
Carsten Zelle
Geschichte der Komparatistik in Programmtexten



spectrum
Literaturwissenschaft/
spectrum Literature

Komparatistische Studien/Comparative Studies

Herausgegeben von / Edited by
Moritz Baßler, Werner Frick,
Monika Schmitz-Emans

Wissenschaftlicher Beirat / Editorial Board
Peter-André Alt, Aleida Assmann,
Marcus Deufert, Terence James Reed,
Simone Winko, Bernhard Zimmermann,
Theodore Ziolkowski

Band 82



Carsten Zelle

Geschichte der
Komparatistik in
Programmtexten
Grundbegriffe und Konzeptionen im 20. Jahrhundert –
von Posnett bis Bernheimer



Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde durch 37 wissenschaftliche
Bibliotheken und Initiativen ermöglicht, die die Open-Access-Transformation in der Deutschen
Literaturwissenschaft fördern.

Das Frontispiz ist folgendem Werk entnommen: Diego de Saavedra Fajardo: Ein Abriss Eines
Christlich-Politischen Printzens/ In CI. Sinn-bildern und mercklichen Symbolischen Sprüchen [Idea / de
un principe politico christiano, 1640; dtsch.]. Amsterdam 1655, SYMBOLUM XVI, 134–139, hier: 135.

ISBN 978-3-11-100534-8
e-ISBN (PDF) 978-3-11-100576-8
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-100672-7
DOI https://doi.org/10.1515/9783111005768

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
Weitere Informationen finden Sie unter https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/.

Library of Congress Control Number: 2023944942

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2024 Carsten Zelle, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyter.com.

Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com

https://doi.org/10.1515/9783111005768
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com
http://www.degruyter.com


Open-Access-Transformation in der
Literaturwissenschaft

Open Access für exzellente Publikationen aus der Deutschen Literaturwissenschaft: Dank der Unterstüt-
zung von 37 wissenschaftlichen Bibliotheken und Initiativen können 2023 insgesamt neun literaturwis-
senschaftliche Neuerscheinungen transformiert und unmittelbar im Open Access veröffentlicht
werden, ohne dass für Autorinnen und Autoren Publikationskosten entstehen.

Folgende Einrichtungen und Initiativen haben durch ihren Beitrag die Open-Access-Veröffentlichung
dieses Titels ermöglicht:

Dachinitiative „Hochschule.digital Niedersachsen“ des Landes Niedersachsen
Universitätsbibliothek Augsburg
Universitätsbibliothek Bayreuth
Staatsbibliothek zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz
Universitätsbibliothek der Freien Universität Berlin
Universitätsbibliothek der Humboldt-Universität zu Berlin
Universität Bern
Universitätsbibliothek Bielefeld
Universitätsbibliothek Bochum
Universitäts- und Landesbibliothek Bonn
Universitätsbibliothek Braunschweig
Staats- und Universitätsbibliothek Bremen
Universitäts- und Landesbibliothek Darmstadt
Sächsische Landesbibliothek – Staats- und Universitätsbibliothek Dresden
Universitätsbibliothek Duisburg-Essen
Universitäts- und Landesbibliothek Düsseldorf
Universitätsbibliothek Johann Christian Senckenberg, Frankfurt a. M.
Universitätsbibliothek Freiburg
Niedersächsische Staats- und Universitätsbibliothek Göttingen
Fernuniversität Hagen, Universitätsbibliothek
Gottfried Wilhelm Leibniz Bibliothek – Niedersächsische Landesbibliothek, Hannover
Technische Informationsbibliothek (TIB) Hannover
Universitätsbibliothek Hildesheim
Universitätsbibliothek Kassel – Landesbibliothek und Murhardsche Bibliothek der Stadt Kassel
Universitäts- und Stadtbibliothek Köln
Université de Lausanne
Zentral- und Hochschulbibliothek Luzern
Universitätsbibliothek Marburg
Universitätsbibliothek der Ludwig-Maximilians-Universität München
Universitäts- und Landesbibliothek Münster
Bibliotheks- und Informationssystem (BIS) der Carl von Ossietzky Universität Oldenburg
Universitätsbibliothek Osnabrück
Universität Potsdam
Universitätsbibliothek Trier
Universitätsbibliothek Vechta
Herzog August Bibliothek Wolfenbüttel
Universitätsbibliothek Wuppertal
Zentralbibliothek Zürich





„Urteil aus Vergleichung“.
„Purpur neben Purpur“ (inscriptio)

„ES ist ein altes Sprüchwort/ es soll niemand von den Purper urtheilen/ er halte dann eine andere
Purper darbey. Dadurch wolten die Alten zu verstehen geben/ daß man alsdann/ von einer Sache

wol und recht rathen köndte/ wann man solche bey einer anderen gleicher Art hielte/ [...] Es verglei-
che E. Durchl. ihr Thun mit Dero Vor=Eltern Thaten/ dann da weren sie leichtlich sehen/ wie weit die

eine von der anderen sey/ [...]“
(subscriptio)





Inhaltsverzeichnis

Vorwort XIII

Erster Teil: Theoretische Grundlegungen

I Problematisierung komparatistischer Zentralbegriffe 3
1 die Grenze 3
2 das Fremde 6

II Komparatistik als Fachdisziplin – ein Abriß im Voraus 13
1 Zur Genese der Fachbezeichnung 14
2 Das Vergleichungsparadigma 18
3 Zur Formierung der Komparatistik als akademische Disziplin 20

III Fremdheit 26
1 der, die, das Fremde 26
2 Aspekte des Fremden 27
3 Das Fremde ist relativ 29
4 Das Fremde ist die paradoxe Einheit von Nähe und Ferne 29
5 Alterität und Alienität 31

IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man
vergleicht 39

1 Vier Verwendungsweisen des ‚Vergleichs‘ 39
a Genus comparativum 40
b Similitudo 41
c Vergleichung 42
d Vergleichende Methode 47

2 Typen und Ebenen des komparatistischen Vergleichs 58
a Kontaktbeziehungen und typologische
Zusammenhänge – Dionýs Ďurišin 59

b Exkurs: Die Subversion der Grenze – Intertextualität und
Interkulturalität 65

c Fünf Vergleichstypen – Manfred Schmeling 69
d Eine Methodik des Vergleichens – Corbineau-Hoffmann 71

3 Supranationalität und kulturelle Neutralität 73



Zweiter Teil: Komparatistische Programmtexte

I Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution der
Literatur – Hutcheson Macaulay Posnett (1901) 79

1 ‚Thatsachen‘ und ‚Causalität‘ – die Methode des Positivismus 79
2 Die leitenden Prinzipien der neuen Literaturwissenschaft 81
3 New Science 85
4 Literaturwissenschaft 90
5 Posnetts Rezeption und Wiederbelebung 95

II Beziehungswissenschaft – Fernand Baldensperger (1921) 101
1 Geben und Nehmen 103
2 Die Sache der Komparatistik 104

III Grenzüberschreitungswissenschaft – Paul van Tieghem (1931) 112
1 Grenze 114
2 Sender – Überträger – Empfänger 116
3 Komparatistische Tätigkeit – Kenntnisse und komparatistischer

Kernbereich 118
a) Kenntnisse 119
b) Komparatistischer Kernbereich 119

IV Am besten einfach ‚Literaturwissenschaft‘ – René Wellek
(1953 und 1958) 122

1 Noch einmal: Beziehungswissenschaft 124
2 Kritik am französischen ‚Faktualismus‘ 126
3 Entgrenzung der Literatur durch Bestimmung ihrer Grenze:

‚literariness‘ und Literaturwissenschaft 129
4 Imagologie und Alterität 133

V Die Komparatistik in der Erweiterung – Henry Remak (1961/
1971) 138

1 Definition – drei Fächer in einem? 140
a Literarische Grenzwissenschaft 142
b Exkurs: Was ist eigentlich eine Literatur? 142
c Transliterale und transbelletristische Erweiterung 144

2 Komparatistik – auf französisch oder amerikanisch? 147
a Typologischer Ansatz vs. Kontaktstudie 148
b Kunstwissenschaft vs. Geschichtswissenschaft 149

X Inhaltsverzeichnis



3 „Wechselseitige Erhellung der Künste“ bzw. Literatur und andere
Künste (und ‚Medien‘) 151

VI Ins Feuer mit dem Eurozentrismus! – René Étiemble (1962) 160
1 Comparatisme planétaire – ‚Weltliteratur‘ 162
2 Vergleichende Poetik und empirische Invariantenforschung 163

a Kontaktstudie und typologischer Vergleich 164
b Literaturgeschichte und Literaturwissenschaft 165

3 Invarianten, Universalismus, Weltliteratur – Étiemble im
Spannungsfeld der Rezeption 170

4 Weltliteratur und (k)ein Ende 176

VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994) 183
1 Steiners Literaturbegriff zwischen ästhetischer Erfahrung und

Hermeneutik 183
2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 188

a Hermeneutisch-komparatistische Grundlage: alles Lesen ist
Vergleichen 189

b Konturen eines proteischen Fachs 195
c Exkurs: Denken und Sprechen 197
d Drei Schwerpunkte – Übersetzungen, Rezeptionen,

Themen 199
e Erweiterungsgebiete – Vermittlungskulturen, Neulatein,
Transmutationsprozesse, Literarität der Philosophie 201

f Abgesang? 203
3 Komparatistik als hermeneutische Schwellenwissenschaft 204

VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report
(1993/1995) 205

1 Interdisziplinäres ‚cross-over‘ statt literaturwissenschaftlicher
Comparaison – der Bernheimer-Report (1993) 206

2 Comparative Literature in the Age of Multiculturalism (1995) – die
Einbettung des Bernheimer-Reports 214
a „Introduction. The Anxieties of Comparison“ 215
b Globalisierung – Demokratisierung – Entkolonialisierung 224
c Vive la différence 227

Inhaltsverzeichnis XI



IX Komparatistik im Zeitalter von Zeitalterbeschleunigung und
Zukunftspluralisierung 233

1 Der Saussy-Report 2004/2006 233
2 Der Heise-Report 2014–2015/2017 236
3 ‚politics of comparison‘? 238

a old-fashioned comparative literature based on Europe‘? 239
b Comparison at last! 244

Schluß 247

Literaturverzeichnis 259
1 Die Programmtexte 259
2 Weitere Literatur in Auswahl 260

Namensregister 271

XII Inhaltsverzeichnis



Vorwort

Die gegenwärtige Komparatistik ist nach diversen Totsagungen und Wiedergebur-
ten unübersichtlich geworden. Angesichts dieser Lage zielt das vorliegende Buch
darauf, sich grundlegender Begriffe der Vergleichenden Literaturwissenschaft zu
versichern und an Definitionen des Fachs, wie sie in bedeutenden Programmtex-
ten vorgelegt wurden, zu erinnern und sie kritisch zu überprüfen.

Im ersten Teil des Buchs werden komparatistische Zentralbegriffe wie ‚Grenze‘
und ‚Fremdheit‘ sowie die komparatistische Tätigkeit des Vergleichens diskutiert. Der
zweite Teil ist historisch angelegt und konzentriert sich auf textnahe Untersuchungen
einschlägiger Programmtexte, die das Fachkonzept der Komparatistik im 20. Jahrhun-
dert entscheidend geprägt haben. Einzelne Kapitel gelten Hutcheson Macauly Pos-
nett, Fernand Baldensperger, Paul van Tieghem, René Wellek, Henry Remak, René
Etiemble und George Steiner sowie den Reports des US-amerikanischen Komparati-
stenverbandes von Charles Bernheimer, Haun Saussy und Ursula K. Heise.

Forschungsgeschichtlich trägt das Buch dadurch Bausteine zu einer umfas-
senden Komparatistikgeschichte bei, die immer noch fehlt. Eine umfangreiche Ge-
schichte des Fachs bleibt „ein wünschenswertes Desiderat“.1 Sie müßte m. E. drei
Entwicklungsstränge zusammenführen und institutionsgeschichtlich absichern,
und zwar die Epistemologie des taxonomischen Vergleichs, die für die positivisti-
schen Anfänge des Fachs nach Muster der vergleichenden Anatomie geltend ge-
macht worden ist (Zima, Melas, Eggers), die Gattungsgeschichte der gelehrten,
literaturkritischen Vergleichung (Zelle) und die Ausbreitung des Weltliteraturge-
dankens, der für die Ausbildung einer vergleichenden Literaturgeschichte im
19. Jahrhundert katalysatorisch gewirkt hat (Birus, Damrosch, Goßens, Monterde).

Zur Zitier-, Verweis- und Schreibweise: Der Erstbeleg erfolgt in jedem Kapitel mit vollständiger biblio-
graphischer Angabe, weitere Nachweise erfolgen nach dem Muster Nachname: Kurztitel, a.a.O., Sei-
tenangabe bzw. bei Herausgaben u.ä. nur unter Angabe von Kurztitel, a.a.O., Seitenangabe. Um das
Literaturverzeichnis nicht ungebührlich aufzuquellen, bietet es neben den Nachweisen der Pro-
grammtexte weitere Literatur nur in Auswahl. Verweise im Text erfolgen in folgender Kurzform: rö-
mische Ziffern in Majuskeln stehen für den Teil, römische Ziffern in Minuskeln für das Kapitel,
arabische Zahlen für den Abschnitt, lateinische Kleinbuchstaben für den Unterabschnitt, z. B. s. I.i.1.a
lies: siehe Erster Teil, erstes Kapitel, erster Abschnitt, Unterabschnitt a. Geschrieben ist das Buch in
alter Orthographie.

 Peter Goßens: Weltliteratur. Modelle transnationaler Literaturwahrnehmung im 19. Jahrhun-
dert. Stuttgart, Weimar 2011, 400.

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-203

https://doi.org/10.1515/9783111005768-203


Eine neuere englischsprachige Anthologie versammelt mehr oder weniger ein-
schlägige Quellen zur Komparatistik in knapp gehaltenen Auszügen, ist aber gerade
für das wichtige 19. Jahrhundert wenig aussagekräftig, insofern darin französische
Autoren gar nicht zu Wort kommen, und übergeht für die nordamerikanische
Komparatistik sogar die Pionierleistung von Charles Chauncey Shackford, für den
man auf eine ältere Sammlung zurückgreifen muß – will man nicht selbst ad fontes
gehen. Im deutschsprachigen Raum liegen die beiden im gleichen Jahr – 1973 – er-
schienenen Textsammlungen von Norbert Fügen und Horst Rüdiger vor, auf die
ich im Blick auf die hier zugrunde gelegten ‚Programmtexte‘ mehrmals dankend
zurückgegriffen habe, weil es – habe ich nichts übersehen – eine vergleichbare
Sammlung aus neuerer Zeit im deutschsprachigen Raum nicht gibt.2

Über die Auswahl der Programmtexte läßt sich wie über jede Auswahl trefflich
streiten. Doch glaube ich mit Posnett, Baldensperger, van Tieghem, Wellek, Remak,
Etiemble und Steiner sowie mit Bernheimer, Saussy und Heise, die die umstrittenen
und vielfältig debattierten Reports der ACLA seit 1993 verantworten, doch Konzeptio-
nen wichtiger und einflußreicher Fachvertreter aufgegriffen zu haben. Entscheidend
war mir dabei die institutionelle Verankerung der Autoren als Vertreter der Verglei-
chenden Literaturwissenschaft. Das ist der Grund, warum Autorinnen von ausgespro-
chenen Programmtexten hier fehlen. Das ist freilich auch in anderen Auswahlen der
Fall. Ihr Fehlen ist nicht willkürlicher Auswahl geschuldet, sondern Dokumentation
institutionengeschichtlicher Wirklichkeit. Unter den 26 ‚Klassikern‘ der literaturwissen-
schaftlichen Komparatistik, die das Handbuch Komparatistik 2013 listet, werden mit
Käte Hamburger und Susan Sontag zwei Autorinnen genannt – eine Neugermanistin
und eine Essayistin.3 Das Princeton Sourcebook in Comparative Literature bietet 2009

 The Princeton Sourcebook in Comparative Literature. From the European Enlightenment to
the Global Present. Hg. David Damrosch, Natalie Melas, Mbongiseni Buthelezi. Princeton NJ 2009;
Comparative Literature. The Early Years. An Anthology of Essays. Hg. Hans-Joachim Schulz, Phi-
lipp H. Rhein. Chapel Hill 1973; Komparatistik. Aufgaben und Methoden. Hg. Horst Rüdiger. Stutt-
gart, Berlin, Köln, Mainz 1973; Vergleichende Literaturwissenschaft. Hg. Hans Norbert Fügen.
Düsseldorf, Wien 1973.
 Handbuch Komparatistik. Theorien, Arbeitsfelder, Wissenspraxis. Hg. Rüdiger Zymner, Achim
Hölter. Stuttgart, Weimar 2013, 295–327. Zu Käte Hamburger vgl. Gesa Dane: Käte Hamburger
(1896–1992). In: Wissenschaftsgeschichte der Germanistik in Porträts. Hg. Christoph König, Hans
Harald Müller, Werner Röcke. Berlin, New York 2000, 189–198. Von den 28 Porträts des Bandes
ist dieses das einzige, das einer Germanistin gilt. Vgl. dagegen den Hinweis auf Lilian Furst
(1931–2009) bei David Damrosch: Comparing the Literatures. Literary Studies in a Global Age.
Princeton NJ 2020, 66–70, dem es über Damroschs Perspektive hinausgehend namentlich im
Blick auf den Zusammenhang von ‚Komparatistik in der Erweiterung‘ bei Remak (s. II.v.1.c) und
die frühe Programmatik der Literatur-und-Medizin-Studien bzw. ‚medical humanities‘ weiter
nachzugehen lohnte. Vgl. ders.: Home is Somewhere Else. Comparative Literature as a Migrant

XIV Vorwort



Auszüge aus 32 Quellen, darunter Auszüge von sechs Autorinnen, und zwar von Ma-
dame de Staël, die auch das Handbuch als Verfasserin eines der ‚Gründungstexte‘ der
Literaturkomparatistik nennt, sowie mit Julia Kristeva und Barbara Johnson zwei Iko-
nen der ‚Theoriejahre‘ und mit Pascale Casanova, Gayatri Chakravorty Spivak und
Emily Apter Repräsentantinnen gegenwärtiger komparatistischer Positionen. In den
älteren Anthologien, die ich Ende der 90er Jahre, als ich das Grundgerüst zu diesem
Buch aufstellte, zu Seminarzwecken nutze, fanden sich keine Autorinnen mit Aus-
nahme der sowjetischen Komparatistin Irina G. Neupokoeva (1917–1977), die heute in
so gut wie keiner einführenden Publikation zur Komparatistik mehr Erwähnung
findet.4

Neben dem forschungsgeschichtlichen Wert des Buchs hoffe ich, daß es sich
zugleich für die universitäre Lehre eignet. Aufgrund der Konzentration auf eine
überschaubare Zahl von Programmtexten bietet es sich für den Einsatz im Semi-
nar- bzw. Vorlesungsbetrieb sowie zum Selbststudium an. Studierenden soll das
Buch die Gelegenheit eröffnen, einzelne Etappen der Komparatistikgeschichte
(und damit verbundene Paradigmen der Fachs und seiner Theoriebildung) ken-
nenzulernen. Der Rückgang auf die zugrunde gelegten Programmtexte soll ihnen
ermöglichen, sich durch eigene Lektüre ein kritisches Urteil zu bilden. Lehrende
können das Buch für die Konzeption eigener Lehrveranstaltungen nutzen, die
neben komparatistikgeschichtlicher Wissensvermittlung darauf zielen, durch das
gemeinsame Studium der Programmtexte die Seminar- bzw. Vorlesungsteilneh-
mer zur kritischen Textanalyse auch wissenschaftlicher Fachtexte anzuhalten.
Dabei sind die Programmtexte leicht greifbar – sei es durch den Gang in die Bib-
liothek, den download von Digitalisaten aus dem Netz oder die Bereitstellung in
Readern oder e-Plattformen.

Die Konzeption des Buchs ist aufgrund der Erfahrung in der universitären Lehre
entstanden, daß Studierende über die Geschichte ihres Fachs meist nicht im Bilde
und daher in der Einordnung vergangener und heutiger Fachkonzeptionen und Theo-
rieangebote oftmals unsicher sind. Anstoß zu den Ausführungen dieses Buchs gaben
Überlegungen im Anschluß an die Querelle-Problematik. Sie führten seit meiner Siege-
ner Antrittsvorlesung „Comparaison/Vergleichung“ im November 1995 zum einen zu
weiteren konzeptionellen Überlegungen zur Operation des komparatistischen Ver-
gleichs, zum anderen zu einschlägigen fachgeschichtlichen Seminaren im Rahmen

Discipline. In: Sandro M. Moraldo (Hg.): Komparatistik gestern und heute. Perspektiven auf eine
Disziplin im Übergang. Göttingen 2019, 84–99, bes. 84–88.
 Die Ausnahme bildet Zoran Konstantinović: Vergleichende Literaturwissenschaft. Bestandsauf-
nahme und Ausblicke. Bern, Frankfurt am Main, New York, Paris 1988, 55 f. und 155.

Vorwort XV



des Siegener Studiengangs ‚Allgemeine Literaturwissenschaft‘.5 Beides mündete in die
Abfassung eines Typoskripts für einen Hagener Studienbrief Komparatistik und das
Bild des ‚Fremden‘, der aber infolge eines Lehrstuhlwechsels liegenblieb und nicht
zum Einsatz kam. Das Manuskript diente mir jedoch an der Ruhr-Universität Bochum
als Fonds für eine mehrmals im Rahmen des ‚Kleinen Grenzverkehrs‘ mit der Bochu-
mer Komparatistik gehaltene Vorlesung (zuletzt im Winter 2018/19). Das Vorlesungs-
skript habe ich nach meiner Emeritierung im August 2019 grundlegend überarbeitet,
ergänzt und aktualisiert. Die Arbeit ging teils wegen der Corona-Pandemie, teils
wegen anderer Arbeiten nicht so schnell wie erhofft voran.

Für die sorgfältige Betreuung des Vorlesungsskripts bin ich meinen damali-
gen Hilfskräften, Herrn Jonas Schnorrenberg, B.A., und Frau Anna Maria Spener,
M.A., überaus dankbar. Frau Spener danke ich überdies für die Durchsicht des
daraus entstandenen Typoskripts des hier nun vorliegenden Buchs. Peter Goßens
(Ruhr-Universität Bochum) hat mich zu einem frühen Zeitpunkt ermuntert, die
Vorlesung zu einem Buch auszubauen und die „Komparatistikgeschichte in Pro-
grammtexten“ zu veröffentlichen. Die Entscheidung der Herausgeberin und der
Herausgeber, das Buch in ihrer Reihe erscheinen zu lassen und der damit verbun-
dene Zuspruch ermutigten mich, ihm den letzten Schliff zu geben. Allen Genann-
ten danke ich sehr.

Niederursel, Pfingsten 2023

 Vgl. Carsten Zelle: Comparaison/Vergleichung. Zur Geschichte und Ethik eines komparatistischen
Genres. In: ders. (Hg.): Allgemeine Literaturwissenschaft – Konturen und Profile im Pluralismus. Op-
laden 1999, 33–59; ders.: Komparatistik und comparatio – der Vergleich in der Vergleichenden Lite-
raturwissenschaft. Skizze einer Bestandsaufnahme. In: Komparatistik 2004/2005, 13–33; ders.:
Vergleich. In: Handbuch Komparatistik, a.a.O., 130–134. Zur Querelle-Problematik siehe ders.: Die
doppelte Ästhetik der Moderne. Revisionen des Schönen von Boileau bis Nietzsche. Stuttgart, Wei-
mar 1995, Kap. „Entnormierung und Historisierung in der Querelle des Anciens et des Modernes“,
74–103.

XVI Vorwort



Erster Teil: Theoretische Grundlegungen





I Problematisierung komparatistischer
Zentralbegriffe

Es ist nicht einfach zu bestimmen, was die Vergleichende Literaturwissenschaft,
die ich im Folgenden der Kürze wegen einfach ‚Komparatistik‘ nennen werde, ei-
gentlich macht. „Il n’est pas facile de donner une définition simple de la littéra-
ture générale et comparée.“1 Heute ist die Aufgabe nicht leichter. Eingangs sollen
daher zwei zentrale Begriffe diskutiert werden, die in älteren, aber auch neueren
Umschreibungen des Fachs2 einschlägig genannt werden – die Grenze und das
Fremde.

1 die Grenze

„Le comparatiste se tient aux frontières, linguistique ou nationales, et surveille les
échanges de thèmes, d’idées, de livres ou de sentiments entre deux ou plusieurs
littératures.“3 Daß der Komparatist an einer Grenze steht und den literarischen
Austausch zwischen fremden Nationen, Kulturen und Sprachen beobachtet, ist ein
Klischee, das bis in die Metaphorik hinein das Selbstverständnis der Allgemeinen
und Vergleichenden Literaturwissenschaft (AVL) organisiert. In einer Fachbeschrei-
bung des Instituts für Komparatistik der Universität des Saarlands (Saarbrücken)
hieß es im Jahre 2000: „Die Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft
(Komparatistik) beschäftigt sich mit Literatur in grenzüberschreitender Perspek-

 Daniel-Henri Pageaux: La littérature générale et comparée. Paris 1994, 7.
 „Die Komparatistik ist so in mehrfacher Hinsicht eine zeitliche, sprachliche, politische und dis-
ziplinäre Grenzen überschreitende Wissenschaft.“ Sebastian Wogenstein: Komparatistik. In: Lexi-
kon der Geisteswissenschaften. Sachbegriffe, Disziplinen, Personen. Hg. Helmut Reinalter, Peter
J. Brenner. Wien, Köln, Weimar 2011, 969–976, hier: 970.
 Marius-François Guyard: La Littérature comparée. Avant-propos de Jean-Marie Carré. Paris
1951 (= Que sais-je?, 499), 12. Seither geistert dieses Zitat durch die Selbstverständigungsdebatten
des Fachs: „The comparatist stands at the frontiers, linguistic or national and surveys the exchan-
ges of themes, ideas, books, or feelings between two or several literatures.“ Robert J. Clements:
Comparative Literature as Academic Discipline. A Statement of Principles, Praxis, and Stan-
dards. New York 1978, 5. Vgl. auch Angelika Corbineau-Hoffmann: Einführung in die Komparatis-
tik. Berlin 2000, 43, wo Clemens, der den Satz von Guyard übersetzt, zitiert wird. Vgl. Hugo
Dyserinck: Komparatistik. Eine Einführung [1971]. 3., durchges. Aufl. Bonn 1991, 91, der kritisiert,
daß Guyard die Frage nach dem Charakter der vom Komparatisten ‚überwachten‘ Grenzen nicht
kümmere und auch spätere Handbücher der Bestimmung, was eine Einzel- bzw. ‚National‘litera-
tur sei, aus dem Wege gingen.

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-001

https://doi.org/10.1515/9783111005768-001


tive“.4 Das scheint eine Aussicht, die einem in einer Grenzstadt wie Saarbrücken
gewissermaßen naturwüchsig einfallen muß, denkt man, und liest weiter, gespannt
darauf, was es für ‚Grenzen‘ in der Literatur wohl noch geben mag, nachdem die
Grenzbäume zwischen Nationen wie Frankreich und Deutschland, wenn auch in
solchen fragilen und lange umstrittenen Grenzlanden wie der Saar, ‚nach Schen-
gen‘ doch abgeschafft scheinen und wir nun freie Fahrt haben in Europa, wo wir
früher noch anhalten mußten und kontrolliert wurden. Wie heißt es in der Selbst-
beschreibung weiter? „Die Grenzüberschreitung ist dabei [d.i. in der Komparatistik]
nicht politisch zu verstehen, denn nationale Grenzen sind in den seltensten Fällen
auch kulturelle. Vielmehr ist die Komparatistik interkulturell ausgerichtet, d. h. sie
betrachtet literarische Phänomene (Stoffe, Themen, Gattungen usw.) im internatio-
nalen Vergleich.“5

Unter ‚Grenze‘ wird in der Komparatistik, übersetzt man das Gelesene in ei-
gene Worte, offenbar etwas anderes verstanden als z. B. im Staats- oder Zivil-
recht. In der Komparatistik haben wir es nicht mit Grenzen zwischen Staaten
oder Grundstücken zu tun, die – sei es durch Grenzsteine, Hecken oder Zäune –

markiert und auf Karten oder Katastern verzeichnet sind. Vielmehr scheinen
komparatistische Grenzen vergleichsweise ideelle Gebilde, d. h. „Phänomene“, zu
sein. Es irritiert freilich, daß man bei der zweiten Lektüre des Zitats bemerkt, daß
die komparatistischen ‚Grenzen‘ gar nicht von Staatsgrenzen unterschieden wur-
den, sondern, liest man nur genauer: von ‚nationalen Grenzen‘ die Rede war, die
sich mit ‚kulturellen‘ nur in seltenen Fällen überschneiden sollen. Was eine ‚Na-
tion‘ ist, schlägt man im Lexikon nach: „Nation [lat. natio ‚Geburt‘, ‚Geschlecht‘,
‚Art‘, ‚Stamm‘, ‚Volk‘; von nasci ‚geboren werden‘], größere Gruppe von Men-
schen, die durch das Bewußtsein ihrer politischen und/oder kulturellen Eigen-
ständigkeit zur Gemeinschaft wird.“6

„und/oder“ – wenn Nationalbewußtsein durch kulturelle Eigenständigkeit ge-
bildet werden kann, wie das Lexikon suggeriert, scheint es mit der Unterschei-
dung zwischen ‚national‘ und ‚kulturell‘, wie es die Fachbeschreibung unterstellt,

 Fachbeschreibung der Allgemeinen und Vergleichenden Literaturwissenschaft <http://www.uni-
saarland.de/fak4/fr45/fach/htm> [12.10.2000]. Die Seite, von der mir ein 4seitiger Ausdruck vorliegt,
ist zwar inzwischen erloschen, Stichworte wie ‚grenzüberschreitende Perspektive‘ oder ‚internatio-
naler Vergleich‘ (s. u.) zirkulieren nun aber im wikipedia-Artikel <https://de.wikipedia.org/wiki/Kom
paratistik> [09.11.2018] und disseminieren von dort aus weiter. Die Wahl fiel auf dieses Beispiel,
weil der Lehrstuhlinhaber der Saarbrücker Komparatistik, Manfred Schmeling (✶1943), zwischen
1991 und 1997 Generalsekretär der AILC/ICLA (Association internationale de littérature comparée/
International Comparative Literature Association) war.
 Fachbeschreibung der Allgemeinen und Vergleichenden Literaturwissenschaft <http://www.
uni-saarland.de/fak4/fr45/fach/htm> [12.10.2000].
 dtv-Lexikon in 20 Bänden. Bd. 12. Mannheim, München 1999 (= Brockhaus-Lizenzausg.), 311.

4 I Problematisierung komparatistischer Zentralbegriffe

http://www.uni-saarland.de/fak4/fr45/fach/htm
http://www.uni-saarland.de/fak4/fr45/fach/htm
https://de.wikipedia.org/wiki/Komparatistik
https://de.wikipedia.org/wiki/Komparatistik
http://www.uni-saarland.de/fak4/fr45/fach/htm
http://www.uni-saarland.de/fak4/fr45/fach/htm


nicht weit her zu sein. Aber der nächste Satz, die Komparatistik ist „interkultu-
rell“ ausgerichtet, scheint alles zu klären. ‚Interkulturell‘ klingt gut – das ist ein
Adjektiv, das Konjunktur hat(te) und daher in vielen Vorlesungsankündigungen,
insbesondere auch germanistischen, oftmals zu lesen ist. Die Grenzen der Kompa-
ratistik sind also keine staatlichen und auch keine nationalen, sondern es sind
Grenzen zwischen (‚inter‘) Kulturen. Aber wieder stutzt man beim Weiterlesen:
Die interkulturelle Ausrichtung der Komparatistik besteht darin, daß sie, geht es
nach dem Komma mit einem erläuternden Nebensatz weiter, literarische Phäno-
mene im „internationalen Vergleich“ betrachtet. Was denn nun? Interkulturelle
Ausrichtung durch internationalen Vergleich? Sind die Grenzen, von denen die
Komparatistik spricht, doch solche zwischen Nationen und nicht zwischen Kultu-
ren? Und wie hängt das zusammen, wenn doch – „und/oder“ – Nationalbewußt-
sein durch Eigenständigkeit der Kultur geprägt werden kann?

Die Grenze, definiert die kulturwissenschaftliche Raumforschung, ist dieje-
nige Linie, die zwei Felder voneinander teilt, „wobei sich die Felder allererst
durch den Prozess der Teilung als deren Resultat ergeben.“7 Daß erst die Grenz-
ziehung eine bestimmte Raumgliederung eröffnet, wird durch die fachkonstituie-
rende Rolle, die der Grenzbegriff in der Komparatistik spielt, bestätigt. Das gilt
nicht nur für ihre traditionelle Erscheinungsform, sondern vielmehr auch für die
Komparatistik nach dem ‚Ende der Komparatistik‘, d. h. für die durch cultural
und global turn gewendete Fachauffassung.8 Denn eine Grenze, die trennt, ist
immer auch eine Schwelle, die verbindet, so daß die Frage nach Dichte oder
Durchläßigkeit von Werk-, Text- oder Kulturgrenzen letztlich nur eine Frage von
Perspektive oder Wertung ist.

 Art. ‚Grenze‘ im Glossar des Handbuchs Literatur & Raum. Hg. Jörg Dünne, Andreas Mahler.
Berlin, Boston 2015, 518.
 Christian Moser, zwischen 2011 und 2017 Vorsitzender der Deutschen Gesellschaft für Allge-
meine und Vergleichende Literaturwissenschaft (DGAVL), hat die „gravierende[n] Veränderun-
gen“ der Komparatistik seit der Jahrtausendwende mit folgenden drei Stichworten umschrieben:
Öffnung für kulturwissenschaftliche Problemstellungen, Prozeß der weltliterarischen Globalisie-
rung, Folgen des Bologna-Prozesses für das Fachcurriculum (Christian Moser: Komparatistik im
Übergang. Zwei neue Einführungen in die Vergleichende Literaturwissenschaft [Sammelrezen-
sion]. In: Komparatistik 2012, 182–189, hier: 182 f.) Während sich der letzte, studienstrukturelle
Punkt auf Europa beschränkt, umschreiben die zwei vorgenannten inhaltlichen Punkte das, was
in der American Comparative Literature Association in den USA im Bernheimer-Report und im
Saussy-Report reflektiert wurde: Multikulturalismus und Globalisierung. Vgl. Comparative Litera-
ture in the Age of Multiculturalism. Hg. Charles Bernheimer. Baltimore, London 1995; Compara-
tive Literature in an Age of Globalization. Hg. Haun Saussy. Baltimore 2006 (s. II.viii und ix).

1 die Grenze 5



Die Beobachtung, daß die Grenzmetaphorik9 das Fachverständnis der Verglei-
chenden Literaturwissenschaft prägt, wird durch die Lektüre der einschlägigen,
verständlich geschriebenen, gut lesbaren und inzwischen in dritter Auflage erschie-
nenen Einführung in die Komparatistik von Angelika Corbineau-Hoffmann10, einer
Leipziger Fachvertreterin, mehr als bestätigt. In dem Kapitel, das sich den Fragen
nach dem Fachverständnis widmet, um die „Konturen der Komparatistik“ – so die
Überschrift des einschlägigen Kapitels – zu profilieren, wird das Fach nicht nur –
Saarbrücken vergleichbar – als „grenzüberschreitende Disziplin“, sondern im Blick
auf die Erweiterung des Literaturvergleichs um den Vergleich zwischen Literatur,
anderen Künsten, Medien und Wissenschaften auch als „Grenzüberschreitung der
Disziplinen“ (51) bezeichnet. „Grenzgängertum“ und das „Bestreben, Grenzen zu
überschreiten“, werden als „konstitutiv für das Selbstverständnis der AVL“ heraus-
gestellt (53).

2 das Fremde

Die ‚Grenze‘ und deren Transzendierung, möchte ich als erstes Ergebnis festhal-
ten, gehören offenbar zum harten Kern jener Begriffe, mit denen das Fachver-
ständnis der Vergleichenden Literaturwissenschaft konzeptionalisiert wird. So
heißt es auch in der Beantwortung der Frage „Was ist Komparatistik?“ auf der
homepage der Bochumer AVL: „Gemeinsam ist den verschiedenen Arbeitsberei-
chen (Themenschwerpunkten) der Vergleichenden Literaturwissenschaft das In-
teresse an Prozessen der Überschreitung von Grenzen: von nationalen, historisch-
epochalen und medialen sowie von Text-Grenzen verschiedenster Art.“11

 Zur Grenzmetapher s. Rüdiger Zill: Grenze. In: Wörterbuch der philosophischen Metaphern.
Hg. Ralf Konersmann [2007]. 2., unveränderte Aufl. Darmstadt 2008, s.v., 135–146.
 Corbineau-Hoffmann: Einführung, a.a.O.; zit. im folgenden in () im Text. Ich nutze den Erst-
druck von 2000 und kollationiere mit der aktuellen Auflage, die sich an den hier entscheidenden
Passagen jedoch nicht wesentlich verändert hat. Angelika Corbineau-Hoffmann: Einführung in
die Komparatistik. 3., neu bearb. Aufl. Berlin 2013. Einen Überblick über die aktuelle komparati-
stische Propädeutik gibt Moser: Komparatistik im Übergang, a.a.O.
 <http://www.komparatistik.ruhr-uni-bochum.de/studium/einfuehrung/index.html.de> [07.11.2018].
Vgl. das Fachverständnis in Mainz: „Komparatisten fassen den grenzüberschreitenden [!] Charakter
von Literatur ins Auge und erkennen dort Verbindendes, wo andere nur Trennendes sehen. Das be-
deutet, sich auf andere Kulturen und ihre Literaturen einzulassen, sensibel zu werden für das Fremde
[!] wie für das Gemeinsame.“ <https://www.avl.uni-mainz.de/warum-komparatistik/> [09.11.2018]. Die
gegenwärtige Saarbrücker Fachbeschreibung meidet den Grenzbegriff, strapaziert freilich im Teilbe-
reich „Interkulturelle Hermeneutik“ das Wortfeld des ‚Fremden‘ <https://www.uni-saarland.de/lehr
stuhl/solte-gresser/studium/fachbeschreibung.html> [09.11.2018]. Die Seite ist inzwischen erloschen

6 I Problematisierung komparatistischer Zentralbegriffe

http://www.komparatistik.ruhr-uni-bochum.de/studium/einfuehrung/index.html.de
https://www.avl.uni-mainz.de/warum-komparatistik/
https://www.uni-saarland.de/lehrstuhl/solte-gresser/studium/fachbeschreibung.html
https://www.uni-saarland.de/lehrstuhl/solte-gresser/studium/fachbeschreibung.html


Undeutlich ist jedoch, wohin das Überschreiten der Grenze führt – in die Lite-
ratur einer anderen Nation oder Kultur oder auf ein noch anderes Gebiet? Und
weiter: Wie verhalten sich diejenigen Bereiche, die von der Grenze getrennt (oder
vielmehr: verbunden?) werden, zueinander? Die Antwort, die die Komparatistik
gibt: Sie sind einander ‚fremd‘, ‚unvertraut‘, ‚ungewohnt‘ und stehen im Verhält-
nis der ‚Alterität‘ zueinander. Diesseits der Grenze ist das ‚Eigene‘, jenseits davon
das ‚Andere‘.

In diesem Zusammenhang entwickelt Corbineau-Hoffmann in ihrer Einfüh-
rung gleichsam eine Theorie des Ursprungs der Komparatistik aus dem Vorgang
des Lesens heraus.12 Wir lesen Texte immer mit einer Reihe anderer Texte im
Kopf. Um diesen Gesichtspunkt genauer analysieren zu können, führt Corbineau-
Hoffmann die Unterscheidung zwischen Kotexten und Kontexten ein. Und zwar
machen wir bei der Lektüre die Erfahrung, daß wir zum Verständnis einer Text-
stelle nicht nur stets einen Kotext oder ggf. auch eine Reihe von Kotexten im Ge-
dächtnis präsent halten müssen (bei der Wiedernennung eines Namens erinnert
sich der Leser eines Romans an die Charakterisierung der Figur 20 Seiten zuvor;
im Fortgang einer dramatischen Handlung ist uns stets die Dramenexposition ge-
genwärtig etc.), sondern wir setzen den Text, den wir gerade lesen, auch stets mit
anderen Texten, d. h. mit Kontexten, in Beziehung. Die Hermeneutik des Lesevor-
gangs wird geradezu gestaltpsychologisch als ein Figur-Grund-Geschehen inter-
pretiert, wobei der Text vor dem Grund möglicher Kontexte ‚verstanden‘ wird.
Die Text-Kontext-Relation wird „als Beziehung von ‚figure‘ (= ‚Text‘) und ‚ground‘
(= ‚Kontext‘) erfaßt“ (38), so daß der Lesevorgang als „Bildung und Aktualisierung
von Ko- und Kontexten“ verstanden werden kann, „wobei Ko-Text [...] ein dem
Moment der Lektüre angelagerter Ausschnitt aus dem Text selbst, Kon-Text jenen
Text meint, der zum Verständnis des gegebenen Textes aus einem anderen Text
extrapoliert werden muß. Der Ko-Text ist somit dem Text immanent, der Kontext
ihm transzendent.“ (39)

bzw. ‚umgezogen‘. Siehe jetzt: <https://www.uni-saarland.de/lehrstuhl/solte-gresser/studium.html>
[19.04.2023].
 Daß Lesen vergleichen heißt, ist ein hermeneutischer Topos, der in älteren und neueren kom-
paratistischen Zusammenhängen wiederholt aufgegriffen wird. Vgl. etwa Leo Spitzer: Das Eigene
und das Fremde. Über Philologie und Nationalismus. In: Die Wandlung 1 (1945/46), H. 7, 576–594;
hier zit. nach dem Wiederabdruck in: Grundlagen der Literaturwissenschaft. Exemplarische
Texte. Hg. Bernhard J. Dotzler. Köln, Weimar, Wien 1999, 39–53, hier: 41: „Da nun der Philologe
von vorherein ein Vergleicher ist [...].“; zu Steiner s. II.vii.2.a; Hendrik Birus: Das Vergleichen als
Grundoperation der Hermeneutik. In: Interpretation 2000. Positionen und Kontroversen. Fest-
schrift zum 65. Geburtstag von Horst Steinmetz. Hg. Henk de Berg, Matthias Prangel. Heidelberg
1999, 95–117, wiederabgedr. in: ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 1: Komparatistik im Spannungs-
feld von Philologie und Philosophie. Göttingen 2020, 88–111, bes. 97–111.

2 das Fremde 7

https://www.uni-saarland.de/lehrstuhl/solte-gresser/studium.html


Wird der Kontext aus einer anderen Literatur als derjenigen, der der Text an-
gehört, genommen – darin besteht der Clou der Argumentation –, haben wir es mit
einem genuin komparatistischen Faktum zu tun. Wir werden später sehen, daß die
stillschweigende Implikation, die an dieser Stelle bei dem Begriff ‚Literatur‘ ge-
macht wird, nicht unumstritten ist:13 Denn was kohärenziert ein Textkorpus, daß
wir von einer Literatur sprechen? Ist es die Sprache (englische Literatur)? die Nation
(schweizerische Literatur)? ein kultureller Zusammenhang (deutsche Literatur)?
oder der Staat (DDR-Literatur)? Wir wollen dieses Problem vorerst ausklammern
und uns wieder der Argumentation zuwenden, die die Kontextualisierung eines gele-
senen Textes mit dem Fachverständnis der Komparatistik verknüpft.

Die Passage, in der Corbineau-Hoffmann aus der Phänomenologie der Lek-
türe zum Ursprung des Fachs der Komparatistik übergeht, zitiere ich ausführlich,
um festzuhalten, daß diesem Ursprung im Verständnis der Verfasserin zugleich
das Moment der Anders- bzw. Fremdheit eingeschrieben ist. Die letztgenannten
Begriffe werden, wie die parallele Syntax der beiden folgenden Sätze verrät, syn-
onym benutzt. Ob Andersheit (Alterität) und Fremdheit (Alienität) tatsächlich das
gleiche bedeuten, wäre zu diskutieren. Wir halten hier fest, daß unsere Verfasse-
rin eine Unterscheidung zwischen den beiden Begriffen an dieser Stelle nicht
macht.14 Bei Corbineau-Hoffmann heißt es: „Immer dann, wenn die Kontextuali-
sierung gegenüber dem Ausgangstext literarische Werke anderer [!] Sprachen be-
trifft, kann in einem [...] elementaren Sinne von einer komparatistischen Lektüre
die Rede sein. Ist zum Verständnis eines Textes die Kenntnis anderer Texte frem-
der [!] Sprachen erforderlich oder auch nur hilfreich, befinden wir uns auf dem
Gebiet der Vergleichenden Literaturwissenschaft.“ (35)15

Der Kontextualisierung wohnt stets ein „Moment der Fremdheit“ (35) inne,
sei es, daß diese „Fremdheit (‚Alterität‘)“ (35) sich auf einen Text einer fremdspra-

 Vgl. etwa die gegenüber Corbineau-Hoffmann konturierte, „linguistische Grenzziehung“ zwi-
schen inter- und intralingualer Komparatistik bei Elke Sturm-Trigonakis: (Neue) Weltliteratur
und (Post) Kolonialismen. Wanderung durch die aktuelle Komparatistik. In: Fremde Ähnlichkei-
ten. Die „Große Wanderung“ als Herausforderung der Komparatistik. Hg. Frank Zipfel. Stuttgart
2017, 41–67, hier: 61 f. (s. II.ix.3.b).
 Siehe dagegen Horst Turk: Alienität und Alterität als Schlüsselbegriffe einer Kultursemantik.
In: Jahrbuch für Internationale Germanistik 22 (1990), H. 1, 8–31 (s. I.iii.5).
 Vgl. Corbineau-Hoffmann: Einführung, a.a.O., 3. Aufl. 2013, 41: „Immer dann, wenn ein Kon-
text literarische Werke anderer [!] Sprachen betrifft, kann von einer komparatistischen Lektüre
im Sinne der Vergleichenden Literaturwissenschaft die Rede sein. ǀ ☞ Die Kontexte einer spezi-
fisch komparatistischen Lektüre müssen die Bedingung erfüllen, dass die Beziehung zwischen
Text und Kontext das Moment der Fremdheit [!] enthält.“ Das ikonische Handzeichen befindet
sich im Text zur Hervorhebung eines ‚Merksatzes‘.

8 I Problematisierung komparatistischer Zentralbegriffe



chigen Literatur oder einer anderen Disziplin16 oder daß die Kontextualisierung
über sprachliche Zeichensysteme hinausgeht und sich auf Werke anderer Künste
oder neuer Medien bezieht. Der letzte Satz mußte etwas kompliziert formuliert
werden, weil Corbineau-Hoffmann den Textbegriff auf sprachlichen Zeichenge-
brauch beschränkt und dessen poststrukturalistische Aufweichung zugunsten
einer Reihe von ‚signifikanten‘ (sinngebenden) Praktiken – „pratiques signifian-
tes“ im Sinne Roland Barthes’17 – in pikturalen, musikalischen oder filmischen
‚Texten‘ etc. vermeiden will.

Dieses „Moment der Fremdheit“ wird im weiteren Verlauf der Einführung in
die Komparatistik für das Fachverständnis zentral. Am Schluß des Kapitels, das
die Frage nach dem Fachverständnis gestellt hatte, wird zusammengefaßt, daß
die Komparatistik „die Wissenschaft von Fremdkontexten“ (55; vgl. 32013, 65) sei.
Diese Disziplin habe sich „produktive Alterität und Grenzüberschreitung auf ihre
Fahnen geschrieben“ (55). Der Begriff der ‚Fremdheit‘ ist der Verfasserin sogar so
wichtig, daß nicht nur der mit dem gelesenen Text in Bezug gesetzte Text als
‚fremd‘ bezeichnet wird, sondern die ästhetische Qualität des gelesenen Textes
selbst wird mit diesem Attribut belegt. Gerade sperrige (oder dunkle) Texte, d. h.
solche, die schwer zu interpretieren sind oder sich einer Interpretation zu entzie-
hen scheinen, werden ‚fremd‘ genannt. Die ästhetische Qualität eines literari-
schen Textes schaffe „insofern eine Fremdheit“ (55), die der Leser zu überwinden
versucht, ohne sie freilich vollständig beseitigen zu können. Emphatisch wird
hier die Erfahrung von ‚Differenz‘ beschworen, die der Begegnung mit Literatur
(und mit Kunst generell) innewohne. Die ‚Fremdheit‘, die die Komparatistik sich
auf ihre Fahne geschrieben haben soll, ist nur „eine Konsequenz aus der ohnehin
konstitutiven Differenz des Textes selbst.“ (55) Daß damit stillschweigend ein sehr
enger Literaturbegriff ins Spiel gebracht wird, der zudem von moderner Verfrem-
dungstechnik gelenkt scheint, wollen wir außer Acht lassen. Übergangen werden
soll auch der Widerspruch, daß für das spezifische Fachverständnis ein Kriterium
herhalten soll, das die Komparatistik sich offenbar mit allen anderen Literatur-
wissenschaften teilt. Es wird in der 3. Auflage der Einführung sogar explizit kon-
zediert, daß dieses Differenzkriterium gar keines ist: „☞ Wenn die Begegnung
mit Kunstwerken immer auch eine gewisse elementare Distanz einschließt, ist die
Fremdheit der komparatistischen Kontexte nur eine Konsequenz aus der ohnehin
gegebenen Differenzqualität des literarischen Textes selbst.“18

 In diesem Zusammenhang spricht Corbineau-Hoffmann: Einführung, a.a.O., einmal von einer
„elementaren Fremdheit zwischen Kunst und Wissenschaft“ (36).
 Zum Begriff der „pratiques signifiantes“ siehe Roland Barthes: Texte (théorie du). In: Encyclo-
pedia Universalis. Bd. 15. Paris 1973, 996–1000, bes. 997.
 Corbineau-Hoffmann: Einführung, a.a.O., 3. Aufl. 2013, 65.

2 das Fremde 9



In vergleichbarer Weise macht auch das von Evi Zemanek und Alexander Ne-
brig herausgegebene Studienbuch Komparatistik „Intertextualitätsforschung“,
d. h. das Ausloten des „Beziehungsgeflecht[s] zwischen Texten auf diachroner
und synchroner Ebene“, für das Fachverständnis der Komparatistik stark. Das
Werk ist ausdrücklich dafür gelobt worden, daß es sich fachlich „auf der Höhe
der Zeit“19 befinde. Das genannte komparatistische Definitionskriterium führt je-
doch dazu, daß sich das Fach gegenüber den Einzelphilologien nur noch in quan-
titativer Hinsicht zu profilieren vermag, insofern Intertextualität und die davon
abgeleiteten Begriffe der Transnationalität und -kulturalität einen jeden ‚Text‘
kennzeichnen, d. h. für die Komparatistik nurmehr übrigbleibt, sich „in besonde-
rem Maß“ für solche Beziehungen zu interessieren – freilich nur nach Maßgabe
der „begrenzte[n] Menge von Fremdsprachen“, die der Komparatist beherrscht.20

Die hehren Vorsätze einer „modernen komparatistischen Forschung, die sich
Transnationalität und Globalisierungen auf ihre Fahnen geschrieben hat“21, wer-
den vor solchen allzumenschlichen ‚Grenzen‘ schnell zuschanden.

Signifikant für den Widerspruch zwischen dem programmatischen Anspruch,
sich den „‚global challenges‘“ stellen zu wollen, um die Komparatistik „aus der
Sackgasse einer primär europäisch-angloamerikanischen Nischenwissenschaft
herauszuführen“, und der sprachlichen Reichweite des Textkorpus, die solchen
Verlautbarungen nachfolgt, ist ein einschlägiger komparatistischer Sammelband,
der erst kürzlich erschienen ist.22 Die Sprachen der darin thematisierten Werke
sind (neben einigen hingeworfenen Filmtiteln) Deutsch, Englisch, Französisch,
Italienisch und Latein sowie Chinesisch (in deutscher Übersetzung). Dieser Reduk-
tionismus mag der Rücksicht der namhaften Fachvertreter auf das Publikum der
Heidelberger Ringvorlesung im Rahmen des BA- und MA-Studiengangs ‚Germa-
nistik im Kulturvergleich‘, aus der der Sammelband hervorgegangen ist, geschul-
det sein. Er erinnert aber zugleich daran, daß Komparatistik stets nur ‚lokalisiert‘
betrieben werden kann (s. Schluß). Die „Diskrepanz“ zwischen globaler Offenheit
auf konzeptioneller Ebene „und der eurozentrischen Beschränktheit im Bereich

 Moser: Komparatistik im Übergang, a.a.O., 189.
 Evi Zemanek: Was ist Komparatistik? In: Komparatistik. Hg. Evi Zemanek, Alexander Nebrig.
Berlin 2012 (= Akademie Studienbücher Literaturwissenschaft), 7–20, hier: 10 und 14. Zum Inter-
textualitätsbegriff s. I.iv.2.b).
 Peter Goßens: Nachruf auf Elisabeth Frenzel. In: Komparatistik 2014/2015, 15–17, hier: 16.
 Komparatistik gestern und heute. Perspektiven auf eine Disziplin im Übergang. Hg. Sando
M. Moraldo. Göttingen 2019 (= Global Poetics. Literatur- und kulturwissenschaftliche Studien zur
Globalisierung, 2). Die beiden Zitate sind dem einleitenden Beitrag des Herausgebers, „Kompara-
tistik gestern und heute – Perspektiven auf eine Disziplin im Übergang, 11–31, hier: 27 und 20,
entnommen. Vgl. meine Rezension in: Komparatistik 2019 [Bielefeld 2021], 389–400.

10 I Problematisierung komparatistischer Zentralbegriffe



der Praxis“ mußte bei allem Lob schon im Blick auf das eben erwähnte Studien-
buch von Zemanek/Nebrig konzediert werden.23

Die Zentrierung der ‚Weltliteratur‘ aus der Perspektive der je individuellen
oder kollaborativen Sprachkompetenz erscheint unhintergehbar. Während David
Damrosch das komparatistische world literature-Programm durch mehr Fremd-
sprachenlernen, gelehrte Zusammenarbeit und Teamteaching davor retten will, ein
„prisoner of translations“ zu werden, betont Gayatri Spivak, die ihren Ansatz als
„‚supplement‘“ – freilich im Derridaschen Sinn – zum Weltliteratur-Konzept der
Komparatistik versteht, die untergehbare Rolle der Muttersprache, „because a first
language is learnt before reasonableness and primes the metapsychological“. Der
dekonstruktive Witz dieser Position besteht in einer Art ‚dezentrierenden Zentrie-
rung‘, insofern zwar jede Sprache Erstsprache sein kann („all languages can be a
first language“) – das macht die eurozentrismuskritische Verve von Spivaks postko-
lonialer Position aus –, zugleich jedoch diese Sprache, die das Selbst prägt („the
‚self‘ is made up in language“), die Perspektive auf die anderen Sprachen zen-
triert.24 – Auf diese Problematik komme ich in einem späteren Kapitel (s. II.vi.3)
und am Schluß zurück.

Die kritische Destruktion des spezifisch-unspezifischen Differenzkriteriums
der Komparatistik bei Corbineau-Hoffmann will ich jedoch nicht weiterverfolgen.
Interessieren sollte hier nur, daß die in dieser komparatistischen Einführung ent-
wickelte Fachkonzeption eng an den Begriff der ‚Fremdheit‘ gekoppelt ist, so daß
schließlich festgehalten wird: „Die Komparatistik [...] akzentuiert das Fremde ge-
genüber dem eigenen, das Unvertraute gegenüber dem Gewohnten.“ (55)25

Der Rückgriff auf die einleitende Passage aus der im Netz gefundenen Fach-
beschreibung der Komparatistik in Saarbrücken von 2000 und auf einige Ab-

 Moser: Komparatistik im Übergang, a.a.O., 189.
 Comparative Literature/World Literature: A Discussion with Gayatri Chakravorty Spivak and
David Damrosch. In: Comparative Literature Studies 48 (2011), No. 4, 455–485, hier: 461 (Dam-
rosch), 468 und 483 (Spivak). Beide sprechen in dieser Diskussion recht offen über ihre mehr
oder weniger großen Sprachkenntnisse – wobei auch manche Hindernisse des Curriculums US-
amerikanischer (Elite-)Universitäten zum Ausdruck kommen. Daß Dezentrierung im Blick auf
Weltwahrnehmung und eigene Sprachlichkeit an Zentrierung gebunden bleibt („For it is not
‚One‘ who speaks, but ‚I‘.“), hatte früh Serge Doubrovsky (1928–2017) in der Diskussion von Derri-
das Baltimore-Vortrag 1966 geltend gemacht. Jacques Derrida: Structure, Sign, and Play in the
Discourse of the Human Sciences [1966]. In: The Structuralist Controversy. The Languages of Cri-
ticism and the Sciences of Man. Hg. Richard Macksey, Eugenio Donato. Baltimore, London 1970,
247–265 und 265–272 (Discussion), hier: 271. Der Abdruck von Derridas Baltimore-Vortrag in dem
Band Die Schrift und die Differenz (Frankfurt am Main 1972, 422–442) unterschlägt die wichtige
Diskussion.
 Vgl. Corbineau-Hoffmann: Einführung, a.a.O., 3. Aufl. 2013, 66.

2 das Fremde 11



schnitte aus einer aktuellen, mittlerweile in der dritten Auflage vorliegenden Ein-
führung in das Fach sollte zeigen, daß zwei miteinander verwandte Wortfelder
für das heutige Selbstverständnis der Allgemeinen und Vergleichenden Literatur-
wissenschaft ausschlaggebend sind: die ‚Grenze‘ und das ‚Fremde‘. Es soll im Fol-
genden an einer Reihe programmatischer Texte aus der Theoriegeschichte der
Komparatistik geprüft werden, was es mit diesen Begriffen auf sich hat, was sie
jeweils bedeuten, ob sie die Rolle, die sie augenblicklich offenbar in der Fachdis-
kussion spielen, immer schon eingenommen haben, und ob ihnen diese Rolle in
der Komparatistik tatsächlich zukommt.

Bevor wir in die Vorstellung und Interpretation dieser Programme einstei-
gen, wollen wir drei Dinge ansprechen, um für die weitere Lektürearbeit auf ein
Vorverständnis zurückgreifen zu können:

Wie ist die Komparatistik entstanden?
Was versteht man eigentlich unter dem ‚Fremden‘?
Was tut man, wenn man vergleicht?

12 I Problematisierung komparatistischer Zentralbegriffe



II Komparatistik als Fachdisziplin – ein Abriß
im Voraus

Komparatistik, Vergleichende Literaturwissenschaft, Allgemeine und Vergleichende
Literaturwissenschaft: Was ist das für eine wissenschaftliche Disziplin, die unter
drei verschiedenen Bezeichnungen firmiert und damit sogleich für Verwirrung
sorgt? Will diese Wissenschaft durch die Methode des Vergleichs allgemeine Gesetz-
mäßigkeiten der Literatur herausfinden? Ist der Vergleich die einzige Methode die-
ser Wissenschaft? Wie stehen Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft
zueinander? Ergänzen oder fliehen sie sich? Im Folgenden können diese Fragen,
über die in der Geschichte dieser Disziplin oftmals gestritten worden ist und die bis
heute nicht im Konsens aller Fachvertreter beantwortet werden konnten, sicherlich
nicht abschließend geklärt werden. „Der Ort der vergleichenden Literaturwissen-
schaft in der wechselhaften Konfiguration und Konkurrenz philologischer Diszi-
plinen“, hat der früh verstorbene Grazer Komparatist Ulrich Schulz-Buschhaus
(1941–2000) einmal im einschlägigen deutschen Fachorgan arcadia festgehalten,
„erscheint nach wie vor prekär.“ Von der „besondere[n] Labilität der Allgemei-
nen Literaturwissenschaft im Fächersystem“ sprach später der bekannte Göttinger
Neugermanist Wilfried Barner (1937–2014). Kurz, wie der Münchener Komparatist
Hendrik Birus (✶1943) auf einem hochrangigen DFG-Symposion resümiert hat:
„Über den systematischen Ort und die Methodologie der Komparatistik besteht ge-
genwärtig alles andere als Einigkeit.“1 Es wird sich herausstellen, daß die ‚Krise‘
der Normalzustand des Fachs ist. Sie wird noch in jeder Bestandsaufnahme des

 Ulrich Schulz-Buschhaus: Die Unvermeidlichkeit der Komparatistik. Zum Verhältnis von ein-
zelsprachigen Literaturen und Vergleichender Literaturwissenschaft. In: arcadia 14 (1979),
223–236, hier: 223. Wilfried Barner: Das Besondere des Allgemeinen. Zur Lage der Allgemeinen
Literaturwissenschaft aus der Sicht eines ‚Neugermanisten‘. In: Die sog. Geisteswissenschaften.
Innenansichten. Hg. Wolfgang Prinz, Peter Weingart. Frankfurt am Main 1990, 189–203, hier: 190f.
Hendrik Birus: Am Schnittpunkt von Komparatistik und Germanistik. Die Idee der Weltliteratur
heute. In: Germanistik und Komparatistik. DFG-Symposion 1993. Hg. Hendrik Birus. Stuttgart, Wei-
mar, 1995, 439–457, hier: 439; wiederabgedr. in: ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 1: Komparatistik
im Spannungsfeld von Philologie und Philosophie. Göttingen 2020, 9–31, hier: 9. Eine Auswertung
von zwölf komparatistischen Texten einführenden bzw. programmatischen Charakters in deut-
scher Sprache (Weisstein, Dyserink, Kaiser, Wellek, Remak, Rüdiger, Koppen, Nivelle u. a.) kam
1987 zu dem Ergebnis, daß „von einem einheitlichen komparatistikverständnis [...] nicht die rede
sein [kann].“ (Michael Roth: Das Selbstverständnis der Komparatistik. Analytischer Versuch über
die Programmatik der Vergleichenden Literaturwissenschaft. Frankfurt am Main, Bern, New York,
Paris 1987, 139. Die von Zoran Konstantinović in Innsbruck betreute Dissertation ist in gemäßigter
Kleinschreibung gedruckt).

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-002

https://doi.org/10.1515/9783111005768-002


Fachs rhetorisch beschworen – paradigmatisch z. B. 1958 von René Wellek, der vor
einer ‚Crisis‘ des Fachs gewarnt hatte, um mit seinem Ansatz aus der beschworenen
Gefahr herausführen zu können (s. II.iv).

An dieser ‚prekären‘ und ‚labilen‘ Situation hat sich seither nichts verändert,
bedenkt man den Dispersionsprozeß, der durch die Öffnung der philologischen
Fächer für medien- und kulturwissenschaftliche Ansätze eingesetzt hat. Vor gut
20 Jahren hat das eben genannte komparatistische Zentralorgan arcadia. Zeit-
schrift für Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft die Konzentration
auf den ‚westlichen Kanon‘ der Literatur zugunsten des „Kulturvergleichs“ und
einer „cultural study of literature“ aufgegeben.2 Die US-amerikanische Kompara-
tistik hat den seinerzeit von Wellek ängstlich benutzen Krisenbegriff inzwischen
umgewertet, ihn als disziplinären Innovationsmotor schätzen gelernt und die
‚Krise‘ geradezu zum Definitionskriterium des Fachs erklärt (s. II.ix.1). Wo das
Fach so im Fluß ist, können die folgenden Ausführungen nur wenige Stichpunkte
benennen – zumal es zwar in der komparatistischen Einführungsliteratur jeweils
auch einen kurzen fachgeschichtlichen Abriß gibt, eine eigenständige Darstellung
jedoch „leider bis heute ein Desiderat blieb.“3

1 Zur Genese der Fachbezeichnung

Bei der Fachbenennung ‚Komparatistik‘ handelt es sich um eine aus dem französi-
schen bzw. angloamerikanischen Wissenschaftssystem übernommene Kurzbezeich-
nung für die Disziplin der Allgemeinen und Vergleichenden Literaturwissenschaft.
Die Franzosen François Noël (1756–1841) und Guislain de La Place (1757–1823)

 arcadia 31 (1996), H. 1/2 (Thema: „Kulturkonflikte in Texten“), Editorial, III f.; vgl. arcadia 33
(1998), H. 1 (Thema: „Literature and Cultural History/Literatur und Kulturgeschichte“), Introduc-
tion/Einleitung, 1–7, bes. 1.
 Angelika Corbineau-Hoffmann: Einführung in die Komparatistik. 3., neu bearb. Aufl. Berlin
2013, 66 (vgl. dies.: Einführung in die Komparatistik. Berlin 2000, 57). Auch Michael Eggers: Ver-
gleichendes Erkennen. Zur Wissenschaftsgeschichte und Epistemologie des Vergleichs und zur
Genealogie der Komparatistik. Heidelberg 2016, führt nicht zu einer eigenständigen „Genealogie
der Komparatistik“, obwohl es der Titel verspricht. Das im Untertitel stehende „und“ zwischen
Epistemologie und Genealogie bleibt im Wesentlichen unausgefüllt. Gerade das Kapitel zu Vil-
lemain (376–384) ist kurz und enttäuschend. Vgl. hierzu meine Rezension in: Komparatistik 2017,
327–332. Einen ultrakurzen Abriß (seit der Antike ...) bietet Fabian Lampart: Geschichte der Lite-
raturkomparatistik. In: Handbuch Komparatistik. Theorien, Arbeitsfelder, Wissenspraxis. Hg. Rü-
diger Zymner, Achim Hölter. Stuttgart, Weimar 2013, 263–284 (inkl. weiterführender Literatur).
Übersichten zu Geschichte und gegenwärtigem Stand der Komparatistiken in verschiedenen Län-
der oder Regionen bietet das Handbuch Komparatistik, a.a.O., 24–85.

14 II Komparatistik als Fachdisziplin – ein Abriß im Voraus



gaben ihren in Paris erstmals 1804 publizierten Leçons françaises de littérature et
morale (eine überaus erfolgreiche Anthologie beispielhafter Texte, die Eschenburgs
achtbändiger, protokomparatistischer Beispielsammlung vergleichbar ist) seit der
siebten Auflage von 1816 auf dem Vorsatzblatt den Titel Cours de littérature compa-
rée (Abb. 1 und Abb. 2).4 In der Rückschau auf seinen Cours de littérature française
(6 Bde. Paris 1728–1830) beansprucht Abel-François Villemain (1790–1870), daß er
darin erstmals in Frankreich programmatisch eine vergleichende Analyse meh-
rerer moderner Literaturen durchgeführt habe: „Pour la premiere fois, dans une
chaire française, on entreprend l’analyse comparée des plusieurs littératures mo-
dernes“.5 Zur gleichen Zeit zielt Jean-Jaques Ampère (1800–1864) auf eine „histoire
comparative des arts et de la littérature chez tout les peuples“. Da aber „dans l’his-
toire de la littérature en général“ ein gewaltiges („vaste“) Textkorpus bewältigt
werden müsse, sucht er nach einer Methode, mit deren Hilfe es klassifiziert werden
kann und findet sie in den sich gerade etablierenden vergleichenden Naturwis-
senschaften: „Il faut établir ici [l’histoire de la poésie], comme en botanique et
en zoologie, dans les objets que l’on classe, non des divisions arbitraires, mais

 Die Angabe nach Hugo Dyserinck: Komparatistik. Eine Einführung [1971]. 3., durchges. Aufl.
Bonn 1991, 21. Die beiden Abbildungen sind folgender Ausgabe entnommen: François Noël, Guis-
lain de La Place: Leçons françaises de littérature et morale ou recueil, en prose et en vers, des
plus beaux morceaux de notre langue dans la littérature des deux derniers siècles [...]. Quator-
zième Edition. 2 Bde. Paris 1825, hier Bd. I: Vorsatz- und Haupttitel. In der Erstauflage dagegen
(Bd. I. Paris An II – 1804) lauten Vorsatz- und Haupttitel noch gleich. Von der Vergleichung heißt
es: „Dans les exercices classiques, rien de plus utile, et tout-à-la-fois de plus agréable que la com-
paraison, le rapprochement des morceaux semblables ou analogues.“ (ebd., getr. Pag., „Narrati-
ons“, 5, Anm. (1)). Vgl. Johann Joachim Eschenburg: Beispielsammlung zur Theorie und Literatur
der schönen Wissenschaften. Bde I–VIII.2. Berlin, Stettin 1788–1795; s. hierzu. Carsten Zelle:
Eschenburgs Beispielsammlung – ein norddeutsch-protestantischer Kanon? In: Der Kanon im
Zeitalter der Aufklärung. Beiträge zur historischen Kanonforschung. Hg. Anett. Lütteken, Mat-
thias Weishaupt, Carsten Zelle. Göttingen 2009, 89–111. Zur französischen Teilübersetzung (6 Bde.
Paris 1813) s. Achim Hölter: Johann Joachim Eschenburg: Germanist und Komparatist vor dem
Scheideweg. In: Germanistik und Komparatistik. DFG-Symposion 1993. Hg. Hendrik Birus. Stutt-
gart, Weimar 1995, 571–592, hier: 583 f.
 Abel François Villemain: Cours de littérature française. Tableau de la littérature du moyen age
en France, en Italie, en Espagne et en Angleterre. Nouvelle Édition. Paris 1846, Bd. 1, „Préface“,
I. Das Vorwort ist „Août 1840“ datiert. Einen früheren Beleg für dieses Zitat habe ich nicht gefun-
den. Die Vorlesungen für die französische Literatur des 18. Jahrhunderts und die Literatur des
Mittelalters wurden an der Sorbonne 1827/30 gehalten. Vgl. Antoni Martí Monterde (Un somni
europeu. Història intel-lectual de la Literatura Comparada. De la Weltliteratur a la Literatura
Comparada. Valencia 2011), der sich ausführlich mit der frühen französischen Komparatistik bei
Villemain, Ampère, Chasles, Quinet u. a. auseinandersetzt (ebd., 238–306). Er zitiert aus der be-
treffenden Vorlesung nach einer späteren Neuausgabe von 1862 (ebd., 252 f.).

1 Zur Genese der Fachbezeichnung 15



des séries et des familles naturelles.“6 Ganz ähnlich wie Ampère in Frankreich
versucht in den USA Charles Chauncey Shackford (1815–1891), der zwischen 1871
und 1886 als Professur für ‚rhetoric and general literature‘ an der Cornell Uni-
versity lehrte (s. II.i.5), der riesigen („vast“) Masse, die der Begriff „universal li-
terature“ umfaßt, mit der „comparative method“ Herr zu werden: „And the
method in which this study can be best pursued is that which is pursued in ana-
tomy, in language, in mythology, and recently applied by Mr. Freeman to poli-
tics, namely, the comparative.“7 Die Literaturen aller Zeiten und Völker sollen

Abb. 1: Noël/de La Place: Leçons françaises de
littérature et morale. Bd. I. Paris 1825:
Vorsatztitel.

Abb. 2: Noël/de La Place: Leçons françaises de
littérature et morale. Bd. I. Paris 1825:
Haupttitel.

 Jean-Jacques Ampère: De l’histoire de la poésie. Discours prononcé à l’Athénée de Marseille,
pour l’ouverture du cours de littérature, le 12 mars 1830. Marseille 1830, 8 und 33.
 Charles Chauncey Shackford: Comparative Literature. In: Proceedings of the Thirteenth Anni-
versary of the University Convocation of the State of New York. Held July 12th, 13th and 14th,
1876. Albany 1876, 266–274, hier: 266. Ein identischer Wiederabdruck erschien in: Annual Report
of the Regents of the University of the State of New York. Bd. 90. [o.O.] 1877, 754–762. Neben den
einschlägigen Werken zur vergleichenden Anatomie (u. a. Georges Cuvier), Sprachwissenschaft
(u. a. Franz Bopp) und Mythologie (Friedrich Max Müller) bezieht sich Shackford hier auf das

16 II Komparatistik als Fachdisziplin – ein Abriß im Voraus



klassifiziert, auf Ähnlichkeiten und Unterschiede hin untersucht8, gegliedert
und als Verkörperungen einheitlicher ästhetischer Prinzipien und universaler
mentaler Gesetzte begriffen werden.

1886 publizierte Hutcheson Macaulay Posnett (1855–1927) mit dem Buch Com-
parative Literature (London 1886) die erste monographische Einführung in dieses
Fach (s. II.i). An diesen Sprachgebrauch knüpft die deutsche Fachetikettierung an,
wobei neben dem Wort ‚Vergleichende Literaturwissenschaft‘ im 19. und in der er-
sten Hälfte des 20. Jahrhunderts auch die Bezeichnung ‚Vergleichende Literaturge-
schichte‘ gängig war. Die terminologische Unsicherheit kann an der Titelei der von
Hugo Meltzl de Lomnitz (1846–1908) und Sámuel Brassai (1797–1897) herausgegebe-
nen Acta Comparationis Litterarum Universarum (ACLU) (1877–1888) abgelesen
werden, die zunächst mit ungarischem Haupt- sowie deutschem und französischem
Untertitel erschien, denen sich von Band zu Band weitere Nebentitel in verschiede-
nen Sprachen zugesellten, wobei der englische noch mehrmals von „paper for the
comparison of history of literatures“, „Periodical for Comparative Literature“ und
„Comparative Literary Journal“modifiziert wurde (s. Schluß).

Etymologisch ist ‚Komparatistik‘ auf das lateinische Verb ‚comparare‘, d. h.
‚vergleichen‘ zurückzuführen. Der Name des Fachs verweist also auf den Ver-
gleich als eine der wesentlichen Operationen zur Ergebnisgewinnung von Aussa-

Werk von Edward A. Freeman: Comparative politics. Six lectures read before the royal institution
in January and February, 1873. London 1873. Shackfords Vortrag gilt als „the first lecture on com-
parative literature“ in den USA (Natalie Melas: All the Difference in the World. Postcoloniality
and the Ends of Comparison. Stanford CA 2007, 3). Melas Angabe folgt der kurzen Vorbemerkung
zum Wiederabdruck des Vortrags in: Comparative Literature. The Early Years. An Anthology of
Essays. Ed. Hans-Joachim Schulz, Phillip H. Rhein. Chapel Hill 1973, 39–51, hier: 41. Auf welcher
Grundlage die Herausgeber den Vortrag, den sie nach den Proceedings von 1876 abdrucken, auf
das Jahr 1871 datieren, ist unklar. Sie verweisen für die spärlichen Informationen, die sie über
Shackford in Erfahrung bringen konnten, auf das Reference Department der Cornell University
(ebd., 229). Da der terminus post durch die Erwähnung von Freemans Werk von 1873 markiert
wird und aus dem Protokoll der Convocations, das in den Proceedings (hier: 20) und im Annual
Report (hier: 508) dokumentiert ist, eindeutig hervorgeht, daß Shackford den Vortrag am 13. Juli
1876 im Laufe der Vormittagssektion hielt, liegt womöglich eine Verwechselung mit Shackfords
Berufung nach Cornell im Jahr 1871 vor. The Princeton Sourcebook in Comparative Literature.
From the European Enlightenment to the Global Age. Hg. David Damrosch, Natalie Melas, Mbon-
giseni Buthelezi. Princeton, NJ 2009, verzichtet auf die Dokumentation von Shackfords Vortrag.
 Für das positivistische Verständnis des Vergleichs als einer klassifizierenden Methode ist es
aufschlußreich, daß Shackford (Comparative Literature, a.a.O., 266) in der Formulierung „All lite-
rary productions of all ages and peoples can be classed, can be brought into comparison and con-
trast“ den Vergleich ausschließlich mit Ähnlichkeiten assoziiert und das Herauspräparieren von
Unterschieden durch Kontrastierung dagegen als eigenständige Operation auffaßt. Der Vergleich
als Ineins von Identifizierung und Differenzierung wird dadurch unterschätzt.

1 Zur Genese der Fachbezeichnung 17



gen. Als Methode gehört der Vergleich bzw. die Vergleichung freilich seit jeher
zum Kernbestand u. a. philologischer, literaturkritischer bzw. kulturvergleichen-
der Vorgehensweisen. Die europäische Literaturgeschichte ist voll von gelehrten
Fachprosaformen des Vergleichs (Synkrisis, genus comparativum, comparatio, pa-
rallèle, paragone, comparaison, Vergleichung).9 Bekannt (und bei Reclam leicht
greifbar) ist z. B. die Vergleichung Shakespears und Andreas Gryphs, worin der
deutsche Gelehrte Johann Elias Schlegel es sich 1741 zur Aufgabe macht, die bei-
den Dramatiker „mit einander [zu] vergleichen, um so wohl das Gute als die Feh-
ler derselben gegen einander [zu] halten.“ Der Vergleich zielt also darauf, die
jeweilige Eigenart der Verglichenen durch den Kontrast herauszuarbeiten. Da-
durch, daß Schlegel „unsere Poeten gegen fremde“ stellt, gelingt es ihm, sich
„richtige Begriffe“ zu machen, etwa davon, daß Shakespeares Stärke in der Ge-
staltung von „Charaktere[n]“ liege. Die durch den Vergleich gewonnene Hochwer-
tung dieses dramaturgischen Begriffs führt Schlegel zur Durchbrechung des
damals herrschenden klassizistischen Normenhorizonts.10

Zu einer wissenschaftlichen Disziplin entfaltet sich die Komparatistik dage-
gen erst im Zuge der Ausdifferenzierung des modernen Wissenschaftssystems im
Laufe des 19. Jahrhunderts, und zwar unter zwei wichtigen Rahmenbedingungen.

2 Das Vergleichungsparadigma

Der Vergleich avanciert zu einer grundlegenden, allgemein verbreiteten wissen-
schaftlichen Methode, wie die Entstehung zahlreicher ‚Vergleichungswissenschaf-
ten‘ am Beginn des 19. Jahrhunderts eindrucksvoll belegt: George Cuviers Anatomie
comparée erschien 1800/05, Carl Ritters Vergleichende Geographie 1817, Henri Marie
Ducrotay de Blainvilles Physiologie comparée 1833 und Victor Costes Embryogénie
comparée 1837. Neben diesen – wie wir seit Wilhelm Dilthey zu sagen gewohnt
sind – ‚naturwissenschaftlichen‘ Werken erschienen Vergleichungen freilich auch
in einer Reihe anderer Disziplinen, namentlich in der Mythologie (Abbé de Tressan:
Mythologie comparée avec l’histoire, 1802; Friedrich Max Müller: Comparative my-
thology, 1858), Philosophie (Joseph Marie Degérando: Histoire comparée des systè-
mes de philosophie, 1804), Erotik (Charles de Villiers: Erotique comparée, 1806),
Kunstlehre (Jean-François Sobry: Poétique des Arts ou Cours de peinture et de littéra-

 Hierzu ausführlich Carsten Zelle: Comparaison/Vergleichung. Zur Geschichte und Ethik eines
komparatistischen Genres. In: ders. (Hg.): Allgemeine Literaturwissenschaft – Konturen und Pro-
file im Pluralismus. Opladen 1999, 33–59.
 Johann Elias Schlegel: Vergleichung Shakespears und Andreas Gryphs [1741]. Stuttgart 1984,
9–37.

18 II Komparatistik als Fachdisziplin – ein Abriß im Voraus



ture comparées, 1810) und in der Sprachwissenschaft (Franz Bopp: Über das Konjuga-
tionssystem der Sanskritsprache im Vergleich mit jenem der griechischen, lateinischen,
persischen und germanischen Sprache, 1816; François-Just-Marie Renouard: Gram-
maire comparée des langues de l’Europe latine dans leurs rapport avec la langue des
troubadours, 1821). Die vergleichende Methode war in den ‚Geisteswissenschaften‘
so erfolgreich, daß das Bulletin des sciences historiques, antiquités, philologie eine
ständige Rubrik ‚philologie comparative‘ (vergleichende Sprachkunde) einführen
mußte.11 Schon 1780 war imMercure de France eine „étude comparée des écrivains“12

vorgeschlagen worden, um dem dichterischen Nachwuchs nachahmenswerte Muster
vor Augen stellen zu können.

Die zeitliche Parallele zwischen dem Aufschwung vergleichender Anatomie,
Physiologie und Zoologie und dem wachsenden Interesse an Kultur- und Literatur-
vergleichen um 1800 ist in der komparatistikgeschichtlichen Forschung als Indiz
dafür genommen worden, daß die Komparatistik in ihrer Formationsphase „im na-
turwissenschaftlichen Kontext“ gestanden habe und „Bestandteil des biologischen
Paradigmas“ gewesen sei.13 Tatsächlich sprechen für diese, namentlich von dem
Klagenfurter Komparatisten Peter V. Zima in seiner einflußreichen Komparati-
stik-Einführung vertretene These, die positivistischen Programmatiken Ampères,
Shackfords oder Posnetts. Dementsprechend vermutet man, daß das französi-
sche Kompositum littérature comparée „wahrscheinlich“14 in Analogie zu Cuviers
Anatomie comparée gebildet worden sei. Doch sollten die sprach-, literatur- und
kulturgeschichtlichen Werke im Blick auf ein mögliches Ineinander von verglei-
chender Methode und literaturkritischer Vergleichung im Einzelnen erst noch un-
tersucht werden, zumal für die disziplinäre Konstitution der Komparatistik neben
der ‚comparative method‘ im Rahmen universaler Literaturgeschichtsschreibung

 Die Angabe nach Fernand Baldensperger: Begriff und Gegenstand der Vergleichenden Litera-
turgeschichte. In: Komparatistik. Aufgaben und Methoden. Hg. Horst Rüdiger. Stuttgart, Berlin,
Köln, Mainz 1973, 55–77, hier: 58. Den Hinweis konnte ich nicht verifizieren. Die Mitarbeiterlisten
der Bulletin-Bände für die Jahre zwischen 1824 und 1830 weisen demgegenüber unter der Be-
zeichnung „philologie comparative“ zahlreiche Zuträger namentlich auf.
 Die Rezension der französischen Übersetzung von Martin Sherlocks Consiglio ad un giovane
poeta (London 1780) eröffnet Dominique Joseph Garat mit dem Satz: „UNE étude comparée des
Écrivains dont s’honorent les Nations qui ont une Littérature, est sans doute ce qu’il y a de plus
propre à féconder & muliplier les talens [...].“ (Mercure de France, Samedi, 19 Février 1780,
99–118, hier: 99).
 Peter V. Zima: Komparatistik. Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Tübin-
gen 1992, 19 und 21.
 Hugo Dyserinck: Komparatistik. Eine Einführung [1977]. 3., durchges. und erw. Aufl. Bonn
1991, 21.

2 Das Vergleichungsparadigma 19



und dem literaturkritischen Dichtervergleich mit dem von Goethe eröffneten Weltli-
teraturdiskurs noch ein dritter Weg zur Komparatistik aufgezeigt worden ist.15

3 Zur Formierung der Komparatistik als akademische
Disziplin

Die Formierung der Komparatistik antwortet auf die akademische Institutionali-
sierung der ‚Nationalphilologien‘ seit Anfang des 19. Jahrhunderts.16 So kommt es
z. B. in Deutschland an den Universitäten zwischen 1800 und 1840 zur Etablierung
des Fachs ‚Deutsche Philologie‘, wobei in dieser ersten Phase der Generalistenpro-
fessor vorherrscht, d. h. der Ordinarius für ‚Deutsche Philologie‘ umfaßt die deut-
sche Literatur und Sprachgeschichte von den Anfängen bis zur Gegenwart. Die
erste Teilung des Fachs in Sprach- und Literaturgeschichte findet erst ab Mitte
des 19. Jahrhunderts, die zweite Teilung in Ältere und Neuere Abteilung erst in
der zweiten Hälfte des 19. und zu Beginn des 20. Jahrhunderts statt. Das Heroen-
paar dieser frühen Phase sind die Brüder Jacob und Wilhelm Grimm, die den Ter-
minus „Germanist“, der ursprünglich in Analogie zum ‚Romanisten‘, d. h. dem
Historiker des Römischen Rechts, für Spezialisten des Germanischen bzw. Deut-
schen Rechts reserviert war, auf alle diejenigen ausdehnen, die sich „deutscher
Wissenschaft“17 hingeben, d. h. neben den Historikern der deutschen Geschichte
und des deutschen Rechts nun auch den Erforschern der deutschen Sprache und
Literatur. Die Bewertung der frühen Germanistik, insbesondere der Grimmphase,
fällt ambivalent aus. Einerseits vertraten die Germanisten die fortschrittlichen
Prinzipien der ‚bürgerlichen‘ Revolution, d. h. Volkssouveränität, Demokratie, Re-
publikanismus und Öffentlichkeit, andererseits konstituierte sich das Wesen des
Deutschen, das diese Wissenschaft erforschen sollte, insbesondere im Zuge der
‚Befreiungskriege‘ in scharfer Ab- und Ausgrenzung gegenüber den Nachbarn, na-
mentlich den Franzosen. Liberalismus und Chauvinismus bilden in der Früh-

 Siehe Peter Goßens: Weltliteratur. Modelle transnationaler Literaturwahrnehmung im 19. Jahr-
hundert. Stuttgart, Weimar 2011, der den Einfluß des „Denkmodell[s]“ ‚Weltliteratur‘ „auf die Kon-
stituierung des Fachs als Forschungsdisziplin in Deutschland“ geltend macht (398f.).
 Das Folgende folgt der Einsicht Achim Hölters (Eschenburg: Germanist und Komparatist, a.a.O.,
573), daß die „Geschicke der Komparatisik in Deutschland [...] komplementär zu denen der Germa-
nistik noch zu beschreiben [sind].“.
 Jacob Grimm: Über den namen der germanisten. In: Verhandlungen der Germanisten zu
Frankfurt am Main am 24., 25., und 26. September 1846. Frankfurt am Main 1847, 103–105, hier:
103 f.; zit. nach: Jörg Jochen Müller [d.i. Berns]: Germanistik – eine Form bürgerlicher Opposition.
In: ders. (Hg.): Germanistik und deutsche Nation 1806–1848. Zur Konstitution bürgerlichen Be-
wußtseins. Stuttgart 1974, 5–112, 319–331 (Anm.), hier: 6.

20 II Komparatistik als Fachdisziplin – ein Abriß im Voraus



phase der Germanistik zwei Seiten derselben Medaille. Zum Erfolg der raschen
Etablierung der National- bzw. neutraler formuliert der Einzelphilologie Germa-
nistik trugen zwei Faktoren wesentlich bei: zum einen die Tatsache, daß die deut-
sche Philologie zur Ausbildungswissenschaft für Gymnasiallehrer zur Verfügung
stand und zum anderen der hohe Weltanschauungsgehalt des Fachs. Zu letzterem
trug vor allem der Begriff der ‚Nationalliteratur‘ bei. Er kommt Ende des 18. Jahr-
hunderts (beim Schweizer Bodmer/Breitinger-Schüler Leonhard Meister) auf und
wird z. B. von Johann Gottfried Herder aufgegriffen. In der ‚Nationalliteratur‘, so
die Vorstellung, komme der ‚Nationalcharakter‘, d. h. die Eigenart einer Nation li-
terarisch und sprachlich zur Darstellung. Signifikant und problematisch für die
deutsche Konzeption der Nationalliteratur, zu der auch das Projekt eines ‚Natio-
naltheaters‘ gehört, ist nun, daß sie das Fehlen einer deutschen Nation literarisch
kompensieren muß. Bekanntlich besteht das Alte Reich seit dem Westfälischen
Frieden aus circa 300 souveränen Territorien. Daher soll literarisch geschaffen
werden, was politisch mißlingt – eine ‚deutsche‘ Einheitsfiktion. In der Einheit
einer Literatur soll ideologisch hergestellt werden, was in der politischen Realität
noch fehlt.

Eigenart bzw. Identität ist nun freilich Resultat von reziproken Inklusions- und
Exklusionsprozessen, d. h. von steten Ein- bzw. Ausgrenzungen. Man ist etwas, inso-
fern man etwas anderes nicht ist. So braucht jede Eigenart ein Gegenüber, das ihr
sagt, wer sie sei. Wie alle identitätskonstituierenden Konzeptionen verbindet auch
das Konzept der Nation integrative und aggressive, identitätsbildende und macht-
orientierte Momente miteinander. Man nehme das Verhältnis zwischen Frankreich
und Deutschland. Zwar kann z. B. Herder schreiben, daß deutsche und französische
Nation „sich als Schwestern ansehen“ könnten, unter denen „keine Rivalität und
Eifersucht“ herrsche.18 Der aggressive, ‚gallophobische‘ Zug in dieser Inbeziehung-
setzung ist freilich schon auf der Höhe der Aufklärung, etwa in Lessings Riccaut-
Figur (aus Minna von Barnhelm) greifbar, er kommt dann aber in der ‚Franzosen-
fresserei‘ seit den ‚Befreiungskriegen‘ nach 1806 unverhüllt zur Geltung.19 Um die
Eigenart einer Literatur zu bestimmen, muß sie mit anderen Literaturen vergli-
chen werden. Herder ist daher ironischerweise beides: Er gilt einerseits als Begrün-
der der ‚Deutschen Bewegung‘ – eine unheilvolle Epochenkonstruktion des frühen
20. Jahrhunderts, die dazu dient, die Kulturleistung zwischen 1770 und 1830 (Sturm
und Drang, Klassik, Romantik, Deutscher Idealismus) als besonders ‚deutsch‘ auszu-
zeichnen, indem man sie sowohl vom Prozeß der Aufklärung abschneidet (Rationa-

 Johann Gottfried Herder: Briefe zur Beförderung der Humanität. Hg. Heinz Stolpe. 2 Bde. Ber-
lin, Weimar 1971, Bd. 2, 155.
 Das Wort „Franzosenfresser“ prägt Ludwig Börne: Menzel der Franzosenfresser [1836/37]. In:
ders.: Sämtliche Schriften. Hg. Inge und Peter Rippmann. Bd. 3. Dreieich 1977, 869–984.

3 Zur Formierung der Komparatistik als akademische Disziplin 21



lismus/Irrationalismus-Schema) als auch die „Fonds nationaler Bildung“20 gegen
das europäische Ausland abdichtet – und andererseits als einer der „wichtigsten
Vorläufer“21 der Komparatistik. ‚Nationalliteratur‘ und ‚Weltliteratur‘ – ein Wort
des späten Goethe –, Nationalphilologie und Komparatistik stehen in einem wech-
selseitigen Konstitutionsverhältnis. Dementsprechend schreibt Leo Spitzer 1946 im
nordamerikanischen Exil im Blick auf die Ursprünge der Philologie, die er der deut-
schen Romantik gutschreibt, daß Nationalismus und kosmopolitischer Sinn „Zwil-
lingsgebilde“22 seien.

Die Vergleichende Literaturwissenschaft entsteht im 19. Jahrhundert als trans-
bzw. ‚supranationale‘ Komplementär- und Gegenbewegung zur Ausdifferenzierung
der Sprach- und Literaturwissenschaften in Nationalphilologien. Der entscheidende
Schritt der Institutionalisierung vollzieht sich gegen Ende des 19. Jahrhunderts,
durch Einrichtung eigener komparatistischer Lehrstühle ab 1871 (Neapel), Zeit-
schriften ab 1877 (Kolozsvár) und Bibliographien ab 1900 (Paris). In Deutschland
verspätet sich die Einrichtung eigener komparatistischer Lehrstühle aufgrund ger-
manistischer Widerstände. Dementsprechend heißt es in einem kurzen, 1943 im
amerikanischen Exil geschriebenen Überblick über „Comparative Literature in Ger-
many“, daß es zwar einige Fächer „of the old supernational character“ wie Roma-
nistik, Klassische Philologie, Slawistik oder Orientalistik im deutschsprachigen
Raum gebe: „But there are no chairs of world or comparative literature at the uni-
versities in German-speaking countries. There is therefore no scholarship to sail of-
ficially under such a flag. [...] Any lecture in this field that one might occasionally
find listed in the catalogue of a German university is likely to spring from the initi-
ative of an individual, and to be looked at with apprehension by his collegues.“23

Erst der Druck der französischen Alliierten führt in Deutschland nach Ende des
Zweiten Weltkriegs in Mainz 1946 zur Einrichtung der ersten Professur für Verglei-

 Herman Nohl: Die Deutsche Bewegung. Vorlesungen und Aufsätze zur Geistesgeschichte von
1770–1830. Hg. Otto Friedrich Bollnow, Frithjof Rodi. Göttingen 1970, 88.
 Corbineau-Hoffmann: Einführung, a.a.O., 62. Vgl. David Damrosch: Comparing the Litera-
tures. Literary Studies in a Global Age. Princeton NJ 2020, wo in dem Kapitel „Origins“ (12–49)
Herder (17–23) Madame de Staël (23–30) zur Seite gestellt wird. Vgl. Enrique Banús: Untersuchun-
gen zur Rezeption Johann Gottfried Herders in der Komparatistik. Ein Beitrag zur Fachge-
schichte. Bern, Berlin, Frankfurt am Main, New York, Paris, Wien 1996.
 Leo Spitzer: Das Eigene und das Fremde. Über Philologie und Nationalismus. In: Die Wand-
lung 1 (1945/46), H. 7, 576–594; hier zit. nach dem Wiederabdruck in: Grundlagen der Literatur-
wissenschaft. Exemplarische Texte. Hg. Bernhard J. Dotzler. Köln, Weimar, Wien 1999, 39–53,
hier: 49.
 Richard Alewyn (Queens College): Comparative Literature in Germany. In: Comparative Lite-
rature. News-Letter Vol. I, No. 4: Chicago Ill., March 1943, 1–2, hier: 1.

22 II Komparatistik als Fachdisziplin – ein Abriß im Voraus



chende Literaturwissenschaft, dem weitere komparatistische Lehrstühle in Saar-
brücken (1951), Berlin (1965), Bonn (1967), Bochum (1975) und anderswo folgten.24

Das Selbstverständnis der Komparatistik als einer spezifisch „supranational“25

ausgerichteten Literaturwissenschaft war lange geprägt von der ‚französischen‘
Schule (Fernand Baldensperger, Jean-Marie Carré, Paul van Tieghem, René Étiem-
ble, Horst Rüdiger, Claudio Guillén u. a.). Sie will, daß die Erforschung Sprachgren-
zen überschreitender literarischer Phänomene im Mittelpunkt der Disziplin steht,
und stellt daher die Gegenstände literarischer Übernahme, deren Sender, Empfän-
ger und Vermittlungsinstanzen in den Vordergrund. Die Kernbereiche dieses Ansat-
zes bilden die vergleichende Gattungs-, Formen- und Themenlehre (Genologie,
Morphologie, Thematologie), die Erforschung internationaler Literaturbeziehungen
und deren Trägermedien sowie literarisch-kultureller Konfigurationen oder Typo-
logien (z. B. Einzelliteraturen bzw. Kulturen übergreifende Epochen und Epochen-
schwellen oder Erscheinungen wie Petrarkismus, Byronismus etc.).26 Ein weit
gefaßter Literaturbegriff, der bei René Etiemble auch außereuropäische Literatu-

 Zur Geschichte der Mainzer, Saarbrücker, Berliner und Bochumer Komparatistik siehe: Tobias
Gunst: „Die Ausformung eines europäischen Bewusstseins“. Anfänge der vergleichenden Literatur-
wissenschaft an der Universität Mainz. Stuttgart 2012; Festschrift anlässlich des 50jährigen Be-
stehens des Instituts für Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft an der Universität
des Saarlandes. [Saarbrücken] 2001 <https://publikationen.sulb.uni-saarland.de/bitstream/20.500.
11880/23511/1/50Jahre_komparatistik.pdf> [13.09.2022]; Nach Szondi. Allgemeine und Vergleichende
Literaturwissenschaft an der Freien Universität Berlin 1965–2015. Hg. Irene Albers. Berlin 2016; Mo-
nika Schmitz-Emans: Marianne Kesting – „Kompa“ – wie? Ein Fach mit mehreren Namen. In: Litera-
turwissenschaftliche Aufbaujahre. Beiträge zur Gründung und Formation der Literaturwissenschaft
am Germanistischen Institut der Ruhr-Universität Bochum – ein germanistikgeschichtliches For-
schungsprojekt. Hg. Carsten Zelle. Bern u. a. 2016, 131–150. Eine Gesprächsrunde zur Geschichte der
Bonner Komparatistik im Rahmen einer Festveranstaltung am 6. Dez. 2018 anläßlich des 50jährigen
Bestehens der Abteilung (1967–2017) mit Dolf Oehler, Rüdiger von Tiedemann, Christian Moser und
Neil Stewart blieb undokumentiert.
 Die ‚supranationale‘ Programmatik ist namentlich von Dyserinck: Komparatistik, a.a.O.,
bes. 9–15 und pass., hervorgehoben und von Zoran Konstantinovic (Vergleichende Literaturwis-
senschaft. Bestandsaufnahme und Ausblicke. Bern, Frankfurt am Main, New York, Paris 1998,
bes. 13 und pass.) aufgegriffen worden. Von einem „supernational [!] character“ einzelner Fächer
sprach bereits Alewyn: Comparative Literature in Germany, a.a.O., 1; auch Damrosch: Comparing
the Literatures, a.a.O., Kap. „Worlds“, 253–302, rekurriert im Abschnitt „The National, the Inter-
national, the Supranational“ (ebd., 258–265) ausführlich auf diese einen „world wide scope“ kom-
paratistischer Arbeit zum Ausdruck bringende Bezeichnung. Damroschs Bezugspunkt ist Durišin,
nicht Dyserink, der in der Bibliographie nicht vorkommt.
 Eine Synopse unterschiedlicher Kernbereichsangaben unterschiedlicher Komparatistikkonzep-
tionen bietet Manfred Schmeling: Einleitung. Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft.
Aspekte einer komparatistischen Methodologie. In: ders. (Hg.): Vergleichende Literaturwissen-
schaft. Theorie und Praxis. Wiesbaden 1981, 1–24, hier: 2–3.

3 Zur Formierung der Komparatistik als akademische Disziplin 23

https://publikationen.sulb.uni-saarland.de/bitstream/20.500.11880/23511/1/50Jahre_komparatistik.pdf
https://publikationen.sulb.uni-saarland.de/bitstream/20.500.11880/23511/1/50Jahre_komparatistik.pdf


ren umfaßt („littérature vraiment générale“), bewahrt diesen Ansatz zwar nicht
vor der Priorisierung der Kontaktstudie (z. B. Roland Mortier: Diderot in Deutschland.
Stuttgart 1967) und ‚positivistischer‘, d. h. kleinteiliger Einflußforschung, er öffnete
die ‚französische‘ Schule jedoch zugleich für kultur- bzw. mentalitätsgeschichtliche
(z. B. Erforschung der Brief-, Reise- und Übersetzungsliteratur) sowie interkulturelle
Fragestellungen, die sich u. a. mit den Bildern bzw. Zerrbildern beschäftigen, die sich
‚Völker‘ bzw. Kulturen voneinander machen (Imagologie, Miragologie27).

Auf die ‚französische‘ Komparatistenschule und auf die nun zu erläuternde
Gegenposition werde ich ausführlich zurückkommen und dabei vor allem auch
den Begriff der ‚Grenze‘, der in der Fachprogrammatik der ‚französischen‘ Schule
eine große Rolle spielt, unter die Lupe nehmen.

Die Kritik an der ‚französischen‘ Schule spießt – nach dem oben Gesagten
nicht zu Unrecht – das wechselseitige Aufeinanderangewiesensein von Einzellitera-
turwissenschaft (‚Nationalphilologie‘) und Vergleichender Literaturwissenschaft
auf und relativiert die damit verbundene Vorherrschaft des Vergleichs. Zur Disposi-
tion steht der Begriff der ‚Nationalliteratur‘, den auch eine noch so ‚supranational‘
angelegte Komparatistik implizit voraussetzt. Die Kritik an der Konzeption von Ein-
zel- bzw. Nationalliteraturen erfolgt im Namen eines europäischen Literaturensem-
bles, das durch ein gemeinsames, auf jüdische Tradition, heidnische Antike und
lateinisches Mittelalter zurückgehendes intertextuelles Reservoir der Themen,
Topoi, Formen und Gattungen verbunden ist. Stets hat René Wellek, der entschie-
denste Programmatiker dieser ‚amerikanischen‘ Schule, auf den Sachverhalt verwie-
sen, daß die westliche, europäisch geprägte Literatur eine Einheit bilde: „Western
literature, at least, forms a unity, a whole“.28 Gegenüber diesem einheitlichen litera-
rischen Repertoire erscheint die Verschiedenheit der Sprachen für Wellek nachge-
ordnet. Die von Formalismus und New Criticism geprägte ‚amerikanische‘ Schule
(René Wellek, Harry Levin, Henry Remak, Ulrich Weisstein, Edgar Lohner, Walter
Höllerer, Karl Riha u. a.) tendiert daher dazu, die Komparatistik in eine übergrei-
fende (Allgemeine) Literaturwissenschaft zu integrieren. Sie wertet Literaturtheo-
rie, Literaturkritik und wissenschaftliches Methodenbewußtsein entscheidend auf
und faßt das Verhältnis von Literatur zu anderen künstlerischen Erscheinungen,
d. h. anderen Kunstarten (Interart Studies) und (Neuen) Medien (Intermedialität) ins
Auge. Dabei erweist sich die Allgemeine Literaturwissenschaft als Katalysator und
Impuls zwischen den nach wie vor von der Lehrerausbildung dominierten National-

 Miragologie, abgeleitet von mirage, frz.: Illusion, Täuschung.
 René Wellek: The Concept of Comparative Literature. In: Yearbook of Comparative and Gene-
ral Literature 2 (1953), 1–5, hier: 5 (s. hierzu ausführlich II.iv). Der Satz wird in die 2. Aufl. von
René Wellek, Austin Warren: Theory of Literature ([11949] New York NY 1956, 38) übernommen.

24 II Komparatistik als Fachdisziplin – ein Abriß im Voraus



philologien, den Einzelmedienwissenschaften (z. B. Theater-, Film- und Fernsehwis-
senschaft) und einer übergreifenden ‚Allgemeinen‘Medienwissenschaft.

Die Abgrenzung der ‚amerikanischen‘ Schule gegenüber dem ‚Außenhandel‘
der „rapports“ impliziert jedoch zugleich einen engen Literaturbegriff und zwangs-
läufig damit verbunden den eurozentrischen Bezug auf das relativ kohärente Text-
korpus des westlichen Kanons, d. h. die Beschränkung auf die Literatur eines zwar
großen, aber gleichwohl als relativ geschlossen aufgefaßten Kulturraums. Nach-
drücklich zielt Wellek auf die „literariness“, d. h. Literarizität des literarischen
Werks, da die Literaturwissenschaft sonst in Gefahr gerate, sich in Soziologie, Psy-
chologie oder ganz einfach in Kulturgeschichte aufzulösen. Noch heute ist die Span-
nung zwischen intrinsischer und extrinsischer Fachkonzeption – von inner- bzw.
außerliterarischen Methoden der Literaturwissenschaft spricht Wellek, von Innen-
bzw. Außenpolitik der Literatur spricht Paul de Man – an der dualen Denomination
„Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft“ im deutschen Raum oder an
der Unverträglichkeit von Cultural Studies und Deconstruction, die manches ameri-
kanische Comp Lit-Department gespalten hat, abzulesen.

Der alte Schulenstreit liegt heimlich selbst noch der laufenden Debatte um eine
Reform des komparatistischen ‚One world‘-Programms, d. h. der traditionellen Kon-
zentration auf den westlichen Kanon, zugrunde. Gegenüber der Anpassung der
Komparatistik an Kulturvergleich und ‚Cultural Studies‘ (inkl. feministischer, multi-
ethnischer und postkolonialer Forschungen), die im deutschen wie amerikanischen
Raum dem ‚cultural turn‘ der Nachbarphilologien (insbes. im englischen Depart-
ment in den USA bzw. im germanistischen Institut in der BRD) folgt, betonen an-
dere Positionen, z. B. diejenige Jonathan Cullers (✶1944), daß sich die eigenständige
Kontur der Komparatistik nur aus ihrem komplementären Verhältnis und in Ab-
grenzung zu den jeweiligen Entwicklungen in den Einzelliteraturwissenschaften er-
gibt. Auf den ‚Kulturkampf‘ zwischen Literatur- und Kulturwissenschaften, der im
Anschluß an den Bernheimer-Report in den USA in den 90er Jahren ausgebrochen
ist (und dort weiter nachzubeben scheint), komme ich zurück. Diese hier nur äu-
ßerst knapp angerissenen Entwicklungsstränge werden im Zweiten Teil im Zuge
der Darstellung der komparatistischen Programmschriften von Baldensperger bis
zu den Reports von Bernheimer, Saussy und Heise ausführlicher entfaltet (s. II.viii
und ix).

3 Zur Formierung der Komparatistik als akademische Disziplin 25



III Fremdheit

Beginnt man darüber nachzudenken, was ‚Fremdheit‘ oder ‚Fremdes‘ bedeutet,
wird einem schnell deutlich, daß es sich hierbei um einen überaus schwammigen,
ziemlich nebulösen und geradezu uferlosen Begriff handelt. Der Begriff ist wie
eine Amöbe, die ständig ihre Gestalt ändert. Wir stoßen in diesem knappen xeno-
logischen Kapitel – Xenologie (gr. ξένος = fremd) ist, wenn man ein Freund von
Neologismen ist, die Wissenschaft vom Fremden – auf mindestens folgende Pro-
bleme: 1. Das Nomen kann im Deutschen als Maskulinum, Femininum und Neu-
trum gebildet werden, wodurch stets neue und andere Begriffsabschattungen ins
Spiel kommen. 2. Das Fremde hat viele Aspekte, mindestens jedoch drei: (a) des
Ortes, (b) des Besitzes und (c) der Art. 3. Das Fremde ist relativ: Ob etwas fremd
ist, hängt vom eigenen Standpunkt, d. h. von der Perspektive ab, wo man selbst
steht, wohin man blickt und woher man angeschaut wird. 4. Das Fremde konfron-
tiert mit einem Paradox. Denn beginne ich über das Fremde nachzudenken, wird
es mir bekannt und umgekehrt: Beginne ich über das Eigene nachzudenken, wird
es mir fremd.

1 der, die, das Fremde

Je nachdem, ob wir „der Fremde“, „die Fremde“ oder „das Fremde“ sagen, meinen
wir etwas anderes.

Der/die Fremde (lat.: alienus/aliena) bezeichnet eine Person männlichen/
weiblichen Geschlechts, die von draußen, nebenan oder von weither kommt. Wir
kennen ihn/sie nicht, begegnen ihm/ihr mit Argwohn, machen die Tür nur einen
Spalt auf, oder sind neugierig, fragen, woher er/sie denn komme und was er/sie
hier denn wolle und bitten zu Tisch.

Die Fremde (Ausland; lat.: loca externa) bezeichnet einen Raum, von dem man
nichts weiß, einen weißen Fleck auf der Landkarte, den man bereisen möchte, ggf.
von Fernweh getrieben, oder den man erobern, ggf. kolonialisieren und ausräu-
bern könnte.

Das Fremde (lat.: insolitus) bezeichnet ein Abstraktum, etwas, das unge-
wohnt, andersartig und unheimlich ist, aber dadurch auch wiederum anziehend
wirkt.

Man sieht, das Wortfeld ist nicht leicht zu sortieren. Vor allem kommt es da-
rauf an, die Einsicht zu stärken, daß abstoßende und anziehende Momente mit
Fremdheit, nicht zuletzt in gegenläufiger Verschränkung, verbunden sind. Bedro-
hung und Faszination, Abscheu und Begehren, Feind (hostis) und Gast (hospes),

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-003

https://doi.org/10.1515/9783111005768-003


Xenophobie und Xenophilie, d. h. Fremdenfeindlichkeit und Fremdenfreundlich-
keit, sind in unterschiedlichsten Mischungen miteinander legiert.

2 Aspekte des Fremden

Der Bochumer Phänomenologe Bernhard Waldenfels, der einen Schwung Bücher
über das ‚Fremde‘ geschrieben hat, spricht daher von dem „schillernde[n] Charak-
ter“1 unserer Rede vom Fremden. Er selbst unterscheidet, anders als wir eingangs
die grammatischen Formen, zunächst sprachlich drei Aspekte des Fremden: Fremd
sei erstens, was außerhalb des eigenen Bereichs vorkomme (externum), zweitens,
was einem Anderen gehöre (alienum), und drittens, was als fremdartig gelte (insoli-
tum). Das heißt, die Aspekte, die das Fremde gegenüber dem Eigenen ausmachen,
sind (a) der Aspekt des Ortes (‚die Fremde‘), (b) des Besitzes (‚das Fremde‘) und (c)
der Art (‚der Fremde‘ [♂] bzw. ‚die Fremde‘ [♀]). Dabei, betont Waldenfels, domi-
niere von den drei genannten Aspekten derjenige des Ortes. Die Vorstellung vom
Fremden basiert auf einer räumlichen Grundlage – sie erscheint als Bildspender
weiterer Metaphorik.2

In diesem Zusammenhang kritisiert Waldenfels die Ausführungen der Psycho-
analytikerin und Semiologin Julia Kristeva, die Ende der 80er Jahre ein vielgelese-
nes Buch Fremde sind wir uns selbst (frz. 1988; dtsch. 1990)3 veröffentlicht hatte, in
dem es vorrangig um ‚Ausländer‘ ging – seien es Feinde, Barbaren, Metöken oder
Schutzflehende im alten Griechenland oder fremde Ankömmlinge und Asylbewer-
ber im modernen Frankreich –, aber auch um das Verhältnis von Erwählung und
Fremdheit im Judentum, Pilgerschaft in der Christenheit, Kosmopolitismus der Auf-
klärung und Freuds Kategorie des Unheimlichen. In einer solchen Reise durch die
historischen Figuren tauche der Fremde, kritisiert Waldenfels die mangelnde Be-
griffsschärfe, wie ein „Irrwisch“ auf, „der mir nichts, dir nichts seine Gestalt ver-
tauscht, und auch die Begriffsnamen wechseln von ‚Fremdheit‘ über ‚Andersheit‘
zu ‚Verschiedenheit‘ und der überstrapazierten ‚Differenz‘“.4

Vielleicht ist es nützlich, die Verwirrung zu steigern, und das „höchst komplexe[n]
Phänomen“5, mit dem wir es zu tun haben, mit Hilfe eines kleinen literarischen

 Bernhard Waldenfels: Topographie des Fremden. Studien zur Phänomenologie des Fremden I.
Frankfurt am Main 1997, 9.
 Waldenfels: Topographie des Fremden, a.a.O., 20 f.
 Julia Kristeva: Fremde sind wir uns selbst [Étrangers à nous mêmes; frz. 1988]. Frankfurt am
Main 1990.
 Waldenfels: Topographie des Fremden, a.a.O., 24.
 Waldenfels: Topographie des Fremden, a.a.O., 20.

2 Aspekte des Fremden 27



Dialogs zu betrachten, in dem die schwer greifbare Bedeutungsvielfalt unseres Be-
griffs in den Kaskaden des Sprachspiels schwindelig gesprochen wird. In einem Di-
alog zwischen Karl Valentin und Lisl Karlstadt heißt es:

VALENTIN: Ja, ein Fremder ist nicht immer ein Fremder.
KARLSTADT: Wieso?
VALENTIN: Fremd ist der Fremde nur in der Fremde.
KARLSTADT: Das ist nicht unrichtig. – Und warum fühlt sich ein Fremder nur in der Fremde
fremd?
VALENTIN: Weil jeder Fremde, der sich fremd fühlt, ein Fremder ist, und zwar so lange, bis
er sich nicht mehr fremd fühlt, dann ist er kein Fremder mehr.
KARLSTADT: Sehr richtig! – Wenn aber ein Fremder schon lange in der Fremde ist, bleibt er
dann immer ein Fremder?
VALENTIN: Nein. Das ist nur so lange ein Fremder, bis er alles kennt und gesehen hat, dann
ist ihm nichts mehr fremd.
KARLSTADT: Es kann aber auch einem Einheimischen etwas fremd sein!
VALENTIN: Gewiß, manchem Münchner zum Beispiel ist das Hofbräuhaus nicht fremd, wäh-
rend ihm in der gleichen Stadt das deutsche Museum, die Glyptothek, die Pinakothek und so
weiter fremd sind. [...]
KARLSTADT: Und was sind Einheimische?
VALENTIN: Dem Einheimischen sind eigentlich die fremdesten Fremden nicht fremd. Der Ein-
heimische kennt zwar den Fremden nicht, kennt aber am ersten Blick, daß es sich um einen
Fremden handelt.
KARLSTADT: Wenn aber ein Fremder von einem Fremden eine Auskunft will?
VALENTIN: Sehr einfach: Frägt ein Fremder in einer fremden Stadt einen Fremden um irgend
etwas, was ihm fremd ist, so sagt der Fremde zu dem Fremden, das ist mir leider fremd, ich
bin hier nämlich selbst fremd.6

Es wird in diesem Dialog offenbar der von Waldenfelds herausgestellte Ortsaspekt
durchgespielt, und zwar an der Figur des Fremden, d. h. eines fremden Mannes
oder einer fremden Frau. Wir gelangen aber mit Hilfe von Valentins Sprachwitz
noch zu einer weiteren Einsicht.

 Karl Valentin: Die Fremden. In: ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1: Monologe und Dialoge. Mün-
chen, Zürich 1981, 158–160.

28 III Fremdheit



3 Das Fremde ist relativ

Fremdheit ist kein Substanzbegriff, d. h. keine unveränderliche Eigenschaft eines
Dings oder einer Person. Fremdheit ist vielmehr ein Relationsbegriff, d. h. eine Zu-
schreibung, die stets einer an einem anderen vornimmt. Fremdheit ist eine Frage
des räumlichen oder zeitlichen Standpunkts und der Perspektive, eingebunden in
wechselnde historische oder kulturelle Bezugs- bzw. Sinnsysteme. Das macht das
Fremde so vertrackt: Übersetzt man Valentins Kalauer „Fremd ist der Fremde nur
in der Fremde“ in die wissenschaftliche Diktion der historischen Anthropologie,
kann man sagen: „Kurz: Fremdheit ist keine Eigenschaft von Dingen oder Personen,
und das Fremde ist nicht eine einfache Gegebenheit, vielmehr ist sein Erscheinen
und seine Gegebenheitsweise abhängig von der Perspektive der von ihm Betroffe-
nen. [...] Stets müssen die Perspektive, aus der etwas als fremd wahrgenommen
wird, und die diese Perspektive leitenden Ordnungen, Deutungsmuster, Gewohn-
heiten, Erfahrungsmodi und Motive mitreflektiert werden.“7

Man könnte daher sagen, daß etwas nicht fremd ist (das wäre eine substan-
tialistische Aussage), sondern daß etwas zu etwas Fremdem erst gemacht wird
(das ist eine ‚kulturalistische‘ Ausage). Damit soll der kulturelle Konstruktionscha-
rakter von Fremdheitsbildern (aber natürlich auch von Eigenheitsbildern), d. h.
der Prozeß des ‚othering‘, des ‚Anders-‘ bzw. ‚Fremdmachens‘ herausgestellt wer-
den, der insbesondere in angloamerikanischen Beiträgen zu ‚alterity‘ und zur
Inter- bzw. Transkulturalitätsforschung benannt worden ist. Umgekehrt gibt es
den Prozeß des ‚similarizing‘, d. h. ‚Ähnlichmachens‘.

4 Das Fremde ist die paradoxe Einheit von Nähe und Ferne

Die Erläuterung dieses Punkts, der uns vor verzwickte epistemologische Probleme
stellen und mit wissens- bzw. erkenntnistheoretischen Schwierigkeiten konfron-
tieren wird, möchte ich mit einem Bild einleiten: Stellen wir uns vor, wir stehen
am Ufer des Meeres, schauen auf die weite See hinaus und sehen, wie weit drau-
ßen am Horizont ein fremdes Schiff auftaucht. Nun sagen wir zwar, es ist ein
fremdes Schiff, denn wir kennen es nicht, wissen nicht, woher es kommt, was es
geladen hat und welche Besatzung es trägt. Zugleich ist uns das Schiff aber be-
kannt, denn wir können es ja sehen – es ist nicht mehr hinter der Linie des Hori-
zonts verborgen. Wäre es das, wüßten wir nichts von einem Schiff, das sich uns

 Michael Wimmer: Fremde. In: Vom Menschen. Handbuch Historische Anthropologie. Hg. Chri-
stoph Wulf. Weinheim, Basel 1997, 1066–1078, hier: 1069.

4 Das Fremde ist die paradoxe Einheit von Nähe und Ferne 29



nähert. Fremdheit ist mithin nicht das Gegenteil, sondern es ist ein Modus von
Bekanntheit. Etwas ist uns als etwas Fremdes bekannt, d. h. es ist bereits in unse-
ren Horizont getreten, um als etwas Fremdes erkannt zu werden.

Auf diese paradoxe Einheit von Fremdheit und Bekanntheit hat der Soziologe
Georg Simmel (1858–1918) Anfang des 20. Jahrhunderts in seinem berühmt gewor-
denen „Exkurs über den Fremden“8 hingewiesen. Eine der Qualitäten des Fremden
bestehe in der „Einheit von Nähe und Entferntheit“ (ebd. 509). Die Konstellation
des Fremdseins, formuliert Simmel paradox, bestehe darin, „daß das Ferne nah ist.
Denn das Fremdsein ist [...] eine besondere Wechselwirkungsform; die Bewohner
des Sirius sind uns nicht eigentlich fremd [...], sondern sie existieren überhaupt
nicht für uns, sie stehen jenseits von fern und nah.“ (Ebd. 509)

Die Beobachtung, daß Fremdsein eine Form des „Miteinanders“ und der
„wechselwirkenden Einheit“ bildet (ebd. 509), hat weitreichende Folgen. Fremdes
als Fremdes existiert für uns nicht. Die (von Simmel ja angespielte) mit einem
Achselzucken einhergehende Floskel „Das ist mir so fremd wie der Sirius“ leitet
ein Gespräch nicht ein, sondern beendet vielmehr jedes weitere Reden über ein
Thema. Fremdes existiert für uns nur als Bekanntes. Hinter diese wissenstheoreti-
sche Voraussetzung können wir nicht zurück: Sei es, daß wir einen fremden Aus-
druck in unsere eigene Sprache übersetzen, sei es, daß wir ein fremdes Zeichen
in unserem Bewußtsein mit einer Vorstellung verbinden. Goethe hat diesen Ge-
sichtspunkt gerade im Zusammenhang mit Überlegungen zu Weltliteratur, freier
Weltsicht, Kosmopolitismus und Fremdsprachenlernen sehr scharf in einer Ma-
xime zusammengefaßt: „Die Gewalt einer Sprache ist nicht, daß sie das Fremde
abweist, sondern daß sie es verschlingt.“9 Übersetzen und Verstehen sind Aneig-
nungsprozesse, die das Anzueignende nicht unberührt lassen. Auch wenn Lesen
bzw. Verstehen (einer fremden Kultur) nicht hermeneutisch als Interpretation,
sondern dekonstruktiv als ‚Lektüre‘ oder z. B. konstruktivistisch als Konstruktion,
d. h. als eine Tätigkeit aufgefaßt wird, bei der man einem Kommunikat Bedeutung
zuordnet, entgeht man dem Problem nicht, sich das Fremde zueigen gemacht zu
haben.

Gegenüber einer solchen Zueignung des Fremden wird in Interkulturalitäts-
theorien immer wieder der ethische Anspruch erhoben, daß es darum gehe, „die
Andersheit und Fremdheit des Anderen und anderer Kulturen weder abzuwerten

 Georg Simmel: Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung [1908].
Sechste Aufl. Berlin 1983 (= Gesammelte Werke, Bd. 2), 509–512.
 Johann Wolfgang von Goethe: Maximen und Reflexionen, Nr. 1016. In: Werke. Hamburger Aus-
gabe. Bd. 12: Schriften zur Kunst und Literatur / Maximen und Reflexionen. 12., durchges. Aufl. 1994.
München 1998, 508.

30 III Fremdheit



noch zu vereinnahmen, sondern sie in ihrer Differenz und Fremdheit anzuerken-
nen und zu achten.“10

Als Gebot wissenschaftlicher Ethik und menschlicher Kommunikation ist es
selbstverständlich, einer anderen Kultur den gleichen Wert wie der eigenen zuzu-
billigen, sie anzuerkennen und zu achten. Unter erkenntnistheoretischen und
sprachphilosophischen Gesichtspunkten jedoch ist die Fremdheit des Fremden
mit Erkenntnis, wie wir sahen, nur schwer zu vereinbaren. Vorwürfe ego-, logo-,
ethno- oder eurozentrischer Vereinnahmungen des Fremden sind daher zwar
leicht zu erheben, solche Vereinnahmungen sind aber auch schwer zu vermeiden,
solange es um sein ‚Erkennen‘ geht, „denn“, das hat der französische Philosoph
Emmanuel Levinas (1906–1995) gültig festgehalten, „durch das Erkennen wird das
Objekt, ob man will oder nicht, ganz vom Subjekt vereinnahmt“.11 In der Wissen-
schaft ist diese Vereinnahmung nicht zu hintergehen. Sie kann nur vermeiden,
wer das Terrain wechselt, d. h. vom wissenschaftlichen Erkennen zur ästheti-
schen Erfahrung übergeht. Nur in der Ästhetik, nicht aber in der Wissenschaft ist
jene totale Umkehr unseres pragmatischen Weltbezugs möglich, durch die dem
Heterogenen, dem Nichtidentischen bzw. der Differenz Gerechtigkeit bzw. Ach-
tung widerfährt.

5 Alterität und Alienität

Zum Abschluß dieses xenologischen Kapitels ist noch ein Neologismus zu disku-
tieren, der in literaturwissenschaftlichen, komparatistischen und interkulturellen
Beiträgen der letzten Jahrzehnte einen gewissen Prestigewert erobert hat und mit
Begriffen wie ‚Fremdheit‘ oder ‚Differenz‘ immer wieder synonym benutzt und in
einen Topf geworfen wird. Ich meine den Begriff der ‚Alterität‘, d. h. der literari-
schen oder kulturellen Andersheit.12

Alterität kann in Hinsicht auf zwei Achsen formuliert werden. Die aus syste-
matischen Gründen unterschiedenen Achsen der Synchronie und der Diachronie,

 Wimmer: Fremde, a.a.O., 1073.
 Emmanuel Levinas: Die Zeit und der Andere [Le Temps et l’Autre; frz. 1979]. Übers. Ludwig
Wenzler. 2. Aufl. Hamburg 1989, 19: Das Überschreiten der Einsamkeit zur Soziabilität „ist kein
Erkennen, denn durch das Erkennen wird das Objekt, ob man will oder nicht, ganz vom Subjekt
vereinnahmt und die Dualität verschwindet. Es ist keine Ekstase, denn in der Ekstase wird das
Subjekt vom Objekt vereinnahmt und befindet sich wiederum in seiner Einheit. Alle diese Bezie-
hungen laufen auf das Verschwinden des anderen hinaus.“
 Vgl. Peter Strohschneider: Alterität. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neu-
bearbeitung. Bd. I: A–G. Hg. Klaus Weimar. Berlin, New York 1997, 58–59.

5 Alterität und Alienität 31



d. h. räumlicher und zeitlicher Alterität, lassen sich aber leicht ineinander proji-
zieren. Temporale und spatiale Aussagen sind austauschbar. In beiden Fällen gel-
ten hinsichtlich des Problems der Zugänglichkeit, der Verständlichkeit oder der
Zuordnung von Bedeutung die gleichen Schwierigkeiten, die oben für die Fremd-
heit geltend gemacht worden sind und die ich abschließend im Blick auf den Un-
terschied zwischen Alterität und Alienität nochmals in anderer Perspektive in
Erinnerung bringe.

Einerseits auf der Achse der Synchronie: Dann bezeichnet Alterität die Anders-
heit zwischen gleichzeitig existierenden, d. h. im geographischen Raum verteilten
Kulturen. In diesem Sinne spielt der Begriff eine wichtige Rolle in Interkultura-
litätstheorien und -studien, namentlich in der theoretischen Fundierung des Faches
Deutsch als Fremdsprache (DaF) als einer interkulturellen Germanistik. Einer ihrer
wichtigsten Vertreter, Alois Wierlacher, hat das Konzept einer „vergleichenden
Fremdkulturwissenschaft“ ausgearbeitet und gegen eine Hermeneutik, „die kultu-
rell Fremdes imperialistisch liquidiert“, versucht, einen „anderen Verstehensbe-
griff“ geltend zu machen, bei dem „das Fremde [...] in seiner trennenden und
seiner vereinigenden Andersheit erkennbar“ gemacht wird und „die Egologik indi-
vidueller und kollektiver Ethnozentrik“ abgestreift werden.13

Andererseits auf der Achse der Diachronie: Dann bezeichnet Alterität die An-
dersheit einer früheren Literatur bzw. Kultur gegenüber einer späteren auf dem
gleichen geographischen Raum. In diesem Sinne spielt der Begriff eine wichtige
Rolle in der Mediävistik bzw. in allen Literatur- und Kulturwissenschaften, die
sich mit (literarischen) Texten einer früheren Epoche auseinandersetzen, deren
‚Bedeutung‘ fremd geworden oder verloren gegangen ist.

Beide Achsen können auch interferieren – bei Versuchen, literarische oder
künstlerische Zeugnisse einer fremden, ferneren und früheren, d. h. räumlich
und zeitlich entfernten Kultur erkennen bzw. verstehen zu wollen, werden die
umrissenen Probleme nicht einfacher.

In einer Auseinandersetzung mit dem Romanisten Hans Robert Jauß (1921–1997)
über den eigentümlichen Reiz fernliegender mittelalterlicher Literaturformen pro-

 Alois Wierlacher: Mit fremden Augen oder: Fremdheit als Ferment. Überlegungen zur Be-
gründung einer interkulturellen Hermeneutik deutscher Literatur. In: ders. (Hg.): Das Fremde
und das Eigene. Prolegomena zu einer interkulturellen Germanistik. München 1985, 3–28, hier:
10, 11 und 17. Vgl. ders.: Kulturwissenschaftliche Xenologie. Ausgangslage, Leitbegriffe und Pro-
blemfelder. In: ders. (Hg.): Kulturthema Fremdheit. Leitbegriffe und Problemfelder kulturwissen-
schaftlicher Fremdheitsforschung. Mit einer Forschungsbibliographie. München 1993, 19–112.
Vgl. Wolfgang Welsch: Was ist eigentlich Transkulturalität. In: Kulturen in Bewegung. Beiträge
zur Theorie und Praxis der Transkulturalität. Hg. Dorothee Kimmich, Schamma Schahadat. Biele-
feld 2012, 25–40.

32 III Fremdheit



blematisiert der französische Mittelalterwissenschaftler Paul Zumthor (1915–1995)
den Begriff der Alterität – „alterity, a term which remains to be defined.“14 Der Be-
griff der Alterität beinhalte „some degree of ambiguity.“ (370). Zumthor unterscheidet
daher zwei Arten der Alterität, und zwar eine radikale und eine relative. Eine „radi-
cal alterity“ (370) sei Ergebnis einer Konfrontation („confrontation“) zwischen einem
Subjekt und einem Objekt und habe ontologischen Charakter. Eine solche radikale
Alterität könne jedoch durch bestimmte Umstände, wie z. B. raumzeitliche oder sozi-
alhistorische Faktoren, relativiert werden. Eine solche „relative alterity“ sei das, was
ihn als Literaturwissenschaftler interessiere. Der Fall einer solchen relativen Alterität
liege im Verhältnis „between the Middle Ages and the medievalist“ (367) vor, insofern
die (im übrigen wesentlich orale, an Performanz und Präsenz gebundene) ‚Literatur‘
des Mittelalters das Resultat eines kulturellen Universums sei, „in which we have no
way of participating“ (370). Eine Aussage, die generell für Texte „from a distant
epoch“ (ebd.) gelte. Oftmals werde die Tatsche der Alterität durch naiven Historis-
mus, der Begriffe wie Organismus, Authentizität u.ä. verabsolutiert, oder blinden Mo-
dernismus, der Begriffe neuerer Literaturtheorie in die Vergangenheit projiziert,
verstellt. Letzteres gilt insbesondere für den modernen Textbegriff, der die „‚mou-
vance‘“ mittelalterlicher ‚Texte‘, die gleichermaßen an die Körper ihrer Autoren, Er-
zähler oder Sänger sowie der Hörer oder Leser gebunden sind (370–372), eher
ausblendet. Die hier seinerzeit von Zumthor im Blick auf die Mediävistik angespro-
chene Problematik der fragwürdigen Projektion eines modernen Literatur- bzw.
Textbegriffs auf zeitlich vergangene (oder räumlich ferne) Erscheinungsformen des
‚Literarischen‘ wird sich im Zuge kurrenter Debatten erneut und verschärft stellen
(s. II.vi.4 und II.ix.3.a).

Es überrascht an Zumthors Argumentation, daß er von relativer Alterität ge-
rade da spricht, wo sie Resultat einer „insurmountable distance between the
subject and the object“ (370) sei, die das Gefühl, an einer gemeinsamen Welt teil-
zuhaben, schwinden lasse. Was unterscheidet die Konfrontation, die die radi-
kale, ontologisch gefaßte Alterität auszeichnet, von der aufgerissenen Kluft
einer ‚unüberwindlichen Distanz‘, die eine bloß ‚relative alterity‘ kennzeichnet? Die
Überbrückung einer relativen Alterität stellt für Zumthor nur bei oberflächlicher
Betrachtung („on the surface“) vor eine „aporia“ (371), sie sei tatsächlich jedoch
durch ‚application“ (ebd.), d. h. einen einschlägigen, durch Gadamer wieder in
Kurs gesetzten hermeneutischen Begriff15, zu überwinden. So scheint der Unter-

 Paul Zumthor: Comment on H. R. Jauß’s article. In: New Literary History 10 (1979), H. 2
(Thema: Medieval Literature and Contemporary Theory), 367–376, hier: 368. Weitere Nachweise
im folgenden in ( ) im Text.
 „Ich erinnere daran, wie wir das Moment der Applikation, das aus der Hermeneutik ganz ver-
drängt worden war, erneut zur Geltung gebracht haben. Wir haben gesehen: Einen Text verste-

5 Alterität und Alienität 33



schied zwischen modernem und mittelalterlichem Text, sieht man auf die Kompa-
rative der folgenden Sätze, eher gradueller Art zu sein: „The medieval text, much
more than the moderne text, is gesture, action, charged with sensory elements. Its
relationship with the transmitter and the receiver is necessarily different, and
more concrete.“ (372) Der mittelalterliche Text scheint anders, aber nicht fremd.
Die Operation, mit der Zumthor moderne Konzeptionen, z. B. den Begriff der Inter-
textualität, auf mittelalterliche bzw. überhaupt auf Texte poetischer Oralität ap-
pliziert, bezeichnet er als „ré-historisation“.16 Die Möglichkeitsbedingung dieser
Operation, die die historische Distanz, die der Begriff der Alterität impliziert,
offenbar zu überwinden vermag, bleibt dabei verdeckt.

Jauß, der zuvor den Begriff der Alterität im Debattenkontext um Zumthors
Bemühungen um eine mittelalterliche Poetik eingebracht hatte, thematisiert das
Applikationsgeschehen im Blick auf das rezeptionsästhetische Phänomen, daß
Kunstwerke einer fremdgewordenen Kultur, wie schon Marx in den ‚Grundrissen‘
festhielt17, gleichwohl über ihren historischen Ort hinaus mit Genuß aufgenommen
werden. Solcher Kunstgenuß bezeichnet die „erste ästhetische Brücke“, die das mo-
derne mit dem vergangenen (oder fernliegenden) Bewußtsein zu vermitteln be-
ginnt. Die darauf folgende Reflexion, die die „Befremdung durch Alterität“ auslöst,
bezeichnet einen „zweiten hermeneutischen Schritt“, der zu Aneignung des Vergan-
genen (oder Fernen) führt. Es ist für Jauß diese „gedoppelte Struktur“ des mittelal-
terlichen Diskurses, „der uns als Zeugnis einer fernen, historisch abgeschiedenen
Vergangenheit in befremdender ‚Andersheit‘ erscheint, gleichwohl aber als ästheti-
scher Gegenstand dank seiner sprachlichen Gestalt auf ein anderes, verstehendes
Bewußtsein bezogen ist, mithin auch mit einem späteren, nicht mehr zeitgenössi-

hen, heißt immer schon, ihn auf uns selbst anwenden.“ Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Me-
thode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik [1960]. Tübingen 1986 (= Gesammelte
Werke, Bd. 1), 401 [= 374/375]. Man mag zu Gadamers philosophischer Hermeneutik stehen wie
man will, aus der „Vor-Struktur des Verstehens“ (Heidegger), die hier zugrunde liegt, wird man
nicht ausbrechen können. Das tut übrigens gerade auch Spivak nicht, wenn sie die metapsycholo-
gische Priorität der Muttersprache („mother tongue“), d. h. der „first language“, für die Konstitu-
tion einer „ethical semiosis“ herausstellt (s. II.xi.3).
 Paul Zumthor: Intertextualité et mouvance. In: Littérature 1981, H. 41 (Thema: Intertextualités
médievales), 8–16, hier: 8.
 „Aber die Schwierigkeit liegt nicht darin zu verstehn, daß griechische Kunst und Epos an ge-
wisse gesellschaftliche Entwicklungsformen geknüpft sind. Die Schwierigkeit ist, daß sie uns
noch Kunstgenuß gewähren und in gewisser Beziehung als Norm und unerreichbare Muster gel-
ten.“ Karl Marx: Einleitung zu den „Grundrissen der Kritik der politischen Ökonomie“. In: Marx/
Engels Gesamtausgabe (MEGA). II. Abteilung, Bd. 1: Karl Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/
58. Berlin 2006, 17–45, hier: 45. Vgl. Hans Robert Jauß: The Idealist Embarrassment. Observations
on Marxist Aesthetics. In: New Literary History 7 (1975), H. 1 (Thema: Critical Challenges: The Bel-
lagio Symposium), 191–208.

34 III Fremdheit



schen Adressaten Kommunikation ermöglicht.“18 Die Einsicht in eine solche Alterität
muß geradezu freigelegt werden, da sie durch die Illusion historischer Kontinuität
z. B. infolge des evolutionistisches Geschichtsmodells des 19. Jahrhunderts, die Vor-
stellung eines sich von Epoche zu Epoche forterbenden Reservoirs antiker Topik
oder durch vorschnelle, den historischen Abstand überspringende Ideologiekritik
verstellt worden ist. Ist die Alterität aber einmal erkannt, ist dieser historische Hiat,
so die These von Jauß, hermeneutisch Schritt für Schritt überbrückbar. An späterer
Stelle, und zwar signifikanter Weise in der Auseinandersetzung mit George Steiners
emphatisch benutztem Begriff der ‚Andersheit‘, die dessen Literaturverständnis zu-
grunde liegt (s. II.vii.1), kommt Jauß nahezu wörtlich auf die frühen Ausführungen
zur Alterität zurück, um gegenüber Steiners Vorstellung einer unmittelbar im großen
Kunstwerk ästhetisch gegebenen Realpräsenz die historisch-hermeneutischen Ver-
mittlungsschritte der bedeutungskonstituierenden Arbeit des Interpreten geltend zu
machen. Die Aneignung „befremdender Andersheit“ geschieht in drei Schritten:
„Wenn das ästhetische Vergnügen der unmittelbaren, präreflexiven Leseerfahrung
die erste hermeneutische Brücke zur Vergangenheit eines Textes sein soll, erfordert
dieser Anfang des erprobenden Genießens indes einen zweiten Schritt, das reflek-
tierende Aufnehmen seiner befremdenden Aspekte, um der Andersheit der vom
Text eröffneten Welt ansichtig zu werden und hernach in einem dritten Schritt zu
fragen, was der Text gerade unserer Gegenwart zu sagen vermag.“19

Die hier mit dem Begriff der Alterität bezeichnete ‚befremdende Andersheit‘
von zeitlich (oder räumlich) fernstehenden Kunstwerken hat mit dem angloame-
rikanischen Verständnis von ‚alterity‘ oder ‚otherness‘ nicht viel zu tun. Jauß’
(und Zumthors) Begriff der Alterität des mittelalterlichen Textes ist geradezu
durch Operationen wie Rehistorisierung (Zumthor) oder Applikation (Jauß) auf
‚Alterisierung‘ im anschließend erläuterten Sinn, d. h. auf grenzüberschreitende
Horizontverschmelzung hin angelegt.

 Hans Robert Jauß: Einleitung. Alterität und Modernität der mittelalterlichen Literatur. In:
ders.: Alterität und Modernität der mittelalterlichen Literatur. Gesammelte Aufsätze 1956–1976.
München 1977, 9–47, hier: 14. Die Einleitung erschien englisch u.d.T. The Alterity and Modernity
of Medieval Literature. In: New Literary History 10 (1979), H. 2 (Thema: Medieval Literature and
Contemporary Theory), 181–229. Ihr gilt der im gleichen Themenheft abgedruckte „Comment“
Zumthors.
 Hans Robert Jauß: Über religiöse und ästhetische Erfahrung – zur Debatte um Hans Belting
und George Steiner. In: ders.: Wege des Verstehens. München 1994, 346–377, hier: 362. Der Auf-
satz erschien zuerst in: Merkur 45 (1991), H. 510/511 (Thema: „Kultur? Über Kunst, Film und
Musik“), 934–946. Die drei genannten Schritte erinnern an den Dreischritt Verstehen – Auslegen –

Anwenden der pietistischen Hermeneutik der Frühaufklärung. Vgl. Heinrich Anz: Applikation.
In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung. Bd. I: A–G. Hg. Klaus Wei-
mar. Berlin, New York 1997, 113–115.

5 Alterität und Alienität 35



Das Konzept des ‚Othering‘ verwischt die Unterscheidung zwischen Alterität und
Alienität, die von dem Göttinger Literaturwissenschaftler Horst Turk (1935–2008) sei-
nerzeit herausgestellt worden ist. Bei jener beziehen sich Ego und Alter auf eine iden-
tische Systemreferenz, d. h. einen gemeinsamen Referenzrahmen – eine gemeinsame
‚Welt‘. Bei dieser bewegen sich Ego und Alienus in differenter Systemreferenz, d. h.
die beiden Referenzrahmen schließen sich gegenseitig aus – Ich und der Fremde
bewegen sich in verschiedenen ‚Welten‘ und sind sich gegenüber einander
fremd. Alterisierungsprozesse führen zur Grenznivellierung und Einbürgerung,
Alienierungsprozesse führen zur Fremdsetzung und Grenzverstärkung.20 Wo-
möglich hatte Zumthor bei seiner Unterscheidung von distanzinduzierter relati-
ver und Konfrontation implizierender radikaler Alterität so etwas im Sinn.

Auch Jacques Derrida (1930–2004) betont den Unterschied zwischen einem
Fremden („un étranger“) und einem Anderen („un autre“), kehrt aber in seiner
Vorlesung, die sich mit dem Begriff der ‚Hospitalität‘ in Kants Schrift Zum ewigen
Frieden (1795) auseinandersetzt, die eben herausgestellte Unterscheidung, wenn
ich es recht verstehe, gewissermaßen um, wenn er schreibt, daß der „Fremde,
der xenos, nicht einfach der absolut Andere, der Barbar, der absolut ausgeschlos-
sene und heterogene Wilde“21, ist. An einer vorausgehenden Stelle der inzwischen
vollständig zugänglichen Vorlesung zur Hospitalität wurde die Unterscheidung
näher erläutert. Der Andere („l’autre“) wird begriffen „comme étranger absolu,
comme inconnu, là où je sais que je ne sais rien de lui (nous reviendrons tout à
l’heure ou plus tard sur la distinction si difficile et si nécessaire entre ces deux
concepts pourtant indissociables, l’autre et l’étranger, distinction indispensable
pourtant si l’on veut cerner quelque spécificité de l’hospitalité).“22 Die Unterschei-
dung wird als sehr schwierig bezeichnet. Im Unterschied zum ‚absolut Anderen‘,
von dem wir wissen, daß wir von ihm nichts wissen – er ist uns, mit Simmel zu
sprechen (s. I.iii.4), so fremd wie der Sirius –, wissen wir vom Fremden etwas.

 Horst Turk: Alienität und Alterität als Schlüsselbegriffe einer Kultursemantik. In: Jahrbuch
für Internationale Germanistik 22 (1990), H. 1, 8–31.
 Jacques Derrida: Von der Gastfreundschaft. Mit einer ‚Einladung‘ von Anne Dufourmantelle
[frz. 1997]. Wien 2001, 24. Der Band bietet den Text der vierten und fünften Sitzung vom 10. und
17. Januar 1996 der Vorlesung „Questions de responsabilité (V. Hostilité/hospitalité)“, die vom
14. Nov. 1995 bis zum 6. März 1996 an der Pariser École des hautes études en sciences sociales
(EHESS) gehalten wurde. Vgl. Jaques Derrida: De l’hospitalité. Anne Dufourmantelle invite
Jacques Derrida à repondre. Paris 1997, 25: „Que l’étranger, le xenos, ne soit pas simplement
l’autre absolu, le barbare, le sauvage absolument exclu et hétérogene“.
 Jacques Derrida: Hospitalité. Bd. I: Séminaire (1995–1996). Hg. Pascale-Anne Brault, Peggy
Kamuf. Paris 2021, 31.

36 III Fremdheit



Es geht hier nicht um Derrida-Exegese an sich, sondern darum, die Interde-
pendenz von Fremdem und Eigenem verstehen zu lernen. Wichtig ist, daß der Be-
griff des Fremden für Derrida von einer eigentümlichen Ambiguität geprägt ist,
die teils auf die Institution der Gastfreundschaft bezogen, teils aber auch, was im
Blick auf die von mir herausgestellte Formel, daß das Fremde ein Modus von Be-
kanntheit ist, entscheidend ist, auf die hermeneutische Applikation übertragen
wird.

Dabei greift Derrida die ambigue Bedeutung von Fremder, Feind und Gast (la-
teinisch: ‚hostis‘ bzw. ‚hospes‘) auf, um die wechselseitig verzwickte Situation des
Fremden („ξένος“ [xénos], „hostis“) zu analysieren, „der als Gast oder als Feind“23

die Schwelle des Hauses, die die Grenze zwischen fremder und eigener Welt zieht,
überschreitet. Die Doppeldeutigkeit geht auf eine gemeinsame Etymologie zurück,
die auf eine reziproke Bindung verweist.24 Der ins Haus tretende Fremde und der
gastgebende Hausherr („despotes“25) machen sich wechselseitig zur Geisel des an-
deren: Der Fremde, indem er sich dem Hausrecht, der Hausherr, indem er sich
dem Gastrecht unterwirft. „Ausschließung und Einschließung [sind] in ein und
demselben Moment untrennbar miteinander verbunden“.26 Der Fremde gehört
nicht zum Haus, ist aber der darin herrschenden Ordnung unterworfen, dem Haus-
herrn gehört zwar sein Haus, er muß sich aber dem Gastrecht verlangenden Frem-
den beugen und ihm Asyl gewähren.

Diese Art „double bind“, wonach das Gastrecht zugleich „nimmt und gibt“ und
beide Parteien wechselseitig verpflichtet, ähnelt der hermeneutischen Applika-
tion, bei der beide, der fremde Text und der ihn aufnehmende Leser beteiligt
sind. Die Hospitalität (und ich klammere die metonymischen Verschiebungen zu
Beginn des folgenden Zitat der Deutlichkeit wegen aus) „gibt [...], aber das, was
sie gibt [...], ist die zu verstehende, zu sich kommen lassende Aufnahme, die den
anderen, den Fremden dem inneren Gesetz des Gastgebers beugt, der dazu neigt,

 Derrida: Von der Gastfreundschaft, a.a.O., 38. Vgl. ders.: De l’hospitalité, a.a.O., 45: „accueilli
comme hôte ou comme ennemi“.
 Émile Benveniste: Le vocabulaire des institutions indo-européennes. 2 Bde. Paris 1969, hier:
Bd. I: Economie, parenté, société, chap. 7: l’hospitalité, 87–101, hier: 93 f.: „certain rapport de réci-
procité“, „une valeur réciproque“, vgl. auch 101.
 Mit Bezug auf Belege bei Aischylos und Platon spricht Derrida (Hospitalité. Bd. I, 45) davon,
„que despotès signifie ‚maître de maison‘“. Vgl. ders.: De l’hospitalité, a.a.O., 41: „„Selon la chaîne
qui nous est maintenant familière (hosti-pet-s, potis, potest, ipse, etc.), la souveraineté du pouvoir,
la potestats et la possession de l’hôte restent celles du paterfamilias, du maître de maison“.
Vgl. ders.: Von der Gastfreundschaft, a.a.O., 36.
 Derrida: Von der Gastfreundschaft, a.a.O., 63.

5 Alterität und Alienität 37



damit anzufangen, das Gesetz seiner Sprache und seines Verständnisses des Sinns
der Wörter, das heißt seine eigenen Vorstellungen zu diktieren.“27

Tatsächlich wird, wie wir sehen werden, George Steiner das Verstehen eines
fremden Texts durch den Leser in die Metaphorik der Gastfreundschaft, die dem
Fremden vom Gastgeber entgegengebracht wird, fassen (s. II.vii.1). Steiner kommt
von der Hermeneutik zur Hospitalität, Derrida umgekehrt von der Hospitalität,
so wie ich das eben Zitierte verstehe, zur Hermeneutik. Bei Derrida spielt jedoch
die in der Reziprozität von Geben und Nehmen latent wirkende ‚potestas‘ eine
stärkere Rolle als es im Begriff der ‚cortesia‘, d. h. der Höflichkeit‘, der bei Steiner
im Verhältnis von Fremden und Eigenem im Vordergrund steht, zum Ausdruck
kommt.28

 Jacques Derrida: Die Gesetze der Gastfreundschaft. In: Perspektiven europäischer Gastlich-
keit. Geschichte, Kulturelle Praktiken, Kritik. Hg. Burkhard Liebsch, Michael Staudigl, Philipp
Stoellger. Weilerswist 2016, 125–142, hier: 138 und 130. Es handelt sich um den Eröffnungsvortrag
des Heinrich-von-Kleist-Instituts für Literatur und Politik an der Europa-Universität Viadrina in
Frankfurt an der Oder vom 20. Juni 1996. Der Text steht mithin in engstem Entstehungszusam-
menhang mit der zuvor genannten Vorlesung an der EHESS. Eine leicht abweichende Fassung
findet sich in: Metaphora. Journal for Literary Studies and Media Theory 3 (2018) (Themenheft:
‚Flüchtling‘. Hg. Martina Süess) <https://metaphorajournal.univie.ac.at/fluechtlinge/volume3-der
rida.pdf> [14.09.2022]. Sie geht auf eine „Mitlesefassung“ des Vortrags zurück, die Barbara Vinken
übersetzt und mit Derrida zusammen redigiert hat <https://www.kuwi.europa-uni.de/de/lehr
stuhl/lw/westeuropa/Emeritus/publikationen/rara/Derrida_in_FFO.pdf> [14.09.2022].
 Die Parallele zwischen Derrida und Steiner greift Immacolata Amodeo („Gast sein ist keine
leichte Berufung“. Dimensionen einer Komparatistik im Zeitalter der Migration. In: Fremde Ähn-
lichkeiten. Die „Große Wanderung“ als Herausforderung der Komparatistik. Hg. Frank Zipfel.
Stuttgart 2017, 29–40) in ihrem Angebot einer „Komparatistik der Gastlichkeit“ (bes. 35 ff.) kurz
auf, ohne jedoch die bei Derrida offen zu Tage liegenden, bei Steiner unbemerkt bleibenden
Machtverhältnisse, die Hospitalität impliziert, in den Blick zu bekommen.

38 III Fremdheit

https://metaphorajournal.univie.ac.at/fluechtlinge/volume3-derrida.pdf
https://metaphorajournal.univie.ac.at/fluechtlinge/volume3-derrida.pdf
https://www.kuwi.europa-uni.de/de/lehrstuhl/lw/westeuropa/Emeritus/publikationen/rara/Derrida_in_FFO.pdf
https://www.kuwi.europa-uni.de/de/lehrstuhl/lw/westeuropa/Emeritus/publikationen/rara/Derrida_in_FFO.pdf


IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles
tut, wenn man vergleicht

Daß das Wort ‚Komparatistik‘ etymologisch auf das lateinische Substantiv ‚compa-
ratio‘ bzw. das lateinische Verb ‚comparare‘, d. h. mehrere Dinge nebeneinander
legen1, ‚vergleichen‘, zurückgeht, ist trivial, gleichwohl eröffnet sich dadurch ein
‚weites Feld‘, das nicht leicht zu ordnen ist. Der Vergleich bzw. die Vergleichung
ist eine Erkenntnismethode, um durch das Nebeneinanderstellen, d. h. Paralleli-
sierung oder Kontrastierung zweier oder mehrerer Gegenstände oder Sachver-
halte (Komparata), z. B. literarischer Art, deren Ähnlichkeiten und Unterschiede
zu ermitteln. Während die Vergleichung von der Antike, wo z. B. die sýncrisis (gr.
σύν = zusammen + κρίσις = urteilen) zur rhetorischen Übung gehörte, bis in die
späte Frühneuzeit eine ubiquitäre gelehrte Praxis bildete, ist für die moderne
Wissenschaftsentwicklung die „Herausbildung vergleichender Wissenschaften“
charakteristisch.2

1 Vier Verwendungsweisen des ‚Vergleichs‘

Versucht man, die Verwendungsweisen des Worts ‚Vergleich‘ zu klassifizieren, las-
sen sich vier Bedeutungen unterscheiden. ‚Vergleich‘ bezeichnet (a) ein juristisches
Verfahren zum Interessenausgleich zweier widerstreitender Parteien, (b) eine rhe-
torische Gedanken- bzw. Sinnfigur, (c) ein gegebenenfalls literaturkritisches Fach-
prosagenre und (d) eine gelehrte bzw. wissenschaftliche Erkenntnismethode.3

 Vgl. das als Frontispiz dienende Emblem „Urteil aus Vergleichung“. Zur vielfältigen Bedeutung
von Substantiv und Verb vgl. Karl Ernst Georges: Ausführliches lateinisch-deutsches Handwörter-
buch. Bd. 1: A–H. 7., fast gänzlich umgearbeitete und sehr vermehrte Aufl. Leipzig 1879, s.v. Die
Bedeutung von „2. comparo, āvī, ātum, āre (compar)“ changiert zwischen ‚gleichstellen‘, ‚zusam-
menstellen‘, ‚gegenüberstellen‘, ‚ausgleichen‘ u.ä. Eine andere Bedeutung (1) umfaßt das Wortfeld
um ‚beschaffen‘, ‚verschaffen‘, ‚bereiten‘, ‚herrichten‘, ‚zurichten‘ u.ä.
 Ingolf Max: Vergleich. In: Enzyklopädie Philosophie. Hg. Hans Jörg Sandkühler. Hamburg 2010,
CD-Version, 2880a–2882b, hier: 2880b. Vgl. Michael Eggers: Vergleichendes Erkennen. Zur Wissen-
schaftsgeschichte und Epistemologie des Vergleichs und zur Genealogie der Komparatistik. Hei-
delberg 2016, der an der literaturkritischen Vergleichung uninteressiert ist, und stattdessen
einen anderen Weg einschlägt, „indem die Aufmerksamkeit solchen konzeptionellen Ausarbei-
tungen der Vergleichsmethode gilt, die einem modernen Sinn von Wissenschaftlichkeit genügen
wollen, wie er seit der Aufklärung sich durchsetzt.“ (27).
 Vgl. hierzu und zum folgenden Carsten Zelle: Comparaison/Vergleichung. Zur Geschichte und
Ethik eines komparatistischen Genres. In: ders. (Hg.): Allgemeine Literaturwissenschaft – Kontu-

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-004

https://doi.org/10.1515/9783111005768-004


a Genus comparativum
Als „genus comparativum“ bezeichnet Quintilian in seinem Lehrbuch der Rheto-
rik (inst. III, 10, 3–4) eine bestimmte Art der Gerichtsrede, und zwar im Falle
wechselseitiger Anklage. Noch heute bezeichnet der Vergleich in juristischem Zu-
sammenhang einen Vertrag, der zur Absicht hat, einen bestehenden Rechtsstreit
zu beenden oder einen drohenden Rechtsstreit abzuwenden, indem die beiden
Rechtsparteien wechselseitig etwas von ihren Forderungen aufgeben. Dieses zivil-
rechtliche Vergleichsverfahren greift auf das Rechtsinstitut der transactio aus
dem römischen Recht zurück, in dem ein Streit „durch beiderseitiges Nachgeben“4

behoben wird. Man vergleicht, d. h. man verträgt sich.5 Der Vergleich formuliert
einen wechselseitigen Verzicht zugunsten eines gemeinsamen Nutzens. Er wird
dem Richterspruch vorgezogen, weil keine der beiden Parteien das Risiko eingehen
will, einseitig für schuldig befunden zu werden. Im Blick auf diesen wechselseitigen
Vorteil, den die transactio gewährt, hält ein altes französisches Sprichwort dem-
entsprechend fest: „Mauvaise transaction vaut mieux que bon procès, car, celui qui
gagne le procès s’en va en chemise, et celui qui le perd s’en va tout nu.“6 Noch das
BGB (§ 779, Abs. 1) versteht unter ‚Vergleich‘ einen Vertrag, durch den ein Rechts-
streit „im Wege gegenseitigen Nachgebens beseitigt wird“. Eine spezielle Form der

ren und Profile im Pluralismus. Opladen 1999, 33–59; ders.: Komparatistik und comparatio – der
Vergleich in der Vergleichenden Literaturwissenschaft. Skizze einer Bestandsaufnahme. In: Kom-
paratistik 2004/2005, 13–33; ders.: Vergleich. In: Handbuch Komparatistik. Theorien, Arbeitsfel-
der, Wissenspraxis. Hg. Rüdiger Zymner, Achim Hölter. Stuttgart, Weimar 2013, 130–134. Monika
Schmitz-Emans (Konstellieren und Vergleichen. Beobachtungen zu komparativen Autorpoetiken.
In: Komparatistik gestern und heute. Perspektiven auf eine Disziplin im Übergang. Hg. Sandro
M. Moraldo. Göttingen 2019, 179–197) spricht diesbezüglich von „verschiedenen Spielformen des
Vergleichens“ (ebd., 180, Anm. 6).
 Handwörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte (HRG). Hg. Adalbert Erler u. a. Bd. 5. Berlin
1998, s.v. ‚Vergleich‘, 723–725. Das Stichwort ‚Vergleich‘ ist im neuen Handwörterbuch zur deut-
schen Rechtsgeschichte (HRG) (2. Aufl., 2004 ff.) noch nicht erschienen. Der entsprechende Artikel
ist für die 39. Lieferung des 5. Bandes vorgesehen, aber bisher ist das Stichwort noch an keinen
Autor vergeben [Stand: 29.03.2023].
 Vgl. Grosses vollständiges Universal=Lexicon aller Wissenschaften und Künste. Hg. Johann
Heinrich Zedler. 64 Bde, 4 Suppl.-Bde. Halle, Leipzig 1732–1754, Bd. 44, s.v., ‚transactio‘, 2073.
Vgl. Oeconomische Encyclopädie. Hg. Johann Georg Krünitz. 242 Bde. Berlin u. a. 1773–1858,
Bd. 207 (1851), s.v. ‚Vergleichen, beim Richter‘, hier: 575: „Das Vergleichen vor dem Richter, wenn
zwei streitende Parteyen sich durch die Vorstellungen des Richters oder Schiedsrichters bewogen
fühlen, ihre streitige Sache durch beiderseitiges Nachgeben gütlich beizulegen.“
 Zit. in: Dictionnaire de droit canonique. Ed. par Raoul Natz. Bd. 7. Paris 1965, s.v. ‚Transaction‘,
1314–1319.

40 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



transactio ist das im Konkursrecht fixierte, außergerichtliche ‚Vergleichsverfah-
ren‘7, das beantragt wird, um zum Nutzen aller einen Konkurs abzuwenden.

b Similitudo
Unter Vergleich versteht man das Nebeneinander- bzw. Gegeneinanderstellen, d. h.
die Parallelisierung bzw. Kontrastierung zweier Vergleichsglieder (= Komparata)
aufgrund einer beiden gemeinsamen Bezugsgröße (= Tertium comparationis). Die
rhetorische Funktion dieser Trope zielt darauf, das Bild, d. h. das Verglichene
(= Komparatum), durch das Gegenbild, d. h. das Vergleichende (= Komparandum),
zu verdeutlichen und dadurch der Rede eine stärkere Nachdrücklichkeit zu verlei-
hen. Die semantische Struktur des Vergleichs besteht darin, daß die miteinander
verglichenen semantischen Einheiten (Sememe bzw. Lexeme) durch eine Menge
von semantischen Merkmalen (Seme = kleinste distinktive Bedeutungskomponenten)
miteinander verbunden sind. Ein Vergleich ist also nur dann sinnvoll, wenn Kompa-
ratum und Komparandum mindestens ein gemeinsames semantisches Merkmal auf
der semiologischen Matrix teilen. Voraussetzung des Vergleichens ist also eine Ähn-
lichkeit bzw. Similarität, d. h. das sog. Tertium comparationis, zwischen den beiden
Vergleichsgliedern, die mit den Partikeln ‚so ... wie‘ syntaktisch miteinander kombi-
niert werden.

Durch das Zusammenstellen zweier Begriffe oder Gedanken zum Vergleich
wird zweierlei konturiert: das Besondere, was Komparatum und Komparandum
voneinander unterscheidet, und das Allgemeine, was beide verbindet. Nehmen wir
den Satz: ‚Peter kämpft so wie ein Löwe‘, so formulieren wir einen Vergleich. Peter
als Eigenname einer menschlichen Person (männlichen Geschlechts) und das Säu-
getier der Gattung der Wildkatzen (das generische Maskulinum ‚Löwe‘ bezeichnet
hier metonymisch die Art) haben miteinander wenig zu tun. Das Besondere an
Peter ist u. a., daß er ein Mensch ist. Das Besondere an einem Löwen ist u. a., daß
dieses Tier zur Gattung der Wildkatzen gehört. ‚Peter‘ und ‚Löwe‘ kommen jedoch
darin überein, im Kampf mutig zu sein. ‚Mut im Kampf‘ ist das Tertium compara-
tionis, das die beiden Vergleichsglieder semantisch miteinander verbindet. Darin
besteht die allgemeine Qualität, die beide Komparata verbindet. Durch den Ver-
gleich wird Peters ‚Mut‘ besonders anschaulich herausgestellt und betont.

So fremd ein Mensch und ein Löwe einander auch sind, in der vergleichen-
den Koordination der beiden Glieder passiert noch etwas anderes. In der Meta-
phernforschung – Metaphern gelten (seit Quintilian) als verkürzte Vergleiche – ist
herausgestellt worden, daß zwischen Bildspender (hier das Komparandum) und

 Lexikon des Rechts. Hg. Adolf Reifferscheid. Bd. 3. Darmstadt 1968, Teil IX: Konkursrecht, s.v.
‚Vergleichsverfahren‘, IX/258 ff.

1 Vier Verwendungsweisen des ‚Vergleichs‘ 41



Bildempfänger (hier das Komparatum) eine Übertragung bzw. ein Austausch se-
mantischen Materials stattfindet. In unserem Vergleich geschieht etwas ähnliches,
insofern dadurch, daß das Komparatum ‚Peter‘ überhaupt mit dem Komparandum
‚Löwe‘ in Verbindung gebracht wird, eine wechselseitige semantische Annäherung
stattfindet. Bedingung des Tertium comparationis ‚mutig im Kampf‘ ist die Anthro-
pomorphologisierung, d. h. Vermenschlichung, der Tierart ‚Löwe‘ (z. B. dadurch,
daß wir gewohnt sind, den Löwen in Fabeln als ‚König‘ der Tiere anzusprechen).
Und umgekehrt: Auf Seiten des Komparatum ‚Peter‘ findet eine gewisse ‚Vertie-
rung‘, d. h. Animalisierung, statt. Beide Vergleichsglieder werden wechselseitig se-
mantisch angeglichen, damit der Vergleich überhaupt greifen kann.8

Grundsätzlich kann alles miteinander verglichen werden, sofern eine Simila-
ritätsbeziehung zwischen den Vergleichsgliedern besteht oder unterstellt wird.
Zwar sagt der Volksmund, daß man nicht ‚Äpfel‘ mit ‚Birnen‘ vergleichen solle. Er
irrt sich aber, da das Tertium comparationis darin besteht, daß beides ‚Obst‘ ist –
eine Ähnlichkeit, zu deren Einsicht es möglicherweise jedoch dieses Vergleichs
nicht bedurft hätte ...

Insofern der Vergleich eine zweifache Blickrichtung eröffnet – auf das Beson-
dere, das die Komparata unterscheidet, und das Allgemeine, das sie verbindet –
ist er die Grundlage der Komparatistik, jedenfalls dann, wenn sie, wie es Ulrich
Schulz-Buschhaus getan hat, den doppelten Anspruch erhebt, sich „nicht nur dem
Gemeinsamen, sondern [...] auch dem individuell Verschiedenen der Literatu-
ren“9 zuzuwenden.

c Vergleichung
Die Vergleichung bezeichnet ein (literaturkritisches) Fachprosagenre bzw. eine Ge-
brauchstextsorte. Als Archetypus dieser Textsorte können die Parallelbiographien
(um 110 nach Chr.) Plutarchs gelten. Einander gegenübergestellt werden darin je-
weils ein Grieche, etwa Theseus als attischer Nationalheros oder der griechische
Rhetor Demosthenes, und ein Römer, etwa Romulus als mythischer Gründer der
ewigen Stadt oder der römische Redner Cicero. Beendet wird die Gegenüberstel-
lung mit einer Synkrisis, d. h. mit einem expliziten Vergleich. Die Vergleichung be-
steht mithin idealiter aus drei Teilen: der Darstellung von A, der Darstellung von B,

 Zur „Vergleichstheorie“ der Metapher siehe Max Black: Die Metapher [engl. 1954]. In: Theorie
der Metapher. Studienausgabe [zuerst 1983]. Hg. Anselm Haverkamp. Neuausgabe. Darmstadt
1996, 55–79.
 Ulrich Schulz-Buschhaus: Die Unvermeidlichkeit der Komparatistik. Zum Verhältnis von ein-
zelsprachigen Literaturen und Vergleichender Literaturwissenschaft. In: arcadia 14 (1979),
223–236, hier: 224.

42 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



der zusammenfassenden Vergleichung von A und B. Diese Form determiniert bis
heute die dispositio, d. h. Gliederung, einer bestimmten Art von Gesinnungsaufsatz
in der gymnasialen Oberstufe.

Eine literaturkritische Textsorte wird diese Form der Parallelsetzung in der
Renaissance bei Julius Caesar Scaliger (1484–1558). Er beginnt im fünften, signifi-
kanterweise ‚Criticus‘ genannten Buch seiner wegweisenden Poetik (Poetices libri
septem, 1561) den Vergleich griechischer und lateinischer Autoren mit einer maß-
gebenden ‚comparatio‘ zwischen Homer und Vergil.10 Seither ist die ‚comparatio‘,
‚comparaison‘, ‚parallèle‘ oder ‚Vergleichung‘ ein selbstverständliches Genre lite-
raturkritischer Gelehrsamkeit, die u. a. die Architextualität zahlreicher „Gründer-
texte der Literatur-Komparatistik“11 vorgibt: z. B. Johann Elias Schlegels bereits
erwähnte Vergleichung Shakespears und Andreas Gryphs (1741), Lessings Laokoon:
oder über die Grenzen der Mahlerey und Poesie (1766), August Wilhelm Schlegels
Comparaison entre la Phèdre de Racine et celle d’Euripide (1808) oder Stendhals
Racine et Shakespeare (1823). Noch Hans Robert Jauß’ Aufsatz „Racines und Goe-
thes Iphigenie“ (1973) gehört in diese Gattungsgeschichte.12

Offenbar ist die ‚comparatio‘ als ein Genre literaturkritischer Gelehrsamkeit so
selbstverständlich, daß es kaum einmal in literaturwissenschaftlichen Sachwörter-
büchern eigens thematisiert und lemmatisiert worden ist. Ein älteres, französisches
Dictionnaire, das noch einem rhetorischen Literaturbegriff verpflichtet gewesen ist,
definiert die Vergleichung unter dem Stichwort ‚Parallèle‘ als „rapprochement
qu’établit un écrivain entre deux personnages importants, pour faire ressortir
leurs qualités semblables ou opposées.“13 Modellhaft sind unter solchen verglei-

 Julius Caesar Scaliger: Poetices libri septem [postum Lyon 1561]. Mit einer Einleitung
von August Buck. Stuttgart, Bad Cannstatt 1964, V 2, 214 b ff.: „Primum igitur Graecos Latinosque
inter se conferemus. Ac primum quidem primos, Homerum atque Virgilium, ex quorum compa-
ratione [sic!] cuismodi iudicium de aliis faciendum sit, constabit facilius.“ Zu Scaligers kompara-
tistischem Verfahren vgl. Gregor Vogt-Spira: Julius Caesar Scaliger über Homer und Vergil. In:
MLN 105 (1990), 409–431, und ders.: Ars oder Ingenium? Homer und Vergil als literarische Para-
digmata. In: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch 35 (1994), 9–31.
 Vgl. Handbuch Komparatistik, a.a.O., 285–293.
 Hans Robert Jauß: Racines und Goethes Iphigenie. Mit einem Nachwort über die Partialität
der rezeptionsästhetischen Methode: In: Neue Hefte für Philosophie, Heft 4 (1973), 1–46. Eine
(fortzusetzende) bibliographische Übersicht diverser Vergleichungen bietet der Anhang zu Zelle:
Comparaison/Vergleichung, a.a.O., 57 f.
 Dictionnaire Général des Lettres, des Beaux-Arts et des Sciences Morales et Politiques [1862].
Par M. Th. Bachelet. Paris 41876, Art. ‚Parallèle‘, 1370. Vgl. C. H. Kneepkens: Comparatio. In: HWRh
2 (1994), 293–299. Hierin fehlt jedoch der Bezug auf ein spezielles literaturkritisches Verfahren,
weshalb z. B. Scaligers ‚comparatio‘ nicht in den Blick kommt. Vgl. auch Ulrich Pfisterer: Para-
gone. In: HWRh 6 (2003), 528–546. Hierin wird der Rang- und Wettstreit in den Bildenden Küns-
ten behandelt.

1 Vier Verwendungsweisen des ‚Vergleichs‘ 43



chenden Textabschnitten („ces sortes de comparaisons“) Passagen gemeint, wie sie
etwa La Bruyère in seinen Caractères (1688) in einem gut zwei Seiten umfassenden
Aphorismus über Corneille und Racine bietet, oder wie sie Goethe liefert, der in
der „Vergleichung“ aus den ‚Noten und Abhandlungen‘ zum West-östlichen Divan
Jean Paul – trotz einer vorangehenden „Warnung“ hinsichtlich unklug gewählter
Vergleichsglieder – den „östlichen Poeten“ naherückt.14

Verfolgt man die Geschichte des komparatistischen Fachprosagenres, kommt
man zur Einsicht in die funktionale Spannweite der Comparaison/Vergleichung
vom antithetischen Agon bis zum historischen Ausgleich.15 Das komparatistische
Genre der ‚Vergleichung‘ bietet vielfältige, aufeinanderbezogene oder aufeinan-
derbeziehbare diskursive Möglichkeiten an: Einerseits fungiert sie als Medium,
temporale Superiorität, kulturelle oder nationale Hegemonie zu formulieren. Die
agonistische Vergleichung nimmt dadurch den Charakter eines – zuweilen auch
persönlich ausdeutbaren – Rangstreites an. Wer will, möge Schillers Vergleichung
Über naive und sentimentalische Dichtung (1795/96) als den Versuch lesen, die zu
Goethe beobachtbare literarische Differenz zu objektivieren und das empfundene
Defizit als eine doppelte dichterische Option zu relativieren. Andererseits fungiert
die Vergleichung als Medium, lokale, regionale, nationalphilologische, aber auch
epochale Verschiedenheiten zu artikulieren, sie auf ihren jeweiligen räumlichen
oder zeitlichen Kontext zu beziehen und dadurch historisch zu perspektivieren.
Die Alterität, die eine Vergleichung erschließt, kann also zu Wettkampf, Wertung
und Hierarchisierung forciert, sie kann jedoch auch zur Geschichte hin ausgegli-
chen und aufgelöst werden. Gerade die ‚Querelle des Anciens et des Modernes‘
und ihre Repliken belegen die doppelte Dynamik der Vergleichung, insofern aus
dem Streit, welchem Zeitalter der höhere Rang zukommt, die Einsicht in die histo-
rische Gleichrangigkeit beider Epochen erwächst. Das Genre der ‚Vergleichung‘,
das gilt es gegenüber einem einseitigen Verständnis, das einen bloßen Rangstreit
oder ein Machtgefälle fixiert, herauszustellen, umfaßt beide literaturkritische Op-

 Johann Wolfgang von Goethe: Noten und Abhandlungen zu besserem Verständnis des west-
östlichen Divans [1819]. In: ders.: Werke. Hamburger Ausgabe. Bd. 12: Gedichte und Epen II. 15.
durchges. Aufl. 1994. München 1998, „Warnung“, 182 f., „Vergleichung“, 183–186, hier: 184.
Vgl. Hendrik Birus: Vergleichung. Goethes Einführung in die Schreibweise Jean Pauls. Stuttgart
1986.
 Vgl. hierzu bes. Zelle: Comparaison/Vergleichung, a.a.O., pass. Für die Erforschung der Repli-
ken der Querelle des Anciens et des Modernes im deutschsprachigen Raum gilt nach wie vor die
Feststellung, daß die „Erforschung der Eigenart der Rezeption und Debatte in Deutschland [...]
seit Kapitza (1981) [...] nicht weitergeführt [wurde]“ Herbert Jaumann: Querelle. In: Reallexikon
der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung. Bd. III. Hg. Jan-Dirk Müller, 205–208, hier
208. Gemeint ist das Werk von Peter K. Kapitza: Ein bürgerlicher Krieg in der gelehrten Welt. Zur
Geschichte der Querelle des Anciens et des Modernes in Deutschland. München 1981.

44 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



tionen: den antithetisch verfestigenden Vergleich, dem gegebenenfalls eine ‚Apo-
logie‘ bzw. ‚Défence‘ pariert, und die verflüssigende Dynamik der Vergleichung,
deren Ergebnisse gegebenenfalls in ‚Charakteristiken‘ akzentuiert werden kön-
nen.16 Das gilt gleichermaßen zeitlich wie räumlich.

Im Blick darauf, daß die ‚Vergleichung‘ eben nicht auf die Verlaufsform des
Wettstreits reduziert werden darf, sondern auch (im Sinn der juristischen transac-
tio) zum wechselweisen Ausgleich normativer Ansprüche führen kann, muß das
französische Sprichwort „Comparaison n’est pas raison“, das, wie wir noch sehen
werden, René Etiemble zum Zweck der Fachkritik aufgegriffen hatte17, modifiziert
werden: ‚Comparaison‘ entdeckt die Vielfalt der ‚Para-Raisons‘, d. h. Formen einer
‚Nebenvernunft‘, die den agonalen Ausgangspunkt des Vergleichs zur Vergleichung
hin entschärfen und zur Anerkennung und Achtung der Rechtsansprüche des An-
deren bzw. Fremden führen. Eine solche auf Reziprozität beruhende komparatisti-
sche Ethik18, die die Geschichte der ‚Comparaison‘ aufdeckt, ist anschließbar an
eine Diskussion, die unter dem komplementären Eindruck von Multikulturalismus
und Fundamentalismus geführt wird. Es geht darum, eine reziproke Wertschätzung
anderer bzw. fremder Kulturen und Lebensweisen zu fördern, ohne doch auf die
Geltungsansprüche universalistischer Normen, z. B. der Menschenrechte, verzichten
zu müssen. Jürgen Habermas hat versucht, eine solche ‚Einheit der Vernunft in der
Vielfalt ihrer Stimmen‘ geltend zu machen, um einem lähmenden „Entmutigungsef-
fekt“ kontextualistischer, d. h. relativistischer bzw. neohistoristischer Positionen, zu
entgehen.19 In seiner Karl-Jaspers-Preisrede vom November 1995 hat Habermas den
Zusammenhang aufgedeckt, der zwischen hermeneutischer Einsicht, ethischer Hal-

 Fabian Lampart: Geschichte der Literaturkomparatistik. In: Handbuch Komparatistik, a.a.O.,
263–284, hier: 263 und 265, unterscheidet den „wertende[n]“ bzw. auf „Konfrontation“ abzwek-
kendem Vergleich, der in der Tradition des Agons, d. h. des Wettstreits steht, von einem Ver-
gleich, der als „Medium der Erkenntnisgewinnung“ fungiert.
 René Étiemble: Comparaison n’est pas raison. La crise de la littérature comparée. Paris 1963.
 Die Begriffe „l’égalité et la réciprocité“ stehen im Mittelpunkt des Aufsatzes von Armando
Gnisci: La Littérature comparée comme discipline de décolonisation. In: Canadian Review of
Comparative Literature / Revue Canadienne de Littérature Comparée 23 (1996), H. 1, 67–73, hier:
68 und pass. Man fragt sich allerdings, auf welcher Grundlage Gnisci einen „‚nouvel humanisme‘
planétaire et multiple, qui ne serait plus imposé par la civilisation européenne, au nom d’une
prétendue universalité de sa raison“ (68), formuliert und worin das Reflexionsmedium bestehen
könnte, mit dessen Hilfe es dem europäischen Intellektuellen gelingt, „se décoloniser de soi-
même“ (72, vgl. 71).
 Jürgen Habermas: Die Einheit der Vernunft in der Vielfalt ihrer Stimmen. In: ders.: Nachme-
taphysisches Denken. Philosophische Aufsätze. Frankfurt am Main 1988, 153–186, hier: 181.

1 Vier Verwendungsweisen des ‚Vergleichs‘ 45



tung und politischer Relevanz besteht: „Ich meine die Einsicht, daß interkulturelle
Verständigung nur unter Bedingungen symmetrisch eingeräumter Freiheiten und re-
ziprok vorgenommener Perspektivübernahmen gelingen kann.“20

Ein solches Kommunikationsklima, an dem es gegenwärtigen identitätspoliti-
schen Debatten mangelt, ist der literaturkritischen Gattung der ‚Vergleichung‘
stets eigen gewesen. Aktuelle literaturwissenschaftliche Theoriediskussionen sind
daher schlecht beraten, Hermeneutik und Historie geringzuschätzen. Das kultu-
relle Gedächtnis der Historie bildet die Möglichkeitsbedingung für Distanz zum
und Kritik am factum brutum der Gegenwart und die ethische Dimension der
Hermeneutik verhindert, daß das geschichtlich Ferne und geographisch Fremde
einem auf Aktualität bornierten Bewußtsein geopfert wird.

Eine Ikonologie des Vergleichs liegt m.W. bisher nicht vor. Die wenigen ikono-
graphischen Zeugnisse, die den Vergleich ins Bild setzen, scheinen ambivalent zu
sein. In dem Werk Idea de un príncipe político cristiano (1640) des Spaniers Diego
Saavedra Fajardo (1594–1648), dessen Impresen in europäischen Emblembüchern
weite Verbreitung fanden, schärft der Vergleich zwischen zwei Purpurrollen die
Urteilskraft (s. Frontispiz).21 Welchem Zweck soll das „Urteil aus Vergleichung“22

dienen? Gilt es, die bessere Ware und ihren Wert zu erkennen? Soll der Kaufmann
die besondere Eigenart einer jeden Purpurrolle schätzen lernen? Saavedras Für-
stenspiegel überträgt die Devise der Kaufmannsklugheit in den Bereich der Prin-
zenerziehung. Durch den Vergleich mit den Tugenden und Taten seiner Vorfahren
gelangt der Prinz zur Selbsterkenntnis. Nachdem die Relation mit seinen Ahnen
ihn zur Ermessung eigener Größe geführt hat, wird er sie übertreffen können? Ver-
gleichender Ausgleich und Agon halten sich die Waage. Ähnlich unentschieden
scheint die Comparaison, die der Farbstich von Jean-François Janinet (1752–1814)
nach einer Vorlage des schwedischen Malers Nicolas Lafrensen (1737–1807; frz.: Ni-

 Jürgen Habermas: Wahrheit und Wahrhaftigkeit. Die Freiheit der Selbstvergewisserung und des
Selbstseinkönnens (Rede zur Verleihung des Karl-Jasper-Preises in Heidelberg am 26. Nov. 1995); ab-
gedr. in: Die Zeit, Nr. 50, vom 8. Dez. 1995, 59–60, hier: 60.
 Das Frontispiz folgt der Abbildung in: Diego de Saavedra Fajardo: Ein Abriss Eines Christlich-
Politischen Printzens/ In CI. Sinn-bildern und mercklichen Symbolischen Sprüchen [Idea / de un
principe politico christiano, 1640; dtsch.]. Amsterdam 1655, SYMBOLUM XVI, 134–139, hier: 135.
 Emblemata. Handbuch zur Sinnbildkunst des 16. und 17. Jahrhunderts. Hg. Arthur Henkel,
Albrecht Schöne [1967]. Taschenausgabe. Stuttgart, Weimar 1996, 1330. Die inscriptio folgt einem
‚alten Sprichwort‘, das Erasmus von Rotterdam (Adagiorum Chiliades Tres, Ac Centuriae Fere To-
tidem. Venedig 1508, Chilias secunda LXXV, 121 b) notiert und u. a. mit den Worten kommentiert:
„Purpura ad purpuram diiudicanda est. Certissimum iudicium ex collatione nascitur.“ (Purpur
muß nach Purpur beurteilt werden. Das sicherste Urteil entsteht aus dem Vergleich.)

46 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



colas Lavreince) aus dem Jahr 1786 zeigt (Abb. 3).23 Dargestellt sind zwei Frauen an
einem Schminktisch vor einem Spiegel. Sie haben die Oberteile ihrer Kleider her-
untergeschoben, um ihre entblößten Brüste wechselseitig zu prüfen. Dient der Ver-
gleich der Vergewisserung der je eigenen Schönheit oder einem Wettbewerb um
den schönsten Busen?

d Vergleichende Methode
Das Anstellen von Vergleichen und die mehr oder weniger systematische Darle-
gung von Vergleichungen gehört zu den ubiquitären Vorgehensweisen der Wis-
sensgewinnung. Nur durch den Vergleich, hält Descartes, der ‚Urstifter‘ (Husserl)
der neuzeitlichen Philosophie, einmal fest, erkennen wir die Wahrheit: „ce n’est
que par une comparaison que nous connaissons précisément la vérité.“24 Im
19. Jahrhundert wird die allgegenwärtige und selbstverständliche gelehrte Praxis
des Vergleichens, lesen wir sowohl in einschlägigen Beiträgen zur Prinzipienlehre
der Geistes- und Kulturwissenschaften als auch in sozialwissenschaftlichen Sam-
melbänden zum Kulturvergleich, zu einer wissenschaftlichen Methode promoviert.25

Aus dem Vergleich als einer elementaren Erkenntnishilfe wird die ‚vergleichende
Methode‘, die ihren Siegeszug in den Wissenschaften des 19. Jahrhunderts antritt. Die
‚vergleichende Methode‘ wird zur „Herrscherin in der Wissenschaft“ (Adolf Harnack,
1907), zum „einzigen Verfahren, zu Wahrheiten von größerer Allgemeinheit aufzu-
steigen“ (Wilhelm Dilthey, 1900) und zum „größten Hilfsmittel geisteswissenschaftli-

 [Nicolas] Lavreince del.[it] / [Jean-François] Janinet sculp.[sit]: La Comparaison. A Paris chez
Janinet rue de l’Epron St. André des Arts Maison de Mr. Dupré. Radierung und Aquatinta, Farb-
druck, 1786, Plattengröße: 48,4 x 36 cm, Washington DC, National Gallery of Arts, Widener Collec-
tion. Den Hinweis auf diesen Farbdruck verdanke ich dem Aufsatz von Britta Hochkirchen:
„Meinen Geist in flagranti ertappen“: Die Relation von Sehen und Nicht-Sehen in erotischen Gen-
rebildern im Zeitalter der Aufklärung. In: Aufklärung fürs Auge. Ein anderer Blick auf das
18. Jahrhundert. Hg. Daniel Fulda. Halle (Saale) 2020, 30–51, hier: 49–51, bes. 50 (Abb. 9). Für
Hochkirchen dient das Bild zur Veranschaulichung der von Max Imdahl herausgestellten „‚Aktbe-
wußtheit des Sehens‘“. „Das Genrebild thematisiert das Vergleichen als alltägliche Praktik, die
sowohl mit dem Seh- als auch mit dem Tastsinn – man beachte die Hände der weiblichen Figu-
ren – durchgeführt wird. Der Betrachter ist in die Position gebracht, selbst zu vergleichen, sich
aber auch der Abhängigkeit vom Sehen und Nicht-Sehen bewusst zu werden.“
 René Descartes: Règles pour la direction de l’esprit. In: ders.:Œuvres philosophiques. 3 vols. Ed.
Ferdinand Alquié. Paris 1963–1973, vol. I, 67–204, hier: 168 (= Regel XIV).
 Das folgende nach: Erich Rothacker: Logik und Systematik der Geisteswissenschaften. Mün-
chen, Berlin 1927 (Reprint 1965), Kap. „Die vergleichende Methode“, 91–106; ders.: Die vergleichende
Methode in den Geisteswissenschaften. In: Zeitschrift für vergleichende [!] Rechtswissenschaft 59
(1957), 13–33; Friedrich H. Tenbruck: Was war der Kulturvergleich, ehe es den Kulturvergleich gab?
In: Zwischen den Kulturen? Die Sozialwissenschaften vor dem Problem des Kulturvergleichs. Hg.
Joachim Matthes. Göttingen 1992, 13–36.

1 Vier Verwendungsweisen des ‚Vergleichs‘ 47



cher Forschung“ (Karl Lamprecht, 1900). Um die Frage beantworten zu können, wie
es der gelehrten Praxis der ‚comparatio‘ an der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert
gelingen konnte, zum leitenden Paradigma der Naturgeschichtsschreibung avancie-

Abb. 3: Lavreince/Janinet: La Comparaison (1786).

48 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



ren und sich anschließend als grundlegende Methode aller jener Disziplinen mau-
sern zu können, die sich als ‚Wissenschaften‘ etablieren wollten, bedürfte wohl noch
einiger Untersuchungen. Zwar steht für Goethe fest, daß die Naturgeschichte, wie
z. B. die Anatomie, „überhaupt auf Vergleichung“26 beruht, doch überträgt er diese
szientifische Schlüsseltechnologie, die Klassifikationssysteme auf der Grundlage ge-
meinsamer (genus proximum) und unterscheidender (differentia specifica) Merkmale
errichtet, gerade nicht auf die Erkundung des literarischen Gattungssystems. Das Mo-
dell, mit dem Goethe das Verhältnis zwischen Dichtweisen und Dichtarten zu fassen
versucht, ist vielmehr der Farbkreis (Abb. 4) und nicht das von Carl von Linné
(1707–1778) vergleichend herauspräparierte Systema Naturae (1735). Die Darstellungs-
form für das Gattungssystem, für das „so schwer eine Ordnung zu finden“ sei, ist der
Kreis, in dem die drei Dichtweisen Epos, Lyrik und Drama wie die drei Grundfarben
einander gegenübergestellt und die Vielfalt der reinen oder gemischten Dichtarten
entsprechend eingeordnet werden. Die „faßliche Ordnung“ dieses Kreis-Schemas
wird den Ordnungsversuchen der Mineralien oder Pflanzen in der „Naturkunde“
vergleichend gegenübergestellt.27 In der neugermanistischen Gattungstheorie des frü-
hen 20. Jahrhunderts ist versucht worden, den von Goethe imaginierten Gattungs-
kreis vor Augen zu stellen (Abb. 5).28

Die prinzipielle Bedeutung, die den Siegeszug des „Dispositiv[s] des Verglei-
chens“29 im 19. Jahrhundert erklärt, besteht darin, daß man es nicht nur für ein kon-
trastives Verfahren zur Beleuchtung der Unterschiede und Besonderheiten hält,
sondern daß man überzeugt ist, durch den methodisch angestellten Vergleich
zu Gemeinsamkeiten und allgemeinen Gesetzen, namentlich zu Kausalitätsge-
setzen, gelangen zu können. Nicht das Besondere, sondern das Allgemeine steht
im Vordergrund. Die Ziele der vergleichenden Methode bestehen 1.) in der Wesens-

 Johann Wolfgang von Goethe: Erster Entwurf einer Allgemeinen Einleitung in die Allgemeine
Anatomie, ausgehend von der Osteologie, Jena, im Januar 1795. In: ders.: Werke. Hamburger Aus-
gabe. Bd. 13: Naturwissenschaftliche Schriften I. 11. durchges. Aufl. 1994. München 1998, 170–184,
hier: 170.
 Johann Wolfgang von Goethe: Noten und Abhandlungen zu besserem Verständnis des west-
östlichen Divans [1819]. In: ders.: Werke. Hamburger Ausgabe. Bd. 12: Gedichte und Epen II. 15.
durchges. Aufl. 1994. München 1998, hier: „Naturformen der Dichtung“, 187–189.
 Julius Petersen: Die Wissenschaft von der Dichtung [1939]. 2. Auf. Berlin 1944, 125. Petersen
stellte dieses Kreis- bzw. Rad-Schema in einer etwas einfacheren Form erstmals in seinem Auf-
satz „Zur Lehre von den Dichtungsgattungen“. In: Festschrift August Sauer. Zum 70. Geburtstag
des Gelehrten am 12. Oktober 1925. Dargebracht von seinen Freunden und Schülern. Stuttgart
1925, 72–116, hier: 102, vor.
 Eggers: Vergleichendes Erkennen, a.a.O., 369 und pass. Vgl. Sabine Haupt: Komparatistiken:
Allgemeine und Vergleichende Wissenschaften. In: Handbuch Komparatistik, a.a.O., 329–336 (mit
weiterer Literatur).

1 Vier Verwendungsweisen des ‚Vergleichs‘ 49



forschung, z. B. der Isolierung typischer Formen, 2.) in der Erkenntnis typischer
Entwicklungsgesetze oder -stufen und 3.) dem Gewinn normativer Aufschlüsse. Die
Hoffnung, die mit der vergleichenden Methode verbunden ist und deren Siegeslauf
im 19. Jahrhundert begründet, besteht darin, durch die Vergleichung z. B. der sozia-
len, politischen und historischen Entwicklungen aller Zeiten und Völker ein Ent-
wicklungsgesetz des politischen und sozialen Lebens ableiten zu können. Erich
Rothacker (1888–1965) führt in seiner Abhandlung über „Die vergleichende Methode
in der Geisteswissenschaft“ als Beispiel den Nationalökonomen Wilhelm Roscher
(1817–1894) an, der gegen Ende des 19. Jahrhunderts im Zuge einer „geschichtlichen
Naturlehre“ nicht nur versucht habe, aus der historischen Buntheit der Erscheinun-
gen mit Demokratie, Aristokratie und Monarchie drei typische Verfassungsformen
herauszupräparieren, sondern zugleich bestrebt gewesen sei, eine allgemeingültige
Entwicklungs- bzw. Stufenfolge von der Urgesellschaft bis zur Demokratie und deren
Verfallsformen (Plutokratie, Proletariat und Cäsarismus) zu etablieren.30 Es ist dieser
Typus des klassifikatorischen Vergleichs, der vermittelt durch Foucaults Analyse der
taxonomischen Wissensordnung des 19. Jahrhunderts in Les mots et les choses (1966)
in Teilen der US-Komparatistik als Vergleich schlechthin verallgemeinert und als In-
begriff identifizierenden Denkens kritisiert worden ist (s. II.ix.3.a).

Abb. 4: Goethe: Farbenkreis, aquarellierte
Federzeichnung (1809).

Abb. 5: Petersen: ‚Gattungsrad‘ nach Goethe
(1944).

 Vgl. Rothacker: Die vergleichende Methode in den Geisteswissenschaften, a.a.O., 24 f. Rotha-
cker referiert hier aus Roschers Spätwerk (Politik. Geschichtliche Naturlehre der Monarchie,
Aristokratie und Demokratie. Stuttgart 1892).

50 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



Wie eine neue Disziplin mittels Rückgriffs auf die vergleichende Methode da-
rauf zielt, ihre Wissenschaftlichkeit unter Beweis zu stellen, zeigen einige Aus-
führungen Emile Durkheims (1858–1917), des Mitbegründers der französischen
Soziologie.31 Ganz im Sinne des damals herrschenden Wissenschaftsparadigmas
des Positivismus – darauf komme ich im Posnett-Kapitel (s. II.i.1) zurück – geht
Durkheim in seiner sozialwissenschaftlichen Prinzipienlehre davon aus, daß
eine soziologische Erklärung ausschließlich darin bestehe, „Kausalitätsbeziehungen
aufzustellen“ (205). Während andere Wissenschaften durch das künstliche Erzeu-
gen von Tatsachen, d. h. durch Experimente, Ursache-Wirkungs-Zusammenhänge
erforschen könnten, habe die Soziologie diese Möglichkeit nicht. Soziale Tatsachen
sind vielmehr spontan gegeben, sie können nicht experimentell erzeugt, sie können
aber miteinander verglichen werden, so daß Durkheim der vergleichenden Me-
thode den Status eines „indirekten Experimentes“ (205) zuschreibt: „Wir verfügen
nur über ein einziges Mittel, um festzustellen, daß ein Phänomen Ursache eines an-
deren ist: Das Vergleichen der Fälle, in denen beide Phänomene gleichzeitig auftre-
ten oder fehlen, und das Nachforschen, ob die Variationen, die sie unter diesen
verschiedenen Umständen zeigen, beweisen, daß das eine Phänomen vom anderen
abhängt.“ (205)

Für Durkheim ist die durch diese Methode begründete „vergleichende Soziolo-
gie“ kein besonderer Zweig der Soziologie, vielmehr ist sie die Soziologie schlecht-
hin, d. h. eine Wissenschaft, die aufgehört hat, rein deskriptiv zu sein, sondern
danach strebt, sich über die Tatsachen Rechenschaft zu geben. Erst durch den Kau-
salitäten freilegenden Vergleich wird die Soziologie zu einer theoretisch begründe-
ten, auf Konzepten und Begriffen beruhendenWissenschaft.

Die Kritik an dem positivistischen, d. h. auf allgemeine bzw. kausale Gesetze
zielenden Wissenschaftsverständnis im Zuge der ‚geistesgeschichtlichen‘ Wende
um 1900 führt zur Skepsis gegenüber der vergleichenden Methode bzw. zur diszi-
plinären Relativierung ihrer Reichweite. Erst an diesem Punkt scheidet sich die
Wissenschaft in die Parzellen der Natur-, Geistes- und Sozialwissenschaften, die
uns auch heute noch trotz allerlei Umetikettierungsversuchen der Geistes- in Kul-
turwissenschaften und trotz aller Versuche, den Graben zwischen den zwei Kultu-
ren der naturwissenschaftlichen und literarischen Intelligenz zu überbrücken,
weitgehend vertraut zu sein scheint.32 Philosophen wie Wilhelm Windelband
(1848–1915), Heinrich Rickert (1863–1936) oder Wilhelm Dilthey (1833–1911) akzen-

 Emile Durkheim: Regeln der soziologischen Methode [frz. 1895]. Hg. René König. 5. Aufl. 1976,
bes. Kap. 6: „Regeln der Beweisführung“, 205–216; danach das Folgende.
 Vgl. Die zwei Kulturen. Literarische und naturwissenschaftliche Intelligenz. C. P. Snows These
in der Diskussion. Hg. Helmut Kreuzer [zuerst 1969]. Taschenbuchausgabe. München 1987. Ganz
im Sinn des anschließenden Schaubilds positionierte Wolf Lepenies (Die drei Kulturen. Soziologie

1 Vier Verwendungsweisen des ‚Vergleichs‘ 51



tuieren um 1900 die Individualität, d. h. Einzigartigkeit, historischer bzw. kultu-
reller Erscheinungen, die nicht dem Prinzip der Kausalität unterworfen seien.

Solche Überlegungen können an vergleichskritische Stimmen anknüpfen, die
sich gegenüber den Adepten der wissenschaftlichen Vergleichsmethode (Descartes,
Linné, Buffon, Lambert, Kielmeyer, Cuvier u. a.) seit jeher artikuliert und auf ein
Nichtidentisches gepocht haben, das sich der Subsumtion unter ein Allgemeines,
d. h. identifizierendem Denken, widersetzt.33 Windelband unterscheidet zwischen
idiographischer und nomothetischer Methode, d. h. zwischen wissenschaftlichen
Verfahrensweisen, die einmalige Vorgänge individualisierend beschreiben und sol-
chen, die Gesetze aufstellen und generalisieren. Rickert unterscheidet den Histori-
ker, der sich für die individuelle Seite der Geschehnisse, für das Einmalige und
seine Eigenart interessiert, vom Naturforscher, der sich für das Generelle interes-
siert und das Individuum nur als exemplarischen Fall einer allgemeinen Gesetzmä-
ßigkeit ansieht. Dementsprechend unterscheidet er zwischen Naturwissenschaften
mit ihren generalisierenden Methoden und Kulturwissenschaften mit ihren indivi-
dualisierenden Methoden. Die Gegenüberstellung bezeichne jedoch keinen absolu-
ten Gegensatz, sondern nur einen relativen Unterschied. Dilthey schließlich fragt
danach, ob die „wissenschaftliche Erkenntnis der Einzelperson“ bzw. der „großen
Formen singulären menschlichen Daseins“ möglich sei, und wenn ja: mit welchen
Mitteln? Die Antwort darauf führt ihn zur Unterscheidung von „Geisteswissen-
schaften“, die das Singuläre zu verstehen trachten, und Naturwissenschaften, die
allgemeine Gesetze im Experiment ermitteln.34

Versucht man die zeitgleiche Rückführung der Geisteswissenschaften auf die
basale Methodenoption des ‚Verstehens‘, der Naturwissenschaften auf diejenige

zwischen Literatur und Wissenschaft. München 1985 u.ö.) die Soziologie zwischen den beiden
von Snow ins Auge gefaßten Wissens- bzw. Wissenschafts‚kulturen‘.
 Eggers: Vergleichendes Erkennen, a.a.O., nennt u. a. Alexander Gottlieb Baumgarten, Johann
Gottfried Herder, Immanuel Kant und Wilhelm Heinrich Wackenroder sowie Goethe und Fried-
rich Schlegel, in deren Werken die Spannung zwischen ästhetischer Autonomie und dem Denk-
muster biologischer Naturforschung zum Ausdruck komme. „Quid enim est abstractio, si iactura
non est?“ (Denn was bedeutet die Abstraktion anderes als einen Verlust?) akzentuiert früh Ale-
xander Gottlieb Baumgarten (Theoretische Ästhetik. Die grundlegenden Abschnitte aus der „Aes-
thetica“ [1750/58]). Lat.-Dtsch. Übers. Hans Rudolf Schweizer. Hamburg 1983, § 560, 144 f.), der
Begründer der Ästhetik.
 Wilhelm Dilthey: Die Entstehung der Hermeneutik [1900]. In: ders.: Gesammelte Schriften.
Bd. 5. 6., unv. Aufl. Stuttgart, Göttingen 1957, 317–331. Die Formel „Kunst der Interpretation“, die
durch Emil Staigers (1908–1987) Vorträge in Amsterdam und Freiburg i. Br. von 1950 (Die Kunst
der Interpretation. In: ders.: Die Kunst der Interpretation [1955]. München 1971, 7–28) berühmt
werden sollte, geht auf Dilthey zurück.

52 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



des ‚Experiments‘ bei Dilthey und der Sozialwissenschaften auf diejenige des ‚Ver-
gleichs‘ bei Durkheim zu sortieren, ergibt sich folgendes Schaubild (Schema 1).

In der Analyse des Vergleichs waren zwei aufeinander bezogene Dimensionen
herausgearbeitet worden: das Besondere, das im Kontrast profiliert wird, und das
Allgemeine, das als Tertium comparationis erst die Möglichkeitsbedingung einer
Vergleichung schafft. Durch die Akzentuierung des Singulären als Gegenstand der
Geisteswissenschaften fällt der Vergleich notwendigerweise aus deren Methoden-
repertoire zugunsten des Vorgangs des Verstehens heraus. Das Individuum, das
ineffabile, d. h. wunderbar, außerordentlich und einzigartig ist, entzieht sich
jedem Vergleich. Spannend ist, daß diese Einsicht früh, und zwar gerade von
einem Vertreter der vergleichenden Methode artikuliert worden ist.

Der französische Naturforscher Georges-Louis Leclerc, Comte de Buffon
(1707–1788), Verfasser der vielbändigen Histoire Naturelle (Paris 36 Bde, 1749–1789),
adaptiert einerseits die Operationen der Vergleichsmethode, wenn er schreibt: „il
faut rassembler tous les objets, les comparer, les étudier, et tirer de leurs rapports
combinés toutes les lumières qui peuvent nous aider à les apercevoir nettement et à
les mieux connaitre“.35 Dabei favorisiert Buffon im Unterschied zu Linné, bei dem
eine differenzierende Praxis im Vordergrund steht, den analogisierenden, auf Integ-
ration der Elemente zielenden Vergleich, dessen Ergebnisse in Modellen wie der
Kette, der Karte oder dem Baum („l’échelle des êtres“, „la carte géographique“,
„l’arbre généalogique“) zur Darstellung kommen. Andererseits macht sich bei Buffon
zugleich aber eine Skepsis gegenüber der Subsumtionslogik des Vergleichs geltend,
insofern der Wille zum System die charakteristische Eigenart des einzelnen Ver-

Geisteswissenschaft Sozialwissenschaft Naturwissenschaft

„Erkenntnis des Singularen“ Erklärung von
„Kausalbeziehungen“
zwischen sozialen Tatsachen

Erkenntnis eines
allgemeinen
Gesetzes

„Verstehen“ „indirektes Experiment“ „Experiment“

„Kunst der Interpretation“, d. h. „Auslegung
von Schriftdokumenten“ bzw. von „dauernd
fixierten Lebensäußerungen“

„Vergleichen“; „vergleichende
Methode“

„Befragung der
Natur im
Experiment“

Schema 1: Methodenoptionen in den Geistes-, Sozial- und Naturwissenschaften.

 Buffon: Histoire Naturelle, Bd. 1, 1749: „Premier discours. De la Manière d’étudier et de traiter
l’histoire naturelle“; zit. nach Eggers: Vergleichendes Erkennen, a.a.O., 73.

1 Vier Verwendungsweisen des ‚Vergleichs‘ 53



gleichsglieds geradezu annihiliert. So fällt beispielsweise der Vergleich zwischen
Pferd (Abb. 6) und Esel (Abb. 7) zum Nachteil des letzteren aus: „c’est la comparaison
qui le [= l’âne] dégrade; on le regarde, on le juge, non pas en lui même, mais relative-
ment au cheval; on oublie qu’il est âne“.36

Mit ‚Buffons Esel‘ beginnt die Kette der seither nicht mehr abbrechenden Kritik
des Vergleichs, da diese Methode Individuelles in der wissenschaftlichen Matrix
des durch Unterscheidungen und Ähnlichkeiten errichteten Klassifikationssys-
tems nicht erfasse. Das Interesse an der Individualität, die Hochschätzung des
Singulären, die Achtung vor dem Unvergleichbaren findet in der sich etablieren-
den, nach- bzw. postrationalistischen Ästhetik bei Baumgarten, Rousseau, Herder,
Kant oder Wackenroder ihren theoretischen Ort.37 Der Verdacht gegenüber dem

Abb. 6: Buffons Pferd. Abb. 7: Buffons Esel.

 Buffon: Histoire Naturelle, Bd. 4, 1753: „L’Asne“, zit. nach Eggers: Vergleichendes Erkennen,
a.a.O., 82. Die beiden Abb. sind Buffons Kapiteln zum ‚Pferd‘ (Abb. 6, links; J.B. Oudry pinx.,
C. Baquoy sculp.) bzw. ‚Esel‘ (Abb. 7, rechts; De Seve del., C. Baquoy sculp.) in: Histoire Natu-
relle, Générale Et Particuliére, Avec La Description Du Cabinet Du Roi. Bd. 4. Paris 1753, zwi-
schen 366/367 und 432/433, entnommen. Die Illustratoren sind Jean-Baptiste Oudry (1686–1755)
und Jacques de Sève (um 1742–1788), der Stecher ist Jean Charles Baquoy (1721–1777).
 Zu solchen ‚Zurückweisungen des Vergleichs‘ vgl. Eggers: Vergleichendes Erkennen, a.a.O.,
pass.

54 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



totalisierenden Begriff, der sich hier geltend macht, wirkt noch bei Heidegger,
Adorno, de Man, Derrida und anderen ‚postmodernen‘ Autoren, die Ästhetik als
Refugium eines Nichtidentischen zu denken bemüht sind, nach. Auch der oben
erwähnte Vorbehalt Levinas’ gegenüber der vereinnahmenden Macht des Erken-
nens gehört in dieses Diskursmuster.

Werden Kunstwerke bzw. literarische Werke in diesem autonomieästheti-
schen Sinne aufgefaßt, d. h. werden Begriffe wie Genie, Werk, dessen Einzigartig-
keit und Unableitbarkeit, Organismuskonzeptionen der Form und Vorstellungen
über die Zweckfreiheit der Kunst in den Vordergrund der kunst- bzw. literatur-
theoretischen Argumentation gestellt, hat eine vergleichende Methode ihr Recht
verloren. Was bleibt, sind Einzel- bzw. Werkinterpretationen.38

Die späteren methodologischen Auseinandersetzungen in der Komparatistik über
den ‚französischen‘ oder ‚amerikanischen‘ Weg bzw. über die Frage, ob der Vergleich
in der Vergleichenden Literaturwissenschaft die fachkonstituierende Basisoperation
sei, sind im Prinzip auf die eben skizzierten Grundfragen (literatur-)wissenschaftlicher
Prinzipienlehre zurückzuführen. Eines der wiederkehrenden Themen in den Grund-
satzdebatten des Faches ist die Frage, welche Stellung dem Vergleich bzw. der
vergleichenden Methode in der Allgemeinen und Vergleichenden Literaturwis-
senschaft zukommt. Zielt die Konjunktion in der Fachbezeichnung darauf, daß
sich diese Wissenschaft „eben nicht ausschließlich als die Wissenschaft vom
Vergleichen der Literatur“39 definieren läßt, oder bringt sie zum Ausdruck, daß
der Vergleich (analog zu Durkheims Gründungsprogramm der Sozialwissen-
schaft als einer ‚vergleichenden Soziologie‘) das methodologische Instrumenta-
rium darstellt, mit dessen Hilfe dieses Fach zu grundlegenden Aussagen über
‚Literatur‘ zu gelangen sucht? Der auf den Punkt gebrachten Formel des franzö-
sischen Komparatisten Jean-Marie Carré „La littérature comparée n’est pas la

 Die von Wellek/Warren (Theorie der Literatur [engl. 1949, dtsch. 1959]. Übers. Edgar und Mar-
lene Lohner. Frankfurt am Main 1971, 276) früh herausgestellte Alternative, daß Literaturge-
schichten entweder „Geschichten des in der Literatur zum Ausdruck kommenden Denkens oder
mehr oder minder angeordnete Eindrücke und Urteile über einzelne Werke sind“, ratifiziert
jetzt zugunsten der zweitgenannten Option die von David Wellbery u. a. herausgegebene Eine Ge-
schichte der deutschen Literatur (engl. 2004). Berlin 2007, indem sie sich, dem postmodernisti-
schen Vorbild der New History of French Literature (Hg. Denis Hollier. Cambridge MA 1989)
folgend, in ihrer chronikalischen Werkreihung ganz „der Einzigartigkeit des literarischen Ereig-
nisses“ (Wellbery: Einleitung, ebd., 21) hingibt.
 Zoran Konstantinović: Vergleichende Literaturwissenschaft. Bestandsaufnahme und Ausbli-
cke. Bern, Frankfurt am Main, New York, Paris 1988, 8.

1 Vier Verwendungsweisen des ‚Vergleichs‘ 55



comparaison littéraire“40 hatte in der komparatistischen Grundsatzdebatte der
fünfziger Jahre der nordamerikanische Literaturwissenschaftler René Wellek
mit der Rehabilitation des Vergleichs geantwortet und ihn unter dem Dach einer
allgemeinen Literaturwissenschaft in das Methodenreservoir der Komparatistik zu-
rückgeholt. Stärker noch hatte dann Henry H. H. Remak die „systematische Neubele-
bung des vergleichenden Elements“41 für die Komparatistik eingefordert. Die ältere
Mahnung Carrés griff demgegenüber Hans Robert Jauß wieder auf, indem er davor
warnte, „aus dem Vergleich eine autonome Methode und metahistorische Katego-
rie“42 zu machen.

Solchem Hin und Her über den Stellenwert des Vergleichs in der Komparati-
stik liegt m. E. gleichermaßen die generelle Unkenntnis der divergierenden Positio-
nen in der vielschichtigen Epistemologiegeschichte der Vergleichsmethode als auch
eine einseitige Bewertung der funktionellen Leistung des Vergleichungsgenres zu-
grunde.43 Die Leistung des Vergleichs besteht gleichermaßen in Analogisierung und
Differenzierung, d. h. diese Methode arbeitet sowohl die Besonderheiten bzw. Ei-

 Jean-Marie Carré: Préface. In: Marius-François Guyard: La littérature comparée. Paris 1951;
zit. nach Hugo Dyserinck: Komparatistik. Eine Einführung [1977]. 3., durchges. und erw. Aufl.
Bonn 1991, 50.
 Henry H. H. Remak: Definition und Funktion der Vergleichenden Literaturwissenschaft [1961,
21971]. In: Komparatistik. Aufgaben und Methoden. Hg. Horst Rüdiger. Stuttgart, Berlin, Köln,
Mainz 1973, 11–54, hier: 27.
 Hans Robert Jauß: Das Ende der Kunstperiode. Aspekte der literarischen Revolution bei
Heine, Hugo und Stendhal. In: ders.: Literaturgeschichte als Provokation. Frankfurt am Main
1970, 107–143, hier: 141.
 Eine solche Unkenntnis kennzeichnet gerade auch die von David Damrosch: Comparing the
Literatures. Literary Studies in a Global Age. Princeton N.J. 2020, im ‚Comparasions‘-Kapitel
(303–333) unter der Zwischenüberschrift „Comparing the Incomparable“ (305–312) referierte Kri-
tik an einer vorgeblichen „‚Violence of Comparison‘“ (Takayuki Yokota-Murakami) samt damit
verbundenen Alternativkonzepten einer „contrastive comparasion“ bzw. eines „differential com-
parativism“ (ebd., 307 f.). Auch Damroschs kapiteleinleitende Polemik gegen die eurozentrische
Art, wie Wellek und andere „midcentury comparatists“ die Einheit („unity“) einer westlichen Kul-
tur auf Grundlage einer bloßen Handvoll von Werken unterschiedlicher europäischer Länder
konstruiert hätten, erscheint wenig differenziert. Dagegen werden am Beispiel der europäischen
Romantik deren „‚differences‘“ mobilisiert, die Lilian Furst (nicht zuletzt aufgrund ihrer als Kind
in Europa gemachten Erfahrungen der „dislocation“ und ihrer späteren „outsider“-Situation in
den USA) in ihrem Buch Romanticism in perspective. A comparative study of aspects of the ro-
mantic movements in England, France and Germany (London u. a. 1969) herausgearbeitet habe.
Freilich stellt Furst gar keine Differenz, sondern vielmehr, wie Damrosch mit dem späten Witt-
genstein formuliert, eine Familienähnlichkeit („set of familiy resemblances“) innerhalb des Inter-
textes der romantischen Bewegungen heraus. Er erweist sich nämlich als ein „‚highly intricate
web of similarities and differences‘“ bzw., wie Furst ihre Analyse mit einer einschlägigen Formel
Coleridges zusammenfaßt, als „‚Multeity in Unity‘“, d. h. als Einheit in der Mannigfaltigkeit – eine

56 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



genarten der jeweiligen Komparata, d. h. das, was sie trennt, als auch die Allge-
meinheit, d. h. das, was sie verbindet, heraus. Besonderes und Allgemeines sind im
Vergleich dialektisch aufeinander bezogen und bedingen einander wechselseitig.
Übereinstimmung und Kontrast sind im Blick auf die Bewertung der Vergleichung
keine Alternativen44, sondern messen vielmehr deren Spannweite aus. Universalis-
mus und Differenz sind die Extremwerte auf der Skala der Vergleichung. Die hege-
moniale Dimension, die die Kritiker des Vergleichs monieren, geht vielmehr auf
das Konto des unhintergehbaren Akts sprachlichen Verstehens überhaupt. Auf
dem Terrain der Hermeneutik stellt sich die Frage nach der Möglichkeitsbedingung
„des ‚Zur-Sprache-Kommens‘ des erforschten Fremden in der Sprach- und Erzähl-
kultur des Forschers“.45 Insofern bringen so unterschiedliche Ansätze wie diejeni-
gen von Steiner oder Derrida Vergleichen und Verstehen, und zwar im Konzept
einer allerdings jeweils unterschiedlich akzentuierten Gastfreundschaft (‚Hospitali-
tät‘), zusammen (s. I.iii.5: zu Derrida; s. II.vii.1: zu Steiner).

Das Vergleichungsgenre erlaubt gleichermaßen, der agonalen Dynamik eines
Rangstreites als auch dem wechselweisen Ausgleich normativer Geltungsansprüche
Textgestalt zu geben. Im einen Fall kommt die Vergleichung einem einseitigen
Schuldspruch gleich, bei dem einer der Parteien, d. h. einem der Komparata, ein
Tort angetan wird, im zweiten Fall ähnelt die Vergleichung einem gerichtlichen Ver-
gleichsverfahren, bei dem die Parteien ihre Interessen wechselweise auszugleichen
suchen. Daß die Vergleichung zur Anerkennung der Rechts- bzw. Geltungsansprüche
des Anderen bzw. Fremden unter der Voraussetzung führt, daß umgekehrt der An-
dere oder Fremde die eigenen Rechts- bzw. Geltungsansprüche anerkennt, deckt eine
Art komparatistischer Ethik auf. Sie entspricht der Verfahrensweise des juristischen
Vergleichs. Die komparatistische Ethik folgt daraus, daß das Eigene im Fremden, das
Fremde im Eigenen sich selbst erblickt. Das Eigene ist das Fremde in anderer Gestalt.

solche Homogenisierung steht wohl kaum im Gegensatz zu dem „unifying comparatism“, den
Damrosch an Wellek kritisiert (ebd., 304 f.).
 So stellte der belgische Kulturkomparatist Marcel Detienne (Comparer l’incomparable. Paris
2000, 22009, engl. Stanford CA 2008) einem, wie Damrosch: Comparing the Literatures, a.a.O., 309f.)
referiert, auf Ähnlichkeiten („likenesses“ bzw. „similarities“) beschränkten Vergleichungsverständnis
einen „contrastive approach“ entgegen. Demgegenüber erinnert Djelal Kadir (To World, To Globalize.
Comparative Literature’s Crossroads. In: Comparative Literature Studies 41, 2004, H. 1, 1–9, hier: 7)
unter anspielungsreicher Berufung auf Nikolaus von Kues’ De docta ignorantia (1440), Buch III,
Kap. 3, daran, daß „identity, we know, can be a simile or a contrast“.
 Klaus R. Scherpe: Grenzgänge zwischen den Disziplinen. Ethnographie und Literaturwissen-
schaft. In: Atta Troll tanzt noch. Selbstbesichtigungen der literaturwissenschaftlichen Germani-
stik im 20. Jahrhundert [= Fs. f. Rainer Rosenberg zum 60. Geburtstag]. Hg. Petra Boden, Holger
Dainat. Berlin 1997, 297–315, hier: 302.

1 Vier Verwendungsweisen des ‚Vergleichs‘ 57



Mit diesem wechselseitigen Bezug, der der Vergleichung zugrunde liegt, geht eine
symmetrische Kommunikationssituation einher.

2 Typen und Ebenen des komparatistischen Vergleichs

In der bereits mehrmals erwähnten Einführung in die Komparatistik von Angelika
Corbineau-Hoffmann führt die scheinbar naive Frage an den Komparatisten
„‚Wie vergleichen Sie Literatur und warum?‘“46 zu methodisch beabsichtigter Ver-
legenheit. Diese Verlegenheit bestätigt freilich das vehemente Urteil, das bereits
vor über fünfzig Jahren der Philosoph Erich Rothacker im Blick auf das Fehlen
einer „‚allgemeinen, vergleichenden Wissenschaftslehre‘“ in den Geistes- und Kul-
turwissenschaften (die Begrifflichkeit wird von Rothacker synonym gebraucht)
ausgesprochen hat. Ohne eine solche theoretische Grundlegung der Prinzipien
der Vergleichung hingen alle vergleichenden Einzelwissenschaften, also auch die
Komparatistik, wie es gesperrt gedruckt heißt, „i n d e r L u f t .“47

Zur Beantwortung der warum-Frage des Vergleichens sind im letzten Ab-
schnitt einige Gesichtspunkte vorgebracht worden: Der Vergleich führt zu Ein-
sichten (a) auf der Ebene allgemeiner Gesetzmäßigkeiten der Literatur, (b) auf
der Ebene der je besonderen Eigenart eines bestimmten, charakteristischen Wer-
kes und (c) auf der Metaebene methodologischer Aussagen, z. B. (insbesondere im
Rahmen des Vergleichungsgenres) in Hinsicht auf die wechselseitige Perspektivi-
tät und Austauschbarkeit der Beobachtersicht. Die wie-Frage ist möglicherweise
weniger leicht zu beantworten. In der von Angelika Corbineau-Hoffmann verfaß-
ten Komparatistik-Einführung heißt es dementsprechend: „Selten sind in der
Fachdiskussion konkrete Überlegungen darüber angestellt worden, worin die Me-
thodik des Vergleichens bestehe; von einer Methodologie kann a fortiori noch we-
niger die Rede sein.“48

Solche Geständnisse werden in wissenschaftlichen Fachbüchern freilich nur
deswegen vorgebracht, um den eingestandenen Mangel im Anschluß daran umso
überzeugender ausräumen zu können. In dem zitierten Einführungwerk werden
zunächst zwei unterschiedliche Modelle, und zwar (a) Dionýs Ďurišins Unterschei-
dung zwischen Kontaktbeziehungen und typologischen Zusammenhängen und (c)
Manfred Schmelings Aufzählung von fünf Vergleichstypen vorgestellt, die in die

 Angelika Corbineau-Hoffmann: Einführung in die Komparatistik. Berlin 2000, 76; vgl. dies.:
Einführung in die Komparatistik. 3., neu bearb. Aufl. Berlin 2013, 86.
 Rothacker: Die vergleichende Methode in den Geisteswissenschaften, a.a.O., 33.
 Corbineau-Hoffmann: Einführung, a.a.O., 76. Das gilt auch noch 13 Jahre später: dies.: Einfüh-
rung, a.a.O., 3. Aufl. 2013, 87.

58 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



wichtigsten Formen des Vergleichens Ordnung bringen sollen, bevor die Frage auf-
gegriffen wird, wie man konkret vorgeht, wenn man – wie es oben für die Text-
sorte der Vergleichung als gattungskonstituierend herausgestellt worden ist –

„Werk A mit Werk B und C“49 vergleichen will. Die Antwort führt (d) zum Vor-
schlag einer „Methodik des Vergleichens“50, die ein phänomenologisches Schichten-
modell des literarischen Kunstwerks mit dem Handwerkszeug der ‚explication de
texte‘ zusammenführt. Zwischengeschaltet ist (b) ein Exkurs, der das im Zusam-
menhang mit Ďurišins Begriff des ‚internen Kontakts‘ erwähnte Konzept der Inter-
textualität aufgreift und zum Modell von Inter- bzw. Transkulturalität ausweitet.

Corbineau-Hoffmanns Vorgehensweise greife ich auf und prüfe die beiden Mo-
delle auf der Grundlage eigener kritischer Lektüre der genannten Gewährsmänner.
Danach komme ich auf ihren Methodenvorschlag zurück.

a Kontaktbeziehungen und typologische Zusammenhänge – Dionýs Ďurišin
Als wirkungsvoll hat sich eine Taxonomie erwiesen, mit der der slowakische
Komparatist Dionýs Ďurišin (1929–1997) seit Mitte der sechziger Jahre versucht
hat, die wichtigsten Typen literarischer Beziehungen und Zusammenhänge zu
klassifizieren.51 Ďurišin unterscheidet zwischen „genetischen Beziehungsformen“
bzw. „Kontaktbeziehungen“ auf der einen und „typologischen Zusammenhängen“
auf der anderen Seite. Für diese Unterscheidung, die in der komparatistischen
Praxis freilich nur einen „relativen Wert“ besitzt, sind für Ďurišin ‚Kontakt‘ bzw.
‚Beziehung‘ und ‚Analogie‘ bzw. ‚Ähnlichkeit‘ konstituierende Begriffe.52 Wie wir
noch sehen, verbirgt sich unter dem einen Begriff das Konzept der ‚rapports‘, das
für die französische Komparatistik leitend geworden war. Der andere Begriff, der
der amerikanischen Schule nahesteht, bezieht sich auf die Möglichkeitsbedingung
des Vergleichs, d. h. auf die Similarität, die als Tertium comparationis die beiden
Vergleichsglieder verbindet. Beide Schulkonzepte werden von ihm in einen die
Komparatistik methodologisch begründenden Zusammenhang gebracht.

 Corbineau-Hoffmann: Einführung, a.a.O., 85; vgl. 3. Aufl. 2013, 95.
 Corbineau-Hoffmann: Einführung, a.a.O., 87; vgl. 3. Aufl. 2013, 98.
 Dionýs Ďurišin: Die wichtigsten Typen literarischer Beziehungen und Zusammenhänge. In:
Aktuelle Probleme der Vergleichenden Literaturforschung. Hg. Gerhard Ziegengeist. Berlin 1968,
47–57. Der Aufsatz dokumentiert einen Vortrag auf einem Kolloquium über Probleme der Ver-
gleichenden Literaturforschung, das im Dezember 1966 am Institut für Slawistik der Akademie
der Wissenschaften in Ost-Berlin stattfand. Da es mir hier um eine Systematik des Vergleichs
geht, beziehe ich mich vor allem auf diesen frühen Aufsatz. Vgl. ders.: Vergleichende Literatur-
forschung. Versuch eines methodisch-theoretischen Grundrisses [slowak. 1967; dtsch. 1972]. Ber-
lin 21976.
 Ďurišin: Die wichtigsten Typen literarischer Beziehungen, a.a.O., 48, 53 und 56.

2 Typen und Ebenen des komparatistischen Vergleichs 59



Kontaktbeziehungen können auf zweierlei Art bestehen. Für diese Binnendiffe-
renzierung bietet Ďurišin verschiedene, leicht verwirrende Gegensatzbezeichnungen
an. Es gibt einerseits externe bzw. indirekte oder vermittelte Kontakte, andererseits
interne bzw. innere oder direkte Kontakte. Externe Kontakte bezeichnen einen lite-
rarischen Informationsaustausch, der durch Briefe, Berichte, Mitteilungen und Über-
setzungen oder andere vermittelnde Zwischenglieder zustande kommt. Interne
Kontakte dagegen beziehen sich auf solche, die „unmittelbar im literarischen Prozeß
zur Geltung kommen“53 und die Beziehungs- und Wirkungsdynamik im Kunstwerk
selbst und dessen Gesamtstruktur betreffen. Solche direkten Kontakte spiegeln eine
„unmittelbare Beziehung“ zwischen literarischen Werken wider und „setzen den
Kontakt mit dem Original voraus“.54 Den internen Kontakten gehen womöglich ex-
ternen Kontakte, die durch persönliche Begegnungen, brieflichen Austausch, der
Lektüre von Rezensionen, literaturwissenschaftlichen Abhandlungen und Überset-
zungen oder andern literarischen Vermittlungsformen zustande kommen können,
voraus. Der interne Kontakt selbst führt gegebenenfalls zu einer passiven oder aber
aktiven Wirkung, d. h. zu einer bloßen Übernahme inhaltlicher oder formaler Ele-
mente oder aber zu verschiedenen Formen aneignender Umgestaltung.55

Man muß zur Erklärung des Kontaktkonzepts wohl zumindest zwei Vorausset-
zungen thematisieren: (a) Die erste Voraussetzung besteht in dem Begriff der ‚Welt-
literatur‘, der von Ďurišin explizit in einem bestimmten Sinn verwendet wird.
‚Weltliteratur‘ meint bei ihm nicht das quantitative Nebeneinander unterschiedli-
cher Literaturen rund um den Globus, von deren vielfältigem Vorhandensein etwa
die Lektüre der rund einhundert Essays in der ersten Auflage von Kindlers Litera-
turlexikon leicht überzeugen kann.56 ‚Weltliteratur‘ bezeichnet bei Ďurišin viel-
mehr ein homogenes, sprachliche Unterschiede zwar übersteigendes, gleichwohl
aber zusammenhängendes Ensemble, d. h. „einen Komplex entwicklungsgeschicht-
lich und typologisch in gewisser Weise gegenseitig bedingter literarischer Schöp-

 Ebd., 49.
 Ebd., 51.
 Zu Ďurišins Unterscheidung zwischen externen und internen Kontakten vgl. Peter V. Zima:
Komparatistik. Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Tübingen 1992 (= utb,
1705), 48: „Während externe Kontakte durch Rezensionen, theoretische Studien und andere Be-
richte zustandekommen, sind interne Kontakte dem literarischen Produktionsprozeß imma-
nent“. Vgl. die Erläuterungen bei Konstantinović: Vergleichende Literaturwissenschaft, a.a.O., 76,
und Corbineau-Hoffmann: Einführung, a.a.O., 82–84, vgl. 3. Aufl. 2013, 93 und 96.
 Kindlers Literaturlexikon (ital. 1964). Begr. Wolfgang von Einsiedel. Bd. 1: Essays. Werke
A–Alz. Zürich 1970, 1–702. In der „Vorbemerkung“ (1–7, hier: 1) stellt von Einsiedel zwar fest, daß
der Begriff der „Einzelliteratur“ „alles andere als eindeutig“ sei „und deshalb auch kaum von
einer der großen europäischen Enzyklopädien definiert“ werde, verliert aber im Anschluß daran
das Problem der Extension aus den Augen.

60 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



fungen.“57 Bezeichnet wird also ein ziemlich großer, gewissermaßen ‚organischer‘
interliterarischer bzw. intertextueller Raum, in dem sprachliche Unterschiede auf-
grund vielfältiger, meist unübersichtlicher literarischer Vermittlungs- und Überset-
zungsprozesse von nachgeordneter Bedeutung sind. Eine solche ‚Weltliteratur‘
schrumpft leicht auf unvermeidlich ‚zentrisch‘ modellierte literarische Räume zu-
sammen, z. B. die „‚Sinneinheit‘“ des europäischen Kulturkörpers (Ernst Robert Cur-
tius), die „Einheit“ der westlichen Literatur (René Wellek), einen „Western Canon“
(Harold Bloom)58 oder eben andere, durch transliterarische Prozesse ‚geflochtene‘
Räumlichkeiten, zu denen nicht zuletzt das „global English“59 eines nivellierenden
weltweiten Büchermarkts gehört. (b) Die zweite Voraussetzung besteht in einem
engen Literaturbegriff, d. h. im implizierten Begriff des ‚literarischen Werks‘.60 Be-
stehen unmittelbare Beziehungen zwischen zwei Werken, wird z. B. ein Werk in
einem anderen zitiert, angespielt oder parodiert, ahmt das eine das andere nach
oder transformiert das eine das Modell des anderen, und ist nachweisbar, daß der
Autor A des Werkes X das Werk Y des Autors B im Original gelesen hat, scheinen
die Bedingungen eines internen Kontakts erfüllt zu sein.

In Ďurišins Begriff des ‚internen‘ Kontakts, der im Textraum einer ‚Weltlitera-
tur‘ zwischen zwei Werken bestehen kann, deutet sich der Versuch an, mit Mitteln
komparatistischer Verfahrensweisen zu erfassen, was zur gleichen Zeit in Frank-
reich zur Formulierung des Intertextualitätsbegriffs führte: die Einsicht in die Tat-
sache, daß „das Wort seines Weges eingedenk“ (Michail Bachtin) und daher jeder
Text „ein Mosaik von Zitaten“ (Julia Kristeva), d. h. Aneignung, Absorption und
Transformation eines anderen Textes ist.61 Bekanntlich, hat Heinz Schlaffer einmal

 Ďurišin: Die wichtigsten Typen literarischer Beziehungen, a.a.O., 47. Die Theorie interliterarischer
Prozesse, nach der die zunehmende Integration literarischer Beziehungen schließlich zu Weltlitera-
tur führt, wird von Ďurišin in späteren Werken weiter entwickelt. Vgl. hierzu César Domínguez: Dio-
nýs Ďurišin and a Systematic Theory of World Literature. In: The Routledge Companion to World
Literature. Hg. Theo D’haen, David Damrosch, Djelal Kadir. New York NY 2012, 99–107.
 Ernst Robert Curtius: Europäische Literatur und Lateinisches Mittelalter [zuerst 1948].
10. Aufl. Bern, München 1984, 24; René Wellek: Die Theorie der Vergleichenden Literaturwissen-
schaft [engl. 1953]. In: Vergleichende Literaturwissenschaft. Hg. Norbert Fügen. Düsseldorf, Wien
1973, 101–107, hier: 106; Harold Bloom: The Western Canon. The Books and School of the
Ages. New York 1994, pass.
 „The rise of global English leaves many literary scholars all too comfortable ensconed within
the imperium of English.“ Damrosch: Comparing the literatures, a.a.O., Kap. „Languages“, hier:
172; vgl. 189 („Anglo-globalism“) oder 195 („Anglo-imperialism“).
 Vgl. hierzu den Aufsatz von Carlos Spoerhase: Was ist ein Werk? Über philologische Werkfunktio-
nen. In: Scientia Poetica 11 (2007), 276–344, worin u. a. zwischen ‚Werk‘ und ‚Œuvre‘ d. h. zwischen
einzelnemWerk (z. B. Hamlet) und Gesamtwerk (z. B. Shakespeares Werk) unterschieden wird.
 Michail Bachtin: Typen des Prosaworts [russ. 1929]. In: ders.: Literatur und Karneval. Zur Ro-
mantheorie und Lachkultur. Hg. Alexander Kaempfe. München 1969, 107–131, hier: 130; Julia Kris-

2 Typen und Ebenen des komparatistischen Vergleichs 61



gekalauert, ist Literatur „immer schon Sekundärliteratur“.62 Ďurišin führt im Zu-
sammenhang des internen Kontakts eine Reihe komplexer Rezeptionsformen an,
bei der eine literarische Erscheinung auf eine andere unmittelbaren Bezug nimmt,
wobei er als „Formen der literarischen Wirkung“63 Reminiszenz, Anregung, Filia-
tion, Parodie, Travestie oder Kongruenz nennt und die letztgenannte Form der lite-
rarischen Wirkungsform, also die Kongruenz, ihrerseits wiederum in Entlehnung,
Imitation, Adaption, Variation und Paraphrase unterteilt.

Ďurišin thematisiert mithilfe des komparatistischen Kontaktbegriffs mithin
jenes vielgestaltige und unübersichtliche Geflecht, das einen Text mit einem ande-
ren in „eine manifeste oder geheime Beziehung“64 bringt. Dieses Beziehungsge-
flecht hat der französische Literaturwissenschaftler Gérard Genette (1930–2018)
später, jedoch in anderen als in genuin komparatistischen Disziplinzusammenhän-
gen, im Rahmen einer komplexen Poetik65 der Transtextualität zu strukturieren
versucht und insgesamt fünf Typen transtextueller Beziehungen unterschieden: (a)
Intertextualität, d. h. die effektive, gegebenenfalls markierte Präsenz eines Textes
in einem anderen Text, z. B. Zitate, Plagiate, Anspielungen etc., (b) Paratextualität,
d. h. Texte, die die Umgebung eines anderen Textes bilden, z. B. Vorworte, Nach-
worte, Titel, Untertitel, Waschzettel etc., (c) Metatextualität, d. h. die kommentie-
rende Beziehung eines Textes auf einen anderen, z. B. Kommentare, Kritiken etc.,
(d) Architextualität, d. h. die taxonomische Zugehörigkeit eines Textes zu einer

teva: Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman [frz. 1967]. In: Literaturwissenschaft und Lin-
guistik. Ergebnisse und Perspektiven. Bd. 3: Zur linguistischen Basis der Literaturwissenschaft, II.
Hg. Jens Ihwe. Frankfurt am Main 1972, 345–375, hier: 348. Zur Spannweite der diversen Intertex-
tualitäts- bzw. Intermedialitätstheorien vgl. Irina O. Rajewsky: Intermedialität. Tübingen 2002
oder Frauke Berndt, Lily Tonger-Erk: Intertextualität. Eine Einführung. Berlin 2013.
 Heinz Schlaffer: [Rez.] Hendrik Birus: Vergleichung. Goethes Einführung in die Schreibweise
Jean Pauls. Stuttgart 1986. In: Jahrbuch der Jean-Paul-Gesellschaft 22 (1987), 180–184, hier: 181.
Vgl. ders.: Borges. Frankfurt am Main 1993, 91: „Lektüre und Interpretation sind keine sekundä-
ren, keine nachträglichen Akzidentien eines Buchs, sie sind seine immanente, ja seine vorauslie-
gende Substanz. Das Buch lebt von den ihm vorangegangenen Büchern“.
 Ďurišin: Die wichtigsten Typen literarischer Beziehungen, a.a.O., 63.
 Gerard Genette: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe [frz. 1982]. Frankfurt am Main
1993, 9–18; dort das Folgende.
 In der Suhrkamp-Ausgabe, ebd., 9, hat sich ein gravierender Druck- oder Übersetzungsfehler
eingeschlichen. Statt: „bezeichne ich heute als Gegenstand der Politik eher die Transtextualität“
muß es heißen: „bezeichne ich heute als Gegenstand der Poetik eher die Transtextualität“. In der
französischen Ausgabe heißt es: „L’objet de la poétique, disais-je à peu près, n’est pas le texte,
considéré dans sa singularité (ceci est plutôt l’affaire de la critique), mais l’architexte, ou si l’on
préfère l’architextualité du texte [...]. Je dirais plutôt aujourd’hui, plus largement, que cet objet
est la transtextualité, ou transcendance textuelle du texte“. Gérard Genette: Palimpsestes. La litté-
rature au second degré. Paris 1982, 7.

62 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



Textklasse, z. B. Gattung, Textsorte etc., und (e) Hypertextualität, d. h. die Ableitung
eines Hypertextes von einem Hypotext durch Transformation oder Nachahmung,
z. B. Parodie, Travestie, Persiflage, Pastiche etc.66

Die Klassifikation typologischer Zusammenhänge führt bei Ďurišin zur Unter-
scheidung von drei Sorten literarischer Parallelen: (a) Gesellschaftlich-typologische
Parallelen zwischen literarischen Erscheinungen können auf soziale oder ideelle
Faktoren zurückgeführt werden, z. B. auf analoge Etappen der gesellschaftlichen
Entwicklung unterschiedlicher Völker. Was ein ‚Volk‘ ist, soll uns an dieser Stelle
nicht interessieren, wie so viele Begriffe der Geisteswissenschaft hängt auch dieser
‚in der Luft‘. Deutlich wird jedoch, daß Ďurišin hier von einem Geschichtsverständ-
nis geprägt ist, das universal geltende Entwicklungsgesetze impliziert, sei es nun,
daß diese ‚große Erzählung‘ nach organologisch (z. B. Jugend, Alter und Tod), my-
thologisch (z. B. Aufstieg und Fall) oder formationstheoretisch (z. B. Urgesellschaft,
Sklavenhaltergesellschaft, Feudalgesellschaft, Kapitalismus, Kommunismus) model-
lierten narratologischen Mustern gedacht wird. Wer literarische Typenbildung mit
gesellschaftlichen Entwicklungsprozessen parallelisiert, unterstellt jedenfalls histo-
rischen Gleichschritt in unterschiedlichen sprachlich, kulturell, national, staatlich,
ethnisch oder sonstwie definierten Räumen. Als Beispiel für eine solche gesell-
schaftlich-typologische Parallele wird im Blick auf die komparatistische Thematolo-
gie das Motiv des ‚überflüssigen Menschen‘ angeführt, das in den europäischen
Literaturen des 19. Jahrhunderts, zumal in den slawischen, offenbar signifikant
häufig auftritt. (b) Literarisch-typologische Parallelen verweisen auf „Gesetzmäßig-
keiten der literarischen Entwicklung“67, z. B. innerhalb der Entwicklung literarischer
Richtungen oder Gattungen. Man könnte hier an Gattungs- oder Stilpräferenzen be-
stimmter literarischer Epochen, Perioden, Strömungen oder Bewegungen denken.
(c) Psychologisch-typologische Analogien verweisen offenbar auf die Affinität zwi-
schen mentalen Dispositionen und historischen Situationen. Als Beispiel wird von
Ďurišin das ‚Tolstoianertum‘, das soziale Versöhnlichkeit mit Gewaltverzicht paart,
in der russischen und slowakischen Literatur genannt. Auch an solche Erscheinun-
gen wie Sentimentalismus, Weltschmerz oder Dandytum könnte man denken.

 Einigen der genannten Typen der Transtextualität hat Genette weitergehende Studien gewid-
met, und zwar der Architextualität (Einführung in den Architext [frz. 1979]. Stuttgart 1990) und
der Paratextualität (Paratexte. Das Buch vom Beiwerk des Buches [Seuils. Paris 1987]. Frankfurt
am Main, New York 1992).
 Ďurišin: Die wichtigsten Typen literarischer Beziehungen, a.a.O., 55.

2 Typen und Ebenen des komparatistischen Vergleichs 63



Die wichtigsten literarischen Beziehungen und Zusammenhänge, die Ďurišin
in seiner Vergleichstypologie unterscheidet, können in einem Schema (Schema 2)68

grob zusammengefaßt werden.

Betrachtet man die Unterscheidung zwischen ‚Kontaktstudie‘ und ‚typologi-
scher Studie‘ bzw. ‚kontaktologischer‘ Literaturforschung und ‚typologischer‘
Literaturforschung unter dem Aspekt einer Methodik des Vergleichs, dann ist
die Unterscheidung ziemlich schief. Der Kontakt hat zwar viel mit feingliedri-
ger Einflußforschung, wie sie in der französischen Komparatistik vertreten
wurde, jedoch nichts mit der Operation des Vergleichs zu tun. Kontakt und Ähnlich-
keit rangieren nicht auf beigeordneten, sondern vielmehr auf ganz unterschiedli-
chen wissenstheoretischen Ebenen, insofern das eine der hinreichende, aber nicht
notwendige Grund des anderen sein kann. Die durch den Vergleich herausgearbei-
tete Ähnlichkeit (oder Verschiedenheit) zwischen zwei oder mehreren Werken
kann, muß aber nicht ihren Grund in einem Kontakt, sei er externer oder interner,
indirekter oder direkter, passiver oder aktiver Natur, haben. Und umgekehrt: Man
vermutet einen typologischen Zusammenhang womöglich nur dort, wo bloß noch
nicht genug Archivarbeit zur Entdeckung der genetischen Beziehung oder zur Nam-
haftmachung des Vermittlers geführt hat. Daher sieht sich Ďurišin am Schluß seines
Klassifikationsversuchs gezwungen, die Relativität seiner Unterscheidung zwischen
Kontaktstudie und typologischem Ansatz zu konzedieren, indem er festhält, „daß

Schema 2: Klassifikation literarischer Beziehungen und Zusammenhänge nach Ďurišin.

 Vgl. das hyperkomplexe, Gegenstand und Methoden komprimierende Schema bei Ďurišin:
Die wichtigsten Typen literarischer Beziehungen, a.a.O., 58, das von Gerhard R. Kaiser: Einfüh-
rung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Forschungsstand, Kritik, Aufgaben. Darmstadt
1980, 49, reproduziert, aber nicht weiter erläutert wird.

64 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



sich Kontakt- und typologische Momente häufig gegenseitig bedingen“.69 Ďurišins
Überlegungen machen mithin nicht, wie geurteilt worden ist, „den Vergleich selbst
zum Gegenstand der Reflexion“70, sondern sie bieten vielmehr eine verdienstvolle
Typologie unterschiedlicher, gegebenenfalls sich ergänzender Forschungspraktiken,
die in der Komparatistik bis dahin üblich geworden waren.

b Exkurs: Die Subversion der Grenze – Intertextualität und Interkulturalität
Ein mehr (Kristeva/Barthes u. a.) oder weniger (Genette u. a.) weitgefaßter Inter-
bzw. Transtextualitätsbegriff bot in den 1970er und 1980er Jahren den Modell-
spender für die Ausarbeitung der Inter- bzw. Transkulturalitätstheorie. Kultur
und ihre Geschichte werden hier als ‚Text‘, d. h. als ein Geflecht sprachlicher und
nichtsprachlicher Zeichen, verstanden. Die Semiologie, d. h. die Wissenschaft von
den Zeichen, wird gegenüber der Konzeption bei Saussure, dem Diskursivitätsbe-
gründer des Strukturalismus, der die neue Wissenschaft der „Semeologie“ zwar
als „eine Wissenschaft welche das Leben der Zeichen im Rahmen des sozialen Le-
bens untersucht“71 programmatisch entworfen hatte, selbst aber „keine eigenen
vertieften Untersuchungen zu nichtsprachlichen Zeichensystemen vorgelegt“72

hat, entscheidend ausgeweitet. Mit einem gewissen Recht kann man daher von
einer poststrukturalistischen Kultursemiologie bzw. -semiotik sprechen, die bildli-
che, filmische oder musikalische Bezeichnungspraktiken („pratiques signifian-
tes“) ebenso einbezieht wie z. B. vestimentäre (von frz.: vêtement) Codierungen,
d. h. Dresscodes nach dem Ende der zünftigen Kleiderordnungen.73

Bezeichnet ‚Intertextualität‘ die Präsenz eines Textes in einem anderen, be-
zeichnet analog dazu ‚Interkulturalität‘ die Präsenz einer Kultur in einer anderen.
Der Begriff der Grenze, der ein Werk von einem anderen, eine Kultur von einer
anderen etc. geschieden hatte, wird unscharf und verschwimmt. ‚Werke‘ oder ‚Kul-
turen‘ werden zu Intertexten bzw. Interkulturen. Die scheinbar abgrenzbaren Ein-
heiten werden von dieser Neukonzeption verflüssigt, unterminiert, subvertiert. Mit

 Ďurišin: Die wichtigsten Typen literarischer Beziehungen, a.a.O., 55.
 Corbineau-Hoffmann: Einführung, a.a.O., 82. Vgl. demgegenüber die wesentlich zurückhalten-
dere Bewertung bei Corbineau-Hoffmann: Einführung, a.a.O., 3. Aufl. 2013, 92.
 Ferdinand de Saussure: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft [frz. 1916]. Hg.
Charles Bally, Albert Sechehaye. Über. Herman Lommel [1931]. 2. Aufl. Nachwort: Peter von Po-
lenz. Berlin 1967, 19, vgl. 79 f.
 Winfried Nöth: Handbuch der Semiotik. 2., vollständig neu bearb. und erw. Aufl. Stuttgart,
Weimar 2000, 72.
 Zum Begriff der „pratiques signifiantes“ s. Roland Barthes: Texte (théorie du). In: Encyclope-
dia Universalis. Bd. 15. Paris 1973, 996–1000, bes. 997. Zur Analyse des „vestimentären Codes“
vgl. ders.: Die Sprache der Mode [frz. 1967]. Frankfurt am Main 1985, bes. 217 ff.

2 Typen und Ebenen des komparatistischen Vergleichs 65



dem Begriff der ‚Grenze‘ lösen sich auch Vorstellungen von ‚Einheit‘ oder ‚Reinheit‘
auf. So wie jeder Text immer schon ein Intertext ist, ist auch jede Kultur immer
schon eine Interkultur, d. h. gemischt, hybrid und (im positiven Sinn) ‚unrein‘.74

Kulturelle Übernahme und Aneignung, Dialogizität und ‚Unreinheit‘ bezeichnen ge-
wissermaßen den naturwüchsigen Status einer Kultur, ‚Reinheit‘ ist demgegenüber
Resultat von Monologisierung und Repression. Der literaturwissenschaftliche Be-
griff der Intertextualität wird mithin unter der Ägide, Kultur semiotisch als Text zu
begreifen, kulturwissenschaftlich zum Konzept der Interkulturalität erweitert und
in einem weiteren Schritt quasi handlungstheoretisch subjektiv gewendet, so daß
Dritte-Raum-Modelle und ‚in-betweenness‘ hybrider, multikultureller Subjekte in
einer kulturwissenschaftlich gewendeten Komparatistik, wie im Bernheimer-Report
von 1993, zur Deckung kommen (s. II.viii.2.a).

Solche ‚poststrukturalistische‘ Einsicht, daß Kulturen unreine Hybride bzw.
Synkretismen sind, sind dem abendländischen Mythos – und der darauf aufsat-
telnden Kunst – stets vertraut gewesen, wenn er Dionysos als einen lydisch-
phrygischen Gott, also aus dem Gebiet der heutigen Türkei, auf dem Seeweg vom
Osten her nach Griechenland kommen läßt oder wenn die Etymologie des Worts
Tragödie (gr. τραγωδία, tragodía = Bocksgesang) daran erinnert, daß „die Fratze
des Tieres in die Entwicklung hoher Menschenkultur [...], das Primitive und Gro-
teske in die erhabenste literarische Schöpfung“75 hineinragt.

Parallel zu solchen poststrukturalistischen Grenzauflösungen zielen postmo-
derne Theoretiker auf die Einebnung vertrauter Hierarchien und unterschiedlicher
Gattungsgrenzen. „cross the border, close the gap“, d. h. die Überschreitung und
Schließung des Unterschieds zwischen E + U, Ernster Kultur und Unterhaltungskul-
tur, Hochkultur und Alltags- bzw. Popkultur, empfahl der amerikanische Literatur-
wissenschftler Leslie A. Fiedler (1917–2003), und zwar signifikanter Weise nicht in
einer Fachzeitschrift, sondern massen-, genauer: männerwirksam im Dezemberheft
des Playboy-Magazins 1969 (Abb. 8).76

 Immacolata Amodeo („Gast sein ist keine leichte Berufung“. Dimensionen einer Komparatitik
im Zeitalter der Migration. In: Fremde Ähnlichkeiten. Die „Große Wanderung“ als Herausforde-
rung der Komparatistik. Hg. Frank Zipfel. Stuttgart 2017, 29–40, hier: 34) erinnert daran, „dass
Hybridität und Heterogenität durchgängige Strukturprinzipien aller Kulturen [...] sind.“
 Walter Burkert: Griechische Tragödie und Opferritual [engl 1966]. In: ders.: Wilder Ursprung.
Opferritual und Mythos bei den Griechen. Berlin 1990, 13–39, hier: 13.
 Leslie A. Fiedler: cross the border, close the gap. In: Playboy (Dez. 1969), 151, 230, 252–254,
256–258. Das Cover zeigt Gloria Root (1948–2006) als ‚Playmate‘ des Monats. Links oben im Text-
block der Name von Leslie A. Fiedler zwischen Timothy Leary und Eldridge Cleaver. Dem Play-
boy-Abdruck ging im Juni 1968 ein Freiburger Vortrag voraus, der anschließend im September
unter dem Titel „Das Zeitalter der neuen Literatur“ (ironischerweise) in der Wochenzeitung
Christ und Welt (Nr. 37, 13. Sept. 1968, 9–10, und Nr. 38, 20. Sept. 1968, 14–16) abgedruckt wurde.

66 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



In den Augen von Clifford Geertz (1926–2006), einem der profiliertesten Cheftheore-
tiker des ‚cultural turns‘, erscheint das verflüssigende, pluralisierende und dezen-
trierende ‚genre blurring‘ als Ausdruck eines „distinctly democratical temper“. In
einem programmatischen Aufsatz wird die Umwertung unserer Denkweise (unter
Anspielung an die damalige französische Texttheorie Roland Barthes’) festgehalten:
„Something is happening to the way we think about the way we think. / We need
not accept hermetic views of écriture as so many signs signing signs, or give oursel-
ves so wholly to the pleasure of the text that its meaning disappears into our re-
sponses, to see that there has come into our view of what we read and what we
write a distinctly democratical temper. The properties connecting texts with one
another, that put them, ontologically anyway, on the same level, are coming to
seem as important in characterizing them as those dividing them“.77

Das, was Texte verknüpft, wird genauso wichtig wie das, was sie unterscheidet.
Oder dialektischer formuliert: Die Grenze erscheint nicht länger als etwas, das trennt,
sondern als Schwelle, die verbindet.78 Kurz – der Grenzbegriff kollabiert (und damit

Abb. 8: Playboy-Cover des Dezember-Hefts 1969.

 Clifford Geertz: Blurred Genres. The Refiguration of Social Thought. In: The American Scholar
29 (1980), H. 2, 165–179, hier: 166. Der Querstich / markiert den Absatzumbruch.
 Schon vor dem kulturwissenschaftlichen ‚spatial turn‘ Ende des 20. Jahrhunderts hatte etwa
Otto Friedrich Bollnow (Mensch und Raum [1963], Stuttgart 102004, bes. 157 f.) eine solche Dialek-
tik der Grenze herausgestellt. Weil die Schwelle noch bestimmter als die Grenze zwischen dem
Drinnen und Draußen unterscheidet, unterliegt ihre Überschreitung stets Regularien von Dichte
oder Durchlässigkeit, z. B. bestimmten „rites de passages“, die früh von Arnold van Gennep

2 Typen und Ebenen des komparatistischen Vergleichs 67



auch das überkommende Disziplinverständnis der Komparatistik (s. II.viii und ix)
bzw. genauer: Die Grenze wird durchlässig. Gegenüber einem solchen poststruktura-
listischen Text- bzw. Kulturbegriff wird es sehr schwierig, die Komparatistik weiter-
hin als eine „Grenzüberschreitungswissenschaft“79 fixieren zu wollen.

Von besonderem Interesse sind in den Kulturwissenschaften von nun an Hybrid-
bildung und Synkretismus, d. h. alle Formen der Vermischung, seien sie staatlicher,
nationaler, ethnischer, kultureller, sprachlicher, geschlechtlicher oder anderer Art.80

Ich nenne hier z. B. nur folgende: (a) Migration, d. h. Wanderungsbewegungen über
staatliche Grenzen hinweg, (b) Kreolisierung, d. h. ‚code-switching‘ bzw. Sprachmi-
schung aller Art, (c) Metissage (von lat.-span. ‚mestizaje‘: Mestize), d. h. Bevölke-
rungsmischung und damit einhergehende Formen des Kultur-Synkretismus
bzw. der ‚métissage culturel‘, (d) Kolonialisierungs- und Entkolonialisierungs-
prozesse, d. h. das Eindringen der erobernden in die eroberte Kultur bzw. das
Nachwirken der Kolonialkultur nach der politischen Entkolonialisierung. Hier
hat sich seither das Feld der ‚Postcolonial Studies‘ etabliert, (e) sämtliche Deklinati-
onsformen nicht-heterosexueller Praktiken und Lebensformen. Sie werden zum be-
vorzugten Forschungsfeld der Queer-Studies (von engl. ‚queer‘: eigenartig, komisch,
schwul), die Anfang der neunziger Jahre die Gay- und Lesbian-Studies ablösen und
auf die Dekonstruktion heteronormativer Geschlechtergrenzen zielen, wie seither
die LGBTQIA+-Bewegung (Lesbian, Gay, Bisexual, Transsexual/Transgender, Queer,
Intersexual, Asexual +weitere Geschlechtsidentitäten).

Wie die Nationalstaatenbildung im 19. und frühen 20. Jahrhundert Natio-
nalphilologie und Komparatistik als literaturwissenschaftliche Komplementä-
rerscheinungen hervorbrachte, antworten die unterschiedlichen Spielarten des
Interkulturalitätskonzepts auf die Globalisierung der Weltmärkte mit ihren
Waren- und Arbeitskraftströmen (s. II.viii.2.b).

(Übergangsriten [frz. 1909]. Frankfurt am Main, New York, Paris 1986) beschrieben worden sind.
Vgl. die Stichworte zu ‚Grenze‘ und ‚Schwelle‘ im Glossar des Handbuchs Raum und Literatur.
Hg. Jörg Dünne, Andreas Mahler. Berlin, Boston 2015, 518 und 524 f. Die Intertextualitätstheorie
verhandelt diese Dialektik der Grenze als „Paradox von Trennung und Verbindung“ (Berndt, Ton-
ger-Erk: Intertextualität, a.a.O., 11).
 Achim Hölter, Rüdiger Zymner: A. Einleitung: Konturen der Komparatistik. In: Handbuch
Komparatistik, a.a.O., 1–4, hier: 4.
 Vgl. hierzu Birgit Neumann: Hybridität und Komparatistik. In: Handbuch Komparatistik, a.a.O.,
165–168, sowie eine Anzahl weiterer einschlägiger Artikel in Kap. D. Problemkonstellationen der
literaturwissenschaftlichen Komparatistik dieses Handbuchs. Dazu paßt, daß die Mehrzahl der Ka-
pitelüberschriften in dem von Evi Zemanek und Alexander Nebrig herausgegebenen ‚Studienbuch‘
Komparatistik. Berlin 2012, aus Komposita mit ‚Inter-‘ gebildet sind (Interdisziplinarität, Interak-
tion, Interrelation, intergenerische Relationen, Intertextualität, Internationalität, Interlingualität,
Interkulturalität, Intermedialität, Interart – und auch das Internet fehlt nicht ... ).

68 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



c Fünf Vergleichstypen –Manfred Schmeling
Auch die „fünf Vergleichstypen“81, die der Saarbrücker Komparatist Manfred Schme-
ling (✶1943) in freier Weiterentwicklung der Vorgaben Ďurišins mit der Absicht einer
Grundlegung der komparatistischen Methodologie unterscheidet, bieten weniger
eine kritische Analyse des Vergleichsbegriffs als eine Musterung komparatistischer
Praxis. Unterschieden werden fünf Merkmale der Vergleichstätigkeit:

(a) Der „monokausale[n] Vergleich“ (12) beruht auf dem direkten genetischen
Bezug zwischen zwei oder mehreren Vergleichsgliedern. Typisch für diesen „erste[n]
Vergleichstyp“ sind Untersuchungen mit Titeln wie ‚Heines Verhältnis zu Byron‘,
‚E.T.A. Hoffmann und Baudelaire‘, ‚Poe und Baudelaire‘ oder ‚Goethe in Frankreich‘.
Tatsächlich geht es hier weniger um eine Vergleichstätigkeit als um das Aufarbei-
ten von Einflüssen und Beziehungen, seien sie nun interner oder externer Art, d. h.
es geht hier um ‚Einflußforschung‘.

(b) Der „zweite[n] Vergleichstyp“ erweitert die kausale Beziehung zwischen zwei
oder mehreren Vergleichsgliedern um eine außerliterarische Dimension in dem
Sinn, daß die Vergleichsglieder in den „historischen Prozeß“ eingefügt werden,
um Erklärungsmuster generieren zu können, warum bestimmte „‚Textverarbei-
tungsstrategien‘“ zu einem gegebenen Zeitpunkt dominiert haben. Es geht hier
nicht um bloße ‚Einflußforschung‘, wie beim ersten Vergleichstyp, wo die Per-
spektive des wirkenden Werks eingenommen wird, sondern um Rezeptionsfor-
schung, in der die Perspektive des aufnehmenden Werks, d. h. die ‚produktive‘,
durch bestimmte historische Bedingtheiten motivierte Rezeption im Vordergrund
steht (12–13), etwa wenn Lessings Miss Sara Sampson (1755) Lillos London Mer-
chant (1731) aufgreift oder Plenzdorf Die neuen Leiden des jungen W. (1973) thema-
tisch an Goethes Werther-Roman (1774), stilistisch an Salingers The Catcher in the
Rye (1951) ausrichtet.

(c) Der „dritte Vergleichstyp“ hat „Kontextanalogien“ zur Grundlage. Die Ähnlich-
keit zwischen zwei oder mehreren Vergleichsgliedern wird – vergleichbar der ge-
sellschaftlich-typologischen Parallele bei Ďurišin – in einem „außerliterarischen
Hintergrund“, der den Komparata gemeinsam ist bzw. sein soll, gesucht (14). So
bestehen etwa zwischen den englischen, französischen oder amerikanischen
Großstadtromanen Ende des 19., Anfang des 20. Jahrhunderts wie z. B. Dickens’
Hard Times (1854), Zolas Paris-Roman (1897/98) oder Dos Passos’ Manhattan

 Manfred Schmeling: Einleitung. Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft. As-
pekte einer komparatistischen Methodologie. In: ders. (Hg.): Vergleichende Literaturwissen-
schaft. Theorie und Praxis. Wiesbaden 1981, 1–24, hier: „3. Typen und Methoden des Vergleichs“,
11–18; zit. im folgenden in () im Text.

2 Typen und Ebenen des komparatistischen Vergleichs 69



Transfer (1925) kaum Beziehungen kontaktologischer Art. Vielmehr erklärt sich
das thematische Material des „Großstadtmotivs“ (15), das die drei Werke als Ter-
tium comparationis verbindet, aus der Ähnlichkeit der außerliterarischen, gesell-
schaftlich-sozialen und ökonomischen Situation der Industrialisierungs- und
Urbanisierungsprozesse in den verschiedenen Ländern.

(d) Der „vierte Vergleichstyp“ ist ahistorischer Natur und verfolgt ein „struktura-
les Interesse“ gegenüber den einzelnen literarischen Erscheinungen (16). Hier ste-
hen nicht, wie in den drei zuvor genannten Vergleichstypen, genetische bzw.
literaturhistorische, sondern vielmehr systematische Fragestellungen zur Debatte,
seien sie formalästhetischer, semiotischer, strukturalistischer, linguistischer oder
psychoanalytischer Art. Gezielt wird auf vergleichend gewonnene, verallgemeiner-
bare „Strukturen verschiedener artistischer Medien“ d. h. auf „‚Regelapparate‘“
(16), die inhaltliche oder formale Unterschiede oder Gemeinsamkeiten literarischer
Texte verschiedener Einzelliteraturen, z. B. in architextueller Hinsicht, betreffen.

(e) Der „fünfte[n] Vergleichstyp“ bezieht sich nicht auf den Gegenstandsbereich der
Literatur selbst, sondern vielmehr auf den Vergleich zwischen den unterschiedli-
chen Verfahren, Einstellungen und Methoden ihrer Erforschung. Gezielt wird mit
solcher „vergleichenden Literaturkritik“ (16), wie Schmeling diesen Typus unter
Bezugnahme auf eine von Joseph P. Strelka (1927–2022) geprägte Bezeichnung
nennt82, auf die Metaebene von Literaturkritik, -theorie und -wissenschaft
schlechthin. Kritisch verglichen werden verschiedene Methoden auf nationaler
oder internationaler Basis. Der fünfte Vergleichstyp behandelt also Vergleiche
zwischen den Vorgehensweisen der Sekundärliteratur.83

Bezieht man die von Schmeling vorgelegte Bestandsaufnahme der fünf kom-
paratistischen Vergleichstypen auf den damaligen Versuch Paul van Tieghems
(1871–1948), die Komparatistik im Feld nationaler, vergleichender und allgemei-

 Vgl. Joseph Strelka: Vergleichende Literaturkritik. Bern 1970. Womöglich spielte bei der Aus-
arbeitung von Strelkas Konzept einer ‚Vergleichenden Literaturkritik‘ nicht nur, wie Schmeling
vermutet, die Diskurstradition des amerikanischen ‚comparative criticism‘ eine Rolle, sondern
auch der Einfluß von Oskar Benda (1886–1954), bei dem Strelka in Wien nach Ende des Zweiten
Weltkriegs studiert hatte, insofern Benda 1928 mit dem Band Der gegenwärtige Stand der Litera-
turwissenschaft. Eine erste Einführung in ihre Problemlage (Wien, Leipzig 1928) eine frühe Be-
standsaufnahme der damaligen literaturwissenschaftlichen ‚Methodendiskussion‘ vorgelegt
hatte.
 Als ein besonderes Beispiel einer solchen vergleichenden, metakritischen Literaturkritik sei
der Vergleich komparatistischer Einführungswerke genannt, den Ulrich Weisstein (Assessing the
Assessors. An Anatomy of Comparative Literature Handbooks. In: Sensus Communis. Contempory
Trends in Comparative Literature. Fs. f. Henry Remak. Hg. János Riesz, Peter Boerner, Bernhard
Scholz. Tübingen 1986, 97–113) vorgelegt hat.

70 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



ner Literaturwissenschaft84 zu verorten (s. II.iii), wird man die ersten zwei Ver-
gleichstypen der Vergleichenden, die drei anderen, die Verallgemeinerungen auf
der Ebene gemeinsamer Motivlagen, Regularien und Methodologien anstreben,
der Allgemeinen Literaturwissenschaft zuordnen können.

d Eine Methodik des Vergleichens – Corbineau-Hoffmann
Angelika Corbineau-Hoffmann hat in ihrer Einführung zurecht an den beiden hier
vorgestellten Versuchen, die Praktiken des Vergleichens bzw. Inbeziehungsetzens
zu systematisieren, kritisiert, daß weder die Überlegungen Ďurišins noch die Typo-
logisierung Schmelings das Vergleichen „in seiner spezifischen Methodik“85 erfas-
sen würden. Gegenstand der Reflexion sei in beiden Fällen das Verglichene, nicht
das Vergleichen, d. h. die Komparata, nicht die Comparaison selbst. Um der Metho-
dik näher zu kommen, „wenn es gilt, Werk A mit Werk B und C zu vergleichen“,
schlägt Corbineau-Hoffmann ein Fünf-Ebenen-Modell des Vergleichens vor, das An-
regungen aus einem „weitgehend unbeachtet gebliebene[n] Artikel“ des französi-
schen Italianisten Gérard Genot (1937–2018) aufgreift und weiterführt.86

Halten wir zunächst die Implikationen der Methodik, die im Folgenden entfal-
tet wird, fest. Die literaturwissenschaftliche Tätigkeit wird auf Einzelwerke (A, B
oder C) bezogen, die einer immanenten Interpretation unterworfen werden. Erin-
nern wir ferner daran, daß die Gegenüberstellung der Werke A, B oder C, die hier
ins Auge gefaßt wird, dem Dispositionsschema der Vergleichung folgt, d. h. sich das
komparatistische Verfahren in eine alte literaturkritische Textsorte einschreibt.
Schauen wir uns nun die Ebenen des Vergleichs genauer an, durch die das Verfahren
zu einer „objektivierbaren Methode“87 gehärtet werden soll. Der Vergleich zwischen
Texten bzw. Werken bewegt sich auf verschiedenen Ebenen, die aus methodischen
Gründen sauber getrennt werden. Unterschieden werden die folgenden fünf Ebenen:
(a) Die referentielle Ebene bzw. die Ebene der Welthaltigkeit. Sie bezieht sich auf ein
Textäußeres, d. h. ein „univers extérieur“. (b) Die semantische Ebene bzw. die Ebene
der Thematik. Auf dieser Ebene stellt der Text eine eigene Welt in Sprache dar, d. h.
ein „univers sémantique“. (c) Die syntaktische Ebene bzw. die Ebene der Textorganisa-
tion. Auf dieser Ebene werden die semantischen Elemente auf eine bestimmte Weise,
d. h. durch einen „plan d’organisation“, z. B. in Form einer Narration, Beschreibung

 Paul van Tieghem: La littérature comparée. Paris 1931, 175.
 Corbineau-Hoffmann: Einführung, a.a.O., 85; vgl. dies.: Einführung, a.a.O., 3. Aufl. 2013, 95.
 Ebd. Vgl. Gérard Genot: Niveaux de la comparaison. In: Actes du 8e Congrès de l’Association
Internationale de Littérature Comparée (Budapest 1976). 2 Bde. Hg. Béla Köpeczi u. a. Stuttgart
1980, Bd. 2, 743–750.
 Corbineau-Hoffmann: Einführung, 85; vgl. dies.: Einführung, a.a.O., 3. Aufl. 2013, 95. Das Fol-
gende auf 85 f. bzw. 97 f. (3. Aufl.). Die französischen Zitate sind dem Aufsatz Genots entnommen.

2 Typen und Ebenen des komparatistischen Vergleichs 71



oder Argumentation u.ä. organisiert. (d) Die sprachliche Ebene bzw. Ausdrucksebene.
Auf dieser Ebene ist das sprachliche Material auf besondere Weise, d. h. durch einen
„plan d’expression“ verfaßt. (e) Die Konzept- bzw. Bedeutungsebene des Textes. Auf
dieser Ebene entfaltet sich die ‚Botschaft‘ des Textes, und zwar, wie Corbineau-
Hoffmann Genot ergänzt, „in Addition und Kumulation aller vorgenannten Ebenen“.

Tatsächlich stellt dieses Ebenenmodell ein gutes Handwerkszeug zur Ver-
fügung, wie bei der interpretatorischen Arbeit mit mehreren Texten verfahren
werden kann. Der Grund der interpretatorischen Praktikabilität liegt freilich in
den klandestinen Wurzeln der Methodik, insofern in diesem Verfahrensvorschlag –
literaturtheoretisch gesehen – das phänomenologische Verständnis eines mehr-
schichtigen Aufbaus des literarischen Werks mit traditionellen Handwerksregeln
der Textanalyse kombiniert wird. Namentlich die von Roman Ingarden herausge-
stellte These, daß die wesensmäßige Struktur eines literarischen Kunstwerks „ein
aus mehreren heterogenen Schichten aufgebautes Gebilde“ sei, liegt der vorge-
schlagenen Vergleichsmethodik zugrunde. Die von Ingarden ins Spiel gebrachten
‚Schichten‘ sind in den eben genannten Ebenen leicht wiederzuerkennen, z. B. die
Schicht der Bedeutungseinheiten (= b) und der Wortlaute (= d) sowie jene beson-
dere Schicht, die, wie Ingarden schreibt, „sozusagen ‚quer‘“ zu den Einzelschichten
gelagert ist (= e) und Zusammenhang und Zusammenwirken des organischen
Werkaufbaus ausmacht.88 Dabei überschneiden sich die Vergleichsebenen mit dem
Schema der in Frankreich seit langem verbreiteten ‚explication de texte‘.89 Die Deu-
tung schreitet von der Auseinandersetzung mit Thema und Sujet (= b) fort zu Auf-
bau und Komposition (= c), wobei der ‚explication littérale‘ (Syntax etc.) einerseits,
der ‚explication littéraire‘ (Wortwahl etc.) andererseits, besondere Aufmerksamkeit
gilt (= d). Am Schluß steht eine ‚Conclusion‘, die darauf zielt, den Hauptgedanken
bzw. die Intention des Werks herauszustellen (= e).

Die explizierte Methodik macht deutlich, daß der komparatistische Vergleich
nicht auf ein ‚biologisches Paradigma‘ reduziert werden kann, sondern sich hier
vielmehr deutlich die Tradition der literaturkritischen Vergleichung, die als Ent-
deckungsprozedur des je Charakteristischen der Komparata fungiert, zur Geltung
bringt.90 Umgekehrt soll damit nicht behauptet werden, daß die auf szientifische

 Roman Ingarden: Das literarische Kunstwerk [1931]. Vierte, unveränderte Auflage. Tübingen
1972, zitiert wird aus dem grundlegenden § 8, „Das literarische Werk als ein mehrschichtiges Ge-
bilde“, 25–30.
 Vgl. Friedel Thiekötter: Explication de texte. In: Grundzüge der Literatur- und Sprachwissen-
schaft. Hg. Heinz Ludwig Arnold, Volker Sinemus. Bd. 1: Literaturwissenschaft. München 1973,
371–374.
 Die Leistungsfähigkeit der beiden Spielarten komparatistischer Vergleichung hat kürzlich
Peter V. Zima (Vergleichende Literaturwissenschaft als Soziosemiotik. In: Komparatistik gestern

72 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



Klassifikation zielende Vergleichsmethode in der Komparatistik keine Rolle mehr
spielt. Sie findet vielmehr in Ansätzen zur Weltliteratur Verwendung, wenn z. B.
Étiemble sich an der Aufdeckung poetologischer Universalien interessiert zeigt
(s. II.vi.3) oder sich Moretti in explizitem Rückbezug auf Goethes Schriften zur
Morphologie oder Darwins Evolutionsbiologie zum Ziel seiner als eine „verglei-
chende Morphologie“ gefaßten Komparatistik setzt, mit quantifizierenden bzw.
objektivistischen Verfahrensweisen umfassenden literarischen Strukturen auf die
Spur zu kommen.91

3 Supranationalität und kulturelle Neutralität

Die von Ďurišin und Schmeling sortierten Beziehungsmuster bzw. Vergleichsty-
pen sind nicht eigentlich komparatistikspezifisch. Vielmehr bezeichnen sie ver-
gleichende wissenschaftliche Praktiken, die auch in den Einzelphilologien gang
und gäbe sind, um Beziehungen, Einflüsse oder Rezeptionsprozesse zu erforschen
und Verallgemeinerungen über Einzelwerke, z. B. in Fragen der Gattungszugehörig-
keit bzw. Architextualität, oder einzelne Autoren, z. B. in Fragen eines generationsko-
horten-typischen Stils, hinausgehend zu treffen. Auch die von Corbineau-Hoffmann
vorgestellte Vergleichsmethodik kann nicht als Spezifikum der Vergleichenden Lite-
raturwissenschaft bezeichnet werden. Das von ihr „[i]m Vorübergehen“ eingebrachte
Beispiel einer dreigliedrigen komparatistischen Textanalyse – in Betracht gezogen
werden Hofmannsthals Gedicht Einem, der vorübergeht, Baudelaires A une passante
und Georges Von einer Begegnung –muß nur von drei auf zwei Komparata reduziert,
d. h. um das französische Vergleichsglied erleichtert werden, und schon wäre man
um die Komparatistik, nicht aber um die methodische Vergleichung gebracht.

Die Ubiquität der Vergleichsmethode in allen möglichen Wissenschaften war
um die Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert für den italienischen Gelehrten Bene-
detto Croce (1866–1952) Grund genug, der Komparatistik anläßlich des nur kurzle-
bigen Journal of Comparative Literature (New York 1903) als einer eigenständigen
Forschungsrichtung die Daseinsberechtigung überhaupt abzusprechen: „Il me-

und heute, a.a.O., 71–84, bes. 72–75 und 75–80) mit einem typologischen Vergleich zwischen den
Konversationsgewohnheiten in Werken Oscar Wildes und Hugo von Hofmannsthals und einem
genetischen Vergleich zwischen der Sprachverwendung in Gedichten Mallarmés und Georges in
feinen, textnahen Interpretationen erneut aufgezeigt.
 Franco Moretti: Kurven, Karten, Stammbäume. Abstrakte Modelle für die Literaturgeschichte
[engl. 2005]. Frankfurt am Main 2009, 7 f., 71 f. (Goethe), 82 f. (Darwin), 107 und 109. Zum Konzept
einer „comparative morphology“ vgl. auch ders.: Conjectures on World Literature. In: New Left
Review N.S. 1 (2000), Januar/Februar, 54–68, bes. 64 und 66.

3 Supranationalität und kulturelle Neutralität 73



todo comparativo, appunto perchè è un semplice metodo di ricerca, non può gio-
vare a delimitare un campo di studii.“ Und wiederholt statuiert Croce: „di questo
metodo, non ha nulla di esclusivo e di caratteristico nè per la letteratura in ge-
nere, nè per l’una o per lʹaltra delle ricerche possibili intorno alla letteratura.“92

Der Literaturvergleich ist für Croce eine inhärente Praxis der Literaturgeschichte
überhaupt und bedarf keiner eigenen Disziplin: „Dunque, la storia comparata è
qualcosa d’inseparabile dal concetto stesso di storia letteraria.“93

Freilich hatte George E. Woodberry (1855–1930), der von 1891 bis 1904 die
erste Professur für Comparative Literature in den USA an der Columbia Univer-
sity innehatte, in seinem „Editorial“, an dem sich Croce rieb, selbst betont: „The
comparative method, from which the study takes its name, is nothing new, nor is
there anything novel in its application to literature.“ Er hatte die Komparatistik
vielmehr mit dem Zusammenrücken in der Welt, der Homogenisierung der Zivili-
sation und dem Aufbruch „into the rise of world-history“ begründet, dessen Ziel
„the unity of mankind found in the spiritual unities of science, art and love“ sei.94

 Benedetto Croce: La „letteratura comparata“. In: La Critica. Rivista di letteratura, storia e filo-
sofia 1 (1903), 77–80, hier: 77 (Die vergleichende Methode kann, gerade weil sie eine einfache For-
schungsmethode ist, nicht dazu dienen, ein Studiengebiet abzugrenzen. [...] diese Methode hat
nichts Exklusives oder Charakteristisches, weder für die Literatur im Allgemeinen, noch für die
eine oder andere der möglichen Forschungen rund um die Literatur.) Das Croce-Zitat greift Hen-
drik Birus (Weltliteratur. Zur aktuellen Debatte und ihren historischen Wurzeln. In: ders.: Ge-
sammelte Schriften. Bd. 1: Komparatistik im Spannungsfeld von Philologie und Philosophie.
Göttingen 2020, 47–87) auf, um gegenüber dem Vergleich als dem Proprium der Vergleichenden
Literaturwissenschaft die These von einer „Co-Emergenz“ (59) von Goethes Begriff der ‚Weltlite-
ratur‘ und der in Paris aufkommenden Bezeichnung ‚littérature comparée‘ als dem „Nullmeri-
dian“ (58), d.h als der „Ursprungssituation“ (59) der Komparatistik zu vertreten. Birus’ Aufsatz
erschien zuerst englisch u.d.T. „Debating World Literature. A Retrospect“. In: Journal of World
Literature 3 (2018), H. 3 (= Debating World Literature. Hg. David Damrosch, Omid Azadibougar),
239–266. Der entsprechende Abschnitt geht auf eine frühere Version zurück (ders.: The Co-
emergence of ‚Weltliteratur‘ and ‚littérature comparée‘. In: Proceedings of the XVIth Congress of
the International Comparative Literature Association: Transitions and Transgressions in an Age
of Multiculturalism. University of South Africa, Pretoria, 13–19 August 2000. Bd. 1: Comparative
Literature in an Age of Multiculturalism. Hg. Reingard Nethersole. Pretoria 2005, 26–35).
 Croce: La „letteratura comparata“, a.a.O., 79 (Die vergleichende Geschichte ist also untrenn-
bar mit dem Begriff der Literaturgeschichte verbunden.).
 Journal of Comparative Literature 1 (1903), H. 1, 3–9, hier: 4. Natalie Melas (All the Difference
in the World. Postcoloniality and the Ends of Comparison. Stanford CA 2007, 10) rechnet Wood-
berry den „East Coast philologists and humanists“ zu, denen sie die (von Posnett geprägte) „scien-
tific version of comparative literature“ von Charles Mills Gayley (1858–1932) entgegenstellt, der
seit 1889 bis zu seiner Emeritierung 1923 als Professor für Englisch an der Westküste an der Uni-
versity of California in Berkeley lehrte. Melas’ Wertung folgt der Kritik, die Gayley in den Spuren
eines darwinistisch forcierten Evolutionsbegriffs an Woodberry seinerzeit geübt hatte (s. II.i.5).

74 IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht



Um eine vergleichende Literaturwissenschaft zu einer Vergleichenden Litera-
turwissenschaft zu machen, muß also regelmäßig etwas dazukommen, was – um
es böse zu sagen – die Daseinsberechtigung dieser Disziplin legitimiert. Von einer
selbständigen Disziplin der Komparatistik, lautet die verbreitete, namentlich von
dem in Brügge geborenen, späteren Aachener Komparatisten Hugo Dyserinck
(1927–2020) stets wiederholte Selbstbeschreibung des Fachs, kann die Rede nur
dann sein, „wenn der multinationale, d. h. mehrsprachige Forschungsgegenstand
von einem spezifisch supranationalen Standort aus – also auf der Basis einer insbe-
sondere im Vergleich zu den Einzelphilologien zu wahrenden Neutralität – bearbei-
tet wird.“95 Abgesehen davon, daß hier Multinationalität mit Mehrsprachigkeit
gleichgesetzt wird, was die Bewohner der mehrsprachigen Schweizerischen Nation
mit ihren vier Landessprachen (Deutsch, Französisch, Italienisch und Rätoroma-
nisch) sicherlich nicht gerne hören, macht den Komparatisten in dieser Definition
also nicht die Methodik aus, sondern eine eigentümliche Haltung. Ein „ausdrückliche[s]
Bekenntnis zu supranationalem Denken und wissenschaftlich begründeter kulturel-
ler Neutralität“, „‚Völkerverständigung‘“ und „Überwindung der negativen Folgen
des nationalen Denkens“96 sind die moralischen Lernziele dieser von Anbeginn an
bekennerfreundlichen Disziplin.

Auch in den neueren, politisch bzw. ethisch ‚korrekten‘ Fachbegründungen
(s. II.viii und II.ix.3a) spielen Bekenntnisse eine große Rolle – und sei es zugunsten
einer „tyrannical mission of tolerance“.97

Wiederabdruck der Artikel Woodberrys und Croces (in englischer Übersetzung) in: Comparative
Literature. The Early Years. An Anthology of Essays. Ed. Hans-Joachim Schulz, Phillip H. Rhein.
Chapel Hill 1973, 207–214 und 215–223.
 Dyserinck: Komparatistik, a.a.O., 7. Zu Dyserinck vgl. die Chemnitzer Dissertation des Dyse-
rinck-Schülers Horst Schmidt: Das ‚Aachener Programm‘ der Komparatistik. Hugo Dyserincks
imagologische Version der Vergleichenden Literaturwissenschaft. Berlin 2018. Die Frage, ob Kom-
paratistik zwingend ‚Mehrsprachigkeit‘ erfordert, wird nach der Einsicht, das lange staatliche,
nationale, kulturelle, sprachliche und andere Unterschiede (wie im Zitat) begrifflich extensional
überblendet wurden, unterschiedlich bewertet (s. II.ix.3.b).
 Dyserinck: Komparatistik, a.a.O., 8, 14 und 15 (also offenbar nicht, muß man etwas sophistisch
anfragen, die Überwindung des nationalen Denkens schlechthin, sondern nur seiner „negativen
Folgen“).
 Rey Chow: A Discipline of Tolerance. In: A Companion to Comparative Literature. Hg. Ali Beh-
dad, Dominic Thomas. Chicester UK 2011, 15–27, hier: 21.

3 Supranationalität und kulturelle Neutralität 75





Zweiter Teil: Komparatistische Programmtexte





I Komparatistik als Wissenschaft von der
sozialen Evolution der Literatur – Hutcheson
Macaulay Posnett (1901)

Die literaturwissenschaftliche Programmatik, die im folgenden thematisiert wer-
den soll, ist eingebunden in grundsätzliche, wissenstheoretische Überzeugungen
des ‚Positivismus‘, z. B. von der Modellhaftigkeit naturwissenschaftlicher Verfah-
rensweisen, der Notwendigkeit empirischer Erhebung und Überprüfbarkeit der
Fakten, der Kausalität in historischen, sozialen, kulturellen u.ä. Geschehensabläu-
fen, der gesetzmäßigen Evolution der Geschichte, der prägenden Kraft sozialer
Determinanten u. a. Daher soll dieser wissenschaftliche Ansatz zunächst kurz vor-
gestellt werden.

1 ‚Thatsachen‘ und ‚Causalität‘ – die Methode des
Positivismus

Bei dem Wort ‚Positivismus‘ handelt es sich um einen Begriff, der im heutigen
literaturwissenschaftlichen Sprachgebrauch auf doppeldeutige Weise verwendet
wird: zum einen deskriptiv als Bezeichnung für ein bestimmtes methodisches Pa-
radigma in der Entwicklung der Wissenschaften, zum anderen wertend als meist
pejorative, ggf. polemische Bezeichnung für Tendenzen einer theoriekritischen
bzw. theoriefeindlichen Haltung, die sich auf das bloße Sammeln von Fakten
bzw. Tatsachen beschränkt und auf methodologische Reflexion verzichtet.

Der pejorative Sprachgebrauch vollzieht eine spezifische Reduktion des positi-
vistischen Programms des 19. Jahrhunderts, das durchaus mit reflektierter Methodo-
logie auftrat und sich keineswegs mit dem Sammeln von Tatsachen zufrieden gab,
sondern auf die kausale Erklärung empirischer Gegebenheiten und auf allgemeine
Gesetzbildung zielte. Als Begründer des positivistischen Konzepts der Wissenschaf-
ten gilt der französische Philosoph Auguste Comte (1798–1857), insbesondere dessen
gegen Theologie und Metaphysik gerichteter Cours de philosophie positive (6 Bände,
Paris 1830–1842; dtsch. 1883). Die positive Philosophie profiliert sich gegenüber zwei
älteren Entwicklungsstufen des menschlichen Geistes, und zwar erstens gegenüber
einem état théologique, dessen Erklärungen auf abstrakte Erkenntnis, erste Ursa-
chen oder letzte Ziele aus sind, und zweitens gegenber einem état metaphysique,
der dies ebenfalls tut, jedoch den Glauben an übernatürliche Mächte – Gott –
durch abstrakte Prinzipien – Weltgeist – ersetzt hat. Stattdessen zielt Comte auf
einen état positif, d. h. nicht auf eine innere Natur der Dinge, sondern auf das

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-005

https://doi.org/10.1515/9783111005768-005


Gesetz der Erscheinungen, wie diese sich der Beobachtung (empirischer An-
spruch) und der Vernunft (rationalistischer Anspruch) darbieten. Aufgabe der
Wissenschaft ist die Rekonstruktion von Zusammenhängen und Gesetz- bzw. Re-
gelmäßigkeiten, die es wie in der Naturwissenschaft, die als Leitdisziplin fun-
giert, zu ermitteln gilt.

Für die Literaturwissenschaft heißt das, daß auch literarische Werke bzw.
Texte aus den sie bedingenden Faktoren erklärt bzw. abgeleitet werden müssen.
Die Umsetzung von Comtes Programm für die literaturwissenschaftliche Forschung
leistet der französische Philosoph und Geschichtswissenschaftler Hippolyte Taine
(1828–1893). Als Bestimmungsfaktoren für die Entstehung literarischer Werke wer-
den (in der „Introduction“ zum ersten Band seiner Histoire de la littérature ang-
laise, Paris 1863) herausgestellt: (a) die Rasse (‚race‘), d. h. ethnische Determinanten,
z. B. natürliche Anlagen oder erbliche Prägung, (b) das Milieu (‚milieu‘), d. h. so-
ziale, ggf. auch kulturelle Determinanten, z. B. soziale Prägung, und (c) der Moment
(‚moment‘), d. h. die Kontingenz des historischen Prozesses, z. B. das Glück, der Au-
genblick etc.

Der bedeutendste Vertreter des literaturwissenschaftlichen Positivismus im
deutschsprachigen Raum ist Wilhelm Scherer (1841–1886). Er bestimmt in Analo-
gie zu Taine drei maßgebliche Faktoren, die die Erkenntnis des literarischen
Werks zu leiten haben, und zwar sind dies die drei „E’s“: (a) Das Ererbte. Die Lite-
raturgeschichte wird als ‚Volkskunde‘ (z. B. August Sauer: Literaturgeschichte und
Volkskunde. Rektoratsrede. Prag 1907) oder ‚Geschichte der deutschen Stämme
und Landschaften‘ (z. B. Josef Nadler: Literaturgeschichte der deutschen Stämme
und Landschaften. 4 Bde. Regensburg 1912–1928 u.ö.) geschrieben. (b) Das Erlernte.
Das Werk wird in seine ‚Bausteine‘ bzw. Quellen, Einflüsse, Motive, Stoffe etc. zer-
legt. (c) Das Erlebte. Das literarische Werk wird mit der Biographie seines Autors
verschweißt. In allen drei Fällen findet eine kausale Reduktion des literarischen
Werks auf etwas anderes, ihm als Grund oder Quelle Vorgelagertes statt.

Das Verhältnis von Kausalität und Tatsachen hat Wilhelm Scherer in einem
kurzen Verriß einer namhaften Literaturgeschichte des 18. Jahrhunderts in para-
digmatischer Weise zum Ausdruck gebracht. Darin betont er, daß keine „noch so
treue und gewissenhafte Erforschung der Thatsachen“ den Historiker von der
Pflicht entheben könne, dafür „Ursachen“, „Motivierung“ und eine „tiefere[n]
culturhistorische[n] Begründung“ anzugeben. Scherers Positivismusverständnis
bleibt also gerade nicht beim Sammeln einzelner ‚Thatsachen‘ stehen, wie es das
heutige Vorurteil glaubt, sondern zielt ausdrücklich auf die Abstraktion geistiger
Gesetze, die sich aus den ‚Thatsachen‘ ableiten lassen. Der positivistische Gesetzes-
begriff ist jedoch anders geartet als derjenige des état metaphysique. Gegenüber
einer solchen „teleologischen Geschichtsbetrachtung“ – gemeint ist diejenige der

80 I Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution – Posnett



Hegelschule – betont Scherer, daß die „historische Grundkategorie [...] die Causa-
lität“ sei. Er faßt Geschichte als eine „lückenlose Kette von Ursachen und Wirkun-
gen“ auf, d. h. die „wahre Methode litteraturhistorischer [!] Forschung“ besteht für
ihn etwa in der Rückführung der ‚Thatsachen‘ auf die „natürlichen Anlagen“, d. h.
ethnische Determinanten (‚race‘ bzw. das Ererbte), und „äußerliche[n] Lebensbe-
dingungen“, d. h. soziale Determinanten (‚milieu‘ bzw. das Erlernte).1

2 Die leitenden Prinzipien der neuen Literaturwissenschaft

Die stärksten Impulse auf dem Gebiet der Vergleichenden Literaturwissenschaft
verdankte England am Ende des 19. Jahrhunderts nicht französischen Pionieren
der sich institutionalisierenden Disziplin2, sondern Hutcheson Macaulay Posnett
(1855–1927), der 1886 in London mit dem Buch Comparative Literature (Abb. 9) das
erste umfassende Handbuch dieses Faches vorlegte.3 Posnett, ein Ire, der 1882 am
Dubliner Trinity College promoviert worden und von 1886 bis 1890 Ordinarius für
Altphilologie und Anglistik am 1883 gegründeten University College in Auckland,
Neuseeland, war, übernahm den Anglizismus ‚comparative literature‘ für die, wie
er nicht müde wurde zu betonen, ‚neue Wissenschaft‘ vom Literaturkritiker und
Oxforder Professor für Dichtkunst, Matthew Arnold (1822–1888), der den Terminus
als Lehnübersetzung aus dem Französischen für ein „grenzunbewußtes“, d. h. ein
Einzelliteraturen überspannendes und das Antikenerbe miteinbeziehendes Stu-

 Wilhelm Scherer: [Rez.] H. Hettners Literaturgeschichte des 18. Jahrhunderts. 3. Thl. 2. Buch.
Braunschweig 1864, Vieweg [1865]; abgedr. in: ders.: Kleine Schriften zur neueren Litteratur,
Kunst und Zeitgeschichte. Hg. Erich Schmidt. Berlin 1893, 66–71. Nur en passant sei im Sinne
einer Wissensrhetorik darauf verwiesen, daß Scherers Formel für den positivistischen Wissens-
begriff („lückenlose Kette von Ursachen und Wirkungen“) von der Dramaturgie der geschlosse-
nen Tragödienhandlung, wie sie Lessing im 30. Stück der Hamburgischen Dramaturgie (1767/68)
dekretiert hat („Ketten von Ursachen und Wirkungen“), gespurt ist. Zugleich inszeniert sich Sche-
rer damit gegenüber dem „Stümper“ Hettner als „Genie“.
 z. B. Jean-Jacques Ampère (1800–1864), Abel François Villemain (1790–1870), Philarète Chasles
(1798–1873), Frédéric Ozanam (1813–1853), Louis Benloew (1818–1900), A. Delatouche, Joseph
Texte (1865–1900) oder Louis–Paul Betz (1861–1904).
 Hutcheson Macaulay Posnett: Comparative Literature. London 1886. Weitere Ausgaben er-
schienen New York 1892 und 1896. Ein Reprint wurde 1970 in der von René Wellek herausgegebe-
nen Reihe Classics in Art and Literary Criticism publiziert, entbehrt jedoch jeglicher editorischen
Aufbereitung. Das am 14. Jan. 1886 gezeichnete „Preface“ schließt mit dem Hinweis, „that this
work was passing through the press just as he [the author] was on the eve of leaving this country
for New Zealand“ (VII).

2 Die leitenden Prinzipien der neuen Literaturwissenschaft 81



dium der Literatur übernommen hatte, da er Europa geistesgeschichtlich als „one
great confederation, bound to a joint action and working to a common result“ be-
griffen habe.4

Das Werk, das als 54. Band in der seinerzeit renommierten Reihe International
Scientific Series – in ihr wurden z. B. auch die zahlreichen Auflagen von Herbert
Spencers The Study of Sociology (2. Aufl. London 1874 u.ö.) abgedruckt – erschien,
wird heute je nach methodologischer Optik sehr gelobt oder sehr getadelt. Ulrich

Abb. 9: Posnett: Comparative Literature. London 1886
(Quelle: SUB Göttingen, Sign. Hi.L.z 102).

 Die Charakterisierung Arnolds folgt Ulrich Weisstein: Einführung in die Vergleichende Litera-
turwissenschaft. Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1968, 63. Die spärlichen Informationen, die man
für Posnett bei Weisstein, dessen Einführung einen umfangreichen Abriß zur Komparatistikge-
schichte enthält, findet, können seit der ‚Wiederbelebung‘ von Posnetts Werk (s. II.i.5) dank einer
Reihe einschlägiger Publikationen ergänzt werden. Siehe Josef [d.i. Joep] Th.[eodoor] Leerssen:
Komparatistik in Grossbritannien 1800–1950. Bonn 1984, 60–62. Hierin auch eine ausführliche
Würdigung Arnolds als „Vorläufer der britischen Komparatistik“ (45–54). Eine erweiterte engli-
sche Fassung erschien u.d.T.: Comparative Literature in Britain. National Identities, Transnatio-
nal Dynamics 1800–2000. Cambridge 2019, bes. 55–69 (Arnold) und 70–83 (Posnett). Vgl. Simon
During: Comparative Literature. In: English Literary History 71 (2004), H. 2, 313–322; Joep Leers-
sen: Some Notes on Hutcheson Macaulay Posnett (1855–1927). In: Back to the future of Irish Stu-
dies. Fs. f. Tadhg Foley. Ed. Maureen O’Connor. Oxford u. a. 2010, 111–119; ders.: Comparing What,
Precisely? H. M. Posnett and the Conceptual History of ‚Comparative Literature‘. In: Comparative
Critical Studies 12 (2015), No. 2, 197–212; Angus Nicholls: The ‚Goethean‘ Discourses on Weltlitera-
tur and the Origins of Comparative Literature. The Cases of Hugo Meltzl and Hutcheson Macau-
lay Posnett. In: Seminar 54 (2018), H. 2, 167–194, bes. 183–190.

82 I Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution – Posnett



Weisstein bezichtigt Posnett in seiner Einführung in die Vergleichende Literaturwis-
senschaft „eines von der Geschichte inzwischen selbst korrigierten Irrtums“: „Vom
heutigen Standpunkt aus ist Posnetts Definition [von ‚Comparative Literature‘]
schon deswegen unhaltbar, weil sie nicht unbedingt über- oder international ver-
fährt.“5 Gerhard R. Kaiser dagegen hält in seiner Einführung in die Vergleichende
Literaturwissenschaft Posnetts Comparative Literature – man ist versucht zu sagen:
gerade deswegen – für ein „über das komparatistische Schrifttum seiner Zeit weit
hinausweisendes Werk“.6 Hervorgehoben wird Posnetts Sinn für die Geschichtlich-
keit der Literatur, die Universalität des Blickfeldes, den Vorsatz einer sozialgeschicht-
lichen Interpretation der weltliterarischen Entwicklung sowie die Zurückdrängung
des ‚positivistischen‘ Einflußkonzepts zugunsten der Blickwendung auf die sozialen
Kontexte, d. h. das Milieu der Rezipienten. Das alles seien Qualitäten, so Kaiser 1980,
an denen sich noch die gegenwärtige Komparatistik orientieren könne. Die Wertun-
gen divergieren je nachdem, ob aus Sicht der französischen oder amerikanischen
Komparatistenschule geurteilt wird. Seit dem revaluierten Begriff der ‚Weltliteratur‘
hat Posnett einen bemerkenswerten Prestigegewinn zu verzeichnen, weil schon da-
mals seine Perspektive auf die literarische Entwicklung global gewesen sei.7

Über die zeitgenössische Aufnahme des Werkes wußte man lange kaum etwas.
Das seinerzeitige Urteil Hugo Dyserincks, daß Posnett „weder in England noch in
Neuseeland [...] einen nennenswerten Anklang“8 gefunden habe, war ganz offen-
sichtlich aus der Luft gegriffen. Ihm fehlte jeglicher Beleg. Posnetts Rezeption
scheint vielfältig, jedoch im Hinblick auf seine wissenschaftliche Positionierung
signifikanterweise schon zu seinen Lebzeiten zwiespältig gewesen zu sein. In sei-
nem 15 Jahre später publizierten Aufsatz, The Science of Comparative Literature9,

 Weisstein: Einführung, a.a.O., 64.
 Gerhard R. Kaiser: Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Forschungsstand –

Kritik – Aufgaben. Darmstadt 1980, 28.
 David Damrosch (Rebirth of a Discipline: The Global Origins of Comparative Studies. In: Com-
parative Critical Studies 3, 2006, H. 1–2, 99–112), der als zeitweiliger Präsident (2001–2003) der
American Comparative Literature Association (ACLA) maßgeblich die Globalisierung der Kompa-
ratistik zu einer Literaturwissenschaft der ‚world literature‘ forciert hat, feiert Posnett – neben
Hugo Meltzl (1846–1908) – geradezu als Gewährsmann für die gegenwärtige komparatistische
„expansion to a global or planetary field“, durch die sich eine Wiedergeburt der Sichtweisen („re-
birth of perspectives“) vollziehe, die schon in der Formationsphase der Komparatistik präsent
gewesen wäre (99). Vgl. ders.: Comparing the Literatures: Literary Studies in a Global Age. Prince-
ton NJ 2020, bes. 39–43.
 Hugo Dyserinck: Komparatistik. Eine Einführung [1971]. 3., durchges. Aufl. Bonn 1991, 30.
 Hutcheson Macaulay Posnett: The Science of Comparative Literature. In: Contemporary Re-
view 79 (1901), 855–872; wiederabgedr. in: Comparative Literature. The Early Years. An Anthology
of Essays. Ed. Hans-Joachim Schulz, Phillip H. Rhein. Chapel Hill 1973, 186–206; zit. im folgenden
in () im Text.

2 Die leitenden Prinzipien der neuen Literaturwissenschaft 83



dem wir uns nun ausführlich zuwenden, verwahrt sich Posnett einerseits gegenüber
„amateurs“, die sein Buch ohne es zu lesen kritisiert und „unhistorical idealists“, die
es zurecht als feindlichen Angriff auf ihre Ansichten aufgefaßt hätten, und bedankt
sich andererseits bei den „men of science“, jenen „finders and rightful guardians of
the new truths“, die in vielen Ländern ihre Kritik mit „a noble appreciation of the
labour“ verbunden hätten (186). „Posnett’s book received a rather favorable early
reception“, schreiben daher die Herausgeber einer komparatistikgeschichtlichen
Anthologie anläßlich des Wiederabdrucks dieses Aufsatzes in einer kurzen Vorbe-
merkung im Blick auf die US-amerikanische Posnett-Rezeption um 1900. Doch fügen
sie eine für den Stand der komparatistischen Methodenreflexion in der zweiten
Hälfte des 20. Jahrhunderts charakteristische Einschränkung hinzu: „yet the theory
that he expounds is perhaps too limited and too narrowly scientific for modern
taste in literary criticism.“10 Solchen Rezeptionsspuren, die sogleich die zentrale
Frontlinie, die die Rhetorik des Aufsatzes durchzieht, benennen, ist die Komparati-
stikgeschichtsschreibung erst spät nachgegangen. Seinen damaligen Kritikern ant-
wortet Posnett mit dem Aufsatz, in dem er dem englischen Publikum einen kurzen
Abriß der Leitprinzipien und -methoden der von ihm inaugurierten, ‚neuen Wissen-
schaft‘ bietet.

Bevor ich einzelne dieser Prinzipien diskutiere, möchte ich die Struktur des
etwas umfangreichen Aufsatzes in einem Schema visualisieren, damit die Gliede-
rung, die sich der Text selbst gibt, vor Augen steht (Schema 3).

 [Vorbemerkung zu Posnett]. In: Comparative Literature. The Early Years, a.a.O, 185, vgl. 234
(Notes).

Einleitung
(–)

. Fronstellung „new science“ vs. „old criticism“

. Bezeichnung „Comparative Literature“ = „Literaturwissenschaft“
–

Hauptteil:
leading principles
and method
(–)

I. drei „leading principles“:
. „social evolution“ (clan, city, nation, cosmopolitan spirit)
. „individual evolution“ („progress of consciousness“)
. „influence of environment“

II. „method“:
„historical“, „comparative“

–

–

–

–

–

Schlußteil
(–)

– „facts“ statt „fancies“
– Selbstbezug: „the first“
– „origin of my Comparative Literature“ (Dankadresse an Sir Henry

Maine)

–

–

–

Schema 3: Posnett: The Science of Comparative Literature (1901) – Dispositionsschema.

84 I Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution – Posnett



3 New Science

Es mangelte Posnett gewiß nicht an Selbstbewußtsein. Im Gegenteil: Der Aufsatz,
der auf die 15 Jahre zurückliegende Publikation des Bandes Comparative Literature
und die damit einhergehenden, teils feindlichen, teils freundlichen Rezensionen zu-
rückblickt (s. II.i.5), stellt mit einiger Penetranz einen recht selbstbezogenen (fast
egozentrischen oder nabelschauartigen) Gestus heraus. Mehrmals wird die Priori-
tät seines Werks, seine Wirkung in Bezug auf weitere Studien, vor allem aber auch
auf komparatistische Lehrstuhlgründungen auf dem Kontinent, namentlich in
Frankreich (Texte, Brunetière, Wetz, Betz u. a.) unterstrichen: „I claim to have first
stated and illustrated the method and principles of the new science, and to have
been the first to do so not only in the British Empire but in the world.“ (203) Mag
man solche Einschätzungen auch auf das Konto autorschaftlicher Eitelkeiten abbu-
chen, sie sind objektivierbar in einer Konstellation, mit der ein neues wissenschaft-
liches Paradigma stets auftritt. Posnett nimmt für sich in Anspruch, daß sein
Entwurf einer Comparative Literature der erste Versuch gewesen sei, Prinzipien
und Methoden dieser neuen Wissenschaft zu formulieren: Er spricht gleich ein-
gangs von „the first attempt to formulate the principles and methods of the new
science.“ (186)

Eine ‚neue‘ Wissenschaft begründet sich immer durch den ‚Mord‘ an einer
‚alten‘ Wissenschaft bzw. einem älteren gelehrten Wissen. Es ist vor allem dieser
Gesichtspunkt, der zählt: Forciert wird der Aspekt herausgestellt, daß es sich bei
der Komparatistik, die Posnett entwirft, um eine Wissenschaft handelt. Von den
vielen namhaften Vorgängern auf dem Gebiet der Literaturvergleichung im 18.
und 19. Jahrhundert unterscheidet sich Posnetts Unternehmen dadurch, daß es
mit dem Anspruch auftritt, Literaturvergleichung als Wissenschaft zu betreiben:
„It was in my Comparative Literature that the study was first treated as a science“.
(203) Was macht diese Wissenschaft nun aus? Es sind vor allem drei Kriterien,
mit denen Posnett seinen Wissenschaftsbegriff konstituiert: (1) durch Unterschei-
dung von bloßer Gelehrsamkeit und Literaturkritik, (2) durch das Anknüpfen an
ein spezifisch wissenschaftliches Paradigma, (3) durch die Benennung leitender
methodischer Prinzipien.

ad 1) Die Rhetorik des Aufsatzes wird von einer doppelten Unterscheidung organi-
siert, die der neuen Wissenschaft gleichermaßen Neuheit wie Wissenschaftsstatus
garantiert. Posnett beherrscht das rhetorische Spiel von Inklusion durch Exklu-
sion, Eingrenzung durch Ausgrenzung. Er konstituiert seine neue Wissenschaft
im Wesentlichen dadurch, daß er sie von der älteren literarischen Gelehrsamkeit
und Literaturkritik unterscheidet. Er ist ein „man of science“ und eben kein „man
of letters“, er folgt den Prinzipien einer strengen Methode („method“) und eben

3 New Science 85



nicht den Vorlieben des Geschmacks oder den wechselnden Moden der Kritik. Die
neue Wissenschaft profiliert sich in Abgrenzung gegenüber einer alten Gelehr-
samkeit, die Posnett nicht müde wird zu benennen. Es handelt sich um „literary
specialists“, „unhistorical specialists“, „amateur critics“, d. h. die ganze Hydra „of
the old and unhistorical criticism“ (187). Der lange Zeit dominierenden Literatur-
kritik gegenüber distanziert sich Posnett mehrmals in scharfer Form (196 Mitte,
199 oben, 200 Mitte und pass.), um seinem Unternehmen den Anstrich der Wis-
senschaftlichkeit zu geben. Die neue Wissenschaft ist zunächst einmal dadurch
definiert, was sie nicht ist: alte Literaturkritik. Dadurch ergibt sich im ganzen das
folgende dissoziative Dispositionsschema, das die Argumentation des Aufsatzes
The Science of Comparative Literature organisiert und sowohl das Neue als auch
den Wissenschaftsstatus der ‚new science‘ defininiert (Schema 4).

Mit einem gewaltigen Schnitt trennt Posnett – um es in heutiger Terminologie
zu sagen – das Wissenschaftssystem vom Literatursystem mitsamt dessen Hand-
lungsrollen (Literaturproduzenten, -vermittler, -rezipienten und -verarbeiter)
und Kommunikationsformen ab.11 Die Unterscheidung ähnelt durchaus derjeni-
gen, mit der die Empirische Literaturwissenschaft heutzutage die Literaturwis-
senschaft als ein soziales System auffaßt, dessen Aufgabe die Beobachtung,
Beschreibung und Erklärung der Vorgänge im Literatursystem ist und dessen

Literatursystem Wissenschaftssystem

old criticism (, ) new science ( u. pass.)

men of letters (, ) men of science ()

servants of fancies () master of facts ()

unchecked imagination ()
unregulated imagination ()

test of facts ()

pretensions of the old school ()
– transcendental visions
– fluctuating fashions, contradictory canons of taste
– inspired poet, heaven born genius (199)

leading principles ()
– social evolution
– individual evolution
– influence of environment

likes or dislikes of critics () scientific method ()

Schema 4: Posnett: rhetorisches System der Ein- und Ausgrenzungen.

 Zur Terminologie siehe Siegfried J. Schmidt: Die Selbstorganisation des Sozialsystems Litera-
tur im 18. Jahrhundert. Frankfurt am Main 1989, 285 ff.

86 I Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution – Posnett



Teilnehmer, solange sie im Wissenschaftssystem agieren wollen, den Rationa-
litäts- und Methodenkriterien des Wissenschaftssystems genügen müssen. Für
die Empirische Literaturwissenschaft ist z. B. Interpretieren keine literaturwissen-
schaftliche Tätigkeit, weil die Interpretation neben der Literaturkritik ein typisches
Genre der Literaturverarbeitung im Literatursystem ist. Daraus folgt, wie bei Posnett,
der die Literatur im Prozeß der sozialen Evolution verortet, eine entscheidende
Pointe für das Fachverständnis: Literaturwissenschaft kann keine reine Textwissen-
schaft sein, sondern sie operiert als Sozial- bzw. Gesellschaftswissenschaft.12

ad 2) Jetzt wissen wir, wovon Posnett sich abgrenzt. Woran knüpft er an? Da ist
zunächst einmal Francis Bacon (1561–1626), der Begründer der neuzeitlichen Erfah-
rungswissenschaft, dessen Autorität Posnett anruft, um mit den Götzenbildern
(„idol“, 196; gr., ist bei Bacon das Trugbild bzw. Vorurteil, das der richtigen Erkennt-
nis imWege steht) der alten, lange dominanten und ungeschichtlichen Literaturkri-
tik („the old and long dominant unhistorical criticism“, 196) aufzuräumen. Da ist
zweitens als Bezugspunkt der schon oben erwähnte Hippolyte Taine, der Comtes
positivistischen Ansatz für die Literaturwissenschaft handhabbar machte. Taine
habe die äußeren Determinanten der Literatur („studies of the influence of race
and climate on literature“, 203) untersucht und sei damit der Literaturwissenschaft
bereits nahe gekommen. Drittens zollt Posnett seinem akademischen Lehrer in
Cambridge, Sir Henry Maine (1822–1888) Dank, dessen Hauptwerk Ancient Law
(1861) ihn mit dem geschichtlichen Evolutionsprinzip als einem Mittel der Komple-
xitätsreduktion historischer Vielfalt und Unübersichtlichkeit bekannt gemacht
habe (vgl. 204). Maine gilt heute als einer der Begründer der historischen und ver-
gleichenden Institutionenforschung. Posnetts Modell, daß die Geschichte ein gesetz-
mäßiger Stufenprozeß sei, hat hier seinen Ursprung.

ad 3) Posnett nennt insgesamt drei Grundprinzipien („fundamental principles“)
bzw. Gesetze („‚laws‘“), die seinen Entwurf einer Comparative Literature dominie-
ren: „social evolution“, „individual evolution“ und „the influence of the environ-
ment on the social and individual life of man“ (188 f.)

Der Gesetzesbegriff wird dabei apostrophiert, weil er leicht als Rückfall in äl-
tere, metaphysische bzw. idealistische Abstrakta mißverstanden werden könnte.
„No competent man of science would imagine that these ‚laws‘ possess some myste-
rious authority over the literary world“ (189). Ihre Pointe erhält diese Formulie-
rung, wenn man den Prätext mitbedenkt, gegen den dieser Satz gerichtet ist.

 Vgl. Siegfried J. Schmidt: Literaturwissenschaft als interdisziplinäres Vorhaben. In: Kultureller
Wandel und die Germanistik in der Bundesrepublik. Vorträge des Augsburger Germanistentags
1991. Bd. 2: Germanistik und Deutschunterricht im historischen Wandel. Hg. Johannes Janota. Tü-
bingen 1993, 3–19, bes. 4 ff.

3 New Science 87



Getroffen werden soll ein bestimmter Ansatz, der Komparatistik nicht als Sozialwis-
senschaft, sondern als Vergleich von Nationalliteraturen versteht. Gerichtet ist Pos-
netts Modellierung des Gesetzesbegriffs explizit gegen die kurz zuvor, 1900, in
Straßburg erschienene Einleitung, die Joseph Texte (1865–1900) dem ersten biblio-
graphischen Handbuch der Komparatistik vorangestellt hatte. In dieser Einleitung
hatte Texte nicht nur das Gesetz („loi“) epochal abwechselnder Phasen der ‚Kon-
zentration‘ und ‚Expansion‘ literarischer Ab- oder Zuwendung zu Nachbarliteratu-
ren formuliert.13 Sondern Texte hatte in seiner „Introduction“ auch das Konzept
der Komparatistik aus der Konkurrenz unterschiedlicher Nationalliteraturen, die
den verschiedenen europäischen ‚Nationalseelen‘ („ces diverses ‚âmes‘ nationales“)
sprachliche Gestalt zu geben verstanden hätten, abgeleitet. Die Komparatistik sei
weder aus dem Wunsch, die unterschiedlichen Nationen näherzubringen und zu
vereinen, noch aus dem kosmopolitischen Geist des 18. Jahrhunderts entstanden,
sondern im Gegenteil aus der Tendenz, wie Texte formuliert, „à défendre le génie
de chaque nation contre l’influence des nations voisines“. Diesem agonalen Prinzip
wird nun Gesetzeskraft zugesprochen, insofern Texte seine Ausführungen mit der
Bemerkung abschließt, daß man heute „la grande loi qui régit le développement
littéraire de toute nation“14 besser als die Begründer der europäischen Literaturkri-
tik (Lessing, Herder, Mme de Staël) überschauen könnte. In dieser Formulierung,
die Posnett zitiert und als „misleading phrase“ (189) bezeichnet, macht sich ein fal-

 „Au fond, toute littérature passe successivement par des périodes de ‚concentration‘ et par des
périodes d’‚expansion‘. [...] c’est là une loi du développement moral des nations comme des indivi-
dus.“ Joseph Texte: Introduction. In: Louis-P. Betz. La littérature comparée. Essai bibliographique
[zuerst 1900]. Deuxième Édition augmentée, par Fernand Baldensperger. Strasbourg 1904, XXIII–XXVIII,
hier: XXV. In ähnlicher Weise hatte Wilhelm Scherer für die deutsche Literaturgeschichte die ‚Blüte-
zeittheorie‘ mit ihrem 300jährigen Zyklus abwechselner literarischer Hoch- und Tiefzeiten ersonnen.
Texte hatte seit 1896 den ersten komparatistischen Lehrstuhl in Frankreich, der 1896 in Lyon einge-
richtet worden war, inne. Zur Bio-Bibliographie Textes siehe den Nekrolog von Hugo P. Thieme: Jo-
seph Texte. In: Modern Languages Notes Bd. 16, H. 7 (Nov. 1901), 198–202. Texte hatte sich bereits
zuvor kritisch mit Posnetts Handbuch in einem Aufsatz (Les études de littérature comparée à l’étran-
ger et en France. In: Revue Internationale de l’Enseignement 25, 15 mars 1893, 253–269), auseinderge-
setzt. Dem Aufsatz liegt laut einer Anmerkung der Auftaktvortrag einer vergleichenden Vorlesung in
Lyon zugrunde („Première leçon d’un cours professé à la Faculté des lettres de Lyon sur ce sujet :
L’influence des littératures germaniques sur la littérature française depuis la Renaissance.“ 253,
Anm. 1). Vgl. Véronique Gély: Cosmopolitisme, littérature européenne, littérature comparée: Joseph
Texte. In: Revue de littérature comparée 2021/3, n⁰ 379, 266–275, hier: 270–273. Gely zitiert die Ausfüh-
rungen nach der überarbeiteten Fassung, die Texte als erstes Kapitel seiner Sammlung Études de lit-
térature européenne (Paris 1898, „L’histoire comparée des littératures“, 1–13) abdruckte.
 Texte: Introduction, a.a.O., XXV. Vgl. zu Posnetts Gesetzesbegriff auch Peter V. Zima (Kompara-
tistik. Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Tübingen 1992 [= utb, 1705]), der
jedoch fälschlich schreibt, Posnett erwähne Texte „lobend“ (29).

88 I Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution – Posnett



scher, man könnte sagen: verdinglichter Gesetzesbegriff geltend, dessentwegen
Texte die Kompetenz eines Mannes der Wissenschaft („No competent man of sci-
ence“, 189) zuvor implizit abgesprochen worden war. Posnett steht vielmehr in der
Tradition des englischen Empirismus. Das ‚Gesetz‘ deduziert nichts, es beruht auf
Induktion. Die Metaphorik des Texteschen Prätexts aufgreifend („qui régit“), jedoch
negativ umwendend, wird von Posnett ausdrücklich festgehalten: „A scientific
‚law‘, it cannot be too often repeated, ‚rules‘ nothing, ‚governs‘ nothing – it is only a
brief summmary of a vast collection of observed facts.“ (189)

Klärung bedarf auch Posnetts Begriff der ‚Evolution‘, mit dem gleichermaßen
Prozesse sozialer und individueller Entwicklung bezeichnet werden. Das biologische
Begriffsverständnis, das die Evolution der Arten bei Charles Darwin (1809–1882) mit
natürlicher Selektion bzw. Zuchtwahl oder bei Herbert Spencer (1820–1903) mit dem
‚survival of the fittest‘ verbindet, lehnt Posnett ab („the ordour of unsanctified Dar-
winism“, 189). Er weist vielmehr darauf hin, daß bereits Schiller das Wort ‚Evolu-
tion‘ verwendet habe und versteht im übrigen darunter einen überaus formal
gefaßten Entwicklungsprozeß von einfachen zu komplexeren Organisationsformen
(„the advance from lower to higher organisations“). Unter Betonung des induktiven
Charakters des Evolutionskonzepts heißt es erläuternd: „Social evolution briefly ex-
presses the multitude of recorded facts that prove a progress of human society from
smaller and less organised to larger and more complex systems.“ (190) Im Unter-
schied zum Begriff des sozialen Fortschritts, der ein stetiges bergan impliziere, ver-
halte sich derjenige der sozialen Evolution neutral. Evolution könne auch Stillstand
(„stationariness“), Rückschritt („retrogression“) oder Unordnung („disorder“) be-
inhalten (190 und 193). Auf lange Dauer gesehen setze sich freilich der Fortschritt,
insbesondere der Fortschritt des Bewußtseins, durch.

Der Begriff der Umgebung („environment“) ist dagegen deutlich vom Milieu-
Konzept des französischen Positivismus beeinflußt. Mit seiner Hilfe wird im wesentli-
chen der Autor im Schnittpunkt von sozialen (Stamm, Polis, Nation u. a.) und physi-
schen Determinanten situiert (195f.) und autonomieästhetischen Geniekonzeptionen
(199) der Boden entzogen. Schon 15 Jahre zuvor hatte Posnett der traditionellen Lite-
raturkritik vorgeworfen, daß sie die „influences of social life on literature“ vernach-
lässige und betont, daß „developments in social organisation and thought“ gerade
auch das ästhetische Vergnügen des Publikums, d. h. die literarische Rezeption be-
stimmten.15 Im Blick auf das soziale System der Sprache findet geradezu eine Anony-
misierung des literarischen Schaffens statt. Sprache wird als „unconscious social
mind“ bzw. noch stärker: als „unconscious social creator“ gefaßt, worin der individu-
elle Dichtakt vollständig ‚einregistriert‘ ist. Gegenüber der sozialen Institution des

 Posnett: Comparative Literature, a.a.O., 10 und 14.

3 New Science 89



Sprachsystems erscheint der einzelne Schriftsteller als „small and shadowy“, weswe-
gen sich das Autonomiegerede klassischer Ästhetik („profound originality“, „sublime
intelligence“) als „false individualism“ erweist (192).

4 Literaturwissenschaft

Im Blick auf die soziale Evolution können einzelne, signifikante Komplexionsstu-
fen gesellschaftlicher Organisation unterschieden werden. Posnett ist bestrebt,
allgemeine Entwicklungsgesetze bzw. Entwicklungsstufen geschichtlichen und po-
litischen Lebens durch eine historische bzw. vergleichende Methode aufzustellen.
Dabei unterscheidet er im wesentlichen vier Stufen sozialer Evolution: „clan“,
„city-commonwealth“, „nation“ und „cosmopolitan spirit“ (vgl. 190–194). Die Auf-
gabe der Comparative Literature liegt nun darin, die unterschiedlichen Literatu-
ren, die jede soziale Evolutionsstufe jeweils hervorbringt, zu untersuchen, auf
ihren Literaturbegriff hin zu befragen, die soziale Funktion der Literatur zu be-
nennen und ihre Gattungen und Formen zu sortieren: „In my Comparative Litera-
ture I showed how clan, tribe, city, nation, has left, or is leaving, its marks in a
literature peculiarly its own, and how this social evolution has wrought out new
kinds of literature, distinguished literature from science, and rendered the very
definition of literature a different thing at different periods.“ (191)

Das ist eigentlich ein sehr modernes Programm.16 Hätte Posnett damals bereits
das Wort ‚Alterität‘ gekannt, er hätte es auf seinen Ansatz münzen können. Als Orien-
tierungsgröße fungiert nicht eine ‚Nationalliteratur‘, sondern jeweils eine Stufe im
Prozeß der sozialen Evolution. Jeder Stufe eignet eine spezifische Art von Literatur,
jede Stufe bringt signifikante neue Formen der Literatur hervor, auf jeder Stufe ist
das Verhältnis zwischen Literatur und Wissen anders geordnet, schließlich besitzt
jede Stufe einen eigenen, signifikanten Literaturbegriff und eine bestimmte Form
der Autorschaft. Erforscht werden die Alteritäten der Literaturen auf diachroner
und ggf. auch synchroner Ebene. Eiserne Bestände auch der heutigen Literaturwis-

 Es ähnelt z. B. einer systemtheoretisch inspirierten Literaturgeschichtsschreibung, die die Ge-
schichte der Kunst nach Maßgabe der Gesellschaftsstruktur in ‚Makroperioden‘ einteilt: „man
würde dann von der ‚Kunst‘ segmentär, stratifikatorisch und funktional differenzierter Gesellschaf-
ten sprechen. Literatur im modernen Sinn [...] läßt sich ausschließlich der letzten Periode zuord-
nen.“ Gerhard Plumpe, Niels Werber: Literatur ist codierbar. Aspekte einer systemtheoretischen
Literaturwissenschaft. In: Literaturwissenschaft und Systemtheorie. Hg. Siegfried J. Schmidt. Opla-
den 1993, 9–43, hier: 35. Leerssen (Comparing What, Precisely? a.a.O., 207) bezeichnet die von Pos-
nett seinerzeit auf den Namen ‚Comparative Literature‘ getaufte „new discipline“ als „evolutionary
sociology of textual culture“.

90 I Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution – Posnett



senschaft wie Autor, Werk oder Leser werden auf ihre Historizität hin durchsichtig.
‚Nationalliteratur‘ kommt allenfalls als ein kontingentes Konzept auf dem Wege zum
„cosmopolitan spirit“ vor, es bildet jedoch nicht unhinterfragt den Ausgangspunkt
komparatistischer Bemühung. Im Zentrum der Comparative Literature stehen, wie
Posnett herausstellt, „the effects of social evolution on the growth of literature“ (191).

Über die Methodik selbst, mit der eine solche Aufgabe erledigt werden soll,
sagt Posnett relativ wenig. Zwar fängt der einschlägige Abschnitt recht verhei-
ßungsvoll an: „What then, is the method of Comparative Literature?“ (196) Aber,
wer nun eine ausführliche Darlegung erwartet hat, wird doch einigermaßen ent-
täuscht. Zwar wird festgehalten, daß die historische bzw. vergleichende Methode
für die Literaturwissenschaft fundamentalen Charakter hätte, aber die genaueren
Bestimmungskriterien bleiben vage. Der Unterschied zwischen historischer und
vergleichender Methode ist nach Posnett lediglich eine Frage des Standpunkts:
„From the standpoint of time we call it ‚historical‘, from other standpoints we call
it ‚comparative‘.“ (196) Es geht Posnett darum, daß der Historiker nicht von abso-
luten Wahrheiten ausgehen kann, sondern daß die historische Wahrheit jeweils
nach Maßgabe von Ort und Zeit relativ ist. Was Literatur ist, steht für Posnett im
Gegensatz zur überwundenen Literaturkritik nicht ein für allemal fest, sondern
ist eine relative Größe in Fluß der sozialen Evolution. Die von ihm akzentuierte
„relativity of literature“, der im Handbuch von 1886 ein ganzes Kapitel gewidmet
war17, ist dabei nur ein Sonderfall des von ihm generell vertretenen Historismus
in den Humanwissenschaften, deren Methodik er seinerzeit in einem eigenen
Werk dargestellt hatte. Auf sein „little work“ (198) über The Historical Method in
Ethics, Jurisprudence and Political Economy (London 1882) wird im Zuge des Ab-
schnitts, der die „method of our literary science“ (198) konturiert, ausdrücklich
verwiesen. Darin war ein forcierter Historismus vertreten worden und auf die
Frage „What then is our truth, or rather, what are our truths?“ gegenüber jeder
Art von Dogmatismus offensiv mit der Aussage geantwortet worden: „For about
the abstract entity we fight no longer. The truths of Social and Individual rela-
tions – Relative Truths.“18 In Frontstellung gegen eine idealistische Geschichtsphi-
losophie mit ihren Modellen der Teleologie (alles entwickelt sich auf ein Ziel hin)
oder Entelechie (alles entwickelt sich aus einem Keim heraus) affirmiert Posnett,
was zu Beginn des 20. Jahrhunderts als ‚Krisis des Historismus‘ beklagt wird, weil

 Posnett: Comparative Literature, a.a.O., 21–56.
 Hutcheson Macaulay Posnett: The Historical Method in Ethics, Jurisprudence and Political
Economy. London 1882, 4. Auf dem Titelblatt seines Werks Comparative Literature wird Posnett
ausdrücklich als „Author of ‚The Historical Method‘“ ausgewiesen.

4 Literaturwissenschaft 91



es angesichts eines radikalen Relativismus unmöglich sei, Werte und Normen zu
begründen, da diese unter dem Vorbehalt historischer Bedingtheit stünden.19

Voraussetzung für ein solches Vorgehen, das die vergleichende bzw. histori-
sche Methode ins Zentrum stellt, ist ein umfassender Horizont, der weit über die
Kenntnis einzel- bzw. nationalliteraturhistorischer Spezialgebiete hinausgeht. Die
Engstirnigkeit der „unhistorical specialists“ (200) spießt Posnett stellvertretend an
Edward Dowden (1843–1913), dem Verfasser einer damals erfolgreichen (und auch
ins Deutsche übersetzten) Shakespeare-Monographie20, auf. Gegenüber dem Spezia-
listentum, auf das der Shakespearekenner abonniert ist, erfordert der Ansatz zu
einer Comparative Literature, wie sie Posnett skizziert, Kenntnisse, die über die
westlichen Literaturen hinausgehen und sowohl die klassischen als auch z. B. die
östlichen Literaturen miteinbeziehen (200). Im Prinzip sind universale Literatur-
und Geschichtskenntnisse nötig, die jedoch leicht an die Grenzen der individuellen
Fremdsprachenbeherrschung stoßen. Von dem großen Roman Jakobson z. B. wird
berichtet, daß er 17 Fremdsprachen gekonnt habe – „aber ‚alle auf russisch‘“.21

Idealerweise könnte man die Ergebnisse einer solchen literaturwissenschaftlichen
Programmatik, nach der mit Hilfe der ‚Historical Method‘ herauspräpariert wird, wie
die soziale Evolution jeweils besondere Gattungen, je spezifische Grenzziehungen zwi-
schen Literatur und Wissen sowie epochenspezifische Literaturbegriffe ‚geschmiedet‘
(„wrought out“) hat, in einem mehrspaltigen Schema visualisieren, dessen vertikale
Achse die sozialen Evolutionsstufen, dessen horizontale Achse die jeweiligen Besonder-
heiten des Literatursystems abbilden würde. Auch weitere Spalten, z. B. im Blick auf
die soziale Funktion von ‚Literatur‘, wären denkbar (Schema 5).22

Die abrißartige Darstellung der Grundprinzipien, die der Aufsatz von 1901 bie-
tet, erlaubt jedoch nur eine fragmentarische Ausfüllung der Taxonomie. Posnett
gibt hier nur wenige Hinweise für die Spezifika der ‚clan‘-Literatur, wobei er sich
auf Beispiele aus der Literatur der amerikanischen ‚Indianer‘, wie man seinerzeit
sagte, in der lyrische, dramatische und epische Elemente noch mit tänzerischen
und musikalischen Darstellungsformen vermischt sind, beschränkt. Für den Ur-
sprung der griechischen Tragödie wird der gleiche „medley“-Charakter (191) in An-
schlag gebracht, insofern Kennzeichen der ‚clan‘-Literatur auch weiterhin einzelne

 Vgl. Ernst Troeltsch (1865–1923): Die Krisis des Historismus. In: Die neue Rundschau 33 (1922),
Nr. 1, 572–590.
 Edward Dowden: Shakspere [!]. A Critical Study of His Mind and Art. New York, London 1875;
51880; dtsch. Heilbronn 1879.
 Dieses Bonmot bei George Steiner: Was ist Komparatistik? [engl. 1994]. In: ders.: Der Garten
des Archimedes. Essays. München 1997, 115–140, hier: 132.
 Zitatnachweise aus Posnett: Comparative Literature, a.a.O., ist als Sigle CL vorangestellt. Mei-
ner ehemaligen Hilfskraft, Anna Spener, M.A., danke ich für einschlägige Zuarbeit.

92 I Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution – Posnett



Züge der Literatur des ‚city commonwealth‘ prägen, wenn etwa der „chorus“ als
„central point“ des griechischen Dramas bezeichnet wird.23 Aber auch der Versuch,
das Schema im Rückgriff auf das vorangegangene, umfassende Handbuch aufzufül-
len, stößt schnell an seine Grenzen, teils, weil griffige Formulierungen fehlen, vor
allem jedoch, weil Posnetts historistische Methode kaum einmal eine genauere Dif-

Evolutionsstufe Literaturbegriff Gattungen Literatur/
Wissen

Autorschaft

clan „medley of
dance, song,
music and
gesticulation“
();
„curious
combination of
dance, music,
song, and
gesticulation“
(CL )

„choral songs of war
and peace“; „magic
incantation, war-songs,
songs of marriage,
dirges of death“
(CL )

„central
priesthood“,
„bards“
(CL )

city lyric, dramatic, epic
();
„epic, lyric and iambic
forms of poetry“,
„prose“ (CL )

„literary form“/
„rhetorical prose“
(CL)

„individual
character“
(CL )
„Sophokles“
(CL )

nation „disciples of
experience [...]
began to separate
science from
literature“ (CL
)

cosmopolitan spirit world-literature
()

„comedy of
contemporary life and
manners“
(CL )

„severance of
science from
literature“ (CL
);
„reason“/
„imagination“

„literary
artist“
(CL )

Schema 5: Posnett: Soziale Evolution der Literatur („Effects of social evolution on the growth of
literature“, 191).

 Posnett: Comparative Literature, a.a.O., 206. Vgl. das Kap. „Clan Survivals in the City Common-
wealth“, ebd., 177–197.

4 Literaturwissenschaft 93



ferenzierung erlaubt, so daß sich Molières Komödien gleichermaßen mit Platon
oder Aristoteles, deren „world-wide thought“24 akzentuiert werden, im Weltlitera-
turkapitel wiederfinden. Daher muß eine solche Taxonomie unvollständig bleiben.

Tatsächlich bleiben die komparatistischen Erträge Posnetts weit hinter seiner
Programmatik zurück. Die klassifikatorische Eindeutigkeit, die er in seinem rück-
blickenden Aufsatz 1901 preist, war ihm in seinem Handbuch fünfzehn Jahre zuvor
keineswegs gelungen. Stets steht der kleinteilige Vergleich unterschiedlicher histo-
rischer Erscheinungen einer Syntheseleistung im Weg. Irritierend wirkt besonders,
daß im Handbuch von 1886 entgegen dem programmatischen Rückblick die vier
Stufen der sozialen Evolution (‚clan‘, ‚city-commonwealth‘, ‚nation‘ und ‚cosmopoli-
tan spirit‘) in einer abweichenden Reihenfolge gegliedert werden und der Status
von „world-literature“ als Resultat von „cosmopolitanism“ bereits ein Kennzeichen
aufgelöster ‚clan‘- bzw. ‚city-commonwealth‘-Strukturen bildet, d. h. historisch früh
in der hebräischen, arabischen und römischen Kultur greifbar wird.25 Zwar fällt es
Posnett selbst auf, daß seine Einordnung der ‚world-literature‘ nach derjenigen des
‚city-commonwealth‘, also z. B. der Literatur der griechischen Polis, und vor derje-
nigen der Nationen (England, Frankreich und Spanien), mit dem postulierten Kon-
zept der literarischen Entwicklung nicht übereinstimme („not in harmony with
prevailing ideas of literary development“). Und er fragt sich deshalb: „Why not
pass, it may be asked, from the city-commonwealth to the nation, and from the na-
tional literatures reach the universalism of world-literature?“ Die Anwort darauf
besteht in einer Art europäischem ‚Sonderweg‘, insofern betont wird, daß der Auf-
stieg der europäischen Nationen ohne die weltweiten Ideen des römischen Rechts
und der christlichen Religion nicht denkbar gewesen sei.26 Offenbar läßt sich die
Kleinteiligkeit der historischen Erscheinungen mit dem fundamentalen Prinzip so-
zialer Evolution nicht vereinbaren.

Posnetts rückblickender Programmaufsatz enthält ein Verständnis von ‚Compa-
rative Literature‘ als einer Wissenschaft von der sozialen Evolution der Literatur.
Die Fachbezeichnung erscheint dabei als ein Verlegenheitsbegriff, da die prägnan-
tere deutsche Bezeichnung für „‚the study of literature‘“, nämlich „Literaturwissen-
schaft“, die dem signifikant szientifischen Wissenschaftsverständnis Posnetts am
ehesten entsprochen hätte, im Englischen, wie mit Bedauern konstatiert wird, nicht
zur Verfügung steht: „Had I been at liberty to coin a word as easily as Germans
have coined Literaturwissenschaft I might have chosen a better name.“ (187) So wird

 Posnett: Comparative Literature, a.a.O., 247 und 252. An Aristoteles wird zudem herausge-
stellt, daß ihm mit besonderer Deutlichkeit die „separation of science from literature“ gelungen
sei (ebd., 252).
 Posnett: Comparative Literature, a.a.O., 235.
 Posnett: Comparative Literature, a.a.O., 240 f.

94 I Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution – Posnett



die Disziplinbezeichnung in Übereinstimmung mit der frankophonen Bezeichnungs-
konvention und in Analogie zum damals bereits eingeführten Etikett „‚Comparative
Politics‘“27 gewählt und die (möglicherweise irritierende) metonymische Vertau-
schung der Bezeichnung des Gegenstandes („the name of the subject-matter“) mit
der Bezeichnung des Fachs, die diesen Gegenstand erforscht („name of the study of
the subject-matter“) billigend in Kauf genommen (187). Wichtig hieran ist, daß Pos-
nett mit dem Aufgreifen des deutschen Fremdworts ‚Literaturwissenschaft‘ ein
Fachverständnis signalisiert, das mit den Vorstellungen, die mit Komparatistik bzw.
Vergleichender Literaturwissenschaft gängigerweise verbunden werden (und die
Posnett schon in der Kritik der ‚Introduction‘ von Joseph Texte zur ersten kompara-
tistischen Bibliographie seinerzeit zurückgewiesen hatte), nur wenig gemein hat.
Wenn, wie oben erwähnt, Ulrich Weisstein im fachgeschichtlichen Teil seiner Ein-
führung in die Vergleichende Literaturwissenschaft, der seinerzeit den umfassends-
ten Abriß der komparatistischen Disziplingeschichte enthielt, auf Posnetts Konzept
der ‚Comparative Literature‘ als einer Literaturwissenschaft mit ziemlicher Ver-
ständnislosigkeit reagierte, es für einen „Irrtum“ hielt und als „unhaltbar“ zu-
rückwies (s. II.1.2), zeigt dieser Vorgang nur, mit welcher Wirkungsmächtigkeit
eine andere Fachkonzeption sich in den Köpfen festgesetzt hatte28 und gewisser-
maßen das, wie Michel Foucault formuliert hat, „positive[s] Unbewußte[s]“29 der
Disziplin bestimmen sollte, d. h. jene Ebene wissenschaftlicher Leitprinzipien,
die zwar un- oder vorbewußt sind, aber gleichwohl geradezu reflexhaft den Dis-
kurs in einem Fach organisieren und lenken.

5 Posnetts Rezeption und Wiederbelebung

Daß der szientifische Methodenansatz Posnetts in der Komparatistik der Nach-
kriegszeit in Vergessenheit oder in Verruf geraten war, dafür sprechen die Urteile
Dyserinks oder Weissteins Bände. Tatsächlich ist es demgegenüber im Zuge von
Literatursoziologie, Kanonrevision und damit einhergehendem diskursanalyti-

 Gemeint ist das Werk von Edward A. Freeman (1823–1892): Comparative politics. Six lectures
read before the royal institution in January and February, 1873. London 1873.
 Daß die frühe szientifische, Weltliteratur umfassende Methodologie der Komparatistik zu-
gunsten eines „exclusively European scholary scope of the expatriate philologists“ (8) nach dem
Zweiten Weltkrieg „into amnesia“ bzw. „particular amnesia“ gefallen sei, davon spricht Natalie
Melas: All the Difference in the World. Postcoloniality and the Ends of Comparison. Stanford
CA 2007, XI und 5.
 Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften [frz.
1966; dtsch. 1971]. Frankfurt am Main 31980, ‚Vorwort zur deutschen Ausgabe‘, 11.

5 Posnetts Rezeption und Wiederbelebung 95



schem Historismus30 zu einer ‚Wiederbelebung‘ von Posnetts Werk namentlich im
Kontext der US-amerikanischen Reformdiskussionen im Anschluß an den Bernhei-
mer-Report gekommen. Die „reanimation of Posnett’s work“31 bezieht sich dabei
auf seinen Ansatz, „comparative literature as a social science“ zu betreiben, der zur
Erkenntnis führt, „how different social structures produce different literatures“.32

Leitend sei für Posnett der Gedanke gewesen, daß Literatur weniger ein Korpus äs-
thetisch gestalteter Texte oder Gattungen sei, sondern vielmehr eine nach Ort und
Zeit unterschiedlich ausgebildete, empirisch zu erforschende Institution. Posnetts
Erbe bestehe in der Einsicht in die Instabilität grundlegender literaturwissenschaft-
licher Begriffe, einschließlich des Begriffs der ‚Literatur‘ selbst.33 Es ist diese Em-
phase, mit der Posnett die „‚relativity of literature‘“ herausgestellt hatte, mit der
der Abdruck eines einschlägigen Abschnittes aus Comparative Literature im 2009
publizierten Princeton Sourcebook in Comparative Literature begründet wurde. Die-
ser Ansatz habe es ihm erlaubt, ein gleichermaßen zeitlich wie örtlich außerordent-
lich weitgefächertes Material in Betracht zu ziehen, d. h. eine „global perspective“
einzunehmen.34 Die Feststellung der Herausgeber, Posnett habe mit dem verglei-
chenden Studium der Literatur weniger auf die romantische Wertschätzung für die
‚Herzergießungen‘ („outpourings“) einzelner Genies als auf die wissenschaftliche
Untersuchung breiter literarischer und sozialer Strömungen gezielt, wiederholt
dabei das rhetorische System der Ein- und Ausgrenzungen, mit dem Posnett selbst
in seinem Aufsatz von 1901 auf die widerstreitende Rezeption, die seinem Werk
wiederfahren war, reagiert hatte und das gegenwärtig als Opposition zwischen
„humanistic comparatists“ und „scientific practitioners“ auf ein Echo stößt.35

 Mit dieser Charakterisierung folge ich Jürgen Habermas (Der philosophische Diskurs der Mo-
derne. Zwölf Vorlesungen [1985]. 3. Aufl. Frankfurt am Main 1991), der die „Aporien“ der Macht-
theorie Foucaults aus dem ‚gnadenlosen‘, ‚transzendentalen‘ bzw. ‚radikalen‘ „Historismus“ (296
und 324), der seinem diskursanalytischen Geschichtsmodell innewohnt, erklärt (hierzu siehe
auch II.viii.2.c, Anm. 42).
 During: Comparative Literature, a.a.O., 316.
 During: Comparative Literature, a.a.O., 314.
 Vgl. During: Comparative Literature, a.a.O., 317.
 The Princeton Sourcebook in Comparative Literature. From the European Enlightenment to
the Global Present. Hg. David Damrosch, Natalie Melas, Mbongiseni Buthelezi. Princeton NJ 2009,
[Vorbemerkung], 50 f. Im Anschluß an diese redaktionelle Vorbemerkung erfolgt ein Abdruck
(ebd., 51–60) von Chap. IV, „The Comparative Method and Literature“, §§ 21–24, 73–86, aus Pos-
netts Handbuch von 1886. Im Unterschied zu der an Posnett anschließenden Programmschrift
Gayleys werden die Positionen von Shackford und Woodberry – im Gegensatz zu der älteren An-
thologie Comparative Literature. The Early Years, a.a.O. – nicht dokumentiert.
 Melas: All the Difference in the World, a.a.O., 14.

96 I Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution – Posnett



Der Rezensent im britischen Spectator nahm in der Rubrik ‚Current Literature‘
gleich nach Erscheinen von Posnetts Handbuch an der Entgegensetzung von indivi-
duellem Genius und sozialer Kondition Anstoß und tat das Werk als „irrelevant“
ab. Die kurzangebunde Anzeige mündet in das desaströse Fazit: „in the interests of
scientific thought, not to say of literature, we must protest against his method. Sel-
dom, indeed, has such vague speculation been ranked as ‚science.‘“36 Dagegen äu-
ßerte sich William Dean Howells (1837–1920) im New Yorker Harper’s New Monthly
Magazine in seiner neu eingerichteten Kolumne ‚Editor’s Study‘ überaus günstig
über Posnetts literaturwissenschaftliche Prinzipien. Howells fürchtete zwar, daß
die Lektüre des Buchs bei manchem Leser zu Kopfschmerzen und Herzversagen
führen werde, weil es allerlei wohlvertraute Vorurteile aufstöre. Gerade das aber
spreche für Posnetts Ausführungen, „which are really animating and shaping the
whole future of criticism.“37 Weniger überzeugt von Posnetts Zugriff als Howells
war dagegen der Rezensent von The Nation. „The volume, it will be seen, is a social
rather than a literary study“. Überdies seien nicht-europäische Literaturen dispro-
portional vertreten. Doch sei ihre Behandlung so diffus wie diejenige der besser
bekannten Literaturen mager. Insgesamt zeigt sich der Rezensent skeptisch gegen-
über Posnetts Anspruch, die Literaturwissenschaft neu begründet zu haben. „The
limitation of the author’s view on the metaphysical and æsthetic sides, together
with his engrossment with prehistoric times and outlying literatures, are very se-
rious defects in his equipment as the pioneer of a ‚new science‘.“38

Es ist jedoch Howells Votum, das für die günstige Aufnahme von Posnetts
Comparative Literature in Teilen der frühen Komparatistik in den USA leitend
geworden ist. Für die positive Resonanz in der ‚Neuen Welt‘ spricht allein
schon, daß in New York 1892 und 1896 zwei weitere Ausgaben erschienen. Gro-
ßen Einfluß hatte das Handbuch auf die methodologische Programmatik der
frühen US-amerikanischen Komparatistik, zumal die Ausgangsbedingungen für
eine zustimmende Rezeption günstig waren. Der an der Cornell University leh-
rende Charles Chauncy Shackford (1815–1895) hatte schon vor Posnett die Erfor-
schung von „general laws and universal statements“ als Aufgabe der „Comparative

 The Spectator 59 (1886), Nr. 3030, Week Ending Saturday, July 24, 1886, 998.
 Harper’s New Monthly Magazine 73 (1886), Jun–Nov, Nr. 434 (= July), Editor’s Study, Nr. V.,
317–319, hier: 318. Der Hinweis auf diese „very positive notice“ Howells bei Leerssen: Some Notes,
a.a.O., 112, Anm. 3. Im Blick auf Posnetts Berufung an das neugegründete University College in
Auckland schließt die Anzeige gleichermaßen rassistisch wie sprachspielerisch: „He must not
look for ready acceptance from the Maori, anywhere; but he may be assured that the less barb-
arous races in different quarters of the globe will be very glad to hear from him again. In the
meantime they cannot do better than study his present book.“ (319) Der ‚Maori‘, egal wo, wird
zum metaphorischen Inbegriff des vorurteilsbeladenen Literaturkritikers älteren Stils.
 The Nation 53 (1886), Nr. 1102, Thursday, Aug., 12, 1886, 143–144.

5 Posnetts Rezeption und Wiederbelebung 97



Literature“ ausgewiesen. Zwar berief er sich 1876 dabei auf die komplexitätsredu-
zierende Vorgangsweise, die Ampère vorgegeben hatte (s. I.ii.1), doch stellt er zu-
gleich die Forderung auf: „The critical spirit of our days demands the application of
the scientific method to these products of man’s fancy, thought and ideal imagina-
tion.“39 Daraus spricht bereits der positivistische Duktus des zehn Jahre später ge-
druckten Handbuchs von Posnett. 1903 publizierte Charles Mills Gayley (1858–1932),
der seit 1889 Dekan des Englischen Departments in Berkeley war, einen program-
matischen Essay mit dem Titel „What is Comparative Literature?“40 In der Beant-
wortung der Frage folgte Gayley deutlich den szientifischen Spuren, die Posnett
zuvor gelegt hatte, wenn er schreibt, daß „literary science, just now called Compa-
rative Literature“ sei. Er geht aber über Posnett, dem Gayley trotz Shackford (s. I.
ii.1) und Meltzl/Brassai (s. Schluß) die Prägung der englischen Fachbezeichnung zu-
spricht41, hinaus, indem er für die Erforschung der Literaturgeschichte als einer
Einheit („as a unit“, 99) zwei Doktrinen („two distinct doctrines“) postuliert, die er
„evolution“ und „permutation“ nennt (96). Der Begriff der ‚Evolution‘ ist stärker
als noch bei Posnett nun ganz und gar darwinistisch bestimmt. Für Gayley lau-
fen literarische Prozesse „in accordance with biological laws“ (ebd.) im Sinn der
von Darwin formulierten Prinzipien ab. Hatte Posnett den Gesetzesbegriff als
eine deskriptive Kategorie zur Abwehr spekulativer Geschichtsphilosophie ver-
wendet, wird er bei Gayley doktrinär vorausgesetzt. Dadurch, daß ihm die „theory
of evolution on the Darwinian principle“ (98) zur Grundlage seines literaturhistori-
schen Ansatzes dient, grenzt Gayley sich zugleich von der konkurrierenden Pro-
grammatik George E. Woodberrys ab, die dieser im „Editorial“ des im gleichen Jahr
erstmals erschienenen Journal of Comparative Literature formuliert hatte (s. I.iv.3).
Offenbar akzeptiere Woodberry die Evolutionstheorie nicht, was auch sein Schwei-

 Charles Chauncey Shackford: Comparative Literature. In: Proceedings of the Thirteenth Anni-
versary of the University Convocation of the State of New York. Held July 12th, 13th and 14th,
1876. Albany 1876, 266–274, hier: 267 und 271. Ampère wird namentlich genannt (ebd., 273).
 Charles Mills Gayley: What is Comparative Literature? [zuerst in: Atlantic Monthly, vol. 92,
No. 549, July 1903, 56–68]. In: Comparative Literature. The Early Years, a.a.O., 85–103. Hiernach
wird im folgenden in ( ) zitiert. Der Aufsatz ist gekürzt auch wieder abgedr. in: The Princeton
Sourcebook in Comparative Literature, a.a.O., 67–78. Für Melas (All the Difference in the World,
a.a.O., bes. 10–20, hier: 10) ist Gayley „a crucial figure in the institutionalization of comparative
literature at the turn of the century“, dessen Ansatz in den Grundsatzdiskussionen der Post-
Bernheimer-Ära der US-amerikanischen Komparatistik zugunsten „his high humanist East Coast
Couterpart, George Woodberry at Columbia“ oftmals vergessen worden sei, sofern die Diskussi-
onsbeiträge überhaupt zeitlich vor die „postwar period“ zurückgereicht hätten (10).
 „What, then, is ‚Comparative Literature‘? Of the name itself, I must say that I know of no oc-
currence in English earlier than 1886, when we find it used for the comparative study of litera-
ture, in the title of an interesting and suggestive volume by Professor H. M. Posnett.“ (86 f.)

98 I Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution – Posnett



gen über eine „theory of literary permutation“ bezeuge (101 f.). Mit dem Begriff der
‚Permutation‘ sollte zum Ausdruck gebracht werden, daß Literatur „product and
expression of the society“ sei (96). Insgesamt führen die für Gayley leitenden Be-
griffe ‚evolution‘ und ‚permutation‘ zu einem von Woodberry, dessen Position
einem romantischen Idealismus verpflichtet war42, abweichenden Fachverständnis.
Das von diesem favorisierte Studium internationaler Literaturbeziehungen und
damit verbundener Einflüsse könne Gayley zufolge nur eines der Fachgegenstände
sein: „the study of a single literature may be just as scientifically comparative if it
seeks the reason and law of the literature in the psychology of the race or of huma-
nity.“ (102). Das unterschiedliche Fachverständnis Gayleys und Woodberrys offen-
bart zugleich verschiedene Auffassungen von dem, was ‚Vergleich‘ ist. Diesem steht
die seinerzeit herrschende szientifische Vergleichsmethode, jenem stärker die lite-
raturkritische Vergleichung vor Augen.

Plastischer noch als in der Programmschrift werden die an Posnett anschließ-
enden komparatistischen Methodengrundsätze Gayleys in einer zuvor zusammen
mit Fred Newton Scott (1860–1931) publizierten literaturwissenschaftlichen Einfüh-
rung formuliert. Hierin wird gleich zu Beginn des Teils, der der Komparatistik ge-
widmet ist, mit Nachdruck herausgestellt, daß der Begriff „Comparative Literature“
im Sinn von Posnetts Werk verstanden wird, um „the general theory of literary
evolution“ damit zu bezeichnen. Dabei stehen Fragen nach der Art des „general
law of art-evolution“ und der Abhängigkeit der Kunstentwicklung von „conditions
of environment“, seien sie physischer, sozialer, politischer oder religiöser Natur, im
Vordergrund. Wie zuvor schon Howells, auf dessen Besprechung an späterer Stelle
verwiesen wird, vermuten auch Gayley/Scott, daß eine solche Umgangsweise mit
der Literatur womöglich bei vielen Lesern zunächst „violent and unreasoning pre-
judices“ hervorrufen werde. Doch vor einer solchen unkritischen Geisteshaltung
sollte der Student von Anfang an gewarnt und ihm stattdessen empfohlen werden,

 So die Charakterisierung in der Vorbemerkung zum Abdruck von Woodberrys ‚Editorial‘ von
1903 in Comparative Literature. The Early Years, a.a.O., 209 f. und 235 (Notes). Tatsächlich bezog
Woodberry (Editorial. In: Journal of Comparative Literature 1, 1903, H. 1, 3–9), die „comparative
method“ auf „two or more literatures“ (5), und zwar in Hinsicht auf das (historische) Studium
von „sources“, „themes“ „forms“ „environments“ („social, political or æsthetic“) und „artistic par-
allels“ (5 f.). Dabei sollte aus dem Studium literarischer Formen ein „canon of criticism“ resultie-
ren, aus dem Studium der Themen überdies sich „the nature of the soul“ offenbaren, da im
Gegensatz zum Zeitgeist, der vom „principle of relativity“ regiert werde, die Suche nach dem Ab-
soluten „still the burden of man’s fate“ sei (7 f.). Doch bei aller Normativität, in der sich die Skep-
sis gegenüber einer ‚relativity of literature‘, die von Posnett und seinen Anhängern vertreten
wurde, zum Ausdruck bringt, sollte „no single method of scholarship or kind of teaching“ (8) aus
der Zeitschrift ausgeschlossen werden.

5 Posnetts Rezeption und Wiederbelebung 99



selbst zu prüfen, inwieweit das von Posnett herangezogene literarische Material
mit seinen Auffassungen übereinstimme.43

In der US-amerikanischen Selbstverständigungsdebatte über die Grundlagen
der Komparatistik ist die Posnett verpflichtete szientifische Position Gayleys an-
schlußfähig geworden. Sie dient als Counterpart zur postmigrantischen Blüte der
Komparatistik der Wellek-Generation und deren Favorisierung eines an ‚westli-
cher‘ Literatur gewonnenen Literaturbegriffs der literariness. Man haßt die Väter
und liebt die Großväter. Früh wird in der Polemik Gayleys gegenüber Woodberry
eine noch heute virulente ‚Gretchenfrage‘ greifbar, ob komparatistische Literatur-
wissenschaft eher eine Sozial- oder eine Kunstwissenschaft ist. Erinnert sei an die
Mahnung Peter Szondis (1929–1971), daß die Literaturwissenschaft nicht vergessen
dürfe, „daß sie eine Kunstwissenschaft ist: sie sollte ihre Methodik aus einer Ana-
lyse des dichterischen Vorgangs gewinnen [...], statt bei anderen Disziplinen Schutz
zu suchen.“44 Diese normative Aussage, insbesondere Szondis eingangs des ‚Trak-
tats‘ herausgestellte Beobachtung, die „gelehrte Beschäftigung mit Werken der Lite-
ratur heißt auf englisch ‚literary criticism‘, sie ist keine ‚science‘“45, ist freilich, wie
der Blick auf Posnett, seine damalige Rezeption und seine derzeitige ‚Reanimation‘
nahelegt, selbst wissenschaftshistorisch verort- bzw. lokalisierbar.

 Charles Mills Gayley, Fred Newton Scott: An Introduction to the Methods and Materials of Li-
terary Criticism. The Bases in Aesthetics and Poetics. Boston 1899, Part II. Comparative Literature,
§ 16: Statement of Problems, 248–250. In den im Anschluß eingerückten ‚References‘ wird Pos-
netts Buch trotz seiner offensichtlichen Fehler und Grenzen als „a remarkable production“ be-
zeichnet, die erstmals die Forschungen über die Entwicklung sozialer Organisationen auf die
Literaturgeschichte anwende (260 f.). Howells habe das Werk „sympathetically“ besprochen, der
Rezensent in The Nation es dagegen „more rigorously“ angefaßt (261). Scott war seinerzeit Junior-
Professor am English-Department an der University of Michigan und später Dekan der dort neu-
gegründeten Rhetorik-Abteilung. Haun Saussy (Exquisite Cadavers Stiched from Fresh Nightma-
res. Of Memes, Hives, and Selfish Genes. In: ders.: Comparative Literature in the Age of
Globalisation. The ACLA Report on the State of the Discipline, 2004. Baltimore MD 2006, 3–42,
hier: 9) schreibt die Konzeption der Komparatistik als einer „‚general theory of literary evolu-
tion‘“ in einer rückblickenden Selbstverständigung auf die „Origin-Story“ (5) der Komparatistik
irrtümlich auf das Konto von Gayley/Scott statt unmittelbar auf dasjenige von Posnett.
 Peter Szondi: Über philologische Erkenntnis [zuerst 1962]. In: Ders: Hölderlin-Studien. Mit einem
Traktat über philologische Erkenntnis [1967]. 2. Aufl. Frankfurt amMain 1970, 9–34, hier: 33f.
 Szondi: Über philologische Erkenntnis, a.a.O., 10.

100 I Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution – Posnett



II Beziehungswissenschaft –
Fernand Baldensperger (1921)

Will man sich darüber informieren, welche Gebiete zur Dogmatik einer Disziplin
gehören, kann es nicht schaden, sich die Gliederungsparameter einschlägiger
Fachbibliographien anzuschauen. Der Bibliograph ist gezwungen, die Vielfalt der
selbständigen und unselbständigen Publikationen eines Fachs irgendwie in eine
mehr oder weniger systematische, d. h. gegliederte Ordnung zu bringen. Wer also
wissen will, was Komparatisten um 1900 als komparatistisches Wissen betrachtet
haben (und nicht etwa als Wissen eines einzelphilologischen Fachs), tut gut
daran, die bereits im Kapitel zuvor im Vorübergehen angesprochene Bibliogra-
phie von Louis-Paul Betz (1861–1904) anzuschauen (Abb. 10 und 11), zu der Joseph
Texte (1865–1900)1 das von Posnett wegen der irreführenden Verwendung des Geset-
zesbegriffs kritisierte Vorwort geschrieben hat. Fernand Baldensperger (1871–1958),
dem wir uns nun zuwenden, besorgte nach dem Tod der beiden Vorgenannten 1904
die zweite Auflage dieser Bibliographie.2

Um so erstaunlicher ist es, daß das ‚Ordnungsamt‘ des Bibliographen aus dem
Bewußtsein der heutigen Komparatistik verschwunden zu sein scheint. Im Hand-
buch Komparatistik werden zwar ‚Netzseiten‘ im Kapitel der „Instrumente, Medien
und Organisationen der literaturwissenschaftlichen Komparatistik“ bemüht, Biblio-
graphien jedoch, und zwar weder abgeschlossene, periodische oder in komparati-
stischen Zeitschriften versteckt abgedruckte, finden keinerlei Erwähnung. Selbst im
Register fällt dieses Lemma aus. Die von Fernand Baldensperger und Werner
P. Friederich (1905–1993), der Gründungsfigur der US-amerikanischen Komparati-
stik nach dem Zweiten Weltkrieg3, 1950 erstellte, 1960 und nochmals 1978 nachge-
druckte Bibliography of Comparative Literature wird ohne Erwähnung von

 Zu Texte siehe die Würdigung von Véronique Gély: Cosmopolitisme, littérature européenne,
littérature comparée: Joseph Texte. In: Revue de littérature comparée 2021/3, n⁰ 379, 266–275.
 Louis-P. Betz. La littérature comparée. Essai bibliographique [zuerst 1900]. Deuxième Édition
augmentée, par Fernand Baldensperger. Strasbourg 1904. Vgl. Fernand Baldensperger, Werner
P. Friederich: Bibliography of Comparative Literature [1950; 21960]. Renewed ed. New York 1978.
Henry H. H. Remak (Definition und Funktion der Vergleichenden Literaturwissenschaft [engl.
1961, 2., erw. Aufl. 1971]. In: Komparatistik. Aufgaben und Methoden. Hg. Horst Rüdiger. Stuttgart,
Berlin, Köln, Mainz 1973, 11–54, „Kritische Bibliographie in Auswahl“, hier: 49) wertet diese Bib-
liographie als „Unentbehrliches, (allzu?) inhaltreiches Nachschlagwerk“. Wie in der frühen Auf-
lage liegt auch in der von Baldensperger/Friedrich veranstalteten Neuedition das Hauptgewicht
auf dem Ausgangspunkt des jeweiligen literarischen Einflusses.
 Vgl. Sidney R. Smith: In Memoriam Werner Paul Friedrich. In: South Atlantic Review 59 (1994),
H. 3, 167–169.

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-006

https://doi.org/10.1515/9783111005768-006


Baldensbergers Vorgängerprojekt in der Literaturliste der „Lexika“ mehr versteckt
als verzeichnet.4 Über die Zukunft des komparatistischen ‚Instruments‘ Lexikon
zerbricht sich der Autor des Handbuchartikels den Kopf, über Gegenwart und Zu-
kunft des komparatistischen Bibliographiewesens verliert er kein Wort.

 Handbuch Komparatistik. Theorien, Arbeitsfelder Wissenspraxis. Hg. Rüdiger Zymner, Achim
Hölter. Stuttgart, Weimar 2013, Kap. „J. Instrumente, Medien und Organisationen der literatur-
wissenschaftlichen Komparatistik“, 337–383, hier: 360. Einen letzten instruktiven Überblick über
„Bibliographien zur Vergleichenden Literaturwissenschaft“ bietet Remak: Definition und Funk-
tion, a.a.O., 49 f. Für Remaks bibliographie raisonnée der komparatistischen Bibliographien gilt,
was er seinerzeit über eine hierin verzeichnete Bibliographie urteilte: „Überholt, aber noch nicht
ersetzt.“

Abb. 10: Betz: La littérature comparée.
Strasbourg 1900 (Quelle: UB Johann Christian
Senckenberg Frankfurt am Main, Sign. Bbl 247).

Abb. 11: Betz: La littérature comparée.
Strasbourg 1900, „Tables des matières“ (Quelle:
UB Johann Christian Senckenberg Frankfurt am
Main, Sign. Bbl 247).

102 II Beziehungswissenschaft – Fernand Baldensperger (1921)



1 Geben und Nehmen

Von den 16 Kapiteln der Bibliographie von Betz und Baldensberger sind allein 12 lite-
rarischen Einflüssen („les rapports littéraires“) gewidmet, die nach einer komplizierten
Taxonomie von Geber- oder Nehmerländern bzw. Geber- und Nehmerdichtern (z. B.
„La France et l’Allemagne“; „Shakespeare en Allemagne“; „Goethe et la littérature fran-
çaise“ etc.) abschnittsweise durchdekliniert werden. Die vier restlichen Kapitel biblio-
graphieren Theorie, Antikenrezeption, geschichtliche Stoffe in der Literatur sowie
Motiv-, Stoff- und Themengeschichte. Faktisch verstand sich die Komparatistik um
1900 demnach als Einflußforschung zwischen Dichtern aus unterschiedlichen Literatu-
ren, wobei der Akzent sowohl auf der Wirkungs- als auch auf der Aufnahmeseite lag.

Die durch die Bibliographie ins Werk gesetzte Konstellation Betz-Texte-
Baldensperger soll aber nicht nur dazu dienen, die Dominanz der positivisti-
schen Einflußforschung auf die komparatistische Konzeptbildung anzudeuten,
sondern zugleich dazu einladen, auf eine signifikante, ich möchte sagen: men-
tale Disposition für die Komparatistik achtzugeben. Betz war als Sohn elsässi-
scher Einwanderer in New York geboren, wuchs in der Schweiz auf, studierte in
Strasbourg und Frankfurt Jura, ging zunächst in die USA zurück, kehrte aber
um 1890 endgültig nach Zürich zurück, wo er Neuphilologie studierte und nach
der Habilitation zwischen 1895 bis 1904 auch lehrte. Er parlierte in drei, publizierte in
zwei Sprachen. Texte stammte aus einem französisch-schweizerischen Elternhaus,
Baldensperger war gebürtiger Elsässer, d. h. ‚frontalier‘ bzw. Grenzgänger aus einem
kulturellen und sprachlichen Grenzgebiet, das nach 1871 staatlich an Deutschland ge-
fallen war. George Steiner (1929–2020), dem wir uns später noch zuwenden (II.vii),
wird die These aufstellen, daß Komparatist wird, wem durch Grenzgängertum,
Diaspora, Exil, d. h. durch alle die Verwerfungen, die ein an Krieg, Völkermord,
Vertreibung und Emigration so reiches 20. Jahrhundert angerichtet hat, nicht die
selbstverständliche Sicherheit einer literarischen Identiät zugefallen ist. Kompa-
ratistik erscheint im Rückblick auf das 20. Jahrhundert als ‚migrant discipline‘
(Damrosch), die von ‚placelessness‘ (Apter) geprägt ist (s. II.viii.2.a und Schluß).

Fernand Baldensperger, 1871 im Elsaß geboren, wurde 1901 Nachfolger von
Joseph Texte auf dem 1896 eingerichteten Lehrstuhl für Vergleichende Literatur-
geschichte in Lyon – der ersten komparatistischen Lehrkanzel in Frankreich
überhaupt. Er gab 1904 nicht nur die zweite Auflage der Betz’schen Komparati-
stikbibliographie heraus, sondern veröffentlichte im gleichen Jahr mit Goethe en
France (Paris 1904) ein Werk, dessen Titel, Thematik und Methodik als typisch für
den von ihm auch programmatisch vertretenen Ansatz angesehen werden kann.
1910 wechselt Baldensperger auf den neu eingerichteten Komparatistiklehrstuhl
an der Pariser Sorbonne, wo er in den folgenden Jahrzehnten zusammen mit

1 Geben und Nehmen 103



Paul Hazard (1878–1944) und Paul van Tieghem (1871–1948) das Institut des littéra-
tures modernes et comparée aufbaute, das bis zum Beginn des Zweiten Weltkriegs
führende Zentrum der Vergleichenden Literaturwissenschaft. Nach seiner Pensio-
nierung 1935 ging Baldensperger in die USA, zunächst nach Harvard (1935–1940),
später an die University of California in Los Angeles (1940–1945).5 Baldenspergers
Nachfolger in Paris wurde Jean-Marie Carré (1887–1958), auf den ich in einem spä-
teren Kapitel (s. II.iv.1) noch ausführlich zurückkommen werde.

2 Die Sache der Komparatistik

Baldenspergers Aufsatz „Littérature comparée. Le mot et la chose“6, dem ich
mich nun zuwende, ist 1921 an exponierter Stelle erschienen. Er bietet die pro-
grammatische Einleitung zur ersten Nummer der von ihm und Paul Hazard ge-
gründeten Revue de littérature comparée (Abb. 12 und 13) und kann daher, wie
man ironisch zugespitzt hat7, als „Glaubensbekenntnis“ und „Evangelium“ der Pa-
riser Komparatistenschule gelten.

Der Aufsatz ist trotz seines programmatischen Charakters und trotz seiner
durchnummerierten Abschnittsgliederung, die freilich mehr Systematik suggeriert
als wirklich hält, sehr ‚kleinteilig‘ geschrieben. Er nennt eine Menge verwirrender
Namen und Buchtitel aus der französischen Wissenschafts- und Komparatistikge-
schichte des 19. Jahrhunderts, so daß man sich die Kernaussagen etwas mühselig
zusammensuchen muß. Man muß gewissermaßen den Aussagekern von den ge-
schichtlichen Schlacken erst befreien. Die Fachbezeichnung, die die deutsche Über-
setzung im Titel anzeigt – „Vergleichende Literaturgeschichte“, sollte uns nicht
irritieren. Im Französischen heißt der Aufsatz „Litterature comparée. Le mot et la
chose“. In der Vorbemerkung (55) und im Abschnitt II (57–59) thematisiert Baldens-
perger die Fachbezeichnung. Er ist mit der Bezeichnung einigermaßen unglücklich,
spricht von einem „zählebigen Kuriosum“ (59), diskutiert Alternativvorschläge und
resigniert schließlich vor der Macht des Faktischen, die der französische Kritiker-

 Vgl. den bio-bibliograpischen Art. in: Internationales Germanistenlexikon 1800–1950. Hg. Chri-
stoph König. Bd. 1: A–G. Berlin, New York 2003, s.v., 80–82.
 Fernand Baldensperger: Littérature comparée. Le mot et la chose. In: Revue de la littérature
comparée 1 (1921), 5–29; dtsch. u.d.T.: Begriff und Gegenstand der Vergleichenden Literaturge-
schichte. In: Komparatistik. Aufgaben und Methoden. Hg. Horst Rüdiger. Stuttgart, Berlin, Köln,
Mainz 1973, 55–77; nach dieser Übers. zit. im folgenden in ( ) im Text. Zum Centenaire der Revue
de littérature comparée (RLC) erschienen in den vier Heften des Jubiläumsjahrgangs 2021
(Nr. 377–380) zahlreiche einschlägige Beiträge zur hundertjährigen Geschichte der Zeitschrift.
 Ulrich Weisstein: Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Stuttgart, Berlin,
Köln, Mainz 1968, 29.

104 II Beziehungswissenschaft – Fernand Baldensperger (1921)



papst Sainte-Beuve (1804–1869) mit seinem „terminologischen Streich“ (59), der
diese Fachbenennung irreversibel fixieren sollte, in die Welt gesetzt hatte.
Seine eigene Konzeption konturiert Baldensperger gegenüber zwei Fronten:

Einerseits grenzt er seinen Komparatistikbegriff gegenüber der älteren litera-
turkritischen Tradition der Vergleichung ab. Solche „nutzlose[n] Parallelen“ (59)
einer, wie es in späterem Zusammenhang heißt, „dogmatische[n] Kritik“ (74) wer-
den scharf abgelehnt und in die vorwissenschaftliche Ecke gestellt. Die ‚Comparai-
son‘ wird einem Stadium des nationalliterarischen Konkurrenzkampfs zugeordnet,
in dem es darum gegangen sei, die eigenen Dichter als „besser“ und die fremden
Schriftsteller als „schlechter“ zu qualifizieren. Eine solche Methode könne nur in
eine „Sackgasse“ (60) führen. Baldensperger verwirft mithin den agonalen Typus
des literaturkritischen Genres ‚Vergleichung‘, übersieht jedoch, daß es auch einen
ausgleichenden, die Besonderheit und historische Eigenart der Komparata heraus-
arbeitenden Typus gegeben hat. Gerade die „historische[n] Kritik“ (60), die mit Vico
und Herder beschworen wird und die zur Einsicht in die „Relativität der Kunst“
(60) geführt habe, war diesem Typus der ‚Vergleichung‘ verpflichtet – etwa wenn

Abb. 12: Revue de littérature comparée (Titelblatt
des ersten Jahrgangs) (Quelle: UB Johann
Christian Senckenberg Frankfurt am Main).

Abb. 13: Baldensperger: Littérature comparée.
Le mot et la chose, S. [5] (Quelle: UB Johann
Christian Senckenberg Frankfurt am Main).

2 Die Sache der Komparatistik 105



Herder die Einsicht in das historisch „Individuelle“ durch eine wechselweise Ver-
gleichung zwischen Sophokles und Shakespeare mit dem Ergebniss gewonnen
hatte, daß Shakespeare gerade da Sophokles „Bruder“ sei, „wo er ihm den Anschein
nach so unähnlich ist“.8 Baldenspergers historischer bzw. historistischer Literatur-
und Kunstbegriff führt zur Aufwertung des je Besonderen. Zwischem dem je Beson-
deren gibt es allenfalls konkrete Beziehungen, die es aufzuspüren gilt, aber keine
darüberhinausgehenden Verallgemeinerungen, seien es Typen, Gesetzmäßigkeiten
oder Gesetze. Daß ein Vergleich zwischen „Racine und Shakespeare“ (56) nicht nur
zur antagonistischen Rechthaberei zwischen dogmatischen „Lehrmeinungen“ oder
„Geschmacksrichtungen“ (60) – oder wie bei Stendhal (Racine et Shakespeare. 2 Tle.
1823/1825) zur Einsicht in die Innovations- und Verschrottungsgeschwindigkeit der
künstlerischen Moderne9 – führt, sondern daß ein solcher Vergleich auch die Er-
kenntnis tektonischer und atektonischer bzw. geschlossener und offener Formen
im Drama befördern könnte10, eine solche stiltypologische Option für die Kompara-
tistik vermochte Baldensperger offenbar nicht zu sehen.

Andererseits grenzt Baldensperger seine Komparatistikkonzeption gegen die
Determinismusvorstellungen des Positivismus ab. Insbesondere habe die „auf den
wachsenden Determinismus hin orientierte Milieutheorie“ die Literatur und ihre
Geschichte „rücksichtslos in Systeme“ gezwängt und die historistische „Neubele-
bung der vergleichenden Methode“ (60) mit ihrem Bewußtsein von der „Relativität
des Schönen“ und ihrer Anerkennung des „schöpferischen Geist[es]“ wieder zu-
nichte gemacht (60 f.). Der „Hauptfehler“ des Positivismus habe darin bestanden,
„literarische Erscheinungen als geschichtlich determiniert“ oder als auf ein be-
stimmtes historisches „Ziel“ hin ausgerichtet betrachtet zu haben. Determinismus
und Teleologie lehnt Baldensperger als Kategorien literaturgeschichtlicher Begriffs-
bildung ab, da sie das spezifisch schöpferische Moment des menschlichen und
damit insbesondere des künstlerischen Geistes völlig verfehlten. Das durch ein „so-
ziales Gefüge oder eine Nation geformte Milieu“ sei nicht so eng und hermetisch
abgeschlossen, „daß sich der lebendige Geist aus ihm nicht befreien könnte“ (65).
Zwischen Geistern gebe es „‚Wahlverwandtschaften‘“, die, wie Baldensperger zustim-
mend aus einem literaturkritischen Werk Emile Hennequins (1859–1888) zitiert, „‚le-
bendiger‘“ seien als „‚Gemeinsamkeiten von Blut, Boden, Sprache, Geschichte und

 Johann Gottfried Herder: Shakespear [1773]. In: Von deutscher Art und Kunst. Einige fliegende
Blätter. Hg. Hans Dietrich Irmscher. Stuttgart 1973, 65–91, hier: 82 und 84.
 Vgl. Carsten Zelle: Die doppelte Ästhetik der Moderne. Revisionen des Schönen von Boileau bis
Nietzsche. Stuttgart, Weimar 1995, 300.
 Vgl. Volker Klotz: Geschlossene und offene Form im Drama [1960]. München 141999, pass.

106 II Beziehungswissenschaft – Fernand Baldensperger (1921)



Sitten‘“ (67).11 Mit der Anspielung auf ‚Rasse‘ und ‚Milieu‘ werden zwei zentrale Be-
griffe des Positivismus energischer Kritik ausgesetzt. Taines Einfluß in der Literatur-
und Kunstgeschichte wird dementsprechend mit „Sorge“ (65) betrachtet und der
Fortschritt in der Komparatistik vom Zurückdrängen seiner „rigorosen Theo-
rien“ (66) abhängig gemacht. Implizit formuliert Baldensperger hier im An-
schluß an die entsprechende Kritik seines früheren Lyoner Vorgängers Texte
ein Gegenprogramm zum Ansatz Posnetts und dessen positiver Resonanz in Tei-
len der frühen US-amerikanischen Komparatistik (s. II.i.5).

Baldenspergers Literatur- und Kunstauffassung hatte ich ‚historistisch‘ ge-
nannt. Bei ihm steht das Besondere bzw. Einmalige im Vordergrund, das stets nur
an seinem je historischen Ort aufgesucht und verstanden werden kann. Baldens-
perger spricht selbst von einer „‚genetisch[en]‘“ (74) Orientierung. Sie führt zu
einer „dynamischen Auffassung geistiger Schöpfungen“ (74), die naturgemäß mit
unscharfen und schwammigen Formulierungen einhergeht. Sie sind freilich in der
unscharfen, weil proteushaften Sache selbst begründet. Der literarische Kommuni-
kationsprozeß erscheint in diesem Licht als „Reich universeller Wandlungen“ (75).
In dieser „sich wandelnden Welt des Geistes [...] strebt alles auf Individualisierung
hin“, woraus folgt, daß die Aufgabe der Literaturkritik in der „Charakterisierung
des Individuellen“ (75) besteht. Spricht Baldensperger von ‚Geist‘ („esprit“), meint
er stets nur den einzelnen Kopf. Rückbezogen auf die herausgearbeitete Doppelsei-
tigkeit des Vergleichs heißt das, daß das Tertium comparationis der literarischen
Komparata einzig noch darin besteht, Ergebnisse proteushaften Schöpfergeists zu
sein. Größere Verallgemeinerungen darüberhinaus sind nicht mehr möglich und
würden sofort unter Dogmatismusverdacht gestellt.

Baldenspergers historistische Kritik am Positivismus verwirft Verallgemeine-
rungskategorien als dogmatisch, versperrt sich aber zugleich gegenüber den Synthe-
seangeboten, die zur gleichen Zeit im deutschsprachigen Raum die Positivismuskritik
der Geistesgeschichte gemacht hatte: nämlich die Integration der vielfältigen Erschei-
nungen entweder durch inhaltlich gefaßte Begriffe wie ‚Geist‘ oder ‚Problem‘ – das
Einzelne wird zum Ausdruck eines allgemeinen ‚Zeitgeists‘, z. B. dem ‚Geist der Goe-
thezeit‘ – oder durch formal gefaßte Typologien. Weder die durch Rudolf Unger
(1876–1942) betretene Problem- bzw. Ideengeschichte, noch die durch Heinrich Wölff-
lin (1864–1945) oder Oskar Walzel (1864–1944) eröffneten Grundbegriffe der Stiltypo-
logie vermochte Baldensperger aufzugreifen. Was ihm blieb, war das kleinteilige
Aufsuchen der konkreten Beziehungen („‚vivants rapports‘“) zwischen den Werken

 Vgl. Émile Hennequin: Ecrivains francisés. Dickens, Heine, Tourguénef, Poe, Dostoïewski,
Tolstoï. Paris 1889, Préface, III f.: „Ainsi il y aurait, entre les esprits, des liens électifs plus libres et
plus vivaces que cette longue communauté du sang, du sol, de l’idiome, de l’histoire, des moeurs
qui paraît former et départager les peuples“.

2 Die Sache der Komparatistik 107



und ihren Schöpfern jeweils an Ort und Stelle, d. h. Baldensperger favorisierte die
Bahn, die den Positivismus später zum Schimpfwort gemacht hat.

Die „Lockerung“ des kompakten Determinismus führt bei Baldensperger dazu,
wie mit einem Zitat des französischen Schriftstellers Ernest Renan (1823–1892) zum
Ausdruck gebracht wird, das Bewußtsein als „‚eine Resultante aus Tausenden von
anderen Bewußtseinsformen‘“ (66) aufzufassen und die „Vielfalt der geistigen Ver-
wandtschaften“ als „wichtigste intellektuelle Tatsache“ (67) anzuerkennen. Die Er-
forschung dieser tausendfältigen intellektuellen Tatsachen machte Baldensperger
zum Programm. Hatte Taine eine Literaturgeschichte ohne Individuen schreiben
wollen (71), ist es nun umgekehrt: Was Baldensperger vorschwebt, ist die „histori-
sche Rekonstruktion“ (72) der unendlichen Zahl individueller Kontakte im literari-
schen Kommunikationsprozeß. Dabei geht es ihm um „Berührungspunkte“ (56f., 69)
und „echte Abhängigkeiten“ (57), und zwar in Hinsicht auf zwei „Hauptaufgaben“
bzw. „Hauptrichtungen“ der Komparatistik: Zum einen im Blick auf die Thematolo-
gie, d. h. auf die Lehre von den Motiven, Stoffen und Themen der Dichtung (vgl. 68),
zum anderen in Hinsicht auf die „wechselseitigen Beziehungen zwischen den einzel-
nen Nationalliteraturen“ (69). Und zwar zielt Baldensperger nicht auf allgemeine
Ähnlichkeiten, sondern stets auf den peinlich genauen Nachweis. Namentlich den
Tendenzen der Vergleichenden Ethnologie oder Mythenforschung, bloße Analogien
zwischen literarischen Texten und anthropologisch beobachtbaren Verwandtschafts-
verhältnissen oder mythologischen Narrationsschemata herauszustellen, erteilt er
eine scharfe Absage. Abgelehnt werden Annahmen, die z. B. die Geschichte vom Rit-
ter Blaubart auf einen uralten Sonnenmythos oder das Märchen von Aschenputtel
auf Gewohnheiten der Familienorganisation in sogenannten primitiven Gesellschaf-
ten zurückführen. Statt solche „verlockende[n] Hypothesen“ aufzustellen, komme es
in der Vergleichenden Literaturwissenschaft vielmehr darauf an, die Forderung der
Historiker nach „lückenlosem Traditionsnachweis“ (71) zufriedenzustellen.

Baldensperger versteht also die Komparatistik als eine historische Wissen-
schaft, deren Aufgabe darin besteht, die nachweisbaren ‚Berührungspunkte‘, ‚Be-
ziehungen‘, ‚Beeinflussungen‘ oder ‚Einflüsse‘ zwischen den Nationalliteraturen,
ihren Dichtern und Werken herauszupräparieren. Um dieser Aufgabenstellung
nachkommen zu können, kehrt Baldensperger dem ‚Höhenkamm‘ der Literatur
entschieden den Rücken. Der Kanon der „großen Meisterwerke“ wird zugunsten
der Erforschung der „großen Masse“ der heute „kaum mehr interessierenden Er-
zeugnisse“ (73), der internationale Pantheon der literarischen „Größen“ (72) zu-
gunsten der vergessenen Autoren, die jedoch als literarische Vermittler von
geschichtlicher Bedeutung gewesen sind, relativiert. Für die geschichtliche Rekon-
struktion der literarischen Kommunikation ist der Kanon der klassischen Werke
und Dichter, heißt es provozierend, „nur von geringem Wert“ (72). Stattdessen
zielt Baldensperger auf die Erforschung und Auswertung von Zeitschriften, Zei-

108 II Beziehungswissenschaft – Fernand Baldensperger (1921)



tungen, Pressestimmen, sekundären Zeugnissen und Meinungen weniger bedeuten-
der Zeitgenossen, um aus diesem Material Folgerungen zu ziehen für die Dynamik
literarischer Zusammenhänge. Das Ziel der von Baldensperger entworfenen Kompa-
ratistik ist es, „[z]u wissen, welchen Weg eine Idee, eine Vorstellung im literarischen
Bewußtsein eines anderen Landes genommen hat“ (76).

Mit der Auffassung der Komparatistik als einer ‚Beziehungswissenschaft‘ ver-
bunden ist die Einsicht in die „innere Dynamik“ (73), die solchen Prozessen inne-
wohnt. Dabei positioniert Baldensperger einen Faktor, der darin eine entscheidende
Rolle spielt: denjenigen „des Publikums“ (73). Gegenüber produktionsästhetischen
Fragestellungen, die um Dichter, Autor, Schöpfer etc. kreisen, oder werkpoetischen
Problemstellungen, in denen Werk, Werkgestalt (morphologische Gesichtspunkte)
oder Werkgehalt (thematologische Aspekte) etc. eine Rolle spielen, werden damit –
zumindest auf der Programmebene – rezeptionsästhetische Forschungsfragen ins
Spiel gebracht. Gezielt wird auf die Dimension einer „aktiven Reproduktion des Ver-
gangenen“12, wie sie am Ende der 1960er Jahre im konzeptionellen Zusammenhang
der Konstanzer Rezeptionsästhetik von Hans Robert Jauß (1921–1997) und Wolfgang
Iser (1926–2007) paradigmatisch geltend gemacht werden sollte. Das Beziehungsge-
flecht der Literatur wird auf solche Weise nicht nur als ein vielfältiges Einflußgesche-
hen, sondern vielmehr als ein fortwährender Prozeß ‚produktiver Rezeptionen‘ (die
von Wilfried Barner geprägte Formel13 ist strenggenommen natürlich tautologisch)
interpretiert. 1921 fehlte freilich noch ein ‚griffiger‘ Begriff für diese Dimension. Bal-
densperger umschreibt sie, wenn er sagt, daß es die Komparatistik ablehne, „die
Werke und das Ansehen eines Schriftstellers als etwas Fertiges hinzunehmen“ (74).
Ein Chronist der Komparatistikgeschichte hat erklärt, daß der wirkliche Name für
das Gemeinte „‚Rezeptionsforschung‘“ gewesen sei.14 Auf den Punkt versucht Baldens-
perger den Sachverhalt mit einem Bonmot des französischen Schriftstellers Paul
Bourget (1852–1935) zu bringen. Dieser habe „mit Recht bemerkt, daß ein Buch nach

 Hans Robert Jauß: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft [1967]. In:
ders.: Literaturgeschichte als Provokation. Frankfurt am Main 1970, 144–207, hier: 163.
 Wilfried Barner: Produktive Rezeption. Lessing und die Tragödien Senecas. München 1973.
Die Unterscheidung zwischen passiver, reproduzierender und produktiver Rezeption wird von
Maria Moog-Grünewald (Einfluß- und Rezeptionsforschung. In: Vergleichende Literaturwissen-
schaft. Theorie und Praxis. Hg. Manfred Schmeling. Wiesbaden 1981, 49–72, hier: 58) als „unscharf
und modernistisch“ verworfen.
 Zoran Konstantinović (Vergleichende Literaturwissenschaft. Bestandsaufnahme und Ausbli-
cke. Bern, Frankfurt am Main, New York, Paris 1998, 35) betont, daß Baldensperger die Auffas-
sung der Rezeptionsästhetik „vorweggenommen“ habe. Hugo Dyserinck (Komparatistik. Eine
Einführung [1971]. 3., durchges. Aufl. Bonn 1991, 44 und 180, Anm. 89) stellt heraus, daß die Lite-
ratursoziologie von Robert Escarpit (1918–2000) „in direkter Linie“ auf Baldenspergers besonde-
res Interesse für die „Probleme der Rezeption“ zurückgehe.

2 Die Sache der Komparatistik 109



zwanzig Jahren nicht mehr das gleiche ist“ (73). Mit dem Verweis auf den konservati-
ven französischen Essayisten wird das scheinbar festumrissene Werk in die Vielfalt
seiner Rezeptionen, die es zu rekonstruieren gilt, aufgelöst und der Gesichtspunkt
fruchtbar gemacht, daß Autoren zunächst einmal Leser sind, d. h. das Schreiben von
Texten immer auch das Umschreiben vorangehender Texte bedeutet.

Nun ist eine mikrologische Aufbereitung literarischer Kommunikation sicher-
lich etwas, das auch jeder andere historisch bzw. philologisch orientierte Litera-
turwissenschaftler nicht von der Hand weisen würde. In dem oben zitierten Satz,
daß es Ziel der Komparatistik sei, „[z]u wissen, welchen Weg eine Idee, eine Vor-
stellung im literarischen Bewußtsein eines anderen Landes genommen hat“, wird
die differentia specifica, die eine Einzelliteraturwissenschaft von einer Verglei-
chenden Literaturwissenschaft unterscheidet, in die Worte des „anderen Landes“
(76) gefaßt. Wieder stehen wir vor einer Grenze, die das Selbstverständnis der
Komparatistik umtreibt, ohne daß das ‚Selbstverständliche‘ einer weiteren Befra-
gung ausgesetzt würde. ‚Land‘ wird hier offenbar in einem territorialen Sinne
verstanden – denkbar wäre z. B. auch eine ‚elementare‘ Unterscheidung von
‚Land‘ im Gegensatz zu ‚Meer‘, auf die Baldensperger, wie der Kontext suggeriert,
aber nicht zielt. Das Wort ‚Land‘, das zur impliziten Bestimmung der komparati-
stischen Sache beigezogen wird, findet sich signifikanterweise in dem Schlußab-
satz des Textes, der zwei Jahre nach Ende des Ersten Weltkriegs („heute, im Jahre
1920“, 75) den Beitrag der Vergleichenden Literaturwissenschaft für „eine[n]
neue[n] Humanismus“ herauszustellen bestrebt ist und „alle, die guten Willens
sind“ (76), zum Mittun einlädt. Das Wort ‚Land‘ bezieht in diesem Zusammenhang
seine konnotative Bedeutung aus der Reihung, die mit Begriffen wie ‚nationale[r]
Standpunkt‘ und ‚literarische[r] Nationalismus‘ begann. Diesem Verständnis nach
bildet Literatur ideologisch einen konstituierenden Bestandteil von Nationalis-
mus, wobei weitere Konstituenten offenbleiben.15

In ihrem Anteil an einer Nation bzw. einer Nationalliteratur – diese Terminolo-
gie ist in Baldenspergers Aufsatz ubiquitär – besteht jedenfalls das jeweils Beson-
dere der Literatur. Als Einsicht der historischen Methode zitiert Baldensperger
einmal zustimmend den Satz Sismondis (1773–1842): „‚Jede Nation besitzt für ihr
Drama eine grundsätzlich eigene Poetik.‘“ (60) Zugleich jedoch wird Baldensperger –
vor allem wenn es um die Abwehr positivistischer Determinismusvorstellungen
geht – gegenüber den nationalistischen Tendenzen des Nationalliteraturbegriffs
nicht müde, die europäische Dimension der Literatur herauszustellen. Sie stelle, wie

 Tatsächlich wäre eine Diskursanalyse von ‚Nation‘ kein leichtes Unterfangen, da die diskursi-
ven Konstitutionselemente, die der symbolischen Ordnung einer ‚Nation‘ ihre intendierte Kohä-
renz verliehen, historisch denkbar diffus wären und gegebenenfalls sprachliche, rechtliche,
staatliche, völkische, kulturelle und andere Kriterien umfaßten.

110 II Beziehungswissenschaft – Fernand Baldensperger (1921)



es freilich nur im Referat des literaturhistorischen Gewährsmanns Ferdinand Brune-
tières (1849–1906) heißt, „ein Ganzes“ (67) dar, zu dessen Homogenität vor allem
auch „das antike Erbe“ (76) beigetragen habe. Die „europäische[n] Literatur“ (72) und
„die gegenseitigen europäischen Verbindungen“ (65) erscheinen als das große Bezie-
hungs- und Berührungsgeflecht, zu dessen Rekonstruktion der Komparatist seinen
Beitrag leistet.

Mit der Relativierung der nationalen Besonderheit einer Literatur zugunsten
ihrer europäischen Allgemeinheit bringt der Text jedoch eine Folgeproblematik
ein, die uns noch beschäftigen wird. Die Relativierung des nationalen durch den
europäischen Bezugsraum ist zwar im Blick auf die von Baldensperger ins Auge
gefaßte ethische Dimension gutgemeint und begrüßenswert, wenn auch die da-
mals erhoffte „Ruhe“ (76) im weiteren Verlauf des Jahrhunderts gerade nicht ein-
getreten ist, tatsächlich ersetzt der europäische Bezug aber nur die relative
Homogenität eines kleineren Kulturraumes durch die relative Homogenität eines
größeren Kulturraums. Auf die Frage, was eigentlich eine Literatur ausmacht,
komme ich zurück (s. II.v.1.b). Die Kehrseite des Europabezugs in der Komparati-
stik am Anfang des 20. Jahrhunderts ist der Eurozentrismus, der ihr – beginnend
etwa mit René Etiembles Konzept eines ‚comparatisme planétaire‘ (s. II.vi) – am
Ende des 20. Jahrhunderts vorgerechnet werden wird (s. z. B. II.ix.3.a).

Zusammenfassend soll festgehalten werden, daß Baldenspergers Aufsatz von
1921 prägend für die Pariser bzw. französische Komparatistik geworden ist. Vertre-
ten wird ein historistischer Ansatz, der in doppelter Frontstellung gegen die als nor-
mativ (miß-)verstandene literaturkritische Vergleichung (‚parallèle‘) und gegen den
positivistischen Determinismus gerichtet ist und stattdessen den geistigen Aus-
tausch schöpferischer Individuen und ihrer Werke über Länder- bzw. Sprachgren-
zen hinweg akzentuiert. Ins Zentrum der Aufmerksamkeit tritt dadurch der Begriff
der ‚rapports littéraires‘, wodurch der Fokus der Forschung von den großen
Namen und Werken weg hin auf die literarischen Vermittler gelenkt wird. Kompa-
ratistik wird als ‚Beziehungswissenschaft‘ aufgefaßt. Dieser Ansatz sollte die Kom-
paratistik bis in die 1950er Jahre bestimmen, bevor er im Zuge poetologisch,
formalistisch und strukturalistisch orientierter Theorieansätze der Kritik verfiel
(s. II.iv.2). Dagegen wurde die Einsicht in die Rolle des lesenden Publikums und die
damit ins Spiel kommende Dynamik hermeneutischer Prozesse in den späten 60er
Jahren im Zuge der Rezeptionsästhetik weiter ausgebaut und ist seither im Metho-
denkanon der Literaturwissenschaft fest etabliert.

2 Die Sache der Komparatistik 111



III Grenzüberschreitungswissenschaft – Paul
van Tieghem (1931)

Neben Fernand Baldensperger und Paul Hazard, dem wir das große geistesge-
schichtliche Werk La Crise de la Conscience Européenne 1680–1715 (2 Bde, 1935,
dtsch. 1939 u.ö.) verdanken, repräsentiert Paul van Tieghem (1871–1948) den drit-
ten bedeutenden Vertreter der Sorbonner Komparatistenschule in der ersten
Hälfte des 20. Jahrhunderts. In seinem Handbuch La littérature comparée (Paris
1931) legt er deren Dogmatik systematisch dar. Es ist immer wieder als das erste
seiner Art gewertet worden.1 Der Textauszug, dem wir uns nun näher zuwenden
wollen, ist diesem Buch entnommen.2

Einerseits setzt van Tieghem Baldenspergers empirische, d. h. kleinteilige kom-
paratistische ‚Beziehungswissenschaft‘ fort. Von einer Dominanz „positivistische[r]
Tendenzen“3 sollte jedoch nur mit Vorsicht gesprochen werden, da wir gesehen
haben, wie stark die mit dem Positivismus im Sinne eines wissenschaftlichen Para-
digmas verbundenen Vorstellungen von Kausalität und Determinismus auch in
geistigen Dingen von Baldensperger zurückgewiesen worden waren. Von ‚Positivis-
mus‘ könnte hier also allenfalls im pejorativen Sinne die Rede sein, insofern van
Tieghem in der Tat ausdrücklich darauf hinweist, daß ein Komparatist „viele De-
tails notieren, oder wie man sagt, Karteikarten anlegen muß, viele Karteikarten“
(75). In solchen Sätzen zeigt sich freilich weniger eine ‚positivistische Tendenz‘ als
eine Orientierung an den materiellen bzw. praxeologischen Bedingungen der kompa-
ratistischen Tätigkeit – eine Tendenz, die man für die Ausführungen van Tieghems
verallgemeinern kann. (Der heutigen Literaturwissenschaft täte es gewiß gut, wäre

 Schon eine frühe Rezension akzentuiert den Innovationscharakter des Werks: „Ce petit livre
est complètement nouveau d’idée aussi bien que d’exécution. Il n’existe en effet aucun ouvrage
consacré à la théorie de la littérature comparée, et si de nombreux articles ont traité de quelques
points isolés, on ne trouve nulle part une description résumée des domaines et des méthodes de
cette discipline.“ Joseph Hombert: [Rez.] Paul van Tieghem. La Littérature comparée. In: Revue
belge de philologie et d’histoire 12 (1933), H. 3, 711. Zugleich indiziert die Besprechung des belgi-
schen Altphilologen, daß Posnetts Werk zu diesem Zeitpunkt entweder bereits vergessen war
oder eben nicht als komparatistisches Grundlagenwerk aufgefaßt wurde.
 Paul van Tieghem: Grundlagen und Methoden [frz. 1931]. In: Vergleichende Literaturwissen-
schaft. Hg. Hans Norbert Fügen. Düsseldorf, Wien 1973, 73–81; zit. im folgenden in () im Text. Es
handelt sich um einen Auszug aus Paul van Tieghem: La littérature comparée. Paris 1931, Tl. II:
„Méthodes et résultats de la littérature comparée“, Kap. 1: „Principes et méthodes générales“,
57–69.
 Gerhard R. Kaiser: Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Forschungsstand,
Kritik, Aufgaben. Darmstadt 1980, 34.

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-007

https://doi.org/10.1515/9783111005768-007


sie stärker an ‚Karteikarten‘ als an ‚Theorien‘ interessiert, will sagen: setzte sie mehr
auf Philologie als auf Kulturwissenschaft.)

Andererseits zielt van Tieghem ganz offenbar auf eine geistesgeschichtliche Syn-
these, insofern er bestrebt ist, die ‚vielen Details‘ auf Typologien hin zu ordnen. Vor
allem aber versteht er es, die vielen Erscheinungsweisen der komparatistischen Tätig-
keit zu ordnen und systematisch darzustellen. Das gilt zuerst einmal für die Unterschei-
dungen, die er zwischen Nationalliteratur-, Vergleichender Literatur- und Allgemeiner
Literaturwissenschaft zu machen verstand: „On peut sérier ainsi les trois disciplines,
en empruntant au même domaine un exemple de chacune d’elles: A. L i t t é r a t u r e
n a t i o n a l e : place de La Nouvelle Héloïse dans le roman français du XVIIIe siècle. –
B. L i t t é r a t u r e i n t e r n a t i o n a l e . a) Littérature comparée: influence de Ri-
chardson sur Rousseau romancier. – b) Littérature générale: le roman sentimental en
Europe sous l’influence de Richardson et de Rousseau.“4 Visualisiert man die hier ent-
worfene Dachgliederung, ergibt sich folgendes Schema (Schema 6):

Die Gliederung mag einigermaßen pedantisch anmuten. Sie taugt gleichwohl, Ord-
nung und Hierarchie zu schaffen: Im Zuge der Unterscheidung von monoliteraler
Einzelliteratur bzw. Nationalliteratur, biliteraler Komparatistik und polyliteraler
Allgemeiner Literaturwissenschaft betrachtete van Tieghem offenbar letztere als
Telos und Krönung literaturwissenschaftlicher Arbeit. Dieser Schematik nach ge-
hört van Tieghems Ossian en France (2 Bde, Paris 1917) zur Vergleichenden, sein
Hauptwerk zur Präromantik (La poésie de la nuit et des tombeaux en Europe au
XVIIIe siècle. Paris 1921; Le préromantisme. Études d’histoire littéraire européenne, 3
Bde, Paris 1924–1947; Le sentiment de la nature dans le préromantisme européen.
Paris 1960) dagegen zur Allgemeinen Literaturwissenschaft.

Es ist gesagt worden, daß van Tieghems Beitrag zur Konsolidierung der Kom-
paratistik vor allem darin bestanden habe, daß bei ihm „ein für allemal der Nach-

Schema 6: van Tieghem: Untergliederung
der Literaturwissenschaft.

 Paul van Tieghem: La littérature comparée, a.a.O., 175.

III Grenzüberschreitungswissenschaft – Paul van Tieghem (1931) 113



druck auf die Möglichkeit spezifisch supranationaler Forschung“5 gelegt worden
sei. Diese Wertung ist zwar nicht falsch, sie übersieht jedoch, daß eine solche
„grenzüberschreitende[n] Literaturforschung“6 nicht als Selbstzweck angestrebt
wird, zumal nicht unter dem Rubrum der Vergleichenden, sondern der Allgemei-
nen Literaturwissenschaft. Das Ungenügen („insuffisance“) der Komparatistik, be-
tont van Tieghem, bestehe gerade darin, daß sie sich auf den Vergleich zweier
Komparata beschränke. Man müsse dagegen zu einer Synthese („synthèse“) fort-
schreiten – und das tut die Allgemeine Literaturwissenschaft.7 Das Ziel der Erfor-
schung unterschiedlicher Details und diverser Einflüsse zwischen Literaturen,
deren Ergebnisse auf den beiden unteren Ebenen anfallen, besteht vielmehr
darin, zu begrifflicher Zusammenfassung, d. h. in diesem Fall: zum Gattungstypus
‚Empfindsamer Roman‘ („le roman sentimental“) fortzuschreiten. Der vielzitierte
und kritisierte „‚Faktualismus‘“8 der ‚Franzosen‘ ist also lediglich Mittel zum
Zweck synthetisierender literaturwissenschaftlicher Begriffsbildung.

1 Grenze

Zugleich signalisiert das Zitat aber auch, daß die Kategorie ‚Einfluß‘ („influence“)
zentrales Definitionskriterium und damit die Kontaktstudie wesentlicher Publika-
tionstypus der Komparatistik geblieben ist. Genauer: Es sind die „rapports bin-
aires“9, d. h. binäre bzw. zweistellige Beziehungen, denen das Augenmerk des
Komparatisten zu gelten habe. Zu Beginn unseres Textauszugs heißt es entspre-
chend: „Gegenstand der Vergleichenden Literaturwissenschaft ist es [...], die
Werke der verschiedenen Literaturen in ihren Beziehungen [= „rapports“; C.Z.]
untereinander zu untersuchen.“ (73) Diese Definition geht im Prinzip über die
Umschreibung Baldenspergers nicht hinaus. Präziser wird van Tieghem nun
aber, wenn es gilt, herauszufinden, in welcher Beziehung die beiden verglichenen
Komparata zueinander stehen. Sie müssen – das war vorher impliziert, jedoch
nicht eigentlich thematisiert worden – einander ‚fremd‘, d. h. durch eine Grenze

 Hugo Dyserinck: Komparatistik. Eine Einführung [1971]. 3., durchges. Aufl. Bonn 1991, 46.
 Ebd.
 Paul van Tieghem: La littérature comparée, a.a.O., 169 und 174.
 René Wellek: Die Theorie der Vergleichenden Literaturwissenschaft [engl. 1953]. In: Verglei-
chende Literaturwissenschaft. Hg. Hans Norbert Fügen. Düsseldorf, Wien 1973, 101–107, hier: 104.
Henry H.H. Remak: Comparative Literature at the Crossroads. Diagnosis, Therapy, and Prognosis.
In: Yearbook of Comparative and General Literature 9 (1960), 15–26; dtsch. u.d.T.: Vergleichende
Literaturwissenschaft am Scheideweg. Diagnose, Therapie und Prognose. In: Vergleichende Lite-
raturwissenschaft. Hg. Hans Norbert Fügen, a.a.O., 116–132, hier: 121 und 123.
 Paul van Tieghem: La littérature comparée, a.a.O., 169 f.

114 III Grenzüberschreitungswissenschaft – Paul van Tieghem (1931)



voneinander getrennt sein. In Posnetts literaturwissenschaftlichem Ansatz, die so-
ziale Evolution der Literatur zu erforschen, war ein Grenzkonzept nicht eigens
vonnöten. In Baldenspergers Beziehungswissenschaft war es implizit zwar vo-
rausgesetzt, blieb aber unthematisch. Erst bei van Tieghem wird der Begriff der
Grenze problematisiert: „Zuerst muß ein Punkt geklärt werden. Wo liegen in
einer bestimmten Epoche die Grenzen einer Literatur? Wo verläuft die Grenzli-
nie, ab der man von ‚fremd‘, von fremdem Einfluß oder Einfluß aus dem Ausland
sprechen kann?“ (73)

Gegenstand der Komparatistik sind für van Tieghem, läßt sich nun präzisieren,
Werke einander fremder Literaturen, d. h. solche, die durch eine näher zu bestim-
mende Grenze voneinander getrennt sind. Sie sollen in ihren Beziehungen unter-
einander untersucht werden. Darin besteht die Aufgabe der Komparatistik. Ins
Spiel gebracht werden an dieser Stelle zwei Grenzkriterien, deren Kongruenz bzw.
Inkongruenz in einem weiteren Abschnitt diskutiert wird. Unterschieden werden
Sprach- und politische Territoriumsgrenzen. In Fällen, in denen diese Grenzen
überlappen, scheint der Fall für van Tieghem einfach und z. B. die Literaturen Spa-
niens, Englands und Frankreich voneinander leicht abgrenzbar zu sein. Prekär
wird es für ihn, wenn sprachliche und territoriale Grenze nicht übereinstimmen,
wie dies z. B. bei der deutschsprachigen Literatur der Fall ist, wo österreichische
und schweizerische Schriftsteller, etwa Adalbert Stifter oder Albrecht von Haller,
wie selbstverständlich miteinbezogen werden, oder bei der französischsprachigen
Literatur, worin z. B. der Genfer Bürger Rousseau und der Savoyarde de Maistre,
aber auch eine Reihe belgischer Schriftsteller geläufiger Weise miteingemeindet
sind. Umgekehrt erscheint es van Tieghem aber sehr problematisch zu sein, von
einer welschschweizerischen Literatur bzw. einer Literatur der Suisse romande
oder von einer wallonischen Literatur zu sprechen, da einer ausschließlichen
Grenzziehung nach sprachlichen und/oder nationalstaatlichen Kriterien wiederum
soziale Faktoren literarischer Gruppenbildung entgegenstehen. Der letztgenannte
Gesichtspunkt, der am Beispiel des literarischen Zentrums Paris und damit verbun-
dener Kommunikationsprozesse erläutert wird, sollte in Erinnerung behalten wer-
den, denn er gemahnt daran, daß diese Komparatistikkonzeption durchaus nicht
vom faktum brutum scheinbar selbstverständlich gegebener ‚Nationalliteraturen‘
ausgeht, sondern vielmehr ein relativ komplexes Bewußtsein von den soziokultu-
rellen Konstitutions-, Kanonisierungs- und Homogenisierungsprozessen, die zur
Ausbildung einer ‚Literatur‘ im Sinne eines Kollektivsingulars beitragen, besitzt
(s. II.v.1.b). Van Tieghem diskutiert noch eine Reihe weiterer Beispiele, die allesamt
auf die Brüchigkeit des Nationalliteraturkonzepts verweisen, ohne daß daraus
doch Konsequenzen für die Komparatistik als einer literarischen Grenzüberschrei-
tungswissenschaft gezogen werden würden. Im Gegenteil: „Ist die Grenze zwischen

1 Grenze 115



zwei Literaturen einmal festgelegt, wollen wir alles untersuchen, was auf literari-
schem Gebiet die Grenzen überschritten und eine Wirkung ausgeübt hat.“ (74)

2 Sender – Überträger – Empfänger

Die vielfältigen Formen literarischer „Grenzüberschreitung“ („passage à travers
la frontière littéraire“) sortiert van Tieghem mithilfe eines einfachen Kommuni-
kationsmodells. Unterschieden werden drei Grundkomponenten, und zwar der
Ausgangspunkt der literarischen Grenzüberschreitung („l’émetteur“, d. h. der Sen-
der), der Endpunkt der literarischen Grenzüberschreitung („le récepteur“, d. h.
der Empfänger) sowie eine Vermittlerinstanz („un intermédiaire“), mit deren
Hilfe die literarische Grenzüberschreitung geschieht („le transmetteur“, d. h. der
Überträger) (74).10

Die unterschiedlichen, vom Komparatisten zu berücksichtigenden Ebenen
der unübersichtlichen Mobilität des literarischen Grenzverkehrs, die bei Baldens-
perger noch in den Nebeln lebensphilosophischer Terminologie verhüllt blieben
(„la mobilité du monde de l’esprit“11), läßt sich mithilfe der Ordnungsfunktionen
des beigezogenen Kommunikationsmodells leicht schematisieren (Schema 7).

Das besondere Augenmerk des Komparatisten liegt auf der Erforschung der Ver-
mittlerinstanzen. Durch ihre Betonung wird der enge Literaturbegriff erweitert
und der Kanon großer Werke wie schon bei Baldensperger relativiert. Erst jetzt
wird so recht deutlich, warum Baldensperger, wie er stöhnte12, Jahre seines Le-

l’émetteur/Sender transmetteur/Überträger récepteur/Empfänger

Schriftsteller Vermittler (Einzelner oder Gruppe) Autor
Werk Übersetzung/Imitation Werk
Idee – Gedanke/Gefühl

Schema 7: van Tieghem: Systematik komparatistischen Grenzverkehrs.

 Vgl. ebd., 60.
 Fernand Baldensperger: Littérature comparée. Le mot et la chose. In: Revue de la littérature
comparée 1 (1921), 5–29, hier: 27.
 „Nicht umsonst hat der Verfasser dieser Zeilen mehr als fünf Jahre darauf verwandt, die
wichtigsten französischen Zeitschriften und Tageszeitungen zwischen 1770 und 1880 konsequent
durchzusehen.“ Fernand Baldensperger: Begriff und Gegenstand der Vergleichenden Literaturge-

116 III Grenzüberschreitungswissenschaft – Paul van Tieghem (1931)



bens damit verbracht hatte, Zeitschriften und Tageszeitungen konsequent durch-
zuarbeiten. Die Erforschung solcher Textkorpora ergibt sich unmittelbar aus dem
zugrundeliegenden Einflußbegriff. Um die „Grundlagen für die Erforschung von
Einflüssen und Entlehnungen“ (76) legen zu können, „muß man vor allem auf-
merksam die Zeitschriften der untersuchten Epoche durchforschen. Die Lektüre
von zahlreichen zweit- oder drittrangigen Autoren, die [Lektüre] literarischer
Blätter hat den Vorzug, dem Forscher das intellektuelle Klima des fraglichen Zeit-
abschnittes zu vermitteln, ihn auf den Standpunkt von damals zu stellen, der
nicht mehr der unsrige ist.“ (77)

Es erscheint geradezu für die Komparatistikkonzeption der Sorbonne spezifisch
zu sein, welch ein großer Raum hierin „zweit- und drittrangigen Schriftstellern“ (79)
sowie soziokulturellen Fragestellungen eingeräumt wird. Die Konzentration auf Ver-
mittlerinstanzen öffnet die Literaturwissenschaft zwangsläufig für die Erforschung
historischer, sozialer oder institutioneller Fakten, z. B. literarischer Zirkel, Gruppen
oder Gespräche, die bei der Verbreitung von Literatur eine Rolle spielen. Neben
Übersetzern, Literaturzeitschriften oder -zeitungen sowie einzelnen Vermittlergestal-
ten wie Melchior Grimm, Heinrich Heine und vielen anderen zählt van Tieghem na-
mentlich die Erforschung der sozialen Milieus literarischer Interaktion (Gruppen-,
Zirkel-, Schulbildungen, Salons, Höfe, Städte etc.) zur komparatistischen Tätigkeit. Da
das Schwergewicht auf der historischen Erforschung literarischer Austauschprozesse
liegt, treten Autor- oder Werkkategorien sowie Fragen literaturkritischer Wertung in
den Hintergrund, so daß die Priorisierung (fremd-)literarischer Mediationsprozesse
zu der überspitzten Feststellung führt, daß der Komparatist „eine völlig andere Wer-
teskala“ (79) als der Literaturhistoriker der einzelnen Länder habe.

In diesen Zusammenhang gehören auch die Umwertungsprozesse, die mit der
Übernahme literarischer Erscheinungen von einer Literatur in die andere einher-
gehen. Die Vermittlung verändert das Vermittelte. Bei Baldensperger hatte sich
diese rezeptionsästhetische Dimension bereits angekündigt. Diesen Ansatz baut
van Tieghem nun aus. Auch hier folgt er der geistesgeschichtlichen Methode, die
gegenüber dem ‚naiven‘ historischen Realismus des 19. Jahrhunderts geltend ge-
macht hatte, daß Geschichtsschreibung nicht Wirklichkeitsherstellung, sondern
Wertsetzung sei. Mit der Kategorie des „Erfolg[s]“ (79 und 80; „succès“) verlagert
sich das Interesse vom Autor auf den Leser. Der Rezeptionsprozeß erhält eine ei-
genständige Kontur. Er ist kein passiver Reflex, sondern ein produktiver Akt der
Gestaltung. Daher muß der Komparatist sich nicht wundern, daß die Wirkung, die
ein Schriftsteller im Ausland entfaltet, ein relatives Eigenleben entwickelt. In der

schichte [frz. 1921]. In: Komparatistik. Aufgaben und Methoden. Hg. Horst Rüdiger. Stuttgart, Ber-
lin, Köln, Mainz 1973, 55–77, hier: 73.

2 Sender – Überträger – Empfänger 117



Empfängerkultur entstehe eine „Idee [...], die oft von der Realität [in der Senderkul-
tur; C.Z.] stark abweicht.“ (79) Van Tieghem spricht in diesem Zusammenhang von
„Legende“ bzw. „Mythos“, in die bzw. in den sich das Bild eines Schriftstellers in
der Rezeption verwandelt. Eine solche „Verwandlung“ (79) sei etwa Edward Young
(1683–1765), dem Autor der Night-Thoughts (1742/45), dessen Erforschung sich van
Tieghem im Zusammenhang seiner Studien zur ‚präromantischen‘ Nacht- und
Gräberpoesie besonders verschrieben hatte, widerfahren: „Der ehrgeizige, ent-
täuschte und verbitterte Literat, der der Autor der Nächte war, wurde durch die
Bewunderung und Anerkennung Europas der weise Young, der erhabene Priester
der Nacht und der Gräber. Anderen, Größeren, ist diese Verwandlung zuteil gewor-
den, die die vielschichtige Realität simplifiziert und durch wahrhaftige Legenden
ersetzt: Fénélon, Rousseau, Goethe, Lamartine ... Weit mehr als die Realität hat die-
ser Mythos ihren Werken im Ausland zum Erfolg verholfen. Der Komparatist darf
nicht danach fragen, wie sie wirklich waren, sondern was man glaubte, daß sie es
waren; er muß von dieser durch die Legende verwandelten Gestalt ausgehen.“ (79)

Es soll hier nicht darüber gerechtet werden, daß natürlich auch die als ‚Realität‘
bezeichnete Charakteristik eine Zuschreibung ist, wichtig ist vielmehr, daß die Rezep-
tionsgeschichte hier als ein eigenständiges Gebiet der Komparatistik begründet wird.
Dieses Forschungsgebiet bezeichnet van Tieghem im weiteren Verlauf seines kompa-
ratistischen Grundlagenwerkes als Doxologie: „Nous pouvons appeler ce genre d’étu-
des doxologie (δοξα, doxa, opinion, gloire), puisqu’il y est question de la réputation
d’un auteur ou de plusieurs auteurs, et de l’opinion qu’on se forme à leur égard.“13

3 Komparatistische Tätigkeit – Kenntnisse
und komparatistischer Kernbereich

Der weitgefaßte Literaturbegriff, die Konzentration auf literarische Vermittlungs-
instanzen, die Berücksichtigung soziokultureller Prozesse und die Anerkennung
eigenständiger Rezeptionsgeschichtsschreibung führen zu einem komplexen An-
forderungsprofil, das von van Tieghem recht pragmatisch skizziert wird. Zum
Komparatisten gehören nicht nur „gewisse Kenntnisse“, d. h. eine signifikante Ge-
lehrsamkeit, die nicht zuletzt etwas mit ‚Karteikarten‘, will sagen: der Fähigkeit
zu systematischer Materialerschließung und Ergebnissicherung, zu tun hat, son-

 Paul van Tieghem: La littérature comparée, a.a.O., 117. Van Tieghems literaturwissenschaftli-
che Doxologie ähnelt dem historiographischen Ansatz der George-Schule, wenn Ernst Bertram
(Nietzsche. Versuch einer Mythologie. Berlin 1919, bes. „Einleitung: Legende“, 1–10, hier: 1) Ge-
schichte nicht als Wirklichkeitsrekonstruktion, sondern als „Legende“, Friedrich Gundolf (Caesar
im neunzehnten Jahrhundert. Berlin 1926, „Vorwort“, 7) sie als „Mär“ auffaßt.

118 III Grenzüberschreitungswissenschaft – Paul van Tieghem (1931)



dern er braucht auch einen „gewissen geistigen Habitus“. Er muß angesichts des
weitgefaßten Gegenstandsbereichs über die komplementäre Fähigkeit verfügen,
Generalisten- und Spezialistentum ausgleichen, d. h. „seinen Aktionsradius gleich-
zeitig erweitern und einengen“ (77) zu können.

a) Kenntnisse
Die Kenntnisse des Komparatisten bestehen in (a) der Beherrschung mehrerer Spra-
chen, (b) der Kenntnis mehrerer Literaturgeschichten bzw. der „internationalen Lite-
raturgeschichte“ sowie darüber hinaus (c) der Kenntnis vielfältiger politischer,
sozialer, philosophischer, wissenschaftlicher, künstlerischer etc. Zusammenhänge in
verschiedenen Epochen unterschiedlicher Kulturräume. Dazu kommt (d) die Not-
wendigkeit des Auslandsstudiums, d. h. die Bereitschaft, dem literarischen Sender,
Überträger oder Empfänger gewissermaßen ‚nachzureisen‘ und die Materialrecher-
che jeweils im „Ursprungsland“ (78) vorzunehmen.

Insofern die Komparatistik jedoch nicht nur etwas mit ‚Kenntnissen‘ zu tun
hat, sondern auch mit einem bestimmten ‚Habitus‘, scheint van Tieghem bei der
Thematisierung zeitweiliger Auslandsaufenthalte nicht nur die Quellenlage im
Blick zu haben. Auf der Ebene mentaler Disposition führt der Sachverhalt, daß
man „einige Zeit“ (78) in fremden Ländern forscht, zugleich auch zu einer Art ex-
perimentellem Frontaliertum.

Angesichts des großen Gebiets, das tendenziell zum Gegenstand werden kann,
bedarf der angehende Komparatist schließlich (e) der Fähigkeit, sich auf einen
„speziellen Fragenkomplex“ räumlicher (z. B. die Konzentration auf die Literatur-
beziehungen zwischen Spanien und Deutschland) oder zeitlicher (z. B. die Be-
schränkung auf eine Epoche, etwa die Romantik) Art beschränken zu können.

b) Komparatistischer Kernbereich
Insgesamt unterscheidet Paul van Tieghem sechs verschiedene Gebiete, auf die sich
die komparatistische Tätigkeit beziehen kann.14 Sie bilden den Kernbereich der Ver-
gleichenden Literaturwissenschaft. Da das Ziel der Komparatistik darin besteht, eine
„Überschreitung“ („passage“), d. h. die Tatsache, „daß etwas Literarisches über eine
sprachliche Grenze transportiert wurde“ (80), zu beschreiben, können diese Gebiete
nach ihrem Ort im komparatistischen Kommunikationsmodell unterschieden wer-
den. Man kann die literarische Grenzüberschreitung nach Maßgabe der literarischen
Übernahme (Frage: was wird übernommen?), aus der Sicht des Senders (Frage: wel-

 Vgl. zum folgenden: Paul van Tieghem: La littérature comparée, a.a.O., 70 ff., 87 ff., 100 ff.,
116 ff., 143 ff. und 152 ff.

3 Komparatistische Tätigkeit – Kenntnisse und komparatistischer Kernbereich 119



chen Einfluß bzw. Erfolg hat das Übernommene?) oder aus der Sicht des Empfängers
(Frage: woher stammt das Übernommene?) untersuchen. Jeder dieser Perspektiven
sind bestimmte Gebiete zugeordnet. Die Frage nach demWas der literarischen Über-
nahme generiert (a) genologische, (b) thematologische und (c) ideologische Fragestel-
lungen. Stellt man sich auf die Seite des Senders, ergeben sich (d) doxologische, stellt
man sich auf die Seite des Empfängers (e) krenologische und (f) mesotologische Fra-
gestellungen. Darunter muß man sich die Gebiete folgender Gegenstände vorstellen:

ad a) Literarische Gattungen, Kunstformen, Stile und Ausdrucksformen. Das Stu-
dium der literarischen Gattungen wird ‚Genologie‘ (gr. γενος = Genus, Art,
Gattung; frz. „génologie“), d. h. Gattungslehre genannt.15

ad b) Themen, Typen, Legenden oder Mythen, d. h. Motiv-, Stoff- und Themenge-
schichte. Das Studium der literarischen Sujets wird Thematologie („théma-
tologie“) genannt.

ad c) Ideen und Gefühle. Dieses Gebiet ist das einzige, das van Tieghem nicht auf
einen fremdwörtlichen Begriff zu bringen weiß. Die Ausrichtung der Kompara-
tistik auf das Studium der religiösen, philosophischen, moralischen, ästhetischen
Ideen und mentalen Werte („l’ordre des sentiments“, z. B. Empfindsamkeit u.ä.)
verrät den starken Einfluß der geistesgeschichtlichen Methode, in der literari-
sche Werke als Ausdruck von Ideen, Problemen und Weltanschauungen inter-
pretiert werden. Wäre die Bezeichnung nicht mißverständlich, könnte man das
Studium der Ideen und mentalen Werte ‚Ideologie‘ nennen.

ad d) Erfolg und Einfluß. Das Studium des erfolgreichen Einflusses einer literari-
schen Erscheinung auf eine andere wird, wie eben schon erwähnt, Doxolo-
gie (gr. δοξα =Meinung, etwas für etwas halten; frz. „doxologie“) genannt.

ad e) Quellen. Das Studium der Quellen wird ‚Krenologie‘ (gr. κρηνη = Quelle; frz.
„crénologie“) genannt.16

ad f) Vermittlerinstanzen bzw. Überträger. Das Studium der literarischen Ver-
mittlerinstanzen wird ‚Mesologie‘ (gr. μεσος = der in der Mitte steht, Mitt-
ler; frz. „mésologie“) genannt.

Faßt man die sechs Gebiete, die den umfangreichen Kernbereich komparatisti-
scher Forschung ausmachen, nach Maßgabe des komparatistischen Kommunika-
tionsmodells, mit dem Paul van Tieghem diese Felder systematisiert, in einem
Schema zusammen, ergibt sich folgendes Bild (Schema 8).

 Als Fremdwort hat sich ‚Genologie‘ im Deutschen nicht durchsetzen können.
 Als Fremdwort für die geschichts- bzw. literaturwissenschaftliche Quellenkunde hat sich ‚Kre-
nologie‘ im Deutschen nicht durchsetzen können.

120 III Grenzüberschreitungswissenschaft – Paul van Tieghem (1931)



von der Seite des Senders das Was der literarischen
Übernahme

von der Seite des Empfängers

d) Doxologie:
Lehre vom Einfluß und Erfolg
eines Autors, eines Werks, einer
Gattung, einer Literatur

a) Genologie:
Lehre von den literarischen
Gattungen, Kunstformen,
Stilen und Ausdrucksformen

e) Krenologie:
Lehre von den Quellen eines
Schriftstellers oder eines Werks
(‚Quellenkunde‘)

b) Thematologie:
Lehre von Stoffen, Motiven
und Themen der Literatur
(Sujets, Typen, Mythen u.ä.)

f) Mesologie:
Lehre von den
Vermittlerinstanzen, Überträgern
und Übersetzern zwischen
literarischen Erscheinungen

c) Ideologie:
Lehre von den in der Literatur
dargestellten Ideen, Gefühlen
u.ä.

Schema 8: van Tieghem: Aufgabenpalette im Kernbereich komparatistischer Forschung.

3 Komparatistische Tätigkeit – Kenntnisse und komparatistischer Kernbereich 121



IV Am besten einfach ‚Literaturwissenschaft‘ –
René Wellek (1953 und 1958)

René Wellek (1903–1995), in Wien geboren und in Prag erzogen, gilt als einer der
bedeutendsten Literaturwissenschaftler des 20. Jahrhunderts. Sein textzentrierter
literaturkritischer Ansatz ist im wesentlichen geprägt durch die von Vilém Mathe-
sius (1882–1945) – Welleks Doktorvater – gegründete Prager Schule (Cercle linguis-
tique de Prague), deren Diskussionszusammenhang er zwischen 1930 und 1935 als
Dozent an der Prager Karlsuniversität angehörte, sowie durch das phänomenologi-
sche Verständnis des literarischen Kunstwerks, das ihm durch den polnischen Phi-
losophen Roman Ingarden (1893–1970) nahegebracht wurde. Während Wellek von
Jan Mukařovský (1891–1975) und Roman Jakobson (1896–1992) die strukturalistische
Auffassung übernimmt, dergemäß das Kunstwerk ein einheitliches System von Zei-
chen ist, das einem bestimmten ästhetischen Zweck dient, lehrt ihn die Lektüre In-
gardens, daß das literarische Werk ein organisches, aus mehreren Schichten
aufgebautes Gebilde von eigener, d. h. weder psychologisch noch sozial abgeleiteter
Seinsweise ist. 1935 geht Wellek als Dozent für tschechische Literatur und Sprache
nach London. Als die dortige School of Slavonic Studies durch den Einmarsch der
Nazis in die Tschechoslowakei ihre Stiftungsgrundlagen verliert, entscheidet sich
Wellek 1939 in die USA zu emigrieren, wo er schon Ende der 20er Jahren (am Smith
College und in Princeton) gelehrt hatte. Zuletzt ist er bis zu seiner Emeritierung
1972 Direktor der komparatistischen Abteilung an der Yale-Universität.1 Wellek war
in mehreren Sprachen zuhause und verfügte über eine große Belesenheit, die ihm
ein weitreichendes Textkorpus literaturkritischer Werke erschloß. Seine Geschichte
der Modernen Literaturkritik (A History of Modern Criticism. 1750–1950, 8 Bde, New
Haven CT 1955–1993; dtsch. 4 Bde, 1959–1990) umfaßt die englische, amerikanische,
deutsche, russische und osteuropäische sowie die französische, italienische und
spanische Literaturkritik in der Zeit zwischen 1750 und 1950.

Was die literaturtheoretischen Prägekräfte der Prager Jahre auch im einzelnen
zu bedeuten haben, wichtig ist doch, daß bei Wellek das literarische Wortkunst-
werk, seine Autonomie und seine Struktur im Zentrum des Interesses stehen. Er
selbst betont, daß er von den russischen Formalisten und den deutschen Stilfor-
schern gelernt habe. Für seinen literaturkritischen Ansatz bezeichnend sind zwei
Unterscheidungen, die er in seinem erfolgreichsten Werk, der mit Austin Warren

 Vgl. René Wellek: How, Why and When I became a Comparatist. In: Wege zur Komparatistik.
Sonderheft für Horst Rüdiger zum 75. Geburtstag. Hg. Erwin Koppen, Rüdiger von Tiedemann.
Berlin 1983 (= Komparatistische Studien, 2), 157–160.

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-008

https://doi.org/10.1515/9783111005768-008


(1899–1986) gemeinsam publizierten Theory of Literature (1. Aufl., New York NY
1949), vornimmt.

Die erste Unterscheidung bezieht sich auf die literarischen Werke. Sie können
entweder als historische Dokumente oder als literarische Monumente betrachtet
werden. Sie stehen entweder für etwas anderes oder für sich selbst. Im ersten
Fall behandelt man sie als Belege sozialer, historischer oder psychologischer Er-
eignisse, Geschehen und Vorgänge. So wird man Fontanes Romanen sicherlich al-
lerlei Hinweise über das Frauenbild in Preußen am Ende des 19. Jahrhunderts
entnehmen können. Als Dokument betrachtet, fungiert Literatur als historische
Quelle. Im zweiten Fall betrachtet man das literarische Werk als ein autonomes
ästhetisches bzw. künstlerisches Gebilde.

Die zweite Unterscheidung bezieht sich auf literaturwissenschaftliche Be-
trachtungsweisen. Wellek unterscheidet literaturwissenschaftliche Ansätze nach
außerliterarischen bzw. extrinsischen und innerliterarischen bzw. intrinsischen
Methoden. Außerliterarische Methodenansätze beschäftigen sich mit den Bedin-
gungen, der Umgebung oder den äußeren Anlässen der Literatur (Biographie, Py-
chologie, Gesellschaft, Ideen, andere Künste). Innerliterarische Methodenansätze
dagegen konzentrieren sich auf die literarischen Werke selber. Es ist stets an
Welleks „Autonomieästhetik“2 kritisiert worden, daß sie ihn nicht nur hindere, den
literarischen Text sozial zu kontextualisieren, sondern auch den gesellschaftlichen
Prozeß ausblende, der überhaupt erst Literatur und Kunst als autonome Gebilde
institutionalisiert habe. Genau das macht freilich Welleks signifikante literaturtheo-
retische Kontur aus, die ihn in die Tradition formalistischer, strukturalistischer,
stilkritischer und phänomenologischer Ansätze der literaturtheoretischen Avant-
garde der ersten Hälfte des 20. Jahrhundert stellt. Paul de Mans (1919–1983) ‚Decon-
struction‘ wird die Unterscheidung zwischen extrinsischem und intrinsischem
Methodenansatz aufgreifen und sie zu dem asymmetrischen Gegensatzpaar von
„Referenz“ und „Relevanz“3 verschärfen, bei dem der eine Begriff nur da ist, um
den anderen abzuwerten.

 Peter V. Zima: Komparatistik. Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Tübin-
gen 1992 (= utb, 1705), 37.
 Paul de Man: Semiologie und Rhetorik [engl. 1973]. In: ders.: Allegorien des Lesens [engl. 1979].
Hg. Werner Hamacher. Frankfurt am Main 1988, 31–51, hier: 31 f. Vgl. hierzu Carsten Zelle: Rheto-
rik als literaturtheoretische Praxis (zu Derrida, de Man und Barthes). In: DVjs 96 (2022), H. 2,
209–233, bes. 217–220.

IV Am besten einfach ‚Literaturwissenschaft‘ – René Wellek (1953 und 1958) 123



1 Noch einmal: Beziehungswissenschaft

Seine Stellung zur Komparatistik hatte Wellek bereits 1949 in dem Kapitel „All-
gemeine, vergleichende und nationale Literatur“ in grundsätzlicher Weise nie-
dergelegt.4 Virulent wurde diese Position aber erst, als er sie gegenüber dem
komparatistischen Programm der Sorbonne in Stellung brachte. 1951 hatte Marius-
François Guyard (1921–2011) eine an van Tieghem orientierte, diesen stellenweise
sogar – z. B. den Titel betreffend – „plagiierende“5 Einführung La Littérature Com-
parée (Paris 1951) herausgebracht, zu der sein Lehrer Jean-Marie Carré (1887–1958),
der Nachfolger Baldenspergers an der Sorbonne in Paris, ein kurzes Vorwort bei-
gesteuert hatte. Darin behauptet Carré ziemlich forsch, daß der Begriff der Verglei-
chenden Literaturwissenschaft „neu definiert“6 werden müsse, wiederholt dann
aber im wesentlichen die alten Positionen von Baldensperger und van Tieghem,
die sich grob auf vier Punkte bringen lassen:

Da ist erstens die Ablehnung des typologischen Vergleichs in der Tradition der
Parallele bzw. Comparaison. Das war schon Baldenspergers Ausgangspunkt 30
Jahre zuvor, der nun in die schmissige (und seither oft wiederholte) Formel gefaßt
wird: „La litterature comparée n’est pas la comparaison littéraire.“ („Die verglei-
chende Literaturwissenschaft ist nicht dasselbe wie der literarische Vergleich.“)

Dagegen wird zweitens positiv das von Baldensperger eingebrachte, von van
Tieghem ausgebaute Kriterium des literarischen Einflusses zum Definitionsmerk-
mal des Fachverständnisses: „La littérature comparée est [...] l’étude des relations
spirituelles internationales, des rapports de fait qui ont existé entre Byron et Pouch-
kine, Goethe et Carlyle, Walter Scott et Vigny, entre les œuvres, les inspirations,

 René Wellek, Austin Warren: Theory of Literature. New York NY [1949]; dtsch. u.d.T.: Theorie
der Literatur [11959]. Frankfurt am Main 1971, 47–55. Die deutsche Ausgabe folgt der 2. Aufl. von
1956, die überdies von Wellek für die Übersetzung durchgesehen und verbessert wurde. Der Erst-
druck im New Yorker Verlag Harcourt, Brace and Company enthält kein Publikationsdatum, son-
dern die (z. T. auf vorangehende Teilkapiteldrucke bezügliche) Copyrightangaben 1942, 1947 und
1949. Diese Angaben haben in der Forschung hier und da für Verwirrung gesorgt. Das „Preface“
(V–[VII]) zeichnen Wellek/Warren mit „New Haven, May 1, 1948“ ([VII]. Im „New Haven, Connecti-
cut, Weihnachten 1955“ gezeichneten „Vorwort der Verfasser“ zur deutschen Übersetzung von
1959 wird als Datum der ersten Auflage „(1949)“ angegeben (zit. nach der oben nachgewiesenen
Taschenbuchausgabe, [7]–9, hier: 9).
 Ulrich Weisstein: Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Stuttgart, Berlin,
Köln, Mainz 1968, 33.
 Jean-Marie Carré: Avant-Propos. In: Marius-François Guyard: La Littérature Comparée. Paris
1951, 5–6; deutsche Übers. u.d.T. Vorwort zur Vergleichenden Literaturwissenschaft. In: Verglei-
chende Literaturwissenschaft. Hg. Hans Norbert Fügen. Düsseldorf, Wien 1973, 82–83; zit. im fol-
genden nach diesen beiden Seiten.

124 IV Am besten einfach ‚Literaturwissenschaft‘ – René Wellek (1953 und 1958)



voire les vies d’écrivains appartenant à plusieurs littératures.“ („Die vergleichende
Literaturwissenschaft ist [...] die Untersuchung der internationalen geistigen Bezie-
hungen, der tatsächlichen Beziehungen (rapports de fait), die zwischen Byron und
Puschkin, Goethe und Carlyle, Walter Scott und Vigny bestanden, zwischen den
Werken, den Inspirationen, ja sogar den Lebensläufen von Schriftstellern, die meh-
reren Literaturen angehören.“) Auch die Konsequenz, die Carré aus der Erfor-
schung der effektiven Beziehungen für die Komparatistik zieht, hatte van Tieghem
mit seiner Warnung vorgegeben, daß die komparatistische Tätigkeit vor allem in
der Beschäftigung mit zweit- und drittrangigen Schriftstellern bestehe. Auch Carré
betont, daß die Vergleichende Literaturwissenschaft „im wesentlichen nicht den
schöpferischen Wert der Werke“ betrachte, d. h. keine Literaturkritik, sondern viel-
mehr ein Zweig der Literaturgeschichte sei.

Drittens wird der zentrale Begriff ‚Einfluß‘ dahingehend zurückgenommen,
daß es weniger darauf ankomme, ‚Einflüsse‘ zu verfolgen als ‚Erfolge‘ zu erfor-
schen: „D’ailleurs on s’est peut-être trop précipité sur les études d’influence. Elles
sont difficiles à mener, souvent décevantes. On s’y expose parfois à vouloir peser
des impondérables. Plus sûre est l’histoire du succès des œuvres, de la fortune d’un
écrivain, du destin d’une grande figure, de l’interprétation réciproque des peuples,
des voyages et des mirages. Comment nous voyons-nous entre nous, Anglais et
Français, Français et Allemands, etc.“ („Übrigens hat man sich vielleicht zu sehr auf
die Untersuchung der Einflüsse gestürzt. Sie ist schwierig, oft enttäuschend. Man
läßt sich manchmal darauf ein, das Unwägbare wiegen zu wollen. Sicherer ist die
Geschichte des Erfolgs der Werke oder eines Autors, des Schicksals einer großen
Gestalt, der jeweiligen Interpretation der Völker, Reisen und Illusionen. Wie sehen
wir uns gegenseitig, die Engländer die Franzosen, die Franzosen die Engländer
etc.“) Diese Passage sollte auf starke Resonanz, Zustimmung wie Ablehnung, stoßen.
Doch ist zu bedenken, daß es sich bei diesem Absatz Carrés weniger um „die offizi-
elle Einführung der später so umstrittenen ‚Imagologie‘“7 handelte, wie Hugo Dyse-
rinck geurteilt hat, sondern vielmehr um wiederaufgekochte Doxologie im Sinne
van Tieghems. Zwar fällt mit dem Wort „mirages“, der mit „Illusionen“ terminolo-
gisch unzureichend übersetzt wird, das Antonym zu ‚images‘, dessen Singular
‚image‘ dem Begriff der ‚Imagologie‘, d. h. der Wissenschaft von den Vorstellungen
(‚images‘) und Wahnvorstellungen (‚mirages‘) bzw. Bildern und Zerrbildern, zu-
grundeliegt. Der Begriff „succès“, der die Aufzählung einleitet, zitiert freilich van
Tieghems Begriffsvorgabe von 1931. Der Komparatistik wird entgegen der Innovati-
onsgeste des Verfassers mithin kein neues Gebiet eröffnet, sondern Carré weist
vielmehr in die Vergangenheit ihrer Fachgeschichte zurück.

 Hugo Dyserinck: Komparatistik. Eine Einführung [1971]. 3., durchges. Aufl. Bonn 1991, 51 f.

1 Noch einmal: Beziehungswissenschaft 125



Aus allem zieht Carré viertens die Konsequenz, gegenüber der Allgemeinen Li-
teraturwissenschaft auf Distanz zu gehen: „Enfin la littérature comparée n’est pas
la littérature générale.“ („Schließlich ist die vergleichende Literaturwissenschaft
etwas anderes als die allgemeine Literaturwissenschaft.“) Hatte van Tieghem sie als
eine Wissenschaft verstanden, die die Einzelergebnisse zu umfassender Synthese
bringen sollte, steht Carré solchen geistesgeschichtlichen Vorhaben überaus skep-
tisch gegenüber. Das geistesgeschichtliche Paradigma in der Literaturwisssenschaft,
das um 1910 den Positivismus auf breiter Front abgelöst hatte, war international
mittlerweile durch New Criticism, Werkimmanente Interpretation, Stilkritik und
explication de texte, d. h. durch die Hinwendung zum Einzelwerk, unter Druck ge-
raten, so daß übergreifenden Synthesen jetzt der Ruch des Spekulativen anhaftete.
Systematisch, räumlich oder zeitlich ausgedehnte Epochenbegriffe wie Humanis-
mus, Klassik, Romantik, Realismus und Symbolismus, die dazu gedient hatten, die
europäische Literaturgeschichte zu gliedern, erschienen aus der Perspektive des
Faktums („fait“) gleichermaßen gefährlich wie willkürlich. Für Carré jedenfalls bar-
gen solche „großen Synthesen [...] die Gefahr [...], zur reinen Abstraktion, Willkür
oder Terminologie zu werden.“

2 Kritik am französischen ‚Faktualismus‘

Wellek antwortet auf Carrés „Avant-Propos“, das im ersten Jahrgang des neugegrün-
deten Yearbook of Comparative and General Literature 1952 abgedruckt worden
war8, postwendend im nächsten Jahrgang der Zeitschrift mit einer vernichtenden
Kritik. Seither unterscheidet man in der Komparatistik die französische von der
amerikanischen Schule.9 Der 1953 publizierte Aufsatz „Die Theorie der Vergleichen-
den Literaturwissenschaft“, dem ich mich nun zuwenden werde, ist im wesentli-
chen in drei Teile gegliedert, und zwar in einen referierenden Teil (101), der die

 Jean-Marie Carré: Une Preface à „La Littérature comparée“. In: Yearbook of Comparative and
General Literature 1 (1952), 8–9; engl. u.d.T.: Preface to La Littérature comparée (1951). In: The
Princeton Sourcebook in Comparative Literature. From the European Enlightenment to the Glo-
bal Present. Hg. David Damrosch, Natalie Melas, Mbongiseni Buthelezi. Princeton NJ 2009,
158–160.
 René Wellek: The Concept of Comparative Literature. In: Yearbook of Comparative and Gene-
ral Literature 2 (1953), 1–5; dtsch. u.d.T.: Die Theorie der Vergleichenden Literaturwissenschaft.
In: Vergleichende Literaturwissenschaft. Hg. Hans Norbert Fügen. Düsseldorf, Wien 1973,
101–107; zit. im folgenden in ( ) im Text. Zum Hiat der komparatistischen Schulbildungen in den
50er Jahren vgl. Zima: Komparatistik, a.a.O., 32 ff. oder Claudio Guillén: The Challenge of Compa-
rative Literature [span. 1985]. Cambridge MA, London 1993, 46 ff. („The French Hour“) und 60 ff.
(„The American Hour“).

126 IV Am besten einfach ‚Literaturwissenschaft‘ – René Wellek (1953 und 1958)



Position von Carrés Vorwort kurz resümiert, einen kritischen Teil (101–105), in der
Wellek sie polemisch auseinandernimmt, und einen konstruktiven Teil (105–107), in
dem er eine eigene Definition seines Fachverständnisses umreißt.

Nach Ansicht von Wellek gelingt es Carré nicht, die Komparatistik neu zu de-
finieren, vielmehr werde durch seine Überlegung die Literaturwissenschaft „zer-
stört“. Einen stärkeren Gegensatz kann man sich wohl kaum ausdenken. Er wirft
dem Professor an der Sorbonne vor, daß die Vorstellungen seines Programms ei-
nerseits „zu eng“, andererseits „zu weit“ seien: „an den falschen Punkten begrenzt
bzw. gedehnt.“ (102).

Zu eng seien die Vorstellungen, weil mit dem Definitionskriterium der „rap-
ports de fait“ nur ein Aspekt der literarischen Entwicklung in Betracht gezogen
wird. Hier gehe es lediglich um den „Außenhandel“ der Literatur, um „äußerliche
Faktoren“, die mit der Struktur des einzelnen Kunstwerks nichts zu tun haben. Im
Gegenteil: Der Aspekt des Einflusses zerstöre die Vorstellung des Werkganzen und
lasse es in literaturhistorische Fragmente zerfallen. Zwangsläufig folge daraus die
Begrenzung komparatistischer Forschung auf die Beschäftigung mit zweitklassigen
Autoren, Übersetzungen, Zeitschriften, Reiseberichten und Vermittlungsinstanzen.
Kurz: Was Wellek hier betreibt, ist die vollständige Infragestellung der Komparati-
stikkonzeption seit Baldensperger und van Tieghem (s. II.ii und iii). Mit der Kritik
des Einflußkriteriums einher geht zugleich die Offenlegung einer methodischen
Schwäche. Denn methodisch sei es einerlei, ob der Einfluß zwischen gleichsprachi-
gen oder fremdsprachigen Autoren untersucht werde: „Es gibt keinen methodologi-
schen Unterschied zwischen der Untersuchung des Einflusses, den Ibsen auf Shaw,
und der Erforschung des Einflusses, den Wordsworth auf Shelley ausgeübt hat. Es
gibt keinen Unterschied zwischen einer Untersuchung von Shakespeares Einfluß
im England des 18. Jahrhunderts und im Frankreich des 18. Jahrhunderts.“ (102)
Einflußforschung, stellt Wellek in diesen beiden Sätzen fest, ist komparatistik-
unspezifisch, d. h. das Kriterium der ‚rapports‘ vermag gerade nicht, das, was es
leisten soll, nämlich eine Disziplin zu begründen. Die Kritik Welleks legt offen, daß
die Komparatistik methodisch auf Sand gebaut ist. Mit seiner Kritik leistet Wellek
zugleich auch eine Art Selbstkritik, denn wie Carré in den frühen Jahren über Goe-
the en Angleterre (Paris 1920) gearbeitet hatte, war Welleks Habilitationsschrift Im-
manuel Kant in England 1793–1838 (Princeton NJ 1931) gewidmet. Die Kritik an der
„restriktive[n] Auffassung von ‚Komparatistik‘“ und der damit einhergehenden Ver-
werfung der Kontaktstudie führt umgekehrt zur Wiederaufwertung der typologi-
schen Studie, d. h. der Vergleichung. Hatte die Komparatistik seit Baldensperger
aus der Frontstellung gegen das literaturkritische Genre der Parallele ihre wissen-
schaftliche Daseinberechtigung bezogen, greift Wellek den typologischen Vergleich
als „unverzichtbares Element“ (103) jeder literaturwissenschaftlichen Forschungs-
arbeit wieder auf: „Keine umfassende Konzeption von ‚Vergleichender Literatur-

2 Kritik am französischen ‚Faktualismus‘ 127



wissenschaft‘ kann ohne Vergleiche dieser Art auskommen“ (104). Um den Erkennt-
niswert des typologischen Vergleichs gegen die Kontaktstudie auszuspielen, geht
Wellek in diesem Zusammenhang weit über den eurozentrischen Literaturbegriff,
den er an späterer Stelle gegen das verfehlte Konzept der Nationalliteratur mobili-
sieren wird, und den westlichen Kanon hinaus: „Zweifellos würde zum Beispiel die
Erforschung alter chinesischer oder koreanischer oder burmesischer Dichtung für
uns nützlich sein, wenn wir uns mit vom Westen unbeeinflußten Texten befassen
würden, und wir würden mehr aus ihrer Konfrontierung mit westlicher Dichtung
lernen als aus einer Erforschung der zufälligen Beziehungen, die sich später entwi-
ckelt haben.“ (104) In der Beschränkung auf Äußerlichkeiten, der fehlenden metho-
dischen Grundlage und dem Verzicht auf die Erkenntnismöglichkeit des Vergleichs
liegt die Begrenztheit der Carréschen Konzeption.

Zu weit sind die Vorstellungen dagegen, weil mit der Thematisierung von „mi-
rages“ der Bereich der Literaturwissenschaft verlassen und die Komparatistik zur
Völkerpsychologie erweitert wird. „Während Carré einerseits möchte, daß die
‚Vergleichende Literaturwissenschaft‘ auf den alten Faktualismus beschränkt
wird, schlägt er gleichzeitig eine Ausweitung der Thematik vor: wir sollten nicht
nur Quellen, Einflüsse und Geltungen untersuchen, sondern zu einer Art verglei-
chender nationaler Psychologie kommen.“ (104) Die Erforschung von nationalen
Illusionen und Vorurteilen mag zwar nützlich und aktuell sein, wie konzediert
wird, es mag sogar, wie Wellek überaus polemisch zuspitzt, „der ‚Voice of America‘
bei ihrer Erfolgsanalyse wertvoll sein, zu wissen, welches Bild die Franzosen au-
genblicklich von den Amerikanern haben“ (104), aber Literaturwissenschaft sei
das nicht mehr. Tatsächlich hatte Carré kurz nach dem Krieg, d. h. nach Besetzung,
Kollaboration und Befreiung, mit seinem Buch Les écrivains français et le mirage
allemand (Paris 1947) auch keinen literaturwissenschaftlichen Forschungsbeitrag,
sondern einen „Beitrag zur politischen Diskussion über die künftige Gestaltung
des deutsch-französischen Verhältnisses“10 leisten wollen. Und als Beitrag zu
einem Fragenkomplex der französischen Politik ist das Buch auch aufgenommen
worden, nicht als komparatistisches Werk. Die Kritik Welleks an der Ausweitung
der Komparatistik um die ‚mirage‘-Forschung geht in drei Schritten vor. Erstens
ist der Anteil der Literatur an der Ausbildung nationaler Stereotypen eher zu ver-
nachlässigen, insofern „das gegenwärtige Verhalten amerikanischer Touristen und
Soldaten“ sowie die „aktuellen politischen Ereignisse“ hierfür entschieden wichti-
ger gewesen seien als die Vorstellungen der Schriftsteller. Zweitens ginge die ‚mi-
rage‘-Forschung über die gute alte Stoffgeschichte nicht wesentlich hinaus, wenn
man etwa an solche altbekannten Themen wie der Ire auf der englischen Bühne

 Dyserinck: Komparatistik, a.a.O., 126 f.

128 IV Am besten einfach ‚Literaturwissenschaft‘ – René Wellek (1953 und 1958)



oder der Italiener im Elisabethanischen Theater denke.11 Drittens löst sich Litera-
turwissenschaft bei der Beschäftigung mit nationalen Bildern oder Zerrbildern „in
Soziologie und Psychologie auf.“ (105)

Einige Jahre später hat Wellek seine Kritik an der französischen Auflösung
und Beseitigung der Literaturwissenschaft in einem Vortrag über „Die Krise der
Vergleichenden Literaturwissenschaft“, der die Ausführungen von 1953 teils wie-
derholt, teils ausweitet, grundsätzlicher gefaßt und vor dem Profilverlust der Lite-
raturwissenschaft zugunsten allgemeiner Ideen- und Kulturgeschichte gewarnt:
„Viele bedeutende Literaturwissenschaftler, besonders unter den Komparatisten,
interessieren sich im Grunde gar nicht für die Literatur, sondern für die Ge-
schichte der öffentlichen Meinung, für Reiseberichte, Vorstellungen vom Natio-
nalcharakter – kurz, für allgemeine Kulturgeschichte.“12 Man mag es bewerten
wie man will – genau diese Ausweitung ist das, was sich unter dem Label der Cul-
tural Studies seit den sechziger Jahren vollzogen hat.

3 Entgrenzung der Literatur durch Bestimmung ihrer Grenze:
‚literariness‘ und Literaturwissenschaft

Gegenüber einem Plädoyer für eine Konzeption, „die uns einerseits in die alten
Zeiten positivistischer Fragmentierung zurückversetzt, und andererseits unseren
klar umrissenen Forschungsgegenstand zugunsten von Soziologie und Psycholo-
gie beseitigt“ (106), macht Wellek vor allem einen engen Literaturbegriff geltend.
Andernfalls bliebe der Status des Fachs mißlich und es geriete in eine Krise,
wenn es ihm nicht gelänge, sich eines klar konturierten Gegenstandes und einer
eigenen Methode zu versichern: „Das ernsteste Symptom des prekären Zustandes
unserer Wissenschaft ist dies: daß es ihr nicht gelungen ist, den ihr eigenen Stoff

 Wie genau Welleks Scharfsinn trifft, wird deutlich, wenn man weiß, daß am Beginn des stoff-
und motivgeschichtlichen Werks Elisabeth Frenzels antisemitische Dissertation Die Gestalt des
Juden auf der neueren deutschen Bühne (Berlin 1940) stand. Vgl. hierzu Peter Goßens: Nachruf auf
Elisabeth Frenzel. In: Komparatistik 2014/2015, 15–17.
 René Wellek: Die Krise der Vergleichenden Literaturwissenschaft [engl. 1958]. In: Komparatis-
tik. Aufgaben und Methoden. Hg. Horst Rüdiger. Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1973, 93–103, hier:
101. Der Vortrag erschien zuerst u.d.T.: The Crisis of Comparative Literature. In: Proceedings of
the 2nd Congress of the International Comparative Literature Association, Chapel Hill, North Ca-
rolina, September 8–12, 1958. Vol. 1: Comparative Literature, Ed. Werner P. Friederich. Chapel
Hill 1959 (= UNC Studies in Comparative Literature, 23), 149–159. Welleks Aufsatz ist mehrfach
nachgedruckt worden, zuletzt in: The Princeton Sourcebook in Comparative Literature, a.a.O.,
162–172.

3 Entgrenzung der Literatur durch Bestimmung ihrer Grenze 129



klar abzugrenzen und eine ihr eigene Methodik zu entwickeln.“13 Die französi-
schen Komparatisten hätten gerade auf diesen Gebieten versagt.

Die Definition der Komparatistik setzt Welleks Ansicht nach die Bestimmung
eines „sinnvollen Begriff[s] von Literatur und Literaturwissenschaft“ (105) voraus.
Es geht dabei um die Frage, was die „‚Literaturhaftigkeit‘“ („‚literariness‘“) der Lite-
ratur ausmache, d. h., was sie von allen anderen Formen literaler, d. h. mit Buchsta-
ben (lat. ‚littera‘) geschriebener bzw. gedruckter (oder anderweitig dauerhaft
fixierter) Überlieferung unterscheidet: „Das heißt, wir müssen uns einlassen auf
die Frage nach der ‚Literaturhaftigkeit‘, auf die ästhetische Zentralfrage nach dem
Wesen der Kunst und der Dichtung.“14

Auf die Frage nach dem Literaritätskriterium sind unterschiedliche Antworten
gegeben worden.15 Das Literarische der Literatur kann als fiktionale Äußerung, als
eine Form nichtpragmatischer Rede, als Verschiebung des Prinzips der Äquivalenz
von der Achse der Selektion auf die Achse der Kombination, als Resultat intertextu-
eller Lektüre, die eine Signifikanz hervorbringt, die den Sinn linearen Lesens über-
steigt u.s.w. begriffen werden. Heute werden solche Antworten gerne ‚empirisch‘
umgangen, indem man für Literatur ausgibt, was Aktanten des Literatursystems
für Literatur halten. Nachdem Wellek bereits in Theory of Literature als Hauptei-
genschaft der Literatur den „‚Schein‘“16 ausgegeben hatte, bemüht er auch 1953 ge-
genüber der kulturgeschichtlichen Beschäftigung mit allen möglichen literarischen
Zeugnissen das Fiktionalitätskriterium, um einen ‚sinnvollen Begriff von Literatur‘
auszuzeichnen: „Wiederholt habe ich gesagt, daß ‚Literatur‘ als ‚fiktionales Schrift-
tum‘ interpretiert werden muß, da wir sonst zu der Erforschung von allem Ge-
druckten, von jeglicher Art von Kulturgeschichte gelangen.“ (105)

 Wellek: Die Krise der Vergleichenden Literaturwissenschaft, a.a.O., 93. Im Original heißt es:
„The most serious sign of the precarious state of our study is the fact that it has not been able to
establish a distinct subject matter and a specific methodology.“ Zit. nach dem Wiederabdruck in:
The Princeton Sourcebook in Comparative Literature, a.a.O., 162.
 Wellek: Die Krise der Vergleichenden Literaturwissenschaft, a.a.O., 101.
 Vgl. zu diesem ‚weiten Feld‘ den Reader: Was ist Literatur? Basistexte Literaturtheorie. Hg.
Jürn Gottschalk, Tilmann Köppe. Paderborn 2006. Vgl. auch das mit den Kriterien ‚Fixierung‘,
‚Fiktionalität‘ und ‚künstlerische Sprachverwendung‘ arbeitende „Dreikreisschema“ bei Jost
Schneider: Einführung in die moderne Literaturwissenschaft. 2., durchges. Aufl. Bielefeld 1998,
„1.1. Gegenstandsabgrenzung: Was ist Literatur?“, 9–20; vgl. ders.: Literatur und Text. In: Hand-
buch Literaturwissenschaft. Hg. Thomas Anz. Bd. 1: Gegenstände und Grundbegriffe. Stuttgart,
Weimar 2007, 1–23. Seit dem russischen Formalismus ist freilich die objektivistische Frage ‚Was
ist Literatur?‘ obsolet – die Frage lautet vielmehr seither (frei nach Goodman) ‚Wann ist
Literatur?‘.
 Wellek/Warren: Theorie der Literatur, a.a.O., 25.

130 IV Am besten einfach ‚Literaturwissenschaft‘ – René Wellek (1953 und 1958)



Als „eine vielschichtige Struktur von Zeichen und Bedeutungen“ verstanden,
ist Dichtung durch eine ontologische „Kluft“ von der Psychologie des Autors, dem
Leben und der Gesellschaft getrennt.17 Innerliterarische Untersuchungen erfor-
schen das Kunstwerk, außerliterarische Untersuchungen dessen ‚Außenhandel‘
mit sozialen, psychologischen etc. Faktoren. Diese Verteilung begründet, warum
die „vergleichende Psychoanalyse nationaler Mythen“, wie Wellek die von Carré
ins Spiel gebrachte ‚mirage‘-Forschung apostrophiert, „nicht zur Literaturwissen-
schaft, sondern zur Soziologie und allgemeinen Geschichtswissenschaft gehört.“
(105) Literatur wird bei einer solchen Betrachtungsweise nicht als Kunstwerk be-
handelt, sondern wie irgendein literarisches Zeugnis oder eine literarische Quelle
als Dokument, dem irgendwelche Informationen über ein historisches Geschehen
bzw. die geschichtliche Wirklichkeit entnommen wird. Literarische Werke refe-
rieren jedoch nicht auf ein Äußeres, sondern sie bilden vielmehr durch eine, wie
es im Anklang an Ingarden heißt, „geschichtete Struktur von Zeichen und Bedeu-
tungen“18 ein fiktionales Universum von eigener Art. Das zu erforschen ist der
Beruf der Literaturwissenschaft.

In diesem Zusammenhang revidiert Wellek die alte positivistische Trennung
von Literaturwissenschaft und Literaturkritik, mit der Posnett dezidiert seinen
komparatistischen Wissenschaftsanspruch legitimiert hatte. Sie lag freilich auch
der Konzentration auf zweit- und drittrangige Schriftsteller, dem Sammeln der
Fakten und der Enthaltsamkeit gegenüber dem schöpferischen Wert der Werke
zugrunde. Wellek, dessen literaturhistorisches Hauptwerk der Geschichte der mo-
dernen Literaturkritik zwischen 1750 bis 1950 gewidmet ist, zielt darauf, literatur-
wissenschaftliche, -historische, und -kritische Verfahren zusammenzuführen. In
seiner Konzeption soll die Trennung von Theorie und Geschichte, Kritik und For-
schung aufgehoben oder durch Kooperation und Synthese ersetzt werden. Es
komme darauf an, daß der Literaturwissenschaftler lerne, kritische Methoden an-
zuwenden und wieder mit einer Werteskala zu operieren.

Vor allem aber hält Wellek die Departementalisierung der Literatur in einzelne
Nationalliteraturen für falsch. „Worauf es ankommt, ist der Begriff einer von den
sprachlichen Grenzziehungen befreiten Wissenschaft. [...] In der Literaturwissen-
schaft gibt es keine Hoheitsgebiete mit ausschließlichem Eigentumsrecht.“19 Da be-
reits zuvor herausgestellt worden war, daß es methodisch unerheblich sei, ob man

 Wellek: Die Krise der Vergleichenden Literaturwissenschaft, a.a.O., 101. Vgl. Wellek/Warren:
Theorie der Literatur, a.a.O., Kap. 12: „Die Seinsweise eines literarischen Kunstwerkes“, 147–165.
Das Kapitel entspricht Welleks Aufsatz „The Mode of Existence of a Literary Work of Art“. In:
Southern Review 7 (1942), 735–754.
 Wellek: Die Krise der Vergleichenden Literaturwissenschaft, a.a.O., 101.
 Wellek: Die Krise der Vergleichenden Literaturwissenschaft, a.a.O., 99.

3 Entgrenzung der Literatur durch Bestimmung ihrer Grenze 131



den Einfluß zwischen gleichsprachigen oder fremdsprachigen literarischen Phäno-
menen erforsche, fällt mit der Konzeption der Einzelliteratur die letzte Legitimati-
onsgrundlage der Komparatistik. Wellek formuliert es etwas gedrechselt, aber sein
Argument zielt darauf, daß die Komparatistik als Fach die Existenz von Nationalli-
teraturen voraussetzt und umgekehrt die Infragestellung einer solchen Konzeption
zwangsläufig auch die Existenzberechtigung der Komparatistik erschüttert: „Für
die ‚Komparatistik‘ spricht in hohem Maße die offensichtlich falsche Vorstellung
von einer eigenständigen nationalen Literatur. Zumindest die westliche Literatur
bildet eine Einheit, ein Ganzes. Nicht nur Themen und Motive, Formen und Gattun-
gen, Ideen und Symbole überschreiten die nationalen Grenzen, sondern es gibt
eine allgemeine europäische (und amerikanische) Entwicklung der Literatur.“
(106)20 Gegenüber dem literarischen Formen- und Inhaltsbestand sind die jeweili-
gen sprachlichen Realisationen kontingent, d. h. von sekundärer Natur. Zwar war
auch schon früher, etwa bei Baldensperger, stets betont worden, daß die europäi-
sche Literatur ein Ganzes bilde, doch hatte die Konzentration auf den literarischen
‚Außenhandel‘ verdeckt, daraus Konsequenzen ziehen zu müssen.

So führt paradoxerweise die Begrenzung des Literaturbegriffs auf das Krite-
rium der Literarität zur Entgrenzung der Literatur. Literaturwissenschaftler sind
zwar zwangsläufig in ihrer sprachlichen Ausstattung beschränkt. Sie sind dies aber
als Wissenschaftler nur aufgrund der Endlichkeit der menschlichen Existenz über-
haupt und nicht aufgrund der Wesensbestimmung der Literatur. Statt von Kompa-
ratistik zieht Wellek es vor, „am besten einfach von ‚Literaturwissenschaft‘“ (106)
zu sprechen und fordert, daß es nur noch „Professoren für Literaturwissenschaft
geben sollte, wie es Philosophieprofessoren, und keine Professoren für englische
oder französische oder deutsche Philosophie gibt.“ (106) Wie in der Philosophie
komme es zukünftig darauf an, „Literatur unabhängig von sprachlichen Unter-
schieden“ (107) zu erforschen.

Die Einsicht in die Komplementarität von Nationalliteratur und Komparati-
stik führt Wellek zur Streichung beider Konzeptionen. Ohne Nationalliteratur
keine Komparatistik, sondern nur noch einfach Literatur und Literaturwissen-
schaft ohne – zumindest dem Prinzip nach – sprachliche Grenzen. Damit einher
geht bei Wellek auch das Streichen eines bestimmten Pathos, das, wie gesehen,
Komparatisten gerne zur Schau tragen. Da aber Nationalliteratur und Kompara-
tistik wechselweise voneinander abhängig sind, geht Wellek noch einen Schritt

 Vgl. Wellek/Warren: Theorie der Literatur, a.a.O., Kap. I 5: „Allgemeine, Vergleichende und
nationale Literatur“, 47–55, hier: 51. Die Formulierung findet sich in der ersten Auflage von 1949
so noch nicht, sondern findet erst nach der entsprechenden Formulierung in Welleks Aufsatz
„The Concept of Comparative Literature“, a.a.O., 5, Eingang in die 2. Aufl. von Wellek/Warrens
Theory of Literature (New York NY 1956, 38).

132 IV Am besten einfach ‚Literaturwissenschaft‘ – René Wellek (1953 und 1958)



weiter, und holt mit dem „kulturellen Imperialismus“, der mit dem Nationalismus
gepaart ist, auch die „Völkerverständigung“ ein, die er als „Illusion“ der Kompara-
tisten bezeichnet. Gegenüber solchen ‚überhitzten‘ Vorstellungswelten plädiert
Wellek für „Sachlichkeit“ – er tut dies aber eingedenk einer „Distanz“, zu der er
erst in den USA, dessen Staatsbürger er 1946 geworden war, gekommen ist und
die, wie Wellek 1958 hinzufügt, „um den Preis der Entwurzelung und des geisti-
gen Exils“21 erkauft wurde.

Versucht man, Welleks Vorschlag einer Literaturwissenschaft, die er gegen-
über der französischen Komparatistikkonzeption profiliert, stichwortartig zu ver-
anschaulichen, ergibt sich folgendes Schema (Schema 9).

4 Imagologie und Alterität

Das Wiederaufgreifen der Doxologie, das zeigte das oben zitierte „Avant-Propos“
Carrés, ging mit dem Anspruch einher, daß mit der Erforschung der (literarischen)
Bilder bzw. Zerrbilder ‚vom anderen Land‘ eine Erneuerung der Komparatistik
einhergehen würde. Angesichts der Tatsache, daß van Tieghem bereits 1931 solche
Überlegungen angestellt hatte, klingt es recht outriert, wenn Marius-François

Literaturwissenschaft enger Literaturbegriff definiert durch:
„Literaturhaftigkeit“ („literariness“)

Methodenzusammenführung: – Theorie und Geschichte
– Kritik und Forschung
– kritische Methode
– literarische Wertung

Gegenstände: – Themen und Motive
– Formen und Gattungen
– Ideen und Symbole
– internationale literarische

Bewegungen (z.B. „Ossianismus“)

Konturierung des Fachs
gegenüber einer Auflösung
in:

– Kulturgeschichte
– Soziologie
– vergleichende Psychologie
– allgemeine Geschichte
– etc.

Schema 9: Welleks Vorschlag einer Literaturwissenschaft.

 Wellek: Die Krise der Vergleichenden Literaturwissenschaft, a.a.O., 102.

4 Imagologie und Alterität 133



Guyard in seiner Einführung, der Carrés umstrittenes Vorwort galt, das ein-
schlägige Kapitel „‚L’étranger tel qu’on le voit‘“mit disziplinärer Innovationsrheto-
rik drapierte. Mit diesem Forschungsgebiet werde ein neuer Gesichtspunkt und
ein Wechsel der Perspektive in die Komparatistik eingebracht: „un véritable re-
nouvellement de la littérature comparée“.22 Daß Wellek sich von der Erforschung
der „mirages“ keine Erneuerung, sondern vielmehr eine Aufweichung des Fachs
versprach, haben wir gesehen.

Gleichwohl ging von den französischen Anstößen ein starker Impuls aus, der
zur Etablierung einer kulturellen Image- und Mirage-Forschung bzw. Imagologie
(lat. ‚imago‘ = Bild), d. h. zur „Untersuchung des literarischen ‚Bilds vom anderen
Land‘“ (109) bzw. dessen Bewohnern, geführt hat. Namentlich der in Belgien gebo-
rene, zuletzt in Aachen lehrende Komparatist Hugo Dyserinck (1927–2020) hat sich
für die Kanonisierung dieses Gebiets in der Komparatistik stets eingesetzt. In der
Auseinandersetzung zwischen der französischen und amerikanischen Schule hat
er dabei versucht, einen Mittelweg zu gehen, insofern er einerseits konzediert, daß
die Imagologie mit soziologischen, völkerpsychologischen und politischen Anliegen
zu tun hat, andererseits jedoch auch in einer „auf ihrem primär literaturwissen-
schaftlichen Charakter bestehenden Komparatistik nicht länger außer acht gelas-
sen“ (110) werden dürfe. Dabei versucht er – aus der Defensive gegenüber Welleks
Begrenzung der Literaturwissenschaft auf die Literarität der Literatur – die Frage-
stellungen einer spezifisch „komparatistischen Imagologie“23 (meine Herv.) auf drei
Gebiete zu beschränken, und zwar auf die Bilder und Zerrbilder des fremden bzw.
anderen Landes,
(a) sofern sie für bestimmte literarische Werke prägend sind. Als Beispiel bietet

Dyserinck das Journal d’un Curé de Campagne (1936) des katholischen Schrift-
stellers Georges Bernanos (1888–1948), in dem das „‚mirage flamand‘“, d. h.
der Vorstellung von einer spezifisch flämischen Dualität von Sinnlichkeit und
Mystizismus, eine erhebliche Rolle spiele. Die imagologische Untersuchung
gehört dann zum Bereich der Literaturwissenschaft, wenn „ein ‚mirage‘ oder
‚image‘ im Rahmen eines bestimmten literarischen Werkes eine derart ‚werk-
immanente‘ Rolle spielt, daß man auch bei einer eindeutigen Beschränkung
auf sogenannte ‚innerliterarische‘ Forschung gezwungen ist, sich mit ihm zu
befassen, wenn man das betreffende Werk in seiner Bedeutung vollständig

 Guyard: La Littérature Comparée, a.a.O., 111; zit. nach Hugo Dyserinck: Zum Problem der
‚images‘ und ‚mirages‘ und ihrer Untersuchung im Rahmen der Vergleichenden Literaturwissen-
schaft. In: arcadia 1 (1966), 107–120, hier: 108; aus diesem Aufsatz wird im folgenden in () im Text
zitiert.
 So der Titel des zusammenfassenden Abschnitts in Dyserinck: Komparatistik, a.a.O., 125–133.

134 IV Am besten einfach ‚Literaturwissenschaft‘ – René Wellek (1953 und 1958)



erfassen und es entsprechend in den größeren Zusammenhang der Literatur-
geschichte einordnen will.“ (110 f.).

(b) sofern sie die Verbreitung und Rezeption von Übersetzungen oder literari-
scher Originalwerke des einen Landes in einem anderen Land auf die eine
oder andere Weise befördern oder behindern. Diese literatursoziologische
Fragestellung sei „legitimer Bestandteil einer umfassenden Literaturwissen-
schaft“, auch wenn die Grenze zu Untersuchungen, die „primär soziologisch“
seien und sich der Literatur „nur mehr als Stoff bedienen, nicht immer leicht
zu ziehen“ (115) sei.

(c) sofern die „Vorstellung vom anderen Land“ (115) in den Kriterien bzw. Wer-
tungen der Literaturkritik und -wissenschaft selbst eine Rolle spielt: „Wir
glauben indessen, daß die Literaturwissenschaft durchaus schon eine loh-
nende Aufgabe darin finden könnte, solchen ‚Illusionen‘ einmal auf ihrem ei-
genen Gebiet nachzuspüren und sich somit eines Tages restlos davon zu
befreien.“ (118)

Insbesondere bei Thematisierung des letztgenannten Aufgabenbereichs einer kom-
paratistischen Imagologie kommt die Unschärfe des ‚image‘- bzw. ‚mirage‘-Begriffs
zum Vorschein. Meist wird die französischsprachige Terminologie unübersetzt auf-
gegriffen („Wir fassen zusammen. Für die weitere Beschäftigung mit den ‚images‘
und ‚mirages‘ spricht jedenfalls dreierlei: [...]“, 119). Bei der deutschen Übersetzung
verschwimmt die im Französischen anvisierte Unterscheidung zwischen ‚Bild‘ und
‚Zerrbild‘, wobei natürlich zu fragen ist, wie ein solcher Unterschied zu fassen
wäre. Auf deutsch wird von „schablonenhaften Vorstellungen“, „ideologischen Fak-
toren“ bzw. von einem „verzerrte[n] Bild“, von „Vorurteil“ und „Illusion“ gespro-
chen (118). Die komparatistische Imagologie ist mithin Teil einer übergreifenden
Stereotypenforschung, wenn nicht gar Teil einer ‚ewigen‘ Vorurteilskritik. „Auch
die literarische Imagologie“, formuliert Franz K. Stanzel (✶1923–2023) im Blick auf
die Überschneidung von Imagologie, Ethnographie und Sozialpsychologie, „kann
nicht umhin, Begriffe der Vorurteilsforschung wie Stereotyp und seine Ableitungen,
Autostereotyp, und Heterostereotyp, Eigen- oder Selbstbild und Fremd- oder Frem-
denbild, zu verwenden.“24

Mit seinem Votum für eine ‚komparatistische Imagologie‘ positioniert Dyse-
rinck dieses Teilgebiet zwischen einem weiten Literaturbegriff der französischen
Schule und dem engen Literaturbegriff Wellekscher Provenienz. Tatsächlich weiß

 Franz K. Stanzel: Zur literarischen Imagologie. Eine Einführung. In: ders. (Hg.): Europäischer
Völkerspiegel. Imagologisch-ethnographische Studien zu den Völkertafeln des frühen 18. Jahrhun-
derts. Heidelberg 1999, 9–39, hier: 10.

4 Imagologie und Alterität 135



er sich nicht recht zwischen den beiden Alternativen zu entscheiden und gerät ge-
genüber Welleks Definitionsvorgaben eines intrinsischen, auf ‚literariness‘ be-
stehenden Ansatzes in die Defensive und unter Legitimationsdruck. Dadurch
entstehen – eingestandene – Unschärfen gegenüber anderen Wissenschaften (So-
ziologie, Völkerpsychologie, Politikwissenschaft), aber auch gegenüber den Ar-
beitsgebieten der Einzelphilologien: „Mit anderen Worten: Handelt es sich hierbei
nicht um Aufgaben, die ebenso gut zum Arbeitsgebiet der traditionellen nationalli-
terarischen Fächer gerechnet werden können?“ (120)

Eine besondere Dynamik erhält die Imagologie erst innerhalb der Anstren-
gung, die Literaturwissenschaften dadurch zu erneuern, daß man sie zu Kultur-
wissenschaften revidiert. Erst mit der Entgrenzung des Literaturbegriffs und der
Umschaltung vom Monument- zum Dokumentcharakter der Literatur entfällt die
Sorge, ob es sich bei der Erforschung von Fremdbildern noch ‚primär‘ um Litera-
turwissenschaft handelt. Der „véritable renouvellement“, den man sich 1951 von
der Imagologie erhofft hatte, greift erst im Zuge der Revision der Vergleichenden
Literaturwissenschaft zu einer Vergleichenden Kulturwissenschaft, d. h. im Wech-
sel von der literarischen Comparaison zum kulturellen „cross-over“.

Ganz jenen „Reiseberichten“25 hingegeben, denen Welleks vehementer Dé-
goût galt, sind z. B. die Studien zum Anderen und Fremden, die etwa Tzvetan To-
dorov (1939–2017) oder Steven Grenblatt (✶1943) vorgelegt haben. In beiden Fällen
bezieht sich das Textkorpus auf die Reisebeschreibungen des Ersten Entdeckungs-
zeitalters, d. h. auf den „Reisediskurs“ des 16. Jahrhunderts. Während Stephen
Greenblatt, ein Englischprofessor in Berkeley und einer der ‚Väter‘ der kulturwis-
senschaftlichen Wende in den Geisteswissenschaften, sich mit seiner „Studie über
Reiseliteratur“ in erster Linie mit den vielfältigen Akkommodationen, Assimilie-
rungen, Überschneidungen zwischen Europäern und „Fremden“ beschäftigt, zielt
der Barthes-Schüler Todorov in erster Linie auf die „Wahrnehmung“ des Ande-
ren, so wie sie in den Quellen der Eroberer Südamerikas dokumentiert werden.26

Dabei mündet Todorovs Auswertung der Quellen in eine „Typologie der Bezie-
hung zu anderen“.27 Die Problematik der Alterität ist auf mindestens drei autono-
men, d. h. voneinander unabhängigen und nicht aufeinander rückführbaren
Achsen angeordnet. Schematisch kann man diese drei Achsen der Alterität in fol-
gender Weise darstellen (Schema 10):

 Wellek: Die Theorie der Vergleichenden Literaturwissenschaft, a.a.O., 102.
 Stephen Greenblatt: Wunderbare Besitztümer. Die Erfindung des Fremden: Reisende und Ent-
decker [engl. 1991]. Berlin 1994, 10 und 284; Tzvetan Todorov: Die Eroberung Amerikas. Das Prob-
lem des Anderen [frz. 1982]. Frankfurt am Main 1985, 12.
 Todorov: Die Eroberung Amerikas, a.a.O., 221.

136 IV Am besten einfach ‚Literaturwissenschaft‘ – René Wellek (1953 und 1958)



In der Rückführung des in den historischen Dokumenten beschriebenen Verhal-
tens auf drei ‚elementare‘ Typen wird sichtbar, daß Todorov in den Spuren der
strukturalen Anthropologie Levy-Strauss’ formuliert: „Erobern, Lieben und Er-
kennen sind autonome und in gewisser Hinsicht elementare Verhaltensweisen.“28

Die Imagologie ist hier, was sie stets schon war: Teil der ‚Völkerkunde‘, d. h.
Anthro- bzw. Ethnologie.

. axiologische
Ebene („Lieben“)

Werturteil „Der Andere ist gut oder böse, ich liebe ihn
oder ich liebe ihn nicht, [...] er ist mir
ebenbürtig oder er ist mir untergeordnet“

. praxeologische
Ebene
(„Erobern“)

Annäherung an den oder
Distanzierung von dem
Anderen

„Ich übernehme die Werte des Anderen, ich
identifiziere mich mit ihm; oder [...] ich
assimiliere den Anderen, ich zwinge ihm
mein eigenes Bild auf“

. epistemologische
Ebene („Erkennen“)

Kenntnis oder Unkenntnis der
Identität des Anderen

Schema 10: Drei Achsen der Alterität nach Todorov.

 Todorov: Die Eroberung Amerikas, a.a.O., 221.

4 Imagologie und Alterität 137



V Die Komparatistik in der Erweiterung – Henry
Remak (1961/1971)

Den Preis, den René Wellek für die ‚Distanz‘ und ‚Sachlichkeit‘ gegenüber vor-
schneller Ethisierung der komparatistischen Tätigkeit bezahlt hat, mußte auch der
Professor für Deutsche und Vergleichende Literaturwissenschaft an der Indiana
University in Bloomington IN, Henry Heymann Herman Remak (1916–2009), ent-
richten. Remak, in Berlin geboren, ging nach seinem Abitur am dortigen Französi-
schen Gymnasium 1934 bis 1936 zum Französisch-Studium nach Bordeaux und
Montpellier1, bevor er durch Vermittlung des International Student Service in Genf
ein Stipendium der Indiana University erhielt und damit im September 1936 in die
USA emigrieren konnte. Nach einem germanistischen Master-Abschluß 1937 unter-
richtete er dort Deutsch und Spanisch und promovierte, nachdem er 1943 die ame-
rikanische Staatsbürgerschaft erhielt und Kriegsdienst leistete, 1947 mit der Studie
German Criticism of Stendhal 1818–1918 (Chicago Ill. 1947).2 Zu dieser Zeit befand
sich die Komparatistik in den USA in einer schwierigen Rekonsolidierungsphase.3

In Bloomington gehörte Remak mit anderen Komparatisten, u. a. Ulrich Weisstein
(1925–2014), der 1968 die erste monographische Einführung in die Vergleichende Li-
teraturwissenschaft in deutscher Sprache vorlegte, zu einer Gruppierung, die man
als „‚Bloomington trend‘“4 der Komparatistik bezeichnet hat. Ihr Markenzeichen

 Aufgrund von Hitlers Machtübernahme 1933 war Deutschland, wo Remak eigentlich Jura stu-
dieren sollte, „no longer a place for a young Jew to start a course of studies.“ Henry H. H. Remak:
How I Became a Comparatist. In: Wege zur Komparatistik. Sonderheft für Horst Rüdiger zum 75.
Geburtstag. Hg. Erwin Koppen, Rüdiger von Tiedemann. Berlin 1983 (= Komparatistische Studien,
2), 81–91, hier: 82.
 Vgl. Remak: How I Became a Comparatist, a.a.O. Zur Würdigung von Remaks literaturwissen-
schaftlichem Gesamtwerk vgl. Yves Chevrel: H. H. H. Remak (1916–2009). Un comparatiste „at the
crossroads“. In: Revue de littérature comparée 2013/2, n° 346 (Thema: Grandes figures étrangères
du comparatisme), 203–217.
 Vgl. hierzu Werner Paul Friedrich: The Case of Comparative Literature. In: Bulletin of the Ame-
rican Association of University Professors 31 (1945), H. 2, 208–219. Um dem beklagenswerten Nie-
dergang bzw. Ansehensverlust der US-amerikanischen Komparatistik, für den Friedrich den
durchgängigen Gebrauch von Übersetzungen im Studium, fehlende komparatistische Qualifika-
tionen des Lehrpersonals sowie einen kulturellen Isolationismus verantwortlich macht, entge-
genzuwirken, fordert er ein Curriculum, in dem zwei (im BA) bzw. drei Literaturen (im MA) in
den Originalsprachen studiert werden sollen (im PhD-Programm kommt die altgriechische und
lateinische Literatur in Übersetzung hinzu), institutionelle Eigenständigkeit, eine eigene Fachzeit-
schrift sowie inhaltlich die Ausrichtung an der „French School of Comparative Literature“ (208).
 Zoran Konstantinović: Vergleichende Literaturwissenschaft. Bestandsaufnahme und Ausblicke.
Bern, Frankfurt am Main, New York, Paris 1988, 47.

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-009

https://doi.org/10.1515/9783111005768-009


bestand gegenüber Welleks strikt innerliterarischer Methode in der Erweiterung
der Vergleichenden Literaturwissenschaft um transliterale, d. h. über Literatur hin-
ausgehende Fragestellungen. Die Beschäftigung mit Wechselbeziehungen zwischen
Literatur und Künsten gehörte an der Indiana University seit 1952 zum komparati-
stischen Vorlesungsbetrieb.

Bei Remaks Aufsatz, den ich im folgenden Kapitel vorstellen und analysieren
möchte, handelt es sich ursprünglich um den programmatischen Eröffnungsbei-
trag zu einem grundlegenden Komparatistik-Sammelband, der 1961 unter dem
Titel Comparative Literature. Method and Perspective erschien.5 Der Band gilt als
das erste US-amerikanische Komparatistik-Handbuch.6 Dokumentiert wird darin
der Zuschnitt des Fachs am Comparative Department in Bloomington, das als
eines der ältesten Komparatistik-Departments der USA 1949 im Zuge der oben an-
gedeuteten Rekonsolidierung des Fachs gegründet worden war (Abb. 14).7 Enthal-
ten sind in dem Band neben neben Remaks Grundsatzerklärung u. a. Beiträge
über die Kunst der Übersetzung, Literatur und Psychologie, Ideengeschichte und
Literatur sowie Literatur und bildende Künste, d. h. Beiträge, die die programma-
tische Erweiterung der Komparatistik, die Remak an den Anfang seines Beitrags
setzt, weiter ausführen. Die Überlegungen stehen ganz unter dem Eindruck der
komparatistischen Grundlagendebatte, die Welleks Kritik an der Position von
Carré/Guyard 1953 und 1958 angefacht hatte (s. II.iv.1, 2 und 4). Die vorsichtige
Diskussion, die Remak seiner Definition angedeihen läßt, signalisiert, daß zu die-
ser Zeit kein Konsens über die Grundlagen des Faches zwischen den beiden La-
gern, die Remak „der Kürze halber“8 als Französische und Amerikanische Schule
apostrophiert, herrschte. Im Gegenteil, im Rückblick beurteilt Remak, daß seine
Definition der Komparatistik, die er gegenüber dem traditionellen, zwei oder
mehr einzelliterarische Vergleichsglieder umfassenden Gegenstandsbereich um

 Henry H. H. Remak: Comparative Literature. Its Definition and Function. In: Comparative Lite-
rature. Method and Perspective. Hg. Newton P. Stallknecht, Horst Frenz. Carbondale IL 1961,
3–37.
 Vgl. Claus Clüver: INTER TEXTUS / INTER ARTES / INTER MEDIA. In: Komparatistik 2000/2001,
14–50, hier: 16.
 Claus Clüver: In Memoriam. Henry H. H. Remak, 1916–2009. In: Encompass. Alumni Newsletter.
Indiana University, Dept. of Comparative Literature 19 (Spring 2009), [1] und 7. Das Foto, das auf
dem Titelblatt des Newsletter dem Nekrolog vorangestellt ist, zeigt Remak im Kreise der Grün-
dungsmitglieder des Comp Lit-Department an der Indiana University und verweist darauf, daß
sich in Remaks Todesjahr die Institutsgründung zum 60. Mal jährte.
 Henry H. H. Remak: Definition und Funktion der Vergleichenden Literaturwissenschaft [engl.
1961; 2., erw. Aufl. 1971]. In: Komparatistik. Aufgaben und Methoden. Hg. Horst Rüdiger. Stuttgart,
Berlin, Köln, Mainz 1973, 11–54, hier: 11; im folgenden zitiert in ( ) im Text.

V Die Komparatistik in der Erweiterung – Henry Remak (1961/1971) 139



interdisziplinäre Aspekte systematisch erweiterte, seinerzeit „highly controversial“9

gewesen sei. Der Sammelband wurde 1971 in 2. Auflage erneut gedruckt, wobei
Remak seinen Beitrag erweiterte und um eine ausführliche Bibliographie ergänzte.10

Für die deutsche Übersetzung von 1973 ist die Darstellung nochmals auf den damals
aktuellen Forschungsstand gebracht worden. Diese komplizierte Entstehungsge-
schichte erklärt die etwas krause Gliederung von Remaks Aufsatz „Definition und
Funktion der Vergleichenden Literaturwissenschaft“. Den weiteren Ausführungen
sei daher zur Übersicht ein Dispositionsschema des Textes vorangestellt (Schema 11).

1 Definition – drei Fächer in einem?

Remaks Definition der Komparatistik wird gleich im ersten Absatz des Aufsatzes
gegeben: „Unter Vergleichender Literaturwissenschaft versteht man das Studium
der Literatur über die Grenzen eines bestimmten Landes hinaus [= A] sowie das
Studium der Beziehungen zwischen der Literatur einerseits und anderen Wissens-
und Glaubensbereichen andererseits, so etwa der Kunst (z. B. Malerei, Plastik, Ar-

Abb. 14: Die Gründer des Bloomingtoner Komparatistik-Departments 1949: Agapito Rey, J. T. Shaw,
Mary Gaither, Horst Frenz, Newton P. Stallknecht (sitzend); Norman T. Pratt, Edward D. Seeber,
Henry H. H. Remak (stehend).

 Remak: How I Became a Comparatist, a.a.O., 85.
 Henry H. H. Remak: Comparative Literature. Its Definition and Function. In: Comparative Li-
terature. Method and Perspective. Revised Edition. Hg. Newton P. Stallknecht, Horst Frenz. Car-
bondale IL 1971, 1–57.

140 V Die Komparatistik in der Erweiterung – Henry Remak (1961/1971)



chitektur, Musik) [= B], der Philosophie, der Geschichte, den Sozialwissenschaften
(z. B. Politikwissenschaft, Wirtschaftswissenschaften, Soziologie, den Naturwissen-
schaften, der Religion usw. [= C] Kurz, es handelt sich um den Vergleich einer Litera-
tur mit einer oder mehreren anderen [= A] und um den Vergleich der Literatur mit
anderen menschlichen Ausdrucksbereichen [= B und C].“ (11) Remak selbst ist
zwar – fixiert auf Welleks Unterscheidung zwischen inner- und außerliterarischen
Herangehensweisen in der Literaturwissenschaft – der Ansicht, daß seine Definition
aus zwei Teilen besteht, die er im folgenden kontrastiv gegenüber den Ansichten
der französischen Schultradition diskutiert. Auch später hat er seine Definition so
interpretiert, daß sie den ‚intrinsic approach‘Welleks um extrinsische Herangehens-
weisen erweitert und die Komparatistik dadurch interdisziplinär geöffnet habe.11

Tatsächlich handelt es sich jedoch genaugenommen bei der Definition um die Zu-
sammenfügung dreier heterogener Aspekte. Sie werden der Übersicht halber in die
Syntax der Sätze mit den Großbuchstaben A, B und C eingeblendet.

– – Definition der Komparatistik
– Diskussion des ‚ersten‘ Definitionsteils (= A) innerhalb des französisch-

amerikanischen Schulgegensatzes (11–13)
– Diskussion des ‚zweiten‘ Definitionsteils (= B und C) innerhalb des französisch-

amerikanischen Schulgegensatzes (13–16)

– Abgrenzungen:
– Weltliteratur (16–18)
– Nationalliteratur (18–20)
– Allgemeine Literaturwissenschaft (20–23)

 Übergangsabsatz: Stand /Stand 

– Stichwortartige Darlegung der aktuellen Auffassungen von 

– Anmerkungen zum Textteil

– Kritische Komparatistik-Bibliographie
(innerhalb der Abteilungen chronologisch angelegt)

Schema 11: Remak: Definition und Funktion der Vergleichenden Literaturwissenschaft
(dtsch. 1973) – Dispositionsschema.

 Remak: How I Became a Comparatist, a.a.O., 85; ders.: The Future of Comparative Literature.
In: Actes du VIIIe Congrès de l’Association Internationale de Littérature Comparée. Budapest,
12–17 août 1976. Bd. 2. Budapest 1980, 429–437, bes. 434 und 436.

1 Definition – drei Fächer in einem? 141



a Literarische Grenzwissenschaft
Der erste Definitionsteil (A) bietet die mehr oder weniger geläufige Konzeption
einer literarischen Grenzwissenschaft: „Unter Vergleichender Literaturwissenschaft
versteht man das Studium der Literatur über die Grenzen eines bestimmten Landes
hinaus“ (11). Der Grenzbegriff wird hier zunächst ‚geographisch‘ verstanden, im wei-
teren Verlauf der Überlegungen jedoch im Blick auf die Problematik des Begriffs
der Nationalliteratur (17 f.) auf ähnliche Weise wie schon bei van Tieghem zerrie-
ben – jetzt nur noch mit mehr Beispielen verzwickter Überschneidungen geographi-
scher, nationaler, staatlicher, sprachlicher u. a. Kriterien. Die „Komplikationen“ (18),
die die Benutzung des Grenzbegriffs in der Literatur mit sich bringt, werden zwar
konzediert, aber unter Rückversicherung mit dem Konsens der „meisten Kompara-
tisten“ (18) beibehalten. Ihn aufzugeben, wie Wellek vorgeschlagen hatte, kann sich
Remak nicht entscheiden, da sonst die spezifische Differenz zwischen nationaler
und vergleichender Literaturwissenschaft entfiele, zumal, wie Remak –Welleks Kri-
tik implizit aufgreifend – herausstellt, zwischen beiden Disziplinen, „[w]as die Me-
thoden angeht, [...] kein grundsätzlicher Unterschied“ (17) besteht. Methodisch
gesehen verfahre ein Vergleich zwischen Racine und Goethe und Racine und Cor-
neille gleich.

b Exkurs: Was ist eigentlich eine Literatur?
Die Konstitutionsbedingungen eines Textkorpus, dessen Gesamt als ‚National‘- bzw.
neutraler (was aber nichts an der Sache ändert) als Einzelliteratur in der Kompara-
tistik und darüber hinaus bezeichnet wird, ist in den einschlägigen Handbüchern
und Einführungen des Fachs im großen und ganzen auf „wenig befriedigende
Art“12 thematisiert worden. Gerade da, wo der Grenzbegriff als dezidiertes Diffe-
renzkriterium eingeführt wird, wie eingangs zitiert bei Guyard, wird sich „über-
haupt nicht um eine Klärung bemüht“13. Sprachliche, politische, nationale oder
ethnische Kriterien werden zumeist bunt durcheinander verwendet. Tatsächlich
fehlt aber auch in jenen literaturwissenschaftlichen Summen, die in den letzten
Jahren den Literaturbegriff auf das Sorgfältigste analytisch zerlegt oder begriffsge-

 Hugo Dyserinck: Komparatistik. Eine Einführung [1971]. 3., durchges. Aufl. Bonn 1991, 92.
 Dyserinck: Komparatistik, a.a.O., 91. Die erstmals von van Tieghem aufgeworfene, von Remak
wiederholte und von Dyserinck problematisierte Frage nach den „Vergleichs-Literaturen“ bzw.
dem „komparatistischen Literaturbewusstsein[s]“ wird neuerdings von Sandro M. Moraldo
(Komparatistik gestern und heute. Perspektiven auf eine Disziplin im Übergang. In: ders. [Hg.]:
Komparatistik gestern und heute. Perspektiven auf eine Disziplin im Übergang. Göttingen 2019
[= Global Poetics. Literatur- und kulturwissenschaftliche Studien zur Globalisierung, 2], 22–26) im
Blick auf „einsprachige[n], aber multinationale[n] Literaturen„ bzw. „Kulturen plurizentrischer
Staaten“ erneut aufgegriffen.

142 V Die Komparatistik in der Erweiterung – Henry Remak (1961/1971)



schichtlich aufgerollt haben, der Bezug auf die hier in Rede stehende Begriffsver-
wendung. Thematisiert wird ausschließlich die Auszeichnung von ‚Literatur‘ gegen-
über anderem Schrifttum.14 Die Unterscheidung von ‚Literaturen‘ durch einen
Grenzbegriff kann also nicht voraussetzungslos zum Differenzkriterium der Kom-
paratistk erhoben, sondern muß selbst zum problematischen Gegenstand literatur-
wissenschaftlichen Forschens gemacht werden. Dyserinck z. B. situiert den Begriff
der Einzelliteratur innerhalb der Taxonomie von Regionalliteratur einerseits, inter-
nationalem Literaturschaffen andererseits und schlägt zur Umfangsfestlegung bzw.
„Eingrenzung“ der Einzelliteratur die „Sprachgemeinschaft“ vor. „Die Definition
der Einzelliteratur als Einheit jener Werke, die in einem bestimmten Sprachgebiet
in der dazugehörenden Kultursprache geschrieben sind, behält daher in jeder Hin-
sicht die Priorität.“15 Für Räume sprachlicher, nationaler und politischer Interfe-
renz schlägt er im Anschluß an das Konzept der „littératures ‚secondes‘“ des
belgischen Literaturwissenschaftlers Gustave Charlier (1885–1959) den Begriff der
„Teilliteratur“ vor. Solche Literaturen seien durch die sprachlich definierte Haupt-
oder „‚Mutterliteratur‘“ (z. B. die französische Literatur) durch politische Grenzen
abgetrennt (z. B. die Literaturen in der französischen Schweiz, in Belgien und in
Kanada). Die bei Dyserinck im Anschluß an diese Unterscheidung diskutierten
Fälle, bei denen z. T. diejenigen aufgegriffen werden, die zuvor bereits van Tieghem
oder Remak an dieser Systemstelle zur Problematisierung des Einzelliteraturkon-
zepts eingebracht hatten, zeigen allesamt, daß der monologische Einzelliteraturbe-
griff durch mehrsprachige, gegebenenfalls auch plurikulturelle und dialogische
Literaturmodelle ergänzt werden muß.16 Dabei ist im Zuge eines Vergleichs der un-
terschiedlichen Ein- und Ausgrenzungsmechanismen bei der Verleihung einer ‚lite-
rarischen Staatsbürgerschaft‘, d. h. der Konstitution des Textkorpus einer Literatur,
in Frankreich, Großbritannien, den USA, Kanada, Italien und Deutschland ange-
sichts der Hybridität und Heterogenität des jeweiligen literarischen Feldes das nati-
onale Paradigma zwar durch andere Paradigmen ersetzt worden, „aber es geht

 Vgl. Dieter Lamping: Literatur. In: Literaturlexikon. Bd. 14: Begriffe, Realien, Methoden. Hg. Vol-
ker Meid. Gütersloh, München 1993, 26–30; Klaus Weimar: Literatur. In: Reallexikon der deutschen
Literaturwissenschaft. Hg. Harald Fricke, Klaus Grubmüller, Jan-Dirk Müller, Klaus Weimar. Bd. 2.
Berlin, New York 2000, 443–448; Rainer Rosenberg: Literarisch/Literatur. In: Ästhetische Grundbe-
griffe. Hg. Karlheinz Barck, Martin Fontius, Dieter Schlenstedt, Burkhart Steinwachs, Friedrich
Wolfzettel. Bd. 3. Stuttgart, Weimar 2001, 665–693.
 Dyserinck: Komparatistik, a.a.O., 95.
 Zu den „Aporien des nationalen Literaturbegriffs“ siehe Johann Strutz: Komparatistik regio-
nal – Venetien, Istrien, Kärnten. In: Peter V. Zima: Komparatistik. Einführung in die Verglei-
chende Literaturwissenschaft. Tübingen 1992 (= utb, 1705), 294–331, hier: 302.

1 Definition – drei Fächer in einem? 143



häufig noch um Verortungen, die in Anlehnung an die nationalen Kategorien ent-
standen sind.“17

c Transliterale und transbelletristische Erweiterung
Der zweite Definitionsteil bietet genaugenommen zwei weitere Aspekte, und
zwar sowohl eine transliteral (B) als auch eine transbelletristisch (C) – wenn man
das Wort ‚Belletristik‘, d. h. schöne Literatur, hilfsweise einmal als Abkürzung für
einen engen Literaturbegriff benutzt – erweiterte Komparatistikauffassung. Wir
werden sehen, daß die drei Aspekte (A, B und C) der Vergleichenden Literaturwis-
senschaft auseinanderfielen, würde sich im weiteren Verlauf der Diskussion
nicht herausstellen, daß Remak versucht, die heterogenen Bereiche durch die
Aufwertung des Vergleichs-Begriffs zusammenzuhalten und zu integrieren.

Zum einen erweitert Remak die Komparatistik um das seit Oskar Walzel in
die Formel gefaßte Gebiet der ‚Wechselseitigen Erhellung der Künste‘18, d. h. die
Inbezugsetzung von Literatur mit anderen bildenden Künsten und der Musik
(= B). Dieses Gebiet hatte auch Wellek bereits ausführlich in seiner Theorie der
Literatur als einen der verschiedenen ‚extrinsic approaches‘ der Literaturwissen-
schaft behandelt. Das Wortkunstwerk wird mit anderen Künsten, z. B. mit Wer-
ken aus der Malerei, der Plastik, Architektur oder Musik verglichen. Hier öffnet
Remak die Komparatistik um ein Komparatum zur Vergleichenden Kunstwissen-
schaft (‚comparative arts‘).

Zum anderen erweitert Remak die Komparatistik um den Vergleich der schö-
nen Literatur – wenn Remak von ‚Literatur‘ spricht, meint er stets Literatur im
engen Sinne von ‚Wortkunstwerk‘ – mit anderen, nichtkünstlerischen „Wissens-
und Glaubensbereichen“ (11), d. h. mit Philosophie, Geschichte (im Sinn von Ge-
schichtsschreibung bzw. -wissenschaft), Sozialwissenschaften, Naturwissenschaften
oder Religion etc. (= C). Hier öffnet Remak die Komparatistik um ein Komparatum
zur Vergleichenden Kulturwissenschaft bzw. zu einer ‚Poetologie des Wissens‘, die
sich mit dem Verhältnis von Literatur und Wissen(schaft) befaßt.

Am Schluß seiner Definition einer Komparatistik in der Erweiterung faßt
Remak alles noch einmal in den Satz zusammen: „Kurz, es handelt sich um den
Vergleich einer Literatur mit einer oder mehreren anderen [= A] und um den Ver-

 Immacolata Amodeo: „Gast sein ist keine leichte Berufung“. Dimensionen einer Komparatistik
im Zeitalter der Migration. In: Fremde Ähnlichkeiten. Die „Große Wanderung“ als Herausforde-
rung der Komparatistik. Hg. Frank Zipfel. Stuttgart 2017, 29–40, bes. 29–35, hier: 34.
 Oskar F. Walzel: Wechselseitige Erhellung der Künste. Ein Beitrag zur Würdigung kunstge-
schichtlicher Begriffe. Berlin 1917. Die Formel selbst ist älter: Sie geht auf Wilhelm Scherers Poe-
tik ([posthum 1888]. Hg. Gunter Reiss. München 1977, 50) zurück und bezeichnet dort als
„Methode der wechselseitigen Erhellung“ – das „vergleichende Verfahren“.

144 V Die Komparatistik in der Erweiterung – Henry Remak (1961/1971)



gleich der Literatur mit anderen menschlichen Ausdrucksbereichen [= B und C].“
(11) Versucht man, den zu den Künsten und Wissenschaften hin erweiterten, ge-
wissermaßen dreifaltigen Komparatistikbegriff Remaks systematisch von den
Vergleichsgliedern, d. h. den Komparata, her zu bestimmen, ergibt sich folgendes
Schema (Schema 12).

Remaks 1961 vorgeschlagene Konzeption einer Komparatistik in der Erweiterung,
die innerdisziplinäre und interdisziplinäre Vorgehensweisen verband und seinerzeit
für allerlei Aufregung gesorgt habe19, wird auch heute noch als gültige Fachdefini-
tion anerkannt. Die Vorteile der Breite scheinen dabei die Nachteile der Beliebigkeit,
die Remak selbst gegenüber der engen französischen Schulkonzeption konzediert
und durch systematisches Vorgehen einerseits und diverse Eingrenzungsversuche
andererseits zu handhaben versucht, aufzuwiegen und im Gleichgewicht zu halten.
In der bereits mehrfach zitierten Einführung von Corbineau-Hoffmann rangiert der
Vorschlag Remaks gewissermaßen als letzte und weiterhin gültige Antwort auf die
Frage nach dem Fachverständnis: „Wenn die AVL ihren Gegenstandsbereich auf
diese Weise erweitert und auch den Vergleich zwischen Literatur [= A], Künsten

Komparatum  Komparatum 

(A) Vergleichende Literaturwissenschaft
im engen bzw. ‚reinen‘, ggf.
traditionellen Sinn

Literatur (im
engen Sinn)

Literatur (im engen Sinn)

(B) Erweiterung zur Vergleichenden
Kunstwissenschaft

Literatur (im
engen Sinn)

Erscheinung der Bildenden Künste
und der Musik

(C) Erweiterung zur Vergleichenden
Kulturwissenschaft

Literatur (im
engen Sinn)

nichtkünstlerische Erscheinung eines
anderen Wissens- und
Glaubensbereichs

Schema 12: Remaks erweiterter Komparatistikbegriff.

 So Remaks rückblickende Beurteilung in einem Vortrag von 1976 (The Future of Comparative
Literature, a.a.O., 434): „When I called, fifteen years ago, for the co-equalness, in principle, of the
interdisiplinary aspects of comparative literature with the innerdisciplinary ones, there was
quite a bit of commotion.“ In seiner zeitgleichen biographischen Rückschau interpretiert Remak
(How I Became a Comparatist, a.a.O., 85) seine seinerzeit kontrovers rezipierte Definition als Zu-
sammenführung traditioneller bi- bzw. multinationaler und interdisziplinärer Aspekte und faßt
seine Überlegungen in den Merksatz zusammen: „The mission of Comparative Literature is the
exploration of the full context of literature beyond borders and intellectual compartmentalization
while safegarding the primary of esthetic integration which makes literature literary.“

1 Definition – drei Fächer in einem? 145



[= B] und Wissenschaften [= C] einbezieht, ist die Gefahr einer gewissen Beliebigkeit
nicht von der Hand zu weisen. So wenig wie er alle Literatursprachen beherrschen
kann, so wenig kann der Komparatist in allen Disziplinen zu Hause sein. Trotzdem
kennzeichnet Remaks Fachdefinition von 1961 (noch immer!) den Erkenntnisstand
der Komparatistik, denn von einer Definition muß erwartet werden, daß sie ihren
Gegenstand in seiner ganzen Breite umfaßt.“20

In späteren Beiträgen hat Remak seine Definition, die den Gegenstandsbe-
reich der Komparatistik zu den Künsten hin erweitert und zu den Wissenschaften
interdisziplinär öffnet, unter dem Druck marxistischer, auf soziologische Kontex-
tualisierung drängender, strukturalistischer, szientifische Wissenschaftlichkeit
einfordernder und rezeptionsästhetischer, den Leser ins Spiel bringender Ansätze
stärker funktional ausgerichtet. Einerseits habe der Marxismus den extrinsischen,
andererseits der Strukturalismus den intrinsischen Ansatz forciert. Die kompara-
tistische Tätigkeit des Vergleichens umfaßt für Remak nun fünf Aufgabengebiete.
Komparatistik biete erstens ein Labor für Theorie- und Typenbildung, ziele zwei-
tens auf Synthesebegriffe periodisierungsgeschichtlicher, thematologischer, stili-
stischer u.ä. Art, erlaube drittens ein genaueres sprachliches bzw. kulturelles
Verständnis einzelner Texte oder Werke und diene viertens der Aufdeckung und
Untersuchung diverser literatur- bzw. kulturtransferierender Prozesse. Die Ver-
folgung der genannten vier Aufgaben erfordere fünftens interdisziplinäre Offen-
heit.21 Dabei bleibt der Vergleich, „the comparative“, insbesondere für die dritte
Aufgabe, in der die Einzigartigkeit des jeweiligen Werks („the uniqueness of each
work along with its shared characteristics“) im Mittelpunkt steht, und für die vierte,
in der es um den literarischen Außenhandel („the ‚foreign trade‘“) geht22, stets die
methodische Grundlage der Komparatistik, weil nur der Vergleich der Literatur mit
verwandten Phänomenen Einsicht in ihre Besonderheit öffne: „‚external‘ compari-
son is necessary to the full and fruitfull cognition of ‚internal‘ Gestalt.“23 Projiziert
man die komplementäre Logik des Vergleichens, Einsichten in „Gemeinsamkeiten

 Angelika Corbineau-Hoffmann: Einführung in die Komparatistik. Berlin 2000, 52 bzw. 3., neu
bearb. Aufl. Berlin 2013, 61.
 Vgl. Remak: The Future of Comparative Literature, a.a.O., 436; vgl. ders.: How I Became a
Comparatist, a.a.O., 88.
 Remak: How I Became a Comparatist, a.a.O., 90. Die Formel „‚foreign trade‘ of literatures“
geht auf René Wellek, Austin Warren: Theory of Literature. New York NY [1949], chap. I 5: „Gene-
ral, Comparative, and National Literature“, 38–45, hier: 40, zurück. Vgl. dies.: Theorie der Litera-
tur [engl. 1949; dtsch. 1959]. Frankfurt am Main 1971, Kap. I 5: „Allgemeine, vergleichende und
nationale Literatur“, 47–55, hier: 49.
 Remak: The Future of Comparative Literature, a.a.O., 434. Vgl. ders.: How I Became a Compa-
ratist, a.a.O., 90 („the ‚comparative‘ takes on primary significance“).

146 V Die Komparatistik in der Erweiterung – Henry Remak (1961/1971)



und Unterschiede“24 gleichermaßen erzeugen zu können, auf die fünf komparatisti-
schen Aufgaben, erkennt man, stärker noch als Remak es selbst tut, daß nicht nur
die dritte und vierte Arbeitsplatzbeschreibung – jene im Sinn typologischen, diese
im Sinn genetischen Vergleichs –, sondern gerade auch die beiden ersten, auf Syn-
these zielenden Aufträge, die typologische Funktion („typological function“) und die
Begriffsbildungsfunktion25, vom Vergleich regiert werden. Um solche Synthesen zu
erreichen, spricht sich Remak abermals für Interdisziplinarität sowie für den Einbe-
zug der Literaturen Asiens und Afrikas aus26, konzediert freilich, daß er sich selbst
aufgrund seiner Kompetenzen auf den Kanon der westlichen Welt beschränkt
habe.27 Mag sich Remak auch gegen eine Koppelung von Allgemeiner Literaturwis-
senschaft, Literaturtheorie und Vergleichender Literaturwissenschaft unter einem
institutionellen Dach aussprechen, weil er befürchtet, daß die Komparatistik dabei
unter dem Gewicht deduktiver Theorien begraben (und die Literatur womöglich
zum bloßen Illustrationsobjekt beliebigen Theorieallotrias degradiert) würde28, so-
fern sie induktiv verfährt, bildet die Allgemeine und Vergleichende Literaturwissen-
schaft gleichwohl ein, durch fünf Funktionen gegliedertes Fach.

2 Komparatistik – auf französisch oder amerikanisch?

Kehren wir zum Aufsatz von 1973, der diesem Kapitel zugrunde gelegt ist, zurück.
Mit Blick auf die Diskussion des Literatur/Literatur-Vergleichs, den Remak als
den „ersten Teil unserer Definition“ (11) anspricht, grenzt er sich scharf von den
„Franzosen“ (11), d. h. etwa von der von Carré und Guyard gegebenen Konzeption,
die bereits vorgestellt wurde (s. II.iv.1), ab. Es handele sich bei der Komparatistik
nicht, wie es polemisch heißt, um eine „‚Wissenschaft von literarischen Einflüs-
sen‘“, sondern um eine „‚Vergleichende Literaturwissenschaft‘“. In der Bevorzu-
gung der „Tatsachen“, der Überbetonung der „Einflüsse“, der Ablehnung des
typologischen Vergleichs und der Skepsis gegenüber „großen Synthesen“ kämen
nur allzu deutlich die „positivistischen Wurzeln“ (12) eines solchen Fachverständ-

 Michael Eggers: Vergleichendes Erkennen. Zur Wissenschaftsgeschichte und Epistemologie
des Vergleichs und zur Genealogie der Komparatistik. Heidelberg 2016, 13.
 Vgl. Remak: How I Became a Comparatist, a.a.O., 90 f.
 Remak: The Future of Comparative Literature, a.a.O. 437. In der biographischen Rückschau
wird „the synthesis mission“ der Komparatistik (Remak: How I Became a Comparatist, a.a.O., 90;
vgl. 88 und 89) wiederholt akzentuiert.
 Remak: How I Became a Comparatist, a.a.O., 90.
 Remak: The Future of Comparative Literature, a.a.O. 436: „The coupling of chairs in general
literature, literary theory, and comparative literature under one hat has hurt the growth of com-
parative literature, which tends to get buried under deductive theories and the history of ideas.“

2 Komparatistik – auf französisch oder amerikanisch? 147



nisses zum Ausdruck. Deutlich wird, wie Remak Welleks Dégoût vor solchem
„Faktualismus“29 teilt und das Wort vom ‚Positivismus‘ in der seither gängig ge-
wordenen, pejorativen Absicht benutzt. Zugleich gibt er sich freilich konziliant,
wenn er Forschungen zu Rezeption, Geisteshaltung, Vermittlerinstanzen, Reisebe-
richten, Belesenheit etc. aus dem Kanon komparatistischer Untersuchungsgegen-
stände nicht ausschließt.

a Typologischer Ansatz vs. Kontaktstudie
Gegenüber der Erforschung der ‚Einflüsse‘ favorisiert Remak stärker noch als Wel-
lek den ‚Vergleich‘ als spezifische Methodenoperation des Komparatisten. Er wird
gewissermaßen zum Kern der Fachsystematik. Die Formel Carrés „La litterature
comparée n’est pas la comparaison littéraire“ wird revoziert und das „vergleichende
Element in der Komparatistik“, namentlich im späteren Zusatz von 1971 bzw. 1973,
eindeutig rehabilitiert. Remak zielt ungeachtet aller Einflüsse bzw. kausalen Bezie-
hungen auf „eine systematische Neubelebung des vergleichenden Elements“ (27),
weil er sich dadurch erhofft, Fragestellungen der literarischen Kritik und der Wer-
tung in die Komparatistik zurückzubringen. Gegenüber dem Positivismus, d. h. dem
‚Vater‘ der Komparatistik, wird die Tradition der Romantik, d. h. gewissermaßen ihr
‚Großvater‘, neubelebt, wenn Remak in diesem Zusammenhang etwa daran erin-
nert, daß August Wilhelm Schlegel (1767–1845) bei jeder Gelegenheit verstanden
hätte, „allgemeine Vergleiche zu ziehen“ (31, Anm. 12). Grundsätzlich kann man fest-
stellen, daß alle jene Elemente, die einstmals im späten 19. Jahrhundert – etwa bei
Posnett – aus der Komparatistik herausgeworfen wurden, um ihr die Dignität einer
‚Wissenschaft‘ verleihen und sie im Konzert der szientifisch ausgerichteten Fächer
als eine eigenständige Disziplin legitimieren und etablieren zu können, nun in die
Komparatistik zurückgeholt werden.30 Das gilt für Literaturkritik und literarische
Wertung bei Wellek, das gilt für den Vergleich als Methode bzw. die Vergleichung
als komparatistische Gebrauchstextsorte bei Remak. Ausdrücklich hält er fest, daß
Einflußstudien weniger zur „Erhellung des Wesens eines literarischen Werks“ bei-
tragen als der „Vergleich von Autoren, Werken, Stilen, Tendenzen und Literaturen“,
und zwar unabhängig davon, ob man zwischen den Komparata „einen Einfluß

 Den pejorativen Neologismus René Welleks (Die Theorie der Vergleichenden Literaturwissen-
schaft [engl. 1953]. In: Vergleichende Literaturwissenschaft. Hg. Hans Norbert Fügen. Düsseldorf,
Wien 1973, 101–107, hier: 104) hatte Remak in einem vorangehenden Artikel (Vergleichende Lite-
raturwissenschaft am Scheideweg. Diagnose, Therapie und Prognose [engl. 1960]. In: Fügen (Hg.):
Vergleichende Literaturwissenschaft, a.a.O., 116–132, hier: 121 und 123) mehrmals zustimmend
aufgegriffen.
 Remak (How I Became a Comparatist, a.a.O., 91) versteht Komparatistik als „scholarship“,
nicht als „science“; vgl. ders.: The Future of Comparative Literature, a.a.O., 430.

148 V Die Komparatistik in der Erweiterung – Henry Remak (1961/1971)



nachweisen“ (12) könne oder „kausal[e]“ (27) Verwandtschaft. Alles das, was z. B.
Baldenspergers ‚Glaubensbekenntnis‘ einstmals als nutzlose und lächerliche Eskapa-
den exkommuniziert wissen wollte, kehrt nun ins Fach zurück: „Herder und Dide-
rot, Novalis und Chateaubriand, Musset und Heine, Balzac und Dickens, Moby Dick
und Faust, Hawthornes Roger Malvin’s Burial und die Judenbuche der Droste-
Hülshoff, Hardy und Hauptmann, Azorín und Anatole France, Baroja und Stendhal,
Hamsun und Giono, Thomas Mann und Gide sind durchaus miteinander zu verglei-
chen, gleichgültig ob und inwiefern der eine den anderen beeinflußt hat.“ (12) Me-
thodisch tritt die Kontaktstudie zugunsten der typologischen Vergleichung zurück.

b Kunstwissenschaft vs. Geschichtswissenschaft
Hinter dem vordergründigen Vorwurf des ‚Positivismus‘ verbirgt sich freilich ein di-
vergierendes Literaturverständnis. Während, wie gezeigt, die französischen Kompa-
ratisten Literatur als historisches Dokument ansehen, betrachten die amerikanischen
Komparatisten Literatur als ein künstlerisches Monument. Diese Unterscheidung, die
auf Wellek zurückgeht31, greift Remak in einem vorangehenden Artikel auf, um den
epistemologischen Gegensatz, der dem Grundlagenstreit zwischen ‚Franzosen‘ und
‚Amerikanern‘ zugrunde liegt, auf den Begriff zu bringen: „Wie wir gesehen haben,
gehört die französische Komparatistik zur ‚Dokumente‘-Schule. Die Mehrzahl der
amerikanischen Komparatisten hält es [...] für notwendig, zum Text zurückzukehren
und ihn voll und ganz als künstlerisches ‚Monument‘ zu interpretieren“.32 Die einen
betreiben Literaturwissenschaft als Geschichts-, Kultur- bzw. Sozialwissenschaft, die
anderen als Kunstwissenschaft. Daher ist die Erweiterung, die Remak vornimmt,
indem er die Komparatistik zum Literatur/Kunst-Vergleich hin öffnet, aus seiner
Sicht geradezu zwangsläufig. Er konstatiert zurecht, daß der „zweite[n] Teil“ (13) sei-
ner Definition zwischen der französischen und amerikanischen Komparatistik nicht
aufgrund von Gewichtungs- oder Wertungsunterschieden strittig ist, sondern weil
hier ein Gegensatz „grundsätzlicher Art“ (13) offenbar werde. Die einschlägigen
französischen Einführungen in die Vergleichende Literaturwissenschaft sähen die
Beschäftigung der Beziehungen zwischen Literatur und anderen Gebieten nicht
vor. Die Komparatistikbibliographie der Revue de littérature comparée verzeichne
Publikationen zu solchen Themen auch nicht. Offenbar befürchteten die französi-

 „Während diese [die im vorangehenden Absatz genannten Verfasser englischer Literaturge-
schichten; C.Z.] und viele andere Historiker die Literatur als bloßes Dokument zur Illustration
der National- oder Gesellschaftsgeschichte betrachten, erkennt eine andere Gruppe, daß die Lite-
ratur zuallererst Kunst ist, scheint jedoch dabei nicht fähig, Geschichte zu schreiben.“ Wellek/
Warren: Theorie der Literatur, a.a.O., 276 und pass.
 Remak: Vergleichende Literaturwissenschaft am Scheideweg, a.a.O., 119.

2 Komparatistik – auf französisch oder amerikanisch? 149



schen Komparatisten einen „Mangel an logischem Zusammenhang“ (16) zwischen
den Komparata und „ernste Abgrenzungsprobleme“ (16) zwischen den disziplinä-
ren Zuständigkeiten.

Um den logischen Zusammenhang in Hinblick auf die Inbeziehungsetzung von
Literatur, Künsten und Wissenschaften zu gewährleisten, spricht sich Remak – wie
gezeigt – für die systematische Stärkung des Vergleichs aus. Die (scheinbare) Hete-
rogenität der Gegenstandsbereiche wird gewissermaßen mit der Homogenität der
Methode kompensiert. Um dem Vorwurf der Beliebigkeit bzw. interdisziplinär
überspannter „Scharlatanerie“ (14) zu entgehen, zieht er bei Vergleichen zwischen
Literatur und außerkünstlerischen Gebieten strenge Grenzen in Hinsicht auf Syste-
matik und Abgrenzung. Mit der Systematik ist wieder der Stellenwert des Ver-
gleichs angesprochen. Die Frage der Abgrenzung bezieht sich auf den deutlichen
und wohldefinierten Zuschnitt der Komparata, die in den Vergleich eingehen. Ge-
geben werden drei Beispiele für Vergleiche zwischen Literatur bzw. einem literari-
schen Werk und einem Glaubens- oder Wissenschaftsbereichs (= C). Literatur/
Kunst-Vergleiche (= B) sparen die drei Beispiele aus. Eine Untersuchung über die
Rolle des Geldes in Balzacs Le Père Goriot ist demnach für Remak nur dann kompa-
ratistisch, wenn sich der Vergleich auf eine in sich geschlossene Wirtschafts-
theorie bezieht. Eine Studie über die religiösen Ideen etwa Melvilles ist nur
dann komparatistisch, wenn sich der Vergleich auf eine bestimmte, organisierte
religiöse Glaubensrichtung, wie etwa den Calvinismus, bezieht. Eine Charakter-
analyse der Figuren in Romanen Henry James’ wäre nur dann komparatistisch,
wenn sich der Vergleich systematisch auf eine bestimmte psychologische Theorie,
z. B. die Psychoanalyse Freunds, bezieht. Das mag als eine willkürlich gezogene Ein-
grenzung erscheinen. Tatsächlich versucht Remak gewisse Vorsichtsmaßregeln, die
das weder literarische noch künstlerische Komparandum einhegen sollen, geltend
zu machen, um möglichen „Vorbehalte[n]“ (16) gegenüber seinem Modell einer
Komparatistik in der Erweiterung vorzubauen. Remaks Kautelen halten das Kom-
parandum aus dem nichtkünstlerischen Gebiet distinkt und verhindern dadurch,
daß die in den drei Beispielen angesprochenen Bereiche, Ökonomie, Religion und
Psychologie, sich zu bloßen Werkkontexten historischer Interpretation (sensu
Boeckh) auflösen, d. h. ihren Wert als Vergleichsglied verlieren. Eine Nivellierung
der Komparatistik im „weiten Ozean der ‚Literaturwissenschaft‘“, wie es in polemi-
scher Abgrenzung gegen Welleks Credo heißt, lehnt Remak unter Geltendmachung
einer der Komparatistik „allein vorbehaltenen Methodologie“ (26), d. h. der zuvor
konturierten Stellung des Vergleichs, ab.

150 V Die Komparatistik in der Erweiterung – Henry Remak (1961/1971)



3 „Wechselseitige Erhellung der Künste“ bzw. Literatur
und andere Künste (und ‚Medien‘)

Im Rückbezug auf Remaks Erweiterung der Vergleichenden Literaturwissenschaft
hat sich insbesondere Ulrich Weisstein (1925–2014)33, der neben Remak in Bloom-
ington Comparative Literature lehrte, schon früh für die Einbeziehung von Studien
über das Wechselverhältnis der Literatur zu den anderen Künsten, namentlich zur
Musik und Malerei, in den Aufgabenbereich der Vergleichenden Literaturwissen-
schaft eingesetzt. Noch als Assistent in Bloomington, wo Weisstein 1954 einschlägig
promoviert worden war34, richtete er zusammen mit Horst Frenz (1912–1990), dem
damaligen Chair des Bloomingtoner Comp Lit-Departments, einen Kurs „Modern
Literature and the Other Arts“ ein.35 Seine Einführung in die Vergleichende Litera-
turwissenschaft enthält unter dem Titel von Walzels alter Formel einen seinerzeit
initiierenden Exkurs zur ‚wechselseitigen Erhellung der Künste‘, dem ich mich im
folgenden zuwende.36 Diese Erweiterung im Gegenstandsbereich geht mit einer ei-
gentümlichen Beschränkung der Methodik einher. Während Remak den typologi-
schen Vergleich systematisch gegen die französische ‚Beziehungswissenschaft‘
ausgespielt hatte, beruft sich Weisstein im Blick auf die angestrebte Erweiterung
der Komparatistik um andere Künste ausdrücklich auf dieses Fachverständnis.
Waren die ‚rapports de fait‘ von einer innerliterarischen Komparatistikkonzeption
als ‚positivistisch‘ verstoßen worden, greift Weisstein darauf für seine Komparati-
stik in der Erweiterung zum Zweck der Heuristik wieder zurück. Es heißt bei ihm:
„Beim historisch-kritischen Studium der Künste im Hinblick auf ihr Wechselver-
hältnis tut man wohl daran, zunächst einmal möglichst pragmatisch vorzugehen,
indem man eindeutig bestimmbare Zusammenhänge, d. h. also rapports de fait, un-
tersucht.“ (191)

 Zur Biographie vgl. Ulrich Weisstein: Vergleich und Vergleich gesellt sich gern: Aus dem
Leben eines Komparatisten. In: Wege zur Komparatistik, a.a.O., 147–156. Zur Würdigung
Weissteins, namentlich seiner frühen librettologischen Anstöße, vgl. Francis Claudon: Ce qui ne
saurait se dire, il faut le chanter: Ulrich Werner Weisstein (né en 1925). In: Revue de littérature
comparée 2013/2, n° 346 (Thema: Grandes figures étrangères du comparatisme), 219–227.
 Ulrich Weisstein: Studies in the Libretto: Otello‘, ‚Der Rosenkavalier‘. Prologomena [!] to a
Poetics of Opera. PhD. Indiana University. Bloomington 1954.
 Siehe Claus Clüver: Memorial Resolution Ulrich Weisstein (November 14, 1925–October 10, 2014)
<https://institutionalmemory.iu.edu/aim/bitstream/handle/10333/10490/B40-2016.pdf?sequence=1&isAl
lowed=y> [22.06.2023].
 Ulrich Weisstein: Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Stuttgart, Berlin,
Köln, Mainz 1968, Kap. 8: „Exkurs: Wechselseitige Erhellung der Künste“, 184–197; zit. im folgen-
den in ( ) im Text.

3 „Wechselseitige Erhellung der Künste“ 151

https://institutionalmemory.iu.edu/aim/bitstream/handle/10333/10490/B40-2016.pdf?sequence=1&isAllowed=y
https://institutionalmemory.iu.edu/aim/bitstream/handle/10333/10490/B40-2016.pdf?sequence=1&isAllowed=y


Dazu kommt eine unentrinnbare Verwicklung zweier Grenzkriterien. Für die
innerliterarische Komparatistikkonzeption gründete die disziplinäre Differenz
auf dem Vergleich literarischer Erscheinungen zweier oder mehrerer fremder Li-
teraturen – eine Position, die von Weisstein ausdrücklich geteilt wird: „In der Li-
teratur wird [...] ein Gegenstand komparatistisch, wenn er zwei verschiedene
Nationalliteraturen oder Nationalsprachen umfaßt.“ (190) Worauf gründet das
Differenzkriterium der erweiterten Komparatistik? Auf Grenzen zwischen den
Künsten oder auf Sprachgrenzen zwischen den Künstlern? Weil die Materialien
der Künste, ihre Farben und Töne etc., auch jenseits aller Landesgrenzen die glei-
chen blieben – „la gamme et la palette n’ont pas de patrie.“37 –, hatte die Schule
der Sorbonne den Künstevergleich ausdrücklich aus der Komparatistik ausge-
schlossen. Dagegen berücksichtigte die einschlägige amerikanische periodische
Komparatistikbibliographie der damaligen Zeit in ihrer Berichterstattung zwar li-
terarisch-künstlerische Wechselbeziehungen, aber nur solche, „bei denen auch
Sprach- oder Landesgrenzen überschritten“ (189) wurden. Weisstein jedoch hält
es für absurd, das Thema ‚Rodin und Rilke‘ als komparatistisch, jedoch das
Thema ‚Debussy und Mallarmé‘ als nicht-komparatistisch zu bewerten. Das Diffe-
renzkriterium der erweiterten Komparatistik ist seiner Ansicht nach nicht Nation
oder Sprache des Künstlers, sondern die „qualitativen Unterschiede“ (190) der
Kunstmittel (Worte, Farben, Töne etc.) sowie ihre Anwendung. Er folgert daraus,
und zwar unter abermaligem Rückgriff auf den ‚rapport‘-Begriff: „Die Behauptung,
Beethovens Beziehungen zur deutschen Literatur gingen den Germanisten an,
seine Beziehungen zur französischen Literatur aber den Komparatisten, halten wir
demnach für sinnlos.“ (190) Für die Erweiterung der Komparatistik um den Ver-
gleich von Literatur mit anderen Künsten macht Weisstein vor allem das Argument
stark, daß eine Trennung der Kunstarten im Leben und in den Wissenschaften ei-
gentlich künstlich sei. Dabei zielt er auf die „künstlerischen Überschneidungen“
(193), und zwar insbesondere im Blick auf drei unterschiedliche Arten, und zwar:
erstens, die unterschiedlichsten künstlerischen Hybrid- bzw. „Mischformen“ (192),
zweitens, die diversen künstlerischen Mehrfach- bzw. „Doppelbegabung[en]“ (193)
sowie drittens, die vielfältigen „Grenzformen“ der Literatur zur Musik und den bil-
denden Künsten.

Unter ‚Mischformen‘ versteht Weisstein Kunstarten bzw. -formen, für die Text-
Bild- oder Text-Ton- oder andere Beziehungen und Vermischungen konstituierend

 Paul van Tieghem: La notion de la littérature comparée. In: La Revue de mois. Paris, Bd. 1
(Janvier–Juin 1906), n⁰ 3, 10 mars 1906, 286–291; zit. nach Corbineau-Hoffmann: Einführung, a.a.O.,
198.

152 V Die Komparatistik in der Erweiterung – Henry Remak (1961/1971)



sind, wie z. B. für die barocke Emblematik oder Sinnbildkunst38, den Cartoon oder
den Comic, die verschiedenartigsten Musikformen von der Oper (einschließlich sol-
cher Subgenres wie Singspiel, Operette, Musical) über die Kantate bis zum Lied oder
die unterschiedlichsten Literaturadaptationen des Films oder Fernsehens. Heute
würde man vermutlich von ‚Intermedialität‘ sprechen und versuchen, die einzelnen
‚Mischformen‘ je nach Medien-Begriff und Intermedialitätsansatz genauer zu typolo-
gisieren – Emblem oder Oper etwa als Erscheinungsformen der Medienkombina-
tion, Literaturverfilmungen bzw. ‚filmisierte Erzählkunst‘ dagegen als Phänomen
des Medienwechsels klassifizieren.39 Darauf komme ich unten zurück.

Mit „Doppelbegabungen“ (193) sind Künstler gemeint, die in zwei oder mehre-
ren Künsten ihre Kreativität zu artikulieren verstehen. Grass beispielsweise schrieb
und zeichnete, Stifter schrieb und malte, Barlach war Dramatiker und Plastiker,
Michelangelo Plastiker, Maler und Lyriker. Welche künstlerische Idee ‚drängt‘ zum
Wort, welche zur Farbe? Welcher Zusammenhang besteht zwischen beiden Artiku-
lationsformen? Sind identische oder verschiedene Stilgesetze erkennbar? Als ein
der Doppelbegabung benachbartes Untersuchungsgebiet der Komparatistik spricht
Weisstein daneben die „kritische Auseinandersetzung“ (194) der verschiedenen
Künste untereinander an. Er denkt dabei an die kunstkritische Tätigkeit der Schrift-
steller Diderot, Baudelaire und Zola oder an die Musikkritiken E. T. A Hoffmanns.
Denkbar wäre in diesem Zusammenhang, den Terminus „Doppelbegabung“ nicht
nur auf den künstlerischen Bereich zu beschränken, d. h. die literarische mit einer
anderen künstlerischen Artikulationsform der Kreativität zu vergleichen, was nach
der oben entwickelten Systematik der unter B gefaßten Erweiterung der Kompara-
tistik entspricht. Sondern reizvoll wäre darüber hinaus auch, die unter C gefaßte
Erweiterung der Komparatistik auf das Gebiet der „Doppelbegabung“ auszudehnen
und nach der „Personal-Union“ (193) zwischen Dichtern und Literaturwissenschaft-

 Als Beispiel für die festgelegte Bild-Text-Beziehung im Emblem, das aus einer dreiteiligen
Bauform besteht – ein darstellendes Bild (pictura) steht mit einer sentenzenhaften Kurzfassung
der Bildbedeutung in einer Inschrift (inscriptio) in Spannung und diese Bild-Text-Spannung wird
von einer Unterschrift (subscriptio), die oft ein Epigramm ist, ausgedeutet –, möge das Emblem
mit der Bedeutung „Urteil aus Vergleichung“ des Spaniers Diego de Saavedra Fajardo (1584–1648)
dienen, das als Frontispiz dieses Buches abgebildet ist. Siehe Emblemata. Handbuch zur Sinnbild-
kunst des 16. und 17. Jahrhunderts. Hg. Arthur Henkel, Albrecht Schöne [1967]. Taschenausg.
Stuttgart 1996, 1330.
 Zur Typologie der ‚Intermedialität‘ siehe die grundlegende Studie von Irina O. Rajewsky: In-
termedialität. Tübingen 2002, sowie Frauke Berndt, Lily Tonger-Erk: Intertextualität. Eine Einfüh-
rung. Berlin 2013, bes. Kap. 5 „Intermedialität“, 157–228. Daß hier vieles vom Medien-Begriff
abhängt, zeigt das Beispiel des Emblems, das man als Medienkombination (Bild und Text sind
materialiter kopräsent) oder Form der Intramedialität (Text und Bild sind in ein Medium, näm-
lich das Buch- oder allgemeiner: ein Print‚medium‘, integriert) auffassen kann.

3 „Wechselseitige Erhellung der Künste“ 153



lern bzw. Künstlern und Wissenschaftlern zu fragen. Der Philosoph Adorno kompo-
nierte, der oben erwähnte empirische Literaturwissenschaftler S. J. Schmidt ist ein
international angesehener Verfasser Visueller Poesie. Der Krimiautor „-ky“ ist Pro-
fessor für Soziologie. Bevor Dietrich Schwanitz einem Millionenpublikum durch
seinen Campus-Roman (1995) und dessen Verfilmung (1998) bekannt wurde, tüftelte
der Anglist an der Applikation der Systemtheorie (1990) auf die englische Literatur.
In den Zusammenhang doppeltbegabter „Schriftstellerwissenschaftler“40 gehört
das Genre ‚Professorenroman‘, z. B. von David Lodge. Auch die Zahl der Dichterju-
risten (Goethe ...) oder Dichterärzte (Schiller ...) ist Legion.

Als drittes Gebiet ‚künstlerischer Überschneidungen‘ nennt Weisstein „Grenz-
formen der Literatur zur Musik und den bildenden Künsten“ (194). Die Abgren-
zung solcher „Grenzformen“ von den o. g. „Mischformen“ ist nicht ganz deutlich.
Da freilich die „Beziehungen der Literatur zu den bildenden Künsten und zur
Musik [...] außerordentlich mannigfaltig und verwickelt [sind]“41 und heute der
Medienbegriff vielfältig oder vage ist, die Unterscheidung zwischen Kunst und
Medium umstritten scheint und überhaupt im „Hinblick auf den literarischen
Text [...] die intermedialen Bezüge die größte Herausforderung“42 innerhalb einer
Typologie der Intermedialität darstellen, erklärt sich die begriffliche Unschärfe
bei Weisstein wohl aus einer Interferenz in der Sache. Weisstein zielt mit dem
Begriff ‚Grenzform‘ sowohl auf solche künstlerische Erscheinungen wie u. a. das
Laut- bzw. Figurengedicht, d. h. auf Lettrismus und Bruitismus, als auch auf
„strukturelle Parallelen“ (195) zwischen Literatur und anderen Künsten, wie z. B.
die Übernahme der musikalischen Leitmotivtechnik im Roman, etwa bei Thomas
Mann.43

Da die ‚künstlerischen Überschneidungen‘ von den Einzelliteratur- bzw.
-kunstwissenschaften seinerzeit in der Regel kaum oder nur einseitig erforscht
wurden – die Musikwissenschaft interessierte sich nur für die Noten einer Oper,
jedoch kaum für das Libretto, die Literaturwissenschaft interessiert sich nur für
das gedruckte lyrische Gedicht, nicht aber für die Tatsache, daß es oftmals (zumal
im 18. Jahrhundert) nur gedichtet wurde, um als Lied im Kontext sozialer Interak-
tion gesungen zu werden –, bot sich die Komparatistik als naturwüchsige ‚Interdis-
ziplin‘ zur Erforschung solcher Hybridformen zunächst geradezu an. Wenige Jahre

 Vgl. Schriftstellerwissenschaftler. Erfahrungen und Konzepte. Hg. Peter Gendolla, Karl Riha.
Heidelberg 1991.
 Wellek/Warren: Theorie der Literatur, a.a.O., 131.
 Berndt/Tonger-Erk: Intertextualität, a.a.O., 159.
 Vgl. die Typologisierungsversuche des Bildgedichts (167ff.), des Lautgedichts (200f.) und musik-
analoger Kompositionstechniken in der Literatur (200) bei Berndt/Tonger-Erk: Intertextualitä-
tat, a.a.O.

154 V Die Komparatistik in der Erweiterung – Henry Remak (1961/1971)



bevor der Begriff der ‚Intermedialität‘ geprägt wurde44, hieß es in einer komparati-
stischen Einführung, in der Weissteins Impulse aufgegriffen wurden, noch vorsich-
tig, daß der Vergleich künstlerischer Werke in verschiedenen „‚Ausdrucksmedien‘“
ein „legitimer Zweig“ der Komparatistik unter der Voraussetzung wäre, daß „nicht
ausschließlich nicht-literarische Werke (etwa der Musik und der Bildenden Kunst)
miteinander verglichen würden“.45

Unter den Gegebenheiten der Dynamik der traditionellen Massen- und neuen
Digitalmedien einerseits und einer damit einsetzenden Disziplinenkonkurrenz an-
dererseits hat sich diese Erweiterung der Komparatistik jedoch als zweischneidig
erwiesen. Obwohl die Literatur/Kunst- bzw. Künste-Vergleichung auf eine alte Tra-
dition und speziell ausgebildete Fachliteraturgenres wie ekphrasis oder paragone
zurückblicken kann, haftete der komparatistischen Erforschung der Überschnei-
dungen von Literatur und anderen Künsten noch lange die Selbstbeschreibung
eines randständigen ‚Grenzgebiets‘ an, insofern sich die einschlägigen Handbücher
in den 80er und 90er Jahren, die Weissteins Initiative aufgriffen und sich auf die
Untersuchung des Wechselverhältnisses zwischen Literatur und Musik bzw. bilden-
den Künsten, d. h. traditionellen Kunstarten, konzentrierten, selbst als Beiträge zu
einem „komparatistischen Grenzgebiet[s]“46 begriffen. Die Folgen der ‚Neuen Me-
dien‘, d. h. Film, Hörfunk, Fernsehen und Computer, für die Verschiebung des Lite-
raturbegriffs sind dagegen entweder in den Einzelphilologien aus Furcht vor einem
disziplinären Geltungsverlust entschieden in eigene Regie genommen oder zu-
nächst verdrängt worden. Das erste ist in der Germanistik zu beobachten. Sie hat
sich z. T. strategisch geschickt früh als „Fernsehgermanistik“ (Helmut Kreuzer) posi-
tionieren und aufgrund einer solchen medienorientierten Kanonerweiterung im
Blick auf die disziplinäre Entwicklung einer eigenständigen Medienwissenschaft
eine Vorreiterrolle übernehmen können.47 Ganz anders stellte sich dagegen die
Lage in der Romanistik in den 90er Jahren noch dar: „In einem Fach wie der Roma-

 Aage Hansen-Löve: Intermedialität und Intertextualität. Probleme der Korrelation von Wort-
und Bildkunst. Am Beispiel der russischen Moderne. In: Dialog der Texte. Hamburger Kollo-
quium zur Intertextualität. Hg. Wolf Schmid, Wolf-Dieter Stempel. Wien 1983, 291–360.
 Franz Schmitt-von Mühlenfels: VII. Literatur und andere Künste. In: Vergleichende Literatur-
wissenschaft. Theorie und Praxis. Hg. Manfred Schmeling. Wiesbaden 1981, 157–174, hier: 157.
 Vgl. die Titeleien der beiden einschlägigen Publikationen: Literatur und Musik. Ein Handbuch
zur Theorie und Praxis eines komparatistischen Grenzgebiets. Hg. Steven Paul Scher. Berlin 1984;
Literatur und bildende Künste. Ein Handbuch zur Theorie und Praxis eines komparatistischen
Grenzgebiets. Hg. Ulrich Weisstein. Berlin 1992.
 Helmut Kreuzer: Fernsehen als Gegenstand der Literaturwissenschaft. In: ders.: Veränderun-
gen des Literaturbegriffs. Göttingen 1975, 27–40 und 106–109; vgl. Gebhard Rusch, Helmut
Schanze, Gregor Schwering: Theorien der neuen Medien. Kino, Radio, Fernsehen, Computer. Pa-
derborn 2007 (= utb 2849).

3 „Wechselseitige Erhellung der Künste“ 155



nistik, das ‚Literatur‘ immer noch weitgehend mit Buchliteratur in eins setzt und
im Grunde alte nationalphilologische Organisationen beibehalten hat, können die
audio-visuellen und speziell die elektronischen Medien bis heute weder Sitz noch
Stimme beanspruchen.“48 Und in dem zitierten ‚Vorwort‘ zu einer der frühen Mo-
nographien zum Thema Medienwechsel und Intermedialität hieß es weiter: „Und
was eine nicht bloß innerliterarisch, sondern intermedial zu konzipierende Kompa-
ratistik zu leisten imstande wäre, davon läßt sich einstweilen auch nur träumen.“49

Ist dieser Traum einer ‚intermedial konzipierten Komparatistik‘ in Erfüllung ge-
gangen? Am meisten profitiert hat von den von Remak und Weisstein im Rahmen
einer um Fragestellungen künstlerischer Misch-, Grenz- und Überschneidungsfor-
men erweiterten Komparatistik offenbar nicht die Komparatistik, sondern vielmehr
der vagierende Bereich der Medien- und Medienkulturwissenschaften, die die aufge-
worfenen Fragen erfolgreich in die suggestive Terminologie der ‚Intermedialität‘
haben übersetzen können. Ob es in der Folge profilschärfend gewesen ist, die „Kom-
paratistik als Medien- oder Kunstwissenschaft“50 aufzufassen, sei dahingestellt. Die
von Remak und Weisstein seinerzeit abgesteckte Extension des Fachs als einer Allge-
meinen und Vergleichenden Literaturwissenschaft würde durch eine solche Auswei-
tung wohl überschritten.

Nun ist ‚Medium‘ zumal im Blick auf Literatur ein vages Konzept.51 Um so
mehr ist ‚Intermedialität‘ ein denkbar weitgespannter Regenschirmbegriff (‚um-
brella term‘ bzw. ‚termine ombrellone‘). Claus Clüver (✶1932), der von 1957 bis
1998 neben Remak und Weisstein in Bloomington Komparatistik lehrte und sich
in seinen eigenen, den Interarts- und Intermedial-Studies gewidmeten Publikatio-
nen stets auf beide Impulsgeber bezogen hat, schlug – ausgehend vom Paradigma

 Franz Josef Albersmeier: Theater, Film und Literatur in Frankreich. Medienwechsel und In-
termedialität. Darmstadt 1992, „Vorwort“, XIII.
 Ebd.
 Birgit Neumann: Medialität. In: Handbuch Komparatistik. Theorien, Arbeitsfelder, Wissens-
praxis. Hg. Rüdiger Zymner, Achim Hölter. Stuttgart, Weimar 2013, 119–124, hier: 119. Referiert
wird hier die Position von Barend van Heusden, Els Jongeneel: Algemene literatuurwetenschap.
Een theoretische inleiding. Utrecht 1993 (21997).
 Vgl. Evi Zemanek: Intermedialität – Interart Studies. In: Komparatistik. Hg. Evi Zemanek, Ale-
xander Nebrig. Berlin 2012 (= Akademie Studienbücher Literaturwissenschaft), 159–174, hier: 167:
„Es läßt sich darüber streiten, ob Literatur eine Kunst oder ein Medium ist [...]. Eine Unterschei-
dung zwischen beiden wird in fast allen Intermedialitätskonzepten verwischt.“ Zemanek selbst
versteht ‚Medium‘ als „Kommunikationsdispositiv“. Demgegenüber vertritt das Handbuch Me-
dien der Literatur. Hg. Natalie Binczek, Till Dembeck, Jörgen Schäfer. Berlin 2012, Einleitung, 1–8,
einen operativen Medienbegriff, demgemäß Medien bzw. Medientechniken Literatur bzw. litera-
rische Texte konstituieren und „in Erscheinung treten“ (4) lassen. Wie Wasser nur in seinen drei
Aggregatzuständen, tritt Literatur nur in ihren vielfältigen medialen Formatierungen in Erschei-
nung. Daß hinter solchen Medienbegriffen undurchschaute Platonismen stehen, ist offenkundig.

156 V Die Komparatistik in der Erweiterung – Henry Remak (1961/1971)



des Text/Bild-Bezugs – diesbezüglich vor, vier Typen nach Maßgabe zugrundelie-
gender Operationen (Kombination als Gegenüber- oder Zusammenstellung, Integ-
ration, Transformation) zu unterscheiden (Schema 13).52

Stärker durchgesetzt als dieser komparatistische Systematisierungsversuch hat sich
im deutschsprachigen Raum dagegen ein aus der Romanistik stammender, ur-
sprünglich an Literaturverfilmungen interessierter Vorschlag, drei Formen der In-
termedialität zu unterscheiden und sie der Intramedialität auf der einen, der
Transmedialität auf der anderen Seite gegenüberzustellen. Dabei überschneiden
sich zwar die Worte z. T. mit denen aus Clüvers Taxonomie, sie bezeichnen jedoch
ganz andere Phänomene. Die Terminologie- und Taxonomie-Angebote gehen bunt
durcheinander. Irina O. Rajewsky, die die seinerzeit als „bahnbrechend“53 empfun-
dene typologische Grundlegung einbrachte, sprach selbst von einem in der For-

Typ Multimedialität Medienmix Intermedialität Transmedialität

Operation Juxtaposition
(Nebeneinander- bzw.
Gegenüberstellung)

Kombination Integration bzw.
Fusion

Transposition bzw.
Transformation

Beispiele Emblem, illustriertes Buch,
Bilderbuch, Photojournal

Comic ...
Oper

Figurengedicht,
Konkrete Poesie

ekphrasis, Kunstkritik
... Literaturverfilmung

Schema 13: Claus Clüver: Vier Typen des Text/Bild-Bezugs nach Maßgabe der zugrundeliegenden
Operationen.

 Claus Clüver: Intermediality and Interarts Studies. In: Changing Borders. Contemporary Posi-
tions in Intermediality. Hg. Jens Arvidson, Mikael Askander, Jørgen Bruhn, Heidrun Führer.
Lund 2007, 19–37, bes. 26. Vgl. zuvor ders.: INTER TEXTUS / INTER ARTES / INTER MEDIA. In:
Komparatistik 2000/2001, 14–50. Vgl. Comparative Arts. Universelle Ästhetiken im Fokus der Ver-
gleichenden Literaturwissenschaft. Hg. Achim Hölter. Heidelberg 2011 (= Beiträge zur XIV. Ta-
gung der Deutschen Gesellschaft für Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft.
Münster: 26.–28. Nov. 2008). Heidelberg 2011; Achim Hölter, Rüdiger Zymner: Komparatistik als
Allgemeine und Vergleichende Kunstwissenschaft. In: Handbuch Komparatistik, a.a.O., 242–248.
 Werner Wolf: [Rez.] Irina O. Rajewsky: Intermedialiät (2002). In: Poetica 34 (2002), H. 3–4,
456–461, hier: 460 f. Wolf bewundert einerseits Rajewskys Versuch, „Ordnung in die Vielzahl von
Beschreibungsobjekten zu bringen und die solchermaßen geordneten und hierarchisierten Phä-
nomene zu benennen“ (460), beklagt aber andererseits die „Hyperkomplexität der Typologie“
und schlägt vor, die „scharfe Trennung zwischen Systemerwähnung und Systemkontamination“
auf der Ebene der systemreferentiellen intermedialen Bezüge, die der Ebene der einzelreferenti-
ellen intermedialen Bezüge gegenübergestellt ist, zugunsten einer bloßen Skalierung aufzugeben
(459).

3 „Wechselseitige Erhellung der Künste“ 157



schung bestehenden „Begriffswirrwarr[s]“54 auf diesem Gebiet. Während es bei der
Intramedialität um Beziehungen geht, bei denen nur ein Medium involviert ist,
handelt es sich bei der Transmedialität um medienübergreifende „Wanderphä-
nomene“ inhaltlicher (Themen, Stoffe, Motive, Topoi u.ä.), formaler, narrativer,
stilistischer, ikonographischer oder anderer Art, ohne daß dabei Einfluß- bzw. Kon-
taktannahmen nötig oder möglich sind. Demgegenüber dreht es sich bei der Inter-
medialität um Mediengrenzen überschreitende Phänomene, die zwei oder mehrere
Medien involvieren. Unterschieden werden drei Unterformen, und zwar (a) die
Medienkombination, bei der zwei oder mehr Medien in einem pluri- oder multime-
dialen Werk materiell verkoppelt sind, (b) der Medienwechsel, bei dem ein Werk
aus einem Medium in ein anderes Medium übersetzt wird, und (c) der intermediale
Bezug, bei dem das Werk eines Mediums sich auf Inhalte oder Formen eines ande-
ren Mediums bezieht (Schema 14).55 Als „Folie“ der weiteren Untergliederung inter-
medialer Bezugnahmen fungiert die Intertextualitäts- bzw. Transtextualitätstheorie –
mit dem Unterschied, daß nicht innerliterarische, d. h. intramediale, sondern eben
intermediale Bezüge untersucht und typologisch weiter untergliedert werden. In
allen Fällen außer der Transmedialität spielen kontaktgebende bzw. kontaktneh-
mende Aspekte eine Rolle.

Intramedialität thematisiert werden Beziehungen, bei denen nur ein Medium involviert ist, z. B.
innerliterarische Beziehungen auf dem Gebiet der Inter- bzw. Transtextualität

Intermedialität (a) Medienkombination zwei oder mehr Medien sind in einem pluri- oder
multimedialen Werk materiell verkoppelt, z. B. Emblem

(b) Medienwechsel ein Werk aus einem Medium wird in ein anderes
Medium übersetzt, z. B. Literaturverfilmung

(c) intermediale Bezüge ein Werk eines Mediums bezieht sich auf Inhalte oder
Formen eines anderen Mediums – die Skala reicht z. B.
von einem Filmzitat in einem Roman (Referenz) bis zum
‚filmischen‘ Erzählen im Roman (Performanz)

Transmedialität thematisiert werden medienübergreifende „Wanderphänomene“ inhaltlicher,
formaler, narrativer, stilistischer, ikonographischer oder anderer Art

Schema 14: Systematisierung intermedialer Bezüge nach Rajewsky.

 Rajewsky: Intermedialiät, a.a.O., 156.
 Vgl. Rajewsky: Intermedialität, a.a.O., bes. Schema 4, 157.

158 V Die Komparatistik in der Erweiterung – Henry Remak (1961/1971)



Dabei wird man bei der Beschreibung der intermedialen Bezüge vor das vertrackte
Problem gestellt, wie Literatur mit den Mitteln sprachlicher bzw. schriftlicher Zei-
chen auf die jeweilige Materialität anderer Medien zugreift. Die blaue Farbe des
Malers ist ja nicht die ‚blaue Farbe‘, die der Dichter zitiert oder zu inszenieren
sucht.56 Vielmehr muß zunächst eine Transformation auf der materiellen Ebene
der Signifikanten stattfinden, bevor – frei nach McLuhans Medienmassage57 – der
‚Inhalt‘ eines Mediums ein anderes Medium werden kann. Auch wenn man mit
einem pansemiotischen Textbegriff jedes kulturelle Phänomen als ‚Text‘ begreift
und nichtsemiotische Qualitäten künstlerischer bzw. medialer Artefakte verneint,
bleibt die Klärung innersemiotischer Transpositionsfragen auf der Tagesordnung.
Es handelt sich dabei gewissermaßen um einen inversen Transmutationsprozeß,
bei dem sprachliche Zeichen nicht durch „intersemiotische Übersetzung“58 in Zei-
chen nichtsprachlicher Zeichensysteme wiedergegeben werden, sondern bei dem
umgekehrt nichtsprachliche Zeichensysteme in sprachliche Zeichen transmutiert
werden. Erst muß der Ton (in der Musik), die Kontur und die Farbe (in der Male-
rei), der behauene Stein (in der Plastik) in den Sinnzusammenhang sprachlicher
Zeichen übertragen werden, bevor auch nur die ‚Künste‘ mit der Literatur nach
den Taxonomien der Transtextualität in Bezug gebracht werden können.

Als ‚heißes‘, Innovationsprestige versprechendes Thema sind Interarts- und
Intermedial-Studies in der Komparatistik inzwischen offenbar ‚out‘ und von
Schlagworten wie ‚world literature‘ und ‚postcolonial studies‘ abgelöst worden. In
den aktuellen Kanones der Komparatistik-‚Klassiker‘ werden Remak und Weis-
stein nicht geführt.59

 Daher ersetzen Berndt/Tonger-Erk: Intertextualität, a.a.O., 159, Rajewskys ‚hyperkomplexe‘
Taxonomie der intermedialen Bezüge durch „zwei grundsätzliche Möglichkeiten der Bezug-
nahme“ – Referenz, bei der ein Werk eines Mediums mit seinen spezifischen Mitteln ein anderes
Medium zitiert, und Performanz, bei der ein Werk eines Mediums ein anderes Medium mit sei-
nen spezifischen Mitteln inszeniert.
 Vgl. Marshall McLuhan: Die magischen Kanäle. „Understandig Media“ [engl. 1964]. Düsseldorf,
Wien 1968, 14.
 Roman Jakobson: Linguistische Aspekte der Übersetzung [engl. 1959]. In: ders.: Semiotik. Aus-
gewählte Texte 1919–1982. Hg. Elmar Holenstein. Frankfurt am Main 1988, 481–491, hier: 483. Die
Erforschung solcher Prozesse wird einen der komparatistischen Erweiterungsbereiche in der
Konzeption George Steiners (s. II.vii.2.e) bilden.
 Fehlanzeige sowohl in: Handbuch Komparatistik, a.a.O., Kap. „H. Klassiker der literaturwis-
senschaftlichen Komparatistik“, 295–327, als auch in: The Princeton Sourcebook in Comparative
Literature. Hg. David Damrosch, Natalie Melas, Mbongiseni Buthelezi. Princeton N.Y. u. a. 2009.
Fehlanzeige auch im Index von David Damrosch: Comparing the Literatures. Literary Studies in
a Global Age. Princeton NJ 2020, 375 ff.

3 „Wechselseitige Erhellung der Künste“ 159



VI Ins Feuer mit dem Eurozentrismus! – René
Étiemble (1962)

Sowohl die französische Schule mit ihrer Erforschung der tatsächlichen Beziehun-
gen zwischen einzelnen Literaturen als auch Welleks Angriff auf die Vorstellung
eigenständiger nationaler Literaturen kommen darin überein, daß ihr Untersu-
chungsgebiet über die (großen) europäischen Literaturen bzw. die ‚westliche‘ Lite-
ratur (unter Einschluß der Literaturen Osteuropas, insbes. Rußlands) faktisch nicht
hinausgeht. Das hat natürlich vor allem pragmatische Gründe, insofern die Fremd-
sprachenkenntnisse eines Einzelnen endlich und begrenzt sind. Das hat im Falle
der Konzeption Welleks auch methodische Gründe, denn wenn die Literatur einzel-
literaturenübergreifend als ein Ganzes betrachtet wird, bedarf es als Vorausset-
zung des sprachgrenzenüberschreitenden Ensembles eines Pools gemeinsamer
Themen, Tropen, Topoi, Gattungen, Stile und Formen etc. eines vergleichsweise ein-
heitlichen Bezugsraums. Welleks kulturelles Voraussetzungssystem ist das jüdisch-
antik-christlich geprägte Europa, dessen Homogenität sich freilich kultureller Hete-
rogenität verdankt: Dionysos kam schließlich aus dem Osten ...

Der französische Komparatist René Étiemble (1909–2002) lehrte zunächst an der
Universität Chicago (1938–1943), unterrichtete zwischen 1944 und 1948 an der neuge-
gründeten Universität Alexandria in Ägypten und kehrte anschließend nach Frank-
reich zurück, wo er zunächst an der Universität Montpellier wirkte, bevor er 1956 in
der Nachfolge von Baldensperger und Carré auf den Komparatistik-Lehrstuhl der
Sorbonne (bis 1978) berufen wurde.1 Sein schriftstellerisches und wissenschaftliches
Werk, in dem er immer wieder auf Arthur Rimbaud und dessen Wirkungsgeschichte,
der u. a. seine Thèse Le Mythe de Rimbaud von 1952 gewidmet ist, zurückkommt, ist
überaus umfangreich. Vor allem ist Étiemble gegen die eurozentrische Beschränkt-
heit der Vergleichenden Literaturwissenschaft früh vielfach zu Felde gezogen. Ent-
sprechend wird er heute als Vorkämpfer einer Dezentrierung und Verlagerung der
komparatistischen Interessen zugunsten einer ‚planetarischen‘ Dimension, die impe-
rialer Globalisierung entgegengesetzt ist, in Anspruch genommen.2 Étiemble verband

 Zur Biographie vgl. den Nekrolog von Muriel Détrie: Étiemble, „citoyen de la planète“. In:
Revue de littérature comparée 2002/1, n° 301, 97–101.
 „There, Etiemble already advocates what later critics will translate as ‚planetarity‘ (Spivak
2003).“ Damira Sayeh: René Etiemble. Defence and illustration of a „true literary comparatism“.
In: The Routledge Companion to World Literature. Hg. Theo D’haen, David Damrosch, Djelal
Kadir. London, New York 2012, 89–98, hier: 94. Bezuggenommen wird auf Étiembles wiederholte,
Sartres Buchtitel L’Existentialisme est un humanisme (Paris 1946) variierende Formel „la littéra-
ture comparée c’est l’humanisme“ aus den Werken Comparaison n’est pas raison. La crise de la

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-010

https://doi.org/10.1515/9783111005768-010


mit seiner komparatistischen Profession ausgeprägte Interessen für die chinesi-
sche (und arabische) Kultur. Er plädierte nicht nur vehement für die Ausweitung
des komparatistischen Objektbereichs um alle Literaturen der Erde, sondern mit
seinem militanten Kritizismus focht er zugleich gegen die anglophone Überfrem-
dung der französischen Sprache (Parlez-vous Franglais? Paris 1964). Die Titel sei-
ner komparatistischen Fachpublikationen – daneben schrieb er auch eine Reihe
erotischer Romane, deren Einfluß er im nachhinein bissig für größer als denjeni-
gen seines wissenschaftlichen Werks eingeschätzt hat – verweisen deutlich auf
Étiembles Programm einer wahrhaft allgemeinen bzw. planetarischen Literatur-
wissenschaft: Essais de littérature (vraiment) générale (Paris 1974 u.ö.), Quelques
essais de la littérature universelle (Paris 1982) oder Ouverture/s/ sur un compara-
tisme planétaire (Paris 1988).

Im folgenden soll dagegen ein kurzer Vortrag zum Problem einer komparati-
stischen Gattungsgeschichte im Mittelpunkt stehen, den Étiemble Ende Oktober
1962 auf einem Komparatistenkongreß in Budapest hielt.3 Der Vortrag steht im
Kontext seines Essais Comparaison n’est pas raison. La crise de la littérature com-
parée (Paris 1963) und enthält bereits die wesentlichen Ideen, die in den späteren
komparatistischen Werken wieder aufgegriffen werden – Mittelstellung zwischen
französischer und amerikanischer Komparatistenschule, Plädoyer für Weltlitera-
tur, Theorie poetischer Invarianten und antiavantgardistische Polemik.

littérature compare (Paris 1963, 20–23) und Ouverture/s/ sur un comparatisme planétaire (Paris
1988, 72–75). Zum Begriff ‚planetarity‘, der die imperialistischen Konnotationen einer globalen
‚Weltliteratur‘ unterlaufen soll („I propose the planet to overwrite the globe. Globalization is the
imposition of the same system of exchange everywhere.“) siehe Gayatri Chakravorty Spivak:
Death of a Discipline. New York NY 2003, chap. III, 71–102 und 114–119, hier: 72. Daß es sich bei
dem u. a. von Derrida gespurten „discours spivakien“ in Wirklichkeit um eine interne Debatte
„dans l’espace restreint“ des US-amerikanischen Universitätsmilieus handelt („au milieu univer-
sitaire étasunien“) stellt Didier Coste in seiner Rezension Votum mortis. In: Recherche Littéraire /
Literary Research 20 (2003), Nr. 39–40, 49–57, hier: 55, heraus. Siehe die die pdf-Version [10/12/
2014] <https://www.academia.edu/8744767/Votum_Mortis_a_review_of_Death_of_a_Discipline_by_
Gayatri_Chakravorty_Spivak> [22.06.2023].
 René Étiemble: Histoire des genres et littérature comparée. In: La Littérature Comparée en Eu-
rope orientale. Conférence de Budapest 26–29 octobre 1962. Hg. István Sötér. Budapest 1963,
203–207; dtsch. u.d.T: Gattungsgeschichte und vergleichende Literaturwissenschaft. In: Verglei-
chende Literaturwissenschaft. Hg. Hans Norbert Fügen. Düsseldorf, Wien 1973, 92–97, im folgen-
den zitiert in ( ) im Text.

VI Ins Feuer mit dem Eurozentrismus! – René Étiemble (1962) 161

https://www.academia.edu/8744767/Votum_Mortis_a_review_of_Death_of_a_Discipline_by_Gayatri_Chakravorty_Spivak
https://www.academia.edu/8744767/Votum_Mortis_a_review_of_Death_of_a_Discipline_by_Gayatri_Chakravorty_Spivak


1 Comparatisme planétaire – ‚Weltliteratur‘

Étiemble, der konzediert hat, erst Stalinist (bis 1936) und später lange Maoist gewe-
sen zu sein (Quarante ans de mon maoïsme. Paris 1976) – eine für damalige franzö-
sische Linksintellektuelle nicht unübliche Politbiographie –, plädiert für eine
globale Auffassung der Literatur, die er mit Goethe, vor allem aber mit einer For-
mulierung aus dem Kommunistischen Manifest (1848) von Karl Marx und Friedrich
Engels als „Weltliteratur“ apostrophiert. In der zitierten Passage geht es freilich
weniger um die „Vermeidung des Chauvinismus“ (93), wie es Étiemble geschickt in
seinem Vortrag vor dem Publikum des Budapester Komparatistenkongresses sechs
Jahre nach dem sowjetischen Einmarsch in Ungarn auf dem Höhepunkt der Kuba-
Krise zu suggerieren versteht. Stärker noch als Goethe, der die Bildung einer
„Weltliteratur“ an das „Vorschreiten des Menschengeschlechts“ nicht zuletzt im
„geistigen Handelsverkehr“4 gebunden sah, arbeiten Marx und Engels an diesem
Prozeß des Fortschritts kapitalistischer Produktivkräfte die Dialektik von Globali-
sierung und Imperialismus heraus. In der von Étiemble in seinem Vortrag zitier-
ten Stelle aus dem Kommunistischen Manifest wird herausgestellt, daß „‚[sich] aus
den vielen nationalen und lokalen Literaturen [...] eine Weltliteratur [bildet]‘“ (93).
Die Schaffung einer solchen ‚Weltliteratur‘ ist freilich nur kultureller Ausdruck für
die Tatsache, daß sich die Bourgeoisie – diese Stelle aus dem Kommunistischen Ma-
nifest, die unmittelbar anschließt, zitiert Étiemble jedoch nicht mehr – „eine Welt
nach ihrem eigenen Bilde“ schafft: „Die Bourgeoisie reißt durch die rasche Verbes-
serung aller Produktionsinstrumente, durch die unendlich erleichterten Kommu-
nikationen alle, auch die barbarischten Nationen in die Zivilisation. [...] Sie zwingt
alle Nationen, die Produktionsweise der Bourgeoisie sich anzueignen [...]; sie
zwingt sie, die sogenannte Zivilisation bei sich selbst einzuführen, d. h. Bourgeoisie
zu werden.“5

Das Goethesche ‚Menschengeschlecht‘, das voranschreitet, hat hier nun ein
Gesicht bekommen. Es ist die Bourgeoisie, die die Welt dem Gesetz des Kapitals
unterwirft. ‚Weltliteratur‘ ist Epiphänomen eines gleichermaßen imperialen wie
kulturell nivellierenden Prozesses. Weit entfernt davon, daß man bei Goethe und
Marx ein Argument gegen den Eurozentrismus findet, das Étiemble bei beiden
Klassikern sucht, steht der von ihnen beschriebene Geschichtsprozeß genau für
die Ausweitung jener europäischen Zivilisation, die er zu bekämpfen trachtet.

 Johann Wolfgang von Goethe: [Goethes wichtigste Äußerungen über „Weltliteratur“]. In: ders.:
Werke. Hamburger Ausgabe. Bd. 12: Schriften zur Kunst und Literatur / Maximen und Reflexio-
nen. 12., durchges. Aufl. 1994. München 1998, 361–364, hier: 361 und 364.
 Karl Marx, Friedrich Engels: Manifest der Kommunistischen Partei [1848]. Mit einem Nachwort
von Iring Fetscher. Stuttgart 1969, 28.

162 VI Ins Feuer mit dem Eurozentrismus! – René Étiemble (1962)



Immer wieder polemisiert Étiemble gegen eine eurozentrische Verengung
des Literaturbegriffs. Besonders plastisch ist sein Artikel „Feu sur l’européocent-
risme!“, den er 1979 in der Monatsschrift Nouvelles littéraires (Paris, Mai 1979,
17–24) publiziert. Plädiert wird für eine Ausweitung des Gegenstandsbereichs der
Komparatistik auf den ‚Weltroman‘, die ‚Weltlyrik‘, die ‚Weltliteratur‘ mit dem
Ziel, sowohl anthropologische Konstanten als auch literarische Invarianten und
poetologische Universalien aufzudecken. Es geht Étiemble, wie sein ‚bester Schü-
ler‘, Adrian Marino (1921–2005), von dessen Ansatz stark beeindruckt, formuliert
hat, um den Ausweis einer Theorie literarischer Kunst, „qui recouvrirait la struc-
ture de toutes les littératures“.6 Der Budapester Vortrag macht diese Tendenz vor
allem am Paradigma einer Gattungspoetik des Romans deutlich, insofern die von
der Weltliteratur bzw. vom Weltroman abstrahierten Universalien der Roman-
poetik in normativer Absicht gegen den damaligen ‚nouveau roman‘ gerichtet
sind. Unter dem Mantel einer Kritik am Eurozentrismus reitet Étiembles Kompa-
ratistik nämlich eine konservative Attacke gegen die künstlerische Avantgarde
der späten fünfziger, frühen sechziger Jahre.

2 Vergleichende Poetik und empirische Invariantenforschung

Innerhalb der damaligen fachwissenschaftlichen Auseinandersetzung zwischen
französischer und amerikanischer Schule nimmt Étiemble eine vermittelnde Stel-
lung ein. Er relativiert in seinen Schriften den Schulgegensatz, der die Kompara-
tistik seinerzeit teilte und zu zerreißen drohte, insofern er die historischen bzw.
außerliterarischen Beziehungen im Sinne Carrés ebenso berücksichtigen will wie
die ästhetische Problematik der Literatur im Sinne Welleks. Mit Wellek ist er der
Überzeugung, daß es in der Vergleichenden Literaturwissenschaft darum gehen
sollte, das spezifisch Literarische der Literatur, d. h. ihre Literarität bzw. Literari-
zität, und den ästhetischen Charakter literarischer Texte zu berücksichtigen und
zu erklären. Er schlägt dafür im ersten Teil seines Vortrags (92–94) einen „dritten
Weg“ vor, der beide Schulstandpunkte dialektisch vermitteln und durch eine ver-
gleichende Untersuchung literarischer, u. a. stilistischer, metrischer oder rhetori-
scher Strukturen „zum Schönen in der Literatur“ hinführen sollte. In diesem

 Adrian Marino: Comparatisme et théorie de la littérature. Paris 1988, 79; zit. nach Peter
V. Zima: Komparatistik. Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Tübingen 1992
(= utb, 1705), 41. Marinos Titulierung als ‚bester Schüler‘ Étiembles greift Daniel-Henri Pageaux
(La littérature générale et comparée. Paris 1994, 20) auf, wenn er herausstellt, daß Étiembles An-
regungen zu einem literarischen Invarianten-Konzept erst „sous la plume de son meilleur di-
sciple, le Roumain Adrian Marino“ zu einer Theorie ausgebaut worden seien.

2 Vergleichende Poetik und empirische Invariantenforschung 163



Zusammenhang steht Étiembles „Ästhetik der Gattungen“, die er im zweiten Teil
seines Vortrags (94–97) genauer ausführt. Die um Literatur und andere Künste
oder Wissenschaften erweiterte Komparatistik steht bei Étiemble dagegen nicht
zu Debatte. Solche Fragestellungen interessieren ihn nicht.

a Kontaktstudie und typologischer Vergleich
Seine Stellung zu den beiden Schulen illustriert ein Vergleich der beiden methodo-
logischen Verfahrensweisen. Die Kontaktstudie, in der tatsächliche Beziehungen
untersucht werden, und der typologische Ansatz, bei dem zwei Komparata neben-
einanderstellt werden, ohne daß Einflüsse oder Kontakte vorliegen (müssen), wer-
den auf ihre Leistungsfähigkeit und Reichweite hin untersucht. Étiemble gibt zwei
Beispiele aus der Gattungslehre, mit denen Kontaktstudie und typologischer Ver-
gleich gegeneinander ausgespielt werden.

Das erste Beispiel bezieht sich auf das japanische Haiku, einen humoristischen
Dreizeiler mit Versen zu fünf, sieben und nochmals fünf Silben. Die Gedichtart sei
am Anfang des 20. Jahrhunderts von den Europäern im Zuge ihrer Japonismusbe-
geisterung durch Übersetzungen und Nachahmungen fasziniert aufgegriffen worden.
Die Japaner würden freilich bei der Lektüre solcher europäischen Nachdichtungen
nichts von ihren Haikus darin wiederfinden, zumal es europäische Sammlungen
gebe, in denen diese Gedichte teilweise mehr als zwei Seiten lang seien. Eine Kontakt-
studie kommt auf diesem Gebiet zu dem Ergebnis, daß eine Übernahme stattgefun-
den habe. Man müsse jedoch in Zweifel ziehen, ob es sich bei dem Übernommenen
noch um die Gattung des Haikus handele. Aus der Sicht einer vergleichenden Poetik
fragt sich Étiemble, „ob es hier zulässig ist, den Begriff Haiku zu gebrauchen.“ (95)

Das zweite Beispiel bezieht sich auf den Roman. In China habe sich im 5. bis
18. Jahrhundert aus mündlichen hagiographischen Traditionen des Buddhismus
eine Literatur realistischer oder magischer Erzählungen entwickelt, aus der schließ-
lich die großen chinesischen Romane hervorgegangen seien, „die ihre Blütezeit da-
mals hatten, als in Europa der Schelmenroman Spaniens, die Freizügigkeit des
Decamerone, der Ton der Novelas ejemplares aufkam, bei uns Gil Blas und Tom
Jones, Moll Flanders und Les égarements du coeur et de l’esprit erschienen, lauter
Romane, die auf wunderbare Weise dem gleichen, was in China weit ab von jedem
westlichen Einfluß entstand.“ (95) Étiemble fragt, wie es zu erklären sei, daß die chi-
nesischen Romanschriftsteller ihren Werken „dieselbe Form“ wie die europäischen
‚Realisten‘ gegeben hätten. Er vermutet, daß eine systematische Untersuchung, die
noch weitere Kulturkreise einbezöge, „einerseits die Invarianten der Romangattung,
ohne die es keinen Roman gibt“, zutage fördern würde, und „andererseits die Kom-
ponenten für die Gattung, die mehr oder weniger aus historischen Zufälligkeiten re-
sultieren“ (95). Hier wird geradezu auf ‚klassische‘Weise die Leistung des Vergleichs

164 VI Ins Feuer mit dem Eurozentrismus! – René Étiemble (1962)



vorgeführt, das, was als Allgemeines die Vergleichsglieder eint (‚Invarianten‘), und
das, was sie als jeweils als Besonderes trennt (‚Zufälligkeiten‘), herauszupräparieren
(s. I.iv.1.d).7 Ein solcher typologischer Ansatz bringt, auch ohne daß tatsächliche Ein-
flüsse vorliegen, im Hinblick auf eine vergleichende Poetik „nützlich[e]“ (95) Einsich-
ten hervor.

Versucht man die anschließende Polemik gegen die „Absurditäten [...] des angeb-
lichen, sogenannten ‚Nouveau roman‘“ (96) positiv zu wenden, erhält man aus den
Wertungen eine, wenn auch geringe Anzahl von Kriterien, die Étiemble offenbar als
Invarianten der Romangattung betrachtet. Romane besitzen eine „Fabel“ bzw. erzäh-
len eine „Geschichte“, handeln von „Menschen“ als „Akteure[n]“ der erzählten Ge-
schichte und tun dies „notwendigerweise“ in einer „dichterische[n] Sprache“, die der
‚normalen‘ Prosa entsprechend der Phonetik und Grammatik der jeweiligen Sprache
mindestens ein Strukturgesetz oder zwei, mehrere oder viele Strukturgesetze hinzu-
fügt (96). Wenn man wollte, könnte man – ohne daß diese Terminologie jedoch von
Étiemble selbst eingebracht würde – in Hinsicht auf die ersten beiden inhaltlichen
Kriterien von substantiellen Universalien, in Hinsicht auf die Arten stilistischer Ab-
weichung von formalen Universalien der literarischen Romangattung sprechen.8

b Literaturgeschichte und Literaturwissenschaft
Die Spannungen zwischen „Historikern und Ästhetikern, Archivaren und Ästheten“
(93), d. h. zwischen den französischen Komparatisten um die Zeitschrift Revue de lit-
térature comparée (RLC, Paris 1921 ff.) und den amerikanischen Komparatisten um
die Zeitschrift Comparative Literature (Eugene OR 1949ff.), versucht Étiemble auszu-
gleichen. Die einen kümmern sich um Biographien, Reisebeschreibungen, Vermitt-
lungsinstanzen, erforschen literarische Gruppenbildungen und die Bezüge zwischen
Ideen und Mentalitäten, ignorieren aber Fragen der Ästhetik, der Literaturkritik und

 Neben den einschlägigen Studien von Michael Eggers (Vergleichendes Erkennen. Zur Wissen-
schaftsgeschichte und Epistemologie des Vergleichs und zur Genealogie der Komparatistik. Hei-
delberg 2016) und mir (zuletzt Carsten Zelle: Vergleich. In: Handbuch Komparatistik. Theorien,
Arbeitsfelder, Wissenspraxis. Hg. Rüdiger Zymner, Achim Hölter. Stuttgart, Weimar 2013,
130–134) vgl. etwa Djelal Kadir (To Compare. To World. Two Verbs. One Discipline. In: The Com-
paratist 34, May 2010, 4–11, hier: 7 f.), der herausstellt, daß das lat. Verb ‚comparare‘ zwei Hand-
lungen zugleich bezeichnet: „thus denoting simultaneousley ‚to treat as equals‘ and ‚to set
against‘“, d. h. daß im Vergleich „a simile, or a contrast“ hervortritt und erkennbar wird.
 Die Terminologie entspricht der Unterscheidung Noam Chomskys (Aspekte der Syntax-Theorie
[engl. 1965; dtsch. 1969]. Frankfurt am Main 1973, 43–47), der in der Linguistik substantielle (z. B.
Maskulinum/Femininum, Nominalphrase/Verb) und formale (z. B. syntaktische Transformations-
regeln, distinktive Merkmale der Phonologie) Universalien unterscheidet. Vgl. Gerhard Helbig:
Geschichte der neueren Sprachwissenschaft [1970]. Reinbek bei Hamburg 1974, 306 f.

2 Vergleichende Poetik und empirische Invariantenforschung 165



vermeiden ästhetische Werturteile. Die anderen konzentrieren sich in formalisti-
scher Weise ausschließlich auf literarische Werke, vergleichen sie untereinander auf
abstrakte Weise und ignorieren die Dimension der Geschichte. So oder ähnlich stellt
sich für Étiemble die komparatistische Frontstellung dar. Es kommt für ihn darauf
an, einen –wie in der Terminologie der damaligen Blockauseinandersetzung die neo-
marxistische Position eines ‚Demokratischen Sozialismus‘ genannt wurde – „dritten
Weg“9 einzuschlagen und beide Positionen „dialektisch“ miteinander zu vermitteln
(94). Die literaturgeschichtliche Einflußforschung sei unverzichtbar, literaturwissen-
schaftliche Untersuchung – das ist die Konzession an den amerikanischen literary cri-
ticism – vollende sich jedoch erst, „indem sie das Werk als solches untersucht“ und
damit „zum Schönen in der Literatur“ hinführt (94). Étiemble versteht darunter vor
allem die vergleichende Untersuchung ästhetischer Strukturen. Das Ziel, das Étiem-
ble vor Augen steht, ist die Schaffung einer vergleichenden Stilistik, Metrik und Gat-
tungslehre, d. h. eine „vergleichende Poetik“ (95), die die Invarianten einer Gattung
ebenso verzeichnet wie die historischen Variablen. In diesem Zusammenhang steht
Étiembles Forderung nach der Ausweitung des komparatistischen Gegenstandsbe-
reichs, d. h. einer vergleichenden Literaturwissenschaft, „die wirklich international“
(96) ist: „Dafür kann heute nichts mehr von Nutzen sein als die vergleichende Unter-
suchung, in historischer und soziologischer Sicht, der wesentlichsten literarischen
Gattungen, heute und in so viel Kulturen wie möglich; ob zwischen diesen Gattun-
gen, diesen Kulturen nun tatsächliche Beziehungen bestanden oder nicht.“ (94)

Mit der Herausarbeitung typologischer Invarianten insbesondere der Gattungen,
d. h. der unterschiedlichen Dichtarten, zielt Étiemble auf die Klärung des Kernpro-
blems jeder literarischen Wertung: Was begründet die Verbindlichkeit literarischer
Werte?10 Gegenüber dem Elend des (älteren) Historismus bzw. (neueren) Kontextua-
lismus, daß alles relativ ist nach Zeit und Ort, d. h. gegenüber „dem extremen Chaos
der Werte“ (94), versucht Étiemble durch komparatistische Tätigkeit eine normative
„Ästhetik der Gattungen“ (94) in Stellung zu bringen. Zwar wehrt er sich gegenüber

 Étiembles Wortwahl ist hier wie auch an anderen Stellen subtil politisch konnotiert, etwa
auch, wenn er zuvor die amerikanische Schule gegenüber dem Vorwurf verteidigt, sie sei Aus-
druck eines „‚bürgerlichen Kosmopolitismus‘“ – ein ursprünglich stalinistischer Kampfbegriff.
Noch 1986 diente das ‚Kosmopolitismus‘-Schlagwort in der DDR dazu, der US-amerikanischen
Komparatistik, u. a. René Wellek, „ahistor. Vergleichen“, „unüberbietbare[n] Willkür“ und „kos-
mopolit.-ästhet. Formalismus“ vorzuwerfen (W.[infried] Schröder: Vergleichende Literaturwis-
senschaft. In: Wörterbuch der Literaturwissenschaft. Hg. Claus Träger. Leipzig 1986, 539–542,
hier: 541).
 Vgl. exemplarisch den (aporetisch endenden) Artikel von Renate von Heydebrand: Wertung,
literarische. In: Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte. Begr. Paul Merker und Wolfgang
Stammler. 2. Aufl. Hg. Werner Kohlschmidt, Wolfgang Mohr, Klaus Kanzog, Achim Masser. Bd. 4.
Berlin, New York 1984, 828–871.

166 VI Ins Feuer mit dem Eurozentrismus! – René Étiemble (1962)



dem Verdacht, „einer normativen Dogmatik“ (96) das Wort zu reden. Tatsächlich
zeigt jedoch seine Distanznahme gegen zeitgenössische Erscheinungsformen des mo-
dernen Romans („Romane ohne Geschichte [...], aus losgelösten Blättern [...], die man
mischt wie ein Kartenspiel“) oder der modernen Lyrik („Gedichte [...] ohne Reim,
dann ohne Rhythmus, dann ohne Syntax, dann ohne Aussage, dann ohne Inter-
punktion, dann ohne Großbuchstaben, dann ohne Wörter“), daß es ihm um über-
historische und überlokale Maßstäbe geht, solche „Absurditäten“ (96) zu steuern.
Im Streit um den Nouveau Roman steht Étiemble ganz offensichtlich auf der Seite
einer konservativen Literaturkritik. Mit seiner Kritik an solchen offenen Formen,
die seit Mallarmés Un coup de dés jamais n’abolira le hasard (1897) oder Apollin-
aires Calligrammes (1918) zum Kennzeichen experimenteller Moderne zählen,
läuft Étiemble ganz offensichtlich Sturm. Solchen avantgardistischen Formexperimen-
ten gegenüber glaubt er nicht, daß sein Entwurf einer „vergleichende[n] Poetik, selbst
wenn sie Invarianten vorschlägt, als tyrannisch betrachtet werden kann“ (96). Die
Maßstäbe, darauf zielt die Zurückweisung des Verdachts einer normativen Dogmatik,
sollen nicht aus einer Weltanschauung bzw. einem abstrakten ästhetischen System
deduziert, sondern vielmehr aus der empirischen Vielfalt literarischer Erscheinungen
in den unterschiedlichsten Weltkulturen auf induktive Weise gewonnen werden: „Sie
dürfen mir glauben, daß mir jegliche Dogmatik fernliegt, ich will nur einfach sagen,
daß bei dem heute in Lyrik und Roman herrschenden Chaos uns eine Rhetorik, die
aus vielen Arbeiten vergleichender Poetik abstrahiert, das heißt, aus der Geschichte
der Gattungen induziert wird, helfen könnte, eine Lage zu retten, die nicht nur mir
bedenklich oder hoffnungslos erscheint.“ (96) ‚Planetarische‘ Komparatistik, die die
„größtmögliche Anzahl von Literaturen und Gattungen“ (96) einbezieht, und „Versöh-
nung“ (96) von (französischer) Geschichtswissenschaft und (amerikanischer) Ästhetik
sind für Étiemble aufeinander bezogen. Die Kritik am komparatistischen Eurozentris-
mus zielt auf eine möglichst umfassende, einzelkulturübergreifende Fallsammlung li-
terarischer Erscheinungen, z. B. Gattungen, um daraus Invarianten, d. h. literarische
Universalien, ableiten zu können. Die gewonnenen Invarianten sollen die Ästhetik auf
eine sichere, aber empirisch gewonnene Grundlage stellen. Die ‚vergleichende Poetik‘,
die Étiemble als Endpunkt seiner Arbeit avisiert – er spricht mehrmals auch von
einer historisch abgeleiteten bzw. abstrahierten „Rhetorik“ (94 und 96) – würde alle
induktiv gewonnenen Invarianten verzeichnen.

Tatsächlich ist der Status der von Étiemble als Arbeitshypothese begriffenen
Invarianten vage. Er schwankt zwischen platonischer Idee und Archetypus. Unter-
schieden werden vier auf einer Art Stufenleiter angesiedelte Ebenen, die von an-
thropologisch verankerten Tiefenstrukturen der Psyche und des Imaginären über
eine ideologische und theoretische Ordnung bis auf die Oberfläche konkreter poe-
tologischer Grundstrukturen, etwa der Gattungen (z. B. des Epos, des Romans, der
Novelle u. a.) aufsteigen. Diese obere Ebene garantiert „l’unité transhistorie de la

2 Vergleichende Poetik und empirische Invariantenforschung 167



‚littérature‘“ im Sinn der Gesamtheit aller mündlichen oder schriftlichen Werke,
denen ein künstlerischer Zweck ein- oder zugeschrieben ist. Darüber lagert eine
Art Metaebene, die „invariants théoriques-littéraires“, d. h. das Ensemble der Topoi,
mit denen Literatur (z. B. produktionspoetisch als ‚Inspiration‘, werkpoetisch als
‚Spiel‘ etc.) konzeptualisiert wird.11

Ironisch – oder etwas großspurig – hat Etiemble rückblickend aus der Per-
spektive einer „POST-ETIEMBLE ERA“ seine „théorie des invariants“ als „une des
plus heureuses découvertes du comparatisme sérieux“ gewürdigt, weil sie das
verbindende humane Element bildet, das der Komparatist über alle Partikularis-
men der von ihm verglichenen Literaturen hinaus herauszuarbeiten hat.12

Wir stehen heute unter dem Primat eines historischen, kontextualistischen, kul-
turalistischen oder dekonstruktiven Denkens. Aus einer solchen Denkgewohnheit
heraus verfällt Étiembles Entwurf, mit Hilfe einer ‚planetarisch‘ erweiterten Kompa-
ratistik Universalien für eine essentialistisch gedachte Gattungstheorie im Rahmen
einer Allgemeinen Poetik zu suchen, leicht der Kritik. In den sechziger Jahren stand
die Erforschung sprachlicher oder anthropologischer Universalien jedoch ganz
oben auf der Agenda als innovativ begriffener Forschungsprogramme. Zu denken
ist etwa an die generative Transformationsgrammatik Noam Chomskys (✶1928), in
der das Problem formaler und substantieller linguistischer Universalien als Voraus-
setzung kindlicher Sprachlernprozesse in das Gesichtsfeld trat.13 Oder man denkt an
Claude Lévi-Strauss (1908–2009), der die Methode der strukturalistischen Phonologie
in die Humanwissenschaften übertrug und z. B. mit Hilfe strukturaler Analyse die
„avunkulare (Onkel-) Beziehung“ als elementares, aber verborgenes Gesetz, das die

 Adrian Marino: Etiemble, la typologie des invariants et la littérature comparée. In: Canadian
Review of Comparative Literature / Revue canadienne de littérature comparée 6 (1979), Nr. 4,
324–345, hier: 328, 336 und 342. Ein ähnliches, auf anthropologischen Universalien beruhendes
Ebenenmodell scheint auch Rüdiger Zymner (Gattungstheorie. Probleme und Positionen der Lite-
raturwissenschaft. Paderborn 2003) vorzuschweben, wenn er – und zwar ebenfalls im Blick auf
die Gattungstheorie – von der hierarchischen Abfolge dreier Ebenen („‚poetogene Strukturen,
Schreibweisen, Gattungen‘“, 189) spricht. Vgl. ders.: Poetogene Strukturen, ästhetisch-soziale
Handlungsfelder und anthropologische Universalien. In: Anthropologie der Literatur. Poetogene
Strukturen und ästhetisch-soziale Handlungsfelder. Hg. Rüdiger Zymner, Manfred Engel. Pader-
born 2004, 13–29.
 René Étiemble: Ouverture/s/ sur un comparatisme planétaire. Paris 1988, ‚Avant-Propos‘, 9–14,
hier: 10. Tatsächlich appliziert Zymner seinen in Anm. 11 nachgewiesenen Ansatz in einer neue-
ren Publikation unter Erinnerung an Étiemble auf ‚Weltliteratur‘ (im quantitativen Sinn der Lite-
raturen der Welt), um sie in einem übergreifenden Zugriff systematisch beschreiben zu können
(s. II.vi.4).
 Vgl. Chomsky: Aspekte der Syntax-Theorie, a.a.O., 43–47, und Helbig: Geschichte der neueren
Sprachwissenschaft, a.a.O., 306 f.

168 VI Ins Feuer mit dem Eurozentrismus! – René Étiemble (1962)



„Universalität des Inzestverbots“ erkläre, herauspräparierte.14 In seinem Budapester
Vortrag erwähnt Etiemble Lévi-Strauss kurz (94), dessen Tristes Tropiques er im
Blick auf die darin zum Ausdruck kommende Kritik an der zerstörenden Dynamik
der westlichen Moderne früh mit begeisterter Zustimmung gelesen hatte.15 Ob
Lévi-Strauss’ Überzeugung, daß das „Repertoire“ der Elemente, das den Systemen
menschlicher Bräuche zugrunde liegt, nur Rekombinationen, aber „niemals absolut
Neues zu schaffen“ erlaubt16, hinter Étiembles ablehnender Einstellung gegenüber
den offenen Kunstformen der experimentellen Moderne steht, für die es in seiner
Poetik literarischer Invarianten keinen Platz gibt – dieser Hypothese, die statt blo-
ßer persönlicher Idiosynkrasie als Grund für die antiavantgardistische Polemik des
Budapester Vortrags eine systematische Erklärung anböte, sollte man einmal nach-
gehen. Die innovative Kraft der künstlerischen Avantgarden ist jedenfalls immer
wieder als Impuls für die poststrukturalistische Dezentrierung des strukturalisti-
schen Systems ins Spiel gebracht worden.17

 Claude Lévi-Strauss: Die Strukturanalyse in der Sprachwissenschaft und in der Anthropologie
[engl. 1945]. In: ders.: Strukturale Anthropologie I [frz. 1958; dtsch. 1967]. Frankfurt am Main 1977,
43–67, hier: 66.
 [René] Étiemble: Des Tarahumaras aux Nambikwaras ou du peyotl à la tendresse humaine.
In: Évidences n° 55 (Mars 1956), 16–22 und n° 56 (Avril 1956), 31–36 und 42. Während die März-
Nummer u. a. dem mexikanischen Reisebericht Antonin Artauds (Les Tarahumaras. Décines
[Isère] 1955) gilt, bespricht Etiemble in der April-Nummer die im gleichen Jahr erschienenen Tris-
tes tropiques (Paris 1955), in denen Lévi-Strauss aufgrund seiner ethnographischen Beobachtun-
gen im Amazonasgebiet zwischen 1935 und 1939 zur Überzeugung gelangte, daß die Gesamtheit
menschlicher Bräuche und Verhaltensweisen aus einer begrenzten Anzahl von Systemen gebil-
det wird, in denen Elemente aus einem idealen Repertoire stets nur rekombiniert würden. Ein
solches Repertoire habe Ähnlichkeit mit der Periodentafel der chemischen Elemente (vgl. Claude
Lévi-Strauss: Traurige Tropen [frz. 1955; dtsch. 1960]. 2. Aufl. Frankfurt am Main 1979, 168). In
seiner Rezension ist Étiemble an diesem strukturalistischen Aspekt wenig interessiert, im Mittel-
punkt steht für ihn vielmehr die Zerstörung, „que l’homme blanc“ dem präkolumbianischen
Amerika angetan hat (Étiemble: Des Tarahumaras aux Nambikwaras, Avril 1956, 42).
 Lévi-Strauss: Traurige Tropen, a.a.O., 168.
 Z.B. bei Wolfgang Welsch: Die Geburt der postmodernen Philosophie aus dem Geist der mo-
dernen Kunst [1990]. In: ders.: Ästhetisches Denken. Stuttgart 1993, 79–113, bes. 101 f., wo gerade
für Derridas Dekonstruktion die „auffällige Affinität zur Kunst des Informel“ geltend gemacht
und Mallarmés Un coup de dés als Derridas „tiefste Beeinflussung“ bezeichnet wird.

2 Vergleichende Poetik und empirische Invariantenforschung 169



3 Invarianten, Universalismus, Weltliteratur – Étiemble
im Spannungsfeld der Rezeption

Die Rezeption von Étiembles Forschungsansatz fällt je nach seiner Akzentsetzung
und relativ zu unterschiedlichen komparatistischen Fachkulturen höchst ambiva-
lent, ja widersprüchlich aus. In der deutschsprachigen Étiemble-Rezeption der
1980/90er Jahre verfällt die normative Funktion einer Theorie poetischer Invarian-
ten, aber auch die damit verbundene Ausweitung des komparatistischen Gegen-
standsbereichs auf ‚Weltliteratur‘, z. T. harscher Kritik. Der seinerzeit in Gießen,
später Jena lehrende Komparatist und zeitweilige Vorsitzende (1987–1993) des
deutschen Komparatistenverbandes, Gerhard R. Kaiser (✶1943), hebt zwar Étiem-
bles Kritik am „selbstgenügsamen Europazentrismus“ hervor, kritisiert jedoch
neben der unhistorischen „Theorie invarianter Bedingungen des Schönen“ seinen
klassisch-konservativen Kunstbegriff und seinen unproblematisierten humanisti-
schen Idealismus.18 Der Klagenfurter Komparatist Peter Zima (✶1946) würdigt
zwar Étiembles Verdienst bei der „Auflösung“ des französisch/amerikanischen
Schulgegensatzes, wertet den auf Weltliteratur ausgedehnten komparatistischen
Objektbereich jedoch als Ausuferung, die die Kompetenzen eines Wissenschaftlers
„maßlos überschätzt“ und zum Dilettantismus führt.19 Gerade dieser Aspekt wird
dagegen in der gegenwärtigen, streckenweise mit großem Pathos vorgetragenen
Étiemble-Renaissance als Dezentrierung des europäischen Kanons begeistert be-
grüßt und als Étiembles „mission“, „humanity“ und „fidelity to the principles and
values of the French Revolution“20 gefeiert – wobei es etwas erstaunt, daß die Re-
lativierung europäischer Maßstäbe gerade unter Berufung auf ein zentrales euro-

 Gerhard R. Kaiser: Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Forschungsstand,
Kritik, Aufgaben. Darmstadt 1980, 42 f. Der Kritik verfällt hier vieles, was später im Zusammen-
hang der weltliterarischen Dezentrierung des europäischen Kanons unter Übergehung der Inva-
riantenforschung gefeiert wird.
 Zima: Komparatistik, a.a.O., 38–41. Vgl. Theo D’haen (The Routledge Concise History of World
Literature. London, New York 2012, 68), der angesichts Étiembles polyglotter Sprach- und Kultur-
kompetenz ironisch festhält, daß in den USA Ende der 1980er Jahre Konzepte wie Multikulturalis-
mus und Postkolonialismus dazu geführt hätten, daß Weltliteratur „seemed to have shrunk to
only what happened in English“.
 Sayeh: René Étiemble, a.a.O., 90, 97 und 89. Zwar wird die Passage, in der Étiemble im ‚Avant-
Propos‘ zu Ouverture/s/ sur un comparatisme planétaire, a.a.O., die Entdeckung der Theorie poeto-
logischer Invarianten mit universalem Humanismus verbindet, eingangs von Sayeh in englischer
Übersetzung zitiert (90), daß hierin die Motivation für die Ausweitung des komparatistischen Ge-
genstandsbereichs liegt, spielt jedoch bei der Akzentuierung der ‚humanistischen Mission‘ von
Étiembles ‚comparatisme planétaire‘ keine weitere Rolle.

170 VI Ins Feuer mit dem Eurozentrismus! – René Étiemble (1962)



päisches Ereignis erfolgt. Das mit der Gegenstandsausweitung verbundene Kon-
zept der Invariantenforschung tritt demgegenüber in den Hintergrund.

Die Position von David Damrosch (✶1953), der mit seinen Veröffentlichungen in
entscheidender Weise zum ‚Weltliteratur‘-Boom auf der komparatistischen Agenda
beigetragen und ihn auch institutionell als Präsident des amerikanischen Kompara-
tistenverbandes (2001–2003) und nach seiner Berufung an die Harvard-Universität
(2009) als Gründer des Institute for World Literature (2010) arrondiert hat21, bleibt
gegenüber Étiemble zwiespältig. Zwar nutzt er in seinem neuesten Buch Comparing
the Literatures: Literary Studies in a Global Age im Kapitel ‚Languages‘ einerseits
die Tatsache, daß selbst „the polyglot Étiemble“mit Übersetzungen gearbeitet habe,
als Argument für ein Nebeneinander von übersetzten und originalsprachlichen
Werken im Weltliteraturstudium, lehnt aber im anschließenden Kapitel ‚Litera-
tures‘ andererseits die „ungrounded, universalizing juxtaposition of radically un-
connected works“ zum Zweck einer Erforschung von „‚invariants‘ championed by
Étiemble“ als ein Extrem komparatistischer Tätigkeit genauso ab wie „a well-
grounded but restricted study of direct influences“.22

Dabei wird die Rezeption von Étiembles Konzept einer ‚littérature univer-
selle‘ von den Äquivokationen der Bezeichnung (Weltliteratur? oder Literaturen
der Welt? oder Literatur(en) im Kontext einer globalisierten Welt? s. II.vi.5) und
anderen Streitpunkten, die bei der Diskussion um ‚world literature‘ zusätzlich ins
Spiel kommen, schnell überlagert – etwa Fragen und Problemen wie diese: Darf
oder soll der Komparatist die Werke im Original oder in Übersetzung studieren?
Sind Übersetzungen sprachliche An- oder vielmehr kulturelle Enteignungen? Wie
steht es mit dem ‚Global English‘23 – ist es Mittel weltweiter Kommunikation oder
Werkzeug sprachlicher Unterwerfung? u.a.m.

 Vgl. u. a. David Damrosch: What Is World Literature? Princeton NJ 2003; ders.: How to Read
World Literature. New York NY 2009; The Routledge Companion to World Literature. Hg. Theo
D’haen, David Damrosch, Djelal Kadir. London, New York NY 2012; World Literature in Theory.
Hg. David Damrosch. New York NY 2013. Abgedruckt wird in diesem Theorie-Reader, 86–98, u. a.
die englische Übersetzung von Étiembles ursprünglich 1964 auf dem IV. ICLA-Kongreß in Fri-
bourg gehaltenem Vortrag „Faut-il réviser la notion Weltliteratur“ (gedruckt in den Tagungsak-
ten, The Hague u. a. 1966, Bd. I, 5–16) nach dem Wiederabdruck in Étiembles Aufsatzsammlung
Essais de littérature (vraiment) générale (Paris 1974, 15–34). Die kurze redaktionelle Vorbemer-
kung (85–86) akzentuiert ausschließlich Étiembles „advocacy of the expansion of literary studies
beyond Europe“ (85).
 David Damrosch: Comparing the Literatures: Literary Studies in a Global Age. Princeton NJ
2020, 189 f. und 232.
 Vgl. David Damrosch: The Politics of Global English. In: English Languages and Literatures 60
(2014), H. 2, 193–209.

3 Invarianten, Universalismus, Weltliteratur – Étiemble 171



Vor allem konfrontiert Étiembles Vorstellung literarischer Invarianten, die
als Motor hinter der universellen Ausweitung seines Gegenstandsbereichs stand
und mit einem signifikanten Humanitätspathos verbunden war, mit grundsätzli-
chen epistemologischen bzw. philosophischen Fragestellungen, die auf die Ver-
gleichsproblematik zurückführen.

In seinem Buch Comparing the Literatures kommt Damrosch im Kapitel
„Comparisons“ noch einmal im Zusammenhang des alten Streits über die analo-
giegeleitete oder differenzorientierte Leistung vergleichenden Erkennens (s. I.iv.1.d)
auf Étiemble zurück. Ausgehend von einem Vorschlag, „‚comparative litera-
ture‘“ in „‚contrastive literature‘“ umzubenennen, um die Vorstellung „of univer-
salizing ideas of cross-cultural similarity“ aufzubrechen24, wird eine kritische
Auseinandersetzung mit Étiembles Streben, literarische Invarianten aufzudecken,
referiert. Es handle sich dabei um nichts anderes als um eine Neuauflage des
französischen Kulturimperialismus, der besagt: „‚whatever fits the French (and,
in large measure, Western) paradigm will be regarded as part of ‚human nature‘“.
Jeder interkulturelle Vergleich („cross-civilizational comparison“) sei ein unhin-
tergehbarer Akt der Gewalt, weil die Wahrnehmung kultureller Alterität mit Assi-
milation, „‚if not the extinction“ des Anderen verbunden sei. Insofern verfolge
auch Étiemble ein hegemoniales Konzept „‚within the hermeneutic horizons of
Western literature and literary criticism‘“.25 Nun ist die Kritik am identifizieren-
den Denkstil des Vergleichs im Besonderen und der Hermeneutik im Allgemei-
nen, das war schon im obigen Kapitel zur Fremdheit (s. I.iii.4) herausgestellt
worden, keineswegs neu. Der Kritik, daß der Vergleich ‚hegemonial‘ sei, liegt
schlicht ein einseitiges Begriffsverständnis zugrunde, insofern Universalismus
und Differenz nur die Extremwerte auf der Vergleichsskala sind. Und die eigene
Standpunktgebundenheit kann durch methodologischen Kosmopolitismus („‚me-
thodological cosmopolitanism‘“) oder Beobachtung zweiter Ordnung („second
order reflexivity“) – Optionen, die Damrosch in seinem Unterkapitel „Comparison

 Damrosch: Comparing the Literatures, a.a.O., Kap. ‚Comparisons‘, 307. Zitiert wird ein Aufsatz
von Michael Palencia-Roth: Contrastive Literature. In: Journal for the Comparative Study of Civi-
lizations 2 (1997), 21–30. Tatsächlich wird dabei nur von der einen auf die andere Seite des Ver-
gleichs, von der Aufdeckung der Gemeinsamkeiten auf die Erkenntnis der Unterschiede der
Vergleichsglieder umgeschaltet. Vgl. für das ‚US-amerikanische Universitätsmilieu‘ der schon in
Anm. 7 zitierte Aufsatz von Kadir: To Compare. To World. Two Verbs, a.a.O. Vgl. auch Haun
Saussy: Are We Comparing Yet? On Standards, Justice, and Incomparability. Bielefeld 2019, der
ebenfalls mit dem deutschen Forschungsstand seit Rothacker, Eggers u. a. unvertraut ist.
 Damrosch: Comparing the Literatures, a.a.O., Kap. ‚Comparisons‘, 307 f. Zitiert wird aus dem
Buch von Takayuki Yokota-Murakami: Don Juan East/West: On the Problematics of Comparative
Literature. Albany 1998, 168, 187 und 171. Das Buch geht auf eine 1994 bei Earl Miner (1927–2004)
in Princeton geschriebene komparatistische PhD-Thesis zurück.

172 VI Ins Feuer mit dem Eurozentrismus! – René Étiemble (1962)



without Hegemony“ bespricht26 – womöglich hinterfragt oder aufgebrochen,
gänzlich verhindert werden kann sie nicht, denn auch Beobachter zweiter bis
n-ter Ordnung sehen nicht, was sie nicht sehen, d. h. auch die Verlagerung herme-
neutischer (oder gestaltpsychologischer) Probleme auf systemtheoretisches Ter-
rain löst die in der Sache liegenden Probleme nicht.

Der unhintergehbare Perspektivismus wird gerade auch gegenüber Damroschs
konzilianter Position nicht zuletzt von Gayatri Chakravorty Spivak (✶1942), einer
der profiliertesten Exponentinnen postkolonialer Theorie, vertreten. In einer Dis-
kussion mit Damrosch spricht sie davon, wie die Erstsprache die Einstellung zur
Welt grundiert: „a first language is learnt before reasonableness and primes the
metapsychological.“27 Zuvor schon hatte sie die welteröffnende Rolle der Mutter-
sprache mit der Anekdote verknüpft, wie ihre Mutter auf dem Flughafen Charles
de Gaulle in Paris ein aufgeschnapptes Gespräch in Bengali mit den Worten kom-
mentiert habe: „‚Dear, a mother tongue.‘“ Die „first language“ macht Spivak für die
„originary metapsychological constitution of ethical semiosis“ geltend.28

Étiemble wird bei Spivak, auf deren Konzept der ‚planetarity‘ sich Damira
Sayeh (1969–2014) bei ihrer oben zitierten Würdigung des französischen Kompara-
tisten beruft, dagegen entweder nur am Rande oder nur im Blick auf seine Vorrei-
terrolle bei der Überwindung des ‚nordatlantischen‘ Kanons erwähnt – und im
übrigen mokiert sie sich darüber, daß man ihre Position mit derjenigen Étiembles
in einen Topf geworfen habe.29 Diese Zurückhaltung geht einher mit einer dezidier-
ten Skepsis gegenüber dem Universalismus-Begriff, dessen subsumierende Gewalt
eine gleichermaßen rationalismus- und vergleichskritische Diskurstradition bis hin
zur Kritischen Theorie und Dekonstruktion stets im Sinn einer Parteinahme für
Nichtidentisches und Diffenenz zu akzentuieren gewußt hat. In diesem Sinn setzt
sich Spivak, die bei Paul de Man (1919–1983) promoviert worden ist und sich durch-

 Damrosch: Comparing the Literatures, a.a.O., Kap. ‚Comparisons‘, bes. 312–318. Der Titel des Un-
terkapitels greift einen Aufsatztitel von Sheldon Pollock (Comparison without Hegemony. In: The
Benefit of Broad Horizons: Intellectual and Institutional Preconditions for a Global Social Science.
Festschrift for Björn Wittrock. Hg. Hans Joas, Barbro Klein. Leiden 2010, 185–204) auf. Zitiert wer-
den die Optionen aus einem späteren Aufsatzes von Pollock: Conundrums of Comparison. In:
Know. A Journal on the Formation of Knowledge 1 (2017), H. 2, 273–294, hier: 282, und aus dem
Buch von Ming Xie: Conditions of Comparison. Reflections on Comparative Intercultural Inquiry.
New York NY 2011, hier: 38f.
 Comparative Literature / Worldliterature: A Discussion with Gayatri Chakravorty Spivak and
David Damrosch. In: Comparative Literature Studies 48 (2011), H. 4, 455–485, hier: 468 (Spivak).
 Gayatri Chakravorty Spivak: Rethinking Comparativism. In: New Literary History 40 (2009),
Nr. 3, 609–626, hier: 612 f.
 Spivak: Death of a Discipline, a.a.O., 5; dies.: Rethinking Comparativism, a.a.O., 609; Compara-
tive Literature / Worldliterature: A Discussion, a.a.O., 468 [Spivak].

3 Invarianten, Universalismus, Weltliteratur – Étiemble 173



gängig auf Jacques Derrida (1930–2004) beruft, dessen Grammatologie (frz. 1967) sie
übersetzt und mit einem umfassenden ‚Preface‘ versehen hat30, dafür ein, bei der
Textlektüre das ‚Singuläre‘ sichtbar zu halten. „The singular is the always universa-
lizable, never the universal. The site of reading is to make the singular visible in its
ability.“31 Damit geht sie gleichermaßen auf Äquidistanz gegenüber dem Humanis-
mus der alten Komparatistik als auch der Identitätspolitik der Cultural- bzw. Eth-
nic-Studies. In beiden Fällen wird die Interpretation bzw. Lektüre eines Textes zum
bloßen Beispiel eines Allgemeinbegriffs – seiner Eigensinnigkeit also beraubt. „The
confrontation of old Comparative Literature and Cultural/Ethnic Studies can be po-
larized into humanism versus identity politics. Both sides trivialize reading and
writing as the allegory of knowing and doing. Both serve as powerful performative
examples of an unexamined politics of collectivity“.32

Gegenüber Damrosch konzediert Spivak zwar im Sinn einer captatio benevolen-
tiae, daß ihr „approach“ seinen Ansatz einer ‚world literature‘ und die Bemühungen
anderer „enlightened world literature-ists“ nur supplementieren („‚supplement‘“)
wolle, aber schon die in Klammern nachgestellte Einschränkung „(I cannot bring
myself to use the word ‚collaborate‘)“ signalisiert33, daß es sich im Blick auf die de-
konstruktive Bedeutung von ‚Supplement‘ eher um eine ‚vergiftete‘ Volte handelt,
das Wohlwollen ihres Gesprächpartners nach Ende von dessen Eröffnungsstatement
zu erlangen. Denn das Supplement ergänzt nicht nur – es ergänzt, um zu ersetzen.34

Spivak plädiert für die Anerkennung von „‚singularity‘“, die weder einem Allgemei-
nem subsumiert, unterworfen oder ‚subalternisiert‘ werden noch umgekehrt für sich
selbst Allgemeinheit beanspruchen darf. Dabei greift Spivak (durch eine Kant-
Lektüre Derridas vermittelt35) den Unterschied zwischen Universalität („the univer-

 Jacques Derrida: Of Grammatology [frz. 1967]. Transl. Gayatri Chakravorty Spivak. Baltimore
MD 1976 (Corr. edition 1997; 402016).
 Comparative Literature / Worldliterature: A Discussion, a.a.O., 466 [Spivak]. Vgl. Spivak:
Rethinking Comparativism, a.a.O., 613, wo in vergleichbarem Zusammenhang von der „irreduci-
bility of idiom“ gesprochen wird.
 Spivak: Death of a Discipline, a.a.O., 28. Dem steht die vorangehende Aussage entgegen, daß
„the skill of reading closely in the original“ das beste Erbe der „old Comparative Literature“ sei,
das es zu bewahren gelte (6).
 Comparative Literature / Worldliterature: A Discussion, a.a.O., 464 [Spivak].
 Derrida: Of Grammatology [frz. 1967]. Transl. Spivak, a.a.O., 145: „But the supplement supple-
ments. It adds only to replace.“
 Vgl. Jacques Derrida: The ‚World‘ of the Enlightenment to come (Exception, Calculation, So-
vereignity) [Vortrag, frz. 2002]. In: Research in Phenomenology 33 (2003), 9–52, bes. 13. Die franzö-
sische Fassung erschien erst 2006. Spivak zitiert später aus Derridas Band Rogues, Two Essays on
Reason (Stanford CA 2005), in dem der Aufsatz als Part II wiederabgedruckt wurde.

174 VI Ins Feuer mit dem Eurozentrismus! – René Étiemble (1962)



sal“) und Universalisierbarkeit („universalizable“) auf.36 Gegenüber dem Singulären,
dessen Verallgemeinerbarkeit nur hypothetisch im Modus des ‚als ob‘ („‚as if‘“) ange-
sonnen werden kann, ist Identität bzw. „ipseity“ dagegen ein dogmatisches, geradezu
despotisches Konzept, das in erster Linie mit „power and property“ verbunden ist.37

Spivak unterscheidet daher die Ethik der Alterität von Identitätspolitik, die ein sol-
ches ‚as if‘ vergessen habe und kommentiert eine solche als-ob-Vergessenheit dras-
tisch: „In that forgetfulness of the ‚as if‘, the politics of identity can overcome the
ethics of alterity. Thinking of any international student as an authority on globality
because of his/her identity is like thinking all Americans abroad are experts on
Melville.“38

Es zeigt sich, wie ambivalent Étiembles früher Ansatz einer ‚planetarischen‘
Komparatistik heute beurteilt wird. Étiembles „decentering“ europäischer Maß-
stäbe wird keinesfalls nur als ein Plädoyer für das Menschenrecht, „to think,
write and behave differently“39 aufgefaßt, sondern zugleich auch als Zentrierung
invarianter Genrestrukturen mit hegemonialem Anspruch. Das strategische Ziel,
mit literarischen Invarianten einen Ankerpunkt für eine Kritik an den Werken
experimenteller Moderne fixieren zu können, ließ diese Dimension in dem Buda-
pester Vortrag früh aufscheinen. Die Invariantenforschung sollte bei Étiemble,
wie seine Parteigänger stets herausgestellt haben40, einen humanistischen Uni-

 Comparative Literature / Worldliterature: A Discussion, a.a.O., 466 [Spivak]. Vgl., ebd., 478:
„[‚Singularity‘] implies that what is singular in any text is the universalizable. We must be in se-
arch of this -ability.“ Spivaks Differenzierung zwischen Universalismus und Universalisierbarkeit
entspricht Kants Unterscheidung zwischen bestimmender und reflektierender Urteilskraft (KU
B XXVI) und der daraus folgenden Bestimmung einer „subjektiven Allgemeingültigkeit“ des Ge-
schmackurteils, das man jedem an„sinnet“, „als ob“ das Schöne als Beschaffenheit des Gegenstan-
des selbst verallgemeinert würde (KU § 8, A 23 und § 9, A 30).
 Spivak: Death of a Discipline, a.a.O., 84. Hier schließt Spivak an Jacques Derrida: Monolin-
gualism of the Other; or, The Prosthesis of Origin [frz. 1996]. Stanford CA 1998, 14, an. Vgl. Derrida:
The ‚World‘ of the Enlightenment to come, a.a.O., 39, wo er von der Alterität des Singulären
spricht, „that is not reappropriable by the ipseity of a sovereign power and a calculable
knowledge.“
 Comparative Literature / Worldliterature: A Discussion, a.a.O., 467 [Spivak].
 Sayeh: René Étiemble, a.a.O., 92 und 93.
 Vgl. Marino: Etiemble, la typologie des invariants, a.a.O., 342: „L’unité fondamantale de l’esp-
rit humaine reste, en tout état de cause, la base structurelle et opérationnelle du comparatisme
des invariants.“ Auch Muriel Détrie verbindet die Theorie der Invarianten mit Étiembles Glauben
„à l’existence d’un homme universel, conçu comme un animal raisonnable“ (Connaissons-nous
Etiemble (né en 1909)? In: Revue de littérature comparée 2000/3 (= Themenheft: „Relire les com-
paratistes français“), 413–425, hier: 421; zit. nach: Didier Coste: Les universaux face à la mondiali-
sation: une aporie comparatiste. In: Vox Poetica, no 21, 2006 <https://sflgc.org/bibliotheque/coste-
didier-les-universaux-face-a-la-mondialisation-une-aporie-comparatiste/?pdf=1588> [23.05.2023],
1–19, hier: 6. Der originale link auf <http://www.vox-poetica.com> ist erloschen.

3 Invarianten, Universalismus, Weltliteratur – Étiemble 175

https://sflgc.org/bibliotheque/coste-didier-les-universaux-face-a-la-mondialisation-une-aporie-comparatiste/?pdf=1588
https://sflgc.org/bibliotheque/coste-didier-les-universaux-face-a-la-mondialisation-une-aporie-comparatiste/?pdf=1588
http://www.vox-poetica.com


versalismus befördern. Wie läßt sich ein solcher Universalismus mit Partikularis-
mus und Differenz vereinbaren, zumal die Invarianten, denen seine Forschungen
galten, gegenüber einem allgemeinen ‚Wertechaos‘, insbesondere aber den ästhe-
tischen Abweichungen von den „normalen Strukturgesetzen“ (96) der Kunst, in
normativer Absicht – oder nur im polemischen Überschwang eines für ihn typi-
schen „style pamphlétaire“?41 – funktionalisiert wurden?

4 Weltliteratur und (k)ein Ende

Auf die oben erwähnten Äquivokationen der Bezeichnung ‚Weltliteratur‘ komme
ich nochmals zurück. Darunter kann jeder etwas anderes verstehen. Die Elasti-
zitätsreserven des Begriffs reichen vom Weltmarkt kapitalistischer Warenströme,
in denen auch ‚Literatur‘ zirkuliert, bis zum humanistischen Ideal von Weltbrüder-
oder Weltschwesternschaft – Ideale, denen ‚Literatur‘ sich verschrieben hat oder
an die sie kontrafaktisch erinnert. Überdies stellt sich die Welt im Zuge phänome-
nologischen ‚Weltens‘ oder ‚worldings‘ von jedem Standort aus anders dar. Auch
‚national‘literarische Traditionsbestände spielen bei der Gewährsmännerfrage eine
Rolle – Goethe ist bei germano- oder euro‚zentrischen‘ Komparatisten immer be-
sonders leicht bei der Hand und bekommt dann gegebenenfalls im Blick auf die
Einbeziehung von Oratur bzw. Oralliteratur in die Weltenliteraturforschung mit
dem ‚Volkslied‘sammler Herder ein Supplement... Diese Elastizität macht den Be-
griff der Weltliteratur in der Komparatistik seit etwa dreißig Jahren so erfolgreich.
„In der Tat werden seit der Jahrtausendwende neue Formen transnationaler Litera-
turwissenschaft unter dem Schlagwort ‚World literature studies‘ zunächst in den
USA und mittlerweile weltweit diskutiert.“42 Im Bernheimer-Report spielte der Be-

 Coste: Les universaux face à la mondialisation, a.a.O., 6.
 Peter Goßens: [Sammelrez.] Theo D’haen, David Damrosch, Djelal Kadir (Hgg.): The Routledge
Companion to World Literature. New York Routledge 2012; Theo D’haen: The Routledge Concise
History of World Literature. New York: Routledge 2012; Theo D’haen, César Domínguez, Mads Ro-
sendahl Thomsen (Hgg.): World Literature Reader: A Reader. New York: Routledge 2013. In: arcadia
49 (2014), H. 2, 421–436, hier: 422. Vgl. die initialen Programmaufsätze für den deutschsprachigen
und angloamerikanischen Raum von Hendrik Birus: Am Schnittpunkt von Komparatistik und Ger-
manistik. Die Idee der Weltliteratur heute. In: Germanistik und Komparatistik. DFG-Symposion
1993. Hg. Hendrik Birus. Stuttgart, Weimar 1995, 439–457; wiederabgedr. in: ders.: Gesammelte
Schriften. Bd. 1: Komparatistik im Spannungsfeld von Philologie und Philosophie. Göttingen 2020,
9–31; und Franco Moretti: Conjectures on World Literature. In: New Left Review. N.S. 1 (Jan/
Feb 2000), 54–68. David Damrosch gründete 2010 das Institute for World Literature (IWL), nachdem
er zuvor 2009 nach Harvard berufen und 2003 das Buch What is World Literature? (Princeton NJ
2003) publiziert hatte (s. auch Anm. 21). Seit 2016 wird am IWL von Damrosch u. a. das Journal of

176 VI Ins Feuer mit dem Eurozentrismus! – René Étiemble (1962)



griff ‚Weltliteratur‘ 1993, wie wir noch sehen werden (s. II.viii), dagegen noch keine
sonderliche Rolle. Hierin ging es zunächst noch ganz allgemein um Kanonrevision.
Erst in deren Folge gewinnt die Bezugnahme auf ‚Weltliteratur‘ an Fahrt, wie die
einschlägigen Programmaufsätze, Sammelbände, Begriffsgeschichtsforschungen,
Reader und Gewährsmännerrevisionen seit Mitte der 90er Jahre indizieren. Konnte
man 1984 noch schreiben, daß Komparatistik „nie identisch mit ‚Weltliteraturwis-
senschaft‘ sein [kann], weil bei ihr immer die Untersuchung regionaler oder zwei-
seitiger (z. B. deutsch-englischer) literar.[ischer] Zusammenhänge im Vordergrund
stehen wird“, heißt es neunzehn Jahre später in der Neubearbeitung desgleichen
Lexikons lapidar zu Erläuterung des Lemmaworts Weltliteratur: „Gegenstandsbe-
reich der ‚Allgemeinen und Vergleichenden Literaturwissenschaft‘.“43 Aufgrund sei-
ner „Unersetzlichkeit“ wird die Bezeichnung zu einem der „Schlüsselbegriffe“ der
Komparatistik.44 Nun werden zuvor vergessene oder wenig beachtete Gründer-
‚väter‘ der Komparatistik des späten 19. Jahrhunderts wie Hugo Melzl (s. Schluß)
oder Posnett (S. II.i) aufgrund ihrer konzeptionellen Bezugnahme auf Weltliteratur
rehabilitiert45 und geradezu gegen den eurozentrischen Kanon und den davon ab-
gezogenen Begriff der Literarizität, mit dem die Emigranten, insbesondere Wellek
(s. II.iv), die Komparatistik in den USA nach dem Zweiten Weltkrieg zum ‚Blühen‘
gebracht hatten, ausgespielt.46

World Literature herausgegeben, das sich in Teilen von den Acta Comparationis Universarum Lit-
terarum inspiriert gibt, aber den von Melzl/Brassai ins Auge gefaßten Plurilingualismus (s. Schluß)
durch die monolinguale Publikationssprache Englisch ersetzt (vgl. David Damrosch: The World in
a Journal. In: Journal of World Literature 1 [2016] 1–7, hier: 7). Vgl. zuletzt im Blick auf die aktuelle,
durchaus kontroverse anglophone Diskussion und den Rückbezug der darin thematisierten Proble-
matik des Übersetzungsgebrauchs auf Goethe Christian Moser: ‚Weltliteratur‘ im Spannungsfeld
von theoretischer Reflexion und Übersetzung. In: Komparatistik gestern und heute. Perspektiven
auf eine Disziplin im Übergang. Hg. Sandro M. Moraldo. Göttingen 2019, 121–138.
 Erwin Koppen: Weltliteratur. In: Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte. Begr. Paul
Merker, Wolfgang Stammler [zuerst 1925–1931]. 2., neu bearb. Aufl. Bd. 4: Sl–Z. Hg. Klaus Kanzog,
Achim Masser. Berlin 1984, 815–827, hier: 827; Hendrik Birus: Weltliteratur. In: Reallexikon der
deutschen Literaturwissenschaft. Neubearb. des Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte.
Bd. 3: P–Z. Hg. Jan-Dirk Müller. Berlin, New York 2003, 825–827, hier: 825; wiederabgedr. in: ders.:
Gesammelte Schriften. Bd. 1: Komparatistik im Spannungsfeld von Philologie und Philosophie.
Göttingen 2020, 740–744, hier: 740.
 Birus: Weltliteratur, a.a.O., 826 bzw. 742 im Wiederabdruck.
 Vgl. Angus Nicholls: The ‚Goethean‘ Discourses on Weltliteratur and the Origins of Compara-
tive Literature. The Cases of Hugo Meltzl and Hutcheson Macaulay Posnett. In: Seminar 54 (2018),
H. 2, 167–194, bes. 177–190. Vgl. auch David Damrosch: Comparing the Literatures. Literary Stu-
dies in a Global Age. Princeton NJ 2020, Chap. 1: „Origins“, bes. 31–43.
 Vgl. Simon During: Comparative Literature. In: English Literary History 71 (2004), H. 2,
313–322. During begründet die Relevanz einer „reanimation of Posnett’s works“ (316), weil er
Komparatistik nicht als ‚close reading‘, sondern „as a social science“ betrieben und dadurch Ein-

4 Weltliteratur und (k)ein Ende 177



Mittlerweile ist angesichts der ‚ausgefransten‘ Semantik der Bezeichnung
‚Weltliteratur‘, vor der seinerzeit bereits Erwin Koppen im Reallexikon der deut-
schen Literaturgeschichte (Herv., C.Z.) gewarnt hatte, eine gewisse Ernüchterung
eingetreten, insofern versucht wird, die Homonymie des Kompositums aus ‚Welt‘
und ‚Literatur‘ zu sortieren.47 Koppen hielt im Blick auf „sechs verschiedene
Verwendungsmöglichkeiten“ des Begriffs, die ‚Grimms Wörterbuch‘ nennt, ein-
gangs des Artikels fest, daß sich die Konzeption der Weltliteratur wie die meisten
Begriffe der Literaturwissenschaft „einer verbindlichen Definition oder präzisen
Festlegung“ entziehe, und versuchte das unscharfe Profil anschließend grob in
drei literaturwissenschaftliche bzw. bibliothekarische Gebrauchsformen einzutei-
len: Weltliteratur im Sinne (1) einer „Auswahl bedeutender Werke bzw. Autoren“,
(2) einer „reinen Summation der Literaturen aller Länder und Zeiten“ und (3) der
Auffassung Goethes als einer „international zusammenwirkenden Lit.[eratur]“.48

Im Rückgriff auf Koppens Einteilung und in kritischer Abwendung von der nord-
amerikanischen world-literature-Didaktik, namentlich David Damroschs, bei der
das Zusammenführen einer selektiven und einer summarischen Verwendung zu
konzeptionellen „Widersprüche[n]“ und „diffuse[m] Ausfransen“49 des Weltlitera-

sicht in die Instabilität grundlegender literaturwissenschaftlicher Begriffe, „including that of ‚lite-
rature‘ itself“ (317) gewonnen habe (s. II.i.5). Dadurch werde Posnett anschlußfähig an die lau-
fende Diskussion über eine „reformed version of the discipline“, für die er exemplarisch den im
gleichen Heft vorangehenden Aufsatz von Rey Chow benennt, mit dem ich mich weiter unten
auseinandersetze (s. II.ix.3.a).
 Siehe bes. Erhard Schüttpelz: Weltliteratur in der Perspektive einer longue durée I: Die fünf
Zeitschichten der Globalisierung. In: Wider den Kulturenzwang. Migration, Kulturalisierung und
Weltliteratur. Hg. Özkan Ezli, Dorothee Kimmich, Annette Werberger. Bielefeld 2009, 339–360;
Thomas Geider: Weltliteratur in der Perspektive einer longue durée II: Die Ökumene des swahili-
sprachigen Ostafrika, ebd., 361–401; Erhard Schüttpelz: Drei Schritte zur Weltliteratur. In: Welt-
literatur in der longue durée. Hg. Schamma Schahadat, Annette Werberger. Leiden, Paderborn
2021, 1–15; Rüdiger Zymner: Making special, Literatur und Poetrie. Zur Gegenstandskonstituie-
rung einer Weltliteraturgeschichte, ebd., 53–69. Die Beiträge des letztgenannten Bandes gehen
auf eine Tagung im Jahr 2010 zurück und wurden für den Druck „durchgesehen und aktualisiert“
(„Einführung“, a.a.O., XI–XXIII, hier: XI). Wie aus dem Stichwort ‚longue durée‘ ersichtlich, ist der
Bezugspunkt der Theoriebildung die Historiographie Fernand Braudels (1902–1985), insbeson-
dere dessen Werk Le temps du monde (Paris 1979; dtsch: Aufbruch zur Weltwirtschaft. München
1986), dem dritten Band der Triologie Civilisation matérielle, économie et capitalisme (XVe–XVIIIe

siècles) (Paris 1979; dtsch: Sozialgeschichte des 15.–18. Jahrhunderts. München 1985/86), dessen
Methode, ‚Weltwirtschaft‘ zu erfassen, Schüttpelz auf ‚Weltliteratur‘ überträgt, sich also einer
metaphorischen Heuristik bedient, bei der die Methode das verallgemeinerbare Tertium compa-
rationis, der stoffliche Gegenstand – Wirtschaftsgüter und deren Zirkulation dort, Literatur und
ihre ‚Verflechtung‘ hier – das jeweils Besondere bildet.
 Koppen: Weltliteratur, a.a.O., 815 f.
 Schüttpelz: Drei Schritte, a.a.O., 2.

178 VI Ins Feuer mit dem Eurozentrismus! – René Étiemble (1962)



tur-Begriffs geführt habe, werden in der aktuellen deutschen Diskussion drei Auf-
fassungen unterschieden, und zwar Weltliteratur (1) quantitativ als Summation,
(2) qualitativ als Selektion und (3) verflechtungshistorisch als Kommunikation.50

Das erste Begriffsverständnis führt zwar zu einem unübersehbaren Textkor-
pus, was sich forschungspraktisch als unproduktiv auswirkt, weil es angesichts
begrenzter Sprachkenntnis und Lebenszeit niemand jemals überblicken wird. Es
hat aber den Vorteil, die lästige Kanondiskussion zum Vorteil vormals marginali-
sierter Literaturen zu umgehen.

Das zweite Begriffsverständnis führt unweigerlich zu einem Kanon, z. B. ‚gro-
ßer Bücher‘. Es öffnet Inklusions- und Exklusionsprozessen Tür und Tor, weil es
einen wie auch immer gearteten, gegebenenfalls ‚modernen‘ Literaturbegriff vor-
aussetzt, der alles ausschließt, was dieser nicht umfaßt. Mit diesem Problem war
schon Zumthor im Blick auf Oralität und Performanz der Literatur des europäi-
schen Mittelalters konfrontiert (s. I.iii.5).

Das dritte Begriffsverständnis greift das „von Goethe gemeinte“ auf und faßt
Weltliteratur als internationale [!]51 „Kommunikation“ der literarischen Kommu-
nikatoren (z. B. Autoren, Kritiker, Wissenschaftler, Lehrer, Leser etc. – also das,
was die empirische Literaturwissenschaft als Handlungsrollen in einem Literatur-
system bezeichnet) und literarische Kommunikate (z. B. Texte, Übersetzungen,
Sprachinterferenzen, Interpretation, Lektüren, noch nicht zum Text verfestigte
Oralliteratur).52 ‚Weltliteratur‘ wird nach Maßgabe dieses kommunikativen bzw.
„verflechtungshistorischen Anfangs bei Goethe“ als „jener Ausschnitt von literari-
schen Prozessen, der sich in und aus interkontinentalen [!] Verflechtungen her-
ausgebildet hat“, begriffen.53

 Siehe Geider: Weltliteratur in der Perspektive einer longue durée II, a.a.O., 365–367: Vgl. Zym-
ner: Making special, a.a.O., 53. Er unterscheidet im Unterschied zu Geider (und Koppen) im We-
sentlichen nur zwei Richtungen voneinander, und zwar eine Weltliteratur „als Gesamtheit aller
Sprachhandlungszusammenhänge“ (= Summation) und eine „weltumspannende Literatur als sys-
tematischer Zusammenhang“ (= Kommunikation).
 Das in diesem Zusammenhang anachronistische Beiwort unterläuft Geider: Weltliteratur in
der Perspektive einer longue durée II, a.a.O., 367) bei der Erläuterung des Weltliteraturverständ-
nisses „als Kommunikation“: „International [!] kommuniziert werden [...] hierbei nicht allein
Werke [...].“). Obwohl diese von Goethe gemeinte Auffassung „die älteste ist, ist sie zur Zeit die
neueste und in ihrer grundsätzlichen Offenheit die herausforderndste.“ (ebd.)
 Geider: Weltliteratur in der Perspektive einer longue durée II, a.a.O., 367. Schüttpelz: Weltlite-
ratur in der Perspektive einer longue durée I, a.a.O., 350, bevorzugt statt des Wortes ‚Kommuni-
kation‘ die textmetaphorische Bezeichnung „Verflechtung“.
 Schüttpelz: Drei Schritte, a.a.O., 2 und 9. ‚Welt‘ wird dabei als jeweils bekannte „Ökumene“ (3,
vgl. 4) verstanden, ‚interkontinental‘ sind z. B. die Beziehungen der schamanischen Oralliteratur
der Magar im Himalaya mit den „umliegenden chinesischen und indischen Schriftzivilisationen“
(6), was „Literatur“ ist, bleibt offen und wird mit einem „?“ versehen (5).

4 Weltliteratur und (k)ein Ende 179



In diesem Zusammenhang kommt es zu einer Historisierung der Extension des
Weltbegriffs, insofern den fünf „Zeitschichten des Globalisierungsprozesses“, die
von der paläoanthropologischen Annahme einer Ausbreitung der Menschheit aus
Ostafrika (Erste Globalisierung) bis zum gegenwärtigen Globalisierungsschub un-
terschieden werden, jeweils spezifische „‚Teilweltsysteme‘“ bzw. „‚Ökumenen‘ (im
Plural)“ zugeordnet werden.54 Das führt zu einer raum-zeitlichen Matrix, durch die
Fragestellungen im Rahmen einer umschreibbaren ‚Welt‘ zu einer bestimmten Zeit-
schicht in forschungspraktischer Weise eingegrenzt werden können. In jeder der
zeitgeschichtlich unterschiedlich weiten ‚Welten‘ bedeutet ‚Migration‘ etwas ande-
res55 – freilich auch jeder andere literaturwissenschaftlich vertraute Begriff, z. B.
‚Literatur‘. Obwohl dieser Versuch, Weltliteratur als literarischen Verflechtungszu-
sammenhang zu operationalisieren, der insbesondere darauf zielt, neben schriftli-
cher auch mündliche Überlieferung einzubeziehen, der aktuellste ist, ist er mit
dem alten Problem einer ‚relativity of literature‘ konfrontiert, das schon Posnetts
Historismus und den seiner Nachfolger umtrieb.

Zwar hängt allen drei Verständnisweisen von ‚Weltliteratur‘ die Schwierigkeit
an, wie man einen ‚modernen‘ – oder wie auch immer perspektivierten – Literatur-
begriff transzendieren kann, ohne doch ‚Literarisches‘ ganz aus den Augen zu ver-
lieren. Aber die Schwierigkeit wird mit dem Ausgreifen auf räumlich fernere und
zeitlich frühere literarische Welten nicht einfacher zu lösen, weil sich unweigerlich
die Frage stellt, mit welchem Recht „wir [Herv., C.Z.] überhaupt daran gehen, nicht
verschriftlichte mündliche und synästhetische Darbietungen, oft mit musikalischen,
tänzerischen und schauspielerischen Elementen – also im Vollsinn des Wortes ‚Per-
formances‘ – Literatur zu nennen?“56 Um etwas als Literatur oder als etwas Literari-
sches zu erkennen, muß man vorher schon einen heuristischen Begriff davon
haben. Dem hermeneutischen Zirkel entkommt man nicht. Ich verstehe daher den
von Schüttpelz benutzen, von Durkheims und Mauss’ früher Studie „Über einige pri-
mitive Formen von Klassifikation“ (frz. 1903) abgezogenen Begriff des „irreduziblen
Ethnozentrismus“57 als sozioethnologische Formel für einen unvermeidlichen Per-
spektivismus, der im Sprachspiel der Phänomenologie die unhintergehbare Vor-
Struktur des Verstehens gleichkommt und auch an Spivaks Hervorkehrung der
metapsychologischen Bedeutung der ‚mother-tongue‘ erinnert.

 Schüttpelz: Weltliteratur in der Perspektive einer longue durée I, a.a.O., 342. Das altgr. Wort
οἰκουμένη (oikouméne) bedeutet die ‚bewohnte Erde‘ und bezeichnete in der gr.-röm. Antike die
bewohnte Welt, soweit sie damals bekannt war.
 Vgl. Schüttpelz: Weltliteratur in der Perspektive einer longue durée I, a.a.O., 355: „‚Migration‘
bedeutet in den fünf Zeitschichten jeweils Verschiedenes“.
 Schüttpelz: Drei Schritte, a.a.O., 5.
 Schüttpelz: Drei Schritte, a.a.O., 7.

180 VI Ins Feuer mit dem Eurozentrismus! – René Étiemble (1962)



Woran erkennt man zeitlich und räumliche fremde Gestaltungsformen des ‚Lite-
rarischen‘, wenn man, d. h. immer: ein irgendwo zentriertes Ich oder eben: „wir“
(s. o.) mit einem – in unserem Fall – irreduziblen modernen Literaturbegriff in die
verschiedenen Zeitschichten der Globalisierung und der damit jeweils verbundenen
‚Teilweltsysteme‘ bzw. ‚Ökumenen‘ forschenden Auges schaut? Der Literaturbegriff
bleibt die Achillesverse dieses global- bzw. „universalhistorischen Begriffs von Welt-
literatur“.58 Hier kommen nun Ansätze zum Zuge, die versuchen, einen metatheoreti-
schen, genauer wohl: transhistorischen (und transspatialen) ‚Literatur‘begriff zu
modellieren und dafür aus dem Ereigniszusammenhang der Geschichte aussteigen
und anthropologische Ankerpunkte in der biokulturellen ‚Natur‘ des Menschen59,
d. h. (wiederum mit dem alten Goethe gesprochen) in „Naturformen der Poesie“60,
suchen – in anthropologisch disponierten „poetogenen Strukturen“ (Reim, Rhythmus,
Metaphorik und andere Formen des Seltsammachens) einer „Poetrie“61, die das Ter-

 Geider: Weltliteratur in der Perspektive einer longue durée II, a.a.O., 361. Vgl. Schüttpelz: Welt-
literatur in der Perspektive einer longue durée I, a.a.O., 340, wo es zuvor – kursiviert hervorgehoben
und in Anführungsstrichen –„universalhistorischer Begriff von ‚Weltliteratur‘“ hieß. Dazu paßt, daß
der Göttinger Universalhistoriker August Ludwig Schlözer (1735–1809) (noch vor Wieland) „Erstver-
wender des Begriffs ‚Weltliteratur‘“ ist (Peter Goßens: Weltliteratur. Modelle transnationaler Litera-
turwahrnehmung im 19. Jahrhundert. Stuttgart, Weimar 2011, 83 [Abschnittsüberschrift]).
 Grundlegend für den deutschsprachigen Raum bleibt Karl Eibls Formulierung in seiner Mün-
chener Antrittsvorlesung von 1991 (Strukturierte Nichtwelten. Zur Biologie der Poesie. In: IASL 18
[1993], H. 1, 1–36): „Die Zweistämmigkeit des menschlichen Verhaltens, sein biokultureller Moti-
vationszusammenhang, zwingt zur Kooperation von genetischen Dispositionen und kulturellen
Definitionen.“ Diese anthropologische Formel, in der eine biologische Basis mit kultureller Be-
stimmung verknüpft ist, liegt sowohl Eibls späteren als auch Zymners daran anschließenden Pu-
blikationen zugrunde (s. u.).
 Johann Wolfgang von Goethe: Noten und Abhandlungen zu besserem Verständnis des west-
östlichen Divans [1819]. In: ders.: Werke. Hamburger Ausgabe. Bd. 12: Gedichte und Epen II. 15.
durchges. Aufl. 1994. München 1998, 126–267, „Naturformen der Dichtung“, 187–189, hier: 187.
 Rüdiger Zymner: Poetogene Strukturen, ästhetisch-soziale Handlungsfelder und anthropologi-
sche Universalien. In: Anthropologie der Literatur. Poetogene Strukturen und ästhetische-soziale
Handlungsfelder. Hg. Rüdiger Zymner, Manfred Engel. Paderborn 2004, 13–29, sowie ders.: Making
special, a.a.O. bes. 63. Hier benutzt Zymner den von ihm auch schon zuvor einschlägig benutzen
Begriff der „Poetrie“, um mit Hilfe des gemeinsamen Nenners eines ‚making special‘ bzw. Selts-
ammachens sowohl mündliche wie schriftliche poetische Produkte der ‚Folklore‘ bzw. ‚Ethnopoetry
ebenso wie Dichtungen vor und neben autonomisierter Literatur jeweils zusammen mit ihren
Handlungszusammenhängen (z. B. Rituale) zu fassen. Er schließt dabei u. a. einerseits an die ‚Ab-
weichungsästhetik‘ seines akademischen Lehrers Harald Fricke und andererseits an den biopoeti-
schen Ansatz Karl Eibls (Animal Poeta. Bausteine der biologischen Kultur-und Literaturtheorie.
Paderborn 2004, bes. Kap. „17. Abweichungsästhetik biologisch“, 278–301, hier: „‚Making special‘
und Seltsammachen“, 283–288) an, der seinerseits die Arbeiten von Ellen Dissanyake aufgreift, die
diese Formel in ihrem Buch Homo aestheticus. Where art comes from and why (New York N.Y.
u. a. 1992, Kap. „3. The Core of Art. Making special“, 39–63) aufgebracht hat.

4 Weltliteratur und (k)ein Ende 181



tium comparationis zwischen einer ‚Literatur‘ zeitlich vor oder räumlich neben der
Literatur und dieser selbst, d. h. dem ‚modern-nordatlantischen‘ (oder wie auch
immer bezeichneten) Literaturbegriff bildet. Im Blick auf solche proto- bzw. paralite-
rarische Gestaltungsformen wird aus dem Menschen als eines animal rationale ein
animal poetae (Eibl), aus dem homo ludens ein homo aestheticus (Dissanyake). Im
Zuge solcher Suche nach theoretischen Instrumenten, den „Universalitätsanspruch“
des Weltliteraturkonzepts zu erfüllen, kommt auch die Formel von einer „littérature
planétaire, wie sie vor über einem Jahrhundert [!] bereits der Komparatist René
Etiemble im Auge hatte“62, wieder ins Blickfeld.

 Zymner: Making special, a.a.O., 56. In dem 2010 gehaltenen Vortrag ist zu emendieren: Jahr-
hundert]halben Jahrhundert – tatsächlich fallen Étiembles programmatische Aussagen zur Revi-
sion des Weltliteraturbegriffs wie oben dargelegt in die 1960er Jahre.

182 VI Ins Feuer mit dem Eurozentrismus! – René Étiemble (1962)



VII Was war Komparatistik? – George Steiner
(1994)

„Ich gelobte, es noch einmal zu versuchen. Und noch einmal. Darauf kommt es an.“1

Es gibt eine Metapher für den Zeitpunkt, von dem aus die Geschichte auf ihren
philosophischen Begriff hin gerafft wird. Er wird von der ‚Eule der Minerva‘ ein-
genommen, d. h. von dem Tier, das der Göttin der Weisheit attribuiert ist und das
erst im Dunkeln – der Zeit, in der sich die Gelehrten „ihren Nachtstudien“2 wid-
men – seine Beute zu jagen beginnt. Für Hegel ist die Eule die Metapher der Phi-
losophie: „Wenn die Philosophie ihr Grau in Grau malt, dann ist eine Gestalt des
Lebens alt geworden, und mit Grau in Grau läßt sie sich nicht verjüngen, sondern
nur erkennen; die Eule der Minerva beginnt erst mit der einbrechenden Dämme-
rung ihren Flug.“3 Diese Gestalt ist die Komparatistik.

1 Steiners Literaturbegriff zwischen ästhetischer Erfahrung
und Hermeneutik

Der Essayist, Kulturkritiker, Literaturtheoretiker und Schriftsteller George Steiner
(1929–2020) zählt zu den großen Intellektuellen seiner Zeit. Sein aus Böhmen
stammender Vater, Frederick Georg, war ein international tätiger Investmentban-
ker, seine Mutter Else, eine geborene Franzos, eine Grande Dame der Wiener Ge-
sellschaft. Angesichts des wachsenden Antisemitismus war die Familie 1924 von
Wien nach Paris gezogen. Steiner wurde 1929 in Neuilly-sur-Seine, einem westli-
chen Vorort bei Paris, geboren und wuchs dreisprachig (deutsch, französisch, eng-
lisch) auf. 1940 verließ die Familie Frankreich und emigrierte in die USA, wo
George Steiner, der 1944 die amerikanische Staatsbürgerschaft erhielt, seine
Schulausbildung am Französischen Gymnasium in New York 1947 mit dem Bacca-
lauréat abschloß und anschließend zunächst an der University of Chicago, später

 George Steiner: Der Gesang der Sirenen. Die verlorene Jungfräulichkeit eines Bücherwurms
und die Berufung zur Lehre der Interpretation. In: Frankfurter Rundschau, 20. Febr. 1999, ZB 2
(= Vorabdruck aus: ders.: Errata. Bilanz eines Lebens [engl. 1997]. München 1999). Der Schwur
erfolgte anläßlich der ersten Lektüre von Heideggers Sein und Zeit.
 Benjamin Hederich: Gründliches mythologisches Lexicon. Durchgesehene, vermehrte und ver-
besserte Ausgabe. Hg. Johann Joachim Schwabe. Leipzig 1770 (Reprint: Darmstadt 1996), s.v. ‚Mi-
nerva‘, 1623–1637, hier: 1637.
 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts [1821]. Hg. Helmut Rei-
chelt. Frankfurt am Main, Berlin, Wien 1972, „Vorrede“, 1–14, hier: 14.

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-011

https://doi.org/10.1515/9783111005768-011


in Harvard und in Oxford studierte, wo er 1955 promoviert wurde, nachdem
seine Dissertation dort zunächst abgelehnt worden war (überarbeitet u.d.T. The
Death of Tragedy. New York 1961, 21980; dtsch. München, Wien 1962). Nach einem
Posten bei der in London erscheinenden Wochenzeitung The Economist und aka-
demischen Stationen in Princeton, Innsbruck und Cambridge (UK) war Steiner ab
1974 bis zu seiner Emeritierung 1994 in Genf Professor für Englische Literatur
und Vergleichende Literaturwissenschaft. Nach seiner Emeritierung hatte Steiner
eine Reihe renommierter Gastprofessuren inne, u. a. die mit ihm erstmalig be-
setzte Lord Weidenfeld-Professur für Vergleichende Literaturwissenschaft in Ox-
ford (1994/95), die mit der programmatischen Vorlesung „Was ist Komparatistik“,
der sich dieses Kapitel widmet, angetreten wurde, oder die Charles Eliot Norton-
Professur für Dichtung in Harvard (2001/02), aus deren Vorlesungen das Buch Les-
sons of the Masters (Cambridge MA 2003; dtsch. München, Wien 2004) entstand.4

Insgesamt hat Steiner ein überaus umfangreiches Werk hinterlassen. Sein 1984
publiziertes Buch zur Stoff-, Motiv- und Themen- bzw. Rezeptionsgeschichte der
Antigone-Tragödie des Sophokles (Antigones. Oxford 1984; dtsch. u.d.T.: Die Anti-
gonen. Geschichte und Gegenwart eines Mythos. München, Wien 1988) „gilt heute
als Klassiker der Vergleichenden Literaturwissenschaft“.5

Steiner vertritt einen emphatischen Literatur- und Kunstbegriff, der sozialge-
schichtlichen, kulturwissenschaftlichen oder diskursanalytischen Theorieansätzen,
die Dicht- oder Kunstwerke als historische Dokumente auffassen, zuwiderläuft. Viel-
mehr ist ‚ernstzunehmende‘ Literatur, Kunst oder Musik für ihn ein Monument, des-
sen Rezeption mit der Erfahrung einer „Überschreitung des eigenen persönlichen
Lebens“ einhergeht. Diese innere, nicht reduzierbare Erfahrung „ist die Quelle mei-
ner Argumentation“.6 Solche Position hat bei Erscheinen seines Buchs Real Presen-
ces (London 1989; dtsch. u.d.T. Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt?
München, Wien 1990) für allerlei Lärm und Diskussion gesorgt. In seiner Polemik
gegen das ‚sekundäre Gerede‘ des Diskurses oder epigonaler poststrukturalistischer
Dekonstruktion, wodurch die Differenz zwischen Kunst und Kommentar eingeebnet

 Die biographischen Angaben folgen dem Nekrolog von Christopher Lehmann-Haupt, William
Grimes: George Steiner, Scholar, Author and Prodigious Literary Critic, Dies at 90. In: The
New York Times, 4. Febr. 2020, 12 <https://www.nytimes.com/2020/02/03/books/george-steiner-
dead.html> [07.05.2022]. Vgl. auch Roland Benediktiner: Steiner, George. In: Lexikon der Geistes-
wissenschaften. Sachbegriffe – Disziplinen – Personen. Hg. Helmut Reinalter, Peter J. Brenner.
Wien, Köln, Weimar 2011, 1326–1330.
 Julia Abel: 22. George Steiner: Antigones (Die Antigonen) (1984). In: Handbuch Komparatistik.
Theorien, Arbeitsfelder, Wissenspraxis. Hg. Rüdiger Zymner, Achim Hölter. Stuttgart, Weimar
2013, Kap. „Klassiker der literaturwissenschaftlichen Komparatistik“, hier: 322–323.
 George Steiner: Von realer Gegenwart [engl. 1989]. München, Wien 1990, 33.

184 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)

https://www.nytimes.com/2020/02/03/books/george-steiner-dead.html
https://www.nytimes.com/2020/02/03/books/george-steiner-dead.html


und die Erfahrung „realer Gegenwart“ im Rezeptionsakt ‚großer‘ bzw. ‚ernstzuneh-
mender‘ Kunstwerke, wie es stets heißt, geleugnet werde, stellt Steiner heraus, daß
wir das Ästhetische als „Eintritt“ und „Ins-Sein-treten“ einer semantisch nicht aus-
schöpfbaren „Andersheit“ erfahren. Diese ‚Andersheit‘ sei durch den Interpreten nie
gänzlich einholbar, weil sie mit einer „unnachgiebige[n] Selbstverhüllung“, d. h.
einer geradezu transzendentalen, sei es göttlichen, magischen oder dämonischen
„Aura des Schreckens“ umgeben sei.7 Einer solchen Phänomenologie ästhetischer
Erfahrung müsse die Philologie „Raum“ geben.8

Verbunden wird mit der kunstreligiösen Aufladung literarischer Erfahrung9

aller Polemik gegen den „grauen Morast“ der Sekundärliteratur zum Trotz gleich-
wohl die strenge „philologische Methode“ einer Hermeneutik, die eine partielle
„Annäherung“ an den Text vollzieht so als begegne man einem Fremden mit dem
Wunsch, daß er „zum Gast“ werde.10 Die herausgestellte Kategorie der ‚Anders-
heit‘ führt zur phänomenologischen Engführung literarischer Hermeneutik mit
persönlicher Gastgeberschaft und identifiziert den Umgang mit dem Text mit der
Begegnung eines Fremden. Solche Überlegungen werden Steiners komparatisti-
sches Programm prägen. Wie in der Grenzfigur des Gastes sich Eigenes und Frem-
des überschneiden, trifft und „verfehlt“ die „gute Deutung“ ihren Gegenstand
gleichermaßen.11 Mit seiner Auffassung, daß Verstehen Verfehlen einschließt und
jedes Interpretieren Fehlinterpretieren ist, nähert Steiners Hermeneutik sich de-
konstruktiven Positionen durchaus an, wie er selbst konzediert.12 Sie steht zwi-

 Steiner: Von realer Gegenwart, a.a.O., 274 f.
 Ebd., 233.
 Siehe hierzu Hans Robert Jauß: Über religiöse und ästhetische Erfahrung – zur Debatte um
Hans Belting und George Steiner. In: ders.: Wege des Verstehens. München 1994, 346–377. Der
Aufsatz erschien zuerst in: Merkur 45 (1991), H. 510/511 (Thema: Kultur? Über Kunst, Film und
Musik), 934–946. Steiners Buch ist für Jauß ein „verspätete[r] Ausläufer“ bildungsbürgerlicher
„Sakralisierung der Kunst“ im 19. Jahrhundert (ebd. 356). Vgl. auch Willi Oelmüller: Philosophi-
sches Sprechen über Kunst in Traditionen des Bilderverbots und der negativen Theologie. Zur
Debatte über zwei Bücher von Steiner ‚Von realer Gegenwart‘ und Belting ‚Bild und Kultur‘. In:
Philosophisches Jahrbuch 101 (1994), H. 1, 116–138.
 Steiner: Von realer Gegenwart, a.a.O., 54 und 231 f. Der Begriff der auf Reziprozität beruhen-
den Hospitalität steht auch im ethischen Spätwerk Derridas für die Begegnung des Eigenen mit
dem Fremden im Mittelpunkt (s. I.iii.5).
 Steiner: Von realer Gegenwart, a.a.O., 232.
 Vgl. ebd., 218. Bei Harold Bloom (1930–2019), der zu den Yale Critics gehört, die den einfluß-
reichen Band Deconstruction and Criticism (London 1979) publiziert haben, heißt es etwa: „There
are no interpretations but only misinterpretations“ – wobei auch die Unterscheidung zwischen
Literatur („poetry“) und Literaturkritik („criticism“) eingeebnet wird (Harold Bloom: The Anxiety
of Influence. A Theory of Poetry [1973]. Second Edition. New York, Oxford 1997, 95; dtsch. u.d.T.:
Einflußangst. Eine Theorie der Dichtung. Frankfurt am Main 1995, 83).

1 Steiners Literaturbegriff zwischen ästhetischer Erfahrung und Hermeneutik 185



schen hermeneutischer Wut nach Eindeutigkeit und Fehldeutung in der Mitte.
Der Gastgeber begegnet dem Gast, wie es in Bezug auf die herangezogene Parabo-
lik der Hospitalität heißt, mit „cortesia“13 – einer Höflichkeit, die Nähe mit Distanz
vereint und beiden ihre Freiheiten läßt. Hierin besteht für Steiner der „reiche,
legitime Boden des Philologischen“.14

In der die ‚gute Deutung‘ ausmessenden Gegenläufigkeit von Verstehen und
Verfehlen, die den ‚Raum‘ der Philologie bildet, verbirgt sich eine argumentative
Inkongruenz. Steiner macht einerseits das Innewerden göttlicher Realpräsenz im
ästhetischen Rezeptionsakt geltend und will ihm gegenüber andererseits auf
einen hermeneutischen Deutungsanspruch nicht verzichten. Damit positioniert
er sich gewissermaßen jenseits und diesseits der Hermeneutik zugleich.15

Man mag die Identifizierung ästhetischer Erfahrung eines Dicht- oder Kunst-
werks mit der Realpräsenz Gottes im Eucharistie-Geschehen des Abendmahls für
übertrieben halten, zumal die Frage der Realpräsenz selbst, das heißt, ob Brot
und Wein für den Gläubigen Leib und Blut Christi leibhaftig sind oder nur symbo-
lisch bedeuten, in christlichen Kirchen durchaus umstritten ist.16 Man kann sol-
che Rede aber auch einfach phänomenologisch im Sinn einer ergreifenden, durch
Literatur, Kunst und Musik erzeugten Atmosphäre verstehen, die „nicht ohne
weiteres göttlich“ ist, jedoch dann, „wenn ihre Autorität für jemand den Gipfel
unbedingten Ernstes erreicht.“17 Das ist bei Steiner der Fall. Angesichts der Shoa,

 Steiner: Von realer Gegenwart, a.a.O., 233.
 Ebd., 218.
 Vgl. Jauß: Über religiöse und ästhetische Erfahrung, a.a.O., der bemängelt, daß Steiner ständig
„zwischen unmittelbarer ästhetischer Evidenz und historisch-hermeneutischer Vermittlung hin
und her springt“ (362). In einem Aufsatz, der vorangehende Überlegungen in seinen neueren Bü-
chern zusammenfaßt, hat Günter Figal (Hermeneutik des Vieldeutigen. In: Studi Germanici 20,
2021, 13–37) gegenüber der Linie ‚antihermeneutischer‘ Positionen, die für ihn von Susans Son-
tags Plädoyer für eine „erotics of arts“ über Hans Ulrich Gumbrechts Votum für „Präsenzkultur“
bis zu Steiners Beschwörung „realer Gegenwart“ oder Bohrers Begriff der „Plötzlichkeit“ reicht
(15 f.), geltend gemacht, daß eine solche Verabsolutierung unmittelbarer ästhetischer Erfahrung
sprachlos und stumm bliebe, würde sie nicht mitgeteilt (31 f.) – damit kommt die Hermeneutik
wieder ins Spiel.
 Man denke nur an den Abendmahlsstreit bei dem Religionsgespräch zwischen Luther und
Zwingli 1529 auf dem Marburger Schloß, wo es darum ging, „ob das ‚symbolum‘ (Zwingli) ‚das ist
mein Leib‘ (hoc est corpus meum, 1. Kor. 11, 24) nur ‚tropice‘, d. h. metaphorisch (Zwingli) oder als
eine Realpräsenz Christi (Luther) zu verstehen sei.“ Gerhard Kurz: Metapher, Allegorie, Symbol
[1982]. 3., bibliogr. erg. Aufl. Göttingen 1993, 69f. Kurz vermutet, daß Goethes Symbolbegriff im Um-
kreis des lutherischen Verständnisses entstanden sei, da in Goethes Symbolkonzeption, dem Mo-
ment der realen Vergegenwärtigung [...] eine entscheidende Bedeutung“ zukomme (ebd. 70).
 Hermann Schmitz: Das Göttliche und der Raum. Bonn 1977 (= System der Philosophie III, 4),
Vorrede, XIII–XVIII, hier: XIII.

186 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



die mit den Juden die Erinnerung an das ethische Selbstbild des Menschen ausrot-
ten sollte, erscheint ihm allein die Kunst als ihr Residuum.18

In der Sache steht Steiners Ansatz in der Tradition einer ‚je ne sais quoi‘-Ästhe-
tik und im Umkreis einer Theorie des Erhabenen, wo seit jeher ein nicht begrifflich
zu fassender Rest ästhetischer Erfahrung sowie deren numinose Dimension disku-
tiert worden sind.19 In dieser Linie stehen Theorieansätze, sei es die Ästhetik der
Präsenz bei Jean-François Lyotard oder des Plötzlichen bei Karl Heinz Bohrer, wo
in beiden Fällen das Erhabene wieder zur Geltung gebracht wird, oder die um den
Begriff der Atmosphäre kreisende Aisthetik Gernot Böhmes, die an die Beobach-
tung einer Affinität zwischen ästhetischer und göttlicher Andacht anknüpft.20 Die
Beobachtung des Moments begriffsloser Epiphanie, das die genannten Ansätze mit-
einander verbindet, hat Bohrer in Opposition „gegenüber allen sozialen Erklärun-
gen der Literatur“21 dazu veranlaßt, in einer Art Differenzanalyse zwischen der auf
schiere Instantaneität bezogenen Präsenz bei Lyotard und der mit Gott identifizier-
ten Realpräsenz bei Steiner22 seinen eigenen Ansatz einer ereignishaften ästheti-

 Diese Überlegung, die Steiners emphatischen Kunstbegriff einsichtig macht (und ihn zugleich
von naheliegenden Parallelen zu Heidegger oder Adorno abhebt), übernehme ich Thomas Ass-
heuer: Hüter des Worts. Die Singularität des Holocaust und die Gottesgegenwart der Kunst.
George Steiners Essays [= Rez. George Steiner: Der Garten des Archimedes. Essays. München
1997]. In: Die Zeit, Nr. 50, vom 5. Dezember 1997, Literaturbeilage, 20.
 Vgl. dazu etwa meinen Aufsatz: Die stete Neuerfindung des Alten. Konstellationen ästheti-
scher Erfahrung: Baumgarten/Bouhours – Jauß/ Bubner/Welsch/Bohrer. In: Ästhetische Positio-
nen nach Adorno. Hg. Gregor Schwering, Carsten Zelle. München 2002, 31–47 (gekürzt englisch:
Constellations of Aesthetic Experience: Baumgarten/Bouhours – Jauß/Bubner/Welsch/Bohrer. In:
Aesthetics and Aisthesis. New Perspectives and (Re)Discoveries. Ed. Hans Adler. Oxford, Bern,
Berlin, Bruxelles, Frankfurt am Main, New York, Wien 2002, 71–90.
 Vgl. für die genannten Theorieansätze nur exemplarisch: Jean-François Lyotard: Das Erha-
bene und die Avantgarde. In: Merkur 38 (1984), H. 424, 151–164; Karl-Heinz Bohrer: Plötzlichkeit.
Zum Augenblick des ästhetischen Scheins. Frankfurt am Main 1981; Gernot Böhme: Atmosphäre.
Essays zur neueren Ästhetik. Frankfurt am Main 1995.
 Karl-Heinz Bohrer: Am Ende des Erhabenen. Niedergang und Renaissance einer Kategorie.
In: Merkur 43 (1989), Doppelheft 487/488 (zum Thema: Das Erhabene), 736–750, hier: 741. Auch
Harold Bloom (The Western Canon. The Books and Schools of the Ages. New York 1994) wendet
sich entschieden gegen Tendenzen, Dichtung primär als „social document“ (17) zu lesen und be-
steht gegenüber allen „politically correct enterprises of our moment“ (27), deren Ursprünge für
ihn in Platons Moralismus und Aristoteles’ kathartischer Sozialtechnik liegen (vgl. 17), auf „aes-
thetic value“ (passim) als einzigem Kriterium der Literaturkritik.
 Vgl. Karl-Heinz Bohrer: Die Grenzen des Ästhetischen. In: Die Aktualität des Ästhetischen. Hg.
Wolfgang Welsch. München 1993, 48–64, bes. 56 ff. Zu Steiner, dessen Quellenkorpus durch den
Kanon großer Werke von Homer bis Schönberg ausgefüllt wird, heißt es bei Bohrer, dessen Bezug-
nahme im Unterschied dazu signifikanter Weise stets der französische Surrealismus um Breton bil-
det: „George Steiner wäre besser gefahren, wenn er den Begriff der ‚Präsens‘ nicht metaphysisch,

1 Steiners Literaturbegriff zwischen ästhetischer Erfahrung und Hermeneutik 187



schen Reaktion, die jedem literarischen Werturteil vorausläuft und dieses präjudi-
ziert23, zu präzisieren. Dabei sperrt sich Bohrer gegen jede ethische Vereinnah-
mung des Ästhetischen, die dessen Autonomie gefährden könnte. – Aber es ist in
einer Geschichte der Komparatistik in Programmtexten nicht der Ort, sich ausführ-
lich mit der Theorie ästhetischer Erfahrung und ihrer Bedeutung für die Sicherung
philologischer Erkenntnis auseinanderzusetzen. Kommen wir zu Steiners kompara-
tistischem Programmtext.

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung

Ein Jahr bevor George Steiner seine Antrittsvorlesung als Professor auf dem Lord
Weidenfeld-Stiftungslehrstuhl für Vergleichende Europäische Literaturwissen-
schaft über das Thema „Was ist Komparatistik?“ in Oxford hielt24, hatte eine kriti-
sche Einführung in dieses Fach die Vergleichende Literaturwissenschaft bereits
totgesagt: „Today, comparative literature in one sense is dead.“25 Gemeint war
damit die ‚traditionelle‘ Komparatistik, für die der binäre Vergleich und der typo-
logische Ansatz, der (wieder einmal) als ‚unhistorisch‘ verworfen wurde, kenn-
zeichnend war. Die Totsagung einer wissenschaftlichen Konzeption ist freilich
eine rhetorische Finte – eine Art diskursiver Vatermord. Sie dient stets nur dazu,
der eigenen Konzeption rhetorisch Platz zu verschaffen – hier also dem Plädoyer
für die Neubewertung des westlichen Kulturmodells, Überschreitung disziplinä-
rer Grenzen, Konzentration auf Gender-, Postcolonial- und Cultural-Studies und
die Beschäftigung mit interkulturellen Transfer- und Übersetzungsprozessen.

sondern rhetorisch-grammatisch auf eine schiere Zeitansage hin thematisiert hätte: als kontempla-
tiven Modus eines Sprechens, das von intentionalen Bewußtseins- und Willensakten weit entfernt
ist.“ (ebd., 61)
 Vgl. Karl-Heinz Bohrer: Die ‚Antizipation‘ beim literarischen Werturteil. Über die analytische
Illusion. In: Ders: Plötzlichkeit, a.a.O., 29–43. Bohrers Bielefelder Habilitationsvortrag von 1978,
der auch ausdrücklich (freilich erst in der Druckfassung) auf die Tradition des ‚nescio quid‘ Quin-
tilians, des ‚je ne sais quoi‘ Pascals oder Bouhours’ oder der ‚sentiment‘-Ästhetik Dubos’ verweist,
ist weiterhin für eine Theorie ästhetischer Erfahrung unüberholt.
 George Steiner: What is Comparative Literature? [An inaugural lecture delivered before the Uni-
versity of Oxford on 11 October 1994]. In: ders.: No Passion Spent. Essays 1978–1996. London, Boston
1996; dtsch. u.d.T.: Was ist Komparatistik? In: ders.: Der Garten des Archimedes. Essays. München
1997, 115–140, danach wird im folgenden im Text in ( ) zitiert. Ein 19seitiger Separatdruck erschien
Oxford 1995. In Oxford gab es zum Zeitpunkt der Einrichtung der Weidenfeld Visiting Professorship
of European Comparative Literature keine Komparatistik. Das Forschungszentrum ‚Oxford Compa-
rative Criticism and Translation‘ (OCCT) am St. Anne’s College nahm seine Arbeit 2013 auf.
 Susan Bassnett: Comparative Literature. A Critical Introduction. Oxford 1993, 47.

188 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



Komparatistik wird dadurch von einer Literatur- zu einer Kulturwissenschaft,
das heißt: Sie vergißt, daß sie eine Kunst- und keine Sozialwissenschaft ist.

In diesem Sinne bieten Steiners Ausführungen daher eine Art Schlußpunkt.
Seine Oxforder Vorlesung bildet die Schwelle zwischen der Abschaffung der alten
Komparatistik oder ihrer Transformation zu einer neuen – wie man will. Die hier
vorgelegte Geschichte der Komparatistik begann mit Posnetts Anspruch, der erste
gewesen zu sein, der die Prinzipien und Methoden der neuen Wissenschaft darge-
legt habe. Jetzt sind wir bei den Gerüchten von ihrem ‚Tod‘ angelangt. Daraus er-
klärt sich auch der Tempuswechsel zwischen der Überschrift dieses Kapitels und
dem Titel der hierin behandelten Vorlage Steiners.

Es empfiehlt sich, zu Beginn einer Textarbeit immer zu versuchen, sich die
innere Gliederung eines Textes, d. h. seine rhetorische dispositio, vor Augen zu
stellen. Dann entpuppt sich der persönlich gehaltene, teils gelehrte, teils auch aus-
ufernde Duktus der Rede von einem klassischen Gliederungsschema beherrscht:
Einleitung – Hauptteil – Schluß. Diese sich aus der inhaltlichen Ordnung des Tex-
tes ergebene Unterteilung wird in der benutzen deutschen Fassung durch ent-
sprechende Leerzeilen auch im Druckbild angezeigt. Der Hauptteil wiederum ist
in drei Unterpunkte gegliedert, wobei der zweite, d. h. der ‚mittige‘ Unterpunkt
mit der Umschreibung dreier komparatistischer Schwerpunkt- bzw. Kernbereiche
durch seine Stellung in der Disposition einen besonderen Akzent erhält. Das fol-
gende Schema (Schema 15) stellt die Struktur des Textes vor Augen.

a Hermeneutisch-komparatistische Grundlage: alles Lesen ist Vergleichen
Gerade weil Steiners emphatischem Literaturverständnis die ‚Alterität‘ des Kunst-
werks implizit ist, kann er auf die Ausstellung dieses Begriffs bei der Konzeptualisie-
rung der Komparatistik verzichten. Steiner erinnert vielmehr einleitend daran, daß
Erkennen an ein sprachliches Vorverständnis gebunden ist. Aus dieser Einsicht er-
geben sich zwanglos die beiden an den Anfang gestellten Grundsätze, die sich zum
einen auf die hermeneutisch nicht hintergehbare Vorstrukturiertheit des Verste-
hens, zum anderen auf die sprachlich vorgängige Gespurtheit von Wahrnehmung,
Denken und Schreiben beziehen. Steiner akzentuiert hier die hermeneutischen Prä-
missen und ihre intertextuellen Konsequenzen, die zuvor im Blick auf sein Buch
Von realer Gegenwart skizziert worden sind – der Aspekt der Realpräsenz im Au-
genblick ästhetischer Erfahrung tritt in der Vorlesung jedoch völlig zurück.

Den ersten Grundsatz formuliert Steiner in demonstrativer Umkehrung der
Formel „Comparaison n’est pas raison“26, mit der die Dominanz der vergleichenden
Methode in der Komparatistik zurückgedrängt werden sollte. Rezeptionsakte, d. h.

 René Étiemble: Comparaison n’est pas raison. La crise de la littérature comparée. Paris 1963.

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 189



Disposition Inhalt

Einleitung
(–)
Grundlagen und
Fachgeschichte

Hermeneutische Grundlegung der Komparatistik durch Explikation des
Satzes: „Zu lesen heißt zu vergleichen“ ():
– Verstehen impliziert Vergleichen – „raison ist auf comparaison

angewiesen“ (115–116)
– Sprache als ererbtes Heim und Gefängnis (116–118)
Vor- und Fachgeschichte der Komparatistik:
– Vorgeschichte: Ubiquität der literaturkritischen Vergleichung bzw.

gelehrten „Techniken intra- und interlinguistischer
Gegenüberstellung“ (118–119)

– Begriff der „Weltliteratur“ (119–122)
– Fach- bzw. Disziplingeschichte (122–126), namentlich Exil bzw.

Grenzgängertum als Voraussetzung der Fachblüte (122–124)

. Hauptteil
(–)
Fachverständnis

Problematisierung der proteischen und hybriden Extension des Fachs
– Polyglotte Fachvoraussetzung: Texte im Original lesen zu können

(124–126)
– Fachverständnis: Komparatisten sind Spezialisten anspruchsvollen

vergleichenden Lesens (126–127)
– Sprachlicher Reichtum „‚nach Babel‘“ – jede Sprache öffnet eine

eigene „einmalige Weltsicht“ (127–128)

. Hauptteil:
(–)
Schwerpunktbereiche
des Fachs

Drei Schwerpunkte:
– 1. Schwerpunkt: Übersetzen (128–130)
– 2. Schwerpunkt: „‚Einfluß‘“ bzw. „Rezeption literarischer Werke über

Raum und Zeit hinweg“ (130–132)
– 3. Schwerpunkt: Thematologie (132–134)
Zwischenzusammenfassung und Überleitung (134)

. Hauptteil:
(–)
Erweiterungsgebiete
des Fachs

Erweiterungs-, Entwicklungs- und Forschungsgebiete:
– 1. Erweiterungsgebiet: Übertragungs- und Vermittlungskulturen (z. B.

Koexistenz von Islam, Juden- und Christentum in Spanien) (134–135)
– 2. Erweiterungsgebiet: Neulatein (135–136)
– 3. Erweiterungsgebiet: Transmutationsprozesse (z. B. „‚Gesang der

Sirenen‘“ in Literatur, Musik und bildender Kunst) (136–137)
– 4. Erweiterungsgebiet: die sprachliche Form der Philosophie (138–139)

Schluß
(–)
Gegenwärtige Situation

Politische Legitimation:
– „Projekt“ Europa als Gegenbild zur politischen und kulturellen

Gegenwartskrise

Schema 15: Steiner: Was ist Komparatistik? Dispositionsschema.

190 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



hermeneutische Prozesse, die wir Auslegung, Interpretation und Beurteilung nen-
nen, werden von Steiner als Vergleiche aufgefaßt. Neues wird auf Altes, Fremdes
auf Bekanntes, Unbekanntes auf Vertrautes bezogen, d. h. es wird ein Komparatum
solange auf ein Komparandum bezogen, bis eine Hypothesenbildung bzw. eine
Sinnvermutung oder Signifikatzuordnung zu einem – immer nur vorläufigen – Ab-
schluß gebracht worden ist. In Steiners Worten: „Wir versuchen, das Objekt, das
wir vor uns haben [...] ‚einzustufen‘“ (115). Weil Verstehen Vergleichen impliziert,
ist, so Steiners Gegenformel zu Étiemble, „raison auf comparaison angewiesen.“
(116) Steiners Aussage, daß die Wahrnehmung „nie von völliger Unschuld“ oder
„adamischer Nacktheit“ gekennzeichnet sei, sondern immer schon einem „Hall-
raum“ bzw. „Geflecht historischer, sozialer, technischer voraussetzender Annah-
men“ entspringe, ist im wesentlichen die Umformulierung des hermeneutischen
Zirkels. Um etwas zu wissen, muß man schon etwas kennen, z. B. Englisch zur Lek-
türe von Shakespeare im Original. Steiner scheut sich nicht, diesen Grundsatz z. B.
im Blick auf radikale künstlerische Innovation – sofern man sich überhaupt darauf
‚einläßt‘ – sehr kraß zum Ausdruck zu bringen, indem er schreibt, daß unsere Reak-
tion in diesem Fall „aus einem komplexen Prozeß der Einverleibung des Neuen in
das Bekannte“ (115) besteht. Natürlich kann ein solcher ‚Erwartungshorizont‘ darauf
konditioniert werden, für Anders- und Fremdheit ‚offen‘ zu sein, durchstreichen
kann man ihn nicht. Mit der zuvor herausgestellten hermeneutischen cortesia ge-
genüber dem Gast ist diese an Goethes Maxime (s. I.iii.4) gemahnende Einverlei-
bungsmetaphorik schwer vereinbar.

Der zweite Grundsatz faßt die Vorstrukturiertheit des Verstehens, daß Frem-
des ins Eigene ‚einverleibt‘ wird, als ein anonymes sprachliches Geschehen, dem
wir ausgeliefert sind und in das wir ‚einregistriert‘ werden. Sprache ist immer
schon da, wo wir denken. Sie bestimmt unsere Wahrnehmung. „Wer erfand die
Bilder, die Metaphern, welche das Sich-Entfalten unserer Wahrnehmung kodie-
ren [...]?“ (116) Diese Einsicht wird im Blick auf die Literatur in einer radikalen
Fassung des Intertextualitätsbegriffs zur Geltung gebracht. In jedem Wort, das
ein Dichter aufgreift, sind alle „vorhergehenden Verwendungen des Worts [...] im-
plizit.“ (116) Die linguistischen und grammatikalischen Bausteine eines jeden
Schriftstellers „sind mit historischen, literarischen und idiomatischen Widerklän-
gen erfüllt.“ (117)

Die Vorstellung, daß der ‚eigene‘ Gedanke in einem fremden Wort formuliert
werden muß27, führt zu zwei unterschiedlichen dichterischen Umgangsformen mit

 Die ganze Passage erinnert an den Schluß von Michail Bachtins Ausführungen zu den „Typen
des Prosaworts“ (in: Ders.: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Übers.
Alexander Kaempfe [zuerst 1969]. Frankfurt am Main, Berlin, Wien 1985, 107–131, bes. 129 ff.) –
dem Ausgangspunkt der späteren Intertextualitätstheorie aus Bachtins frühem Dostojewski-Buch

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 191



der unentrinnbaren Vorläuferliteratur: Der Anschluß an sie kann im Modus der
Tradition gesucht oder im Modus der Innovation geflohen werden. Offenbar in An-
spielung an Heideggers Wort von der Sprache als dem „Haus des Seins“28 wählt
Steiner die mit dem Wort ‚Baustein‘ bereits vorgegebene Gebäudemetaphorik, um
die klassische bzw. antiklassische Einstellung im Umgang mit der Vorläuferliteratur
zu fassen. Die Klassiker fühlen sich darin wie in einem „Heim“ zu Hause und grei-
fen das „Erbe“ der Überlieferung „entzückt“ auf. Die Antiklassizisten, namentlich
die europäischen Avantgarden des Dadaismus, Surrealismus und Futurismus, füh-
len sich dagegen wie in ein „Gefängnis“ gesteckt und versuchen, aus ihm „gewalt-
sam“ auszubrechen (117). Sehr schön zeigt Steiner, daß Tradition und Innovation
nur zwei unterschiedliche Modi des gleichen (sprach-)künstlerischen Überliefe-
rungsbezugs sind, etwa indem er aufweist, daß die neue avantgardistische Syntax
in dem Maße, wie sie rezipiert und verallgemeinert wird, den „Grundstein für den
Bau eines neuen Gefängnisses“ (117) legt. Daß Literaturgeschichte intrinsisch be-
trachtet ein palimpsestartiges Geschehen ist (um mit Genette zu sprechen)29, bei
dem jeder neue Text alte Texte überlagert bzw. überschreibt, faßt Steiner in ein Bild,
bei dem sich Gebäudetropik des Hauses und Palimpsestmetaphorik überschneiden,
d. h. die Einflußstränge Heideggers und der Intertextualitätstheorie miteinander ver-
woben werden: „Auch ein bedeutender Schriftsteller kritzelt bestenfalls Graffiti auf
die Wände des schon existierenden Sprachengebäudes.“ (117f.)

Die Einsicht, daß es im Akt des Verstehens nichts Fremdes, sondern nur Eige-
nes gibt, und die Einsicht, daß es im Akt des Dichtens nichts Eigenes, sondern nur
Fremdes gibt, faßt Steiner in der Formel „Zu lesen heißt zu vergleichen“ (118) zu-
sammen. Diese Formel begründet sein später vorgebrachtes Fachverständnis, daß
Komparatistik im besten Fall eine „exakte und anspruchsvolle Art des Lesens“ sei,
bei dem man versuche, mündlichen und schriftlichen Sprachakten genau „‚zuzuhö-
ren‘“ (hermeneutische Dimension) und dabei bestimmten Komponenten, nämlich
den „Interaktionen“ bzw. dem „Austausch“ zwischen Sprachen, Texten und Formen
(intertextuelle Dimension), eine besondere, über das übliche Maß hinausgehende
Aufmerksamkeit zu widmen (127 und 129). Hierin bestehe die „Sonderstellung“
(127) der Komparatistik gegenüber anderen Literaturwissenschaften.

(russ. 1929; 2., erw. Aufl. 1963). Vgl. ders.: Probleme der Poetik Dostoevskijs [russ. 1963]. Übers.
Adelheid Schramm. München: 1971, Kap. 5.1, „Die Typen des Prosawortes. Das Wort bei Dostoevs-
kij“, 202–228. Der von Kaempfe übersetzte Auszug entspricht den Seiten 202 bis 226 (und zwar
unter Auslassung des klassifikatorischen Schemas, 222 f.).
 Martin Heidegger: Über den Humanismus [1947]. 10., erg. Aufl. Frankfurt am Main 2000, 5.
 Gérard Genette: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe [frz. 1982]. Frankfurt am Main
1993. Vgl. Bloom (The Anxiety of Influence, a.a.O., 5), der Literaturgeschichte als „story of intra-
poetic relationships“ schreibt, bei der ‚starke‘ Dichter einander fehllesen.

192 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



Die Voraussetzung solchen vergleichenden Lesens ist die Beherrschung der
Sprachen, in der das zu Lesende geschrieben ist. Für Steiners Fachverständnis er-
gibt sich daraus die unvermeidliche Konsequenz, daß der Komparatist in beson-
derem Maße über Fremdsprachenkenntnisse verfügen muß. Diese Voraussetzung
wird von ihm in signifikanter Weise auf die Fachgeschichte rückbezogen. Dabei
werden drei Aspekte hervorgehoben.

Erinnert wird zunächst daran, daß die philologische Gelehrsamkeit und die
Kunst der Interpretation immer schon „‚vergleichend‘“ (118) gewesen seien. Stei-
ners Rückblick auf die literaturkritische Ubiquität der „vergleichende[n] Methode“
(119) reicht von den Bibliothekaren in Athen und Alexandria über Plutarchs Paral-
lelbiographien und die epochale Querelle des Anciens et des Modernes bis zur Pré-
face de Cromwell von Victor Hugo, der sich als ein „Komparatist“ erweise, wenn er
„Aeschylus, das Buch Hiob und Shakespeare gegen Corneille ins Feld führt.“ (119)

Besonderes Gewicht legt Steiner zum anderen auf die Prägung des Begriffs
„Weltliteratur“ durch Goethe zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Entscheidend dabei
ist die Rolle ständiger „Übersetzungstätigkeit“ (120), für die Goethes eigene Praxis
und Theoriebildung exemplarisch herausgestellt wird. Die Übersetzungen führen
zur Homogenisierung unterschiedlicher fremdsprachlicher Textkorpora zu einem
literarischen Textkorpus aufeinander bezogener Gattungen, Formen und Themen.
Verbunden mit dem Begriff der sich durch Übersetzungen konstituierenden ‚Welt-
literatur‘ ist die Überzeugung einer universellen „Weltpoesie“ (121), d. h. die Vorstel-
lung, daß Poiesis eine anthropologisch fundierte menschliche Schöpfungskraft
bezeichnet, Erfahrungen narrativ oder dramatisch verdichten und dadurch auf
ästhetische, Vergnügen bereitende Weise kommunizieren zu können. Steiner akzen-
tuiert überdies die gegen den im nachnapoleonischen Europa wachsenden Nationa-
lismus gerichtete Stoßrichtung Goethes, die den „völkerverbindenden Tugenden der
Aufklärung“ (122) entsprach. Solche Vorstellungen hätten die „besondere Grundlage
der Komparatistik“, die noch heute nach Steiners Überzeugung „ihre Ideale und
ihre Verantwortlichkeit“ bezeichneten (122), gebildet.

Die eigentliche Disziplingeschichte, die sich auf Lehrstühle, Fachzeitschriften,
Lehrpläne, d. h. auf bestimmte Institutionen bezieht, läßt Steiner schließlich um
die Wende in das 20. Jahrhundert, genauer vor dem Hintergrund der Spannungen
in der Zeit zwischen dem Deutsch-Französischen Krieg und dem Ersten Weltkrieg
beginnen. Als eines der „allerersten Bücher“ (123) einer „professionell“ (122) be-
triebenen Komparatistik nennt er Fernand Baldenspergers 1904 gedrucktes Werk
über Goethe en France, das gewissermaßen eine Brücke über die Erbfeindschaft
der beiden Länder diesseits und jenseits des Rheins geschlagen habe. Die beson-
dere ‚Blüte‘, d. h. die signifikante Kontur, die die Komparatistikkonzeption des
20. Jahrhunderts ausgezeichnet habe, führt Steiner also auf die Verwerfungen zu-
rück, die Europa in diesem Zeitraum erfahren hat. ‚Europa‘, dessen Bedeutung

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 193



Steiner am Schluß seines Textes nochmals heraushebt, wird dabei stets als eine
Interkultur, d. h. eine vielfältig vermittelte Textur aus Judentum, Antike, Christen-
tum und Islam verstanden, dessen „geistige[n] Grundlagen“ (140) es zu ermitteln
und zu bewahren gelte.

Im Europa zweier Weltkriege und vielfältiger Formen innerer und äußerer
Exilsituationen findet Steiner den geschichtsphilosophischen Ort der „modernen –

sich selbst als solche verstehenden – Komparatistik“ (123). Die Werke der bedeu-
tendsten Komparatisten des 20. Jahrhunderts sind auf diese Situation zu bezie-
hen. Neben Baldenspergers Goethe en France, mit der Deutung der französischen
Literatur aus deutscher Sicht, nennt Steiner Ernst Robert Curtius’ ELLMA (1948),
worin kurz nach Ende des Zweiten Weltkriegs der Versuch unternommen wurde,
mit dem Aufarbeiten des gemeinsamen Erbes der latinitas dem seit Ende des
18. Jahrhunderts „aufsplitternden Nationalismus“ (123) die Einheit der europäi-
schen Literatur entgegenzuhalten.

Besonders hebt Steiner die „dominierende Rolle“ jüdischer Gelehrter bzw.
solcher jüdischer Abstammung hervor, die wie Leo Spitzer oder Erich Auerbach
aus der Exilsituation heraus zur Entwicklung der Komparatistik entscheidend
beigetragen haben (123). Erich Auerbach verfaßt Mimesis (1946) im türkischen
Exil, d. h. nachdem er seinen Lebensunterhalt, seine Erstsprache und seine Biblio-
thek aufgrund der Vertreibung von seinem Marburger Lehrstuhl durch die Nazis
verloren hatte. Leo Spitzer formuliert den Grundsatz, dem sein literaturwissen-
schaftliches Werk folgt, 1946 im amerikanischen Exil, nämlich daß der „Philologe
von vornherein ein Vergleicher ist“ und das Vergleichen ein „stetiges Naherücken
des Fernen“ und ein „stetiges Fernerücken des Nahen“ impliziere.30

Die Komplementarität von einzelliterarischer Heimatlosigkeit und ungewöhnli-
cher Sprachbegabung führt Steiner in dem (west-)schweizerischen Ausdruck „fron-
talier“ zusammen – ein Ausdruck in der Romandie für diejenigen, die in Genf
arbeiten, aber grenznah in Frankreich wohnen. Ein gleichsam doppeltes Frontalier-
tum macht Steiner vor allem für die jüdischen Emigranten geltend. Sie fühlten sich
zum einen zu den weltlichen Literaturen hingezogen, in denen sie aber weder von
Geburt her noch weil sie sie als ‚nationales Erbe‘ empfangen hätten, zu Hause ge-
wesen seien. Zum anderen mußten diejenigen, die das Glück hatten, Nordamerika
zu erreichen, „feststellen, daß ihnen die traditionellen Literaturabteilungen in der
Universität, vor allem und in erster Linie jene für englische Literatur, versperrt
waren.“ (124) Das erzwungene Frontaliertum der ins amerikanische Exil getriebe-

 Leo Spitzer: Das Eigene und das Fremde. Über Philologie und Nationalismus. In: Die Wand-
lung 1 (1945/46), H. 7, 576–594; hier zit. nach dem Wiederabdruck in: Grundlagen der Literatur-
wissenschaft. Exemplarische Texte. Hg. Bernhard J. Dotzler. Köln, Weimar, Wien 1999, 39–53,
hier: 41 und 39.

194 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



nen jüdischen Intellektuellen, so Steiners Fazit am Ende der Einleitung, war Preis
und Impuls zugleich für das starke Wachstum der amerikanischen Komparatistik:31

„Ein Großteil dessen, was sich später zu Studiengängen in vergleichender Literatur-
wissenschaft oder Komparatistikabteilungen an den amerikanischen Universitäten
entwickelte, entstand aus einer partiellen ethnischen und sozialen Ausgliederung
heraus [...]. Die Komparatistik trägt daher sowohl etwas von der Virtuosität als
auch von der Traurigkeit in sich, die eine Exilsituation, eine Art von innerer Dias-
pora, entstehen läßt.“ (124)

b Konturen eines proteischen Fachs
Der Hauptteil der Ausführungen, der das Fachverständnis problematisiert und mit
der Skizze von drei Kernbereichen und vier Erweiterungsgebieten eine persönlich
gehaltene Kontur der Komparatistik umkreist, beginnt mit einem eher skeptischen
Blick auf den seinerzeitigen Zustand des Fachs, namentlich in Nordamerika, weil
die durch die Generationskohorte der Emigranten hervorgerufene Blüte des Fachs
aufgrund ihrer Altersstruktur sich ihrem Ende zuneigt: „In dem für Amerika cha-
rakteristischen Umfeld wurde die Beschäftigung mit der Komparatistik schnell auf
eine professionelle und durchorganisierte Basis gestellt. Die Zahl der Professuren,
Fachzeitschriften, Fachbibliotheken, Dissertationen wuchs sprunghaft an. Dieses
floruitmag schon wieder vorüber sein. Mit dem Tod der nach Amerika geflüchteten
Meister ist die Zahl derer, die über die polyglotten Voraussetzungen verfügen, über
die Kenntnis der griechisch-römischen und hebräischen Kultur und Sprache, sowie

 Das ist trotz aller Abstandnahmen von der alten, vom eurozentrischen Kanon geprägten
Komparatistik common sense. Vgl. David Damrosch: Comparing the Literatures. Literary Studies
in a Global Age. Princeton NJ 2020, Chap. 2: „Emigrations“, 50–83, bes. 52: „Emigrants have always
played a major role in the history of comparative literature“. Vgl. ders.: Home Is Somewhere
Else: Comparative Literature as a Migrant Discipline. In: Komparatistik gestern und heute. Per-
spektiven auf eine Disziplin im Übergang. Hg. Sandro M. Moraldo. Göttingen 2019, 85–99. Der Auf-
satz enthält einen Auszug aus dem vorgenannten Buchkapitel, der sich auf die Brüche im Leben
und Werk der Komparatisten Erich Auerbach und Leo Spitzer sowie der Komparatistin Lilian
Furst (1931–2009) bezieht. Lilian Furst, die ihr Leben in einer auch ins Deutsche übersetzten, dia-
logisch geschriebenen Autobiographie (Home Is Somewhere Else. Albany NY 1994; dtsch. Frank-
furt am Main 2009) festgehalten hat, lehrte zuletzt Comparative Literature in Chapel Hill (NC)
und leistete mit ihren Büchern über psychotherapeutische Erzählungen in der Literatur (Just
Talk. Lexington KY 1999) oder die Darstellung psychosomatischer Krankheiten in medizinischen
und literarischen Werken (Idioms of Distress. New York NY 2003) einen frühen Beitrag zu den
Medical Humanities und wurde dadurch, wie Damrosch schreibt, „a founder of the field of narra-
tive medicine“ (87), d. h. zu einer frühen Vertreterin der Erforschung von Literatur und (medizi-
nischem) Wissen als einem Bestandteil komparatistischer Tätigkeit (im Sinn des von Remak
erweiterten Fachprofils).

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 195



die ganz offensichtlich unentbehrliche Fähigkeit, Texte im Original lesen zu kön-
nen, zurückgegangen.“ (125)

Das Schwinden polyglotter Sprachkompetenz als fachliche Voraussetzung,
„Texte im Original lesen zu können“, begünstigt zwei Tendenzen, die Steiner 1994
offenbar mit gemischten Gefühlen beobachtet und die sich in den nachfolgenden
Jahrzehnten noch verstärken, zugleich aber auch zu Kontroversen führen sollten,
und zwar die Tendenz, ‚Weltliteratur‘ in Übersetzungen nur noch auf Englisch zu
lesen und ‚große‘, ‚starke‘ oder ‚ernstzunehmende‘ Werke im Rahmen diverser Ka-
nonrevisionen zu verdrängen. Gegenüber dem Zustand im nordamerikanischen
Umfeld vertrete die Komparatistik „in der ehemals kommunistischen Sphäre“, also
in Osteuropa und Rußland, eine traditionellere, aber florierende Art der Fachkon-
zeption (125).32 Und im Blick auf Oxford verbindet Steiner die Hoffnung, daß seine
Gastprofessur dazu führen werde, daß dort überhaupt „eines Tages ein regulärer
Lehrstuhl für Vergleichende Literaturwissenschaft“ (125f.) geschaffen wird.

Angesichts der unterschiedlichen, zuvor skizzierten regionalen Zuschnitte er-
scheint die Komparatistik für Steiner als ein „hybride[s] und proteische[s] Gebiet“, in
dem überdies, wie es zurückhaltend formuliert heißt, „eine gewisse, möglicherweise
fruchtbare Unsicherheit herrscht“ (126). Daraus ergibt sich für ihn eine „persönlich“
(127) gehaltene Fachdefinition, die den eingangs geltend gemachten hermeneuti-
schen Grundsatz, daß alles lesen vergleichen heißt, aufgreift. Komparatisten sind für
ihn Spezialisten anspruchsvollen vergleichenden Lesens, denen nach „‚nach Babel‘“
eine „Sonderstellung“ (127) zukommt, weil die sprachliche Handhabung dieser Viel-
falt ihr eigentümliches Terrain ist.

Bevor Steiner drei Schwerpunktbereiche der Komparatistik umreißt, stellt er
nochmals in der schon eingangs benutzen Gebäudemetaphorik die Bedeutung
sprachlicher Vielfalt und die daraus folgende Rolle von Übersetzungen heraus.
Sie werden geradezu zu einem Synonym von Komparatistik. Da Sprache nicht
nur als welterschließende, sondern vor allem als wirklichkeitskonstruierende
Kraft verstanden wird, ist mit dem Austausch zwischen verschiedenen Sprachen
der Austausch unterschiedlicher Weltsichten verbunden. „Jede und jegliche Spra-
che konstruiert die Faktizität existentieller Realität, des ‚Gegebenen‘ (les données
immédiates), auf ihre eigene spezifische Art. Jedes Fenster im Gebäude der Spra-
chen öffnet sich auf eine andere Landschaft und eine andere Zeitlichkeit, auf ein
unterschiedliches Segment des Spektrums wahrgenommener und klassifizierter

 Gemeint sind damit vermutlich Überlegungen des Russen Žirmunskij, des Slowaken Ďurišin
oder des Serben Konstantinović. Hugo Dyserinck: Komparatistik. Eine Einführung [1971]. 3.,
durchges. Aufl. Bonn 1991, 71, spricht im Blick auf die marxistisch-osteuropäische Komparatistik
von einer „dritten Schule“ neben der amerikanischen und französischen. Vgl. Handbuch Kompa-
ratistik, a.a.O., Kap. 3.4. Osteuropa, 39–44.

196 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



Erfahrung.“ (127)33 Daher ist die babylonische Sprachverwirrung, von der Genesis
11, 1–9 berichtet, kein Unglück der Menschheit, sondern ein Gewinn. Jede Sprache
bedeutet eine eigene Weltsicht, die mit dem „Aussterben einer Sprache“ (127) zu-
grunde geht. Umgekehrt ist, wie Steiner das komparatistische Argument nun kul-
turkritisch wendet, die sprachliche Globalisierung der Welt ein Verlust, den er
mit der unheilvollen Trinität von Massenmedien, Massenmarkt und McDonald’s
verbindet. Sprachliche Nivellierung und Homogenisierung bezeichnen eine de-
struktive Dynamik geistiger Verarmung. Der Vielfalt der Sprachen, mit der Stei-
ner Zuhause aufwuchs und die ihn wie selbstverständlich zum Komparatisten
prädestinierte, steht die tiefe Provinzialität solcher Departments gegenüber, in
denen, wie in den English Departments seiner Studienzeit, nur eine Sprache ge-
sprochen wurde.

c Exkurs: Denken und Sprechen
Mit seiner Auffassung der Sprachen als Kräften, die in je eigener Weise Welten
erschließen und Wirklichkeiten konstituieren, steht Steiner in der Tradition der
Sprachphilosophie Wilhelm von Humboldts (1767–1835), für den Sprache kein
Ergon (ἔργον), sondern eine Energeia (ἐνέργεια)34, d. h. kein Werk, sondern eine
wirkende, schöpferische Kraft ist. Die Verschiedenheit der Sprachen ist daher
keine bloße Verschiedenheit des Sprachlauts, sondern eine der ‚Weltansicht‘, wor-
aus folgt, daß das Erlernen einer fremden Sprache die „Gewinnung eines neuen
Standpunktes in der bisherigen Weltansicht“ bedeutet.35 Das ist genau Steiners
Position. Er teilt die Grundannahme eines solchen ‚sprachlichen Relativitätsprin-
zips‘ jedoch nicht nur mit der deutschen Sprachinhaltsforschung Leo Weisgerbers
(1899–1985) und dessen Anhängern oder mit der parallelen nordamerikanischen
Metalinguistik Benjamin Lee Whorfs (1897–1941), der aufgrund seiner durch den
Ethnologen Edward Sapir (1884–1939) angeregten Studien indigener amerikani-
scher Sprachen die Annahme vertrat, „daß Menschen, die verschiedene Sprachen
sprechen, in verschiedenen ‚worlds of reality‘ leben“.36 Vielmehr greifen gerade

 Der eingeklammerte französische Ausdruck spielt auf die Thèse von Henri Bergson: Essai sur
les données immédiates de la conscience (Paris 1889) an, worin das quantifizierende Denken der
Naturwissenschaften zurückgewiesen wird.
 „Sie [die Sprache] selbst ist kein Werk (Ergon), sondern eine Thätigkeit (Energeia).“ Wilhelm
von Humboldt: Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und ihren Einfluss auf
die geistige Entwickelung des Menschengeschlechts. Berlin 1836, § 8, 41.
 Ebd., § 9, 59.
 Zu Weisgerbers inhaltsbezogener Grammatik und zur Sapir-Whorf-Hypothese siehe Gerhard
Helbig: Geschichte der neueren Sprachwissenschaft [1970]. Reinbeck bei Hamburg 1974, 119 ff.
(Weisgerber) und 148 ff. (Whorf), das Zitat S. 152.

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 197



auch gegenwärtige Medientheoretiker, die nach dem Zusammenhang von Spra-
che und Denken, d. h. der Medialität des Mentalen fragen, vergleichbare, von
Humboldt herkommende Überlegungen auf.37 Aber auch heute ist man mit der
Antwort auf eine solche Frage nicht fertig.

Der Aachener Sprach-, Medien- und Kommunikationswissenschaftler Ludwig
Jäger (✶1943), der in seinen Publikationen immer wieder die Frage gestellt hat, „Wie-
viel Sprache braucht der Geist?“, hat zuletzt zwei entgegengesetzte Arten von Ant-
worten zu typisieren versucht.38 Er unterscheidet dabei zwei Sprachauffassungen,
die das Verhältnis von Denken und Sprechen verschieden modellieren. Die kommuni-
kative Sprachauffassung postuliert die Unabhängigkeit des Denkens von der Sprache
und trennt das Denken, das als eine mentale Funktion begriffen wird, vollständig
von der Sprache ab. Ihr kommt in dieser Auffassung lediglich eine sekundäre Auf-
gabe zu, nämlich nachträglich das Gedachte sprachlich zu kommunizieren, oder wie
Jäger es ein wenig polemisch formuliert: „Die kommunikative Auffassung sieht die
Aufgabe der Sprache gleichsam allein darin, als Zustelldienst mentaler Postsendun-
gen zwischen menschlichen Adressen (solipsistischen Geistern) zu dienen.“39 Für die
kognitive Sprachauffassung hingegen ist die Sprache über ihre Aufgabe einer solchen
„‚postalischen‘ Austauschfunktion“ hinaus zugleich der konzeptionelle Ort, an dem

 Eine vergleichbare Streitfrage liegt auch der aktuellen Debatte um eine Wissenspoetik zu-
grunde, die in ihrer starken Ausprägung als Wissenspoietik die These vertritt, daß Wissen nicht
nur durch seine nicht zuletzt sprachlichen Darstellungsformen vermittelt, sondern durch sie zu-
allererst hervorgebracht und produziert wird. „Eine Poetologie des Wissens unterstellt also, dass
sich jede epistemische Sachlage [...] mit einer ästhetischen bzw. darstellungslogischen Entschei-
dung verknüpft.“ Joseph Vogl: Poetologie des Wissens. In: Einführung in die Kulturwissenschaft.
Hg. Harun Maye, Leander Scholz. München 2011, 49–71, hier: 55. Vgl. zur Ausgangslage die De-
batte zwischen Gideon Stiening: Am „Ungrund“ oder: Was sind und zu welchem Ende studiert
man ‚Poetologien des Wissens‘? In: KulturPoetik 7.2 (2007), 234–248, und Joseph Vogl: Robuste
und idiosynkratische Theorie, ebd., 249–258.
 Ludwig Jäger: Wieviel Sprache braucht der Geist? In: Medialität und Mentalität. Theoretische
und empirische Studien zum Verhältnis von Sprache, Subjektivität und Kognition. Hg. Ludwig
Jäger, Erika Hinz. München 2004, 15–42. Gegen die „Medialitätsvergessenheit“ der strukturalisti-
schen und kognitivistischen Sprachwissenschaften wendet sich Jäger auch in seinem Aufsatz: Me-
dium Sprache. Anmerkungen zum theoretischen Status der Sprachmedialität. In: Mitteilungen des
Deutschen Germanistenverbandes 54 (2007), H. 1 (Thema: Medialität und Sprache), 8–24, hier: 8
und 18. Schon Thomas Luckmann (Einleitung [zuerst 1969]. In: Lew Semjonowitsch Wygotsky: Den-
ken und Sprechen [russ. 1934; dtsch. 1964]. 5., korr. Aufl. der Lizenzausgabe. [Frankfurt am Main]
1974, IX–XXI) hatte der strukturalistischen Linguistik ihren „Verzicht auf jeden Versuch“, das Ver-
hältnis von Sprache und Bewußtsein bzw. die Relation von Sprache und Gesellschaft zu deuten,
vorgerechnet (X f.) und demgegenüber „die Humboldtschen Thesen über das Verhältnis von Spra-
che, innerer Sprachform, Individuum, Bewußtsein, Kultur und Gesellschaft (‚Nation‘)“ (XIV) geltend
gemacht (und in diesem Zusammenhang u. a. auf Weisgerber und Whorf verwiesen).
 Jäger: Wieviel Sprache braucht der Geist?, a.a.O., 20.

198 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



mentale Botschaften hervorgebracht werden, d. h. – gemäß der basalen medientheo-
retischen Formel Marshall McLuhans (1911–1980) The medium is the message40– der
Inhalt zu einer Funktion des Ausdrucks wird. Vertreter dieser Auffassung sind der
Ansicht, „daß die Erstsprache, die wir lernen, eine grundlegende Bedeutung dafür
hat, wie wir denken.“41 Man mag Spivaks Akzentuierung der ‚mother tongue‘ und
die sich daraus ergebenen metapsychologischen Folgen für Perspektivismus und ori-
ginalsprachliches Lektüreplädoyer als aktuelles komparatistisches Echo auf eine sol-
che Auffassung interpretieren (s. II.vi.3).

Hinter der ‚postalischen‘ Vehikel-Auffassung der Sprache steht eine lange, von
Jäger als aristotelisch-cartesianisch bezeichnete Tradition, die bis in die Kognitionswis-
senschaften des 20. Jahrhunderts reiche und den Geist als eine Art Kryptographen ver-
stehe, der seine Gedanken auf ‚mentalesisch‘ denke, diese dann in die lokal gegebene
natürliche Sprache übersetze und so an den Hörer weitergebe. Der Hörer seinerseits
hat einen Kryptographen im Kopf, der die einzelsprachliche Botschaft dechiffriert und
ins ‚Mentalesische‘ zurückübersetzt.42 Für die Auffassung von der produktiven bzw.
konstitutiven Funktion der Sprache für das Denken mobilisiert Jäger dagegen die For-
mel Wilhelm von Humboldts, der aufgrund seiner sprachvergleichenden Forschungen
gegen eine bloße elocutio-Auffassung die Sprache als das „bildende Organ des Gedan-
ken“43 profiliert hatte. – Doch zurück zu den komparatistischen Folgerungen, die Stei-
ner aus dem Glück sprachlicher Vielfalt ‚nach Babel‘ zieht.

d Drei Schwerpunkte – Übersetzungen, Rezeptionen, Themen
Die Dialektik von sprachlicher Besonderheit und intertextueller Allgemeinheit der
Literatur generiert naturwüchsig bestimmte Kernbereiche, Schwerpunkte oder
Gravitationszentren44 komparatistischer Tätigkeit.

 Marshall McLuhan: Die magischen Kanäle. „Understandig Media“ [engl. 1964]. Düsseldorf,
Wien 1968, Teil I, 1. Kap. „Das Medium ist die Botschaft“, 13–28.
 Jäger: Wieviel Sprache braucht der Geist?, a.a.O., 19.
 Ebd., 29 f. Jäger zitiert hier aus Hilary Putnam: Repräsentation und Realität [engl. 1988].
Frankfurt am Main 1991, 31.
 Humboldt: Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues, a.a.O., § 9, 50. Jäger zitiert
die Formel, die im Zuge von Humboldts Arbeit über die Kawi-Sprache auf der Insel Java wiederholt
auftaucht, nach der Ausgabe Wilhelm von Humboldt: Über die Verschiedenheit des menschlichen
Sprachbaues und ihren Einfluß auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts [1830–1835].
In: ders.: Gesammelte Schriften. Hg. Preußische Akademie der Wissenschaften. I. Abt.: Werke. Hg.
Albert Leitzmann. Bd. 7.1: Einleitung zum Kawiwerk. Berlin 1907, 53; vgl. ders.: Grundzüge des all-
gemeinen Sprachtypus [1824–1826], ebd., Bd. 5: 1823–1826, 364–473, hier: 374.
 Die Übersetzung „‚Gravitätszentrum‘“ (132) für „‚centre of gravity‘“ (Steiner: What is Compara-
tive Literature?, a.a.O., 153) ist mißverständlich. An anderer Stelle heißt es „Schwerpunkt‘ (130).

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 199



Die Akzentuierung der welterschließenden und wirklichkeitskonstituieren-
den Kraft einer jeden Sprache führt folgerichtig dazu, daß die Befassung mit
Übersetzungen den ersten Kernbereich der Komparatistik bildet. „Kurz gesagt:
Komparatistik ist eine Kunst des Verstehens, welche sich auf die Möglichkeit und
das Mißlingen von Übersetzungen konzentriert.“ (128) Übersetzung und Fremd-
sprachenkenntnis des Komparatisten stehen in einem dialektischen Verhältnis
zueinander. Einerseits wird Steiner nicht müde, die Fähigkeit, Texte in der Origi-
nalsprache lesen zu können, als unentbehrliche Voraussetzung des Fachs heraus-
zustellen, andererseits ist jeder Komparatist unabweisbar auf Übersetzungen
angewiesen, und sei es auch nur, wie konzediert wird, „solche aus der hebräi-
schen Bibel“ (132). Gerade weil die Fremdsprachenkenntnis natürlicherweise end-
lich bleibt, muß der Komparatist mit Problemen der Übersetzung und ihrer
Verbreitung vertraut sein.

Der zweite Kernbereich ist mit dem ersten eng verbunden. Es geht um die Be-
schäftigung mit der Verbreitung und Rezeption literarischer Werke über Zeit und
Raum. Darunter versteckt sich alte ‚französische‘ Einflußforschung. Es geht Steiner
freilich hierbei nicht nur um Fragen des Erfolgs literarischer Phänomene, sondern
umgekehrt auch um die Frage, warum in anderen Fällen der Erfolg ausblieb. Die
Rezeptionsforschung wird gewissermaßen um eine Nicht-Rezeptionsforschung er-
gänzt. Die Phänomenologie des „‚Nichtempfangenen‘ (le non recevoir) stellt innerhalb
der Komparatistik eines der diffizilsten und herausforderndsten Untersuchungsge-
biete dar.“ (132) Shakespeare ist durch die Übersetzung von Schlegel/Tieck cum
grano salis zu einem deutschen Dichter und auf Deutschlands Theatern heimisch ge-
worden. Von Racine kann man das nicht sagen – im Gegenteil.

Den dritten Kernbereich bilden „thematische Untersuchungen“ (132) und das
dabei beobachtbare Phänomen, daß Literatur auf relativ wenige thematische Mo-
tive beschränkt ist und von einer geringen Zahl narrativer Erzählschemata domi-
niert wird. Der Thematologie hatte Steiner selbst sein Buch Antigonen gewidmet.
Eigentlich sei nur ein grundlegendes Erzählthema dem „klassischen Repertoire“
(134), also der antik-heidnischen Stofftradition hinzugefügt worden, und zwar der
Don-Juan-Stoff, der ohne christliche Sexualitäts- und Sündenauffassung undenkbar
wäre. Thematologie impliziert dabei nicht nur einen literaturen-, sondern auch
einen literaturübergreifenden Komparatistik-Ansatz. Wie selbstverständlich werden
Fragen nach Literatur und anderen Künsten und Medien miteinbezogen, da in der
westlichen Kultur Literatur, Kunst, Musik und Film „unaufhörlich zur klassischen
Mythologie zurückgekehrt“ (133) seien. Dabei wird im Vorübergehen eine interes-
sante rezeptionsästhetische Frage aufgeworfen, insofern Literaturadaptationen in
andere Medien – Steiner wird von „‚Transmutation‘“ (137) sprechen – ihrerseits auf
die Literatur zurückwirken. Dieser intermediale Rückkoppelungseffekt läßt Steiner
davon sprechen, daß „Zeit in der Literatur reversibel ist. Die Odyssee kommt jetzt

200 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



nach Ulysses (vergleiche Borges) und die Argonauten der griechischen und helleni-
stischen Epen folgen jetzt auf Star-Trek.“ (134)

In einer kurzen Zwischenzusammenfassung wird nochmals betont, daß die Be-
schäftigung mit Sprachen und ihrer Übersetzbarkeit, Rezeptionsprozessen sowie
Motiv-, Stoff- und Themengeschichte Gegenstandsbereiche jeder Art von Literatur-
wissenschaft seien, diesen drei Bereichen in der Komparatistik freilich „eine beson-
dere Bedeutung“ (134) zukomme.

e Erweiterungsgebiete – Vermittlungskulturen, Neulatein,
Transmutationsprozesse, Literarität der Philosophie
Die drei umrissenen Gravitationszentren der Komparatistik erweitert Steiner um
vier Forschungsgebiete, die sein persönliches Interesse beanspruchen und die
ihm zu entwickeln lohnenswert erscheinen. Es handelt sich dabei in allen vier
Fällen um spezielle Ausprägungen interkultureller, -textueller, -medialer oder
-disziplinärer Transferprozesse. Grenzen erscheinen in diesem Komparatistikver-
ständnis nicht als Barrieren, die trennen, sondern als Schwellen, die verbinden
und über die hinweg eine Vielzahl von Vermischungen, Vermittlungen und Über-
tragungen zustande kommen.

Die erste Erweiterung des dreifaltigen komparatistischen Kerns zielt auf die be-
sondere Erforschung signifikanter Vermittlungskulturen. Genannt werden z. B. be-
stimmte Regionen in Spanien und im Languedoc, wo in der Frühneuzeit eine
„einzigartige“ (135) kulturelle Koexistenz zwischen Islam, Juden- und Christentum
bestanden habe, die mit dem sprachlichen Nebeneinander von Arabisch, Hebräisch
und Latein sowie unterschiedlichen „‚vulgärlateinischen‘“ Sprachen einhergegangen
sei. Bekanntlich sind große Teile der altgriechischen Literatur, Medizin und Natur-
wissenschaften auf dem Weg über die arabischen Mittelmeerländer nach Europa
gekommen.

Die zweite Erweiterung gilt dem „ganzen Bereich des Neulateinischen“ (135),
das von der Spätantike bis ins 19. Jahrhundert die grenzübergreifende Gelehrten-
sprache gewesen sei und dadurch als Tradierungsmedium des literarischen For-
men-, Figuren- und Themenreichtums fungiert habe. Hier machten sich die heute
fehlenden Sprachkenntnisse, bedauert der Vortragende, besonders schmerzlich be-
merkbar und hinterließen im Herzen der Komparatistik ein großes schwarzes Loch.

Die dritte Erweiterung dreht sich um das, was heutzutage ‚Intermedialität‘
und ‚Medienwechsel‘ genannt wird (s. II.v.3). In gewisser Weise könnte man hier
von einem Untergebiet des Kernbereichs der Übersetzung sprechen. Während es
bei der Übersetzung um die Übertragung von einer Sprache in eine andere Spra-
che geht, zielt Steiner hier auf das „Hinübergehen“ eines Textes in ein anderes
Medium. Mit Roman Jakobson nennt Steiner die mediale Übersetzung „‚Transmu-

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 201



tation‘“ (136 f.).45 Damit öffnet Steiner der Komparatistik einen Bereich, der von
der griechischen Vasenmalerei, bei der eine Episode aus dem Mythos ins Bild ge-
setzt wird, bis zu den elektronischen Übertragungsverfahren der Gegenwart
reicht. Die technische Frage der Transmutation, d. h. der ‚Medienwechsel‘, wird
dabei verbunden mit der Frage nach dem hermeneutischen Rückkoppelungsef-
fekt, der bereits im Zusammenhang mit dem Kernbereich der Rezeption themati-
siert wurde. Wie wirkt die Transmutation auf die Rezeption des Adaptierten
zurück?

Diesem Erweiterungsgebiet der Komparatistik, kündigt Steiner an, gelte der
an die hier untersuchte Antrittsvorlesung anschließende Vorlesungszyklus in Ox-
ford, in dem er dem „‚Gesang der Sirenen‘“ (137) an Beispielen der Literatur, bil-
denden Kunst und Musik von der griechischen Antike bis zu Joyce, Kafka und
René Magritte nachgehen wolle.

Die vierte Erweiterung schließlich zielt auf die Literarität der Philosophie,
d. h. auf die Tatsache, daß auch der philosophischen Argumentation eine be-
stimmte Form, z. B. Traktat, Dialog, Essay u.ä., ein bestimmter literarischer Stil,
bestimmte sprachliche Ausdrücke und Wendungen, d. h. eine signifikante figura-
tive Rhetorik eignet.46 In dieser Erweiterung geht es nicht so sehr wie bei Remak
um das Wechselverhältnis von Literatur und anderen Wissenschaften (s. II.v.1.c),
sondern darum, daß auch andere Wissenschaften, sofern sie wie die Philosophie
sich der Sprache als Darstellungsmittel bedienen, Literatur sind. Das ist ein Zu-
griff, der dem von Paul de Man in nichts nachsteht.47 In der Aufgabe, „die ‚Inter-
textualität‘ von Philosophie und Poetik zu erforschen und zu erhellen, die Musik
zu vernehmen, welche dem Denken innewohnt“ (139), sieht Steiner die Chance,

 Vgl. Roman Jakobson: Linguistische Aspekte der Übersetzung [engl. 1959]. In: ders.: Semiotik.
Ausgewählte Texte 1919–1982. Hg. Elmar Holenstein. Frankfurt am Main 1988, 481–491, hier: 483,
wo Jakobson drei Arten der Übersetzung unterscheidet: 1.) die „Paraphrase“ als Wiedergabe
sprachlicher Zeichen durch andere Zeichen derselben Sprache, 2.) die „Übersetzung im eigentli-
chen Sinne“ als Wiedergabe sprachlicher Zeichen durch eine andere Sprache, und 3.) die „Trans-
mutation“, d. h. die „intersemiotische Übersetzung“ als Wiedergabe sprachlicher Zeichen durch
Zeichen nichtsprachlicher Zeichensysteme.
 Vgl. Handbuch Literatur & Philosophie. Hg. Andrea Allerkamp, Sarah Schmidt. Berlin, Boston
MA 2021.
 „Alle Philosophie ist in dem Maße, wie sie von ‚uneigentlicher‘ Sprache abhängt, verurteilt,
literarisch zu sein, alle Literatur, als Depositum genau dieses Problems, in gewissem Umfang phi-
losophisch.“ Paul de Man: Epistemologie der Metapher [engl. 1978]. In: Theorie der Metapher.
Studienausgabe [11983]. Hg. Anselm Haverkamp. 2., erg. Aufl. Darmstadt 1996, 414–437, hier: 437.
Vgl. hierzu Carsten Zelle: Rhetorik als kulturelle und literarische Praxis. In: Handbuch Literatur
& Philosophie, a.a.O., 137–145, und ders.: Rhetorik als literaturtheoretische Praxis (zu Derrida, de
Man und Barthes). In: DVjs 96 (2022), H. 2, 209–233, bes. 217–230.

202 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



daß der Komparatist alle seine in den oben umrissenen drei Kernbereichen Über-
setzung, Rezeption und Thematologie erlernte Methodik „zum Einsatz“ (139) brin-
gen könne.

f Abgesang?
Mit dem Satz „Die gegenwärtige Situation ist nicht sehr tröstlich“ (139) beginnt der
in der Sache resignative Epilog der Antrittsvorlesung. Erst die mit einem „Dennoch“
trotzig eingeleitete Coda des letzten Absatzes wendet die Stimmung im Blick auf die
Einrichtung der Gastprofessur durch den in Wien geborenen, 1938 nach England
emigrierten Verleger George Weidenfeld (1919–2016) ins Hoffnungsvolle.

Worauf bezieht sich die Diagnose, daß die gegenwärtige Lage „nicht sehr
tröstlich“ sei? Spielt Steiner angesichts der ersten Abgesänge auf die alte Kompa-
ratistik und seiner eigenen Einschätzung, daß das von ihm mitgeprägte ‚floruit‘
einer virtuos vielsprachig verfahrenden Komparatistik, deren ermöglichungsbe-
dingende Kehrseite die ‚innere Diaspora‘ des Exils war, seinen Zenit überschritten
habe? Oder sind es die zurückliegenden Katastrophen des 20. Jahrhunderts und
die in der ersten Hälfte der 90er Jahre gegenwärtigen politischen Ereignisse des
Balkankrieges und der Konflikte in Nordirland und im Baskenland, die die Bilanz
einer auf Völkerverständigung angelegten Komparatistik, wie sie der von Steiner
ausdrücklich als einer der Gründerväter genannte Baldensperger im Sinn hatte,
so trübe aussehen lassen, zumal die „Rufe des Intellektuellen“, wie kulturkritisch
nachgeschoben wird, vom „Triumpf des Geldes und der Massenmedien erstickt“
(140) würden? Tatsächlich war der ‚Intellektuelle‘ schon zuvor als Figur einer gro-
ßen, ‚Aufklärung‘ genannten Metaerzählung auf Skepsis geraten und abgeschrie-
ben worden.48

Die mäzenatische „Großzügigkeit“, mit der Weidenfeld den Lehrstuhl ge-
schaffen habe, deutet Steiner als „positive Wende“, mit der er die Hoffnung ver-
bindet, daß dadurch neben der Erforschung der geschichtlichen Beziehungen
zwischen Großbritannien und dem Kontinent sowie zwischen Ost- und Westeu-
ropa in Oxford ein Beitrag zur „Ermittlung der geistigen Grundlagen, auf denen
eine Europäische Gemeinschaft errichtet werden könnte“ (140), geleistet wird. Die
politischen Grundlagen dieser Union waren freilich schon zwei Jahre zuvor mit

 Vgl. Jean-François Lyotard: Grabmal des Intellektuellen [frz. 1983]. In: ders.: Grabmal des In-
tellektuellen [frz. 1984]. Graz, Wien 1985, 9–19. Bei Lyotard ist, vergleichbar der kritischen Theo-
rie Adornos, die aufklärerische „Idee der Universalität“ dialektisch mit ihrer Rückseite, „der
Obsession der Totalität“, verbunden (ebd., 18). Die Verbindung zwischen seiner „Idee der Postmo-
derne“ und dem „Denken“ Adornos stellt Lyotard selbst her (Rasche Bemerkung zur Frage der
Postmoderne [frz. 1982], ebd., 80–88, hier: 87).

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 203



dem Vertrag von Maastricht geschaffen worden. Versteht Steiner das „Projekt“
(140) der komparatistischen Oxforder Gastprofessur also als Unternehmen, das
die politische Einigung kulturell arrondiert, oder macht sich in der Formulierung
vielmehr eine innerliche Reserve gegenüber dem Raum der Politik geltend, inso-
fern die Formulierung impliziert, daß eine politische Einigung ohne geistige
Grundlagen vollzogen worden sei?

3 Komparatistik als hermeneutische Schwellenwissenschaft

Der Brennpunkt von Steiners Komparatistik-Konzeption ist die Schwelle, d. h. die
räumliche oder zeitliche Durchlässigkeit von einem literarischen oder kulturellen
Bezirk in einen anderen. Ihren Ausgangspunkt bildet die in dem Buch Von realer
Gegenwart herangezogene Personifikation des Verstehens in der Figur des Frem-
den, dem als Gast, der gleichermaßen jenseits und diesseits der Schwelle steht,
mit Höflichkeit (cortesia) begegnet wird. Sowohl der dreifaltige Kern des Fachs,
der Übersetzungen, Rezeptionen und thematologische Zusammenhänge betrifft,
als auch die vierfache Erweiterung um Vermittlungskulturen, die grenzüber-
schreitende Funktion des Neulateinischen, semiotische bzw. mediale Transmuta-
tionsprozesse und die Verwischung und ‚Einebnung‘ des Gattungsunterschieds
zwischen Literatur und Philosophie basieren auf dem gleichen gemeinsamen
Nenner transtemporaler bzw. -spatialer Überschneidungen und Vermischungen –

Prozessen mithin, die heute gerne ‚Hybridisierung‘ genannt werden. Hinter Stei-
ners gelegentlich schwer erträglichem Bildungsbürgertum steckt eine gar nicht so
altmodische Konzeption Vergleichender Literaturwissenschaft auf hermeneuti-
scher Grundlage.

204 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



VIII Eine Komparatistik nach der
Komparatistik – der Bernheimer-Report
(1993/1995)

Die Satzung der 1960 gegründeten American Comparative Literature Association
(ACLA) schreibt vor, daß alle zehn Jahre ein Bericht vorgelegt wird, der den diszi-
plinären state-of-the-art festhält. Nach dem Levin-Report von 1965, der auf der
Höhe der US-amerikanischen Komparatistik-Schule sich weitgehend auf curricu-
lare Organisationsangelegenheiten beschränkte, ging es dem Greene-Report von
1975 vor allem darum, den erreichten Standard, der die einzelliterarisch organi-
sierten Fremdsprachendepartments überragte, zu konservieren. Gegenüber einer
Ausweitung des Kanons um nichteuropäische Literaturen, die damit verbundene
Aufwertung von Übersetzungen sowie die Ergänzung um interdisziplinäre kultur-
wissenschaftliche Methodenansätze verhielt er sich skeptisch bis abwehrend.1

Dagegen dokumentiert der Bernheimer-Report einen markanten Einschnitt in
der Geschichte der US-amerikanischen Komparatistik.2 Er inszeniert sich als Ab-
schied und Distanznahme von einer an einem europäischen bzw. westlichen
Kanon literarischer Werke orientierten und von Emigranten dominierten Kompa-
ratistik der Jahrzehnte nach dem Zweiten Weltkrieg. Entgegengesetzt wird ein
neues Fachverständnis, das Literatur als Gegenstand zugunsten einer Vielfalt von
Redeformen relativiert, die Kontexte von Texten gegenüber ihrem ‚close reading‘
privilegiert und mit identitätspolitischem Pathos eine multikulturelle, postkoloniale
Revision des literarischen Kanons einfordert. Man kann in einer solchen Dezentrie-
rung eine Öffnung und Demokratisierung des Fachs sehen, sie freilich auch als Dis-
persion seiner Konturen und Verlust disziplinärer Kohärenz bewerten. Steiners
Oxforder Bemerkung von 1994, daß es mit der Blüte der amerikanischen Kompara-
tistik „schon wieder vorüber sein mag“, ist sicherlich auf diese Situation bezogen.

 Vgl. The Levin Report, 1965. Report on Professional Standards, abgedr. in: Comparative Literature
in the Age of Multiculturalism. Hg. Charles Bernheimer. Baltimore MD, London 1995, 21–27; The
Greene Report, 1975. A Report on Standards, ebd., 28–38. Benannt sind die Berichte nach den Komi-
tee-Vorsitzenden, die jeweils von der Verbandsleitung berufen werden. Die Zusammenstellung der
Komitee-Mitglieder obliegt dann dem Vorsitzenden. Harry T. Levin (1912–1994) lehrte Vergleichende
Literaturwissenschaft in Harvard. Er zählt zu denen, die die Komparatistik an US-amerikanischen
Universitäten etablierten. Seit 1985 vergibt die ACLA einen nach ihm benannten Preis. Thomas
M. Greene (1926–2003) lehrte Englische und Vergleichende Literaturwissenschaft in Yale.
 Charles Bernheimer et al.: The Bernheimer Report, 1993. Comparative Literature at the Turn of
the Century, abgedr. in: Comparative Literature in the Age of Multiculturalism, a.a.O., 39–48. Im
folgenden zit. mit der Sigle BR in ( ) im Text.

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-012

https://doi.org/10.1515/9783111005768-012


1 Interdisziplinäres ‚cross-over‘ statt
literaturwissenschaftlicher Comparaison – der
Bernheimer-Report (1993)

Der Bernheimer-Report bietet das Konsenspapier eines zehnköpfigen Komitees
unter dem Vorsitz von Charles Bernheimer (1942–1998), der vom damaligen Präsi-
denten der ACLA, Stuart McDougal3, mit dem Ziel eingesetzt worden war, die diszi-
plinären Standards des Fachs zu sichten und das Forschungsfeld neu zu vermessen.
Publiziert wurde das im Mai 1993 verabschiedete Papier zwei Jahre später im Rah-
men des Sammelbands Comparative Literature in the Age of Multiculturalism, des-
sen Herausgabe ebenfalls Bernheimer oblag – darauf komme ich zurück (s. II.viii.2).
Bernheimer (1942–1998) lehrte seit 1988 bis zu seinem frühen Tod Romanische und
Vergleichende Literaturwissenschaft an der University of Pennsylvania und leitete
das dortige Studienprogramm für Vergleichende Literaturwissenschaft und Litera-
turtheorie. Er verfaßte u. a. Bücher über Flaubert und Kafka, die Darstellung von
Prostitution im Frankreich des 19. Jahrhunderts und über die europäische Deka-
denzliteratur am fin de siècle.4

Als wollte Bernheimer demonstrieren, wogegen sich der unter seinem Vorsitz
erarbeitete Report wendet, ist diesem der Abdruck der vorangegangenen Berichte
von 1965 und 1975 vorangestellt. Der Report von 1985 war zwar zustande gekom-
men, der zuständige Kommissionsvorsitzende war damit aber so unzufrieden,
daß er ihn unter Verschluß hielt.5 Gewissermaßen ratifiziert der Bernheimer-
Report nur jene Bewegungen im Fach, auf die der Green-Report mit seiner Skep-
sis schon reagierte (und woran womöglich die Publikation des für 1985 eigentlich
fälligen Reports gescheitert war) und die nun mächtig aus der Latenz treten. Im

 Stuart Y. McDougal (✶1942) war bis zu seiner Pensionierung 1998 Professor für Englische Lite-
ratur an der University of Michigan und leitete dort von 1981 bis 1997 das Studienprogramm der
Vergleichenden Literaturwissenschaft. Präsident der ACLA war er zwischen 1991 und 1993.
 Charles Bernheimer: Flaubert and Kafka: Studies in Psychopoetic Structure. New Haven CT
1982; ders.: Figures of Ill Repute. Representing Prostitution in Nineteenth-Century France. Cam-
bridge MA 1989; posthum erschien ders.: Decadent Subjects. The Idea of Decadence in Art, Litera-
ture, Philosophy, and Culture of the Fin de Siècle in Europe. Ed. T. Jefferson Kline, Naomi Schor.
Baltimore MD 2002.
 [Charles Bernheimer:] Preface. In: Comparative Literature in the Age of Multiculturalism,
a.a.O., IX–XI, hier: IX. Rückblickend heißt es, daß der Bernheimer-Report zu unversöhnlichem Dis-
sens geführt habe und der vorangehende Bericht in den 80er Jahren „had been consigned to si-
lence and oblivion precisely because differences among the comparatist redactors could not be
breached.“ Djelal Kadir: Comparative Literature in an Age of Terrorism. In: Comparative Literature
in the Age of Globalisation. The ACLA Report on the State of the Discipline, 2004. Hg. Haun Saussy.
Baltimore MD 2006, 68–77, hier: 68.

206 VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report (1993/1995)



Green-Report war zu lesen, daß die Nutzung von Übersetzungen auf undergra-
duate-Ebene „the most disturbing recent trend“ anzeige, Interdisziplinarität „a re-
laxing of discipline“ impliziere und es, wie es 1975 gegenüber der Öffnung der US-
amerikanischen Komparatistik um „‚world-literature‘“ hieß, nicht darum gehen
könnte, den Reichtum ‚exotischer‘ Literaturen („exotic literatures“) zu absorbie-
ren, „before firmly possessing our own“.6 Solche Formulierungen mußten auf die
Verfasser des Bernheimer-Reports wie ein rotes Tuch wirken.

Das Bernheimer-Papier setzt dementsprechend unter der Überschrift „Of
Standards and Disciplines“ mit einer Abgrenzung gegenüber dem Fachverständ-
nis, das noch der vorangehende ACLA-Report von 1975 zum Ausdruck gebracht
hatte, ein. Aus der Negation der als überholt gewerteten alten Standards ergibt
sich die Neukonzeption eines als zeitgemäß erachteten disziplinären Feldes, aus
der sich Konsequenzen für die Neugestaltung des Graduate- und Undergraduate-
Curriculums ergeben. In der „Conclusion“ wird einerseits die Dringlichkeit einer
solchen Redefinition des Fachs angemahnt, andererseits auch kurz auf Rahmen-
bedingungen knapper Universitätshaushalte und unsicherer Arbeitsmarktchan-
cen geblickt. Das Dispositionsschema (Schema 16) faßt die Gliederung des Reports
zusammen.

Die inhaltliche Neupositionierung gewinnt ihre Kontur in der durchgreifen-
den Revision der 1975 noch geltenden Fachkonzeption. Verworfen werden drei
Grundsätze, die bis dahin die komparatistische Tätigkeit geleitet hatten: (a) Abge-
lehnt wird vor allem die Zentralstellung der europäischen Literatur und Kultur
mit ihren Sprachen als einer einheitlichen, vom Antikenerbe durchdrungenen
Leitkultur. Damit verbunden ist eine Kritik an der Ablehnung der Übersetzungsli-
teratur im Namen eines elitären Beharrens, fremdsprachliche Literatur im Origi-
nal lesen zu können. Tatsächlich führe ein solcher Sprachpurismus praktisch zu
einer Favorisierung weniger europäischer Sprachen und zur Dominanz weniger
europäischer Einzelliteraturen. (b) Abgelehnt wird die Reserve gegenüber inter-
disziplinärer Kooperation. Die Mahnung des Berichts von 1975, daß „‚the crossing
of disciplines‘“, wie aus dem Greene-Report zitiert wird, gleichbedeutend mit „‚a
relaxing of discipline‘“ (BR 40) sei, wird als Ideologie entlarvt, die darauf ziele,
disziplinäre Grenzen zu verstärken, wo es doch gelte, sie zu überschreiten. Die
Reserve gegenüber solchem „‚crossing‘“ auf der Disziplinebene entspreche dem
Purismus gegenüber „‚translation‘“ auf der Sprachebene. (c) Abgelehnt wird die
dem Greene-Report implizite Skepsis gegenüber einer anwachsenden Prominenz
von Literaturtheorie. Auffällig ist, daß es hier „(literary) theory“ (BR 41) heißt –
Literatur mithin eingeklammert erscheint. Das Beharren des Greene-Reports auf

 The Greene Report, 1975, a.a.O., 35 f.

1 Interdisziplinäres ‚cross-over‘ statt literaturwissenschaftlicher Comparaison 207



– Of Standards and
Discipines

Der Report bedeuted eine „profound transformation“ gegenüber
den Vorgänger-Reports, weil
– die Bewertung dreier Tendenzen als Gefahren der

Komparatisik nicht mehr geteilt werden:
(a) Erosion des europäischen Kanons literarischer Werke
(b) Vordringen von Übersetzungen aufgrund verstärkter

Interdisziplinarität
(c) Dominanz der Literaturtheorie

– das bisherige Fachverständnis nicht mehr den im Fach
herrschenden Praktiken entspricht

– Renewing the Field Das alte Modell des Literaturstudiums entspricht nicht mehr den
neuen Wegen der Text-Lektüre und Text-Kontextualisierung einer
um vielfältige Themen erweiterten Komparatistik

– The Graduate
Program

Acht Schlußfolgerungen für das Graduate Program:
1. Schwerpunktverlagerung von literarischen Phänomenen zu

diskursiven Praktiken: „Literary phenomena are no longer the
exclusive focus of our discipline.“ (42)

2. Fremdsprachenkenntnis bleibt die raison d’être des Fachs.
Eine Fremdsprache sollte eine Nicht-Europäische Sprache
sein und (regionale, ethnische, religiöse, geschlechtliche
[„gender“, 44], klassenmäßige, koloniale und postkoloniale)
Differenzen innerhalb einer nationalen Kultur sollten
berücksichtigt werden

3. „the old hostilities toward translation should be
mitigatet“ (44)

4. Schwerpunktsetzung auf Fragen der Kanonkonstitution und
Berücksichtigung nichtkanonischer Lektüren kanonischer
Werke

5. multikulturelle Rekontextualisierung und Neubewertung
anglo-amerikanischer und europäischer Perspektiven

6. Erweiterung des Literaturvergleichs um diverse andere
Medien („from early manuscripts to television, hypertext, and
virtual realities“, 45)

7. interdisziplinäres Team-Teaching als didaktische Konsequenz
8. frühzeitiger Besuch eines Pflichtkurses „in the history of

literary criticism and theory“ (46)

Schema 16: Bernheimer et al.: The Bernheimer Report, 1993. Comparative Literature at the Turn of
the Century. Dispositionsschema.

208 VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report (1993/1995)



der Kenntnis der Literaturgeschichte schreibt der Bernheimer-Report der Be-
fürchtung zu, daß eine Theoriewelle die komparatistischen Abteilungen überneh-
men und dabei das diachrone Studium der Literatur zugunsten der synchronen
Beschäftigung mit Theorie zurücktreten könnte.

Aus der Negation dieser drei Punkte, vor allem aber aus der scharfen Kritik
des restriktiven Eurozentrismus mit seiner Favorisierung einzelliterarischer Ver-
gleichsmodelle und einer damit einhergehenden Dominanz thematologischer, ge-
nologischer und typologischer Untersuchungen gewinnt das Bernheimer-Papier
seine Kontur. Gedrängt wird auf Revision, Redefinition und Erneuerung der Ziele
und Methoden der US-amerikanischen Komparatistik, namentlich dadurch, daß
Diskurse statt Literaturen und Kontexte statt Texte in den Fokus des Fachs treten
und es dadurch interdisziplinär zu anderen Fächern hin geöffnet wird.

Das „Renewing the Field“ (BR 42), wie eine Zwischenüberschrift annonciert, be-
steht vor allem darin, daß die Spannweite der möglicher komparatistischer The-

– The
Undergraduate
Program

Fünf Schlußfolgerungen für das Undergraduate Program, um die
Erneuerung des komparatistischen Graduate-Programms zu
ermöglichen:
1. Hinterfragung der Kanonisierung großer Bücher („‚great

books‘“, 46)
2. Flexibilisierung des Hauptfachstudiums („major“), um die

Transzendierung der europäische Matrix in sprachlicher,
literarischer und kultureller Hinsicht zu ermöglichen

3. Ermöglichung von Vergleichen zwischen westlicher und nicht-
westlicher Kultur und Einbeziehung zeitgenössischer
Literaturtheorie

4. Einbeziehung der originalsprachlichen Texte, sofern mit
Übersetzungen gearbeitet wird, und zwar unter
Berücksichtigung von Übersetzungstheorien

5. Ermutigung zu „extradisciplinary migrations and
crossovers“ (47)

 Conclusion Die US-amerikanische Komparatistik befindet sich an einer „critical
juncture in its history“. Im Unterschied zu Fächern, die durch
nationale und sprachliche Grenzen fixiert sind, ist die
Komparatistik aber „no stranger to the need to redefine itself“
(). Daher ist der Augenblick für eine Revision („review“) günstig,
„since progressive tendencies in literary study, toward a
multicultural, global, and interdisciplinary curriculum, are
comparative in nature“ ()

 Absender Respecfully submitted: Charles Bernheimer et al., May 

Schema 16 (fortgesetzt)

1 Interdisziplinäres ‚cross-over‘ statt literaturwissenschaftlicher Comparaison 209



men so ausgedehnt wird, daß der Begriff der Literatur nicht länger geeignet er-
scheint, als Gegenstandsbezeichnung der Komparatistik zu fungieren. „These ways
of contextualizing literature in the expanded fields of discourse, culture, ideology,
race, and gender are so different from the old models of literary study according to
authors, nation, periods, and genres that the term ‚literature‘ may no longer ade-
quately describe our object of study.“ (BR 42) Infolge solcher Ausweitung des The-
menfelds hätte es Diskussionen darüber gegeben, ob man die Fachbezeichnung
nicht um einen Zusatz wie „‚and Cultural Studies‘“ ergänzen sollte, die Kommission
schlage dagegen vor, daß „these new ways of reading and contextualizing should
be incorporated into the very fabric of the discipline.“ (BR 42) Tatsächlich ist es,
könnte man böse sagen, umgekehrt: Das Substitut tritt an die Stelle des zu Substitu-
ierenden – wobei, wie in einem späteren Punkt der Empfehlungen für das Gra-
duate-Studium vor einer Gleichsetzung einer kulturwissenschaftlich ergänzten
Komparatistik mit ‚cultural studies‘ gewarnt wird, der entscheidende Unterschied
doch darin besteht, daß letztere monolingual betrieben würden und vor allem Ge-
genwartsthemen in den Mittelpunkt stellten (BR 45).

Diese Grundsatzentscheidung zieht sowohl für die curriculare Anlage des kom-
paratistischen Graduate Programms, aber auch für das Studium im Rahmen des
Undergraduate Programs eine Reihe von Reform- bzw. Änderungsvorschlägen
nach sich.

Die curricularen Folgen für das Graduate-Program werden in einem Katalog
von acht Punkten festgehalten. Die wesentliche Kehrtwendung besteht in der Ab-
kehr von der Literatur als dem zentralen Gegenstand komparatistischen Studiums.
Gegenüber der Untersuchung von Literatur im Hinblick auf Autoren, Einzelliteratu-
ren, Epochen und Gattungen führt die Forderung nach Kontextualisierung von Lite-
ratur im Rahmen anderer diskursiver Praktiken vor allem zu einer entscheidenden
Neudefinition der Komparatistik, die nicht länger Vergleichende Literaturwissen-
schaft sein will. War zuvor unter der Überschrift „Renewing the Field“ aus der
Bandbreite, was Komparatistik heute bedeute („comparison today involves“, BR 42),
der Schluß gezogen worden, „that the term ‚literature‘ may no longer adequately
describe our object of study“, wird daraus nun für das Curriculum des Graduate-
Studium die Konsequenz gezogen und gleich im ersten Punkt dekretiert: „Literary
phenomena are no longer the exclusive focus of our discipline. Rather, literary
texts are now being approached as one discursive practice among many others in a
complex, shifting, and often contradictory field of cultural production.“ (BR 42) Die
revidierte Komparatistik stellt statt ‚Literatur‘ diskursive Praktiken in den Mittel-
punkt, d. h. sie schränkt die Fokussierung auf „high-literary discourse“ ein und wen-
det sich „the entire discursive context in which texts are created and such heights
are constructed“ (BR 43) zu. Die von Remak seinerzeit umschriebene Komparatistik

210 VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report (1993/1995)



in der Erweiterung wird ein weiteres Mal erweitert7 und die damit verbundene In-
terdisziplinarität, d. h. die Vorliebe, zwischen den Disziplinen zu kreuzen („their
propensity to cross over between disciplines“, BR 43), zum Differenzkriterium des
Fachs promoviert. Komparatistik ist jetzt Interdisziplin. Die ‚Comparaison‘ der tradi-
tionellen wird durch das „cross over“ (BR 43 und 47) der revidierten Komparatistik
ersetzt. Die Komparatistik wird von einer Literatur- in eine Diskurswissenschaft
transformiert.

Diese Diskussion ist auch im deutschsprachigen Raum aufgegriffen worden.
Ende der neunziger Jahre hat arcadia. Zeitschrift für Allgemeine und Verglei-
chende Literaturwissenschaft das humanistische „‚One world‘-Programm“ ihrer
Gründerjahre über Bord geworfen, die Herausgeberin gefeuert und die traditio-
nelle Konzentration auf den westlichen Kanon zugunsten des „Kulturvergleichs“
bzw. einer „cultural study of literature“ eingetauscht: „Diese Öffnung muß jetzt
erfolgen.“8 Die dramatische Rhetorik solcher Öffnungen, die die Vorgabe der ame-
rikanischen Diskussion im Anschluß an den Bernheimer-Report – „We feel that
comparative literature is at a critical [Herv., C.Z.] juncture in its history.“ (BR
47) – sowie der sozial- und kulturwissenschaftlichen Optionen in den benachbar-
ten Einzel- bzw. Nationalphilologien (etwa der Germanistik) imitiert, sollte jedoch
nicht darüber hinwegtäuschen, daß die Alternative zwischen intrinsischen und
extrinsischen Theorieansätzen stets kontrovers im Fach diskutiert worden ist –
eben auch, wie noch zu zeigen sein wird, im Kontext des Bernheimer-Reports.

Mit der kulturvergleichenden Öffnung hat, überspitzt formuliert, zuletzt
doch die ‚französische Stunde‘ (Claudio Guillén) in der Vergleichenden Literatur-
wissenschaft geschlagen. Wir erinnern uns (s. II.iv): Welleks Abgrenzung gegen-
über den Komparatisten der Sorbonne mit ihrem literaturwissenschaftlichen
„Außenhandel“ der ‚rapports‘ stand nicht nur im Zeichen von Literaturtheorie,
Literaturkritik und Allgemeiner Literaturwissenschaft („Literatur ist etwas Un-
teilbares“). Vielmehr basierte Welleks Kontraposition auf einem engen Begriff der
Literatur („literariness“), mit dem er der Gefahr entgehen wollte, daß die Litera-
turwissenschaft sich in „jegliche Art von Kulturgeschichte“9 auflöst. Das (amerika-
nische) Votum für Theorie, Kritik und Methode, die den literaturgeschichtlichen
Positivismus der ‚Franzosen‘ konterkarieren sollte, war zugleich Votum gegen

 „The production of ‚literature‘ as an object of study could thus be compared to the production
of music, philosophy, history, or law as similar discursive systems.“ (BR 43)
 arcadia 31 (1996), H.1/2 (Thema: „Kulturkonflikte in Texten“), Editorial, III f.; vgl. arcadia 33
(1998), H. 1 (Thema: „Literature and Cultural History/Literatur und Kulturgeschichte“), Introduc-
tion/Einleitung, 1–7, bes. 1.
 René Wellek: Die Theorie der Vergleichenden Literaturwissenschaft [engl. 1953]. In: Verglei-
chende Literaturwissenschaft. Hg. Hans Norbert Fügen. Düsseldorf, Wien 1973, 101–107, hier: 105.

1 Interdisziplinäres ‚cross-over‘ statt literaturwissenschaftlicher Comparaison 211



eine kulturgeschichtliche Offenheit, die der Komparatistik im Bernheimer-Report
nun doch als Vision angeraten wird.

Bei aller inhaltlichen Revision bleibt die Kenntnis mehrerer Fremdsprachen
das Fundament des Faches, wie der zweite Punkt unmißverständlich nachschiebt:
„The knowledge of foreign languages remains fundamenal to our raison d’être.“
(BR 43) Wohl wissend, daß die Sprachanforderungen von Department zu Depart-
ment variieren, wird als Minimum das Studium zweier (es verwundert etwas, die-
ses Wort nach dem ersten Punkt zu lesen) „literatures in the original language, a
good reading knowledge of two foreign languages“ empfohlen. Eine davon sollte
eine nicht-europäische Sprache sein. Studenten, die ältere europäische, arabische
oder asiatische Kulturen studieren, wird der Erwerb einer ‚klassischen‘ antiken
Sprache („the acquision of an ancient ‚classical‘ language“) nahegelegt (BR 43). Zu-
gleich wird im Blick auf die komparatistische Dimension des Kulturbegriffs an die
signifikanten Unterschiede innerhalb einer Nationalkultur erinnert, „which provide
a basis for comparison, research, and critical-theoretical inquiry“ (43 f.) Dabei er-
scheint es als wünschenswert, wenn die denkbaren regionalen, ethnischen, religiö-
sen, geschlechtlichen, klassenmäßigen, kolonialen oder postkolonialen Unterschiede
bzw. Konflikte mit sprachlichen Unterschieden in Zusammenhang gebracht
würden, mögen sich diese auf Einzelsprachen, Dialekte oder andere Formen
sprachlicher Varianz wie Slang oder Jargon, Zwei- oder Mehrsprachigkeit oder
Formen sprachlicher Hybridisierung beziehen.

Zwar bleibt Mehrsprachigkeit die raison d’être des Fachs, doch „the old hosti-
lities toward translation should be mitigated.“ (BR 44). Vielmehr sollten, wie im
dritten Punkt ausführlich herausgestellt wird, gerade Fragen der Translationsfor-
schung stärker in das komparatistische Studium einbezogen werden.

Die Punkte vier und fünf betreffen Fragen der Kanonkonstitution, der literari-
schen Wertung sowie der multikulturellen Rekontextualisierung angloamerikani-
scher und europäischer Perspektiven. Die Aufmerksamkeit sollte unkanonischen
Interpretationen kanonischer Texte sowie solchen Lektüren gelten, die konkurrie-
rende, subalterne oder marginalisierte Perspektiven einbringen. Gezielt wird auf
die Hinterfragung und Zurückdrängung normativ geltender, tatsächlich aber aus
dem europäischen bzw. westlichen Kulturkreis stammender Vorstellungen. „This
does not mean abandoning those perspectives but rather questioning and resisting
their dominance.“ (BR 44) Ist es ein Zeichen interner Spannungen im Komitee über
die Frage, wie mit den anglo-amerikanischen und europäischen Sichtweisen zu ver-
fahren sei, wenn in der Konjunktion von ‚questioning and resisting‘ das Ergebnis
der Hinterfragung der Standards, die die erste Verbform fordert, in der zweiten
Verbform gleich mitgeliefert wird – die Hinterfragung von Dominanz, ihre Infrage-
stellung und der Widerstand dagegen zu Synonymen werden? Ermuntert wird in
diesem Zusammenhang, in Kursen, die sich mit minoritären Literaturen beschäfti-

212 VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report (1993/1995)



gen, Übersetzungen zu nutzen. Punkt sechs thematisiert die Materialität bzw. Me-
dialität der Literatur und fordert die Komparatistik auf, den Medienvergleich in
das Studienprogramm aufzunehmen, d. h. sich nicht nur auf das Buchmedium zu
beschränken, sondern sich gegenüber den Medien vom Manuskript bis zum Fern-
sehen, dem Hypertext und der Virtuellen Realität zu öffnen. Das alles impliziert,
Punkt sieben, neue Formen der komparatistischen Lehre, z. B. Team-Teaching, das
Angebot interdisziplinärer Kurse und „cross-cultural topics“ (BR 45). Der letzte
Punkt schließlich hält fest, daß ein solches Curriculum nicht ohne theoretische
Fundierung möglich ist, weswegen dem Graduate-Studenten nahegelegt wird, mög-
lichst früh einen Kurs „in the history of literary criticism and theory“ (BR 46) zu
belegen.

Die Kritik am Eurozentrismus, die damit verbundene Forderung nach Hin-
wendung zu „non-Western cultures“ (BR 42) und die interdisziplinäre Fachöff-
nung, die die Neuausrichtung des Graduate-Programms prägen, bleiben für das
Curriculum auf Undergraduate-Niveau nicht folgenlos. Fünf Punkte sind für den
Bernheimer-Ausschuß besonders wichtig. An erster Stelle steht auch hier, Alther-
gebrachtes wie z. B. den Kanon zu hinterfragen. Vermeintliche Normen sollen auf
ihre zeitliche und räumliche Kontingenz, d. h. ihre nur historisch und lokal rela-
tive, aus Machtverhältnissen erwachsene Geltung hin durchsichtig gemacht wer-
den. Statt etwa in den Kursen über „great books“ die exemplarischen Werke der
Weltliteratur Revue passieren zu lassen, müsse die Fragestellung vielmehr lauten:
„how a book comes to be designated as ‚great‘ in a particular culture, that is,
what interests have been and are invested in maintaining this label“ (BR 46). Daß
sich in solchen Beispielen zeigt, wie sich in dem Papier das kleine Abc Foucault-
scher Diskursanalyse zur Geltung bringt, ist leicht ersichtlich. Zweitens sollte das
Hauptfachstudium („major“) flexibilisiert werden, um die Transzendierung der
europäischen Matrix in sprachlicher, literarischer und kultureller Hinsicht zu er-
möglichen. Zum Beispiel sollten die Studenten zur Erlernung nichteuropäischer
Sprachen wie Arabisch, Hindi, Japanisch, Chinesisch oder Suaheli ermuntert wer-
den, damit im Graduate-Studium auf solche Fremdsprachenkompetenz aufgebaut
werden kann. Das Undergraduate-Programm sollte drittens eine Reihe von Kur-
sen anbieten, in denen das Verhältnis zwischen westlichen und nicht-westlichen
Kulturen studiert werden könne. Überdies gebe es dringenden Bedarf an Kursen
zu zeitgenössischer Literaturtheorie. Sofern die nötigen Fremdsprachenkennt-
nisse vorhanden sind, wäre es viertens günstig, im Unterricht originalsprachliche
Texte einzubeziehen und, sofern man mit Übersetzungen arbeite, Übersetzungs-
theorien zu berücksichtigen. Schließlich sollte, fünftens, zu „extradisciplinary mi-
grations and crossovers“ (BR 47) ermutigt und die Studenten auf Fächer wie
Linguistik, Philosophie, Geschichte, Kunst-, Film- oder Medienwissenschaften auf-
merksam gemacht werden.

1 Interdisziplinäres ‚cross-over‘ statt literaturwissenschaftlicher Comparaison 213



Die Komparatistik stehe, heißt es dramatisch am Schluß, „at a critical juncture
in its history“ (BR 47). Da die Komparatistik im Gegensatz zu Einzelphilologien
nicht durch Grenzen nationaler oder sprachlicher Art begrenzt werde, sei sie stets
offen gewesen, sich neu zu erfinden: „comparative literature is no stranger to the
need to redefine itself“, zumal der Augenblick für eine solche Revision („review“)
günstig sei, da die in den Literaturwissenschaften beobachtbaren, fortschrittlichen
Tendenzen zugunsten eines multikulturellen, globalen und interdisziplinären Cur-
riculums der Natur nach ohnehin vergleichend ausgerichtet („comparative in na-
ture“, BR 47) seien. Vollzieht die Komparatistik also nur mit, was ohnehin angesagt
ist? Einer der fachstrategisch begründeten Kritikpunkte am Bernheimer-Papier
wird sich hieran entzünden.

Wie angehängt und auch etwas ratlos wirkt schließlich der abschließende Ab-
satz der „Conclusion“, der plötzlich finanzielle und arbeitsmarktpolitische Rahmen-
bedingungen anspricht, die bisher unberücksichtigt geblieben waren. Der Bericht
hatte sich eigentlich zugutegehalten, „some guiding ideas“ und „new directions“ für
ein zeitgemäßes, weil kulturpluralistisches Curriculum einzubringen. Nun wird auf
einmal angesichts knapper Haushalte, die literaturwissenschaftliche Abteilungen zu
konservativen Planungen gezwungen hätten, die Notwendigkeit herausgestellt, daß
Komparatistikstudenten fähig sein müßten, „to demonstrate solid training in their
primary national literature.“ (BR 47) Und was bedeutet es, wenn der Student ange-
sichts der sich wandelnden ökonomischen und soziopolitischen Rahmenbedingun-
gen sowie der Unwägbarkeiten des Arbeitsmarkts dazu angehalten wird, sich über
sein angestrebtes Berufsprofil schon frühzeitig im Graduate-Studium Gedanken zu
machen? Bekommen die Verfasser ob ihres Reformeifers plötzlich kalte Füße?

2 Comparative Literature in the Age of Multiculturalism (1995) –
die Einbettung des Bernheimer-Reports

Publiziert wurde der Bernheimer-Report von 1993 zusammen mit den beiden vor-
angehenden Berichten von 1965 (Levin) und 1975 (Greene) in einem zwei Jahre
später gedruckten Sammelband mit dem programmatischen Titel Comparative Li-
terature in the Age of Multiculturalism. Nachdem der im Mai 1993 fertiggestellte
Report, der anschließend intern zirkulierte und auf einer der ACLA reservierten
MLA-Sektion auf der Basis dreier als „Responses“ bezeichneter Vorlagen disku-
tiert worden war, hatte Bernheimer weitere, führende Fachvertreter eingeladen,
für den geplanten Sammelband in „Position Papers“ zum Report Stellung zu be-

214 VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report (1993/1995)



ziehen.10 Der Report wird durch die Anlage des Sammelbands mithin in eine
Reihe teils einleitender, teils ergänzender, teils kommentierender Beiträge einge-
bettet, wodurch ein vielstimmiges, nur schwer überschaubares Ensemble ent-
steht, das einerseits die ganze, kontrovers diskutierte Weite verschiedener, z. T.
gegensätzlicher Positionen im US-amerikanischen Komparatistenverband Ende
des 20. Jahrhunderts zum Ausdruck bringt, andererseits durch die dialogische An-
lage zugleich darauf zielt, daß keine Position ausgegrenzt, mithin auch kein Mit-
glied aus dem Verband hinausgedrängt wird. Diese bunte, vereinssoziologisch
begründete Bandanlage wird sich in späteren Reportbänden noch verstärken.

Bernheimer tritt dabei in einer ambivalenten Doppelrolle auf – er ist Vorsit-
zender (und Sprecher) der nach ihm benannten Report-Kommission und zugleich
Herausgeber des Sammelbands, dem er ein ‚Preface‘, vor allem aber eine ‚Introduc-
tion‘ mit dem Titel „The Anxieties of Comparison“ voranstellt.11 Diese Einleitung
will ich zunächst eingehender betrachten, weil sie einerseits Aussagen des Papiers
nochmals unterstreicht, andererseits aber auf dessen in Zu- und Widerspruch ge-
teilte Resonanz eingeht und nachträgliche Akzentverschiebungen erkennen läßt.
Erst anschließend soll auf einige im Sammelband abgedruckte Kritikpapiere etwas
näher eingegangen werden.

a „Introduction. The Anxieties of Comparison“
Bernheimers Einleitung zum Sammelband gliedert sich in sechs Teile, die jeweils
durch den Durchschuß einer Leerzeile markiert sind. Ein kurzer Endnotenappa-
rat steht am Schluß (Schema 17). Bernheimer beginnt damit, daß er die wechseln-
den Schwerpunktsetzungen der US-amerikanischen Komparatistik seit dem Ende
des Zweiten Weltkriegs als Versuche interpretiert, „to cure, contain, or exploit the
anxiety of comparison“ (BI 3), die durch Welleks Crisis-Vortrag 1958 (s. II.iv.3) mit
der Aussage ausgelöst worden sei, daß es ein ernstes Krisenzeichen für den pre-
kären Status des Fachs bedeute, „‚that it has not been able to establish a distinct

 Vgl. zur Entstehung des Reports und der den Band arrondierenden Beiträge [Charles Bernhei-
mer:] Preface. In: Comparative Literature in the Age of Multiculturalism, a.a.O., IX–XI, hier: X f.
Die auf einer der ACLA reservierten Sektionen des MLA-Kongresses 1993 diskutierten ‚paper‘ von
K. Anthony Appiah, Mary Louise Pratt und Michel Riffaterre erscheinen als Part Two des Bandes
unter dem Titel „Three Responses to the Bernheimer Report at the MLA Convention, 1993“, die
anschließend eingeworbenen Kommentare als Part Three „Position Papers“. Part One bietet die
drei Reports von Levin, Greene und Bernheimer. Dem ersten Teil wiederum vorgeschaltet sind
„Preface“ und „Introduction“.
 Charles Bernheimer: Introduction. The Anxieties of Comparison. In: Comparative Literature
in the Age of Multiculturalism, a.a.O., 1–17. Im folgenden zit. mit der Sigle BI in ( ) im Text.

2 Comparative Literature in the Age of Multiculturalism (1995) 215



– Die Frage, was Komparatistik ist, begleitet sie spätestens, seit Welleks Diagnose von :
Das Fach ist in einer Krise, weil sein prekärer Status darin besteht, daß es weder einen
deutlich erkennbaren Gegenstand („distinct subject“) noch eine eigenständige Methode
(„specific methodology“) ausgeprägt hat (zit. ).

– Die Geschichte der us-amerikanischen Komparatistik nach dem Zweiten Weltkrieg besteht
in dem Versuch, die Krise zu beheben, und zwar durch:
– Intrinsische Erforschung der Literarizität von Literatur (Wellek: „literariness“)
– Priorisierung von Literaturtheorie und rhetorischer Lektüre (de Man: „poetics of

rhetoricity“, 7)
– Öffnung für extrinsische Literaturforschung unter dem Einfluß von Diskursanalyse

(Foucault), Intertextualitätstheorie (Bachtin), Kritische Theorie (Benjamin), ‚postcolonial
studies‘ (Said, Spivak), Marxismus (Jameson), ‚New Historicims‘ (Greenblatt) (7)

– Das Feld der gegenwärtigen komparatistischen Theorieansätze erscheint zwar vielfältig
fragmentiert, besitzt jedoch im Begriff der „contextualization“ () einen gemeinsamen
Nenner, dessen zugrundliegende „politics of multiculturalism“ jedoch mit Problemen
konfrontiert, und zwar hinsichtlich:
– Multikultureller Kanonrevision (8)
– Identitätspolitik (9)
– Globalisierungsdiagnose (9 f.)
– Fremdverstehen (10)

– Die Forderungen des Bernheimer-Reports spalten die US-amerikanische Komparatistik in
zwei Lager („two camps“, ):
– formalistische Advokaten einer (universalistischen) Poetik der Literatur (10–11)
– kontextualistisches Spektrum einer (kulturrelativistischen) Erforschung des jeweils

kulturspezifisch Literarischen (11)

– Multikulturalistisch betriebene Komparatistik
– beginnt mit der Einsicht in die hybride Konstruktion des komparatistischen Subjekts

(„hybrid constitution of the comparatistic subject“) (11)
– fördert das Interesse an der Subjektkonstitution als einer hybriden, multikulturellen

Verbindung („the subject’s constitution as a hybrid, multicultural conjuncture“)
überhaupt (12)

– schärft das Bewußtsein dafür, daß das Vermächtnis von Dislokation („legacy of
dislocation“, Emily Apter) für die Komparatistik prägender als für andere
geisteswissenschaftliche Fächer („humanities“) ist (12)

– Relativierung bzw. Spezifizierung der Report-Forderung, diskursive Praktiken anstelle
literarischer Phänomene in den Mittelpunkt des Fachs zu stellen. Gemeint war damit:
– „not to attack literature’s specifity but to historize it“ (15)
– nicht die Erforschung der Literatur zugunsten der Kultur über Bord zu werfen,

sondern zu untersuchen, wie kulturelles Wissen in eigentümlicher Weise literarisch
gestaltet ist („is construed as peculiary literary“, 15)

– Nachweise

Schema 17: Bernheimer: Introduction. The Anxieties of Comparison. Dispositionsschema.

216 VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report (1993/1995)



subject matter and a specific methodology‘“ (zit. BI 2).12 Wellek hatte die ‚Krise‘
des Fachs zwar dadurch zu beheben gesucht, daß er die Frage nach der Literarizi-
tät der Literatur als sein Zentrum dekretiert habe. An diesen intrinsischen Ansatz
konnte der Boom der folgenden Theorie-Ära, insbesondere die Welle der mit dem
Namen Paul de Man verbundenen Dekonstruktion, zunächst anknüpfen, doch
nach Lage der Dinge habe sich das Fach in der Zwischenzeit stark verändert. Die
Aufzählung einer bunten Reihe von Einflußfaktoren, die über die Rezeption Fou-
caults, Bachtins und der Autoren der Frankfurter Schule, namentlich Walter Ben-
jamins, bis zu den Anstößen durch jüngere Autoren wie Said, Spivak, Jameson
und Greenblatt reicht, führt Bernheimer zur Frage, ob das vielfältig fragmentierte
Feld theoretischer Ansätze mit Hilfe des Begriffs der ‚Kontextualisierung‘ auf
einen gemeinsamen Nenner gebracht werden könnte: „Yet it appears today that
contextualisation has become the watchword of the most influential approaches
to literature.“ (BI 8) Bernheimer selbst bezeugt den Wechsel von intrinsischer zu
extrinsischer Literaturbetrachtung durch die Erinnerung, daß er 1969 auf dem
Höhepunkt des Anti-Vietnam-Krieg-Protestes auf dem Campus in Harvard gefor-
dert hatte, Nietzsche, Freud und Marx im komparatistischen Einführungskurs zu
lesen, statt die von Harry Levin auf die Literaturliste gesetzte Theory of Literature
von Wellek/Warren. ‚Kontextualisierung‘ sei freilich nicht unproblematisch, weil
wie auch immer geartete Kontexte13 in literarischen Werken niemals unvermit-
telt („unmediated“, BI 8) greifbar sind. Kontexte sind auch nur Texte, d. h. Gewebe
aus Zeichen. Zuvor hatte Bernheimer den bissigen Spott referiert, mit dem der
Literaturtheoretiker Hillis Miller die Erleichterung vieler Kollegen über das Ende
der Dekonstruktion kommentiert hatte. Endlich habe man sich wieder mit nai-
vem Vertrauen in die mimetische Transparenz der Worte den Inhalten zuwenden
können, die in der Literatur widergespiegelt („‚reflected‘ in literature‘“, BI 614)
würden. Millers Einsicht in die Opazität der Sprache scheint Bernheimer beizupflich-
ten, wenn er fortfährt, daß der Anspruch „of contextualizing without reifying“ (BI 8)
schwierig umzusetzen sei.

Solche Verdinglichung betrifft gerade auch die „politics of multiculturalism“ (BI
8), deren Schwierigkeiten an drei Beispielen holzschnittartig skizziert werden. Bei

 Auch Marjorie Perloff („Literature“ in the Expanded Field. In: Comparative Literature in the
Age of Multiculturalism, a.a.O., 175–186, hier: 176) zitiert Welleks Satz, und zwar als Diagnose einer
andauernden „malaise“ (176), die trotz bzw. gerade wegen des Bernheimer-Reports andauere.
 Bernheimer nennt: „History, culture, politics, location, gender, sexual orientation, class,
race –“ (BI 8).
 Bernheimer zitiert hier aus dem Aufsatz von J. Hillis Miller: The Function of Literary Theory
at the Present Time. In: The Future of Literary Theory. Hg. Ralph Cohen. New York NY 1989,
102–111, hier: 103.

2 Comparative Literature in the Age of Multiculturalism (1995) 217



der multikulturellen Revision des Kanons wirft das legitime Begehren, daß auch
die Literatur marginalisierter Gruppen nach Repräsentation im Kanon verlangt, al-
lerlei Probleme auf. Führt die Entkanonisierung europäischer Literatur nicht nur
zur Neukanonisierung nicht-europäischer Literatur? Und wen repräsentiert das
neukanonisierte Werk? Und unterstellt seine Auswahl derjenigen Kultur, für die es
stehen soll, nicht eine Homogenität, die es in ihr womöglich gar nicht gibt?15 Bei
der Identitätspolitik stellen sich ähnliche Probleme. Nach welchem Maßstab soll
man jenseits des europäischen Schauplatzes angesiedelte Literaturen vergleichen?
Fragt man danach, was sie thematisch, moralisch oder politisch gemeinsam haben,
unterwirft man sie universellen – will sagen: europäischen – Kriterien, die ihre je-
weilige Besonderheit auslöschen, versucht man ihre jeweilige Besonderheit zu ver-
stehen, hat man sich um den Vergleich gebracht. In beiden Fällen versteckt sich
hinter dem, was Bernheimer ‚Verdinglichung‘ („reifying‘) nennt, das alte, bei der
Kontroverse um die Vergleichung stets anhängige Problem, ob und wie Allgemei-
nes und Besonderes aufeinander bezogen werden können. Als drittes Dilemma er-
scheint in diesem Zusammenhang schließlich die Frage, inwieweit Globalisierungs-,
Demokratisierungs- und Entkolonialisierungsprozesse Konflikte anheizen, die zu
Renationalisierung und Reethnisierung führen.16

Bevor diese Überlegungen zu den Dilemmata des multikulturellen Theoriean-
satzes abgeschlossen werden, greift Bernheimer noch eine Art interkulturelle
‚Gretchenfrage‘ auf, die in einem der abgedruckten Postitionspapiere aufgewor-
fen worden war: Ob man überhaupt mit einer fremden Kultur familiär werden,
d. h. Fremdes verstehen könne.17 In einem anspielungsreich verfaßten Positions-
papier, dessen Gliederung u. a. Kants drei Grundfragen an die Philosophie (KrV,
A 805/B 833) ironisch nutzt („What can I Know?“, „What May I Hope?“, „What
Ought I to Do?“), hatte Tobin Siebers (1953–2015) gestanden, daß er trotz seiner
20jährigen Beschäftigung mit der französischen Kultur sie bei allem Ehrgeiz, ein
guter Multikulturalist zu sein, nicht verstehe. Als englischer Muttersprachler

 Bernheimer verweist hier auf den Beitrag von Rey Chow (In the Name of Comparative Litera-
tur. In: Comparative Literature in the Age of Multiculturalism, a.a.O., 107–116, hier: 109), die mit
solcher „reproduction of Eurocentrism-in-the-name-of-the other“ scharf ins Gericht geht.
 Vgl. hierzu die kontroversen Positionen von Mary Louis Pratt (Comparative Literature and
Global Citizenship. In: Comparative Literature in the Age of Multiculturalism, a.a.O., 58–65) und
Marjorie Perloff („Literature“ in the Expanded Field, ebd., 175–186).
 Und darf ein Fremder überhaupt Fremdes zu verstehen versuchen ohne ‚kultureller Aneig-
nung‘ bezichtigt zu werden? Bernheimer fragt im Zusammenhang mit der Dezentrierung des eu-
ropäischen Kanons, ob er das Recht habe, über eine Kultur zu sprechen, der er nicht angehört,
und er fährt fort: „Even though I am fascinated by African literatures, do I have any chance of
getting a job to teach them if my skin is white? [...] It seems that it is no longer enough for compa-
ratists to speak different tongues: now they have to put on different skins as well.“ (BI 9)

218 VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report (1993/1995)



bliebe er ewig ein „American in Paris“18 – da hilft, ließe sich im Blick auf Siebers
Ratlosigkeit gegenüber den Regeln des Bisous-Rituals ergänzen, alle ‚dichte Beschrei-
bung‘ nichts: „The French often greet each other by kissing cheeks, always twice, so-
metimes four times, maybe more. When do they do it twice, double it, or go for
broke? Does it matter whether they start on the left or right side? I can explain all of
this in great detail, but I do not unterstand it. / I go to a French film, and the theater
bursts with laughter, but I do not laugh because I did not get the joke. I go to an
American film, and I laugh alone because the French audience did not get the joke. /
I have been trying to understand French literary theory for twenty years. What if my
disagreements are based on something as simple as not getting the joke? Am I deeply
informed about French Culture? I love France. I do not feel deeply informed.“19

Nun werden Einleitungen geschrieben, nachdem alle Beiträge für den Band
vorliegen. Das gilt auch für Bernheimer – er könnte sonst in seiner ‚Introduction‘
nicht mit einzelnen Aussagen der ergänzenden Positionspapiere in Dialog treten,
Kommentare der Positionspapiere seinerseits kommentieren und dabei bestimmte
Aussagen des Reports akzentuieren oder relativieren. Die Resonanz auf den Report
ergab, daß der darin neugesetzte Fokus nicht unumstritten war. Gegen Mitte seiner
Einleitung muß Bernheimer konzedieren, daß die Frage nach dem Selbstverständ-
nis des Fachs die Bandbeiträger „into two camps“ (BI 10) gespalten habe: „Should
the comparatist work to unify our sense of the essential nature and function of lite-
rature cross-culturally, or should he or she work to promote our understanding of
the diverse constructions of the category of the literary in different cultures?“ (BI
10) Verstehe ich die Frage richtig, geht es hier darum, ob Literatur („literature“) ein
universalistisches oder ob das Literarische („the literary“) ein kulturrelativistisches
Konzept ist. Im ersten Fall wäre Literatur eine Konstante, deren verschiedene Er-
scheinungsformen und Funktionen durch kulturübergreifende Vergleiche erforscht
werden könnten. Im zweiten Fall wäre ‚Literatur‘ selbst eine Variable, deren je-
weils spezifische Literarizität, Bedeutung und Funktion in von Kultur zu Kultur
verschiedenen, machtgestützten Differenzspielen jeweils unterschiedlich ausge-
prägt würden. Im ersten Fall liefe das auf eine womöglich universalistische Poetik
hinaus, im zweiten auf das Herauspräparieren kulturfeldspezifischer Ausprägun-
gen von20 Literarischem, dessen Bedeutung in dichter Beschreibung verstanden

 Tobin Siebers: Sincerely Yours. In: Comparative Literature in the Age of Multiculturalism,
a.a.O., 195–203, hier: 201. Siebers, der Englische und Vergleichende Literaturwissenschaft sowie
Kunst und Design an der University of Michigan, Ann Arbor, lehrte, gilt als einer der Begründer
der Disability Studies.
 Ebd., 201 f. Die Passage erscheint unter der Zwischenüberschrift „What can I Know?“.
 Ich vermeide an dieser Stelle bewußt den bestimmten Artikel ‚des‘. Wie auch immer, man
kommt um die Macht von Verallgemeinerungen nicht herum, weder in der Bestimmung der Ex-

2 Comparative Literature in the Age of Multiculturalism (1995) 219



oder dessen Funktion im mikrophysischen Machtspiel eines kulturspezifischen Dis-
kurssystems analysiert werden könnte.21

Die beiden Parteiungen, die sich an der von Bernheimer aufgeworfenen Frage
scheiden, werden im Anschluß im Vorgriff auf einzelne im Sammelband folgende
Beiträge kurz umrissen. Da sind auf der einen Seite diejenigen, die den Kern kom-
paratistischer Arbeit in „a reflection on the aesthetic phenonemon of literariness in
a cross-national context“ sehen und darauf bestehen, Literatur „‚as literature‘“ zu
lehren (Peter Brooks), ihre „invariant features“ herauszuarbeiten (Michael Rif-
faterre) und ansonsten kulturwissenschaftliche Ansätze links liegen zu lassen (Jona-
than Culler) (BI 10f).22 „Hence they [Brooks, Riffaterre, Culler] see the 1993 ACLA
report as an abandonment of the true forms of literary study. (Culler does not say
as much, but his sweeping aside of cultural studies so that comparative literature
can at last preside over the study of literature in itself is eloquent.)“ (BI 11). Auf der
anderen Seite des Spektrums stehen jene, die mit der Stoßrichtung des Reports
übereinstimmen und das Plädoyer für eine stärkere und vielfältige Kontextualisie-
rung des Literaturstudiums teilen. Die Vorstellungen, was das im einzelnen heißt,
seien jedoch nicht so geschlossen „than the formalist advocacy of poetics“ (BI 11).
(Diese Bezeichnung wäre womöglich nach den historischen Kampagnen gegen den
Formalismus vermeidbar gewesen.) Auch spielten auf dieser Seite weniger ästheti-
sche als andere Werte sowie politische und moralische Überzeugungen („convic-
tions“) eine Rolle, was auf ‚formalistischer‘ Seite Unbehagen auslöse.

Kurz: Das Bernheimer-Papier ist Zeichen eines ‚Kulturkampfs‘ innerhalb der
US-amerikanischen Komparatistik, dessen Frontverlauf vom Gegensatz zwischen
poetics und politics markiert wird, sich mit den Auseinandersetzungen um eine
Kanonrevision, Originallektüre und Übersetzungsgebrauch überschneidet, aber

tension einer Kultur, noch in derjenigen, was denn das ‚Literarische‘ einer bestimmten Diskurs-
art (und ihrer Tradition) vor anderen Redeformen (einer zeitschichtenspezifischen Ökumene)
auszeichnet. Zum schillernden Diskursbegriff (insbesondere Foucaults) siehe Franz Lebsanft, An-
gela Schrott: Diskurse, Texte, Traditionen. In: Dies. (Hg.): Diskurse, Texte, Traditionen. Modelle
und Fachkulturen in der Diskussion. Göttingen 2015, 11–46, bes. 13–19.
 In der Debatte um den Begriff der Weltliteratur, die im Kontext des Étiemble-Kapitels bereits
thematisiert wurde (s. II.vi.4), hatte sich gezeigt, wie solche Fragen teils zur ‚Reanimierung‘ von
Posnetts Historismus und einer raum-zeitlichen Relativierung eines Begriffs des Literarischen
nach Maßgabe jeweiliger Zeitschichten und Teilweltsystemen (Schüttpelz), teils zur biokulturel-
len Suche nach einem übergreifenden Poetriebegriff mit anthropologisch fundierten poetogenen
Strukturen (Zymner) führen sollte.
 Bezug genommen wird auf die ‚Response‘ von Michael Riffaterre: On the Complementarity of
Comparative Literature and Cultural Studies. In: Comparative Literature in the Age of Multicultu-
ralism, a.a.O., 66–73; sowie die Positionspapiere von Peter Brooks: Must we Apologize? Ebd.,
97–106 (das Zitat, 102), und Jonathan Culler: Comparative Literature, at Last! Ebd., 117–121.

220 VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report (1993/1995)



im einzelnen nicht leicht entwirrbar ist.23 Dieser Kulturkampf hat sich mittler-
weile weit über Nordamerika hinaus ausgebreitet und hält weiterhin an.

Der Bezug auf die interpretatorische Perspektive bringt einen subjektiven Fak-
tor ins Spiel, der den Blick auf die jeweilige komparatistische Forscherperson lenkt.
Der diskursanalytisch geleitete Zugriff Bernheimers schließt dabei den „cultural es-
sentialism of identity politics“ (BI 11) ausdrücklich aus. Er beobachtet vielmehr, wie
in einzelnen Beiträgen „the hybrid constitution of the comparatist subject“ (BI 11)
reflektiert werde, etwa wenn im Hinblick auf das Positionspapier der Romanistin
Françoise Lionnet betont wird, wie sich an ihrem Geburtsort auf Mauritius Englisch
und Französisch mit afrikanischen und indischen Traditionen überkreuzen (BI 11)24

oder Bernheimer die Herkunft seiner Familie aus dem strengen, calvinistisch ge-
prägten Neuchâtel mütterlicherseits und einer assimilierten jüdischen Familie in
München, einem Zentrum des Antisemitismus, väterlicherseits thematisiert. Der ‚Da-
zwischenraum‘ verschiebt sich durch solche Überlegungen von einer Kategorie, die
einen möglichen Gegenstand kulturwissenschaftlich informierter Komparatistik be-
zeichnet, zu einem Interesse an der Subjektkonstitution der forschenden Person „as
a hybrid, multicultural conjuncture“, deren ‚in-betweenness‘25 oder „‚dislocation‘“
(BI 12) es autobiographisch aufzuarbeiten gilt, und zwar nicht zuletzt als Konstituti-
onsmerkmal der Komparatistik. Denn das „exilic consciousness“ erscheint in der
Folge materieller und psychischer Verwerfungen „more definitively formative of the
discipline of comparative literature than of any other field in the humanities“ (BI 12) –
wobei Emily Apter in ihrem Positionspapier, auf das Bernheimer hier Bezug nimmt,
ausdrücklich darauf aufmerksam macht, daß sich die den postkolonialen Diskurs
prägende, „current generation of exilic critics“ (Apter nennt Homi K. Bhabha, Gaya-
tri Chakravorty Spivak, Edwad Said, Anthony Appiah, Sara Suleri, V. Y. Mudimbe,
Rey Chow u. a.) gar nicht so sehr in den psychischen und epistemologischen Fol-
gen der „Heimatlosigkeit“ von ihren „Eurocentric counterparts“, die die US-

 Vgl. die Rückschau auf den Bernheimer-Report und die sich daran anschließenden ‚Kämpfe‘,
z. B. hinsichtlich des „down-grading of ‚literature‘“ zugunsten einer Vielfalt kultureller Diskurse,
bei Haun Saussy: Exquisite Cadavers Stitched from Fresh Nightmares. Of Memes, Hives, and Sel-
fish Genes. In: ders. (Hg.): Comparative Literature in the Age of Globalisation. The ACLA Report
on the State of the Discipline, 2004. Baltimore MD 2006, 3–42, hier: 21 f.
 Vgl. Françoise Lionnet: Spaces of Comparison. In: Comparative Literature in the Age of Multi-
culturalism, a.a.O., 165–174.
 Der Begriff selbst fällt hier nicht, wird jedoch durch ein Zitat aus einem Aufsatz von James
Clifford (Travelling Cultures. In: Cultural Studies. Hg. Lawrence Grossberg, Cary Nelson, Paula
Treichler. New York NY 1992, 96–112, hier: 109), daß die an ein solch hybrides, multikulturell zu-
sammengesetztes Subjekt gerichtete Frage nicht „‚where are you from?‘“, sondern vielmehr
„‚where are you between‘“ lauten müsse.

2 Comparative Literature in the Age of Multiculturalism (1995) 221



Nachkriegskomparatistik geprägt haben, unterschieden.26 In der Akzentuierung
der „relationship between present-day postcolonial theory and European com-
parativism“ geht Apter so weit, Homi Bhabhas postkoloniale Begrifflichkeit von
„hybridity and in-betweenness“ mit „Leo Spitzer’s analysis of the ‚homeless,‘
‚ablative,‘ ‚hybrid form‘ of the trademark word Sunkist in his 1949 solo foray into
American popular culture“ zusammenzustellen.27 Apters Lektüre „Bhabha avec
Spitzer“, Steiners Rede vom Komparatisten als ‚frontalier‘ (s. II.vii.2.a) und das Ver-
ständnis der Komparatistik bei Damrosch als einer „migrant discipline“28 gehören
seither zur Topik der Fachgeschichte.

Zuletzt rudert Bernheimer hinsichtlich der Report-Formulierung, daß literari-
sche Phänomene nicht länger ausschließlich im Mittelpunkt des Faches stehen
sollten, zurück, weil sie als Angriff auf die Literatur als komparatistischen Gegen-
stand überhaupt verstanden worden sei. Das sei aber so nicht gemeint gewesen.
„Although some of the phrases in the document may seem to imply otherwise, its
authors, if I may speak for them, wanted to suggest not literature’s diminished
role in an evolution toward cultural studies but rather literature’s expanded hori-
zon in a multicultural, multimedia world.“ (BI 15). Schon vorher hieß es, daß es
nicht darum gehe, „to abandon literature as an object of study [...], but rather to
suggest a fundamentally relational and dynamic approach to cultural forms, in-
cluding literary texts.“ (BI 13). Die Feststellung, daß Literatur nur eine diskursive
Praxis unter anderen sei, bedeute keinen Angriff auf die Literatur, sondern ziele
vielmehr darauf, ihren Begriff zu historisieren, da ein solcher „cannot be estab-
lished according to absolute standards.“ (BI 15)

 Emily Apter: Comparative Exile. Competing Margins in the History of Comparative Literature.
In: Comparative Literature in the Age of Multiculturalism, a.a.O., 86–96, hier: 90. Apter war zu
dieser Zeit Professorin für Französisch und Komparatistik an der University of California in Los
Angeles (UCLA).
 Ebd., 92 f. Das Zitat ist Leo Spitzers Aufsatz „American Advertising Explained as Popular Art“
(in: A Method of Interpreting Literature. Northampton MA 1949, 102–149, hier 115 f.) entnommen,
aus dem Apter vermutlich das zuvor gebrauchte Wort ‚Heimatlosigkeit‘ abgeleitet hat. Vgl. Leo
Spitzer: Amerikanische Werbung – verstanden als populäre Kunst. In: ders.: Eine Methode Lite-
ratur zu interpretieren. Übers. Gerd Wagner. München 1966, 79–99 und 111–129 (Anm.), hier: 88 f.
In der den Markennamen ‚Sunkist‘ betreffenden Passage wird von einem „Mischwort“ einer „aus
Ablativ plus Partizip zusammengesetzten Form“ gesprochen, das „zu einer heimatlosen Existenz
verurteilt“ sei. Vgl. Emily Apter: The Translation Zone. A New Comparative Literature. Princeton
NJ, Oxford 2006, Kap. 3: „Global Translatio: The ‚Invention‘ of Comparative Literature, Istanbul,
1933“, 41–64 und 256–263 (Anm.), worin Spitzers „policy of non-translation“ (61), die in einem
„profound respect for the foreignness of a foreign language“ (62) gründe, u. a. gegen Morettis ni-
vellierende Methode des ‚distant reading‘ ausgespielt wird (s. Schluß).
 David Damrosch: Comparing the Literatures. Literary Studies in a Global Age. Princeton NJ
2020, Kap. „Emigrations“, 83.

222 VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report (1993/1995)



Eine solche raumzeitliche Relativierung des Literaturbegriffs, d. h. die Lokali-
sierung und Historisierung von Literarischem, wie sie zuvor im Report formuliert
wurde, erklärt, daß sich in der Folgezeit das komparatistikgeschichtliche Inte-
resse im anglophonen Raum wieder der positivistischen Programmatik Posnetts
und deren frühen Rezeption in der Gründungsphase der amerikanischen Kompa-
ratistik um 1900, die so gut wie verschüttet war, zuwandte. Neben Hugo Meltzl
und dessen polyglottem Zeitschriftenunternehmen (s. Schluß) wird Posnett in
neueren komparatistischen Überblickswerken wieder ein eigenständiger, mehr-
seitiger Abschnitt gewidmet, der dessen Thesen zur historischen Relativität der
Literatur gewidmet ist (s. II.i.5).29

Im jeweils raumzeitlich spezifischen Ensemble verschiedener Diskursarten
wird kulturelles Wissen in der Literatur, präzisiert Bernheimer die kritisierten Aus-
führungen nun, auf je eigentümliche Weise gestaltet. Diese Eigentümlichkeit gelte es
herauszuarbeiten. „The report’s statement that ‚the term ’literature‘may non longer
adequateley describe our object of study‘ has suggested to some collegues that we
were ready to abandon this cherished peculiarity. Admittedly, the statement is poor-
ly phrased, for our goal was not to jettison ‚literature‘ in favor of ‚culture‘ but rather
to shift the boundaries of what is construed as peculiarly literary in our culture.“ (BI
15) In der Folge, daß es nun doch um die eigentümlich literarisch gestaltete Form
der ‚Literatur‘ genannten Diskursart geht, wird auch die Nutzung von Übersetzun-
gen wieder zurückgefahren. Um die besondere Komplexität des literarischen Werks
gegenüber anderen Redeformen in seinem Kontext vollkommen verstehen zu kön-
nen, sei es nötig, sie im Original zu lesen. „Conviction that this complexity can only
be fully appreciated and understood in the text’s original articulation is what led us
comparatists to immerse ourselves in the study of foreign languages.“ (BI 16) Ja, an-
gesichts des wachsenden Einflusses sozialwissenschaftlicher Modelle bloßer
Wissensakkumulation komme es gerade jetzt darauf an, „to defend the value of li-
terature’s peculiar ways of knowing and unknowing – such as indirection, paradox,
fantasy, passion, irony, contradiction, extremity.“ (BI 16) Fast scheint es hier so, als
seien diese Gestaltungs- und Wirkungsformen, die die literarische Rede gegenüber
anderen Redeformen auszeichnen, anders als die kulturrelativen Erscheinungsfor-
men des Literarischen essentialistisch zu verstehen.

Sowenig man als dekonstruktiver Philosoph der Metaphysik einfach den Rük-
ken zukehren kann, sondern ihr in „metaphysische[r] Komplizenschaft“30 ver-

 Vgl. etwa Damrosch: Comparing the Literatures, a.a.O., Kap. „Origins“, hier: 30–39 („The
Principle of Polyglottism“, zu Melzl) und 39–43 („The Relativity of Literature“, zu Posnett).
 Hierzu Derridas Baltimore-Vortrag „Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der
Wissenschaft vom Menschen“ von 1966 in: Jacques Derrida: Die Schrift und die Differenz [frz.
1967; dtsch. 1972]. Frankfurt am Main 1985, 422–442, hier: 426.

2 Comparative Literature in the Age of Multiculturalism (1995) 223



bunden bleibt, sowenig ist es dem kulturalistisch gesinnten Komparatisten bei
dem Versuch, die Literatur zu dezentrieren möglich, sie zugunsten der Vielfalt
raumzeitlicher Erscheinungsformen von Literarischem einfach hinter sich zu
lassen. Er bleibt der Poetik ihrer essentialistischen Stilformen und anthropologi-
schen Wirkungsweisen in poetologischer Komplizenschaft ausgeliefert.31

b Globalisierung – Demokratisierung – Entkolonialisierung
Innerhalb der Fachgeschichte verschiebt sich mit dem Bernheimer-Papier der so-
ziokulturelle Ort, von dem aus die Komparatistik disziplinär konturiert wird, ein
drittes Mal. Die erste Phase der disziplinären Institutionalisierung der Kompara-
tistik antwortete auf die Etablierung der einzelphilologischen Erforschung von
Nationalliteraturen mitsamt deren ideologischen Unterbauten. Die zweite Phase der
Komparatistik entwickelte sich infolge des nationalsozialistischen Kulturbruchs in
der amerikanischen Emigration unter den Bedingungen eines ‚erzwungenen‘ Fron-
taliertums. Das Bernheimer-Papier positioniert sich mit dem Anspruch auf eine Neu-
definition der Ziele und Methoden der Komparatistik dramatisch an einer „critical
juncture in its history“ (BR 47). Auch das ethische Selbstverständnis, das stets im
komparatistischen Selbstbild mitschwingt, verschob sich entsprechend von Impera-
tiven der Völkerverständigung, des Pazifismus und Humanismus hin zu einer Politik
diskursanalytischer Machtkritik, die sich an eurozentrischen, postkolonialen, elitär-
undemokratischen oder anderen als hegemonial bzw. ausgrenzend aufgefaßten
Strukturen entzündet. Damit antwortet das Bernheimer-Papier auf eine innenpoliti-
sche Situation in den USA nach dem Ende der Blockkonfrontation und einer damit
verbundenen hochschulpolitischen Reorganisation der Disziplinen unter dem Kon-
kurrenzdruck knapper Finanzmittel. Die Neudefinition der US-Komparatistik kann
man als Reaktion auf drei soziohistorische Prozesse betrachten:32

 In ähnlicher Weise weigert sich Rey Chow in einem Plädoyer, das die Komparatistik als „A Disci-
pline of Tolerance“ (in: A Companion to Comparative Literature. Hg. Ali Behdad, Dominic Thomas.
Chicester UK 2011, 15–27) ausruft, das jeweils Literarische eines ‚Literatur‘ genannten Spezialdiskur-
ses in einem je raumzeitlich gegebenen Diskursensemble (wie es infolge von Bernheimers ‚down-
grade‘ der Literatur zwingend gewesen wäre) differenzanalytisch „in relation to, relative to ...?“ (22)
auszuweisen, vielmehr basiert ihre komparatistische „ethics of tolerance“ auf einem Begriff, der Lite-
ratur „in the broad modern sense of fictional composition“ (25) versteht, mithin andere Gestaltungs-
weisen des Literarischen einem modernen Text- bzw. Literaturbegriff unterwirft (zu dieser
Problematik s. I.iii.5 und II.vi.4). Daß der beschworene Humanismus mit dem Oxymoron einer „ty-
rannical mission of tolerance“ (21) verbunden ist, befremdet. Zu Chow s. II.ix.3.a.
 Vgl. Pratt (Comparative Literature and Global Citizenship, a.a.O., 58–65), deren Dreiklang
„Globalizing, Democratizing, Decolonizing“ ich folge, aber mit eigenen Akzenten versehe. Schon
im Zusammenhang mit dem Bernheimer-Report war die Diagnose, daß sich die Welt in einem
Prozeß der Demokratisierung befinde, im Blick auf gegenläufige Ereignisse (ethnische Säuberun-

224 VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report (1993/1995)



(a) Globalisierung, d. h. ein zunehmendes Zusammenrücken auf dem Globus, zu-
nehmende Internationalisierung von Geld-, Waren- und Menschenströmen mit
der Folge, daß insbesondere kulturelle Produktionen nicht mehr auf einen Kul-
tur- oder Sprachraum bezogen werden können. Grenzen sind porös und zweit-
rangig gegenüber einer international agierenden Kulturwarenproduktion und
-industrie geworden.

(b) Demokratisierung, d. h. insbesondere die Öffnung der Universitätsausbildung in
den USA für vormals ausgeschlossene Bevölkerungsgruppen wie Frauen, Schwarze,
Hispanos etc. und die damit verbundene Geltendmachung der mit diesen Gruppen
verbundenen kulturellen Werte, Kanones, Einstellungen und diskursiven Praktiken
gegenüber dem WASP-Kanon der Ostküste, der weiß, angelsächsisch, protestantisch
bzw. puritanisch und männlich determiniert war. Die Integration der ethnischen
Vielfalt der USA führt zur Diversifikation personaler und intellektueller Rahmenbe-
dingungen der Universitätsausbildung namentlich an den (vormals) geisteswissen-
schaftlichen Departments, insbesondere der komparatistischen Abteilungen, da
diese im Unterschied zu den einzelsprachlich organisierten in besonderer Weise
zum Auffangbecken polyglotter europäischer Emigranten, die einen entscheiden-
den Einfluß auf die Disziplin genommen hatten33, geworden waren.

(c) Entkolonialisierung, d. h. die Überschneidung zweier komplementärer Pro-
zesse, und zwar sowohl der Eintritt der Dritten Welt in den kulturellen Dialog mit
der Ersten als auch die „decolonization“ der USA selbst: ihre Loslösung von den
(fremden) kulturellen Vorgaben Europas und eine damit einhergehende Redefini-
tion eines (eigenen) US-amerikanischen Kulturbegriffs.34

Es ist wohl gerade der letzte Punkt einer kulturellen ‚Entkolonialisierung‘ der politi-
schen Supermacht USA selbst, daß die Ablehnung des eurozentrischen Kanons und
der damit verbundenen Komparatistikkonzeption europäischer Immigranten in

gen im ehemaligen Jugoslawien, israelisch-palästinensischer Konflikt, zapatistische Unruhen im
mexikanischen Chiappas, nukleare Aufrüstung Nordkoreas, zunehmender Machtzuwachs von
„Fascist China“) von Perloff („Literature“ in the Expanded Field, a.a.O., 175–186) hinterfragt und
die hegemoniale Dimension der Globalisierung kritisch offen gelegt worden.
 „In the United States, émigrés such as Erich Auerbach, Anna Balakian, Leo Spitzer, and René
Wellek exerted a decisive influence on the discipline“. David Damrosch: Home is Somewhere
Else: Comparative Literature as a Migrant Discipline. In: Komparatistik gestern und heute. Per-
spektiven auf eine Disziplin im Übergang. Hg. Sandro M. Moraldo. Göttingen 2019, 85–99, hier: 85.
Der Aufsatz entspricht den Ausführungen in Damrosch: Comparing the Literature, a.a.O., Kap. 2:
„Emigrations“, 65–83, hier: 66. Die Namensliste ließe sich leicht erweitern, etwa um Paul de Man,
bei dem Spivak in Cornell promoviert wurde und Damrosch in Yale studiert hat.
 Vgl. Pratt: Comparative Literature and Global Citizenship, a.a.O., 59.

2 Comparative Literature in the Age of Multiculturalism (1995) 225



dem Bernheimer-Papier so scharf ausfällt, obwohl ihr ‚exilic consciousness‘ in an-
derem Zusammenhang als paradigmatisch für die Komparatistik als einer migran-
tischen Disziplin herausgestellt wird. In der geradezu ödipal fixierten Abwendung
von einem als restriktiv gewerteten Eurozentrismus, der im Greene-Report nicht
zuletzt in der Skepsis gegenüber Übersetzungen zum Ausdruck komme, über-
schneiden sich auf paradoxe Weise postkoloniale Identitätspolitik, die auf die sym-
bolische Repräsentation vormals ausgegrenzter Diskurswelten besteht, mit der
konservativen Abwehr einer als „German Connection“ bezeichneten Denktradition
aus Nietzsche, Freud, Max Weber oder Heidegger, die mit ihrem Nihilismus und
Werterelativismus, die von den Emigranten in die USA importiert worden seien,
zur Abkehr vom liberalen, naturrechtlich begründeten Wertekanon der amerikani-
schen Gesellschaft geführt hätten.35 Diese eigentümliche Überschneidung verweist
auf den blinden Fleck der Eurozentrismus-Kritik der US-amerikanischen Kompara-
tistik, insofern sie mit europäischen Waffen geführt wird. Bernheimer selbst ver-
weist in seiner Einleitung auf den Einfluß der Diskursanalyse Foucaults, der
Intertextualitätstheorie Bachtins und der Kritischen Theorie der Frankfurter Schule,
namentlich Benjamins.36 Die Kritik am eurozentrischen Kanon der Primärliteratur
vollzieht sich mit Hilfe eines einschlägigen Kanons eurozentrischer Sekundärlitera-
tur, d. h. mit einem Eurozentrismus zweiten Grades, für den die Kritiker des Euro-
zentrismus blind sind. Paradox ist die Überschneidung der Kritik, die zu einer

 Allan Bloom: The Closing of the American Mind. How Higher Education Has Failed Demo-
cracy and Impoverished the Souls of Today’s Students. New York u. a. 1987, Kap. „The German
Connection“, 141–156. Für Wolf Lepenies (Deutscher Geist in Gefahr? In: Der deutsche Geist der
Gegenwart. Hg. American Institute for Contemporary German Studies. Bonn 1990, 34–43, hier: 35)
ist es das „zentrale[n] Kapitel“ von Blooms Buch. Auch Blooms „intellektuelle Monroedoktrin“
(ebd., 38) ist von dem Widerspruch durchzogen, daß die Unabhängigkeit von ‚fremdem‘, d. h.
deutschem (und französischem) Denken in Abhängigkeit von fremdem Denken, etwa Platons, ge-
fordert wird, das überdies ironischerweise von einem deutschen Emigranten, Leo Strauss, ver-
mittelt worden ist. Zur Kritik an Bloom, namentlich an dessen Homogenisierung einer durch und
durch unter dem Einfluß Nietzsches stehenden ‚German Connection‘ vgl. Carsten Zelle: Vier
Überlegungen zum Einfluß der deutschen Emigranten auf die amerikanische Literaturwissen-
schaft. Responsion zu Egon Schwarz. In: Modernisierung oder Überfremdung? Zur Wirkung deut-
scher Exilanten in der Germanistik der Aufnahmeländer. Hg. Walter Schmitz. Stuttgart, Weimar
1994, 130–137. Hierin werden als Gegenbeispiele neben Karl Viëtor Werner Jaeger und Erich von
Kahler herangezogen.
 Vgl. BI 7. Bernheimer überliefert in seiner ‚Introduction‘ überdies, wie schon angedeutet, die
schöne, freilich bezeichnende Anekdote, daß er als graduate student in Harvard 1969 auf der
Höhe des Anti-Vietnam-Krieg-Protests im Zuge einer Diskussion über Struktur und Ziele des Kom-
paratistik-Programms für das einschlägige Einführungsseminar statt der Lektüre von Wellek/
Warrens Theory of Literature das Studium von „Nietzsche, Freud, Marx, and other such seminal
thinkers“ (BI 3) empfahl.

226 VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report (1993/1995)



Neudefinition der US-amerikanischen Komparatistik führen soll, mit Allan Blooms
Polemik gegen The Closing of the American Mind, insofern die im Bernheimer-
Report zum Ausdruck kommende Ablehnung des als eurozentrisch gebrandmark-
ten Kanons mit den Waffen europäischer Literaturtheorie genau jenen Arsenalen
entstammen, die bei Bloom unter Feuer genommenen werden. Das, was bei den
Komparatisten zur Öffnung des Fachs führen soll, führt bei Bloom zur Schließung
und zum Bankrott der Universität – vor allem der an ihr gelehrten ‚humanities‘.
Ein besonders abschreckendes Beispiel dafür geben bei ihm ausgerechnet die zeit-
genössischen Comp Lit-Departments ab: „Comparative literature has now fallen lar-
gely into the hands of a group of professors, who are influenced by the post-
Sartrean generation of Parisian Heideggerians, in particular Derrida, Foucault and
Barthes. The school is called Deconstructionism, and it is the last, predictable, stage
in the suppression of reason and the denial of the possibility of truth in the name
of philosophy. The interpreter’s creative activity is more important than the text;
there is no text, only interpretation.“37

c Vive la différence
Die Abgrenzung gegenüber dem Komparatistikverständnis der Ostküstenelite38,
deren Kanon nicht nur eurozentrisch dominiert gewesen sei, sondern darüber
hinaus auch „Amerifugal“39, verweist darauf, daß die im Bernheimer-Report
angestrebte Emanzipation vom europäischen Kanon, den damit verbundenen
Fremdsprachen und einem entsprechenden engen Literaturbegriff auf einen
tiefen inneramerikanischen Identifikationskulturkonflikt hinausläuft. Dementspre-

 Bloom: The Closing of the American Mind, a.a.O., 379. Auch für die ‚Connection‘ der dekon-
struktiven Pariser Heideggerianer bildet Nietzsche, der in anderem Theoriezusammenhang ein-
mal als „Drehscheibe [...] in die Postmoderne“ (Jürgen Habermas: Der philosophische Diskurs der
Moderne. Zwölf Vorlesungen [1985]. Frankfurt am Main 1988, im Titel zur vierten Vorlesung, 104)
bezeichnet worden ist, den letztlichen Bezugspunkt.
 Damrosch (Comparing the Literatures, a.a.O., Kap. 3: „Politics“, 84–121, hier 90) stellt heraus,
daß das die Komparatistik beherrschende Elitebewußtsein von den „East Coast departments“, wo
die Vorsitzenden der Reports von 1965 und 1975, Levin (Harvard) und Greene (Yale), gelehrt hat-
ten, ausgegangen sei. Auch die Mehrzahl der Komiteemitglieder wäre in Harvard oder Yale aus-
gebildet worden oder hätte dort gelehrt (oder beides).
 Damrosch (Comparing the Literatures, a.a.O., Kap. 3: „Politics“, 84–121, hier 97 f.) diagnosti-
ziert rückblickend, daß der „West-Eurocentrism“ der US-Komparatistik in den Jahrzehnten nach
Ende des Zweiten Weltkriegs zwar bedauerlich, aber nicht überraschend gewesen sei, bemer-
kenswert hingegen sei es gewesen, daß das Fach nicht nur „Eurocentric but also Amerifugal“ ge-
wesen sei und die Generation der in den USA geborenen Komparatisten, die auf die Kohorte der
europäischen Emigranten folgte, so wenig mit der Literatur ihres eigenen Landes anzufangen ge-
wußt hätten. „Why did they do so little with the literature of their own country?“

2 Comparative Literature in the Age of Multiculturalism (1995) 227



chend kontrovers und gereizt fallen teilweise die ‚Position Papers‘ aus, die in dem
Sammelband, der den Report druckt, enthalten sind. Der Widerspruch formuliert
sich auf zwei Ebenen, und zwar sowohl gewissermaßen intrinsisch im Hinblick auf
die Dezentrierung des Literaturbegriffs bei Peter Brooks als auch quasi extrinsisch
im Hinblick auf die Strategie inneruniversitärer Profilierung des Fachs bei Jona-
than Culler.

Peter Brooks (✶1938), seinerzeit Chair der Komparatistik-Abteilung in Yale,
zeigt sich in seinem Positionspapier genervt von dem imperativen Ton, der aus
dem Bernheimer-Report mit „all those ‚shoulds‘“ spricht: „Yet my unease with the
report is real. I am distressed by its abjectly apologetic tone when discussing the
teaching of literature.“ Die im Report enthaltenen Forderungen seien durchweg
„tired clichés“ und „common topics“, die man schon von den MLA-Tagungen der
letzten zehn Jahre her kenne – eine besonders vergiftete Feststellung, impliziert sie
doch, daß man mit solchen Themen gegenüber den in der Modern Language Asso-
ciation vertretenen Fächern, die sich mit englischer und (neuerer) fremdsprachiger
Literatur befassen, keine eigenständige Kontur gewinnen könne. Vor allem sei die
Selbstgewißheit der gutgemeinten Vorgaben, mit denen das Fach von einer Litera-
tur- zu einer Kulturwissenschaft transformiert werden soll, schwerlich vereinbar
mit den kulturrelativistischen Prämissen, die ihnen theoretisch zugrunde liegen.
„And isn’t the rhetoric of virtue implicit in such imperatives quite at odds with the
cultural relativism, the situatedness of analytical perspective, preached in the
report?“40

Mit Brooks, der als Undergratuate in Harvard u. a. bei de Man studiert hatte,
von Harry Levin dort promoviert wurde und später Nachfolger de Mans als Ster-
ling Professor of Humanities in Yale wurde, wendet sich der Chair jenes Depart-
ments gegen das Bernheimer-Papier, das durch die dekonstruktivistische Schule
der ‚Yale Critics‘ prominent dazu beigetragen hatte, daß US-amerikanische Kompa-
ratistik-Abteilungen im Ruf standen, „hotbeds of theory“ zu sein41 – etwas, womit

 Brooks: Must We Apologize? A.a.O., 99 f.
 Im Blick auf die „epoch of theory“ heißt es in Bernheimers ‚Introduction‘: „Across the coun-
try, comparative literature departments became known as hotbeds of theory, and theory became
identified with what many took to be its most rigorous practice, deconstruction.“ (BI 4) Im An-
schluß zitiert Bernheimer aus dem Aufsatz von J. Hillis Miller (1928–2021): The Function of Lite-
rary Theory at the Present Time, a.a.O., 102., in dem „‚a massive shift of focus in literary study
since 1979‘“ festgehalten wird – eine Wende, die weggeführt habe „‚from the ’intrinsic‘, rhetorical
study of literature toward study of the ’extrinsic‘ relations of literature, its placement within psy-
chological, historical or sociological contexts.‘“ (BI 5) Bernheimer bezieht das Stichjahr 1979 auf
das Erscheinen von de Mans Allegories of Reading (New Haven 1979), in dessen 1973 erstpubli-
ziertem Eröffnungsaufsatz „Semiology and Rhetoric“ (3–19) eingangs die von Wellek/Warren
stammende Unterscheidung zwischen intrinsischem und extrinsischem Theorieansatz aufgegrif-

228 VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report (1993/1995)



der „gnadenlose Historismus“ Foucaults42, der aus dem Bernheimer-Report spricht,
endlich Schluß machen will.

Gegenüber der Suggestion des Bernheimer-Reports, daß Komparatistik An-
schluß an „the hip world of culural studies“ gewinnen müsse, erinnert Brooks
daran, daß zwischen Flauberts Madame Bovary und einschlägigen zeitgenössi-
schen medizinischen bzw. psychiatrischen Traktaten über Hysterie, die als Kon-
text des Romans heranzuziehen wären, ein Gattungsunterschied liegt, dessen
Nivellierung zu beiderlei Nachteil ausschlägt: „reading a novel is not quite the
same as reading a medical treatise“.43 Die kulturelle Kontextualisierung von Lite-
ratur macht vergessen, daß sie nicht allein in synchroner Opposition zu anderen
diskursiven Praktiken einer gegebenen Kultur steht, sondern vor allem auch in
diachroner Opposition zu vorangehenden Erscheinungen der gleichen literari-
schen Reihe.44 In Anknüpfung an seinen akademischen Lehrer Harry Levin, dem-
gegenüber u. a. die kritische Abgrenzung des Bernheimer-Berichts galt, macht
Brooks geltend, daß Literatur spätestens seit der Renaissance eine ‚Institution‘ ge-
bildet habe: „And this means [...], that writers are always responding, not only to
ideological and cultural contexts, but as well to the history and situation of the
literature in which they want to claim to be participants. An aspiring poet beco-
mes an aspiring poet because he oder she has read some poetry by others, not

fen wird – wobei letzterer im Blick auf Prousts Großmutter der Lächerlichkeit verfällt. Das Stich-
jahr könnte freilich auch auf den epochemachenden Sammelband der Yale Critics bezogen wer-
den: Harold Bloom, Paul de Man, Jacques Derrida, Geoffrey H. Hartman, J. Hillis Miller:
Deconstruction and Criticism. London 1979.
 Habermas: Der philosophische Diskurs der Moderne, a.a.O., Vorlesung IX: „Vernunftkritische
Entlarvung der Humanwissenschaften: Foucault“, 279–312, hier: 296, vgl. Vorlesung X: „Aporien
einer Machttheorie“, 313–343, wo Habermas vom „radikalen Historismus“ (324) Foucaults spricht.
Insgesamt führe der „gleichsam transzendentale[n] Historismus Foucaults (296) zu einem meta-
morphotischen Konzept der Geschichte als einer ewigen Wiederkehr von ‚Machtprotuberanzen‘
(vgl. 326).
 Brooks: Must we apologize? A.a.O., 101.
 Das gilt natürlich nicht nur für Romane, sondern auch für ‚medical treatises‘. So wie literari-
sche Texte in Gattungstraditionen stehen nicht-literarische Texte, die diskursive Äußerungen fi-
xieren, in bestimmten Diskurstraditionen. Eine Studie, die die Diskursart und -tradition des
‚medical treatise‘ aufarbeitet, ist Desiderat. Zum Begriff des ‚epistemischen Genres‘ (in der Medi-
zin), das als eine „intrinsisch soziale Form“, d. h. als Institution verstanden wird, die „gemeinsam
genutzte Textkonventionen“ bestimmt, siehe Gianna Pomata: Fälle mitteilen. Die Observationes
in der Medizin der frühen Neuzeit [engl. 2010]. In: Krankheit schreiben. Aufzeichnungsverfahren
in Medizin und Literatur. Hg. Yvonne Wübben, Carsten Zelle. Göttingen 2013, 20–63, bes. 20–26,
hier: 24. Zum Verhältnis von Gattungs- und Diskurstradition siehe Klaus W. Hempfer: Konvergen-
zen und Divergenzen disziplinärer Begriffsbildungen: linguistische ‚Diskurstraditionen‘ und lite-
raturwissenschaftliche ‚Gattungen‘. In: Diskurse, Texte, Traditionen, a.a.O., 307–316.

2 Comparative Literature in the Age of Multiculturalism (1995) 229



simply because he or she wants to respond to the ideological and cultural Zeit-
geist.“45 Es kommt für Brooks darauf an, Literatur nicht als eine diskursive Praxis
unter anderen zu erforschen, sondern vielmehr in erster Linie als etwas, das sich,
im Sinne von Harold Blooms ‚Einflußangst‘, durch eine intrapoetische Beziehung
auf andere, vorangehende Literatur definiert: „the most imperative context is
that of poetics.“46

Den Einwand Brooks’ wendet Jonathan Culler (✶1944)47, seinerzeit Dekan des
Comp Lit-Department an der Cornell-University, in disziplinstrategischer Hinsicht.
Es geht ihm in seiner Kritik am Bernheimer-Papier nicht um eine Abwehr eines
kulturwissenschaftlichen Ansatzes in der Vergleichenden Literaturwissenschaft,
aber er wendet sich entschieden gegen die Aufgabe eines starken Begriffs von Lite-
ratur als Focus des Fachs. Die beiden Stoßrichtungen der Fachrevision, die Hinwen-
dungen zur globalen Literatur und zu allen Arten diskursiver und kultureller
Praktiken, seien zwar jede für sich nachvollziehbar, Resultat davon sei aber „a disci-
pline of overwhelming scope, charged with the study of discourses and cultural pro-
ductions of all sorts throughout the entire world.“48 Eine solche Ausweitung der
Disziplin zieht nach Cullers Ansicht zwei Fragen nach sich: Sollte ein solches Fach
noch ‚Vergleichende Literaturwissenschaft‘ heißen? Und gäbe es daneben noch an-
dere geisteswissenschaftliche Fächer an der Universität? „Should such a department
still be called ‚comparative literature‘? And should there be any other humanities
departments in this university?“49

Für Culler führen die Vorschläge des Bernheimer-Reports nicht zu einem ‚Re-
newing‘ der Komparatistik an der Jahrhundertwende, sondern zu ihrer völligen
Konturlosigkeit.50 Für die Konturierung der Komparatistik als einem distinkten

 Brooks: Must we apologize? A.a.O., 101. Brooks verweist hier auf den Aufsatz von Harry
Levin: Literature as an Institution. In: Accent. A Quarterly of New Literature 6 (1946), H. 3,
159–168; wiederabgedr. in: ders.: The Gates of Horn. A Study of Five French Realists. Oxford 1963,
16–23. Der ‚reflection‘ setzt Levin darin paranomastisch den Begriff der ‚refraction‘ zur Bezeich-
nung des Wirklichkeitsverhältnisses von Literatur entgegen.
 Brooks: Must we apologize? a.a.O., 101.
 Culler ist im deutschsprachigen Raum vor allem dadurch bekannt geworden, daß er hierin
Ende der achtziger Jahre ‚Deconstruction‘ und Derridas poststrukturalistische Literaturtheorie
bekannt gemacht hat. Siehe Jonathan Culler: Dekonstruktion. Derrida und die poststrukturalisti-
sche Literaturtheorie [engl. 1982; dtsch. 1988]. 6.–7. Tsd. Reinbek bei Hamburg 1994. Vgl. ders.:
Literaturtheorie. Eine kurze Einführung [engl. 1997]. Stuttgart 2002.
 Jonathan Culler: Comparative Literature, at Last! a.a.O., 117–121, hier: 117.
 Ebd., 117 f.
 Vgl. Perloff („Literature“ in the Expanded Field, a.a.O., 176), die in ihrer harschen Abrechnung
mit der Aufgabe der Literatur als ausschließlichem Fokus der Komparatistik zugunsten ihrer
Kontextualisierung als einer diskursiven Praxis im oftmals widersprüchlichen Feld kultureller
Produktion bissig festhält: „This Foucaultian assertion sounds sensible enough until we stop to

230 VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report (1993/1995)



Fach im Ensemble der ‚humanities‘ erinnert Culler an den methodologischen
Grundsatz Saussures, daß Glieder innerhalb eines Systems dadurch am bestimm-
testen gekennzeichnet werden, „daß sie etwas sind, was die andern nicht sind.“51

Wie das linguistische Zeichen haben Disziplinen oder universitäre Abteilungen
„differential identities. As Ferdinand de Saussure put it – though not with compa-
rative literature in mind – ‚their most precise characteristic is to be what the
others are not‘“.52 Dadurch werden drei Unterscheidungen präjudiziert, die die
Komparatistik für Culler charakterisieren. Statt Einzelsprachigkeit: Mehrsprachig-
keit, statt Studium einer einzelnen Literatur: gleichzeitiges Studium mehrerer Li-
teraturen, vor allem aber: statt cultural turn: literal re-turn.

Wenn sich alle einzelliteraturwissenschaftlichen Fächer dem interdisziplinären
‚cross-over‘ öffneten, bliebe für die Vergleichende Literaturwissenschaft kein distink-
ter Gegenstand übrig. Die Komparatistik könne sich aber im Konkurrenzkampf der
Fächer nur halten, wenn sie ihren Studenten etwas anböte, was die literaturwissen-
schaftlichen Nachbardisziplinen gerade nicht anbieten könnten. Culler schließt
daraus, daß die Revision von ‚Comparative Literature‘ zu ‚Comparative Cultural Stu-
dies‘ zur Profilierung des Fachs in der Zukunft nichts wird beitragen können. Der
im Bernheimer-Papier befürwortete ‚cultural turn‘ tauge daher gerade nicht dazu,
die Vergleichende Literaturwissenschaft gegenüber den Nachbarfächern zu kontu-
rieren: „Today, when national literature departments have increasingly become
sites where a wide range of cultural objects are studied – not just film and popular
culture but discourses of sexuality, conduct books, and any discourse that contribu-

think about it. For, if any and all discusive practices will be the object of our ‚discipline,‘ what
makes it a discipline at all?“ Für Perloff geht es in dem Report weniger um die Standards einer
Disziplin, als um „doctrinal maneuvers“ (ebd., 180), mit denen ein bestimmter Ansatz durchge-
boxt werden soll.
 Ferdinand de Saussure: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft [frz. 1916]. Hg.
Charles Bally, Albert Sechahaye. Übers. Herman Lommel. 2. Aufl. Berlin 1967, 140.
 Culler: Comparative Literature, at Last! a.a.O., 118. Culler zitiert Saussures Cours in englischer
Übersetzung nach der kritischen französischen Edition von Tullio de Mauro (Paris 1972), 162:
„Leur [des valeurs émanent du système] plus exacte caractéristique est d’être ce que les autres
ne sont pas.“ In seiner Replik auf den Saussy-Report von 2004 wird Culler das Saussure-Zitat er-
neut aufgreifen. Im Gegensatz zum vorangehenden Bernheimer-Papier, das die Rolle der Litera-
tur als Fokus des Fachs in Frage stellte, die Lektüre der Texte im Original für unnötig fand und
aufgrund der Wendung zu „global cultural studies“ das Fachprofil aufzulösen drohte, begrüßt
Culler nun im Saussy-Report, daß die Zentralstellung der Literatur wieder anerkannt wird, Äs-
thetik nicht länger als Schimpfwort gilt und Texte anderer kultureller Diskurse literarisch gele-
sen („‚reading literarily‘“) werden sollen. Siehe Jonathan Culler: Comparative Literature, at Last.
In: Comparative Literature in the Age of Globalisation, a.a.O., 237–248, bes. 240 f. Das Ausrufungs-
zeichen im Titel ist daher gegenüber 1995 entfallen.

2 Comparative Literature in the Age of Multiculturalism (1995) 231



tes to the construction of cultures and individuals – the turn from literature to other
cultural productions will not help to differentiate or define comparative literature.“53

Das Besondere der Vergleichenden Literaturwissenschaft ergibt sich vielmehr stets
nur aus ihrem komplementären Verhältnis zu den Einzelliteraturwissenschaften.
„And as the national literature departments turn to culture, they will leave compara-
tive literature with a particular role. If it resists the rush into cultural studies, com-
parative literature will find itself with a new identity, as the site of literary study in
its broadest dimensions – the study of literature as a transnational phenomenon.“54

Verbunden ist das Plädoyer für ein vergleichendes Literaturstudium mit dem
Votum, daß die Texte im Original, also nicht, was im Bernheimer-Papier als eine
nur lässliche Sünde betrachtet wurde, in Übersetzungen gelesen werden: „It is in
this context, where English professors may be writing about the history of the body
and German professors about modernist film, that the insistence on reading texts
in the original has come to be the distinctive, perhaps the only differentiating fea-
ture of comparative literature.“55

Das Profil der Komparatistik ergibt sich für Culler nur aus dem Widerspiel zu
den anderen Fächern. Auf deutsche Verhältnisse übertragen, könnte man etwas po-
lemisch sagen, daß in dem Augenblick, wo z. B. die Germanistik Interkulturalität
und Neue Medien auf ihre Fahnen geschrieben hat, kultur- und medienwissen-
schaftliche Öffnungen eben gerade nicht profilschärfende Auswirkungen zeitigen.
Man gerät bestenfalls in einen Verdrängungswettbewerb um knappe Ressourcen.
Das Besondere der Vergleichenden Literaturwissenschaft ergibt sich vielmehr stets
nur aus ihrem komplementären Verhältnis zu den Einzelliteraturwissenschaften.

 Culler: Comparative Literature, at Last! A.a.O. 119.
 Ebd.
 Ebd.

232 VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report (1993/1995)



IX Komparatistik im Zeitalter von
Zeitalterbeschleunigung und
Zukunftspluralisierung

Moderne ist „ständiges Erzeugen von Anderssein“, was zu einer „gleichsam
schreckhafte[n] Diskontinuität der Semantik“ führt.1 Igel und Maulwürfe haben da-
gegen Strategien entworfen. Als Chronist der sich akzelerierenden trends, turns
und ages kommt man sich freilich wie der Hase vor.

1 Der Saussy-Report 2004/2006

Verfolgt man die Reports der ACLA, stellt man fest, daß ihre Publikation immer
pluralistischer ausfällt. Zwar war der Bernheimer-Report von 1993 wie die voran-
gehenden Berichte von einer Kommission unter Vorsitz eines Chair verfaßt und
gezeichnet2, er wurde jedoch im Rahmen des zwei Jahre später herausgegebenen
Sammelbands von perspektivierenden Responses und ergänzenden, teilweise kon-
troversen Position Papers begleitet. Demgegenüber gibt sich der Report zehn Jahre
später von vornherein dezidiert polyphon. Der von der Verbandsleitung beauf-
tragte Kommissionsvorsitzende, Haun Saussy, zielt erst gar nicht mehr auf ein
Konsenspapier mit seinen Formelkompromissen3, sondern bittet gleich eine Reihe

 Niklas Luhmann: Das Moderne der modernen Gesellschaft. In: ders.: Beobachtungen der Mo-
derne. Opladen 1992, 11–49, hier: 18 und 15. Vgl. Carsten Zelle: Nous, qui sommes si modernes,
serons anciens dans quelques siècles. Zu den Zeitkonzeptionen in den Epochenwenden der Mo-
derne. In: Konzepte der Moderne. DFG-Symposion 1997. Hg. Gerhart von Graevenitz. Stuttgart,
Weimar 1999, 497–520.
 Aus der Rückschau wird die Autorschaft einer zehnköpfigen Kommission synekdochisch auf
diejenige des Vorsitzenden verkürzt. War für Jonathan Culler (Comparative Literature, at Last.
In: Comparative Literature in the Age of Globalisation. The ACLA Report on the State of the Disci-
pline, 2004. Baltimore MD 2006, 237–248, hier: 247, Anm. 2) der Report noch „a collective docu-
ment (though largely written by Charles Bernheimer)“, spricht Ursula K. Heise (Introduction.
Comparative literature and the new humanities. In: Futures of Comparative Literature. ACLA
State of the Discipline Report. Hg. Ursula K. Heise. London, New York NY 2017, 1–8, hier: 1) von
„Charles Bernheimer’s ten-page assessment“.
 „My first thought was that I didn’t want a committee report in the usual style – a consensus
document“. [Haun Saussy:] Preface. In: ders. (Hg.): Comparative Literature in the Age of Globali-
sation. The ACLA Report on the State of the Discipline, 2004. Baltimore MD 2006, VII–XIII, hier: VII.
Haun Saussy (✶1960) war seinerzeit Professor für Comparative Literature and East Asian Lan-
guages and Literatures an der Yale University.

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-013

https://doi.org/10.1515/9783111005768-013


Kollegen („colleagues“) um Berichtsbeiträge, so daß statt eines Reports ein Reporten-
semble entsteht, das die Einheit des Fachs in der Differenz der Ansätze umspannt.
Unterlaufen wird die Absicht, die Essays der eingeladenen Kollegen insgesamt als
den von der Verbandsleitung erbetenen Fachreport geltend zu machen, ironischer-
weise dadurch, daß die Kollegen irrtümlicherweise den von Saussy verfaßten,
vorab verschickten Einzelbeitrag pars pro toto als Gesamtreport mißverstanden hat-
ten4 – wodurch die Unterscheidung zwischen den unter der Überschrift „The State
of the Discipline“ versammelten Reportessays in einem Part I und den anschließend
in einem separaten Part II abgedruckten „Responses“ in dem entsprechenden Com-
parative Literature in the Age of Globalisation betitelten Sammelband von 2006 voll-
ends aufgehoben wird. Der Sammelband ist der Standard des Fachs, weil sein
Wesen als „‚Indiscipline‘“5 nicht vorgegeben ist, sondern sich im ‚Reflexionsmedium‘

eines unendlichen romantischen Gesprächs selbst erst entfaltet. Der Auftrag der
Verbandssatzung, alle zehn Jahre einen Report zum Stand des Faches zu erstellen,
wird von Saussy als Aufgabe der Verbandsspitze interpretiert, „to frame the never-
ending discussion about what we do and why“, und mit einem Hölderlin-Zitat auto-
risiert: „This part of our work can happen only ‚seit ein Gespräch wir sind / und
hören können voneinander,‘ as the poet says with sublimity and bathos [!].“6 Zuvor
waren Heraklit und Hegel bemüht worden.7

In seinem eigenen Essay, den einige Mitglieder für den Report selbst gehalten
hatten, schließt Saussy nach einem kurzen Abriß der Fachgeschichte von den An-
fängen bis zu den unversöhnlichen Streitigkeiten im Anschluß an das Bernhei-

 „Someone had to throw out the first ball. In October 2003 I began circulating a draft of my
essay, an attempted general survey called ‚Exquisite Corpses from Fresh Nightmares.‘ Partly be-
cause it appeared earliest, partly because it gave everyone at least something to disagree with,
this essay came, by an unfortunate synecdoche, to be thought of by many as ‚the 2004 report.‘“
[Haun Saussy:] Preface. In: Comparative Literature in the Age of Globalisation, a.a.O., VIII.
 Ebd., IX. Zitiert wird hier der Titel des Report-Beitrags von David Ferris: Indiscipline. In: Com-
parative Literature in the Age of Globalisation, a.a.O., 78–99. David Ferris war seinerzeit Profes-
sor für English and Comparative Literature an der University of Colorado in Boulder. Der
Benjamin-Experte Ferris fragt in seinem Beitrag entsprechend: „To borrow a coinage by Walter
Benjamin, has comparative literature become the Reflexionsmedium of the humanities?“ Benja-
min prägte diesen Begriff in seiner Dissertation Der Begriff der Kunstkritik in der deutschen Ro-
mantik (Bern 1920).
 [Haun Saussy:] Preface. In: Comparative Literature in the Age of Globalisation, a.a.O., XIII.
 Ebd., VII: „The book, as I dreamt it before any words were actually on paper, would exemplify
Heraclitus’s ‚One differing in itself‘ and the ‚unity of difference and non-difference‘ proposed by
the German Idealists“.

234 IX Komparatistik im Zeitalter von Zeitalterbeschleunigung



mer-Papier8 auf eine der Komparatistik eigentümliche institutionelle Fragilität,
da ihr im Unterscheid zu anderen Fächern ein distinkter Gegenstandsbereich und
ein festumrissener Kanon fehle. Diese Offenheit war von Wellek in dessen Crisis-
Vortrag als Gefahr gewertet worden (s. II.iv.3), nun wird der Mangel eines Fokus,
die „smooth corporate identity“ und „the logic of ‚weak ties‘“ zur heuristischen
Stärke des Fachs umgewertet.9 In einem Statement zum erneut fälligen Report-
Band wird Saussy zehn Jahre später den positiv gewerteten Krisenstatus bekräfti-
gen und prognostizieren: „We can confidently predict that ten years from now,
comparative literature will be in a state of crisis. It is always in crisis. In 2004 I
ventured that nothing has ever definded comparative literature so well as the se-
arch for its own definition“.10

Daß die ‚Krise‘ der Normalzustand eines Faches ist, hatte zuvor Richard Rorty
(1931–2007) mit großer Gelassenheit konstatiert. Weder prekäres Fachprofil, unsi-
cherer Fachgegenstand oder schwankende Methode bringen ihn aus der Ruhe.
Seine wechselnden Denominationen als Professor der Philosophie in Princeton, „of
Humanities“ an der Universität von Virginia oder für Vergleichende Literaturwis-
senschaft in Stanford hätten nichts daran geändert, daß er stets das Gleiche gemacht
habe: „straight philosophy courses“, und zwar mal Analytisches zu Wittgenstein,
mal Kontinentales zu Heidegger... Auch von der Hysterie komparatistischer Paradig-
men- bzw. Mode-Wechseln zeigt er sich gänzlich unbeeindruckt: „Fifty years down
the road, accounts of the nature of the discipline of comparative literature written
with Spivak in mind will sound as quaint as those written with Wellek in mind do
now. If they do not, then something will have gone wrong – not because there is
anything wrong with Spivak, but because no healthy humanistic discipline ever
looks the same for more than a generation or two.“11

 Vgl. Djelal Kadir (Comparative Literature in an Age of Terrorism. In: Comparative Literature in
the Age of Globalisation, a.a.O., 68–77, hier: 73), der wütend festhält, daß die von Wellek seiner-
zeit diagnostizierte ‚crisis‘ durch den Streit im Anschluß an das Bernheimer-Papier noch ver-
schlimmert worden sei. Es ist hier jedoch nicht der Ort, den ‚Kulturkampf‘ innerhalb der US-
amerikanischen Komparatistik en détail darzustellen.
 Haun Saussy: Exquisite Cadavers Stitched from Fresh Nightmares. Of Memes, Hives, and Sel-
fish Genes. In: Comparative Literature in the Age of Globalisation, a.a.O., 3–42, hier: 34 und 35,
vgl. 24.
 Haun Saussy: Comparative Literature. The Next Ten Years. In: Futures of Comparative Litera-
ture. ACLA State of the Discipline Report. Hg. Ursula K. Heise. London, New York NY 2017, 24–29,
hier: 24. Zuerst online: [March 09, 2014] <https://stateofthediscipline.acla.org/entry/comparative-li
terature-next-ten-years> [10.08.2022].
 Richard Rorty: Looking Back at ‚Literary Theory‘. In: Comparative Literature in the Age of
Globalisation, a.a.O., 63–67, hier: 63 und 67.

1 Der Saussy-Report 2004/2006 235

https://stateofthediscipline.acla.org/entry/comparative-literature-next-ten-years
https://stateofthediscipline.acla.org/entry/comparative-literature-next-ten-years


2 Der Heise-Report 2014–2015/2017

Als ob die Herausgeberin vorausgeschaut hätte, daß es lächerlich wirken würde,
wenn man nach zwei Bänden, die die US-amerikanische Komparatistik zunächst
in einem Age of Multiculturalism und wenig später in einem Age of Globalisation
lokalisiert haben, den erneut fälligen Report zum Fachstandard wiederum einem
epochalen Trend zu verschreiben12, entscheidet sich Ursula Heise den „ACLA State
of the Discipline Report“ 2017 unter dem Titel Futures of Comparative Literature
erscheinen zu lassen. Der Titel trägt Pluralismus zur Schau. Im ‚Preface‘ wird die
bisherige Folge der Status-Berichte von Levin und Greene über Bernheimer und
Saussy als zunehmender Öffnungs- und Demokratisierungsprozeß beschrieben,
den der nun vorgelegte Report fortsetzen will, um alle Stimmen aus der Allgemei-
nen und Vergleichenden Literaturwissenschaft einzubeziehen, denn das Fach
könne heute nicht mehr anders beschrieben werden als „a diverse constellation of
theoretical and analytical approaches to questions of languages, literature, and
media.“13 Dementsprechend versammelt der Band unter acht verschiedenen „to-
pics“ (Futures of Comparative Literature / Theories, Histories, Methods / Worlds /
Areas and Regions / Justice, Difference, Inequality / Languages, Vernaculars, Trans-
lations / Media / Beyond the Human)14 ein buntes Gewimmel von über 50 Beiträ-
gen unterschiedlicher Länge, das zunächst 2014/15 als Hypertext ins Netz gestellt

 Die Frage „The Age of What?“ hatte schon Saussy (Exquisite Cadavers Stitched from Fresh
Nightmares, a.a.O., 24, 27, 29, 31 und 34) selbst gestellt und war beim Durchspielen denkbarer Al-
ternativen („Unipolarity“, „Inequality“, „Institutional Transformation“, „Information“) im „Envoi“
betitelten Epilog seines Beitrags zu „The Age of Comparative Literature?“ gelangt. Vgl. auch
Kadir: Comparative Literature in an Age of Terrorism, a.a.O., 74: „‚Comparative Literature in the
Age of Terrorism,‘ then, may be an appropriate reprise to last decade’s report.“
 Ursula K. Heise: Introduction. Comparative literature and the new humanities. In: Futures of
Comparative Literature, a.a.O., 1–8, hier: 2. Ursula K. Heise (✶1960) lehrt am English Department
und am Institute of the Environment and Sustainability an der University of California in Los
Angeles (UCLA). Sie ist besonders ausgewiesen für Ecocriticism bzw. Environmental Huma-
nities. Der Bandtitel überschneidet sich mit einem etwas älteren Abriß, in dem u. a. der Stand
der Komparatistik nach ihrer Totsagung durch Basnett und Spivak im Blick auf den damals „in
draft“ kursierenden Saussy-Report ausführlich besprochen wird: Jonathan Hart: The Futures of
Comparative Literature. North America and Beyond. In: Revue de littérature comparée 2006/1, n°
317, 5–21.
 Die für 2024 fällige online-Version des ACLA-Status-Reports sieht folgende sechs „topic“-
Vorschläge vor, für die der im Netz stehende CfP um Einsendungen bis zum 1. November 2023
wirbt: Languages, grounds, translation / Theories, paradigms, methods, keywords / Worlds, regi-
ons, minorities, geopolitics / Histories, temporalities, periodization / Power, justice, ethics / Insti-
tutions, pedagogy, employment (The 2024 Report on the State of the Discipline of Comparative
Literature <https://stateofthediscipline.acla.org/> [11.08.2022]).

236 IX Komparatistik im Zeitalter von Zeitalterbeschleunigung

https://stateofthediscipline.acla.org/


und anschließend gedruckt wurde – eine Art Leistungsschau und Schaulaufen zu-
gleich, was es innerhalb der Reichweite der in der ACLA versammelten und von
ihren Gremien akzeptierten US-amerikanischen Komparatistik so alles gibt. Sofern
es Kontroversen gibt, werden sie in einem solchen Wimmelbild unsichtbar.

Mit der Öffnung des Status-Berichts hat sich zugleich die Funktion des vom Ver-
bandsvorstand einberufenen Report-Komitees verschoben. Fungierte es zunächst als
Autor des Reports unter der Federführung des Komitee-Vorsitzenden, später dann
seine einzelnen Mitglieder als Essayautoren im Rahmen eines Reportensembles,
übernimmt es nun unter der Leitung der geschäftsführenden Herausgeberin Aufga-
ben der Mitherausgeberschaft. Die Komiteemitglieder werden zu peer-Gutachtern,
die jeweils im Blick auf einen der Themenschwerpunkte („topics“) über die Annahme
oder Ablehnung der durch einen CfP eingeworbenen Beiträge entscheiden und über-
dies Teilnehmer für Interviews oder Gespräche, die dem Druck des Sammelbands
hinzugefügt werden, rekrutieren. Größtmögliche Dialogizität und Diversität wird an-
gestrebt. Diskursverknappung findet freilich auch weiterhin statt. Sie operiert jedoch
nicht mehr offen auf programmatisch-doktrinärer Ebene, sondern verlagert sich auf
institutionelle Regularien, z. B. in Hinsicht auf Verbandsmitgliedschaft und Selekti-
onskriterien der als peer-reviewer fungierenden Komitee-Mitglieder.

Bei aller organisierten Diversität gelingt es der Herausgeberin, Ursula Heise,
im ‚Preface‘ der Druckversion – in der online-Version war Ursula Heise aus-
schließlich mit einem Beitrag zu den ‚Environmental Humanities‘ vertreten15 –
drei prägende Achsen zu identifizieren, die bei aller thematischen Vielfalt eine
konzeptionelle Matrix erkennen lassen:
1) die Verbindung von Literaturtheorie und Philosophie, die von der Ästhetik

bis zum Poststrukturalismus reiche und mit (a) objektorientierter Ontologie,
(b) Affekttheorie und (c) Mensch-Tier-Studien neue Forschungsfelder eröffnet
hätte.

2) Postkoloniale Ansätze, die sich im Anschluß an Said oder Spivak neben der
Beibehaltung ihres grundlegenden Interesses an der Frage, wie Kulturen und
Literaturen durch globale Machtverhältnisse geformt werden, mit Themen
(a) der Menschenrechte und (b) des Ökokritizismus verbunden hätten.

3) Das Thema ‚Weltliteratur‘ habe im Anschluß an den Bernheimer-Report einen
regelrechten Boom ausgelöst, die Meinungen darüber aber in pro und contra ge-
teilt. (a) Einerseits hätten die Forschungen von Moretti, Damrosch und anderen
enorm zum Verständnis der Produktion, Migration, Übersetzung, transkulturel-

 Ursula K. Heise: Comparative Literature and the Environmental Humanities [March 09,
2014] <https://stateofthediscipline.acla.org/entry/comparative-literature-and-environmental-hu
manities> [13.08.2022], abgedr. in: Futures of Comparative Literature, a.a.O., 293–301.

2 Der Heise-Report 2014–2015/2017 237

https://stateofthediscipline.acla.org/entry/comparative-literature-and-environmental-humanities
https://stateofthediscipline.acla.org/entry/comparative-literature-and-environmental-humanities


len Rezeption und Wertung literarischer Texte beigetragen. (b) Andererseits sei
dem Weltliteratur-Paradigma aufgrund seiner homogenisierenden Dynamik mit
Skepsis und Ablehnung begegnet worden, und zwar im Blick auf (i) die Unüber-
setzbarkeit dichterischer Sprache überhaupt, (ii) die von postkolonialer Seite gel-
tend gemachte Gefahr einer weltliterarischen Auslöschung von Differenz, (iii)
mangelndes Interesse an ökokritischen Fragen wie Ressourcenverschwendung
und Kostenfaktoren, (iv) kulturspezifische ‚Welt‘-Konstruktionen, (v) undifferen-
zierte bzw. quantifizierende Ansätze, die die Besonderheiten von Literatur und
ihrer schöpferischen Produktion nivellierten, und schließlich (vi) die Befürch-
tung, daß Philologie und ‚close reading‘ ins Hintertreffen geraten könnten.16

Insgesamt kommt der Komparatistik im sich rasant entwickelnden zeitgenössischen
Szenario der interdisziplinären ‚humanities‘ jedoch nicht mehr jene Vorreiterrolle
zu, die sie in den Jahren zwischen 1960 und 1990 einnahm, „introducing various
strains of theory to literary and cultural study“.17 Umso größer und unentbehrlicher
sei jedoch gerade das, wofür die Komparatistik stehe – für „multilingual and cross-
cultural research“.18 Mehrsprachigkeit und die dadurch eröffnete transkulturelle
Kompetenz kohärenzieren mithin 2017 das Fach in den USA. Seine Themen konver-
gieren offenbar aber mit den anderen interdisziplinären Forschungsfeldern im Kon-
zert der umMedienkulturwissenschaften erweiterten Humanities.

Hat Culler also recht behalten?

3 ‚politics of comparison‘?

Mit dem Einzug der Diskursanalyse sensu Foucault in die US-amerikanische Kom-
paratistik richtet sich das Interesse verstärkt auf die an Texten ablesbaren Macht-
verhältnisse literarischer, diskursiver und kultureller Praktiken und die damit

 Heise: Introduction. Comparative literature and the new humanities, a.a.O., 2–4. Die Skepsis
gegenüber dem Weltliteratur-Hype geht für Heise teils auf die schon ältere Kritik am identifizie-
renden Denken nomothetischer Begriffsbildung, teils auf das Mißverständnis zurück, daß der
Weltliteratur-Begriff Resultat quantifizierender Werkzeuge der Digital Humanities (z. B. Morettis)
sei.
 Heise: Introduction. Comparative literature and the new humanities, a.a.O., 6. Saussy (Exqui-
site Cadavers Stitched from Fresh Nightmares. Of Memes, Hives, and Selfish Genes, a.a.O., 3 f.)
hatte 2004 noch herausgestellt, daß die Komparatistik in den USA „won its battles“ und sie nun
im Orchester der Humanities die Erste Geige spiele und den Ton angebe, freilich um den Preis,
daß nun alle ‚Komparatisten‘ seien – „but only with a low common denominator“.
 Heise: Introduction. Comparative literature and the new humanities, a.a.O., 6.

238 IX Komparatistik im Zeitalter von Zeitalterbeschleunigung



verbundenen Ausschließungs-, Kontroll- und Selektionsprozeduren.19 Mikrophy-
sisch ausgeübte Macht ist überdies mit den Verfahren, mit denen solche Texte
analysiert werden, verbunden. Der im Bernheimer-Papier zum Ausdruck kom-
mende Trend verschiebt damit die Aufmerksamkeit von der Auswahl und Ana-
lyse der Gegenstände zu den politischen Funktionen, die damit vollzogen werden.
Politische Überzeugungen und moralische Wertungen gewinnen dadurch ent-
scheidendes Gewicht, was an Formeln wie ‚politics of multiculturalism‘, ‚identity
politics‘ oder ‚politics of comparison‘ etc. ablesbar ist.

a old-fashioned comparative literature based on Europe‘?
Insbesondere die ältere Skepsis gegenüber dem Vergleich gewinnt eine neue Bri-
sanz. Dabei stellt sich zum wiederholten Male heraus, daß diese Skepis auf einem
einseitigen Verständnis seiner Funktionsweise beruht. Ein Beispiel hierfür ist der
zweiteilige, nach einem binär funktionierenden alt/neu-Wertungsschema gebaute
Aufsatz von Rey Chow, die der „old-fashioned comparative literature based on
Europe“ ein „alternative paradigm of comparison“ entgegenstellt, das nicht, wie
unterstellt wird, Einzelliteraturen der Dominanz eines universalistischen Sche-
mas unterwirft, sondern vielmehr in einem spezifischen kulturellen Rahmen lo-
kalisiert wird.20 ‚Lokalisierung‘ leistet dabei auf räumlicher, was Historisierung
auf temporaler Ebene vollbringt, nämlich, wie einmal Friedrich Schlegel über
Herders Historismus geurteilt hat, „jede Blume der Kunst, ohne Würdigung, nur
nach Ort, Zeit und Art zu betrachten“.21 Zog Herders Historismus die Konsequenz

 Text ist sensu Ricoeur schriftlich fixierter Diskurs. Diskursive Praktiken sind für den Diskurs-
analytiker, zumal wenn er Historiker oder Literatur- bzw. Kulturwissenschaftler (also nicht em-
pirischer Soziologe oder Ethnologe) ist, mithin nur mittelbar einsehbar, eben nur als Texte
lesbar. Vgl. z. B. eine beliebige Stelle bei Michel Foucault (Die Regierung des Selbst und der ande-
ren. Vorlesung am Collège de France 1982/83 [frz. 2008]. Frankfurt am Main 2012, 311), wo er
schreibt, daß „der philosophische Diskurs [...] von einer Praxis begleitet und durch eine Reihe
von Praktiken unterstützt und ausgeübt wird.“ Das alles weiß er durch eine „Reihe“ bzw.
„Gruppe von Texten“. Auch für die Lektüre von Diskursanalytikern gilt, daß sich Lesen nicht von
selbst versteht – auch sie in hermeneutische Probleme immer schon verstrickt sind.
 Rey Chow: The Old/New Question of Comparison in Literature Studies. A Posteuropean Per-
spective. In: English Literary History 71 (2004), H. 2, 289–311, hier: 301; zit. im folgenden in ( ) im
Text. Rey Chow (✶1957) lehrte seinerzeit Englische und Vergleichende Literaturwissenschaft an
der University of California in Irvine.
 [Friedrich Schlegel:] [Rez.] Johann Gottfried Herder: Briefe zur Beförderung der Humanität. Sie-
bente und achte Sammlung. Riga 1796. In: Deutschland. Ein Journal 3 (1796), 9. Stück, Nr, X: Neue
deutsche Werke, 326–336, hier: 336; abgedr. in: Kritische Friedrich Schlegel-Ausgabe (KFSA). Bd. 2:
Charakteristiken und Kritiken I. 1796–1801. Hg. Hans Eichner. München, Paderborn, Wien 1967,
47–54, hier: 54.

3 ‚politics of comparison‘? 239



aus der epochalen Querelle des Anciens et des Modernes und ihrer Repliken, er-
scheint der Lokalisierungsansatz als deren spatiales Funktionsäquivalent beson-
ders im Zuge des „battle between ‚Eurocentric‘ and ‚non-Western‘ canons of text
and theory“22 an Attraktivität gewonnen zu haben.

Ausgangspunkt ist die Kritik an Wellek/Warrens Theorie der Literatur, deren
Begrifflichkeiten am Textkorpus westlicher Literatur abgezogen seien, fremde Li-
teraturen als nachrangig bzw. minderrangig werteten und ihre Erscheinungen
nur nach Maßgabe einer taxonomischen, auf „parity“ (290) beruhenden Ver-
gleichsmethode normativ angleichen könnten.23 Es geht also nicht darum, den eu-
ropäischen zugunsten eines anderen regional gefaßten Kanons zu substituieren,
sondern die vorausgesetzten Begriffe und Werte eines solchen Literaturmodells
zu hinterfragen.24 Der westlich gerasterte Blick führe dazu, daß die eigentümliche
‚literariness‘ anderer, nichtwestlicher Literaturen entweder nicht ernstgenommen,
übersehen oder ausradiert werde. Aber ist der inverse Blick, der entsteht, wenn
die Perspektive „‚Europe and Its Others‘“, die Chow zufolge Welleks Ansatz durch-
herrscht, zur „‚Post-European Culture and the West‘“ umgekehrt wird (305), nicht
weniger gerastert – nur anders?

Wie dem auch sei: Auch bei Chow bleibt Wellek der große Übervater der US-
amerikanischen Komparatistik, an dem sich kritisch bis ablehnend abgearbeitet
wird, an den man aber gleichwohl geradezu ödipal gebunden bleibt – wie Nietz-
sche an Wagner.

Eine andere Gründungsfigur der nordamerikanischen Komparatistik, Erich
Auerbach (1892–1957), dagegen wird regelrecht verehrt. Für Edward W. Said

 Saussy: Exquisite Cadavers Stitched from Fresh Nightmares, a.a.O., 21. Während Saussy ver-
sucht, solche Divergenzen herunterzuspielen, spricht Emily Apter (The Translation Zone. A New
Comparative Literature. Princeton NJ, Oxford 2006, Kap. 3: „Global Translatio: The ‚Invention‘ of
Comparative Literature, Istanbul, 1933“, 41–64 und 256–263 [Anm.]) von „contemporary canon
and culture wars“ bzw. „recent philology wars“ (ebd., 58) infolge des Bernheimer-Reports und
„disciplinary schisms within comparative literature induced by the advent of postcolonial the-
ory“ (ebd., 263, Anm. 48).
 Man könnte den seit der 2. Aufl. von Wellek/Warrens Theory of Literature ([11949] New York
NY 1956, 38) oft zitierten Satz „Western literature, at least, forms a unity, a whole...“ (bei Chow
zit. 294) im Sinne hermeneutischer Billigkeit auch so verstehen, daß damit der literarische Hori-
zont bzw. Kompetenzbereich des Autorengespanns umschrieben wird – andere Autoren mögen
andere Horizonte haben, wodurch ‚Western literature‘ aus dem Zentrum in die Peripherie rückt,
d. h. in die Position des Anderen gerät.
 Vgl. Rey Chow: In the Name of Comparative Literature. In: Comparative Literature in the Age
of Multiculturalism. Hg. Charles Bernheimer. Baltimore MD, London 1995, 107–116, bes. 108 f. Hie-
rin ging es Chow vor allem um die Kritik an einem Literatur- und Sprachmodell, das über den
Begriff der ‚Nation‘ organisiert ist und mit einer sozialdarwinistisch imprägnierten Terminolo-
gie –„‚masterpieces‘ correspond to ‚master‘ nations and ‚master‘ cultures“ – operiere.

240 IX Komparatistik im Zeitalter von Zeitalterbeschleunigung



(1935–2003) bildete Auerbachs Humanismus einen steten Orientierungspunkt. Zu-
sammen mit seiner (ersten) Frau Maire übersetzte er früh dessen in der Strich-
Festschrift 1952 publizierten Aufsatz zur „Philologie der Weltliteratur“.25 Kurz vor
seinem Tod stellte er anläßlich der 50. Wiederkehr der amerikanischen Überset-
zung vonMimesis (dtsch. 1946; 2., verb. u. erw. Aufl. 1959; engl. 1953) eine „Introduc-
tion“ voraus, in der Auerbachs „European (and Eurocentric) mission“ relativiert
und als Ausdruck seiner „emphasis on the unity of human history“ begriffen sowie
seine „methodological generosity“ bewundernd hervorgehoben wird.26

Chows oben zitiertes Wortspiel mit dem grammatischen Stamm von ‚compa-
rity‘, der mit „sameness“ gleichgesetzt wird, d. h. den Vergleich von vornherein
einseitig auf „‚universal concord‘“ (290)27 festlegt und ihm damit alles Inkommen-
surable entzieht, scheint mir angesichts der lateinischen Etymologie, die eine
große Spannweite umfaßt (s. I.iv), als ein arger Taschenspielertrick. Abgesehen
davon zielt ihre Kritik an Wellek auf zweierlei. Zum einen trete ‚Literatur‘ als ein
distinkter Gegenstand empirischer Erforschung erst im Laufe des 19. Jahrhunderts
in Erscheinung (292 f.)28, zum anderen gehörten Vorstellungen wie „parity, simili-
tude or equivalence“ dem vergleichenden Denken einer spezifischen, taxono-
misch bestimmten Wissensordnung „in the West“ an (293 f.).29 Die von Wellek/
Warren in der Theorie der Literatur herausgestellte Begrifflichkeit wird also hi-
storisiert, genauer – weil die Epistémè strukturalistisch als „Tableau“ räumlich
gedacht ist –: ‚lokalisiert‘, d. h. unter die von Foucault beschriebene, von Chow als

 Erich Auerbach: Philology and Weltliteratur. Translated by Maire and Edward Said. In: The
Centennial Review 13 (1969), H. 1, 1–17. Ein kurzes Vorwort (ebd., 1–2) akzentuiert die Rolle der
Philologie, die im Unterschied zur Philosophie, die mit „eternal truth“ beschäftigt sei, „treats con-
tingent, historical truth at their basis level“, wodurch sie imstande ist, den Menschen „dialecti-
cally, non statically“ zu begreifen.
 Edward W. Said: Introduction to the Fiftieth-Anniversary Edition. In: Erich Auerbach: Mime-
sis. The Representation of Reality in Western Literature (Fiftieth-Anniversary Edition). Princeton
NJ 2003, IX–XXXII, die Zitate: XVI und XV. Zu Auerbach als „consistent point de repère for Said“
vgl. Apter: The Translation Zone, a.a.O., 44, die jedoch gegenüber Auerbachs Selbstmystifikation
als eines einsamen europäischen Gelehrten in Istanbul Spitzers Rolle „as a figure of transnational
humanism avant la lettre“ (56) besonders hervorhebt (s. Schluß).
 Die Unterstellung, daß die Komparatistik auf „universal concord“ hin angelegt ist, übernimmt
Chow von Susan Bassnett: Comparative Literature. A Critical Introduction. Oxford 1993, 21.
 Vgl. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften
[frz. 1966]. 3. Aufl. Frankfurt am Main 1980 [11971], bes. 361–366, hier: 365 f. Foucault unterschei-
det hier „Literatur als solche[r]“, deren Sprache sich in „radikale Intransitivität“ einschließt, von
einer Sprachform „seit Dante, seit Homer“, „die wir heute als ‚Literatur‘ bezeichnen.“
 Vgl. Foucault: Ordnung der Dinge, bes. 18 f., vgl. 22, wo Foucault betont, daß es „keine Ähnlich-
keit, keine Trennung“ jenseits des jeweiligen „Codes einer Kultur“ gibt.

3 ‚politics of comparison‘? 241



‚westlich‘ charakterisierte Wissensordnung subsumiert.30 Dabei ist auffällig, daß
‚europäisch‘, euro-amerikanisch und ‚westlich‘ synonym benutzt werden. Ist die
Extension des ‚Westens‘ etwas amorph, fällt die Bestimmung seiner Intension mit
dem Kriterium eines ‚europäischen postaufklärerischen Rationalismus‘ (zumin-
dest für einen Aufklärungsforscher) recht globalgalaktisch aus.

Insofern Foucaults Werk zeige, „how the methods of organizing knowledge are
historical“ (293f.), versucht der zweite Teil des Aufsatzes auf der Grundlage einer
Auswertung von fünf ‚area studies‘, die sich der Moderne („modernity“) als Proble-
matik posteuropäischer bzw. stärker marginalisierter Kulturen widmen, eine neue
Möglichkeit des Vergleichs theoretisch zu fassen („theorizing a new possibility of
comparison“, 298). Nebulös bleibt dabei, was mit ‚modernity‘ eigentlich gemeint ist
und auf was für „literary and other writings“ (298) sich die genannten Studien im
einzelnen berufen. Das, was Hermeneutiker traditionellerweise als generische In-
terpretation bezeichnen, wird dadurch eliminiert. Für jede der fünf untersuchten
Kulturen gelte, daß sie „biculturally or multiculturally“ (302) operierten, und zwar
auf eine Weise, daß in ihren literarischen, kulturellen oder identitären Formen das
europäische Andere und das Eigene auf je eigentümliche Weise miteinander ‚ver-
strickt‘ („immersed“, 301) sind. Im postbritischen Indien bleibe das Bestreben nach
nationaler Identität „trapped within European post-Enlightenment rationalist dis-
course.“ (299) Die postkoloniale nigerianische Literatur und Literaturkritik ist von
der Ambiguität geprägt, daß es für die Selbstvergewisserung der eigenen Kultur
gleichermaßen unerträglich erscheint, sich nicht auf die westliche Moderne wie
nicht auf die eigene Tradition zu beziehen. Für die moderne spanische Literatur
Lateinamerikas ist eine Haßliebe zu Europa charakteristisch, in der sich die trau-
matische Erinnerung an die Konquistadoren mit dem Bestreben, an der europäi-
schen Moderne teilhaben zu wollen, vermischten. Eine Untersuchung, die nach der
Rolle der Literatur bei der Bildung einer modernen griechischen Nationalkultur
fragt, charakterisiert diese als Teil einer verspäteten bzw. nachgeholten Moderne.
Das japanische Denken seit Ende des 19. Jahrhunderts sei stets darum bemüht ge-
wesen, gegenüber dem Westen eine eigene, aber gleichwertige Kultur zu besitzen,

 Obwohl Chow in einem späteren Argumentationsschritt die Unterscheidung Kants aus der
Kritik der Urteilskraft (1790) zwischen bestimmender Urteilskraft, die ein Besonderes unter ein
Allgemeines subsumiert, und reflektierender Urteilskraft, die einem Besonderen ein Allgemeines
nur ansinnt (aus einem Aufsatz von Samuel Weber: The Foundering of Aesthetics. Thoughts on
the Current State of Comparative Literature. In: The Comparative Perspective on Literature. Ap-
proaches to Theory and Practice. Hg. Clayton Koelb, Susan Noakes. Ithaca NY, London 1988,
57–72), aufgegriffen und im Zuge der intendierten ‚politics of comparison‘ in die vorangehende
Unterscheidung zwischen alter und alternativer ‚comparison‘ eingetragen wird (303 f.), vollzieht
Chow hier selbst die Operation der Subsumtion, die sie ansonsten kritisiert.

242 IX Komparatistik im Zeitalter von Zeitalterbeschleunigung



was aber in einer Art mimetischem Begehren zu einem „‚schema of cofiguration‘“
(300) geführt habe, das Eigene mit den Augen des Anderen zu beurteilen.

Als Ergebnis ihrer Metastudie hält Chow fest, daß in allen fünf Untersuchun-
gen im Blick auf die je spezifische Ambivalenz der Kultur-Kofiguration bzw.
-Verstrickung komparatistisch gearbeitet wurde, obwohl es sich dabei jeweils um
monolingual, monokulturell bzw. mononational verfahrende Studien gehandelt
habe.31 Schon zuvor hatte Chow in ihrem Aufsatz Mehrsprachigkeit als notwen-
dige Konstitutionsbedingung des Fachs zurückgewiesen32 und konzediert, daß
sich eine so verstandene Vergleichende Literaturwissenschaft nicht-westlicher
Länder oft nicht gänzlich von national- bzw. einzelliterarischen Studien unter-
scheiden würde.

Hat Culler also erneut recht behalten?
Vor allem aber kann man beobachten, daß Chows „alternative paradigm of

comparison“ (301) Ergebnis einer ‚klassischen‘, Gemeinsamkeiten und Unterschiede
herausarbeitenden Vergleichung ist. Alle fünf in den Vergleich einbezogenen Unter-
suchungsfelder kommen darin überein, ‚post-European comparative studies‘ zu
sein, deren ‚conceptual link‘ darin besteht, daß posteuropäische Kulturen ‚bicultu-
rally or multiculturally‘ operierten. Das ist das Terium comparationis. Chow geht in
der Betonung dieser Gemeinsamkeiten gar so weit, daß einzelne Griechenland
oder Japan betreffende Passagen austauschbar werden, weil in ihnen „the general
post-European predicament“ (301) zum Ausdruck komme, das durch „compara-
tism“ (302) erfaßt werde, und zwar, daß „‚Greekness‘“ bzw. „‚Japanese thought‘“
„embodied the foreign and the local, the traditional and the new.‘“ (302) Die Ge-
meinsamkeiten der fünf Studien, die gegen Schluß des Aufsatzes für posteuropäi-
sche Kulturen überhaupt nochmals generalisiert werden, sind sogar so stark, daß
darüber die Unterschiede fast zu kurz kommen, obwohl im ersten, der altmodi-
schen eurozentrischen Komparatistik gewidmeten Teil des Aufsatzes doch gegen
‚parity‘, d. h. Generalisierung und Universalisierung polemisiert worden war. Nun
heißt es dagegen: „Yet, in their very cultural specifities, these studies nonetheless
come across as transcultural, with implications that resonate well beyond their in-
dividual locations.“ (301) Was zuvor mit Foucault als taxonomische Wissensord-
nung des Westens kritisiert worden war, kehrt auf der Ebene der Metaanalyse
zurück und führt ironischerweise zu einer generalisierenden Aussage über die

 Das gilt, wie Marshall Brown (Multum in Parvo; or, Comparison in Lilliput. In: Comparative
Literature in the Age of Globalisation, a.a.O., 249–258, hier: 251) in seinem Positionspapier zum
Saussy-Report süffisant schreibt, auch für Kessin – einem Ort, an dem Fontanes Effi Briest
handelt.
 Sie hatte zugleich aber Mehrsprachigkeit, unbeschadet diese ein Ausschließungskriterium ist,
begrüßt und geraten, die Studenten zum Sprachenlernen zu ermuntern (vgl. 303).

3 ‚politics of comparison‘? 243



Struktur posteuropäischer Kultur: „To be precise, the post-European culture is
caught between this ‚always already‘ present that is Europe, on the one hand, and
the histories and traditions it must now live as its past, on the other.“ (306)33 Auch
für die Kritikerin der alten Komparatistik gilt, daß sie immer schon in ihr gefangen
ist, mag sie auch blind für diese Komplizenschaft sein.

Ohne Chows Aufsatz allzusehr belasten zu wollen, werden doch einige Ten-
denzen einer infolge des Bernheimer-Reports kulturwissenschaftlich ausgerichte-
ten US-amerikanischen Komparatistik sichtbar: Die ausschließliche Bezugnahme
auf anglophone Forschung, ein durch die postkoloniale Fokussierung bedingter
Präsentismus und ein Inhaltismus, dessen Themenbezogenheit an formalen Fra-
gestellungen und poetologischer Differenzierung uninteressiert ist.34

b Comparison at last!
Um den innerkomparatistischen Streit zu entschärfen, ob auch die Untersuchung
multikultureller Verschiedenheiten in Literaturen derselben Sprache zur Kompara-
tistik gehört oder nicht, schlägt Elke Sturm-Trigonakis die Unterscheidung zwischen
interlingualer und intralingualer Komparatistik vor. Die interlinguale Komparatistik
wird „für den Vergleich von Texten (im weitesten Sinn) verschiedener Sprachen“ zu-
ständig gemacht, und zwar unabhängig von (national-)staatlichen Grenzziehungen,
der intralingualen Komparatistik wird der Vergleich zugeteilt, der nicht auf „der Un-
terschiedlichkeit der Sprachen, in denen die Texte verfasst sind, sondern auf den
Texten unterliegenden differenten Kulturen“ basiert.35 Eine solche Unterscheidung
vermeidet Mißverständnisse, die leicht aus der Verwechselung sprachlicher, kultu-
reller und nationalstaatlicher Strata bei der Definition der Extension einer Literatur
entstehen (s. II.v.1.b), verschiebt aber womöglich Probleme der Grenzziehung zur

 In der hier benutzten Formel ‚always already‘ kehrt die phänomenologische Rede eines ‚immer
schon‘ vorstrukturierten Verstehens wieder. Diese Beobachtung führt Emily Apter (Comparative
Exile. Competing Margins in the History of Comparative Literature. In: Comparative Literature in
the Age of Multiculturalism, a.a.O., 86–96, hier: 90) dazu, den in der postkolonialistischen Theorie-
bildung besonders im Vordergrund stehenden „alienation effect produced by colonial mimicry“
mit der „Heideggerian subject erasure in the context of posthumanist, late capitalist technologies
of modernity“, die bei kontinentalen Komparatisten eine große Rolle spiele, zu parallelisieren:
„both have, in a sense, ‚agreed‘ on the subject’s cultural self-misrecognition.“
 Im Blick auf die Ausweitung des Kanons auf ‚Weltliteratur‘ und die damit einhergehende Hin-
wendung zur Nutzung von Übersetzungen hatte schon Saussy (Exquisite Cadavers Stitched from
Fresh Nightmares, a.a.O., 14) die Versuchung zu „[t]hematic reading“ und ein Verständnis, das
Sprache auf ein „delivery system for content“ reduziert, beobachtet.
 Elke Sturm-Trigonakis: (Neue) Weltliteratur und (Post) Kolonialismen. Wanderung durch die
aktuelle Komparatistik. In: Fremde Ähnlichkeiten. Die „Große Wanderung“ als Herausforderung
der Komparatistik. Hg. Frank Zipfel. Stuttgart 2017, 41–67, hier: 62.

244 IX Komparatistik im Zeitalter von Zeitalterbeschleunigung



Frage nach der Extension einer Sprache im Blick auf „Dialekte, nicht-standardisierte
Varietäten, Kreol- oder Pidginsprachen“36 und dergleichen. Entscheidend jedoch ist,
daß im Gegensatz zu Positionen, die dem Vergleich skeptisch gegenüberstehen, und
zwar nicht nur in postkolonialen Initiativen wie derjenigen Chows, die „Operation
des Vergleichens“37 selbst unangetastet und unproblematisch bleibt.

Darin, daß Vergleichen ein Kernmerkmal des Fachs ausmacht, stimmten in
den Positionspapieren, die den Bernheimer-Report umrankten, Vertreter unter-
schiedlicher Positionen in der Fremdsprachenfrage überein, und zwar sowohl
diejenigen, für die Mehrsprachigkeit conditio sine qua non ihres Fachverständnis-
ses war, als auch jene, die das Arbeiten mit Übersetzungen angesichts der weltli-
terarischen Sprachvielfalt für unumgänglich hielten und auch Untersuchungen
eines einsprachigen, aber kulturell diversifizierten Textkorpus als komparatisti-
sche Aufgabe akzeptierten. Um diese Aussage zu stützen, kehre ich nochmals zu
zwei Positionspapieren zurück, die den Bernheimer-Report kommentierten.

Die Beherrschung verschiedener literarischer Traditionen in der Originalspra-
che und Vertrautheit mit der Theorieentwicklung der letzten Dekaden – das seien
die beiden „twin goals“ der Komparatistik. Es stehe dadurch unvermeidlicher Weise
im Geruch, elitär zu sein, doch das überrasche angesichts des blinden Flecks ameri-
kanischer Kultur, in der sich Unkenntnis fremder Kulturen, impliziter Hegemonial-
anspruch und Einsprachigkeit („monolingualism“) paarten, nicht.38 Im Rahmen
dieser Zwillingsgrundsätze („twin principles“), die die Identität des Faches ausmach-
ten, komme der „comparison“ eine herausragende Bedeutung zu: „this particular in-
tellectual operation is really the heart of the matter for us today.“39 Dabei wird
entgegen den einschlägigen Vorurteilen der Vergleichsskeptiker besonders der krea-
tive und heuristische Wert konstellierenden Vergleichens, der inzwischen auch in
der hiesigen Fachdiskussion bemerkt worden ist40, in den Vordergrund gestellt.
Rekonfiguration, Neukonstellation und Gruppierung des Materials führten sowohl

 Ebd.
 Ebd.
 Ed[ward James] Ahearn, Arnold Weinstein: The Function of Criticism at the Present Time.
The Promise of Comparative Literature. In: Comparative Literature in the Age of Multicultura-
lism, a.a.O., 77–85, hier: 77 und 80. Beide Verfasser lehrten zu der Zeit Französische Literatur
bzw. Komparatistik an der Brown University, Providence RI.
 Ahearn/Weinstein: The Function of Criticism at the Present Time, a.a.O., 79.
 Vgl. Monika Schmitz-Emans: Konstellieren und Vergleichen. Beobachtungen zu komparativen
Autorenpoetiken. In: Komparatistik gestern und heute. Perspektiven auf eine Disziplin im Über-
gang. Hg. Sandro M. Moraldo. Göttingen 2019, 179–197, bes. 179–186. Vgl. auch Walter Erhart:
Weltliterarische Vergleichspraxis – am Beispiel des Odysseus. In: Vergleichende Weltliteraturen /
Comparative World Literatures. DFG-Symposion 2018. Hg. Dieter Lamping, Galin Tihanov. Stutt-
gart 2019, 143–161, bes. 144–150.

3 ‚politics of comparison‘? 245



zu synthetischen Einsichten als auch und vor allem zu „respect for particularity, in-
deed for Difference [!]“ und tauchten die einzelnen Vergleichsglieder in neues, un-
vertrautes Licht: „these new constellations of material shed indispensable new light
on the single item.“41

Gegen die Ansicht, daß Fremdsprachenkompetenz das wesentliche Erken-
nungsmerkmal eines wahren Komparatisten sei, wendete sich David Damrosch,
noch bevor sich sein Name ab Ende der 90er Jahre mit dem world literature-Boom
zu verbinden begann, mit zwei komplementären Argumenten, in denen sich die
weltliterarische Expansion des komparatistischen Horizonts und eine intensive Im-
mersion in eine nationalsprachlich definierte Literatur überschneiden. Zum einen
zwinge die mit seiner Dezentrierung einhergehende Explosion des Kanons unver-
meidlich dazu, immer mehr Material zu einem bestimmten, mehrere Literaturen
übergreifenden Thema in Übersetzungen zu lesen. Zum andern konfrontiere etwa
die Herausgabe einer Anthologie zur Britischen Literatur mit der Einsicht eines
„dramatic interplay of cultures within the British Isles“, so daß man das ptolemäi-
sche Bild einer englischen Literatur mit ihrem Zentrum London zugunsten einer
kopernikanischen Vorstellung mit mehreren Gravitationszentren aufgeben müsse.
Aus beiden sich ergänzenden Beobachtungen schließt Damrosch, daß nicht Sprach-
kompetenz allein das Definitionskriterium eines Komparatisten sei – mehrsprachig
seien auch Ägyptologen –, sondern vielmehr vergleichen zu können: „The defining
characteristic of comparatists is comparison.“42

 Ahearn/Weinstein: The Function of Criticism at the Present Time, a.a.O., 79 f.
 David Damrosch: Literary Study in an Elliptical Age. In: Comparative Literature in the Age of
Multiculturalism, a.a.O., 122–133, bes. 127–130, die beiden Zitate: 129 und 128. Damrosch lehrte sei-
nerzeit Englische und Vergleichende Literaturwissenschaft an der Columbia University, New York,
NY. Die beiden Beispiele, die Damrosch anbringt, bestätigen die auf eine Beobachtung Theo
D’Haens zurückgehende These, daß die US-amerikanische Debatte um Kanonrevision und Weltlite-
ratur-Denken stark pragmatisch geprägt und in ein pädagogisch orientiertes, hochschuldidakti-
sches Lehrmodell eingebettet ist. Siehe Peter Goßens: [Sammelrez.] Theo D’haen, David Damrosch,
Djelal Kadir (Hgg.): The Routledge Companion to World Literature. New York Routledge 2012; Theo
D’haen: The Routledge Concise History of World Literature. New York: Routledge 2012; Theo
D’haen, César Domínguez, Mads Rosendahl Thomsen [Hgg.]: World Literature Reader: A Reader.
New York: Routledge 2013. In: Arcadia 49 (2014), H. 2, 421–436. Tatsächlich war Damrosch damals
verantwortlicher Mitherausgeber für Sektion I „The Ancient Mediterranean World“ von The Har-
per Collins World Reader (Hg. Mary Ann Caws, Christopher Prendergast. Bd. I. New York NY 1994,
1–484) und Herausgeber von The Longman Anthology of British Literature (6 Bde. New York NY
1998). Später fungierte er als Herausgeber von The Longman Anthology of World Literature (6 Bde.
New York NY 2004).

246 IX Komparatistik im Zeitalter von Zeitalterbeschleunigung



Schluß

Now let us sport us while we may ...
(Andrew Marvell)

Die vom Bernheimer-Report seinerzeit angestoßene komparatistische Debatte um
eine „redefinition of the discipline’s goals and methods“1 ist in erster Linie eine
innenpolitische Auseinandersetzung zwischen US-amerikanischen Komparatisten
im Sprechmedium literaturwissenschaftlicher Konzeptbildung. Geht diese De-
batte oder einzelne Beiträge dazu als ‚travelling theory‘ um die Welt, kommt nach
Europa und in den deutschsprachigen Raum, verlieren die Argumente ihren ur-
sprünglichen politischen Ort und beginnen, in neuen Kontexten neue und andere
Funktionalitäten zu gewinnen. Sie beginnen ein diskursives Eigenleben in der
literaturtheoretischen ‚bricolage‘, mit der das Fach, in den Worten von Ulrich
Schulz-Buschhaus, sein „saisonal wechselndes Allotria“2 zu befördern sucht.

Zuletzt war es George Steiner gelungen, den Gegenstandsbereich der Allge-
meinen und Vergleichenden Literaturwissenschaft in Schwerpunktbereiche und
Erweiterungsgebiete zu gliedern (s. II.vii.2), bevor die Sujets des Fachs ins Breite
wuchsen und die Ansicht zum Konsens wurde, daß die Krise der übliche Aggre-
gatzustand eines enorm innovativen Fachs sei, das als eine Art avantgardistisches
literaturwissenschaftliches Laboratorium fungiere und jene Paradigmen, Ansätze
und Moden entwickle, die von den verschiedenen Einzelliteraturwissenschaften
früher oder später aufgegriffen würden. Der Verlust einer eigenständigen Kontur,

 Charles Bernheimer et al.: The Bernheimer Report, 1993. Comparative Literature at the Turn of
the Century, abgedr. in: Comparative Literature in the Age of Multiculturalism. Hg. Charles Bern-
heimer. Baltimore MD, London 1995, 39–48, hier: 41.
 Ulrich Schulz-Buschhaus: Auerbachs Methode. In: Lingua et Traditio. Geschichte der Sprach-
wissenschaft und der neueren Philologien. Festschrift für Hans Helmut Christmann. Hg. Richard
Baum u. a. Tübingen 1994, 593–607, hier: 604. Das Handbuch Komparatistik. Theorien, Arbeitsfel-
der, Wissenspraxis. Hg. Rüdiger Zymner, Achim Hölter. Stuttgart, Weimar 2013, rekurriert auf
den Bernheimer-Report jeweils kurz im Blick auf die Entwicklung der amerikanischen Kompara-
tistik (33 f.), die Kritik am Eurozentrismus (157 f.), Gender (158 f.) und Multikulturalität (184 f.); die
Komparatistik-Einführungen von Angelika Corbineau-Hoffmann (Einführung in die Komparatis-
tik. 3., neu bearb. Aufl. Berlin 2013) und Ernst Grabovszki (Vergleichende Literaturwissenschaft
für Einsteiger. Wien, Köln, Weimar 2011 [= utb 3565]) gehen auf Bernheimer nicht ein, in dem
von Evi Zemanek und Alexander Nebrig herausgegebenen Studienbuch (Komparatistik. Berlin
2012 [= Akademie Studienbücher Literaturwissenschaft]) werden die Reports von Bernheimer
und Saussy einmal (47) hinsichtlich des Stichworts ‚Globalisierung‘ als eine Etappe der Fachent-
wickung genannt.

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-014

https://doi.org/10.1515/9783111005768-014


so Saussy, sei Zeichen für den Triumph der Komparatistik – sie habe sich gewis-
sermaßen zu Tode gesiegt.3

Konnte man in der Bundesrepublik 1988 die curricularen Arbeitsgebiete des
Fachs noch übersichtlich für die AL und VL in einer jeweils fünf Punkte umfas-
senden Strichaufzählung zusammenfassen4, hieß es 15 Jahre später einfach, daß
„Weltliteratur“, und zwar im Sinne Goethes als „eine[r] tendenziell ‚weltweite[n]
literarische[n] Kommunikation‘“ verstanden, der Gegenstand der Komparatistik
sei.5 Mit der Deklaration von ‚Weltliteratur‘ als dem „Feld“ der Allgemeinen und
Vergleichenden Literaturwissenschaft verbunden wird die Aufwertung der Über-
setzung bei gleichzeitiger Abwertung des Vergleichs.6

Wurde dadurch etwas gewonnen? Die Skepsis gegenüber einem ausgefrans-
ten weltliterarischen Textkorpus, die Versuche, den diffusen Begriff ‚Weltlitera-
tur‘ nach seiner summarischen, selektiven und kommunikativen Bedeutung zu

 Vgl. Haun Saussy: Exquisite Cadavers Stiched from Fresh Nightmares. Of Memes, Hives, and
Selfish Genes. In: ders.: Comparative Literature in the Age of Globalisation. The ACLA Report on
the State of the Discipline, 2004. Baltimore MD 2006, 3–42, hier: 3 f.
 Hendrik Birus: Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft (Komparatistik). In: Infor-
mationen des Instituts für Deutsche Philologie Universität München, Nr. 16, SS 1988; abgedr. in:
Deutsche Gesellschaft für Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft. Mitteilungen
1988, H. 2, 20–22, hier: 20 f. Die AL umfaßte vor allem (a) wissenschaftstheoretische Grundlagen,
(b) allgemeine Literaturtheorie, (c) Theorien der Produktion, Distribution und Rezeption von Li-
teratur, Medientheorie, (d) Übersetzungstheorie, (e) Diskussion internationaler Neuansätze. Die
VL umfaßte vor allem (a) vergleichende Analyse von Werken, Werkgruppen etc., (b) Thematolo-
gie und Formgeschichte, (c) Probleme der Literaturgeschichtsschreibung und Periodisierung,
(d) Literatur und ihre philosophischen, kulturellen, künstlerischen und medialen Kontexte,
(e) Analyse von Übersetzungen und anderen interkulturellen Rezeptionsformen literarischer
Texte.
 Hendrik Birus: Weltliteratur. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Bd. III: P–Z.
Hg. Jan-Dirk Müller u. a. Berlin, New York 2003, 825–827, hier: 825, wiederabgedr. in: ders.: Ge-
sammelte Schriften. Bd. 1: Komparatistik im Spannungsfeld von Philologie und Philosophie. Göt-
tingen 2020, 740–744, hier: 740.
 Zur „entschiedene[n] Aufwertung der literarischen Übersetzung“ siehe Hendrik Birus: Am
Schnittpunkt von Komparatistik und Germanistik. Die Idee der Weltliteratur heute. In: ders.
(Hg.): Germanistik und Komparatistik. DFG-Symposion 1993. Stuttgart, Weimar 1995, 439–457,
hier: 452, wiederabgedr. in: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 1, a.a.O., 9–31, hier: 24. Zur Abwer-
tung des Vergleichs, die durch Berufung auf die üblichen vergleichsskeptischen Aussagen Croces
und Étiembles erfolgt, siehe ders.: Weltliteratur. Zur aktuellen Debatte und ihren historischen
Wurzeln. In: ders.: Gesammelte Schriften, Bd. 1, a.a.O., 47–87, hier: 58 und 60, wobei Birus zwi-
schen der Anerkennung einer Vergleichenden Poetik und der Herablassung gegenüber bloßer
positivistischer Literaturvergleichung schwankt. Der letztgenannte Aufsatz erschien zuerst eng-
lisch u.d.T. „Debating World Literature. A Retrospect“ in dem von David Damrosch und Omid
Azadibougar herausgegebenen Themenheft Debating World Literature: In: Journal of World Lite-
rature 3 (2018), H. 3, 239–266.

248 Schluß



gliedern und die Ansätze, ihn mit Hilfe einer raum-zeitlichen Matrix in for-
schungspragmatischer Weise praktikabel zu machen, hatte ich bereits im Zusam-
menhang mit Étiembles Budapester Programmtext von 1962 thematisiert (s. II.
vi.4). Wenn ich abschließend auf den Begriff erneut zurückkomme, so im Blick
auf die Konkretisierung eines ‚lokalisierten‘, d. h. jeweils handhabbaren raumzeit-
lich situierten weltliterarischen Feldes und seiner Kurzschließung mit der Proble-
matik der Fremdsprachenkenntnis. Das ist auch der Grund, warum ich erst hier
auf Meltzl/Brassais Acta Comparationis eingehe, wo das Programm der vielspra-
chigen komparatistischen Pionierzeitschrift doch eigentlich den Programmtextteil
noch vor Posnett auch hätte eröffnen können.

Schnell ist die um die Jahrtausendwende anhebende world literature-Konjunk-
tur, die mit der Hinwendung zu nicht-westlichen Literaturen einherging, mit Skepsis
betrachtet worden, weil damit nur „few methodological solutions to the pragmatic
issue of how to make credible comparaisons among radically different languages
and literatures“ einhergingen.7 Die von Franco Moretti aufgebracht Methode des ‚di-
stant reading‘ führe allenfalls in einen ortlosen Cyberspace, in dem alle Unterschiede
nivelliert würden. Damit verbunden ist die Nutzung von Materialien aus zweiter
Hand, die unhinterfragte Universalisierung altbekannter literaturwissenschaftlicher
Begriffe wie Handlung, Charakter, Stimme oder Genre etc. und vor allem die Affir-
mation der Selektionsmechanismen internationaler Literaturzirkulation. Erzielt
wird also gerade das Gegenteil von dem, was mit der Ausweitung der Textkorpora
um unkanonische, nicht-westliche Literaturen eigentlich bezweckt werden sollte.

Die hier von Emily Apter (✶1954) referierte Beobachtung, daß Weltliteratur keine
Lösung sei, sondern nur vor alte Probleme stelle, trifft sich mit der Diagnose, die sei-
nerzeit bereits Erich Auerbach gestellt hatte. Apter springt daher über den world-
literature-hype zur Jahrtausendwende (s. II.vi.3–4) zurück zur lokalisierbaren Situa-
tion der Professur für Europäische Philologie am Philologischen Seminar der Univer-
sität Istanbul Mitte der 1930er Jahre, d. h. zu den Emigranten Leo Spitzer (1887–1960)
und Erich Auerbach (1892–1957), die 1933 bzw. 1935 infolge des nationalsozialistischen
‚Gesetzes zur Wiederherstellung des Berufsbeamtentums‘ (§ 3) bzw. ‚Reichsbürgerge-
setzes‘ von ihren Lehrstühlen in Köln bzw. Marburg entfernt worden waren. Die
hoffnungsfrohe Tendenz zu einer weltweiten literarischen Kommunikation führe
nicht, wie Auerbach 1952 in seinem im zweiten Exil geschriebenen Aufsatz „Philolo-
gie der Weltliteratur“ festhält, zu einer „wechselseitige[n] Befruchtung des Mannig-

 Emily Apter: The Translation Zone. A New Comparative Literature. Princeton NJ, Oxford 2006,
Kap. 3: „Global Translatio: The ‚Invention‘ of Comparative Literature, Istanbul, 1933“, 41–64 und
256–263 (Anm.), hier: 42. Eine erste Fassung dieses Kapitels erschien zuvor in: Critical Inquiry 29
(2003), H. 2, 253–281. Emily Apter lehrt seit 2002 Französische und Vergleichende Literaturwissen-
schaft an der New York University.

Schluß 249



faltigen“, sondern vielmehr zur „Angleichung“ und „Standardisierung der Erdkultur“,
sodaß „auf einer einheitlich organisierten Erde nur eine einzige literarische Kultur,
ja selbst in vergleichsweise kurzer Zeit nur wenige literarische Sprachen, bald viel-
leicht nur eine, als lebendig übrigbleiben. Und damit wäre der Gedanken der Welt-
literatur zugleich verwirklicht und zerstört.“8 Tatsächlich hat sich seither eine
hegemoniale world literature auf ‚global English‘ über den Planeten gelegt, der ge-
genüber etwa eine französisch geschriebene Littérature-Monde wenig konkurrenzfä-
hig erscheint.9

Zugleich zweifelt Auerbach daran, daß alles, was mit der weltliterarischen
Kommunikation zusammenhängt, auch „verarbeitet“ werden kann: „Damit die Auf-
gabe der Durchdringung und Gestaltung erfüllt wird, muß es wenigstens noch ei-
nige geben, die das Gesamte der Weltliteratur oder doch wenigstens große Teile
derselben aus eigener Erfahrung und Forschung beherrschen. Das aber ist, wegen
der Überfülle des Materials, der Methoden und der Anschauungen beinahe unmög-
lich geworden.“10 Was angesichts der „vielleicht fünfzig Literatursprachen“11, wie
es aus Rücksicht auf den Publikationsort des Aufsatzes in einerWeltliteratur getitel-
ten Festgabe zurückhaltend formuliert heißt, ‚beinahe unmöglich‘ geworden ist,
gilt selbst für die Einheit westlicher Literatur, die René Wellek, dessen Kollege Au-
erbach seit 1950 in Yale war, wenig später als seinen Horizont umschreiben sollte:
„Noch gibt es einige Personen“, schreibt Auerbach 1952, „die wenigstens für Europa
eine beherrschende Übersicht über das gesamte Material besitzen; aber sie ent-

 Erich Auerbach: Philologie der Weltliteratur. In: Weltliteratur. Festgabe für Fritz Strich. Hg.
Walter Muschg, Emil Staiger. Bern 1952, 39–50, hier: 39 und 42. Der Titel der Festschrift spielt an
auf das Werk des Geehrten (Goethe und die Weltliteratur. Bern 1946, 21957). Zur ‚Erdvergessen-
heit‘ der Literaturwissenschaft und zur Unterscheidung der Bezeichnungen ‚Erde‘, ‚Welt‘, ‚global‘
und ‚planetarisch‘ im Zusammenhang mit der world literature-Debatte vgl. Robert Stockhammer:
Welt- oder Erdliteratur? Hinweis auf einen Unterschied. In: Poetica 47 (2015), H. 3/4, 135–150. Hier
findet sich auch der Hinweis, daß die Saids die Wendung „Standardisierung der Erdkultur“ mit
„world-culture is being standardized“ übersetzen, obwohl ‚Erde‘ sonst mit ‚earth‘ wiedergegeben
wird und ‚Weltliteratur‘ unübersetzt bleibt. Erich Auerbach: Philology and Weltliteratur. Transla-
ted by Maire and Edward Said. In: The Centennial Review 13 (1969), H. 1, 1–17, hier: 7.
 Vgl. Charles Forsdick: World Literature, Littérature-Monde. Which Literature? Whose World?
In: Paragraph 33 (2010), H. 1, 125–143. David Damrosch (The Politics of Global English. In: English
Language and Literature 60 [2014], H. 2, 193–209) konzediert, daß ‚Global English‘ nicht nur in
England und dessen früheren Kolonien, sondern überall im Schlepptau von „American popular
and consumer culture“ an Verbreitung gewinnt (202), versucht jedoch an drei Beispielen aufzu-
zeigen, wie der englische Sprachgebrauch dazu genutzt wird, „local cultures in sometimes highly
subversive ways“ aufzubrechen (207).
 Auerbach: Philologie der Weltliteratur, a.a.O., 42.
 Ebd., 43. Die etwa 100 Essays im Kindler beschäftigten sich 1970, also vor der postkolonialen
Kanonrevision, mit mehr als 130 Literaturen (s. I.iv.2.a, Anm. 56).

250 Schluß



stammen, soweit ich sie kenne, alle der Generation, die vor den Kriegen aufge-
wachsen ist. Es wird schwer sein, sie zu ersetzen“.12 Vor dem Hintergrund von Au-
erbachs Skepsis könnte man Chows Kritik an Wellek (s. II.ix.3.a) als ‚misreading‘
interpretieren, insofern es Wellek gar nicht darum ging, die europäische Literatur
normativ als Maßstab zu autorisieren13, sondern vielmehr darum, das Textkorpus
zu umreißen, über das er ‚eine beherrschende Übersicht‘ zu besitzen sich wähnte.

Über die Erstsprache verfügt man nicht, man wird in sie hineingeboren. Aus
dieser Position heraus ist der Horizont der Sprach- und Literaturkenntnisse an-
schließend zwar erweiterbar, aber die Zeit dafür ist nicht unendlich. Hieran er-
innert das Motto „Had we but world enough and time...“, das Auerbach Mimesis
voranstellte.14 Das Motto greift der frühe Damrosch in seinem Positionspapier
zum Bernheimer-Report auf und kommentiert, daß Auerbach die Gedichtzeile zi-
tiert habe, „in order to express his regret at his inability to encompass the full
European tradition, even just considering only the major western European lan-
guages.“15 Der Eurozentrismus, korrigiert Damrosch in diesem Zusammenhang
die Fehllektüre diesbezüglicher Passagen der vorangehenden komparatistischen
Standardberichte von Levin und Greene, „was less a matter of cultural imperia-
lism than it was a melancholy acceptance of unbridgeable limits.“ Und er fügt
hinzu: „This is a real problem“. Damrosch setzte seinerzeit auf Übersetzungen,

 Auerbach: Philologie der Weltliteratur, a.a.O., 43. Als eine besondere Art der Komplexitätsre-
duktion erweist sich das „Fehlen einer großen Fachbibliothek“, das Auerbach als Ermöglichungs-
bedingung seines Werks Mimesis während des Exils in Istanbul erscheint. Erich Auerbach:
Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur [1946; 2., verb. u. erw.
Aufl. 1959]. 7. Aufl. Bern 1982, Nachwort, 515–518, hier: 518. Apter (The Translation Zone, a.a.O.,
50) hält Auerbachs Aussage angesichts der umfangreichen europäischen Community in Istanbul
(und Ankara) nach 1936 für fragwürdig, zumal eine um 1944 von ihm herausgegebene Publika-
tion des Romanischen Seminars gut belegte („well referenced“) Aufsätze über Shakespeare,
Péguy, Shelley, Marlowe, Rilke und die Linguistik Jakobsons enthalten hätte (ebd., 258, Anm. 14).
Um welche Publikation es sich handelt, gibt Apter jedoch nicht an.
 Rey Chow: The Old/New Question of Comparison in Literature Studies. A Posteuropean Per-
spective. In: English Literary History 71 (2004), H. 2, 289–311, hier: 294: „Europe, as grid of
reference“.
 Auerbach: Mimesis, a.a.O., Titelblatt. Es handelt sich um die erste Zeile aus dem 1681 postum
erschienenen Gedicht To his Coy Mistress (um 1650) von Andrew Marvell (1621–1678). Siehe
hierzu den kurzen Eintrag in: Auerbach-Alphabet. Karlheinz (Carlo) Barck zum 70. Geburtstag.
Berlin 2004 (Trajekte Sonderheft 2004 = Trajekte. Zeitschrift des Zentrums für Literaturforschung
Berlin 5. Jg., Beilage zu Heft Nr. 9), [s.p.], s.v.
 David Damrosch: Literary Study in an Elliptical Age. In: Comparative Literature in the Age of
Multiculturalism, a.a.O., 122–133, hier: 131. Damrosch greift hier zustimmend Ausführungen von
Harry Levin (Comparing the Literature. In: Yearbook of Comparative and General Literature 17
[1968], 5–16, bes. 12) auf, der das Problem der Endlichkeit des Fremdsprachenlernens „in its true
dimensions“ (Damrosch, a.a.O, 131) erkannt habe.

Schluß 251



die in einigen Fällen hilfreich beigezogen werden könnten, in anderen Fällen je-
doch auch nicht, sowie vor allem auf „collaborative work“, bei der sich die
Sprach- und Literaturkenntnisse einer Projektgruppe ergänzen.16 Eine solche
Hilfskonstruktion mag in den großen Comp Lit-Departments in den USA mit
ihrem multikulturellen, sprachlich weit aufgestellten Lehrpersonal sicherlich
eine Option sein – in den kleineren deutschen, oft nur mit zwei (und wenigen
kooptierten) Professuren ausgestatteten Instituten, Abteilungen oder Sektionen
wohl nur im Glücksfall.

Unendliche Materialfülle bei endlicher Sprachkompetenz – diese Spannung
bezeichnet das Problem der Vergleichenden Literaturwissenschaft jenseits aller
konzeptionellen Garderobenwechsel, d. h. jener ‚Allotria‘, die Schulz-Buschhaus
spöttisch kommentierte.

Apter hält es weniger mit der aus Auerbachs Motto (und dem ‚Nachwort‘) zu
Mimesis sprechenden Melancholie, die Damrosch als Einsicht in die unüberbrück-
bare Kluft der von mir geltend gemachten Spannung verallgemeinert, als mit der
„staged cacophony of multilingual encounters“17, die vor Auerbach bei seinem Vor-
gänger Leo Spitzer in dessen Istanbuler Seminarpraxis geherrscht habe. Hierin sieht
sie ein Beispiel dafür, wie in der Komparatistik aus einer konkret lokalisierbaren
Situation heraus „global reach and textual closeness“18 zusammengehalten werden
können. Spitzer, der selbst Türkisch lernte, habe in Istanbul einen lebendigen Schul-
zusammenhang etabliert, der als Modell eines „‚worlded‘ minoritarian compara-
tism“19 dienen könne. So zeige etwa das Inhaltsverzeichnis der Zeitschrift der
Istanbuler Philosophischen Fakultät (İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi yayınla-

 Damrosch: Literary Study in an Elliptical Age, a.a.O., 130, 131 und 132. Vgl. die „Zwischenbe-
merkung“ von Horst-Jürgen Gerigk (Wozu Komparatistik? In: Komparatistik gestern und heute,
a.a.O., 45–54, hier: 47 f.) anläßlich seiner Frage, „die so selbstverständlich ist, dass sie gar nicht
mehr aufs Tapet kommt [...]: Wie viele Bücher kann ein Mensch denn überhaupt lesen? [...] Was
also ist zu tun? Antwort: Intensive Zuwendung zu möglichst wenigen Primärtexten.“ Ohne den
Direktkontakt mit literarischen Texten drohe bloßes Bescheidwissen „aus zweiter Hand“.
 Apter: The Translation Zone, a.a.O., 44.
 Ebd.
 Ebd., 45. Die Verbform ‚worlded‘ folgt offenbar einer Anregung in dem Aufsatz von Djelal
Kadir: To World, To Globalize. Comparative Literature’s Crossroads. In: Comparative Literature
Studies 41 (2004) H. 1 (Thema: „Globalization and World Literature“), 1–9, hier: 2), worin vorge-
schlagen wird, „to take the word ‚world‘ as verb, and to read globalization not as boundless
sweep but as bounding circumscription.“ In einem späteren Aufsatz wird dieser Vorschlag, die
Extension von Weltliteratur durch Lokalisierung einzuschränken, um einen ‚Sehepunkt‘ (Chlade-
nius) ergänzt, von wo eine solche Eingrenzung erfolgt: „from what position are we worlding
world literature?“ (ders.: To Compare, To World. Two Verbs, One Discipline. In: The Comparatist
34 (2010), 4–11, hier: 4). Kadirs Bezugspunkt ist Heideggers Formel „Welt weltet“ im ‚Kunstwerk-
aufsatz‘ (1935/36; gedr. 1950). Zu Spitzers 1934 Französisch und Türkisch publiziertem Bericht

252 Schluß



rından / Publications de la Faculté des Lettres de l’Université d’Istanbul), worin 1937
an Spitzers Seminar für Romanische Philologie entstandene Arbeiten publiziert
wurden (Romanoloji Semineri dergisi / Travaux du Séminaire de Philologie Romane),
in seiner kosmopolitischen Weite das „in vitro paradigm of a genuinely globalized
comparative literature“.20 Nebeneinander stehen in dieser Publikation Beiträge in
Deutsch (5), Englisch (1), Französisch (3) und Türkisch (2). Bricht man die Emphase,
mit der Apter hier Spitzers Istanbuler Seminarpraxis als „‚Invention‘ of Comparative
Literature“ feiert21, etwas herunter, erhält man die Einsicht, daß Komparatistik
auch in der Epoche multikultureller, globaler oder planetarischer (oder wie auch
immer gearteter) Literatur stets nur ‚lokalisiert‘ praktiziert werden kann, d. h. aus
der Situation einer unmittelbaren räumlich gegebenen Umwelt heraus mit den Res-
sourcen, die jeweils vor Ort verfügbar sind.

über seinen Versuch, Türkisch zu lernen, siehe Leo Spitzer: Learning Turkish. Introduction and
Translation by Tülay Atak. In: PMLA 126 (2011), H. 3, 763–779.
 Apter: The Translation Zone, a.a.O., 55; ein Auszug aus dem Inhaltsverzeichnis, 54 f. Statt der
falschen und verkürzenden Angabe von Süheyla Sabris Aufsatz „Un passage de ‚Barlaan y Josaiat‘
[!]“ (ebd.) müßte es heißen: „Un passage de ‚Barlaán y Josafat‘ de Lope de Vega“. Einige ergän-
zende Angaben zu dieser von Sabahattin Eyüboğlu und Erich Auerbach herausgegebenen Publi-
kation bietet Pascale Roure: ‚Deutsche Philosophie‘ im Spiegel türkischer Fachzeitschriften unter
besondere Berücksichtigung des Philosophischen Seminars der Universität Istanbul (1933–1945).
In: „Zwischenvölkische Aussprache“. Internationaler Austausch in wissenschaftlichen Zeitschrif-
ten 1933–1945. Hg. Andrea Albrecht, Lutz Danneberg, Ralf Klausnitzer, Kristina Mateescu. Berlin,
Boston 2020, 325–359, hier: 347–349.
 Apter: The Translation Zone, a.a.O., Kapitelüberschrift, 41. Apters Forschungsperspektive ist frei-
lich interessiert, nämlich an der Stützung ihrer bereits zuvor in einem Positions-Papier zum Bern-
heimer-Report vertretenen These, daß Komparatistik in den USA (und darüber hinaus) durch
„placelessness“ (Apter: Comparative Exile. Competing Margins in the History of Comparative Litera-
ture. In: Comparative Literature in the Age of Multiculturalism, a.a.O., 86–96, hier: 90 und 93), und
zwar im eigentlichen wie übertragenen Sinne, geprägt ist, wodurch die Translationsproblematik in
den Vordergrund tritt – und zwar im Fall Spitzers (oder Auerbachs) diejenige einer „global transla-
tio“ einer „German-based philology“, die zur Blaupause der US-amerikanischen Nachkriegskompa-
ratistik wurde und paradoxerweise von einer „policy of non-translation“ geprägt war (Apter: The
Translation Zone, a.a.O., 41, 46, 55, 56 und 61). Der Preis dieser These ist fachgeschichtlicher Erinne-
rungsverlust, insofern Spitzers (und Auerbachs) Istanbuler Seminar für Apter zur „disciplinary
prehistory of comparative literature“ (ebd., 53) in den USA werden. Schon zuvor hatte sie die „early
history of comparative literature“ in den USA mit den Namen einschlägiger „émigré founding fa-
thers“ wie Spitzer, Auerbach oder Wellek (und fälschlicher Weise Wolfgang Kayser) verbunden
(Apter: Comparative Exile, a.a.O., 87, vgl. 92). Im Blick auf die tatsächliche Frühgeschichte der US-
Komparatistik, für die Namen wie Shackford, Gayley oder Woodberry stehen (s. II.i.5), spricht Nata-
lie Melas (All the Difference in the World. Postcoloniality and the Ends of Comparison. Stanford
CA 2007) davon, daß diese positivistisch geprägten Anfänge zugunsten einer Stilisierung der migran-
tischen Ursprünge der US-Komparatistik in den 30er und 40er Jahren „into amnesia“ (XI, vgl. 4) ge-
fallen seien.

Schluß 253



Wie kann man die multilinguale Praxis des Istanbuler Seminars bewerten?
Hier hilft ein Vergleich. Vergleicht man die Publikationssprachenvielfalt des Is-
tanbuler Zeitschriftenhefts – von den elf Beiträgen sind allerdings fast die Hälfte
auf Deutsch – mit dem programmatischen Polyglottismus, mit dem Hugo Meltzl
de Lomnitz und Sámuel Brassai an der 1872 neueröffneten Universität von Ko-
lozsvár (Klausenburg/Cluj-Napoca) die Acta Comparationis Litterarum Univer-
sarum (ACLU) (1877–1888)22 bestreiten wollten, erscheint das eher wenig zu sein.
Tatsächlich praktizierten Meltzl und Brassai anfangs einen ungarisch-französisch-
deutschen Triglottismus, bald darauf aus unterschiedlichen Gründen und mit Be-
dauern einen Dekaglottismus, da es nach Erachten der Herausgeber „gerade
z e h n moderne Litteraruren mit wahrhaft weltlitterarischen Erscheinungen in Eu-
ropa giebt.“23 Innerhalb dieses Rahmens herrschten Deutsch und Ungarisch als
Publikationssprachen vor. In nuce sind in Meltzls Editorials, in denen die vorläu-
figen Aufgaben der vergleichenden Literatur umrissen werden, die Probleme und
Spannungen des Weltliteraturbegriffs enthalten.24 Vergleicht man dagegen das
sprachliche Nebeneinander im Romanischen Seminar in Istanbul mit der Zwei-
sprachigkeit des Internationalen Komparatistenverbands (AILC / ICLA) und seiner
Zeitschrift Recherche littéraire / Literary Research oder gar der Einsprachigkeit
des Journal of World Literature – dann ist Viersprachigkeit doch wiederum viel.

 Die ersten beiden Jahrgänge erschienen unter dem ungarischen Haupttitel Összehasonlító
irodalomtörténelmi lapok mit deutschen und französischen Untertiteln sowie zunächst italieni-
schen, englischen und spanischen und später sich sprachlich weiter vermehrenden Nebentiteln
in abnehmender Schriftgröße. Die einzelnen Zeitschriftenjahrgänge sind in der digitalen Biblio-
thek der Zentralen Universitätsbibliothek Cluj-Napoca greifbar <https://dspace.bcucluj.ro/handle/
123456789/11579> [01.09.2022].
 [Hugo] Meltzl: Vorläufige Aufgaben der Vergleichenden Litteratur, III. Der Dekaglottismus. In:
Összehasonlító irodalomtörténelmi lapok Nr. XXIV, 1878, Február 28, 494–501, hier: 494. Vgl. die
zweiseitige Extra-Beilage eines Prospekts für „unser Litteraturblatt“, das dem Februar-Heft unpa-
giniert angebunden ist. Die erste (ohne Untertitel) und zweite („II. Das Prinzip des Polyglottis-
mus.“) Lieferung der „Vorläufige Aufgaben“ erschien ebd., Nr. IX, 1877, Majus 15, 179–182, und
ebd., Nr. XV, 1877, October 15, 307–315.
 Vgl. zuletzt: Angus Nicholls: The „Goethean“ Discourses on Weltliteratur and the Origins of
Comparative Literature. The Cases of Hugo Meltzl and Hutcheson Macaulay Posnett. In: Seminar
54 (2018), H. 2, 167–194, bes. 177–183. Vgl. auch David Damrosch: Comparing the Literatures. Lite-
rary Studies in a Global Age. Princeton NJ 2020, 30–39 (der Abschnitt basiert auf einem Aufsatz
von 2011). Damrosch zitiert Meltzls „Vorläufige Aufgaben“ nach der übersetzten Fassung, die das
Princeton Sourcebook in Comparative Literature (Hg. David Damrosch, Natalie Melas, Mbongi-
seni Buthelezi. Princeton NJ, Oxford 2009, 41–49) aus der vorangehenden Dokumentation Compa-
rative Literature. The Early Years. An Anthology of Essays (Hg. Hans-Joachim Schulz, Phillip
H. Rhein. Chapel Hill NC 1973, 53–62) übernimmt. Darin fehlt die dritte Lieferung zum Dekaglot-
tismus, auf die lediglich in einer Fußnote verwiesen wird (Sourcebook, 49). Damrosch folgt also
einer Übersetzung aus buchstäblich dritter Hand.

254 Schluß

https://dspace.bcucluj.ro/handle/123456789/11579
https://dspace.bcucluj.ro/handle/123456789/11579


Das Sprachenproblem, die damit verbundenen Einschließungs- und Aus-
schließungsprozesse, die Fragen nach der Stellung von Original und Übersetzung
und dem Status inter- und intralingualer komparatistischer Forschung wird die
Vergleichende Literaturwissenschaft nicht los.

Hinzu kommt die Diskrepanz zwischen programmatischer Eurozentrismus-
Kritik und Kanonrevision auf der einen Seite und praktizierter Forschung auf der
anderen.25 Haun Saussy erinnert sich an eine Strafpredigt, die Sheldon Pollock
(✶1948), der damals Professor für Sanskrit und Indian Studies an der Columbia
Universität war, 2010 auf der ACLA-Jahrestagung in New Orleans in seinem Ple-
narvortrag hielt. Die Tagung war dem Thema „Creoles, Diasporas, Cosmopolita-
nisms“ gewidmet, und Saussy mußte sich als Tagungspräsident anhören, wie
Pollock unter seinem Vorsitz in einem Vortrag „Cosmopolitan Comparison“ vor-
rechnete, daß in den 21 komparatistischen PhD-Programmen an den 25 Top-
Universitäten der USA gerade einmal 16 Prozent des Lehrkörpers für nicht-
westliche Literatur denominiert seien, in den 36 von ihm ausgewerteten Num-
mern der eigenen Fachzeitschrift Comparative Literature 9 Prozent der Beiträge
nicht-westliche Literatur thematisierten und es in dem britischen Pendent, Com-
parative Critical Studies, in den durchgesehenen Nummern mit 13 Prozent nicht
besser aussehe.26 Saussy schreibt, daß die peinliche Situation dadurch noch pein-
licher wurde, daß er nach Ende des Vortrags die jährlichen Buchpreise vergeben
mußte, die die vorangehenden Ausführungen nur allzusehr bestätigten: Pollock
„gave us a scolding. Although we claim to be limited only by the dialectical condi-
tions of possibility and to welcome works from every imaginable language, time
and tradition, Pollock showed, numbers in hand, that the great majority of the
doctoral dissertations written in the field and a similar share of the articles in our
main journals deal with English, French and German literature between 1800 and
1960. It was wearing a sheepish look that I went on to the next part of the pro-
gram, the announcement of the annual prizes, which – although they recognized

 Vgl. Christian Moser: ([Sammelrez.] Komparatistik im Übergang. Zwei neue Einführungen in
die Vergleichende Literaturwissenschaft. In: Komparatistik 2012, 182–189, hier: 189), der in einer
Art Bestandsaufnahme von einer „Diskrepanz“ zwischen „globale[r] Offenheit“ auf konzeptionel-
ler Ebene und „eurozentrische[r] Beschränktheit im Bereich der Praxis“ sprach. Vgl. meine Re-
zension des Sammelbandes Komparatistik gestern und heute. Perspektiven auf eine Disziplin im
Übergang (Hg. Sandro M. Moraldo. Göttingen 2019. In: Komparatistik 2019 [= 2021], 389–400), in
dem sich ein vergleichbarer Hiatus zwischen weitausholdender konzeptioneller Einleitung des
Herausgebers und der komparatistischen Praxis seiner Beiträger auftut – was aber ihrer Brillanz
gerade keinen Abbruch tut.
 Sheldon Pollock: Cosmopolitan Comparison. April, 2010 [Typoskript, 23 pag. Seiten] <https://
sheldonpollock.org/archive/pollock_cosmopolitan_2010.pdf> [01.09.2022].

Schluß 255

https://sheldonpollock.org/archive/pollock_cosmopolitan_2010.pdf
https://sheldonpollock.org/archive/pollock_cosmopolitan_2010.pdf


excellent work – only confirmed the modernist and European center of gravity of
the ACLA.“27

Eine ähnliche Diskrepanz betrifft die Kanonfrage. Die postkoloniale Kritik am
europäisch gerasterten Blick und einem von westlichen Autoren und Werken do-
minierten komparatistischen Kanon hat weder zu seiner Ersetzung noch zum
Ende von Kanonisierung überhaupt geführt.28 Im Gegenteil, die Kanonisierung
wiederholt sich gerade auch auf Seiten eines postkolonialen Gegenkanons.29

Selbst die Kanonisierung kanonisierungsfeindlicher Texte von Butler, Foucault,
Said oder Spivak auf der sekundären Ebene der Theorie hat keine Auswirkungen
auf Autoren und Werke des materialen Kanons gehabt. „Quite the contrary:
many of them are more discussed than ever“.30 Angesichts der zahlreichen Relek-
türen bekannter Texte (relecture, rereading, remapping, revisiting etc.) ist das
nicht unbedingt ein überraschender Befund. Glaubte Damrosch 2006 noch eine
Strukturveränderung gegenüber dem älteren (materialen) Kanon beobachten zu
können, insofern sich ein zweidimensionales System, das hoch- und niedrigran-
gige Autoren („major“ / „minor“) unterschied, in ein dreidimensionales System

 Haun Saussy: Comparative Literature. The Next Ten Years. In: Futures of Comparative Litera-
ture. ACLA State of the Discipline Report. Hg. Ursula K. Heise. London, New York NY 2017, 24–29,
hier: 25; zuerst online: [March 09, 2014] <https://stateofthediscipline.acla.org/entry/comparative-li
terature-next-ten-years> [10.08.2022]. Der eine Preis ging an eine intermediale Studie, die die
Dichtung Mallarmés mit dem Tanz Loïe Fullers verglich, der andere an ein Werk, das Catulls
Dichtung im Rahmen der römischen Übersetzungskultur untersuchte.
 Ich folge hier Eindrücken, die David Damrosch aufgrund der Auswertung der MLA-Bibliographie
bestimmter, seine eigenen Forschungen tangierender Autoren für die Zeiträume 1964–2003 (World
Literature in a Postcanonical, Hypercanonical Age. In: Comparative Literature in an Age of Globaliza-
tion. The ACLA Report on the State of the Discipline, 2004. Hg. Haun Saussy. Baltimore MD 2006,
43–53) bzw. 2008–2017 (Comparing the Literatures, a.a.O., ‚Canon and Hypercanon, Minor and Ultra-
minor‘, 223–233) festgehalten hat. In dem Buchabschnitt von 2020, der eine überarbeitete Fassung des
Beitrags zum Saussy-Report von 2006 bietet, werden die zuvor beobachteten Tendenzen bestätigt. Sie
haben sich eher noch verstärkt.
 Diese Gefahr hatte Chow (In the Name of Comparative Literature. In: Comparative Literature
in the Age of Multiculturalism, a.a.O., 107–116, bes. 108 f.) bereits in ihrem Positionspapier zum
Bernheimer-Report erkannt. Vgl. Peter Gendolla, Carsten Zelle: ‚Die Negation des Kanons ist
immer ein neuer Kanon‘. Vorbemerkung zu einer ‚ewigen‘ Debatte. In: Dies. (Hg.): Der Siegener
Kanon. Beiträge zu einer „ewigen Debatte“. Frankfurt am Main u. a. 2000, 7–16.
 Damrosch: Comparing the Literatures, a.a.O., 224. Als Spitzenautoren nennt Damrosch 2006
Shakespare, Wordsworth, Proust und Joyce, 2020 nennt er erneut Shakespeare neben Dante und
Baudelaire.

256 Schluß

https://stateofthediscipline.acla.org/entry/comparative-literature-next-ten-years
https://stateofthediscipline.acla.org/entry/comparative-literature-next-ten-years


von Hyper-, Gegen- und Schattenkanon verwandelt habe31, sieht er nun klarer,
daß sich die alte „canonical bifurcation“ lediglich verschärft hat, d. h. die Schere
zwischen oben und unten nur weiter aufgegangen ist: „This two-tired model of
major and minor authors has shifted in recent years. Far from fading away, a few
of the old major authors have ascended into what can be called a hypercanon“.32

Umgekehrt seien die niedrigrangigen Autoren noch weiter abgestiegen. Sie bilden
nun einen noch stärker verdunkelten Schattenkanon, dessen Mitglieder zuneh-
mend der völligen Vergessenheit anheimfallen. Dieses Muster reproduziert sich
auch auf der Ebene des postkolonialen Kanons, in dem einige wenige Schriftstel-
ler – neben Márquez Achebe, Coetzee, Rushdie, Walcott und einigen anderen –

herausragen: „again a list dominated by men, and predominantly men written in
English.“33 Insgesamt lautet Damroschs Fazit: „All in all [...] it appears that postco-
lonial studies is reproducing the hypercanonical bias of the older European-based
fields.“34 Freilich mit dem Unterschied, daß Englisch dominiert und die histori-
sche Tiefe der Untersuchungen schwindet.

Diese Beobachtungen, die im Einzelnen zu diskutieren wären, referiere ich
nicht der ‚ewigen‘ Kanondebatte wegen. Wichtig ist vielmehr, daß Damrosch wie
schon 25 Jahre zuvor in seinem Positionspapier zum Bernheimer-Report, der sich
immer wieder als Dreh- und Angelpunkt der komparatistischen Selbstverständi-
gungsdebatte in den USA (und darüber hinaus) erweist, im Blick auf die Sprachen-
frage auch die sich vergrößernde Schere zwischen Hyper- und Schattenkanon
erneut anthropologisch begründet: „The number of hours in the day and the num-
ber of weeks in the semester haven’t expanded along with the literary canon.“35 Es
ist wie bei der Seminarplanung – die Einführung eines neuen Gegenstandes im Se-
mesterprogramm fordert die Opferung eines alten – oder Abstriche bei allen...
Immer wieder steht der Komparatist, auch der bestwilligste und allen Öffnungen
des Fachs aufgeschlossenste vor der Einsicht, die Harold Bloom in seiner Elegie auf
den Kanon einmal so formulierte: „WE POSSESS the Canon because we are mortal [...].
Yet we must choose“.36

 „In place of this older two-tired model, our new system has three levels: a hypercanon, a coun-
tercanon, and a shadow canon.“ Damrosch: World Literature in a Postcanonical, Hypercanonical
Age, a.a.O., 45.
 Damrosch: Comparing the Literatures, a.a.O., 225. Der Begriff des Gegenkanons wird jetzt nur
noch im Zusammenhang mit dem anschließenden hochschuldidaktischen Rat verwendet, die be-
liebten hyperkanonischen Autoren in Seminaren in „strategic conjunctions“ (ebd., 323) mit
gegen- oder unkanonischen Autoren zu behandeln.
 Damrosch: Comparing the Literatures, a.a.O., 229.
 Ebd., 230.
 Ebd., 225.
 Harold Bloom: The Western Canon. The Books and Schools of the Ages. New York NY 1994, 29.

Schluß 257



Komparatistische Arbeit ist sprachlich lokalisiert und überall von Zeitnot be-
droht. Auerbach riet seinerzeit, mit Hilfe der Intuition einen prägnanten „Ansatz“,
d. h. ein philologisch umgrenztes „Teilphänomen“ zu suchen, von dem aus man die
Probleme aufrollen und zu synthetischen Leistungen fortschreiten könnte. Die Rhe-
torik und insbesondere die der Phase der inventio zugehörigen Topoi schienen ihm
damals einen guten Ansatzpunkt für eine solche Heuristik anzubieten.37 Kann man
von einem Komparatisten mehr verlangen als von anderen Autoren, die „from the
limited perspective of their own time and their own work“38 ansetzen?

Das Problem der Sprachenfrage erweist sich als eine Konstante der Kompara-
tistikgeschichte. Ob der Vergleich komparatistikkonstituierend ist, ist so umstritten
wie je. Die Extension des Textkorpus bleibt durch Sprachkompetenz und Zeitdepu-
tat begrenzt. Solange kein zweites Pfingstwunder geschieht, bleibt ‚Babel‘ Problem,
Streitfall, Herausforderung und Verlockung des Fachs. Bis dahin gilt: Jede/r nutze
den Tag und die sprachlichen Ressourcen, die im Blick auf Ansatz, Material, Metho-
den und Anschauungen für den Literaturvergleich zur Verfügung stehen.

 Auerbach: Philologie der Weltliteratur, a.a.O., 47 f.
 Edward W. Said: Introduction to the Fiftieth-Anniversary Edition. In: Erich Auerbach: Mime-
sis. The Representation of Reality in Western Literature (Fiftieth-Anniversary Edition). Princeton
NJ 2003, IX–XXXII, hier: XXXII.

258 Schluß



Literaturverzeichnis

1 Die Programmtexte

Baldensperger, Fernand: Littérature comparée. Le mot et la chose. In: Revue de la littérature
comparée 1 (1921), 5–29; dtsch. u.d.T.: Begriff und Gegenstand der Vergleichenden
Literaturgeschichte. In: Komparatistik. Aufgaben und Methoden. Hg. Horst Rüdiger. Stuttgart,
Berlin, Köln, Mainz 1973, 55–77.

Bernheimer, Charles et al.: The Bernheimer Report, 1993. Comparative Literature at the Turn of the
Century; abgedr. in: Comparative Literature in the Age of Multiculturalism. Hg. Charles
Bernheimer. Baltimore MD, London 1995, 39–48.

Étiemble, René: Histoire des genres et littérature comparée. In: La Littérature Comparée en Europe
orientale. Conférence de Budapest 26–29 octobre 1962. Hg. István Sötér. Budapest 1963,
203–207; dtsch. u.d.T: Gattungsgeschichte und vergleichende Literaturwissenschaft. In:
Vergleichende Literaturwissenschaft. Hg. Hans Norbert Fügen. Düsseldorf, Wien 1973, 92–97.

Heise, Ursula K.: Introduction. Comparative literature and the new humanities. In: dies. (Hg.): Futures
of Comparative Literature. ACLA State of the Discipline Report. London, New York NY 2017, 1–8.

Posnett, Hutcheson Macaulay: The Science of Comparative Literature. In: Contemporary Review 79 (1901),
855–872; wiederabgedr. in: Comparative Literature. The Early Years. An Anthology of Essays. Ed.
Hans-Joachim Schulz, Phillip H. Rhein. Chapel Hill 1973, 186–206.

Remak, Henry H. H.: Comparative Literature. Its Definition and Function [1961]. In: Comparative
Literature. Method and Perspective. Revised Edition. Hg. Newton P. Stallknecht, Horst Frenz.
Carbondale IL 1971, 1–57; dtsch. u.d.T.: Definition und Funktion der Vergleichenden
Literaturwissenschaft [engl. 1961, 2., erw. Aufl. 1971]. In: Komparatistik. Aufgaben und
Methoden. Hg. Horst Rüdiger. Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1973, 11–54.

Saussy, Haun: Exquisite Cadavers Stitched from Fresh Nightmares. Of Memes, Hives, and Selfish
Genes. In: ders. (Hg.): Comparative Literature in the Age of Globalisation. The ACLA Report on
the State of the Discipline, 2004. Baltimore MD 2006, 3–42.

Steiner, George: What is Comparative Literature? [An inaugural lecture delivered before the
University of Oxford on 11 October 1994]. In: ders.: No Passion Spent. Essays 1978–1996. London,
Boston 1996; dtsch. u.d.T.: Was ist Komparatistik? In: ders.: Der Garten des Archimedes. Essays.
München 1997, 115–140.

Tieghem, Paul van: La littérature comparée. Paris 1931, Tl. II: „Méthodes et résultats de la littérature
comparée“, Kap. 1: „Principes et méthodes générales“, 57–69, dtsch. u.d.T: Grundlagen und
Methoden. In: Vergleichende Literaturwissenschaft. Hg. Hans Norbert Fügen. Düsseldorf, Wien
1973, 73–81.

Wellek, René: The Concept of Comparative Literature. In: Yearbook of Comparative and General
Literature 2 (1953), 1–5, dtsch. u.d.T.: Die Theorie der Vergleichenden Literaturwissenschaft. In:
Vergleichende Literaturwissenschaft. Hg. Norbert Fügen. Düsseldorf, Wien 1973, 101–107.

Wellek, René: The Crisis of Comparative Literature. In: Proceedings of the 2nd Congress of the
International Comparative Literature Association, Chapel Hill, North Carolina, September 8–12,
1958. Vol. 1: Comparative Literature. Ed. Werner P. Friederich. Chapel Hill 1959 (= UNC Studies in
Comparative Literature, 23), 149–159; dtsch. u.d.T.: Die Krise der Vergleichenden
Literaturwissenschaft. In: Komparatistik. Aufgaben und Methoden. Hg. Horst Rüdiger. Stuttgart,
Berlin, Köln, Mainz 1973, 93–103.

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-015

https://doi.org/10.1515/9783111005768-015


2 Weitere Literatur in Auswahl

Ahearn, Ed[ward James] und Arnold Weinstein: The Function of Criticism at the Present Time. The
Promise of Comparative Literature. In: Comparative Literature in the Age of Multiculturalism.
Hg. Charles Bernheimer. Baltimore MD, London 1995, 77–85.

Alewyn, Richard: Comparative Literature in Germany. In: Comparative Literature. News-Letter Vol. I,
No. 4: Chicago Ill., March 1943, 1–2.

Amodeo, Immacolata: „Gast sein ist keine leichte Berufung“. Dimensionen einer Komparatisik im
Zeitalter der Migration. In: Fremde Ähnlichkeiten. Die „Große Wanderung“ als Herausforderung
der Komparatistik. Hg. Frank Zipfel. Stuttgart 2017, 29–40.

Ampère, Jean-Jacques: De l’histoire de la poésie. Discours prononcé à l’Athénée de Marseille, pour
l’ouverture du cours de littérature, le 12 mars 1830. Marseille 1830.

Apter, Emily: The Translation Zone. A New Comparative Literature. Princeton NJ, Oxford 2006.
Apter, Emily: Comparative Exile. Competing Margins in the History of Comparative Literature. In:

Comparative Literature in the Age of Multiculturalism. Hg. Charles Bernheimer. Baltimore MD,
London 1995, 86–96.

Auerbach, Erich: Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendländischen Literatur [1946; 2., verb.
u. erw. Aufl. 1959]. 7. Aufl. Bern 1982.

Auerbach, Erich: Philologie der Weltliteratur. In: Weltliteratur. Festgabe für Fritz Strich. Hg. Walter
Muschg, Emil Staiger. Bern 1952, 39–50.

Auerbach, Erich: Philology and Weltliteratur. Translated by Maire and Edward Said. In: The Centennial
Review 13 (1969), H. 1, 1–17.

Bachtin, Michail: Typen des Prosaworts [russ. 1929]. In: ders.: Literatur und Karneval. Zur
Romantheorie und Lachkultur. Hg. Alexander Kaempfe. München 1969, 107–131.

Baldensperger, Fernand und Werner P. Friederich: Bibliography of Comparative Literature [1950;
21960]. Renewed ed. New York 1978.

Barner, Wilfried: Das Besondere des Allgemeinen. Zur Lage der Allgemeinen Literaturwissenschaft
aus der Sicht eines ‚Neugermanisten‘. In: Die sog. Geisteswissenschaften. Innenansichten. Hg.
Wolfgang Prinz, Peter Weingart. Frankfurt am Main 1990, 189–203.

Bassnett, Susan: Comparative Literature. A Critical Introduction. Oxford 1993.
Bernheimer, Charles (Hg.): Comparative Literature in the Age of Multiculturalism. Baltimore MD,

London 1995.
Bernheimer, Charles: Introduction. The Anxieties of Comparison. In: Comparative Literature in the

Age of Multiculturalism. Hg. Charles Bernheimer. Baltimore MD, London 1995, 1–17.
Berndt, Frauke und Lily Tonger-Erk: Intertextualität. Eine Einführung. Berlin 2013.
Birus, Hendrik: Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft (Komparatistik). In:

Informationen des Instituts für Deutsche Philologie Universität München, Nr. 16, SS 1988;
abgedr. in: Deutsche Gesellschaft für Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft.
Mitteilungen 1988, H. 2, 20–22.

Birus, Hendrik: Am Schnittpunkt von Komparatistik und Germanistik. Die Idee der Weltliteratur
heute. In: Germanistik und Komparatistik. DFG-Symposion 1993. Hg. Hendrik Birus. Stuttgart,
Weimar 1995, 439–457; wiederabgedr. in: ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 1: Komparatistik im
Spannungsfeld von Philologie und Philosophie. Göttingen 2020, 9–31.

Birus, Hendrik: Weltliteratur. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearb. des
Reallexikons der deutschen Literaturgeschichte. Bd. 3: P–Z. Hg. Jan-Dirk Müller. Berlin, New York

260 Literaturverzeichnis



2003, 825–827; wiederabgedr. in: ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 1: Komparatistik im
Spannungsfeld von Philologie und Philosophie. Göttingen 2020, 740–744.

Birus, Hendrik: Weltliteratur. Zur aktuellen Debatte und ihren historischen Wurzeln. In: ders.:
Gesammelte Schriften. Bd. 1: Komparatistik im Spannungsfeld von Philologie und Philosophie.
Göttingen 2020, 47–87.

Bloom, Allan: The Closing of the American Mind. How Higher Education Has Failed Democracy and
Impoverished the Souls of Today’s Students. New York u.a. 1987.

Bloom, Harold: The Anxiety of Influence. A Theory of Poetry [1973]. Second Edition. New York, Oxford
1997; dtsch. u.d.T.: Einflußangst. Eine Theorie der Dichtung. Frankfurt am Main 1995.

Bloom, Harold: The Western Canon. The Books and School of the Ages. New York 1994.
Böhme, Gernot: Atmosphäre. Essays zur neueren Ästhetik. Frankfurt am Main 1995.
Bohrer, Karl-Heinz: Plötzlichkeit. Zum Augenblick des ästhetischen Scheins. Frankfurt am Main 1981.
Brooks, Peter: Must wie Apologize? In: Comparative Literature in the Age of Multiculturalism. Hg.

Charles Bernheimer. Baltimore MD, London 1995, 97–106.
Buffon, Georges-Louis Leclerc, Comte de: Histoire Naturelle, Générale Et Particuliére, Avec La

Description Du Cabinet Du Roi. Bd. 4. Paris 1753.
Carré, Jean-Marie: Avant-Propos. In: Marius-François Guyard: La Littérature Comparée. Paris 1951,

5–6; dtsch. u.d.T.: Vorwort zur Vergleichenden Literaturwissenschaft. In: Vergleichende
Literaturwissenschaft. Hg. Hans Norbert Fügen. Düsseldorf, Wien 1973, 82–83.

Chow, Rey: In the Name of Comparative Literatur. In: Comparative Literature in the Age of
Multiculturalism. Hg. Charles Bernheimer. Baltimore MD, London 1995, 107–116.

Chow, Rey: The Old/New Question of Comparison in Literature Studies. A Posteuropean Perspective.
In: English Literary History 71 (2004), H. 2, 289–311.

Chow, Rey: A Discipline of Tolerance. In: A Companion to Comparative Literature. Hg. Ali Behdad,
Dominic Thomas. Chicester UK 2011, 15–27.

Clüver, Claus: INTER TEXTUS / INTER ARTES / INTER MEDIA. In: Komparatistik 2000/2001, 14–50.
Clüver, Claus: Intermediality and Interarts Studies. In: Changing Borders. Contemporary Positions in

Intermediality. Hg. Jens Arvidson, Mikael Askander, Jørgen Bruhn, Heidrun Führer. Lund 2007,
19–37.

Corbineau-Hoffmann, Angelika: Einführung in die Komparatistik. Berlin 2000.
Corbineau-Hoffmann, Angelika: Einführung in die Komparatistik. 3., neu bearb. Aufl. Berlin 2013.
Croce, Benedetto: La „letteratura comparata“. In: La Critica. Rivista di letteratura, storia e filosofia

1 (1903), 77–80.
Culler, Jonathan: Comparative Literature, at Last! In: Comparative Literature in the Age of

Multiculturalism. Hg. Charles Bernheimer. Baltimore MD, London 1995, 117–121.
Culler, Jonathan: Comparative Literature, at Last. In: Comparative Literature in the Age of

Globalisation. The ACLA Report on the State of the Discipline, 2004. Hg. Haun Saussy. Baltimore
MD 2006, 237–248.

Curtius, Ernst Robert: Europäische Literatur und Lateinisches Mittelalter [zuerst 1948]. 10. Aufl. Bern,
München 1984.

Damrosch, David: Literary Study in an Elliptical Age. In: Comparative Literature in the Age of
Multiculturalism. Hg. Charles Bernheimer. Baltimore MD, London 1995, 122–133.

Damrosch, David: Rebirth of a Discipline: The Global Origins of Comparative Studies. In: Comparative
Critical Studies 3 (2006), H. 1–2, 99–112.

Damrosch, David: World Literature in a Postcanonical, Hypercanonical Age. In: Comparative
Literature in an Age of Globalization. The ACLA Report on the State of the Discipline, 2004. Hg.
Haun Saussy. Baltimore MD 2006, 43–53.

2 Weitere Literatur in Auswahl 261



Damrosch, David: The Politics of Global Englisch. In: English Languages and Literatures 60 (2014),
H. 2, 193–209.

Damrosch, David: Home is Somewhere Else. Comparative Literature as a Migrant Discipline. In:
Sandro M. Moraldo (Hg.): Komparatistik gestern und heute. Perspektiven auf eine Disziplin im
Übergang. Göttingen 2019, 84–99.

Damrosch, David: Comparing the Literatures. Literary Studies in a Global Age. Princeton NJ 2020.
Damrosch, David und Natalie Melas, Mbongiseni Buthelezi (Hg.): The Princeton Sourcebook in

Comparative Literature. From the European Enlightenment to the Global Present. Princeton NJ
2009.

D’haen, Theo und David Damrosch, Djelal Kadir: The Routledge Companion to World Literature.
London, New York NY 2012.

De Man, Paul: Semiologie und Rhetorik [engl. 1973]. In: ders.: Allegorien des Lesens [engl. 1979]. Hg.
Werner Hamacher. Frankfurt am Main 1988, 31–51.

De Man, Paul: Epistemologie der Metapher [engl. 1978]. In: Theorie der Metapher. Studienausgabe
[11983]. Hg. Anselm Haverkamp. 2., erg. Aufl. Darmstadt 1996, 414–437.

Derrida, Jacques: Of Grammatology [frz. 1967]. Transl. Gayatri Chakravorty Spivak. Baltimore MD
1976 (Corr. edition 1997; 402016).

Derrida, Jacques: Structure, Sign, and Play in the Discourse of the Human Sciences [1966]. In: The
Structuralist Controversy. The Languages of Criticism and the Sciences of Man. Hg. Richard
Macksey, Eugenio Donato. Baltimore MD, London 1970, 247–265 und 265–272 (Discussion).

Derrida Jacques: Die Struktur, das Zeichen und das Spiel im Diskurs der Wissenschaften vom
Menschen. In: ders.: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt am Main 1972, 422–442.

Derrida, Jaques: De l’hospitalité. Anne Dufourmantelle invite Jacques Derrida à repondre. Paris 1997.
Derrida, Jaques: Von der Gastfreundschaft. Mit einer ‚Einladung‘ von Anne Dufourmantelle [frz.

1997]. Wien 2001.
Derrida, Jaques: Die Gesetze der Gastfreundschaft. In: Perspektiven europäischer Gastlichkeit.

Geschichte, Kulturelle Praktiken, Kritik. Hg. Burkhard Liebsch, Michael Staudigl, Philipp Stoellger.
Weilerswist 2016, 125–142.

Derrida, Jaques: Hospitalité. Bd. I: Séminaire (1995–1996). Hg. Pascale-Anne Brault, Peggy Kamuf.
Paris 2021.

Dilthey, Wilhelm: Die Entstehung der Hermeneutik [1900]. In: ders.: Gesammelte Schriften. Bd. 5. 6.,
unv. Aufl. Stuttgart, Göttingen 1957, 317–331.

Domínguez, César: Dionýs Ďurišin and a Systematic Theory of World Literature. In: The Routledge
Companion to World Literature. Hg. Theo D’haen, David Damrosch, Djelal Kadir. New York NY
2012, 99–107.

During, Simon: Comparative Literature. In: English Literary History 71 (2004), H. 2, 313–322.
Ďurišin, Dionýs: Vergleichende Literaturforschung. Versuch eines methodisch-theoretischen

Grundrisses [slowak. 1967; dtsch. 1972]. Berlin 21976.
Ďurišin, Dionýs: Die wichtigsten Typen literarischer Beziehungen und Zusammenhänge. In: Aktuelle

Probleme der Vergleichenden Literaturforschung. Hg. Gerhard Ziegengeist. Berlin 1968, 47–57.
Durkheim, Emile: Regeln der soziologischen Methode [frz. 1895]. Hg. René König. 5. Aufl. 1976.
Dyserinck, Hugo: Komparatistik. Eine Einführung [1971]. 3., durchges. Aufl. Bonn 1991.
Dyserinck, Hugo: Zum Problem der ‚images‘ und ‚mirages‘ und ihrer Untersuchung im Rahmen der

Vergleichenden Literaturwissenschaft. In: arcadia 1 (1966), 107–120.
Eggers, Michael: Vergleichendes Erkennen. Zur Wissenschaftsgeschichte und Epistemologie des

Vergleichs und zur Genealogie der Komparatistik. Heidelberg 2016.
Eibl, Karl: Animal Poeta. Bausteine der biologischen Kultur-und Literaturtheorie. Paderborn 2004.

262 Literaturverzeichnis



Eibl, Karl: Strukturierte Nichtwelten. Zur Biologie der Poesie. In: IASL 18 (1993), H. 1, 1–36.
Einsiedel, Wolfgang von (Begr.): Kindlers Literaturlexikon [ital. 1964]. Bd. 1: Essays. Werke A–Alz.

Zürich 1970, 1–702.
Étiemble, [René]: Des Tarahumaras aux Nambikwaras ou du peyotl à la tendresse humaine. In:

Évidences n° 55 (Mars 1956), 16–22 und n° 56 (Avril 1956), 31–36 und 42.
Étiemble, René: Comparaison n’est pas raison. La crise de la littérature comparée. Paris 1963.
Étiemble, René: Faut-il réviser la notion Weltliteratur“ [1966]. In: ders.: Essais de littérature (vraiment)

générale. Paris 1974, 15–34.
Étiemble, René: Ouverture/s/ pour un comparatisme planétaire. Paris 1988.
Fiedler, Leslie: Cross the Border – Close the Gap. In: Playboy (Dez. 1969), 151, 230, 252–254, 256–258.
Foucault, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften [frz. 1966;

dtsch. 1971]. Frankfurt am Main 31980.
Friedrich, Werner Paul: The Case of Comparative Literature. In: Bulletin of the American Association

of University Professors 31 (1945), H. 2, 208–219.
Fügen, Hans Norbert (Hg.): Vergleichende Literaturwissenschaft. Düsseldorf, Wien 1973.
Gadamer, Hans-Georg: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik

[1960]. Tübingen 1986 (= Gesammelte Werke, Bd. 1).
Gayley, Charles Mills: What is Comparative Literature? [zuerst in: Atlantic Monthly vol. 92, No. 549,

July 1903, 56–68]. In: Comparative Literature. The Early Years. An Anthology of Essays. Ed. Hans-
Joachim Schulz, Phillip H. Rhein. Chapel Hill 1973, 85–103.

Gayley, Charles Mills und Fred Newton Scott: An Introduction to the Methods and Materials of
Literary Criticism. The Bases in Aesthetics and Poetics. Boston 1899.

Geertz, Clifford: Blurred Genres. The Refiguration of Social Thought. In: The American Scholar
29 (1980), H. 2, 165–179.

Geider, Thomas: Weltliteratur in der Perspektive einer longue durée II: Die Ökumene des
swahilisprachigen Ostafrika. In: Wider den Kulturenzwang. Migration, Kulturalisierung und
Weltliteratur. Hg. Özkan Ezli, Dorothee Kimmich, Annette Werberger. Bielefeld 2009, 361–401.

Genette, Gérard: Palimpsestes. La littérature au second degré. Paris 1982.
Genette, Gerard: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe [frz. 1982]. Frankfurt am Main 1993.
Goethe, Johann Wolfgang von: Noten und Abhandlungen zu besserem Verständnis des west-

östlichen Divans [1819]. In: ders.: Werke. Hamburger Ausgabe. Bd. 12: Gedichte und Epen II. 15.
durchges. Aufl. 1994. München 1998, 126–267.

Goethe, Johann Wolfgang von: [Goethes wichtigste Äußerungen über „Weltliteratur“]. In: ders.:
Werke. Hamburger Ausgabe. Bd. 12: Schriften zur Kunst und Literatur / Maximen und
Reflexionen. 12., durchges. Aufl. 1994. München 1998, 361–364.

Goßens, Peter: Weltliteratur. Modelle transnationaler Literaturwahrnehmung im 19. Jahrhundert.
Stuttgart, Weimar 2011.

Goßens, Peter: [Sammelrez.] Theo D’haen, David Damrosch, Djelal Kadir (Hgg.): The Routledge
Companion to World Literature. New York Routledge 2012; Theo D’haen: The Routledge Concise
History of World Literature. New York: Routledge 2012; Theo D’haen, César Domínguez, Mads
Rosendahl Thomsen (Hgg.): World Literature. A Reader. New York: Routledge 2013. In: arcadia
49 (2014), H. 2, 421–436.

Grabovszki, Ernst: Vergleichende Literaturwissenschaft für Einsteiger. Wien, Köln, Weimar 2011
(= utb 3565).

Greenblatt, Stephen: Wunderbare Besitztümer. Die Erfindung des Fremden: Reisende und Entdecker
[engl. 1991]. Berlin 1994.

2 Weitere Literatur in Auswahl 263



Guyard, Marius-François: La Littérature comparée. Avant-propos de Jean-Marie Carré. Paris 1951
(= Que sais-je?, 499).

Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen [1985]. 3. Aufl. Frankfurt am
Main 1991.

Habermas, Jürgen: Die Einheit der Vernunft in der Vielfalt ihrer Stimmen. In: ders.:
Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze. Frankfurt am Main 1988, 153–186.

Habermas, Jürgen: Wahrheit und Wahrhaftigkeit. Die Freiheit der Selbstvergewisserung und des
Selbstseinkönnens (Rede zur Verleihung des Karl-Jasper-Preises in Heidelberg am
26. Nov. 1995). In: Die Zeit, Nr. 50, vom 8. Dez. 1995, 59–60.

Herder, Johann Gottfried: Shakespear [1773]. In: Von deutscher Art und Kunst. Einige fliegende
Blätter. Hg. Hans Dietrich Irmscher. Stuttgart 1973, 65–91.

Herder, Johann Gottfried: Briefe zur Beförderung der Humanität [1793–1797]. Hg. Heinz Stolpe.
2 Bde. Berlin, Weimar 1971.

Humboldt, Wilhelm von: Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und ihren Einfluss
auf die geistige Entwickelung des Menschengeschlechts. Berlin 1836.

Ingarden, Roman: Das literarische Kunstwerk [1931]. Vierte, unveränderte Auflage. Tübingen 1972.
Jäger, Ludwig: Wieviel Sprache braucht der Geist? In: Medialität und Mentalität. Theoretische und

empirische Studien zum Verhältnis von Sprache, Subjektivität und Kognition. Hg. Ludwig Jäger,
Erika Hinz. München 2004, 15–42.

Jäger, Ludwig: Medium Sprache. Anmerkungen zum theoretischen Status der Sprachmedialität. In:
Mitteilungen des Deutschen Germanistenverbandes 54 (2007), H. 1 (Thema: Medialität und
Sprache), 8–24.

Jakobson, Roman: Linguistische Aspekte der Übersetzung [engl. 1959]. In: ders.: Semiotik.
Ausgewählte Texte 1919–1982. Hg. Elmar Holenstein. Frankfurt am Main 1988, 481–491.

Jauß, Hans Robert: Das Ende der Kunstperiode. Aspekte der literarischen Revolution bei Heine, Hugo
und Stendhal. In: ders.: Literaturgeschichte als Provokation. Frankfurt am Main 1970, 107–143.

Jauß Hans Robert,: Literaturgeschichte als Provokation der Literaturwissenschaft [1967]. In: Ders.:
Literaturgeschichte als Provokation. Frankfurt am Main 1970, 144–207.

Jauß, Hans Robert: Racines und Goethes Iphigenie. Mit einem Nachwort über die Partialität der
rezeptionsästhetischen Methode: In: Neue Hefte für Philosophie, Heft 4 (1973), 1–46.

Jauß,Hans Robert: Einleitung. Alterität und Modernität der mittelalterlichen Literatur. In: ders.:
Alterität und Modernität der mittelalterlichen Literatur. Gesammelte Aufsätze 1956–1976.
München 1977, 9–47.

Jauß, Hans Robert: The Alterity and Modernity of Medieval Literature. In: New Literary History
10 (1979), H. 2 (Thema: Medieval Literature and Contemporary Theory), 181–229.

Jauß, Hans Robert: Über religiöse und ästhetische Erfahrung – zur Debatte um Hans Belting und
George Steiner. In: ders.: Wege des Verstehens. München 1994, 346–377 (zuerst in: Merkur
45, 1991, H. 510/511 (Thema: Kultur? Über Kunst, Film und Musik), 934–946).

Kadir, Djelal: To World, To Globalize. Comparative Literature’s Crossroads. In: Comparative Literature
Studies 41 (2004), H. 1, 1–9.

Kadir, Djelal: To Compare. To World. Two Verbs. One Discipline. In: The Comparatist 34, May 2010,
4–11.

Kadir, Djelal: Comparative Literature in an Age of Terrorism. In: Comparative Literature in the Age of
Globalisation. The ACLA Report on the State of the Discipline, 2004. Hg. Haun Saussy. Baltimore
MD 2006, 68–77.

Kaiser, Gerhard R.: Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Forschungsstand, Kritik,
Aufgaben. Darmstadt 1980.

264 Literaturverzeichnis



Konstantinović, Zoran: Vergleichende Literaturwissenschaft. Bestandsaufnahme und Ausblicke. Bern,
Frankfurt am Main, New York, Paris 1988.

Koppen, Erwin: Weltliteratur. In: Reallexikon der deutschen Literaturgeschichte. Begr. Paul Merker,
Wolfgang Stammler [zuerst 1925–1931]. 2., neu bearb. Aufl. Bd. 4: Sl–Z. Hg. Klaus Kanzog, Achim
Masser. Berlin 1984, 815–827.

Kreuzer, Helmut: Fernsehen als Gegenstand der Literaturwissenschaft. In: ders.: Veränderungen des
Literaturbegriffs. Göttingen 1975, 27–40 und 106–109.

Kristeva, Julia: Bachtin, das Wort, der Dialog und der Roman [frz. 1967]. In: Literaturwissenschaft und
Linguistik. Ergebnisse und Perspektiven. Bd. 3: Zur linguistischen Basis der
Literaturwissenschaft, II. Hg. Jens Ihwe. Frankfurt am Main 1972, 345–375.

Kristeva, Julia: Fremde sind wir uns selbst [Étrangers à nous mêmes; frz. 1988]. Frankfurt am Main
1990.

Kurz, Gerhard: Metapher, Allegorie, Symbol [1982]. 3., bibliogr. erg. Aufl. Göttingen 1993.
Leerssen, Josef [d.i. Joep] Th.[eodoor]: Komparatistik in Grossbritannien 1800–1950. Bonn 1984 (erw.

u.d.T.: Comparative Literature in Britain. National Identities, Transnational Dynamics 1800–2000.
Cambridge 2019).

Leerssen, Joep: Some Notes on Hutcheson Macaulay Posnett (1855–1927). In: Back to the future of
Irish Studies. Fs. f. Tadhg Foley. Ed. Maureen O’Connor. Oxfort u.a. 2010, 111–119

Leerssen, Joep: Comparing What, Precisely? H. M. Posnett and the Conceptual History of
‚Comparative Literature‘. In: Comparative Critical Studies 12 (2015), No. 2, 197–212.

Levin, Harry: Comparing the Literature. In: Yearbook of Comparative and General Literature
17 (1968), 5–16.

Levinas, Emmanuel: Die Zeit und der Andere [Le Temps et l’Autre; frz. 1979]. Übers. Ludwig Wenzler.
2. Aufl. Hamburg 1989.

Lévi-Strauss, Claude: Traurige Tropen [frz. 1955; dtsch. 1960]. 2. Aufl. Frankfurt am Main 1979.
Lévi-Strauss, Claude: Die Strukturanalyse in der Sprachwissenschaft und in der Anthropologie [engl.

1945]. In: ders.: Strukturale Anthropologie I [frz. 1958; dtsch. 1967]. Frankfurt am Main 1977,
43–67.

Lyotard, Jean-François: Das Erhabene und die Avantgarde. In: Merkur 38 (1984), H. 424, 151–164.
Marino, Adrian: Etiemble, la typologie des invariants et la littérature comparée. In: Canadian Review

of Comparative Literature / Revue canadienne de littérature comparée 6 (1979), Nr. 4, 324–345.
Marx, Karl und Friedrich Engels: Manifest der Kommunistischen Partei [1848]. Mit einem Nachwort

von Iring Fetscher. Stuttgart 1969.
McLuhan, Marshall: Die magischen Kanäle. „Understandig Media“ [engl. 1964]. Düsseldorf, Wien

1968.
Melas, Natalie: All the Difference in the World. Postcoloniality and the Ends of Comparison. Stanford

CA 2007.
Meltzl, [Hugo]: Vorläufige Aufgaben der Vergleichenden Litteratur. In: Összehasonlító

irodalomtörténelmi lapok Nr. IX, 1877, Majus 15, 179–182.
Meltzl, [Hugo]: Vorlaeufige Aufgaben der Vergleichenden Litteratur. II. Das Prinzip des

Polyglottismus. In: Összehasonlító irodalomtörténelmi lapok Nr. XV, 1877, October 15, 307–315.
Meltzl, [Hugo]: Vorläufige Aufgaben der Vergleichenden Litteratur. III. Der Dekaglottismus. In:

Összehasonlító irodalomtörténelmi lapok Nr XXIV, 1878, Február 28, 494–501.
Miller, J. Hillis: The Function of Literary Theory at the Present Time. In: The Future of Literary Theory.

Hg. Ralph Cohen. New York NY 1989, 102–111.
Monterde, Antoni Martí: Un somni europeu. Història intel-lectual de la Literatura Comparada. De la

Weltliteratur a la Literatura Comparada. Valencia 2011.

2 Weitere Literatur in Auswahl 265



Moraldo, Sandro M. (Hg.): Komparatistik gestern und heute. Perspektiven auf eine Disziplin im
Übergang. Göttingen 2019 (= Global Poetics. Literatur- und kulturwissenschaftliche Studien zur
Globalisierung, 2).

Moretti, Franco: Conjectures on World Literature. In: New Left Review. N.S. 1 (Jan/Feb 2000), 54–68.
Moretti, Franco: Kurven, Karten, Stammbäume. Abstrakte Modelle für die Literaturgeschichte [engl.

2005]. Frankfurt am Main 2009.
Moser, Christian: [Sammelrez.] Komparatistik im Übergang. Zwei neue Einführungen in die

Vergleichende Literaturwissenschaft. In: Komparatistik 2012, 182–189.
Moser, Christian: ‚Weltliteratur‘ im Spannungsfeld von theoretischer Reflexion und Übersetzung. In:

Komparatistik gestern und heute. Perspektiven auf eine Disziplin im Übergang. Hg. Sandro
M. Moraldo. Göttingen 2019, 121–138.

Müller [d.i. Berns], Jörg Jochen: Germanistik – eine Form bürgerlicher Opposition. In: ders. (Hg.):
Germanistik und deutsche Nation 1806–1848. Zur Konstitution bürgerlichen Bewußtseins.
Stuttgart 1974, 5–112, 319–331 (Anm.).

Nicholls, Angus: The ‚Goethean‘ Discourses on Weltliteratur and the Origins of Comparative
Literature. The Cases of Hugo Meltzl and Hutcheson Macaulay Posnett. In: Seminar 54 (2018),
H. 2, 167–194.

Noël, François und Guislain de La Place: Leçons françaises de littérature et morale ou recueil, en
prose et en vers, des plus beaux morceaux de notre langue dans la littérature des deux derniers
siècles [...]. Quatorzième Edition. 2 Bde. Paris 1825.

Pageaux, Daniel-Henri: La littérature générale et comparée. Paris 1994.
Perloff, Marjorie: „Literature“ in the Expanded Field. In: Comparative Literature in the Age of

Multiculturalism. Hg. Charles Bernheimer. Baltimore MD, London 1995, 175–186.
Pollock, Sheldon: Cosmopolitan Comparison. April, 2010 [Typoskript, 23 pag. Seiten]

<https://sheldonpollock.org/archive/pollock_cosmopolitan_2010.pdf> [01.09.2022].
Posnett, Hutcheson Macaulay: The Historical Method in Ethics, Jurisprudence and Political Economy.

London 1882.
Posnett, Hutcheson Macaulay: Comparative Literature. London 1886 (weitere Ausgaben: New York

1892 und 1896).
Pratt, Mary Louis: Comparative Literature and Global Citizenship. In: Comparative Literature in the

Age of Multiculturalism. Hg. Charles Bernheimer. Baltimore MD, London 1995, 58–65.
Rajewsky, Irina O.: Intermedialität. Tübingen 2002.
Remak, Henry H. H.: Comparative Literature at the Crossroads. Diagnosis, Therapy, and Prognosis.

In: Yearbook of Comparative and General Literature 9 (1960), 15–26; dtsch. u.d.T.: Vergleichende
Literaturwissenschaft am Scheideweg. Diagnose, Therapie und Prognose. In: Vergleichende
Literaturwissenschaft. Hg. Hans Norbert Fügen. Düsseldorf, Wien 1973, 116–132.

Remak, Henry H. H.: The Future of Comparative Literature. In: Actes du VIIIe Congrès de l’Association
Internationale de Littérature Comparée. Budapest, 12–17 août 1976. Bd. 2. Budapest 1980,
429–437.

Remak, Henry H. H.: How I Became a Comparatist. In: Wege zur Komparatistik. Sonderheft für Horst
Rüdiger zum 75. Geburtstag. Hg. Erwin Koppen, Rüdiger von Tiedemann. Berlin 1983
(= Komparatistische Studien, 2), 81–91.

Riffaterre, Michael: On the Complementarity of Comparative Literature and Cultural Studies. In:
Comparative Literature in the Age of Multiculturalism. Hg. Charles Bernheimer. Baltimore MD,
London 1995, 66–73.

Roth, Michael: Das Selbstverständnis der Komparatistik. Analytischer Versuch über die Programmatik
der Vergleichenden Literaturwissenschaft. Frankfurt am Main, Bern, New York, Paris 1987.

266 Literaturverzeichnis

https://sheldonpollock.org/archive/pollock_cosmopolitan_2010.pdf


Rothacker, Erich: Logik und Systematik der Geisteswissenschaften. München, Berlin 1927 (Reprint
1965).

Rothacker, Erich: Die vergleichende Methode in den Geisteswissenschaften. In: Zeitschrift für
vergleichende Rechtswissenschaft 59 (1957), 13–33.

Rüdiger, Horst (Hg.): Komparatistik. Aufgaben und Methoden. Stuttgart, Berlin, Köln, Mainz 1973.
Said, Edward W.: Introduction to the Fiftieth-Anniversary Edition. In: Erich Auerbach: Mimesis. The

Representation of Reality in Western Literature (Fiftieth-Anniversary Edition). Princeton NJ 2003,
IX–XXXII.

Saussy, Haun (Hg.): Comparative Literature in the Age of Globalisation. The ACLA Report on the State
of the Discipline, 2004. Baltimore MD 2006.

Saussy, Haun: Comparative Literature. The Next Ten Years. In: Futures of Comparative Literature. ACLA
State of the Discipline Report. Hg. Ursula K. Heise. London, New York NY 2017, 24–29; zuerst online:
[March 09, 2014] <https://stateofthediscipline.acla.org/entry/comparative-literature-next-ten-years>
[10.08.2022].

Saussure, Ferdinand de: Grundfragen der allgemeinen Sprachwissenschaft [frz. 1916]. Hg. Charles
Bally, Albert Sechehaye. Über. Herman Lommel [1931]. 2. Aufl. Nachwort: Peter von Polenz.
Berlin 1967.

Sayeh, Damira: René Etiemble. Defence and illustration of a „true literary comparatism“. In: The
Routledge Companion to World Literature. Hg. Theo D’haen, David Damrosch, Djelal Kadir.
London, New York 2012, 89–98.

Scaliger, Julius Caesar: Poetices libri septem [postum Lyon 1561]. Mit einer Einleitung von August
Buck. Stuttgart, Bad Cannstatt 1964.

Wilhelm Scherer: Poetik [posthum 1888]. Hg. Gunter Reiss. München 1977.
Scherer, Wilhelm: [Rez.] H. Hettners Literaturgeschichte des 18. Jahrhunderts. 3. Thl. 2. Buch.

Braunschweig 1864, Vieweg [1865]; abgedr. in: ders.: Kleine Schriften zur neueren Litteratur,
Kunst und Zeitgeschichte. Hg. Erich Schmidt. Berlin 1893, 66–71.

Schmeling, Manfred: Einleitung. Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft. Aspekte einer
komparatistischen Methodologie. In: ders. (Hg.): Vergleichende Literaturwissenschaft. Theorie
und Praxis. Wiesbaden 1981, 1–24.

Schmitz-Emans, Monika: Konstellieren und Vergleichen. Beobachtungen zu komparativen
Autorpoetiken. In: Komparatistik gestern und heute. Perspektiven auf eine Disziplin im
Übergang. Hg. Sandro M. Moraldo. Göttingen 2019, 179–197.

Schüttpelz, Erhard: Weltliteratur in der Perspektive einer longue durée I: Die fünf Zeitschichten der
Globalisierung. In: Wider den Kulturenzwang. Migration, Kulturalisierung und Weltliteratur. Hg.
Özkan Ezli, Dorothee Kimmich, Annette Werberger. Bielefeld 2009, 339–360.

Schüttpelz, Erhard: Drei Schritte zur Weltliteratur. In: Weltliteratur in der longue durée. Hg.
Schamma Schahadat, Annette Werberger. Leiden, Paderborn 2021, 1–15.

Schulz, Hans-Joachim und Philipp H. Rhein (Hg.): Comparative Literature. The Early Years. An
Anthology of Essays. Chapel Hill 1973.

Schulz-Buschhaus, Ulrich: Die Unvermeidlichkeit der Komparatistik. Zum Verhältnis von
einzelsprachigen Literaturen und Vergleichender Literaturwissenschaft. In: arcadia 14 (1979),
223–236.

Schulz-Buschhaus, Ulrich: Auerbachs Methode. In: Lingua et Traditio. Geschichte der
Sprachwissenschaft und der neueren Philologien. Festschrift für Hans Helmut Christmann. Hg.
Richard Baum u.a. Tübingen 1994, 593–607.

Shackford, Charles Chauncey: Comparative Literature. In: Proceedings of the Thirteenth Anniversary
of the University Convocation of the State of New York. Held July 12th, 13th and 14th, 1876.

2 Weitere Literatur in Auswahl 267

https://stateofthediscipline.acla.org/entry/comparative-literature-next-ten-years


Albany 1876, 266–274; wiederabgedr. in: Annual Report of the Regents of the University of the
State of New York. Bd. 90. [o.O.] 1877, 754–762.

Siebers, Tobin: Sincerely Yours. In: Comparative Literature in the Age of Multiculturalism. Hg. Charles
Bernheimer. Baltimore, London 1995, 195–203.

Simmel, Georg: Exkurs über den Fremden. In: ders.: Soziologie. Untersuchungen über die Formen
der Vergesellschaftung [1908]. Sechste Aufl. Berlin 1983 (= Gesammelte Werke, Bd. 2), 509–512.

Spitzer, Leo: Learning Turkish [frz. und türkisch 1934]. Introduction and Translation by Tülay Atak. In:
PMLA 126 (2011), H. 3, 763–779.

Spitzer, Leo: American Advertising Explained as Popular Art. In: ders.: A Method of Interpreting
Literature. Northampton MA 1949, 102–149; dtsch. u.d.T.: Amerikanische Werbung – verstanden
als populäre Kunst. In: ders.: Eine Methode Literatur zu interpretieren. München 1966, 79–99
und 111–129 (Anm.).

Spitzer, Leo: Das Eigene und das Fremde. Über Philologie und Nationalismus. In: Die Wandlung
1 (1945/46), H. 7, 576–594; wiederabgedr. in: Grundlagen der Literaturwissenschaft.
Exemplarische Texte. Hg. Bernhard J. Dotzler. Köln, Weimar, Wien 1999, 39–53.

Spivak, Gayatri Chakravorty: Death of a Discipline. New York u. a. 2003.
Spivak,: Rethinking Comparativism. In: New Literary History 40 (2009), Nr. 3, 609–626.
[Spivak,Gayatri Chakravorty/David Damrosch] Comparative Literature/World Literature: A Discussion

with Gayatri Chakravorty Spivak and David Damrosch. In: Comparative Literature Studies 48
(2011), No. 4, 455–485.

Steiner, George: Von realer Gegenwart [engl. 1989]. München, Wien 1990.
Sturm-Trigonakis, Elke: (Neue) Weltliteratur und (Post) Kolonialismen. Wanderung durch die aktuelle

Komparatistik. In: Fremde Ähnlichkeiten. Die „Große Wanderung“ als Herausforderung der
Komparatistik. Hg. Frank Zipfel. Stuttgart 2017, 41–67.

Szondi, Peter: Über philologische Erkenntnis [zuerst 1962]. In: ders: Hölderlin-Studien. Mit einem
Traktat über philologische Erkenntnis [1967]. 2. Aufl. Frankfurt am Main 1970, 9–34.

Texte, Joseph: Les études de littérature comparée à l’étranger et en France. In: Revue Internationale
de l’Enseignement 25, 15 mars 1893, 253–269.

Texte, Joseph: L’histoire comparée des littératures. In: ders.: Études de littérature européenne. Paris
1898, 1–13.

Texte, Joseph: Introduction. In: Louis-P. Betz: La littérature comparée. Essai bibliographique [zuerst
1900]. Deuxième Édition augmentée, par Fernand Baldensperger. Strasbourg 1904, XXIII–XXVIII.

Tieghem, Paul van: La littérature comparée. Paris 1931.
Todorov, Tzvetan: Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen [frz. 1982]. Frankfurt am Main

1985.
Turk, Horst: Alienität und Alterität als Schlüsselbegriffe einer Kultursemantik. In: Jahrbuch für

Internationale Germanistik 22 (1990), H. 1, 8–31.
Valentin, Karl: Die Fremden. In: ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1: Monologe und Dialoge. München,

Zürich 1981, 158–160.
Villemain, Abel François: Cours de littérature française. Tableau de la littérature du moyen age en

France, en Italie, en Espagne et en Angleterre. Nouvelle Édition. Bd. 1. Paris 1846.
Waldenfels, Bernhard: Topographie des Fremden. Studien zur Phänomenologie des Fremden I.

Frankfurt am Main 1997.
Walzel, Oskar F.: Wechselseitige Erhellung der Künste. Ein Beitrag zur Würdigung

kunstgeschichtlicher Begriffe. Berlin 1917.
Weisstein, Ulrich: Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Stuttgart, Berlin, Köln,

Mainz 1968.

268 Literaturverzeichnis



Ulrich Weisstein: Vergleich und Vergleich gesellt sich gern: Aus dem Leben eines Komparatisten. In:
Wege zur Komparatistik. Sonderheft für Horst Rüdiger zum 75. Geburtstag. Hg. Erwin Koppen,
Rüdiger von Tiedemann. Berlin 1983 (= Komparatistische Studien, 2), 147–156.

Weisstein, Ulrich: Assessing the Assessors. An Anatomy of Comparative Literature Handbooks. In:
Sensus Communis. Contempory Trends in Comparative Literature. Fs. f. Henry Remak. Hg. János
Riesz, Peter Boerner, Bernhard Scholz. Tübingen 1986, 97–113.

Weisstein, Ulrich (Hg.): Literatur und bildende Künste. Ein Handbuch zur Theorie und Praxis eines
komparatistischen Grenzgebiets. Berlin 1992.

Wellek, René: The Mode of Existence of a Literary Work of Art. In: Southern Review 7 (1942), 735–754.
Wellek, René: How, Why and When I became a Comparatist. In: Wege zur Komparatistik. Sonderheft

für Horst Rüdiger zum 75. Geburtstag. Hg. Erwin Koppen, Rüdiger von Tiedemann. Berlin 1983
(= Komparatistische Studien, 2), 157–160.

Wellek, René und Austin Warren: Theory of Literature. New York NY [1949; 21956]; dtsch. u.d.T.:
Theorie der Literatur [11959]. Übers. [nach der 2. Aufl., 1956]. Edgar und Marlene Lohner.
Frankfurt am Main 1971.

Wierlacher, Alois: Mit fremden Augen oder: Fremdheit als Ferment. Überlegungen zur Begründung
einer interkulturellen Hermeneutik deutscher Literatur. In: ders. (Hg.): Das Fremde und das
Eigene. Prolegomena zu einer interkulturellen Germanistik. München 1985, 3–28.

Wierlacher, Alois: Kulturwissenschaftliche Xenologie. Ausgangslage, Leitbegriffe und Problemfelder.
In: ders. (Hg.): Kulturthema Fremdheit. Leitbegriffe und Problemfelder kulturwissenschaftlicher
Fremdheitsforschung. Mit einer Forschungsbibliographie. München 1993, 19–112.

Wimmer, Michael: Fremde. In: Vom Menschen. Handbuch Historische Anthropologie. Hg. Christoph
Wulf. Weinheim, Basel 1997, 1066–1078.

Woodberry, George E.: Editorial. In: Journal of Comparative Literature 1 (1903), H. 1, 3–9.
Zelle, Carsten: Comparaison/Vergleichung. Zur Geschichte und Ethik eines komparatistischen

Genres. In: ders. (Hg.): Allgemeine Literaturwissenschaft – Konturen und Profile im Pluralismus.
Opladen 1999, 33–59.

Zelle, Carsten: Komparatistik und comparatio – der Vergleich in der Vergleichenden
Literaturwissenschaft. Skizze einer Bestandsaufnahme. In: Komparatistik 2004/2005, 13–33.

Zelle, Carsten Vergleich. In: Handbuch Komparatistik. Theorien, Arbeitsfelder Wissenspraxis. Hg.
Rüdiger Zymner, Achim Hölter. Stuttgart, Weimar 2013, 130–134.

Zelle, Carsten: [Rez.] Michel Eggers: Vergleichendes Erkennen. Zur Wissenschaftsgeschichte und
Epistemologie des Vergleichs und zur Genealogie der Komparatistik. Heidelberg 2016. In:
Komparatistik 2017, 327–332.

Zelle, Carsten: [Rez.] Komparatistik gestern und heute. Perspektiven auf eine Disziplin im Übergang.
Hg. Sandro M. Moraldo. Göttingen 2019. In: Komparatistik. Jahrbuch der Deutschen Gesellschaft
für Allgemeine und Vergleichende Literaturwissenschaft 2019) [Bielefeld 2021], 389–400.

Zelle, Carsten: Rhetorik als literaturtheoretische Praxis (zu Derrida, de Man und Barthes). In: DVjs
96 (2022), H. 2, 209–233.

Zemanek, Evi: Was ist Komparatistik? In: Komparatistik. Hg. Evi Zemanek, Alexander Nebrig. Berlin
2012 (= Akademie Studienbücher Literaturwissenschaft), 7–20.

Zima, Peter V.: Komparatistik. Einführung in die Vergleichende Literaturwissenschaft. Tübingen 1992
(= utb, 1705).

Zima, Peter V.: Vergleichende Literaturwissenschaft als Soziosemiotik. In: Komparatistik gestern und
heute. Perspektiven auf eine Disziplin im Übergang. Hg. Sandro M. Moraldo. Göttingen 2019,
71–84.

2 Weitere Literatur in Auswahl 269



Zumthor, Paul: Comment on H. R. Jauß’s article. In: New Literary History 10 (1979), H. 2 (Thema:
Medieval Literature and Contemporary Theory), 367–376.

Zumthor, Paul: Intertextualité et mouvance. In: Littérature 1981, H. 41 (Thema:
Intertextualités médievales), 8–16.

Zymner, Rüdiger: Gattungstheorie. Probleme und Positionen der Literaturwissenschaft. Paderborn
2003.

Zymner, Rüdiger: Poetogene Strukturen, ästhetisch-soziale Handlungsfelder und anthropologische
Universalien. In: Anthropologie der Literatur. Poetogene Strukturen und ästhetisch-soziale
Handlungsfelder. Hg. Rüdiger Zymner, Manfred Engel. Paderborn 2004, 13–29.

Zymner, Rüdiger: Making special, Literatur und Poetrie. Zur Gegenstandskonstituierung einer
Weltliteraturgeschichte. In: Weltliteratur in der longue durée. Hg. Schamma Schahadat, Annette
Werberger. Leiden, Paderborn 2021, 53–69.

Zymner, Rüdiger und Achim Hölter (Hg.): Handbuch Komparatistik. Theorien, Arbeitsfelder,
Wissenspraxis. Stuttgart, Weimar 2013.

270 Literaturverzeichnis



Namensregister

In Anmerkungen genannte Namen sind nicht erfaßt.

Achebe, Chinua 257
Adorno, Theodor W. 55, 154
Ampère, Jean-Jacques 15, 16, 19, 98, 260
Antigone 184, 200
Apollinaire, Guillaume 167
Appiah, Anthony 221
Apter, Emily XV, 113, 216, 221 f., 249, 252 f., 260
Aristoteles 94
Arnold, Matthew 81 f.
Aschenputtel 108
Auerbach, Erich 194, 240 f., 249 f., 251, 252,

258, 260
Azorín, d. i. Ruiz, José Augusto Trinidad

Martínez 149

Bachtin, Michail Michailowitsch 61 f., 216, 217,
226, 260

Bacon, Francis 87
Baldensperger, Fernand XIII, XIV, 23, 25,

101–111, 112, 114, 115, 116, 117, 124, 127, 132,
149, 160, 193, 194, 203, 259

Balzac, Honoré de 149, 150
Barner, Wilfried 13, 109, 260
Baroja y Nessi, Pío 149
Barlach, Ernst 153
Barthes, Roland 9, 65, 67, 136, 227
Baudelaire, Charles 69, 73, 153
Baumgarten, Alexander Gottlieb 54
Beethoven, Ludwig van 152
Benjamin, Walter 216, 217, 226
Bernanos, Georges 134
Bernheimer, Charles XIII, XIV, 25, 66, 96, 176,

205–232, 233, 236, 237, 239, 244, 245, 247,
251, 257, 259, 260

Betz, Louis-Paul 85, 101 f., 103
Bhabha, Homi K. 221, 222
Birus, Hendrik XIII, 13, 177, 248, 260
Blaubart 108
Bloom, Allan 226 f., 261
Bloom, Harold 61, 230, 257, 261
Bodmer, Johann Jakob 21
Böhme, Gernot 187, 261

Bohrer, Karl Heinz 187 f., 261
Bopp, Franz 19
Borges, Jorge Luis 201
Bosetzky, Horst (Ps. »-ky«) 154
Bourget, Paul 109
Brassai, Sámuel 17, 98, 249, 254
Breitinger, Johann Jakob 21
Brooks, Peter 220, 228–230, 261
Brunetière, Ferdinand 85, 111
Buffon, Georges-Louis Leclerc, Comte de 52,

53 f., 261
Butler, Judith 256
Byron, George Gordon Noel, 6th Baron 69,

124, 125

Carlyle, Thomas 124, 125
Carré, Jean-Marie 3, 23, 55, 56, 104, 124–128,

131, 133 f., 139, 147, 148, 160, 163, 261
Casanova, Pascale XV
Charlier, Gustave 143
Chateaubriand, François-René de 149
Coetzee, John Maxwell 257
Chomsky, Noam 168
Chow, Rey 97, 221, 239–244, 245, 251, 261
Cicero 42
Clüver, Claus 156 f., 261
Comte, Auguste 79 f., 87
Corbineau-Hoffmann, Angelika 6, 7–10, 11, 14,

22, 58 f., 65, 71–73, 145 f., 261
Corneille, Pierre 44, 142, 193
Coste, Victor 18
Croce, Benedetto 73 f., 261
Culler, Jonathan 25, 220, 228, 230–232, 238,

241, 261
Curtius, Ernst Robert 61, 194, 261
Cuvier, George 18, 19, 52

Damrosch, David XIII, 11, 103, 171–174, 178, 222,
227, 237, 246, 251 f., 256 f., 261

Darwin, Charles 73, 89, 98
Debussy, Claude 152
Degérando, Joseph Marie 183

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-016

https://doi.org/10.1515/9783111005768-016


De Man, Paul 25, 55, 123, 173, 202, 216, 217,
228, 262

Demosthenes 42
Derrida, Jacques 11, 36–38, 55, 57, 174,

227, 262
Descartes, René 47, 52
Dickens, Charles 69, 149
Diderot, Denis 24, 149, 153
Dilthey, Wilhelm 18, 47, 51, 52 f., 262
Dionysos 66, 160
Don Juan 200
Dos Passos, John 69
Dowden, Edward 92
Droste-Hülshoff, Annette von 149
Ducrotay de Blainville, Henri Marie 18
Ďurišin, Dionýs 58, 59–65, 69, 71, 73, 262
Durkheim, Emile 51, 53, 55, 180, 262
Dyserinck, Hugo 19, 23, 75, 83, 114, 125, 128,

134 f., 142 f., 262

Eggers, Michael XIII, 29, 147 f., 262
Engels, Friedrich 162
Eschenburg, Johann Joachim 15
Étiemble, René XIII, 23, 45, 73, 111, 160–182, 189,

191, 249, 259, 263
Euripides 43

Fénelon, François de Salignac de La Mothe 118
Fiedler, Leslie A. 66 f., 263
Flaubert, Gustave 206, 229
Foucault, Michel 50, 95, 213, 216, 217, 226, 227,

229, 238, 241, 242, 243, 259, 263
France, Anatole 149
Freeman, Edward August 16 f., 95
Freud, Sigmund 27, 217, 226
Frenz, Horst 140, 151
Friederich, Werner P. 101
Fügen, Norbert XIV, 263

Gadamer, Hans-Georg 33 f., 263
Gaither, Mary Elizabeth 140
Gaulle, Charles de 173
Gayley, Charles Mills 98–100, 263
Geertz, Clifford 67, 263
Genette, Gérard 62 f., 65, 192, 263
Genot, Gérard 71 f.
George, Stefan 73

Gide, André 149
Giono, Jean 149
Goethe, Johann Wolfgang von 20, 22, 30, 43,

44, 49 f., 69, 73, 103, 118, 124, 125, 127, 142,
154, 162, 176, 178, 179, 181, 191, 193, 194,
248, 263

Goßens, Peter XIII, XVI, 21, 263
Grass, Günter 153
Greene, Thomas McLernon 205, 207, 214, 226,

236, 251
Greenblatt, Stephen 136, 216, 217, 263
Grimm, Friedrich Melchior Baron von 117
Grimm, Jacob 20
Grimm, Wilhelm 20
Gryphius, Andreas 18, 43
Guillén, Claudio 23, 211
Guyard, Marius-François 3, 124, 134, 139, 142,

147, 264

Habermas, Jürgen 45 f., 96, 229, 264
Hardy, Thomas 149
Hamburger, Käte XIV
Hamsun, Knut 149
Hardenberg, Georg Philipp Friedrich von,

siehe: Novalis
Harnack, Adolf 47
Hauptmann, Gerhart 149
Hawthorne, Nathaniel 149
Hazard, Paul 104, 112
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich 81, 183, 234
Heidegger, Martin 55, 192, 226, 227, 235
Heine, Heinrich 69, 117, 149
Heise, Ursula K. XIII, XIV, 25, 236–238, 259
Hennequin, Émile 106
Heraklit 234
Herder, Johann Gottfried 21, 54, 88, 105 f., 149,

176, 239, 264
Hiob 193
Hölderlin, Friedrich 234
Höllerer, Walter 24
Hofmannsthal, Hugo von 73
Hoffmann, E. T. A. 69, 153
Homer 43
Howells, William Dean 97, 99
Hugo, Victor 193
Humboldt, Wilhelm von 197 f., 199, 264
Husserl, Edmund 97

272 Namensregister



Ibsen, Henrik Johan 127
Ingarden, Roman 72, 122, 131, 264
Iser, Wolfgang 109

Jäger, Ludwig 198 f., 264
Jakobson, Roman 92, 122, 201 f., 264
James, Henry 150
Janinet, Jean-François 46 f., 48
Jaspers, Karl 45
Jauß, Hans Robert 32, 34 f., 43, 56, 109,

185 f., 264
Jean Paul, d. i. Richter, Johann Paul

Friedrich 44
Johnson, Barbara XV
Joyce, James 202

Kafka, Franz 202, 206
Kaiser, Gerhard R. 83, 112, 170, 264
Kant, Immanuel 36, 54, 127, 174, 218
Karlstadt, Lisl 28
Kielmeyer, Karl Friedrich 52
Koppen, Erwin 177 f., 265
Kreuzer, Helmut 155, 265
Kristeva, Julia XV, 27, 61, 65, 265

La Bruyère, Jean de 44
La Place, Guislain François-Marie-Joseph

de 14 f., 16, 266
Lafrensen, Nicolas (frz.: Nicolas Lavreince)

46 f., 48
Lamartine, Alphonse de 118
Lambert, Johann Heinrich 52
Lamprecht, Karl 48
Lessing, Gotthold Ephraim 21, 43, 69, 88
Lévi-Strauss, Claude 168 f., 265
Levin, Harry 24, 205, 214, 217, 228, 229, 236,

251, 265
Levinas, Emmanuel 31, 55, 265
Lillo, George 69
Linné, Carl von 49, 52, 53
Lionnet, Françoise 221
Lodge, David 154
Lohner, Edgar 24
Lyotard, Jean-François 187, 203, 265

Magritte, René 202
Maine, Henry 84, 87

Maistre, Xavier de 115
Mallarmé, Stéphane 152, 167
Mann, Thomas 149, 154
Márquez, Gabriel García 257
Marino, Adrian 163, 168, 265
Marvell, Andrew 247, 251
Marx, Karl 34, 162, 217, 265
Mathesius, Vilém 122
Mauss, Marcel 180
McLuhan, Herbert Marshall 159, 199, 265
Meister, Leonhard 21
Melas, Natalie XIII, 96, 265
Meltzl de Lomnitz, Hugo 17, 98, 223, 249,

254, 265
Melville, Herman 150, 175
Michelangelo 153
Molière (d. i. Jean-Baptiste Poquelin) 94
Monterde, Antoni Martí XIII, 265
Moretti, Franco 73, 237, 249, 266
Mortier, Roland 24
Mudimbe, Valentin-Yves 221
Müller, Friedrich Max 18
Mukařovský, Jan 122
Musset, Alfred de 149

Nadler, Josef 80
Nebrig, Alexander 10, 11
Neupokoeva, Irina G. XV
Nietzsche, Friedrich 217, 226, 240
Noël, François Joseph Michel 14 f., 16, 266
Norton, Charles Eliot 184
Novalis, d. i. Hardenberg, Georg Philipp

Friedrich von 149

Ossian 113

Phedra 43
Platon 94
Plenzdorf, Ulrich 69
Plutarch 42, 193
Poe, Edgar Allan 69
Pollock, Sheldon 255, 266
Posnett, Hutcheson Macauly XIII, XIV, 17, 19, 51,

79–100, 101, 107, 115, 131, 148, 177, 180, 189,
223, 249, 259, 266

Pratt, Norman T. 140
Puschkin, Alexander Sergejewitsch 125

Namensregister 273



Quintilian 40, 41

Racine, Jean 43, 44, 106, 142, 200
Rajewsky, Irina O. 157 f., 266
Remak, Henry Heymann Herman XIII, XIV, 13,

24, 56, 138–159, 202, 210, 259, 266
Renan, Ernest 108
Renouard, François-Just-Marie 19
Rey, Agapito 140
Riccaut de la Marlinière 21
Richter, Johann Paul Friedrich, siehe: Jean Paul
Richardson, Samuel 113
Rickert, Heinrich 51, 52
Riffaterre, Michael 220, 266
Riha, Karl 24
Rilke, Rainer Maria 152
Rimbaud, Arthur 160
Ritter, Carl 18
Rodin, Auguste 152
Romulus 42
Rorty, Richard 235
Roscher, Wilhelm 50
Rothacker, Erich 47, 50, 58, 267
Rousseau, Jean-Jacques 54, 113, 115, 118
Rüdiger, Horst XIV, 23, 267
Ruiz, José Augusto Trinidad Martínez,

siehe: Azorín
Rushdie, Salman 257

Saavedra Fajardo, Diego de [IV], [VII], 46, 153
Said, Edward William 216, 217, 221, 237, 240 f.,

256, 258, 267
Said, Maire, geb. Jaanus 241
Sainte-Beuve, Charles-Augustin 105
Salinger, Jerome David 69
Sapir, Edward 197
Sartre, Jean-Paul 227
Sauer, August 80
Saussure, Ferdinand de 65, 231, 267
Saussy, Haun XIII, XIV, 25, 233–235, 236, 240,

248, 255 f., 259, 267
Sayeh, Damira 160, 170, 173, 175, 267
Scaliger, Julius Caesar 43, 267
Scherer, Wilhelm 80 f., 267
Schiller, Friedrich 44, 89, 154
Schlegel, August Wilhelm 43, 148, 200
Schlegel, Friedrich 239

Schlegel, Johann Elias 18, 43
Schmeling, Manfred 58, 69–71, 73, 267
Schmidt, Siegfried J. 154
Schnorrenberg, Jonas XVI
Schulz-Buschhaus, Ulrich 13, 42, 247, 252, 267
Schwanitz, Dietrich 154
Scott, Fred Newton 99 f., 263
Scott, Walter 124, 125
Seeber, Edward Derbyshire 140
Shackford, Charles Chaunc(e)y XVI, 16 f., 19,

97 f., 267
Shakespeare, William 18, 43, 92, 103, 106, 127,

191, 193, 200
Shaw, George Bernard 127
Shaw, Joseph Thomas 140
Shelley, Percy Bysshe 127
Siebers, Tobin 218 f., 268
Simmel, Georg 30, 37, 268
Sismondi, Jean Charles Léonard Simonde de 110
Sobry, Jean-François 18 f.
Sontag, Susan XIV
Sophokles 93, 106, 184
Spencer, Herbert 82, 89
Spener, Anna Maria XVI
Spitzer, Leo 22, 194, 222, 249, 252 f., 268
Spivak, Gayatri Chakravorty XV, 11, 173–175, 180,

199, 216, 217, 221, 235, 237, 256, 268
Staël-Holstein, Germaine de XV, 88
Stallknecht, Newton P. 140
Stanzel, Franz K. 135
Steiner, George XIII, XIV, 35, 38, 57, 103,

183–204, 205, 222, 247, 259, 268
Stendhal, d. i. Marie-Henri Beyle 43, 106, 138
Stifter, Adalbert 115, 153
Strelka, Joseph P. 70
Sturm-Trigonakis, Elke 244, 268
Suleri, Sara 221
Szondi, Peter 100, 268

Taine, Hippolyte 80, 87, 107, 108
Texte, Joseph 88, 95, 101, 103
Theseus 42
Tieck, Ludwig 200
Tieghem, Paul van XIII, XIV, 23, 70 f., 104,

112–121, 124, 125, 126, 127, 133, 142, 143,
152, 259, 268

Todorov, Tzvetan 136 f., 268

274 Namensregister



Tressan, Maurice Elisabeth de Lavergne,
Abbé de 18

Turk, Horst 36, 268

Unger, Rudolf 107

Valentin, Karl 28, 29, 268
Vergil 43
Vico, Giambattista 105
Vigny, Alfred de 124, 125
Villemain, Abel-François 15, 268
Villiers, Charles de 18

Wackenroder, Wilhelm Heinrich 54
Walcott, Derek 257
Waldenfels, Bernhard 27, 268
Walzel, Oskar 107, 144, 151, 268
Warren, Austin 122 f., 217, 240, 241, 269
Weber, Max 226
Weidenfeld, Arthur George 184, 188, 203
Weisgerber, Leo 197

Weisstein, Ulrich 24, 82 f., 95, 138, 151–156,
159, 268 f.

Wellek, René XIII, XIV, 14, 24 f., 56, 61, 100,
122–137, 138, 139, 141, 142, 144, 148, 149,
150, 154, 160, 163, 177, 211, 215, 216, 217,
235, 240, 241, 250, 251, 259, 269

Wetz, Wilhelm 85
Whorf, Benjamin Lee 197
Wierlacher, Alois 32, 269
Windelband, Wilhelm 51, 52
Wittgenstein, Ludwig 235
Wölfflin, Heinrich 107
Woodberry, George E. 74, 98 f., 100, 269
Wordsworth, William 127

Young, Edward 118

Zelle, Carsten XIII, 269
Zemanek, Evi 10, 11, 269
Zima, Peter V. XIII, 19, 123, 170, 269
Zola, Émile 69, 153
Zumthor, Paul 33 f., 35, 36, 179, 270

Namensregister 275




	Inhaltsverzeichnis
	Vorwort
	Erster Teil: Theoretische Grundlegungen
	I Problematisierung komparatistischer Zentralbegriffe
	II Komparatistik als Fachdisziplin – ein Abriß im Voraus
	III Fremdheit
	IV Die vergleichende Tätigkeit – was man alles tut, wenn man vergleicht
	Zweiter Teil: Komparatistische Programmtexte
	I Komparatistik als Wissenschaft von der sozialen Evolution der Literatur – Hutcheson Macaulay Posnett (1901)
	II Beziehungswissenschaft – Fernand Baldensperger (1921)
	III Grenzüberschreitungswissenschaft – Paul van Tieghem (1931)
	IV Am besten einfach ‚Literaturwissenschaft‘ – René Wellek (1953 und 1958)
	V Die Komparatistik in der Erweiterung – Henry Remak (1961/1971)
	VI Ins Feuer mit dem Eurozentrismus! – René Étiemble (1962)
	VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)
	VIII Eine Komparatistik nach der Komparatistik – der Bernheimer-Report (1993/1995)
	IX Komparatistik im Zeitalter von Zeitalterbeschleunigung und Zukunftspluralisierung
	Schluß
	Literaturverzeichnis
	Namensregister



