
VII Was war Komparatistik? – George Steiner
(1994)

„Ich gelobte, es noch einmal zu versuchen. Und noch einmal. Darauf kommt es an.“1

Es gibt eine Metapher für den Zeitpunkt, von dem aus die Geschichte auf ihren
philosophischen Begriff hin gerafft wird. Er wird von der ‚Eule der Minerva‘ ein-
genommen, d. h. von dem Tier, das der Göttin der Weisheit attribuiert ist und das
erst im Dunkeln – der Zeit, in der sich die Gelehrten „ihren Nachtstudien“2 wid-
men – seine Beute zu jagen beginnt. Für Hegel ist die Eule die Metapher der Phi-
losophie: „Wenn die Philosophie ihr Grau in Grau malt, dann ist eine Gestalt des
Lebens alt geworden, und mit Grau in Grau läßt sie sich nicht verjüngen, sondern
nur erkennen; die Eule der Minerva beginnt erst mit der einbrechenden Dämme-
rung ihren Flug.“3 Diese Gestalt ist die Komparatistik.

1 Steiners Literaturbegriff zwischen ästhetischer Erfahrung
und Hermeneutik

Der Essayist, Kulturkritiker, Literaturtheoretiker und Schriftsteller George Steiner
(1929–2020) zählt zu den großen Intellektuellen seiner Zeit. Sein aus Böhmen
stammender Vater, Frederick Georg, war ein international tätiger Investmentban-
ker, seine Mutter Else, eine geborene Franzos, eine Grande Dame der Wiener Ge-
sellschaft. Angesichts des wachsenden Antisemitismus war die Familie 1924 von
Wien nach Paris gezogen. Steiner wurde 1929 in Neuilly-sur-Seine, einem westli-
chen Vorort bei Paris, geboren und wuchs dreisprachig (deutsch, französisch, eng-
lisch) auf. 1940 verließ die Familie Frankreich und emigrierte in die USA, wo
George Steiner, der 1944 die amerikanische Staatsbürgerschaft erhielt, seine
Schulausbildung am Französischen Gymnasium in New York 1947 mit dem Bacca-
lauréat abschloß und anschließend zunächst an der University of Chicago, später

 George Steiner: Der Gesang der Sirenen. Die verlorene Jungfräulichkeit eines Bücherwurms
und die Berufung zur Lehre der Interpretation. In: Frankfurter Rundschau, 20. Febr. 1999, ZB 2
(= Vorabdruck aus: ders.: Errata. Bilanz eines Lebens [engl. 1997]. München 1999). Der Schwur
erfolgte anläßlich der ersten Lektüre von Heideggers Sein und Zeit.
 Benjamin Hederich: Gründliches mythologisches Lexicon. Durchgesehene, vermehrte und ver-
besserte Ausgabe. Hg. Johann Joachim Schwabe. Leipzig 1770 (Reprint: Darmstadt 1996), s.v. ‚Mi-
nerva‘, 1623–1637, hier: 1637.
 Georg Wilhelm Friedrich Hegel: Grundlinien der Philosophie des Rechts [1821]. Hg. Helmut Rei-
chelt. Frankfurt am Main, Berlin, Wien 1972, „Vorrede“, 1–14, hier: 14.

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-011

https://doi.org/10.1515/9783111005768-011


in Harvard und in Oxford studierte, wo er 1955 promoviert wurde, nachdem
seine Dissertation dort zunächst abgelehnt worden war (überarbeitet u.d.T. The
Death of Tragedy. New York 1961, 21980; dtsch. München, Wien 1962). Nach einem
Posten bei der in London erscheinenden Wochenzeitung The Economist und aka-
demischen Stationen in Princeton, Innsbruck und Cambridge (UK) war Steiner ab
1974 bis zu seiner Emeritierung 1994 in Genf Professor für Englische Literatur
und Vergleichende Literaturwissenschaft. Nach seiner Emeritierung hatte Steiner
eine Reihe renommierter Gastprofessuren inne, u. a. die mit ihm erstmalig be-
setzte Lord Weidenfeld-Professur für Vergleichende Literaturwissenschaft in Ox-
ford (1994/95), die mit der programmatischen Vorlesung „Was ist Komparatistik“,
der sich dieses Kapitel widmet, angetreten wurde, oder die Charles Eliot Norton-
Professur für Dichtung in Harvard (2001/02), aus deren Vorlesungen das Buch Les-
sons of the Masters (Cambridge MA 2003; dtsch. München, Wien 2004) entstand.4

Insgesamt hat Steiner ein überaus umfangreiches Werk hinterlassen. Sein 1984
publiziertes Buch zur Stoff-, Motiv- und Themen- bzw. Rezeptionsgeschichte der
Antigone-Tragödie des Sophokles (Antigones. Oxford 1984; dtsch. u.d.T.: Die Anti-
gonen. Geschichte und Gegenwart eines Mythos. München, Wien 1988) „gilt heute
als Klassiker der Vergleichenden Literaturwissenschaft“.5

Steiner vertritt einen emphatischen Literatur- und Kunstbegriff, der sozialge-
schichtlichen, kulturwissenschaftlichen oder diskursanalytischen Theorieansätzen,
die Dicht- oder Kunstwerke als historische Dokumente auffassen, zuwiderläuft. Viel-
mehr ist ‚ernstzunehmende‘ Literatur, Kunst oder Musik für ihn ein Monument, des-
sen Rezeption mit der Erfahrung einer „Überschreitung des eigenen persönlichen
Lebens“ einhergeht. Diese innere, nicht reduzierbare Erfahrung „ist die Quelle mei-
ner Argumentation“.6 Solche Position hat bei Erscheinen seines Buchs Real Presen-
ces (London 1989; dtsch. u.d.T. Von realer Gegenwart. Hat unser Sprechen Inhalt?
München, Wien 1990) für allerlei Lärm und Diskussion gesorgt. In seiner Polemik
gegen das ‚sekundäre Gerede‘ des Diskurses oder epigonaler poststrukturalistischer
Dekonstruktion, wodurch die Differenz zwischen Kunst und Kommentar eingeebnet

 Die biographischen Angaben folgen dem Nekrolog von Christopher Lehmann-Haupt, William
Grimes: George Steiner, Scholar, Author and Prodigious Literary Critic, Dies at 90. In: The
New York Times, 4. Febr. 2020, 12 <https://www.nytimes.com/2020/02/03/books/george-steiner-
dead.html> [07.05.2022]. Vgl. auch Roland Benediktiner: Steiner, George. In: Lexikon der Geistes-
wissenschaften. Sachbegriffe – Disziplinen – Personen. Hg. Helmut Reinalter, Peter J. Brenner.
Wien, Köln, Weimar 2011, 1326–1330.
 Julia Abel: 22. George Steiner: Antigones (Die Antigonen) (1984). In: Handbuch Komparatistik.
Theorien, Arbeitsfelder, Wissenspraxis. Hg. Rüdiger Zymner, Achim Hölter. Stuttgart, Weimar
2013, Kap. „Klassiker der literaturwissenschaftlichen Komparatistik“, hier: 322–323.
 George Steiner: Von realer Gegenwart [engl. 1989]. München, Wien 1990, 33.

184 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)

https://www.nytimes.com/2020/02/03/books/george-steiner-dead.html
https://www.nytimes.com/2020/02/03/books/george-steiner-dead.html


und die Erfahrung „realer Gegenwart“ im Rezeptionsakt ‚großer‘ bzw. ‚ernstzuneh-
mender‘ Kunstwerke, wie es stets heißt, geleugnet werde, stellt Steiner heraus, daß
wir das Ästhetische als „Eintritt“ und „Ins-Sein-treten“ einer semantisch nicht aus-
schöpfbaren „Andersheit“ erfahren. Diese ‚Andersheit‘ sei durch den Interpreten nie
gänzlich einholbar, weil sie mit einer „unnachgiebige[n] Selbstverhüllung“, d. h.
einer geradezu transzendentalen, sei es göttlichen, magischen oder dämonischen
„Aura des Schreckens“ umgeben sei.7 Einer solchen Phänomenologie ästhetischer
Erfahrung müsse die Philologie „Raum“ geben.8

Verbunden wird mit der kunstreligiösen Aufladung literarischer Erfahrung9

aller Polemik gegen den „grauen Morast“ der Sekundärliteratur zum Trotz gleich-
wohl die strenge „philologische Methode“ einer Hermeneutik, die eine partielle
„Annäherung“ an den Text vollzieht so als begegne man einem Fremden mit dem
Wunsch, daß er „zum Gast“ werde.10 Die herausgestellte Kategorie der ‚Anders-
heit‘ führt zur phänomenologischen Engführung literarischer Hermeneutik mit
persönlicher Gastgeberschaft und identifiziert den Umgang mit dem Text mit der
Begegnung eines Fremden. Solche Überlegungen werden Steiners komparatisti-
sches Programm prägen. Wie in der Grenzfigur des Gastes sich Eigenes und Frem-
des überschneiden, trifft und „verfehlt“ die „gute Deutung“ ihren Gegenstand
gleichermaßen.11 Mit seiner Auffassung, daß Verstehen Verfehlen einschließt und
jedes Interpretieren Fehlinterpretieren ist, nähert Steiners Hermeneutik sich de-
konstruktiven Positionen durchaus an, wie er selbst konzediert.12 Sie steht zwi-

 Steiner: Von realer Gegenwart, a.a.O., 274 f.
 Ebd., 233.
 Siehe hierzu Hans Robert Jauß: Über religiöse und ästhetische Erfahrung – zur Debatte um
Hans Belting und George Steiner. In: ders.: Wege des Verstehens. München 1994, 346–377. Der
Aufsatz erschien zuerst in: Merkur 45 (1991), H. 510/511 (Thema: Kultur? Über Kunst, Film und
Musik), 934–946. Steiners Buch ist für Jauß ein „verspätete[r] Ausläufer“ bildungsbürgerlicher
„Sakralisierung der Kunst“ im 19. Jahrhundert (ebd. 356). Vgl. auch Willi Oelmüller: Philosophi-
sches Sprechen über Kunst in Traditionen des Bilderverbots und der negativen Theologie. Zur
Debatte über zwei Bücher von Steiner ‚Von realer Gegenwart‘ und Belting ‚Bild und Kultur‘. In:
Philosophisches Jahrbuch 101 (1994), H. 1, 116–138.
 Steiner: Von realer Gegenwart, a.a.O., 54 und 231 f. Der Begriff der auf Reziprozität beruhen-
den Hospitalität steht auch im ethischen Spätwerk Derridas für die Begegnung des Eigenen mit
dem Fremden im Mittelpunkt (s. I.iii.5).
 Steiner: Von realer Gegenwart, a.a.O., 232.
 Vgl. ebd., 218. Bei Harold Bloom (1930–2019), der zu den Yale Critics gehört, die den einfluß-
reichen Band Deconstruction and Criticism (London 1979) publiziert haben, heißt es etwa: „There
are no interpretations but only misinterpretations“ – wobei auch die Unterscheidung zwischen
Literatur („poetry“) und Literaturkritik („criticism“) eingeebnet wird (Harold Bloom: The Anxiety
of Influence. A Theory of Poetry [1973]. Second Edition. New York, Oxford 1997, 95; dtsch. u.d.T.:
Einflußangst. Eine Theorie der Dichtung. Frankfurt am Main 1995, 83).

1 Steiners Literaturbegriff zwischen ästhetischer Erfahrung und Hermeneutik 185



schen hermeneutischer Wut nach Eindeutigkeit und Fehldeutung in der Mitte.
Der Gastgeber begegnet dem Gast, wie es in Bezug auf die herangezogene Parabo-
lik der Hospitalität heißt, mit „cortesia“13 – einer Höflichkeit, die Nähe mit Distanz
vereint und beiden ihre Freiheiten läßt. Hierin besteht für Steiner der „reiche,
legitime Boden des Philologischen“.14

In der die ‚gute Deutung‘ ausmessenden Gegenläufigkeit von Verstehen und
Verfehlen, die den ‚Raum‘ der Philologie bildet, verbirgt sich eine argumentative
Inkongruenz. Steiner macht einerseits das Innewerden göttlicher Realpräsenz im
ästhetischen Rezeptionsakt geltend und will ihm gegenüber andererseits auf
einen hermeneutischen Deutungsanspruch nicht verzichten. Damit positioniert
er sich gewissermaßen jenseits und diesseits der Hermeneutik zugleich.15

Man mag die Identifizierung ästhetischer Erfahrung eines Dicht- oder Kunst-
werks mit der Realpräsenz Gottes im Eucharistie-Geschehen des Abendmahls für
übertrieben halten, zumal die Frage der Realpräsenz selbst, das heißt, ob Brot
und Wein für den Gläubigen Leib und Blut Christi leibhaftig sind oder nur symbo-
lisch bedeuten, in christlichen Kirchen durchaus umstritten ist.16 Man kann sol-
che Rede aber auch einfach phänomenologisch im Sinn einer ergreifenden, durch
Literatur, Kunst und Musik erzeugten Atmosphäre verstehen, die „nicht ohne
weiteres göttlich“ ist, jedoch dann, „wenn ihre Autorität für jemand den Gipfel
unbedingten Ernstes erreicht.“17 Das ist bei Steiner der Fall. Angesichts der Shoa,

 Steiner: Von realer Gegenwart, a.a.O., 233.
 Ebd., 218.
 Vgl. Jauß: Über religiöse und ästhetische Erfahrung, a.a.O., der bemängelt, daß Steiner ständig
„zwischen unmittelbarer ästhetischer Evidenz und historisch-hermeneutischer Vermittlung hin
und her springt“ (362). In einem Aufsatz, der vorangehende Überlegungen in seinen neueren Bü-
chern zusammenfaßt, hat Günter Figal (Hermeneutik des Vieldeutigen. In: Studi Germanici 20,
2021, 13–37) gegenüber der Linie ‚antihermeneutischer‘ Positionen, die für ihn von Susans Son-
tags Plädoyer für eine „erotics of arts“ über Hans Ulrich Gumbrechts Votum für „Präsenzkultur“
bis zu Steiners Beschwörung „realer Gegenwart“ oder Bohrers Begriff der „Plötzlichkeit“ reicht
(15 f.), geltend gemacht, daß eine solche Verabsolutierung unmittelbarer ästhetischer Erfahrung
sprachlos und stumm bliebe, würde sie nicht mitgeteilt (31 f.) – damit kommt die Hermeneutik
wieder ins Spiel.
 Man denke nur an den Abendmahlsstreit bei dem Religionsgespräch zwischen Luther und
Zwingli 1529 auf dem Marburger Schloß, wo es darum ging, „ob das ‚symbolum‘ (Zwingli) ‚das ist
mein Leib‘ (hoc est corpus meum, 1. Kor. 11, 24) nur ‚tropice‘, d. h. metaphorisch (Zwingli) oder als
eine Realpräsenz Christi (Luther) zu verstehen sei.“ Gerhard Kurz: Metapher, Allegorie, Symbol
[1982]. 3., bibliogr. erg. Aufl. Göttingen 1993, 69f. Kurz vermutet, daß Goethes Symbolbegriff im Um-
kreis des lutherischen Verständnisses entstanden sei, da in Goethes Symbolkonzeption, dem Mo-
ment der realen Vergegenwärtigung [...] eine entscheidende Bedeutung“ zukomme (ebd. 70).
 Hermann Schmitz: Das Göttliche und der Raum. Bonn 1977 (= System der Philosophie III, 4),
Vorrede, XIII–XVIII, hier: XIII.

186 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



die mit den Juden die Erinnerung an das ethische Selbstbild des Menschen ausrot-
ten sollte, erscheint ihm allein die Kunst als ihr Residuum.18

In der Sache steht Steiners Ansatz in der Tradition einer ‚je ne sais quoi‘-Ästhe-
tik und im Umkreis einer Theorie des Erhabenen, wo seit jeher ein nicht begrifflich
zu fassender Rest ästhetischer Erfahrung sowie deren numinose Dimension disku-
tiert worden sind.19 In dieser Linie stehen Theorieansätze, sei es die Ästhetik der
Präsenz bei Jean-François Lyotard oder des Plötzlichen bei Karl Heinz Bohrer, wo
in beiden Fällen das Erhabene wieder zur Geltung gebracht wird, oder die um den
Begriff der Atmosphäre kreisende Aisthetik Gernot Böhmes, die an die Beobach-
tung einer Affinität zwischen ästhetischer und göttlicher Andacht anknüpft.20 Die
Beobachtung des Moments begriffsloser Epiphanie, das die genannten Ansätze mit-
einander verbindet, hat Bohrer in Opposition „gegenüber allen sozialen Erklärun-
gen der Literatur“21 dazu veranlaßt, in einer Art Differenzanalyse zwischen der auf
schiere Instantaneität bezogenen Präsenz bei Lyotard und der mit Gott identifizier-
ten Realpräsenz bei Steiner22 seinen eigenen Ansatz einer ereignishaften ästheti-

 Diese Überlegung, die Steiners emphatischen Kunstbegriff einsichtig macht (und ihn zugleich
von naheliegenden Parallelen zu Heidegger oder Adorno abhebt), übernehme ich Thomas Ass-
heuer: Hüter des Worts. Die Singularität des Holocaust und die Gottesgegenwart der Kunst.
George Steiners Essays [= Rez. George Steiner: Der Garten des Archimedes. Essays. München
1997]. In: Die Zeit, Nr. 50, vom 5. Dezember 1997, Literaturbeilage, 20.
 Vgl. dazu etwa meinen Aufsatz: Die stete Neuerfindung des Alten. Konstellationen ästheti-
scher Erfahrung: Baumgarten/Bouhours – Jauß/ Bubner/Welsch/Bohrer. In: Ästhetische Positio-
nen nach Adorno. Hg. Gregor Schwering, Carsten Zelle. München 2002, 31–47 (gekürzt englisch:
Constellations of Aesthetic Experience: Baumgarten/Bouhours – Jauß/Bubner/Welsch/Bohrer. In:
Aesthetics and Aisthesis. New Perspectives and (Re)Discoveries. Ed. Hans Adler. Oxford, Bern,
Berlin, Bruxelles, Frankfurt am Main, New York, Wien 2002, 71–90.
 Vgl. für die genannten Theorieansätze nur exemplarisch: Jean-François Lyotard: Das Erha-
bene und die Avantgarde. In: Merkur 38 (1984), H. 424, 151–164; Karl-Heinz Bohrer: Plötzlichkeit.
Zum Augenblick des ästhetischen Scheins. Frankfurt am Main 1981; Gernot Böhme: Atmosphäre.
Essays zur neueren Ästhetik. Frankfurt am Main 1995.
 Karl-Heinz Bohrer: Am Ende des Erhabenen. Niedergang und Renaissance einer Kategorie.
In: Merkur 43 (1989), Doppelheft 487/488 (zum Thema: Das Erhabene), 736–750, hier: 741. Auch
Harold Bloom (The Western Canon. The Books and Schools of the Ages. New York 1994) wendet
sich entschieden gegen Tendenzen, Dichtung primär als „social document“ (17) zu lesen und be-
steht gegenüber allen „politically correct enterprises of our moment“ (27), deren Ursprünge für
ihn in Platons Moralismus und Aristoteles’ kathartischer Sozialtechnik liegen (vgl. 17), auf „aes-
thetic value“ (passim) als einzigem Kriterium der Literaturkritik.
 Vgl. Karl-Heinz Bohrer: Die Grenzen des Ästhetischen. In: Die Aktualität des Ästhetischen. Hg.
Wolfgang Welsch. München 1993, 48–64, bes. 56 ff. Zu Steiner, dessen Quellenkorpus durch den
Kanon großer Werke von Homer bis Schönberg ausgefüllt wird, heißt es bei Bohrer, dessen Bezug-
nahme im Unterschied dazu signifikanter Weise stets der französische Surrealismus um Breton bil-
det: „George Steiner wäre besser gefahren, wenn er den Begriff der ‚Präsens‘ nicht metaphysisch,

1 Steiners Literaturbegriff zwischen ästhetischer Erfahrung und Hermeneutik 187



schen Reaktion, die jedem literarischen Werturteil vorausläuft und dieses präjudi-
ziert23, zu präzisieren. Dabei sperrt sich Bohrer gegen jede ethische Vereinnah-
mung des Ästhetischen, die dessen Autonomie gefährden könnte. – Aber es ist in
einer Geschichte der Komparatistik in Programmtexten nicht der Ort, sich ausführ-
lich mit der Theorie ästhetischer Erfahrung und ihrer Bedeutung für die Sicherung
philologischer Erkenntnis auseinanderzusetzen. Kommen wir zu Steiners kompara-
tistischem Programmtext.

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung

Ein Jahr bevor George Steiner seine Antrittsvorlesung als Professor auf dem Lord
Weidenfeld-Stiftungslehrstuhl für Vergleichende Europäische Literaturwissen-
schaft über das Thema „Was ist Komparatistik?“ in Oxford hielt24, hatte eine kriti-
sche Einführung in dieses Fach die Vergleichende Literaturwissenschaft bereits
totgesagt: „Today, comparative literature in one sense is dead.“25 Gemeint war
damit die ‚traditionelle‘ Komparatistik, für die der binäre Vergleich und der typo-
logische Ansatz, der (wieder einmal) als ‚unhistorisch‘ verworfen wurde, kenn-
zeichnend war. Die Totsagung einer wissenschaftlichen Konzeption ist freilich
eine rhetorische Finte – eine Art diskursiver Vatermord. Sie dient stets nur dazu,
der eigenen Konzeption rhetorisch Platz zu verschaffen – hier also dem Plädoyer
für die Neubewertung des westlichen Kulturmodells, Überschreitung disziplinä-
rer Grenzen, Konzentration auf Gender-, Postcolonial- und Cultural-Studies und
die Beschäftigung mit interkulturellen Transfer- und Übersetzungsprozessen.

sondern rhetorisch-grammatisch auf eine schiere Zeitansage hin thematisiert hätte: als kontempla-
tiven Modus eines Sprechens, das von intentionalen Bewußtseins- und Willensakten weit entfernt
ist.“ (ebd., 61)
 Vgl. Karl-Heinz Bohrer: Die ‚Antizipation‘ beim literarischen Werturteil. Über die analytische
Illusion. In: Ders: Plötzlichkeit, a.a.O., 29–43. Bohrers Bielefelder Habilitationsvortrag von 1978,
der auch ausdrücklich (freilich erst in der Druckfassung) auf die Tradition des ‚nescio quid‘ Quin-
tilians, des ‚je ne sais quoi‘ Pascals oder Bouhours’ oder der ‚sentiment‘-Ästhetik Dubos’ verweist,
ist weiterhin für eine Theorie ästhetischer Erfahrung unüberholt.
 George Steiner: What is Comparative Literature? [An inaugural lecture delivered before the Uni-
versity of Oxford on 11 October 1994]. In: ders.: No Passion Spent. Essays 1978–1996. London, Boston
1996; dtsch. u.d.T.: Was ist Komparatistik? In: ders.: Der Garten des Archimedes. Essays. München
1997, 115–140, danach wird im folgenden im Text in ( ) zitiert. Ein 19seitiger Separatdruck erschien
Oxford 1995. In Oxford gab es zum Zeitpunkt der Einrichtung der Weidenfeld Visiting Professorship
of European Comparative Literature keine Komparatistik. Das Forschungszentrum ‚Oxford Compa-
rative Criticism and Translation‘ (OCCT) am St. Anne’s College nahm seine Arbeit 2013 auf.
 Susan Bassnett: Comparative Literature. A Critical Introduction. Oxford 1993, 47.

188 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



Komparatistik wird dadurch von einer Literatur- zu einer Kulturwissenschaft,
das heißt: Sie vergißt, daß sie eine Kunst- und keine Sozialwissenschaft ist.

In diesem Sinne bieten Steiners Ausführungen daher eine Art Schlußpunkt.
Seine Oxforder Vorlesung bildet die Schwelle zwischen der Abschaffung der alten
Komparatistik oder ihrer Transformation zu einer neuen – wie man will. Die hier
vorgelegte Geschichte der Komparatistik begann mit Posnetts Anspruch, der erste
gewesen zu sein, der die Prinzipien und Methoden der neuen Wissenschaft darge-
legt habe. Jetzt sind wir bei den Gerüchten von ihrem ‚Tod‘ angelangt. Daraus er-
klärt sich auch der Tempuswechsel zwischen der Überschrift dieses Kapitels und
dem Titel der hierin behandelten Vorlage Steiners.

Es empfiehlt sich, zu Beginn einer Textarbeit immer zu versuchen, sich die
innere Gliederung eines Textes, d. h. seine rhetorische dispositio, vor Augen zu
stellen. Dann entpuppt sich der persönlich gehaltene, teils gelehrte, teils auch aus-
ufernde Duktus der Rede von einem klassischen Gliederungsschema beherrscht:
Einleitung – Hauptteil – Schluß. Diese sich aus der inhaltlichen Ordnung des Tex-
tes ergebene Unterteilung wird in der benutzen deutschen Fassung durch ent-
sprechende Leerzeilen auch im Druckbild angezeigt. Der Hauptteil wiederum ist
in drei Unterpunkte gegliedert, wobei der zweite, d. h. der ‚mittige‘ Unterpunkt
mit der Umschreibung dreier komparatistischer Schwerpunkt- bzw. Kernbereiche
durch seine Stellung in der Disposition einen besonderen Akzent erhält. Das fol-
gende Schema (Schema 15) stellt die Struktur des Textes vor Augen.

a Hermeneutisch-komparatistische Grundlage: alles Lesen ist Vergleichen
Gerade weil Steiners emphatischem Literaturverständnis die ‚Alterität‘ des Kunst-
werks implizit ist, kann er auf die Ausstellung dieses Begriffs bei der Konzeptualisie-
rung der Komparatistik verzichten. Steiner erinnert vielmehr einleitend daran, daß
Erkennen an ein sprachliches Vorverständnis gebunden ist. Aus dieser Einsicht er-
geben sich zwanglos die beiden an den Anfang gestellten Grundsätze, die sich zum
einen auf die hermeneutisch nicht hintergehbare Vorstrukturiertheit des Verste-
hens, zum anderen auf die sprachlich vorgängige Gespurtheit von Wahrnehmung,
Denken und Schreiben beziehen. Steiner akzentuiert hier die hermeneutischen Prä-
missen und ihre intertextuellen Konsequenzen, die zuvor im Blick auf sein Buch
Von realer Gegenwart skizziert worden sind – der Aspekt der Realpräsenz im Au-
genblick ästhetischer Erfahrung tritt in der Vorlesung jedoch völlig zurück.

Den ersten Grundsatz formuliert Steiner in demonstrativer Umkehrung der
Formel „Comparaison n’est pas raison“26, mit der die Dominanz der vergleichenden
Methode in der Komparatistik zurückgedrängt werden sollte. Rezeptionsakte, d. h.

 René Étiemble: Comparaison n’est pas raison. La crise de la littérature comparée. Paris 1963.

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 189



Disposition Inhalt

Einleitung
(–)
Grundlagen und
Fachgeschichte

Hermeneutische Grundlegung der Komparatistik durch Explikation des
Satzes: „Zu lesen heißt zu vergleichen“ ():
– Verstehen impliziert Vergleichen – „raison ist auf comparaison

angewiesen“ (115–116)
– Sprache als ererbtes Heim und Gefängnis (116–118)
Vor- und Fachgeschichte der Komparatistik:
– Vorgeschichte: Ubiquität der literaturkritischen Vergleichung bzw.

gelehrten „Techniken intra- und interlinguistischer
Gegenüberstellung“ (118–119)

– Begriff der „Weltliteratur“ (119–122)
– Fach- bzw. Disziplingeschichte (122–126), namentlich Exil bzw.

Grenzgängertum als Voraussetzung der Fachblüte (122–124)

. Hauptteil
(–)
Fachverständnis

Problematisierung der proteischen und hybriden Extension des Fachs
– Polyglotte Fachvoraussetzung: Texte im Original lesen zu können

(124–126)
– Fachverständnis: Komparatisten sind Spezialisten anspruchsvollen

vergleichenden Lesens (126–127)
– Sprachlicher Reichtum „‚nach Babel‘“ – jede Sprache öffnet eine

eigene „einmalige Weltsicht“ (127–128)

. Hauptteil:
(–)
Schwerpunktbereiche
des Fachs

Drei Schwerpunkte:
– 1. Schwerpunkt: Übersetzen (128–130)
– 2. Schwerpunkt: „‚Einfluß‘“ bzw. „Rezeption literarischer Werke über

Raum und Zeit hinweg“ (130–132)
– 3. Schwerpunkt: Thematologie (132–134)
Zwischenzusammenfassung und Überleitung (134)

. Hauptteil:
(–)
Erweiterungsgebiete
des Fachs

Erweiterungs-, Entwicklungs- und Forschungsgebiete:
– 1. Erweiterungsgebiet: Übertragungs- und Vermittlungskulturen (z. B.

Koexistenz von Islam, Juden- und Christentum in Spanien) (134–135)
– 2. Erweiterungsgebiet: Neulatein (135–136)
– 3. Erweiterungsgebiet: Transmutationsprozesse (z. B. „‚Gesang der

Sirenen‘“ in Literatur, Musik und bildender Kunst) (136–137)
– 4. Erweiterungsgebiet: die sprachliche Form der Philosophie (138–139)

Schluß
(–)
Gegenwärtige Situation

Politische Legitimation:
– „Projekt“ Europa als Gegenbild zur politischen und kulturellen

Gegenwartskrise

Schema 15: Steiner: Was ist Komparatistik? Dispositionsschema.

190 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



hermeneutische Prozesse, die wir Auslegung, Interpretation und Beurteilung nen-
nen, werden von Steiner als Vergleiche aufgefaßt. Neues wird auf Altes, Fremdes
auf Bekanntes, Unbekanntes auf Vertrautes bezogen, d. h. es wird ein Komparatum
solange auf ein Komparandum bezogen, bis eine Hypothesenbildung bzw. eine
Sinnvermutung oder Signifikatzuordnung zu einem – immer nur vorläufigen – Ab-
schluß gebracht worden ist. In Steiners Worten: „Wir versuchen, das Objekt, das
wir vor uns haben [...] ‚einzustufen‘“ (115). Weil Verstehen Vergleichen impliziert,
ist, so Steiners Gegenformel zu Étiemble, „raison auf comparaison angewiesen.“
(116) Steiners Aussage, daß die Wahrnehmung „nie von völliger Unschuld“ oder
„adamischer Nacktheit“ gekennzeichnet sei, sondern immer schon einem „Hall-
raum“ bzw. „Geflecht historischer, sozialer, technischer voraussetzender Annah-
men“ entspringe, ist im wesentlichen die Umformulierung des hermeneutischen
Zirkels. Um etwas zu wissen, muß man schon etwas kennen, z. B. Englisch zur Lek-
türe von Shakespeare im Original. Steiner scheut sich nicht, diesen Grundsatz z. B.
im Blick auf radikale künstlerische Innovation – sofern man sich überhaupt darauf
‚einläßt‘ – sehr kraß zum Ausdruck zu bringen, indem er schreibt, daß unsere Reak-
tion in diesem Fall „aus einem komplexen Prozeß der Einverleibung des Neuen in
das Bekannte“ (115) besteht. Natürlich kann ein solcher ‚Erwartungshorizont‘ darauf
konditioniert werden, für Anders- und Fremdheit ‚offen‘ zu sein, durchstreichen
kann man ihn nicht. Mit der zuvor herausgestellten hermeneutischen cortesia ge-
genüber dem Gast ist diese an Goethes Maxime (s. I.iii.4) gemahnende Einverlei-
bungsmetaphorik schwer vereinbar.

Der zweite Grundsatz faßt die Vorstrukturiertheit des Verstehens, daß Frem-
des ins Eigene ‚einverleibt‘ wird, als ein anonymes sprachliches Geschehen, dem
wir ausgeliefert sind und in das wir ‚einregistriert‘ werden. Sprache ist immer
schon da, wo wir denken. Sie bestimmt unsere Wahrnehmung. „Wer erfand die
Bilder, die Metaphern, welche das Sich-Entfalten unserer Wahrnehmung kodie-
ren [...]?“ (116) Diese Einsicht wird im Blick auf die Literatur in einer radikalen
Fassung des Intertextualitätsbegriffs zur Geltung gebracht. In jedem Wort, das
ein Dichter aufgreift, sind alle „vorhergehenden Verwendungen des Worts [...] im-
plizit.“ (116) Die linguistischen und grammatikalischen Bausteine eines jeden
Schriftstellers „sind mit historischen, literarischen und idiomatischen Widerklän-
gen erfüllt.“ (117)

Die Vorstellung, daß der ‚eigene‘ Gedanke in einem fremden Wort formuliert
werden muß27, führt zu zwei unterschiedlichen dichterischen Umgangsformen mit

 Die ganze Passage erinnert an den Schluß von Michail Bachtins Ausführungen zu den „Typen
des Prosaworts“ (in: Ders.: Literatur und Karneval. Zur Romantheorie und Lachkultur. Übers.
Alexander Kaempfe [zuerst 1969]. Frankfurt am Main, Berlin, Wien 1985, 107–131, bes. 129 ff.) –
dem Ausgangspunkt der späteren Intertextualitätstheorie aus Bachtins frühem Dostojewski-Buch

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 191



der unentrinnbaren Vorläuferliteratur: Der Anschluß an sie kann im Modus der
Tradition gesucht oder im Modus der Innovation geflohen werden. Offenbar in An-
spielung an Heideggers Wort von der Sprache als dem „Haus des Seins“28 wählt
Steiner die mit dem Wort ‚Baustein‘ bereits vorgegebene Gebäudemetaphorik, um
die klassische bzw. antiklassische Einstellung im Umgang mit der Vorläuferliteratur
zu fassen. Die Klassiker fühlen sich darin wie in einem „Heim“ zu Hause und grei-
fen das „Erbe“ der Überlieferung „entzückt“ auf. Die Antiklassizisten, namentlich
die europäischen Avantgarden des Dadaismus, Surrealismus und Futurismus, füh-
len sich dagegen wie in ein „Gefängnis“ gesteckt und versuchen, aus ihm „gewalt-
sam“ auszubrechen (117). Sehr schön zeigt Steiner, daß Tradition und Innovation
nur zwei unterschiedliche Modi des gleichen (sprach-)künstlerischen Überliefe-
rungsbezugs sind, etwa indem er aufweist, daß die neue avantgardistische Syntax
in dem Maße, wie sie rezipiert und verallgemeinert wird, den „Grundstein für den
Bau eines neuen Gefängnisses“ (117) legt. Daß Literaturgeschichte intrinsisch be-
trachtet ein palimpsestartiges Geschehen ist (um mit Genette zu sprechen)29, bei
dem jeder neue Text alte Texte überlagert bzw. überschreibt, faßt Steiner in ein Bild,
bei dem sich Gebäudetropik des Hauses und Palimpsestmetaphorik überschneiden,
d. h. die Einflußstränge Heideggers und der Intertextualitätstheorie miteinander ver-
woben werden: „Auch ein bedeutender Schriftsteller kritzelt bestenfalls Graffiti auf
die Wände des schon existierenden Sprachengebäudes.“ (117f.)

Die Einsicht, daß es im Akt des Verstehens nichts Fremdes, sondern nur Eige-
nes gibt, und die Einsicht, daß es im Akt des Dichtens nichts Eigenes, sondern nur
Fremdes gibt, faßt Steiner in der Formel „Zu lesen heißt zu vergleichen“ (118) zu-
sammen. Diese Formel begründet sein später vorgebrachtes Fachverständnis, daß
Komparatistik im besten Fall eine „exakte und anspruchsvolle Art des Lesens“ sei,
bei dem man versuche, mündlichen und schriftlichen Sprachakten genau „‚zuzuhö-
ren‘“ (hermeneutische Dimension) und dabei bestimmten Komponenten, nämlich
den „Interaktionen“ bzw. dem „Austausch“ zwischen Sprachen, Texten und Formen
(intertextuelle Dimension), eine besondere, über das übliche Maß hinausgehende
Aufmerksamkeit zu widmen (127 und 129). Hierin bestehe die „Sonderstellung“
(127) der Komparatistik gegenüber anderen Literaturwissenschaften.

(russ. 1929; 2., erw. Aufl. 1963). Vgl. ders.: Probleme der Poetik Dostoevskijs [russ. 1963]. Übers.
Adelheid Schramm. München: 1971, Kap. 5.1, „Die Typen des Prosawortes. Das Wort bei Dostoevs-
kij“, 202–228. Der von Kaempfe übersetzte Auszug entspricht den Seiten 202 bis 226 (und zwar
unter Auslassung des klassifikatorischen Schemas, 222 f.).
 Martin Heidegger: Über den Humanismus [1947]. 10., erg. Aufl. Frankfurt am Main 2000, 5.
 Gérard Genette: Palimpseste. Die Literatur auf zweiter Stufe [frz. 1982]. Frankfurt am Main
1993. Vgl. Bloom (The Anxiety of Influence, a.a.O., 5), der Literaturgeschichte als „story of intra-
poetic relationships“ schreibt, bei der ‚starke‘ Dichter einander fehllesen.

192 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



Die Voraussetzung solchen vergleichenden Lesens ist die Beherrschung der
Sprachen, in der das zu Lesende geschrieben ist. Für Steiners Fachverständnis er-
gibt sich daraus die unvermeidliche Konsequenz, daß der Komparatist in beson-
derem Maße über Fremdsprachenkenntnisse verfügen muß. Diese Voraussetzung
wird von ihm in signifikanter Weise auf die Fachgeschichte rückbezogen. Dabei
werden drei Aspekte hervorgehoben.

Erinnert wird zunächst daran, daß die philologische Gelehrsamkeit und die
Kunst der Interpretation immer schon „‚vergleichend‘“ (118) gewesen seien. Stei-
ners Rückblick auf die literaturkritische Ubiquität der „vergleichende[n] Methode“
(119) reicht von den Bibliothekaren in Athen und Alexandria über Plutarchs Paral-
lelbiographien und die epochale Querelle des Anciens et des Modernes bis zur Pré-
face de Cromwell von Victor Hugo, der sich als ein „Komparatist“ erweise, wenn er
„Aeschylus, das Buch Hiob und Shakespeare gegen Corneille ins Feld führt.“ (119)

Besonderes Gewicht legt Steiner zum anderen auf die Prägung des Begriffs
„Weltliteratur“ durch Goethe zu Beginn des 19. Jahrhunderts. Entscheidend dabei
ist die Rolle ständiger „Übersetzungstätigkeit“ (120), für die Goethes eigene Praxis
und Theoriebildung exemplarisch herausgestellt wird. Die Übersetzungen führen
zur Homogenisierung unterschiedlicher fremdsprachlicher Textkorpora zu einem
literarischen Textkorpus aufeinander bezogener Gattungen, Formen und Themen.
Verbunden mit dem Begriff der sich durch Übersetzungen konstituierenden ‚Welt-
literatur‘ ist die Überzeugung einer universellen „Weltpoesie“ (121), d. h. die Vorstel-
lung, daß Poiesis eine anthropologisch fundierte menschliche Schöpfungskraft
bezeichnet, Erfahrungen narrativ oder dramatisch verdichten und dadurch auf
ästhetische, Vergnügen bereitende Weise kommunizieren zu können. Steiner akzen-
tuiert überdies die gegen den im nachnapoleonischen Europa wachsenden Nationa-
lismus gerichtete Stoßrichtung Goethes, die den „völkerverbindenden Tugenden der
Aufklärung“ (122) entsprach. Solche Vorstellungen hätten die „besondere Grundlage
der Komparatistik“, die noch heute nach Steiners Überzeugung „ihre Ideale und
ihre Verantwortlichkeit“ bezeichneten (122), gebildet.

Die eigentliche Disziplingeschichte, die sich auf Lehrstühle, Fachzeitschriften,
Lehrpläne, d. h. auf bestimmte Institutionen bezieht, läßt Steiner schließlich um
die Wende in das 20. Jahrhundert, genauer vor dem Hintergrund der Spannungen
in der Zeit zwischen dem Deutsch-Französischen Krieg und dem Ersten Weltkrieg
beginnen. Als eines der „allerersten Bücher“ (123) einer „professionell“ (122) be-
triebenen Komparatistik nennt er Fernand Baldenspergers 1904 gedrucktes Werk
über Goethe en France, das gewissermaßen eine Brücke über die Erbfeindschaft
der beiden Länder diesseits und jenseits des Rheins geschlagen habe. Die beson-
dere ‚Blüte‘, d. h. die signifikante Kontur, die die Komparatistikkonzeption des
20. Jahrhunderts ausgezeichnet habe, führt Steiner also auf die Verwerfungen zu-
rück, die Europa in diesem Zeitraum erfahren hat. ‚Europa‘, dessen Bedeutung

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 193



Steiner am Schluß seines Textes nochmals heraushebt, wird dabei stets als eine
Interkultur, d. h. eine vielfältig vermittelte Textur aus Judentum, Antike, Christen-
tum und Islam verstanden, dessen „geistige[n] Grundlagen“ (140) es zu ermitteln
und zu bewahren gelte.

Im Europa zweier Weltkriege und vielfältiger Formen innerer und äußerer
Exilsituationen findet Steiner den geschichtsphilosophischen Ort der „modernen –

sich selbst als solche verstehenden – Komparatistik“ (123). Die Werke der bedeu-
tendsten Komparatisten des 20. Jahrhunderts sind auf diese Situation zu bezie-
hen. Neben Baldenspergers Goethe en France, mit der Deutung der französischen
Literatur aus deutscher Sicht, nennt Steiner Ernst Robert Curtius’ ELLMA (1948),
worin kurz nach Ende des Zweiten Weltkriegs der Versuch unternommen wurde,
mit dem Aufarbeiten des gemeinsamen Erbes der latinitas dem seit Ende des
18. Jahrhunderts „aufsplitternden Nationalismus“ (123) die Einheit der europäi-
schen Literatur entgegenzuhalten.

Besonders hebt Steiner die „dominierende Rolle“ jüdischer Gelehrter bzw.
solcher jüdischer Abstammung hervor, die wie Leo Spitzer oder Erich Auerbach
aus der Exilsituation heraus zur Entwicklung der Komparatistik entscheidend
beigetragen haben (123). Erich Auerbach verfaßt Mimesis (1946) im türkischen
Exil, d. h. nachdem er seinen Lebensunterhalt, seine Erstsprache und seine Biblio-
thek aufgrund der Vertreibung von seinem Marburger Lehrstuhl durch die Nazis
verloren hatte. Leo Spitzer formuliert den Grundsatz, dem sein literaturwissen-
schaftliches Werk folgt, 1946 im amerikanischen Exil, nämlich daß der „Philologe
von vornherein ein Vergleicher ist“ und das Vergleichen ein „stetiges Naherücken
des Fernen“ und ein „stetiges Fernerücken des Nahen“ impliziere.30

Die Komplementarität von einzelliterarischer Heimatlosigkeit und ungewöhnli-
cher Sprachbegabung führt Steiner in dem (west-)schweizerischen Ausdruck „fron-
talier“ zusammen – ein Ausdruck in der Romandie für diejenigen, die in Genf
arbeiten, aber grenznah in Frankreich wohnen. Ein gleichsam doppeltes Frontalier-
tum macht Steiner vor allem für die jüdischen Emigranten geltend. Sie fühlten sich
zum einen zu den weltlichen Literaturen hingezogen, in denen sie aber weder von
Geburt her noch weil sie sie als ‚nationales Erbe‘ empfangen hätten, zu Hause ge-
wesen seien. Zum anderen mußten diejenigen, die das Glück hatten, Nordamerika
zu erreichen, „feststellen, daß ihnen die traditionellen Literaturabteilungen in der
Universität, vor allem und in erster Linie jene für englische Literatur, versperrt
waren.“ (124) Das erzwungene Frontaliertum der ins amerikanische Exil getriebe-

 Leo Spitzer: Das Eigene und das Fremde. Über Philologie und Nationalismus. In: Die Wand-
lung 1 (1945/46), H. 7, 576–594; hier zit. nach dem Wiederabdruck in: Grundlagen der Literatur-
wissenschaft. Exemplarische Texte. Hg. Bernhard J. Dotzler. Köln, Weimar, Wien 1999, 39–53,
hier: 41 und 39.

194 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



nen jüdischen Intellektuellen, so Steiners Fazit am Ende der Einleitung, war Preis
und Impuls zugleich für das starke Wachstum der amerikanischen Komparatistik:31

„Ein Großteil dessen, was sich später zu Studiengängen in vergleichender Literatur-
wissenschaft oder Komparatistikabteilungen an den amerikanischen Universitäten
entwickelte, entstand aus einer partiellen ethnischen und sozialen Ausgliederung
heraus [...]. Die Komparatistik trägt daher sowohl etwas von der Virtuosität als
auch von der Traurigkeit in sich, die eine Exilsituation, eine Art von innerer Dias-
pora, entstehen läßt.“ (124)

b Konturen eines proteischen Fachs
Der Hauptteil der Ausführungen, der das Fachverständnis problematisiert und mit
der Skizze von drei Kernbereichen und vier Erweiterungsgebieten eine persönlich
gehaltene Kontur der Komparatistik umkreist, beginnt mit einem eher skeptischen
Blick auf den seinerzeitigen Zustand des Fachs, namentlich in Nordamerika, weil
die durch die Generationskohorte der Emigranten hervorgerufene Blüte des Fachs
aufgrund ihrer Altersstruktur sich ihrem Ende zuneigt: „In dem für Amerika cha-
rakteristischen Umfeld wurde die Beschäftigung mit der Komparatistik schnell auf
eine professionelle und durchorganisierte Basis gestellt. Die Zahl der Professuren,
Fachzeitschriften, Fachbibliotheken, Dissertationen wuchs sprunghaft an. Dieses
floruitmag schon wieder vorüber sein. Mit dem Tod der nach Amerika geflüchteten
Meister ist die Zahl derer, die über die polyglotten Voraussetzungen verfügen, über
die Kenntnis der griechisch-römischen und hebräischen Kultur und Sprache, sowie

 Das ist trotz aller Abstandnahmen von der alten, vom eurozentrischen Kanon geprägten
Komparatistik common sense. Vgl. David Damrosch: Comparing the Literatures. Literary Studies
in a Global Age. Princeton NJ 2020, Chap. 2: „Emigrations“, 50–83, bes. 52: „Emigrants have always
played a major role in the history of comparative literature“. Vgl. ders.: Home Is Somewhere
Else: Comparative Literature as a Migrant Discipline. In: Komparatistik gestern und heute. Per-
spektiven auf eine Disziplin im Übergang. Hg. Sandro M. Moraldo. Göttingen 2019, 85–99. Der Auf-
satz enthält einen Auszug aus dem vorgenannten Buchkapitel, der sich auf die Brüche im Leben
und Werk der Komparatisten Erich Auerbach und Leo Spitzer sowie der Komparatistin Lilian
Furst (1931–2009) bezieht. Lilian Furst, die ihr Leben in einer auch ins Deutsche übersetzten, dia-
logisch geschriebenen Autobiographie (Home Is Somewhere Else. Albany NY 1994; dtsch. Frank-
furt am Main 2009) festgehalten hat, lehrte zuletzt Comparative Literature in Chapel Hill (NC)
und leistete mit ihren Büchern über psychotherapeutische Erzählungen in der Literatur (Just
Talk. Lexington KY 1999) oder die Darstellung psychosomatischer Krankheiten in medizinischen
und literarischen Werken (Idioms of Distress. New York NY 2003) einen frühen Beitrag zu den
Medical Humanities und wurde dadurch, wie Damrosch schreibt, „a founder of the field of narra-
tive medicine“ (87), d. h. zu einer frühen Vertreterin der Erforschung von Literatur und (medizi-
nischem) Wissen als einem Bestandteil komparatistischer Tätigkeit (im Sinn des von Remak
erweiterten Fachprofils).

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 195



die ganz offensichtlich unentbehrliche Fähigkeit, Texte im Original lesen zu kön-
nen, zurückgegangen.“ (125)

Das Schwinden polyglotter Sprachkompetenz als fachliche Voraussetzung,
„Texte im Original lesen zu können“, begünstigt zwei Tendenzen, die Steiner 1994
offenbar mit gemischten Gefühlen beobachtet und die sich in den nachfolgenden
Jahrzehnten noch verstärken, zugleich aber auch zu Kontroversen führen sollten,
und zwar die Tendenz, ‚Weltliteratur‘ in Übersetzungen nur noch auf Englisch zu
lesen und ‚große‘, ‚starke‘ oder ‚ernstzunehmende‘ Werke im Rahmen diverser Ka-
nonrevisionen zu verdrängen. Gegenüber dem Zustand im nordamerikanischen
Umfeld vertrete die Komparatistik „in der ehemals kommunistischen Sphäre“, also
in Osteuropa und Rußland, eine traditionellere, aber florierende Art der Fachkon-
zeption (125).32 Und im Blick auf Oxford verbindet Steiner die Hoffnung, daß seine
Gastprofessur dazu führen werde, daß dort überhaupt „eines Tages ein regulärer
Lehrstuhl für Vergleichende Literaturwissenschaft“ (125f.) geschaffen wird.

Angesichts der unterschiedlichen, zuvor skizzierten regionalen Zuschnitte er-
scheint die Komparatistik für Steiner als ein „hybride[s] und proteische[s] Gebiet“, in
dem überdies, wie es zurückhaltend formuliert heißt, „eine gewisse, möglicherweise
fruchtbare Unsicherheit herrscht“ (126). Daraus ergibt sich für ihn eine „persönlich“
(127) gehaltene Fachdefinition, die den eingangs geltend gemachten hermeneuti-
schen Grundsatz, daß alles lesen vergleichen heißt, aufgreift. Komparatisten sind für
ihn Spezialisten anspruchsvollen vergleichenden Lesens, denen nach „‚nach Babel‘“
eine „Sonderstellung“ (127) zukommt, weil die sprachliche Handhabung dieser Viel-
falt ihr eigentümliches Terrain ist.

Bevor Steiner drei Schwerpunktbereiche der Komparatistik umreißt, stellt er
nochmals in der schon eingangs benutzen Gebäudemetaphorik die Bedeutung
sprachlicher Vielfalt und die daraus folgende Rolle von Übersetzungen heraus.
Sie werden geradezu zu einem Synonym von Komparatistik. Da Sprache nicht
nur als welterschließende, sondern vor allem als wirklichkeitskonstruierende
Kraft verstanden wird, ist mit dem Austausch zwischen verschiedenen Sprachen
der Austausch unterschiedlicher Weltsichten verbunden. „Jede und jegliche Spra-
che konstruiert die Faktizität existentieller Realität, des ‚Gegebenen‘ (les données
immédiates), auf ihre eigene spezifische Art. Jedes Fenster im Gebäude der Spra-
chen öffnet sich auf eine andere Landschaft und eine andere Zeitlichkeit, auf ein
unterschiedliches Segment des Spektrums wahrgenommener und klassifizierter

 Gemeint sind damit vermutlich Überlegungen des Russen Žirmunskij, des Slowaken Ďurišin
oder des Serben Konstantinović. Hugo Dyserinck: Komparatistik. Eine Einführung [1971]. 3.,
durchges. Aufl. Bonn 1991, 71, spricht im Blick auf die marxistisch-osteuropäische Komparatistik
von einer „dritten Schule“ neben der amerikanischen und französischen. Vgl. Handbuch Kompa-
ratistik, a.a.O., Kap. 3.4. Osteuropa, 39–44.

196 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



Erfahrung.“ (127)33 Daher ist die babylonische Sprachverwirrung, von der Genesis
11, 1–9 berichtet, kein Unglück der Menschheit, sondern ein Gewinn. Jede Sprache
bedeutet eine eigene Weltsicht, die mit dem „Aussterben einer Sprache“ (127) zu-
grunde geht. Umgekehrt ist, wie Steiner das komparatistische Argument nun kul-
turkritisch wendet, die sprachliche Globalisierung der Welt ein Verlust, den er
mit der unheilvollen Trinität von Massenmedien, Massenmarkt und McDonald’s
verbindet. Sprachliche Nivellierung und Homogenisierung bezeichnen eine de-
struktive Dynamik geistiger Verarmung. Der Vielfalt der Sprachen, mit der Stei-
ner Zuhause aufwuchs und die ihn wie selbstverständlich zum Komparatisten
prädestinierte, steht die tiefe Provinzialität solcher Departments gegenüber, in
denen, wie in den English Departments seiner Studienzeit, nur eine Sprache ge-
sprochen wurde.

c Exkurs: Denken und Sprechen
Mit seiner Auffassung der Sprachen als Kräften, die in je eigener Weise Welten
erschließen und Wirklichkeiten konstituieren, steht Steiner in der Tradition der
Sprachphilosophie Wilhelm von Humboldts (1767–1835), für den Sprache kein
Ergon (ἔργον), sondern eine Energeia (ἐνέργεια)34, d. h. kein Werk, sondern eine
wirkende, schöpferische Kraft ist. Die Verschiedenheit der Sprachen ist daher
keine bloße Verschiedenheit des Sprachlauts, sondern eine der ‚Weltansicht‘, wor-
aus folgt, daß das Erlernen einer fremden Sprache die „Gewinnung eines neuen
Standpunktes in der bisherigen Weltansicht“ bedeutet.35 Das ist genau Steiners
Position. Er teilt die Grundannahme eines solchen ‚sprachlichen Relativitätsprin-
zips‘ jedoch nicht nur mit der deutschen Sprachinhaltsforschung Leo Weisgerbers
(1899–1985) und dessen Anhängern oder mit der parallelen nordamerikanischen
Metalinguistik Benjamin Lee Whorfs (1897–1941), der aufgrund seiner durch den
Ethnologen Edward Sapir (1884–1939) angeregten Studien indigener amerikani-
scher Sprachen die Annahme vertrat, „daß Menschen, die verschiedene Sprachen
sprechen, in verschiedenen ‚worlds of reality‘ leben“.36 Vielmehr greifen gerade

 Der eingeklammerte französische Ausdruck spielt auf die Thèse von Henri Bergson: Essai sur
les données immédiates de la conscience (Paris 1889) an, worin das quantifizierende Denken der
Naturwissenschaften zurückgewiesen wird.
 „Sie [die Sprache] selbst ist kein Werk (Ergon), sondern eine Thätigkeit (Energeia).“ Wilhelm
von Humboldt: Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues und ihren Einfluss auf
die geistige Entwickelung des Menschengeschlechts. Berlin 1836, § 8, 41.
 Ebd., § 9, 59.
 Zu Weisgerbers inhaltsbezogener Grammatik und zur Sapir-Whorf-Hypothese siehe Gerhard
Helbig: Geschichte der neueren Sprachwissenschaft [1970]. Reinbeck bei Hamburg 1974, 119 ff.
(Weisgerber) und 148 ff. (Whorf), das Zitat S. 152.

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 197



auch gegenwärtige Medientheoretiker, die nach dem Zusammenhang von Spra-
che und Denken, d. h. der Medialität des Mentalen fragen, vergleichbare, von
Humboldt herkommende Überlegungen auf.37 Aber auch heute ist man mit der
Antwort auf eine solche Frage nicht fertig.

Der Aachener Sprach-, Medien- und Kommunikationswissenschaftler Ludwig
Jäger (✶1943), der in seinen Publikationen immer wieder die Frage gestellt hat, „Wie-
viel Sprache braucht der Geist?“, hat zuletzt zwei entgegengesetzte Arten von Ant-
worten zu typisieren versucht.38 Er unterscheidet dabei zwei Sprachauffassungen,
die das Verhältnis von Denken und Sprechen verschieden modellieren. Die kommuni-
kative Sprachauffassung postuliert die Unabhängigkeit des Denkens von der Sprache
und trennt das Denken, das als eine mentale Funktion begriffen wird, vollständig
von der Sprache ab. Ihr kommt in dieser Auffassung lediglich eine sekundäre Auf-
gabe zu, nämlich nachträglich das Gedachte sprachlich zu kommunizieren, oder wie
Jäger es ein wenig polemisch formuliert: „Die kommunikative Auffassung sieht die
Aufgabe der Sprache gleichsam allein darin, als Zustelldienst mentaler Postsendun-
gen zwischen menschlichen Adressen (solipsistischen Geistern) zu dienen.“39 Für die
kognitive Sprachauffassung hingegen ist die Sprache über ihre Aufgabe einer solchen
„‚postalischen‘ Austauschfunktion“ hinaus zugleich der konzeptionelle Ort, an dem

 Eine vergleichbare Streitfrage liegt auch der aktuellen Debatte um eine Wissenspoetik zu-
grunde, die in ihrer starken Ausprägung als Wissenspoietik die These vertritt, daß Wissen nicht
nur durch seine nicht zuletzt sprachlichen Darstellungsformen vermittelt, sondern durch sie zu-
allererst hervorgebracht und produziert wird. „Eine Poetologie des Wissens unterstellt also, dass
sich jede epistemische Sachlage [...] mit einer ästhetischen bzw. darstellungslogischen Entschei-
dung verknüpft.“ Joseph Vogl: Poetologie des Wissens. In: Einführung in die Kulturwissenschaft.
Hg. Harun Maye, Leander Scholz. München 2011, 49–71, hier: 55. Vgl. zur Ausgangslage die De-
batte zwischen Gideon Stiening: Am „Ungrund“ oder: Was sind und zu welchem Ende studiert
man ‚Poetologien des Wissens‘? In: KulturPoetik 7.2 (2007), 234–248, und Joseph Vogl: Robuste
und idiosynkratische Theorie, ebd., 249–258.
 Ludwig Jäger: Wieviel Sprache braucht der Geist? In: Medialität und Mentalität. Theoretische
und empirische Studien zum Verhältnis von Sprache, Subjektivität und Kognition. Hg. Ludwig
Jäger, Erika Hinz. München 2004, 15–42. Gegen die „Medialitätsvergessenheit“ der strukturalisti-
schen und kognitivistischen Sprachwissenschaften wendet sich Jäger auch in seinem Aufsatz: Me-
dium Sprache. Anmerkungen zum theoretischen Status der Sprachmedialität. In: Mitteilungen des
Deutschen Germanistenverbandes 54 (2007), H. 1 (Thema: Medialität und Sprache), 8–24, hier: 8
und 18. Schon Thomas Luckmann (Einleitung [zuerst 1969]. In: Lew Semjonowitsch Wygotsky: Den-
ken und Sprechen [russ. 1934; dtsch. 1964]. 5., korr. Aufl. der Lizenzausgabe. [Frankfurt am Main]
1974, IX–XXI) hatte der strukturalistischen Linguistik ihren „Verzicht auf jeden Versuch“, das Ver-
hältnis von Sprache und Bewußtsein bzw. die Relation von Sprache und Gesellschaft zu deuten,
vorgerechnet (X f.) und demgegenüber „die Humboldtschen Thesen über das Verhältnis von Spra-
che, innerer Sprachform, Individuum, Bewußtsein, Kultur und Gesellschaft (‚Nation‘)“ (XIV) geltend
gemacht (und in diesem Zusammenhang u. a. auf Weisgerber und Whorf verwiesen).
 Jäger: Wieviel Sprache braucht der Geist?, a.a.O., 20.

198 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



mentale Botschaften hervorgebracht werden, d. h. – gemäß der basalen medientheo-
retischen Formel Marshall McLuhans (1911–1980) The medium is the message40– der
Inhalt zu einer Funktion des Ausdrucks wird. Vertreter dieser Auffassung sind der
Ansicht, „daß die Erstsprache, die wir lernen, eine grundlegende Bedeutung dafür
hat, wie wir denken.“41 Man mag Spivaks Akzentuierung der ‚mother tongue‘ und
die sich daraus ergebenen metapsychologischen Folgen für Perspektivismus und ori-
ginalsprachliches Lektüreplädoyer als aktuelles komparatistisches Echo auf eine sol-
che Auffassung interpretieren (s. II.vi.3).

Hinter der ‚postalischen‘ Vehikel-Auffassung der Sprache steht eine lange, von
Jäger als aristotelisch-cartesianisch bezeichnete Tradition, die bis in die Kognitionswis-
senschaften des 20. Jahrhunderts reiche und den Geist als eine Art Kryptographen ver-
stehe, der seine Gedanken auf ‚mentalesisch‘ denke, diese dann in die lokal gegebene
natürliche Sprache übersetze und so an den Hörer weitergebe. Der Hörer seinerseits
hat einen Kryptographen im Kopf, der die einzelsprachliche Botschaft dechiffriert und
ins ‚Mentalesische‘ zurückübersetzt.42 Für die Auffassung von der produktiven bzw.
konstitutiven Funktion der Sprache für das Denken mobilisiert Jäger dagegen die For-
mel Wilhelm von Humboldts, der aufgrund seiner sprachvergleichenden Forschungen
gegen eine bloße elocutio-Auffassung die Sprache als das „bildende Organ des Gedan-
ken“43 profiliert hatte. – Doch zurück zu den komparatistischen Folgerungen, die Stei-
ner aus dem Glück sprachlicher Vielfalt ‚nach Babel‘ zieht.

d Drei Schwerpunkte – Übersetzungen, Rezeptionen, Themen
Die Dialektik von sprachlicher Besonderheit und intertextueller Allgemeinheit der
Literatur generiert naturwüchsig bestimmte Kernbereiche, Schwerpunkte oder
Gravitationszentren44 komparatistischer Tätigkeit.

 Marshall McLuhan: Die magischen Kanäle. „Understandig Media“ [engl. 1964]. Düsseldorf,
Wien 1968, Teil I, 1. Kap. „Das Medium ist die Botschaft“, 13–28.
 Jäger: Wieviel Sprache braucht der Geist?, a.a.O., 19.
 Ebd., 29 f. Jäger zitiert hier aus Hilary Putnam: Repräsentation und Realität [engl. 1988].
Frankfurt am Main 1991, 31.
 Humboldt: Über die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbaues, a.a.O., § 9, 50. Jäger zitiert
die Formel, die im Zuge von Humboldts Arbeit über die Kawi-Sprache auf der Insel Java wiederholt
auftaucht, nach der Ausgabe Wilhelm von Humboldt: Über die Verschiedenheit des menschlichen
Sprachbaues und ihren Einfluß auf die geistige Entwicklung des Menschengeschlechts [1830–1835].
In: ders.: Gesammelte Schriften. Hg. Preußische Akademie der Wissenschaften. I. Abt.: Werke. Hg.
Albert Leitzmann. Bd. 7.1: Einleitung zum Kawiwerk. Berlin 1907, 53; vgl. ders.: Grundzüge des all-
gemeinen Sprachtypus [1824–1826], ebd., Bd. 5: 1823–1826, 364–473, hier: 374.
 Die Übersetzung „‚Gravitätszentrum‘“ (132) für „‚centre of gravity‘“ (Steiner: What is Compara-
tive Literature?, a.a.O., 153) ist mißverständlich. An anderer Stelle heißt es „Schwerpunkt‘ (130).

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 199



Die Akzentuierung der welterschließenden und wirklichkeitskonstituieren-
den Kraft einer jeden Sprache führt folgerichtig dazu, daß die Befassung mit
Übersetzungen den ersten Kernbereich der Komparatistik bildet. „Kurz gesagt:
Komparatistik ist eine Kunst des Verstehens, welche sich auf die Möglichkeit und
das Mißlingen von Übersetzungen konzentriert.“ (128) Übersetzung und Fremd-
sprachenkenntnis des Komparatisten stehen in einem dialektischen Verhältnis
zueinander. Einerseits wird Steiner nicht müde, die Fähigkeit, Texte in der Origi-
nalsprache lesen zu können, als unentbehrliche Voraussetzung des Fachs heraus-
zustellen, andererseits ist jeder Komparatist unabweisbar auf Übersetzungen
angewiesen, und sei es auch nur, wie konzediert wird, „solche aus der hebräi-
schen Bibel“ (132). Gerade weil die Fremdsprachenkenntnis natürlicherweise end-
lich bleibt, muß der Komparatist mit Problemen der Übersetzung und ihrer
Verbreitung vertraut sein.

Der zweite Kernbereich ist mit dem ersten eng verbunden. Es geht um die Be-
schäftigung mit der Verbreitung und Rezeption literarischer Werke über Zeit und
Raum. Darunter versteckt sich alte ‚französische‘ Einflußforschung. Es geht Steiner
freilich hierbei nicht nur um Fragen des Erfolgs literarischer Phänomene, sondern
umgekehrt auch um die Frage, warum in anderen Fällen der Erfolg ausblieb. Die
Rezeptionsforschung wird gewissermaßen um eine Nicht-Rezeptionsforschung er-
gänzt. Die Phänomenologie des „‚Nichtempfangenen‘ (le non recevoir) stellt innerhalb
der Komparatistik eines der diffizilsten und herausforderndsten Untersuchungsge-
biete dar.“ (132) Shakespeare ist durch die Übersetzung von Schlegel/Tieck cum
grano salis zu einem deutschen Dichter und auf Deutschlands Theatern heimisch ge-
worden. Von Racine kann man das nicht sagen – im Gegenteil.

Den dritten Kernbereich bilden „thematische Untersuchungen“ (132) und das
dabei beobachtbare Phänomen, daß Literatur auf relativ wenige thematische Mo-
tive beschränkt ist und von einer geringen Zahl narrativer Erzählschemata domi-
niert wird. Der Thematologie hatte Steiner selbst sein Buch Antigonen gewidmet.
Eigentlich sei nur ein grundlegendes Erzählthema dem „klassischen Repertoire“
(134), also der antik-heidnischen Stofftradition hinzugefügt worden, und zwar der
Don-Juan-Stoff, der ohne christliche Sexualitäts- und Sündenauffassung undenkbar
wäre. Thematologie impliziert dabei nicht nur einen literaturen-, sondern auch
einen literaturübergreifenden Komparatistik-Ansatz. Wie selbstverständlich werden
Fragen nach Literatur und anderen Künsten und Medien miteinbezogen, da in der
westlichen Kultur Literatur, Kunst, Musik und Film „unaufhörlich zur klassischen
Mythologie zurückgekehrt“ (133) seien. Dabei wird im Vorübergehen eine interes-
sante rezeptionsästhetische Frage aufgeworfen, insofern Literaturadaptationen in
andere Medien – Steiner wird von „‚Transmutation‘“ (137) sprechen – ihrerseits auf
die Literatur zurückwirken. Dieser intermediale Rückkoppelungseffekt läßt Steiner
davon sprechen, daß „Zeit in der Literatur reversibel ist. Die Odyssee kommt jetzt

200 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



nach Ulysses (vergleiche Borges) und die Argonauten der griechischen und helleni-
stischen Epen folgen jetzt auf Star-Trek.“ (134)

In einer kurzen Zwischenzusammenfassung wird nochmals betont, daß die Be-
schäftigung mit Sprachen und ihrer Übersetzbarkeit, Rezeptionsprozessen sowie
Motiv-, Stoff- und Themengeschichte Gegenstandsbereiche jeder Art von Literatur-
wissenschaft seien, diesen drei Bereichen in der Komparatistik freilich „eine beson-
dere Bedeutung“ (134) zukomme.

e Erweiterungsgebiete – Vermittlungskulturen, Neulatein,
Transmutationsprozesse, Literarität der Philosophie
Die drei umrissenen Gravitationszentren der Komparatistik erweitert Steiner um
vier Forschungsgebiete, die sein persönliches Interesse beanspruchen und die
ihm zu entwickeln lohnenswert erscheinen. Es handelt sich dabei in allen vier
Fällen um spezielle Ausprägungen interkultureller, -textueller, -medialer oder
-disziplinärer Transferprozesse. Grenzen erscheinen in diesem Komparatistikver-
ständnis nicht als Barrieren, die trennen, sondern als Schwellen, die verbinden
und über die hinweg eine Vielzahl von Vermischungen, Vermittlungen und Über-
tragungen zustande kommen.

Die erste Erweiterung des dreifaltigen komparatistischen Kerns zielt auf die be-
sondere Erforschung signifikanter Vermittlungskulturen. Genannt werden z. B. be-
stimmte Regionen in Spanien und im Languedoc, wo in der Frühneuzeit eine
„einzigartige“ (135) kulturelle Koexistenz zwischen Islam, Juden- und Christentum
bestanden habe, die mit dem sprachlichen Nebeneinander von Arabisch, Hebräisch
und Latein sowie unterschiedlichen „‚vulgärlateinischen‘“ Sprachen einhergegangen
sei. Bekanntlich sind große Teile der altgriechischen Literatur, Medizin und Natur-
wissenschaften auf dem Weg über die arabischen Mittelmeerländer nach Europa
gekommen.

Die zweite Erweiterung gilt dem „ganzen Bereich des Neulateinischen“ (135),
das von der Spätantike bis ins 19. Jahrhundert die grenzübergreifende Gelehrten-
sprache gewesen sei und dadurch als Tradierungsmedium des literarischen For-
men-, Figuren- und Themenreichtums fungiert habe. Hier machten sich die heute
fehlenden Sprachkenntnisse, bedauert der Vortragende, besonders schmerzlich be-
merkbar und hinterließen im Herzen der Komparatistik ein großes schwarzes Loch.

Die dritte Erweiterung dreht sich um das, was heutzutage ‚Intermedialität‘
und ‚Medienwechsel‘ genannt wird (s. II.v.3). In gewisser Weise könnte man hier
von einem Untergebiet des Kernbereichs der Übersetzung sprechen. Während es
bei der Übersetzung um die Übertragung von einer Sprache in eine andere Spra-
che geht, zielt Steiner hier auf das „Hinübergehen“ eines Textes in ein anderes
Medium. Mit Roman Jakobson nennt Steiner die mediale Übersetzung „‚Transmu-

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 201



tation‘“ (136 f.).45 Damit öffnet Steiner der Komparatistik einen Bereich, der von
der griechischen Vasenmalerei, bei der eine Episode aus dem Mythos ins Bild ge-
setzt wird, bis zu den elektronischen Übertragungsverfahren der Gegenwart
reicht. Die technische Frage der Transmutation, d. h. der ‚Medienwechsel‘, wird
dabei verbunden mit der Frage nach dem hermeneutischen Rückkoppelungsef-
fekt, der bereits im Zusammenhang mit dem Kernbereich der Rezeption themati-
siert wurde. Wie wirkt die Transmutation auf die Rezeption des Adaptierten
zurück?

Diesem Erweiterungsgebiet der Komparatistik, kündigt Steiner an, gelte der
an die hier untersuchte Antrittsvorlesung anschließende Vorlesungszyklus in Ox-
ford, in dem er dem „‚Gesang der Sirenen‘“ (137) an Beispielen der Literatur, bil-
denden Kunst und Musik von der griechischen Antike bis zu Joyce, Kafka und
René Magritte nachgehen wolle.

Die vierte Erweiterung schließlich zielt auf die Literarität der Philosophie,
d. h. auf die Tatsache, daß auch der philosophischen Argumentation eine be-
stimmte Form, z. B. Traktat, Dialog, Essay u.ä., ein bestimmter literarischer Stil,
bestimmte sprachliche Ausdrücke und Wendungen, d. h. eine signifikante figura-
tive Rhetorik eignet.46 In dieser Erweiterung geht es nicht so sehr wie bei Remak
um das Wechselverhältnis von Literatur und anderen Wissenschaften (s. II.v.1.c),
sondern darum, daß auch andere Wissenschaften, sofern sie wie die Philosophie
sich der Sprache als Darstellungsmittel bedienen, Literatur sind. Das ist ein Zu-
griff, der dem von Paul de Man in nichts nachsteht.47 In der Aufgabe, „die ‚Inter-
textualität‘ von Philosophie und Poetik zu erforschen und zu erhellen, die Musik
zu vernehmen, welche dem Denken innewohnt“ (139), sieht Steiner die Chance,

 Vgl. Roman Jakobson: Linguistische Aspekte der Übersetzung [engl. 1959]. In: ders.: Semiotik.
Ausgewählte Texte 1919–1982. Hg. Elmar Holenstein. Frankfurt am Main 1988, 481–491, hier: 483,
wo Jakobson drei Arten der Übersetzung unterscheidet: 1.) die „Paraphrase“ als Wiedergabe
sprachlicher Zeichen durch andere Zeichen derselben Sprache, 2.) die „Übersetzung im eigentli-
chen Sinne“ als Wiedergabe sprachlicher Zeichen durch eine andere Sprache, und 3.) die „Trans-
mutation“, d. h. die „intersemiotische Übersetzung“ als Wiedergabe sprachlicher Zeichen durch
Zeichen nichtsprachlicher Zeichensysteme.
 Vgl. Handbuch Literatur & Philosophie. Hg. Andrea Allerkamp, Sarah Schmidt. Berlin, Boston
MA 2021.
 „Alle Philosophie ist in dem Maße, wie sie von ‚uneigentlicher‘ Sprache abhängt, verurteilt,
literarisch zu sein, alle Literatur, als Depositum genau dieses Problems, in gewissem Umfang phi-
losophisch.“ Paul de Man: Epistemologie der Metapher [engl. 1978]. In: Theorie der Metapher.
Studienausgabe [11983]. Hg. Anselm Haverkamp. 2., erg. Aufl. Darmstadt 1996, 414–437, hier: 437.
Vgl. hierzu Carsten Zelle: Rhetorik als kulturelle und literarische Praxis. In: Handbuch Literatur
& Philosophie, a.a.O., 137–145, und ders.: Rhetorik als literaturtheoretische Praxis (zu Derrida, de
Man und Barthes). In: DVjs 96 (2022), H. 2, 209–233, bes. 217–230.

202 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)



daß der Komparatist alle seine in den oben umrissenen drei Kernbereichen Über-
setzung, Rezeption und Thematologie erlernte Methodik „zum Einsatz“ (139) brin-
gen könne.

f Abgesang?
Mit dem Satz „Die gegenwärtige Situation ist nicht sehr tröstlich“ (139) beginnt der
in der Sache resignative Epilog der Antrittsvorlesung. Erst die mit einem „Dennoch“
trotzig eingeleitete Coda des letzten Absatzes wendet die Stimmung im Blick auf die
Einrichtung der Gastprofessur durch den in Wien geborenen, 1938 nach England
emigrierten Verleger George Weidenfeld (1919–2016) ins Hoffnungsvolle.

Worauf bezieht sich die Diagnose, daß die gegenwärtige Lage „nicht sehr
tröstlich“ sei? Spielt Steiner angesichts der ersten Abgesänge auf die alte Kompa-
ratistik und seiner eigenen Einschätzung, daß das von ihm mitgeprägte ‚floruit‘
einer virtuos vielsprachig verfahrenden Komparatistik, deren ermöglichungsbe-
dingende Kehrseite die ‚innere Diaspora‘ des Exils war, seinen Zenit überschritten
habe? Oder sind es die zurückliegenden Katastrophen des 20. Jahrhunderts und
die in der ersten Hälfte der 90er Jahre gegenwärtigen politischen Ereignisse des
Balkankrieges und der Konflikte in Nordirland und im Baskenland, die die Bilanz
einer auf Völkerverständigung angelegten Komparatistik, wie sie der von Steiner
ausdrücklich als einer der Gründerväter genannte Baldensperger im Sinn hatte,
so trübe aussehen lassen, zumal die „Rufe des Intellektuellen“, wie kulturkritisch
nachgeschoben wird, vom „Triumpf des Geldes und der Massenmedien erstickt“
(140) würden? Tatsächlich war der ‚Intellektuelle‘ schon zuvor als Figur einer gro-
ßen, ‚Aufklärung‘ genannten Metaerzählung auf Skepsis geraten und abgeschrie-
ben worden.48

Die mäzenatische „Großzügigkeit“, mit der Weidenfeld den Lehrstuhl ge-
schaffen habe, deutet Steiner als „positive Wende“, mit der er die Hoffnung ver-
bindet, daß dadurch neben der Erforschung der geschichtlichen Beziehungen
zwischen Großbritannien und dem Kontinent sowie zwischen Ost- und Westeu-
ropa in Oxford ein Beitrag zur „Ermittlung der geistigen Grundlagen, auf denen
eine Europäische Gemeinschaft errichtet werden könnte“ (140), geleistet wird. Die
politischen Grundlagen dieser Union waren freilich schon zwei Jahre zuvor mit

 Vgl. Jean-François Lyotard: Grabmal des Intellektuellen [frz. 1983]. In: ders.: Grabmal des In-
tellektuellen [frz. 1984]. Graz, Wien 1985, 9–19. Bei Lyotard ist, vergleichbar der kritischen Theo-
rie Adornos, die aufklärerische „Idee der Universalität“ dialektisch mit ihrer Rückseite, „der
Obsession der Totalität“, verbunden (ebd., 18). Die Verbindung zwischen seiner „Idee der Postmo-
derne“ und dem „Denken“ Adornos stellt Lyotard selbst her (Rasche Bemerkung zur Frage der
Postmoderne [frz. 1982], ebd., 80–88, hier: 87).

2 Steiners Oxforder Inauguralvorlesung 203



dem Vertrag von Maastricht geschaffen worden. Versteht Steiner das „Projekt“
(140) der komparatistischen Oxforder Gastprofessur also als Unternehmen, das
die politische Einigung kulturell arrondiert, oder macht sich in der Formulierung
vielmehr eine innerliche Reserve gegenüber dem Raum der Politik geltend, inso-
fern die Formulierung impliziert, daß eine politische Einigung ohne geistige
Grundlagen vollzogen worden sei?

3 Komparatistik als hermeneutische Schwellenwissenschaft

Der Brennpunkt von Steiners Komparatistik-Konzeption ist die Schwelle, d. h. die
räumliche oder zeitliche Durchlässigkeit von einem literarischen oder kulturellen
Bezirk in einen anderen. Ihren Ausgangspunkt bildet die in dem Buch Von realer
Gegenwart herangezogene Personifikation des Verstehens in der Figur des Frem-
den, dem als Gast, der gleichermaßen jenseits und diesseits der Schwelle steht,
mit Höflichkeit (cortesia) begegnet wird. Sowohl der dreifaltige Kern des Fachs,
der Übersetzungen, Rezeptionen und thematologische Zusammenhänge betrifft,
als auch die vierfache Erweiterung um Vermittlungskulturen, die grenzüber-
schreitende Funktion des Neulateinischen, semiotische bzw. mediale Transmuta-
tionsprozesse und die Verwischung und ‚Einebnung‘ des Gattungsunterschieds
zwischen Literatur und Philosophie basieren auf dem gleichen gemeinsamen
Nenner transtemporaler bzw. -spatialer Überschneidungen und Vermischungen –

Prozessen mithin, die heute gerne ‚Hybridisierung‘ genannt werden. Hinter Stei-
ners gelegentlich schwer erträglichem Bildungsbürgertum steckt eine gar nicht so
altmodische Konzeption Vergleichender Literaturwissenschaft auf hermeneuti-
scher Grundlage.

204 VII Was war Komparatistik? – George Steiner (1994)


