
III Fremdheit

Beginnt man darüber nachzudenken, was ‚Fremdheit‘ oder ‚Fremdes‘ bedeutet,
wird einem schnell deutlich, daß es sich hierbei um einen überaus schwammigen,
ziemlich nebulösen und geradezu uferlosen Begriff handelt. Der Begriff ist wie
eine Amöbe, die ständig ihre Gestalt ändert. Wir stoßen in diesem knappen xeno-
logischen Kapitel – Xenologie (gr. ξένος = fremd) ist, wenn man ein Freund von
Neologismen ist, die Wissenschaft vom Fremden – auf mindestens folgende Pro-
bleme: 1. Das Nomen kann im Deutschen als Maskulinum, Femininum und Neu-
trum gebildet werden, wodurch stets neue und andere Begriffsabschattungen ins
Spiel kommen. 2. Das Fremde hat viele Aspekte, mindestens jedoch drei: (a) des
Ortes, (b) des Besitzes und (c) der Art. 3. Das Fremde ist relativ: Ob etwas fremd
ist, hängt vom eigenen Standpunkt, d. h. von der Perspektive ab, wo man selbst
steht, wohin man blickt und woher man angeschaut wird. 4. Das Fremde konfron-
tiert mit einem Paradox. Denn beginne ich über das Fremde nachzudenken, wird
es mir bekannt und umgekehrt: Beginne ich über das Eigene nachzudenken, wird
es mir fremd.

1 der, die, das Fremde

Je nachdem, ob wir „der Fremde“, „die Fremde“ oder „das Fremde“ sagen, meinen
wir etwas anderes.

Der/die Fremde (lat.: alienus/aliena) bezeichnet eine Person männlichen/
weiblichen Geschlechts, die von draußen, nebenan oder von weither kommt. Wir
kennen ihn/sie nicht, begegnen ihm/ihr mit Argwohn, machen die Tür nur einen
Spalt auf, oder sind neugierig, fragen, woher er/sie denn komme und was er/sie
hier denn wolle und bitten zu Tisch.

Die Fremde (Ausland; lat.: loca externa) bezeichnet einen Raum, von dem man
nichts weiß, einen weißen Fleck auf der Landkarte, den man bereisen möchte, ggf.
von Fernweh getrieben, oder den man erobern, ggf. kolonialisieren und ausräu-
bern könnte.

Das Fremde (lat.: insolitus) bezeichnet ein Abstraktum, etwas, das unge-
wohnt, andersartig und unheimlich ist, aber dadurch auch wiederum anziehend
wirkt.

Man sieht, das Wortfeld ist nicht leicht zu sortieren. Vor allem kommt es da-
rauf an, die Einsicht zu stärken, daß abstoßende und anziehende Momente mit
Fremdheit, nicht zuletzt in gegenläufiger Verschränkung, verbunden sind. Bedro-
hung und Faszination, Abscheu und Begehren, Feind (hostis) und Gast (hospes),

Open Access. © 2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-003

https://doi.org/10.1515/9783111005768-003


Xenophobie und Xenophilie, d. h. Fremdenfeindlichkeit und Fremdenfreundlich-
keit, sind in unterschiedlichsten Mischungen miteinander legiert.

2 Aspekte des Fremden

Der Bochumer Phänomenologe Bernhard Waldenfels, der einen Schwung Bücher
über das ‚Fremde‘ geschrieben hat, spricht daher von dem „schillernde[n] Charak-
ter“1 unserer Rede vom Fremden. Er selbst unterscheidet, anders als wir eingangs
die grammatischen Formen, zunächst sprachlich drei Aspekte des Fremden: Fremd
sei erstens, was außerhalb des eigenen Bereichs vorkomme (externum), zweitens,
was einem Anderen gehöre (alienum), und drittens, was als fremdartig gelte (insoli-
tum). Das heißt, die Aspekte, die das Fremde gegenüber dem Eigenen ausmachen,
sind (a) der Aspekt des Ortes (‚die Fremde‘), (b) des Besitzes (‚das Fremde‘) und (c)
der Art (‚der Fremde‘ [♂] bzw. ‚die Fremde‘ [♀]). Dabei, betont Waldenfels, domi-
niere von den drei genannten Aspekten derjenige des Ortes. Die Vorstellung vom
Fremden basiert auf einer räumlichen Grundlage – sie erscheint als Bildspender
weiterer Metaphorik.2

In diesem Zusammenhang kritisiert Waldenfels die Ausführungen der Psycho-
analytikerin und Semiologin Julia Kristeva, die Ende der 80er Jahre ein vielgelese-
nes Buch Fremde sind wir uns selbst (frz. 1988; dtsch. 1990)3 veröffentlicht hatte, in
dem es vorrangig um ‚Ausländer‘ ging – seien es Feinde, Barbaren, Metöken oder
Schutzflehende im alten Griechenland oder fremde Ankömmlinge und Asylbewer-
ber im modernen Frankreich –, aber auch um das Verhältnis von Erwählung und
Fremdheit im Judentum, Pilgerschaft in der Christenheit, Kosmopolitismus der Auf-
klärung und Freuds Kategorie des Unheimlichen. In einer solchen Reise durch die
historischen Figuren tauche der Fremde, kritisiert Waldenfels die mangelnde Be-
griffsschärfe, wie ein „Irrwisch“ auf, „der mir nichts, dir nichts seine Gestalt ver-
tauscht, und auch die Begriffsnamen wechseln von ‚Fremdheit‘ über ‚Andersheit‘
zu ‚Verschiedenheit‘ und der überstrapazierten ‚Differenz‘“.4

Vielleicht ist es nützlich, die Verwirrung zu steigern, und das „höchst komplexe[n]
Phänomen“5, mit dem wir es zu tun haben, mit Hilfe eines kleinen literarischen

 Bernhard Waldenfels: Topographie des Fremden. Studien zur Phänomenologie des Fremden I.
Frankfurt am Main 1997, 9.
 Waldenfels: Topographie des Fremden, a.a.O., 20 f.
 Julia Kristeva: Fremde sind wir uns selbst [Étrangers à nous mêmes; frz. 1988]. Frankfurt am
Main 1990.
 Waldenfels: Topographie des Fremden, a.a.O., 24.
 Waldenfels: Topographie des Fremden, a.a.O., 20.

2 Aspekte des Fremden 27



Dialogs zu betrachten, in dem die schwer greifbare Bedeutungsvielfalt unseres Be-
griffs in den Kaskaden des Sprachspiels schwindelig gesprochen wird. In einem Di-
alog zwischen Karl Valentin und Lisl Karlstadt heißt es:

VALENTIN: Ja, ein Fremder ist nicht immer ein Fremder.
KARLSTADT: Wieso?
VALENTIN: Fremd ist der Fremde nur in der Fremde.
KARLSTADT: Das ist nicht unrichtig. – Und warum fühlt sich ein Fremder nur in der Fremde
fremd?
VALENTIN: Weil jeder Fremde, der sich fremd fühlt, ein Fremder ist, und zwar so lange, bis
er sich nicht mehr fremd fühlt, dann ist er kein Fremder mehr.
KARLSTADT: Sehr richtig! – Wenn aber ein Fremder schon lange in der Fremde ist, bleibt er
dann immer ein Fremder?
VALENTIN: Nein. Das ist nur so lange ein Fremder, bis er alles kennt und gesehen hat, dann
ist ihm nichts mehr fremd.
KARLSTADT: Es kann aber auch einem Einheimischen etwas fremd sein!
VALENTIN: Gewiß, manchem Münchner zum Beispiel ist das Hofbräuhaus nicht fremd, wäh-
rend ihm in der gleichen Stadt das deutsche Museum, die Glyptothek, die Pinakothek und so
weiter fremd sind. [...]
KARLSTADT: Und was sind Einheimische?
VALENTIN: Dem Einheimischen sind eigentlich die fremdesten Fremden nicht fremd. Der Ein-
heimische kennt zwar den Fremden nicht, kennt aber am ersten Blick, daß es sich um einen
Fremden handelt.
KARLSTADT: Wenn aber ein Fremder von einem Fremden eine Auskunft will?
VALENTIN: Sehr einfach: Frägt ein Fremder in einer fremden Stadt einen Fremden um irgend
etwas, was ihm fremd ist, so sagt der Fremde zu dem Fremden, das ist mir leider fremd, ich
bin hier nämlich selbst fremd.6

Es wird in diesem Dialog offenbar der von Waldenfelds herausgestellte Ortsaspekt
durchgespielt, und zwar an der Figur des Fremden, d. h. eines fremden Mannes
oder einer fremden Frau. Wir gelangen aber mit Hilfe von Valentins Sprachwitz
noch zu einer weiteren Einsicht.

 Karl Valentin: Die Fremden. In: ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1: Monologe und Dialoge. Mün-
chen, Zürich 1981, 158–160.

28 III Fremdheit



3 Das Fremde ist relativ

Fremdheit ist kein Substanzbegriff, d. h. keine unveränderliche Eigenschaft eines
Dings oder einer Person. Fremdheit ist vielmehr ein Relationsbegriff, d. h. eine Zu-
schreibung, die stets einer an einem anderen vornimmt. Fremdheit ist eine Frage
des räumlichen oder zeitlichen Standpunkts und der Perspektive, eingebunden in
wechselnde historische oder kulturelle Bezugs- bzw. Sinnsysteme. Das macht das
Fremde so vertrackt: Übersetzt man Valentins Kalauer „Fremd ist der Fremde nur
in der Fremde“ in die wissenschaftliche Diktion der historischen Anthropologie,
kann man sagen: „Kurz: Fremdheit ist keine Eigenschaft von Dingen oder Personen,
und das Fremde ist nicht eine einfache Gegebenheit, vielmehr ist sein Erscheinen
und seine Gegebenheitsweise abhängig von der Perspektive der von ihm Betroffe-
nen. [...] Stets müssen die Perspektive, aus der etwas als fremd wahrgenommen
wird, und die diese Perspektive leitenden Ordnungen, Deutungsmuster, Gewohn-
heiten, Erfahrungsmodi und Motive mitreflektiert werden.“7

Man könnte daher sagen, daß etwas nicht fremd ist (das wäre eine substan-
tialistische Aussage), sondern daß etwas zu etwas Fremdem erst gemacht wird
(das ist eine ‚kulturalistische‘ Ausage). Damit soll der kulturelle Konstruktionscha-
rakter von Fremdheitsbildern (aber natürlich auch von Eigenheitsbildern), d. h.
der Prozeß des ‚othering‘, des ‚Anders-‘ bzw. ‚Fremdmachens‘ herausgestellt wer-
den, der insbesondere in angloamerikanischen Beiträgen zu ‚alterity‘ und zur
Inter- bzw. Transkulturalitätsforschung benannt worden ist. Umgekehrt gibt es
den Prozeß des ‚similarizing‘, d. h. ‚Ähnlichmachens‘.

4 Das Fremde ist die paradoxe Einheit von Nähe und Ferne

Die Erläuterung dieses Punkts, der uns vor verzwickte epistemologische Probleme
stellen und mit wissens- bzw. erkenntnistheoretischen Schwierigkeiten konfron-
tieren wird, möchte ich mit einem Bild einleiten: Stellen wir uns vor, wir stehen
am Ufer des Meeres, schauen auf die weite See hinaus und sehen, wie weit drau-
ßen am Horizont ein fremdes Schiff auftaucht. Nun sagen wir zwar, es ist ein
fremdes Schiff, denn wir kennen es nicht, wissen nicht, woher es kommt, was es
geladen hat und welche Besatzung es trägt. Zugleich ist uns das Schiff aber be-
kannt, denn wir können es ja sehen – es ist nicht mehr hinter der Linie des Hori-
zonts verborgen. Wäre es das, wüßten wir nichts von einem Schiff, das sich uns

 Michael Wimmer: Fremde. In: Vom Menschen. Handbuch Historische Anthropologie. Hg. Chri-
stoph Wulf. Weinheim, Basel 1997, 1066–1078, hier: 1069.

4 Das Fremde ist die paradoxe Einheit von Nähe und Ferne 29



nähert. Fremdheit ist mithin nicht das Gegenteil, sondern es ist ein Modus von
Bekanntheit. Etwas ist uns als etwas Fremdes bekannt, d. h. es ist bereits in unse-
ren Horizont getreten, um als etwas Fremdes erkannt zu werden.

Auf diese paradoxe Einheit von Fremdheit und Bekanntheit hat der Soziologe
Georg Simmel (1858–1918) Anfang des 20. Jahrhunderts in seinem berühmt gewor-
denen „Exkurs über den Fremden“8 hingewiesen. Eine der Qualitäten des Fremden
bestehe in der „Einheit von Nähe und Entferntheit“ (ebd. 509). Die Konstellation
des Fremdseins, formuliert Simmel paradox, bestehe darin, „daß das Ferne nah ist.
Denn das Fremdsein ist [...] eine besondere Wechselwirkungsform; die Bewohner
des Sirius sind uns nicht eigentlich fremd [...], sondern sie existieren überhaupt
nicht für uns, sie stehen jenseits von fern und nah.“ (Ebd. 509)

Die Beobachtung, daß Fremdsein eine Form des „Miteinanders“ und der
„wechselwirkenden Einheit“ bildet (ebd. 509), hat weitreichende Folgen. Fremdes
als Fremdes existiert für uns nicht. Die (von Simmel ja angespielte) mit einem
Achselzucken einhergehende Floskel „Das ist mir so fremd wie der Sirius“ leitet
ein Gespräch nicht ein, sondern beendet vielmehr jedes weitere Reden über ein
Thema. Fremdes existiert für uns nur als Bekanntes. Hinter diese wissenstheoreti-
sche Voraussetzung können wir nicht zurück: Sei es, daß wir einen fremden Aus-
druck in unsere eigene Sprache übersetzen, sei es, daß wir ein fremdes Zeichen
in unserem Bewußtsein mit einer Vorstellung verbinden. Goethe hat diesen Ge-
sichtspunkt gerade im Zusammenhang mit Überlegungen zu Weltliteratur, freier
Weltsicht, Kosmopolitismus und Fremdsprachenlernen sehr scharf in einer Ma-
xime zusammengefaßt: „Die Gewalt einer Sprache ist nicht, daß sie das Fremde
abweist, sondern daß sie es verschlingt.“9 Übersetzen und Verstehen sind Aneig-
nungsprozesse, die das Anzueignende nicht unberührt lassen. Auch wenn Lesen
bzw. Verstehen (einer fremden Kultur) nicht hermeneutisch als Interpretation,
sondern dekonstruktiv als ‚Lektüre‘ oder z. B. konstruktivistisch als Konstruktion,
d. h. als eine Tätigkeit aufgefaßt wird, bei der man einem Kommunikat Bedeutung
zuordnet, entgeht man dem Problem nicht, sich das Fremde zueigen gemacht zu
haben.

Gegenüber einer solchen Zueignung des Fremden wird in Interkulturalitäts-
theorien immer wieder der ethische Anspruch erhoben, daß es darum gehe, „die
Andersheit und Fremdheit des Anderen und anderer Kulturen weder abzuwerten

 Georg Simmel: Soziologie. Untersuchungen über die Formen der Vergesellschaftung [1908].
Sechste Aufl. Berlin 1983 (= Gesammelte Werke, Bd. 2), 509–512.
 Johann Wolfgang von Goethe: Maximen und Reflexionen, Nr. 1016. In: Werke. Hamburger Aus-
gabe. Bd. 12: Schriften zur Kunst und Literatur / Maximen und Reflexionen. 12., durchges. Aufl. 1994.
München 1998, 508.

30 III Fremdheit



noch zu vereinnahmen, sondern sie in ihrer Differenz und Fremdheit anzuerken-
nen und zu achten.“10

Als Gebot wissenschaftlicher Ethik und menschlicher Kommunikation ist es
selbstverständlich, einer anderen Kultur den gleichen Wert wie der eigenen zuzu-
billigen, sie anzuerkennen und zu achten. Unter erkenntnistheoretischen und
sprachphilosophischen Gesichtspunkten jedoch ist die Fremdheit des Fremden
mit Erkenntnis, wie wir sahen, nur schwer zu vereinbaren. Vorwürfe ego-, logo-,
ethno- oder eurozentrischer Vereinnahmungen des Fremden sind daher zwar
leicht zu erheben, solche Vereinnahmungen sind aber auch schwer zu vermeiden,
solange es um sein ‚Erkennen‘ geht, „denn“, das hat der französische Philosoph
Emmanuel Levinas (1906–1995) gültig festgehalten, „durch das Erkennen wird das
Objekt, ob man will oder nicht, ganz vom Subjekt vereinnahmt“.11 In der Wissen-
schaft ist diese Vereinnahmung nicht zu hintergehen. Sie kann nur vermeiden,
wer das Terrain wechselt, d. h. vom wissenschaftlichen Erkennen zur ästheti-
schen Erfahrung übergeht. Nur in der Ästhetik, nicht aber in der Wissenschaft ist
jene totale Umkehr unseres pragmatischen Weltbezugs möglich, durch die dem
Heterogenen, dem Nichtidentischen bzw. der Differenz Gerechtigkeit bzw. Ach-
tung widerfährt.

5 Alterität und Alienität

Zum Abschluß dieses xenologischen Kapitels ist noch ein Neologismus zu disku-
tieren, der in literaturwissenschaftlichen, komparatistischen und interkulturellen
Beiträgen der letzten Jahrzehnte einen gewissen Prestigewert erobert hat und mit
Begriffen wie ‚Fremdheit‘ oder ‚Differenz‘ immer wieder synonym benutzt und in
einen Topf geworfen wird. Ich meine den Begriff der ‚Alterität‘, d. h. der literari-
schen oder kulturellen Andersheit.12

Alterität kann in Hinsicht auf zwei Achsen formuliert werden. Die aus syste-
matischen Gründen unterschiedenen Achsen der Synchronie und der Diachronie,

 Wimmer: Fremde, a.a.O., 1073.
 Emmanuel Levinas: Die Zeit und der Andere [Le Temps et l’Autre; frz. 1979]. Übers. Ludwig
Wenzler. 2. Aufl. Hamburg 1989, 19: Das Überschreiten der Einsamkeit zur Soziabilität „ist kein
Erkennen, denn durch das Erkennen wird das Objekt, ob man will oder nicht, ganz vom Subjekt
vereinnahmt und die Dualität verschwindet. Es ist keine Ekstase, denn in der Ekstase wird das
Subjekt vom Objekt vereinnahmt und befindet sich wiederum in seiner Einheit. Alle diese Bezie-
hungen laufen auf das Verschwinden des anderen hinaus.“
 Vgl. Peter Strohschneider: Alterität. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neu-
bearbeitung. Bd. I: A–G. Hg. Klaus Weimar. Berlin, New York 1997, 58–59.

5 Alterität und Alienität 31



d. h. räumlicher und zeitlicher Alterität, lassen sich aber leicht ineinander proji-
zieren. Temporale und spatiale Aussagen sind austauschbar. In beiden Fällen gel-
ten hinsichtlich des Problems der Zugänglichkeit, der Verständlichkeit oder der
Zuordnung von Bedeutung die gleichen Schwierigkeiten, die oben für die Fremd-
heit geltend gemacht worden sind und die ich abschließend im Blick auf den Un-
terschied zwischen Alterität und Alienität nochmals in anderer Perspektive in
Erinnerung bringe.

Einerseits auf der Achse der Synchronie: Dann bezeichnet Alterität die Anders-
heit zwischen gleichzeitig existierenden, d. h. im geographischen Raum verteilten
Kulturen. In diesem Sinne spielt der Begriff eine wichtige Rolle in Interkultura-
litätstheorien und -studien, namentlich in der theoretischen Fundierung des Faches
Deutsch als Fremdsprache (DaF) als einer interkulturellen Germanistik. Einer ihrer
wichtigsten Vertreter, Alois Wierlacher, hat das Konzept einer „vergleichenden
Fremdkulturwissenschaft“ ausgearbeitet und gegen eine Hermeneutik, „die kultu-
rell Fremdes imperialistisch liquidiert“, versucht, einen „anderen Verstehensbe-
griff“ geltend zu machen, bei dem „das Fremde [...] in seiner trennenden und
seiner vereinigenden Andersheit erkennbar“ gemacht wird und „die Egologik indi-
vidueller und kollektiver Ethnozentrik“ abgestreift werden.13

Andererseits auf der Achse der Diachronie: Dann bezeichnet Alterität die An-
dersheit einer früheren Literatur bzw. Kultur gegenüber einer späteren auf dem
gleichen geographischen Raum. In diesem Sinne spielt der Begriff eine wichtige
Rolle in der Mediävistik bzw. in allen Literatur- und Kulturwissenschaften, die
sich mit (literarischen) Texten einer früheren Epoche auseinandersetzen, deren
‚Bedeutung‘ fremd geworden oder verloren gegangen ist.

Beide Achsen können auch interferieren – bei Versuchen, literarische oder
künstlerische Zeugnisse einer fremden, ferneren und früheren, d. h. räumlich
und zeitlich entfernten Kultur erkennen bzw. verstehen zu wollen, werden die
umrissenen Probleme nicht einfacher.

In einer Auseinandersetzung mit dem Romanisten Hans Robert Jauß (1921–1997)
über den eigentümlichen Reiz fernliegender mittelalterlicher Literaturformen pro-

 Alois Wierlacher: Mit fremden Augen oder: Fremdheit als Ferment. Überlegungen zur Be-
gründung einer interkulturellen Hermeneutik deutscher Literatur. In: ders. (Hg.): Das Fremde
und das Eigene. Prolegomena zu einer interkulturellen Germanistik. München 1985, 3–28, hier:
10, 11 und 17. Vgl. ders.: Kulturwissenschaftliche Xenologie. Ausgangslage, Leitbegriffe und Pro-
blemfelder. In: ders. (Hg.): Kulturthema Fremdheit. Leitbegriffe und Problemfelder kulturwissen-
schaftlicher Fremdheitsforschung. Mit einer Forschungsbibliographie. München 1993, 19–112.
Vgl. Wolfgang Welsch: Was ist eigentlich Transkulturalität. In: Kulturen in Bewegung. Beiträge
zur Theorie und Praxis der Transkulturalität. Hg. Dorothee Kimmich, Schamma Schahadat. Biele-
feld 2012, 25–40.

32 III Fremdheit



blematisiert der französische Mittelalterwissenschaftler Paul Zumthor (1915–1995)
den Begriff der Alterität – „alterity, a term which remains to be defined.“14 Der Be-
griff der Alterität beinhalte „some degree of ambiguity.“ (370). Zumthor unterscheidet
daher zwei Arten der Alterität, und zwar eine radikale und eine relative. Eine „radi-
cal alterity“ (370) sei Ergebnis einer Konfrontation („confrontation“) zwischen einem
Subjekt und einem Objekt und habe ontologischen Charakter. Eine solche radikale
Alterität könne jedoch durch bestimmte Umstände, wie z. B. raumzeitliche oder sozi-
alhistorische Faktoren, relativiert werden. Eine solche „relative alterity“ sei das, was
ihn als Literaturwissenschaftler interessiere. Der Fall einer solchen relativen Alterität
liege im Verhältnis „between the Middle Ages and the medievalist“ (367) vor, insofern
die (im übrigen wesentlich orale, an Performanz und Präsenz gebundene) ‚Literatur‘
des Mittelalters das Resultat eines kulturellen Universums sei, „in which we have no
way of participating“ (370). Eine Aussage, die generell für Texte „from a distant
epoch“ (ebd.) gelte. Oftmals werde die Tatsche der Alterität durch naiven Historis-
mus, der Begriffe wie Organismus, Authentizität u.ä. verabsolutiert, oder blinden Mo-
dernismus, der Begriffe neuerer Literaturtheorie in die Vergangenheit projiziert,
verstellt. Letzteres gilt insbesondere für den modernen Textbegriff, der die „‚mou-
vance‘“ mittelalterlicher ‚Texte‘, die gleichermaßen an die Körper ihrer Autoren, Er-
zähler oder Sänger sowie der Hörer oder Leser gebunden sind (370–372), eher
ausblendet. Die hier seinerzeit von Zumthor im Blick auf die Mediävistik angespro-
chene Problematik der fragwürdigen Projektion eines modernen Literatur- bzw.
Textbegriffs auf zeitlich vergangene (oder räumlich ferne) Erscheinungsformen des
‚Literarischen‘ wird sich im Zuge kurrenter Debatten erneut und verschärft stellen
(s. II.vi.4 und II.ix.3.a).

Es überrascht an Zumthors Argumentation, daß er von relativer Alterität ge-
rade da spricht, wo sie Resultat einer „insurmountable distance between the
subject and the object“ (370) sei, die das Gefühl, an einer gemeinsamen Welt teil-
zuhaben, schwinden lasse. Was unterscheidet die Konfrontation, die die radi-
kale, ontologisch gefaßte Alterität auszeichnet, von der aufgerissenen Kluft
einer ‚unüberwindlichen Distanz‘, die eine bloß ‚relative alterity‘ kennzeichnet? Die
Überbrückung einer relativen Alterität stellt für Zumthor nur bei oberflächlicher
Betrachtung („on the surface“) vor eine „aporia“ (371), sie sei tatsächlich jedoch
durch ‚application“ (ebd.), d. h. einen einschlägigen, durch Gadamer wieder in
Kurs gesetzten hermeneutischen Begriff15, zu überwinden. So scheint der Unter-

 Paul Zumthor: Comment on H. R. Jauß’s article. In: New Literary History 10 (1979), H. 2
(Thema: Medieval Literature and Contemporary Theory), 367–376, hier: 368. Weitere Nachweise
im folgenden in ( ) im Text.
 „Ich erinnere daran, wie wir das Moment der Applikation, das aus der Hermeneutik ganz ver-
drängt worden war, erneut zur Geltung gebracht haben. Wir haben gesehen: Einen Text verste-

5 Alterität und Alienität 33



schied zwischen modernem und mittelalterlichem Text, sieht man auf die Kompa-
rative der folgenden Sätze, eher gradueller Art zu sein: „The medieval text, much
more than the moderne text, is gesture, action, charged with sensory elements. Its
relationship with the transmitter and the receiver is necessarily different, and
more concrete.“ (372) Der mittelalterliche Text scheint anders, aber nicht fremd.
Die Operation, mit der Zumthor moderne Konzeptionen, z. B. den Begriff der Inter-
textualität, auf mittelalterliche bzw. überhaupt auf Texte poetischer Oralität ap-
pliziert, bezeichnet er als „ré-historisation“.16 Die Möglichkeitsbedingung dieser
Operation, die die historische Distanz, die der Begriff der Alterität impliziert,
offenbar zu überwinden vermag, bleibt dabei verdeckt.

Jauß, der zuvor den Begriff der Alterität im Debattenkontext um Zumthors
Bemühungen um eine mittelalterliche Poetik eingebracht hatte, thematisiert das
Applikationsgeschehen im Blick auf das rezeptionsästhetische Phänomen, daß
Kunstwerke einer fremdgewordenen Kultur, wie schon Marx in den ‚Grundrissen‘
festhielt17, gleichwohl über ihren historischen Ort hinaus mit Genuß aufgenommen
werden. Solcher Kunstgenuß bezeichnet die „erste ästhetische Brücke“, die das mo-
derne mit dem vergangenen (oder fernliegenden) Bewußtsein zu vermitteln be-
ginnt. Die darauf folgende Reflexion, die die „Befremdung durch Alterität“ auslöst,
bezeichnet einen „zweiten hermeneutischen Schritt“, der zu Aneignung des Vergan-
genen (oder Fernen) führt. Es ist für Jauß diese „gedoppelte Struktur“ des mittelal-
terlichen Diskurses, „der uns als Zeugnis einer fernen, historisch abgeschiedenen
Vergangenheit in befremdender ‚Andersheit‘ erscheint, gleichwohl aber als ästheti-
scher Gegenstand dank seiner sprachlichen Gestalt auf ein anderes, verstehendes
Bewußtsein bezogen ist, mithin auch mit einem späteren, nicht mehr zeitgenössi-

hen, heißt immer schon, ihn auf uns selbst anwenden.“ Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Me-
thode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik [1960]. Tübingen 1986 (= Gesammelte
Werke, Bd. 1), 401 [= 374/375]. Man mag zu Gadamers philosophischer Hermeneutik stehen wie
man will, aus der „Vor-Struktur des Verstehens“ (Heidegger), die hier zugrunde liegt, wird man
nicht ausbrechen können. Das tut übrigens gerade auch Spivak nicht, wenn sie die metapsycholo-
gische Priorität der Muttersprache („mother tongue“), d. h. der „first language“, für die Konstitu-
tion einer „ethical semiosis“ herausstellt (s. II.xi.3).
 Paul Zumthor: Intertextualité et mouvance. In: Littérature 1981, H. 41 (Thema: Intertextualités
médievales), 8–16, hier: 8.
 „Aber die Schwierigkeit liegt nicht darin zu verstehn, daß griechische Kunst und Epos an ge-
wisse gesellschaftliche Entwicklungsformen geknüpft sind. Die Schwierigkeit ist, daß sie uns
noch Kunstgenuß gewähren und in gewisser Beziehung als Norm und unerreichbare Muster gel-
ten.“ Karl Marx: Einleitung zu den „Grundrissen der Kritik der politischen Ökonomie“. In: Marx/
Engels Gesamtausgabe (MEGA). II. Abteilung, Bd. 1: Karl Marx: Ökonomische Manuskripte 1857/
58. Berlin 2006, 17–45, hier: 45. Vgl. Hans Robert Jauß: The Idealist Embarrassment. Observations
on Marxist Aesthetics. In: New Literary History 7 (1975), H. 1 (Thema: Critical Challenges: The Bel-
lagio Symposium), 191–208.

34 III Fremdheit



schen Adressaten Kommunikation ermöglicht.“18 Die Einsicht in eine solche Alterität
muß geradezu freigelegt werden, da sie durch die Illusion historischer Kontinuität
z. B. infolge des evolutionistisches Geschichtsmodells des 19. Jahrhunderts, die Vor-
stellung eines sich von Epoche zu Epoche forterbenden Reservoirs antiker Topik
oder durch vorschnelle, den historischen Abstand überspringende Ideologiekritik
verstellt worden ist. Ist die Alterität aber einmal erkannt, ist dieser historische Hiat,
so die These von Jauß, hermeneutisch Schritt für Schritt überbrückbar. An späterer
Stelle, und zwar signifikanter Weise in der Auseinandersetzung mit George Steiners
emphatisch benutztem Begriff der ‚Andersheit‘, die dessen Literaturverständnis zu-
grunde liegt (s. II.vii.1), kommt Jauß nahezu wörtlich auf die frühen Ausführungen
zur Alterität zurück, um gegenüber Steiners Vorstellung einer unmittelbar im großen
Kunstwerk ästhetisch gegebenen Realpräsenz die historisch-hermeneutischen Ver-
mittlungsschritte der bedeutungskonstituierenden Arbeit des Interpreten geltend zu
machen. Die Aneignung „befremdender Andersheit“ geschieht in drei Schritten:
„Wenn das ästhetische Vergnügen der unmittelbaren, präreflexiven Leseerfahrung
die erste hermeneutische Brücke zur Vergangenheit eines Textes sein soll, erfordert
dieser Anfang des erprobenden Genießens indes einen zweiten Schritt, das reflek-
tierende Aufnehmen seiner befremdenden Aspekte, um der Andersheit der vom
Text eröffneten Welt ansichtig zu werden und hernach in einem dritten Schritt zu
fragen, was der Text gerade unserer Gegenwart zu sagen vermag.“19

Die hier mit dem Begriff der Alterität bezeichnete ‚befremdende Andersheit‘
von zeitlich (oder räumlich) fernstehenden Kunstwerken hat mit dem angloame-
rikanischen Verständnis von ‚alterity‘ oder ‚otherness‘ nicht viel zu tun. Jauß’
(und Zumthors) Begriff der Alterität des mittelalterlichen Textes ist geradezu
durch Operationen wie Rehistorisierung (Zumthor) oder Applikation (Jauß) auf
‚Alterisierung‘ im anschließend erläuterten Sinn, d. h. auf grenzüberschreitende
Horizontverschmelzung hin angelegt.

 Hans Robert Jauß: Einleitung. Alterität und Modernität der mittelalterlichen Literatur. In:
ders.: Alterität und Modernität der mittelalterlichen Literatur. Gesammelte Aufsätze 1956–1976.
München 1977, 9–47, hier: 14. Die Einleitung erschien englisch u.d.T. The Alterity and Modernity
of Medieval Literature. In: New Literary History 10 (1979), H. 2 (Thema: Medieval Literature and
Contemporary Theory), 181–229. Ihr gilt der im gleichen Themenheft abgedruckte „Comment“
Zumthors.
 Hans Robert Jauß: Über religiöse und ästhetische Erfahrung – zur Debatte um Hans Belting
und George Steiner. In: ders.: Wege des Verstehens. München 1994, 346–377, hier: 362. Der Auf-
satz erschien zuerst in: Merkur 45 (1991), H. 510/511 (Thema: „Kultur? Über Kunst, Film und
Musik“), 934–946. Die drei genannten Schritte erinnern an den Dreischritt Verstehen – Auslegen –

Anwenden der pietistischen Hermeneutik der Frühaufklärung. Vgl. Heinrich Anz: Applikation.
In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung. Bd. I: A–G. Hg. Klaus Wei-
mar. Berlin, New York 1997, 113–115.

5 Alterität und Alienität 35



Das Konzept des ‚Othering‘ verwischt die Unterscheidung zwischen Alterität und
Alienität, die von dem Göttinger Literaturwissenschaftler Horst Turk (1935–2008) sei-
nerzeit herausgestellt worden ist. Bei jener beziehen sich Ego und Alter auf eine iden-
tische Systemreferenz, d. h. einen gemeinsamen Referenzrahmen – eine gemeinsame
‚Welt‘. Bei dieser bewegen sich Ego und Alienus in differenter Systemreferenz, d. h.
die beiden Referenzrahmen schließen sich gegenseitig aus – Ich und der Fremde
bewegen sich in verschiedenen ‚Welten‘ und sind sich gegenüber einander
fremd. Alterisierungsprozesse führen zur Grenznivellierung und Einbürgerung,
Alienierungsprozesse führen zur Fremdsetzung und Grenzverstärkung.20 Wo-
möglich hatte Zumthor bei seiner Unterscheidung von distanzinduzierter relati-
ver und Konfrontation implizierender radikaler Alterität so etwas im Sinn.

Auch Jacques Derrida (1930–2004) betont den Unterschied zwischen einem
Fremden („un étranger“) und einem Anderen („un autre“), kehrt aber in seiner
Vorlesung, die sich mit dem Begriff der ‚Hospitalität‘ in Kants Schrift Zum ewigen
Frieden (1795) auseinandersetzt, die eben herausgestellte Unterscheidung, wenn
ich es recht verstehe, gewissermaßen um, wenn er schreibt, daß der „Fremde,
der xenos, nicht einfach der absolut Andere, der Barbar, der absolut ausgeschlos-
sene und heterogene Wilde“21, ist. An einer vorausgehenden Stelle der inzwischen
vollständig zugänglichen Vorlesung zur Hospitalität wurde die Unterscheidung
näher erläutert. Der Andere („l’autre“) wird begriffen „comme étranger absolu,
comme inconnu, là où je sais que je ne sais rien de lui (nous reviendrons tout à
l’heure ou plus tard sur la distinction si difficile et si nécessaire entre ces deux
concepts pourtant indissociables, l’autre et l’étranger, distinction indispensable
pourtant si l’on veut cerner quelque spécificité de l’hospitalité).“22 Die Unterschei-
dung wird als sehr schwierig bezeichnet. Im Unterschied zum ‚absolut Anderen‘,
von dem wir wissen, daß wir von ihm nichts wissen – er ist uns, mit Simmel zu
sprechen (s. I.iii.4), so fremd wie der Sirius –, wissen wir vom Fremden etwas.

 Horst Turk: Alienität und Alterität als Schlüsselbegriffe einer Kultursemantik. In: Jahrbuch
für Internationale Germanistik 22 (1990), H. 1, 8–31.
 Jacques Derrida: Von der Gastfreundschaft. Mit einer ‚Einladung‘ von Anne Dufourmantelle
[frz. 1997]. Wien 2001, 24. Der Band bietet den Text der vierten und fünften Sitzung vom 10. und
17. Januar 1996 der Vorlesung „Questions de responsabilité (V. Hostilité/hospitalité)“, die vom
14. Nov. 1995 bis zum 6. März 1996 an der Pariser École des hautes études en sciences sociales
(EHESS) gehalten wurde. Vgl. Jaques Derrida: De l’hospitalité. Anne Dufourmantelle invite
Jacques Derrida à repondre. Paris 1997, 25: „Que l’étranger, le xenos, ne soit pas simplement
l’autre absolu, le barbare, le sauvage absolument exclu et hétérogene“.
 Jacques Derrida: Hospitalité. Bd. I: Séminaire (1995–1996). Hg. Pascale-Anne Brault, Peggy
Kamuf. Paris 2021, 31.

36 III Fremdheit



Es geht hier nicht um Derrida-Exegese an sich, sondern darum, die Interde-
pendenz von Fremdem und Eigenem verstehen zu lernen. Wichtig ist, daß der Be-
griff des Fremden für Derrida von einer eigentümlichen Ambiguität geprägt ist,
die teils auf die Institution der Gastfreundschaft bezogen, teils aber auch, was im
Blick auf die von mir herausgestellte Formel, daß das Fremde ein Modus von Be-
kanntheit ist, entscheidend ist, auf die hermeneutische Applikation übertragen
wird.

Dabei greift Derrida die ambigue Bedeutung von Fremder, Feind und Gast (la-
teinisch: ‚hostis‘ bzw. ‚hospes‘) auf, um die wechselseitig verzwickte Situation des
Fremden („ξένος“ [xénos], „hostis“) zu analysieren, „der als Gast oder als Feind“23

die Schwelle des Hauses, die die Grenze zwischen fremder und eigener Welt zieht,
überschreitet. Die Doppeldeutigkeit geht auf eine gemeinsame Etymologie zurück,
die auf eine reziproke Bindung verweist.24 Der ins Haus tretende Fremde und der
gastgebende Hausherr („despotes“25) machen sich wechselseitig zur Geisel des an-
deren: Der Fremde, indem er sich dem Hausrecht, der Hausherr, indem er sich
dem Gastrecht unterwirft. „Ausschließung und Einschließung [sind] in ein und
demselben Moment untrennbar miteinander verbunden“.26 Der Fremde gehört
nicht zum Haus, ist aber der darin herrschenden Ordnung unterworfen, dem Haus-
herrn gehört zwar sein Haus, er muß sich aber dem Gastrecht verlangenden Frem-
den beugen und ihm Asyl gewähren.

Diese Art „double bind“, wonach das Gastrecht zugleich „nimmt und gibt“ und
beide Parteien wechselseitig verpflichtet, ähnelt der hermeneutischen Applika-
tion, bei der beide, der fremde Text und der ihn aufnehmende Leser beteiligt
sind. Die Hospitalität (und ich klammere die metonymischen Verschiebungen zu
Beginn des folgenden Zitat der Deutlichkeit wegen aus) „gibt [...], aber das, was
sie gibt [...], ist die zu verstehende, zu sich kommen lassende Aufnahme, die den
anderen, den Fremden dem inneren Gesetz des Gastgebers beugt, der dazu neigt,

 Derrida: Von der Gastfreundschaft, a.a.O., 38. Vgl. ders.: De l’hospitalité, a.a.O., 45: „accueilli
comme hôte ou comme ennemi“.
 Émile Benveniste: Le vocabulaire des institutions indo-européennes. 2 Bde. Paris 1969, hier:
Bd. I: Economie, parenté, société, chap. 7: l’hospitalité, 87–101, hier: 93 f.: „certain rapport de réci-
procité“, „une valeur réciproque“, vgl. auch 101.
 Mit Bezug auf Belege bei Aischylos und Platon spricht Derrida (Hospitalité. Bd. I, 45) davon,
„que despotès signifie ‚maître de maison‘“. Vgl. ders.: De l’hospitalité, a.a.O., 41: „„Selon la chaîne
qui nous est maintenant familière (hosti-pet-s, potis, potest, ipse, etc.), la souveraineté du pouvoir,
la potestats et la possession de l’hôte restent celles du paterfamilias, du maître de maison“.
Vgl. ders.: Von der Gastfreundschaft, a.a.O., 36.
 Derrida: Von der Gastfreundschaft, a.a.O., 63.

5 Alterität und Alienität 37



damit anzufangen, das Gesetz seiner Sprache und seines Verständnisses des Sinns
der Wörter, das heißt seine eigenen Vorstellungen zu diktieren.“27

Tatsächlich wird, wie wir sehen werden, George Steiner das Verstehen eines
fremden Texts durch den Leser in die Metaphorik der Gastfreundschaft, die dem
Fremden vom Gastgeber entgegengebracht wird, fassen (s. II.vii.1). Steiner kommt
von der Hermeneutik zur Hospitalität, Derrida umgekehrt von der Hospitalität,
so wie ich das eben Zitierte verstehe, zur Hermeneutik. Bei Derrida spielt jedoch
die in der Reziprozität von Geben und Nehmen latent wirkende ‚potestas‘ eine
stärkere Rolle als es im Begriff der ‚cortesia‘, d. h. der Höflichkeit‘, der bei Steiner
im Verhältnis von Fremden und Eigenem im Vordergrund steht, zum Ausdruck
kommt.28

 Jacques Derrida: Die Gesetze der Gastfreundschaft. In: Perspektiven europäischer Gastlich-
keit. Geschichte, Kulturelle Praktiken, Kritik. Hg. Burkhard Liebsch, Michael Staudigl, Philipp
Stoellger. Weilerswist 2016, 125–142, hier: 138 und 130. Es handelt sich um den Eröffnungsvortrag
des Heinrich-von-Kleist-Instituts für Literatur und Politik an der Europa-Universität Viadrina in
Frankfurt an der Oder vom 20. Juni 1996. Der Text steht mithin in engstem Entstehungszusam-
menhang mit der zuvor genannten Vorlesung an der EHESS. Eine leicht abweichende Fassung
findet sich in: Metaphora. Journal for Literary Studies and Media Theory 3 (2018) (Themenheft:
‚Flüchtling‘. Hg. Martina Süess) <https://metaphorajournal.univie.ac.at/fluechtlinge/volume3-der
rida.pdf> [14.09.2022]. Sie geht auf eine „Mitlesefassung“ des Vortrags zurück, die Barbara Vinken
übersetzt und mit Derrida zusammen redigiert hat <https://www.kuwi.europa-uni.de/de/lehr
stuhl/lw/westeuropa/Emeritus/publikationen/rara/Derrida_in_FFO.pdf> [14.09.2022].
 Die Parallele zwischen Derrida und Steiner greift Immacolata Amodeo („Gast sein ist keine
leichte Berufung“. Dimensionen einer Komparatistik im Zeitalter der Migration. In: Fremde Ähn-
lichkeiten. Die „Große Wanderung“ als Herausforderung der Komparatistik. Hg. Frank Zipfel.
Stuttgart 2017, 29–40) in ihrem Angebot einer „Komparatistik der Gastlichkeit“ (bes. 35 ff.) kurz
auf, ohne jedoch die bei Derrida offen zu Tage liegenden, bei Steiner unbemerkt bleibenden
Machtverhältnisse, die Hospitalität impliziert, in den Blick zu bekommen.

38 III Fremdheit

https://metaphorajournal.univie.ac.at/fluechtlinge/volume3-derrida.pdf
https://metaphorajournal.univie.ac.at/fluechtlinge/volume3-derrida.pdf
https://www.kuwi.europa-uni.de/de/lehrstuhl/lw/westeuropa/Emeritus/publikationen/rara/Derrida_in_FFO.pdf
https://www.kuwi.europa-uni.de/de/lehrstuhl/lw/westeuropa/Emeritus/publikationen/rara/Derrida_in_FFO.pdf

