III Fremdheit

Beginnt man dariiber nachzudenken, was ,Fremdheit‘ oder ,Fremdes bedeutet,
wird einem schnell deutlich, daf es sich hierbei um einen tiberaus schwammigen,
ziemlich nebuldsen und geradezu uferlosen Begriff handelt. Der Begriff ist wie
eine Amobe, die stindig ihre Gestalt &ndert. Wir stofSen in diesem knappen xeno-
logischen Kapitel — Xenologie (gr. &évog = fremd) ist, wenn man ein Freund von
Neologismen ist, die Wissenschaft vom Fremden — auf mindestens folgende Pro-
bleme: 1. Das Nomen kann im Deutschen als Maskulinum, Femininum und Neu-
trum gebildet werden, wodurch stets neue und andere Begriffsabschattungen ins
Spiel kommen. 2. Das Fremde hat viele Aspekte, mindestens jedoch drei: (a) des
Ortes, (b) des Besitzes und (c) der Art. 3. Das Fremde ist relativ: Ob etwas fremd
ist, hdngt vom eigenen Standpunkt, d. h. von der Perspektive ab, wo man selbst
steht, wohin man blickt und woher man angeschaut wird. 4. Das Fremde konfron-
tiert mit einem Paradox. Denn beginne ich Uber das Fremde nachzudenken, wird
es mir bekannt und umgekehrt: Beginne ich tiber das Eigene nachzudenken, wird
es mir fremd.

1 der, die, das Fremde

Je nachdem, ob wir ,der Fremde*, ,die Fremde*“ oder ,das Fremde“ sagen, meinen
wir etwas anderes.

Der/die Fremde (lat.: alienus/aliena) bezeichnet eine Person méannlichen/
weiblichen Geschlechts, die von draufsen, nebenan oder von weither kommt. Wir
kennen ihn/sie nicht, begegnen ihm/ihr mit Argwohn, machen die Tir nur einen
Spalt auf, oder sind neugierig, fragen, woher er/sie denn komme und was er/sie
hier denn wolle und bitten zu Tisch.

Die Fremde (Ausland; lat.: loca externa) bezeichnet einen Raum, von dem man
nichts weif}, einen weifden Fleck auf der Landkarte, den man bereisen mdchte, ggf.
von Fernweh getrieben, oder den man erobern, ggf. kolonialisieren und ausrau-
bern konnte.

Das Fremde (lat.: insolitus) bezeichnet ein Abstraktum, etwas, das unge-
wohnt, andersartig und unheimlich ist, aber dadurch auch wiederum anziehend
wirkt.

Man sieht, das Wortfeld ist nicht leicht zu sortieren. Vor allem kommt es da-
rauf an, die Einsicht zu starken, daff abstoffende und anziehende Momente mit
Fremdheit, nicht zuletzt in gegenldufiger Verschrankung, verbunden sind. Bedro-
hung und Faszination, Abscheu und Begehren, Feind (hostis) und Gast (hospes),

@ Open Access. ©2024 Carsten Zelle, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der
Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783111005768-003


https://doi.org/10.1515/9783111005768-003

2 Aspekte des Fremden =— 27

Xenophobie und Xenophilie, d. h. Fremdenfeindlichkeit und Fremdenfreundlich-
keit, sind in unterschiedlichsten Mischungen miteinander legiert.

2 Aspekte des Fremden

Der Bochumer Phidnomenologe Bernhard Waldenfels, der einen Schwung Blicher
uber das ,Fremde‘ geschrieben hat, spricht daher von dem ,schillernde[n] Charak-
ter unserer Rede vom Fremden. Er selbst unterscheidet, anders als wir eingangs
die grammatischen Formen, zundchst sprachlich drei Aspekte des Fremden: Fremd
sei erstens, was aufierhalb des eigenen Bereichs vorkomme (externum), zweitens,
was einem Anderen gehore (alienum), und drittens, was als fremdartig gelte (insoli-
tum). Das heifst, die Aspekte, die das Fremde gegentiber dem Eigenen ausmachen,
sind (a) der Aspekt des Ortes (,die Fremde®), (b) des Besitzes (,das Fremde‘) und (c)
der Art (,der Fremde‘ [G] bzw. ,die Fremde‘ [ ¥ ]). Dabei, betont Waldenfels, domi-
niere von den drei genannten Aspekten derjenige des Ortes. Die Vorstellung vom
Fremden basiert auf einer rdumlichen Grundlage - sie erscheint als Bildspender
weiterer Metaphorik >

In diesem Zusammenhang kritisiert Waldenfels die Ausfiihrungen der Psycho-
analytikerin und Semiologin Julia Kristeva, die Ende der 80er Jahre ein vielgelese-
nes Buch Fremde sind wir uns selbst (frz. 1988; dtsch. 1990)° veroffentlicht hatte, in
dem es vorrangig um ,Auslédnder ging — seien es Feinde, Barbaren, Metoken oder
Schutzflehende im alten Griechenland oder fremde Ankdmmlinge und Asylbewer-
ber im modernen Frankreich —, aber auch um das Verhéltnis von Erwédhlung und
Fremdheit im Judentum, Pilgerschaft in der Christenheit, Kosmopolitismus der Auf-
kldrung und Freuds Kategorie des Unheimlichen. In einer solchen Reise durch die
historischen Figuren tauche der Fremde, kritisiert Waldenfels die mangelnde Be-
griffsschérfe, wie ein ,Irrwisch“ auf, ,der mir nichts, dir nichts seine Gestalt ver-
tauscht, und auch die Begriffsnamen wechseln von ,Fremdheit‘ iiber ,Andersheit‘
zu ,Verschiedenheit‘ und der iiberstrapazierten Differenz‘«*

Vielleicht ist es niitzlich, die Verwirrung zu steigern, und das ,hdchst komplexe[n]
Phanomen*’, mit dem wir es zu tun haben, mit Hilfe eines kleinen literarischen

1 Bernhard Waldenfels: Topographie des Fremden. Studien zur Phdnomenologie des Fremden L
Frankfurt am Main 1997, 9.

2 Waldenfels: Topographie des Fremden, a.a.0., 20f.

3 Julia Kristeva: Fremde sind wir uns selbst [Etrangers & nous mémes; frz. 1988]. Frankfurt am
Main 1990.

4 Waldenfels: Topographie des Fremden, a.a.0., 24.

5 Waldenfels: Topographie des Fremden, a.a.O., 20.



28 = III Fremdheit

Dialogs zu betrachten, in dem die schwer greifbare Bedeutungsvielfalt unseres Be-
griffs in den Kaskaden des Sprachspiels schwindelig gesprochen wird. In einem Di-
alog zwischen Karl Valentin und Lisl Karlstadt heifét es:

VALENTIN: Ja, ein Fremder ist nicht immer ein Fremder.

KARLSTADT: Wieso?

VALENTIN: Fremd ist der Fremde nur in der Fremde.

KARLSTADT: Das ist nicht unrichtig. — Und warum fiihlt sich ein Fremder nur in der Fremde
fremd?

VALENTIN: Weil jeder Fremde, der sich fremd fiihlt, ein Fremder ist, und zwar so lange, bis
er sich nicht mehr fremd fiihlt, dann ist er kein Fremder mehr.

KARLSTADT: Sehr richtig! — Wenn aber ein Fremder schon lange in der Fremde ist, bleibt er
dann immer ein Fremder?

VALENTIN: Nein. Das ist nur so lange ein Fremder, bis er alles kennt und gesehen hat, dann
ist ihm nichts mehr fremd.

KARLSTADT: Es kann aber auch einem Einheimischen etwas fremd sein!

VALENTIN: Gewif$, manchem Minchner zum Beispiel ist das Hofbrauhaus nicht fremd, wah-
rend ihm in der gleichen Stadt das deutsche Museum, die Glyptothek, die Pinakothek und so
weiter fremd sind. [...]

KARLSTADT: Und was sind Einheimische?

VALENTIN: Dem Einheimischen sind eigentlich die fremdesten Fremden nicht fremd. Der Ein-
heimische kennt zwar den Fremden nicht, kennt aber am ersten Blick, daf$ es sich um einen
Fremden handelt.

KARLSTADT: Wenn aber ein Fremder von einem Fremden eine Auskunft will?

VALENTIN: Sehr einfach: Fréagt ein Fremder in einer fremden Stadt einen Fremden um irgend
etwas, was ihm fremd ist, so sagt der Fremde zu dem Fremden, das ist mir leider fremd, ich
bin hier namlich selbst fremd.®

Es wird in diesem Dialog offenbar der von Waldenfelds herausgestellte Ortsaspekt
durchgespielt, und zwar an der Figur des Fremden, d. h. eines fremden Mannes
oder einer fremden Frau. Wir gelangen aber mit Hilfe von Valentins Sprachwitz
noch zu einer weiteren Einsicht.

6 Karl Valentin: Die Fremden. In: ders.: Gesammelte Werke. Bd. 1: Monologe und Dialoge. Miin-
chen, Ziirich 1981, 158-160.



4 Das Fremde ist die paradoxe Einheit von Néhe und Ferne =— 29

3 Das Fremde ist relativ

Fremdheit ist kein Substanzbegriff, d. h. keine unverédnderliche Eigenschaft eines
Dings oder einer Person. Fremdheit ist vielmehr ein Relationsbegriff, d. h. eine Zu-
schreibung, die stets einer an einem anderen vornimmt. Fremdheit ist eine Frage
des rédumlichen oder zeitlichen Standpunkts und der Perspektive, eingebunden in
wechselnde historische oder kulturelle Bezugs- bzw. Sinnsysteme. Das macht das
Fremde so vertrackt: Ubersetzt man Valentins Kalauer ,Fremd ist der Fremde nur
in der Fremde“ in die wissenschaftliche Diktion der historischen Anthropologie,
kann man sagen: ,Kurz: Fremdheit ist keine Eigenschaft von Dingen oder Personen,
und das Fremde ist nicht eine einfache Gegebenheit, vielmehr ist sein Erscheinen
und seine Gegebenheitsweise abhdngig von der Perspektive der von ihm Betroffe-
nen. [...] Stets miissen die Perspektive, aus der etwas als fremd wahrgenommen
wird, und die diese Perspektive leitenden Ordnungen, Deutungsmuster, Gewohn-
heiten, Erfahrungsmodi und Motive mitreflektiert werden.

Man kénnte daher sagen, daf$ etwas nicht fremd ist (das ware eine substan-
tialistische Aussage), sondern daf8 etwas zu etwas Fremdem erst gemacht wird
(das ist eine ,kulturalistische‘ Ausage). Damit soll der kulturelle Konstruktionscha-
rakter von Fremdheitshildern (aber natiirlich auch von Eigenheitshildern), d. h.
der Prozefs des ,othering’, des ,Anders- bzw. ,Fremdmachens‘ herausgestellt wer-
den, der insbesondere in angloamerikanischen Beitragen zu ,alterity und zur
Inter- bzw. Transkulturalitatsforschung benannt worden ist. Umgekehrt gibt es
den Prozefs des ,similarizing’, d. h. ,Ahnlichmachens:.

4 Das Fremde ist die paradoxe Einheit von Nahe und Ferne

Die Erlduterung dieses Punkts, der uns vor verzwickte epistemologische Probleme
stellen und mit wissens- bzw. erkenntnistheoretischen Schwierigkeiten konfron-
tieren wird, mochte ich mit einem Bild einleiten: Stellen wir uns vor, wir stehen
am Ufer des Meeres, schauen auf die weite See hinaus und sehen, wie weit drau-
f3en am Horizont ein fremdes Schiff auftaucht. Nun sagen wir zwar, es ist ein
fremdes Schiff, denn wir kennen es nicht, wissen nicht, woher es kommt, was es
geladen hat und welche Besatzung es tragt. Zugleich ist uns das Schiff aber be-
kannt, denn wir kénnen es ja sehen — es ist nicht mehr hinter der Linie des Hori-
zonts verborgen. Ware es das, wiifSten wir nichts von einem Schiff, das sich uns

7 Michael Wimmer: Fremde. In: Vom Menschen. Handbuch Historische Anthropologie. Hg. Chri-
stoph Wulf. Weinheim, Basel 1997, 1066-1078, hier: 1069.



30 — III Fremdheit

nédhert. Fremdheit ist mithin nicht das Gegenteil, sondern es ist ein Modus von
Bekanntheit. Etwas ist uns als etwas Fremdes bekannt, d. h. es ist bereits in unse-
ren Horizont getreten, um als etwas Fremdes erkannt zu werden.

Auf diese paradoxe Einheit von Fremdheit und Bekanntheit hat der Soziologe
Georg Simmel (1858-1918) Anfang des 20. Jahrhunderts in seinem bertihmt gewor-
denen ,,Exkurs iiber den Fremden“® hingewiesen. Eine der Qualititen des Fremden
bestehe in der ,Einheit von Ndhe und Entferntheit“ (ebd. 509). Die Konstellation
des Fremdseins, formuliert Simmel paradox, bestehe darin, ,dafs das Ferne nah ist.
Denn das Fremdsein ist [...] eine besondere Wechselwirkungsform; die Bewohner
des Sirius sind uns nicht eigentlich fremd [...], sondern sie existieren uiberhaupt
nicht fiir uns, sie stehen jenseits von fern und nah.“ (Ebd. 509)

Die Beobachtung, dafs Fremdsein eine Form des ,Miteinanders“ und der
swechselwirkenden Einheit“ bildet (ebd. 509), hat weitreichende Folgen. Fremdes
als Fremdes existiert fiir uns nicht. Die (von Simmel ja angespielte) mit einem
Achselzucken einhergehende Floskel ,Das ist mir so fremd wie der Sirius* leitet
ein Gesprach nicht ein, sondern beendet vielmehr jedes weitere Reden tiber ein
Thema. Fremdes existiert fiir uns nur als Bekanntes. Hinter diese wissenstheoreti-
sche Voraussetzung konnen wir nicht zurtick: Sei es, dafs wir einen fremden Aus-
druck in unsere eigene Sprache tibersetzen, sei es, daf wir ein fremdes Zeichen
in unserem Bewufitsein mit einer Vorstellung verbinden. Goethe hat diesen Ge-
sichtspunkt gerade im Zusammenhang mit Uberlegungen zu Weltliteratur, freier
Weltsicht, Kosmopolitismus und Fremdsprachenlernen sehr scharf in einer Ma-
xime zusammengefaft: ,Die Gewalt einer Sprache ist nicht, daf} sie das Fremde
abweist, sondern daf sie es verschlingt.* Ubersetzen und Verstehen sind Aneig-
nungsprozesse, die das Anzueignende nicht unberiihrt lassen. Auch wenn Lesen
bzw. Verstehen (einer fremden Kultur) nicht hermeneutisch als Interpretation,
sondern dekonstruktiv als ,Lektiire‘ oder z. B. konstruktivistisch als Konstruktion,
d. h. als eine Tatigkeit aufgefafit wird, bei der man einem Kommunikat Bedeutung
zuordnet, entgeht man dem Problem nicht, sich das Fremde zueigen gemacht zu
haben.

Gegentiber einer solchen Zueignung des Fremden wird in Interkulturalitats-
theorien immer wieder der ethische Anspruch erhoben, daf$ es darum gehe, ,die
Andersheit und Fremdheit des Anderen und anderer Kulturen weder abzuwerten

8 Georg Simmel: Soziologie. Untersuchungen tiber die Formen der Vergesellschaftung [1908].
Sechste Aufl. Berlin 1983 (= Gesammelte Werke, Bd. 2), 509-512.

9 Johann Wolfgang von Goethe: Maximen und Reflexionen, Nr. 1016. In: Werke. Hamburger Aus-
gabe. Bd. 12: Schriften zur Kunst und Literatur / Maximen und Reflexionen. 12., durchges. Aufl. 1994.
Miinchen 1998, 508.



5 Alteritdt und Alienitdt = 31

noch zu vereinnahmen, sondern sie in ihrer Differenz und Fremdheit anzuerken-
nen und zu achten.“!°

Als Gebot wissenschaftlicher Ethik und menschlicher Kommunikation ist es
selbstverstandlich, einer anderen Kultur den gleichen Wert wie der eigenen zuzu-
billigen, sie anzuerkennen und zu achten. Unter erkenntnistheoretischen und
sprachphilosophischen Gesichtspunkten jedoch ist die Fremdheit des Fremden
mit Erkenntnis, wie wir sahen, nur schwer zu vereinbaren. Vorwtirfe ego-, logo-,
ethno- oder eurozentrischer Vereinnahmungen des Fremden sind daher zwar
leicht zu erheben, solche Vereinnahmungen sind aber auch schwer zu vermeiden,
solange es um sein ,Erkennen‘ geht, ,denn“, das hat der franzosische Philosoph
Emmanuel Levinas (1906-1995) giiltig festgehalten, ,durch das Erkennen wird das
Objekt, ob man will oder nicht, ganz vom Subjekt vereinnahmt“™ In der Wissen-
schaft ist diese Vereinnahmung nicht zu hintergehen. Sie kann nur vermeiden,
wer das Terrain wechselt, d. h. vom wissenschaftlichen Erkennen zur astheti-
schen Erfahrung tibergeht. Nur in der Asthetik, nicht aber in der Wissenschaft ist
jene totale Umkehr unseres pragmatischen Weltbezugs moglich, durch die dem
Heterogenen, dem Nichtidentischen bzw. der Differenz Gerechtigkeit bzw. Ach-
tung widerfahrt.

5 Alteritat und Alienitat

Zum Abschlufd dieses xenologischen Kapitels ist noch ein Neologismus zu disku-
tieren, der in literaturwissenschaftlichen, komparatistischen und interkulturellen
Beitrdgen der letzten Jahrzehnte einen gewissen Prestigewert erobert hat und mit
Begriffen wie ,Fremdheit‘ oder ,Differenz‘ immer wieder synonym benutzt und in
einen Topf geworfen wird. Ich meine den Begriff der ,Alteritat’, d. h. der literari-
schen oder kulturellen Andersheit."

Alteritdt kann in Hinsicht auf zwei Achsen formuliert werden. Die aus syste-
matischen Griinden unterschiedenen Achsen der Synchronie und der Diachronie,

10 Wimmer: Fremde, a.a.0., 1073.

11 Emmanuel Levinas: Die Zeit und der Andere [Le Temps et PAutre; frz. 1979]. Ubers. Ludwig
Wenzler. 2. Aufl. Hamburg 1989, 19: Das Uberschreiten der Einsamkeit zur Soziabilitét ,ist kein
Erkennen, denn durch das Erkennen wird das Objekt, ob man will oder nicht, ganz vom Subjekt
vereinnahmt und die Dualitdt verschwindet. Es ist keine Ekstase, denn in der Ekstase wird das
Subjekt vom Objekt vereinnahmt und befindet sich wiederum in seiner Einheit. Alle diese Bezie-
hungen laufen auf das Verschwinden des anderen hinaus.“

12 Vgl. Peter Strohschneider: Alteritdt. In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neu-
bearbeitung. Bd. I: A-G. Hg. Klaus Weimar. Berlin, New York 1997, 58-59.



32 —— 1III Fremdheit

d. h. rdumlicher und zeitlicher Alteritét, lassen sich aber leicht ineinander proji-
zieren. Temporale und spatiale Aussagen sind austauschbar. In beiden Fallen gel-
ten hinsichtlich des Problems der Zugédnglichkeit, der Verstandlichkeit oder der
Zuordnung von Bedeutung die gleichen Schwierigkeiten, die oben fiir die Fremd-
heit geltend gemacht worden sind und die ich abschlieffend im Blick auf den Un-
terschied zwischen Alteritdt und Alienitdt nochmals in anderer Perspektive in
Erinnerung bringe.

Einerseits auf der Achse der Synchronie: Dann bezeichnet Alteritét die Anders-
heit zwischen gleichzeitig existierenden, d. h. im geographischen Raum verteilten
Kulturen. In diesem Sinne spielt der Begriff eine wichtige Rolle in Interkultura-
litatstheorien und -studien, namentlich in der theoretischen Fundierung des Faches
Deutsch als Fremdsprache (DaF) als einer interkulturellen Germanistik. Einer ihrer
wichtigsten Vertreter, Alois Wierlacher, hat das Konzept einer ,vergleichenden
Fremdkulturwissenschaft ausgearbeitet und gegen eine Hermeneutik, ,die kultu-
rell Fremdes imperialistisch liquidiert“, versucht, einen ,anderen Verstehensbe-
griff* geltend zu machen, bei dem ,das Fremde [..] in seiner trennenden und
seiner vereinigenden Andersheit erkennbar“ gemacht wird und ,die Egologik indi-
vidueller und kollektiver Ethnozentrik* abgestreift werden."

Andererseits auf der Achse der Diachronie: Dann bezeichnet Alteritat die An-
dersheit einer fritheren Literatur bzw. Kultur gegeniiber einer spateren auf dem
gleichen geographischen Raum. In diesem Sinne spielt der Begriff eine wichtige
Rolle in der Mediavistik bzw. in allen Literatur- und Kulturwissenschaften, die
sich mit (literarischen) Texten einer fritheren Epoche auseinandersetzen, deren
,Bedeutung fremd geworden oder verloren gegangen ist.

Beide Achsen konnen auch interferieren — bei Versuchen, literarische oder
kiinstlerische Zeugnisse einer fremden, ferneren und fritheren, d. h. rdumlich
und zeitlich entfernten Kultur erkennen bzw. verstehen zu wollen, werden die
umrissenen Probleme nicht einfacher.

In einer Auseinandersetzung mit dem Romanisten Hans Robert Jaufs (1921-1997)
iber den eigentiimlichen Reiz fernliegender mittelalterlicher Literaturformen pro-

13 Alois Wierlacher: Mit fremden Augen oder: Fremdheit als Ferment. Uberlegungen zur Be-
grindung einer interkulturellen Hermeneutik deutscher Literatur. In: ders. (Hg.): Das Fremde
und das Eigene. Prolegomena zu einer interkulturellen Germanistik. Miinchen 1985, 3-28, hier:
10, 11 und 17. Vgl. ders.: Kulturwissenschaftliche Xenologie. Ausgangslage, Leitbegriffe und Pro-
blemfelder. In: ders. (Hg.): Kulturthema Fremdheit. Leitbegriffe und Problemfelder kulturwissen-
schaftlicher Fremdheitsforschung. Mit einer Forschungsbhibliographie. Miinchen 1993, 19-112.
Vgl. Wolfgang Welsch: Was ist eigentlich Transkulturalitat. In: Kulturen in Bewegung. Beitrage
zur Theorie und Praxis der Transkulturalitdt. Hg. Dorothee Kimmich, Schamma Schahadat. Biele-
feld 2012, 25-40.



5 Alteritdt und Alienitdt = 33

blematisiert der franzosische Mittelalterwissenschaftler Paul Zumthor (1915-1995)
den Begriff der Alteritit — ,alterity, a term which remains to be defined.“!* Der Be-
griff der Alteritit beinhalte ,,some degree of ambiguity.“ (370). Zumthor unterscheidet
daher zwei Arten der Alteritédt, und zwar eine radikale und eine relative. Eine ,radi-
cal alterity“ (370) sei Ergebnis einer Konfrontation (,confrontation“) zwischen einem
Subjekt und einem Objekt und habe ontologischen Charakter. Eine solche radikale
Alteritat konne jedoch durch bestimmte Umstédnde, wie z. B. raumzeitliche oder sozi-
alhistorische Faktoren, relativiert werden. Eine solche ,relative alterity“ sei das, was
ihn als Literaturwissenschaftler interessiere. Der Fall einer solchen relativen Alteritéit
liege im Verhaltnis ,between the Middle Ages and the medievalist“ (367) vor, insofern
die (im tbrigen wesentlich orale, an Performanz und Présenz gebundene) ,Literatur*
des Mittelalters das Resultat eines kulturellen Universums sei, ,in which we have no
way of participating” (370). Eine Aussage, die generell fiir Texte ,from a distant
epoch® (ebd.) gelte. Oftmals werde die Tatsche der Alteritdt durch naiven Historis-
mus, der Begriffe wie Organismus, Authentizitat u.a. verabsolutiert, oder blinden Mo-
dernismus, der Begriffe neuerer Literaturtheorie in die Vergangenheit projiziert,
verstellt. Letzteres gilt insbesondere fiir den modernen Textbegriff, der die ,,mou-
vance* mittelalterlicher ,Texte‘, die gleichermafien an die Korper ihrer Autoren, Er-
zdhler oder Sdnger sowie der Hérer oder Leser gebunden sind (370-372), eher
ausblendet. Die hier seinerzeit von Zumthor im Blick auf die Mediavistik angespro-
chene Problematik der fragwiirdigen Projektion eines modernen Literatur- bzw.
Textbegriffs auf zeitlich vergangene (oder raumlich ferne) Erscheinungsformen des
,Literarischen‘ wird sich im Zuge kurrenter Debatten erneut und verscharft stellen
(s. ILvi.4 und ILix.3.a).

Es iiberrascht an Zumthors Argumentation, dafs er von relativer Alteritét ge-
rade da spricht, wo sie Resultat einer ,insurmountable distance between the
subject and the object* (370) sei, die das Gefiihl, an einer gemeinsamen Welt teil-
zuhaben, schwinden lasse. Was unterscheidet die Konfrontation, die die radi-
kale, ontologisch gefafSte Alteritdt auszeichnet, von der aufgerissenen Kluft
einer ,uniiberwindlichen Distanz‘, die eine blof$ ,relative alterity’ kennzeichnet? Die
Uberbriickung einer relativen Alteritét stellt fiir Zumthor nur bei oberflichlicher
Betrachtung (,on the surface“) vor eine ,aporia“ (371), sie sei tatsachlich jedoch
durch ,application“ (ebd.), d. h. einen einschldgigen, durch Gadamer wieder in
Kurs gesetzten hermeneutischen Begriff', zu iiberwinden. So scheint der Unter-

14 Paul Zumthor: Comment on H. R. Jauf’s article. In: New Literary History 10 (1979), H. 2
(Thema: Medieval Literature and Contemporary Theory), 367-376, hier: 368. Weitere Nachweise
im folgenden in () im Text.

15 ,Ich erinnere daran, wie wir das Moment der Applikation, das aus der Hermeneutik ganz ver-
dréngt worden war, erneut zur Geltung gebracht haben. Wir haben gesehen: Einen Text verste-



34 —— 1III Fremdheit

schied zwischen modernem und mittelalterlichem Text, sieht man auf die Kompa-
rative der folgenden Sétze, eher gradueller Art zu sein: ,The medieval text, much
more than the moderne text, is gesture, action, charged with sensory elements. Its
relationship with the transmitter and the receiver is necessarily different, and
more concrete.“ (372) Der mittelalterliche Text scheint anders, aber nicht fremd.
Die Operation, mit der Zumthor moderne Konzeptionen, z. B. den Begriff der Inter-
textualitdt, auf mittelalterliche bzw. iberhaupt auf Texte poetischer Oralitit ap-
pliziert, bezeichnet er als ,ré-historisation“.!® Die Mdglichkeitsbedingung dieser
Operation, die die historische Distanz, die der Begriff der Alteritdt impliziert,
offenbar zu iberwinden vermag, bleibt dabei verdeckt.

Jauf3, der zuvor den Begriff der Alteritdt im Debattenkontext um Zumthors
Bemtihungen um eine mittelalterliche Poetik eingebracht hatte, thematisiert das
Applikationsgeschehen im Blick auf das rezeptionsasthetische Phdnomen, daf}
Kunstwerke einer fremdgewordenen Kultur, wie schon Marx in den ,Grundrissen‘
festhielt!, gleichwohl iiber ihren historischen Ort hinaus mit Genufs aufgenommen
werden. Solcher Kunstgenufd bezeichnet die ,erste dsthetische Briicke®, die das mo-
derne mit dem vergangenen (oder fernliegenden) Bewuf$tsein zu vermitteln be-
ginnt. Die darauf folgende Reflexion, die die ,Befremdung durch Alteritdit“ auslost,
bezeichnet einen ,zweiten hermeneutischen Schritt, der zu Aneignung des Vergan-
genen (oder Fernen) flihrt. Es ist flir Jaufs diese ,gedoppelte Struktur“ des mittelal-
terlichen Diskurses, ,der uns als Zeugnis einer fernen, historisch abgeschiedenen
Vergangenheit in befremdender ,Andersheit‘ erscheint, gleichwohl aber als dstheti-
scher Gegenstand dank seiner sprachlichen Gestalt auf ein anderes, verstehendes
Bewuf3tsein bezogen ist, mithin auch mit einem spateren, nicht mehr zeitgendéssi-

hen, heifit immer schon, ihn auf uns selbst anwenden.“ Hans-Georg Gadamer: Wahrheit und Me-
thode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik [1960]. Tiibingen 1986 (= Gesammelte
Werke, Bd. 1), 401 [= 374/375]. Man mag zu Gadamers philosophischer Hermeneutik stehen wie
man will, aus der ,Vor-Struktur des Verstehens“ (Heidegger), die hier zugrunde liegt, wird man
nicht ausbrechen kénnen. Das tut iibrigens gerade auch Spivak nicht, wenn sie die metapsycholo-
gische Prioritat der Muttersprache (,mother tongue“), d. h. der ,first language®, fiir die Konstitu-
tion einer ,ethical semiosis“ herausstellt (s. I1.xi.3).

16 Paul Zumthor: Intertextualité et mouvance. In: Littérature 1981, H. 41 (Thema: Intertextualités
médievales), 8-16, hier: 8.

17 ,Aber die Schwierigkeit liegt nicht darin zu verstehn, daf$ griechische Kunst und Epos an ge-
wisse gesellschaftliche Entwicklungsformen gekniipft sind. Die Schwierigkeit ist, daf$ sie uns
noch Kunstgenufl gewdhren und in gewisser Beziehung als Norm und unerreichbare Muster gel-
ten.“ Karl Marx: Einleitung zu den ,Grundrissen der Kritik der politischen Okonomie®. In: Marx/
Engels Gesamtausgabe (MEGA). II. Abteilung, Bd. 1: Karl Marx: Okonomische Manuskripte 1857/
58. Berlin 2006, 17-45, hier: 45. Vgl. Hans Robert Jauf3: The Idealist Embarrassment. Observations
on Marxist Aesthetics. In: New Literary History 7 (1975), H. 1 (Thema: Critical Challenges: The Bel-
lagio Symposium), 191-208.



5 Alteritdt und Alienitit =—— 35

schen Adressaten Kommunikation erméglicht.“'® Die Einsicht in eine solche Alteritit
mufd geradezu freigelegt werden, da sie durch die Illusion historischer Kontinuitéat
z. B. infolge des evolutionistisches Geschichtsmodells des 19. Jahrhunderts, die Vor-
stellung eines sich von Epoche zu Epoche forterbenden Reservoirs antiker Topik
oder durch vorschnelle, den historischen Abstand tiberspringende Ideologiekritik
verstellt worden ist. Ist die Alteritiat aber einmal erkannt, ist dieser historische Hiat,
so die These von Jauf3, hermeneutisch Schritt fiir Schritt iiberbriickbar. An spaterer
Stelle, und zwar signifikanter Weise in der Auseinandersetzung mit George Steiners
emphatisch benutztem Begriff der ,Andersheit, die dessen Literaturverstandnis zu-
grunde liegt (s. IL.vii.1), kommt Jaufd nahezu wortlich auf die frithen Ausfiihrungen
zur Alteritat zurtick, um gegeniiber Steiners Vorstellung einer unmittelbar im grofien
Kunstwerk asthetisch gegebenen Realprdsenz die historisch-hermeneutischen Ver-
mittlungsschritte der bedeutungskonstituierenden Arbeit des Interpreten geltend zu
machen. Die Aneignung ,befremdender Andersheit geschieht in drei Schritten:
»+Wenn das dsthetische Vergniigen der unmittelbaren, préreflexiven Leseerfahrung
die erste hermeneutische Briicke zur Vergangenheit eines Textes sein soll, erfordert
dieser Anfang des erprobenden Genieflens indes einen zweiten Schritt, das reflek-
tierende Aufnehmen seiner befremdenden Aspekte, um der Andersheit der vom
Text er6ffneten Welt ansichtig zu werden und hernach in einem dritten Schritt zu
fragen, was der Text gerade unserer Gegenwart zu sagen vermag.“’

Die hier mit dem Begriff der Alteritdt bezeichnete ,befremdende Andersheit
von zeitlich (oder rdumlich) fernstehenden Kunstwerken hat mit dem angloame-
rikanischen Verstdndnis von ,alterity‘ oder ,otherness‘ nicht viel zu tun. Jauf®’
(und Zumthors) Begriff der Alteritat des mittelalterlichen Textes ist geradezu
durch Operationen wie Rehistorisierung (Zumthor) oder Applikation (Jaufs) auf
,Alterisierung‘ im anschliefiend erlduterten Sinn, d. h. auf grenziiberschreitende
Horizontverschmelzung hin angelegt.

18 Hans Robert Jaufs: Einleitung. Alteritdt und Modernitdt der mittelalterlichen Literatur. In:
ders.: Alteritat und Modernitit der mittelalterlichen Literatur. Gesammelte Aufsatze 1956-1976.
Miinchen 1977, 9-47, hier: 14. Die Einleitung erschien englisch u.d.T. The Alterity and Modernity
of Medieval Literature. In: New Literary History 10 (1979), H. 2 (Thema: Medieval Literature and
Contemporary Theory), 181-229. Thr gilt der im gleichen Themenheft abgedruckte ,Comment*
Zumthors.

19 Hans Robert JauR: Uber religise und ésthetische Erfahrung — zur Debatte um Hans Belting
und George Steiner. In: ders.: Wege des Verstehens. Miinchen 1994, 346-377, hier: 362. Der Auf-
satz erschien zuerst in: Merkur 45 (1991), H. 510/511 (Thema: ,Kultur? Uber Kunst, Film und
Musik*), 934-946. Die drei genannten Schritte erinnern an den Dreischritt Verstehen — Auslegen —
Anwenden der pietistischen Hermeneutik der Frithaufklarung. Vgl. Heinrich Anz: Applikation.
In: Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft. Neubearbeitung. Bd. I: A-G. Hg. Klaus Wei-
mar. Berlin, New York 1997, 113-115.



36 = III Fremdheit

Das Konzept des ,Othering* verwischt die Unterscheidung zwischen Alteritit und
Alienitét, die von dem Gottinger Literaturwissenschaftler Horst Turk (1935-2008) sei-
nerzeit herausgestellt worden ist. Bei jener beziehen sich Ego und Alter auf eine iden-
tische Systemreferenz, d. h. einen gemeinsamen Referenzrahmen — eine gemeinsame
,Welt". Bei dieser bewegen sich Ego und Alienus in differenter Systemreferenz, d. h.
die beiden Referenzrahmen schliefien sich gegenseitig aus — Ich und der Fremde
bewegen sich in verschiedenen ,Welten‘ und sind sich gegeniiber einander
fremd. Alterisierungsprozesse flihren zur Grenznivellierung und Einbiirgerung,
Alienierungsprozesse fithren zur Fremdsetzung und Grenzverstirkung.*® Wo-
moglich hatte Zumthor bei seiner Unterscheidung von distanzinduzierter relati-
ver und Konfrontation implizierender radikaler Alteritdt so etwas im Sinn.

Auch Jacques Derrida (1930-2004) betont den Unterschied zwischen einem
Fremden (,un étranger®) und einem Anderen (,un autre“), kehrt aber in seiner
Vorlesung, die sich mit dem Begriff der ,Hospitalitat in Kants Schrift Zum ewigen
Frieden (1795) auseinandersetzt, die eben herausgestellte Unterscheidung, wenn
ich es recht verstehe, gewissermafien um, wenn er schreibt, daf$ der ,Fremde,
der xenos, nicht einfach der absolut Andere, der Barbar, der absolut ausgeschlos-
sene und heterogene Wilde“*, ist. An einer vorausgehenden Stelle der inzwischen
vollstdndig zuginglichen Vorlesung zur Hospitalitdt wurde die Unterscheidung
néher erlautert. Der Andere (,I’autre) wird begriffen ,comme étranger absolu,
comme inconnu, la ou je sais que je ne sais rien de lui (nous reviendrons tout a
I'heure ou plus tard sur la distinction si difficile et si nécessaire entre ces deux
concepts pourtant indissociables, 'autre et I’étranger, distinction indispensable
pourtant si I’on veut cerner quelque spécificité de hospitalité).“* Die Unterschei-
dung wird als sehr schwierig bezeichnet. Im Unterschied zum ,absolut Anderen’,
von dem wir wissen, dafs wir von ihm nichts wissen — er ist uns, mit Simmel zu
sprechen (s. Liii.4), so fremd wie der Sirius —, wissen wir vom Fremden etwas.

20 Horst Turk: Alienitdt und Alteritét als Schliisselbegriffe einer Kultursemantik. In: Jahrbuch
fiir Internationale Germanistik 22 (1990), H. 1, 8-31.

21 Jacques Derrida: Von der Gastfreundschaft. Mit einer ,Einladung‘ von Anne Dufourmantelle
[frz. 1997]. Wien 2001, 24. Der Band bietet den Text der vierten und fiinften Sitzung vom 10. und
17. Januar 1996 der Vorlesung ,Questions de responsabilité (V. Hostilité/hospitalité)“, die vom
14. Nov. 1995 bis zum 6. Marz 1996 an der Pariser Ecole des hautes études en sciences sociales
(EHESS) gehalten wurde. Vgl. Jaques Derrida: De I’hospitalité. Anne Dufourmantelle invite
Jacques Derrida a repondre. Paris 1997, 25: ,Que I'étranger, le xenos, ne soit pas simplement
Pautre absolu, le barbare, le sauvage absolument exclu et hétérogene*.

22 Jacques Derrida: Hospitalité. Bd. I: Séminaire (1995-1996). Hg. Pascale-Anne Brault, Peggy
Kamuf. Paris 2021, 31.



5 Alteritdt und Alienitit = 37

Es geht hier nicht um Derrida-Exegese an sich, sondern darum, die Interde-
pendenz von Fremdem und Eigenem verstehen zu lernen. Wichtig ist, dafs der Be-
griff des Fremden fiir Derrida von einer eigentiimlichen Ambiguitat gepragt ist,
die teils auf die Institution der Gastfreundschaft bezogen, teils aber auch, was im
Blick auf die von mir herausgestellte Formel, daf§ das Fremde ein Modus von Be-
kanntheit ist, entscheidend ist, auf die hermeneutische Applikation ibertragen
wird.

Dabei greift Derrida die ambigue Bedeutung von Fremder, Feind und Gast (la-
teinisch: ,hostis bzw. ;hospes‘) auf, um die wechselseitig verzwickte Situation des
Fremden (,¢évog“ [xénos], ,hostis“) zu analysieren, ,der als Gast oder als Feind“*
die Schwelle des Hauses, die die Grenze zwischen fremder und eigener Welt zieht,
uberschreitet. Die Doppeldeutigkeit geht auf eine gemeinsame Etymologie zurick,
die auf eine reziproke Bindung verweist.** Der ins Haus tretende Fremde und der
gastgebende Hausherr (,despotes”) machen sich wechselseitig zur Geisel des an-
deren: Der Fremde, indem er sich dem Hausrecht, der Hausherr, indem er sich
dem Gastrecht unterwirft. ,Ausschlieffung und Einschliefung [sind] in ein und
demselben Moment untrennbar miteinander verbunden“.?® Der Fremde gehort
nicht zum Haus, ist aber der darin herrschenden Ordnung unterworfen, dem Haus-
herrn gehort zwar sein Haus, er muf’ sich aber dem Gastrecht verlangenden Frem-
den beugen und ihm Asyl gewéhren.

Diese Art ,double bind“, wonach das Gastrecht zugleich ,nimmt und gibt“ und
beide Parteien wechselseitig verpflichtet, &hnelt der hermeneutischen Applika-
tion, bei der beide, der fremde Text und der ihn aufnehmende Leser beteiligt
sind. Die Hospitalitdt (und ich klammere die metonymischen Verschiebungen zu
Beginn des folgenden Zitat der Deutlichkeit wegen aus) ,gibt [...], aber das, was
sie gibt [...], ist die zu verstehende, zu sich kommen lassende Aufnahme, die den
anderen, den Fremden dem inneren Gesetz des Gastgebers beugt, der dazu neigt,

23 Derrida: Von der Gastfreundschaft, a.a.0., 38. Vgl. ders.: De I'hospitalité, a.a.0., 45: ,accueilli
comme hote ou comme ennemi®.

24 Emile Benveniste: Le vocabulaire des institutions indo-européennes. 2 Bde. Paris 1969, hier:
Bd. I: Economie, parenté, société, chap. 7: I'hospitalité, 87-101, hier: 93f.: ,certain rapport de réci-
procité“, ,une valeur réciproque®, vgl. auch 101.

25 Mit Bezug auf Belege bei Aischylos und Platon spricht Derrida (Hospitalité. Bd. I, 45) davon,
Lque despotes signifie ,maitre de maison‘“. Vgl. ders.: De I'hospitalité, a.a.O., 41: ,,,Selon la chaine
qui nous est maintenant familiére (hosti-pet-s, potis, potest, ipse, etc.), la souveraineté du pouvoir,
la potestats et la possession de I'hote restent celles du paterfamilias, du maitre de maison*.
Vgl. ders.: Von der Gastfreundschaft, a.a.0., 36.

26 Derrida: Von der Gastfreundschaft, a.a.0., 63.



38 = III Fremdheit

damit anzufangen, das Gesetz seiner Sprache und seines Verstandnisses des Sinns
der Worter, das heift seine eigenen Vorstellungen zu diktieren.“*’

Tatsachlich wird, wie wir sehen werden, George Steiner das Verstehen eines
fremden Texts durch den Leser in die Metaphorik der Gastfreundschaft, die dem
Fremden vom Gastgeber entgegengebracht wird, fassen (s. IL.vii.1). Steiner kommt
von der Hermeneutik zur Hospitalitit, Derrida umgekehrt von der Hospitalitat,
so wie ich das eben Zitierte verstehe, zur Hermeneutik. Bei Derrida spielt jedoch
die in der Reziprozitdt von Geben und Nehmen latent wirkende ,potestas‘ eine
stdrkere Rolle als es im Begriff der ,cortesia‘, d. h. der Hoflichkeit', der bei Steiner
im Verhdltnis von Fremden und Eigenem im Vordergrund steht, zum Ausdruck
kommt.*®

27 Jacques Derrida: Die Gesetze der Gastfreundschaft. In: Perspektiven européischer Gastlich-
keit. Geschichte, Kulturelle Praktiken, Kritik. Hg. Burkhard Liebsch, Michael Staudigl, Philipp
Stoellger. Weilerswist 2016, 125-142, hier: 138 und 130. Es handelt sich um den Eréffnungsvortrag
des Heinrich-von-Kleist-Instituts fiir Literatur und Politik an der Europa-Universitdt Viadrina in
Frankfurt an der Oder vom 20. Juni 1996. Der Text steht mithin in engstem Entstehungszusam-
menhang mit der zuvor genannten Vorlesung an der EHESS. Eine leicht abweichende Fassung
findet sich in: Metaphora. Journal for Literary Studies and Media Theory 3 (2018) (Themenheft:
JFluchtling’. Hg. Martina Stess) <https://metaphorajournal.univie.ac.at/fluechtlinge/volume3-der
rida.pdf> [14.09.2022]. Sie geht auf eine ,Mitlesefassung“ des Vortrags zuriick, die Barbara Vinken
ubersetzt und mit Derrida zusammen redigiert hat <https://www.kuwi.europa-uni.de/de/lehr
stuhl/lw/westeuropa/Emeritus/publikationen/rara/Derrida_in_FFO.pdf> [14.09.2022].

28 Die Parallele zwischen Derrida und Steiner greift Immacolata Amodeo (,Gast sein ist keine
leichte Berufung®. Dimensionen einer Komparatistik im Zeitalter der Migration. In: Fremde Ahn-
lichkeiten. Die ,GrofSe Wanderung“ als Herausforderung der Komparatistik. Hg. Frank Zipfel.
Stuttgart 2017, 29-40) in ihrem Angebot einer ,Komparatistik der Gastlichkeit“ (bes. 35ff.) kurz
auf, ohne jedoch die bei Derrida offen zu Tage liegenden, bei Steiner unbemerkt bleibenden
Machtverhéltnisse, die Hospitalitdt impliziert, in den Blick zu bekommen.


https://metaphorajournal.univie.ac.at/fluechtlinge/volume3-derrida.pdf
https://metaphorajournal.univie.ac.at/fluechtlinge/volume3-derrida.pdf
https://www.kuwi.europa-uni.de/de/lehrstuhl/lw/westeuropa/Emeritus/publikationen/rara/Derrida_in_FFO.pdf
https://www.kuwi.europa-uni.de/de/lehrstuhl/lw/westeuropa/Emeritus/publikationen/rara/Derrida_in_FFO.pdf

