Littérature et nations autochtones au Canada francophone



Mimesis

Romanische Literaturen der Welt

Herausgegeben von
Ottmar Ette

Band 129



Littérature et nations
autochtones au
Canada francophone

Edité par
Diana Mistreanu et Marina Ortrud M. Hertrampf

DE GRUYTER



Die Publikation wurde durch die Universitat Passau (Open-Access-Publikationsfonds der
Universitatsbibliothek und Habilitations-Fonds der Universitat Passau) unterstitzt.

ISBN 978-3-11-100163-0

e-ISBN (PDF) 978-3-11-100164-7

e-ISBN (EPUB) 978-3-11-100170-8

ISSN 0178-7489

DOI https://doi.org/10.1515/9783111001647

(@) v-NC-ND |

This work is licensed under the Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0
International License. For details go to https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/.

Creative Commons license terms for re-use do not apply to any content that is not part of the Open
Access publication (such as graphs, figures, photos, excerpts, etc.). These may require obtaining
further permission from the rights holder. The obligation to research and clear permission lies solely
with the party re-using the material.

Library of Congress Control Number: 2025936999

Bibliographic information published by the Deutsche Nationalbibliothek
The Deutsche Nationalbibliothek lists this publication in the Deutsche Nationalbibliografie;
detailed bibliographic data are available on the internet at http://dnb.dnb.de.

© 2025 the author(s), editing © 2025 Diana Mistreanu and Marina Ortrud M. Hertrampf, published
by Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston, Genthiner StraRBe 13, 10785 Berlin
The book is published open access at www.degruyterbrill.com.

Cover image: « Cadence terrestre », © Elena Goldhofer 2025
Typesetting: Integra Software Services Pvt. Ltd.
Printing and binding: CPI books GmbH, Leck

www.degruyterbrill.com
Questions about General Product Safety Regulation:
productsafety@degruyterbrill.com


https://doi.org/10.1515/9783111001647
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyterbrill.com
http://www.degruyterbrill.com
mailto:productsafety@degruyterbrill.com

Table des matiéeres

Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf
Introduction : nations autochtones et littérature au Canada
francophone —1

Marina Ortrud M. Hertrampf
Rencontres : formes de confrontation, d’échange et d’enrichissement
culturels chez Lucie Lachapelle — 11

Simone Casaldi
Objectivité journalistique et question identitaire autochtone : I’évolution
du concept d’engagement chez Michel Jean — 23

Mirna Sindici¢ Sabljo
L’espace urbain et l'identité autochtone dans Tiohtid:ke
de Michel Jean — 41

Christophe Premat
Ontologie décoloniale et auto-histoire chez les écrivaines innues
francophones — 55

Elena Goldhofer

« Parlons-nous » : réception de ’innu-aimun et renversement
de I’épistémologie coloniale dans la poésie dialogique

de Joséphine Bacon — 71

Ko Eun Nancy Um
La piste audiovisuelle et le < portage > intergénérationnel dans
Je m’appelle humain par Kim O’Bomsawin — 87

Matgorzata Sokotowicz
De la « belle sauvagesse » a « la femme qui écrit [et] se tient debout ».
Les figures de I'Innue dans la poésie de Maya Cousineau Mollen — 105

Dagmar Schmelzer
Une métamorphose du réel. Stratégies pour raconter une réalité
< autre > et complémentaire dans Kuessipan de Naomi Fontaine — 121



VI —— Table des matiéres

Jody Danard
Création du soi et filiation dans L’or des mélézes de Carole Labarre — 143

Diana Mistreanu
Injustices affectives, colére et sollicitude créatives : Pautothéorie dans
les littératures innue et inuite au Québec — 157

Ana Kancepolsky Teichmann

La langue comme arme et comme refuge dans des poémes d’écrivaines
innues et mapuches — 173



Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf
Introduction : nations autochtones et
littérature au Canada francophone

Drécrire m’aidait a respirer, traduire pour moi seule ce besoin
d’aller au-dela du quotidien parfois si lourd et dense.

Plus tard le sujet de mon peuple relégué dans des réserves,

ce souverain premier de ces immenses territoires,

m’a prise comme un vent violent avant ’orage.

Les gens que j’aime, sceurs et fréres,

la douleur pour celles et ceux qui partent,

I'injustice pour I'oubli des femmes devant Ihistoire [...].

Voir plus loin, voir ce que je ne connais pas encore.

Premier volume collectif sur les littératures autochtones du Canada francophone
publié en Europe, cet ouvrage répond & un intérét grandissant pour les produc-
tions littéraires et artistiques des nations autochtones vivant en Amérique, mais
aussi pour des problématiques liées au décolonialisme et a ’héritage culturel et
politique du colonialisme européen. Il porte principalement sur les littératures
autochtones produites dans la province connue aujourd’hui sous le nom de Qué-
bec et qui héberge onze nations autochtones constituant 2,5 % de sa population,
selon le recensement de 2021.% Il s’agit des peuples anishinaabe, atikamekw,
eeyou, innu/ilnu, inuit, kanien’kehd:ka, mi’gmaq, naskapi, w8banaki, wendat et
wolastoqey — dix Premiéres Nations et les Inuit, & savoir deux des trois catégories
d’Autochtones (Premieres Nations, Inuit et Métis) reconnues par la Loi constitu-
tionnelle canadienne rapatriée du Royaume-Uni en 1982. Leurs cultures traver-
sent, de nos jours, une époque de résurgence et de réaffirmation, aprés une lon-
gue période ol elles ont été sujettes a une violence coloniale manifestée entre
autres sous la forme du génocide culturel, selon le rapport de la Commission de
vérité et réconciliation® (2008-2015) créée pour examiner I'histoire et I’héritage

1 Virginia Pesemapeo Bordeleau : Prologue. In : De rouge et de blanc. Montréal : Mémoire d’en-
crier 2012, p. 7-10, ici p. 7-8.

2 Selon le méme recensement, la totalité des nations autochtones constituent 5 % de la popula-
tion du Canada.

3 « The establishment and operation of residential schools were a central element of this policy,
which can best be described as « cultural genocide > ». Truth and Reconciliation Commission of
Canada : Honouring the Truth, Reconciling for the Future. Summary of the Final Report of the
Truth and Reconciliation Commission of Canada. 2015, p. 1. En ligne : « https://caid.ca/TRCFinExe
Sum2015.pdf » [20/12/2024].

@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-001


https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf
https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf

2 —— Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf

des écoles résidentielles. En effet, ’'existence multimillénaire des nations autoch-
tones a été sévérement impactée par le colonialisme européen, que Marcel Gron-
din et Moema Viezzer considerent dans leur ouvrage Le génocide des Amériques.
Résistance et survivance des peuples autochtones comme responsable de I’élimina-
tion de 90 & 95 % des populations autochtones.* Toutefois, comme le montre I’his-
torien Pekka Hamaélainen, en Amérique du Nord, en dépit d'une présence euro-
péenne qui remonte au XV® et XVI® siécles, le déséquilibre définitif du pouvoir en
faveur des non-Autochtones ne date que du XIX®.* Il s’agit d’une période d’institu-
tionnalisation de la dynamique assimilatrice comprenant la création de la Confé-
dération canadienne et du Dominion du Canada (1867), et ’'adoption consécutive
de la Loi sur les Indiens (1876) qui, amendée a plusieurs reprises, continue de re-
présenter le cadre légal des relations entre les Premiéres Nations et 'Etat. La ré-
surgence culturelle des communautés autochtones, dans le cadre de laquelle s’in-
scrivent les ceuvres analysées dans ce volume, se caractérise par la recherche
d’'un équilibre de pouvoirs entre les Autochtones et les non-Autochtones, et la né-
gociation d’une autre dynamique politique et sociale. Ces processus réactualisent,
voire recréent, un héritage culturel dont la chaine de transmission mémorielle a
été brisée a partir de la fin du XIX® siécle, et notamment au long du XX, par I’éloi-
gnement des enfants autochtones de leurs familles dans le cadre du systeme des
pensionnats, et 'interdiction de pratiquer les langues autochtones et de porter ou
manifester des signes visibles d’appartenance a une culture autochtone.

Cet ouvrage porte ainsi sur les littératures autochtones contemporaines écri-
tes au Québec, enracinées dans I’essai autothéorique6 de 1976 d’An Antane Ka-
pesh, Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite sauvagesse, dans
laquelle 'autrice innue dénonce le colonialisme et ses conséquences néfastes,
dont il convient de souligner la mise en place des écoles résidentielles et I’écora-
cisme ; ce dernier se référe a la convergence de la discrimination entre les < races »
avec les inégalités caractérisant I’exposition a des défis environnementaux.” Pro-

4 Marcel Grondin/Moema Viezzer : Le génocide des Amériques. Résistance et survivance des peu-
ples autochtones. Montréal : Ecosociété 2022, p. 21.

5 Pekka Hamaléinen : Indigenous Continent : The Epic Contest for North America. New York : Li-
veright 2022.

6 L’autothéorie désigne, selon Lauren Fournier (2021) une ceuvre mélangeant expérience intime
et théorisation. Pour l’autothéorie dans les littératures autochtones du Québec, voir par ex. la
contribution de Mistreanu dans ce volume. Cf. Diana Mistreanu : Empathie narrative, autothéorie
et énactivisme chez Virginia Pesemapeo Bordeleau et Didier Eribon. In : Timea Gyimesi/Diana
Mistreanu et al. (éds.) : L’empathie a 'épreuve dans les arts et les littératures de langue frangaise.
Szeged : Szeged Humanities Press 2025, p. 53-66.

7 Cf. Sabaa Khan/Catherine Hallmich : La nature de linjustice : Racisme et inégalités environne-
mentales. Montréal : Ecosociété 2023.



Introduction : nations autochtones et littérature au Canada francophone =— 3

venant d’une culture orale, comme 1’étaient toutes les cultures des nations au-
tochtones de ce qui est devenu le Québec, Antane Kapesh affirme avoir « bien ré-
fléchi » avant de passer a I'écriture pour donner une voix a son combat :

Quand j’ai songé a écrire pour me défendre et pour défendre la culture de mes enfants, j’ai
d’abord bien réfléchi, car je savais qu’il ne fait pas partie de ma culture d’écrire et je n’ai-
mais pas tellement partir en voyage dans la grande ville a cause de ce livre que je songeais
a faire. Apres avoir bien réfléchi et apres avoir une fois pour toutes pris, moi une Indienne,
la décision d’écrire, voici ce que j’ai compris : toute personne qui songe a accomplir quelque
chose rencontrera des difficultés mais en dépit de cela, elle ne devra jamais se décourager.
Elle devra malgré tout constamment poursuivre son idée. Il n’y aura rien pour l'inciter a
renoncer, jusqu’a ce que cette personne se retrouve seule. Elle n’aura plus d’amis mais ce
n’est pas cela non plus qui devra la décourager. Plus que jamais, elle devra accomplir la
chose quelle avait songé a faire.?

Si sa décision marque le passage de ’oralité a I’écriture de livres, notons toutefois
que les littératures autochtones du Québec et, plus généralement, du Canada,
sont, en fonction de la nation auxquelles elles appartiennent, pluriséculaires ou
multimillénaires, mais elles sont longtemps restées uniquement orales. De ce fait,
leur chaine de transmission a été fragilisée, voire brisée par les mécanismes de
domination coloniale et leur impact pernicieux sur le patrimoine immatériel et
les communautés. Il convient de souligner aussi que les travaux d’Antane Kapesh
ne constituent pas non plus les premiers textes écrits par des Autochtones.
Comme le montrent Pierre Rouxel® et, plus tard, Myriam St-Gelais, ' les mission-
naires européens ont accordé une importance particuliere a la transcription des
langues autochtones, les écrits religieux ayant permis a 'innu-aimun de devenir
une langue écrite a partir de la premiére moitié du XVII® siécle. S’y ajoutent entre
autres les requétes et pétitions adressées au XIX® et XX siécles a I'’Etat pour la
protection des terres, de méme que la tradition innue de laisser des messages —
plus tard devenus des lettres suspendues a des perches — a celles et ceux qui tra-
versent le territoire, pour leur donner des nouvelles." Qui plus est, il existe des
textes rédigés avant la parution de I'essai d’Antane Kapesh qui ont pourtant été
publiés a une date ultérieure — par exemple, c’est dans les années 1960 que Virgi-

8 An Antane Kapesh. Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite sauvagesse, trad.
par José Mailhot. Montréal : Mémoire d’encrier 2019, p. 14.

9 Pierre Rouxel : De I'écriture montagnaise a la littérature innue. In : Littoral, 13 (2018), p. 19-28.
10 Myriam St-Gelais : Une histoire de la littérature innue. Montréal/Uashat : Imaginaire | Nord et
Institut Tshakapesh 2022.

11 Mathieu Mestenapeu André : Moi « Mestenapeu ». Québec : Editions INO 1984, p. 40.



4 —— Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf

nia Pesemapeo Bordeleau écrit son « Chialage de métisse »'* un texte autothéo-
rique qui ne sera publié qu’en 1983.

§’il s’inscrit ainsi dans une tradition plus longue, 'ouvrage autothéorique
d’An Antane Kapesh reste néanmoins le point de départ du renouveau des littéra-
tures autochtones contemporaines. Notamment depuis les années 1990, et encore
davantage a partir de la fin des années 2000 et de la décennie suivante, un nom-
bre grandissant de productions artistiques, littéraires et filmiques autochtones
ont vu le jour. Celles-ci constituent un corpus riche et polymorphe illustrant des
themes problématiques et tout aussi importants que délicats, comme I'impact du
colonialisme et les relations, souvent tendues, entre les nations autochtones et les
communautés allochtones. Ces créations relevent en méme temps d’un projet de
quéte et de redécouverte de soi, ainsi que d’interrogation, de revendication et de
recréation de sa place dans le monde. Par-dela la rhétorique allochtone de la vé-
rité et la réconciliation, par ailleurs problématique et ne parvenant pas toujours
a éviter les écueils du racisme et du paternalisme, comme le souligne Glen
S. Coulthard,’® ces ceuvres reviennent de facon récurrente a des questions comme
la (mé)connaissance de 'autre, 'abus sexuel, émotionnel et physique dans les éco-
les résidentielles, la vie dans les réserves, les revendications territoriales et le
désir d’autonomisation des Autochtones, de méme que leurs projets de s’autogou-
verner et s’autoreprésenter apres avoir longtemps fait 'objet de représentations
souvent réductrices, voire déshumanisantes. Mentionnons également des sujets
comme P'amitié et les liens familiaux et communautaires, la transmission intergé-
nérationnelle, les identités ethniques et de genre et la relation au corps, a ’écri-
ture, a la nature et au vivant, a ’espace et au territoire — le terme « autochtone »
désignant en premier lieu une relation a un territoire.

Les productions artistiques des communautés autochtones ont également
gagné en visibilité ces derniéres années grace a des stratégies éditoriales, d’entre-
preneuriat et de management culturel qui constituent souvent le résultat de I'ini-
tiative et du travail de personnes autochtones ou de leur collaboration avec les
communautés non autochtones. Pensons a la maison d’édition Mémoire d’encrier,
l'une des premiéres a avoir publié un grand nombre d’écrivain-e-s autochtones, a
la maison d’édition et la librairie éponyme Hannenorak, fondées par Jean et Da-
niel Sioui et dédiées a la publication et diffusion de la littérature des Premieres
Nations, a la création et promotion de prix littéraires et de festivals comme

12 Virginia Pesemapeo Bordeleau : Chialage de métisse. Journal intime et politique. In : Recher-
ches amérindiennes au Québec XIII, 4 (1983), Femmes par qui la parole voyage, reproduit avec la
permission de I'auteure in : La vie en rose, mai (1984), p. 30-32.

13 Glen S. Coulthard : Red Skin, White Masks : Rejecting the Colonial Politics of Recognition. Min-
neapolis : University of Minnesota Press 2014.



Introduction : nations autochtones et littérature au Canada francophone =—— 5

« Kwe ! » et « Présence autochtone », ou encore au « Salon du Livre des Premiéres
nations », pour n’en mentionner que quelques exemples. S’y ajoutent les collabo-
rations entre des Autochtones et des écrivain-e's ou chercheuses et chercheurs al-
lochtones engagé-e's dans des projets de réconciliation et de justice sociale, dont
I'un des phénomeénes les plus intéressants est sans doute I’écriture a quatre
mains, pratiquée par exemple par Natasha Kanapé Fontaine et Deni Ellis Bé-
chard,™ ou Rita Mestokosho et Jean Désy.”®

Souvent d’inspiration autobiographique, la littérature et le cinéma autochto-
nes contemporains sont concus comme une sphére de désinvisibilisation et de
réappropriation de langues et de traditions ancestrales, d’'un héritage culturel
dont les communautés autochtones ont été dépossédées, mais aussi d’une corpo-
réité qui a longtemps constitué un objet de domination, voire d’annihilation colo-
niale. Ces productions artistiques sont également innovantes au niveau esthétique
et stylistique ; elles pratiquent I’éclectisme et I’hybridation générique et se mani-
festent a travers une multitude de formes (la poésie, I’essai, le roman, le récit, la
peinture, le spectacle théatral, le storytelling, la bande dessinée, la littérature jeu-
nesse, le film et le documentaire, etc.). Elles tracent en méme temps les contours
d’un terrain d’exploration et de réflexion sur le vivant, héritant d’un passé
complexe teinté de colonialisme, d’assimilation, de silence forcé et d’oubli imposé,
défini par un présent valorisant le travail de mémoire et la prise de parole, et
dont I'avenir est a construire — entre autres a travers le langage. Ainsi, politisés et
poétiques, ces ouvrages produits aujourd’hui principalement en francais sont
pourtant teintés de mots dans des langues autochtones, étant écrits dans ce que
Marie-Eve Bradette appelle des langues « en portage », capables de marquer la
présence autochtone au sein de I'écriture en langue coloniale.’®

Cest & la lumiére de ces considérations qu’il convient de parcourir les onze
chapitres de cet ouvrage. Le premier chapitre porte sur I'illustration de la rencon-
tre entre Autochtones et Allochtones dans 'ceuvre de ’écrivaine et réalisatrice de
documentaires québécoise Lucie Lachapelle, une autrice non autochtone, mais
dont la biographie est marquée par I’échange et le contact avec les mondes au-
tochtones. Interrogeant le processus de redéfinition de I'identité québécoise, qui
est en train d’étre repensée et désessentialisée pour inclure aussi les nations et
les identités autochtones, Marina Ortrud M. Hertrampf analyse les stratégies utili-

14 Deni Ellis Béchard/Natasha Kanapé Fontaine : Kuei, je te salue. Conversation sur le racisme.
Montréal : Ecosociété 2020.

15 Rita Mestokosho/Jean Désy : Uashtessiu, Lumiére d’automne. Montréal : Mémoire d’encrier
2010.

16 Marie-Eve Bradette : Langue(s) en portage : résurgence littéraire et langagiére dans les écritu-
res autochtones féminines. Montréal : Presses de ’'Université de Montréal 2024.



6 —— Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf

sées par Lachapelle pour aborder les difficultés des relations et de la cohabita-
tion, tout en s’efforcant de tourner le dos aux préjugés et aux stéréotypes. Dans le
deuxieme chapitre, Simone Casaldi retrace la trajectoire de I'un des auteurs au-
tochtones les plus célébres, Michel Jean, interrogeant les stratégies discursives et
narratives que celui-ci a adoptées pour se construire une image d’écrivain autoch-
tone, apres s’étre longtemps présenté comme journaliste, chef d’antenne et repor-
ter sans intérét particulier pour les cultures autochtones. Traitant du méme écri-
vain, le chapitre suivant contient 'analyse de Mirna Sindic¢i¢ Sabljo portant sur la
relation entre I’espace urbain et 'identité dans le roman Tiohtid:ke (2022). Sindici¢
Sabljo montre comment la ville de Montréal est investie de sens en accueillant
dans son sein des Autochtones itinérants illustrés par Michel Jean dans son ou-
vrage. S’appuyant sur un vaste corpus de textes innus (An Antane Kapesh, José-
phine Bacon, Natasha Kanapé Fontaine, Rita Mestokosho), Christophe Premat
montre dans le quatrieme chapitre que la littérature, et plus particuliérement la
poésie innue, a travers la mise en scene de ce qu’il appelle I’« auto-histoire »,
constitue le terrain de construction d’une ontologie décoloniale mettant ’accent
sur la solidarité entre les éléments du vivant. Adoptant une optique similaire,
Elena Goldhofer explore la subversion de I’épistémologie coloniale par le biais de
la langue dans les poémes de Joséphine Bacon. A travers la notion d’« Indigenous
digital storytelling », Ko Eun Nancy Um examine, dans le sixiéme chapitre, le do-
cumentaire Je m’appelle humain (2020) réalisé par la cinéaste d’origine abéna-
quise Kim O’Bomsawin et portant sur Joséphine Bacon. Elle s’intéresse a l'illustra-
tion de la relation entre I’humain, le reste du vivant et le territoire, et analyse les
techniques filmiques participant de la construction de 'image de Joséphine Bacon
comme ainée et guide spirituelle. Dans le septiéme chapitre, Malgorzata Sokoto-
wicz étudie 'image des figures féminines innues dans la poésie de Maya Cousi-
neau Mollen, mettant en évidence les techniques stylistiques déployées par cette
derniere pour construire et subvertir le topos d’origine coloniale de la « belle sau-
vagesse ». Le huitieme chapitre porte sur le court roman poétique et fragmentaire
de Naomi Fontaine, Kuessipan : a toi (2011). Dagmar Schmelzer montre comment
les procédés narratifs utilisés par ’autrice relevent d'un projet d’invitation du lec-
torat non autochtone a un dialogue capable de le sensibiliser et de susciter un
engagement dans la construction d’une société plus inclusive. Se penchant sur
Poeuvre d’une autre autrice innue, Carole Labarre, Jody Danard explore dans le
chapitre suivant le premier roman de celle-ci, L’or des mélézes (2022), sous I'angle
de la notion de filiation et de sa participation a la construction du sujet et de I'i-
dentité. Le dixiéme chapitre a comme objet la dimension affective de la littéra-
ture autochtone autothéorique. Portant notamment sur deux ouvrages écrits en
langues autochtones, I’essai d’An Antane Kapesh, Eukuan nin matshi-manitu in-
nushkueu/Je suis une maudite sauvagesse (1976), rédigé en innu, et Je veux que les



Introduction : nations autochtones et littérature au Canada francophone =— 7

Inuit soient libres de nouveau : Autobiographie (1914-1993) de Taamusi Qumag,
écrit en inuktitut, la contribution de Diana Mistreanu examine les ressorts cogni-
tifs et le langage de ces deux textes, soulignant le besoin de repenser I'histoire de
Pautothéorie de maniere a mettre en évidence la place pionniere que les littératu-
res autochtones du Québec ont eue dans la production de ce type de projet. Enfin,
s’appuyant sur la méthodologie transautochtone proposée par Chadwick Allen,"”
le dernier chapitre propose une analyse comparative de ’expression de la lutte
anticoloniale dans la poésie innue du Québec et les poémes mapuches du Chili. A
travers les ceuvres de Natasha Kanapé Fontaine, Maribel Mora Curriao, Teresa
Panchillo et Maya Cousineau Mollen, Ana Kancepolsky Teichmann étudie le role
des langues innu-aimun et mapudungun dans I’élaboration d’'un dispositif de dé-
nonciation et de résistance par la création et le langage.

Cet ouvrage est nourri d’échanges non seulement avec les chercheuses et
chercheurs travaillant sur les littératures autochtones du Québec, mais aussi avec
des spécialistes comme Alexandre Cadieux, responsable du centre de documenta-
tion du Centre des auteurs dramatiques de Montréal, des écrivain-es autochtones
comme Natasha Kanapé Fontaine, Dave Jenniss, Virginia Pesemapeo Bordeleau et
Carole Labarre, et non autochtones, comme Lucie Lachapelle. I1 s’appuie sur les
travaux de celles et ceux qui ont écrit les premieres histoires et publié les premie-
res anthologies de littérature autochtone, comme Diane Boudreau,'® Maurizio
Gatti,"” Laure Morali,”® Naomi Fontaine, Olivier Dezutter, Jean-Francois Létour-
neau et Nelly Duvicq.”* De méme, ce volume doit beaucoup aux travaux de cher-
cheuses et chercheurs du Centre d’études nordiques de I'Université Laval, fondé
en 1961 par Louis-Edmond Hamelin, du Groupe d’études inuit et circumpolaires
(GETIC) créé en 1987, du Laboratoire international de recherche sur Iimaginaire
du Nord, de I'hiver et de ’Arctique fondé par Daniel Chartier, du Centre inter-
universitaire d’études et de recherches autochtones (CIERA), du Centre de recher-

17 Chadwick Allen : Trans-Indigenous : Methodologies for Global Native Literary Studies. Minnea-
polis : University of Minnesota Press 2012 ; Chadwick Allen : Decolonizing Comparison : Toward a
Trans-Indigenous Literary Studies. In : James H. Cox/Daniel Heath Justice (éds.) : The Oxford
Handbook of Indigenous American Literature. Oxford : Oxford University Press 2014, p. 377-394.
18 Diane Boudreau : Histoire de la littérature amérindienne au Québec : oralité et écriture. Mon-
tréal : L’Hexagone 1993.

19 Maurizio Gatti (éd.) : Littérature amérindienne du Québec : écrits de langue francaise. Mon-
tréal : Editions Hurtubise HMH 2004.

20 Laure Morali (éd.) : Aimititau ! Parlons-nous !. Montréal : Mémoire d’encrier 2017.

21 Olivier Dezutter/Naomi Fontaine et al. (éds.) : Tracer un chemin. Meshkanatsheu : Ecrits des
Premiers Peuples. Wendake : Hannenorak 2017.

22 Nelly Duvicq : Histoire de la littérature inuite du Nunavik. Québec : Presses de 1'Université du
Québec 2019.



8 —— Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf

che interuniversitaire sur la littérature et la culture au Québec (CRILCQ), du
Groupe de recherche interdisciplinaire sur les affirmations autochtones contempo-
raines (GRIAAC) et du Groupe de recherche sur I'écriture nord-cotiére (GRENOC).
Ce livre s’appuie également sur les voies ouvertes dans la recherche sur les littéra-
tures autochtones du Québec par des spécialistes comme Marie-Eve Bradette,
Sarah Henzi, Simon Harel, Isabelle St-Amand, Joélle Papillon, Louise Vigneault, Isa-
bella Huberman, Yvette Mollen, Isabelle Kirouac Massicotte, Myriam St-Gelais,
Jean-Francois Coté, Claudine Cyr, Edith-Anne Pageot, Eric Chalifoux, Pierre Rouxel
et Hélene Destrempes, et sur les travaux réalisés en Europe par Sylvie Vignes,
Franck Miroux, Francoise Sule et Christophe Premat.

Envisageant la recherche comme une activité d’exploration capable de forger
de nouveaux horizons, nous proposons cet ouvrage comme une étape nous per-
mettant d’élargir et de redéfinir la sphére des études québécoises en Europe, pro-
jet auquel s’ajoute notre objectif principal, qui est de contribuer a l'institutionna-
lisation des études autochtones en Europe continentale, notamment dans les
départements étudiant les littératures et les cultures de langue francaise. Nous
espérons ainsi que parcourir les contributions réunies dans ce livre aménera le
lectorat non seulement a se poser de nouvelles questions sur les littératures au-
tochtones du Canada francophone, mais aussi a commencer a s’interroger sur les
nombreuses raisons grace auxquelles, pour reprendre le titre d’'un ouvrage de Da-
niel Heath Justice, « les littératures autochtones comptent »2

Bibliographie

Allen, Chadwick : Decolonizing Comparison : Toward a Trans-Indigenous Literary Studies. In : James
H. Cox/Daniel Heath Justice (éds.) : The Oxford Handbook of Indigenous American Literature.
Oxford : Oxford University Press 2014, p. 377-394.

Allen, Chadwick : Trans-Indigenous : Methodologies for Global Native Literary Studies. Minneapolis :
University of Minnesota Press 2012.

André, Mathieu Mestenapeu : Moi « Mestenapeu ». Québec : Editions INO 1984.

Antane Kapesh, An : Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite sauvagesse, trad. par
José Mailhot. Montréal : Mémoire d’encrier 2019.

Béchard, Deni Ellis/Kanapé Fontaine, Natasha : Kuei, je te salue. Conversation sur le racisme. Montréal :
Ecosociété 2020.

Boudreau, Diane : Histoire de la littérature amérindienne au Québec : oralité et écriture. Montréal :
L’Hexagone 1993.

23 Daniel Heath Justice : Why Indigenous Literatures Matter. Waterloo (ON) : Wilfrid Laurier
University Press 2018.



Introduction : nations autochtones et littérature au Canada francophone =— 9

Bradette, Marie-Eve : Langue(s) en portage : résurgence littéraire et langagiére dans les écritures
autochtones féminines. Montréal : Presses de I'Université de Montréal 2024.

Coulthard, Glen S. : Red Skin, White Masks : Rejecting the Colonial Politics of Recognition. Minneapolis :
University of Minnesota Press 2014.

Dezutter, Olivier/Fontaine, Naomi et al. (&ds.) : Tracer un chemin. Meshkanatsheu : Ecrits des Premiers
Peuples. Wendake : Hannenorak 2017.

Duvicq, Nelly : Histoire de la littérature inuite du Nunavik. Québec : Presses de I'Université du
Québec 2019.

Fournier, Lauren : Autotheory as Feminist Practice in Art, Writing, and Criticism. Cambridge (MA) : MIT
Press 2021.

Gatti, Maurizio (éd.) : Littérature amérindienne du Québec : écrits de langue francaise. Montréal :
Editions Hurtubise HMH 2004.

Grondin, Marcel/Viezzer, Moema : Le génocide des Amériques. Résistance et survivance des peuples
autochtones. Montréal : Ecosociété 2022.

Hémaldinen, Pekka : Indigenous Continent : The Epic Contest for North America. New York :

Liveright 2022.

Justice, Daniel Heath : Why Indigenous Literatures Matter. Waterloo (ON) : Wilfrid Laurier University
Press 2018.

Khan, Sabaa/Hallmich, Catherine : La nature de Pinjustice : Racisme et inégalités environnementales.
Montréal : Ecosociété 2023.

Mestokosho, Rita/Désy, Jean : Uashtessiu, Lumiére d’automne. Montréal : Mémoire d’encrier 2010.

Mistreanu, Diana : Empathie narrative, autothéorie et énactivisme chez Virginia Pesemapeo
Bordeleau et Didier Eribon. In : Timea Gyimesi/Diana Mistreanu et al. (éds.) : L’empathie a
I’épreuve dans les arts et les littératures de langue francaise. Szeged : Szeged Humanities Press
2025, p. 53-66.

Morali, Laure (éd.) : Aimititau ! Parlons-nous !. Montréal : Mémoire d’encrier 2017.

Pesemapeo Bordeleau, Virginia : Chialage de métisse. Journal intime et politique. In : Recherches
amérindiennes au Québec XIII, 4 (1983), Femmes par qui la parole voyage, reproduit avec la
permission de P'auteure in : La vie en rose, mai (1984), p. 30-32.

Pesemapeo Bordeleau, Virginia : Prologue. In : De rouge et de blanc. Montréal : Mémoire d’encrier
2012, p. 7-10.

Rouxel, Pierre : De Iécriture montagnaise a la littérature innue. In : Littoral, 13 (2018), p. 19-28.

St-Gelais, Myriam : Une histoire de la littérature innue. Montréal/Uashat : Imaginaire | Nord et Institut
Tshakapesh 2022.

Truth and Reconciliation Commission of Canada : Honouring the Truth, Reconciling for the Future.
Summary of the Final Report of the Truth and Reconciliation Commission of Canada. 2015. En
ligne : < https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf » [20/12/2024].


https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf




Marina Ortrud M. Hertrampf

Rencontres : formes de confrontation,
d’échange et d’enrichissement culturels
chez Lucie Lachapelle

Est-ce qu’'un pays commun pourrait naitre ? Bati sur I'autodétermination des Premiéres Na-
tions, le nationalisme québécois et néoquébécois. Je crois que c’est possible. Nous verrons
peut-étre le jour ou nos deux histoires se rencontreront, pour une seconde fois. En témoins
d’une alliance égalitaire, comme le monde n’en aura jamais vu, un pouvoir politique réparti
entre Autochtones et Québécois, nous nous souviendrons des erreurs du passé, pour ne pas
les répéter. C’est ainsi que nous honorerons la mémoire de nos ancétres.!

Les relations entre Allochtones et Autochtones sont encore aujourd’hui pleines de
tensions ; les images hétérostéréotypées (généralement péjoratives) sur les Au-
tochtones sont gravées dans la mémoire collective des Blancs et se perpétuent
dans d’innombrables médias. Dans ce qui suit, nous nous intéresserons a Lucie
Lachapelle, une réalisatrice de documentaires et autrice québécoise dont la vie et
I'ceuvre sont fondamentalement marquées par le théeme de la rencontre entre Al-
lochtones et Autochtones. Méme si Lucie Lachapelle, en tant qu’Allochtone québé-
coise, adopte inévitablement une perspective hétérostéréotypée, elle s’efforce de
contrecarrer les images et les préjugés gravés dans la mémoire québécoise, sans
pour autant idéaliser les difficultés du contact et de la cohabitation culturels.

1 « Faire voir le Canada autrement » - le défi de
Lucie Lachapelle

« Faire voir le Canada autrement »* — la mission de l’auteur autochtone a grand
succes Michel Jean s’applique d'une certaine maniére aussi a ’Allochtone Lucie
Lachapelle, qui a découvert le Grand Nord a 1’dge de 18 ans, un endroit qui lui
était totalement inconnu, comme a la plupart des Québécois. Sa curiosité, d’abord
juvénile, de découvrir par elle-méme le monde inconnu des Premiéres Nations et
des Inuits, est devenue sa destinée et a marqué cette femme qui, aujourd’hui en-

1 Naomi Fontaine : Shuni. Montréal : Mémoire d’encrier 2019, p. 143.

2 Michael von Killisch-Horn/Michel Jean : Québec im Gepéck : Der Roman « Kukum » von Michel
Jean. In : Association nationale des éditeurs de livres — ANEL 2021. En ligne : < https://youtu.be/
hL.2VGRKX5S0?list=PLiAH]JtDA-vh_bpEwiM9zvmBmwnFheewus6 >, 6:41 [20/12/2024].

@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-002


https://youtu.be/hL2VGRkX5S0?list=PLiAHJtDA-vb_bpEwiM9zvmBmwnFheewu6
https://youtu.be/hL2VGRkX5S0?list=PLiAHJtDA-vb_bpEwiM9zvmBmwnFheewu6

12 —— Marina Ortrud M. Hertrampf

core, parcourt le monde « les yeux grands ouverts », pour citer le titre de son au-
tobiographie récemment publiée.

Née a Montréal en 1955, Lucie Lachapelle est diplomée en Communication,
profil cinéma, de I'Université du Québec a Montréal. Elle a été enseignante, no-
tamment au Nunavik, consultante en communication et recherchiste pour de
nombreux documentaires de 1’Office national du film du Canada (ONF). Elle a
vécu de nombreuses années en Abitibi ou elle a rencontré le Cri Georges Pisimo-
peo,® son compagnon de longues années et pére de ses deux enfants métisses cris.

En 1994, elle sort son premier film documentaire, La Rencontre, sur les rela-
tions amicales et amoureuses entre les Premieres Nations, les Inuits et les Québé-
cois. En effet, ce film est précurseur dans ’ceuvre de Lucie Lachapelle qui s’inté-
resse surtout aux Autochtones du Canada, qui vivent au Québec en tant que
Domestic Others,* c’est-a-dire comme des étrangers dans leur propre pays, vivant
en cohabitation depuis plus de 500 ans avec les descendants des colonisateurs,
mais qui ne sont pas reconnus comme des personnes réellement égales en droits.

La Rencontre traite d’un sujet qui touche a la biographie lachapellienne. En
effet, c’est cette implication personnelle qui crée une proximité particuliérement
empathique avec les couples, dont elle présente les relations, qui ne sont pas sans
problémes, dans toute leur brutalité et en méme temps avec une sensibilité excep-
tionnelle. La grande intimité de la représentation des vies de personnes tres diffé-
rentes, entre les cultures et les langues, les mentalités et les modes de pensée, per-
met aux spectateurs d’avoir un apercu aussi émouvant qu’éclairant de réalités de
vie largement inconnues :

En 500 ans de cohabitation, les occasions n’ont pourtant jamais manqué d’explorer nos
cultures dans l'intimité. Si, encore aujourd’hui, ce type de proximité peut sembler inacces-
sible, loin de notre monde, La Rencontre nous fait prendre conscience que ce sont précisé-
ment ces rapports-la qui bouleversent notre facon de voir, parce qu’ils nous obligent a fran-
chir des frontiéres invisibles.

A une époque ou l'on parle davantage d’affrontement et d’incompréhension, La Ren-
contre est un film d’espoir et de réconciliation.’

3 Georges Pisimopeo s’engage dans des services parajudiciaires autochtones du Québec et
comme fonctionnaire pour la nation crie. En 2023, il a publié son premier roman a caractere au-
tobiographique : Georges Pisimopeo : Piisim napeu. Wendake : Hannenorak 2023.

4 Cf. Jonathan Boyarin : The Other Within and the Other Without. In : Laurence J. Silberstein/
Robert L. Cohen (éds.) : The Other in Jewish Thought and History : Constructions of Jewish Culture
and Identity. New York : New York University Press 1994, p. 423-452. Méme si le terme a été forgé
pour la diaspora juive, il peut étre appliqué a d’autres phénomeénes d’exclusion postcoloniaux ou
hégémoniques comme les Roms ou les Autochtones.

5 Ariane Emond : La rencontre, un documentaire de Lucie Lachapelle. In : ONF 1994. En ligne :
< https://www.onf.ca/film/la_rencontre/ > [20/12/2024].


https://www.onf.ca/film/la_rencontre/

Rencontres : formes de confrontation = 13

L’intention de présenter a un public québécois plus large les enjeux de la rencon-
tre entre Allochtones et Autochtones, loin des stéréotypes a connotation négative,
Lucie Lachapelle la poursuit 17 ans plus tard dans le domaine littéraire — en plus
de ses films documentaires.® Son premier roman, Riviére Mékiskan (2010), a ob-
tenu le Prix littéraire France-Québec 2011. Son deuxiéme livre, Histoires nordiques
(2013), a recu le Prix littéraire des enseignants AQPF/ANEL 2014. Ensuite sont
parus Les étrangeéres (2018), Va me chercher Baby Doll (2021) et enfin, cette année,
son autobiographie Les yeux grands ouverts. Fragments de vie. Son autobiogra-
phie Histoires nordiques et Riviére Mékiskan sont fortement marquées autobio-
graphiquement : en effet, de nombreuses scénes, voire des formulations, sont
identiques dans Histoires nordiques et dans 'autobiographie.’

Méme si elles ne sont pas liées, les histoires de Riviére Mékiskan et Histoires
nordiques se ressemblent dans une certaine mesure. Riviére Mékiskan décrit 'his-
toire d’Alice, dont la mére Louise était serveuse a Mékiskan et qui est tombée en-
ceinte d’Isaak. La relation ayant échoué, la Métisse Alice a grandi sans connaitre
ses racines autochtones. Lorsque son pére, qui vivait sans abri a Montréal, est re-
trouvé mort sur un banc dans un parc,® Alice décide d’apporter ses cendres sur
sa terre natale et y découvre la facette de son identité qu’elle ne connaissait pas
jusqu’alors. Histoires nordiques réparti en 13 petits épisodes — le paratexte dit
« nouvelles », mais les épisodes sont fortement liés — raconte I'histoire de Louise,
18 ans, qui fait d’abord un stage dans le Grand Nord, puis passe un long moment
au Nunavik en tant qu’enseignante et revient & Montréal apres une relation
amoureuse décevante.’

Comme la grande majorité des ceuvres littéraires d’auteurs et autrices au-
tochtones, les films et les textes de Lucie Lachapelle, qu’ils soient autobiographi-
ques, autofictionnels ou purement fictionnels, présentent des traits de « littérature

6 Parmi ceux-ci, on peut citer Village mosaique (ONF 1996), récipiendaire du prix Gémeaux du
multiculturalisme, des femmes et du religieux (ONF 1999) et L’autisme (Icotop 2001), finaliste du
prix Gémeaux de la meilleure mise en scéne.

7 L’autrice attire d’ailleurs elle-méme l’attention sur ce point, cf. Lucie Lachapelle : Les yeux
grands ouverts. Fragments de vie. Lachine : Pleine Lune 2024, p. 136. Certains personnages,
comme la jeune Inuite Kitty ou Ida et ses enfants apparaissent dans Histoires nordiques sous leur
nom réel ; Tamussie, ’amant inuit de la jeune Louise dans Histoires nordiques était en réalité un
ami de Lucassie, amant de I’époque de l'autrice (cf. Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts,
p- 47).

8 Lucie Lachapelle reprend ici la triste réalité des innombrables sans-abris amérindiens de Mon-
tréal, leurs disparitions et leurs morts inexpliquées, que Michel Jean ne cesse d’évoquer dans ses
romans.

9 L’autobiographie montre que Louise a elle aussi un modele réel (cf. Lucie Lachapelle : Les
yeux grands ouverts, p. 95).



14 —— Marina Ortrud M. Hertrampf

d’implication »'° dans la mesure ou ils remettent en question le mythe national
du Québec et invitent ’'ensemble de la société vivant en territoire québécois a se
forger une nouvelle identité collective et une conscience historique décoloniali-
sée, en montrant les chances d’une réconciliation véritable et inconditionnelle
pour la conception d’un pays commun renouvelé.

De plus, les ceuvres de Lucie Lachapelle sont a comprendre comme des plai-
doyers émouvants en faveur de la réconciliation des peuples, des classes et des
générations, et comme un hommage aux rencontres qui transforment le soi et les
autres. Elles s’inscrivent ainsi toutes dans une mouvance littéraire qu’Alexandre
Gefen a qualifiée comme caractéristique de la littérature francaise contempo-
raine, mais qui décrit une tendance transnationale de la littérature actuelle, a sa-
voir la volonté de rendre un hommage littéraire aux « oubliés de la grande his-
toire » et de remplir ainsi une « fonction réparatrice ».

2 Les enjeux de la rencontre

Commencons par une breve réflexion sur la rencontre. Une rencontre est un mo-
ment ou plusieurs personnes se retrouvent dans un lieu donné, soit par hasard,
soit de maniere concertée ; dans un sens plus large, le terme rencontre désigne
Pinteraction (le rapprochement, le contact, ’échange) entre des personnes. Que
les étres humains, en tant qu’étres sociaux, aient un certain désir de se rencontrer
est une banalité. C’est plutdt la signification philosophique et psychologique de la
rencontre qui nous intéresse. Dans cette perspective, la rencontre est existentielle
pour le développement de I'individu et de la communauté. C’est ce que constate
Charles Pépin dans La rencontre. Une philosophie :

La rencontre n’est pas un agrément, une alternative accessoire, elle nous est essentielle, elle
modéle notre personnalité ; elle est au cceur de ’aventure de notre existence. [...] elle n’a
pas simplement le pouvoir de nous faire découvrir 'amour, 'amitié ou de nous conduire au
succes, elle nous réveéle a nous-mémes et nous ouvre au monde. C’est sa force et son mys-

10 Comme le souligne Bruno Blanckeman, le concept de littérature engagée, qui est un terme
faconné par lhistoire littéraire, ne convient pas vraiment pour décrire les fictions d’aujourd’hui
a motivation politique et sociale. Afin de rendre justice aux différences avec le concept de Sartre,
il propose le terme de « littérature d’implication ». Bruno Blanckeman : De I’écrivain engagé a
I’écrivain impliqué : figures de la responsabilité littéraire au tournant du XXI°® siécle. In : Cathe-
rine Brun/Alain Schaffner (éds.) : Des écritures engagées aux écritures impliquées. Littérature
frangaise (XX°~XXI° siécles). Dijon : Editions Universitaires de Dijon 2015, p. 161-169.

11 Alexandre Gefen : Réparer le monde. La littérature frangaise face au XXI¢ siécle. Paris : Edi-
tions Corti 2017, p. 10.



Rencontres : formes de confrontation = 15

tere : j’ai besoin de l'autre, de rencontrer ’autre pour me rencontrer. Il me faut rencontrer
ce qui n’est pas moi pour devenir moi.'?

Chaque rencontre est une confrontation avec une altérité et peut faire évoluer le
sujet pour le meilleur ou pour le pire. Cette incertitude est la condition sine qua
non de la rencontre. Si 'on s’enferme dans des habitudes et que I'on se confine
dans des certitudes, on entre dans une spirale d’égocentrisme qui renforce I'ob-
session de soi, mais qui freine I’évolution du moi. L’essentiel, selon le philosophe
Charles Pépin, est de sortir de soi et de son environnement habituel, pour essayer
de redécouvrir le monde et de se redécouvrir. Sa maxime est donc « J'y vais, je
vois » 2

« J'y vais », démarche volontaire, mais « je vois », relachement observateur. Et je prends ce
qui arrive que je n’attendais pas, le bon comme le mauvais. De la volonté, du lacher prise :
c’est le secret des belles rencontres. Il faut initier le mouvement. Mais le probléme qu’on a
psychologiquement, c’est qu’en général, quand on initie un mouvement, c’est parce qu’on
visualise un but, parce qu’on visualise une attente et il faut accepter de renoncer a ce but.
Et C’est ce qu’on appelle la disponibilité.*

Lucie Lachapelle illustre dans Histoires nordiques le fait que des rencontres ré-
conciliatrices ne sont possibles que si 'on met a disposition ses propres convic-
tions et que l'on aborde les rencontres sans pragmatisme. Dans la rue, quelques
enfants interpellent Louise peu amicalement :

— You White, go home'!
Louise avait été blessée que I'enfant la mette dans le méme panier que les autres, alors
qu’elle cherchait tant & bien faire, & comprendre, & apprécier.”

Bien que Louise soit consciente que le regard voyeuriste sur ’autre est une agres-
sion’® et qu’elle ressente le comportement des représentants du gouvernement
québécois comme une arrogance colonialiste,” elle aussi est d’abord obsédée par

12 Charles Pépin : La rencontre. Une philosophie. Paris : Allary 2021, p. 12.

13 Cf. ibid., p. 123-173.

14 Didier Pasamonik/Guillemette Odicino et al. : Qu’est-ce qu’'une vraie rencontre ?. In : France
Inter, 29 janvier 2021. En ligne : < https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/grand-bien-
vous-fasse/qu-est-ce-qu-une-vraie-rencontre-5442021 » [17/07/2024].

15 Lucie Lachapelle : Histoires nordiques. Montréal : Bibliothéque québécoise 2018, p. 122.

16 Cf.: « Elle ne veut pas qu’ils se sentent regardés comme des objets, des sujets d’étude ». Lucie
Lachapelle : Histoires nordiques, p. 17.

17 L’interprétation postcoloniale de Lachapelle sur l'attitude des Québécois envers les Premiéres
Nations et les Inuits est particuliéerement intéressante. Le contenu des lectures scolaires obligatoi-
res sur le comportement suprématiste de la France en Tunisie n’est pas officiellement appliqué a
son propre pays, mais la protagoniste démasque le méme comportement colonial de ses compa-


https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/grand-bien-vous-fasse/qu-est-ce-qu-une-vraie-rencontre-5442021
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/grand-bien-vous-fasse/qu-est-ce-qu-une-vraie-rencontre-5442021

16 —— Marina Ortrud M. Hertrampf

son roéle de sauveuse. Ce n’est que lorsqu’elle abandonne sa posture de White Sa-
viourism et qu’elle aborde les gens sans préjugés que de véritables rapproche-
ments ont lieu. En effet, pour les protagonistes lachapelliennes, la curiosité sans
préjugés et esprit d’exploration ouvert sont un moteur important de la rencon-
tre transculturelle : « Bien qu’un drapeau du Québec et un du Canada flottent
dans l’air, j’ai le sentiment que j’arrive en territoire étranger. Je veux tout voir,
tout connaitre. Je suis excitée de rencontrer un autre peuple, une autre facon
d’étre humain »."® Outre la curiosité de connaitre 'inconnu aux yeux grands ou-
verts, 'intention de brosser a rebours les points de vue québécois figés est essen-
tielle : « Nous [Lucie et sa collegue blanche] avons réfléchi aux impacts de notre
présence en terre inuite et nous ne voulons pas perpétuer le modéle colonisateur-
colonisé habituel. »" Lucie, bientdt reconnue par la communauté innue,* se rend
compte que le respect et ’attention a 'autre rendent les rencontres possibles,
voire faciles : « En général, les Blancs pensent qu’il est difficile d’entrer en contact
avec « eux, les Indiens >. Mais grace a cette rencontre, j’ai réalisé que, bien au
contraire, c’est d’une facilité désarmante. Tant que le respect et ’humanité sont
au rendez-vous »2'

Et pourtant, ce n’est pas si simple, car la méfiance et les préjugés dominent
des deux coOtés et entrainent le maintien physique et psychique de la séparation
plutdt que du rapprochement :

Elle m’apprend que la ségrégation existe bel et bien entre les Inuits et les Blancs dans la
communauté. A part les relations qu’ils entretiennent avec la population locale dans le
cadre de leur travail, les Blancs restent entre eux et les contacts ne sont pas encouragés par
les employeurs.”

triotes au pays des Premieres Nations et Inuits : « Louise a eu 'impression de se trouver dans un
livre d’Albert Memmi sur le colonialisme, lecture obligatoire d'un cours qu’elle a suivi au college
l’an dernier. Méme condescendance frolant le mépris, méme bienveillance pas loin du paterna-
lisme, le tout enrobé d’une gentillesse désarmante et d'une assurance déconcertante ». Lucie La-
chapelle : Histoires nordiques, p. 13.

18 Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts, p. 23.

19 Ibid,, p. 41

20 Cf.: « Plusieurs me connaissent maintenant par mon nom et me lancent Lucy ngai. Je leur
réponds aa. Cela me donne le sentiment de faire partie de la communauté ou, du moins, d’étre
reconnue pour qui je suis : une personne et pas seulement une Blanche ». Lucie Lachapelle : Les
yeux grands ouverts, p. 59.

21 Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts, p. 106. Cf. aussi Lucie Lachapelle : Riviére Mékis-
kan. Montréal : Editions XYZ 2010, p. 57.

22 Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts, p. 22.



Rencontres : formes de confrontation = 17

En particulier, les relations amoureuses entre les jeunes blanches et les hommes
autochtones sont considérées comme un faux pas inacceptable : « Pour une
femme blanche, faire ’amour avec un Inuit est un acte subversif. Pour un
homme blanc, c’est un geste banal. Comme dans toutes les colonies ».2% Les jeunes
protagonistes ne veulent cependant pas se laisser influencer par les préjugés dis-
criminatoires® et vont au bout de leurs sentiments — méme si toutes les relations
amoureuses échouent effectivement, toutes les protagonistes sortent grandies de
cette expérience.”

L’accent mis sur l'altérité prétendument insurmontable, associé a la persis-
tance du sentiment de supériorité des Blancs, rend les rencontres entre Allochto-
nes et Autochtones souvent conflictuelles. Cela s’applique également a la situation
familiale d’Alice. En effet, ce n’est qu’au contact, d’abord trés difficile, avec la fa-
mille innue de son péere décédé qu’Alice se rend compte que les conflits entre
sa meére et son peére ainsi que sa famille proviennent notamment de I'ignorance
mutuelle et du manque de sensibilité interculturelle : « Alice pense qu'une dose
incroyable d’incompréhension, de non-dits, de suppositions, de malaises et de
blessures a créé une distance immense entre elle et la famille de son pére. Et
cette distance a slirement contribué a produire le sentiment de vide qu’elle sent
en elle et autour d’elle » 2

La distance créée par les préjugés péjoratifs se reflete également dans l’es-
pace ainsi que dans les campements et villages du Grand Nord qui sont en soi des
« zones de contact » au sens de Mary Louise Pratt qui a forgé le terme,

to refer to the space of colonial encounters, the space in which peoples geographically and
historically separated come into contact with each other and establish ongoing relations,
usually involving conditions of coercion, radical inequality, and intractable conflict. [...]
< contact zone > is an attempt to invoke the spatial and temporal copresence of subjects pre-

23 1Ihid,, p. 46.

24 Louise ne veut rien savoir des avertissements d’une religieuse blanche concernant les hom-
mes autochtones (Lucie Lachapelle : Histoires nordiques, p. 58-59) et elle ne veut pas croire non
plus aux prophéties des filles autochtones qui pensent que Tamusi est un chasseur de Blanches
(ibid., p. 70). Bien que la relation échoue, il n’y a pas de condamnation : au moyen d’une focalisa-
tion interne de Tamusi, il devient clair qu’il 'aime vraiment, mais qu’il a une vision de la vie tres
différente de la sienne (ibid., p. 93).

25 Dans son autobiographie, Lucie Lachapelle fait preuve de beaucoup d’empathie pour les diffi-
cultés de son compagnon de longue date, malgré sa douleur, et pourtant les traumatismes inter-
générationnels sont plus forts que leur amour. Cf. Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts,
p- 145.

26 Lucie Lachapelle : Riviére Mékiskan, p. 63.



18 —— Marina Ortrud M. Hertrampf

viously separated by geographic and historical disjunctures, and whose trajectories now in-
tersect.”’

La majorité des villages dans le Grand Nord sont ségrégués en parties autochto-
nes et québécoises d’une maniére qui rappelle le systéme de l'apartheid.”® Lucie
Lachapelle décrit le Kangigsualujjuaq du milieu des années 1970 ainsi : « Les ha-
bitations des Blancs sont regroupées dans un genre de quartier a part. Celles des
Inuits, dans un autre, bien que quelques matchboxes soient disséminées dans la
toundra, parmi les rochers et les arbres rabougris » >’ Dans ce microcosme bi-
naire, les lieux d’infrastructure comme les magasins généraux et les hotels-
restaurants sont des « zones de contact » par excellence. La description du MéKis-
kan des années 1970 en est un exemple poignant :

Il y avait des tensions au village entre les Amérindiens et les Blancs. A cause du prix exorbi-
tant de la biére au magasin général, & cause des politiques racistes d’embauche de la compa-
gnie du bois, a cause des réglements de I'hotel qui interdisaient une section aux Amérin-
diens. A cause aussi des jeunes Amérindiennes qui couchaient avec les Blancs, pour une
soirée au bar de ’Hbtel Moose dans la section qui leur était normalement interdite.*

Dans la perspective allochtone, les Autochtones sont les Domestic Others — mais
cela vaut également dans l’autre sens, car pour les Autochtones, les Blancs sont
les envahisseurs de leur pays, qui se sont approprié leur pays natal, les ont déter-
ritorialisés et forcés a vivre dans des réserves inhospitaliéres et ne les considé-
rent pas comme des étres humains de méme valeur. Ce comportement inhumain
envers les Autochtones a conduit a ce que les Blancs soient considérés comme des
porteurs de malheur : « Des vieux disaient que ce Blanc, comme les autres Blancs,
apportait le malheur, qu’il attirait le mauvais sort »* Le scepticisme & 'égard des
Blancs est également renforcé par le comportement quasiment voyeuriste de
nombreux Blancs qui observent la population autochtone comme des animaux de
200.* Ce comportement entraine chez certains une attitude de rejet, comme chez
l’adolescent Samuel & Mékiskan :

27 Mary Louise Pratt : Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation. Londres/New York :
Routledge 1992, p. 6-7.

28 Dans son autobiographie, Lachapelle intitule deux chapitres « Apartheid », dans lesquels elle
parle de la discrimination structurelle raciale et des interdictions d’accés aux wagons-couchettes
dans les trains, par exemple. Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts, p. 114-116 et p. 130-132.
29 Ihid., p. 29.

30 Lucie Lachapelle : Riviere Mékiskan, p. 16.

31 Ibid,, p. 65.

32 Lucie Lachapelle a également immortalisé avec son appareil photo ses impressions sur ce
monde qui lui était au départ étranger. En effet, le regard sceptique et percant d’'une Innue agée
qu’elle a photographiée (sans lui en demander la permission) a été déterminant pour elle dans



Rencontres : formes de confrontation = 19

Un couple de touristes demande a le photographier. Il hoche la téte positivement. L’homme
le photographie et lui remet un dollar. Samuel ne dit rien, ne sourit pas. Il empoche, c’est
tout. Samuel ne parle jamais aux touristes, jamais aux Blancs. Il ne sourit pas non plus. Pas
un < merci monsieur, merci madame >. Son hostilité est totale.>

Avec une grande empathie, Lucie Lachapelle montre que les préjugés (des deux
cOtés) peuvent étre dépassés par une prise de contact respectueuse et que des re-
lations amicales peuvent se créer au-dela de toutes les différences linguistiques et
culturelles. Dans le but de toucher les lectrices et lecteurs majoritairement alloch-
tones, la focalisation interne de I'instance narrative hétérodiégétique dans les His-
toires nordiques passe du point de vue interne de Louise & celui des protagonistes
autochtones : « Avant de connaitre Louise, Annie s’était imaginé les Blanches bien
différentes. Mais Louise lui semble normale. Comment dire ? comme elle »>*

Sans embellir ni idéaliser les difficiles relations interculturelles entre Alloch-
tones et Autochtones, Lucie Lachapelle montre dans ses récits les effets positifs
du « j’y vais, je vois ».35 Ainsi, les trois récits, indépendamment de leur authenti-
cité (auto)biographique, sont des récits de formation et de développement qui dé-
crivent le passage a 'age adulte de jeunes Québécoises qui se transforment au fil
des rencontres avec les Autres autochtones et deviennent finalement des sujets
pleins de responsabilité envers ’Autre :

Louise n’a jamais réussi a trouver les mots justes pour exprimer ce qu’elle ressent pour cet
endroit, ses gens, sa lumiére. Ni pour dire comment les années passées dans le Nord ont
influencé le cours de sa vie et sa facon de voir le monde. Ses émotions, elle les garde en
elle ; ses pensées, elle a du mal a les partager. Cest ici qu’elle a été le plus touchée, le plus
bouleversée. >

ses contacts avec la population autochtone : « [..] le regard pénétrant de cette femme
va m’accompagner tout au long de ce voyage, comme un rappel que je suis ici étrangére dans un
autre pays, son pays ». Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts, p. 24.

33 Lucie Lachapelle : Riviére Mékiskan, p. 54.

34 Lucie Lachapelle : Histoires nordiques, p. 41.

35 Si les protagonistes lachapelliennes percoivent positivement les rencontres interculturelles
grace a leur ouverture et a leur respect, I'effet durable de ces dernieres n’est pas le méme ; par
exemple, si pour Lucie la rencontre avec Kitty et ses compatriotes a été déterminante, pour Kitty,
elle n’a pas été importante a long terme : « Mon séjour a Kangigsualujjuaq a orienté le cours de
ma vie. [...] j’ai cherché Kitty. Elle vit encore a Kangiqsualujjuaq. Je lui ai écrit et lui ai envoyé
des photos de nous. Elle m’a répondu qu’elle ne se souvient pas de moi. » Lucie Lachapelle : Les
yeux grands ouverts, p. 34.

36 Lucie Lachapelle : Histoires nordiques, p. 119-120.



20 —— Marina Ortrud M. Hertrampf

3 En guise de conclusion : écrire pour un Québec
commun

Dans un contexte de renforcement du « nationalisme fermé »*” diamétralement
opposé a la devise de la diversité ethnoculturelle, de plus en plus de Québécois
allochtones remettent en question la construction traditionnelle de la « québéci-
tude », définie ethniquement sur la base de la race, de la culture et de la langue
(de type caucasien, catholique et francophone).®® En particulier en ce qui
concerne les Autochtones du Canada, qui vivent au Québec en tant que Domestic
Others des activistes autochtones et des Québécois engagés s’efforcent de Redo-
ing Québécitude en faveur d'une compréhension décolonisée et intégrale de I’i-
dentité de tous ceux qui vivent au Québec. Cette démarche repose sur la
connaissance et le respect mutuels de I’autre : les rencontres, les dialogues et les
échanges sont des moments fondamentaux de la compréhension mutuelle et de
la cohabitation solidaire.

En analysant Riviéere Mékiskan (2010), Histoires nordiques (2013) et Les yeux
grands ouverts (2024), nous avons démontré comment I’autrice allochtone Lucie
Lachapelle cherche a établir un contact culturel pour renforcer la compréhension
mutuelle et tente de surmonter, avec une grande empathie, la méfiance et I'in-
compréhension a I’égard de l’autre, généralement dues a l’ignorance et a
la méconnaissance. Elle considére son écriture comme une forme d’engagement
sociopolitique pour repenser le Québec et ses habitants :

Puissent-ils [les récits de Lucie Lachapelle ; MOH] rejoindre les lecteurs, les faire réfléchir,
ouvrir leur cceur.

Je fais le veeu qu’ils contribuent au dialogue amorcé avec les Premieres Nations et les
Inuits, dans I'espoir que ’on puisse, un jour, vivre une véritable réconciliation. Il aura fallu
des décennies pour que les consciences s’éveillent. Cela ne doit pas s’arréter 13,3

En souhaitant vivement que le réve d’'un nouveau Québec créé ensemble par,
pour et avec tous ne reste pas une utopie, Lucie Lachapelle n’est certes pas tout a
fait seule parmi les Blancs, mais les tensions raciales sont actuellement en nette
augmentation, tout comme les tendances néocolonialistes-nationalistes. Malgré —

37 Michel Winock : Nationalisme, antisémitisme et fascisme en France. Paris : Seuil 1990, p. 22-23.
38 Guy Bédard : Québécitude. An Ambiguous Identity. In : Carl E. James/Adrienne Shadd (éds.) :
Talking about Difference. Encounters in Culture, Language and Identity. Toronto : Between the
Lines 2001, p. 25-31.

39 Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts, p. 12-13.



Rencontres : formes de confrontation = 21

ou peut-étre a cause de — cette évolution, nous voudrions terminer avec une vi-
sion optimiste par la perspective autostéréotypique en citant Naomi Fontaine
dans Shuni :

Est-ce qu’un pays commun pourrait naitre ? Bati sur I'autodétermination des Premiéres Na-
tions, le nationalisme québécois et néoquébécois. Je crois que c’est possible. Nous verrons
peut-étre le jour ol nos deux histoires se rencontreront, pour une seconde fois. En témoins
d’une alliance égalitaire, comme le monde n’en aura jamais vu, un pouvoir politique réparti
entre Autochtones et Québécois, nous nous souviendrons des erreurs du passé, pour ne pas
les répéter. C'est ainsi que nous honorerons la mémoire de nos ancétres.*’

Bibliographie

Bédard, Guy : Québécitude. An Ambiguous Identity. In : Carl E. James/Adrienne Shadd (éds.) : Talking
about Difference. Encounters in Culture, Language and Identity. Toronto : Between the Lines 2001,
p. 25-31.

Blanckeman, Bruno : De I’écrivain engagé a P’écrivain impliqué : figures de la responsabilité littéraire
au tournant du XXI® siécle. In : Catherine Brun/Alain Schaffner (éds.) : Des écritures engagées aux
écritures impliquées. Littérature francaise (XX*-XXIE siécles). Dijon : Editions Universitaires de Dijon
2015, p. 161-169.

Boyarin, Jonathan : The Other Within and the Other Without. In : Laurence J. Silberstein/Robert
L. Cohen (éds.) : The Other in Jewish Thought and History : Constructions of Jewish Culture and
Identity. New York : New York University Press 1994, p. 423-452.

Emond, Ariane : La rencontre, un documentaire de Lucie Lachapelle. In : ONF 1994. En ligne :
< https://www.onf.ca/film/la_rencontre/ » [20/12/2024].

Fontaine, Naomi : Shuni. Montréal : Mémoire d’encrier 2019.

Gefen, Alexandre : Réparer le monde. La littérature francaise face au XXI° siécle. Paris : Editions
Corti 2017.

Killisch-Horn, Michael von/Jean, Michel : Québec im Gepéck : Der Roman « Kukum » von Michel Jean.
In : Association nationale des éditeurs de livres - ANEL 2021. En ligne : < https://youtu.be/
hL2VGRkX5S0?list=PLiAHJtDA-vb_bpEwiM9zvmBmwnFheewu6 > [20.12.2024].

Lachapelle, Lucie : Histoires nordiques. Montréal : Bibliothéque québécoise 2018 [2013].

Lachapelle, Lucie : La Rencontre. National Film Board of Canada 1994. En ligne : < https://www.nfb.ca/
film/la_rencontre/ » [20.12.2024].

Lachapelle, Lucie : Les yeux grands ouverts. Fragments de vie. Lachine : Pleine Lune 2024.

Lachapelle, Lucie : Riviére Mékiskan. Montréal : Editions XYZ 2010.

Pasamonik, Didier/Odicino, Guillemette et al. : Qu’est-ce qu’une vraie rencontre ?. In : France Inter, 29
janvier 2021. En ligne : < https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/grand-bien-vous-fasse
/qu-est-ce-qu-une-vraie-rencontre-5442021 > [17/07/2024].

40 Naomi Fontaine : Shuni. Montréal : Mémoire d’encrier 2019, p. 143.


https://www.onf.ca/film/la_rencontre/
https://youtu.be/hL2VGRkX5S0?list=PLiAHJtDA-vb_bpEwiM9zvmBmwnFheewu6
https://youtu.be/hL2VGRkX5S0?list=PLiAHJtDA-vb_bpEwiM9zvmBmwnFheewu6
https://www.nfb.ca/film/la_rencontre/
https://www.nfb.ca/film/la_rencontre/
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/grand-bien-vous-fasse/qu-est-ce-qu-une-vraie-rencontre-5442021
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/grand-bien-vous-fasse/qu-est-ce-qu-une-vraie-rencontre-5442021

22 —— Marina Ortrud M. Hertrampf

Pépin, Charles : La rencontre. Une philosophie. Paris : Allary 2021.

Pisimopeo, Georges : Piisim napeu. Wendake : Hannenorak 2023.

Pratt, Mary Louise : Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation. Londres/New York :
Routledge 1992.

Winock, Michel : Nationalisme, antisémitisme et fascisme en France. Paris : Seuil 1990.



Simone Casaldi

Objectivité journalistique et question
identitaire autochtone : I’évolution du
concept d’engagement chez Michel Jean

1 Introduction

Activité souvent précaire et incommodante, 'écriture littéraire est rarement une
occupation exclusive. Les écrivains doivent, & plusieurs reprises ou tout au long
de leur carriére, exercer d’autres métiers pour diverses raisons : du simple besoin
de subvenir a leurs besoins a la volonté de se forger un personnage public dis-
tinct de leur sphére intime liée & la littérature. En ce qui concerne les rapports
entre presse et littérature, la critique a depuis longtemps mis en lumiére la figure
omniprésente de I’écrivain-journaliste, qui illustre parfaitement la proximité
entre les univers journalistique et littéraire. Ces deux domaines n’ont pas tou-
jours eu des contours nets et figés au fil de I'histoire.! Par exemple, dans les an-
nées suivant la Révolution en France, 'écrivain n’est plus l'aristocrate doté de re-
venus familiaux lui permettant de vivre aisément de sa plume ; et c’est la raison
pour laquelle, vers la fin du XVIII® siécle et notamment au XIX® siécle, nous
connaissons un vrai essor de la figure de I'écrivainjournaliste.” Bien que de
nombreux écrivains-journalistes aient marqué I’histoire de la littérature mo-
derne et contemporaine, les intersections et les influences réciproques entre ces
deux métiers restent souvent méconnues. D’ailleurs, ni les études historiques ni
les études littéraires n’ont véritablement mis en lumiére cette double nature, re-
léguant souvent le journaliste au second plan au profit de Pécrivain.® Si nous
nous penchons sur la littérature québécoise, il est indéniable qu’elle témoigne
d’une présence importante d’écrivains-journalistes, parmi lesquels Gabrielle Roy
et Mavis Gallant figurent comme les cas les plus céleébres et intéressants. Pour
ces deux écrivaines, le journalisme représentait leur activité principale, 'écriture
non littéraire répondant & une nécessité professionnelle. Cependant, au-dela de
cet aspect financier, cette activité journalistique répondait également a un besoin

1 Pensons a la prolifération des romans-feuilletons en France au XIX® siécle et a leur caractére
hybride, associant le contenu littéraire au médium journalistique.

2 Marie-Frangoise Melmoux-Montaubin : L’écrivain-journaliste au XIX® siécle : un mutant des Let-
tres. Saint-Ftienne : Editions des Cahiers intempestifs 2003.

3 Myriam Boucharenc : L’écrivain-reporter au cceur des années trente. Villeneuve d’Ascq : Presses
universitaires du Septentrion 2004.

@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-003



24 —— Simone Casaldi

de visibilité et a une volonté de rester en contact avec le réel et l'actualité. D’ail-
leurs, pour reprendre les mots de Charlotte Biron :

L’espace littéraire au Québec et au Canada est largement constitué de textes non fictifs. [...]
Les textes non fictifs se situent bien plus au centre de I’histoire de la littérature québécoise
qu’en périphérie. Aux fondements de celle-ci se trouvent des documents historiques, des ré-
cits de voyage, des écrits religieux et des journaux. On pense aux explorations de Jacques
Cartier, de Samuel de Champlain, de Marc Lescarbot, aux Relations des Jésuites, a « la vision
mystique de Marie de 'Incarnation » et, dés le XVIII® siécle, au journal.

Certes, le journal ancre I'écriture dans les réflexions et les suggestions du quoti-
dien. Toutefois, il constitue également un espace de création et d’expérimenta-
tion, offrant a I’écrivain 'opportunité d’enrichir ses perspectives et ses outils litté-
raires. De plus, d'un point de vue critique, 'examen des interactions entre presse
et littérature permet de mieux comprendre, de maniére contextualisée, le portrait
de I’écrivain, ses modes de création et les contextes de production de ses ceuvres.
Dans le cadre des relations entre presse et littérature, nous analysons le cas de
Michel Jean, chef d’antenne, reporter, journaliste et auteur d’ouvrages de fiction
et de non-fiction. Nous nous intéressons particuliérement a I'évolution du concept
d’engagement au fil de sa carriére, en examinant comment I’objectivité propre au
journaliste influence le récit de I'écrivain. Nous étudions également la maniére
dont le désir d’engagement s’exprime dans ses ceuvres de fiction et de non-
fiction. Enfin, nous approfondissons la thématique identitaire, en observant
comment Michel Jean parvient & intégrer les questions liées a ses origines innues
dans son ceuvre littéraire, tout en conservant la rigueur méthodologique du jour-
naliste.

2 Littérature engagée et engagement

La notion de « littérature engagée » et celle de « littérature de ’engagement > se
développent autour de deux perspectives distinctes, mais souvent confondues
dans l'usage courant. La premiére interprétation inscrit la littérature engagée
dans un contexte historique bien précis, notamment dans 'immédiat apres-
guerre, sous l'influence majeure de Jean-Paul Sartre et de son ouvrage phare
Qu’est-ce que la littérature ?. Ce moment, qui s’étend approximativement de 1945

4 Charlotte Biron : Mavis Gallant et Gabrielle Roy, journalistes. Québec : Codicille éditeur 2016,
P- 17. En ligne : « https://numerique.banq.qc.ca/patrimoine/details/52327/2638002?docref=NB_BA
qEMqCL4EXwPaHDNEg » [23/01/2025].


https://numerique.banq.qc.ca/patrimoine/details/52327/2638002?docref=NB_BAqEMqCL4EXwPaHDNEg
https://numerique.banq.qc.ca/patrimoine/details/52327/2638002?docref=NB_BAqEMqCL4EXwPaHDNEg

Objectivité journalistique et question identitaire autochtone = 25

a 1955, correspond a une période ou ’écriture est profondément marquée par les
préoccupations politiques et sociales d’'un monde en reconstruction apres les
traumatismes de la Seconde Guerre mondiale.’ Dans ce contexte, la littérature en-
gagée devient un outil au service de I’action et de la réflexion, portée par 'ambi-
tion de transformer la société et de contribuer a I'’édification d’'un « monde nou-
veau ». Cette littérature se distingue par une volonté explicite de répondre aux
enjeux de son époque, non seulement en témoignant des injustices et des déséqui-
libres sociaux, mais aussi en proposant des perspectives de renouveau collectif.®
La seconde acception élargit cette idée d’engagement au-dela de tout ancrage tem-
porel, pour en faire une dimension plus large et translittéraire. Souvent nommée
« littérature de I’engagement », elle englobe une multitude d’auteurs, depuis Vol-
taire et Victor Hugo jusqu’a Emile Zola ou Albert Camus. Ces écrivains, bien
quappartenant a des contextes et a des époques variés, ont en commun une sen-
sibilité aux grandes questions de la vie en société, de la justice et de la liberté. Par
leurs écrits, ils ont souvent pris position contre les injustices, dénoncé les abus
des pouvoirs en place, ou défendu des valeurs universelles au prix de controver-
ses. Leur engagement n’est pas nécessairement théorisé comme une doctrine,
mais il se manifeste dans leur facon d’aborder les thémes qui traversent leurs
ceuvres et dans leur volonté de susciter une prise de conscience collective.’

Tout en validant cette deuxieme acception, Roland Barthes, dans un article
de 1969 consacré a Kafka, propose une réflexion qui interroge et remet en ques-
tion la tension persistante au sein de la littérature entre deux pdles souvent oppo-
sés : 'engagement social et politique d’'une part, et la quéte esthétique pure d’au-
tre part. Pour Barthes, cette tension, bien qu’exacerbée dans la modernité
littéraire, n’est pas limitée a une période ou & un courant spécifique, comme celui
de I'équipe des Temps modernes. Elle dépasse largement le cadre historique de
lapres-guerre et s’inscrit dans la longue durée, structurant de maniere fonda-
mentale les relations entre littérature et société. Ce balancement entre « réalisme
politique > et « art-pour-l’art >, ou entre « morale de 'engagement > et « purisme
esthétique », devient alors une grille d’analyse transhistorique qui permet de
comprendre les multiples facons dont les écrivains se positionnent face aux atten-
tes sociales et aux exigences artistiques. Cependant, si cette opposition offre I'a-
vantage d’inscrire la problématique de 'engagement dans une perspective élar-
gie, elle risque d’enfermer I’histoire littéraire dans une vision trop simpliste,
réduite a un mouvement binaire. Cette interprétation ferait de la littérature un

5 Benoit Denis : Littérature et engagement : de Pascal a Sartre. Paris : Editions du Seuil 2000.
6 Ibid.
7 Thid.



26 = Simone Casaldi

simple jeu d’alternance entre deux possibles littéraires immuables : d’un c6té,
une littérature tournée vers la transformation sociale, et de lautre, une littéra-
ture repliée sur sa propre esthétique.® Si Barthes, tout en exprimant ses doutes,
propose une opposition dualiste entre la morale de ’engagement et I’esthétique
littéraire, d’autres auteurs ont exploré les formes esthétiques de I'engagement
afin de comprendre comment celui-ci se manifeste et s’articule dans les ceuvres
littéraires. Si nous nous fions aux mots de Dominique Viart :

Il n’y a guere que trois grandes formes esthétiques de 'engagement littéraire et de la cri-
tique socio-politique dans la littérature : celle qui s’exerce dans le livre — ou la piece — a
these, a 'image de ces romans étudiés par Susan Suleiman sous la catégorie de lautorité
fictive ; celle qui se déploie dans ’orbe du roman réaliste et ses divers avatars, dont le prin-
cipe est celui de l'observation critique ; celle enfin qui s’inscrit dans le geste moraliste et
stigmatise des comportements, qu’il s’agisse de les exposer dans des « caractéres » ou dans
des « pamphlets ».°

Les pratiques littéraires peuvent ainsi étre envisagées selon trois grandes appro-
ches, chacune mettant en avant un aspect spécifique, tout en laissant la possibilité
d’interactions entre elles. La premiére se fonde sur une construction discursive,
ou l'idée ou la thése prédomine, méme si elle s’appuie sur une narration ou une
intrigue exemplaire pour mieux la transmettre ; la seconde privilégie une relation
directe avec le réel, cherchant a le refléter, 'interroger ou a le transformer, que
ce soit a travers une perspective critique ou descriptive ; la troisieme, enfin, re-
pose sur une dimension éthique engageant I’écrivain dans une réflexion sur des
valeurs fondamentales, souvent en lien avec des problématiques universelles et
intemporelles. Ces trois orientations ne sont ni rigides ni exclusives, car elles se
croisent fréquemment et donnent naissance a des formes littéraires hybrides.'
Quoique la classification choisie puisse varier, il apparait clairement que la prise
de position de I’écrivain, ainsi que sa responsabilité envers son ceuvre, demeure
un élément central dans la notion d’engagement. En effet, que ’on considére I’en-
gagement comme une posture morale, esthétique ou politique, c’est toujours I'im-
plication personnelle de I’écrivain, son choix de s’engager activement dans le
monde ou de s’interroger sur celui-ci, qui détermine la portée de son travail.

Si les théories présentées ci-dessus illustrent le rapport des écrivains a ’enga-
gement a travers la littérature, Pierre Bourdieu, quant a lui, propose une théorie

8 Thid.

9 Dominique Viart : Sartre-Simon : de la « littérature engagée » aux « fictions critiques ». In :
Cahiers Claude Simon 3 (2007), p. 105-126, ici p. 107. En ligne : « https://journals.openedition.org/
ccs/572 > [23/01/2025].

10 Ibid.


https://journals.openedition.org/ccs/572
https://journals.openedition.org/ccs/572

Objectivité journalistique et question identitaire autochtone = 27

qui cherche a rendre compte de ’ensemble de la trajectoire sociale de I’écrivain.
Selon Bourdieu, ’engagement littéraire ne peut étre pleinement compris sans
tenir compte des conditions sociales, économiques et culturelles qui faconnent
Pauteur, de méme que des mécanismes de pouvoir et de reconnaissance qui in-
fluencent la production littéraire. Il soutient que la position de I’écrivain au sein
du champ littéraire et de la société détermine la maniére dont il sS’engage, et que
son ceuvre est indissociable de ses rapports sociaux, de son capital culturel et des
enjeux sociaux qui traversent son époque. Cette approche met en lumiére les in-
fluences extérieures qui influencent 1’écrivain, tout en soulignant que son engage-
ment ne se limite pas a une dimension individuelle ou esthétique, mais est profon-
dément ancré dans une réalité sociale et historique." La « théorie des champs » de
Pierre Bourdieu représente un apport conceptuel majeur dans le cadre du tournant
sociologique en littérature. Selon Bourdieu, le champ littéraire se définit comme un
réseau de relations objectives entre des positions. Ces positions sont déterminées
par le capital symbolique que chaque agent accumule au fil de sa trajectoire so-
ciale. En fonction de cette position, 'agent peut avoir des prises de position, c’est-a-
dire adopter des actions ou des choix qui le situent dans le champ et I'opposent a
d’autres positions. L’agent agit en fonction de son habitus, un ensemble de princi-
pes inconscients et intériorisés qui orientent ses perceptions et ses actions au sein
de ce qu’il appelle I'espace des possibles. L’habitus varie d’'un agent a l'autre, fai-
sant du champ littéraire un terrain de « lutte » ou chaque acteur, avec ses spéci-
ficités, cherche a défendre et a faire reconnaitre sa position. Cette dynamique
de confrontation, selon Bourdieu, est essentielle a ’existence méme du champ
littéraire, qui est en constante évolution grace aux prises de position et aux ac-
tions des agents."

En adoptant 'approche bourdieusienne, nous examinerons les prises de posi-
tion de Michel Jean a I’égard de la cause autochtone, en analysant la maniere
dont son engagement se manifeste et évolue au fil de sa carriére. Notre corpus se
compose non seulement de ses ouvrages de fiction et de non-fiction publiés jus-
quen décembre 2021, mais inclut également une variété de contenus audiovi-
suels, notamment ceux accessibles via la page qui lui est consacrée sur le portail
Kwahiatonhk 1,*® un organisme a but non lucratif dédié au développement, a la
promotion et a la diffusion de la littérature autochtone. Cette plateforme est un
lieu privilégié pour observer comment Michel Jean interagit avec le monde de la
littérature autochtone, et comment il utilise ses écrits et ses apparitions publiques

11 Pierre Bourdieu : Les régles de Uart : Geneése et structure du champ littéraire. Paris : Seuil 1992.
12 Ihid.

13 S. a. : Michel Jean. Kwahiatonhk !. En ligne : « https://kwahiatonhk.com/auteurs/michel-jean/ »
[23/01/2025].


https://kwahiatonhk.com/auteurs/michel-jean/

28 =—— Simone Casaldi

pour porter un message a la fois artistique et social. En associant I’étude de ses
ouvrages aux contenus provenant de ses émissions télévisées, interviews et publi-
cations sur les réseaux sociaux, nous serons en mesure de retracer la trajectoire
sociale compléte de Michel Jean. Cette démarche nous permettra de mieux
comprendre I’évolution de son rdle dans la société et dans le monde littéraire, en
particulier en ce qui concerne son implication aupres des communautés autoch-
tones.

Nous soutenons que, chez Michel Jean, 'engagement s’intensifie et se trans-
forme a mesure que la question de l'identité autochtone devient un axe majeur
de son ceuvre. Au début de sa carriére, ses écrits et ses interventions publiques
étaient marqués par une approche plus objective, voire journalistique, cherchant
a informer a propos du réel. Cependant, au fil des années, une évolution notable
s’est produite : I'objectivité journalistique a laissé place a un engagement identi-
taire plus affirmé, ou son role d’écrivain et de communicateur se confond avec
celui de défenseur de la culture et des droits autochtones. Ce tournant marque
une transition vers une prise de position plus personnelle et active, ou I’écrivain
ne se contente plus de décrire les réalités des communautés autochtones, mais
cherche a éveiller les consciences, & dénoncer les injustices et & promouvoir les
valeurs et la culture autochtones. Ainsi, cette analyse de la trajectoire de Michel
Jean nous permettra de saisir non seulement la maniere dont son engagement a
évolué, mais aussi comment cet engagement s’est profondément ancré dans sa
conception de I'identité autochtone, en résonance avec les luttes contemporaines
pour la reconnaissance des droits et de la dignité des Premiéres Nations.

3 Objectivité et méthode journalistiques

Michel Jean débute sa carriere d’écrivain en s’inspirant de son expérience en tant
que reporter-journaliste. En 2008, il publie Envoyé spécial,"* une ceuvre non fic-
tive composée d'une série de reportages relatant les faits marquants de l’actualité
tels qu’il les a vécus au cours de ses missions d’envoyé spécial. Parmi d’autres
événements, il y raconte son expérience professionnelle lors de I’accident des
Eboulements, de la guerre civile en Haiti, ainsi que des conflits en Irak et en Af-
ghanistan. Dans cet ouvrage, Michel Jean reste fidéle a I'« écriture télévisuelle »,"

14 Michel Jean : Envoyé spécial. Laval : Saint-Jean 2014.

15 Mathieu Lavoie : Michel Jean présente Kukum. In : ICI Premiére (Radio Canada) 27/09/2019.
En ligne : < https://ici.radio-canada.ca/ohdio/videos/529407/autochtones-kukum-michel-jean-ance
tre » [23/01/2025].


https://ici.radio-canada.ca/ohdio/videos/529407/autochtones-kukum-michel-jean-ancetre
https://ici.radio-canada.ca/ohdio/videos/529407/autochtones-kukum-michel-jean-ancetre

Objectivité journalistique et question identitaire autochtone = 29

comme il 'appelle, qui caractérise son style journalistique. L’objectivité et la
déontologie professionnelle du journaliste prennent le pas sur toute volonté de
dénoncer les atrocités de la guerre ou les négligences politiques. Son désir de res-
ter fidele au réel ’empéche de compromettre cet engagement avec des considéra-
tions personnelles. Les événements et faits historiques sont rapportés de maniére
télégraphique, parfois par I'intermédiaire d’un personnage, et les jugements sont
rares et peu appuyés, comme on peut ’observer dans I'extrait ci-dessous :

Ajmal Nagshbandi, journaliste indépendant et traducteur, avait été enlevé le 5 mars précé-
dent, avec le journaliste italien Daniele Mastrofiacomo et leur chauffeur, dans la province
d’Helmand, dans le sud de ’Afghanistan. Les ravisseurs ont tué le chauffeur, mais le corres-
pondant de La Repubblica avait été libéré le 19 mars a la suite d’un échange controversé
contre cing militants talibans. Les talibans exigeaient la libération de cinq autres des leurs
pour reladcher Nagshbandi, mais les autorités afghanes avaient refusé. Le président du
conseil italien, Romano Prodi, condamne ’exécution, la qualifiant d’absurde.’®

Force est d’admettre qu’il n’y a pas une forte implication émotive vis-a-vis des
événements, les sentiments occupant bien peu de place dans la narration des
faits. Dans ce cas, les soucis principaux de Michel Jean semblent d’ailleurs étre la
clarté et la concision, ’engagement se faisant notamment par I'objectivité et la
précision dans la narration des faits. Le langage journalistique se distingue en
effet par sa volonté d’objectivité et d’impartialité. Dans cet extrait, bien que I'évé-
nement soit dramatique, ’écrivain s’efforce de rester neutre en relatant les faits
de maniere factuelle. Par exemple, les verbes tels que « avait été enlevé », « ont
tué », « avait été libéré », et « condamne » sont des termes objectifs, qui ne pren-
nent pas parti, mais rapportent les événements de maniére factuelle. Le journa-
liste fait aussi usage de détails temporels précis, comme « le 5 mars précédent » et
« le 19 mars », ce qui donne un ancrage clair aux faits rapportés. Cette précision
temporelle est essentielle dans le journalisme pour permettre au lecteur de se re-
pérer dans I’évolution des événements. Le langage journalistique privilégie sou-
vent une certaine économie de mots, visant a communiquer de maniére rapide et
efficace. Cet extrait refléte cette exigence en utilisant des phrases courtes et direc-
tes. Par exemple : « Les ravisseurs ont tué le chauffeur », une phrase concise qui
ne cherche pas a ajouter de détails émotionnels ou descriptifs, mais qui va droit a
I’essentiel. Cela permet de transmettre I'information sans détour et de maintenir
l'attention du lecteur. L’extrait contient un mélange de discours indirect et de ci-
tations directes. Par exemple, le journaliste rapporte les faits de maniére indi-
recte, comme avec « Les talibans exigeaient la libération de cinq autres des
leurs », ce qui permet de transmettre une information sans introduire de subjecti-

16 Michel Jean : Envoyé spécial, p. 29.



30 —— Simone Casaldi

vité personnelle. En somme, I'extrait présente toutes les caractéristiques d’'un texte
explicatif, répondant aux criteres d’exactitude, de concision et de clarté, tout en res-
pectant ce que I'on appelle dans le domaine anglophone « the 5W questions rule »
(« la regle des cinq W » : who = qui, what = quoi, when = quand, where = ou et
why = pourquoi).”’

11 serait incorrect de parler d’engagement selon les définitions évoquées pré-
cédemment, car ici Michel Jean ne prend pas position de maniére explicite vis-a-
vis d’une cause politique ou sociale. Il s’engage plutdt a mettre en lumiére les en-
jeux de son métier. Si 'on parle d’engagement, il s’agit alors d’'un engagement
professionnel ou métaprofessionnel. Nous constatons d’ailleurs la volonté de ra-
conter de facon détaillée le métier du reporter :

Un fixer, c’est celui qui arrange tout. Le journaliste qui arrive dans un pays dont il ne
comprend ni la langue ni la culture doit d’abord se trouver un interpréte. Parfois, un simple
chauffeur de taxi fait laffaire. Mais en zone de guerre, 'envoyé spécial doit trouver un col-
laborateur en qui il pourra avoir une pleine confiance, a qui il pourra confier sa propre vie
et celle de son équipe. Le choix de ce collaborateur devient délicat, crucial. [...] Payer 200 ou
300 $ US par jour pour les services d’un bon fixer n’est pas rare.'®

Le fait de mettre en valeur les difficultés et les outils du métier permet & Michel
Jean d’assumer une posture engagée a 'égard de sa profession, en tirant profit de
ce que nous avons appelé « engagement professionnel et métaprofessionnel », soit
la prise de position par rapport a son métier a travers la description de ses prati-
ques. De cette facon, 'auteur cherche aussi a rapprocher le lectorat a des événe-
ments souvent percus comme abstraits et lointains, par le biais de la narration
d’enjeux tangibles. Le vocabulaire et le style qu’il utilise soulignent cette volonté.
« Fixer » est un terme spécifique au journalisme de terrain, en particulier dans
les zones de guerre. L’utilisation de ce mot permet d’identifier une fonction pré-
cise dans le contexte des reportages internationaux. L’extrait est concis et utilise
des phrases courtes et directes. Par exemple : « Le choix de ce collaborateur de-
vient délicat, crucial ». Cette économie de mots renforce I'importance du choix du
« fixer » en évitant d’alourdir le message. La mention de la somme de « 200 ou
300 $ US par jour » pour les services d'un « bon fixer » ajoute un aspect concret et
financier a la question. Le chiffre précise le cofit des services, mais aussi le fait
qu’'une telle dépense est courante dans ce type de travail. Cela informe le lecteur

17 Christine Cognat/Francis Viailly : Les techniques rédactionnelles. In : Reporters Solidaires/
Christine Cognat et al. (éds.) : Le journalisme en pratique : Les bases du métier. Grenoble : Presses
universitaires de Grenoble 2020, p. 73-80. En ligne : < https://shs.cairn.info/le-journalisme-en-pra
tique--9782706117053-page-29?lang=fr » [23/01/2025].

18 Michel Jean : Envoyé spécial, p. 55.


https://shs.cairn.info/le-journalisme-en-pratique--9782706117053-page-29?lang=fr
https://shs.cairn.info/le-journalisme-en-pratique--9782706117053-page-29?lang=fr

Objectivité journalistique et question identitaire autochtone =—— 31

non seulement des risques, mais aussi des réalités économiques du journalisme
de guerre. Le ton de cet extrait reste relativement informel et accessible, en parti-
culier lorsqu’il s’agit de décrire des situations humaines concrétes : « Parfois, un
simple chauffeur de taxi fait laffaire ». Cette approche permet de rendre la situ-
ation moins abstraite, tout en donnant au lecteur un apercu direct de la réalité
sur le terrain.

Dans d’autres ouvrages issus de son expérience de reporter, Michel Jean
tente d’intégrer I'écriture journalistique a la fiction. Cependant, le résultat produit
une forme hybride qui manque de conviction et demeure trop ancrée dans les
schémas narratifs d’Envoyé spécial. Dans ses deux romans, Un monde mort
comme la lune® et Tsunamis,?® 'écrivain québécois choisit de relater ses expé-
riences de reporter a travers deux personnages journalistes, y incluant des élé-
ments de fiction. Toutefois, I’écriture reste essentiellement détachée et objecti-
vante, et les éléments fictifs peinent a se fondre harmonieusement dans le reste
du texte. A ce sujet, Christian Desmeules résume bien I'impression que cet ou-
vrage laisse au lecteur :

Si le roman pose un regard intéressant et plutot bien informé sur cette partie du monde
marquée par la guerre civile ('auteur a notamment été en reportage au Sri Lanka, en Irak,
en Haiti), le tout forme une exploration bien trop sage des possibilités qu’offre la littérature.
De grosses ficelles, de I’Histoire accélérée et beaucoup de pathos, des scénes d’action tout
juste esquissées et peu crédibles, des rebondissements a la limite du dérisoire : Tsunamis est
un livre plutdt généreux sur la sauce.”

Michel Jean lui-méme affirme que I’écriture télévisuelle ne se préte pas a 'objec-
tif de réveiller les consciences, d’autant plus que le lecteur ne la remarque que si
elle est mal écrite.?” Dans ces deux ceuvres, Iécrivain tente de romancer les évé-
nements, mais sa posture objective I'empéche de s’aventurer trop loin dans cette
direction. En conséquence, ces romans restent relativement marginaux et illus-
trent une étape de transition dans la recherche artistique de ’écrivain.

19 Michel Jean : Un monde mort comme la lune. Montréal : Editions Libre Expression 2009.

20 Michel Jean : Tsunamis. Montréal : Editions Libre Expression 2017.

21 Sabin Desmeules : Au Québec, je suis un des seuls journalistes autochtones en ondes — Michel
Jean. In : Montréal : Le Journal de Montréal 11 juin 2021. En ligne : < https://www.journaldemon
treal.com/2021/06/11/au-quebec-je-suis-un-des-seuls-journalistes-autochtones-en-ondes---michel-
jean » [23/01/2024].

22 Mathieu Lavoie : Michel Jean présente Kukum.


https://www.journaldemontreal.com/2021/06/11/au-quebec-je-suis-un-des-seuls-journalistes-autochtones-en-ondes---michel-jean
https://www.journaldemontreal.com/2021/06/11/au-quebec-je-suis-un-des-seuls-journalistes-autochtones-en-ondes---michel-jean
https://www.journaldemontreal.com/2021/06/11/au-quebec-je-suis-un-des-seuls-journalistes-autochtones-en-ondes---michel-jean

32 —— Simone Casaldi

4 Identité autochtone et engagement

Dans les premieres étapes de sa carriére de journaliste et d’écrivain, les origines
innues de Michel Jean passent inapergues, n’étant ni mises en valeur par I'écri-
vain ni connues du grand public. D’ailleurs, Michel Jean admet a plusieurs repri-
ses sa crainte de se retrouver marginalisé et percu négativement en raison de son
origine autochtone, notamment quand il affirme : « J’ai gardé pour moi mon ori-
gine innue, j’avais peur que ¢a me cause probleme, d’étre regardé de facon diffé-
rente »* Ce n’est qu'en 2012 qu’il aborde cette thématique pour la premiére fois
dans le roman Elle et nous,** qui raconte I'histoire de sa grand-mére et de sa fa-
mille. Depuis lors, ’engagement de Michel Jean en faveur de la cause autochtone
devient de plus en plus évident. Toutefois, son engagement se développe progres-
sivement et n’est pas immédiatement audacieux. Par exemple, il envisage d’utili-
ser un titre en innu pour son premier roman autochtone, mais il y renonce,? crai-
gnant que 'emploi d’une expression innue puisse nuire a la réception du livre.”®
Par la suite, en 2013, il publie son deuxiéme roman portant sur I'identité autoch-
tone, Le vent en parle encore.”’ Cet ouvrage expose ’histoire méconnue des jeunes
autochtones arrachés a leurs familles et envoyés de force dans des pensionnats
jésuites, ou ils subissent tout type de violence. Ce roman relate deux histoires qui
s’entremélent : la premiére s’attarde sur les vicissitudes de deux jeunes autochto-
nes dans le pensionnat de Fort George en 1936 ; la deuxieme histoire, qui se dé-
roule de nos jours, raconte la mission d’une avocate a la recherche de personnes
disparues apreés leur séjour dans le pensionnat. Dans ce cas, I’engagement est
bien plus prononcé que dans le roman précédent, et cela est évident tant dans les
thématiques abordées que dans les tons de dénonciation utilisés. Michel Jean re-
late ainsi les traumatismes liés a I’enlévement, les épisodes de violence psycholo-
gique, physique et sexuelle subis par les enfants. De plus, dés la premiere page,
Pauteur manifeste son implication émotive en adressant une dédicace aux mem-
bres de sa famille ayant fréquenté le pensionnat de Fort George. Cela montre clai-
rement que la thématique du roman est profondément personnelle et intime, et

23 Jhade Montpetit : Amun, un recueil de nouvelles autochtones. In : ICI Premiere (Radio Ca-
nada) 10/06/2017. En ligne : < https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/les-malins/seg
ments/chronique/27021/amun-innue-michel-jean » [23/01/2025].

24 Michel Jean : Elle et nous. Montréal : Editions Libre Expression 2012.

25 La version rééditée en 2021 portera pourtant un titre innu a c6té du titre originel : Atuk.

26 S. a. : Amun : un livre pour découvrir les réalités autochtones. In : LCN 16/10/2016. En ligne :
< https://www.tvanouvelles.ca/2016/10/16/amun--un-livre-pour-decouvrir-les-realites-autochtones »
[23/01/2025].

27 Michel Jean : Le vent en parle encore. Montréal : Editions Libre expression 2013.


https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/les-malins/segments/chronique/27021/amun-innue-michel-jean
https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/les-malins/segments/chronique/27021/amun-innue-michel-jean
https://www.tvanouvelles.ca/2016/10/16/amun--un-livre-pour-decouvrir-les-realites-autochtones

Objectivité journalistique et question identitaire autochtone = 33

que I'écrivain n’adopte pas un point de vue neutre sur les événements, mais plu-
tot une perspective engagée. Les tons de dénonciation émergent a la fois lorsque
le narrateur esquisse le contexte historique des faits et lorsque les mots sont
confiés aux personnages du roman. Contrairement aux ouvrages non fictifs, ce
roman présente des passages narratifs bien plus critiques et polémiques, notam-
ment lorsque le récit se méle a la narration des circonstances historiques :

Les pensionnats instaurés pour accueillir les enfants autochtones par le Canada avaient
pour objectif de les isoler de leurs familles pour les forcer a apprendre la langue et les ma-
niéres des Blancs et ainsi les assimiler au reste de la population. [...] ces dessins élaborés
dans des bureaux feutrés d’Ottawa ol le gouvernement pense pouvoir régler le probléme
que posent encore les populations autochtones.?®

Dans cet extrait, le langage utilisé est clairement engagé, dénoncant les pratiques
coloniales et les politiques assimilationnistes du gouvernement canadien. L’ex-
pression « les pensionnats instaurés pour accueillir les enfants autochtones » est
suivie de I’énonciation de I'objectif des pensionnats, a savoir « les isoler de leurs
familles pour les forcer a apprendre la langue et les maniéres des Blancs ». Cette
formulation met en lumiére I'aspect coercitif et déshumanisant du systéme. L’uti-
lisation du terme « forcer » souligne la violence psychologique et culturelle impo-
sée aux enfants. L’expression « ces dessins élaborés dans des bureaux feutrés
d’Ottawa » est une métaphore pour illustrer le contraste entre les élites gouverne-
mentales, établies dans des espaces confortables et éloignées de la réalité des po-
pulations autochtones, et la dure réalité des victimes de ces politiques. Le terme
« feutrés » renvoie a une atmosphére de confort, de déconnexion et de bureaucra-
tie, dépeignant une situation ou des décisions lourdes de conséquences sont pri-
ses sans réelle compréhension des impacts sur les individus. La formulation « le
gouvernement pense pouvoir régler le probléme que posent encore les popula-
tions autochtones » est également chargée d’une forte connotation négative et pé-
jorative. Le terme « probléme » laisse entendre que les peuples autochtones sont
percus comme un obstacle ou un fardeau, un point de vue raciste et colonial qui
justifie les politiques d’assimilation.

La dénonciation est pourtant beaucoup plus nette lorsque les personnages du
récit prennent la parole, c’est-a-dire quand la fiction fait irruption dans le récit de
facon tangible, permettant au lecteur de sympathiser avec les protagonistes. De
cette facon, Michel Jean réussit a insuffler un fort élan émotif a son récit, ne se
contentant pas de documenter les faits ou de les dénoncer a la premiere per-

28 Ibid,, p. 76.



34 —— Simone Casaldi

sonne.” Les dialogues déclenchent ainsi une trés forte charge émotive. Par exem-
Ple, lorsqu’un homme chargé de repérer les enfants a éduquer dans les pension-
nats affirme : « Cest fini, vos histoires d’Indiens. Fini, le temps de vivre comme
des bétes, a-t-il vociféré sans se préoccuper que I'enfant écoutait derriere la porte
entrouverte. On va s’en occuper, nous. On va en faire du monde » 20 il le fait au
travers d’un langage particulierement virulent et raciste, qui exprime une idéolo-
gie coloniale. Les cultures et les traditions autochtones sont réduites a des « histoi-
res ». Le terme « Indiens », dans le contexte colonial, est souvent utilisé de ma-
niére péjorative pour désigner les peuples autochtones, effacant leur diversité et
leur identité en un seul terme générique. L’expression « Fini, le temps de vivre
comme des bétes » est extrémement dégradante. L’utilisation du mot « bétes » ré-
duit les Autochtones a une condition animale, niant leur humanité, leur culture
et leur complexité. Cela renforce 'idée de supériorité de ’auteur du discours, qui
se considére comme appartenant a une civilisation plus avancée. L’homme af-
firme : « On va s’en occuper, nous. On va en faire du monde ». Cette phrase révele
une attitude paternaliste et contrdlante. Le terme « s’en occuper » implique une
forme de domination. L’expression « faire du monde » montre "ambition de
transformer les individus en quelque chose de conforme a la société dominante,
dans une logique d’assimilation radicale.

Si dans Le vent en parle encore cette approche est déja évidente, elle I’est en-
core plus dans Kukum,®' ou lauteur raconte l’histoire d’'une femme blanche qui
adopte les modes de vie des Innus pour rester aupres de son amoureux. Il s’agit
d’un récit d’aventure et de liberté, dans lequel un volet politique existe, bien que
’histoire d’amour et les habitudes des Innus soient les véritables protagonistes du
roman. L’analyse du texte révele une volonté de décrire méticuleusement les phé-
nomeénes sociaux et culturels, comme en témoigne cet extrait, ol ’écrivain met
en évidence les caractéristiques de la langue des Innus :

L’innu-aimun ne se laisse pas apprendre facilement. Elle compte huit consonnes, sept voyel-
les et quinze sons distincts seulement, alors I'inflexion donnée a un terme peut en changer
la signification de fagon subtile ou importante. Il n’existe pas d’orthographe, pas de linguis-
tes pour en analyser le sens. Pas de féminin ni de masculin. Il y a ce qui est animé et ce qui

29 Danielle Laurin : Ravages des pensionnats autochtones. In : Le Devoir 23/11/2013. En ligne :
< https://www.ledevoir.com/opinion/chroniques/393334/ravages-des-pensionnats-autochtones? »
[23/01/2025].

30 Michel Jean : Le vent en parle encore, p. 77.

31 Michel Jean : Kukum. Montréal : Editions Libre expression 2019.


https://www.ledevoir.com/opinion/chroniques/393334/ravages-des-pensionnats-autochtones?

Objectivité journalistique et question identitaire autochtone = 35

est inanimé. [...] Kun, la neige, devient ushashush quand il s’agit de « neige folle », nekaua-
kun pour la « neige granuleuse » ou kassuauan si on parle de « neige humide »**

Michel Jean met en lumiére la complexité et la richesse de la langue innu-aimun,
tout en soulignant son caractére unique et la maniére dont elle s’inscrit en faux
contre les normes linguistiques occidentales. Le passage met en avant la structure
de cette langue, avec ses « huit consonnes, sept voyelles et quinze sons distincts
seulement ». Cette précision souligne la singularité de la langue et montre qu’elle
a une organisation propre, différente des langues dominantes comme le francais
ou l’anglais, qui posseédent un plus grand nombre de sons. L’idée que « I'inflexion
donnée a un terme peut en changer la signification de fagon subtile ou impor-
tante » met en évidence le caractére crucial de la tonalité. La phrase « Il n’existe
pas d’orthographe, pas de linguistes pour en analyser le sens » reflete 'absence
de standardisation de la langue innu-aimun selon les normes des langues domi-
nantes. Cela peut étre vu comme une critique implicite de ’eurocentrisme, qui
impose souvent des normes de langage et d’analyse. L’absence de distinction de
genre (masculin et féminin) et la séparation en « animé » et « inanimé » présen-
tent une vision du monde différente de celle de certaines langues occidentales.
Les exemples donnés pour décrire la neige montrent enfin la richesse descriptive
de l'innu-aimun. D’ailleurs, I’éventail de mots existant dans 'innu-aimun révéle
non seulement la capacité de cette langue a exprimer des détails fins et précis du
monde naturel, mais aussi I'importance de la relation intime que les peuples au-
tochtones entretiennent avec leur environnement.

Nous constatons ici des tons tres différents par rapport a ceux des livres du
journaliste-reporter. Dans ce cas, la dénonciation est nette et les sentiments pren-
nent le dessus sur 'objectivité. Ainsi, lorsqu’il dénonce les activités d’exploitation
sur le lac Pekuakami, devenu lac Saint-Jean, et la sédentarisation forcée au détri-
ment des communautés innues, il le fait sans ambages :

Aujourd’hui, il est devenu une sorte de terrain de jeu et, avec leurs gros bateaux a moteur, les
humains s’y amusent. IIs ont sali son eau, ils I'ont vidé de ses poissons. Ils le parcourent méme
ala nage, lui ont donné le nom d’un saint. Ils ne respectent pas sa grandeur.®

La phrase « Aujourd’hui, il est devenu une sorte de terrain de jeu » illustre le dé-
tournement d’un lieu naturel a des fins récréatives humaines. L’expression « ter-
rain de jeu » évoque une vision de la nature comme étant une ressource a
consommer et a exploiter, sans égard pour sa sacralité. Les actions des Occiden-

32 Ihid,, p. 63-64.
33 Ibid,, p. 17.



36 = Simone Casaldi

taux sont explicitement condamnées par 'énumération des maltraitances infli-
gées a cet espace naturel : « Ils ont sali son eau, ils 'ont vidé de ses poissons ». Le
verbe « salir » suggere une pollution directe, et « vider de ses poissons » renvoie a
I'épuisement des ressources naturelles, symbolisant une surexploitation irration-
nelle. Ces images décrivent un abus, un manque de respect envers les éléments
naturels qui ne peuvent plus se renouveler face a ces actions. La phrase « lui ont
donné le nom d’un saint » critique 'imposition d’une vision humaine, religieuse
ou occidentale, a un espace naturel. Cela peut étre interprété comme un acte d’ap-
propriation ou de colonisation symbolique, ou la nature est renommeée et reconfi-
gurée selon des critéres occidentaux, ignorants de son propre caracteére et de sa
signification dans d’autres cultures ou écosystémes. La derniére phrase « IIs ne
respectent pas sa grandeur » résume la critique centrale de ’extrait : I'irrespect
des humains face a la majesté et a 'importance de la nature.

Dans ce roman, Michel Jean adopte une posture encore plus engagée en choi-
sissant de donner un titre innu a 'ouvrage. Le mot « kukum » signifie « grand-
meére » (bien que histoire raconte les aventures de son arriére-grand-meére). L’é-
crivain prend conscience que le moment est propice et que 'opinion publique est
désormais préte a accueillir un ouvrage portant un titre autochtone sans y asso-
cier de jugement négatif ni de réticence.®* Ainsi, Kukum est le premier ouvrage de
Michel Jean a porter un titre innu. Le succes et la réception positive de ce roman
lui font comprendre que le public n’a plus de préjugés envers la thématique au-
tochtone. C’est en raison de cette évolution que son roman suivant portera égale-
ment un titre innu, Tiohtid:ke.*

Finalement, dans le cas ’Amun,®® un recueil rassemblant dix nouvelles écri-
tes par des écrivains autochtones de nations et d’Ages distincts, Michel Jean dé-
couvre une facon différente de dévouer sa carriére a la cause autochtone. Il
décide d’ailleurs de se mettre a ’écart, en laissant les voix d’autres auteurs ali-
menter I'imaginaire autochtone. Il y a sans doute ici la volonté d’utiliser le récit
comme moyen positif pour raconter et répandre la culture. D’ailleurs, en présen-
tant un échantillon trés varié et riche des vies et des récits autochtones, Michel
Jean souhaite que les jeunes autochtones puissent se détacher des idées recues
sur leurs communautés, comme il ’avoue lui-méme : « Les jeunes autochtones ne
voient jamais quelqu’un de leur communauté dans une position enviable, ainsi ils

34 1l avait déja publié un recueil de nouvelles intitulé Amun (« rassemblement » en langue
innue), mais bien qu’il en ait assuré la direction, il n’en était pas 'auteur.

35 Michel Jean : Tiohtid:ke. Montréal : Editions Libre Expression 2021.

36 Michel Jean (éd.) : Amun. Montréal : Stanké 2016.



Objectivité journalistique et question identitaire autochtone = 37

peuvent se reconnaitre dans des histoires, pas seulement dans des nouvelles qui
relatent des problémes ».*’

Il est intéressant de constater que son activité littéraire se répercute aussi sur
sa carriere de chef d’antenne ainsi que sur ses publications sur les réseaux so-
ciaux. D’ailleurs, si avant la parution de ses ouvrages autochtones, et notamment
de son roman Kukum, il ne s’expose jamais publiquement en faveur de la cause
innue, force est d’admettre que son attitude change radicalement a partir de ce
moment-la. En 2020, il souhaite une bonne féte des Méres en innu-aimun, lors
d’une émission de LCN* en louant la beauté de cette langue. En 2021, il dénonce
la marginalisation des Autochtones dans son domaine, en affirmant étre un des
seuls journalistes autochtones en vedette déja trop peu nombreux.* Et la méme
année, a la suite d’un commentaire d’un usager de Twitter lui reprochant de
« jouer la carte autochtone » pour se rendre intéressant, ’écrivain ironise, en dé-
clarant : « Souvent on me demande pourquoi pendant longtemps je ne parlais pas
publiquement de mes origines autochtones... ».*°

Il existe indéniablement un continuum entre Michel Jean, le journaliste, et
Michel Jean, I’écrivain. La popularité qu’il a acquise grace a ses ouvrages 'empé-
che de demeurer totalement neutre dans sa fonction de chef d’antenne. Il a, au fil
du temps, forgé un personnage public qui ne peut étre dissocié de ses prises de
position en faveur de la cause autochtone. Certes, on pourrait y voir une certaine
forme d’opportunisme, dans le sens ol I’écrivain s’investit & mesure que les en-
jeux autochtones gagnent en visibilité et que le public semble de plus en plus ré-
ceptif & ces préoccupations. Cependant, il n’en demeure pas moins que son enga-
gement a joué un role essentiel dans le rayonnement de la culture autochtone,
non seulement au Québec, mais a I’échelle mondiale. Il serait donc inapproprié
d’attribuer I'étiquette d’« opportunistes » aux ouvrages de Michel Jean, car ce
terme désigne généralement des écrivains qui, au cours de I’histoire, se sont ali-
gnés sur 'idéologie ou les régimes dominants pour en tirer profit.*! Nous devrions
plutdt parler de « littérature de circonstance » dans I'acception que lui donne Pre-

37 Jhade Montpetit : Amun, un recueil de nouvelles autochtones.

38 Michel Jean : Sans titre. Twitter 11/05/2020. En ligne : < https://twitter.com/micheljean5/status/
1259817836039614464 > [23/01/2025].

39 Sabin Desmeules : Au Québec, je suis un des seuls journalistes autochtones en ondes.

40 Michel Jean : Sans titre. Twitter 10/05/2021. En ligne : < https://twitter.com/micheljean5/status/
1391904100929900544 » [23/01/2025].

41 Predrag Matvejevitch : Pour une poétique de I’événement : La poésie de circonstance suivi de
L’engagement et I'événement. Paris : Union générale d’éditions 1979.


https://twitter.com/micheljean5/status/1259817836039614464
https://twitter.com/micheljean5/status/1259817836039614464
https://twitter.com/micheljean5/status/1391904100929900544
https://twitter.com/micheljean5/status/1391904100929900544

38 = Simone Casaldi

drag Matvejevitch,** c’est-a-dire une littérature qui s’engage en traitant les sujets
et les débats du siecle. Certes, Michel Jean tire indéniablement parti de ses origi-
nes innues en matiere de recherche artistique, de notoriété et de retombées éco-
nomiques, mais cela découle notamment du déplacement de la périphérie au cen-
tre du débat. De plus, le milieu autochtone a indéniablement profité de la valeur
symbolique et des prises de position de I’écrivain, qui ont permis de mettre en
lumiére la richesse et la complexité de la culture autochtone.

5 Conclusion

En conclusion, nous avons observé 1’évolution de ’engagement dans la carriere
littéraire de Michel Jean, notant que la question de I'identité le conduit a s’éloi-
gner de I'objectivité propre au journaliste-reporter qui caractérisait ses écrits de
non-fiction et ses romans inspirés de sa carriére d’envoyé spécial. A ce sujet, nous
avons introduit la notion d’« engagement professionnel et métaprofessionnel >,
pour souligner la volonté de I’écrivain de rester fidele a la déontologie de
son métier, tout en éclairant le lecteur sur les aspects techniques et souterrains
du travail journalistique. De plus, nous avons montré que l’attention au détail
reste une constante, méme lorsque son écriture devient plus engagée et subjec-
tive. Michel Jean conserve ainsi les outils du reporter tout en modifiant radicale-
ment ses perspectives narratives lors de son passage a la fiction. Il réalise que le
récit incarne « la voix douce » de la littérature, tandis que le reportage, lui, invite
a des contre-arguments.*® Il choisit ainsi d’allier la méthode du journaliste a la
forme de I’écrivain pour structurer ses romans autochtones, tirant parti de la
nouvelle ouverture de I'opinion publique aux enjeux autochtones. Enfin, nous
avons observé les intersections entre I'écrivain et le chef d’antenne, notant que la
question de l'identité imprégne inévitablement aussi bien sa carriére de présenta-
teur que son activité sur les réseaux sociaux.

42 Rappelons-nous pourtant que, comme I'Union des écrivaines et des écrivains québécois nous
en informait en 2018, le revenu moyen des écrivains québécois en 2017 n’atteignait méme pas les
10 000 CAD. Marie-Paule Primeau : La figure médiatique de 1’écrivain. In : Agence Science Presse
21/10/2019. En ligne : « https://www.sciencepresse.qc.ca/blogue/dire/2019/10/21/figure-mediatique-
ecrivain » [24/01/2025].

43 Mathieu Lavoie : Michel Jean présente Kukum.


https://www.sciencepresse.qc.ca/blogue/dire/2019/10/21/figure-mediatique-ecrivain
https://www.sciencepresse.qc.ca/blogue/dire/2019/10/21/figure-mediatique-ecrivain

Objectivité journalistique et question identitaire autochtone = 39

Bibliographie

Biron, Charlotte : Mavis Gallant et Gabrielle Roy, journalistes. Québec : Codicille éditeur 2016. En ligne :
< https://numerique.bang.qc.ca/patrimoine/details/52327/2638002?docref=NB_BAqEMqCL4EXw
PaHDNEg > [23/01/2025].

Boucharenc, Myriam : L’écrivain-reporter au cceur des années trente. Villeneuve d’Ascq : Presses
universitaires du Septentrion 2004.

Bourdieu, Pierre : Les régles de I’art : Genése et structure du champ littéraire. Paris : Seuil 1992.

Cognat, Christine/Viailly, Francis : Les techniques rédactionnelles. In : Reporters Solidaires/Christine
Cognat et al. (éds.) : Le journalisme en pratique : Les bases du métier. Grenoble : Presses
universitaires de Grenoble 2020, p. 73-80. En ligne : < https://shs.cairn.info/le-journalisme-en-
pratique--9782706117053-page-29?lang=fr » [23/01/2025].

Denis, Benoit : Littérature et engagement : de Pascal & Sartre. Paris : Editions du Seuil, 2000.

Desmeules, Sabin : Au Québec, je suis un des seuls journalistes autochtones en ondes - Michel Jean.
In : Le Journal de Montréal 11/06/2021. En ligne : < https://www.journaldemontreal.com/2021/06/11/
au-quebec-je-suis-un-des-seuls-journalistes-autochtones-en-ondes---michel-jean » [23/ 01/2024].

Laurin, Danielle : Ravages des pensionnats autochtones. In : Le Devoir 23/11/2013. En ligne :
< https://www.ledevoir.com/opinion/chroniques/393334/ravages-des-pensionnats-autochtones? »
[23/01/2025].

Lavoie, Mathieu : Michel Jean présente Kukum. In : ICI Premiere (Radio Canada) 27/09/2019. En
ligne : < https://ici.radio-canada.ca/ohdio/videos/529407/autochtones-kukum-michel-jean-
ancetre » [23/01/2025].

Montpetit, Jhade : Amun, un recueil de nouvelles autochtones. In : ICI Premiére (Radio Canada)
10/06/2017. En ligne : < https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/les-malins
/segments/chronique/27021/amun-innue-michel-jean » [23/01/2025].

Jean, Michel : Un monde mort comme la lune. Montréal : Editions Libre Expression 2009.

Jean, Michel : Elle et nous. Montréal : Editions Libre Expression 2012.

Jean, Michel : Le vent en parle encore. Montréal : Editions Libre expression 2013,

Jean, Michel : Envoyé spécial. Laval : Saint-Jean 2014.

Jean, Michel (éd.) : Amun. Montréal : Stanké 2016.

Jean, Michel : Tsunamis. Montréal : Editions Libre Expression 2017.

Jean, Michel : Kukum. Montréal : Editions Libre expression 2019.

Jean, Michel : Tiohtid:ke. Montréal : Editions Libre Expression 2021.

Jean, Michel : Sans titre. In : Twitter 11/05/2020. En ligne : < https://twitter.com/micheljean5/status/
1259817836039614464 > [23/01/2025].

Jean, Michel : Sans titre. In : Twitter 10/05/2021. En ligne : < https://twitter.com/micheljean5/status/
1391904100929900544 > [23/01/2025].

Matvejevitch, Predrag : Pour une poétique de I’événement : La poésie de circonstance suivi de
L’engagement et 'événement. Paris : Union générale d’éditions 1979.

Primeau, Marie-Paule : La figure médiatique de I’écrivain. In : Agence Science Presse 21/10/2019. En
ligne : < https://www.sciencepresse.qc.ca/blogue/dire/2019/10/21/figure-mediatique-ecrivain »
[24/01/2025].


https://numerique.banq.qc.ca/patrimoine/details/52327/2638002?docref=NB_BAqEMqCL4EXwPaHDNEg
https://numerique.banq.qc.ca/patrimoine/details/52327/2638002?docref=NB_BAqEMqCL4EXwPaHDNEg
https://shs.cairn.info/le-journalisme-en-pratique--9782706117053-page-29?lang=fr
https://shs.cairn.info/le-journalisme-en-pratique--9782706117053-page-29?lang=fr
https://www.journaldemontreal.com/2021/06/11/au-quebec-je-suis-un-des-seuls-journalistes-autochtones-en-ondes---michel-jean
https://www.journaldemontreal.com/2021/06/11/au-quebec-je-suis-un-des-seuls-journalistes-autochtones-en-ondes---michel-jean
https://www.ledevoir.com/opinion/chroniques/393334/ravages-des-pensionnats-autochtones?
https://ici.radio-canada.ca/ohdio/videos/529407/autochtones-kukum-michel-jean-ancetre
https://ici.radio-canada.ca/ohdio/videos/529407/autochtones-kukum-michel-jean-ancetre
https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/les-malins/segments/chronique/27021/amun-innue-michel-jean
https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/les-malins/segments/chronique/27021/amun-innue-michel-jean
https://twitter.com/micheljean5/status/1259817836039614464
https://twitter.com/micheljean5/status/1259817836039614464
https://twitter.com/micheljean5/status/1391904100929900544
https://twitter.com/micheljean5/status/1391904100929900544
https://www.sciencepresse.qc.ca/blogue/dire/2019/10/21/figure-mediatique-ecrivain

40 —— Simone Casaldi

S.a.: Amun : un livre pour découvrir les réalités autochtones. In : LCN 16/10/2016. En ligne :
< https://www.tvanouvelles.ca/2016/10/16/amun--un-livre-pour-decouvrir-les-realites-
autochtones > [23/01/2025].

S. a. : Michel Jean. In : Kwahiatonhk !. En ligne : < https://kwahiatonhk.com/auteurs/michel-jean/ »
[23/01/2025].

Viart, Dominique : Sartre-Simon : de la « littérature engagée » aux « fictions critiques ». In : Cahiers Claude
Simon 3 (2007), p. 105-126. En ligne : < https://journals.openedition.org/ccs/572 » [23/01/2025].


https://www.tvanouvelles.ca/2016/10/16/amun--un-livre-pour-decouvrir-les-realites-autochtones
https://www.tvanouvelles.ca/2016/10/16/amun--un-livre-pour-decouvrir-les-realites-autochtones
https://kwahiatonhk.com/auteurs/michel-jean/
https://journals.openedition.org/ccs/572

Mirna Sindici¢ Sabljo
L’espace urbain et I’identité autochtone
dans Tiohtida:ke de Michel Jean

1 Tiohtid:ke de Michel Jean

Michel Jean (*1960), qui est qualifié dans un article publié dans Le Point en dé-
cembre 2023 de « star des lettres québécoises »,' est un auteur reconnu pour ses
romans qui explorent des thémes tels que 'identité, la diversité culturelle et les
enjeux sociaux, notamment ceux liés aux communautés autochtones du Québec.
Michel Jean a longtemps été journaliste d’enquéte et chef d’antenne a TVA. Il a
publié une dizaine de livres chez Libre Expression. Ses premiers textes, par exem-
ple Envoyé spécial (2008) et Un monde mort comme la lune (2009), sont nourris de
son expérience journalistique. Depuis 2012, Michel Jean se consacre a I’écriture de
romans mettant en lumiére les réalités des peuples autochtones au Québec : Elle
et nous (2012), Le vent en parle encore (2013), La belle mélancolie (2015), Kukum
(2019), Tiohtid:ke (2021) et Qimmik (2023).> Dans ses récits, il adopte une perspec-
tive autochtone, cherchant a offrir une voix authentique et engagée sur des ques-
tions qui troublent la survivance des Autochtones au Canada. Il a également di-
rigé deux recueils de nouvelles, Amun (2019) et Wapke (2022), qui rassemblent des
écrits visant a valoriser les écrivain-e-s contemporain-e-s d’origine autochtone.
Par son engagement littéraire et médiatique, Michel Jean s’impose en tant que fi-
gure incontournable de la promotion des cultures autochtones au Québec. Son
travail a été trés bien accueilli par le public, y compris en Europe, ou ses ceuvres
sont saluées pour leur sensibilité, leur profondeur et leur contribution a une meil-
leure compréhension des enjeux autochtones.’

1 Elise Lépine : Michel Jean, un talent innu. In : Le Point (décembre 2023). En ligne : < https://
www.lepoint.fr/culture/rencontre-avec-michel-jean-le-tresor-cache-du-quebec-16-12-2023-2547300_
3.php#11 > [15/04/2024].

2 Kukum a obtenu plusieurs prix littéraires, dont : Prix VLEEL (2020), France-Québec (2020), Na-
ture Nomade (2021), Etincelles (2022) et Meilleur Roman des lecteurs Points (2023).

3 L’intérét de la critique littéraire pour ’ceuvre de Michel Jean ne cesse de croitre. Voir par
exemple : Marie-Eve Bradette : Penser les relations éthiques dans et avec la littérature des pen-
sionnats : réflexions autour du roman Le vent en parle encore de Michel Jean. In : Studies in Cana-
dian Literature 47 (2022), p. 254-269 ; Francois-Emmanuél Boucher : Revendiquer en frangais la
culture innue de Mashteuiatsh. L’autre récit sur la naissance de la confédération canadienne
dans Kukum de Michel Jean. In : Annales Universitatis Paedagogicae Cracoviensis/Studia Histori-
colitteraria 24 (2024).

@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-004


https://www.lepoint.fr/culture/rencontre-avec-michel-jean-le-tresor-cache-du-quebec-16-12-2023-2547300_3.php#11
https://www.lepoint.fr/culture/rencontre-avec-michel-jean-le-tresor-cache-du-quebec-16-12-2023-2547300_3.php#11
https://www.lepoint.fr/culture/rencontre-avec-michel-jean-le-tresor-cache-du-quebec-16-12-2023-2547300_3.php#11

42 —— Mirna Sinditi¢ Sabljo

Le huitieme roman de Michel Jean, Tiohtid:ke, publié en 2021 par Libre Expres-
sion au Québec et en 2023 chez Seuil en France, raconte I'histoire d’Elie Mestena-
peo, un Innu qui arrive a Montréal aprés avoir purgé une peine de prison pour le
meurtre de son pere, un homme alcoolique et violent. Banni par sa communauté
de Nutashkuan, Elie se retrouve sans-abri dans la métropole québécoise. Il est
condamné a errer dans une ville inconnue. Il trouve rapidement du soutien aupres
d’autres itinérants (Géronimo, Jimmy, Mary et Tracy, Caya, etc.), issus de diverses
nations autochtones. Elie se lie également d’amitié a Jimmy, un Nakota, et & Mafia
Doc, un vieil homme attaché a sa tente malgré les rigueurs hivernales de Montréal.
Ces rencontres offrent a Elie un réseau de solidarité qui 'aide a s’installer dans une
ville souvent impitoyable pour ses habitants les plus vulnérables et a entamer un
processus de reconstruction personnelle. Le titre du roman, Tiohtid:ke, signifie
« Montréal » en langue kanien’kéha, ancrant ainsi le récit dans un cadre géogra-
phique et culturel précis. L’ouvrage représente la dure réalité de la vie quotidienne
des personnes en situation d’itinérance, en s’appuyant sur des recherches appro-
fondies menées par Michel Jean. En effet, 'auteur a effectué des recherches sur le
terrain, dialoguant avec des personnes vivant dans la rue pour mieux comprendre
leur expérience.” L’inspiration principale du roman provient de la vie de Raymond
Hervieux, un sans-abri du square Cabot, auquel Michel Jean dédie le livre. Publié
apres le grand succes de Kukum, Tiohtid:ke confirme la volonté de Michel Jean d’ex-
plorer, par la littérature, les réalités sociales et les parcours souvent méconnus des
peuples autochtones.

Tiohtid:ke offre une représentation émouvante de l’itinérance autochtone en
milieu urbain. La ville, cadre principal de cette ceuvre, se révele étre un espace
complexe, chargé d’histoire. Le présent article est consacré a 'analyse de la repré-
sentation de Montréal en tant qu’espace investi de sens par les étres humains, et
explore la maniére dont I’expérience urbaine autochtone a été représentée, ainsi
que la construction identitaire du personnage principal.

2 L’identité autochtone urbaine

Les écrivain-e-s autochtones d’expression francaise ont longtemps privilégié la na-
ture, le territoire et la vie en réserve comme thématiques principales de leurs ceu-

4 Michel Jean — Tiohtid:ke (Montréal), Libraire Mollat. En ligne : « https://www.youtube.com/
watch ?v=wxgTMTYOGIQ > [21/11/2024].


https://www.youtube.com/watch
https://www.youtube.com/watch

L’espace urbain et l'identité autochtone dans Tiohtidke =—— 43

vres, tout comme le lieu dans lequel se déroule I'action.’ Cette orientation refléte
une volonté de mettre en avant leur identité, en valorisant leurs racines ancestra-
les profondément ancrées au territoire. Depuis le XIX® siécle, la ségrégation des
Autochtones a été imposée par la Loi sur les Indiens, le systeme des réserves et
les pensionnats. Les peuples autochtones ont été relégués a des territoires éloi-
gnés, ce qui a contribué a faconner des représentations selon lesquelles la pré-
sence autochtone dans les villes est synonyme de perte identitaire individuelle et
collective. Les villes étaient longtemps considérées comme des lieux privilégiés de
Passimilation, ou les personnes d’origine autochtone, éloignées de leurs commu-
nautés, de leurs traditions et de leurs langues, étaient censées abandonner leur
culture pour s’intégrer a la société dominante. Cette vision a persisté, mais récem-
ment, elle a évolué a mesure que les peuples autochtones s’installent progressive-
ment dans les grandes villes. Selon les données de Statistique Canada, 43,3 % de la
population des Premiéres Nations vit en dehors des réserves.’ Depuis les années
1970, on assiste a une présence de plus en plus visible des Premiéres Nations en
milieux urbains au Canada.” Ce phénoméne se manifeste également a Montréal
qui, historiquement, est I’aire fréquentée par les différentes populations autochto-
nes. Les Autochtones quittent les réserves a cause de conditions socioéconomi-
ques difficiles. De plus, ces derniéres décennies ont également été marquées par
une progression du phénomeéne de l'itinérance qui touche particulierement les
populations autochtones. Bien que les chiffres varient d’une province a l'autre,
des données récentes révelent que, dans les centres urbains canadiens, I’itiné-
rance touche un pourcentage considérable d’Autochtones.®

Aujourd’hui, I'appropriation des espaces urbains par les Autochtones s’inscrit
dans un processus plus large de réconciliation et de guérison. Ce processus s’est
également manifesté de maniére symbolique et artistique. A titre d’exemple,
Francois Girard a réalisé Hochelaga, terre des dmes, un film qui relie le destin du

5 Par exemple, Kuessipan, Manikanetish et Shuni de Naomi Fontaine, la poésie de Joséphine
Bacon ou de Marie-Andrée Gill.

6 En ligne : « https://www12.statcan.gc.ca/census-recensement/2021/assa/fogsspg/page.cfm?lang=
F&topic=8&dguid=2021A000224 > [17/12/2024]

7 Cf. David Newhouse/Evelyn ]. Peters (éds.) : Des gens d’ici. Les Autochtones en milieu urbain.
Ottawa : Programme de Recherche sur les politiques 2003 ; Evelyn J. Peters : Aboriginal People in
Canadian Cities. In : Trudi Bunting/Pierre Filion et al. (éds.) : Canadian Cities in Transition : New
Directions in the Twenty-First Century. Oxford : Oxford University Press 2010, p. 375-390 ; Carole
Lévesque/loana Comat (éds.) : La condition itinérante parmi la population autochtone au Québec.
Partie 1. Une enquéte qualitative a Montréal. Cahiers ODENA : Montréal 2018.

8 Portrait des Canadiennes et Canadiens ayant vécu en situation d’itinérance. Statistique Ca-
nada. En ligne : < https://www?150.statcan.gc.ca/nl1/pub/75-006-x/2022001/article/00002-fra.htm >
[16/12/2024].


https://www12.statcan.gc.ca/census-recensement/2021/assa/fogsspg/page.cfm%3Flang=F&topic=8&dguid=2021A000224%20%E2%80%BA
https://www12.statcan.gc.ca/census-recensement/2021/assa/fogsspg/page.cfm%3Flang=F&topic=8&dguid=2021A000224%20%E2%80%BA
https://www150.statcan.gc.ca/n1/pub/75-006-x/2022001/article/00002-fra.htm

44 —— Mirna Sindici¢ Sabljo

village iroquoien a celui du Montréal contemporain. En 2017, les armoiries et le
drapeau de la ville de Montréal ont été enrichis d’'un symbole autochtone : le pin
blanc. I’année suivante la rue Amherst a Montréal a changé de nom et est deve-
nue la rue Atateken.’ Mais, comme le souligne Deirdre Howard-Wagner, si les
noms de lieux expriment et réinsérent une présence des Kanien’kehd:ka régle-
mentée, acte de réconciliation ne rétablit pas la souveraineté de ceux-ci. Ces
actes ne décolonisent donc pas la ville, car les terres ne sont pas rapatriées et les
droits fonciers restent contestés.®

Parallelement, une nouvelle littérature autochtone urbaine a émergé au Qué-
bec. Au cours des dix derniéres années, des écrivain-e-s tels que Michel Jean, Na-
tasha Kanapé Fontaine et Julie D. Kurtness ont réorienté leur regard. Ils ne repré-
sentent plus exclusivement la vie traditionnelle des autochtones sur le territoire,
mais également dans le milieu urbain. Ces écrivain-e's autochtones révelent ainsi
les tensions, les défis et les solidarités d'une population encore souvent marginali-
sée, tout en inscrivant leurs récits dans le contexte contemporain de réappropria-
tion culturelle et sociale.

3 Comment lire les littératures autochtones ?

Au cours des derniéres décennies, de nombreux débats ont eu lieu, notamment
dans le domaine des études littéraires autochtones aux Etats-Unis, concernant les
théories les plus appropriées pour analyser ces littératures."* Ces discussions ont
été suscitées par une prise de conscience du fait que les littératures autochtones
émergent de contextes culturels, historiques et linguistiques distincts de ceux de
la littérature américaine, canadienne ou européenne. Par conséquent, les théories
occidentales peuvent s’avérer inadaptées a 'analyse.'* Mareike Neuhaus propose
une approche qu’elle nomme « lecture holophrastique » en tant que méthode a

9 Laurence Niosi : La rue Amherst devient la rue Atateken. In : Radio Canada, Espaces autochto-
nes (juin 2019). En ligne : « https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1193382/rue-amherst-
montreal-nom-changement-autochtones » [05/01/2025].

10 Deidre Howard-Wagner : Indigenous Invisibility in the City : Successful Resurgence and
Community Development Hidden in Plain Sight. Londres/New York : Routledge 2021, p. 122-123.

11 Deanna Reder/Linda M. Morra (éds.) : Learn, Teach, Challenge : Approaching Indigenous Lite-
ratures. Waterloo : Wilfried Laurier University Press 2016.

12 Kimberly M. Blaeser : Native Literature : Seeking a Critical Center. In : Jeannette Armstrong
(éd.) : Looking at the Words of Our People : First Nations Analysis of Literature. Penticton : They-
tus Books 1993, p. 51-61.


https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1193382/rue-amherst-montreal-nom-changement-autochtones
https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1193382/rue-amherst-montreal-nom-changement-autochtones

L’espace urbain et l'identité autochtone dans Tiohtidke =—— 45

la fois efficace et éthique pour I’analyse des textes littéraires autochtones.’
Cette méthode implique d’ancrer l'interprétation des textes autochtones dans
les langues et les traditions discursives autochtones dont ceux-ci sont issus, re-
connaissant ainsi leur contexte culturel et linguistique spécifique.

Dans cet article, qui a pour objectif d’analyser la représentation de I’espace
urbain dans un des romans de Michel Jean, le recours a des théories non autoch-
tones peut étre justifié par le parcours de I'auteur. Prenant en compte mon
cadre d’analyse, ce sont les études littéraires spatiales ont été choisies. Ces dernie-
res sont associées au « tournant spatial » dans les sciences humaines et sociales.
Lorsque Robert T. Tally Jr. a initialement utilisé ’expression « études littéraires
spatiales », il considérait le terme « spatial » comme un terme descriptif, modi-
fiant les études littéraires pour mettre I'accent sur I’espace, le lieu, la cartogra-
phie, la géographie, I’architecture et les relations spatiales.”® Son intention était
d’englober diverses approches, y compris la géographie littéraire et la géocritique,
dans la mesure ou elles examinent la relation entre la littérature et 'espace.

La maniére dont ’espace est compris, vécu et représenté en littérature a été
profondément influencée par des penseurs comme Henri Lefebvre et Yi-Fu Tuan.
Lefebvre, dans la Production de ’espace, soutient que ’espace n’est pas un conte-
nant neutre, mais qu’il est socialement produit et reproduit en fonction des inté-
réts de ses habitants, et que les modeles de la vie quotidienne ne doivent pas étre
considérés comme acquis.'® Cette idée est cruciale pour les études littéraires spa-
tiales, ainsi que pour I'analyse du roman de Michel Jean. L’espace est un produit
social résultant d’une interaction complexe entre modes de production, relations
sociales, pratiques intellectuelles et critiques, ainsi que de changements géogra-
phiques, ces éléments se croisant, se chevauchant et se confrontant pour fagonner
Pespace.

13 Mareike Neuhaus : The Decolonizing Poetics of Indigenous Literatures. Regina : University of
Regina Press 2015.

14 1l est né en dehors de la communauté autochtone, d’un pere blanc et d’une mére innue, dans
la ville d’Alma, au Saguenay-Lac-Saint-Jean. Il a grandi a Sorel, sur les rives du lac Saint-Jean et il
a fait ses études a Montréal. Il n’a pas appris la langue innu-aimun durant son enfance et n’a
commencé a explorer et a embrasser ses origines autochtones que plus tard dans sa vie, il y a
environ quinze ans. France Poirier : Ecrivain innu, chef d’antenne et journaliste : Entrevue avec
Michel Jean. In : Accés (décembre 2023). En ligne : « https://www.journalacces.ca/culture/ecrivain-
innu-chef-dantenne-et-journaliste-entrevue-avec-michel-jean/ » [17/03/2024].

15 Robert T. Tally Jr. : Introduction : Spaces of the Text : Literary Studies after the Spatial Turn.
In : Robert T. Tally Jr. (éd.) : Spatial Literary Studies : Interdisciplinary Approaches to Space, Geo-
graphy, and the Imagination. Londres/New York : Routledge 2021, p. 1-10, ici p. 1-2.

16 Henri Lefebvre : The Production of Space, trad. D. Nicholson-Smith. Oxford/Cambridge : Black-
well 1991.


https://www.journalacces.ca/culture/ecrivain-innu-chef-dantenne-et-journaliste-entrevue-avec-michel-jean/
https://www.journalacces.ca/culture/ecrivain-innu-chef-dantenne-et-journaliste-entrevue-avec-michel-jean/

46 —— Mirna Sinditi¢ Sabljo

Yi-Fu Tuan, dans des ouvrages tel que Space and Place : The Perspective of
Experience, s’est particulierement intéressé a la relation entre les étres humains
et leur environnement, surtout sur le plan émotionnel et spirituel. Dans ce sens, il
faut faire une distinction entre les notions du lieu et de ’'espace. Comme I'explique
Yi-Fu Tuan, « le lieu est la sécurité, I'espace est la liberté : nous sommes attachés
a l'un et aspirons a lautre »."” Cette distinction est cruciale pour comprendre
comment les textes littéraires transforment un espace en un lieu chargé d’émotion,
de mémoire, et de signification culturelle. Setha Low considére ’espace comme une
construction plus générale et abstraite."® Selon elle, I'espace est avant tout social,
produit par des groupes de personnes, tout comme par des forces historiques et
politiques. Le terme « lieu » est utilisé dans le sens d’un espace habité et approprié
par lattribution de significations, de sentiments, de perceptions sensorielles et de
compréhensions personnelles et collectives. C’est la localisation spatiale des subjec-
tivités, des intersubjectivités et des identités qui transforme I'espace en lieux. Les
études littéraires spatiales utilisent ces théories en analysant la maniéere dont la lit-
térature percoit, représente et produit 'espace. En mobilisant les théories de Lefeb-
vre, Tuan, Low, etc. elles permettent d’interpréter les rapports de pouvoir dans I'es-
pace narratif, les appropriations subversives des lieux et la charge affective des
espaces littéraires.

4 Une quéte d’appartenance autochtone
dans le milieu urbain

L’action du roman commence au moment de la sortie d’Elie de la prison et dure
plusieurs années. Elie, joueur de hockey exceptionnel, a grandi dans une maison
ou la violence faisait partie du quotidien. Malgré ce contexte difficile, la réserve
demeure un foyer pour Elie. Dans ce roman, elle est représentée comme un lieu
sombre. Les conditions de vie y sont marquées par la pauvreté, les problémes fa-
miliaux, les abus de drogue ainsi que par les violences domestiques. Cet espace
est vu a travers les yeux d'un personnage secondaire, Audrey Duval, une avocate
qui y effectue des recherches : « La réserve a été créée par le gouvernement cana-
dien au début des années 1950. Pour Audrey, elle ressemble a celle de Pakua
Shipi, plus au nord, a une centaine de kilométres de la frontiére du Labrador,

17 Yi-Fu Tuan : Space and Place : The Perspective of Experience. Minneapolis : University of Min-
nesota Press 2001, p. 3, notre traduction.

18 Setha Low : Spatializing Culture : The Ethnography of Space and Place. Londres/New York :
Routledge 2017, p. 32.



L’espace urbain et I'identité autochtone dans Tiohtid:ke =—— 47

quelle a déja visitée. Mémes maisons délabrées, mémes rues de terre battue ou
se promeénent des chiens en liberté et des nuées d’enfants qui s’amusent ».'

Elie ne sait pas s’il a envie de sortir de la prison parce que « personne ne
lattend a I’extérieur. Il n’y a pas une auto avec une femme a ’ceil humide a son
bord qui surveille la porte, dans I’attente de le voir émerger. Il n’y a que le vent
qui souffle sur le pénitencier et la forét qui I'entoure »* Elie prend I'autobus et
part pour Montréal puisqu’il ne peut pas rentrer dans sa communauté. Lors de
son arrivée, il hésite & descendre de l'autocar. « Pour Elie Mestenapeo, qui n’a
jamais vu une grande ville, Montréal semble a la fois effrayante et décevante. Ef-
frayante, car il n’y a aucun repére. Tout ici lui est étranger. Décevante parce
quelle n’est qu'une infinie succession de batiments anonymes, de rues sales et de
visages indifférents a ce qui les entoure ».*! Dans la rue, il ne voit que les « visages
fermés qui se détournent quand il les interroge du regard ».** Jamais au cours de
sa vie, Elie « n’a été entouré d’autant de monde et, pourtant, jamais il ne s’est
senti aussi seul » que dans « cette ville insaisissable » qui se montre « aussi froide
que terrifiante ».2 Or, immédiatement apres son arrivée, Elie se sent seul, effrayé
et sans reperes. La ville donne I'impression d’un labyrinthe désordonné.

Elie conserve un profond attachement a son territoire et a la nature, qu’il res-
sent a travers les oiseaux, le vent ou 'odeur de '’herbe, autant d’éléments qui ra-
vivent en lui le souvenir de sa vie passée. En apercevant la neige, il a 'impression
de retourner dans la forét, un sentiment renforcé lorsqu’il ferme les yeux et se
laisse envahir par ces réminiscences :

Le chant matinal des oiseaux et le froufrou de leurs ailes le tirent du sommeil. Le gratte-
ment nerveux d’un écureuil sur une branche au-dessus de lui finit de le réveiller. Elie res-
pire les odeurs d’herbes mouillées de rosée qui montent dans l'air tiede. Au loin, le bruit de
pas des passants pressés lui rappelle qu’il se trouve dans cette ville ou le silence est impos-
sible.2

Dés le premier jour, il devient un nomade dont I'existence est consacrée a la re-
cherche de ressources matérielles assurant la survie dans la rue. Geronimo, un
Cri d’Eeyou Istchee, devient son ami. Les deux hommes parcourent les rues en-
semble et ramassent des canettes et des bouteilles pour les revendre. Elie et Gero-
nimo partagent une proximité, « comme autrefois les anciens en forét »* Elie fait

19 Michel Jean : Tiohtid:ke. Montréal : Libre Expression 2021, p. 215-216.
20 Ibid., p.17.
21 Ibid,, p. 21.
22 Thid,, p. 22.
23 Ibid,, p. 22.
24 1bid,, p. 39.
25 Ibid,, p. 67.



48 —— Mirna Sinditi¢ Sabljo

la rencontre des jumelles d’origine inuite, Mary et Tracy Nappatuk, qui 'introdui-
sent au square Cabot, un lieu fréquenté par des membres de diverses communau-
tés, ou il fait également la connaissance de Jimmy, un Nakota qui distribue la
nourriture de sa popote roulante. Le square Cabot, décrit comme « un ilot de ver-
dure au cceur de la ville »2 est devenu un lieu de rassemblement des itinérants
autochtones. La vie quotidienne de cette « étrange communauté bigarrée, formée
de femmes et ’hommes poussés en marge de la société »*” est marquée par la
solidarité. « Le soir, ils reviennent vers le square comme des abeilles au nid »*
parce que c’est un lieu ou il est possible de rencontrer des personnes de leur
culture et ou I'on prend soin des siens. Les itinérants se réunissent ici, autour de
la sculpture de I’explorateur italien Giovanni Caboto, et ils vivent en commu-
nauté, parce que c’est ainsi qu’ils vivent depuis toujours. Le square devient un
lieu protecteur, un lieu ol les personnes itinérantes peuvent se reconnaitre et se
réapproprier une forme d’identité spatiale. Le square Cabot devient vite 'endroit
ou Elie « se sent encore le plus chez lui dans cette ville ».** Un lieu qui lui offre
sécurité et stabilité. L’attribution de valeurs et de significations est essentielle.
Selon Tuan, lorsque ’espace devient familier, lorsqu’il acquiert une signification,
il devient un lieu. Quand il parcourt les rues de Montréal, Elie entend « de l'innu,
de linuktitut, de ’atikamekw. Cette derniere langue ressemble tellement a la
sienne qu’il peut la comprendre par bouts »*° Au square Cabot, « les gens s’expri-
ment en cri, en atikamekw, en innu, en algonquin, en inuktitut » es langues tra-
ditionnelles qui reflétent des aspects essentiels de la culture et qui sont importan-
tes pour renforcer et construire une identité culturelle dans un espace urbain.

Un séjour prolongé dans le territoire au Nord avec un groupe d’hommes au-
tochtones, désireux de renouer avec leurs racines, s’est avéré profondément bé-
néfique pour la santé mentale d’Elie. Entre le canot, le campement, la péche et la
chasse, il redécouvre instinctivement des savoirs hérités de son grand-pére, qui
Pemmenait jadis explorer la vie sur le territoire. Le contact direct avec le terri-
toire et le mode de vie traditionnel ménent a la guérison.

A Montréal, Jimmy offre un emploi a Elie, un travail qui lui procure non seu-
lement une stabilité financiére, mais lui permet également de louer une chambre.
Elisabeth, étudiante en médecine, encourage & s’inscrire au cégep. Une relation
amoureuse nait entre eux. Quand la meére d’Elisabeth, Mary, meurt tragiquement,

26 Ibid., p. 32.
27 Ibid., p. 49.
28 Ihid,, p. 179.
29 Ibid., p. 87.
30 Ibid., p. 179.
31 Ibid,, p. 47.



L’espace urbain et l'identité autochtone dans Tiohtidke =—— 49

renversée par une voiture, Elie et Flisabeth partent au Nunavik pour y déposer
ses cendres. Ce voyage marque un tournant pour Elie, qui décide d’étudier le
droit, tandis qu’Elisabeth poursuit son réve de devenir chirurgienne. Le parcours
d’Elie se termine sur une note optimiste : il est libéré des accusations pesant sur
lui pour le meurtre de son pére, parvenant ainsi a se réhabiliter pleinement.
Avant de mourir, sa mére avoue a un ambulancier tué son mari, disculpant ainsi
son fils. Cette révélation méne a une enquéte dirigée par Audrey Duval, qui
confirme I'innocence d’Elie. Cette libération lui permet de terminer ses études et
de trouver sa place au sein de la société, symbolisant une renaissance personnelle
et une réappropriation de son identité. Un an plus tard, Elie et Elisabeth se ren-
dent & Nutashkuan, ou le bannissement d’Elie est enfin annulé. Lui, avocat qui vit
a Montréal, se sent enfin libre.

5 La ville comme palimpseste : Montréal a travers
les siécles

Avant l'arrivée des Européens, Tiohtid:ke était un lieu de rassemblement et de
commerce pour plusieurs nations autochtones d’Amérique du Nord. Montréal est
aujourd’hui une grande ville moderne, mais pour les Autochtones c’est également
leur territoire d’antan :

Le pont Jacques-Cartier, qui enjambe le fleuve a la hauteur de Montréal, porte le nom de
I’explorateur frangais qui, le 2 octobre 1535, devint le premier Européen a mettre les pieds
sur I'lle qu’occupe maintenant la métropole. Cartier y avait découvert a I’époque un village
iroquoien. Hochelaga comptait une cinquantaine de maisons longues qui étaient protégées
par une palissade traversée d’une porte unique, au pied d’'une colline que le Frangais a bap-
tisé mont Royal en ’honneur de son souverain, Francois Ier. [..] L’ile a bien changé depuis
Jacques Cartier, vingt-trois ponts et un tunnel permettent d’y accéder, et des centaines d’a-
vions traversent son ciel chaque jour. Cependant, certaines choses demeurent. Le fleuve,
imperturbable, coule des Grands Lacs vers le golfe. La montagne, qui avait impressionné
Cartier, domine encore le paysage. Et des Autochtones habitent toujours a ses pieds.*

Dans le roman de Michel Jean, les personnages d’origine autochtone se regrou-
pent a Montréal comme jadis, mais maintenant pour reformer la communauté
quils ont perdue : « aujourd’hui ils sont quelques milliers, issus de toutes les na-
tions, & Tiohtid:ke. Prés de mille d’entre eux vivent dans la rue et au square
Cabot, au pied du mont Royal, entourés de hauts édifices formant une palissade

32 Ibid, p. 151.



50 —— Mirna Sinditi¢ Sabljo

démesurée qui a remplacé celle de ’ancien village »** Les personnages autochto-
nes de ce roman ont tendance a vivre a proximité les uns des autres, formant des
communautés fondées sur la solidarité, leurs vies s’entrecroisent dans les espaces
qu’ils habitent depuis des siécles, ancrés par des reperes durables tels que le
fleuve, la montagne, I'ile, etc. Or, les différentes couches d’histoires, tout comme
les dynamiques et les relations entre colonialisme et résistance coexistent dans
cette ville moderne.

Dans ce roman, la ville peut étre percue comme un palimpseste, c’est-a-dire
un espace ol différentes périodes historiques se superposent et se préservent.>*
Dans son livre La condition urbaine, publié en 2005, Olivier Mongin définit les
« villes-palimpsestes » comme des espaces portant les traces des constructions et
des destructions historiques et sociales successives.> Ce néologisme évoque la ca-
pacité d’une ville a se transformer au fil du temps, en absorbant les strates de son
passé pour mieux se réinventer. Les espaces urbains dans Tiohtid:ke sont repré-
sentés comme le résultat de couches de colonialisme et de résistance qui se super-
posent au méme endroit et présentent des visions de I'espace tout a fait différen-
tes, comme par exemple les palissades et les gratte-ciel. La ville de Montréal est,
dans ce roman, représentée comme une ville située sur des terres traditionnelle-
ment utilisées par les peuples autochtones, ce qui met en évidence les liens entre
I’environnement urbain et les identités autochtones.

Dans les différentes couches historiques du tissu urbain, la mémoire stratifiée
des époques précédentes est préservée. Cette mémoire est matérialisée par des
structures palimpsestes superposées. Cette notion de superposition de Walter
Benjamin, développée dans Arcades, semble adéquate parce qu’elle met 'accent
sur la présence mémorisée.*® Selon Benjamin, 'observateur, dans 1’état d’esprit
adéquat pour les percevoir, peut identifier les différentes couches de temps et
leur coprésence simultanée dans I’espace urbain. Ainsi, les jumelles inuites, Mary
et Tracy, emmeénent Elie manger au square Cabot peu aprés leur premiére ren-
contre, et Tracy lui dit : « Bon appétit et bienvenue a Tiohtid:ke, petit »>’

33 Ibid., p. 152.

34 Pour l'explication du terme du « palimpseste » voir : Olivier Mongin : La condition urbaine :
la ville a 'heure de la mondialisation. Paris : Seuil 2005 ; Sarah Dillon : The Palimpsest. Literature,
Criticism, Theory. Londres : Bloomsbury Publishing 2014 ; Andreas Huyssen : Present Pasts :
Urban Palimpsests and the Politics of Memory. Stanford : Stanford University Press 2003.

35 Olivier Mongin : La condition urbaine : la ville a ’heure de la mondialisation.

36 Walter Benjamin : The Arcades Project. Cambridge (MA) : Harvard University Press 1999,
p. 172, 418, 854.

37 Michel Jean : Tiohtid:ke, p. 37.



L’espace urbain et P'identité autochtone dans Tiohtid:ke =—— 51

6 Conclusion

L’acte d’écrire a souvent été comparé a celui des cartographes. Selon Robert
T. Tally Jr., raconter une histoire ressemble au processus de création d’une
carte.® Tally Jr. souligne également que les relations entre l'espace et 'écriture
tendent a créer de nouveaux lieux et de nouvelles narrations. Ainsi, les récits ne
se contentent pas de représenter le monde : ils le construisent également. Tiohtid:ke
de Michel Jean raconte le Montréal contemporain ainsi que les expériences au-
tochtones en milieu urbain. Ce roman présente ce que signifie étre autochtone
dans les espaces urbains et montre comment ces espaces, SOUVent pergus comme
antinomiques a I'identité autochtone, recoupent les territoires traditionnellement
associés aux peuples autochtones. Au centre de cette réflexion, la question de l’iti-
nérance chez les populations autochtones est abordée comme une prolongation
des enjeux systémiques liés aux réserves. Par ’humanisation des personnes en
situation d’itinérance, Michel Jean met en lumiere leurs récits singuliers et remet
en question les stéréotypes réducteurs qui leur sont associés.

Ce roman illustre un changement paradigmatique dans la compréhension de
I'identité autochtone. Bien que la ville soit initialement décrite comme un espace
effrayant, hostile et potentiellement violent, le protagoniste, Elie, y reconstruit
progressivement sa vie. A travers ses interactions avec d’autres personnages, sa
relation a ’espace urbain se transforme. La ville devient alors un lieu ot Elie re-
vendique sa place, trouve ’amour, obtient un emploi, décroche un diplome uni-
versitaire et, finalement, s’intégre pleinement a la société.

Michel Jean met également en avant la maniére dont les personnages d’ori-
gine autochtone en milieu urbain parviennent a créer de nouvelles communau-
tés. Ils ont tendance a investir dans des lieux spécifiques a travers lesquels leurs
identités collectives sont reproduites dans la ville. Les lieux spécifiques, tels que
le square Cabot dans ce roman, sont convertis en espaces de référence et de pro-
duction de I'identité. Le regroupement et les relations d’interconnaissance qui s’y
instaurent contribuent a batir un sentiment de confiance envers ce lieu. En s’ap-
propriant ainsi des lieux, ces personnages, dont Elie fait partie, créent notamment
un cadre spécifique de socialisation. « L’espace et son appréhension symbolique
représentent », selon Michel Parazelli, « un point d’appui psychosocial fondamen-
tal de la structuration identitaire, car c’est par appropriation de lieux (si elle per-

38 Robert Tally : Literary Cartography : Space, Representation, and Narrative. Paper presented
at the International Society for the Study of Narrative Conference, Austin (TX) 2008. En ligne :
< https: //digital.library.txst.edu/items/b38960dc-539e-4498-89cd-f72ab04c3bd2 » [18/12/2025].



52 —— Mirna Sinditi¢ Sabljo

dure dans le temps) que l'individu peut accomplir et stabiliser un processus d’i-
dentification ».*

Ce roman illustre comment les interactions entre les personnages faconnent
I’espace urbain autochtone. Elie s’approprie cet espace et, en lui attribuant des
significations et des émotions, le transforme en un lieu qui devient le pilier essen-
tiel de sa reconstruction identitaire. L’espace urbain devient, dans ce roman, un
lieu ou se réarticulent citoyenneté et appartenance. On observe une expansion
des espaces reconnus comme autochtones. Tout comme les réserves ne sont pas
les seuls lieux ou l'identité des peuples autochtones se construit, les villes ne se
limitent pas a étre des espaces exclusivement associés aux sociétés coloniales. En
mettant en scéne la construction de subjectivités autochtones urbaines et la résur-
gence des identités culturelles en milieu citadin, le roman interroge les récits do-
minants sur les rapports entre les peuples autochtones et les villes.

Bibliographie

Benjamin, Walter : The Arcades Project. Cambridge (MA) : Harvard University Press 1999.

Blaeser, Kimberly M. : Native Literature : Seeking a Critical Center. In : Jeannette Armstrong (éd.) :
Looking at the Words of Our People : First Nations Analysis of Literature. Penticton : Theytus Books
1993, p. 51-61.

Dillon, Sarah : The Palimpsest. Literature, Criticism, Theory. Londres : Bloomsbury Publishing 2014.

Howard-Wagner, Deidre : Indigenous Invisibility in the City : Successful Resurgence and Community
Development Hidden in Plain Sight. Londres/New York : Routledge 2021.

Huyssen, Andreas : Present Pasts : Urban Palimpsests and the Politics of Memory. Palo Alto : Stanford
University Press 2003.

Jean, Michel : Tiohtid:ke. Montréal : Libre Expression 2021.

Lefebvre, Henri : The Production of Space, trad. D. Nicholson-Smith. Oxford/Cambridge :

Blackwell 1991.

Lépine, Elise : Michel Jean, un talent innu. In : Le Point (décembre 2023). En ligne : < https://www.
lepoint.fr/culture/rencontre-avec-michel-jean-le-tresor-cache-du-quebec-16-12-2023-2547300_3.
php#11 > [15/04/2024].

Lévesque, Carole/Comat, Ioana (éds.) : La condition itinérante parmi la population autochtone au
Québec. Partie 1. Une enquéte qualitative @ Montréal. Cahiers ODENA : Montréal 2018.

Low, Setha : Spatializing Culture : The Ethnography of Space and Place. Londres/New York :
Routledge 2017.

Mongin, Olivier : La condition urbaine : la ville a I'heure de la mondialisation. Paris : Seuil 2005.

Neuhaus, Mareike : The Decolonizing Poetics of Indigenous Literatures. Regina : University of Regina
Press 2015.

39 Michel Parazelli : La rue attractive. Parcours et pratiques identitaires des jeunes de la rue. Qué-
bec : Presses de I’'Université de Québec 2002, p. 141.


https://www.lepoint.fr/culture/rencontre-avec-michel-jean-le-tresor-cache-du-quebec-16-12-2023-2547300_3.php#11
https://www.lepoint.fr/culture/rencontre-avec-michel-jean-le-tresor-cache-du-quebec-16-12-2023-2547300_3.php#11
https://www.lepoint.fr/culture/rencontre-avec-michel-jean-le-tresor-cache-du-quebec-16-12-2023-2547300_3.php#11

Lespace urbain et P'identité autochtone dans Tiohtid:ke =——— 53

Newhouse, David/Peters, Evelyn J. (éds.) : Des gens d’ici. Les Autochtones en milieu urbain. Ottawa :
Programme de Recherche sur les politiques 2003.

Niosi, Laurence : La rue Amherst devient la rue Atateken. In : Radio Canada, Espaces autochtones (juin
2019). En ligne : < https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1193382/rue-amherst-
montreal-nom-changement-autochtones » [05/01/2025].

Parazelli, Michel : La rue attractive. Parcours et pratiques identitaires des jeunes de la rue. Québec :
Presses de I'Université de Québec 2002.

Peters, Evelyn J. : Aboriginal People in Canadian Cities. In : Trudi Bunting/Pierre Filion et al.(éds.) :
Canadian Cities in Transition : New Directions in the Twenty-First Century. Oxford : Oxford University
Press 2010, p. 375-390.

Poirier, France : Ecrivain innu, chef d’antenne et journaliste : Entrevue avec Michel Jean. In : Accés
(décembre 2023). En ligne : < https://www.journalacces.ca/culture/ecrivain-innu-chef-dantenne-
et-journaliste-entrevue-avec-michel-jean/ » [17/03/2024].

Reder, Deanna/Morra, Linda M. (éds.) : Learn, Teach, Challenge : Approaching Indigenous Literatures.
Waterloo : Wilfried Laurier University Press 2016.

S. a. : Census of Population. Statistics Canada. En ligne : < https://www12.statcan.gc.ca/census-
recensement/2021/assa/fogsspg/page.cfm?lang=F&topic=8&dguid=2021A000224 > [17/12/2024].

S. a. : Portrait des Canadiennes et Canadiens ayant vécu en situation d’itinérance. Statistique Canada.
En ligne : < https://www150.statcan.gc.ca/n1/pub/75-006-x/2022001/article/00002-fra.htm »
[16/12/2024].

S. a. : Michel Jean - Tiohtia:ke (Montréal), Libraire Mollat. En ligne : < https://www.youtube.com/
watch?v=wxgTMTYOGIQ > [21/11/2024].

Tally, Robert : Literary Cartography : Space, Representation, and Narrative. Paper presented at the
International Society for the Study of Narrative Conference. Austin (TX) 2008. En ligne : <
https://digital.library.txst.edu/items/b38960dc-539e-4498-89cdf72ab04c3bd2 » [18/12/2024].

Tally Jr., Robert T. : Introduction : Spaces of the Text : Literary Studies after the Spatial Turn. In :
Robert T. Tally Jr. (éd.) : Spatial Literary Studies : Interdisciplinary Approaches to Space, Geography,
and the Imagination. Londres/New York : Routledge 2021, p. 1-10.

Tuan, Yi-Fu : Space and Place : The Perspective of Experience. Minneapolis : University of Minnesota
Press 2001.


https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1193382/rue-amherst-montreal-nom-changement-autochtones
https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1193382/rue-amherst-montreal-nom-changement-autochtones
https://www.journalacces.ca/culture/ecrivain-innu-chef-dantenne-et-journaliste-entrevue-avec-michel-jean/
https://www.journalacces.ca/culture/ecrivain-innu-chef-dantenne-et-journaliste-entrevue-avec-michel-jean/
https://www12.statcan.gc.ca/census-recensement/2021/assa/fogsspg/page.cfm?lang=F&topic=8&dguid=2021A000224
https://www12.statcan.gc.ca/census-recensement/2021/assa/fogsspg/page.cfm?lang=F&topic=8&dguid=2021A000224
https://www150.statcan.gc.ca/n1/pub/75-006-x/2022001/article/00002-fra.htm
https://www.youtube.com/watch?v=wxgTMTYOGlQ
https://www.youtube.com/watch?v=wxgTMTYOGlQ
https://digital.library.txst.edu/items/b38960dc-539e-4498-89cdf72ab04c3bd2
https://digital.library.txst.edu/items/b38960dc-539e-4498-89cdf72ab04c3bd2




Christophe Premat
Ontologie décoloniale et auto-histoire chez
les écrivaines innues francophones

1 Introduction

Il peut apparaitre osé d’évoquer une « ontologie décoloniale > dans la mesure ou
I’expression frise 'oxymore. Si 'ontologie désigne un discours sur I'étre en tant
qu'étre et si ’adjectif décolonial invite & un dépaysement pour aborder ce qui
n’est pas visible notamment dans les productions littéraires, alors la littérature
autochtone canadienne d’expression francaise offre un cas intéressant de réfle-
xion sur des ontologies oubliées, effacées. Plusieurs voix se sont affirmées ces der-
niéres années et notamment celles des écrivaines qui se consacrent avant tout a
des poémes voire a des textes courts comme dans le cas de Naomi Fontaine.! Ces
poémes offrent 'occasion d’un travail sur la langue en la décentrant de sa logique
initiale grace a une condensation des éléments syntaxiques (enjambement de
vers, expressions refaites, métonymies, métaphores) et sont ’endroit idéal pour
« situer » une ontologie différente avec un discours sur I'étre caractérisé par une
solidarité entre les éléments, les chaines d’étre. La « survivance » a souvent habité
le déploiement de ces poémes qui manifestent une vision du monde radicalement
non productiviste. Il ne s’agit pas pour nous d’épouser idéologiquement cette vi-
sion ni de la magnifier, mais de lui donner une place et d’écouter la maniére dont
elle est portée dans ces différents poémes. C’est en effet en termes de présence
quil faut analyser le développement d’une ontologie avant de lui projeter des
théologies négatives (c’est-a-dire dire tout ce qu’il n’est pas pour le spécifier).
Nous allons donc explorer cette ontologie dans ’ceuvre des grandes écrivaines in-
nues, An Antane Kapesh (1926-2004), Joséphine Bacon (*1947), Rita Mestokosho
(*1966), et Natasha Kanapé Fontaine (*1991). Ce choix est guidé par la spécificité
de leur production (des recueils poétiques en majorité) et par le fait qu’elles appar-
tiennent a des générations différentes. Dans ce cadre, 'ceuvre d’An Antane Ka-
pesh est plus autobiographique et pionniere car elle fut I'une des premiéres
écrivaines des Premiéres Nations a utiliser la littérature dans une perspective
« d’auto-histoire >. L’hypothése de cet article est que I’ceuvre d’An Antane Ka-
pesh est réécrite dans ces différents recueils poétiques a partir de la vision
innue du monde.

1 Naomi Fontaine : Shuni : Ce que tu dois savoir, Julie. Montréal : Mémoire d’encrier 2020.

@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-005



56 —— Christophe Premat

2 Les contours de 'ontologie décoloniale

Depuis quelques décennies, le Canada voit s’affirmer une littérature des Premie-
res Nations utilisant les langues coloniales et les traductions pour porter un mes-
sage postgénocidaire de la part de populations qui ont été décimées par la coloni-
sation et dont les survivants subissent un racisme systémique.? Avant d’entrer
dans notre corpus, nous souhaitons ici dissiper un malentendu. Les perspectives
décoloniales sont souvent critiquées pour leur tendance présumée a séparer les
visions du monde, les cultures, et a idéaliser d’autres types d’ontologies. Il est né-
cessaire, avec la philosophe francaise Simone Weil, de rappeler que c’est le colo-
nialisme qui crée la séparation :

La colonisation, loin d’offrir la possibilité de contacts avec les civilisations orientales,
comme cela fut le cas pendant les croisades, empéche plutot de tels contacts. Le cercle, tres
restreint et trés intéressant, des arabisants francais en est peut-étre la seule exception. Pour
les Anglais vivant en Inde, pour les Francais vivant en Indochine, 'environnement humain
est constitué de personnes blanches. Les indigénes font partie du décor.®

Certain-e-s auteur-e's sont méme contre 'idée d’employer le terme d’ontologie
dans la mesure ou il prolongerait le privilége d’une épistémologie occidentale. Si
nous souscrivons a ce diagnostic, nous ne souhaitons pas pour autant effacer le
terme d’ontologie qui, s’il renvoie a un discours sur I’étre, indique la dimension
d’une qualité de présence au monde. L’expression < ontologie décoloniale » n’est
pas un oxymore, mais une maniére de considérer une autre culture comme n’é-
tant pas a priori absolument éloignée de celle du locuteur. Nous rejoignons ici les
réflexions de Gideon Uzoma Umezurike lorsqu’il insiste sur la transculturalité
comme attitude d’ouverture a un imaginaire ou les perceptions, le discours sont
mis entre parentheses au profit de la pluralité des récits et des points de vue a
égale distance.* L’ontologie décoloniale envisagée vient rendre visible une autre
maniére de voir le monde au-dela des matrices de domination coloniale.®

2 Colin Samson : We Live This Experience : Ontological Insecurity and the Colonial Domination of
the Innu people of Northern Labrador. In : John Clammer/Sylvie Poirier et al. (éds.) : Figured
Worlds : Ontological Obstacles in Intercultural Relations. Toronto : University of Toronto Press
2004, p. 151-188, ici p. 162.

3 Simone Weil : Contre le colonialisme. Paris : Payot 1968, p. 62.

4 Gideon Uzoma Umezurike : The Intersection of Existential Phenomenology and Decolonial
Transculturality. In : Chukwu Romanus Nwoma/Dina Yerima-Avazi et al. (éds.) : Coloniality of
Knowledge in Africa : Essays in Honour of Professor Damian Opata. Enugu : Abic Books & Equip
2021, p. 171-196, ici p. 173.

5 Nelson Maldonado-Torres : Outline of Ten Theses on Coloniality and Decoloniality. Paris : Fon-
dation Franz Fanon 2016, p. 10.



Ontologie décoloniale et auto-histoire chez les écrivaines innues francophones =—— 57

La perspective décoloniale est destinée a éviter le regard exotique sur les
peuples autochtones afin de comprendre les mécanismes de leur effacement.
L’auto-histoire de ces nations est une possibilité méthodologique en s’intéressant
aux publications de ces auteur-e-s et a leur maniere de réfléchir sur leur histoire
et leur facon d’habiter le territoire sans le posséder. L’un des penseurs des Pre-
miéres Nations au Canada a poser un regard décolonial influencé par la pensée
de Frantz Fanon est Glenn Coulthard qui, dans son ouvrage Red Skin, White
Masks, exhibe les mécanismes de I’effacement de I'histoire de ces Nations. Il mon-
tre d’ailleurs dans cet ouvrage que ’ontologie décoloniale est le contraire d’une
« ontologie développementaliste »® fondée sur I'idée d’une accumulation de ri-
chesses et de croissance. C’est la place a accorder a ces nations qui existérent
avant l'arrivée des colons et qui sont animées par une vision non possessive du
territoire.” « La colonisation a imposé un nouveau cadre avec de nouvelles régles.
Nous avons été dépossédés de nos terres, de notre mode de vie et repoussés dans
des réserves ».2 Coulthard discute les cadres d’une discussion imposée par les des-
cendants des colons au Canada : 1a « réconciliation » est un leurre fondé sur l'idée
que les populations autochtones sont animées par un ressentiment.’ Coulthard va
plus loin en critiquant les arguments constructivistes plaqués sur le destin des
Premiéres Nations, et notamment sur le fait qu’il existe un risque de sacralisation
des causes indigénes avec le recours a une perspective essentialiste. Selon lui, cet
argument est de nature a porter atteinte aux modes de résistance subalternes car
il leur prive de toute ontologie possible.'

Le décolonialisme lutte en réalité contre I'invisibilisation de ces peuples que
ce soit dans le discours ou dans les productions culturelles. En I'occurrence, la
décolonialité est un courant visant a déconstruire radicalement les priviléges dis-
crets et implicites issus d’une situation historique coloniale. Cette déconstruction
radicale peut prendre le chemin d’une séparation des destinées pour permettre
une revitalisation d’une culture historiquement dominée ou bien celui du déraci-
nement de 'imaginaire dominant."* Nous faisons ici le choix de cette derniére op-
tique avec en méme temps un paradoxe : notre cadre théorique fait appel en

6 Glen S. Coulthard : Red Skin, White Masks : Rejecting the Colonial Politics of Recognition. Min-
neapolis : University of Minnesota Press 2014, p. 9.

7 Michel Jean : Entretien réalisé en octobre 2022. En ligne : < https://www.youtube.com/watch?v=
OVhNjmTdqus » [25/04/2023].

8 Michel Jean (éd.) : Amun. Malvezie : Dépaysage 2019, p. 16.

9 Glen S. Coulthard : Red Skin, White Masks, p. 112.

10 Ibid,, p. 103.

11 Walter Mignolo/Catherine E. Walsh (éds.) : On Decoloniality : Concepts, Analytics, Praxis. Du-
rham : Duke University Press 2018. Enrique Dussel : Anti-Cartesian Meditations and Transmoder-
nity : From the Perspectives of Philosophy of Liberation. La Haye : Amrit Publishers 2018.


https://www.youtube.com/watch?v=OVhNjmTdqu8
https://www.youtube.com/watch?v=OVhNjmTdqu8

58 —— Christophe Premat

grande partie a des auteur-e's proches de ce qui a souvent été appelé French
Theory et qui consiste essentiellement dans la revalorisation des récits face a
Pemprise d’'un méta-récit dominant. D’ailleurs, I'un des premiers a avoir reven-
diqué le terme de « postmoderne » en le définissant dans son ouvrage de 1979,
Jean-Francois Lyotard, s’appuie sur un récit autochtone (Cashinahua) pour
comprendre comment la narration engage celui ou celle a qui elle s’adresse, elle
I'implique dans un jeu de correspondances :

Nous voulons parler d’une pragmatique de récits populaires qui leur est pour ainsi dire in-
trinséque. Par exemple, un conteur cashinahua commence toujours sa narration par une
formule fixe : « Voici ’histoire de..., telle que je I'ai toujours entendue. Je vais vous la racon-
ter @ mon tour, écoutez-la ». Et il la cloture par une autre formule également invariable :
« Ici s’acheve T'histoire de... Celui que vous ’a racontée, c’est... [nom cashinahual, chez les
Blancs... [nom espagnol ou portugais] ».2

L’esthétique postmoderne est ici fondamentale en ce qu’elle dégage un « post-
scriptum >, c’est-a-dire un destinataire qui n’est pas encore la suite a un message
différé voire perturbé.”® Le « post-scriptum > est méme dramatisé dans ce cadre
car ces Premiéres Nations ont subi un effondrement culturel majeur di a la colo-
nisation. Dans le cas des récits Cashinahua, ’histoire est d’abord autorisée et si-
tuée (« voici ’histoire de... ») par celui ou celle qui la porte, la signature est impor-
tante car elle justifie le role et la responsabilité de celui qui est en charge de la
narration. La narration n’est pas une fiction, puisqu’elle réactive le sens mytholo-
gique d’une répétition des faits et gestes de personnes, le narrateur devenant le
référent diégétique porté par une narration précédente. Il semble que dans cette
littérature autochtone, les écrivain-e's se mettent dans cette disposition pour por-
ter une voix au service de cultures effacées.

3 Le choix du corpus

Nous nous intéressons a trois poétesses innues francophones de différentes géné-
rations, Joséphine Bacon, Rita Mestokosho et Natasha Kanapé Fontaine et a An
Antane Kaspeh qui fut la premiére & oser écrire pour les Premiéres Nations en
1975. Son récit a été écrit uniquement en innu-aimun puis a été traduit en francais

12 Jean-Francois Lyotard : La condition postmoderne. Paris : Editions de Minuit 1979, p. 39.
13 Jacques Derrida : La carte postale de Socrate a Freud et au-dela. Paris : Flammarion 1980,
p. 401.



Ontologie décoloniale et auto-histoire chez les écrivaines innues francophones =—— 59

en 1976 aux éditions Leméac.™ 11 est fondateur et demeure une inspiration pour
les trois poétesses qui la citent volontiers. Ces poémes administrent une vision du
monde et sacralisent en quelque sorte le regard innu sur la vie. Pour reprendre
les propos de Roland Barthes et Jacques Derrida, « L’écriture est fragmentaire.
Par annulations répétées, elle est institution d’un « autre jeu ». La « Poésie > pro-
duit une sacralisation a priori, parce que le poéme se donne comme reflet d’'une
expérience autoritaire : substance s’irradiant) »*® Cette esthétique fragmentaire
nous semble propice a la présentation de cette ontologie décoloniale renforcée
par la présence de 'innu-aimun et du frangais. Le Tableau 1 rassemble les ceuvres
choisies nous permettant de décrire ce discours sur I’étre.

Tableau 1: recueils des poétesses innues.

Auteure Livre Année Editeur
An Antane Je suis une maudite Sauvagesse 2019  Mémoire
Kapesh (1976) d’encrier
Joséphine Bacon Bdtons a message - Tshissinuatshitakana 2009  Mémoire
d’encrier
Joséphine Bacon Un thé dans la toundra - Nipishapui nete mushuat 2013 Mémoire
d’encrier
Joséphine Bacon Kau Minuat - Une fois de plus 2023  Mémoire
d’encrier

Rita Mestokosho  Hur jag ser pd livet mormor, Eshi Uapataman Nukum, 2009  Beijboom books

Comment je percois la vie grand-mére AB (Géteborg)

Rita Uashtessiu, Lumiére d’automne 2010 Mémoire

Mestokosho, d’encrier

Jean Désy

Rita Mestokosho  Atik“Utei, le cceur du caribou 2022 Mémoire
d’encrier

Natasha Kanapé N’entre pas dans mon dme avec tes chaussures 2012 Mémoire

Fontaine d’encrier

Natasha Kanapé Manifeste Assi 2014  Mémoire

Fontaine d’encrier

14 An Antane Kapesh : Je suis une maudite Sauvagesse. Montréal : Mémoire d’encrier 2019, p. 124.
15 Roland Barthes/Jean-Louis Baudry et. al. : Théorie d’ensemble. Paris : Seuil 1968, p. 251.



60 —— Christophe Premat

Tableau 1 (suite)

Auteure Livre Année Editeur

Natasha Kanapé Bleuets et abricots 2016  Mémoire
Fontaine d’encrier
Natasha Kanapé Nanimmisuat Ile-tonnerre 2018  Mémoire
Fontaine d’encrier

Ces recueils poétiques ont été retenus parce qu’ils comportent des mots innus ou
alors sont écrits de maniére bilingue. IIs sont publiés a la maison d’édition Mé-
moire d’encrier qui existe depuis 2003 et qui se spécialise notamment dans les
questions de résistance au colonialisme. Comme I’a confié récemment Michel
Jean dans un entretien, la littérature autochtone a gagné une certaine notoriété
ces dernieres années, preuve d'une certaine normalisation.®

4 La premiére auto-histoire

L’ceuvre d’An Antane Kapesh est un essai qui affirme pour la premiére fois le
récit autochtone. Dés le préambule, elle précise :

Dans mon livre, il n’y a pas de parole de Blancs. Quand j’ai songé a écrire pour me défendre
et pour défendre la culture de mes enfants, j’ai d’abord bien réfléchi, car je savais qu’il ne
fait pas partie de ma culture d’écrire et je n’aimais pas tellement partir en voyage dans la
grande ville a cause de ce livre que je songeais a faire. Apres avoir bien réfléchi et apres
avoir une fois pour toutes pris, moi une Indienne, la décision d’écrire, voici ce que j’ai
compris : toute personne qui songe a accomplir quelque chose rencontrera des difficultés
mais en dépit de cela, elle ne devra jamais se décourager. Elle devra malgré tout constam-
ment poursuivre son idée. Il n’y aura rien pour linciter a renoncer, jusqu’a ce que cette per-
sonne se retrouve seule. Elle n’aura plus d’amis mais ce n’est pas cela non plus qui devra la
décourager. Plus que jamais, elle devra accomplir la chose qu’elle avait songé a faire.”

An Antane Kapesh est consciente de son geste pionnier qui consiste a écrire en
innu-aimun au nom d’une culture pétrie de récits transmis oralement. Ce livre-
testament est en lui-méme un acte de résistance fondateur au nom de nations au-
tochtones qui ont existé avant 'arrivée des colons. Il s’agissait d’oser se raconter
a ’écrit a un moment ou le Québec était lui-méme a la recherche de son identité

16 Michel Jean : Entretien réalisé en octobre 2022.
17 An Antane Kapesh : Je suis une maudite Sauvagesse, p. 14.



Ontologie décoloniale et auto-histoire chez les écrivaines innues francophones =—— 61

culturelle, ce que rappelle Naomi Fontaine dans la préface de I'édition bilingue
de cet ouvrage :

A P’époque ol Kapesh écrit son essai, le Québec est en pleine révolution. I y a tant  faire
pour évacuer une fois pour toutes la Grande Noirceur. Le territoire devient le salut. La na-
tionalisation de I’hydro-électricité, les mines de fer, la forét comme un puits sans fond.
Aucun sacrifice n’est trop grand lorsqu’on veut batir un pays. Il n’y a rien pour freiner I’ar-
deur nationaliste d'un peuple colonisé. Ni les Indiens. Ni leurs droits. Ni la dignité humaine.
Ni cette femme qui décide de prendre une arme redoutable pour défendre sa culture et
celle de ses enfants, I’écriture. Le refus d’entendre. Voila 'autre part de cette réponse. Entre
elle et nous, il y a des dizaines d’années de silence.’®

Naomi Fontaine rend ici hommage au courage d’An Antane Kapesh qui savait
que son récit ne pouvait étre écouté par ses contemporains. Au fond, pour Naomi
Fontaine, le livre d’An Antane Kapesh trouve aujourd’hui un lectorat plus
a méme d’écouter la portée de ce message. Dans cette préface, Naomi Fontaine
montre d’'une certaine maniere que la littérature autochtone s’est construite
comme un « palimpseste »° de ce livre fondateur, une réécriture de ce geste qui
devait étre réalisé. Cependant, il ne s’agit pas de tenter de relire un vieux parche-
min dont certains mots ont été effacés, mais de donner un récit écrit qui rend
visible une culture en laissant des traces écrites. Le pari du récit d’An Antane Ka-
pesh est d’utiliser 'une des armes du colon (I’écriture) pour créer ses lecteurs et
entamer une tradition. Ainsi, en prenant conscience du pouvoir de I’écriture dans
le sens énoncé par Barthes d’une expérience autoritaire (imposition d’un dis-
cours), cette littérature autochtone devient la mise en récit d’'une histoire qui
n’est pas un discours sur ’Histoire des peuples autochtones, mais la visibilité de
leur culture. Comme 1’écrivait Michel-Rolph Trouillot dans Silencing the Past, le
décalage entre la perception des événements et ce qui en a été dit, lui-méme
constitutif du discours historique, n’est jamais résolu dans une seule approche
constructiviste incapable de rendre compte voire d’expliquer les conditions d’é-
mergence d’un récit singulier.?’ L’auto-histoire des autochtones n’est pas la cons-
truction d’un premier récit historique, c’est au contraire la premiere possibilité
d’utiliser un récit écrit dans une perspective culturelle autochtone. C’est en ce
sens qu’il existe une articulation entre ontologie décoloniale et émergence d'une
auto-histoire, qui est récit autochtone par des Autochtones.”

18 Ihid., p. 7.

19 Gérard Genette : Palimpsestes. Paris : Seuil 1982, p. 593.

20 Michel-Rolph Trouillot : Silencing the Past : Power and the Production of History. Boston : Bea-
con Press 2015, p. 20.

21 Avtar Brah : Decolonial Imaginings. Londres : Goldsmiths Press 2022, p. 25.



62 —— Christophe Premat

5 Atteindre le nutshimit, 'intérieur des terres

Le sens de la vie d'un Innu est guidé par cette nécessité d’atteindre 'intérieur des
terres, le nutshimit, qui n’est pas un territoire donné par des frontieres spécifi-
ques, mais plutdt 'espace vital des Innus, a la fois par les animaux (alimentation)
et les esprits garantissant une communion avec la Terre. Le mot « nutshimit » in-
tervient & 78 reprises sous cette forme (sans compter les déclinaisons selon les
lieux et les temps) dans le texte d’An Antane Kapesh, ce qui prouve sa centralité.
Le colonialisme est marqué dans cette ceuvre par la présence de Blancs qui se
sont approprié le nutshimit. Les personnages de ce livre illustrent d’une certaine
maniére le Far West colonial avec l’arrivée du marchand d’alcool : « Autrefois le
marchand d’alcool est venu ici a I'intérieur des terres pour chercher de quoi ga-
gner sa vie. Alors il a commencé par construire un bar. Ce premier bar n’était pas
grand et il ne comportait pas de partie aménagée en bar-salon, il avait le méme
aspect sur toute la grandeur ».

Le Blanc a commencé par séparer les Indiens des autres, a le chasser et a le
déraciner par ses principes (éducation, technologie), ce que Rita Mestokosho a
nommé plus tard P'arrivée des « hommes-machines ».** Le mot nutshimit apparait
dans Un thé dans la toundra®* avec une multitude de déclinaisons. Les maniéres
de nommer l'intérieur de la terre sont multiples, le nutshimit est 'une des op-
tions, 'innu le nommant selon les lieux et les temps ou le narrateur se trouve. Le
titre Un thé dans la toundra s’appuie sur le mot mushua qui est un lieu dénudé de
forét rendu par le terme de toundra : « Apu tshekuan petakuak Mushuat / Tout
est calme dans la toundra ».2° Rita Mestokosho, pour sa part, termine un de ses
poémes en transcrivant le mot nutshimit dans son poéme francais : « Quant au
petit ours / je réve encore de lui / je prie seulement / qu’il soit dans le nutshimit ».°
Dans ce poeme ol I'anaphore « Je réve encore » est empreinte d’un regard vers le
futur (monde a venir) exprimé par ’adverbe « encore » indiquant une anticipa-
tion) et d’une réinitiation au passé (je revois encore), le nutshimit est synonyme

22 An Antane Kapesh : Je suis une maudite Sauvagesse, p. 64.

23 Rita Mestokosho : Hur jag ser pa livet mormor, Eshi Uapataman Nukum, Comment je percois
la vie grand-mére. Géteborg : Beijboom Books AB 2009, p. 34.

24 Joséphine Bacon : Un thé dans la toundra — Nipishapui nete mushuat. Montréal : Mémoire
d’encrier 2013, p. 78.

25 La langue innue ajoute un « t » au mot pour indiquer la localisation interne, « mushuat » signi-
fiant ici « dans la forét ». Voir « https://dictionnaire.innu-aimun.ca/ » [27/01/2025]. Ibid., p. 78-79.

26 Rita Mestokosho/Jean Désy : Uashtessiu, Lumiére d’automne. Montréal : Mémoire d’encrier
2010, p. 59-60.


https://dictionnaire.innu-aimun.ca/

Ontologie décoloniale et auto-histoire chez les écrivaines innues francophones =—— 63

du Heimat de Heidegger, a savoir de ce lieu habité qui est propre a cette culture.”’
Chez Rita Mestokosho, la terre est nommée de plusieurs maniéres avec la « toun-
dra » et la « taiga » selon les habits qu’elle revét : « Je réve encore / d’'un espace
avec des ailes /ou la toundra sera si belle / qu’elle volera jusqu’a nous / la taiga se
vétira de mousse / elle habillera nos corps ». Dans ce court extrait, le rapport au
nutshimit est médié par la personnification pour la toundra et la taiga (« la taiga
se vétira de mousse »). Natasha Kanapé Fontaine convoque réguliérement le nuts-
himit dans ses recueils comme en témoigne le passage suivant : « Si je te nommais
mon ventre / si je te nommais mon visage / le nom de mes montagnes ma riviére /
Utshuat Upessamiu Shipu | 1e nom de mon fleuve mon sable mon lichen / Uinipeku
Nutshimit »*® Uinipeku Nutshimit signifie « Innu de Pintérieur des terres », ce qui
traduit cette volonté de regagner le cceur de son identité. Uinipeku Nutshimit frise
le pléonasme, I’expression indique la promesse d’une plénitude existentielle.
L’Innu n’est innu que s’il se repositionne dans le Nutshimit. Natasha Kanapé Fon-
taine utilise ce mot dans son recueil N’entre pas dans mon dme avec tes chaussu-
res : « Tu tes fait gardien / de nos vestiges / nutshimit / manque a mes yeux ».*°

Rita Mestokosho va dans le méme sens lorsqu’elle montre que I'auto-histoire des
Innus s’accomplit sous la forme d’une histoire du Nutshimit : « tshui tipatshimushta-
tin apishish / je veux te raconter un peu / tshekuan ne assi nete Nutshimit / I’histoire
de Nutshimit /tauat anite aueshishat e inniuht / des animaux y vivent / miam tshika-
nishaat etenitakushiht / comme nos fréres » 3 L’alternance des vers en innu et en
francais renforce cette idée d’une réappropriation de la voix narrative. Le Nutshimit
visé est a la fois relation a la Terre et réincorporation des ancétres.

6 La Terre comme khéra d’un espace échappant a
la possession

Les trois écrivaines nomment systématiquement leur relation a la terre dans leurs
recueils poétiques : « La piste est tracée de terre humide / ton pas / est un homme
qui cherche / la gréve / tressée de perles blanches »>' La « terre humide » suggére

27 Julian Young : Heidegger’s Heimat. In : International Journal of Philosophical Studies 19, 2 (2011),
p. 285-293.

28 Natasha Kanapé Fontaine : Bleuets et abricots. Montréal : Mémoire d’encrier 2016, p. 8-9.

29 Natasha Kanapé Fontaine : N’entre pas dans mon dme avec tes chaussures. Montréal : Mé-
moire d’encrier 2012, p. 45.

30 Rita Mestokosho : AtikuUtei, le cceur du caribou. Montréal : Mémoire d’encrier 2022, p. 15.

31 Natasha Kanapé Fontaine : N’entre pas dans mon dme avec tes chaussures, p. 31.



64 —— Christophe Premat

un contact avec la nature, une intimité presque organique avec le monde terrestre.
Elle pourrait également symboliser la fertilité, la réceptivité ou une mémoire ances-
trale contenue dans le sol tandis que le « pas » est associé a une quéte. La gréve est
Pespace liminaire entre la terre et 'eau et 'image de la « greve tressée de perles
blanches » introduit une image de beauté et de pureté sacralisant cette quéte. Cette
association entre terre et quéte est également trés présente dans I’ceuvre de José-
phine Bacon : « Je suis I'identité de la Terre / Mes pas sonnent ’écho / Mon souffle
devient vent / Mes larmes pleurent les riviéres »* Dans 'ceuvre de Natasha Kanapé
Fontaine, la terre est également vue comme un élément matriciel susceptible de
régénérer la vie. Dans Nanimissuat fle-tonnerre, elle écrit : « jhabite la terre / j’al-
laite tous les hommes / Eternellement pleine / Eternellement saine ».3 La terre est
identifiée & une Terre-matrie (« j’allaite tous les hommes »), il y a ici une sorte de
promesse implicite que la terre, en tant que meére, ne manquera jamais de fournir.
L’extrait personnifie la terre comme une mere nourriciére qui subvient aux be-
soins de 'humanité entiére. Cela entre en résonance avec les analyses d’Edgar
Morin sur les biens communs et sur la terre : « nous savons désormais que la petite
planéte perdue est plus qu’un lieu commun a tous les étres humains. Cest notre
maison, home, Heimat, c’est notre matrie et, plus encore, notre Terre-Patrie »34 0On
retrouve cette image protectrice et nourriciere dans les poémes de Rita Mesto-
kosho. « N’enleve pas a la terre, son dernier souffle / Permets a notre mere de respi-
rer / Et de voir ses enfants courir a bout de souffle / Dans la nature qui est ma pro-
tégée ».* Dans ces vers, outre la personnification de la Terre, c’est plutot la
vulnérabilité qui est mise en avant avec les métaphores de la respiration. La Terre
est cette khora, c’est-a-dire ce contenant qui ne se limite pas a 'enveloppe puisqu’il
garantit la solidarité entre les chaines des étres. On pourrait dire aussi que c’est
une « chéra sémiotique »* qui occasionne une expérience d’hallucination d’un
éternel retour aux origines.

Julia Kristeva a distingué le sémiotique du symbolique pour comprendre la
dynamique des relations pulsionnelles,* elle distinguait les niveaux précedipien
(pdle sémiotique marqué par la solidarité mere-enfant) et post-cedipien (p6le sym-
bolique d’imposition d’un ordre). « Le sémiotique serait alors pré-thétique et an-

32 Joséphine Bacon : Kau Minuat — Une fois de plus. Montréal : Mémoire d’encrier 2023, p. 58.

33 Natasha Kanapé Fontaine : Nanimmisuat Ile-tonnerre. Montréal : Mémoire d’encrier 2018, p. 69.
34 Edgar Morin/Anne-Brigitte Kern : Terre-Patrie. Paris : Seuil 1993, p. 210.

35 Rita Mestokosho : Eshi Uapataman Nukum, Hur jag ser pd livet mormor. Goteborg : Beijboom
Books AB 2010, p. 68.

36 Julia Kristeva : La révolution du langage poétique. Paris : Seuil 1974, p. 22.

37 Christophe Premat : Julia Kristeva and Semiotics. Stockholm University : Media 2021. En ligne :
< https://doi.org/10.17045/sthlmuni.14465490.v1 » [22/04/2021].


https://doi.org/10.17045/sthlmuni.14465490.v1

Ontologie décoloniale et auto-histoire chez les écrivaines innues francophones =—— 65

térieur a la signification, parce qu’il est antérieur a la position du sujet ».** Pour
les écrivaines innues, la méditation est cette possibilité de renouer avec cette fi-
gure matricielle rassurante pour l'identité. La Terre est comme une archi-Mére
qui tient les divers fils des générations.

Le Manifeste Assi de Natasha Kanapé Fontaine va sans doute le plus loin dans
cette identification recherchée a la Terre avec une matrilinéarité concréte entre
la Terre et les meres : « Je suis trois femmes en une / je suis la fille / la mere la
grand-meére / moi / Je suis la lune la terre la mer / ma mémoire / mes entrailles
mon sang / un tremblement territoire / un grondement d’ancétres / le coeur les
matrices vidées ».> Ce passage regorge de figures de style avec des anaphores
(« je suis » qui ne renvoie pas a un sujet individuel, la copule « est » articule des
processus d’identification), une accumulation des éléments (« la lune / la terre / la
mer »), des métaphores suggérant une fusion avec les cycles naturels, des expres-
sions refaites (le terme « territoire » prend une valeur d’épithete alors qu’il est
présenté comme nom) ainsi que des métonymies associées au passé et a la tradi-
tion, voire & une certaine forme de primordialité.

7 Remembrer pour réunir et guérir

L’un des paradoxes que soulignait Trouillot a propos des empilements de mémoire,
d’'une part parce que sur le plan individuel, on ne se souvient pas forcément des im-
pressions au moment de I'action passée, consiste en la possibilité que le sens d’'un
événement passé ne soit éclairé que postérieurement. Ainsi, il est erroné de parler
d’expériences mémorielles.** Depuis quelques années, plusieurs études portent sur
cette idée de la « remembrance » non pas comme maniére de se souvenir, mais
comme possibilité de réunir des morceaux séparés pour reconstituer une unité
d’étre.*! La poésie de Rita Mestokosho évoque cette volonté de remembrance et la
poésie devient ainsi I'une des possibilités pour comprendre les modalités de ce
qu’elle nomme mistapéo, le chemin :

38 Julia Kristeva : La révolution du langage poétique, p. 29.

39 Natasha Kanapé Fontaine : Manifeste Assi. Montréal : Mémoire d’encrier 2014, p. 31.

40 Michel-Rolph Trouillot : Silencing the Past, p. 28.

41 Christophe Premat/Francoise Sule : Remembering the Migrant Identity : A Comparative Study
of Les pieds sales, by Edem Awumey, and Ru, by Kim Thuy. In : Irene Gilsenan Nordin/Chatarina
Edfeldt et al. (éds.) : Transcultural Identity, Constructions in a Changing World. Francfort-sur-le-
Main : Peter Lang Publishing Group 2016, p. 137-149. Christophe Premat : The Survivance in the
Literature of the First Nations in Canada. In : Baltic Journal of English Language, Literature and
Culture 9 (2019), p. 75-92.



66 —— Christophe Premat

L’autre chemin est invisible. Il est tracé par la lumiére de / la vie. Il peut y accéder par la
force de son Mistapéo. / Ces deux chemins sont reliés quelque part dans le monde / ot nous
vivons et dans le monde des esprits / o nous voyageons par nos réves / Quand les deux
chemins se rejoindront, & ce moment-1a, / L’Innu se retrouvera lui-méme.*?

Ici, le chemin concerne aussi bien le lieu que le temps avec un dédoublement par
le réve. L’Innu accomplit son destin par cette méditation et par le réve. Le réve
n’a pas une forme précise au-dela de cette remembrance. L’Innu ne réve pas la
place de celui qui I'a asservi,* il hallucine son origine dans ce qu’elle le réinsére
dans le monde. Coulthard propose le terme de grounded normativity (normativité
ancrée) pour évoquer cette exposition de ’ontologie des nations autochtones
comme étant relationnelle.** Dans sa postface & Kau Minuat de Joséphine Bacon,
Marie-Andrée Gill évoque ce « chemin » en compagnie des ainés :

Une fois de plus, les poémes nous montrent sans le chercher le chemin le plus important : celui
vers notre cceur. Avec eux nous marchons dans un sentier silencieux et conscient, les yeux
grands ouverts. Nous avancons dans la lenteur des pas de la kukum que I'on connait tous main-
tenant. Nous la suivons, pas a pas, dans sa mémoire qui porte des siécles de mémoire.*s

La remembrance vise ici a se mettre dans une disposition méditative pour étre a
proximité des ancétres. Cette remembrance est régénération de 1’étre, elle contri-
bue a la guérison nécessaire qui revient souvent dans le texte de Joséphine Bacon :
« Ma résistance est ma langue / Mes blessures au vif / Déterrent mon existence /
Espérent une guérison / Mes cicatrices racontent les disparitions ».*® La guérison
n’est surtout pas I'oubli des blessures, elle est ce qui permet de lutter contre 1’effa-
cement. « J’attends la guérison / Comme I'arbre / Attend ses bourgeons / Au prin-
temps ».*’ Dans Bdtons a message, Joséphine Bacon dramatise cette attente de la
guérison pour les Premieres Nations. « Nos sceurs de I'Est, de 'Ouest, / du Sud et
du Nord / chantent-elles 'incantation / qui les guérira de la douleur / meurtriére
de T'identité ? / Notre race se relevera-t-elle / de 'abime de sa passion ». 28 1ci, 1e
verbe « guérir » est au futur car la guérison n’a pas encore eu lieu, les Premiéres
Nations sont en train de lutter pour leur survie avec le théme de la race maudite

42 Rita Mestokosho : Eshi Uapataman Nukum, Hur jag ser pa livet mormor. Goteborg : Beijboom
Books AB 2010, p. 30.

43 Glen S. Coulthard : Red Skin, White Masks, p. 113.

44 Thid,, p. 61.

45 Joséphine Bacon : Kau Minuat, p. 128.

46 Ibid., p. 60.

47 1bid., p. 114.

48 Joséphine Bacon : Bdtons a message Tshissinuatshitakana. Montréal : Mémoire d’encrier 2009,
p. 28.



Ontologie décoloniale et auto-histoire chez les écrivaines innues francophones =— 67

qui revient chez les auteures. Ce futur est a entendre également comme une réali-
sation de la prophétie d’une libération comme le montre par exemple le docu-
mentaire We Will Be Free.*

8 Conclusion

Pour conclure, 'ontologie décoloniale que révelent les écrivaines innues franco-
phones s’inscrit dans un effort poétique et philosophique de reconquéte de la pré-
sence autochtone au monde. En posant une résistance aux récits imposés par ’hé-
ritage colonial, cette littérature réactive des modes d’étre fondés sur une intimité
avec la terre, une symbiose communautaire et spirituelle avec le territoire, et
une mémoire incarnée par ’auto-histoire. Chez An Antane Kapesh, Joséphine
Bacon, Rita Mestokosho, et Natasha Kanapé Fontaine, I'écriture devient un outil
de résistance, non pour réitérer le passé, mais pour ouvrir des espaces de guéri-
son, de remembrance et de continuité culturelle. A travers leurs ceuvres, elles ex-
priment une conception de la terre comme matrice et khora, ou le rapport au ter-
ritoire n’est pas réduit a la possession mais traduit un engagement profond et
spirituel, un « nutshimit » de I’étre. Ce processus poétique se déploie également
comme une re-sacralisation de la langue et du récit,*® ot Pinclusion du francais et
de I'innu-aimun articule une hybridité linguistique qui refléte la richesse et la
pluralité des voix autochtones contemporaines. En ce sens, cette ontologie décolo-
niale s’offre comme une alternative puissante aux structures occidentales domi-
nantes, affirmant une présence qui est a la fois résistance et affirmation de
modes d’existence autochtones qui continuent de résonner aujourd’hui.

Bibliographie

Antane Kapesh, An : Je suis une maudite sauvagesse. Montréal : Mémoire d’encrier [1976] 2019.

Bacon, Joséphine : Bdtons a message - Tshissinuatshitakana. Montréal : Mémoire d’encrier 2009.

Bacon, Joséphine : Kau Minuat - Une fois de plus. Montréal : Mémoire d’encrier 2023.

Bacon, Joséphine : Un thé dans la toundra - Nipishapui nete mushuat. Montréal : Mémoire
d’encrier 2013.

49 Mathias Meis/Frank Morrissette : We Will Be Free. 60 min. En ligne : < https://www.youtube.
com/watch?v=0XT2]JXe8mnA > [10/05/2014].
50 Glen S. Coulthard : Red Skin, White Masks, p. 116.


https://www.youtube.com/watch?v=OXT2JXe8mnA
https://www.youtube.com/watch?v=OXT2JXe8mnA

68 —— Christophe Premat

Barthes, Roland/Baudry, Jean-Louis et. al. : Théorie d’ensemble. Paris : Seuil 1968.

Brah, Avtar : Decolonial Imaginings. Londres : Goldsmiths Press 2022.

Coulthard, Glen S. : Red Skin, White Masks : Rejecting the Colonial Politics of Recognition. Minneapolis :
University of Minnesota Press 2014.

Derrida, Jacques : La carte postale de Socrate a Freud et au-dela. Paris : Flammarion 1980.

Dictionnaire innu-aimun. En ligne : < https://dictionnaire.innu-aimun.ca/ » [27/01/2025].

Dussel, Enrique : Anti-Cartesian Meditations and Transmodernity : From the Perspectives of Philosophy
of Liberation. La Haye : Amrit Publishers 2018.

Fontaine, Naomi : Shuni : Ce que tu dois savoir, julie. Montréal : Mémoire d’encrier 2020.

Genette, Gérard : Palimpsestes. Paris : Seuil 1982.

Jean, Michel (éd.) : Amun. Malvezie : Dépaysage 2019.

Jean, Michel : Entretien réalisé en octobre 2022. En ligne : < https://www.youtube.com/watch?v=
OVhNjmTdqu8 » [25/04/2023].

Kanapé Fontaine, Natasha : Bleuets et abricots. Montréal : Mémoire d’encrier 2016.

Kanapé Fontaine, Natasha : Manifeste Assi. Montréal : Mémoire d’encrier 2014.

Kanapé Fontaine, Natasha : N’entre pas dans mon dme avec tes chaussures. Montréal : Mémoire
d’encrier 2012.

Kanapé Fontaine, Natasha : Nanimmisuat Ile-tonnerre. Montréal : Mémoire d’encrier 2018.

Kristeva, Julia : La révolution du langage poétique. Paris : Seuil 1974.

Lyotard, Jean-Francois : La condition postmoderne. Paris : Editions de Minuit 1979.

Maldonado-Torres, Nelson : Outline of Ten Theses on Coloniality and Decoloniality. Paris : Fondation
Franz Fanon 2016.

Meis, Mathias/Morrissette, Frank : We Will Be Free. 60 min. En ligne : < https://www.youtube.com/
watch?v=0XT2JXe8mnA » [10/05/2014].

Mestokosho, Rita : AtikuUtei, le ceeur du caribou. Montréal : Mémoire d’encrier 2022.

Mestokosho, Rita : Eshi Uapataman Nukum, Hur jag ser pd livet mormor. Géteborg : Beijpboom Books
AB 2010.

Mestokosho, Rita : Hur jag ser pd livet mormor, Eshi Uapataman Nukum, Comment je percois la vie
grand-mére. Goteborg : Beijboom Books AB 2009.

Mestokosho, Rita/Désy, Jean : Uashtessiu, Lumiére d’automne. Montréal : Mémoire d’encrier 2010.

Mignolo, Walter/Walsh, Catherine E. (éds.) : On Decoloniality : Concepts, Analytics, Praxis. Durham :
Duke University Press 2018.

Morin, Edgar/Kern, Anne-Brigitte : Terre-Patrie. Paris : Seuil 1993.

Premat, Christophe : julia Kristeva and Semiotics. Stockholm University Media 2021. En ligne :
< https://doi.org/10.17045/sthimuni.14465490.v1 > [22/04/2021].

Premat, Christophe : The Survivance in the Literature of the First Nations in Canada. In : Baltic Journal
of English Language, Literature and Culture 9 (2019), p. 75-92.

Premat, Christophe/Sule, Francoise : Remembering the Migrant Identity : A Comparative Study of Les
pieds sales, by Edem Awumey, and Ru, by Kim Thdy. In : Irene Gilsenan Nordin/Chatarina
Edfeldt et al. (éds.) : Transcultural Identity, Constructions in a Changing World. Francfort-sur-le-
Main : Peter Lang Publishing Group 2016, p. 137-149.

Samson, Colin : We Live This Experience : Ontological Insecurity and the Colonial Domination of the Innu people
of Northern Labrador. In : John Clammer/Sylvie Poirier et al. (éds.) : Figured Worlds : Ontological
Obstacles in Intercultural Relations. Toronto : University of Toronto Press 2004, p. 151-188.


https://dictionnaire.innu-aimun.ca/
https://www.youtube.com/watch?v=OVhNjmTdqu8
https://www.youtube.com/watch?v=OVhNjmTdqu8
https://www.youtube.com/watch?v=OXT2JXe8mnA
https://www.youtube.com/watch?v=OXT2JXe8mnA
https://doi.org/10.17045/sthlmuni.14465490.v1

Ontologie décoloniale et auto-histoire chez les écrivaines innues francophones =—— 69

Trouillot, Michel-Rolph : Silencing the Past : Power and the Production of History. Boston : Beacon
Press 2015.

Umezurike, Gideon Uzoma : The Intersection of Existential Phenomenology and Decolonial
Transculturality. In : Chukwu Romanus Nwoma/Dina Yerima-Avazi et al. (éds.) : Coloniality
of Knowledge in Africa : Essays in Honour of Professor Damian Opata. Enugu : Abic Books & Equip
2021, p. 171-196.

Weil, Simone : Contre le colonialisme. Paris : Payot 1968.

Young, Julian : Heidegger’s Heimat. In : International Journal of Philosophical Studies 19, 2 (2011),
p. 285-293.






Elena Goldhofer

« Parlons-nous » : réception de I'innu-
aimun et renversement de I’épistémologie
coloniale dans la poésie dialogique de
Joséphine Bacon

1 Introduction

Cette étude s’appuie sur trois recueils de poésie de Joséphine Bacon : Bdtons a
message/Tshissinuatshitakana (2009), Un thé dans la Toundra/Nipishapui nete
mushuat (2013) et Uiesh : quelque part (2018). Dans un contexte souvent marqué
par I’éradication des langues autochtones et les tensions linguistiques au Québec,
ce travail vise a analyser la réception de I'innu et la co-production du sens par le
lectorat allochtone. Il explore ainsi le potentiel d’apprentissage de ce dernier, tout
en interrogeant l'inversion du transfert des connaissances, traditionnellement
orienté du colonisateur vers le colonisé, dans une perspective (post)coloniale."
Nous allons nous pencher premiérement sur ’échelle matérielle, puis auditive
des mots innus dans le texte francais, pour ensuite illustrer les champs thémati-
ques qu’ils sous-tendent.

2 La langue et ’appartenance : apories au
Québec

Ce travail part du paradoxe selon lequel, dans un Québec francophone qui tente
d’imposer le francais en tant que seule langue surtout pour se défendre de I'an-
glais dominant au Canada, la province marginalise d’autres groupes linguistiques,
notamment ceux des langues autochtones, au sein du territoire partagé. Le fran-
cais, la langue directement associée a 'identité et a la culture québécoises, en est

1 Le terme « postcolonial » reste contesté puisqu’il suggere que le colonialisme appartient exclu-
sivement au passé. Consulter, par ex., les travaux de Linda Tuhiwai Smith, selon laquelle : « nam-
ing the world as « post-colonial » is, from indigenous perspectives, to name colonialism as finished
business ». Linda Tuhiwai Smith : Decolonizing Methodologies : Research and Indigenous Peoples.
Londres : Zed Books 2021, p. 112. En ligne : « https://doi.org/10.5040/9781350225282 > [19/05/2024]. 11
est ainsi utile de questionner l'usage du préfixe post- particulierement dans le contexte des rela-
tions entre Autochtones et Allochtones au Canada.

@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-006


https://doi.org/10.5040/9781350225282

72 = Elena Goldhofer

un élément fondateur et décide en partie de 'appartenance a la nation. Le der-
nier renforcement de son statut par la Loi 96 souligne encore ce lien.?

Pratiquant deux langues marginalisées, la question linguistique joue un role
crucial aussi bien pour les Québécois que pour les Innus. L’enseignement de la lan-
gue va de pair avec ’apprentissage des gestes, des objets, des émotions (signifiés)
que l'on cherche a exprimer a travers ce systéme des mots (signifiants). Lorsqu’une
culture différe alors si fortement d’une autre au point que certaines notions, par
exemple les utshimauat (« maitres d’animaux ») de la cosmologie innue, n’ont pas
d’équivalent en francais, étant absentes des visions du monde allochtones, la dispa-
rition de ces termes entraine inévitablement I'effacement du savoir et de la spiri-
tualité qui leur sont associés. Cependant, les traces de cette vie qui peuvent servir
de point de départ pour la revitalisation de la culture, peuvent encore étre trouvées
dans la langue innue et maintenues par sa perpétuation, d’une part grace a I'enga-
gement dans le domaine de I'enseignement, et d’autre part par la matérialisation
de la langue et du savoir autochtone dans la littérature. Dans une telle situation de
tensions exacerbées entre deux groupes linguistiques marginalisés, la prise de pa-
role et, par conséquent, la littérature ont le potentiel de devenir des médiateurs in-
terculturels. Dans le cas de Bacon, cette médiation interculturelle peut aussi deve-
nir une médiation interlinguistique, ce qui invite a réfléchir sur la relation de
l'autrice a ses deux langues d’écriture : le francais et 'innu.

2.1 Langue(s) dans la biographie de Joséphine Bacon

Née en 1947 a Pessamit, Joséphine Bacon est enlevée a sa famille a I’dge de 4 ans
et placée dans un pensionnat pour Autochtones ou elle demeure jusqu’a I’age de
19 ans. Cette expérience traumatisante d’assimilation culturelle, qui imprégne sa
poésie, ’'améne a constater une perte de ses origines et a ressentir le besoin de
« retrouver le sentier des anciens ».> Le pensionnat tolére I'innu hors des cours,
mais linterdit en classe sous peine de sanctions, et Joséphine Bacon doit appren-
dre le francais.* Aprés sa scolarité, elle connait I'itinérance a Montréal, ce qui I'in-

2 La Loi 96, officiellement nommée Loi sur la langue officielle et commune du Québec, le frangais,
est une loi adoptée par I’Assemblée nationale du Québec en 2022. Elle vise a renforcer le statut
du francais comme langue officielle et commune du Québec en modifiant la Charte de la langue
francaise (Loi 101).

3 Joséphine Bacon : Bdtons a message/Tshissinuatshitakana. Montréal : Mémoire d’encrier 2009,
p. 112,

4 Joséphine Bacon : L’'innu-aimun : une langue en marche. In : Trahir (2018), p. 1-7, ici p. 2. En ligne :
< https://trahir.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/08/trahir-bacon-innu-aimunl.pdf » [20/02/2024].


https://trahir.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/08/trahir-bacon-innu-aimun1.pdf

« Parlons-nous » : réception de I'innu-aimun et renversement = 73

cite entre autres & renouer avec sa culture, sa langue et ses racines. Ce retour se
manifeste notamment a travers son travail de productrice de documentaires et
ses collaborations avec des chercheuses et chercheurs sur les récits des ainés et
les atanukan, mythes fondateurs des Innus. Elle participe a la traduction d’enre-
gistrements en innu-aimun des ainés des communautés autour de Montréal.’
Cette expérience révele a Bacon que la langue des ainés différe de celle apprise
en ville, qui est marquée par la perte de certains termes et gestes culturels en
raison de l'assimilation et de la sédentarisation. Elle considére les ainés comme la
« bibliothéque » des Innus et décide de transmettre leur savoir.® Apres plus de dix
ans d’enseignement de I'innu-aimun a I’'Université de Montréal, elle se lance dans
des projets d’écriture, dont une premiére contribution au recueil Amititau ! Par-
lons-nous (2008). Bacon ne commence donc a publier que tard dans sa vie. Son
premier recueil de poésie parait lorsqu’elle a 62 ans. Elle redécouvre la langue de
sa terre natale et le lien avec I'héritage culturel de son peuple. I convient ainsi
d’examiner les raisons qui ’aménent a écrire en deux langues.

Force est de souligner que I'usage des deux langues par l'autrice répond a des
impératifs & la fois pragmatiques et décoloniaux.” Dans une interview accordée a
Pierre Gill en 2009, Joséphine Bacon précise : « Quand j’écris en francais, je pense en
francais. Quand j’écris en Innue, je pense en Innue »® Elle ajoute également que la
langue francaise a commencé a faire sens pour elle lorsqu’elle s’est investie dans le
domaine culturel et dans la transmission des atanukan, qui vise a promouvoir a la
fois la culture et la langue innues.’ Le bilinguisme qui caractérise son ceuvre poétique
refléte donc en grande partie une réalité biographique. Si le recours au frangais peut
étre percu comme un choix stratégique visant a rendre son travail plus accessible et a
toucher un public plus large, comme l'indique Simon Harel,'® cette démarche ne

5 Cf. Myriam St-Gelais : Une histoire de la littérature innue. Montréal : Imaginaire | Nord, Institut
Tshakapesh 2022, p. 46.

6 Joséphine Bacon : L’innu-aimun : une langue en marche, p. 4.

7 Nous faisons référence au paradigme décolonial qui remet en question la colonialité du pou-
voir caractérisant la perpétuation des hiérarchies instaurées par le colonialisme, notamment par
une colonialité de I'epistémologie dans la production et la validation des connaissances qui orga-
nise les sociétés autour d’une hiérarchie mondiale des cultures et des savoirs. Consulter par ex.
Anibal Quijano : Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In : Anibal Quijano
(éd.) : Cuestiones y horizontes : de la dependencia histdrico-estructural a la colonialidad/descolo-
nialidad del poder. Buenos Aires : CLACSO 2020, p. 861-920. En ligne : « https://doi.org/10.2307/].
ctvlgm019g.31 > [04/06/2024].

8 Joséphine Bacon/Pierre Gill : Interview : Joséphine Bacon, poétesse innue et femme de cceur.
In : Premiéres Nations 1, 2 (2009), p. 30-34, ici p. 31.

9 Ibid., p. 32.

10 Simon Harel : Place aux littératures autochtones. Montréal : Mémoire d’encrier 2017, p. 10.


https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm019g.31
https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm019g.31

74 —— Elena Goldhofer

prive toutefois pas l'alternance entre les deux langues de son impact particulier au-
prés du lecteur. La langue coloniale est donc également utilisée de maniére straté-
gique, voire décoloniale. Marie-Eve Bradette remarque a propos de I'ceuvre poétique
de Natasha Kanapé Fontaine, autrice innue qui écrit également en frangais, que :

le francais détient un double statut, une double utilisation tactique : retourner cette langue
hégémonique contre le colonialisme qui la caractérise, c’est-a-dire subvertir de I'intérieur un
discours dominant ; mais également se servir de cette langue coloniale pour reconstruire une
« parole rouge », une identité culturelle autochtone qui fait fi des stéréotypes coloniaux.™

Il est évident que cette dynamique s’applique également & I'ceuvre de Joséphine
Bacon. En réponse a 'oppression de la culture innue par la culture dominante, celle-ci
s’engage dans une démarche de réappropriation de son identité. Non seulement elle
se positionne comme une « gardienne de la langue »,* mais elle assume également un
role de gardienne de la culture innue. A travers ses écrits et le choix d’utiliser une
langue autochtone, elle parvient a transmettre ce savoir tant au sein des communau-
tés autochtones qu’a un public allochtone, c’est-a-dire aux personnes ne maitrisant
pas linnu, souvent imprégnées de discours et de stéréotypes néo-coloniaux, hérités
d’une socialisation dans des communautés ou de tels discours demeurent dominants.
Pour cohabiter harmonieusement, il faut savoir percer le discours dominant. Or, c’est
14 que la littérature et la langue peuvent contribuer a la construction d’une conscience
décoloniale chez le lectorat allochtone. Nous pouvons donc nous interroger sur les
fonctions que l'utilisation de I'innu prend chez le récepteur allochtone, et sur la facon
dont cette langue interagit avec le francais sur la page imprimée.

2.2 L’utilisation de 'innu-aimun au sein des recueils
2.2.1 Réception matérielle

Afin d’analyser la réception d’une ceuvre par un public, il est important de prendre
en considération la matérialité du texte, car le livre donne au lecteur des indices —
comme la mise en page, les illustrations, ou les paratextes — qui peuvent orienter la
lecture et influencer la compréhension ainsi que la réflexion. De méme, les aspects
matériels du livre contribuent a 'expérience sensorielle de la lecture, ce qui peut

11 Marie-Eve Bradette : Langue frangaise ou langue autochtone ? Ecriture et identité culturelle
dans les littératures des Premieres Nations. In : Captures 3, 1 (2018), p. 2-13, ici p. 10. En ligne :
< https://doi.org/10.7202/1055834ar > [17/05/2024].

12 Joséphine Bacon : Batons a message/Tshissinuatshitakana, p. 112.


https://doi.org/10.7202/1055834ar

« Parlons-nous » : réception de I'innu-aimun et renversement = 75

enrichir 'engagement du lecteur avec le texte. Dans le cas de I'innu au sein de 1é-
criture de Joséphine Bacon, les sens de la vue et de 'ouie passent au premier plan.

Dans les trois éditions, le texte francais est présenté sur la page de gauche,
tandis que le texte innu figure sur celle de droite, ce qui signifie que l’on
commence toujours par la version francaise du poéme. En examinant d’autres ou-
vrages hilingues, on observe généralement deux configurations : soit le texte ori-
ginal est placé a gauche et sa traduction a droite, soit ’ceuvre originale est présen-
tée dans son intégralité avant d’étre suivie par la traduction, qui se trouve ainsi
reléguée a une position secondaire. Cependant, dans le cas des recueils de José-
phine Bacon, la situation se complexifie, car elle transcende la notion tradition-
nelle d’original littéraire, en s’autotraduisant et en écrivant indifféremment en
francais et en innu. Puisqu’elle compose tant6t dans une langue, tantdt dans I'au-
tre, elle aurait pu choisir de ne conserver que la premiére version de ses poémes,
considérée comme « ’original >. Pourtant, elle opte délibérément pour une dou-
blure, rendant ses poemes accessibles aux locuteurs des deux langues.

Dés lors, elle ne fixe jamais de maniére rigide quel texte lui est venu a I’esprit
en premier. Des critiques littéraires et des chercheurs ont longtemps soutenu, et
certains continuent encore a le penser, que la poésie est intrinséquement intra-
duisible en raison de sa forme, de son agencement de rimes et de sa poéticité,
lesquels dépendent étroitement des spécificités du systéme linguistique et litté-
raire propre au poeme original. Cette perspective tend a élever ’original a un
rang supérieur en termes de qualité et d’autorité. En s’écartant de cette survalori-
sation d’un original qui ne pourrait exister que dans une seule langue jugée la
plus apte a transmettre le message poétique, Joséphine Bacon se libére de I'éva-
luation, inscrite dans une logique propre a linstitution littéraire occidentale, vi-
sant a désigner un texte comme étant le plus authentique ou originel. Elle éléve
ainsi ses deux versions a un méme niveau de considération. Toutefois, dans les
cultures ou la lecture s’effectue de gauche a droite — comme c’est le cas dans les
pays francophones, mais également chez les Innus depuis I’adoption de I’alphabé-
tisation — la page de droite est percue en premier. Cette position lui confére un
statut privilégié, offrant a I'innu-aimun une visibilité accrue. Dés lors, il est 1égi-
time de s’interroger sur ce choix éditorial et de se demander s’il constitue une
stratégie consciente de résistance langagiere visant a faire prévaloir la langue
innue sur la langue dominante.”

13 Pour 'idée que la page de droite peut étre utilisée stratégiquement dans I’édition, consulter
par ex. Robert Bringhurst : The Elements of Typographic Style. Vancouver : Hartley & Marks 2008.
Contactée, la maison d’édition de Joséphine Bacon n’a pas fait de commentaires sur la participa-
tion de 'autrice a la création de la maquette.



76 —— Elena Goldhofer

Qu’il s’agisse d’un choix délibéré ou non, la facon dont le texte est mis en pa-
ralléle confére une place égale aux deux versions et permet de percevoir leur in-
teraction et leur hétérogénéité matérielle sur la page double. Le lecteur alloch-
tone peut ainsi constater que les séquences et le nombre de vers sont souvent
différents, mais il est surtout confronté a l'illustration de son ignorance que l'es-
pace créé pour l'innu souligne. Par sa visibilité a co6té du francais, il résiste donc a
ignorance. 11 s’agit de ce que Marie-Eve Bradette nomme la « résistance co-
langagiére » lorsqu’elle analyse I'ceuvre bilingue de Natasha Kanapé Fontaine :

On parle d’'une temporalité qui est aussi celle de deux rivieres étroitement paralléles,
« nishutina » : la langue innu se place au c6té de la langue francaise, s’y adosse en signe de
résistance dans le temps et dans le langage. Cette tactique d’écriture, je la nomme « résis-
tance co-langagiére ». Il ne s’agit pas seulement d’une alternance codique, procédé d’écri-
ture souvent employé dans les textes plurilingues.'*

Cette résistance co-langagiere s’observe non seulement dans la mise en paralléle des
deux versions du poéme sur la page double, mais aussi au sein du poeéme frangais,
par l'utilisation des termes innus directement a coté des termes francais. L’acte d’au-
totraduction prend ici une place encore plus intéressante. Si la traduction reste une
interprétation de l’original, ce jugement n’est plus possible lorsque l'original n’est pas
identifiable. 1 incite davantage a réfléchir sur le sens que I'on souhaite transmettre.
Ainsi, le sens est particulierement produit dans I'acte créateur de la traduction et
donc aussi dans I'acte de ne pas traduire quelques mots, invitant a leur analyse.

2.2.2 Réception auditive

Considérons alors les conséquences auditives que la résistance co-langagiere de
linnu peut avoir pour le lecteur allochtone. Traditionnellement, c’est surtout
dans la musicalité que réside le caractére poétique d’un poéme. De nombreux cri-
tiques partent ainsi du principe que la poésie doit étre lue a voix haute, ou méme
récitée, afin d’étre ressentie et comprise.15 Par ailleurs, le contexte de la tradition
orale et de ’épistémologie relationnelle, fondée sur la transmission du savoir
chez les Innus, suggeére que le caractere performatif du poéme - et, par extension,
sa mise en relation avec le lecteur a travers la performance — pourrait étre percu
comme encore plus prééminent. Cette réflexion s’inscrit également dans la lignée

14 Marie-Eve Bradette : Langue francaise ou langue autochtone ?, p. 7.
15 Cf. Hermann H. Wetzel : Lyrikanalyse fiir Romanisten : eine Einfiihrung. Berlin : Erich Schmidt
Verlag 2016 (Grundlagen der Romanistik, 27), p. 10.



« Parlons-nous » : réception de I'innu-aimun et renversement =—— 77

de l’observation formulée par Rémi Savard, selon laquelle les récits oraux, tels
que les atanukana des Innus, requiérent une performance narrative sonore pour
étre appréhendés dans leur intégralité.®

Si nous nous penchons sur la version innue du poéme, nous observons que
I’Allochtone, dépourvu de familiarité avec les séquences sonores de cette langue,
se heurte a des espaces vides, a la fois sur le plan sémiotique et auditif. Cela ne
constitue pas un obstacle en soi, puisque la version francaise est toujours dispo-
nible pour remplir cette fonction. Mais qu’en est-il lorsque I'innu s’impreégne du
texte francais ? Examinons les effets du mélange des deux langues dans le cadre
de l'intégration de I'innu au sein du poéme francais : ce procédé modifie profon-
dément I'expérience de lecture. Prenons a titre d’exemple le recueil Bdtons a mes-
sage/Tshissinuatshitakana. Dans certains poemes, les mots en innu insérés dans le
texte francais sont marqués, d’une part visuellement par 'usage de litalique, et
d’autre part, par leur spécificité sonore :

Papakassik”, Atikuapeu Papakassik", Atikuapeu

celui qu’on espere Pakushuenimakan

tu me menes vers tshin ka pakushuenimikuin,
nimititen meshkanau anite

Missinak”

qui offrira la truite grise etat Missinak"

de notre terre, et si uin nika ashamik"
kukamessa shiueniani

jai froid

Uapishtanapeu Uspishtanapeu

me gardera au chaud nika tshishunak

dans mon sommeil shikatshiani
tshetshi minukuamuian,

Ushuapeu

M’emportera prés de Ushuapeu takushiniti
nipuamunit

Tshishikushkueu, uin nika uitamak"

celle qui veille

sur les battements de la terre etati Tshishikushkueua

dans mon cceur.” uin ka tshitapamikuiak"

ute tshitassinat.'

16 Cf. Rémi Savard : La forét vive : Récits fondateurs du peuple innu. Montréal : Les Editions du
Boréal 2004, p. 23.

17 Joséphine Bacon : Bdtons a message/Tshissinuatshitakana, p. 38.

18 1Ihid., p. 39.



78 = Elena Goldhofer

Le marquage visuel est 1a premiére chose qui saute aux yeux lors de la réception,
chaque vers contenant au moins un mot inconnu, un espace vide. Le poéme
commence déja par deux mots en innu « Papakassik®, Atikuapeu » et confronte le
lecteur allochtone a son ignorance : il est ainsi bloqué avant méme d’avoir
commencé 4 lire.

Cette dé-automatisation de la lecture se retrouve ainsi tout au long du poéme.
La ou les strophes commencent par un mot en innu (Papakassik®, Atikuapeu ;
Missinak" ; Ushuapeu ; Tshishikushkueu), la pause, déja provoquée par le para-
graphe au changement de strophe, se prolonge, ce qui rythme encore plus la lec-
ture et laisse la place & des sentiments d’altérité et d’aliénation devant un vide
inconfortable. Cette fragmentation supplémentaire va de pair avec le style d’écri-
ture déja elliptique de Joséphine Bacon. Bdtons a message/Tshissinuatshitakana
comprend aussi un glossaire dans lequel tous les termes innus sont définis. Ici,
l’acte de remplir les espaces vides est donc différent de celui qui consiste a
combler les lacunes générales du poéme. Bacon inverse la direction de la trans-
mission du savoir entre colonisateur — incarné ici par le lectorat allochtone — et
le colonisé. Alors qu’auparavant, celle-ci s’opérait exclusivement dans une dyna-
mique unilatérale, allant du colonisateur vers le colonisé et était dépourvue de
toute possibilité de libre arbitre, I'initiative appartient désormais a 1’Allochtone,
qui se trouve invité a entreprendre une quéte de compréhension active. Ce der-
nier adopte alors la posture d’un apprenant et s’engage dans une démarche
conforme & ce qwHuberman qualifie d’« écoute responsable ».'°

La pause que constitue la dé-automatisation de la lecture offre simultanément
au lecteur allochtone l'opportunité de réfléchir et d’approfondir ses connaissances.
Ce processus rend la lecture non seulement participative, mais également relation-
nelle, ce qui l'oriente vers ’épistémologie propre aux savoirs innus. L’exigence
d’'une écoute responsable s’intensifie dans les deux recueils suivants, ou 'absence
de glossaire contraint le lecteur allochtone a adopter une posture encore plus pro-
active. Celui-ci ne peut se contenter d’un parcours interne a 'ouvrage ; il est incité
a explorer des ressources extérieures, ce qui le conduit a s’impliquer dans sa lec-
ture de maniére plus profonde. Ainsi, les savoirs innus se trouvent diffusés tant au-
pres du lectorat autochtone qu’allochtone, créant un pont entre ces deux publics.
Bacon soutient de cette maniére que tout dialogue véritable exige une immersion
dans la cosmologie de I'Autre ; en I'espéce, cela se fait a travers 'apprentissage de
sa langue. Cependant, pour que cet échange soit réciproque, I'’Allochtone doit égale-

19 Isabella Huberman : Permets-moi de te dire tout ce que tu dois savoir : enseignement et
écoute responsable dans I'essai épistolaire Shuni. In : Arborescences 11 (2021), p. 91-106, ici p. 103.
En ligne : < https://doi.org/10.7202/1088912ar > [18/11/2023].


https://doi.org/10.7202/1088912ar

« Parlons-nous » : réception de I'innu-aimun et renversement = 79

ment consentir a un effort similaire, se familiarisant avec la culture innue grace a
I'intraduisibilité des mots qui 'expriment. Cette idée est illustrée par ’emploi de
termes innus au sein du texte francais. Certaines réalités culturelles ne peuvent se
traduire littéralement, mais requierent une démarche active et volontaire de la
part de 'Autre pour les appréhender et en saisir les subtilités.

Bien que ce phénomene soit inhérent a toute traduction, il prend une dimension
particuliére dans le contexte des savoirs autochtones, longtemps niés. Ainsi, 'acte cons-
cient consistant a s’engager dans cette rencontre linguistique et culturelle peut étre in-
terprété comme une étape inaugurale d’'un dialogue décolonial. Ce dialogue, que le lec-
teur allochtone est invité a entreprendre, implique une co-construction du sens en
collaboration avec le texte. Cela s’inscrit dans la tendance plus globale d’« une nature
dialogique » qui traverse les littératures autochtones du Canada francophone.”

2.3 Marcher vers le savoir

Bien que les trois recueils de poémes soient publiés par la méme maison d’édition,
Mémoire d’encrier, dans la méme collection, 'utilisation ou plut6t le marquage de
l'innu-aimun dans le texte francais varie selon le recueil. Dans la premiére publica-
tion, Batons a message/Tshissinuatshitakana, tous les mots innus qui apparaissent
dans le texte francais sont encore marqués par l'utilisation des italiques, de sorte
quils sont immédiatement perceptibles. Un thé dans la Toundra/Nipishapui nete
mushuat et Uiesh : quelque part ne comportent pas de glossaire et les mots innus
cessent d’apparaitre en italique. Méme si le marquage visuel a été supprimé dans
les deux derniers livres, ces mots continuent de désautomatiser la lecture. Obser-
vons (cf. Tableau 1) le réseau de significations tissé par ces mots en proposant pre-
mierement une vue d’ensemble de tous les mots innus utilisés au sein des poemes
francais dans les trois recueils avant de procéder a leur analyse. Le lexique s’ap-
puie sur le Dictionnaire innu-aimun en ligne, mais les définitions fournies dans Ba-
tons a message/Tshissinuatshitakana (139-140) sont privilégiées dans la mesure du
possible et sont marquées d’un astérisque.

Deux groupes thématiques peuvent étre identifiés dans ce corpus : d’'une
part, les mots associés a la nature (Akuanutin, minishtikuss, Mushuau-Shipu, Nutine-
teu, unaman). D’autre part, les mots liés au monde spirituel des Innus (Atikuapeu, ka-
manitushit, Missinak", Papakassik“, Tshishe-Manitu, Tshishikushkueu, Uapishtanapeu,
Ushuapeu). Cependant, ce qui relie les deux groupes, c’est le fait qu’ils appartiennent

20 Cf. Jace Weaver : That the People Might Live : Native American Literatures and Native Ameri-
can Community. New York : Oxford University Press 1997, p. 41.



80 —— Elena Goldhofer

Tableau 1: Des mots innus dans les trois volumes de poésie.”’

Bdtons G message/Tshissinuatshitakana
(2008)

Un thé dans la Toundra/
Nipishapui nete mushuat
(2013)

Uiesh :
quelque part
(2018)

1 p. 12 Tshishikushkueu, unaman, Papakassik"

p. 16 Missinak", Papakassik"

p. 50
Shuaushemiss

2 p. 38 Papakassik", Atikuapeu, Missinak", p. 34 Papakassik" p. 54
Uapishtanapeu, Ushuapeu, Tshishikushkueu Nutineteu
3 p. 44 Nutineteu, Papakassik" (2x) p. 42 Papakassik"
4 p. 48 Papakassik" p. 52 Papakassik", Missinak",
Uhuapeu, Uapishtanapeu
5 p. 58 kamanitushit p. 56 Papakassik"
6 p. 80 Tshishe-Manitu p. 62 Papakassik", Mushuau-
Shipu
7 p. 90 minishtikuss p. 90 Papakassik"
8 p. 94 Akuanutin
9 p. 118 kamanitushit
Tableau 2 : Lexique.
Akuanutin Vent du large™
Atikuapeu Homme-Caribou™
Kamanitushit Celui qui a le pouvoir de Pesprit*
minishtikuss Un flot, une petite fle?
Missinak" Le Maitre des animaux aquatiques™
Mushuau-Shipu La riviére George,?® une riviére dans le sud-est de la baie d’'Ungava
dans la région Nord-du-Québec
Nutineteu Brouillard d’hiver sur un lac par temps tres froid*
Papakassik" Le Maitre du Caribou™
Shuaushemiss Nom du grand-pére de Joséphine Bacon™

21 Les termes en innu utilisés dans le paratexte seront exclus, car c’est 'effet produit dans le

texte poétique qui est mis en avant.

22 S. a. : Dictionnaire innu-aimun. En ligne : < https://dictionnaire.innu-aimun.ca/ » [24/06/2024].

23 Ibid.


https://dictionnaire.innu-aimun.ca/

« Parlons-nous » : réception de I'innu-aimun et renversement =— 81

Tableau 2 (suite)

Tshishe-Manitu Dieu ou le Grand esprit*
Tshishikushkueu L’esprit féminin qui veille sur la terre*
Uapishtanapeu Le Maitre des animaux a fourrures™
Uhuapeu L’Homme-Hibou?*

Unaman Locre*

Ushuapeu Le Maitre des animaux ailés™

au vocabulaire de I'innu du Nutshimit, que Bacon sépare de I'innu de la réserve ou
de la ville. Selon elle, 'innu du Nutshimit est « le langage des lacs, des riviéres,
du lichen, de la mousse, des montagnes. Quand tu es nomade, ce n’est pas
le méme vocabulaire que quand tu es sédentaire, parce que ’environnement
n’est pas le méme ».2° Le deuxiéme groupe est de loin le plus important en
nombre et englobe des figures de la spiritualité innue. Il nous sert ainsi de base pour
mettre en exergue le processus d’apprentissage que les mots innus peuvent susciter
chez le lecteur allochtone. A titre d’exemple, concentrons-nous sur les utshimaut.

Si I’'on considére 'ensemble des mots, on constate que Papakassik" est le plus
souvent cité, suivi de Missinak" et Uapishtanapeu, puis Ushuapeu. De plus, a I'ex-
ception de Papakassik”, ils n’apparaissent qu’en combinaison avec au moins un
autre de ces termes, suggérant ainsi, méme sans connaitre leur traduction, un
lien de parenté ou relationnel entre eux. Dans la cosmologie innue, deux grandes
entités spirituelles controlent tous les animaux de la terre innue, le Nitassinan.
D’une part, Papakassik”, le maitre des Caribous, comme le maitre de tous les
mammiféres et des oiseaux, et d’autre part le Missanik" qui s’occupe de tous les
animaux aquatiques.’® En outre, il existe des maitres spéciaux qui ne sont respon-
sables que de certaines espéces animales, comme Uapishtanapeu, 'Esprit des ani-
maux a fourrure, ou 'Ushuapeu, qui abrite les animaux ailés. Ces maitres « gou-
vernent les animaux, s’assurent qu’ils sont bien traités et qu’ils ne sont pas
gaspillés. Si le traitement des animaux est respecté, ils assurent aux hommes une
chasse et une péche fructueuses »*’ Si I'on revient a I'exemple cité plus haut,”® on

24 Thid.

25 Joséphine Bacon : L’innu-aimun : une langue en marche, p. 1.

26 Cf. Daniel Clément : Le bestiaire innu 2 : Les oiseaux, les poissons et les animaux non comesti-
bles. Québec : Les Presses de I'Université Laval 2022, p. 17.

27 Carole Delamour/Marie Roué et al. : Tshiheu : le battement d’ailes d’un passeur culturel et
écologique chez les Pekuakamiulnuatsh. In : Recherches amérindiennes au Québec 47, 2-3 (2017),
p. 167. En ligne : < https://doi.org/10.7202/1048603ar » [03/02/2024].

28 Cf. Joséphine Bacon : Bdtons a message/Tshissinuatshitakana, p. 38.


https://doi.org/10.7202/1048603ar

82 —— Elena Goldhofer

comprend pourquoi c’est Missinak qui offre la truite grise et pourquoi la chaleur
est recherchée chez le maitre des animaux a fourrures, Uapishtanapeu. De plus,
l’acte de tuer un animal est considéré comme le don d’un maitre et se fonde sur
la réciprocité, ce qui ajoute une dimension spirituelle a la notion d’offrande au
sein du vers « Missinak" / qui offrira la truite grise ».** Ce n’est que si I'entité-
malitre légitimise la mise & mort que le chasseur peut s’approprier ’animal. Cette
connaissance préalable de la spiritualité de cet acte permet au lectorat d’en tirer
une autre conclusion, celle de I’existence de I’agentivité des non-humains, une
agentivité qui serait restée dans ’ombre.

Le verbe « offrir » traduit une action délibérée, effectuée intentionnellement
et avec libre arbitre. Selon Bandura, « [é]tre un « agent »> signifie faire en sorte
que les choses arrivent par son action propre et de maniére intentionnelle »
Chez les Innus, cette intentionnalité est attribuée tant au maitre qu’a 'animal.
Tandis que le maitre accomplit ’acte d’offrir, 'animal se sacrifie volontairement,
transcendant ainsi la conception occidentale selon laquelle le gibier est une sim-
ple victime de la chasse. Cette perspective occidentale traditionnelle tend & assi-
gner a 'animal un statut statique et objectivé. Dans le poéme, il est replacé dans
une dynamique relationnelle et active. La capacité d’autonomie décisionnelle est
étroitement liée au statut de sujet ou d’agent, qui fournit la base méme pour
nouer une relation mutuelle et d’égal a égal avec le vivant. Pour que cette offre
ou ce sacrifice puisse avoir lieu de maniere réciproque, I'Innu doit respecter la
terre et prendre soin des esprits animaux. Ici, la parole, le tambour ou le rite de
la tente tremblante servent de moyen de communication.* Cette agentivité sou-
ligne le dialogisme de la littérature innue, et est également au coeur de I'épisté-
mologie relationnelle innue. Ce processus de communication est illustré par
exemple dans Un thé dans la Toundra/Nipishapui nete mushuat. Ici, le lien avec
Papakassik" est établi par le « [s]lon de tambours » :

29 Ibid.

30 Albert Bandura : Chapitre 2. La théorie sociale cognitive : une perspective agentique. In : Phi-
lippe Carré (éd.) : Traité de psychologie de la motivation : Théories et pratiques. Paris : Dunod
2019, p. 17.

31 Cf. Emile Duchesne/Robert R. Crépeau : Manitu et entités-maitres : pouvoir et juridicité chez
les Premiéres Nations algonquiennes. In : Recherches amérindiennes au Québec 50, 3 (2020), p. 68.
En ligne : < https://doi.org/10.7202/1088576ar > [03/02/2024].


https://doi.org/10.7202/1088576ar

« Parlons-nous » : réception de linnu-aimun et renversement =—— 83

Ce soir Toundra Uetakussit Mushuau-assi
Ecoute son silence Natutamu

Apu tshekuan petakuak
Bruit de pas
Rythme du cceur Pimutenanitak
Son de tambours Utei petakuan

Teueikan petakushu
L’écho fredonne une incantation

Papakassik" I'entend Sheueu tshitaimueu uteueikana
Et envoie son fils Caribou Papakassiku petueu

Nourrir mon corps fatigué Itishaueu ukussa atikua
Chausser mes pieds usés.*? Tshetshi ashamit

Tshetshi umassinikut.>

La demande est fructueuse et Papakassik" envoie ensuite son fils pour nourrir
I’énonciatrice. Le verbe envoyer, tout comme offrir, exprime l’agentivité de
Papakassik", tout en établissant la parenté qui souligne la relationnalité, car
Papakassik" « envoie son fils Caribou »>* Le lectorat renverse la premiére pierre
lorsqu’il s’intéresse a la traduction du mot. Mais traduction n’est pas synonyme
de compréhension. Savoir qu’il s’agit du nom d’un maitre ne dit rien sur la
connaissance de sa signification. Le savoir acquis a travers ’exploration du
concept des maitres permet d’approfondir I'interprétation des poémes de Bacon.
Le tambour ne se limite plus a son réle de simple marqueur rythmique ou musi-
cal ; il devient le déclencheur d’une action spirituelle. Cet instrument est étroite-
ment lié, d’une part, a la dynamique intrinseque du poéme et, d’autre part, a la
stimulation de 'imagination picturale du lecteur. En cela, il agit comme un vec-
teur de transmission des connaissances fondamentales relatives au tambour.

Que le vocabulaire innu exprime la vision du monde des Innus, comme dé-
montré ci-dessus, n’est peut-étre pas surprenant en soi, mais dans le cas de la poé-
sie de Joséphine Bacon, il faut noter que son lien étroit avec la cosmologie innue
et le traitement de son héritage culturel dans les deux premiers volumes attri-
buent une place particuliére au choix des mots innus. Ils révélent des lacunes ma-
térielles et auditives dans les perspectives allochtones, créées par des années de
répression de ces connaissances par le discours colonial, et qui ne peuvent étre
brisées qu’en affrontant le malaise de I'ignorance.

32 Joséphine Bacon : Un thé dans la Toundra/Nipishapui nete mushuat. Montréal : Mémoire d’en-
crier 2013, p. 34.

33 Ihid,, p. 35.

34 Ibid,, p. 34.



84 —— Elena Goldhofer

3 En guise de conclusion

En marchant activement vers le savoir qui impregne la langue innue, le lecteur
allochtone gagne acces a 'imaginaire de cette culture. Comme Joséphine Bacon
I’énonce : « Quand tu apprends I'innu-aimun, tu apprends en méme temps le
mode de pensée »>* Le besoin d’un engagement profond s’impose alors. Ainsi,
cette démarche d’écoute responsable confere aux mots innus un fort potentiel
afin de déclencher chez le lecteur allochtone la construction d’une conscience de
sa propre ignorance, et de cheminer ainsi vers une décolonisation du savoir. L’é-
criture de Joséphine Bacon est donc un trésor de la langue pour la revitalisation
de la culture millénaire du peuple innu, mais elle est aussi un pont pour faire
passer le savoir et la sollicitude entre Autochtones et Allochtones. Cette derniére
est un atout essentiel dans les renégociations de la relation entre Autochtones et
Allochtones, puisqu’elle propulse la capacité et surtout la volonté de prendre la
perspective d’autrui. L’apprentissage de quelques termes innus et leur relation a
la cosmologie innue ne constitue certainement qu’un premier pas. Huberman
prévient cependant que la lecture de livres autochtones ne peut pas étre considé-
rée comme un engagement civilisationnel en soi, mais fait valoir qu’elle peut seu-
lement servir de point de départ a un travail civilisationnel décolonial dans la vie
réelle.®® Bien que poser activement des questions et s’enquérir des besoins de
I’Autre soit essentiel dans les relations interpersonnelles, il est également crucial
de ne pas imposer a I’Autre le fardeau de se dévoiler seul. Personne ne mérite in-
trinséquement des réponses de la part de I’Autre, chacun apportant une part de
son intimité. Ainsi, lorsque des connaissances autochtones nous sont offertes a
travers des livres, des images et de la musique, il est approprié d’accepter cette
parole d’intimité, car « ceux qui viendront // ’entendront » >’

Bibliographie

Bacon, Joséphine : Batons a message/Tshissinuatshitakana. Montréal : Mémoire d’encrier 2009.
Bacon, Joséphine/Gill, Pierre : Interview : Joséphine Bacon, poétesse innue et femme de cceur. In :
Premiéres Nations 1, 2 (2009), p. 30-34.
Bacon, Joséphine : Un thé dans la Toundra/Nipishapui nete mushuat. Montréal : Mémoire
d’encrier 2013.
Bacon, Joséphine : Uiesh : quelque part. Montréal : Mémoire d’encrier 2018.

35 Joséphine Bacon : L’innu-aimun : une langue en marche, p. 5.
36 Cf. Isabella Huberman : Permets-moi de te dire tout ce que tu dois savoir, p. 94.
37 Joséphine Bacon : Batons a message/Tshissinuatshitakana, p. 130.



« Parlons-nous » : réception de linnu-aimun et renversement =—— 85

Bacon, Joséphine : L'innu-aimun : une langue en marche. In : Trahir (2018 ), p. 1-7. En ligne :
< https://trahir.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/08/trahir-bacon-innu-aimun1.pdf »
[20/02/2024].

Bandura, Albert : Chapitre 2. La théorie sociale cognitive : une perspective agentique. In : Philippe
Carré (éd.) : Traité de psychologie de la motivation : Théories et pratiques. Paris : Dunod 2019,

p. 13-45.

Bradette, Marie-Eve : Langue francaise ou langue autochtone ? Ecriture et identité culturelle dans les
littératures des Premiéeres Nations. In : Captures 3, 1 (2018), p. 2-13. En ligne : < https://doi.org/
10.7202/1055834ar > [17/05/2024].

Bringhurst, Robert : The Elements of Typographic Style. Vancouver : Hartley & Marks 2008.

Clément, Daniel : Le bestiaire innu 2 : les oiseaux, les poissons et les animaux non comestibles. Québec :
Les Presses de I’'Université Laval 2022.

Delamour, Carole/Roué, Marie et al. : Tshiheu : le battement d’ailes d’un passeur culturel et
écologique chez les Pekuakamiulnuatsh. In : Recherches amérindiennes au Québec 47, 2-3 (2017),
p. 161-172. En ligne : < https://doi.org/10.7202/1048603ar » [03/02/2024].

Duchesne, Emile/Crépeau, Robert R. : Manitu et entités-maitres : pouvoir et juridicité chez les
Premiéres Nations algonquiennes. In : Recherches amérindiennes au Québec 50, 3 (2020),

p. 67-78. En ligne : < https://doi.org/10.7202/1088576ar > [03/02/2024].

Harel, Simon : Place aux littératures autochtones. Montréal : Mémoire d’encrier 2017.

Huberman, Isabella : Permets-moi de te dire tout ce que tu dois savoir : enseignement et écoute
responsable dans P’essai épistolaire Shuni. In : Arborescences 11 (2021), p. 91-106. En ligne :
< https://doi.org/10.7202/1088912ar > [18/11/2023].

Quijano, Anibal : Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In : Quijano, Anibal (éd.) :
Cuestiones y horizontes : de la dependencia histérico-estructural a la colonialidad/descolonialidad del
poder. Buenos Aires : CLACSO 2020, p. 861-920. En ligne : < https://doi.org/10.2307/j.
ctvigm019g.31> [04/06/2024].

S. a. : Dictionnaire Innu-aimun. En ligne : < https://dictionnaire.innu-aimun.ca/ » [24/06/2024].

Savard, Rémi : La forét vive : Récits fondateurs du peuple innu. Montréal : Les Editions du Boréal 2004.

St-Gelais, Myriam : Une histoire de la littérature innue. Montréal : Imaginaire | Nord, Institut
Tshakapesh 2022.

Tuhiwai Smith, Linda : Decolonizing Methodologies : Research and Indigenous Peoples. Londres : Zed
Books 2021. En ligne : < https://doi.org/10.5040/9781350225282 > [19/05/2024].

Weaver, Jace : That the People Might Live : Native American Literatures and Native American Community.
New York : Oxford University Press 1997.

Wetzel, Hermann H. : Lyrikanalyse fiir Romanisten : eine Einfiihrung. Berlin : Erich Schmidt Verlag 2016
(Grundlagen der Romanistik, 27).


https://trahir.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/08/trahir-bacon-innu-aimun1.pdf
https://doi.org/10.7202/1055834ar
https://doi.org/10.7202/1055834ar
https://doi.org/10.7202/1048603ar
https://doi.org/10.7202/1088576ar
https://doi.org/10.7202/1088912ar
https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm019g.31
https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm019g.31
https://dictionnaire.innu-aimun.ca/
https://doi.org/10.5040/9781350225282




Ko Eun Nancy Um

La piste audiovisuelle et le < portage »
intergénérationnel dans Je m’appelle humain
par Kim O’Bomsawin

1 Introduction

Le film documentaire Je m’appelle humain (2020), réalisé par Kim O’Bomsawin,
met en évidence la figure inspirante de Joséphine Bacon, poéte et ainée innue,
dans sa lutte contre I'oubli et la disparition de la culture et de la langue innu-
aimun. Ce documentaire est une ceuvre de transmission, reliant le passé au pré-
sent a travers les récits et la voix de Bacon, qui traverse le territoire ancestral du
Nushitmit. Son voyage est ponctué de rencontres mémorables, dont une avec
Marie-Andrée Gill, poéte de la communauté Mashteuiatsh.

Avant d’étre elle-méme un sujet de documentaire, Bacon avait déja laissé sa
marque dans le monde cinématographique en réalisant Tshishe Mishtikuashisht —
Le petit grand Européen : Johan Beetz (1997) et en contribuant a divers projets
mettant en lumiére les communautés innues. L’engagement artistique rejoint
celui de Kim O’Bomsawin, cinéaste d’origine abénaquise. Son ceuvre s’inscrit
dans une démarche de préservation et de sensibilisation au vécu des Autochto-
nes. Le film se distingue par sa poésie visuelle et sonore, capturant a la fois la
beauté du territoire tout en transmettant le message puissant de Bacon.

Cette ceuvre utilise ’'approche « Indigenous digital storytelling », un outil
puissant pour renforcer I'identité des jeunes générations et préserver les récits
des ainés. Cependant, le processus de montage cinématographique souléve des
défis, notamment dans la préservation du rythme naturel des récits oraux autoch-
tones, ol les pauses et les moments de silence revétent une grande importance.
En intégrant des éléments d’accessibilité tels que le sous-titrage et la vidéodescrip-
tion, Je m’appelle humain élargit son impact, assurant une transmission plus in-
clusive du savoir autochtone. A travers cette analyse, nous verrons comment le
film illustre le role de Bacon comme ainée et guide spirituelle, tout en abordant la
relation entre les humains et le territoire, ainsi que 'importance de la nature
dans 'identité de son peuple.

@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-007



88 —— Ko Eun Nancy Um

2 Joséphine Bacon

Joséphine Bacon est issue de la nation innue — une nation formée de onze
communautés du nord-est du Québec jusqu’au Labrador : Mashteuiatsh, Essipit,
Pessamit, Uashat Mak Mani-Utenam, Ekunaitshit, Nuatashkuan, Unaman-shipit,
Pakua-shipit, Matimekush-Lac John, Sheshatshiu, Natuashish. Bacon est originaire
de Pessamit, une réserve située a environ cinquante kilomeétres en amont de Baie-
Comeau (Québec), mais elle se réfere a ce lieu avec son mot préféré en innu-
aimun, « Nutshimit », qui signifie « Iintérieur des terres ».' Bacon explique ainsi :
« toute mon identité est 1a-bas. Je suis originaire du Nutshimit, bien avant d’étre
originaire d’une réserve »2 Née le 23 avril 1947, elle a grandi dans le systéme des
pensionnats® de la réserve de Maliotenam, au Québec, pendant les années 1950. A
partir de 1972, elle a été exposée a ses ainés et a la transmission orale alors qu’elle
travaillait avec des anthropologues québécois comme Rémi Savard, Sylvie Vin-
cent, Serge Bouchard et José Mailhot, pour qui elle traduisait des récits d’ainés de
différentes communautés innues du Québec.*

3 La transmédiation

La méthodologie que j’ai adoptée dans cette recherche est fondée sur une compré-
hension des modes par lesquels s’opére la transmission des récits qui étaient tra-
ditionnellement racontés de maniére orale dans un groupe de personnes qui par-

1 Bénédicte Filippi : Aueshish — La faune. In : Radio-Canada.ca, Nouvelles juin 2019. En ligne :
< https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1185129/langue-innue-aueshish-faune-animaux » [11/06/2023].
2 Joséphine Bacon citée dans Bénédicte Filippi : Aueshish — La faune.

3 Selon L’Encyclopédie canadienne, « Les pensionnats autochtones étaient des écoles religieuses
financées par le gouvernement pour assimiler les enfants autochtones a la culture euro-
canadienne. Bien que des pensionnats aient été établis a 'époque de la Nouvelle-France, le terme
désigne habituellement les écoles créées aprés 1880. Les pensionnats autochtones ont été créés
par les églises chrétiennes et le gouvernement du Canada dans le but d’éduquer et de convertir
les jeunes Autochtones et de les assimiler a la société canadienne. Toutefois, les écoles ont per-
turbé les existences et les communautés, entrainant des problémes durables parmi les peuples
autochtones. Le dernier pensionnat indien a fermé ses portes en 1996. » J. R. Miller : Pensionnats
indiens au Canada. In : L’Encyclopédie canadienne. Historica Canada. Octobre 2012, derniere mo-
dification janvier 2024. En ligne : < https ://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/pension
nats » [04/02/2024].

4 Ariane Langlois : L’espace-temps paradoxal dans la poésie de Joséphine Bacon : Bdtons a mes-
sage/Tshissinuashitakana, Un thé dans la toundra/Nipishapui nete mushuat et Uiesh/Quelque part.
Mémoire de maitrise. Sherbrooke : Université de Shebrooke 2022, p. 9.


https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1185129/langue-innue-aueshish-faune-animaux
http://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/pensionnats
http://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/pensionnats

La piste audiovisuelle et le < portage > intergénérationnel =— 89

laient la méme langue. La transmédiation est une maniére de comprendre la
forme que peut prendre un récit, ce qu’on a appelé dans les recherches de langue
anglaise le « transmedia storytelling ». Dans l'article « Transmedia Storytelling :
Implicit Consumers, Narrative Worlds, and Branding in Contemporary Media Pro-
duction » datant de 2009, Carlos Alberto Scolari définit la narration transmédia-
tique (« transmedia storytelling ») comme suit :

Transmedia Storytelling is a particular narrative structure that expands through both diffe-
rent languages (verbal, iconic, etc.) and media (cinema, comics, television, video games,
etc.). Transmedia Storytelling is not just an adaptation from one media to another. The story
that the comics tell is not the same as that told on television or in cinema ; the different
media and languages participate and contribute to the construction of the transmedia nar-
rative world.’

En définissant la transmédiation, Marcus Leaning fait quant a lui référence a
Henry Jenkins, qui est spécialiste de ce domaine : « Transmedia concerns the way
in which signifiers are used and deployed across different media platforms ».°
Jenkins offre trois aspects de la transmédiation. Selon le premier aspect : « trans-
media stories are based not on individual characters or specific plots but rather
complex fictional worlds which can sustain multiple interrelated characters and
their stories ».” Cette interrelation des personnages, des récits et des mondes af-
fecte également les marchés de I'ceuvre transmédiatique : « transmedia storytell-
ing practices may expand the potential market for a property by creating diffe-
rent points of entry for different audience segments »® Enfin, la transmédialité
permet d’intégrer le récit dans certains aspects inédits du quotidien des lecteurs :
« a transmedia text does not simply disperse information : it provides a set of
roles and goals which readers can assume as they enact aspects of the story
through their everyday life ».° En faisant de la lecture une aventure immersive et
participative, la transmédialité permet aux lecteurs de s’imaginer le potentiel de
I'ceuvre dans leur propre quotidien. Dans le cas qui m’intéresse, les techniques de
narration transmédiatiques peuvent étre mises en ceuvre pour transmettre des

5 Carlos Alberto Scolari : Transmedia Storytelling : Implicit Consumers, Narrative Worlds, and
Branding in Contemporary Media Production. In : International Journal of Communication 3
(2009). En ligne : « https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/477 > [06/01/2024].

6 Marcus Leaning : Media and Information Literacy : An Integrated Approach for the 21° Century.
Cambridge : Chandos Publishing 2017, p. 88.

7 Henry Jenkins : « Transmedia Storytelling 101 — Pop Junctions ». Mars 2007. En ligne : < http://
henryjenkins.org/blog/2007/03/transmedia_storytelling_101.html » [10/03/2024].

8 Ihid.

9 Ihid.


https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/477
http://henryjenkins.org/blog/2007/03/transmedia_storytelling_101.html
http://henryjenkins.org/blog/2007/03/transmedia_storytelling_101.html

90 —— Ko Eun Nancy Um

récits de maniere innovante et efficace pour éduquer les nouvelles générations
autochtones et allophones.

Selon Jgrgen Bruhn, le mot « transmediation » permet également de rendre
compte des particularités de chaque média : « to consider the medium specificity
of the source media product as well as the target media product in order to un-
derstand their medial « affordances >, their medial possibilities and limitations »10
Parmi les nombreux concepts nommés par Bruhn, les produits médiatiques
(« media products ») pourraient représenter dans mon cas les médias individuels
comme la poésie, le cinéma et le théatre. La spécificité de chacun de ces médias
(« media specificity ») décrit leurs possibilités et leurs limites esthétiques ou for-
melles. Souvent qualifié d’« affordances » en francais sous I'influence de I'anglais
(« affordances »), de telles spécificités peuvent étre considérées comme des regles
formelles auxquelles I’art devrait se conformer." Toutefois, comme I'explique
Bruhn :

The fact that all media are interrelated and by their very definition share characteristic
found in the four modalities [material modality, sensorial modality, spatiotemporal moda-
lity and semiotic modality], is the reason why texts can convey similar experiences to
watching films, listening to music or looking at a picture."

La transmédiation joue un role vital dans la transmission des récits et des cultu-
res autochtones. Mon approche transmédiatique se rapproche de celle d’autres
chercheurs qui adoptent une telle perspective. Louise Vigneault explique ainsi
dans 'ouvrage collectif Créativités autochtones actuelles au Québec : Art visuels et
performatifs, musique, vidéo :

Chez les créatrices et les créateurs autochtones du Québec, elle semble se partager entre un
traditionalisme de sauvegarde et une reconnaissance des transformations. C’est le cas de
lartiste w8banakiak Alanis Obomsawin et de membres de la famille Panadis, qui continuent
d’ceuvrer a la transmission et a la revitalisation de divers savoirs et pratiques aussi bien
artisanaux que narratifs, performatifs et protocolaires.”®

10 Jorgen Bruhn/Anna Gutowska et al. : Transmediation. In : Jorgen Bruhn/Beate Schirrmacher
(éds.) : Intermedial Studies : An Introduction to Meaning Across Media. Londres : Routledge 2022,
p. 138-161, ici p. 140.

11 Original en anglais : « each art form has specific possibilities and limitations that the art
forms should not try to transgress ». Pedro Ata/Beate Schirrmacher : Media and Modalities — Lite-
rature. In : Jorgen Bruhn/Beate Schirrmacher (éds.) : Intermedial Studies, p. 42-55, ici p. 45.

12 Jorgen Bruhn/Liviu Lutas et al : Media Representation : Film, Music and Painting in Litera-
ture. In : Jogen Bruhn/Beate Schirrmacher (éds.) : Intermedial Studies, p. 162-194, ici p. 191.

13 Louise Vigneault (éd.) : Créativités autochtones actuelles au Québec : Arts visuels et performa-
tifs, musique, vidéo. Montréal : Presses de I’'Université de Montréal 2023, p. 64—65.



La piste audiovisuelle et le < portage > intergénérationnel =—— 91

Dans Place aux littératures autochtones, Simon Harel utilise des mots semblables
pour expliquer le travail créatif de Natasha Kanapé Fontaine, « qui se présente
comme poéte-interpréte, comédienne, artiste en arts visuels et militante pour les
droits autochtones et environnementaux [et qui] valorise tous les moyens d’ex-
pression pour faire dialoguer autochtones et allochtones »'* Comme Vigneault et
Harel, je souhaite mettre 'accent sur la transmission des savoirs chez les créatri-
ces et créateurs autochtones, quel que soit leur moyen ou média d’expression.

4 Le cinéma documentaire

Au Québec, le cinéma documentaire est une institution artistique majeure. La pro-
duction cinématographique locale s’amorce par le tournage de courts métrages docu-
mentaires au courant des années 1920. Méme si une tradition de fiction cinématogra-
phique s’installe tranquillement au XX°® siécle, la création de I'Office national du film
au Québec dans les années 1950 donne un véritable essor au cinéma local, et en par-
ticulier au développement du genre du « cinéma direct », orienté par le désir de cap-
ter le réel.” Le cinéma de Michel Brault, a 'image d’une nation par André Loiselle
révéle comment le documentaire peut servir a la fois de miroir et de moteur de chan-
gement dans la perception des réalités autochtones a travers le temps.® Elle montre
aussi 'émergence dans la deuxiéme période ciblée de films ethnographiques qui ont
adopté une approche différente envers la représentation des Autochtones.”

Depuis le début du XX° siécle, on réalise des films et des documentaires sur les
peuples autochtones. Cependant, la production de documentaires par les Autochto-
nes eux-mémes est assez récente. Dans 'un des chapitres de 'ouvrage collectif Créa-
tivités autochtones actuelles au Québec : Art visuels et performatifs, musique, vidéo,
Marianne Desrochers note que « [lJes ceuvres documentaires permettent a cet effet
d’engager ou de rétablir les dialogues interculturels tout en démystifiant les luttes
contemporaines ».® D’ou P'utilisation d’0’Bomsawin de ce que Judy Iseke et Sylvia

14 Simon Harel : Place aux littératures autochtones. Montréal : Mémoire d’encrier 2017, p. 13

15 Voir André Loiselle : Le cinéma de Michel Brault, a 'image d’une nation. Paris : L’Harmattan
2005.

16 Ihid. p. 57-58.

17 Ibid. p. 11-12.

18 Marianne Desrochers : L’appropriation sans ’assimilation : une histoire autochtone des rap-
ports entre sociétés et arts. In : Louise Vigneault (éd.) : Créativités autochtones actuelles au Qué-
bec, p. 309-332, ici p. 319



92 —— Ko Eun Nancy Um

Moore appellent « Indigenous digital storytelling »"° pour nous transmettre les histoi-
res, les récits et les cultures des peuples autochtones. Harald Prins, professeur antho-
logiste et cinéaste, cité par Judy Iseke et Sylvia Moore, explique ce que pourrait vou-
loir dire ce processus : « indigenization of visual media as the appropriation and
transformation of technologies to meet the cultural and political needs of indigenous
people »* Les médias visuels autochtones n’expriment pas seulement la narration
autochtone, ils dépeignent également l'interaction dynamique entre la narration et la
préservation de la culture. Entre les scénes, le cinéma documentaire illustre la
complexité visuelle en haltant la narration, ce qui peut symboliser certaines confron-
tations problématiques vécues par les communautés autochtones contemporaines.

La notion d’« Indigenous digital storytelling » permet aux Autochtones de
prendre la parole et de contrdler 'image. De plus, le « Indigenous digital storytell-
ing » crée des occasions de comprendre I'activisme politique et ouvre des espaces
pour que les jeunes Autochtones puissent affirmer leur identité et devenir des
agents du changement social. Au Québec, un exemple de ce phénoméne serait le
projet Wapikoni mobile de Manon Barbeau. Barbeau a commencé avec « 'idée
d’un studio mobile comme lieu de rassemblement, d’intervention et de création
audiovisuelle et musicale pour les jeunes des Premiéres Nations et le baptise Wa-
pikoni mobile en hommage & Wapikoni Awashish » 2!

Au cinéma, le style et le rythme du montage sont essentiels a la compréhen-
sion du média. La structure du récit et le montage peuvent avoir une incidence
majeure sur la compréhension et la transmission des voix et des récits. S’y jouent
I'intégrité de ces récits et a la perception de leur authenticité. Le montage, les
voix, les besoins et perspectives de la communauté sont tous considérés avec res-
pect dans la représentation fidéle de ces récits :

19 Indigenous digital storytelling « is based in indigenous theories « associated with proactive
measures for addressing changes », « reflective of our [indigenous] ways of knowing, being, and
doing > and built on strategic skills in community. [...] Indigenous digital storytelling provides
opportunities for indigenous people to control the images and structures through self-
representations along with the misrepresentations on indigenous people in dominant society. In-
digenous digital storytelling creates opportunities to understand political activism and creates
spaces for indigenous youth to affirm their identity and become agents of social change ». Judy
Iseke/Sylvia Moore : Community-Based Indigenous Digital Storytelling with Elders and Youth. In :
American Indian Culture and Research Journal 35, 4 (2011), p. 19-38, ici p. 21. En ligne : « http://dx.
doi.org/10.17953 > [11/06/2023].

20 Harald Prins : Visual Anthropology. In : Thomas Biolsi (éd.) : A Companion to the Anthropo-
logy of American Indians. Malden (MA) : Blackwell Press, 2004, p. 506525, cité dans Judy Iseke/
Sylvia Moore : Community-Based Indigenous Digital Storytelling with Elders and Youth, p. 32.

21 S. a. : Historique, Wapikoni mobile. En ligne : « https://evenementswapikoni.ca/historique »
[26/03/2024].


http://dx.doi.org/10.17953
http://dx.doi.org/10.17953
https://evenementswapikoni.ca/historique

La piste audiovisuelle et le < portage » intergénérationnel =—— 93

Filmmakers work with community members and Elders making decisions about the editing.
Because editing can transform how voices are heard and how stories are understood, it is a
central aspect of digital storytelling. Digital storytellers and researchers collaborate with the
continual involvement of the community. To ensure that story lines meet and reflect the
community’s needs and perspectives.?

L’approche « Indigenous digital storytelling » vise & mettre en place des récits vi-
suels qui répondent aux besoins et aux perspectives de la communauté en travail-
lant en collaboration avec les membres de la communauté et les ainés a la préser-
vation et a ’'amélioration des langues et cultures autochtones. Par conséquent,
comme le soulignent Iseke et Moore, la transmédiation du cinéma documentaire
sait rayonner les récits et les cultures patrimoniales a ’ére contemporaine : « [t]
hey [filmmakers] stress the importance of making digital videos so that a future
generation of indigenous people can use technology to sustain their indigenous
worldviews »* De méme, ces documentaires sont diffusés en ligne, la technologie
rejoignant ainsi la jeunesse autochtone.

5 L’analyse de Je m’appelle humain

Joséphine Bacon a elle-méme une expérience dans l'industrie cinématographique.
En 1997, elle a d’ailleurs réalisé son premier film documentaire, Tshishe Mishtikuas-
hisht — Le petit grand Européen : Johan Beetz, qui dure cinquante et une minutes.
Puisque dés le début de sa carriere, elle raconte I'histoire de son peuple, il n’est pas
étonnant qu’elle ait centré l'intrigue de ce premier documentaire sur Johan Beetz,
un aristocrate belge. Celui-ci avait épousé une femme innue avec qui il a vécu dans
le village rebaptisé aujourd’hui Baie-Johan-Beetz, et ou il est devenu « au fil du
temps un grand homme aux yeux des Innus grace a ’amitié profonde qu’il vouait a
ce peuple des grands espaces »2* Par la suite, elle a créé des épisodes de séries do-
cumentaires qui se concentraient sur les communautés innues du Québec. De plus,
elle a fait un projet collaboratif intitulé Tshinanu « dont chaque épisode a pour
pierre angulaire un verbe, lequel amene le public a découvrir un théme associé
aux valeurs et a la spiritualité des peuples des Premiéres Nations »*

22 Judy Iseke/Sylvia Moore : Community-Based Indigenous Digital Storytelling with Elders and
Youth, p. 29.

23 Ihid, p. 21.

24 Joséphine Bacon : Tshishe Mishtikuashisht — Le petit grand européen : Johan Beetz. Office natio-
nal du film 1997, 51 mins. En ligne : < https://www.nfb.ca/film/tshishe_mishtikuashisht » [04/06/2023].
25 Pascale Marcoux : De la pellicule a la plume. Poésie et geste documentaire dans Bdtons a mes-
sage/Tshissinuatshitakana de Joséphine Bacon. Mémoire de maitrise. Québec : Université Laval


https://www.nfb.ca/film/tshishe_mishtikuashisht

94 —— Ko Eun Nancy Um

Cependant, en 2020, Joséphine Bacon devient le personnage principal dans le
film documentaire Je m’appelle humain. La cinéaste Kim O’Bomsawin, d’origine
abénaquise, est profondément motivée par la volonté de faire découvrir a travers
ses ceuvres cinématographiques les riches traditions, pourtant souvent méconnues,
des Premiers Peuples du territoire qu’on nomme maintenant le Québec. Dans ce
documentaire, Joséphine Bacon traverse le Nushitmit, cette terre ancestrale de la
Cote-Nord, prés de Baie-Comeau Mushuau-nipi, un territoire « situé au cceur de la
toundra, sur la passe migratoire du troupeau de caribous de la riviere George (56°
paralléle), a 250 kilométres au nord-est de Schefferville ».%® Nous pouvons voir les
images du territoire et écouter des poémes que Bacon récite dans les scénes dont la
terre ancestrale est montrée. Durant son voyage, Bacon est accompagnée par Marie-
Andrée Gill et elles croisent plusieurs personnes du passé de Bacon, notamment son
amie rencontrée dans le pensionnat. Gill joue un réle important dans le documen-
taire d’0’Bomsawin, ou on la voit animer une rencontre littéraire avec Joséphine
Bacon a la Grande Bibliothéque en 2019 et marcher dans la toundra en compagnie
de 'alnée. Poéte innue, née dans la communauté Mashteuiatsh, aujourd’hui connue
sous le nom Saguenay-Lac-Saint-Jean (Québec), Gill a écrit de la poésie qui mélange
ses identités innue et québécoise.”’” Bien qu’elle n'utilise pas la langue innue quoti-
diennement comme Bacon, ses croyances sont semblables puisqu’elle dit : « Je crois
quétre membre des Premiéres Nations c’est continuer d’exister et de transmettre ses
valeurs, en exprimant une résistance »*® Gill est également connue comme la succes-
seure de Bacon. Depuis 2013, elle a commencé a participer & de nombreux projets et
publications, comme la baladodiffusion Laissez-nous raconter : Uhistoire crochie, par-
fois en collaboration avec d’autres écrivains autochtones comme Natasha Kanapé
Fontaine et Michel Jean. Nous pouvons donc voir qu’elle essaie a son tour d’exprimer
sa culture pour diffuser les connaissances de sa communauté au public.

Le documentaire permet aux spectateurs de suivre Joséphine Bacon afin de dé-
couvrir ce qui pourrait étre des histoires inconnues pour les nouvelles générations
de Premiéres Nations et d’Allochtones, mais aussi pour le public en général. La mai-
son de production Terre Innue, responsable du documentaire, le décrit ainsi :

2015. p. 3. En ligne : < https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-
754e9d33f69e/content » [06/01/2024].

26 S. a. : le pays sans arbre, Mushau-nipi. En ligne : < https://www.mushuau-nipi.com/territoire »
[05/04/2024].

27 Elle a publié des recueils de poésie intitulés Béante, Frayer et Chauffer le dehors. En 2019, elle
a complété la rédaction de son mémoire de maitrise Chauffer le dehors suivi de Amour transper-
sonnel et décolonial & 'Université du Québec a Chicoutimi.

28 S. a.: 10 questions a Marie-Andrée Gill. Bibliotheque des Amériques. En ligne : < https ://www.
bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-an
dree-gill > [04/09/2023].


https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-754e9d33f69e/content
https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-754e9d33f69e/content
https://www.mushuau-nipi.com/territoire
http://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill
http://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill
http://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill

La piste audiovisuelle et le < portage > intergénérationnel =—— 95

Lorsque les anciens nous quittent, un lien avec le passé disparait avec eux. La femme de
lettres innue Joséphine Bacon incarne cette génération témoin d’une époque bientdt révo-
lue. Avec charisme et sensibilité, elle méne un combat contre ’oubli et la disparition d’une
langue, d’une culture et de ses traditions. Sur les traces de Papakassik, le maitre du caribou.
Je m’appelle humain propose une incursion dans I'Histoire d’un Peuple multimillénaire aux
cotés d'une femme libre qui a consacré sa vie a transmettre son savoir et celui de ses ancé-
tres. Dans sa langue, innu veut dire « humain ».2°

Ce passage met de 'avant la voix et ’histoire d'une femme innue qui lutte « contre
Poubli et la disparition ». Son combat pour préserver et transmettre le savoir de
ses ancétres est une source d’inspiration et toute l'intrigue du film documentaire
Je m’appelle humain. De ce fait, le travail cinématographique de Kim O’Bomsawin
pourrait le mieux s’apparenter au phénomene qu’on nomme en anglais « Indige-
nous digital storytelling ». Dans l'article « Community-Based Indigenous Digital
Storytelling with Elders and Youth », Judy Iseke et Sylvia Moore mentionnent que
ce mode de narration audiovisuelle « creates opportunities to understand politi-
cal activism and creates spaces for indigenous [sic] youth to affirm their identity
and become agents of social change »>° En créant a partir d’un média plus dési-
rable aux yeux des jeunes et en facilitant I’acces en ligne, les artistes qui travail-
lent avec les communautés participent a la mobilisation des récits identitaires des
jeunes. Pour les ainés, ce média a facilité ’expression des récits patrimoniaux et
leur transmission aux jeunes captifs du numérique.

En outre, Je m’appelle humain offre un bon exemple de la rapidité et des
nuances avec lesquels les récits sont relatés par les ainés et les jeunes. La trans-
mission dans le contexte cinématographique présente certains défis, car la réali-
satrice doit prendre en compte la maniére dont I’histoire a été initialement racon-
tée sachant que 'impact narratif peut évoluer au cours du processus de montage
en fonction des choix et des stratégies éditoriales. Dans la section consacrée a la
transformation des histoires en film, Judy Iseke et Sylvia Moore expliquent que la
personne ainée peut faire de longues pauses lorsqu’elle raconte une histoire.
Dans ce cas, le montage peut mener a une forme d’accélération qui trahit le récit :

The pace of the story that the Elders set is lost, and this changes how one connects to a
story. When Elders pause, the people who are listening can stop thinking. In eliminating
these pauses, there is less time for the important points of the story to settle in the viewer’s
mind and for the story lessons to be learned.

29 Kim O’Bomsawin : Je m’appelle humain. Terre Innue 2020. En ligne : < https://www.terreinnue.
com/je-mappelle-humain » [07/07/2023].

30 Judy Iseke/Sylvia Moore : Community-Based Indigenous Digital Storytelling with Elders and
Youth, p. 21.

31 Ibid,, p. 30.


https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain

96 —— Ko Eun Nancy Um

11 est crucial pour la réalisatrice de trouver 1'équilibre entre respecter I'intégrité
de T’histoire d’origine et adapter les éléments narratifs pour qu’ils fonctionnent
efficacement dans la langue cinématographique. La réalisatrice doit donc faire
preuve de vigilance pour préserver la vérité, la clarté et 'authenticité de ’histoire
tout en exploitant les possibilités narratives uniques qu’offre le média cinémato-
graphique. Ainsi, le processus de création doit étre mené avec soin pour que la
réalisatrice puisse exploiter les ressources du langage cinématographique afin
d’enrichir et d’amplifier 'impact émotionnel de 'histoire. Donc, le choix du pay-
sage cinématographique québécois et de la musique collaborent a I’établissement
d’une atmospheére et d’'une esthétique correspondant au récit innu et non aux
connaissances inexactes et stéréotypées de ce peuple.

Certains éléments de Je m’appelle humain rappellent également d’autres formes
d’inclusivité qui touchent a l'accessibilité. En effet, une version du film diffusée sur
ICI RDI intégre un sous-titrage codé pour personnes sourdes et malentendantes,
conformément aux normes du Conseil de la radiodiffusion et des télécommunica-
tions canadiennes.* De méme, des légendes détaillées décrivent ainsi de maniére in-
tégrale et précise chacune des images et chacun des éléments de la scéne a l'aide de
la vidéodescription.® Ces techniques reflétent une prise de conscience croissante de
Pimportance de P'accessibilité dans les médias. Elles démontrent également une ap-
proche proactive visant a engendrer un changement positif non seulement dans I’in-
dustrie de la télévision, mais aussi dans la société. Si cette accessibilité audiovisuelle
aide a faire rayonner le monde de Joséphine Bacon, elle sert aussi a mettre en relief
certains aspects des images comme nous le verrons plus loin. En fin de compte, la
réalisatrice crée une expérience cinématographique mémorable qui honore le passé
tout en laissant une empreinte durable dans I'esprit et le coeur des spectateurs.

32 Gouvernement du Canada — Conseil de la radiodiffusion et des télécommunications canadien-
nes (CRTC) : Accés a la télévision pour les personnes sourdes ou malentendantes : le sous-titrage
codé. Décembre 2008. En ligne : < https://crtc.ge.ca/fra/info_sht/b321.htm » [05/09/2023].

33 La « vidéodescription (VD) ou la description vidéo consiste en une description orale des prin-
cipaux éléments visuels d'une émission, comme les paramétres, les costumes et le langage corpo-
rel. La description est ajoutée pendant les pauses dans le dialogue et elle permet au téléspecta-
teur de se représenter mentalement ce qui se passe dans I'émission. La vidéodescription utilise
une piste audio distincte ». Gouvernement du Canada — Conseil de la radiodiffusion et des télé-
communications canadiennes (CRTC) : « Accés a la programmation pour les personnes aveugles
ou ayant une vision partielle : vidéodescription et description sonore ». Décembre 2008. En ligne :
< https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b322.htm » [05/09/2023].


https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b321.htm
https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b322.htm

La piste audiovisuelle et le < portage » intergénérationnel =—— 97

6 Joséphine Bacon : rapprochement entre les
générations

« La poésie pour moi, c’est des moments intimes comme maintenant. Ou tu re-
tournes dans ton ame et puis tu laisses parler I'Ame, et puis tu écris apres »>* dit
Joséphine Bacon dans le film Je m’appelle humain. A ce moment-13, elle est assise
sur le rocher, face a ’horizon, et regarde le fleuve Saint-Laurent. C’est une jour-
née partiellement ennuagée. Les oiseaux volent et des macareux 'entourent. En
faisant cette déclaration sur la poésie, elle nous aide a comprendre pourquoi les
poémes lui viennent au contact de la nature pour étre ensuite rédigés sur le pa-
pier. En suivant les mouvements de Bacon sur le territoire dans Je m’appelle hu-
main, on remarque comment elle marche avec sa canne, se tient avec les jambes
arquées et regarde son environnement avec sagesse. En écoutant ce qu’elle par-
tage, il est évident qu’elle a maintenant pris le role d’une ainée pour tenter de
transmettre a la prochaine génération d’Innus le savoir qu’elle a acquis aupres de
ses propres ainés, comme Mestenapeu, que Bacon définit comme le grand chas-
seur innu Mathieu André (Mathiu Antene en innu-aimun). Diane Boudreau, qui a
résumé la vie de I’ainé, explique qu’il :

est né en 1904 a Uapashush sur un territoire de chasse ancestral. Avec sa famille, il pratique
la chasse de subsistance jusqu’en1948 environ ; la compagnie Iron Ore du Canada l'engage
alors comme prospecteur. En 1951, il est muté a la compagnie Labrador Mining and Explora-
tion ou il restera vingt ans. Toutefois, ce travail rémunéré ne 'empéche pas d’accéder a la
chefferie traditionnelle amérindienne et de participer activement a différents mouvements
militant pour la reconnaissance des droits autochtones. En 1984, il publie Moi, « Mestenapeu »
(qui veut dire « Le grand homme »).%

Bacon, quant a elle, le décrit dans Je m’appelle humain comme quelqu’un qui
connaissait « Nutshimit comme sa poche, parce qu’il 'avait tellement marché. I1
connaissait le caribou ».>® 1l aurait été « un homme d’enseignement, un homme
de connaissance, un grand guide ».*” Au moment ot elle décrit Mestenapeu, l'illu-
mination du visage de Bacon est merveilleusement capturée par la caméra a tra-
vers un plan rapproché. En tant que spectateurs, nous sommes transportés par

34 Kim O’Bomsawin : Je m’appelle humain. Terre Innue 2020. 1:30-1:45. En ligne : < https://www.
terreinnue.com/je-mappelle-humain » [07/07/2023].

35 Diane Boudreau : L’écriture appropriée. Liberté 33, 45 (1991), p. 58-80. En ligne : « https://
www.erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/ » [06/04/2024].

36 Kim O’Bomsawin : Je m’appelle humain. Terre Innue 2020. 26:30-26:56. En ligne : « https://
www.terreinnue.com/je-mappelle-humain > [07/07/2023].

37 1Ibid., 27:23-27:30.


https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/
https://www.erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain

98 —— Ko Eun Nancy Um

cette vision qui pousse notre imagination a contempler les précieux messages
quelle a pu recevoir de la part de 'ainé. Nous constatons que la simple évocation
de son passé fait naitre en elle une joie palpable.

Une scene magnifique capture la notion de transmission et de partage entre
I’ainée et une autre femme autochtone : ainsi on voit Marie-Andrée Gill écrire
dans son carnet sur le bord de I'eau. Cette scene débute par un trés gros plan de
Gill lorsqu’elle est en train d’écrire dans son carnet, sans musique, mais ou ’on
entend l’eau ruisseler. Tout au long du documentaire d’0’Bomsawin, Gill donne
I'impression qu’elle voudrait en savoir plus sur ses ancétres. Ainsi dans la scéne
preés de ’eau, on remarque que Gill a noté une citation de Bacon : « Cest beau ici.
C'est a ¢a que devrait ressembler la Terre ».*® Il semble que d’apreés ce que Bacon
a énoncé dans leur discussion préalable, elle a commencé a se poser des ques-
tions sur la Terre. Cette réflexion est liée a ce que Bacon précise plus tdt dans ce
documentaire : « je m’en vais retrouver ’esprit de Papakassik". Retrouver des au-
rores boréales. Retrouver les étoiles et puis me dire c’est a ¢a que la terre devrait
ressembler ».*° Les mots de Bacon ici ressemblent remarquablement a ceux de
ses recueils de poésie Bdtons a message — Tshissinuatshitakana et Uiesh — Quelque
part : on y retrouve Papakassik" le maitre du caribou, les aurores boréales, le
monde d’en haut et le monde d’en bas. Bacon intégre le cycle de la vie en disant
bientdt aller retrouver l'esprit de Papakassik" et les étoiles, un niveau supérieur
d’ou elle pourrait observer le territoire révé, la toundra. Gill s’inspire des mots de
Bacon, les considérant comme une source d’inspiration ancestrale pour dépein-
dre le paysage observé. Dans une scéne qui suit, un plan d’ensemble montre I’ai-
née qui transmet des histoires a Gill, représentante de I’avenir. La vidéodescrip-
tion montre cette scéne en insistant sur le rapport physique entre les deux
femmes : « Marie-Andrée [Gill] aide son ainée a se rendre a ’hydravion qui les
attend. Joséphine [Bacon] accrochée a son bras, avance doucement en s’aidant
d’une béquille. L’autre béquille est tenue par Marie-Andrée ».*° En tant qu’ainée,
physiquement, Bacon a besoin de l'aide de Gill pour marcher sans l'aide de ses
deux béquilles. Ceci refléte symboliquement et visuellement 'importance de I'in-
terdépendance spirituelle et physique entre les deux.

Plus tard, Gill porte son ainée sur le dos. Dans cette scéne présentée en plan
d’ensemble, nous apercevons le magnifique paysage coloré du Mushuau-nipi en
arriéere-plan, alors que Gill marche a travers le champ, accompagnée d’un chant
calme en arriére-plan auquel la voix de Bacon se substitue. A ’oral, I'ainée récite

38 Ibid., 29:29.
39 Ibid., 29:56.
40 Ibid., 30:00.



La piste audiovisuelle et le < portage > intergénérationnel =—— 99

un poéme tiré de son troisiéme recueil, Un thé dans la toundra/Nipishapui nete
mushuat, en innu-aimun puis en francais : « Un traineau tire mes perches / Le
champignon veille le feu / Je porte ma grand-mere sur le dos / Mes genoux
ploient / Sous tant de sagesse ».*! Dans cette citation, le Je ferait peut-étre réfé-
rence a une image de Joséphine Bacon d’autrefois, alors qu’elle aurait elle-méme
porté sa grand-mére sur son dos. Toutefois, dans cette scéne symbolique, Gill
pourrait également étre le Je car c’est elle qui porte Bacon sur son dos a son tour.
La derniere partie de cette citation, « Mes genoux ploient / Sous tant de sagesse »,
illustre parfaitement la puissance du temps qui s’écoule et de 'accumulation
culturelle sur le corps des deux femmes. Le mot « ploient » est important, car ce
mot exprime la notion de courbure ou de flexion lorsqu’on porte quelque chose
de lourd ou de pesant, d’'un point de vue non seulement physique, mais aussi
culturel. Car ce n’est pas seulement le poids d’un autre corps humain qui agit sur
les genoux de la porteuse, mais surtout celui du role de la femme appelée a deve-
nir a son tour porteuse de sa culture, ainée pour sa communauté. Surimposé sur
le film documentaire, le poéme de Bacon révéle I'impact profond et émouvant
que cette collection de sagesse et de connaissances transmises peut avoir sur le
destinataire, qu’il soit Bacon ou Gill. Cette expression souligne le poids des géné-
rations précédentes et la responsabilité de préserver et de transmettre cette sa-
gesse aux jeunes générations. Bacon explique ainsi a la caméra, Gill a c6té d’elle
écoutant, que :

C’est pas juste une image de porter ses ainés sur le dos. Tu sais, dans I'ancien temps, dans le
temps du nomadisme, quand on rejoignait la terre de Nutshimit, ca aurait été impensable
de pas amener avec toi tes ainés. IIs ont tellement vécu et tellement vu qu’eux seuls peuvent
te guider. Et puis t’as besoin d’eux pour tes enfants, pour qu’ils leur racontent le début du
monde.*

Dans le cadre de ce documentaire, O’Bomsawin montre que Bacon joue un role
incontournable dans sa facon de trouver des amies et alliées pour préserver un
patrimoine qui a survécu aux tentatives du colonialisme de la supprimer.

Un autre passage du film Je m’appelle humain montre I'insistance de Bacon
sur l'interdépendance entre les animaux et le peuple innu. A I'intérieur d’une
tente illuminée la nuit, Joséphine Bacon et Marie-Andrée Gill font chauffer une
téte de poisson dans un chaudron d’eau chaude. Bacon s’exprime alors en gros
plan prés d’un chaudron :

41 Ihid., 46:01-46:33. Le poeme est tiré de Joséphine Bacon : Un thé dans la toundra/Nipishapui
nete mushuat. Montréal : Mémoire d’encrier 2013, p. 64.
42 Kim O’Bomsawin : Je m’appelle humain. Terre Innue 2020. 46:38—47:17. En ligne : « https://
www.terreinnue.com/je-mappelle-humain » [07/07/2023].


https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain

100 —— Ko Eun Nancy Um

Certains vieux disaient que lui [nom indistinct], ils le considéraient comme le maitre des
poissons de 'intérieur des terres. Tu retrouves a Papakassik" le maitre du caribou. Tu retro-
uves aussi le maitre des animaux aquatiques, Missinak. Tu retrouves le grand-pére, ’ours.
Mais ca, tu le retrouves dans la téte de la truite grise.**

A ce moment-13, une téte de poisson cuite est déposée sur une assiette de métal
en gros plan. La caméra recule pour montrer les mains de Bacon dans cette as-
siette, deux femmes (dont Gill) a ses cotés. Elle parle a ’autre femme en innu-
aimun (sous-titré en francais), lui révélant en lui montrant 'un des os de poisson :
« Tu vois ¢a ? Cest ton grand-pére »*. « Ah, la patte d’ours ! »*, s’exclame P'autre
femme en francais. Bacon renchérit en innu-aimun : « Les ainés disent que cet
animal est notre grand-pére ou notre grand-mére, il n’a pas de maitre. Il est son
propre maitre ».*® Les deux femmes observent Bacon qui décortique le poisson,
disant étre a la recherche de Papakassik", le maitre du caribou omniprésent dans
le recueil de poésie Batons a message/Tshissinuatshitakana. Reprenant en innu-
aimun (sous-titré en francais), Bacon s’exclame : « Ah, la voila... C’est sa patte. Et
ici on voit le sabot du caribou. [...] C’est Papakassik®, le maitre du caribou » 47 Elle
cherche ensuite le maitre des animaux aquatiques, mais sans le retrouver : « Je
n’ai pas assez d’expérience, pas assez vieille encore ».*8

L’enquéte de Bacon dans les os de la truite grise transmet bien les savoirs sur
les maitres animaux aux deux femmes qui 'accompagnent et qui découvrent qu’a
I'intérieur de chaque animal se trouve une représentation des autres animaux : le
maitre du caribou, 'ours sans maitre. Bacon se dévoile comme détentrice de I’his-
toire qui lie ces animaux avec ou sans maitres a son peuple : « L’histoire est trés
grande dans la téte de Kukumes la truite grise. Cest 1a que se trouve I'histoire de
I'Innu, je te dirai ».** Elle montre aussi sa fragilité comme figure de transmission
qui manque d’« expérience » culturelle. Cette réflexion invite a une contempla-
tion sur la quéte de sens et la recherche de la vérité qui sous-tendent ’ensemble
du récit. C’est une réflexion profonde qui traverse les frontiéres du temps et de
Pespace, offrant une perspective cosmique sur ’histoire racontée.

Pour conclure, Je m’appelle humain met en lumiére le role crucial des ainés
comme Joséphine Bacon dans la transmission de I’histoire et des traditions innues
aux nouvelles générations, représentées par Marie-Andrée Gill. Il rend également

43 Ihid., 37:31-37:58.
44 Thid., 38:08-38:15.
45 Ibid., 38:16.

46 Ibid., 38:35-38:47.
47 Tbid., 39:31-39:51.
48 Ibid., 40:08-40:11.
49 Ibid., 38:52-39:03.



La piste audiovisuelle et le < portage > intergénérationnel =— 101

manifeste la place des amies et du territoire dans cette transmission. O’Bomsawin
accorde une piste audiovisuelle pour permettre a Bacon de communiquer son sa-
voir et sa sagesse poétiques. La réalisatrice termine le documentaire avec un
poéme lu par Bacon, alors qu’on voit cette derniere sur ’écran, contemplant la
carcasse d’un caribou :

Ce soir Toundra / écoute son silence // Bruit de pas / Rythme du cceur / Son de tambours //
L’écho fredonne une incantation / Papakassik" ’entend / Et envoie son fils Caribou / Nourrir
mon corps fatigué / Chausser mes pieds // J’étends sur la neige sa peau de fourrure /
Pour m’endormir / Mes réves atteignent les étoiles // Toundra me chuchote / Te voila.>®

En relation étroite avec le film d’0’Bomsawin, ce poéme fait écho aux thémes
abordés dans le film. Conjugué au présent, il actualise les traditions toujours en
cours et la connexion entre la nature et Joséphine Bacon. Le sens de ’ouie est
sollicité par le champ lexical : écoute, bruit, rythme, sons, écho, entend, chuchote.
La femme mire et sage est a '’écoute de ses origines, de ses traditions, des mon-
des animal et communautaire qui 'entourent. D’une maniére similaire a celle il-
lustrée dans ce poéme, le documentaire exprime la relation sensorielle entre
Bacon comme femme innue et son territoire. Il annonce le respect des autres hu-
mains et non-humains, dans la vie comme dans la mort. En définitive, le film
ouvre une fenétre sur le monde de Joséphine Bacon : a travers la magie du docu-
mentaire, nous découvrons une figure lumineuse qui guide les générations futu-
res tout en honorant le passé et le territoire ou elle se laisse accompagner et
conforter par les maitres de la nature durant un ultime voyage au cceur de la
vieillesse.

Bibliographie

Ata, Pedro/Schirrmacher, Beate : Media and Modalities - Literature. In : Jargen Bruhn/Beate
Schirrmacher (éds.) : Intermedial Studies : An Introduction to Meaning Across Media. Londres :
Routledge 2022, p. 42-55.

Bacon, Joséphine : Tshishe Mishtikuashisht - Le petit grand européen : Johan Beetz. Office national du
film 1997, 51 mins. En ligne : < https://www.nfb.ca/film/tshishe_mishtikuashisht » [04/06/2023].

Bacon, Joséphine : Un thé dans la toundra/Nipishapui nete mushuat. Montréal : Mémoire
d’encrier 2013.

Boudreau, Diane : L’écriture appropriée. In : Liberté 33, 45 (1991), p. 58-80. En ligne : < https://www.
erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/ > [06/04/2024].

50 Ibid., 49:20. Bacon lit un passage tiré de Joséphine Bacon : Un thé dans la toundra/Nipishapui
nete mushuat. Montréal : Mémoire d’encrier 2013, p. 34.


https://www.nfb.ca/film/tshishe_mishtikuashisht
https://www.erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/
https://www.erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/

102 —— Ko Eun Nancy Um

Bruhn, Jergen/Gutowska, Anna et al. : Transmediation. In : Jergen Bruhn/Beate Schirrmacher (éds.) :
Intermedial Studies : An Introduction to Meaning Across Media. Londres : Routledge 2022,

p. 138-161.

Bruhn, Jgrgen/Lutas, Liviu et al. : Media Representation : Film, Music and Painting in Literature. In :
Jorgen Bruhn/Beate Schirrmacher (éds.) : Intermedial Studies : An Introduction to Meaning Across
Media. Londres : Routledge 2022, p. 162-194.

Desrochers, Marianne : L’appropriation sans I'assimilation : une histoire autochtone des rapports
entre sociétés et arts. In : Louise Vigneault (éd.) : Créativités autochtones actuelles au Québec :
Arts visuels et performatifs, musique, vidéo. Montréal : Presses de I'Université de Montréal 2023,
p. 309-332.

Filippi, Bénédicte : Aueshish - La faune. In : Radio-Canada.ca, Nouvelles juin 2019. En ligne :
< https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1185129/langue-innue-aueshish-faune-animaux »
[11/06/2023].

Filippi, Bénédicte : Le mot préféré de Joséphine Bacon. In : Radio-Canada.ca, Nouvelles juin 2019. En
ligne : « https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1178729/mot-prefere-innu-josephine-bacon »
[04/02/2024].

Gouvernement du Canada - Conseil de la radiodiffusion et des télécommunications canadiennes
(CRTC) : Acces a la programmation pour les personnes aveugles ou ayant une vision partielle :
vidéodescription et description sonore. Décembre 2008. En ligne : < https://crtc.gc.ca/fra/info_
sht/b322.htm > [05/09/2023].

Gouvernement du Canada - Conseil de la radiodiffusion et des télécommunications canadiennes
(CRTC) : Acces a la télévision pour les personnes sourdes ou malentendantes : le sous-titrage
codé. Décembre 2008. En ligne : < https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b321.htm > [05/09/2023].

Gouvernement du Québec : Patrimoine immatériel. En ligne : < https://www.quebec.ca/culture/patri
moine-archeologie/decouvrir/a-propos/immateriel > [04/02/2024].

Gouvernement du Québec : Plus de 1,1 M $ pour valoriser la culture innue !. En ligne : < https://www.
quebec.ca/nouvelles/actualites/details/plus-de-11-m-pour-valoriser-la-culture-innue-40318 »
[04/02/2024].

Grand Dictionnaire Terminologique : Média. Vitrine linguistique. Office québécois de la langue
francaise. En ligne : < https://vitrinelinguistique.oqlf.gouv.qc.ca/fiche-gdt/fiche/17009002/media »
[10/03/2024].

Harel, Simon : Place aux littératures autochtones. Montréal : Mémoire d’encrier 2017.

Iseke, Judy/Sylvia Moore : Community-Based Indigenous Digital Storytelling with Elders and Youth.
In : American Indian Culture and Research Journal 35, 4 (2011), p. 18-39. En ligne : < http://dx.doi.
0rg/10.17953 » [11/06/2023].

Jenkins, Henry : Convergence Culture : Where Old and New Media Collide. New York : New York
University Press 2006.

Jenkins, Henry : Transmedia Storytelling 101 - Pop Junctions. Mars 2007. En ligne :
< http://henryjenkins.org/blog/2007/03/transmedia_storytelling_101.html » [10/03/2024].

Kalogeras, Stavroula : Transmedia Storytelling and the New Era of Media Convergence in Higher
Education. Houndmills/Basingstoke et Hampshire : Palgrave Macmillan 2014.

Langlois, Ariane : L’espace-temps paradoxal dans la poésie de Joséphine Bacon : Bdtons & message/
Tshissinuashitakana, Un thé dans la toundra/Nipishapui nete mushuat et Uiesh/Quelque part.
Mémoire de maitrise. Sherbrooke : Université de Shebrooke 2022.

Leaning, Marcus : Media and Information Literacy : An Integrated Approach for the 21°* Century.
Cambridge : Chandos Publishing 2017.

Loiselle, André : Le cinéma de Michel Brault, a 'image d’une nation. Paris : L’Harmattan 2005.


https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1185129/langue-innue-aueshish-faune-animaux
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1178729/mot-prefere-innu-josephine-bacon
https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b322.htm
https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b322.htm
https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b321.htm
https://www.quebec.ca/culture/patrimoine-archeologie/decouvrir/a-propos/immateriel
https://www.quebec.ca/culture/patrimoine-archeologie/decouvrir/a-propos/immateriel
https://www.quebec.ca/nouvelles/actualites/details/plus-de-11-m-pour-valoriser-la-culture-innue-40318
https://www.quebec.ca/nouvelles/actualites/details/plus-de-11-m-pour-valoriser-la-culture-innue-40318
https://vitrinelinguistique.oqlf.gouv.qc.ca/fiche-gdt/fiche/17009002/media
http://dx.doi.org/10.17953
http://dx.doi.org/10.17953
http://henryjenkins.org/blog/2007/03/transmedia_storytelling_101.html

La piste audiovisuelle et le < portage > intergénérationnel =— 103

Marcoux, Pascale : De la pellicule a la plume. Poésie et geste documentaire dans Batons a message/
Tshissinuatshitakana de Joséphine Bacon. Mémoire de maitrise. Québec : Université Laval 2015. En
ligne : < https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-
754e9d33f69e/content > [06/01/2024].

Miller, J. R : Pensionnats indiens au Canada. In : L’Encyclopédie canadienne. Historica Canada. octobre
2012, derniére modification janvier 2024. En ligne : < https://www.thecanadianencyclopedia.ca/
fr/article/pensionnats » [04/02/2024].

O’Bomsawin, Kim : Je m’appelle humain. Terre Innue 2020. En ligne : < https://www.terreinnue.com/je-
mappelle-humain » [07/07/2023].

S. a.: 10 questions a Marie-Andrée Gill, Bibliothéque des Amériques. En ligne : < https://www.biblio
thequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-
gill > [04/09/2023].

S. a.: An Antane Kapesh. Kwahiatonhk . En ligne : < https://kwahiatonhk.com/auteurs/an-antane-
kapesh/ > [06/04/2024].

S. a. : Historique, Wapikoni mobile. En ligne : < https://evenementswapikoni.ca/historique »
[26/03/2024].

S. a. : le pays sans arbre, Mushau-nipi. En ligne : < https://www.mushuau-nipi.com/territoire >
[05/04/2024].

Scolari, Carlos Alberto : Transmedia Storytelling : Implicit Consumers, Narrative Worlds, and
Branding in Contemporary Media Production. In : International Journal of Communication 3
(2009). En ligne : < https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/477 > [06/01/2024].

Terriennes et Liliane Charrier : Joséphine Bacon : la poétesse québécoise qui porte la parole de ses
ancétres innus. In : TV5 Monde le 20 mars 2022. En ligne : < https://information.tv5monde.com/
terriennes/josephine-bacon-la-poetesse-quebecoise-qui-porte-la-parole-de-ses-ancetres-innus-
972365 > [07/07/2023].

Vigneault, Louise (éd.) : Créativités autochtones actuelles au Québec : Arts visuels et performatifs,
musique, vidéo. Montréal : Presses de I'Université de Montréal 2023.

Yvon, Anne-Marie : Des mots autochtones en partage. Radio-Canada.ca. Espaces autochtones.
Décembre 2019. En ligne : < https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1425134/autochto
nes-lexique-emilie-monnet-langues > [11/06/2023].


https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-754e9d33f69e/content
https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-754e9d33f69e/content
https://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/pensionnats
https://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/pensionnats
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill
https://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill
https://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill
https://kwahiatonhk.com/auteurs/an-antane-kapesh/
https://kwahiatonhk.com/auteurs/an-antane-kapesh/
https://evenementswapikoni.ca/historique
https://www.mushuau-nipi.com/territoire
https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/477
https://information.tv5monde.com/terriennes/josephine-bacon-la-poetesse-quebecoise-qui-porte-la-parole-de-ses-ancetres-innus-972365
https://information.tv5monde.com/terriennes/josephine-bacon-la-poetesse-quebecoise-qui-porte-la-parole-de-ses-ancetres-innus-972365
https://information.tv5monde.com/terriennes/josephine-bacon-la-poetesse-quebecoise-qui-porte-la-parole-de-ses-ancetres-innus-972365
https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1425134/autochtones-lexique-emilie-monnet-langues
https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1425134/autochtones-lexique-emilie-monnet-langues




Matgorzata Sokotowicz

De la « belle sauvagesse » a « la femme qui
écrit [et] se tient debout ». Les figures de
’Innue dans la poésie de Maya Cousineau
Mollen

1 Introduction

Comme le constate Diane Boudreau dans son Histoire de la littérature amérin-
dienne au Québec, premier livre consacré a ce corpus, la littérature autochtone a
été congue comme « une littérature de survie (pour les nations) et de « résistance »
(aux Blancs) ».! Aujourd’hui, un demi-siécle aprés son émergence, elle tend « &
s’affirmer comme création et recherche esthétique »,* sans pour autant perdre de
vue la thématique postcoloniale ou décoloniale. Elle est toujours une littérature
en devenir, une littérature qui évolue et qui se (re)pense.® Cette évolution est par-
faitement perceptible dans I'ceuvre de Maya Cousineau Mollen (*1975), poétesse
innue,* citée par Maurizio Gatti dans la deuxiéme édition de sa Littérature amér-
indienne du Québec. Ecrits de langue frangaise. A 'époque, elle n’a pas encore pu-
blié ses poémes, imprégnés d’une grande tristesse liée a la quéte existentielle tout
a fait postcoloniale, reflétée par le titre qu’elle a alors donné a ce « recueil inédit
quelle a rédigé au fil des ans » : Moi, Québécoise-Innu.> Depuis, Cousineau Mollen
a publié deux recueils poétiques, Bréviaire du matricule 082 en 2019° et Enfants
du lichen en 2022, qui ont tout de suite recu plusieurs prix. Poétesse engagée, elle

1 Diane Boudreau : Histoire de la littérature amérindienne au Québec. Montréal : L’Hexagone
1993, p. 15.

2 Maurizio Gatti : Introduction. In : Maurizio Gatti (éd.) : Littératures autochtones francophones
au Québec. Anthologie. Montréal : Bibliothéque Québécoise 2024, p. 11-44, ici p. 20.

3 Dans sa préface a I'essai de Myriam St-Gelais, Yvette Mollen appelle I'écriture innue « la littéra-
ture en émergence » : Yvette Mollen : Préface. In : Myriam St-Gelais : Une histoire de la littérature
innue. Montréal : Imaginaire | Nord 2022, p. xxvii—xviii, ici p. Xviii.

4 Contrairement a Maya Cousineau Mollen, nous avons décidé d’accorder le mot « innu » selon
les régles de la grammaire francaise. Nous suivons ainsi ’'exemple de Myriam St-Gelais : Myriam
St-Gelais : Une histoire de la littérature innue.

5 Maurizio Gatti (éd.) : Littérature amérindienne du Québec. Ecrits de langue frangaise. Montréal :
Bibliotheque Québécoise 2009, p. 128.

6 Maya Cousineau Mollen : Bréviaire du matricule 082. Wendake : Editions Hannengrak 2019.

7 Maya Cousineau Mollen : Enfants du lichen. Wendake : Editions Hannengrak 2022.

@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-008



106 —— Matgorzata Sokotowicz

convertit, selon les paroles d’Héléne Cixous, qui a préfacé son deuxiéme recueil,
« Pénergie colérique en énergie poétique ».2

L’« énergie colérique » devient une puissante métaphore de la révolte. Maya
Cousineau Mollen se dresse contre les injustices (post)coloniales, veut trouver
une place pour les Autochtones au sein de la société québécoise, ou plus large-
ment canadienne, rappelle ’histoire douloureuse des Premiéres Nations. Elle
lutte aussi contre les clichés et les stéréotypes, les représentations des Autochto-
nes imposées par les (anciens) colonisateurs.’

Ces représentations imposées qu’il faut combattre nous font penser au fa-
meux Orientalisme (1978), dans lequel Edward W. Said constate que I'Orient a été
« orientalisé » par 'Occident.® Au début de son livre, le chercheur cite I’'exemple
de la rencontre de Gustave Flaubert avec Kuchuk Hanem, courtisane égyptienne,
rencontre que ’écrivain francais relate dans les notes de son voyage en Orient :
Kuchuk « ne parle jamais d’elle-méme, elle ne fait jamais montre de ses émotions,
de sa présence ou de son histoire. C’est lui [Flaubert] qui parle pour elle et qui la
représente. [I1 dit] & ses lecteurs en quoi elle est « typiquement orientale » »M
Ainsi I'Occidental du XIX® siécle impose-t-il a 'Oriental ce en quoi ce dernier est
« typiquement oriental ». Pour ce faire, il puise dans de nombreux stéréotypes
sortis surtout du XVIII® siécle : celui d'un despote oriental, d’'une femme orientale
lascive, d’un islam symbolisé par « le démoniaque des hordes de barbares détes-
tés »..'* Les habitants du Levant se retrouvent ainsi emprisonnés dans une cer-
taine image discursive d’aprés laquelle ils sont « autres », exotiques et inférieurs
aux Occidentaux. Encouragée — comme le montre trés bien Said — par des motiva-
tions politiques, cette image est imposée aux Orientaux : ils doivent se reconnai-
tre dans ce portrait réducteur et injuste et — de ce fait — accepter leur infériorité
et la domination politique de I’Occident. La littérature postcoloniale écrite par les
auteur-e-s venant des pays considérés par les Européens comme faisant partie de

8 Hélene Cixous : Préface. In : Maya Cousineau Mollen : Enfants du lichen, p. 5-10, ici p. 10.

9 Pour cet usage de la littérature autochtone, voir Emma LaRocque : Décoloniser les postcolo-
niaux. In : Marie-Héléne Jeannotte et al. (éds.) : Nous sommes des histoires. Réflexions sur la litté-
rature autochtone, trad. par Jean-Pierre Pelletier. Montréal : Mémoire d’encrier 2018, p. 193-206
ici p. 193-195.

10 Edward W. Said : L’Orientalisme : L’Orient crée par I’Occident, trad. par Catherine Malamoud,
Paris : Seuil 2015, p. 35. Par cette analogie, nous tentons de répondre au manque d’outils d’ana-
lyse de la littérature innue, dénoncé, entre autres, par Myriam St-Gelais : Une histoire de la litté-
rature innue, p. 100-107. Maurizio Gatti insiste dans plusieurs de ses travaux sur les similitudes
des expériences postcoloniales. Voir par ex. Maurizio Gatti : Etre écrivain amérindien au Québec.
Indianité et création littéraire, Montréal : Editions Hurtubise HMH, 20086, p. 22, 88.

11 Edward W. Said : L’Orientalisme, p. 36.

12 Ibid,, p. 119.



De la « belle sauvagesse » a « la femme qui écrit [et] se tient debout » = 107

cet Orient fantasmé vise, entre autres, a libérer les anciens colonisés de cette
image imposée d’eux-mémes, a s’en libérer, & « désorientaliser » les Orientaux.”
A notre avis, plusieurs paralléles peuvent étre dressés entre ce phénomeéne et
la condition des Autochtones du Canada. « La société dominante », écrit Serge
Bouchard, « a toujours pris soin de s’inventer un Indien a sa mesure, un étre ima-
ginaire qui incarne tous ses préjugés — méme positifs ».!* Les premiers travaux
anglophones sur ce sujet datent par ailleurs de la méme époque que le livre de
Said.™ Ils montrent clairement que « I'Indien est une invention européenne »,'®
que C’est un étre imaginaire.'” Cela nous permet de dire, par analogie avec la
théorie saidienne, que le colonisateur a délibérément « indianisé » les Autochto-
nes : il leur a imposé une certaine image d’eux-mémes selon laquelle ils seraient
sauvages, naifs, (trop) liés a la nature et donc résistants a la « civilisation » et sub-
alternes. Il existe aussi une image « indianisée » de la femme autochtone, sédui-
sante par son altérité, celle de la « bonne Sauvagesse > sexuellement disponible.’®

13 Voir entre autres les livres de I'écrivaine algérienne, membre de ’Académie francaise, Assia
Djebar (1936-2015). Par ex., dans son recueil d’essais Femmes d’Alger dans leur appartement
(1980/2002), prenant pour point de départ le fameux tableau d’Eugéne Delacroix, elle « décons-
truit » 'image de la femme orientale telle que celle-ci avait été créée par 'Europe au XIX® siécle,
et présente une autre vision, « endogeéne >, des femmes algériennes. A ce sujet, voir aussi les tra-
vaux de Fatema Mernissi, par ex. Le Harem et I'Occident (2001) et le roman de Négar Djavadi,
intitulé symptomatiquement Désorientale (2016).

14 Serge Bouchard : Prologue : Dans mon livre rouge. In : Serge Bouchard/Marie-Christine Lé-
vesque : Le peuple rieur. Hommage a mes amis innus. Montréal : Lux Editeur 2017, p. 15-20, ici
p. 17-18.

15 Robert F. Berkhofer Jr. : The White Man’s Indian : Images of the American Indian from Colum-
bus to the Present. New York : Random House 1978.

16 Daniel Francis : The Imaginary Indian : The Image of the Indian in Canadian Culture. Vancou-
ver : Arsenal Pulp Press 1992, p. 4.

17 L’expression « Indien imaginaire » a méme servi de nom a un groupe de recherche a 'UQAM,
dirigé par Gilles Thérien entre 1986 et 1996, et a donné son titre au numéro thématique de la
revue Recherches amérindiennes au Québec 17, 3 (1987). Le numéro contient d’ailleurs l’article de
Gilles Thérien, devenu célebre : L’Indien imaginaire : une hypothése (p. 3-21). Les recherches ont
également nourri un volume collectif : Gilles Thérien (éd.) : Figures de I'Indien. Montréal : Typo
1995, ou Thérien écrit : « [L]e Blanc invente un Indien, une figure discursive de 'Indien qui, mul-
tipliée, transigée, finit par régler le cadre et les contenus de la doxa sur I'Indien ». Gilles Thérien :
L’Indien du discours. In : Gilles Thérien (éd.) : Figures de UIndien, p. 11-31, ici p. 12. L’idée de « la
figure discursive de I'Indien » est exploitée également dans un autre volume collectif : Antonio
Goémez-Moriana et Daniéle Trottier (éds.) : L’« Indien », instance discursive. Actes du colloque de
Montréal 1991. Candiac : Editions Balzac 1993.

18 Sur la sexualisation des Autochtones, voir entre autres Gilles Thérien : L’Indien du discours,
p. 27.



108 —— Matgorzata Sokotowicz

Cette image change a I’époque postcoloniale et est remplacée par celle d’'un-e Au-
tochtone incapable, toxicomane, alcoolique, vivant en marge de la société."

Dans notre contribution, le concept d’« indianisation » servira de prisme d’a-
nalyse des figures de 'Innue dépeintes dans Bréviaire du matricule 082 et Enfants
du lichen de Maya Cousineau Mollen. Nous investiguerons ainsi les images « india-
nisées > de I’Autochtone qui s’y manifestent pour montrer ensuite comment la
poétesse les déconstruit et reconstruit. Ce processus décolonial, appelé par nous
< désindianisation », vise une perception de soi libre du regard de l'autre et du
sentiment d’infériorité imposé pendant longtemps par les (anciens) colonisateurs.
11 s’agit, comme le constate Michéle Lacombre, de la « re/construction par les
Amérindiens de la culture amérindienne contemporaine »2% mais aussi d’eux-
mémes.

Pour atteindre notre but, nous diviserons notre contribution en trois parties.
La premiére portera sur la premieére étape de I'« indianisation >, au début de la
colonisation. La femme autochtone était alors une « belle sauvagesse >, une « In-
dienne > séduisante, considérée comme sexuellement libre et disponible. La deu-
xiéme partie se concentrera sur les étapes suivantes de la colonisation. Les figu-
res qui dominent sont celles d’une pensionnaire de 1’école résidentielle qui,
conformément a la Loi sur les Indiens (1876),%! devait étre assimilée aux habitants
blancs du Canada, et celle d'une « invisible » qui traverse les rues des villes sans
qu'on lui préte la moindre attention. La derniere partie montrera les figures
transformées, « désindianisées » par Cousineau Mollen, symbolisées surtout par
celle de la poétesse.

2 La « belle sauvagesse »

« [Blelle sauvagesse », C’est en ces termes qu’une voix poétique s’adresse & une
Autochtone qui a été noyée, dans le poéme intitulé symptomatiquement « Tu n’as
pas de nom ».** Par cette appellation, Cousineau Mollen dénonce I’attitude du co-
lonisateur pour qui 'Innue n’a pas de nom, elle a juste sa beauté « exotique > dont
I’homme blanc voudrait se servir pour satisfaire ses désirs. La « belle sauvagesse »

19 Voir par ex. Serge Bouchard/Marie-Christine Lévesque : Le peuple rieur, p. 278.

20 Michéle Lacombe : La critique littéraire autochtone en Amérique du Nord : approches anglo-
phones mises en contexte. In : Maurizio Gatti/Louis-Jacques Dorais (éds.) : Littératures autochto-
nes. Montréal : Mémoire d’encrier 2010, p. 163171, p. 160.

21 Pour l'importance de cet acte pour la perception de soi par les Autochtones, voir Maurizio
Gatti : Etre écrivain amérindien au Québec, p. 41-54.

22 Maya Cousineau Mollen : Tu n’as pas de nom. In : Enfants du lichen, p. 18.



De la « belle sauvagesse » a « la femme qui écrit [et] se tient debout » =—— 109

devient un certain équivalent de ’odalisque, femme de I’Orient « orientalisée »
par ’Occident.”®

« Quel fantéme essaies-tu de séduire / Une sauvagesse parée d’aurores boréa-
les »** demande une voix poétique a I’ancien colonisateur dans un autre poéme.
L’image de la « sauvagesse parée d’aurores boréales » unit deux idées recues sur
le Canada : son peuple considéré comme « sauvage »* et ses aurores boréales. La
femme désirée devient la fusion de deux clichés, une création discursive imagi-
naire, un fantasme exotique. Pourtant, force est de rappeler qu’a la suite de ce
fantasme exotique (et érotique), maintes femmes autochtones ont été agressées,
violées, voire tuées pour satisfaire les désirs des colonisateurs.?® Elles reviennent
de facon symbolique dans le poéme « Nipen Ishkueu » :

Ainsi les rapports de poussiére
Parleront du sang de mes sceurs

Celles dormant dans les rivieres
Celles oubliées dans les bois

Princesses violées
Fillettes aux ames flétries

Femmes d’occasion louées
Au regard mort?’

Les « rapports de poussiére » constituent une métaphore puissante qui, d’une
part, montre la fragilité de la mémoire historique, et d’autre part, souligne qu’il
n’est pas donné a chacun de pouvoir lire le passé. L’image du sang contraste avec
les deux euphémismes « dormant dans les riviéres » et « oubliées dans les bois »,
qui font d’abord penser a une certaine union avec la nature et ne mobilisent qu’a-
preés coup le contexte dramatique. L’énumération qui suit montre parfaitement le
regard du colonisateur pour qui les Autochtones sont des « princesses », des « fil-
lettes », des « femmes d’occasion ». Ce regard est juxtaposé a celui de la voix poé-
tique qui « voit » les viols et la souffrance : « les ames flétries » et le « regard

23 Voir Edward W. Said : L’Orientalisme, p. 325 et suiv.

24 Maya Cousineau Mollen : [Que cherches-tu dans cette poussiere reliquaire]. In : Enfants du
lichen, p. 76.

25 Voir Emma LaRocque : Décoloniser les postcoloniaux, p. 194.

26 Consulter a ce sujet Julie Perreault : Femmes autochtones : 1a violence coloniale et ses avatars.
In : Relations 789 (2013), p. 19-21 et Corrie Scott : Le « feeling » métis au masculin au Québec et
son héritage colonial. In : Revue d’études autochtones 53, 1 (2023), p. 35-43.

27 Maya Cousineau Mollen : Nipen Ishkueu. In : Enfants du lichen, p. 16.



110 —— Matgorzata Sokotowicz

mort ». C’est ici que le processus de la « désindianisation » commence. Cousineau
Mollen met en paralléle les deux perspectives : celle d'un colonisateur qui abuse
des Autochtones et celle d’'une Innue qui percoit la souffrance de ses « sceurs »
emprisonnées dans 'image des « belles sauvagesses », sexuellement disponibles.
Le méme contraste apparait dans le poéme « Dis-moi » qui dépeint les rela-
tions complexes entre un Euro-Américain et une Autochtone. Cette fois-ci, les rap-
ports du début de la colonisation sont idéalisés et s’opposent au moment présent :

Qui cherches-tu dans nos étreintes
Cette femme au sang libertaire
Qui t’a ouvert sa couche et son ame ?

Lors des premiers contacts
Avant la noirceur de la colonisation

Serais-tu ce coureur des bois
Amoureux de sa Minashkuess
Qui I’a retrouvée aprés tant de vies 7%

Cousineau Mollen recrée le moment de la rencontre. Le coureur de bois « s’en-
fonce dans des territoires que ne régit pas encore la puissance européenne » pour
y chasser librement et a souvent des rapports sexuels avec des femmes autochto-
nes.” La métaphore « ouvrir sa couche et son &me » suggére que les relations ne
sont pas que superficielles. L’autre strophe le confirme : le coureur de bois est
amoureux de la femme qui n’est plus anonyme, mais qui porte un nom.

Cela ne veut pas dire pour autant que Cousineau Mollen ne joue pas sur l’i-
mage exoticisée (et érotisée) de 'Innue, trés sensuelle :

L’amande de mes yeux
Pénombre prometteuse

La finesse de ma peau
Pierres lisses des eaux douces

Cette chevelure, cet ornement
Ot tu aimes te perdre®

Le corps de la femme s’attache de nouveau a la nature. Construite sur des apposi-
tions, la strophe montre la beauté sensuelle de la figure féminine, son pouvoir de

28 Maya Cousineau Mollen : Dis-moi. In : Bréviaire, p. 20.

29 Emmanuel Désveaux : Avant le Far West (2). Le coureur de bois ou 'homme sans filiation.
In : Grief 4,1 (2017), p. 177-188, ici p. 177-178.

30 Maya Cousineau Mollen : Dis-moi, p. 20.



De la « belle sauvagesse » & « la femme qui écrit [et] se tient debout » =—— 111

séduction. Cette image est pourtant rapidement déconstruite quand la voix poé-
tique demande : « Cherches-tu a redevenir ce male alpha / Protecteur du terri-
toire ? »*! Elle suggére que la relation entre un Euro-Canadien et une Autochtone
est toujours marquée par I’héritage colonial et les rapports de force. C’est par la
possession du corps de la femme que ’homme redevient « ce male alpha », qu’il
se montre comme le vrai propriétaire de ce territoire. Cousineau Mollen semble
renouer ici avec la perception du coureur de bois telle que décrite par Corrie
Scott : un Canadien francais « métissé » ou « ensauvagé » ayant « I’acces libre aux
femmes autochtones qui semblent devenir des possessions (des objets qu’on peut
< avoir ») »* Cest une figure « auto-autochtonisée »** qui s’inscrit parfaitement
dans I’héritage colonial. Pour prouver leur droit présumé au territoire canadien,
des Québécois se créent une identité de « Métis fantasmé >, descendant de cou-
reurs de bois et d’Autochtones. Ils font ainsi recours au « métissage intime sinon
individualiste » dont le « biais idéologique [est] tout & fait évident » et qui repose
sur « des fantaisies de ’homme blanc-cis-hétéro assez stéréotypées »>* L’Autoch-
tone n’est alors que cette initiatrice sexuelle dont parle Olivier Salés « permettant
au Québécois de forger son identité américaine »* Elle est réifiée, exploitée dans
un but précis.

Cest pourquoi la crise décrite dans la suite du poeme n’étonne pas : « Pour-
quoi la distance / Tu te caches de moi / Tu me traites de squaw »>* L’homme ne
veut rien avoir en commun avec la femme. Le mot « squaw » a visiblement des
connotations négatives, il se lit comme une insulte.*” La sensualité se dissipe.
Selon Cousineau Mollen, c’est la Loi sur les Indiens qui en est responsable :
« Chante cette 1égende / Ou j’ai perdu mon humanité / Ou j’ai gagné une india-

31 Ihid.

32 Corrie Scott : Le « feeling » métis au masculin au Québec et son héritage colonial, p. 41.

33 L’auto-autochtonisation est « un processus par lequel des individus se faconnent une histoire
fictive, un mythe individuel et revendiquent une identité autochtone », ce qui est en fait une nou-
velle forme de domination, voire d’oppression par rapport aux Autochtones. Darryl Leroux et al. :
Introduction : esquisse du phénomene de ’auto-autochtonisation au Québec : regards croisés sur
une mutation coloniale. In : Revue d’études autochtones 53, 1 (2023), p. 3-9, ici p. 3 et 4.

34 Corrie Scott : Le « feeling » métis au masculin au Québec et son héritage colonial, p. 38.

35 Olivier Sales : Les Amérindiens vus par eux-mémes : Vers un dépassement de la littérature
identitaire ?. In : Sylvie Vignes (éd.) : Image de ’Amérindien dans les littératures francophones
actuelles. Paris : Lettres Modernes Minard 2018, p. 163-185, ici p. 164.

36 Maya Cousineau Mollen : Dis-moi, p. 20.

37 Sur cette perception négative du mot, voir C. Richard King : De/Scribing Squ*w : Indigenous
Women and Imperial Idioms in the United States. In : American Indian Culture and Research Jour-
nal 27, 2 (2003). En ligne : < http://dx.doi.org/10.17953 » [22/12/2024].


http://dx.doi.org/10.17953

112 —— Matgorzata Sokotowicz

nité »* La paronomase fait encore augmenter le contraste entre ’humanité et
I'indianité. L'« indianisation > veut dire la déshumanisation, elle prive I’Autoch-
tone de son identité et de son humanité. C’est la « nouvelle histoire » de ’Autoch-
tone imposée par le colonisateur et chantée par lui comme une nouvelle légende
fondatrice de la Nation.

« La politique s’est jouée de moi / Pour me faire renaitre sauvagesse / Ma fé-
minité bafouée » 3 déclare celle qui parle. Cest encore une autre « sauvagesse »
qui apparait ici, une sauvagesse privée de sa beauté et de son charme. Déshuma-
nisée par la Loi sur les Indiens, qui la « réindianise > selon les nouvelles regles,
I'Innue ne peut plus étre désirée, ni aimée. Elle devient un objet de dégott, ridicu-
lisée et méprisée.

3 « [R]ien que <ca > »

Ces < nouvelles regles » et la « nouvelle indianisation > relative a la Loi sur les In-
diens sont le mieux illustrées par les pensionnats autochtones, symbole de I’assi-
milation forcée, de 'acculturation et du génocide culturel.*® Cousineau Mollen en
parle dans le poéme « Sept fois », ou elle réécrit la Genése pour montrer comment
le Blanc (re)crée ’Autochtone :

Au premier jour de mon premier souffle
On me baptisa avec un numéro

Au deuxieme, on me donna une terre de réserve
Pour y ensevelir mes premiers réves

Au troisiéme, on extirpa dans la douleur
La sauvagesse de mon ame

A Taube du quatriéme jour
Je laissai espérance, amour-propre et fierté

Etrangére en mes terres, au cinquiéme acte d’existence
Ma chevelure fut sacrifiée, offrande chrétienne

Au sixieme, purgée de mes ancétres
On m’avorta des enseignements de la survivance

38 Maya Cousineau Mollen : Dis-moj, p. 21.
39 Ibid.
40 Voir Serge Bouchard/Marie-Christine Lévesque : Le peuple rieur, p. 267 et suiv.



De la « belle sauvagesse » & « la femme qui écrit [et] se tient debout » =—— 113

Je laissai les mains assoiffées de ma vie
S’approprier cette septieme fois

Je suis Marie Maya Mollen
« Marie Maya Mollen matricule 082, est un Indien au sens de la Loi sur les Indiens, chapitre
27 des Lois du Kanada »*

Les mots poétiques rendent parfaitement la réalité des pensionnats autochtones
ou, des leur arrivée, « [. . .] les enfants se voyaient retirer leurs vétements tradi-
tionnels et tout ce qui pouvait trahir leur caractére indien ; on coupait ras leurs
beaux cheveux noirs, on changeait leur nom, on leur donnait un numéro, on leur
imposait des habits souvent usés, mal ajustés, inadéquats pour la saison. Surtout
on les punissait s’ils parlaient leur langue ou s’ils affichaient leur spiritualité ».**
Dépourvue d’« espérance, [d’]Jamour-propre et [de] fierté », ’Autochtone du
poéme, identifiée de facon tres forte dans les deniers vers a la poétesse, n’a plus
rien : aucun repere identitaire, aucun réve. On la prive méme de sa féminité, vu
que la loi stipule qu’elle est « Indien » (et non pas « Indienne »). Le mot « Indien »
devient une catégorie, un nom inventé pour dresser un inventaire.

Cette étape de I« indianisation » est la pire. L’Innue de Cousineau Mollen de-
vient un numéro.** Cest un acte symbolique par lequel I'Autochtone perd défini-
tivement son identité et sa dignité. Elle n’est plus considérée comme un étre hu-
main. A la suite d’un tel traitement, les enfants des pensionnats devenaient sujets
a la dépression et aux pulsions suicidaires.** D’ailleurs, méme si la voix poétique
de Maya Cousineau Mollen est d’habitude forte, courageuse et pleine de colére,
parfois elle aussi semble succomber sous le poids colonial (trop) lourd. C’est le cas
du poéme intitulé, symptomatiquement, « La Poétesse innu » :

Les lois d’assimilation
Ont rythmé ma vie d’enfant
Dessinant un avenir de case

L’identité brile sous un vent hostile
Les peaux de chagrin en courtepointe

Les fleches volent
La sauge fume trop vite

41 Maya Cousineau Mollen : Sept fois. In : Bréviaire, p. 13.

42 Serge Bouchard/Marie-Christine Lévesque : Le peuple rieur, p. 277.

43 Cette idée revient dans plusieurs poemes : Uitshinapeupeu (In : Bréviaire, p. 15), Naitre et dis-
paraitre (In : Bréviaire, p. 22), Tu n’as pas de nom (In : Enfants du lichen, p. 18).

44 Serge Bouchard/Marie-Christine Lévesque : Le peuple rieur, p. 277.



114 —— Malgorzata Sokotowicz

Je réve d’'une humanité sans papiers
Ou leugénisme nouveau agonisera
Mais le tamis est tenace

La poétesse innu restera muette
L’appartenance n’est pas la sienne®

La colonisation prive ’'Autochtone de sa culture, de ses points de repére. Vivant
emprisonnée dans 'image imposée par I’Autre, elle ne sait plus qui elle est. « Les
fleches volent / La sauge fume trop vite » : c’est une image poétique puissante qui
exprime l'impossibilité a s’enraciner dans sa culture d’origine autant qu’on le
voudrait. Et c’est 1a raison pour laquelle la poétesse reste muette.

Drailleurs, I’(ancien) colonisateur veut qu’elle soit muette, I« indianisation »
étant un acte politique, un acte de domination et de controle. Le poéme « En
exil » met ainsi en scéne la femme qui se sent « bannie de ses terres », qui « mar-
che comme ces émigrés / Qui cherchent une liberté d’étre / Un ailleurs qui les lais-
sera vivre ».*® Comme le précise Maurizio Gatti, les Autochtones « ont fini par
étre conditionnés par ces images qui faisaient d’eux des exclus, des étres diffé-
rents, séparés » 47 1ls acceptent d’étre « indianisés » et, de ce fait, « invisibles > pour
ceux qui se croient étre, a tort, des Canadiens de souche. Cousineau Mollen mon-
tre parfaitement cette < indianisation » — déshumanisation, résultant du regard du
colonisateur dans le poéme « Ca » :

Je ne suis rien que « ¢a »
Moins qu’une dme

Réduite aux limites insupportables
Des préjugés effacant notre fierté*®

La poétesse illustre les conséquences de I'< indianisation ». Privé de dignité, déshu-
manisé, « [I]'Indien n’a rien a dire. Il se laisse nommer et décrire sans protesta-
tion [...] ».*° « Je ne suis rien que « ca » », dit la voix poétique, en acceptant -
mage réductrice qui lui a été imposée. Cette figure n’est déconstruite qu’a la fin
du poéme :

45 Maya Cousineau Mollen : La Poétesse innu. In : Enfants du lichen, p. 29.
46 Maya Cousineau Mollen : En exil. In : Enfants du lichen, p. 74.

47 Maurizio Gatti : Etre écrivain amérindien au Québec, p. 44.

48 Maya Cousineau Mollen : Ca. In : Enfants du lichen, p. 84.

49 Gilles Thérien : L’Indien du discours, p. 11.



De la « belle sauvagesse » & « la femme qui écrit [et] se tient debout » =—— 115

Ca, femme-objet, femme-rejet
Ca, étre d’humanité
Nous, Premiéres Nations®

La paronomase « Femme-objet, femme-rejet » dénonce® de nouveau l'attitude du
colonisateur envers la femme autochtone, sexualisée d’abord et ensuite rejetée
entierement en tant que celle qui ne mérite méme pas/plus d’étre désirée. Elle
contraste avec I'antithése du vers suivant : le « ¢a » s’oppose douloureusement a
I'« étre d’humanité », condition de ’Autochtone oubliée par le colonisateur. Dans
le dernier vers, la poétesse sort de ’anaphore « Ca » : le pronom « Nous » fait son
émergence. « Nous, Premiéres Nations » devient une figure « désindianisée > des
Innus qui se libérent de 'image imposée et (re)prennent la parole.

4 « Puissent les poétesses / Délivrer notre
nature »

Le processus de la « désindianisation » exige justement la prise de conscience
des mécanismes coloniaux et la libération des clichés. Maya Cousineau Mollen montre
clairement que c’est I'écriture, et plus particulierement la poésie, qui joue en 'occur-
rence un role libérateur. « Puissent les poétesses / Délivrer notre nature / Féminité
échevelée », dit-elle dans le poeéme « Tshipaiatik" »>* Ce sont des poétesses qui doivent
affranchir I'Innue des images imposées, 1a « désindianiser » et lui rendre sa dignité.

Cette guérison commence par celle qui parle. Cest a la femme-poéte, elle-
méme, d’abord de « délivrer [sa] nature ». Cousineau Mollen le raconte dans le
poéme « [Sentir le souffle des ancétres] » :

Quand je me regarde

Dans ce miroir colonial
ATimage de I'Indienne

Se substitue celle de la femme

Qui écrit
Se tient debout
Et réve en prose™

50 Maya Cousineau Mollen : Ca, p. 84.

51 Sur la dénonciation comme but de I’écriture innue, voir Myriam St-Gelais : Une histoire de la
littérature innue, p. 33.

52 Maya Cousineau Mollen : Tshipaiatik". In : Bréviaire, p. 25.

53 Maya Cousineau Mollen : [Sentir le souffle des ancétres]. In : Enfants du lichen, p. 33.



116 —— Matgorzata Sokotowicz

Pour que I'« Indienne » disparaisse, il faut comprendre la signification que cette
image a pour I'(ancien) colonisateur, comprendre comment fonctionne le « miroir
colonial ». Ce n’est qu’a ce moment-la que le prisme colonial peut s’effacer et
qu’on peut voir la femme. Au fil des poémes, le mot « Indienne » est ainsi rem-
placé par celui de « Ischkueu », femme en innu-aimun. « Je suis Ishkueu »,>* lit-on
dans le poéme intitulé symptomatiquement « Je suis toutes celles ». La poétesse se
dit femme dans sa langue maternelle : c’est une facon symbolique de revétir avec
fierté I'identité que des siecles de domination coloniale ont bafouée.

La « désindianisation » passe aussi par un autre processus. Antonio Gomez-
Moriana rappelle que « nos pratiques langagiéres quotidiennes portent la marque
de toutes les erreurs, discriminations, dominations et destructions ».>* Pour s’en
débarrasser, il faut penser a changer le signifié des mots.*® « Je suis sauvagesse, je
suis femme », déclare celle qui parle dans le poéme « Moi, akuatishkueu », dédié
a Joséphine Bacon.”’ Cousineau Mollen reprend le mot employé par les colonisa-
teurs, mais elle change son signifié. La « sauvagesse » n’est plus un mot péjoratif.
En revanche, c’est une femme audacieuse, forte, splendide. La poétesse
« désimpérialise la voix de 'Occident », comme le veut Emma LaRocque.*® Elle le
fait également dans le poéme « Never enough », ou la voix poétique s’adresse a un
« tu » sous les traits de qui on devine facilement ’ancien colonisateur. Celui-ci la
considére comme « une squaw », et la déteste sans la connaitre. Voici sa réponse :
« Je suis peut-étre une squaw [. . .] // Debout avec mes sceurs, I'eeil frondeur / Dé-
terminée mais jamais écrasée ».>® La poétesse modifie ainsi le signifié du mot
« squaw », qui n’est plus une insulte, un prisme réducteur, une figure < indianisée »
de PAutochtone.®® Il y a une force qui se cache dans cette phrase, la force de la
femme innue « désindianisée ».

De méme, l'intégralité du poeme « C’est une Indienne, c’est pas grave » repose
sur I'opposition entre le signifié colonial et décolonial du mot « Indienne » :

54 Maya Cousineau Mollen : Je suis toutes celles. In : Bréviaire, p. 23.

55 Antonio Gémez-Moriana : L’« Indien » : naissance et évolution d’'une instance discursive. In :
Antonio Gémez-Moriana/Daniéle Trottier (éds.) : L’« Indien », instance discursive, p. 11-14, ici
p.12.

56 Nous nous référons ici a la théorie de Ferdinand de Saussure selon laquelle chaque signe lin-
guistique se compose du signifiant, donc de I'image acoustique, et du signifié, a savoir du
concept, de la représentation mentale qui y est attachée. Voir Ferdinand de Saussure : Cours de
linguistique générale. Paris : Payot [1912] 1972.

57 Maya Cousineau Mollen : Moi, akuatishkueu. In : Bréviaire, p. 26.

58 Emma LaRocque : Décoloniser les postcoloniaux, p. 203.

59 Maya Cousineau Mollen : Never enough. In : Bréviaire, p. 49.

60 Voir C. Richard King : De/Scribing Squ*w.



De la « belle sauvagesse » a « la femme qui écrit [et] se tient debout »

Je suis I'Indienne
Celle que tu désires
Le temps d’une étreinte

Je suis I'Indienne
Celle que tu ne vois plus
Invisible

Je suis I'Indienne
Souvenir vibrant
D’une colonisation blessante

Je suis I'Indienne
Celle qui meurt
Cent fois par ta haine

Je suis I'Indienne
Celle que tu ne connais pas

Je suis I'Indienne
La sublime

La rebelle
Femme sacrée®!

— 117

Construites sur 'anaphore « Je suis I'Indienne », les strophes de ce poéme sont
pourtant dissemblables et reflétent différents sens de ce dernier mot. Les deux
premiéres strophes montrent ainsi deux figures « indianisées » trés présentes
dans l'ceuvre de Cousineau Mollen, a savoir la femme exotique désirée et la
femme <invisible >, méprisée. Les deux strophes suivantes renversent le regard et
dénoncent I'effet de I« indianisation > sur ’Autochtone. La souffrance se refléte
dans le choix du vocabulaire, a travers la « colonisation blessante » et la mort
symbolique démultipliée. La quatriéme strophe sert de passage : I'< indianisation »
résulte du manque de ('envie de) la connaissance. « Désindianiser » veut dire éga-
lement se montrer, se faire connaitre telle qu’on est. « L’Indienne » décolonisée
est une femme sacrée, une rebelle, résistante et puissante.

Cela donne de ’espoir et une nouvelle force. Dans un des poemes non titrés,

Te connaitre sans pensionnat

Te voir au clair du jour sans Indian Act

la poétesse réve une nouvelle figure de I’Autochtone, libre du passé colonial :

61 Maya Cousineau Mollen : C’est une Indienne, c’est pas grave. In : Enfants du lichen, p. 47-48.



118 —— Malgorzata Sokotowicz

T’admirer sans ta souffrance
Voir ta lumiere de femme

Je sais, je réve dans le vide
Je timagine Ishkueu en ces terres

Reine, souveraine, impératrice
Régnante dans le Nutshimit®*

Une autre « désindianisation » se produit ici. La colonisation est symboliquement annu-
lée. La poétesse veut revoir I'Innue sans son passé douloureux. Les mots « Ishkueu »,
« Nutshimit », « teueikan », employés pour « représenter une réalité précise » des
Innus,” contrastent avec ceux qui expriment la splendeur de la femme dans le monde
occidental « reine, souveraine, impératrice ».8 Pour dépeindre le potentiel de I'Innue,
Cousineau Mollen se sert d’'un vocabulaire facile & comprendre pour I'ancien colonisa-
teur. Mais il se peut aussi qu’une certaine « hybridation culturelle et identitaire »* se
produise ici, hybridation salvatrice qui laisse croire qu’un jour, la colonisation ne sera
qu’'un souvenir lointain : la justice sera rendue, le calme et le bonheur, atteints, I'« in-
dianisation », oubliée. La « désindianisation > permet donc de voir I'Innue forte et puis-
sante. La poétesse s’adresse a I'(ancien) colonisateur aussi dans sa langue a lui pour
quil puisse facilement saisir le message, comprendre face a qui il se trouve.

5 Conclusion

Dans la préface au Bréviaire du matricule 082, Ariane Mnouchkine évoque les
conversations qu’elle a eues avec Maya Cousineau Mollen. Elles ont parlé de tout :
« Des Indiens, des Amérindiens, des Autochtones, des Innu, des femmes ».°® Dans
cette phrase, la metteuse en scéne francaise montre une certaine évolution des
représentations des Autochtones. Le mot « Indien » est porteur du regard de l'au-
tre, du colonisateur. Attribué aux Autochtones par hasard,®” il symbolise parfaite-
ment la méconnaissance, 'incompréhension, bref I« indianisation »>. Le terme

62 Maya Cousineau Mollen : [Te connaitre sans pensionnat]. In : Enfants du lichen, p. 22.

63 Maurizio Gatti : Introduction, p. 28.

64 Nous remercions Virginia Pesemapeo Bordeleau d’avoir attiré notre attention sur le fait que
ces mots ne font pas du tout partie de 'imaginaire innu.

65 Olivier Sales : Les Amérindiens vus par eux-mémes, p. 182.

66 Ariane Mnouchkine : Préface. In : Maya Cousineau Mollen : Bréviaire, p. 7-9, ici p. 8.

67 Comme le constate Olivier Salés, I’Autochtone a été « [flantasmé avant méme d’étre rencon-
tré » : Les Amérindiens vus par eux-mémes, p. 163.



De la « belle sauvagesse » & « la femme qui écrit [et] se tient debout » =—— 119

« Amérindien » continue a se référer a I’époque de la colonisation. Celui de I'« Au-
tochtone » ne fait pas vraiment cas de la spécificité géographique, culturelle et
identitaire. C’est le mot « Innu » qui rend sans aucun doute le mieux le caractére
de cette nation précise.68 Et le mot « femme » montre le c6té universel, « humain »
de la poésie de Cousineau Mollen. Nous sommes tous des étres humains, indépen-
damment de nos origines.

Cet extrait de la préface refléte a notre avis l’attitude poétique de Maya Cousi-
neau Mollen qui, pour se réconcilier avec le passé douloureux des Premiéres Na-
tions, met en évidence les processus de la colonisation, dont I« indianisation >,
Ienfermement des Innus dans une image réductrice, fait partie. Car il faut
comprendre pour étre capable de déconstruire. Il faut appréhender pleinement le
sens pour pouvoir le changer. C’est pourquoi, dans une langue poétique « sen-
suelle et concréte » % Maya Cousineau Mollen dépeint & travers ses poémes les
différentes figures de I'Innue, celles qui ont été imposées par le colonisateur et
celles qui résultent de la libération décoloniale du regard destructeur. C’est ainsi
qu'une < nouvelle » Innue, entierement « désindianisée », voit le jour : indépen-
dante, sire d’elle-méme, ne se laissant pas détruire par I'Histoire. Une Innue du
futur.”

Bibliographie

Bouchard, Serge/Lévesque, Marie-Christine : Le peuple rieur. Hommage a mes amis innus. Montréal :
Lux Editeur 2017.

Bouchard, Serge : Prologue : Dans mon livre rouge. In : Serge Bouchard/Marie-Christine Lévesque :
Le peuple rieur. Hommage & mes amis innus. Montréal : Lux Editeur 2017, p. 15-20.

Boudreau, Diane : Histoire de la littérature amérindienne au Québec. Montréal : L’Hexagone 1993.

Cousineau Mollen, Maya : Bréviaire du matricule 082. Wendake : Editions Hannengrak 2019.

Cousineau Mollen, Maya : Enfants du lichen. Wendake : Editions Hannengrak 2022.

Désveaux, Emmanuel : Avant le Far West (2). Le coureur de bois ou I’homme sans filiation. In : Grief
4,1(2017), p. 177-188.

Francis, Daniel : The Imaginary Indian : The Image of the Indian in Canadian Culture. Vancouver :
Arsenal Pulp Press 1992.

Gatti, Maurizio : Etre écrivain amérindien au Québec. Indianité et création littéraire. Montréal : Editions
Hurtubise HMH 2006.

68 Voir Serge Bouchard : Prologue, p. 16.

69 Pour ce trait caractéristique de la poésie autochtone, voir Maurizio Gatti : Introduction, p. 24.
70 Nous reprenons I'expression de Serge Bouchard : « Les Innus du futur seront ce qu’ils et elles
voudront étre, sans avoir a sacrifier leur culture, mais en la valorisant plutot, en 'affirmant, en
lexprimant sur la scéne internationale ». Serge Bouchard/Marie-Christine Lévesque : Le peuple
rieur, p. 290.



120 —— Matgorzata Sokotowicz

Gatti, Maurizio (éd.) : Littérature amérindienne du Québec. Ecrits de langue francaise. Montréal :
Bibliothéque Québécoise 2009.

Gatti, Maurizio : Introduction. In : Maurizio Gatti (éd.) : Littératures autochtones francophones au
Québec. Anthologie. Montréal : Bibliotheque Québécoise 2024, p. 11-44.

Gomez-Moriana, Antonio : L'« Indien » : naissance et évolution d’une instance discursive. In : Antonio
G6mez-Moriana/Daniéle Trottier (éds.) : L’« Indien », instance discursive. Actes du colloque de
Montréal 1991. Candiac : Editions Balzac 1993, p. 11-14.

King, C. Richard : De/Scribing Squ*w : Indigenous Women and Imperial Idioms in the United States.
In : American Indian Culture and Research fournal 27, 2 (2003). En ligne : < http://dx.doi.org/10.
17953 » [22/12/2024].

Lacombe, Michéle : La critique littéraire autochtone en Amérique du Nord : approches anglophones
mises en contexte. In : Maurizio Gatti/Louis-Jacques Dorais (éds.) : Littératures autochtones.
Montréal : Mémoire d’encrier 2010, p. 153-171.

LaRocque, Emma : Décoloniser les postcoloniaux. In : Marie-Héléne Jeannotte et al. (éds.) : Nous
sommes des histoires. Réflexions sur la littérature autochtone, trad. par Jean-Pierre Pelletier.
Montréal : Mémoire d’encrier 2018, p. 193-206.

Leroux, Darryl et al. : Introduction : esquisse du phénomene de I'auto-autochtonisation au Québec :
regards croisés sur une mutation coloniale. In : Revue d’études autochtones 53, 1 (2023), p. 3-9.

Perreault, Julie : Femmes autochtones : la violence coloniale et ses avatars. In : Relations 789 (2013),
p. 19-21.

Said, Edward W. : L’Orientalisme : L’Orient crée par I'Occident, trad. par Catherine Malamoud. Paris :
Seuil 2015.

Salés, Olivier : Les Amérindiens vus par eux-mémes : Vers un dépassement de la littérature
identitaire ?. In : Sylvie Vignes (éd.) : Image de I’Amérindien dans les littératures francophones
actuelles. Paris : Lettres Modernes Minard 2018, p. 163-185.

Saussure, Ferdinand de : Cours de linguistique générale. Paris : Payot [1912] 1972.

Scott, Corrie : Le « feeling » métis au masculin au Québec et son héritage colonial. In : Revue d’études
autochtones 53, 1(2023), p. 35-43.

St-Gelais, Myriam : Une histoire de la littérature innue. Montréal : Imaginaire | Nord 2022.

Thérien, Gilles : UIndien imaginaire : une hypothése. In : Recherches amérindiennes au Québec 17, 3
(1987), p. 3-21.

Thérien, Gilles : L'Indien du discours. In : Gilles Thérien (éd.) : Figures de I'Indien. Montréal : Typo
1995, p. 11-31.


http://dx.doi.org/10.17953
http://dx.doi.org/10.17953

Dagmar Schmelzer

Une métamorphose du réel. Stratégies
pour raconter une réalité < autre » et
complémentaire dans Kuessipan de Naomi
Fontaine

Kashikat ishinakuan tshetschi mamu aimiak" tshetshi nishtuapetamak™

tan mamu e ishinikashiak".

Aujourd’hui, il est important de se parler pour que nous sachions comment,
tous ensemble, nous nous appelons.

Joséphine Bacon®

L’auteure de Kuessipan : a toi, 'écrivaine innue Naomi Fontaine apporte depuis
quelques années une contribution de premier plan a ce qu’on appelle la « renais-
sance autochtone >, une « reconquéte de soi par I’écriture »* ou un « retour chez
soi grace aux histoires »* des Premiéres Nations du Québec et du Canada. Dans
son Histoire de la littérature innue, Myriam St-Gelais désigne la « réappropiation
culturelle, historique, linguistique et géographique » dans un geste de « résistance
au projet colonial » comme l’une des préoccupations centrales.* Dans un premier
temps, des écrivaines comme Joséphine Bacon et Rita Mestokosho renouent avec
la transmission intergénérationnelle interrompue et font revivre dans leur poésie
les mythes fondateurs des Innus, leurs connaissances culturelles traditionnelles,
leur compréhension de la nature et de la vie et 1a forme orale. Le court roman de
Fontaine a toutefois suscité « un petit séisme »> dans ce champ émergent de la
littérature d’auteur-e-s autochtones lors de sa parution en 2011, puisqu’il se tour-

1 Cité par Laure Morali : Mise en route. In : Amitiau ! Parlons-nous !. Montréal : Mémoire d’en-
crier 2017, p. 5-11, ici p. 8.

2 Jeannette Armstrong : Les Autochtones d’Amérique du Nord : Dépossession et reconquéte de soi
par lécriture. In : Marie-Héléne Jeannotte/Jonathan Lamy et al. (éds.) : Nous sommes des histoires.
Réflexions sur la littérature autochtone. Montréal : Mémoire d’encrier 2018, p. 21-26, ici p. 21.

3 Neal McLeod : Retourner chez soi grace aux histoires. In : Marie-Héléne Jeannotte/Jonathan
Lamy et al. (éds.) : Nous sommes des histoires, p. 83-103, ici p. 83.

4 Myriam St-Gelais : Une histoire de la littérature innue. Montréal/Uashat : Imaginaire | Nord et
Institut Tshakapesh 2022, p. 37.

5 Monique Durand dans son compte rendu, Le Devoir, 6 aoit 2011, citée par Daniel Chartier : La
réception critique des littératures autochtones : Kuessipan de Naomi Fontaine. In : Gilles Dupuis/
Klaus-Dieter Ertler (éds.) : A la carte. Le roman québécois (2010-2015). Berlin : Peter Lang 2017,
p- 167-184, ici p. 167.

@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-009



122 —— Dagmar Schmelzer

nait vers de nouveaux themes, sous une forme linguistique moderne et en prose :
C’est la réalité quotidienne actuelle de la communauté innue dans la réserve de
Uashat qui est au premier plan. Une réalité sociale désagréable qui touche un
point sensible de I'image de soi québécoise et qui aborde une thématique qui fait
mal. Qui, demande l'auteure d’emblée, « veut lire des mots comme drogue, in-
ceste, alcool, solitude, suicide, chéque en bois, viol ? ».5

Dans les quatre parties du roman (« Nomade », « Uashat », « Nutshimit »,
« Nikuss »), la narratrice propose un voyage qui promet la guérison : en partant
du présent de la réserve, elle accede au passé du territoire innu pour ouvrir la
voie & un avenir avec son fils. Dans un geste d’auto-libération, elle fait une dé-
monstration performative de la mobilité qui permet d’échapper a la statique écra-
sante des dysfonctionnements sociaux dans la réserve d’une part et des attribu-
tions externes marginalisantes imposées par la société majoritaire d’autre part, et
fait appel — concrétement et au sens figuré — au mode de vie ancestral de sa na-
tion : « Nomade : j’aime concevoir cette maniére de vivre comme naturelle. »’
Dans ses éléments autobiographiques, le roman effectue une exploration de soi
modifiant la réalité subjective (« son visage se métamorphose »),® et déplace
en méme temps de maniere performative les habitudes collectives de perception
et de discours par le biais de ses changements de points de vue sur des réalités
autochtones, de sorte que des voies s’ouvrent pour une nouvelle configuration
plus positive, habilitante et affirmative de la réalité sociétale partagée.

Kuessipan, composé de 67 textes courts (« Nomade » 12, « Uashat » 23,
« Nutshimit » 24, « Nikuss » 8), a été qualifié de « roman fragmenté », qui assemble
des « bris de vie » de personnes anonymes,’ des « tableaux »,'° des « vignettes
portant sur la vie quotidienne de la communauté innue de Uashat »'* La forme
narrative varie fortement d’un fragment a l'autre. Si certains fragments sont dé-
crits dans un langage minimaliste, parsemée de blancs, a la troisiéme personne et

6 Ici et par la suite, nous citons de I'édition Naomi Fontaine : Kuessipan. A toi. Montréal : Mé-
moire d’encrier 2017, p. 9.

7 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 22.

8 Ibid, p. 73.

9 Jody Danard : Les littératures autochtones du Québec : un renouveau du roman du terroir
francophone ? In : Marina Ortrud M. Hertrampf/Christoph Oliver Mayer (éds.) : Populire Heimat/
La petite patrie populaire : Spielarten des Heimat- und Regionalromans in der franzosischen und
frankophonen Gegenwartsliteratur/Variations du roman régionaliste et régional dans la littérature
frangaise et francophone d’aujourd’hui. Munich : AVM 2023, p. 79-95, ici p. 84.

10 Louis Hamelin : Naomi Fontaine, ou le regard neuf. In : Le Devoir, Cahier : Livres, 23 avril 2011, s. p.
11 Joélle Papillon : Apprendre et guérir : Les rapports intergénérationnels chez An Antane Ka-
pesh, Virginia Pésémapéo Bordeleau et Naomi Fontaine. In : Recherches amérindiennes au Qué-
bec 46, 2-3 (2016), p. 57-65, ici p. 62.



Une métamorphose du réel. Kuessipan de Naomi Fontaine =— 123

depuis une distance quasi-phénoménologique, d’autres adoptent soit une perspec-
tive autodiégétique soit une adresse a la deuxiéme personne accompagnées d’une
focalisation interne empathique. Le roman exige donc beaucoup du lectorat, il de-
mande une attitude de lecture active et impliquée.

Etablir un dialogue entre les auteur-e-s autochtones et leurs homologues issus de
la société majoritaire est un principe de base de nombreuses publications sur le tra-
vail de mémoire colonial au Québec. Ainsi, le recueil de textes Aimitau ! Parlons-
nous !, édité par Laure Morali en 2008, fait dialoguer deux personnes d’origines
culturelles différentes a travers leurs textes. L’échange de lettres Kuei, je te salue
entre l'auteure innue Natasha Kanapé Fontaine et le romancier québéco-américain
Deni Ellis Béchard au sujet du racisme structurel,”* rédigé I'année de la publication
du rapport de la Commission de vérité et réconciliation sur la question des pension-
nats autochtones, en 2015, suit également ce principe. Kuessipan recourt a son tour a
cette stratégie. Le titre du roman évoque déja la fonction d’appel : « « Kuessipan »
veut dire « a toi ! » Cest ton tour », explique Kanapé Fontaine dans Kuei, je te salue.
« Dans un jeu, ou dans un échange, ou lorsque, avec Joséphine, nous donnons une
lecture croisée, il y a toujours ce moment ou elle termine son poeme, puis me glisse
tout bas sur scéne : « kuessipan . [...] dans le cas de notre échange de lettre, « kuessi-
pan > est le meilleur terme pour dire a Pautre que c’est son tour »'* Kuessipan invite
donc ses lecteur-ice-s, dont les allochtones, occidentaux et blancs, & s’engager dans
un acte actif de lecture, a accepter l'offre de dialogue, de voyage et de rencontre, afin
de se laisser émouvoir et « métamorphoser > et de pouvoir par la suite s’engager en-
semble dans la construction d’une société (québécoise) plus inclusive. Notre contribu-
tion se penchera sur la maniére dont les différents procédés de narration et d’adres-
sage contribuent a cet objectif.

1 Un programme : le premier fragment

Le premier chapitre, « Nomade », dans lequel est présentée la vision du monde de
lauteure,' est composé de 12 fragments, dont le premier comprend un programme
poétologique. Dans cette sorte de préface autographe, un pacte auteur-lecteur™ est

12 Deni Ellis Béchard/Natasha Kanapé Fontaine : Kuei, je te salue. Conversation sur le racisme.
Montréal : Ecosociété 2020.

13 Deni Ellis Béchard/Natasha Kanapé Fontaine : Kuei, p. 80.

14 Cf. Daniel Chartier : Réception, p. 174.

15 Cf. Philippe Lejeune : Le pacte autobiographique : Nouvelle édition augmentée. Paris : Seuil
1996.



124 —— Dagmar Schmelzer

établi, qui souligne, certes, la fictionnalité du texte, le fait qu’il contient de I'« in-
venté >, mais sans pour autant rompre la transitivité, voire le rapport engagé a la
réalité sociale, comme Gérard Genette le prévoirait pour le pole « fiction » dans
son opposition binaire « diction vs fiction » :*¢

Jai inventé des vies. ’homme au tambour ne m’a jamais parlé de lui. J’ai tissé d’apres ses
mains usées, d’aprés son dos courbé. Il marmonnait une langue vieille, éloignée. J’ai pré-
tendu tout connaitre de lui. ’homme que j’ai inventé, je I'aimais. Et ces autres vies, je les ai
embellies. Je voulais voir la beauté, je voulais la faire. Dénaturer les choses — je ne veux pas
nommer ces choses — pour n’en voir que le tison qui brile encore dans le cceur des pre-
miers habitants. La fierté est un symbole, la douleur est le prix que je ne veux pas payer. Et
pourtant, j’ai inventé. J’ai créé un monde faux. Une réserve reconstruite ou les enfants
jouent dehors, ou les meres font des enfants pour les aimer, ol on fait survivre la langue.
[...] Mais qui veut lire des mots comme drogue, inceste, alcool, solitude, suicide, cheque en
bois, viol ? ’ai mal et je n’ai encore rien dit. Je n’ai parlé de personne. Je n’ose pas."”

Dans un geste d’aveu, auteure-narratrice admet, a trois reprises, avoir « inventé ».
Elle reconnait ne pas s’étre appuyée sur les témoignages oraux des sujets avec les-
quels elle n’a jamais pu dialoguer sur leur vie et dont la langue, un murmure si loin-
tain, ne lui était pas accessible. Dans un acte volontariste (« je voulais faire »), elle
entreprend, a partir d'une observation extérieure, purement physique, phénoméno-
logique (« ses mains usées », « son dos courbé »), de refagonner, de (re)créer la réalité
de la réserve par sa fiction littéraire en I'enjolivant délibérément (« embellir », « Je
voulais voir la beauté »). Elle s’appuie sur des stratégies du faire semblant (« J’ai pré-
tendu ») et construit une réalité corrigée, contrefactuelle, un « monde faux ». Elle
ment, dit-elle ailleurs, pour mettre « un voile blanc sur ce qui est sale »'®

Son motif est d’abord affectueux : son amour pour les personnes représentées
(pars pro toto : « je ’'aimais »). Mais elle avoue aussi éviter sa propre douleur (« la
douleur ») et craindre le tabou (« Je n’ose pas »). Néanmoins, elle souhaite tout
aussi explicitement choisir une approche qui ne détourne pas son public, car qui
voudrait — de surcroit dans la « belle littérature > — entendre parler en termes
durs et directs des multiples problémes sociaux dans la réserve, ce trop-plein de
réalité ? « L’'une des qualités remarquables de cette ceuvre est la retenue de l'au-
teure face au réalisme, refusant de livrer aux lecteurs tous les problemes que vi-
vent les siens ».'° Elle associe une promesse au pacte entre auteur et lecteur

16 Cf. Gérard Genette : Fiction et diction. Paris : Seuil 1991.

17 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 9.

18 Ibid, p. 11

19 Daniel Chartier : La fascinante émergence des littératures inuite et innue au XXI® siécle au
Québec : Une réinterprétation méthodologique du fait littéraire. In : Revue japonaise des études
québécoises 11 (2019), p. 27-48, ici p. 40.



Une métamorphose du réel. Kuessipan de Naomi Fontaine =— 125

quelle établit dés le début : 1a promesse de créer de la « beauté » de maniére per-
formative. Elle promet donc un programme de métamorphose du réel.

L’engagement de ce texte, dans son « ambivalence entre la fiction, le docu-
mentaire et la biographie »° ne se limite donc pas a un jeu littéraire auto-
suffisant, mais revendique résolument une perspective alternative, plus positive,
sur la réalité vécue par la communauté innue, corrige le discours unilatéral, dé-
valorisant et problématisant, déplace ’auto-perception et ’hétérostéreotype et
ouvre ainsi la voie a une modification de la réalité elle-méme. « La fierté est un
symbole », lit-on, un signe qui peut étre instauré de maniére performative, tout
en ayant le pouvoir d’agir sur la réalité et — pour reprendre les termes de Michel
Foucault®! — de modifier également les choses par le biais de la modification
des mots.

2 Un voyage vers ’avenir
2.1 Deux motifs de voyage : une mort... et la vie

Au fragment programmatique succedent, dans « Nomades », sept autres qui enta-
ment en alternance deux histoires différentes :** deux motivations complémentai-
res sont mises en avant par la narratrice pour retourner dans la réserve et faire
face a sa réalité. Premiérement (fragments I/2 ; 4 ; 5 ; 6), il est question de l'acci-
dent mortel d’un jeune homme sur une route de campagne brumeuse. C’est a 'oc-
casion de son enterrement que la narratrice entreprend son voyage (de retour)
sur cette méme route provinciale. Le récit est retardé dans une sorte de flux de
pensées, a la fois fragmentaire et lacunaire, portant sur la densité et la qualité du
brouillard.

Le brouillard. En voiture, le manque de visibilité oblige les conducteurs a ralentir. [...] la
chaussée est humide. On n’ose pas de dépassement. [...] Il dit : Le brouillard du matin in-
dique une journée ensoleillée, celui du soir, un lendemain pluvieux. Ils ont accusé le brouil-
lard. La brume habituelle des soirs de mai. Le vent mouillé de la mer qui fait pousser les

20 Ibid.

21 Cf. Michel Foucault : Les mots et les choses. Paris : Gallimard 1966.

22 Danard part du principe que le roman n’a « aucun arc narratif » (Jody Danard : Littératures,
p- 84). Si l'on considere 'ensemble du texte, c’est certainement vrai. Cependant, certains frag-
ments sont reliés les uns aux autres d’'une maniere qui peut étre interprétée non seulement par
la récurrence thématique, mais aussi comme un arc narratif partiel.



126 —— Dagmar Schmelzer

nuages gris sur la route qui relie Uashat et Mani-utenam. [...] J’ai toujours eu peur de
conduire quand il fait brouillard.?

L’événement décisif, I’accident mortel, est d’abord laissé de c6té. Seuls des per-
sonnages non identifiés sont cités, qui accusent le brouillard d’étre a la base du
malheur. Le passage se clot sur ’articulation de la narratrice disant qu’elle a
peur. Ce n’est que dans le fragment suivant que la mort du jeune est abordée,
introduite par l'article indéfini : « Un accident de voiture. L’idée de perdre mon
enfant. Les insultes face aux Innus. La mort. Les péres absents. Les coupes blan-
ches dans le Nord [...] ».** Une énumération asyndéte de phrases nominales, ryth-
mée par des points, présente une série d’idées et d’images de concrétisation va-
riée et graduelle, dont une seule se rapporte a la narratrice par le pronom
possessif « mon », 1a perte de 'enfant, les autres étant formulées de maniere im-
personnelle. L’abstraction, ’absence de liens et la brieveté laissent entrevoir, a
travers les lacunes, la terreur de la narratrice et son manque de mots comme un
tertium comparationis qui maintient une isotopie du malaise. Le fragment est ra-
conté d’une perspective extrémement distanciée. Aucun nom propre n’est utilisé,
les personnages sont désignés par « il(s) ». Cette approche — la narration distante,
en retrait sur le plan émotionnel et parsemée d’omissions — constitue 'un des fils
conducteurs du roman.

Deuxiémement (fragments I/3 ; 7 ; 8), le souvenir d’une amie d’enfance est
évoqué, « la fille au ventre rond »,2 qui devient, trés jeune encore, plusieurs
fois mere et qui mene, dans la réserve, une vie si différente a celle de la narra-
trice. La mort accidentelle du jeune homme est ainsi opposée a la naissance d’une
nouvelle génération. Le theme de la maternité sera un leitmotiv dans le roman.
Certes, 'amie restera elle aussi sans nom. Mais la configuration énonciative
change, ce qui rend ce deuxieme volet plus personnel. Dans ces passages, racon-
tés dans une syntaxe plus fluide, il y a une double adresse a une deuxieme per-
sonne ; d’une part une adresse aux lecteur-rice-s : « Jaimerais que vous la
connaissiez »*® d’autre part — alternant avec la troisiéme personne plus distan-
ciée (« elle », « la fille au ventre rond ») — une adresse a I’ancienne amie : « Tu
étais plus mince, plus blanche, plus timide que moi »* L’adresse a la deuxiéme
personne crée une proximité personnelle, une attitude de soin de I'autre, de care.

23 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 10.
24 Ibid.

25 Ihid, p. 11

26 Ibid.

27 1Ihid,, p. 15.



Une métamorphose du réel. Kuessipan de Naomi Fontaine =— 127

La figure de la jeune mére célibataire est néanmoins dessinée comme un « arché-
type des jeunes filles de Uashat »* et, dans des fragments ultérieurs, elle est égale-
ment développée sur d’autres personnages, dont certains portent des noms. La ma-
ternité précoce a 'adolescence n’est pas considérée — du point de vue du systeme de
valeurs blanc — comme un probléme, mais comme I'expression d'un choix,®® avec un
« respect de I'agentivité » des jeunes filles qui font face avec résilience et force, avec
« solidité » aux défis pas toujours faciles de leur vie.** « Le risque de ne pas tomber
enceinte est plus grand que celui de I'étre. Elles veulent toutes enfanter. [...] L’enfant,
une boule de chaleur, un réve, petite fille ou petit garcon, une échographie, une par-
celle de réalité, un battement de coeur si rapide, [...] une maniere [...] de faire grandir
le peuple que l'on a tant voulu décimer, une rage de vivre ou de cesser de mourir »*
Dans un acte de souveraineté, les jeunes femmes font contrepoids a la stigmatisation
de la pauvreté, au sexisme envers les femmes autochtones et aux pratiques de
controle des naissances et d’adoption forcée de la part de la société coloniale,* « insis-
tant sur la valorisation de I'enfant porteur de Pavenir de la nation »> et bloquent,
ainsi, « le regard misérabiliste des lectrices et lecteurs allochtones »2* Dans le mode
adressant du récit, qui constitue le deuxiéme fil rouge du roman, on trouve donc des
histoires d’empowerment. De méme que la vie et la mort se complétent en tant que
deux motivations de voyage, les deux modes de narration se soutiennent également.

2.2 Uashat - Nutshimit - Nikuss

Comment Naomi Fontaine met-elle en ceuvre ce programme du premier chapitre ?
La suite du roman comporte trois parties : dans « Uashat », la narratrice se pen-
che sur un présent sociétal, le quotidien de la réserve de ce nom, sur la « dé-
tresse »* d’un « contre-habiter »*® Le chapitre suivant, « Nutshimit », nous dé-

28 Joélle Papillon : La solidité des filles chez Naomi Fontaine. In : Tangence 119 (2019), p. 41-58,
icip. 42.

29 Cf. ibid., p. 46.

30 Ihid, p. 42.

31 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 83.

32 Cf. Joélle Papillon : Solidité, p. 48.

33 Ibid, p. 50.

34 Ibid,, p. 58.

35 Joélle Papillon : Apprendre, p. 62.

36 Marie-Eve Vaillancourt : Un héritage a habiter : Lecture géopoétique de Kuessipan/A toi et
de Puaman/Le réve de Naomi Fontaine. In : Recherches amérindiennes au Québec 47, 1 (2017),
p- 25-34, ici p. 28.



128 —— Dagmar Schmelzer

place vers le territoire ancestral des Innus, fait revivre le passé en enchainant les
générations afin d’esquisser une perspective de guérison et d’avenir. Dans le der-
nier chapitre « Nikuss », innu-aimun pour « mon fils », elle projette le regard vers
un futur prometteur.

« Uashat » est la partie dans laquelle elle cherche avant tout a trouver une
expression pour le surcroit de réel. Elle décrit de maniére trés réduite, sur le plan
et linguistique et émotionnel, par touches fragmentaires, dans une succession
asyndete de phrases courtes et de phrases nominales, sans adjectifs décoratifs et
souvent sans verbes. La réalité semble ainsi fragmentée, sans lien, sans mouve-
ment, sans joie et pauvre en couleurs, et est surtout trés économe en ce qui
concerne son potentiel symbolique : « Les maisons, elles, se cordent et s’imitent.
Un minuscule village appelé réserve. Des rues. Pashin. De Queen. Grégoire. Ar-
naud. Kamin. I1 y a du sable sur le devant des maisons. Sur 'asphalte des rues.
Sur les tapis d’entrée. Derriére les Galeries Montagnaises, que du sable. L’auto dé-
marre. J’ai beau dire, c’est mon chez-moi que je quitte ».*’ L’énumération de
noms propres renvoie a une réalité concréte, mais qui reste sémantiquement
vide pour celui qui ne connait pas le lieu. La réserve est, littéralement, un « chez-
moi » qui ne parle pas. Les maisons, alignées dans une chaine monotone de bati-
ments sociaux normalisés, manquent d’individualité. En méme temps, la descrip-
tion fait appel a un stéréotype courant : depuis la perspective de la société majori-
taire, « la réserve est dépeinte comme étant statique et [...] invariablement
marquée par la plus grande déchéance humaine ».*® Le village est un non-lieu
dans le sens qu’Isabelle Kirouac Massicotte donne au terme de Marc Augé :*° un
« lieu qui n’est pas rendu signifiant dans le discours dominant ».*° La réappro-
priation a partir de la perspective autochtone commence d’une part par la cita-
tion du vide sémantique, mais d’autre part aussi par le refus de perpétuer et de
réitérer un discours explicite portant un jugement de valeur négatif.

Dans le troisieme chapitre, « Nutshimit », Fontaine se consacre a 'exploration
narrative du territoire ancestral des Innus. Déja dans le premier fragment, un
jeune homme se met en route & bord du train : « Il prend le train, ce matin ».* Le

37 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 32-33.

38 Isabelle Kirouac Massicotte : Ecrire la périphérie au Québec : Le Chicoutimi-Nord de Gene-
viéve Petterson et le Nutshimit de Naomi Fontaine. In : Voix et Images 45, 1 (2019), p. 63-77,
ici p. 71. Dans son deuxieme roman ouvertement autofictionnel Manikanetish, Fontaine joue éga-
lement sur cette opposition du stable et de la mouvance. Cf. Sylvie Bérard : L’école des enseignan-
tes dans Ces enfants de ma vie de Gabrielle Roy et Manikanetish de Naomi Fontaine. In : Voix et
Images 45, 1 (2019), p. 81-95, ici p. 84-85.

39 Marc Augé : Non-lieux, introduction a une anthropologie de la surmodernité. Paris : Seuil 1992.

40 Isabelle Kirouac Massicotte : Ecrire, p. 71.

41 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 64.



Une métamorphose du réel. Kuessipan de Naomi Fontaine =— 129

deuxiéme fragment reprend le motif : « IIs disent : aller au train. [...] c’est comme
partir tres loin. Une envie de s’approprier le long voyage vers Nutshimit. Ils vont
au train parce que c’est un moyen de transport qui leur et familier. Le seul qui
monte tout droit vers le nord [...] ».*? Suivre la trace des ainé-e-s, que le territoire
porte encore, peut constituer un « reméde pour les jeunes déracinés » :** « suivre
le chemin des ancétres »** et trouver « le chemin [...] déja tracé par les milliers
d’autres passages »% « suivre la riviére, reconnaitre la voie, celle des anciens,
celle des siens ».*° Ce « processus de désédentarisation »*’ met en ceuvre le projet
de concevoir a nouveau une existence nomade comme « naturelle », tout en se
« localisant » culturellement dans l’esprit de Homi K. Bhabha :*® « Les pratiques
pérégrinales de I'Innu contemporain vers et sur le territoire visent encore la
survie, méme si un déplacement de sens est opéré : il n’est effectivement plus uni-
quement question d’une survie physique qui peut étre assurée par la chasse et la
péche [...] mais d’une survie collective et culturelle »*° Le départ pour le voyage
est évoqué a plusieurs reprises avec des formules identiques et est en quelque
sorte revendiqué de maniére rituelle par les répétitions ; le dernier fragment du
chapitre reprend le fil du déplacement en train et ferme la boucle, ce qui montre
que le processus de reconquéte est toujours en cours : « Il prend le train ce matin.
[...] Cette nuit-13, il a juré tout haut qu’il prendrait le train pour Nutshimit ».>°

De plus, le passé s’anime a travers des portraits (partiellement) fictifs. Kuessi-
pan ne contient pas de photos, mais au moins deux fragments sont clairement
congus comme des ekphraseis photographiques. La description transforme le
symbolisme latent de I'image, comme la fierté du chasseur, en symbolisme expli-
cite : « Une fourrure morte sur la neige tachée de sang. Abattue par la carabine
posée sur le dos d’'un Innu aux yeux bridés et brillants, de cette fierté que les
hommes ont a tuer les bétes grises, comme un gamin, les lévres pincées et la
main au cou de 'animal. Un genou a terre, 'autre prét a bondir. Jamais tranquille
le repos du guerrier... »>' Comme dans un poéme en prose « la charge poétique et
émotive frappe 'imagination et les sens ».>

42 1hid., p. 65.

43 Joélle Papillon : Apprendre, p. 63.

44 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 72.

45 Ihid,, p. 74.

46 Ibid., p. 73.

47 Jody Danard : Littératures, p. 86.

48 Cf. Homi K. Bhabha : The Location of Culture. Londres : Routledge 1994.
49 Marie-Eve Vaillancourt : Héritage, p. 31.
50 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 95.

51 Ibid,, p. 69.

52 Daniel Chartier : Réception, p. 175.



130 —— Dagmar Schmelzer

Dans le dernier chapitre, « Nikuss », la situation narrative autodiégétique de-
vient la régle. Sept des huit fragments utilisent le « je » de I'instance narrative.
Son parcours conduit la narratrice d’abord au cimetiere de Uashat, puis dans la
maison de son enfance en renouant avec la complémentarité de la mort et de la
vie comme double ancrage. Le motif de son voyage est désormais sa grossesse et
son accouchement : elle-méme mere, elle fait face a sa dépression postnatale (IV/
4 ; 6) et a la solitude dans son appartement hivernal (IV/5). Elle refuse fermement
la tristesse et I'abandon de soi (« Je n’ai pas le droit »)** et fait face a 'exigence du
regard de son fils sur la photo : « le regard neuf d’un visage aux yeux foncés ».>*
Ce sont des personnes tierces qui, dans I'unique fragment écrit a la troisiéme per-
sonne, confirment que le fils a les yeux noirs de son grand-pére et « la peau
brune d’un Indien » : « un vrai Innu, c’est certain ».>* La force de sa résilience lui
vient donc aussi de la reconnaissance sociale de la communauté. Le dernier frag-
ment du livre est adressé a son fils et écrit au futur : il jouera sur le lieu de son
enfance a elle, a la plage, dans le sable blanc et chaud, leitmotiv de la Haute-Cote-
Nord, et sera un écho a son espoir.>®

Fontaine met en scéne un acte de prise de parole autonome et remplit son pacte
d’auteur-lecteur du premier fragment en trouvant une attitude affirmative, apte a
étre adoptée par les générations a venir. Elle réalise ainsi un geste d’empowerment et
gagne une voix.”’ Elle doit toutefois miser sur la fiction pour récupérer le passé par-
tiellement perdu et créer des mythes tournés vers 'avenir. De toute évidence, elle est
passée d’un excés de réel & un surcroit de symbolique, de création volontaire de sens
et de valeurs culturelles.

2.3 Alexandre/Anikashan - le grand-pére

Le rattachement processuel et performatif a la transmission intergénérationnelle
peut étre démontré de maniére exemplaire avec Alexandre ou Anikashan, le
grand-pere. Dans le chapitre « Uashat », & ’'occasion d’une visite au cimetiére, la

53 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 106-107.

54 Ibid,, p. 197.

55 Ihid., p. 108.

56 Ibid., p. 109.

57 Comme le demande par exemple Spivak en vue de 'autonomisation des collectifs marginali-
sés, cf. Gayatri Chakravorty Spivak : Can the Subaltern Speak ?. In : Patrick Williams/Laura Chris-
man (éds.) : Colonial Discourse and Post-Colonial Theory : A Reader. New York : Columbia Univer-
sity Press 1994, p. 66-111.



Une métamorphose du réel. Kuessipan de Naomi Fontaine =— 131

narratrice avoue : « Je n‘ai pas vraiment connu mon grand-pére ».>® Il aurait bé-
néficié de I'estime de ses amis agés ; de jeunes artistes passaient pour apprendre
de ses mains expertes I’art de fabriquer des tambours. Mais ses petits-enfants ne
le comprenaient pas lorsqu’il demandait un verre d’eau, la bouche édentée.
Quand il se levait, ils se mettaient a ’abri.>® Nous reconnaissons dans cette des-
cription l'artisan silencieux de la préface programmatique ; en effet, la narratrice
réalise, y compris a son propos, son projet d’inventer®® ce qu’elle n’était pas en
mesure de percevoir autrefois.

Elle s’approche progressivement du portrait de ses grands-parents. Dans le
fragment III/11, elle évoque, en opposant « celui » et « celle », deux roles de genre
autochtones prototypiques, dans un premier temps mis a distance : lui, il fabrique
des tambours, elle cuit du pain frais. Sans que leurs noms soient encore mention-
nés, les deux ainés ainsi décrits sont cependant mis en relation avec « nous » et la
narratrice. Ils étaient présents a son gala et a sa féte de graduation.®’ Le fragment
I11/12 s’adresse personnellement au grand-pere : « Tu étais chasseur, nomade, sur-
vivant »% et lui attribue la fierté, la résilience et la peine de se languir quotidien-
nement du visage et de I'odeur de sa femme décédée.®® Elle se place dans son op-
tique, par le biais de la focalisation interne, et rend hommage a 'ceuvre de sa vie
selon des valeurs qui sont conformes a sa vision du monde : « toi qui as acquis la
connaissance de tout un peuple, toi qui as engendré des enfants fiers et nom-
breux ».%*

Le savoir ancestral est un savoir expérimenté, incarné, inscrit dans les corps
des ainé-e's : « La connaissance encyclopédique du grand-pére est informée par
une vie vécue dans le territoire et une familiarité profonde avec ’environne-
ment »% A travers une énumération rituelle et performative, sorte de « quéte de
réinscription », la narratrice s’adapte linguistiquement au geste de la transmission
orale du savoir et témoigne du respect a son ancétre : savoir, c’est savoir nommer.
« C’est par cceur que tu connais le nom des riviéres et des arbres. Ceux des monts
et des vallées, les plantes qui guérissent et celles qui font mal. Tu peux nommer
les vents et les saisons, les neiges mouillées et les poudreries. Tu connais les bétes

58 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 35.

59 Ibid., p. 35-36.

60 Ihid., p. 9.

61 Ibid., p. 76.

62 Ibid., p. 77.

63 Ibid., p. 78.

64 Ibid., p. 79. Suit, dans le fragment III/13, le portrait de la grand-meére, mais sans adressage en
«tu».

65 Isabella Huberman : Les possibles de I'amour décolonial : relations, transmission et silences
dans Kuessipan de Naomi Fontaine. In : Voix plurielles 13, 2 (2016), p. 111-126, ici p. 118.



132 —— Dagmar Schmelzer

et leurs petits ».° Ce n’est qu’a la fin du fragment que la narratrice ancre concre-
tement la description, qui peut aussi étre lue de maniére métonymique, dans son
histoire familiale, en citant le nom de son grand-pére : « Toi, Anikashan ».%’

3 Langue(s), adressage(s), rencontre(s)
3.1 Ecrire le silence... trouver un langage

L’écriture degré zéro® de Fontaine utilise une extréme concision linguistique.
« Son écriture sobre, saccadée, composite et dépouillée »* correspond a la préca-
rité des réalités décrites. « [L]a langue de Kuessipan n’est ni criarde ni vulgaire,
mais plutot tout en parcimonie. Elle permet de dire ’essentiel avec une économie
de mots, elle est directe, sans fioritures et dévoile une réalité parfois trés crue ».70
Elle est donc d’une part appropriée pour soutenir formellement ’effet de réel et
répond d’autre part a I'attente stylistique d’une écriture engagée. Mais en méme
temps, elle subvertit nos habitudes de vision et de parole et nous oblige a les ré-
évaluer :

Tout ce qui était auparavant cliché, préjugé, raccourci facile et posture morale a ’'avenant,
nous revient, dans ces pages, formidablement décapé, de sorte que nous avons I'impression
de nous frotter a cette réalité pour la premiére fois, comme ressourcée de l'intérieur, filtrée
quelle est désormais par une voix qui, en signifiant son congé au paternalisme blanc, se
montre capable de regarder le monde en face [...] d'un c6té, la vie donnée ; de I'autre, toute
cette parole a prendre...”*

Les blancs entre les segments de texte renforcent cette intention. IIs se présentent
comme des signes iconiques d’'un silence de la méme ambigiiité, d'une lourdeur
oppressante, causée par un quotidien monotone et le traumatisme d’un vécu dou-
loureux dont on ne parle pas. Un silence, en méme temps, qui s’abstient de juger,
des non-dits éloquents capables de traduire un regard de respect et d’empathie
pour la souffrance. « Je voudrais écrire le silence »,”? affirme la narratrice, un si-
lence partagé qui habite les lacunes.

66 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 78.

67 Ibid., p. 79.

68 Cf. Roland Barthes : Le degré zéro de Uécriture. Paris : Seuil 1953.
69 Daniel Chartier : Emergence, p. 40.

70 Isabelle Kirouac Massicotte : Ecrire, p. 77.

71 Louis Hamelin : Fontaine, s. p.

72 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 16.



Une métamorphose du réel. Kuessipan de Naomi Fontaine = 133

Le vide sémantique est ambivalent : en passant sous silence les jugements né-
gatifs, elle jette le voile pudique blanc” sur les laideurs du réel, tout comme la
narratrice avait promis dans sa préface programmatique : « Dénaturer les cho-
ses — je ne veux pas nommer ces choses ».”* La « naturalisation » de mythes (trom-
peurs) au sens de Roland Barthes” est un effet de discours consolidé, une habi-
tuation linguistique qui perpétue des préjugés méme non exprimés. Briser cette
habituation en < ne nommant pas » les choses pour faire place a la croissance
d’une nouvelle perspective, décalée et plus positive, est un début de déplacement
dans la relation des mots et des choses.

3.2 Le lecteur blanc - un échange raté ?

Les destinataires de cette nouvelle focalisation sont, outre les membres de la
communauté innue, les lecteur-rices's francophones de la société majoritaire.
Cest a eux que Fontaine fait une offre de dialogue, de rencontre et d’apprentis-
sage interculturel : « La narratrice [de Kuessipan, D.S.] propose d’abord aux Qué-
bécois, premiers lecteurs sciemment ciblés par I'auteure, une visite tout a la fois
physique, philosophique et anthropologique de la réserve », écrit Marie-Eve Vail-
lancourt.”® Fontaine invite son public allochtone & « écouter » et & « remettre en
cause son propre discours identitaire ».”” Aprés que deux fragments de la pre-
miére partie « Nomade » — 'un autour d’un enfant sans pére, lautre autour d’'un
personnage agé difficilement resocialisé apres des phases de chomage et de sans-
abrisme — aient abouti & un mutisme, suit un chapitre dans lequel une série de
destinataires potentiels de lettres est énumérée :

Lettres & mon bébé. A ma mére. A ma grande sceur. A Dieu. A mon pére. A Lucille. A Jean-
Yves. A 'agente de I'éducation du Conseil de bande de Uashat et de Mani-utenam. Aux pa-
rents de mon ex. A mon ex. A moi-méme. A ma petite sceur. Au premier ministre du Québec.
A mon frére.

A Gabriel. A mon grand cousin Luc. A Nicola D. A William, mais pas le prince. A ce
monde cruel. A mon peuple. Au pére de M. Aux gens tristes. Aux enfants du futur.”

73 Ihid,, p. 11

74 1bid., p. 9.

75 Cf. Roland Barthes : Mythologies. Paris : Seuil 1957.

76 Marie-Eve Vaillancourt : Héritage, p. 26.

77 Julie Burelle : Au-dela des bonnes intentions. In : Jeu. Revue de thédtre 174, 1 (2020), p. 6467,
ici p. 24.

78 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 20.



134 —— Dagmar Schmelzer

La guérison est donc négociée sous forme de dialogue avec différent-e's interlocu-
teur-e's imaginaires. Cela implique une auto-compréhension (« A moi-méme »),
mais surtout 'adresse aux ami-e-s et parent-e-s, membres de son environnement
social proche, un entourage qui s’élargit par cercles concentriques. Enfin, elle s’a-
dresse aux responsables politiques, d’abord de la nation innue, collectif du propre
de premier ordre, mais aussi a ceux de la société québécoise plus large, ici le pre-
mier ministre de la province. Elle universalise également son adressage se diri-
geant vers tous les affligés et vers la génération du futur. Le programme épisto-
laire qu’elle s’est fixé est respecté dans certains des fragments suivants, comme
celui qui s’adresse au grand-pere Alexandre, ainsi que dans le fragment final
dédié a Nikuss, le fils.

Cependant, en ce qui concerne le lecteur blanc, fictif, interne au texte, auquel
s’adresse la narratrice, le projet manque initialement son but. Les fragments II/6 et
I11/20 proposent deux visites de lieux et se tournent vers un « toi » blanc. Le pre-
mier parcourt Uashat et remplit la réserve de souvenirs personnels, de vie parta-
gée : école primaire ol la mére enseignait, le cimetiére ou repose le grand-pére, le
stade sur les marches duquel les jeunes méres regardent leurs partenaires jouer a
la balle-molle. La visite, narrée au départ au présent, s’achéve au coucher du soleil
et dans un léger bruit de vagues sur le sable doux des rives du Saint-Laurent. La
scene paisible avec vue sur la baie et ses sept iles est formulée en potentialis et dé-
placée dans le futur, comme un souhait : « Si tu continues ton chemin droit devant,
il y aura du sable a tes pieds. Tu goQteras le salé de air ».” Le fait que le tu adressé
Soit une personne aux racines européennes (I’ex ? tout un chacun qui s’engage
dans la promenade ?) est suggéré de maniére subtile et polyvalente a la fin du frag-
ment : le fleuve s’élargit pour atteindre océan, « d’ou tu es venu »*°

Dans le fragment complémentaire II1/20, 'instance d’énonciation autodiégé-
tique souhaite emmener le tu, ici explicitement désigné comme blanc (« la claire
blancheur [...] la méme couleur que celle de ta peau »),*! dans le voyage en train
vers Nutshimit : « Je voulais t'amener 1a ou rarement un étranger a mis les
pieds ».%* Cependant, cette fois-ci, la phrase est formulée au passé, ce qui déplace
le conditionnel vers lirrealis : « Tu aurais habité pour quelques jours la terre de
mes ancétres et tu aurais compris » 2 De toute évidence, au niveau de histoire ra-
contée, la rencontre a, dans un premier temps, échoué. Le partenaire blanc regrette
encore, figurativement parlant, « le gazon » devant les maisons du lotissement et ne

79 Ibid., p. 37.
80 Ihid,, p. 38.
81 Ibid., p. 8.
82 Ihid.

83 Ibid., p. 89.



Une métamorphose du réel. Kuessipan de Naomi Fontaine = 135

se laisse pas séduire par la beauté — volatile et nomade — du sable blanc, qui fonc-
tionne ici et ailleurs comme un leitmotiv pour la Haute-Cote-Nord.®* D’autre part, &
un autre niveau de communication, nous, lecteurs et lectrices du roman, recevons
une nouvelle chance d’accepter I'offre de voyage, d’écoute et de compréhension. « J'ai-
merais que vous la connaissiez, la fille au ventre rond » 85 déclare le roman a ses
lecteurs et nous inclut dans le pluriel de cet impératif. Le fait que le texte s’adresse
aussi a des lecteur-rice's qui ne comprennent pas 'innu-aimun, qu’il s’agisse de jeu-
nes autochtones qui ne maitrisent plus la langue de leurs ancétres a la suite de la
politique scolaire coloniale ou de francophones allochtones provenant de I'extérieur
de la communauté innue,*® apparait clairement dans 'élément de didactique linguis-
tique du roman.

3.3 Se réapproprier la langue. L’innu-aimun

La prise de parole s’accompagne d’une approche de la langue innu-aimun.
Avant méme que le premier mot de cette langue ne soit utilisé, elle est caractéri-
sée au niveau métalittéraire dans le fragment II/1 : « Il dit : Un chant triste, sorte
de cri du cceur. Comparable au blues. La langue innue presque chantée, aux into-
nations lentes, celles qu’on fait durer par des respires. Le manque de voyelles
rend la langue impénétrable, comme un rappel a la nature, la dureté, I'écorce et
les panaches ».®” Ses qualités phonétiques, sa matérialité sensuelle, sa force
d’expression touchante et en méme temps son étrangeté sont mises en avant.
« [Ilmprénétrable », elle s’oppose a la compréhension, a la sémiose, reste pour
les non-initiés un pur signifiant, opaque. Elle est indéchiffrable comme les objets
de la nature. Pourtant, elle affecte par sa musicalité et sa force d’expression quasi
pré-sémiotique, émotive et corporelle, comme un cri, une expression de douleur

84 Ibid,, p. 88.

85 Ibid,, p. 11.

86 Cf. Myriam St-Gelais : Histoire, p. 14-15.

87 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 25. Dans le roman Kukum de Michel Jean, nous avons égale-
ment l'occasion de faire un apprentissage interculturel et linguistique avec la protagoniste Al-
manda. Elle dit a cet égard : « [...] pour moi, ce n’était encore que ce chant incompréhensible ou
parfois je saisissais un mot [...]. C’est que I'innu-aimun ne se laisse pas apprendre facilement : il
compte huit consonnes, sept voyelles et quinze sons distincts seulement, de plus I'inflexion don-
née a un terme peut en changer la signification de fagon subtile ou importante ». Michel Jean :
Kukum. Montréal : Libre Expression, 2019, p. 63. Cf. Dagmar Schmelzer : Retour(s) sur les lieux
de mémoire du terroir québécois. Kukum (2019) von Michel Jean als Korrektur eines Heimatnar-
rativs. In : Marina Ortrud M. Hertrampf/Christoph Oliver Mayer (éds.) : Populidre Heimat/La petite
patrie populaire. Munich : AVM 2023, p. 115-141.



136 —— Dagmar Schmelzer

et de tristesse. Le texte cite une personne non identifiée, « Il », qui ne maitrise
manifestement pas la langue. Le fragment II/2 qui suit introduit, sous forme de
glossaire, une série de termes innus a connotation émotionnelle :

Neka, ma mere. Mashkuss, petit ours. Nikuss, mon fils. Mikun, plume. Anushkan, framboise.
Auetiss, hébé castor. Ishkuess, fille. Nitanish, ma fille. Tshiuetin, vent du nord. Mishtapeu, le
grand homme. Menutan, averse. Shukapesh, ’homme qui est robuste. Kanataushiht, les
chausseurs. Pishu, lynx. Kakuss, petit du porc-épic. Kupaniesh, un homme qui est employé.
Tshishteshinu, notre grand frére. Tshukuminu, notre grand-meére. Nuta, mon pére.®®

La sélection de vocabulaire de Fontaine semble délibérément choisie pour illus-
trer de maniére prototypique ce qui, depuis les études de Benjamin Lee Whorf,*°
fait partie du savoir commun partagé : la structure des langues autochtones laisse
entrevoir une vision du monde spécifique, la langue est « révélatrice des repré-
sentations mentales sous-jacentes »%0 un « réservoir culturel et identitaire
unique » 2! Selon Isabella Huberman, dans les cultures autochtones, la « concep-
tion du monde [est] ancrée dans la collectivité »°* dans des rapports qui tendent
un réseau de relationnalités. Ces liens n’englobent pas seulement la famille, les
membres de la communauté et les humains en général, mais aussi les animaux
et méme des phénomeénes naturels que les Occidentaux considérent comme inani-
més.” En conséquence, ’énumération comprend, outre les termes de parenté hu-
maine, des noms d’animaux et de plantes et le nom d’un vent.”* En innu-aimun,
une langue agglutinante, les appartenances sont en outre exprimées directement
dans le mot. « Tshukuminu », introduit ici et réutilisé plus tard dans le portrait de
la grand-meére,” contient donc déja la relationnalité et le lien émotionnel expri-
més en francais par le pronom possessif « notre ».°® La litanie affectueuse établit
ainsi de maniére performative une référence alternative au monde,%’ alors
quelle signifie en méme temps pour les lecteurs allochtones une introduction de

88 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 26.

89 Cf. Benjamin Lee Whorf : Language and Logic. In: Language, Thought, and Reality. Edité par
John B. Carrol. Cambridge (MA) : MIT, p. 233-245.

90 Jody Danard : Littératures, p. 88.

91 Ibid,, p. 89.

92 Isabella Huberman : Possibles, p. 114.

93 Cf. ibid., p. 116.

94 Dans Kukum, devant cette proximité particuliére de la langue avec la nature environnante, il
est dit : « La langue est menacée aujourd’hui, car pour bien parler I'innu-aimun il faut I'appren-
dre sur le territoire ». Michel Jean : Kukum, p. 64.

95 Naomi Fontaine : Kuessipan, p. 80.

96 Cf. Isabella Huberman : Possibles, p. 117.

97 Cf. ibid., p. 116-117.



Une métamorphose du réel. Kuessipan de Naomi Fontaine =— 137

mots, auxquels il sera fait référence (sporadiquement) par la suite. Au dernier
chapitre, par exemple, le terme « nikuss », « mon fils », est posé comme connu.

On retrouve une démarche similaire dans le chapitre « Nutshimit ». La dési-
gnation de la terre des péres, du territoire ancestral des Innus,”® qui ne figure sur
aucune carte coloniale, qui n’a pas de statut juridique et qui est donc invisible,
voire inexistant dans la réalité officielle et dominante, est indiquée en italique
dans le titre du chapitre, comme un mot en langue étrangére, et est ainsi marquée
comme « discours étranger » (Bakhtine).” En italique, le terme a une valeur es-
sentiellement indexicale : il renvoie a la culture autochtone dans son étrangeté et
sa cloture. Comme le fait remarquer Kirouac Massicotte,'”® dans le premier frag-
ment du chapitre, la désignation « Nutshimit » ouvre chaque paragraphe sous la
forme d’une anaphore et est progressivement chargée sur le plan émotif et sé-
mantique par le biais de différentes attributions. La structure de répétition fonc-
tionne de maniere performative : « Marteler I'existence de Nutshimit avec son
nom innu témoigne d’une volonté de réappropriation du passé [et du] territoire
des ancétres ».'”* Ce n’est toutefois que dans le premier alinéa que le mot est écrit
en italique ; ensuite, il apparait - maintenant introduit — en romain, il est en
quelque sorte intégré dans le vocabulaire normalisé du frangais. Fontaine inscrit
la topographie autochtone — du moins dans I’espace fictif du roman — dans un
imaginaire québécois partagé.

4 Conclusions

Naomi Fontaine, comme nous I'avons vu, présente dans Kuessipan un programme
de métamorphose du réel. Sa littérature peut d’abord étre considérée comme
< réaliste », car elle aspire a un ancrage de son roman dans la référence en abor-
dant des dysfonctionnements sociaux et politiques qui affectent les membres des
Premiéres Nations, dans un but d’information, de sensibilisation et de revendica-
tion politique. Elle invite la société québécoise a un apprentissage interculturel et

98 « Le Nutshimit désigne I'intérieur des terres (le bois, la forét), alors que le Nitassinan, qui si-
gnifie « notre terre >, désigne 'ensemble du territoire innu, soit, historiquement, le nord-est de
PAmérique du Nord. Le terme Innu Assi, < en terre propre >, se réfere quant a lui a un territoire
de dimension plus restreinte que le Nitassinan. 11 englobe principalement la réserve et quelques
sites ayant une valeur patrimoniale importante ». Marie-Eve Vaillancourt : Héritage, p. 33.

99 Cf. Helge Vidar Holm : Le concept de polyphonie chez Bakhtin. In : Polyphonie linguistique et
littéraire. Documents de travaillarbejspapirer 7 (2003), p. 95-110, ici p. 97, 106.

100 Isabelle Kirouac Massicotte : Ecrire, p- 74.

101 Ibid., p. 74-75.



138 —— Dagmar Schmelzer

a un changement de mentalité identitaire en abordant des thématiques tabous et
en mettant le doigt sur les points aveugles de ’auto-récit et 'auto-image du Qué-
bec qui néglige la perspective — et les réalités — autochtones.

Mais en méme temps, elle recourt tout aussi résolument a la création d’une
symbolique et méme a la fiction pour fagonner la réalité. Elle n’a pas seulement
un point de départ, mais aussi un point d’arrivée dans le réel sociétal. « Sa littéra-
ture est sociale, en ce sens qu’elle vise des modifications dans la représentation
du monde ».°% Les textes invitent & une perspective alternative sur la culture au-
tochtone, loin des statistiques qui attestent de I’abandon scolaire, de la toxicoma-
nie, de la dépendance aux prestations sociales et d’'une faible espérance de vie.
Pour citer Shuni, un roman plus récent de Fontaine : « J’ai grandi imprégnée de
statistique sur mon peuple. [...] Comment s’en défaire ? Comment défaire de peti-
tes choses aussi solides. Diseuses d’avenir. Inhumaines. [...] Julie, je te raconterai
tout ce que les chiffres ne disent pas »'*

La < réalité » culturelle en tant que telle est modifiée par I'intervention du texte
dans les discours sociaux normés et normalisants de la perception de soi et des au-
tres, dans les récits identitaires et la réalisation linguistique du rapport évaluatif a
l'autre et au monde. « La société dominante a toujours pris soin de s’inventer un
Indien a sa mesure, un étre imaginaire qui incarne tous les préjugés — méme posi-
tifs ».1%* A ces images altérées, Fontaine oppose ses propres images. Sa littérature a
un effet de modification de la réalité et contribue a la décolonisation dans les es-
prits. Elle crée une « conscience différentielle » selon Chela Sandoval, « c’est-a-
dire une conscience qui rejette les contraintes imposées par I’histoire de I’op-
pression en ouvrant le sujet a la création de nouvelles facons de penser, de sa-
voir et d’étre ».!% Tout a fait dans I'esprit de Sandoval, Naomie Fontaine crée, a
partir du non-lieu de la réserve comme point zéro de I'idéologie coloniale,'® un
nouveau départ pour l'autodéfinition individuelle et collective. Méme si I’au-
teure innue s’adresse d’abord au collectif de la communauté autochtone, elle

102 Daniel Chartier : Réception, p. 177.

103 Naomi Fontaine : Shuni : Ce que tu dois savoir, Julie. Montréal : Mémoire d’encrier 2019,
p. 21-22.

104 Serge Bouchard/Marie-Christine Lévesque : Le peuple rieur : Hommage a mes amis innus.
Montréal : Lux 2017, p. 18.

105 Isabella Huberman : Possibles, p. 112. Huberman s’appuie sur Chela Sandoval : Methodology
of the Oppressed. Minneapolis : University of Minnesota Press, 2000, pour la conscience différen-
tielle et les stratégies sémantiques d’opposition a la pensée hégémonique, voir notamment ibid.
p. 81-115.

106 Cf. André Campeau : Chela Sandoval, Methodology of the Oppressed. Minneapolis, University
of Minnesota Press, 2000, 241 p., bibliogr., index. In : Mémoires du Nord 26, 2-3 (2002), p. 284286,
ici p. 285.



Une métamorphose du réel. Kuessipan de Naomi Fontaine =—— 139

n’exclut pas les lecteurs de la société blanche majoritaire de la potentielle refon-
dation solidaire.

Chez Naomi Fontaine, la blessure coloniale est implicite, elle n’est pas occul-
tée. L’auteure se positionne cependant consciemment « de I’autre coté du proces-
sus de réconciliation, le regard tourné vers I’avenir »197 Elle se met en scéne en
tant que mere dans Kuessipan, en tant qu’enseignante dans Manikanetish et dans
les deux cas comme « une passeuse, une facilitatrice »'°® qui, par son écriture,
faconne la réalité a venir et invite ses éléves a écrire. En tout état de cause, elle
perpétue la chaine des générations et garantit que sa nation a un avenir qu’elle
forge activement : « la fierté est quelque chose de trés vrai, qui se construit ».'%
L’adressage fort des fragments de texte fait a cet égard de 'apprentissage un pro-
cessus qui inclut les lecteurs et lectrices dans une pratique bilatérale, partagée et
réciproque comme le résume également Sylvie Bérard : « En d’autres termes, I'a-
gentivité ne serait pas le résultat de I’action d’un sujet en vase clos, mais celui
d’une dynamique de forces interreliées [...] une dynamique ol chaque partie se-
rait le réconciliant et le réconcilié » '

Bibliographie

Armstrong, Jeannette : Les Autochtones d’Amérique du Nord : Dépossession et reconquéte de soi
par P'écriture. In : Marie-Héléne Jeannotte/Jonathan Lamy et al. (éds.) : Nous sommes des
histoires. Réflexions sur la littérature autochtone. Montréal : Mémoire d’encrier 2018, p. 21-26.

Augé, Marc : Non-lieux, introduction a une anthropologie de la surmodernité. Paris : Seuil 1992.

Barthes, Roland : Le degré zéro de Iécriture. Paris : Seuil 1953.

Béchard, Deni Ellis/Kanapé Fontaine, Natasha : Kueli, je te salue. Conversation sur le racisme. Montréal :
Ecosociété 2020.

Bérard, Sylvie : L’école des enseignantes dans Ces enfants de ma vie de Gabrielle Roy et Manikanetish
de Naomi Fontaine. In : Voix et Images 45, 1 (2019), p. 81-95. En ligne : < https://doi.org/10.7202/
1068998ar » [27/01/2025].

Bhabha, Homi K. : The Location of Culture. Londres : Routledge 1994.

Bouchard, Serge/Lévesque, Marie-Christine : Le peuple rieur : Hommage & mes amis innus. Montréal :
Lux 2017.

107 Sylvie Bérard : Ecole, p. 88.

108 Ibid,, p. 90.

109 Naomi Fontaine : Se tenir droit. In : Inter. Art actuel 122 (2016), p. 58.

110 Sylvie Bérard : Ecole, p. 93-95. Cf. également Joélle Papillon : Apprendre, p. 58 : « Fontaine
propose que les pratiques de soin envers 'autre (le care) constituent le cceur de la réparation
physique et psychique des vivants. [...] [L]a guérison est représentée comme un processus réci-
proque et holistique [...] ».


https://doi.org/10.7202/1068998ar
https://doi.org/10.7202/1068998ar

140 —— Dagmar Schmelzer

Burelle, Julie : Au-dela des bonnes intentions. In : Jeu. Revue de thédtre 174, 1 (2020), p. 64-67. En
ligne : « https://id.erudit.org/iderudit/92985ac » [27/01/2025].

Campeau, André : Chela Sandoval, Methodology of the Oppressed. Minneapolis : University of
Minnesota Press, 2000, 241 p., bibliogr., index. In : Mémoires du Nord 26, 2-3 (2002), p. 284-286.

Chartier, Daniel : La réception critique des littératures autochtones : Kuessipan de Naomi Fontaine.
In : Gilles Dupuis/Klaus-Dieter Ertler (éds.) : A la carte. Le roman québécois (2010-2015). Berlin :
Peter Lang 2017, p. 167-184.

Chartier, Daniel : La fascinante émergence des littératures inuite et innue au XXI® siécle au Québec :
Une réinterprétation méthodologique du fait littéraire. In : Revue japonaise des études
québécoises 11 (2019), p. 27-48. En ligne : < https://inuit.ugam.ca/fr/documents/article-la-
fascinante-emergence-des-litteratures-inuite-et-innue-au-21e-siecle-au-quebec » [27/01/2025].

Danard, Jody : Les littératures autochtones du Québec : un renouveau du roman du terroir
francophone ? In : Marina Ortrud M. Hertrampf/Christoph Oliver Mayer (éds.) : Populdre
Heimat/La petite patrie populaire : Spielarten des Heimat- und Regionalromans in der franzésischen
und frankophonen Gegenwartsliteratur/Variations du roman régionaliste et régional dans la
littérature francaise et francophone d’aujourd’hui. Munich : AVM 2023, p. 79-95.

Fontaine, Naomi : Se tenir droit. In : Inter. Art actuel 122 (2016), p. 58. En ligne : < https://id.erudit.org/
iderudit/80425ac > [27/01/2025].

Fontaine, Naomi : Kuessipan : a toi. Montréal : Mémoire d’encrier 2017 [2011].

Fontaine, Naomi : Manikanetish : Petite Marguerite. Montréal : Mémoire d’encrier, 2017.

Fontaine, Naomi : Shuni : Ce que tu dois savoir, Julie. Montréal : Mémoire d’encrier 2019.

Foucault, Michel : Les mots et les choses. Paris : Gallimard 1966.

Genette, Gérard : Fiction et diction. Paris : Seuil 1991.

Hamelin, Louis : Naomi Fontaine, ou le regard neuf. In : Le Devoir, Cahier : Livres, 23 avril 2011.

Holm, Helge Vidar : Le concept de polyphonie chez Bakhtin. In : Polyphonie linguistique et littéraire.
Documents de travail/arbejspapirer 7 (2003), p. 95-110. En ligne : < https://ojs.ruc.dk/index.php/
poly/issue/view/291 > [27/01/2025].

Huberman, Isabella : Les possibles de 'amour décolonial : relations, transmission et silences dans
Kuessipan de Naomi Fontaine. In : Voix plurielles 13, 2 (2016), p. 111-126.

Jean, Michel : Kukum. Montréal : Libre Expression 2019.

Kirouac Massicotte, Isabelle : Ecrire la périphérie au Québec. Le Chicoutimi-Nord de Geneviéve
Petterson et le Nutshimit de Naomi Fontaine. In : Voix et Images 45, 1 (2019), p. 63-77. En ligne :
< https://doi.org/10.7202/1068997ar > [27/01/2025].

Lejeune, Philippe : Le pacte autobiographique : Nouvelle édition augmentée. Paris : Seuil 1996.

McLeod, Neal : Retourner chez soi grace aux histoires. In : Marie-Héléne Jeannotte/Jonathan Lamy
et al. (éds.) : Nous sommes des histoires. Réflexions sur la littérature autochtone. Montréal :
Mémoire d’encrier 2018, p. 83-103.

Morali, Laure (éd.) : Amitiau ! Parlons-nous !. Montréal : Mémoire d’encrier 2017 [2008].

Papillon, Joélle : Apprendre et guérir : Les rapports intergénérationnels chez An Antane Kapesh,
Virginia Pésémapéo Bordeleau et Naomi Fontaine. In : Recherches amérindiennes au Québec 46,
2-3(2016), p. 57-65. En ligne : < https://doi.org/10.7202/1040434ar > [27/01/2025].

Papillon, Joélle : La solidité des filles chez Naomi Fontaine. In : Tangence 119 (2019), p. 41-58. En
ligne : < https://doi.org/10.7202/1065667ar > [27/01/2025].

Sandoval, Chela : Methodology of the Oppressed. Minneapolis : University of Minnesota Press 2000.

Schmelzer, Dagmar : Retour(s) sur les lieux de mémoire du terroir québécois. Kukum (2019) von
Michel Jean als Korrektur eines Heimatnarrativs. In : Marina Ortrud M. Hertrampf/Christoph
Oliver Mayer (éds.) : Populdre Heimat/La petite patrie populaire : Spielarten des Heimat- und


https://id.erudit.org/iderudit/92985ac
https://inuit.uqam.ca/fr/documents/article-la-fascinante-emergence-des-litteratures-inuite-et-innue-au-21e-siecle-au-quebec
https://inuit.uqam.ca/fr/documents/article-la-fascinante-emergence-des-litteratures-inuite-et-innue-au-21e-siecle-au-quebec
https://id.erudit.org/iderudit/80425ac
https://id.erudit.org/iderudit/80425ac
https://ojs.ruc.dk/index.php/poly/issue/view/291
https://ojs.ruc.dk/index.php/poly/issue/view/291
https://doi.org/10.7202/1068997ar
https://doi.org/10.7202/1040434ar
https://doi.org/10.7202/1065667ar

Une métamorphose du réel. Kuessipan de Naomi Fontaine =— 141

Regionalromans in der franzésischen und frankophonen Gegenwartsliteratur/Variations du roman
régionaliste et régional dans la littérature francaise et francophone d’aujourd’hui. Munich : AYM
2023, p. 115-141.

Spivak, Gayatri Chakravorty : Can the Subaltern Speak ?. In : Patrick Williams/Laura Chrisman (éds.) :
Colonial Discourse and Post-Colonial Theory : A Reader. New York : Columbia University Press 1994,
p. 66-111.

St-Gelais, Myriam : Une histoire de la littérature innue. Montréal/Uashat : Imaginaire | Nord et Institut
Tshakapesh 2022.

Vaillancourt, Marie-Eve : Un héritage & habiter : Lecture géopoétique de Kuessipan/A toi et de
Puaman/Le réve de Naomi Fontaine. In : Recherches amérindiennes au Québec 47,1 (2017),
p. 25-34. En ligne : < https://doi.org/10.7202/1042896ar > [27/01/2025].

Whorf, Benjamin Lee : Language and Logic. In : Language, Thought, and Reality. Edité par John
B. Carrol. Cambridge (MA) : MIT, p. 233-245.


https://doi.org/10.7202/1042896ar




Jody Danard
Création du soi et filiation dans
L’or des mélezes de Carole Labarre

1 Introduction

Sous la lueur phosphorescente de I’aurore boréale
Renaissent les chants rauques et anciens

Une impulsion empressée

Un soupir profond de légendes vivantes, mouvantes
Un écho sur 'or des mélézes.!

L’or des mélézes, publié en aoflit 2022 par Carole Labarre, autrice issue de la
communauté innue de Pessamit, est le fruit de sa résidence a la Maison de la litté-
rature & Québec, en collaboration avec Kwahiatonhk 1.2 Ce roman retrace la tra-
jectoire de Pishimuss, une ainée innue de la Cote-Nord, qui revisite les scenes, les
événements et les personnes ayant marqué son existence, a travers le prisme de
son regard de kukum (« grand-mére » en innu-aimun). Le récit nous introduit a
des figures majeures telles qu’Adéle, sa meére qu’elle appelle également Neka
(« maman » en innu-aimun), Isaac, son pére, ainsi que ses freres Frédéric, Lucien
et Joseph (ou Shushep), et sa fille Thérése. Les meilleurs amis de Pishimuss, Xa-
vier et Sophie, sont également présents, ainsi que d’autres personnages secondai-
res, comme Mathias, le fils de Xavier et Sophie, ou encore Adeline, la fille de Ma-
thias, qui viennent enrichir la trame narrative. Ecrit sous forme fragmentaire, le
roman méle prose et poésie. Chaque fragment, portant un titre, s’attarde sur une
scene précise sans suivre une structure chronologique linéaire. Comme l'indique
Carole Labarre, « [...] c’est véritablement la forét, le Nutshimit® dans sa globalité
qui est le personnage principal de L’or des mélézes ».* L’espace joue donc un réle
essentiel, structurant la narration et les dynamiques relationnelles. Toutefois,

1 Carole Labarre : L’or des mélézes. Montréal : Mémoire d’encrier 2022, p. 116.

2 Kwahiatonhk ! (« Nous écrivons ! » en langue wendat) est un organisme fondé en 2015 qui vise
notamment a développer, promouvoir et diffuser la littérature autochtone. Voir a ce propos :
<« https://kwahiatonhk.com/qui-nous-sommes/ > [14/12/2024].

3 Le « Nutshimit » fait référence a l'intérieur des terres et comprend une vision plus holistique
(la forét, les riviéres, la faune et la flore, le mode de vie), tandis que le terme « Nitassinan » qui
signifie « notre terre » référe plus largement au territoire ancestral, a ’aire géographique de la
nation innue.

4 Cette citation provient d’un échange avec l'autrice par courriel, le 12 février 2025, sur le pré-
sent article.

@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-010


https://kwahiatonhk.com/qui-nous-sommes/

144 — jody Danard

afin de circonscrire ’analyse, je me concentrerai davantage sur les personnages
et leur construction du soi, tout en gardant a P'esprit I'importance fondamentale
du Nutshimit dans cette dynamique.

Pishimuss, comme les autres personnages, recourt a diverses stratégies pour se
construire et se définir. Parmi celles-ci, la filiation joue un réle fondamental, qu’elle
soit horizontale — au sein d’'une méme génération — ou verticale, en lien avec les an-
cétres et la descendance. Pour autant, L’or des mélézes ne se présente pas comme un
roman familial occidental, dans la lignée freudienne,” ou comme un roman des origi-
nes d’aprés Marthe Robert,® qui envisage ce genre comme un exutoire permettant de
surmonter les dysfonctionnements ou les hontes familiales. Comme le suggére la cita-
tion liminaire, qui méle chants anciens et échos contemporains, la création du « soi »
(logique identitaire) et de la subjectivité (logique phénoménologique/perceptive) se
révelent intrinséquement liées & une dimension familiale et communautaire. Cette
contribution se concentrera ainsi sur la maniere dont le concept de filiation participe
a la construction du sujet littéraire dans L’or des mélézes, en abordant les procédés
narratifs, symboliques et métaphoriques a I'ceuvre.

Avant d’aborder cette analyse, il me semble essentiel de préciser deux points.
D’une part, je souhaite souligner ma position en tant que chercheuse blanche,
francaise et vivant en Allemagne. Tel que le préconise la chercheuse Renate Ei-
genbrod, il est important de déterminer ma position en tant que personne étran-
gére pour effectuer 'analyse d’une ceuvre autochtone.” Cette position m’améne
également a souligner que malgré une lecture attentive et ouverte du texte, cer-
taines dimensions resteront inaccessibles pour moi,® ou encore opaques pour uti-
liser le terme d’Edouard Glissant.” Pour que ma position soit claire tout au long
de cet article, j’adopterai la voix du « je » afin de refléter ma perspective analy-
tique personnelle, & 'instar d’Isabella Huberman.'* D’autre part, j’aurai recours
dans mon analyse a des méthodes littéraires développées dans une perspective
transautochtone et issues de la sphére anglophone comme le recommandent de

5 Sigmund Freud : Le roman familial des névrosés et autres textes. Paris : Payot & Rivages 2014.

6 Marthe Robert : Roman des origines et origines du roman. Paris : Gallimard 1972.

7 Renate Eigenbrod : Travelling Knowledges : Positioning the Im/Migrant Reader of Aboriginal Li-
teratures in Canada. Winnipeg : University of Manitoba Press 2014.

8 Ihid., p. 43.

9 Edouard Glissant : Poétique de la relation. Paris : Gallimard 2012.

10 Isabella Huberman : Pratiques et poétiques des histoires personnelles dans les littératures fran-
cophones autochtones du Québec. Toronto : Université de Toronto 2019, p. 44.

11 Chadwick Allen : Trans-Indigenous : Methodologies for Global Native Literary Studies. Minnea-
polis : University of Minnesota Press 2012.



Création du soi et filiation dans L’or des mélézes de Carole Labarre = 145

nombreux spécialistes."* Cette approche pose certaines problématiques, puisque
comme lindique le critique et sociologue wendat Guy Sioui Durand, l'utilisation de
théories littéraires d'un autre contexte culturel pour analyser des ceuvres peut déna-
turer, voire « déformer la lecture ».** Afin de minimiser ces écueils, je m’efforcerai de
privilégier une lecture attentive du texte, considérant L’or des mélézes comme dépo-
sitaire de sa propre épistémologie,* et travailler ainsi de maniére inductive plutdt
que déductive, afin d’éviter de le confiner a un genre ou une tradition spécifiques et
de le réduire a une catégorisation rigide. Enfin, j’intégrerai dans mon analyse
une interview de l'autrice Carole Labarre portant sur son ouvrage, afin d’in-
clure sa voix et de privilégier un dialogue avec les perspectives des personnes
autochtones.’® Mon intention n’est ni d’essentialiser, ni d’exotiser le roman, ni
de fixer une conception innue spécifique du « moi », mais plutdt d’explorer son
potentiel de reformulation dans la littérature, tout en adaptant ou en remettant
en question la notion occidentale de sujet.

Ma réflexion se déploiera ainsi en trois axes. L’analyse explorera d’abord la di-
mension identitaire et autoréflexive du roman, qui remet en question la construction
du « soi » telle que connue en littérature occidentale. En partant du principe que la
littérature offre un espace pour s’exprimer et s’expérimenter, je regarderai comment
le < moi » s’articule par rapport a un « nous », intégrant 'entourage. Le texte met en
lumiére des stratégies littéraires illustrant une fusion et interrelation essentielle du
«<moi » avec ’Autre. Je m’intéresserai ensuite a la fonction mémorielle que Carole
Labarre qualifie de génétique’® puisque la filiation implique intrinséquement une
transmission. Celle-ci s’opére sur des plans variés — axiologique, culturel, social — et
est mise en scene a travers divers procédés esthétiques. Enfin, ma réflexion ouvrira
le concept de filiation pour se diriger vers celui de relationnalité et inclure une rela-
tion de parenté avec le monde vivant et animé.

12 Voir par ex. Sarah Henzi/Marie-Eve Bradette : Réves de langues, de visions, de constellations
multiples : Les littératures autochtones et leur étude aujourd’hui. In : Alternative francophone 3,
3 (décembre 2023), p. 1-9. En ligne : « doi: 10.29173/af29505 » [14/12/2024].

13 Guy Sioui-Durand dans Daniel Chartier : La réception critique des littératures autochtones :
Kuessipan de Naomi Fontaine. In : Gilles Dupuis/Klaus-Dieter Ertler (éds.) : A la carte : Le roman
québécois (2010-2015). Francfort : Peter Lang 2017, p. 167-184, ici p. 172.

14 Marie-Eve Bradette : Des études littéraires autochtones au Québec ? Un état des lieux. In :
Voix et Images 47, 3 (2022), p. 145-153, ici p. 152. En ligne : « doi: 10.7202/1105646ar » [14/12/2024].

15 Voir a ce propos notamment Joélle Papillon/Louis-Karl Picard-Sioui : « Il ne faut pas penser
que les choses changent toutes seules » : L’institutionnalisation de la littérature autochtone selon
Louis-Karl Picard-Sioui. In : Voix Plurielles 18, 2 (2021), p. 20-34, ici p. 21.

16 Carole Labarre : Rencontre avec Carole Labarre pour L’or des mélézes. In : Bonjour la Cote 2022.
En ligne : < https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/bonjour-la-cote/segments/chro
nique/421368/roman-innu-or-melezes-carole-labarre-memoire-encrier » [15/01/2025], sect. 04:00.


https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/bonjour-la-cote/segments/chronique/421368/roman-innu-or-melezes-carole-labarre-memoire-encrier
https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/bonjour-la-cote/segments/chronique/421368/roman-innu-or-melezes-carole-labarre-memoire-encrier

146 —— Jody Danard

2 Se créer avec I’Autre
2.1 Le soi littéraire

La question du « soi > et 1a notion de sujet sont des concepts profondément ancrés
dans la philosophie et la théorie littéraire occidentale, ou I'individualité prime
souvent sur les relations extérieures. A l'inverse, dans les études littéraires au-
tochtones, les narrations et les histoires jouent un role central dans la construc-
tion identitaire. McCall et al. expliquent a ce propos la fonction singuliére des his-
toires, qui s’offrent en tant qu’espace d’articulation et d’exploration identitaire :

The places we’ve known, the bodies we inhabit, the pasts we’ve inherited, the futures we
have dreamed of — all of these building blocks of identity are known to us only through the
stories that give them shape. If you think about it like that, listening to, reading, and sharing
stories is not simply a pastime; it’s the most primary means for us to engage with and make
sense of the world around us.”

Autrement dit, les récits permettent non seulement de se penser soi-méme, mais
aussi de se positionner par rapport au monde qui nous entoure. Ainsi, la littéra-
ture constitue un espace privilégié pour analyser les stratégies narratives, symho-
liques et métaphoriques qui participent a cette construction identitaire tout en
servant de laboratoire de création artistique.

Au sein méme de ces récits, et en rapport avec le soi, on observe que plu-
sieurs liens se tissent et mettent en place une toile de relations. A propos du
concept du soi, les auteurs et autrices de Read, Listen, Tell : Indigenous Stories
from Turtle Island remarquent ainsi par la lecture de plusieurs histoires que le
moi n’a pas de frontiéres et se présente comme une notion ouverte, défini par les
relations, mais aussi par les responsabilités envers les autres étres humains/ani-
més et non-humains/non-animés.'® Ceci se remarque notamment dans les rela-
tions complexes entre les individus, les communautés et la nature, et a travers la
possibilité pour les personnages et les animaux de se transformer, de changer et
de se fondre les uns dans les autres.”® La complexité de ces interactions rend une
analyse littéraire du soi délicate, tant en raison de son ampleur que de ses multi-
ples facettes. C’est précisément cette intrication du moi et de la filiation que met

17 Sophie McCall/Deanna Reder et al. (éds.) : Read, Listen, Tell : Indigenous Stories from Turtle
Island. Waterloo : Wilfrid Laurier University Press 2017, p. 29.

18 Ibid., p. 245.

19 Ibid.



Création du soi et filiation dans L’or des mélézes de Carole Labarre = 147

en lumiere ’ceuvre de Carole Labarre a plusieurs niveaux. En me concentrant sur
Pishimuss, je propose une analyse d’abord axée sur les aspects narratifs, avant
d’examiner les dimensions structurelles.

2.2 Exploration du rapport du soi et de la filiation

Le soi et la filiation se retrouvent entremélés a plusieurs niveaux dans 'ceuvre de
Carole Labarre. J’aborderai ici des passages clés du récit qui témoignent de I'inex-
tricabilité du moi et de sa filiation, en m’attardant surtout sur la protagoniste Pis-
himuss et en commencant par une analyse diégétique plutot que formelle. Les
passages la concernant sont, le plus souvent, écrits par un narrateur autodiégé-
tique et identifiables par l'utilisation du « je »>. D’un point de vue davantage lié au
récit, on trouve proche de l'incipit un passage qui concerne 'accouchement de
la mere de la protagoniste. Il s’agit pratiquement d’un incipit ab ovo ou le lectorat
assiste, avec la famille et Pishimuss, a la naissance de cette derniére. Le fragment
intitulé « L’euphorie, pére et fils » évoque cet événement depuis le point de vue
du pére et frére de Pishimuss : on y percoit la tension et ’attente du pére qui
« [...] boucane sa pipe de maniére exagérée », s’assoit et se 1éve, essaye de calmer
l'agitation avant de rejoindre Adéle.?® Ce point de vue interne qui décrit la situ-
ation telle que percue par le pere et le frére place d’emblée la subjectivité de Pis-
himuss en relation avec sa famille. Alors qu’elle n’a pas encore été mise au
monde, c’est son lien émotionnel et immatériel qui la compose et qui faconne ce
«<moi > décloisonné et sans frontieres. Sa présence dans le récit existe, elle est
créée par l'attente et 'impatience de ses proches de la découvrir.

Plus loin, dans le fragment « Neka maman », cet entrelacement est encore da-
vantage souligné par la description de la naissance de la protagoniste :

Pour ma naissance, Neka a préparé un lit de sapinage. Elle avait cassé les branches du plus
tendre vert et, malgré nos douloureuses contractions, avait pris soin de les disposer de
facon qu’elles soient les plus soyeuses possibles. [...] J’ai poussé mon cri d’enfant nouveau-
née a l'instant ou le soleil quitte son aurore. Ainsi, suis-je née, moi, Pishimuss, quatrieme
enfant de mes parents et sceur unique de mes trois fréres.”

En frangais, le moment de 'accouchement renvoie étymologiquement et symboli-
quement a une disposition ou & une séparation durant lequel le fil de la filiation,
ou biologiquement le cordon entre deux individus est coupé. Cependant, le mot
innu-aimun mishkueu, qui signifie aussi bien « donner naissance » que « trouver »,

20 Carole Labarre : L’or des mélézes, p. 16-18.
21 Ibid,, p. 23.



148 —— Jody Danard

« retrouver » ou « découvrir » quelque chose d’animé ou quelqu’un, indique une
autre signification pour cet événement.”” Le passage textuel témoigne davantage
d’une fusion, d’une rencontre qui se révele notamment dans le pronom possessif
« nos » utilisé pour les contractions. Ici, Pishimuss et sa mére vivent ensemble,
dans une expérience commune, la mise au monde. La mise au monde ne signifie
donc pas une rupture du lien physique, mais au contraire un renforcement et
une consolidation du lien filiatif qui les unit. Par ailleurs, lorsqu’il vient le mo-
ment de constater et d’exprimer son identité nouvelle, la description est intime-
ment liée a la filiation verticale — alors que Pishimuss se place comme quatrieme
enfant de ses parents — et horizontale, en tant que sceur unique de trois freres. Le
sujet littéraire se place ici par rapport & un Autre issu de la filiation qui permet le
repérage, voire la création du soi.

La représentation de la fusion du soi avec sa filiation ascendante est renfor-
cée lors d'un passage ou Pishimuss observe son reflet dans le miroir : « En se pen-
chant pour saisir un peigne, elle apercoit une image reflétée dans un petit miroir.
Tout en rides profondes, un visage. Le sien. Elle fixe ces yeux qui la dévisagent.
D’un bleu presque violet, bordés de ridules en pattes d’oie. Les yeux de son pére,
Isaac [...] Elle repose le miroir en soupirant »* Cette scéne se distingue par le
changement de narration, qui passe a un narrateur extradiégétique détaillant la
scene, et revét un symbolisme fort qui dénote de la signification attribuée au mi-
roir et au reflet dans la théorie psychanalytique occidentale.”* Dans les travaux
du psychanalyste Jacques Lacan, le miroir permet au sujet « d’anticiper la mai-
trise de son unité corporelle par une identification a 'image du semblable et par
la perception de son image dans un miroir »* Selon Lacan, le miroir sert de for-
mateur et détient une fonction de distinction pour se créer un soi et se construire
en tant qu’individu. Or, ce que démontre ce passage de L’or des mélézes, C’est que
pour la protagoniste, la reconnaissance de la filiation a travers le reflet occupe
une place davantage importante que son propre reflet. Bien qu’elle déclare le vi-
sage comme étant « le sien », ce qu’elle reconnait, ce sont les yeux de son pere qui
la dévisagent et qu’elle retrouve chez elle. Dés lors, son apparence physique et

22 Algonquian Dictionaries and Language Resources Project : Mishkueu. In : Dictionnaire d’innu-
aimun, s. d. En ligne : < https://dictionnaire.innu-aimun.ca » [14/12/2024].

23 Carole Labarre : L’or des mélézes, p. 21.

24 Dans mes recherches, j’essaie d’éviter le recours aux théories occidentales pour ’analyse
d’une ceuvre autochtone. Cependant, ce passage se préte symboliquement & une réinterprétation
critique des travaux de Lacan. C’est pourquoi j’utilise sa théorie du miroir, tout en la reformulant
et en I’adaptant spécifiquement au contexte de I'ceuvre.

25 Elisabeth Roudinesco : Jacques Lacan : le stade du miroir. In : L’analyse, I'archive. Paris : Edi-
tions de la Bibliothéque nationale de France 2001, p. 34. En ligne : < https://books.openedition.org/
editionsbnf/1035 > [10/10/2024].


https://dictionnaire.innu-aimun.ca
https://books.openedition.org/editionsbnf/1035
https://books.openedition.org/editionsbnf/1035

Création du soi et filiation dans L’or des mélézes de Carole Labarre = 149

son soi sont mis en relation directe avec sa filiation, qui est ici paternelle. Le
stade du miroir n’est ainsi pas synonyme d’identification de soi, mais d’identifica-
tion avec le < nous > de filiation.

D’un point de vue structurel, le roman L’or des mélézes se distingue par sa
fragmentation apparente. Les fragments, bien que n’étant pas unis par une conti-
nuité narrative linéaire ou un arc diégétique traditionnel, convergent grace au fil
conducteur de la filiation. Cette derniere agit comme un principe d’organisation
sous-jacent, unissant les fragments et assurant une cohésion narrative implicite.
Ainsi, I'ceuvre déploie un « arc filiatif » qui connecte les personnages entre eux, a
commencer par la protagoniste Pishimuss, mais aussi a travers les récits des rela-
tions entre Mathias et sa fille Adeline. La pensée, en tant que vecteur immatériel,
opére ici comme une articulation subtile entre les différents pans de I’histoire.
Plus concretement, cette fonction médiatrice de la pensée s’observe dans des pas-
sages ou les personnages réfléchissent a leurs liens familiaux.

Dans le fragment « La ration », Mathias est décrit dans un moment d’intros-
pection : « La téte baissée dans un brouillard fatigué, Mathias pense a sa fille ».%
De maniére semblable, le fragment « La corniche » présente une énumération de
ces pensées qu’Adeline énonce : « Elle pense & sa mére qu’elle a perdue trop
jeune [...] Elle pense a son peére, malheureux jusqu’a l'os [...] Elle pense a sa
grand-mére qui ne mérite pas tout cela » 2’ L’usage de 'anaphore dans cette sé-
quence accentue la récurrence et 'intensité de ces pensées, érigées en lien consti-
tutif entre les personnages et leur filiation. La pensée, en tant qu’acte introspectif
et narratif, devient un mode de relation entre les fragments et établit des
ponts mémoriels et affectifs.

L’interrelation entre les fragments du roman traduit des lors une intersubjec-
tivité profondément ancrée dans le concept de filiation. Celle-ci devient un outil a
la fois esthétique et ontologique, structurant 'ceuvre et faconnant I'identité des
personnages. A travers des procédés symboliques — comme celui du miroir —, ou
encore des narrations évoquant des naissances communes, la filiation est repré-
sentée comme une matrice essentielle. Plus encore, elle s’impose comme un canal
par lequel les personnages appréhendent leur identité et transcendent les frontie-
res de 'individuel pour accéder a une mémoire génétique et collective.

26 Carole Labarre : L’or des mélézes, p. 49.
27 Ibid., p. 43.



150 — Jody Danard

3 La mémoire génétique et le soi

Comme I'explique Carole Labarre dans sa vidéo pour la Fabrique culturelle, elle a
dans L’or des méleézes « [...] tenté, en voyageant dans le passé, de ramener des
souvenirs, une certaine mémoire génétique que tous ont »*® Ce procédé n’est pas
sans rappeler le concept de living archive,” une « archive vivante », qui inclut
les pratiques qui relient I’organisation, la conservation et la transmission de
la mémoire aux processus créatifs, performatifs et participatifs liés au présent et
auxquels peuvent aussi s’ajouter les corps humains.*® Dans le roman, cette
mémoire génétique est surtout visible par le biais d’une transmission d’ordre
axiologique, pratique, socialisateur ou encore culturel vers les sujets. La transmis-
sion s’effectue par différents moyens et dans divers moments.

L’un de ces moyens est la transmission par ’observation, ou la restitution des
souvenirs qui vient activer cette mémoire génétique. Dans le fragment « L’autel »,
Pishimuss se remémore son peére lors de la préparation de la chasse : « Je regarde
lautel et les objets sacrés qui y sont déposés. Je me souviens de mon pére, Isaac,
alors qu’il préparait sa chasse d’automne [...] Il frottait les piéges, affiitait la
hache, huilait son fusil. Il caressait avec tendresse son couteau croche comme on
caresse le visage d’'un enfant » ' Ce passage révéle comment le souvenir du pére
est intimement relié a une pratique culturelle teintée de tendresse et de respect.
La préparation pour partir a la chasse est décrite tel un spectacle artistique qui
fonctionne comme une transmission sociale de la mémoire.* Il faut également
ajouter que les coutumes cynégétiques représentent en soi un droit ancestral,
transmis de génération en génération, et constituent une pratique qui « [...] contri-

28 Carole Labarre : Rencontre avec Carole Labarre pour L’or des mélézes, sect. 3:36—3:45.

29 On pourrait ici également évoquer le concept de mémoire, post-mémoire ou transmission trans-
générationnelle souvent associée a une idée de non-dit et de traumatisme (voir par ex. Anne Ance-
lin Schuitzenberger : Aie, mes aieux !. Paris : Desclée de Brouwer 2008 ; Marianne Hirsch : The Gene-
ration of Postmemory : Writing and Visual Culture After the Holocaust. New York : Columbia
University Press 2012, ou encore les travaux de Maurice Halbwachs, par ex. Maurice Halbwachs :
La mémoire collective. Paris : Presses universitaires de France 1950). Cependant, j’ai choisi
de m’appuyer prioritairement sur la formulation de Carole Labarre dans son entretien, afin de
nuancer mon propos et d’éviter toute confusion concernant sa conception de la mémoire. En
complément, j’ai intégré le concept de living archive, qui permet de mettre en lumiére I'aspect artis-
tique et performatif de la mémoire. Ce choix vise également a éviter une réduction de la mémoire
a des aspects exclusivement traumatiques.

30 Amalia G. Sabiescu : Living Archives and The Social Transmission of Memory. In : Curator :
The Museum Journal 63, 4 (octobre 2020), p. 497-510, ici p. 497. En ligne : « doi: 10.1111/cura.12384 »
[16/12/2024].

31 Carole Labarre : L’or des mélézes, p. 69.

32 Amalia G. Sabiescu : Living Archives and The Social Transmission of Memory, p. 498.



Création du soi et filiation dans L’or des mélézes de Carole Labarre =—— 151

bue a créer des liens entre les membres d’une nation et a favoriser le maintien et
la revitalisation des savoirs traditionnels ».** En définitive, ce passage du roman
démontre que le pére ou plus généralement la filiation peut étre considérée
comme l'archive vivante transmettant la mémoire et les fondements axiolo-
giques.

Un autre canal se trouve étre la transmission d’histoires exemplaires qui vé-
hiculent également un repére pour les sujets. Lorsque Mathias se rend dans le
Nutshimit, le territoire ancestral des Innus, pour affronter son alcoolisme, Shus-
hep lui narre une histoire :

Ecoute ma voix, écoute cette histoire. L’enfant dont je vais te parler est un enfant de I’hiver
[...] Cet enfant, vois-tu, il a parcouru des milliers de paysages, tous aussi froids les uns que
les autres [...] Toute sa culture n’est que survivance. Elle n’est que résilience. Elle n’est que
résistance. Tu es toi aussi un enfant de la Terre. Tu es innu. Ne 'oublie jamais Mathias. Pen-
dant que Shushep fait son enseignement, Mathias, désorienté, voit ses pensées se tourner
vers son pére, Xavier.>*

Ce passage clé énumeére les valeurs de survivance, de résilience et de résistance
en les alliant a la filiation a la Terre. Alors qu’il est déboussolé, Mathias se tourne
en pensée vers un pilier sdr, son pére.

La mémoire et I'histoire liées aux ancétres apparaissent par ailleurs égale-
ment comme un motif d’encouragement pour la protagoniste Pishimuss. Alors
que cette derniére fait face au deuil de son amant, elle se rappelle ses parents et
sa lignée pour ne pas abandonner : « Moi, Pishimuss, fille d’Adele et d’Isaac, je
devais me rappeler tout ce que mes ancétres avaient enduré pour que je puisse, a
mon tour, vivre »>* La mémoire génétique réveéle ici son importance : en tant que
transmission de ses parents, les valeurs de courage, d’endurance et de persévé-
rance lui sont léguées.

D’une maniére davantage symbolique, le fragment « Lettre de Mathias a son
pére » fait apparaitre le pas comme une codification visible de cette mémoire :
« Nuta, a 'ombre de ta lumiére, je naquis / Je marche dans les pas / De ceux qui
ont marché avant moi / Des sentiers creusés, tracés par les origines ».%8 Ici, les
traces de pas constituent un ancrage visible de la mémoire que Mathias peut sui-
vre. Marquée par les origines, la filiation devient ainsi 'initiatrice d’une transmis-

33 Edith Bélanger : Chasser pour continuer & vivre. In : Radio Canada, 31 octobre 2022. En
ligne : « https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1929224/chasser-pour-continuer-a-vivre »
[15/12/2024].

34 Carole Labarre : L’or des mélézes, p. 99.

35 Ihid,, p. 87.

36 Ibid., p. 110.


https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1929224/chasser-pour-continuer-a-vivre

152 —— Jody Danard

sion déterminante pour le sujet, tracant la trajectoire a suivre. Ce motif est d’ail-
leurs repris dans le fragment « Lettre d’Adeline a son pére » dans laquelle elle
écrit « Uapen Nuta. C’est ’'aube, Pére / Montre-moi / L’empreinte de tes pas / Mon-
tre-moi Nuta ».*’

Cependant, la délimitation plus ou moins stable des concepts de mémoire, de
filiation et de transcendance devient parfois floue dans 'ouvrage. Lorsque Ma-
thias est dans le Nutshimit, il est capable de voir son pére : « Mathias s’étire, heu-
reux de se réveiller dans le Nutshimit aux cotés de son pére qu’il contemple. Xa-
vier grisonne peu pour ses soixante-deux ans, si ce n’est une meche blanche qu’il
a développée récemment. Sa bouche aux lévres pleines est entrouverte. Mathias
lui ressemble beaucoup [...] ».3® La filiation s’entreméle ici & une question de
transcendance, dans le sens ou Mathias interagit, observe son pére décédé.

r N

4 Filiation - ou relationnalité a ’'animé

Jusqu’ici, mon analyse s’est focalisée sur la filiation relative aux humains afin de
laisser paraitre I’entremélement intime du soi avec ses ancétres et sa généalogie.
Cependant, d’autres éléments animés, tels que la flore et la faune, les riviéres, les
paysages du Nutshimit se déploient en tant que point d’accroche et de construc-
tion important pour le sujet littéraire. Sans pour autant développer une analyse
exhaustive de tous ces points, je souhaite ici ouvrir une compréhension moins in-
tensive de la filiation pour la relier & la notion plus large de relationnalité. Selon
Matt Wildcat et Daniel Voth, la relationalité autochtone prend comme point de
départ la multiplicité des relations que les étres humains entretiennent entre eux
et avec le monde naturel.* Les chercheuses Patricia Dudgeon et Abigail Bray in-
sistent quant a elles sur la dimension affective et le lien de parenté avec toutes les
formes de vie : « To talk of Indigenous genealogy, then, is to talk about kinship
with all forms of life, Indigenous governance and therapeutic knowledge systems.
Most of all, however, it is to talk about reciprocal connections with the land, or
Country which express reverence and above all love ».%°

37 Ibid,, p. 114.

38 Ibid.,, p. 102.

39 Matt Wildcat/Daniel Voth : Indigenous Relationality : Definitions and Methods. In : AlterNa-
tive : An International Journal of Indigenous Peoples 19, 2 (juin 2023), p. 475-483, ici p. 476. En
ligne : «<doi : 10.1177/11771801231168380 > [16/12/2024].

40 Patricia Dudgeon/Abigail Bray : Indigenous Relationality : Women, Kinship and the Law. In :
Genealogy 3, 2 (2019), p. 1-11, ici p. 8. En ligne : « doi: 10.3390/genealogy3020023 > [16/12/2024]. Les
autrices soulignent.



Création du soi et filiation dans L’or des mélézes de Carole Labarre = 153

L’or des mélézes présente ainsi une relation forte entre le sujet et les éléments
du monde vivant. Un exemple percutant se trouve dans le fragment « La terre »,
ou le « nous » définit une relation de parenté avec la riviére et la forét, et installe
une certaine intimité : « Nos connaissances se couchent dans le berceau du
rythme des saisons et la forét constitue la base de notre culture, de notre langue,
de notre mode de vie. Nous sommes les enfants de la riviére. Nous connaissons
ses rapides [...] » 4! La filiation avec le monde vivant se manifeste clairement a
travers l'utilisation du terme « enfant », ainsi que par les notions de savoir et
d’expérience évoquées, qui traduisent une proximité déja établie, semblable a
celle que l'on retrouve dans une habitude familiale.

Bien que la lignée puisse jouer un role de guide pour Pishimuss, cette fonc-
tion peut aussi étre assumée par le monde vivant. Cela se manifeste notamment
dans le passage poétique suivant, ou le Nord s’établit comme éclaireur pour le
sujet : « Nous observons 'immensité de la toundra / En écoutant siffler Tshiuetin,
la voix du nord / L’étoile éternelle nous ménera / Dans le grand cercle du ravage
espéré ».** Ces vers illustrent une relation profonde entre le soi, les ancétres et le
monde vivant, ou s’entrelacent affection, amour et bienveillance, renforcant
I'idée d’une interconnexion entre I'individu et son environnement.

5 Conclusion

La question initiale de cette analyse portait sur l'interrelation entre le sujet litté-
raire et sa filiation. Etant donné que le soi se présuppose comme une entité dé-
cloisonnée et une notion ouverte, 'espace littéraire offre un lieu privilégié de né-
gociation et de construction pour I’explorer. L’or des mélézes recele plusieurs
éléments marquant un lien profond entre le sujet et son cercle familial.

L’analyse du passage de ’accouchement de la mére de Pishimuss a tout d’a-
bord démontré que le sujet prend forme avant méme sa mise au monde, grace a
Pattente et aux émotions de sa famille. Par ailleurs, ’événement de la naissance
est vécu comme une fusion, plutét qu'une simple séparation biologique. Enfin,
lorsqu’il s’agit d’exprimer pour la premiere fois une forme d’identité, la protago-
niste choisit de le faire en s’identifiant a sa filiation a la fois verticale et horizon-
tale, se positionnant dans le monde en fonction de ses liens de parenté.

Au niveau structurel, ’'ouvrage témoigne de la mise en place d’un arc filiatif
se déployant entre les personnages. Cependant, ce n’est pas seulement la présence

41 Carole Labarre : L’or des mélézes, p. 14.
42 Thid,, p. 36.



154 —— Jody Danard

des proches qui permet au sujet de se construire, mais également une mémoire
ancestrale et génétique. Cette mémoire se manifeste dans des souvenirs accueil-
lant une gestuelle, des routines — comme celles liées a la chasse — ainsi que dans
les narrations transmettant des valeurs axiologiques et sociales.

Une compréhension intensive de la filiation a ainsi permis de soulever des
aspects précis de cette lecture. Toutefois, il apparait que cette filiation recouvre
aussi un sens plus extensif, rejoignant la notion de relationnalité. Celle-ci se ré-
fére a l'idée spécifiquement autochtone de relations multiples, non seulement
avec les humains, mais également avec le monde vivant. Dans ’'ouvrage de La-
barre, ce lien fondamental pour le sujet se manifeste a travers son rapport aux
éléments de la terre, tels que les riviéres et les foréts, mais aussi a des concepts
plus vastes, comme celui du Nord. Ainsi, la mémoire et le lien privilégié avec le
monde se révelent étre 'essence méme de L’or des mélézes, une connexion pré-
cieuse que seul le monde vivant est en mesure d’offrir. Cette exploration littéraire
ouvre ainsi la voie a une réflexion plus large sur la maniere dont la littérature
peut servir de miroir aux dynamiques relationnelles entre individus et environ-
nement. Une analyse plus approfondie de L’or des mélézes a ce sujet pourra livrer
davantage d’éléments de réponse.**

Bibliographie

Algonquian Dictionaries and Language Resources Project : Mishkueu. In : Dictionnaire d’innu-aimun,
s. d.. En ligne : < https://dictionnaire.innu-aimun.ca » [14/12/2024].

Allen, Chadwick : Trans-Indigenous : Methodologies for Global Native Literary Studies. Minneapolis :
University of Minnesota Press 2012.

Ancelin Schutzenberger, Anne : Aie, mes aieux !. Paris : Desclée de Brouwer 2008.

Bélanger, Edith : Chasser pour continuer & vivre. In : Radio Canada, 31 octobre 2022. En ligne :
< https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1929224/chasser-pour-continuer-a-vivre »
[15/12/2024].

Bradette, Marie-Eve : Des études littéraires autochtones au Québec ? Un état des lieux. In : Voix et
Images 47, 3 (2022), p. 145-153. En ligne : < doi : 10.7202/1105646ar > [14/12/2024].

Chartier, Daniel : La réception critique des littératures autochtones : Kuessipan de Naomi Fontaine.
In : Gilles Dupuis/Klaus-Dieter Ertler (éds.) : A la carte : Le roman québécois (2010-2015).
Francfort : Peter Lang 2017, p. 167-184.

Dudgeon, Patricia/Bray, Abigail : Indigenous Relationality : Women, Kinship and the Law. In :
Genealogy 3, 2 (2019), p. 1-11. En ligne : < doi : 10.3390/genealogy3020023 > [16/12/2024].

43 Dans ma these intitulée provisoirement Positionnements du sujet littéraire de I'imaginaire nar-
ratif du Nord dans les littératures québécoise et innue de Uextréme-contemporain, je souhaite par
exemple analyser le rapport filiatif et mémoriel existant avec le Nord.


https://dictionnaire.innu-aimun.ca
https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1929224/chasser-pour-continuer-a-vivre

Création du soi et filiation dans L’or des mélézes de Carole Labarre = 155

Eigenbrod, Renate : Travelling Knowledges : Positioning the Im/Migrant Reader of Aboriginal Literatures
in Canada. Winnipeg : University of Manitoba Press 2014.

Freud, Sigmund : Le roman familial des névrosés et autres textes. Paris : Payot & Rivages 2014.

Glissant, Edouard : Poétique de la relation. Paris : Gallimard 2012.

Halbwachs, Maurice : La mémoire collective. Paris : Presses universitaires de France 1950 (Collection
« Bibliotheque de sociologie contemporaine »).

Henzi, Sarah/Bradette, Marie-Eve : Réves de langues, de visions, de constellations multiples : Les
littératures autochtones et leur étude aujourd’hui. In : Alternative francophone 3, 3 (décembre
2023), p. 1-9. En ligne : < doi : 10.29173/af29505 > [14/12/2024].

Hirsch, Marianne : The Generation of Postmemory : Writing and Visual Culture After the Holocaust.

New York : Columbia University Press 2012.

Huberman, Isabella : Pratiques et poétiques des histoires personnelles dans les littératures francophones
autochtones du Québec. Toronto : Université de Toronto 2019.

Labarre, Carole : L’or des mélézes. Montréal : Mémoire d’encrier 2022.

Labarre, Carole : Rencontre avec Carole Labarre pour L’or des mélézes. In : Bonjour la Cote 2022.

En ligne : < https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/bonjour-la-cote/segments/
chronique/421368/roman-innu-or-melezes-carole-labarre-memoire-encrier » [15/01/2025].

McCall, Sophie/Reder, Deanna et al. (éds.) : Read, Listen, Tell : Indigenous Stories from Turtle Island.
Waterloo : Wilfrid Laurier University Press 2017.

Papillon, Joélle/Picard-Sioui, Louis-Karl : « Il ne faut pas penser que les choses changent toutes
seules » : Linstitutionnalisation de la littérature autochtone selon Louis-Karl Picard-Sioui. In :
Voix Plurielles 18, 2 (2021), p. 20-34.

Robert, Marthe : Roman des origines et origines du roman. Paris : Gallimard 1972.

Roudinesco, Elisabeth : Jacques Lacan : le stade du miroir. In : L’analyse, I'archive. Paris : Editions de
la Bibliotheque nationale de France 2001, p. 26-39. En ligne : < https://books.openedition.org/
editionsbnf/1035 » [10/10/2024].

Sabiescu, Amalia G. : Living Archives and The Social Transmission of Memory. In : Curator : The
Museum Journal 63, 4 (octobre 2020), p. 497-510. En ligne : < doi : 10.1111/cura.12384 »
[16/12/2024].

Wildcat, Matt/Voth, Daniel : Indigenous Relationality : Definitions and Methods. In : AlterNative : An
International Journal of Indigenous Peoples 19, 2 (juin 2023), p. 475-483. En ligne : < doi : 10.1177/
11771801231168380 > [16/12/2024].


https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/bonjour-la-cote/segments/chronique/421368/roman-innu-or-melezes-carole-labarre-memoire-encrier
https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/bonjour-la-cote/segments/chronique/421368/roman-innu-or-melezes-carole-labarre-memoire-encrier
https://books.openedition.org/editionsbnf/1035
https://books.openedition.org/editionsbnf/1035




Diana Mistreanu

Injustices affectives, colére et sollicitude
créatives : ’autothéorie dans les
littératures innue et inuite au Québec

1 Introduction : décentrer la théorie

Depuis son entrée récente dans le vocabulaire de la théorie et 'interprétation lit-
téraire, a la suite de sa popularisation par la monographie que Lauren Fournier
lui a consacrée (2021), 1a notion d’autothéorie constitue I’objet d'un nombre gran-
dissant de recherches et débats se proposant de mieux appréhender les problé-
mes posés par le mélange, génériquement et intellectuellement iconoclaste, entre
I’expérience de soi et la théorisation. Fournier appelle cette hybridation « élan »
autothéorique,' se gardant de I'inscrire dans une case du genre littéraire. L'une
des dimensions problématiques de I'autothéorie est le fait qu’elle interroge la
nature méme de la théorie, que ’histoire intellectuelle occidentale sépare du
vécu et de 'expérience intime par une polarisation faisant écho a celle entre rai-
son et émotions, de méme qu’au dualisme cartésien entre corps et esprit. Si les
recherches en sciences cognitives ont déconstruit, notamment depuis ’'avenement
de la deuxiéme vague dans les années 1980, la logique séparant les deux derniers
bindmes (raison/émotions, corps/esprit), la relation entre ’expérience vécue et la
théorie commence, dans la méme optique, a étre interrogée et érodée, élargissant
entre autres la palette des sources et des manifestations de la théorie. S’appuyant
sur I’ceuvre de David Chariandy, auteur et chercheur canadien dont les parents
sont originaires de Trinidad et Tobago, Fournier interroge ainsi la notion méme
de théorie, se demandant ce qui constitue la « vraie » théorie, pourquoi, histori-
quement, elle a constitué ’apanage des Blancs, et quelles sont les possibilités de
décolonisation de la théorie.? En effet, comme elle I'affirme & plusieurs reprises
dans son essai, la pensée autothéorique est enracinée dans l'histoire du fémi-
nisme (qui se confond chez elle avec I'histoire de ’autothéorie), mais aussi dans
les mouvements d’affirmation et de justice sociale des groupes « racisés » ou des
nations autochtones.

1 Lauren Fournier : Autotheory as Feminist Practice in Art, Writing, and Criticism. Cambridge
(MA) : MIT Press 2021, p. 1.
2 Thid., p. 268.

@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-011



158 = Diana Mistreanu

C’est pourtant Joélle Papillon qui, dans son article sur ’autothéorie, souli-
gnera 'importance de la production autothéorique autochtone, qu’elle attribue a
trois piliers, a savoir : « Paffirmation d’une souveraineté théorique ; le rejet d’une
distinction tranchée entre théorie et littérature ; et la reconnaissance que les his-
toires personnelles sont porteuses de savoir »* Renforcant les propos de la
chercheuse métis-néhiyaw Emma LaRocque selon laquelle, dans une démarche intel-
lectuelle que nous pourrions qualifier de néocoloniale, la recherche allochtone asser-
vit la production littéraire autochtone, 'instrumentalisant pour développer ses pro-
pres théories, Papillon met en évidence le fait que les cultures autochtones ne sont
pas dépourvues d’'une dimension théorique, mais que celle-ci existe dans un contexte
ol « la distinction entre littérature et théorie n’est pas nécessairement pertinente ».*
Papillon montre ainsi que I'autothéorie traverse le célébre ouvrage Histoire(s) et vé-
rité(s) de Thomas King,” qui, & la suite du racisme longtemps subi, y propose la notion
d’« Indien imaginaire » pour désigner la racialisation et 'autochtonisation des Au-
tochtones par les Allochtones. Citant I'écrivaine st6:10 Lee Maracle, la chercheuse
mentionne aussi que dans les cultures autochtones de 'Amérique du Nord, les dis-
tinctions entre récit et théorie, corps et esprit ou raison et émotions n’ont pas de trac-
tion — des idées sur lesquelles Maracle s’attarde dans « Oratoire : accéder a la théo-
rie ».° Le premier livre de P’écrivaine et femme politique innue An Antane Kapesh,
Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite Sauvagesse (1976) constitue
pour Papillon 'un des meilleurs exemples dans ce sens. A la lumiére de ces observa-
tions, cette contribution a pour objectif de souligner la place, importante, des textes
autothéoriques dans la production littéraire autochtone du Québec, a travers notam-
ment exploration de deux essais : celui d’An Antane Kapesh (1926-2004), mentionné
ci-dessus, et I’'ouvrage, publié en volume en 2010, de '’homme politique, linguiste,
chasseur et trappeur inuk Taamusi Qumaq (1914-1993). La premiére partie de cette
contribution ajoute un éclairage a la notion d’autothéorie et présente la place des
deux textes dans la production littéraire autochtone du Québec, alors que les parties
suivantes se penchent sur deux aspects que nous considérons comme centraux a
lautothéorie, a savoir la dimension affective et le langage.

3 Joélle Papillon : Autothéorie. In : Emmanuel Bouju (éd.) : Nouveaux fragments d’un discours
théorique : Un lexique littéraire. Québec : Codicille éditeur 2023. En ligne : « https://codicille.pub
pub.org/pub/papillon-autotheorie/release/1 » [10/10/2024].

4 Ibid.

5 Thomas King : Histoire(s) et vérité(s) : récits autochtones, trad. par Rachel Martinez. Montréal :
Bibliotheque québécoise 2019.

6 Lee Maracle : Oratoire : accéder a la théorie. In : Marie-Héléne Jeannotte/Jonathan Lamy
et al. (éds.) : Nous sommes des histoires. Réflexions sur la littérature autochtone, trad. par Jean-
Pierre Pelletier. Montréal : Mémoire d’encrier 2018, p. 39-44.


https://codicille.pubpub.org/pub/papillon-autotheorie/release/1
https://codicille.pubpub.org/pub/papillon-autotheorie/release/1

Injustices affectives, colére et sollicitude créatives = 159

2 Décentrer ’autothéorie

Afin de mieux situer les deux ouvrages qui constituent notre corpus, il est impor-
tant de nous attarder sur la problématique, lacunaire et de plus en plus discutée,
de la « théorie de I'autothéorie »,” qu’il convient de déplacer au-dela du simple mé-
lange entre écriture autobiographique et réflexion théorique. Enracinée dans ce
que Simone de Beauvoir avait appelé « expérience vécue »2 et ce que Margaret Ko-
vach, citée par Papillon, appelle, dans ses travaux sur les méthodologies autochto-
nes, « savoir contextuel » (contextualized knowled(gfe),9 Pautothéorie opére effective-
ment un saut épistémique dans la pensée occidentale, extrayant 'expérience intime
du registre de I'anecdotique pour la convertir en source de réflexion politique, so-
ciale, esthétique ou culturelle. Théorie et vécu s’y retrouvent de ce fait dans une
relation d’interdépendance qui est non seulement la source du discours autothéo-
rique, mais aussi le socle de la « théorie > intrinseque a ’autothéorie, que cette der-
niére revendique parfois explicitement, comme on le voit par exemple chez Virgi-
nie Despentes ou Paul Preciado.”® La dimension théorique extrinséque aux ceuvres
autothéoriques, c’est-a-dire qui n’est pas présentée explicitement par celles-ci, mais
exige un décryptage de la part de la recherche en littérature ou en études culturel-
les, a constitué 'objet d’'un article™ dont il nous semble utile de retracer ici les li-
gnes directrices. En nous appuyant sur un corpus autothéorique contemporain
multiculturel (frangais, espagnol, roumain, italien et autochtone du Québec), nous
avons suggéré qu'en littérature, I’autothéorie peut étre ramenée sur le terrain du
genre littéraire. Elle consiste ainsi en un texte non fictionnel — en général un essai,
mais pouvant prendre aussi des formes plus courtes et inédites, comme les articles,
publiés dans des revues scientifiques, de Virginia Pesemapeo Bordeleau' et de

7 Robyn Wiegman : Introduction : Autotheory Theory. In : Arizona Quarterly : A Journal of Ame-
rican Literature, Culture, and Theory 76, 1 (2020), p. 1-14.

8 Simone De Beauvoir : Le deuxiéme sexe. Tome 2 : L’expérience vécue. Paris : Gallimard 1949.

9 Margaret Kovach : Indigenous Methodologies : Characteristics, Conversations, and Contexts. To-
ronto : University of Toronto Press 2009, p. 96.

10 Virginie Despentes : King Kong Théorie. Paris : Grasset 2006 ; Paul B. Preciado : Testo yonqui.
Sexo, drogas y biopolitica. Barcelone : Anagrama 2020.

11 Diana Mistreanu : Ecrire le soi & 'dge de la post-vérité, de la cognition « 5 E » & la solidarité démo-
cratique : une grille conceptuelle pour théoriser 'autothéorie. In : Studia Philologia 1 (2025), Nouvelles
formes et pratiques de I'écriture de soi : I'autothéorie et la transbiographie, édité par Diana Mis-
treanu et Andrei Lazar, p. 31-52. En ligne : < https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.02 » [30/03/2025].
12 Virginia Pesemapeo Bordeleau : Chialage de métisse. Journal intime et politique. In : Recher-
ches amérindiennes au Québec XIII, 4 (1983), Femmes par qui la parole voyage, reproduit avec la
permission de lautrice in : La vie en rose, mai (1984), p. 30-32.


https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.02

160 —— Diana Mistreanu

Marc Jahjah™ — qui se différencie d’autres formes d’écriture de soi et posséde des
caractéristiques propres. Mentionnons brievement, comme remarques préliminai-
res, que 1'un des aspects qui distingue 'autothéorie de I'autofiction est, justement,
la dimension fictionnelle de la derniere, extrémement réduite dans un texte auto-
théorique ; quant a 'autosociobiographie, méme s’il peut y avoir parfois, dans cer-
tains passages d’une autothéorie ou d’une autosociobiographie, des chevauche-
ments entre les deux, elle a principalement une dimension documentaire, alors
que dans l'autothéorie, la dimension documentaire n’est pas inexistante, mais elle
ne prend pas le devant de la scéne. Autrement dit — et c’est en cela que réside la
spécificité de autothéorie — les auteurs et autrices d’autothéorie n’écrivent pas uni-
quement pour reléguer au lectorat un témoignage d’une époque, mais, bien au
contraire, pour offrir une proposition de modification du présent et de I'avenir — ce
qui n’exclut pas, lorsque ce projet 'exige, de mettre en scene le passé. Cest en cela
que réside le véritable « élan » et la spécificité de 'autothéorie, dans cet enjeu am-
bitieux, souvent moralisateur, se proposant de prendre soin du monde, critique en-
vers la dynamique politique et les rapports de pouvoir existants dans une société,
et prescriptif du point de vue éthique. Dés lors, nous avons postulé I'existence de
P’espace public démocratique comme une condition nécessaire a 'émergence du
discours autothéorique, qui ne peut étre mis a la disposition du public en ’'absence
de conditions politiques symboliques (possibilité de prendre la parole, de remettre
en question l'ordre politique) et physiques (musées, librairies, maisons d’édition)
qui laccueillent et le diffusent. L’esprit de revendication, l’activisme, le militan-
tisme propres a l'autothéorie sont possibles principalement dans des démocraties,
si dysfonctionnelles soient-elles, alors que dans un régime autocratique, le spectre
de manifestation de 'autothéorie se retrouve réduit, voire inexistant.™*

13 Marc Jahjah : « T’es intelligent pour un arabe ! ». Auto-ethnographie d’un corps colonisé : Une
épistémologie du mezzé libanais. In : Itinéraires 3 2021 (2022), Race et discours 2. Représentations
et formes langagieres : Formes de savoir, réflexivités, espaces de racialisation. En ligne : < https://
doi.org/10.4000/itineraires.11748 » [10/10/2024].

14 Soulignons que méme si 'autothéorie en tant que genre ne jouit pas des dispositifs pouvant
la rendre accessible au public, ’élan autothéorique n’est toutefois pas inexistant dans les sociétés
non démocratiques, ou il peut se manifester a travers la fiction. Notons par exemple la conver-
gence entre autothéorie et fiction dans Les siestes du grand-pére. Récit d’inceste (2021) de I'écri-
vaine tunisienne Monia Ben Jémia, ol celle-ci dénonce 'inceste et la pédophilie, et critique la
culture, la loi et le systéme politique en place, comme le montre Marina Ortrud M. Hertrampf
dans son article, Faire parler les sans-voix : Les siestes du grand-pére. Récit d’inceste de Monia
Ben Jémia — entre exofiction d’une inconnue et transhiographie autothéorique. In : Studia Philo-
logia 1 (2025), Nouvelles formes et pratiques de 1’écriture de soi : lautothéorie et la transbiogra-
phie, édité par Diana Mistreanu et Andrei Lazar, p. 17-30. En ligne : < https://doi.org/10.24193/sub
bphilo.2025.1.01 » [30/03/2025]. Pour la notion de transhiographie, voir Diana Mistreanu : Andrei


https://doi.org/10.4000/itineraires.11748
https://doi.org/10.4000/itineraires.11748
https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.01
https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.01

Injustices affectives, colére et sollicitude créatives =—— 161

Cela nous permet de retourner a notre corpus, et a I’émergence de 'autothéo-
rie autochtone du Québec. Si théorie et expérience vécue ne sont effectivement
pas conceptualisées comme séparables dans les cultures (par ailleurs nombreuses
et diverses) autochtones du Québec, les essais autothéoriques écrits ne sont pas
moins redevables au contexte colonial dans lequel ils ont été produits, et ce, a plu-
sieurs égards. C’est pour se soulever contre le colonialisme canadien qu’An Antane
Kapesh et Taamusi Qumaq, deux représentant-e-s de deux nations autochtones
ayant aussi détenu des réles politiques, prennent la plume ; c’est en raison des ef-
fets psychologiques, écologiques et politiques néfastes du colonialisme qu’ils choi-
sissent d’écrire, puisant dans leur propre expérience pour dénoncer les injustices
et revendiquer, chacun de son c6té, 'autonomie et la liberté de son peuple. Le livre
d’Antane Kapesh est considéré, avec Geniesh : An Indian Girlhood de Jane (Willis)
Pachano (1973), comme l'un des premiers livres écrits par un-e Autochtone au Qué-
bec - et soulignons encore une fois, comme nous 'avons fait aussi dans l'introduc-
tion a cet ouvrage, qu’il ne s’agit pas du premier texte écrit, ni du début de la littéra-
ture autochtone, qui, en fonction de la nation dont il est question, est multiséculaire
ou multimillénaire, mais principalement orale. Publié en 1976, a la suite de la Révo-
lution tranquille et la définition d’une « identité québécoise >, blanche, d’origine eu-
ropéenne,” ce texte a eu une réception mixte, souvent négative, lors de sa parution —
rappelons qu’Antane Kapesh prend la parole a une époque ou les écoles résidentiel-
les, responsables d’un « génocide culturel »® envers les nations autochtones, sont
encore ouvertes, encore fonctionnelles. Cest sa redécouverte et la réédition (en
2019) de ce texte par Naomi Fontaine qui lui a permis de bénéficier de l’attention
quil mérite, quinze ans apres la mort de son autrice. Naomi Fontaine ’appelle par
ailleurs « le cadeau précieux quon offre & I'Histoire »,” illustrant ainsi une idée ré-

Makine et la cognition humaine. Pour une transbiographie. Paris : Hermann 2021 et Diana Mis-
treanu, Littérature et sciences cognitives : quels enjeux pour les rapports entre ceuvre et biogra-
phie ?. In : Acta romanica 24 (2022), Paradigmes en littérature, la littérature comme paradigme.
Dés-essentialiser la littérature : apports et enlévements, édité par Timea Gyimesi, p. 25-44.

15 La contribution de Marina Ortrud M. Hertrampf a ce volume retrace la remise en question de
cette conception étroite et essentialisante de I'identité québécoise et décrit sa redéfinition a I'é-
poque contemporaine.

16 « The establishment and operation of residential schools were a central element of this policy,
which can best be described as « cultural genocide > ». Truth and Reconciliation Commission of
Canada : Honouring the Truth, Reconciling for the Future. Summary of the Final Report of the
Truth and Reconciliation Commission of Canada. 2015, p. 1. En ligne : « https://caid.ca/TRCFinExe
Sum2015.pdf » [20/12/2024].

17 Naomi Fontaine in An Antane Kapesh. Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une mau-
dite Sauvagesse, trad. par José Mailhot. Montréal : Mémoire d’encrier 2019, quatriéme de couver-
ture.


https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf
https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf

162 — Diana Mistreanu

currente, bien qu’en filigrane, dans les textes autothéoriques, et que nous avons évo-
quée ailleurs,™ a savoir le fait que I'autothéorie se concoit comme un projet de care,
de réparation du monde et du vivant, comme une proposition de mélioration sociale
et politique orientée vers I'avenir et mise a la disposition des autres afin de renfor-
cer la solidarité démocratique et de réduire la polarisation sociale.”

L’ouvrage de Taamusi Qumaq reléve d’une logique similaire et a plusieurs at-
tributs en commun avec le texte d’Antane Kapesh, en commencant par une ver-
sion originale dans la langue maternelle de 'auteur ou de l'autrice (I'inuktitut
pour Qumag, 'innu-aimun dans le cas d’Antane Kapesh) et la production par un-e
Autochtone né-e au début du XX°® siécle et ayant connu, jusque dans les années
1950, le mode de vie nomade ou semi-nomade de sa nation précédant la sédenta-
risation forcée, réalisée tardivement au Québec par rapport au reste du Canada.
S’y ajoute une réception en décalage par rapport a la premiere publication de
I'ouvrage. Une partie du texte de Qumaq date en effet de 1985 et 1986, et a d’abord
été publiée entre 1995 et 1998 en inuktitut, mais aussi en traductions anglaise et
francaise, dans la revue de I'Institut culturel Avataq, Tumivut, que Louis-Jacques
Dorais traduit comme « Nos traces de pas »2° Ce n’est qu’en 2010, presque deux
décennies apres la mort de Qumagq survenue le 13 juillet 1993 & Puvirnituq, au
grale, par Louis-Jacques Dorais aux Presses de I'Université du Québec, dans le
cadre des travaux du Laboratoire international d’étude multidisciplinaire compa-
rée des représentations du Nord dirigé par Daniel Chartier. Le paratexte précise
que la publication de cet ouvrage fait également partie du projet « Entendre et
communiquer les voix du Nunavik », « une initiative conjointe de ’'Université du
Québec a Montréal et de I’'Université McGill financée par le programme canadien
de ’Année polaire internationale ».* Le contexte de publication de I'ouvrage,
de méme que la réédition de I'essai d’Antane Kapesh chez Mémoire d’encrier a
Montréal, s’inscrit dans une équation comprenant la résurgence des littératures
autochtones, I'investissement financier et universitaire dans la recherche sur les

18 Diana Mistreanu : Empathie narrative, autothéorie et énactivisme chez Virginia Pesemapeo
Bordeleau et Didier Eribon. In : Timea Gyimesi/Diana Mistreanu et al. (éds.) : L’empathie a I’é-
preuve dans les arts et les littératures de langue frangaise p. 53-66. Szeged : Szeged Humanities
Press 2025.

19 Diana Mistreanu : Ecrire le soi & 'age de la post-vérité, de la cognition « 5 E » a la solidarité
démocratique : une grille conceptuelle pour théoriser 'autothéorie.

20 Louis-Jacques Dorais : Introduction. « Un personnage exceptionnel ». In : Taamusi Qumagq : Je
veux que les Inuit soient libres de nouveau : Autobiographie (1914-1993). Québec : Presses de 1'Uni-
versité du Québec 2010, p. 9-29, ici p. 24.

21 Taamusi Qumagq : Je veux que les Inuit soient libres de nouveau : Autobiographie (1914-1993),
p. 4



Injustices affectives, colére et sollicitude créatives = 163

cultures autochtones, et partant, ’élargissement de ’espace public pouvant ac-
cueillir et diffuser ces travaux, un espace public certes imparfait, mais considéra-
blement plus inclusif dans les années 2010 qu’a ’époque ou ces textes ont été
écrits. Cela nous renvoie ainsi a la relation entre I’autothéorie et I’espace pu-
blic démocratique, le second représentant une condition pour la diffusion et la
réception de la premiére lorsque celle-ci est présentée dans une forme non fic-
tionnelle.??

Du contexte politique colonial qu’ils dénoncent dans leurs écrits, Antane Ka-
pesh et Qumag, représentant-e-s de deux nations distinctes et différentes culturel-
lement, empruntent également I’écriture comme instrument de diffusion de la
pensée, alors que plusieurs dimensions de la réflexion qu’ils proposent consti-
tuent une conséquence directe de leur vie dans un Québec qui, pour reprendre le
titre de ouvrage d’Emmanuelle Dufour, « est né dans leur pays ».* Ce sont ainsi
la sédentarisation forcée, la création et la gestion des écoles résidentielles, le gé-
nocide culturel et '’écoracisme subis par les nations autochtones qui déclenchent
la réflexion, les émotions et la prise de parole dans laquelle s’enracine chacun de
ces projets autothéoriques, comme nous le verrons dans les deux parties qui
suivent.

3 Injustices affectives, colére et sollicitude
créatives

Les projets d’écriture autothéoriques sont souvent enracinés dans des émotions
dysphoriques, résultant d’expériences hostiles, imbriquées dans des rapports de
domination d’un groupe social par un autre groupe — d’autant que les auteurs et
autrices d’autothéories appartiennent généralement a des catégories qui sont, ou
ont longtemps été, ce que Spivak appelle des « subalternes »>* & savoir des per-
sonnes éloignées des mécanismes de représentation et de gouvernance par des
structures culturelles et politiques en place. Cela est d’autant plus pertinent dans

22 Nous pensons ici au genre autothéorique en littérature, tel que nous I'avons défini. Les textes
fictionnels peuvent également avoir une dimension autothéorique, ce qui peut entre autres assu-
rer leur diffusion dans des sociétés ol ’espace public démocratique est réduit ou inexistant,
comme nous ’avons précisé plus haut.

23 Emmanuelle Dufour : C’est le Québec qui est né dans mon pays ! Carnet de rencontres, d’Ani
Kuni a Kiuna. Montréal : Ecosociété 2021.

24 Gayatri Spivak : Can the Subaltern Speak ?. In : Cary Nelson/Lawrence Grossberg (éds.) : Mar-
xism and the Interpretation of Culture. Londres : Macmillan 1988, p. 271-313.



164 —— Diana Mistreanu

le cadre des nations autochtones des Amériques, qui ont toutes subi une injustice
épistémique et affective, méme si la colonisation a eu lieu a différentes époques
et par différents moyens dans les diverses parties du continent. Marcel Grondin
et Moema Viezzer précisent dans leur introduction a I'ouvrage récent Le génocide
des Amériques. Résistance et survivance des peuples autochtones, qu’entre 90 et
95 % des peuples autochtones ont été éliminés a la suite de I'invasion des Améri-
ques par les Européens.” En Amérique du Nord, le déséquilibre du pouvoir entre
les nations autochtones et les peuples allochtones n’a véritablement pris son
essor qu’a partir de la fin du XIX® siécle, comme le montre Pekka Haméldinen
dans son étude mettant en évidence la capacité a lutter et l'intelligence diploma-
tique des premiers, mais aussi le role de la création des Ftats (américain et cana-
dien) dans l'acte de subjuguer les habitants du continent.”® La colonisation qui a
suivi n’a pourtant pas été moins violente, comme le montre le rapport de la
Commission de vérité et réconciliation,?’ les récits des survivant-e:s des écoles ré-
sidentielles mettant en scéne un vécu traumatique et étant caractérisé par
les mémes types d’injustices qui, quelques décennies auparavant, ont constitué
les ressorts des textes d’Antane Kapesh et de Qumag. Provenant de la philosophie
sociale et politique et de la philosophie des émotions, I'injustice affective est une
notion qui met en évidence et désigne la charge émotionnelle de la violence et de
’abus vécus.?® Or, les peuples autochtones du Québec sont les héritiers d’une
chaine d’injustices, allant de la sédentarisation a I’obligation de fréquenter les
écoles résidentielles, du déracinement a 1’éloignement et la pulvérisation des fa-
milles provoqués par le régime des pensionnats, de la perte culturelle et linguis-
tique imposée a 'appauvrissement, la discrimination et le racisme systémique.
Les marqueurs émotionnels de ces expériences ont des valences négatives, celles
donnant lieu a ’écriture autothéorique étant articulées autour de la colére — une
émotion complexe, ambivalente et salutaire.

La colére joue un double réle dans notre corpus, constituant a la fois une
émotion mise en scéne dans les deux textes, et I’émotion qui déclenche, sous-tend
et nourrit le projet d’écriture. Vécue comme résultat de I'intrusion colonisatrice
sur les terres et dans les vies des nations autochtones, la colére est une émotion

25 Marcel Grondin/Moema Viezzer : Le génocide des Amériques. Résistance et survivance des peu-
ples autochtones. Montréal : Ecosociété 2022, p. 21.

26 Pekka Hamaéléinen : Indigenous Continent : The Epic Contest for North America. New York :
Liveright 2022.

27 Truth and Reconciliation Commission of Canada : Honouring the Truth, Reconciling for the
Future.

28 Francisco Gallegos : Introduction : Affective Injustice. In : Philosophical Topics 51, 1 (2023),
p. 1-6.



Injustices affectives, colére et sollicitude créatives = 165

dont la phénoménologie est négative, mais dont I’émergence et le traitement ne le
sont pas toujours, quelque paradoxal que cela puisse paraitre. Dans son livre sur
la colére, intitulé The Misunderstood Emotion, la sociopsychologue Carol Tavris
déconstruit le mythe entourant cette émotion, montrant entre autres qu’au ni-
veau politique, la colére peut constituer le marqueur d’une injustice, de méme
que celui du désir, voire du besoin, de rendre justice. Elle parle ainsi de « rage
pour la justice »* la rage, une forme intense de colére, étant dans notre corpus
intimement liée au désir de protection de la terre, du vivant et de I’humain ; rele-
vant donc d’une conscience écologique qui réintegre ’humain dans le cadre du
vivant, et se propose de prendre soin de lui, la colére engendre une sollicitude
salvatrice et nourriciére, transformant ’autothéorie autant en texte de dénoncia-
tion, qu’en projet de régénération du monde. La colére engendre, en effet, une
forme de care, étant en méme temps créatrice, et son potentiel créateur est par
ailleurs bien documenté.> En Poccurrence, la colére engendre une sollicitude
tout aussi créatrice, qui ameéne les écrivain-e's a la prise de parole publique
constituée par leur projet autothéorique. Dans le cadre de celui-ci, le colonialisme
tel qu’il a été personnellement vécu est dénoncé, et sa dénonciation est suivie
d’une affirmation des droits des nations autochtones — et soulignons que cela a
lieu bien avant la création de la Commission vérité et réconciliation. Les deux tex-
tes autothéoriques sont dans ce sens profondément et explicitement politiques,
portant sur les relations entre les Autochtones et les Allochtones du Canada, c’est-
a-dire sur 'un des plus sérieux problémes de politique intérieure du pays.

Le bindme formé par la colére et la sollicitude créatrices est présent en fili-
grane des le titre des deux ouvrages, « Je suis une maudite Sauvagesse » repre-
nant le topos colonial, raciste et paternaliste de la « maudite Sauvagesse » pour
revendiquer, réaffirmer et réinvestir d’humanité I'identité innue, mais aussi pour
tendre un miroir devant le langage des Allochtones et les confronter a la prise de
conscience et a I’écho de leurs actes de parole. De méme, « Je veux que les Inuit
soient libres de nouveau » souligne la déprivation de liberté subie par les Inuit
dans le cadre politique canadien, ceux-ci ayant perdu leur autonomie, qu’ils rega-
gnent aujourd’hui partiellement, lentement et difficilement (par exemple, par la
création de gouvernements territoriaux, comme au Nunavut). Antane Kapesh et
Qumaq donnent voix aux revendications territoriales, aux luttes et a ’engage-
ment de leurs peuples, se servant du langage comme instrument d’affirmation et

29 Carol Tavris : The Misunderstood Emotion. New York : Simon & Schuster 1989, p. 253 et suiv.
30 Rhoda Baruch/Edith H. Grotberg et al. : Creative Anger : Putting That Powerful Emotion to
Good Use. Londres : Bloomsbury Publishing 2007.



166 —— Diana Mistreanu

de renforcement et de ce qu’on appellera plus tard « la résurgence autochtone ».**
Or, ce langage, auquel nous®* n’avons accés qu’en traduction francaise, mérite
pourtant d’étre examiné de plus pres.

4 Le langage autothéorique : polyphonie et
docu-prescription

Le langage de I'autothéorie, ses techniques narratives et stylistiques de prédilection
doivent encore faire I'objet d’une recherche approfondie. Notons d’abord que, sans
aucune surprise, dans les deux textes autothéoriques constituant notre corpus, le
langage utilisé (dans les traductions respectives en francais) refléte le mélange d’é-
criture de soi et de théorisation définissant 'autothéorie. Le récit rétrospectif a la
premiere personne y est présent, de méme que la densité pronominale de la pre-
miére personne, symptomatique des ceuvres autobiographiques. Retenons en guise
d’exemple l'incipit de 'ouvrage de Qumagq : « 1914. Selon ce que mes parents m’ont
dit, je suis né en janvier 1914. Mon pére a noté le moment de ma naissance. Donc,
je sais que je suis venu au monde cette année-1a, sur une ile, juste au nord d’Inuk-
juak »3 11 en va de méme pour Antane Kapesh, qui s’exprime au nom de sa nation,
ce qui fait que la premiere personne du pluriel est utilisée en abondance tout au
long de son essai. Aussi dans le passage évoquant les écoles résidentielles affirme-t-
elle : « On nous a fait croire que si on construisait cette école pour nous, c’était
pour y garder nos enfants afin que 'Indien qui montait toujours dans le bois n’en
soit pas empéché par ses enfants, qu’il puisse quand méme aller a I'intérieur des
terres »3* L’autrice s’attarde ensuite sur ce qu’elle considére comme les motiva-
tions réelles de I'instauration de 'obligation, pour les enfants autochtones, a fré-
quenter les écoles résidentielles, expliquant a travers cette mutation dans leur
mode de vie la rupture psychologique et écologique et le passage vers la sédentari-
sation des Innus.® Et Antane Kapesh de conclure :

31 Voir par ex. 'ouvrage de Chelsea Vowel : Indigenous Writes : A Guide to First Nations, Métis &
Inuit Issues in Canada. Winnipeg : HighWater Press 2016. p. 109.

32 Le nous générique désignant ceux et celles qui ne connaissent pas I'innu-aimun et I'inuktitut
réfere ici particuliérement 'autrice de cette contribution.

33 Taamusi Qumagq : Je veux que les Inuit soient libres de nouveau, p. 33.

34 An Antane Kapesh : Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite Sauvagesse,
p. 65.

35 Ihid., p. 65 et suiv. Dans un autre texte autothéorique autochtone, (Chialage de métisse. Jour-
nal intime et politique), I'autrice métisse-eeyou Virginia Pesemapeo Bordeleau met en évidence
I'impact psychologique de la sédentarisation sur sa mere, survenue autour de la méme époque.



Injustices affectives, colére et sollicitude créatives = 167

Voici en quels termes je réfléchis a présent a cette école qu’on a construite pour nous : pro-
bablement qu’elle n’était pas bonne pour nous et probablement qu’elle n’avait aucune va-
leur pour nous, les Indiens. Quand on songe aujourd’hui aux raisons pour lesquelles on
nous a construit cette école, de deux choses I'une : ou on I'a batie pour notre bien ou on I'a
batie pour nous faire du tort. Pour ma part, j’incline a penser que c’était uniquement pour
nous faire du tort, pour nous faire disparaitre, pour nous sédentariser, nous les Indiens,
afin que nous ne dérangions pas le Blanc pendant que lui seul gagne sa vie a méme notre
territoire. Voila les seules raisons pour lesquelles on nous a construit une école.*

Ces citations de I’essai d’Antane Kapesh mettent également en évidence d’autres ca-
ractéristiques du langage autothéorique, a savoir sa dimension dialogicque, son carac-
tére dénonciateur, et une tendance envers la prescription éthique. La dimension dia-
logique des textes autothéoriques découle de leur caractére orienté envers l'autre et
la possibilité d’améliorer la cohésion sociale et la solidarité démocratique. Enracinée
dans ce projet, I'autothéorie prend en compte les différentes communautés existantes
dans le monde auquel elle appartient. Chez Qumag, cela se réalise a travers la mise
en scéne des ancétres comme source d’information autobiographique, dés la pre-
miere ligne du texte, qui commence, comme nous I'avons mentionné plus haut, par
« Selon ce que mes parents m’ont dit [...] ». Louis-Jacques Dorais attire par ailleurs
Pattention, dans I'introduction a cet ouvrage, sur la dimension culturelle de ce pro-
cédé qui traverse 'ceuvre : « Il s’agit 1a d’'une attitude trés inuit », affirme-t-il. « Parce
quon s’efforce toujours de « dire vrai », on précise habituellement a son interlocuteur
si on connait (qaujima) ce dont on parle, c’est-a-dire si on en a fait personnellement
I’expérience ou si, au contraire, on I’a simplement entendu dire (tusauma-) de la bou-
che de quelquun d’autre » .’

Chez Antane Kapesh, différentes sources et voix sont également convoquées
a participer a I’élaboration de ’ceuvre, mais dans une logique partiellement diffé-
rente de celle de Qumaq. Antane Kapesh met en scene les paroles des autres par
un souci de véridicité, comme Qumaq, mais aussi a des fins rhétoriques : les au-
tres sont des témoins ou des acteurs d’événements vécus que l'autrice illustre
dans son texte et qu’elle met au service de son objectif, qui est I'affirmation de
I'identité innue et la dénonciation de la violence coloniale. Elle y cite ainsi les pa-
roles des membres de sa communauté, de sa famille, mais aussi des fonctionnai-
res de 'Etat canadien, par exemple : « [...] quand on a voulu nous construire une
école, ils ont dit : « Cette école qu’on va construire pour vous sera trés belle a I'in-

36 An Antane Kapesh : Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite Sauvagesse,
p. 67.
37 Louis-Jacques Dorais : Introduction. « Un personnage exceptionnel », p. 24.



168 =—— Diana Mistreanu

térieur, il y aura tout ce qu’il faut dorénavant et vos enfants y seront édugqués » »*
La polyphonie discursive met ainsi en évidence le fait que I’autothéorie constitue
une réflexion née dans un contexte social, et la mise en scéne de cette dimension
collective participant de son émergence transforme le texte, par un procédé mi-
métique, en un réceptacle de différentes voix, lui permettant de refléter, a la
facon d’'une synecdoque, la société.

Si elle dénonce les injustices commises par 'autre, comme le font Qumagq et,
a travers un langage franc, Antane Kapesh, lorsqu’elle accuse le fonctionnaire
cité ci-dessus, mais aussi I'Etat canadien, d’avoir menti aux peuples autochtones,
Pautothéorie se sert en méme temps aussi d’un langage explicitement prescriptif.
Celui-ci peut étre présent entre les lignes, par exemple a travers la dénonciation,
citée ci-dessus, de ’hypocrisie coloniale concernant la mise en place des internats
pour les enfants autochtones, ou il peut étre explicite, rendu a travers des formes
impersonnelles et des phrases a valeur normative, par exemple lorsque Antane
Kapesh exprime sa position envers la politique linguistique que 1’Etat devrait met-
tre en place : « A mon avis, si on commence par enseigner aux enfants leur langue
indienne d’abord, ce n’est pas seulement pendant une année ou deux qu’il faut le
faire : il serait bon que pendant environ cing ans l’enfant re¢oive un enseignement
exclusivement dans sa langue et que pendant ce temps, il n’entende pas du tout
d’enseignant blanc lui parler francais [...] ».>* La source profondément person-
nelle de ce prescriptivisme politique ne tarde pas a étre évoquée par Antane Ka-
pesh, dans une phrase derriere laquelle le lectorat peut deviner la colére et la
tristesse de I'autrice, mére de neuf enfants : « C’est un non-sens que mes enfants
comprennent mieux leurs enseignants blancs que moi et c’est un non-sens que les
enseignants blancs comprennent mieux mes enfants que moi ».*°

Enraciné dans le vécu, le langage de l'autothéorie autochtone englobe le
monde qui le voit émerger a travers la polyphonie discursive qu’il met en scéne,
et s’adresse a lui en lui demandant des comptes, en dénoncant ses dérives, mais
en lui proposant également des solutions profondément politiques et tout aussi
ancrées dans les besoins concrets des communautés pour et a travers lesquelles
Taamusi Qumaq et An Antane Kapesh s’expriment. Nous proposons, a la lumiére
de cette analyse, d’appeler leur rhétorique, qui n’a été qu’effleurée ici, une rhéto-
rique de la « docu-prescription », notion par laquelle nous désignons un dispositif
stylistique qui traverse ’'autothéorie et que nous pouvons identifier dans les pas-
sages cités ci-dessus. Il s’agit du couplage entre la documentation, a travers le

38 An Antane Kapesh : Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite Sauvagesse,
p. 63.

39 Ibid,, p. 8L

40 Ibid,, p. 81.



Injustices affectives, colére et sollicitude créatives =——— 169

récit autobiographique et, souvent, la polyphonie discursive (la convocation d’au-
tres voix), d'un fait souvent injuste et problématique, et la construction de solu-
tions au probleéme identifié, présentées a travers des prescriptions ou des injonc-
tions normatives.

5 En guise de conclusion

L’histoire de ’autothéorie doit étre réécrite a la lumiére des littératures autochto-
nes écrites, qui au Québec s’enracinent dans le projet autothéorique d’Antane Ka-
pesh et continuent depuis a étre traversées par une veine de revendication, de
dénonciation et de prescription éthique qui est propre a ’autothéorie, et dans le
cadre de laquelle les injustices affectives et épistémiques deviennent sources de
colere, de sollicitude et de créativité. Dans des essais alliant ’expérience intime a
la réflexion théorique, sociale et politique, et ou la premiére devient la source de
la seconde, les auteurs et autrices autochtones nous permettent d’apercevoir des
facettes d’une histoire invisibilisée, douloureuse et traumatique, pour mieux envi-
sager le présent et ’avenir. Concluons par les mots d’un autre texte autothéorique
autochtone, appartenant a l’artiste eeyou Virginia Pesemapeo Bordeleau :

Aujourd’hui, la plupart de nous autres on a perdu la langue de not’ mére, faut croire que
c’est ce qu'y voulaient. [...] Le coeur m’a fait mal. Pis je m’suis dit : faut faire quequ’chose
avant qu’y soit trop tard. Pis jme rends ben compte que j’suis pas la seule qui s’est dit ¢a.
[...] Vous autres pis moé, on s’occupe chacun a not’ maniere [...] de rescaper 'Indien en de-
dans de nous. [...] Cest pour ca qu’avec le rythme, le ton, j’ai envie de vous dire la beauté de
not’ race, j’ai envie de vous dire en beaux mots ben cordés tout ce qu’elle a dans le cceur de
beau pis de grand...*!

Bibliographie

Antane Kapesh, An : Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite Sauvagesse, trad. par
José Mailhot. Montréal : Mémoire d’encrier 2019.

Baruch, Rhoda/Grotberg, Edith H. et al. : Creative Anger : Putting That Powerful Emotion to Good Use.
Londres : Bloomsbury Publishing 2007.

De Beauvoir, Simone : Le deuxiéme sexe. Tome 2 : L’expérience vécue. Paris : Gallimard 1949.

Despentes, Virginie : King Kong Théorie. Paris : Grasset 2006.

41 Virginia Pesemapeo Bordeleau : Chialage de métisse. Journal intime et politique, p. 32.



170 =—— Diana Mistreanu

Dorais, Louis-Jacques : Introduction. « Un personnage exceptionnel ». In : Taamusi Qumagq : Je veux
que les Inuit soient libres de nouveau : Autobiographie (1914-1993). Québec : Presses de
PUniversité du Québec 2010, p. 9-29.

Dufour, Emmanuelle : Cest le Québec qui est né dans mon pays ! Carnet de rencontres, d’Ani Kuni &
Kiuna. Montréal : Ecosociété 2021.

Fournier, Lauren : Autotheory as Feminist Practice in Art, Writing, and Criticism. Cambridge (MA) : MIT
Press 2021.

Gallegos, Francisco : Introduction : Affective Injustice. In : Philosophical Topics 51, 1 (2023), p. 1-6.

Grondin, Marcel/Viezzer, Moema : Le génocide des Amériques. Résistance et survivance des peuples
autochtones. Montréal : Ecosociété 2022.

Hamalainen, Pekka : Indigenous Continent : The Epic Contest for North America. New York :

Liveright 2022.

Hertrampf, Marina Ortrud M. : Faire parler les sans-voix : Les siestes du grand-pére. Récit d’inceste de
Monia Ben Jémia - entre exofiction d’une inconnue et transhiographie autothéorique. In :
Studia Philologia 1 (2025), Nouvelles formes et pratiques de Iécriture de soi : 'autothéorie et la
transhiographie, édité par Diana Mistreanu et Andrei Lazar, p. 17-30. En ligne : < https://doi.
0rg/10.24193/subbphilo.2025.1.01 » [30/03/2025].

Jahjah, Marc : « T’es intelligent pour un arabe ! ». Auto-ethnographie d’un corps colonisé : Une
épistémologie du mezzé libanais. In : Itinéraires 3 2021 (2022), Race et discours 2.
Représentations et formes langagiéres : Formes de savoir, réflexivités, espaces de racialisation.
En ligne : < https://doi.org/10.4000/itineraires.11748 > [10/10/2024].

King, Thomas : Histoire(s) et vérité(s) : récits autochtones, trad. par Rachel Martinez. Montréal :
Bibliothéque québécoise 2019.

Kovach, Margaret : Indigenous Methodologies : Characteristics, Conversations, and Contexts. Toronto :
University of Toronto Press 2009.

Maracle, Lee : Oratoire : accéder a la théorie. In : Marie-Héléne Jeannotte/Jonathan Lamy et al. (éds.) :
Nous sommes des histoires. Réflexions sur la littérature autochtone, trad. par Jean-Pierre Pelletier.
Montréal : Mémoire d’encrier 2018, p. 39-44.

Mistreanu, Diana : Andrei Makine et la cognition humaine. Pour une transbiographie. Paris :

Hermann 2021.

Mistreanu, Diana : Littérature et sciences cognitives : quels enjeux pour les rapports entre ceuvre et
biographie ?. In : Acta romanica 24 (2022), Paradigmes en littérature, la littérature comme
paradigme. Dés-essentialiser |a littérature : apports et enlévements, édité par Timea Gyimesi,
p. 25-44,

Mistreanu, Diana : Ecrire le soi & 'age de la post-vérité, de la cognition « 5 E » & la solidarité
démocratique : une grille conceptuelle pour théoriser 'autothéorie. In : Studia Philologia 1
(2025), Nouvelles formes et pratiques de Iécriture de soi : I'autothéorie et la transhiographie,
édité par Diana Mistreanu et Andrei Lazar, p. 31-52. En ligne : < https://doi.org/10.24193/sub
bphilo.2025.1.02 » [30/03/2025].

Mistreanu, Diana : Empathie narrative, autothéorie et énactivisme chez Virginia Pesemapeo
Bordeleau et Didier Eribon. In : Timea Gyimesi/Diana Mistreanu et al. (éds.) : L’empathie a
P’épreuve dans les arts et les littératures de langue frangaise. Szeged : Szeged Humanities Press
2025, p. 53-66.

Papillon, Joélle : Autothéorie. In : Emmanuel Bouju (éd.) : Nouveaux fragments d’un discours théorique :
Un lexique littéraire. Québec : Codicille éditeur 2023. En ligne : < https://codicille.pubpub.org/
pub/papillon-autotheorie/release/1 > [10/10/2024].


https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.01
https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.01
https://doi.org/10.4000/itineraires.11748
https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.02
https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.02
https://codicille.pubpub.org/pub/papillon-autotheorie/release/1
https://codicille.pubpub.org/pub/papillon-autotheorie/release/1

Injustices affectives, colére et sollicitude créatives = 171

Pesemapeo Bordeleau, Virginia : Chialage de métisse. Journal intime et politique. In : Recherches
amérindiennes au Québec XIII, 4 (1983), Femmes par qui la parole voyage, reproduit avec la
permission de I'autrice in : La vie en rose, mai (1984), p. 30-32.

Preciado, Paul B. : Testo yonqui. Sexo, drogas y biopolitica. Barcelone : Anagrama 2020.

Qumaq, Taamusi : Je veux que les Inuit soient libres de nouveau : Autobiographie (1914-1993). Québec :
Presses de I'Université du Québec 2010.

Spivak, Gayatri : Can the Subaltern Speak ?. In : Cary Nelson/Lawrence Grossberg (éds.) : Marxism
and the Interpretation of Culture. Londres : Macmillan 1988, p. 271-313.

Tavris, Carol : The Misunderstood Emotion. New York : Simon & Schuster 1989.

Truth and Reconciliation Commission of Canada : Honouring the Truth, Reconciling for the Future.
Summary of the Final Report of the Truth and Reconciliation Commission of Canada. 2015. En
ligne : « https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf » [20/12/2024].

Vowel, Chelsea : Indigenous Writes : A Guide to First Nations, Métis & Inuit Issues in Canada. Winnipeg :
HighWater Press 2016.

Wiegman, Robyn : Introduction : Autotheory Theory. In : Arizona Quarterly : A Journal of American
Literature, Culture, and Theory 76, 1 (2020), p. 1-14.


https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf




Ana Kancepolsky Teichmann

La langue comme arme et comme refuge
dans des poémes d’écrivaines innues

et mapuches

1 Introduction

Dans « Ma parole rouge sang », 'autrice innue Natasha Kanapé Fontaine affirme
que la langue francaise employée dans son écriture poétique est une « arme de
déconstruction massive contre le colonialisme ».! De Iautre coté du continent,
Maria Teresa Panchillo, écrivaine mapuche du Chili, affirme qu’elle utilise la poé-
sie « comme outil, comme arme [...] qui doit servir a quelque chose. Je n’écris pas
pour écrire ; j’écris car, d'une certaine maniere, il faut assumer la lutte ».2 De
cette maniére, Kanapé Fontaine et Panchillo chargent le langage poétique d’une
dimension combative et prennent position en tant qu’autrices engagées a lutter
contre les structures coloniales. Cette écriture engagée se fait en francais ou en
espagnol, mais aussi en langues autochtones, puisque des expressions en innu-
aimun ou en mapudungun font irruption dans les poémes de ces deux écrivaines.
La présence des langues autochtones dans I’écriture affirme une résurgence lan-
gagiére qui comporte des résonances culturelles et politiques, mais en méme
temps, elle nous ameéne a réfléchir sur la possibilité de traduire : on dit en langue
autochtone ce qui ne peut pas étre dit — ou ne devrait pas étre dit — en langue
coloniale. Prenant appui sur ces questionnements linguistiques qui impliquent
nécessairement un regard sur la réalité sociale, culturelle et politique des commu-
nautés innues et mapuches, le présent travail propose une exploration du role de
Iinnu-aimun et du mapudungun dans certains poemes de Natasha Kanapé Fon-
taine, Maribel Mora Curriao, Teresa Panchillo et Maya Cousineau Mollen. Les ana-
lyses présentées cherchent a démontrer, en se déplacant entre les différentes
cultures, langues et traditions, que les langues autochtones fournissent des espa-
ces de refuge et de ressourcement qui rendent possible la lutte anticoloniale a tra-
vers les voix poétiques déployées dans le corpus des textes a I’étude.

1 Natasha Kanapé Fontaine : Ma parole rouge sang. In : Relations 778 (2015), p. 24-25, ici p. 25.

2 Mary Yaneth Oviedo : Maria Teresa Panchillo : la poesia mapuche como instrumento para la
reterritorializacién. Waterloo : XLVIII Congres de I’Asociacién Canadiense de Hispanistas 2012,
p- 1-13, ici p. 5. Dans cette contribution, toutes les versions en francais des citations des autrices
mapuches écrivant en espagnol sont des traductions libres réalisées par I'autrice.

@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-012



174 —— Ana Kancepolsky Teichmann

Le parcours de lecture proposé met en dialogue des textes d’autrices innues
du territoire aujourd’hui connu comme Québec et des textes d’autrices mapuches
du territoire aujourd’hui connu comme Chili, en adoptant une perspective trans-
autochtone telle que développée par le chercheur d’ascendance chickasaw Chad-
wick Allen.? Dans le but de mettre en valeur les réseaux qui se déploient entre
des ceuvres et des artistes autochtones au niveau global, cette approche se déta-
che du caractére binaire des études comparatives et déplace le centre d’attention
vers les processus d’interaction et de mouvement imbriqués dans le préfixe
« trans ». La mise en relations des textes implique, pour Allen, une méthodologie
de la juxtaposition : « Indigenous juxtapositions place diverse texts close together
across genre and media, aesthetic systems and worldviews, technologies and
practices, tribes and nations, the Indigenous-settler binary, and historical periods
and geographical regions ».* De ces rapprochements émergent de nouvelles ma-
niéres de penser avec et a travers les littératures autochtones de fagon a y souli-
gner leur souveraineté et non pas leur dépendance envers un centre ou une cer-
taine tradition littéraire. Dans cette ligne, le présent travail propose un espace de
rencontre entre certaines voix innues et mapuches féminines et contemporaines
issues d’espaces géographiques distincts, dont la juxtaposition offre un regard sin-
gulier sur la question linguistique au sein des études littéraires autochtones.

2 L’innu-aimun et le mapudungun dans
la littérature

Les questionnements sur la langue se trouvent au cceur méme de la recherche
d’une définition des « littératures autochtones ». La plupart des auteur-ices ayant
tenté de délimiter ce corpus au Québec ont abordé la problématique linguistique.
En 1993, Diane Boudreau affirmait que « [l]a littérature amérindienne n’est pas
une littérature francophone ou anglophone ».*> Quelques années plus tard, Mauri-
zio Gatti publie une anthologie de littérature autochtone francophone en souli-
gnant que la plupart des auteur-ices autochtones au Québec écrivent en frangais,
étant donné qu’il s’agit de leur langue de scolarisation et que I'écriture en langue

3 Chadwick Allen : Trans-Indigenous : Methodologies for Global Native Literary Studies. Minnea-
polis : University of Minnesota Press 2012.

4 Chadwick Allen : Trans-Indigenous, p. 17.

5 Diane Boudreau : Histoire de la littérature amérindienne au Québec : oralité et écriture. Mon-
tréal : L’Hexagone 1993, p. 15.



La langue comme arme et comme refuge =—— 175

maternelle impliquerait de « se condamner a un lectorat trés restreint ».° De sa
part, René-Pierre Carrier souligne que ces littératures sont rarement écrites en
langues autochtones, qui sont mal maitrisées ou quasi inexistantes dans certaines
communautés.” Cependant, Carrier n’explique pas que cette situation sociolin-
guistique est la conséquence des politiques gouvernementales d’assimilation, no-
tamment la mise en place des pensionnats ou la pratique de la langue maternelle
était interdite.

En effet, toutes les langues autochtones au Canada sont aujourd’hui des lan-
gues menacées de disparition.®* Comme le reconnait le rapport de la Commission
de vérité et réconciliation du Canada, les politiques coloniales d’assimilation ont
mené a un véritable « génocide culturel »° visant la destruction des pratiques et
des structures sociales autochtones, dont I’exercice et ’'apprentissage de la lan-
gue. De plus, dans le contexte spécifique du Québec, des politiques linguistiques
telles que la loi 101'° et la récente loi 14" ont contribué a consolider la place du
francais aux dépens des langues autochtones. En particulier, 'innu-aimun est ac-
tuellement une langue minoritaire qui est parlée par prés de 11 000 personnes,
principalement dans les régions de la Cote-Nord, du Nord-du-Québec et du Sague-
nay-Lac-Saint-Jean, au Québec, et au Labrador. S’agissant d'une langue en danger
de disparition, plusieurs initiatives de revitalisation sont en cours actuellement™
et la langue innue est présente non seulement dans les espaces quotidiens des
communautés, mais aussi dans la littérature. Certaines autrices, comme Joséphine
Bacon et Rita Mestokosho, publient des recueils bilingues ou des poémes sont of-
ferts a la fois en francais et en innu-aimun. D’autres, comme Natasha Kanapé Fon-

6 Maurizio Gatti : Etre écrivain amérindien au Québec : indianité et création littéraire. Montréal :
Hurtubise HMH 2006, p. 111.

7 René-Pierre Carrier : La littérature amérindienne au Québec : nouvelle tentative de définition.
In : Benoit Doyon-Gosselin et al. (éds.) : Les institutions littéraires en question dans la Franco-
Amérique. Québec : Presses de 'Université Laval 2014, p. 41-69, ici p. 45.

8 UNESCO : Atlas des langues en danger dans le monde. Paris : UNESCO 2010, p. 124.

9 Commission de vérité et réconciliation du Canada : Pensionnats du Canada : L’histoire, partie 1
des origines a 1939 Rapport final de la Commission de vérité et réconciliation du Canada Volume 1.
Montréal et Kingston : McGill-Queen’s University Press 2015.

10 La loi 101 ou « Charte de la langue francaise » fait du francais la langue officielle du gouver-
nement du Québec et de la société québécoise.

11 Laloi 14, connue également sous le nom du « projet de loi 96 », modifie la Charte de la langue
francaise en imposant de nouvelles exigences d’utilisation de la langue francaise dans plusieurs
contextes, notamment I’éducation et le travail.

12 Antoine Cadotte/Tan Le Ngoc et al. : Challenges and Perspectives for Innu-Aimun within Indi-
genous Language Technologies. In : Sarah Moeller et al. (éd.) : Proceedings of the Fifth Workshop
on the Use of Computational Methods in the Study of Endangered Languages. Dublin : Association
for Computational Linguistics 2022, p. 99-108.



176 —— Ana Kancepolsky Teichmann

taine, ont entamé un processus de réapprentissage de la langue qui leur permet
de lintégrer dans leur pratique littéraire au sein de I’écriture en francais.
Concernant la nation mapuche, on peut constater qu’il existe une situation
similaire. La langue et la culture mapuche ayant été affaiblies par I'introduction
de I'Eglise catholique espagnole et 'imposition du castillan apres la colonisation,
les Ftats nationaux chilien et argentin ont approfondi ce processus de perte lin-
guistique a travers les politiques de dépossession territoriale et culturelle. L’uni-
versitaire, linguiste et femme politique mapuche Elisa Loncon Antileo affirme :
« ils nous ont pris le territoire, brilé nos maisons, introduit le vin dans les
communautés et nous ont appelé indiens. Tout cela a débilité la force du Mapuche
et on a honte de notre identité »'* Ce processus d’éloignement de I'identité mapu-
che, provoqué par 'imposition de la honte d’étre soi-méme, a eu comme consé-
quence une perte considérable de la transmission linguistique. En effet, comme
I'innu-aimun au Canada, le mapudungun est aujourd’hui une langue minoritaire
au Chili et en Argentine, et le pourcentage de locuteur-ices mapuches est significa-
tivement bas. Or, sa présence s’affirme a travers diverses initiatives'* comprenant
I’éducation interculturelle et la création de contenus en mapudungun, parmi les-
quels se trouve I'écriture poétique de plusieurs auteur-ices du Gulumapu (terri-
toire mapuche du Chili) et du Puelmapu (territoire mapuche de ’Argentine). Plu-
sieurs recueils bilingues mettent en évidence une pratique d’autotraduction et
parfois, comme dans le cas de l’autrice Liliana Ancalao, des processus de réap-
prentissage de la langue accompagnés de consultations avec des locuteur-ices qui
donnent comme résultat la traduction des vers en espagnol vers le mapudungun.
Toutefois, les textes bilingues ne représentent qu'une partie des publications
signées par des auteur-ices mapuches et innu-es, qui écrivent souvent en espagnol
et en francais respectivement. Or, leurs pratiques d’écriture témoignent d’un tra-
vail langagier complexe ou les langues autochtones viennent disputer la place hé-
gémonique des langues coloniales, en apparaissant, quoique fragmentairement,
de maniére explicite ou implicite,” au sein du langage littéraire. Comme l’affirme

13 Elisa Loncon Antileo : El Mapuzugun desde el Pensamiento Mapuche : Pasado, presente y fu-
turo. In : Americania : Revista de Estudios Latinoamericanos, n° spécial (2017), p. 204-219, ici
P. 208. « nos quitaron el territorio, quemaron nuestras casas, introdujeron el vino en las comuni-
dades y nos llamaron indios. Todo ello debilitd la fortaleza del mapuche y nos avergonzamos de
nuestra identidad ».

14 Tbid,, p. 215.

15 Jappelle ici « apparition implicite » de la langue le processus par lequel les autrices élaborent
un langage littéraire susceptible de transmettre la présence de la langue autochtone & méme 1'é-
criture en langue coloniale, ce que Marie-Eve Bradette a appelé « la langue en portage ». Voir :
Marie-Eve Bradette, Langue(s) en portage : résurgence littéraire et langagiére dans les écritures
autochtones féminines. Québec : Presses de 'Université de Montréal 2024.



La langue comme arme et comme refuge =—— 177

la poéte et universitaire mapuche Viviana Ayilef, « [d]ans un processus de ré-
émergence, les poetes alternent [le mapudungun et 'espagnol] car leur lecteur,
leurs interlocuteurs ou leurs destinataires sont, comme elles, une génération sans
la langue compléte ».'® Malgré toutes les tentatives d’assimilation et de génocide
culturel, 'innu-aimun et le mapudungun retrouvent leur place dans un processus
de « réémergence » et de résurgence, impliquant un retour sur les savoirs ances-
traux qui s’oriente vers I’avenir a travers la pratique créative.” En particulier,
l’apparition de termes en langue autochtone au sein de I’écriture en langue colo-
niale met en évidence une tactique scripturale singuliére, que Marie-Eve Bradette
a appelé « la co-résistance langagiére ». Lorsque les termes en langue autochtone
interrompent la lecture en langue coloniale et que les textes n’en fournissent pas
de traduction, il s’agit, pour Bradette, d’« une maniéere de prendre position dans
le texte et dans la langue, de se tenir debout comme ’enfant dans le tikinagan,
dans et par la langue, et de se tourner vers avenir avec la résistance nécessaire
de la langue et de la culture en guise d’étai poétique ».'® L’emploi de termes en
innu-aimun et en mapudugun au sein de I’écriture en francais ou en espagnol
constitue, certes, une affirmation de la résurgence linguistique, culturelle et iden-
titaire. Or, il m’intéresse d’explorer, dans les analyses suivantes, le rdle spécifique
accompli par ces termes au sein des textes littéraires ou ils interagissent avec la
langue coloniale.

3 La langue comme refuge

Dans le premier recueil de Natasha Kanapé Fontaine, N’entre pas dans mon dme
avec tes chaussures,”® réédité en 2022 chez Prise de parole sous le titre ’achéve
mon exil pour un retour tremblant,” plusieurs expressions en innu-aimun appa-

16 Viviana Ayilef : Biopoéticas en el Puel. El tejido mapuche en la poesia actual de cinco mujeres.
In : Recial 15, 25 (2024), p. 178-204, ici p. 194. « En proceso de reemergencia, las poetas alternan
en su uso porque su lector, sus interlocutores o sus destinatarios son, como ellas, generacion sin
la lengua completa ».

17 Marie-Eve Bradette : Langue(s) en portage, p. 63.

18 Marie-Eve Bradette : Langue francaise ou langue autochtone ? Ecriture et identité culturelle
dans les littératures des Premiéres Nations. In : Captures 3, 1 (2018), p. 1-17, ici p. 11.

19 Natasha Kanapé Fontaine : N’entre pas dans mon dme avec tes chaussures. Montréal : Mé-
moire d’encrier 2012.

20 Natasha Kanapé Fontaine : J’achéve mon exil pour un retour tremblant. Sudbury : Editions
Prise de parole 2022.



178 —— Ana Kancepolsky Teichmann

raissent au sein de I'écriture en francais. Dés le premier poéme,* I’écrivaine, « as-
sise entre deux mondes, deux rives, deux histoires »2% met son lectorat face au
défi de lire entre les langues. Peu a peu, un réseau de relations se construit entre
les textes et entre les mots innus, que le lectorat allophone doit déchiffrer sans
aucun type d’aide. En effet, Kanapé Fontaine n’offre pas de glossaire ni de note
en bas de page pour donner la signification en francais des termes innus em-
ployés dans ses poémes, affirmant ainsi la souveraineté de la langue innue a tra-
vers « la résistance co-langagiére ». En effet, comme l'affirme Marie-Eve Bradette,
« [1]e choix de ne pas traduire et de laisser plutdt les mots se matérialiser dans le
texte sans méme qu’un contexte puisse véritablement en fournir le sens exact est
une maniére de résister a la langue hégémonique, de I'ébranler »* Or, au-dela
du geste de résistance qu’implique cette insertion langagiére, il convient de s’at-
tarder sur les réseaux de sens déployés a travers ’écriture hétérolingue ou I'innu-
aimun vient accomplir une fonction distincte du francais.

Plusieurs termes innus apparus dans ce recueil convoquent une relation au
territoire, comme nitassinan,* désignant littéralement « notre territoire », nishu-
tina,”® « ce sont deux riviéres étroitement paralléles » ou bien au mouvement
du corps dans le territoire, comme nipimutenan,®’ du verbe pimutenanu, « il y a
une marche, on marche »2® Un poéme en particulier met en évidence le réseau
de relations qui unit le langage, le corps et le territoire :

Y a-t-il personne
pour percevoir le cri du tambour ?

j’ai peur

des tremblements du monde

je me terre dans les bras de minashkuat
comme au temps

de mon innocence

21 « Tends un voile de soleil / au soir tendre / détrempant le possible / ce qui peut étre / biogra-
phies tissées / en mémoire / le temps a sa perte / katshinassimuna peut-étre ».

22 Natasha Kanapé Fontaine : ’Jachéve mon exil pour un retour tremblant, p. 9.

23 Marie-Eve Bradette : Langue francaise ou langue autochtone ?, p. 13.

24 Natasha Kanapé Fontaine : ’7achéve mon exil pour un retour tremblant, p. 17.

25 Ibid.,, p. 19.

26 Jérémie Ambroise/Marie-Odile Junker et al. : « nishutina ». In : Jérémie Ambroise et al. (éds.) :
Dictionnaire innu-aimun en ligne 2023. En ligne : < https://dictionary.innu-aimun.ca/ » [18/12/2024].
27 Natasha Kanapé Fontaine : J’achéve mon exil pour un retour tremblant, p. 23.

28 Jérémie Ambroise/Marie-Odile Junker et al. : « pimutenanu ». In : Jérémie Ambroise et al.
(éds.) : Dictionnaire innu-aimun en ligne.


https://dictionary.innu-aimun.ca/

La langue comme arme et comme refuge =—— 179

jouer sous les branches
silence
meshkanat

les bouleaux géants
ou mon enfance

a contemplé Kukum
et les printemps

de la rue Kesseu.?

Dans ce poéme évocateur du temps de 'enfance, le rapport au territoire se maté-
rialise & travers diverses tactiques d’écriture. D’abord, il s’exprime par la pluralité
de sens du verbe « je me terre » qui, tout en désignant l’action de « se terrer »,
S’abriter, constitue un homonyme du nom de la terre. En méme temps, ’action
décrite dans ce verbe ne peut se réaliser qu’a travers un mouvement corporel : il
s’agit d’un corps qui cherche I'abri dans la terre, inscrivant ainsi la corporalité de
la voix poétique dans le poeme. Un lien se trace entre le corps et le territoire a
travers le langage. Ainsi, comme Paffirme Marie-Eve Bradette :

[I'imagination littéraire de Kanapé Fontaine permet, en fait, de réfléchir aux devenirs terri-
toriaux du langage, en général, et de la langue innue, en particulier. Elle permet de penser
I’établissement d’un lien matériel entre le langage et le territoire : elle place le corps au cen-
tre de la relation. C’est lui qui permet a la locutrice d’apprendre et, en méme temps, de faire
advenir le territoire dans I'écriture et dans le langage.*

Le corps permet alors de matérialiser la relation entre le langage et le territoire.
Or, dans ce poéme, la langue innue apparait concretement a la place de I'abri, du
refuge, puisque la voix poétique se terre « dans les bras de minashkuat ». Selon le
dictionnaire innu-aimun en ligne, minashkuat désigne une forét.*! Dans le poéme,
minashkuat offre ses bras, donnant a lire un espace naturel incarné, voire « corpo-
réisé » ; un territoire qui devient corps. Cet espace forestier est nommé en innu-
aimun et évoque donc une relation qui, dans ce poéme, ne peut étre représentée
que par la langue ancestrale. Face a la peur, face aux tremblements du monde,
l’abri se matérialise non seulement dans le corps de la forét, mais aussi dans la
langue innue. En effet, 'innu-aimun apparait trois fois dans ce poéme. Le lien
tissé avec minashkuat est accompagné d’un souvenir d’enfance ou l'on évoque
Kukum, la grand-mere : « les bouleaux géants / ol mon enfance / a contemplé
Kukum ». L’enfant, protégée par les bras de minashkuat et par les branches des

29 Natasha Kanapé Fontaine : J’achéve mon exil pour un retour tremblant, p. 55.

30 Marie-Eve Bradette : Langue(s) en portage, p. 132.

31 Jérémie Ambroise/Marie-Odile Junker et al. : « minashkuat ». In : Jérémie Ambroise et al.
(éds.) : Dictionnaire innu-aimun en ligne.



180 —— Ana Kancepolsky Teichmann

bouleaux géants, contemple Kukum et rappelle ainsi les rapports intergénération-
nels qui sont au coeur des processus d’apprentissage et de guérison en milieu au-
tochtone.* Entre ces deux termes en innu-aimun apparait un troisiéme : « jouer
sous les branches / silence / meshkanat ». En effet, cette forme du nom meshkanau
au locatif renvoie a « une rue, une route, un sentier, un chemin, une voie »* Le
poéme peut deés lors étre lu comme un chemin qui ameéne la voix poétique a cet
espace naturel et temporel de 'enfance, mais qui fonctionne également comme
un pont entre les générations. Il s’agit aussi d’un retour aux sources qui s’inscrit
dans le mouvement de résurgence, orienté vers I’avenir mais puisant dans le
passé pour se consolider. Le retour a 'enfance, au territoire, aux liens intergéné-
rationnels, se réalise concrétement par la participation du corps dans I'écriture
hétérolingue. L’innu-aimun offre ainsi un espace d’ancrage de ces relations tis-
sées dans le poéme.

Les dimensions intergénérationnelle, territoriale et corporelle se manifestent
également comme une toile de relations dans la poésie de Maribel Mora Curriao.
Née a Panguipulli en 1970, Curriao se situe elle-méme « parmi ceux qui ont perdu
la langue et beaucoup de notre culture »3* Toutefois, son écriture puise dans les
savoirs ancestraux et aborde explicitement « la thématique pehuenche® et la mi-
gration vers les vallées et les villages de I'Araucanie »*® L’idée du déplacement
est particulierement présente dans le poeme « Suefios en el valle » (« Réves dans
la vallée »), ou le lien avec les ancétres, le territoire et le corps sont directement
associés a la perte et a la dépossession. Voici le poéme original et une traduction
proposée dans le but de I'analyse du présent travail :

32 Joélle Papillon : Apprendre et guérir : Les rapports intergénérationnels chez An Antane Ka-
pesh, Virginia Pésémapéo Bordeleau et Naomi Fontaine. In : Recherches amérindiennes au Qué-
bec 46, 2-3 (2016), p. 58. En ligne : < https://doi.org/10.7202/1040434ar > [11/12/2024].

33 Jérémie Ambroise/Marie-Odile Junker et al. : « meshkanau ». In : Jérémie Ambroise et al.
(éds.) : Dictionnaire innu-aimun en ligne.

34 Maribel Mora Curriao : 26/05/2006. In : Soledad Falabella/Allison Ramay et al. (éds) : Hilando
en la memoria : 7 mujeres mapuches. Santiago de Chile : Cuarto Propio 2006, p. 118. « me sitto
entre aquellos que perdimos la lengua y mucho de nuestra cultura ».

35 Les Pehuenches habitent dans le centre-sud du Chili et le sud-ouest de I’Argentine, et font par-
tie de la nation mapuche.

36 Maribel Mora Curriao : 26/05/2006. In : Soledad Falabella/Allison Ramay et al. (éds) : Hilando
en la memoria : 7 mujeres mapuches, p. 118. « la tematica pehuenche y la migracién a los valles y
poblados de la Araucania ».


https://doi.org/10.7202/1040434ar

Heme aqui, apartada de mis muertos,

perdida en el Valle del Aguila,
olvidada del pehuén y la montafia.

En suefios he visto

que brota sangre en mi costado

y nacen aves rapaces de mis sienes
que devoran mis manos y mi lengua.

Mas, me nacen otras manos

y otra lengua

que son devoradas nuevamente
y luego nacen otras

que oculto cuidadosa

entre metawes.

Pero también son alcanzados
los metawes

y sus restos dispersados

por el valle.

Entonces me levanto y me rehago,
la misma cara, el mismo cuerpo
y el mismo corazén acongojado.

No es la muerte
quien me espanta a esta hora,
sino la distancia con las montafias.

No son los rapaces centinelas,
sino el inatil deseo
del retorno a las quebradas.

Mas, heme aqui, cuerpo y suefio
sobre este suelo baldio.

La langue comme arme et comme refuge =— 181

Me voici, écartée de mes morts,
perdue dans la Vallée de IAigle,
oubliée du pehuén et la montagne.

Dans des réves jai vu

le sang jaillir de mon c6té

et des oiseaux rapaces naitre de mes tempes
dévorant mes mains et ma langue.

Mais d’autres mains me naissent
et une autre langue

elles sont encore dévorées

et puis d’autres naissent

je les cache, soigneuse

parmi des metawes.

Mais sont aussi atteints

les metawes

et leurs débris sont dispersés
dans la vallée.

Alors je me leve et me refais,
le méme visage, le méme corps
et le méme ceeur attristé.

Ce n’est pas la mort
qui m’effraie a cette heure-ci,
mais la distance envers les montagnes.

Ce ne sont pas les rapaces sentinelles,
mais le désir inutile
du retour aux ravins.

Mais, me voici, corps et réve,
sur ce sol en friche.

Dans ce poéme, la connexion avec les ancétres et la connexion avec le territoire
est mise en évidence dans la narration de la dépossession. En effet, la voix poé-
tique est « écartée », éloignée, séparée de ses morts, c’est-a-dire des générations
antérieures. Que ce soit de maniére symbolique, en désignant une coupure dans
la transmission intergénérationnelle des savoirs, ou de maniére concréte, par la
référence a I’éloignement des tombes des ancétres, le texte évoque un déracine-
ment. En méme temps, la narratrice est « oubliée » de la montagne et du pehuén,
nom mapuche d’un arbre typique du territoire ancestral (Araucaria araucana). 11
y a donc une perte des racines qui se refléte dans la triade des premiers vers :
« apartada », « perdida » et « olvidada » (« écartée », « perdue » et « oubliée »



182 —— AnaKancepolsky Teichmann

respectivement). Les réves révelent ce processus d’éloignement et de perte cultu-
relle, représentée par des oiseaux rapaces qui dévorent les mains et la langue de
la voix poétique. Ainsi, le corps s’inscrit dans le poéme a travers cette image oni-
rique incluant le sang, les tempes, les mains et la langue : « Dans des réves j’ai
vu / le sang jaillir de mon c6té / et des oiseaux rapaces naitre de mes tempes /
dévorant mes mains et ma langue ». Bien sir, la langue peut étre comprise ici a la
fois comme l'organe et comme la faculté du langage, donnant a lire ainsi dans le
poéme la perte du mapudunguin comme la perte d’une partie du corps. De cette
manieére, contrairement aux images évoquées dans le poéme de Kanapé Fontaine,
le poéme dessine un corps souffrant, déraciné, perdu.

Or, la dimension onirique de ce texte permet également a la voix poétique de
matérialiser la résurgence a travers sa parole. En effet, dans le monde du réve, le
corps a le pouvoir de se régénérer successivement : « Mais d’autres mains me
naissent / et une autre langue / elles sont encore dévorées / et puis d’autres nais-
sent ». La langue resurgit dans le poéme et affirme sa « réémergence » non seule-
ment & travers I’écriture en espagnol, mais aussi en mapudungun : lorsque les
mains et la langue renaissent, la voix poétique les garde soigneusement parmi
des metawes, des cruches ou des vases faites traditionnellement a la main en ar-
gile dans la culture mapuche. Le choix de conserver ce terme en mapudungun, au
lieu de le traduire par « cantaro » (« cruche »), comme le fait la poéte mapuche
Liliana Ancalao dans son poeme bilingue « pu zomo engu mawiin / las mujeres y
la lluvia », peut étre lié justement au sens du mot : il s’agit d’'un objet désigné
pour recevoir et contenir quelque chose, mais aussi pour conserver et protéger
son contenu des menaces extérieures. Dans le metawe se condense alors une fonc-
tion protectrice du corps et de la langue de la voix poétique qui se matérialise
dans 'emploi du terme en mapudungun. La langue autochtone, méme lorsqu’elle
est menacée, joue donc un role spécifique au sein du texte : le terme est irrempla-
cable dans le contexte de ce poeme de Curriao, car le mapudungun offre cet es-
pace de protection a la voix poétique. La résurgence de la langue autochtone, qui
prend la forme d’une renaissance dans ce cas, permet a la voix poétique de se
lever et de se refaire ; et surtout, cette possibilité de régénération permet de ne
pas craindre la mort : « Ce n’est pas la mort / qui m’effraie a cette heure-ci ». La
survivance de la langue est ainsi, d’une certaine manieére, liée a 'assurance d’'un
avenir pour le peuple mapuche.



La langue comme arme et comme refuge =— 183

4 La langue comme arme

Cet aspect vital de la langue, et plus précisément du langage littéraire, est mis en
avant dans 'ceuvre de Maria Teresa Panchillo, poéte mapuche bilingue et acti-
viste politique née en 1958 dans la communauté de Kiyunko. Locutrice de mapu-
dungun depuis sa naissance, autrice participe dans diverses initiatives de revita-
lisation de la langue®” et considére la poésie comme « un apport a la lutte »*® pour
la défense de la culture mapuche. Panchillo situe l’origine de son écriture a 1’é-
poque de la dictature militaire chilienne, lorsque la terrible réalité de la violence
quotidienne I'a amenée a formuler des vers de dénonciation et de résistance.*® En
faisant référence a cette période, Maribel Mora Curriao affirme que « la poésie a
été alors — comme maintenant — un espace pour rester debout dans cette vie ».*°
Ainsi, la pratique poétique de Panchillo donne a lire une parole puissante qui
constitue un mode de survivre et de faire survivre la langue.

Dans le poeme « Calibre 2568 », Panchillo thématise le pouvoir de la parole
autochtone qui se voit menacée par la violence des armes de I'Etat :

Me disparan desde la moneda On tire sur moi depuis la Monnaie

Con una bala de calibre 2.568 Avec une balle calibre 2568

Me distarén por tierra On m’éloignera par terre,

Por papeles y lapiz, Par papiers et crayon,

Letra por letra me disparan Lettre a lettre on tire sur moi

Porque soy poesia - madre Car je suis poésie - mére

Naciente Naissante

En la resistencia Dans la résistance

Porque soy cancién celeste del universo Car je suis chanson céleste de I'univers

[ [.]

Le titre du poéme fait référence au décret 2568 de division des terres autochtones,
signé en 1979 au Chili par le dictateur Augusto Pinochet. En divisant les terres
communautaires, cette loi a imposé la propriété privée sur les territoires ances-

37 Maria Teresa Panchillo : 17/08/2006. In : Soledad Falabella/Allison Ramay et al. (éds) : Hilando
en la memoria : 7 mujeres mapuches, p. 128.

38 Ihid., p. 140.

39 Ihid., p. 148.

40 Maribel Mora Curriao : Sobre memoria, cuerpo y escritura de mujeres mapuche : aproxima-
ciones desde este (otro) lado. In : Soledad Falabella/Graciela Huinao et al. (éds.) : Hilando en la
memoria. Epu rupa : 14 mujeres mapuche. Santiago de Chile : Cuarto Propio 2009, p. 177-181, ici
p. 177. « La poesia fue entonces — como ahora — un espacio para permanecer de pie en esta
vida ».

41 Maria Teresa Panchillo : Calibre 2568. In : Soledad Falabella/Allison Ramay et al. (éds) : Hi-
lando en la memoria : 7 mujeres mapuches, p. 81.



184 —— Ana Kancepolsky Teichmann

traux, et elle a annulé I'existence 1égale des mapuches, dans le but de les assimiler
a la société chilienne. L’application de ces mesures s’est faite dans le contexte dic-
tatorial et répressif des années 1970 et 1980 au Chili, et plus largement en Amé-
rique latine. Comme on peut le voir, le début du poeme oppose la violence des
balles tirées par I'Etat a la résistance configurée par le langage poétique. Ici, la
poésie est constitutive de I'identité, une identité corporelle et maternelle capable
d’engendrer, de donner naissance, ou méme de se donner naissance a soi-méme,
« se renaitre », comme dans le texte de Maribel Mora Curriao. La survivance se
réalise grace a l'identification de la voix poétique avec la poésie elle-méme, avec
le langage poétique. En effet, si le territoire peut étre barbelé et dépossédé, les
mots restent inaccessibles a la terreur coloniale et constituent donc le bastion de
la résistance, ce qui se lit plus clairement dans I'extrait suivant :

[..] [..]

No me mataran por decretos On ne me tuera pas par décrets
Ni con balas Ni avec des balles

De calibre recién inventado. De calibre a peine inventé.
Podran herirme On pourra me blesser
Cercarme con estacas Me cléturer

Y alambres pulas Avec des fils barbelés
Arrancarme de raiz M’arracher de racine

Los érboles. Les arbres

Pero no entenderan Mais on ne comprendra pas
Cuando suene Le son

El kullkull'y la xuxuka Du kullkull et la xuxuka

[.]%# [.]

Dans cet extrait, la lutte s’incarne dans les mots, mais plus précisément, dans I'in-
tromission du mapudungin, se résistant a son appropriation par un Etat colonial
hispanophone qui, littéralement, ne peut pas le comprendre. Le « kullkull » et la
« xuxuka » sont des instruments de vent traditionnels mapuches employés dans
des activités sociales ou religieuses ; particulierement, le « kullkull » est souvent
employé pour convoquer a des réunions ou cérémonies. La voix poétique évoque
ces symboles puissants et souligne en méme temps la barriére a la compréhen-
sion de la culture et de la langue mapuches, qui restent souveraines et inaccessi-
bles a la violence coloniale. Malgré toutes les attaques, la poésie permet de s’affir-
mer et de « rester debout », elle offre un élan vital qui s’appuie dans la tradition
ancestrale pour renaitre et s’orienter vers 'avenir :

42 Maria Teresa Panchillo : Calibre 2568, p. 81-82.



La langue comme arme et comme refuge =—— 185

[.] [..]

No acallaran las voces de mis hijas On ne tuera pas les voix de mes filles
Femeninas y maternales Féminines et maternelles
Proclamandome Me proclamant

Desde el vientre del tiempo Du ventre du temps

Desde la prision De la prison

Renaceré como fuego encendido Je renaitrai comme un feu enragé
Bajaré de los volcanes Je descendrai des volcans

Armada de canciones y palabras nuevas Armée de chansons et de nouveaux mots
Porque en quinientos afios Car en cinq cents ans

Nunca han podido On n’a jamais pu

Dispararme en la boca.*® Tirer sur ma bouche.

La conclusion du poéme affirme ainsi la position de la voix narrative, pour la-
quelle la survie est directement liée a la parole, incarnée concretement par une
bouche qui a été capable d’esquiver toutes les balles tirées par I'Etat et les agents
de la colonisation. En revanche, le potentiel créatif de la poésie se constitue en
tant qu’arme transmise de génération en génération, notamment entre meéres et
filles.

Cest peut-étre pour cette raison que les mots de Panchillo trouvent des échos
dans la poésie de Maya Cousineau Mollen, écrivaine innue née en 1975 a Ekuanits-
hit. Ayant été adoptée par une famille québécoise, elle ne perd jamais les liens
avec sa communauté, ce qui se refleéte dans la construction d’une voix poétique
fortement ancrée dans son identité en tant que femme innue. Comme l'affirme la
chercheuse Emilie Sarah Caravecchia, la poésie de Mollen constitue un moyen de
réappropriation identitaire qui se fait par le biais d’une « colére émancipatrice »**
liée a ses expériences de la colonisation. L’écriture devient une forme d’exprimer
la rage et, en méme temps, un outil pour lutter contre les injustices car, comme
laffirme Mollen, « la seule arme que j’ai, c’est mon écriture ».**

Le poéme « Garde-moi une balle en réserve », paru dans le recueil Enfants du
lichen, *° fait référence au méme type de violence coloniale que décrivait le texte
de Maria Teresa Panchillo. Tout au long des vers, la voix poétique construit,
comme dans « Calibre 2568 », une opposition entre le violence institutionnelle,

43 1Thid,, p. 82.

44 Emilie Sarah Caravecchia : Se redéfinir dans la langue colonisatrice. Nouvelles voix autochto-
nes francophones : Chroniques de Kitchike de Picard-Sioui et Bréviaire Du Matricule 082 de Cousi-
neau-Mollen. In : Canadian Literature, 241 (2020), p. 59-74, ici p. 60.

45 Alex Boissonneault : Ecrire, 'unique arme de la poéte innue Maya Cousineau Mollen. En
ligne : « https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/premiere-heure/segments/entrevue/
462525/premiere-nation-poeme-arts » [17/11/2023].

46 Maya Cousineau-Mollen : Enfants du lichen. Wendake : Editions Hannenorak 2022.


https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/premiere-heure/segments/entrevue/462525/premiere-nation-poeme-arts
https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/premiere-heure/segments/entrevue/462525/premiere-nation-poeme-arts

186 —— Ana Kancepolsky Teichmann

matérialisée dans une balle tirée contre le corps de la poéte, et la résistance confi-
gurée par la poésie :
[..]

Aligne mes enfants
contre ce mur de la honte
pour effacer ’'avenir

Eveille mes écrits incisifs
Jécrirai mon dégott
De ta mémoire de bouse

Loge ta balle de .45

Entre mes yeux insoumis

Ma poésie ashineun

Le legs d’amour

Pour mes peuples ReZistance®’

Dans ce texte, la survivance du peuple innu est garantie par ’amour transmis
dans la parole poétique, qui s’oppose a la volonté d’effacement de I’avenir innu.
Selon le dictionnaire innu-aimun en ligne, « ashineun » veut dire « 'orgueil, le
snobisme ». Dans le contexte du vers « Ma poésie ashineun », le terme peut étre
Iu comme synonyme de fierté. Encore une fois, il s’agit d’'un mot autochtone qui
vient s’insérer au sein de la langue coloniale, dans un geste qui prouve, par sa
matérialité, le sens qu’il infuse au texte : dans d’autres mots, la voix poétique em-
ploie I'innu-aimun pour affirmer qu’elle est fiére, « ashineun », de sa langue. La
création poétique est alors le legs d’amour qu’elle offre a son peuple, ses peuples,
nous rappelant la transmission intergénérationnelle évoquée par Kanapé Fon-
taine, Curriao et Panchillo. Mais la résistance se fait aussi de l'intérieur de la lan-
gue coloniale et dans les institutions coloniales : elle se fait dans la « ReZistance »,
et donc a 'intérieur de la réserve, par un jeu de mots qui montre la puissance
d’une parole autochtone capable de renverser le discours oppresseur. Comme
Cousineau Mollen l'affirme plus tard dans son recueil, « les poétes sont sur le
pied de guerre »,* et c’est « leur plume acerbe ou résiliente »*° qui deviendra une
arme de déconstruction, et de reconstruction massive contre le colonialisme.

47 1bid, p. 77-78.
48 Ihid, p. 83.
49 Ibid, p. 83.



La langue comme arme et comme refuge =—— 187

5 Conclusions

Dans le film La rebelién de las flores®® de Maria Laura Vasquez, la sage-femme
mapuche Maria Quifielén affirme : « Sin espiritu, no hay lucha » (« Sans esprit, il
n’y a pas de lutte »). En effet, Quifielén fait référence aux pratiques spirituelles
mapuches et a leur lien avec le territoire, les rivieres, les montagnes et les foréts.
Pour cette sage-femme, la lutte pour la restitution des territoires et des droits au-
tochtones comporte nécessairement une dimension spirituelle. Le parcours de
lecture proposé dans cet article met en évidence la relation entre ces deux dimen-
sions a travers I’écriture poétique hétérolingue des autrices mapuches et innues :
des espaces de refuge, de protection et de reconnexion avec la terre émerge une
force créatrice capable de s’opposer aux violences institutionnelles et coloniales.
A travers les poémes, le corps lié a la terre par la puissance de 'innu-aimun et du
mapudungun devient un corps résistant, un corps capable de donner vie et de se
redonner la vie. Malgré toutes les tentatives d’assimilation ou d’extermination de
la part des Etats coloniaux, la poésie parviendra toujours a faire resurgir, ou ré-
émerger, la parole autochtone, comme l'affirme I’écriture de Natasha Kanapé
Fontaine : « Brlile moi / pends-moi / autant que tu le voudras / autant que I’his-
toire se répétera / je reviendrai au centuple ».>!

Bibliographie

Allen, Chadwick : Trans-Indigenous : Methodologies for Global Native Literary Studies. Minneapolis :
University of Minnesota Press 2012.

Ambroise, Jérémie/Marie-Odile Junker et al. (éds.) : Dictionnaire innu-aimun en ligne 2023. En ligne :
< https://dictionary.innu-aimun.ca/ » [18/12/2024].

Antileo, Elisa Loncon : El Mapuzugun desde el Pensamiento Mapuche : Pasado, presente y futuro. In :
Americania : Revista de Estudios Latinoamericanos, n° spécial (2017), p. 204-219.

Ayilef, Viviana : Biopoéticas en el Puel. El tejido mapuche en la poesia actual de cinco mujeres. In :
Recial 15, 25 (2024), p. 178-204. En ligne : < https://doi.org/10.53971/2718.658x.v15.n25.45629 »
[08/12/2024].

Boissonneault, Alex : Ecrire, Punique arme de la poéte innue Maya Cousineau Mollen. Premiére heure.
En ligne : < https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/premiere-heure/segments/en
trevue/462525/premiere-nation-poeme-arts » [17/11/2023].

Boudreau, Diane : Histoire de la littérature amérindienne au Québec : oralité et écriture. Montréal :
L’Hexagone 1993.

Bradette, Marie-Eve : Langue francaise ou langue autochtone ? Ecriture et identité culturelle dans les
littératures des Premieres Nations ». In : Captures 3, 1 (2018), p. 1-17.

50 Maria Laura Vasquez : La rebelion de las flores. Argentine : Tres Mentes 2022.
51 Natasha Kanapé Fontaine : Bleuets et abricots. Montréal : Mémoire d’encrier 2016, p. 17.


https://dictionary.innu-aimun.ca/
https://doi.org/10.53971/2718.658x.v15.n25.45629
https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/premiere-heure/segments/entrevue/462525/premiere-nation-poeme-arts
https://ici.radio-canada.ca/ohdio/premiere/emissions/premiere-heure/segments/entrevue/462525/premiere-nation-poeme-arts

188 —— Ana Kancepolsky Teichmann

Bradette, Marie-Eve : Langue(s) en portage : résurgence littéraire et langagiére dans les écritures
autochtones féminines. Montréal : Presses de I'Université de Montréal 2024.

Cadotte, Antoine/Le Ngoc, Tan et al. : Challenges and Perspectives for Innu-Aimun within Indigenous
Language Technologies. In : Sarah Moeller et al. (éds.) : Proceedings of the Fifth Workshop on the
Use of Computational Methods in the Study of Endangered Languages. Dublin : Association for
Computational Linguistics 2022, p. 99-108.

Caravecchia, Emilie Sarah : Se redéfinir dans la langue colonisatrice. Nouvelles voix autochtones
francophones : Chroniques de Kitchike de Picard-Sioui et Bréviaire Du Matricule 082 de Cousineau-
Mollen. In : Canadian Literature, 241 (2020), p. 59-74.

Carrier, René-Pierre : La littérature amérindienne au Québec : nouvelle tentative de définition. In :
Benoit Doyon-Gosselin et al. (éds.) : Les institutions littéraires en question dans la Franco-Amérique.
Québec : Presses de I'Université Laval 2014, p. 41-69.

Cousineau Mollen, Maya : Enfants du lichen. Wendake : Editions Hannenorak 2022.

Falabella, Soledad/Huinao, Graciela et al. (éds.) : Hilando en la memoria. Epu rupa : 14 mujeres
mapuche. Santiago du Chili : Cuarto Propio 2009.

Falabella, Soledad/Ramay, Allison et al. (éds.) : Hilando en la memoria. 7 mujeres mapuches. Santiago
du Chili : Cuarto Propio 2006.

Gatti, Maurizio : Etre écrivain amérindien au Québec : indianité et création littéraire. Montréal :
Hurtubise HMH 2006.

Kanapé Fontaine, Natasha : N’entre pas dans mon dme avec tes chaussures. Montréal : Mémoire
d’encrier 2012.

Kanapé Fontaine, Natasha : Ma parole rouge sang. In : Relations 778 (2015), p. 24-25.

Kanapé Fontaine, Natasha : Bleuets et abricots. Montréal : Mémoire d’encrier 2016.

Kanapé Fontaine, Natasha : ’achéve mon exil pour un retour tremblant. Sudbury : Editions Prise de
parole 2022.

Oviedo, Mary Yaneth : Maria Teresa Panchillo : la poesia mapuche como instrumento para la
reterritorializacién. XLVIII Congrés de ’Association Canadienne d’Hispanistes, Waterloo 2012.

Papillon, Joélle : Apprendre et guérir. Les rapports intergénérationnels chez An Antane Kapesh,
Virginia Pésémapéo Bordeleau et Naomi Fontaine. In : Recherches amérindiennes au Québec 46,
2-3(2016), p. 57-65. En ligne : < https://doi.org/10.7202/1040434ar > [11/12/2024].

Vasquez, Maria Laura : La rebelion de las flores. Argentine : Tres Mentes 2022.


https://doi.org/10.7202/1040434ar

	Table des matières
	Introduction : nations autochtones et littérature au Canada francophone
	Bibliographie

	Rencontres : formes de confrontation, d’échange et d’enrichissement culturels chez Lucie Lachapelle
	1 « Faire voir le Canada autrement » – le défi de Lucie Lachapelle
	2 Les enjeux de la rencontre
	3 En guise de conclusion : écrire pour un Québec commun
	Bibliographie

	Objectivité journalistique et question identitaire autochtone : l’évolution du concept d’engagement chez Michel Jean
	1 Introduction
	2 Littérature engagée et engagement
	3 Objectivité et méthode journalistiques
	4 Identité autochtone et engagement
	5 Conclusion
	Bibliographie

	L’espace urbain et l’identité autochtone dans Tiohtiá:ke de Michel Jean
	1 Tiohtiá:ke de Michel Jean
	2 L’identité autochtone urbaine
	3 Comment lire les littératures autochtones ?
	4 Une quête d’appartenance autochtone dans le milieu urbain
	5 La ville comme palimpseste : Montréal à travers les siècles
	6 Conclusion
	Bibliographie

	Ontologie décoloniale et auto-histoire chez les écrivaines innues francophones
	1 Introduction
	2 Les contours de l’ontologie décoloniale
	3 Le choix du corpus
	4 La première auto-histoire
	5 Atteindre le nutshimit, l’intérieur des terres
	6 La Terre comme khôra d’un espace échappant à la possession
	7 Remembrer pour réunir et guérir
	8 Conclusion
	Bibliographie

	« Parlons-nous » : réception de l’innu-aimun et renversement de l’épistémologie coloniale dans la poésie dialogique de Joséphine Bacon
	1 Introduction
	2 La langue et l’appartenance : apories au Québec
	2.1 Langue(s) dans la biographie de Joséphine Bacon
	2.2 L’utilisation de l’innu-aimun au sein des recueils
	2.2.1 Réception matérielle
	2.2.2 Réception auditive

	2.3 Marcher vers le savoir

	3 En guise de conclusion
	Bibliographie

	La piste audiovisuelle et le ‹ portage › intergénérationnel dans Je m’appelle humain par Kim O’Bomsawin
	1 Introduction
	2 Joséphine Bacon
	3 La transmédiation
	4 Le cinéma documentaire
	5 L’analyse de Je m’appelle humain
	6 Joséphine Bacon : rapprochement entre les générations
	Bibliographie

	De la « belle sauvagesse » à « la femme qui écrit [et] se tient debout ». Les figures de l’Innue dans la poésie de Maya Cousineau Mollen
	1 Introduction
	2 La « belle sauvagesse »
	3 « [R]ien que ‹ ça › »
	4 « Puissent les poétesses / Délivrer notre nature »
	5 Conclusion
	Bibliographie

	Une métamorphose du réel. Stratégies pour raconter une réalité ‹ autre › et complémentaire dans Kuessipan de Naomi Fontaine
	1 Un programme : le premier fragment
	2 Un voyage vers l’avenir
	2.1 Deux motifs de voyage : une mort… et la vie
	2.2 Uashat – Nutshimit – Nikuss
	2.3 Alexandre/Anikashan – le grand-père

	3 Langue(s), adressage(s), rencontre(s)
	3.1 Écrire le silence… trouver un langage
	3.2 Le lecteur blanc – un échange raté ?
	3.3 Se réapproprier la langue. L’innu-aimun

	4 Conclusions
	Bibliographie

	Création du soi et filiation dans L’or des mélèzes de Carole Labarre
	1 Introduction
	2 Se créer avec l’Autre
	2.1 Le soi littéraire
	2.2 Exploration du rapport du soi et de la filiation

	3 La mémoire génétique et le soi
	4 Filiation – ou relationnalité à l’animé
	5 Conclusion
	Bibliographie

	Injustices affectives, colère et sollicitude créatives : l’autothéorie dans les littératures innue et inuite au Québec
	1 Introduction : décentrer la théorie
	2 Décentrer l’autothéorie
	3 Injustices affectives, colère et sollicitude créatives
	4 Le langage autothéorique : polyphonie et docu-prescription
	5 En guise de conclusion
	Bibliographie

	La langue comme arme et comme refuge dans des poèmes d’écrivaines innues et mapuches
	1 Introduction
	2 L’innu-aimun et le mapudungún dans la littérature
	3 La langue comme refuge
	4 La langue comme arme
	5 Conclusions
	Bibliographie




