
Diana Mistreanu 
Injustices affectives, colère et sollicitude 
créatives : l’autothéorie dans les 
littératures innue et inuite au Québec

1 Introduction : décentrer la théorie
Depuis son entrée récente dans le vocabulaire de la théorie et l’interprétation lit
téraire, à la suite de sa popularisation par la monographie que Lauren Fournier 
lui a consacrée (2021), la notion d’autothéorie constitue l’objet d’un nombre gran
dissant de recherches et débats se proposant de mieux appréhender les problè
mes posés par le mélange, génériquement et intellectuellement iconoclaste, entre 
l’expérience de soi et la théorisation. Fournier appelle cette hybridation « élan » 
autothéorique,1 se gardant de l’inscrire dans une case du genre littéraire. L’une 
des dimensions problématiques de l’autothéorie est le fait qu’elle interroge la 
nature même de la théorie, que l’histoire intellectuelle occidentale sépare du 
vécu et de l’expérience intime par une polarisation faisant écho à celle entre rai
son et émotions, de même qu’au dualisme cartésien entre corps et esprit. Si les 
recherches en sciences cognitives ont déconstruit, notamment depuis l’avènement 
de la deuxième vague dans les années 1980, la logique séparant les deux derniers 
binômes (raison/émotions, corps/esprit), la relation entre l’expérience vécue et la 
théorie commence, dans la même optique, à être interrogée et érodée, élargissant 
entre autres la palette des sources et des manifestations de la théorie. S’appuyant 
sur l’œuvre de David Chariandy, auteur et chercheur canadien dont les parents 
sont originaires de Trinidad et Tobago, Fournier interroge ainsi la notion même 
de théorie, se demandant ce qui constitue la ‹ vraie › théorie, pourquoi, histori
quement, elle a constitué l’apanage des Blancs, et quelles sont les possibilités de 
décolonisation de la théorie.2 En effet, comme elle l’affirme à plusieurs reprises 
dans son essai, la pensée autothéorique est enracinée dans l’histoire du fémi
nisme (qui se confond chez elle avec l’histoire de l’autothéorie), mais aussi dans 
les mouvements d’affirmation et de justice sociale des groupes ‹ racisés › ou des 
nations autochtones.

� Lauren Fournier : Autotheory as Feminist Practice in Art, Writing, and Criticism. Cambridge 
(MA) : MIT Press 2021, p. 1.
� Ibid., p. 268.

Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-011



C’est pourtant Joëlle Papillon qui, dans son article sur l’autothéorie, souli
gnera l’importance de la production autothéorique autochtone, qu’elle attribue à 
trois piliers, à savoir : « l’affirmation d’une souveraineté théorique ; le rejet d’une 
distinction tranchée entre théorie et littérature ; et la reconnaissance que les his
toires personnelles sont porteuses de savoir ».3 Renforçant les propos de la 
chercheuse métis-nêhiyaw Emma LaRocque selon laquelle, dans une démarche intel
lectuelle que nous pourrions qualifier de néocoloniale, la recherche allochtone asser
vit la production littéraire autochtone, l’instrumentalisant pour développer ses pro
pres théories, Papillon met en évidence le fait que les cultures autochtones ne sont 
pas dépourvues d’une dimension théorique, mais que celle-ci existe dans un contexte 
où « la distinction entre littérature et théorie n’est pas nécessairement pertinente ».4

Papillon montre ainsi que l’autothéorie traverse le célèbre ouvrage Histoire(s) et vé
rité(s) de Thomas King,5 qui, à la suite du racisme longtemps subi, y propose la notion 
d’« Indien imaginaire » pour désigner la racialisation et l’autochtonisation des Au
tochtones par les Allochtones. Citant l’écrivaine stó:lō Lee Maracle, la chercheuse 
mentionne aussi que dans les cultures autochtones de l’Amérique du Nord, les dis
tinctions entre récit et théorie, corps et esprit ou raison et émotions n’ont pas de trac
tion – des idées sur lesquelles Maracle s’attarde dans « Oratoire : accéder à la théo
rie ».6 Le premier livre de l’écrivaine et femme politique innue An Antane Kapesh, 
Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite Sauvagesse (1976) constitue 
pour Papillon l’un des meilleurs exemples dans ce sens. À la lumière de ces observa
tions, cette contribution a pour objectif de souligner la place, importante, des textes 
autothéoriques dans la production littéraire autochtone du Québec, à travers notam
ment l’exploration de deux essais : celui d’An Antane Kapesh (1926–2004), mentionné 
ci-dessus, et l’ouvrage, publié en volume en 2010, de l’homme politique, linguiste, 
chasseur et trappeur inuk Taamusi Qumaq (1914–1993). La première partie de cette 
contribution ajoute un éclairage à la notion d’autothéorie et présente la place des 
deux textes dans la production littéraire autochtone du Québec, alors que les parties 
suivantes se penchent sur deux aspects que nous considérons comme centraux à 
l’autothéorie, à savoir la dimension affective et le langage.

� Joëlle Papillon : Autothéorie. In : Emmanuel Bouju (éd.) : Nouveaux fragments d’un discours 
théorique : Un lexique littéraire. Québec : Codicille éditeur 2023. En ligne : ‹ https://codicille.pub 
pub.org/pub/papillon-autotheorie/release/1 › [10/10/2024].
� Ibid.
� Thomas King : Histoire(s) et vérité(s) : récits autochtones, trad. par Rachel Martinez. Montréal : 
Bibliothèque québécoise 2019.
� Lee Maracle : Oratoire : accéder à la théorie. In : Marie-Hélène Jeannotte/Jonathan Lamy 
et al. (éds.) : Nous sommes des histoires. Réflexions sur la littérature autochtone, trad. par Jean- 
Pierre Pelletier. Montréal : Mémoire d’encrier 2018, p. 39–44.

158 Diana Mistreanu

https://codicille.pubpub.org/pub/papillon-autotheorie/release/1
https://codicille.pubpub.org/pub/papillon-autotheorie/release/1


2 Décentrer l’autothéorie
Afin de mieux situer les deux ouvrages qui constituent notre corpus, il est impor
tant de nous attarder sur la problématique, lacunaire et de plus en plus discutée, 
de la « théorie de l’autothéorie »,7 qu’il convient de déplacer au-delà du simple mé
lange entre écriture autobiographique et réflexion théorique. Enracinée dans ce 
que Simone de Beauvoir avait appelé « expérience vécue »,8 et ce que Margaret Ko
vach, citée par Papillon, appelle, dans ses travaux sur les méthodologies autochto
nes, « savoir contextuel » (contextualized knowledge),9 l’autothéorie opère effective
ment un saut épistémique dans la pensée occidentale, extrayant l’expérience intime 
du registre de l’anecdotique pour la convertir en source de réflexion politique, so
ciale, esthétique ou culturelle. Théorie et vécu s’y retrouvent de ce fait dans une 
relation d’interdépendance qui est non seulement la source du discours autothéo
rique, mais aussi le socle de la ‹ théorie › intrinsèque à l’autothéorie, que cette der
nière revendique parfois explicitement, comme on le voit par exemple chez Virgi
nie Despentes ou Paul Preciado.10 La dimension théorique extrinsèque aux œuvres 
autothéoriques, c’est-à-dire qui n’est pas présentée explicitement par celles-ci, mais 
exige un décryptage de la part de la recherche en littérature ou en études culturel
les, a constitué l’objet d’un article11 dont il nous semble utile de retracer ici les li
gnes directrices. En nous appuyant sur un corpus autothéorique contemporain 
multiculturel (français, espagnol, roumain, italien et autochtone du Québec), nous 
avons suggéré qu’en littérature, l’autothéorie peut être ramenée sur le terrain du 
genre littéraire. Elle consiste ainsi en un texte non fictionnel – en général un essai, 
mais pouvant prendre aussi des formes plus courtes et inédites, comme les articles, 
publiés dans des revues scientifiques, de Virginia Pesemapeo Bordeleau12 et de 

� Robyn Wiegman : Introduction : Autotheory Theory. In : Arizona Quarterly : A Journal of Ame
rican Literature, Culture, and Theory 76, 1 (2020), p. 1–14.
� Simone De Beauvoir : Le deuxième sexe. Tome 2 : L’expérience vécue. Paris : Gallimard 1949.
� Margaret Kovach : Indigenous Methodologies : Characteristics, Conversations, and Contexts. To
ronto : University of Toronto Press 2009, p. 96.
�� Virginie Despentes : King Kong Théorie. Paris : Grasset 2006 ; Paul B. Preciado : Testo yonqui. 
Sexo, drogas y biopolítica. Barcelone : Anagrama 2020.
�� Diana Mistreanu : Écrire le soi à l’âge de la post-vérité, de la cognition « 5 E » à la solidarité démo
cratique : une grille conceptuelle pour théoriser l’autothéorie. In : Studia Philologia 1 (2025), Nouvelles 
formes et pratiques de l’écriture de soi : l’autothéorie et la transbiographie, édité par Diana Mis
treanu et Andrei Lazar, p. 31–52. En ligne : ‹ https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.02 › [30/03/2025].
�� Virginia Pesemapeo Bordeleau : Chialage de métisse. Journal intime et politique. In : Recher
ches amérindiennes au Québec XIII, 4 (1983), Femmes par qui la parole voyage, reproduit avec la 
permission de l’autrice in : La vie en rose, mai (1984), p. 30–32.

Injustices affectives, colère et sollicitude créatives 159

https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.02


Marc Jahjah13 – qui se différencie d’autres formes d’écriture de soi et possède des 
caractéristiques propres. Mentionnons brièvement, comme remarques préliminai
res, que l’un des aspects qui distingue l’autothéorie de l’autofiction est, justement, 
la dimension fictionnelle de la dernière, extrêmement réduite dans un texte auto
théorique ; quant à l’autosociobiographie, même s’il peut y avoir parfois, dans cer
tains passages d’une autothéorie ou d’une autosociobiographie, des chevauche
ments entre les deux, elle a principalement une dimension documentaire, alors 
que dans l’autothéorie, la dimension documentaire n’est pas inexistante, mais elle 
ne prend pas le devant de la scène. Autrement dit – et c’est en cela que réside la 
spécificité de l’autothéorie – les auteurs et autrices d’autothéorie n’écrivent pas uni
quement pour reléguer au lectorat un témoignage d’une époque, mais, bien au 
contraire, pour offrir une proposition de modification du présent et de l’avenir – ce 
qui n’exclut pas, lorsque ce projet l’exige, de mettre en scène le passé. C’est en cela 
que réside le véritable « élan » et la spécificité de l’autothéorie, dans cet enjeu am
bitieux, souvent moralisateur, se proposant de prendre soin du monde, critique en
vers la dynamique politique et les rapports de pouvoir existants dans une société, 
et prescriptif du point de vue éthique. Dès lors, nous avons postulé l’existence de 
l’espace public démocratique comme une condition nécessaire à l’émergence du 
discours autothéorique, qui ne peut être mis à la disposition du public en l’absence 
de conditions politiques symboliques (possibilité de prendre la parole, de remettre 
en question l’ordre politique) et physiques (musées, librairies, maisons d’édition) 
qui l’accueillent et le diffusent. L’esprit de revendication, l’activisme, le militan
tisme propres à l’autothéorie sont possibles principalement dans des démocraties, 
si dysfonctionnelles soient-elles, alors que dans un régime autocratique, le spectre 
de manifestation de l’autothéorie se retrouve réduit, voire inexistant.14

�� Marc Jahjah : « T’es intelligent pour un arabe ! ». Auto-ethnographie d’un corps colonisé : Une 
épistémologie du mezzé libanais. In : Itinéraires 3 2021 (2022), Race et discours 2. Représentations 
et formes langagières : Formes de savoir, réflexivités, espaces de racialisation. En ligne : ‹ https:// 
doi.org/10.4000/itineraires.11748 › [10/10/2024].
�� Soulignons que même si l’autothéorie en tant que genre ne jouit pas des dispositifs pouvant 
la rendre accessible au public, l’élan autothéorique n’est toutefois pas inexistant dans les sociétés 
non démocratiques, où il peut se manifester à travers la fiction. Notons par exemple la conver
gence entre autothéorie et fiction dans Les siestes du grand-père. Récit d’inceste (2021) de l’écri
vaine tunisienne Monia Ben Jémia, où celle-ci dénonce l’inceste et la pédophilie, et critique la 
culture, la loi et le système politique en place, comme le montre Marina Ortrud M. Hertrampf 
dans son article, Faire parler les sans-voix : Les siestes du grand-père. Récit d’inceste de Monia 
Ben Jémia – entre exofiction d’une inconnue et transbiographie autothéorique. In : Studia Philo
logia 1 (2025), Nouvelles formes et pratiques de l’écriture de soi : l’autothéorie et la transbiogra
phie, édité par Diana Mistreanu et Andrei Lazar, p. 17–30. En ligne : ‹ https://doi.org/10.24193/sub 
bphilo.2025.1.01 › [30/03/2025]. Pour la notion de transbiographie, voir Diana Mistreanu : Andreï 

160 Diana Mistreanu

https://doi.org/10.4000/itineraires.11748
https://doi.org/10.4000/itineraires.11748
https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.01
https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.01


Cela nous permet de retourner à notre corpus, et à l’émergence de l’autothéo
rie autochtone du Québec. Si théorie et expérience vécue ne sont effectivement 
pas conceptualisées comme séparables dans les cultures (par ailleurs nombreuses 
et diverses) autochtones du Québec, les essais autothéoriques écrits ne sont pas 
moins redevables au contexte colonial dans lequel ils ont été produits, et ce, à plu
sieurs égards. C’est pour se soulever contre le colonialisme canadien qu’An Antane 
Kapesh et Taamusi Qumaq, deux représentant·e·s de deux nations autochtones 
ayant aussi détenu des rôles politiques, prennent la plume ; c’est en raison des ef
fets psychologiques, écologiques et politiques néfastes du colonialisme qu’ils choi
sissent d’écrire, puisant dans leur propre expérience pour dénoncer les injustices 
et revendiquer, chacun de son côté, l’autonomie et la liberté de son peuple. Le livre 
d’Antane Kapesh est considéré, avec Geniesh : An Indian Girlhood de Jane (Willis) 
Pachano (1973), comme l’un des premiers livres écrits par un·e Autochtone au Qué
bec – et soulignons encore une fois, comme nous l’avons fait aussi dans l’introduc
tion à cet ouvrage, qu’il ne s’agit pas du premier texte écrit, ni du début de la littéra
ture autochtone, qui, en fonction de la nation dont il est question, est multiséculaire 
ou multimillénaire, mais principalement orale. Publié en 1976, à la suite de la Révo
lution tranquille et la définition d’une ‹ identité québécoise ›, blanche, d’origine eu
ropéenne,15 ce texte a eu une réception mixte, souvent négative, lors de sa parution – 
rappelons qu’Antane Kapesh prend la parole à une époque où les écoles résidentiel
les, responsables d’un « génocide culturel »16 envers les nations autochtones, sont 
encore ouvertes, encore fonctionnelles. C’est sa redécouverte et la réédition (en 
2019) de ce texte par Naomi Fontaine qui lui a permis de bénéficier de l’attention 
qu’il mérite, quinze ans après la mort de son autrice. Naomi Fontaine l’appelle par 
ailleurs « le cadeau précieux qu’on offre à l’Histoire »,17 illustrant ainsi une idée ré

Makine et la cognition humaine. Pour une transbiographie. Paris : Hermann 2021 et Diana Mis
treanu, Littérature et sciences cognitives : quels enjeux pour les rapports entre œuvre et biogra
phie ?. In : Acta romanica 24 (2022), Paradigmes en littérature, la littérature comme paradigme. 
Dés-essentialiser la littérature : apports et enlèvements, édité par Timea Gyimesi, p. 25–44.
�� La contribution de Marina Ortrud M. Hertrampf à ce volume retrace la remise en question de 
cette conception étroite et essentialisante de l’identité québécoise et décrit sa redéfinition à l’é
poque contemporaine.
�� « The establishment and operation of residential schools were a central element of this policy, 
which can best be described as ‹ cultural genocide › ». Truth and Reconciliation Commission of 
Canada : Honouring the Truth, Reconciling for the Future. Summary of the Final Report of the 
Truth and Reconciliation Commission of Canada. 2015, p. 1. En ligne : ‹ https://caid.ca/TRCFinExe 
Sum2015.pdf › [20/12/2024].
�� Naomi Fontaine in An Antane Kapesh. Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une mau
dite Sauvagesse, trad. par José Mailhot. Montréal : Mémoire d’encrier 2019, quatrième de couver
ture.

Injustices affectives, colère et sollicitude créatives 161

https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf
https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf


currente, bien qu’en filigrane, dans les textes autothéoriques, et que nous avons évo
quée ailleurs,18 à savoir le fait que l’autothéorie se conçoit comme un projet de care, 
de réparation du monde et du vivant, comme une proposition de mélioration sociale 
et politique orientée vers l’avenir et mise à la disposition des autres afin de renfor
cer la solidarité démocratique et de réduire la polarisation sociale.19

L’ouvrage de Taamusi Qumaq relève d’une logique similaire et a plusieurs at
tributs en commun avec le texte d’Antane Kapesh, en commençant par une ver
sion originale dans la langue maternelle de l’auteur ou de l’autrice (l’inuktitut 
pour Qumaq, l’innu-aimun dans le cas d’Antane Kapesh) et la production par un·e 
Autochtone né·e au début du XXe siècle et ayant connu, jusque dans les années 
1950, le mode de vie nomade ou semi-nomade de sa nation précédant la sédenta
risation forcée, réalisée tardivement au Québec par rapport au reste du Canada. 
S’y ajoute une réception en décalage par rapport à la première publication de 
l’ouvrage. Une partie du texte de Qumaq date en effet de 1985 et 1986, et a d’abord 
été publiée entre 1995 et 1998 en inuktitut, mais aussi en traductions anglaise et 
française, dans la revue de l’Institut culturel Avataq, Tumivut, que Louis-Jacques 
Dorais traduit comme « Nos traces de pas ».20 Ce n’est qu’en 2010, presque deux 
décennies après la mort de Qumaq survenue le 13 juillet 1993 à Puvirnituq, au 
Nunavik, que le texte a été édité et publié, dans une traduction française inté
grale, par Louis-Jacques Dorais aux Presses de l’Université du Québec, dans le 
cadre des travaux du Laboratoire international d’étude multidisciplinaire compa
rée des représentations du Nord dirigé par Daniel Chartier. Le paratexte précise 
que la publication de cet ouvrage fait également partie du projet « Entendre et 
communiquer les voix du Nunavik », « une initiative conjointe de l’Université du 
Québec à Montréal et de l’Université McGill financée par le programme canadien 
de l’Année polaire internationale ».21 Le contexte de publication de l’ouvrage, 
de même que la réédition de l’essai d’Antane Kapesh chez Mémoire d’encrier à 
Montréal, s’inscrit dans une équation comprenant la résurgence des littératures 
autochtones, l’investissement financier et universitaire dans la recherche sur les 

�� Diana Mistreanu : Empathie narrative, autothéorie et énactivisme chez Virginia Pesemapeo 
Bordeleau et Didier Eribon. In : Timea Gyimesi/Diana Mistreanu et al. (éds.) : L’empathie à l’é
preuve dans les arts et les littératures de langue française p. 53–66. Szeged : Szeged Humanities 
Press 2025.
�� Diana Mistreanu : Écrire le soi à l’âge de la post-vérité, de la cognition « 5 E » à la solidarité 
démocratique : une grille conceptuelle pour théoriser l’autothéorie.
�� Louis-Jacques Dorais : Introduction. « Un personnage exceptionnel ». In : Taamusi Qumaq : Je 
veux que les Inuit soient libres de nouveau : Autobiographie (1914–1993). Québec : Presses de l’Uni
versité du Québec 2010, p. 9–29, ici p. 24.
�� Taamusi Qumaq : Je veux que les Inuit soient libres de nouveau : Autobiographie (1914–1993), 
p. 4.

162 Diana Mistreanu



cultures autochtones, et partant, l’élargissement de l’espace public pouvant ac
cueillir et diffuser ces travaux, un espace public certes imparfait, mais considéra
blement plus inclusif dans les années 2010 qu’à l’époque où ces textes ont été 
écrits. Cela nous renvoie ainsi à la relation entre l’autothéorie et l’espace pu
blic démocratique, le second représentant une condition pour la diffusion et la 
réception de la première lorsque celle-ci est présentée dans une forme non fic
tionnelle.22

Du contexte politique colonial qu’ils dénoncent dans leurs écrits, Antane Ka
pesh et Qumaq, représentant·e·s de deux nations distinctes et différentes culturel
lement, empruntent également l’écriture comme instrument de diffusion de la 
pensée, alors que plusieurs dimensions de la réflexion qu’ils proposent consti
tuent une conséquence directe de leur vie dans un Québec qui, pour reprendre le 
titre de l’ouvrage d’Emmanuelle Dufour, « est né dans leur pays ».23 Ce sont ainsi 
la sédentarisation forcée, la création et la gestion des écoles résidentielles, le gé
nocide culturel et l’écoracisme subis par les nations autochtones qui déclenchent 
la réflexion, les émotions et la prise de parole dans laquelle s’enracine chacun de 
ces projets autothéoriques, comme nous le verrons dans les deux parties qui 
suivent.

3 Injustices affectives, colère et sollicitude 
créatives

Les projets d’écriture autothéoriques sont souvent enracinés dans des émotions 
dysphoriques, résultant d’expériences hostiles, imbriquées dans des rapports de 
domination d’un groupe social par un autre groupe – d’autant que les auteurs et 
autrices d’autothéories appartiennent généralement à des catégories qui sont, ou 
ont longtemps été, ce que Spivak appelle des « subalternes »,24 à savoir des per
sonnes éloignées des mécanismes de représentation et de gouvernance par des 
structures culturelles et politiques en place. Cela est d’autant plus pertinent dans 

�� Nous pensons ici au genre autothéorique en littérature, tel que nous l’avons défini. Les textes 
fictionnels peuvent également avoir une dimension autothéorique, ce qui peut entre autres assu
rer leur diffusion dans des sociétés où l’espace public démocratique est réduit ou inexistant, 
comme nous l’avons précisé plus haut.
�� Emmanuelle Dufour : C’est le Québec qui est né dans mon pays ! Carnet de rencontres, d’Ani 
Kuni à Kiuna. Montréal : Écosociété 2021.
�� Gayatri Spivak : Can the Subaltern Speak ?. In : Cary Nelson/Lawrence Grossberg (éds.) : Mar
xism and the Interpretation of Culture. Londres : Macmillan 1988, p. 271–313.

Injustices affectives, colère et sollicitude créatives 163



le cadre des nations autochtones des Amériques, qui ont toutes subi une injustice 
épistémique et affective, même si la colonisation a eu lieu à différentes époques 
et par différents moyens dans les diverses parties du continent. Marcel Grondin 
et Moema Viezzer précisent dans leur introduction à l’ouvrage récent Le génocide 
des Amériques. Résistance et survivance des peuples autochtones, qu’entre 90 et 
95 % des peuples autochtones ont été éliminés à la suite de l’invasion des Améri
ques par les Européens.25 En Amérique du Nord, le déséquilibre du pouvoir entre 
les nations autochtones et les peuples allochtones n’a véritablement pris son 
essor qu’à partir de la fin du XIXe siècle, comme le montre Pekka Hämäläinen 
dans son étude mettant en évidence la capacité à lutter et l’intelligence diploma
tique des premiers, mais aussi le rôle de la création des États (américain et cana
dien) dans l’acte de subjuguer les habitants du continent.26 La colonisation qui a 
suivi n’a pourtant pas été moins violente, comme le montre le rapport de la 
Commission de vérité et réconciliation,27 les récits des survivant·e·s des écoles ré
sidentielles mettant en scène un vécu traumatique et étant caractérisé par 
les mêmes types d’injustices qui, quelques décennies auparavant, ont constitué 
les ressorts des textes d’Antane Kapesh et de Qumaq. Provenant de la philosophie 
sociale et politique et de la philosophie des émotions, l’injustice affective est une 
notion qui met en évidence et désigne la charge émotionnelle de la violence et de 
l’abus vécus.28 Or, les peuples autochtones du Québec sont les héritiers d’une 
chaîne d’injustices, allant de la sédentarisation à l’obligation de fréquenter les 
écoles résidentielles, du déracinement à l’éloignement et la pulvérisation des fa
milles provoqués par le régime des pensionnats, de la perte culturelle et linguis
tique imposée à l’appauvrissement, la discrimination et le racisme systémique. 
Les marqueurs émotionnels de ces expériences ont des valences négatives, celles 
donnant lieu à l’écriture autothéorique étant articulées autour de la colère – une 
émotion complexe, ambivalente et salutaire.

La colère joue un double rôle dans notre corpus, constituant à la fois une 
émotion mise en scène dans les deux textes, et l’émotion qui déclenche, sous-tend 
et nourrit le projet d’écriture. Vécue comme résultat de l’intrusion colonisatrice 
sur les terres et dans les vies des nations autochtones, la colère est une émotion 

�� Marcel Grondin/Moema Viezzer : Le génocide des Amériques. Résistance et survivance des peu
ples autochtones. Montréal : Écosociété 2022, p. 21.
�� Pekka Hämäläinen : Indigenous Continent : The Epic Contest for North America. New York : 
Liveright 2022.
�� Truth and Reconciliation Commission of Canada : Honouring the Truth, Reconciling for the 
Future.
�� Francisco Gallegos : Introduction : Affective Injustice. In : Philosophical Topics 51, 1 (2023), 
p. 1–6.

164 Diana Mistreanu



dont la phénoménologie est négative, mais dont l’émergence et le traitement ne le 
sont pas toujours, quelque paradoxal que cela puisse paraître. Dans son livre sur 
la colère, intitulé The Misunderstood Emotion, la sociopsychologue Carol Tavris 
déconstruit le mythe entourant cette émotion, montrant entre autres qu’au ni
veau politique, la colère peut constituer le marqueur d’une injustice, de même 
que celui du désir, voire du besoin, de rendre justice. Elle parle ainsi de « rage 
pour la justice »,29 la rage, une forme intense de colère, étant dans notre corpus 
intimement liée au désir de protection de la terre, du vivant et de l’humain ; rele
vant donc d’une conscience écologique qui réintègre l’humain dans le cadre du 
vivant, et se propose de prendre soin de lui, la colère engendre une sollicitude 
salvatrice et nourricière, transformant l’autothéorie autant en texte de dénoncia
tion, qu’en projet de régénération du monde. La colère engendre, en effet, une 
forme de care, étant en même temps créatrice, et son potentiel créateur est par 
ailleurs bien documenté.30 En l’occurrence, la colère engendre une sollicitude 
tout aussi créatrice, qui amène les écrivain·e·s à la prise de parole publique 
constituée par leur projet autothéorique. Dans le cadre de celui-ci, le colonialisme 
tel qu’il a été personnellement vécu est dénoncé, et sa dénonciation est suivie 
d’une affirmation des droits des nations autochtones – et soulignons que cela a 
lieu bien avant la création de la Commission vérité et réconciliation. Les deux tex
tes autothéoriques sont dans ce sens profondément et explicitement politiques, 
portant sur les relations entre les Autochtones et les Allochtones du Canada, c’est- 
à-dire sur l’un des plus sérieux problèmes de politique intérieure du pays.

Le binôme formé par la colère et la sollicitude créatrices est présent en fili
grane dès le titre des deux ouvrages, « Je suis une maudite Sauvagesse » repre
nant le topos colonial, raciste et paternaliste de la « maudite Sauvagesse » pour 
revendiquer, réaffirmer et réinvestir d’humanité l’identité innue, mais aussi pour 
tendre un miroir devant le langage des Allochtones et les confronter à la prise de 
conscience et à l’écho de leurs actes de parole. De même, « Je veux que les Inuit 
soient libres de nouveau » souligne la déprivation de liberté subie par les Inuit 
dans le cadre politique canadien, ceux-ci ayant perdu leur autonomie, qu’ils rega
gnent aujourd’hui partiellement, lentement et difficilement (par exemple, par la 
création de gouvernements territoriaux, comme au Nunavut). Antane Kapesh et 
Qumaq donnent voix aux revendications territoriales, aux luttes et à l’engage
ment de leurs peuples, se servant du langage comme instrument d’affirmation et 

�� Carol Tavris : The Misunderstood Emotion. New York : Simon & Schuster 1989, p. 253 et suiv.
�� Rhoda Baruch/Edith H. Grotberg et al. : Creative Anger : Putting That Powerful Emotion to 
Good Use. Londres : Bloomsbury Publishing 2007.

Injustices affectives, colère et sollicitude créatives 165



de renforcement et de ce qu’on appellera plus tard « la résurgence autochtone ».31

Or, ce langage, auquel nous32 n’avons accès qu’en traduction française, mérite 
pourtant d’être examiné de plus près.

4 Le langage autothéorique : polyphonie et 
docu-prescription

Le langage de l’autothéorie, ses techniques narratives et stylistiques de prédilection 
doivent encore faire l’objet d’une recherche approfondie. Notons d’abord que, sans 
aucune surprise, dans les deux textes autothéoriques constituant notre corpus, le 
langage utilisé (dans les traductions respectives en français) reflète le mélange d’é
criture de soi et de théorisation définissant l’autothéorie. Le récit rétrospectif à la 
première personne y est présent, de même que la densité pronominale de la pre
mière personne, symptomatique des œuvres autobiographiques. Retenons en guise 
d’exemple l’incipit de l’ouvrage de Qumaq : « 1914. Selon ce que mes parents m’ont 
dit, je suis né en janvier 1914. Mon père a noté le moment de ma naissance. Donc, 
je sais que je suis venu au monde cette année-là, sur une île, juste au nord d’Inuk
juak ».33 Il en va de même pour Antane Kapesh, qui s’exprime au nom de sa nation, 
ce qui fait que la première personne du pluriel est utilisée en abondance tout au 
long de son essai. Aussi dans le passage évoquant les écoles résidentielles affirme-t- 
elle : « On nous a fait croire que si on construisait cette école pour nous, c’était 
pour y garder nos enfants afin que l’Indien qui montait toujours dans le bois n’en 
soit pas empêché par ses enfants, qu’il puisse quand même aller à l’intérieur des 
terres ».34 L’autrice s’attarde ensuite sur ce qu’elle considère comme les motiva
tions réelles de l’instauration de l’obligation, pour les enfants autochtones, à fré
quenter les écoles résidentielles, expliquant à travers cette mutation dans leur 
mode de vie la rupture psychologique et écologique et le passage vers la sédentari
sation des Innus.35 Et Antane Kapesh de conclure :

�� Voir par ex. l’ouvrage de Chelsea Vowel : Indigenous Writes : A Guide to First Nations, Métis & 
Inuit Issues in Canada. Winnipeg : HighWater Press 2016. p. 109.
�� Le nous générique désignant ceux et celles qui ne connaissent pas l’innu-aimun et l’inuktitut 
réfère ici particulièrement l’autrice de cette contribution.
�� Taamusi Qumaq : Je veux que les Inuit soient libres de nouveau, p. 33.
�� An Antane Kapesh : Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite Sauvagesse, 
p. 65.
�� Ibid., p. 65 et suiv. Dans un autre texte autothéorique autochtone, (Chialage de métisse. Jour
nal intime et politique), l’autrice métisse-eeyou Virginia Pesemapeo Bordeleau met en évidence 
l’impact psychologique de la sédentarisation sur sa mère, survenue autour de la même époque.

166 Diana Mistreanu



Voici en quels termes je réfléchis à présent à cette école qu’on a construite pour nous : pro
bablement qu’elle n’était pas bonne pour nous et probablement qu’elle n’avait aucune va
leur pour nous, les Indiens. Quand on songe aujourd’hui aux raisons pour lesquelles on 
nous a construit cette école, de deux choses l’une : ou on l’a bâtie pour notre bien ou on l’a 
bâtie pour nous faire du tort. Pour ma part, j’incline à penser que c’était uniquement pour 
nous faire du tort, pour nous faire disparaître, pour nous sédentariser, nous les Indiens, 
afin que nous ne dérangions pas le Blanc pendant que lui seul gagne sa vie à même notre 
territoire. Voilà les seules raisons pour lesquelles on nous a construit une école.36

Ces citations de l’essai d’Antane Kapesh mettent également en évidence d’autres ca
ractéristiques du langage autothéorique, à savoir sa dimension dialogique, son carac
tère dénonciateur, et une tendance envers la prescription éthique. La dimension dia
logique des textes autothéoriques découle de leur caractère orienté envers l’autre et 
la possibilité d’améliorer la cohésion sociale et la solidarité démocratique. Enracinée 
dans ce projet, l’autothéorie prend en compte les différentes communautés existantes 
dans le monde auquel elle appartient. Chez Qumaq, cela se réalise à travers la mise 
en scène des ancêtres comme source d’information autobiographique, dès la pre
mière ligne du texte, qui commence, comme nous l’avons mentionné plus haut, par 
« Selon ce que mes parents m’ont dit […] ». Louis-Jacques Dorais attire par ailleurs 
l’attention, dans l’introduction à cet ouvrage, sur la dimension culturelle de ce pro
cédé qui traverse l’œuvre : « Il s’agit là d’une attitude très inuit », affirme-t-il. « Parce 
qu’on s’efforce toujours de ‹ dire vrai ›, on précise habituellement à son interlocuteur 
si on connaît (qaujima) ce dont on parle, c’est-à-dire si on en a fait personnellement 
l’expérience ou si, au contraire, on l’a simplement entendu dire (tusauma-) de la bou
che de quelqu’un d’autre ».37

Chez Antane Kapesh, différentes sources et voix sont également convoquées 
à participer à l’élaboration de l’œuvre, mais dans une logique partiellement diffé
rente de celle de Qumaq. Antane Kapesh met en scène les paroles des autres par 
un souci de véridicité, comme Qumaq, mais aussi à des fins rhétoriques : les au
tres sont des témoins ou des acteurs d’événements vécus que l’autrice illustre 
dans son texte et qu’elle met au service de son objectif, qui est l’affirmation de 
l’identité innue et la dénonciation de la violence coloniale. Elle y cite ainsi les pa
roles des membres de sa communauté, de sa famille, mais aussi des fonctionnai
res de l’État canadien, par exemple : « […] quand on a voulu nous construire une 
école, ils ont dit : ‹ Cette école qu’on va construire pour vous sera très belle à l’in

�� An Antane Kapesh : Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite Sauvagesse, 
p. 67.
�� Louis-Jacques Dorais : Introduction. « Un personnage exceptionnel », p. 24.

Injustices affectives, colère et sollicitude créatives 167



térieur, il y aura tout ce qu’il faut dorénavant et vos enfants y seront éduqués › ».38

La polyphonie discursive met ainsi en évidence le fait que l’autothéorie constitue 
une réflexion née dans un contexte social, et la mise en scène de cette dimension 
collective participant de son émergence transforme le texte, par un procédé mi
métique, en un réceptacle de différentes voix, lui permettant de refléter, à la 
façon d’une synecdoque, la société.

Si elle dénonce les injustices commises par l’autre, comme le font Qumaq et, 
à travers un langage franc, Antane Kapesh, lorsqu’elle accuse le fonctionnaire 
cité ci-dessus, mais aussi l’État canadien, d’avoir menti aux peuples autochtones, 
l’autothéorie se sert en même temps aussi d’un langage explicitement prescriptif. 
Celui-ci peut être présent entre les lignes, par exemple à travers la dénonciation, 
citée ci-dessus, de l’hypocrisie coloniale concernant la mise en place des internats 
pour les enfants autochtones, ou il peut être explicite, rendu à travers des formes 
impersonnelles et des phrases à valeur normative, par exemple lorsque Antane 
Kapesh exprime sa position envers la politique linguistique que l’État devrait met
tre en place : « À mon avis, si on commence par enseigner aux enfants leur langue 
indienne d’abord, ce n’est pas seulement pendant une année ou deux qu’il faut le 
faire : il serait bon que pendant environ cinq ans l’enfant reçoive un enseignement 
exclusivement dans sa langue et que pendant ce temps, il n’entende pas du tout 
d’enseignant blanc lui parler français […] ».39 La source profondément person
nelle de ce prescriptivisme politique ne tarde pas à être évoquée par Antane Ka
pesh, dans une phrase derrière laquelle le lectorat peut deviner la colère et la 
tristesse de l’autrice, mère de neuf enfants : « C’est un non-sens que mes enfants 
comprennent mieux leurs enseignants blancs que moi et c’est un non-sens que les 
enseignants blancs comprennent mieux mes enfants que moi ».40

Enraciné dans le vécu, le langage de l’autothéorie autochtone englobe le 
monde qui le voit émerger à travers la polyphonie discursive qu’il met en scène, 
et s’adresse à lui en lui demandant des comptes, en dénonçant ses dérives, mais 
en lui proposant également des solutions profondément politiques et tout aussi 
ancrées dans les besoins concrets des communautés pour et à travers lesquelles 
Taamusi Qumaq et An Antane Kapesh s’expriment. Nous proposons, à la lumière 
de cette analyse, d’appeler leur rhétorique, qui n’a été qu’effleurée ici, une rhéto
rique de la ‹ docu-prescription ›, notion par laquelle nous désignons un dispositif 
stylistique qui traverse l’autothéorie et que nous pouvons identifier dans les pas
sages cités ci-dessus. Il s’agit du couplage entre la documentation, à travers le 

�� An Antane Kapesh : Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite Sauvagesse, 
p. 63.
�� Ibid., p. 81.
�� Ibid., p. 81.

168 Diana Mistreanu



récit autobiographique et, souvent, la polyphonie discursive (la convocation d’au
tres voix), d’un fait souvent injuste et problématique, et la construction de solu
tions au problème identifié, présentées à travers des prescriptions ou des injonc
tions normatives.

5 En guise de conclusion
L’histoire de l’autothéorie doit être réécrite à la lumière des littératures autochto
nes écrites, qui au Québec s’enracinent dans le projet autothéorique d’Antane Ka
pesh et continuent depuis à être traversées par une veine de revendication, de 
dénonciation et de prescription éthique qui est propre à l’autothéorie, et dans le 
cadre de laquelle les injustices affectives et épistémiques deviennent sources de 
colère, de sollicitude et de créativité. Dans des essais alliant l’expérience intime à 
la réflexion théorique, sociale et politique, et où la première devient la source de 
la seconde, les auteurs et autrices autochtones nous permettent d’apercevoir des 
facettes d’une histoire invisibilisée, douloureuse et traumatique, pour mieux envi
sager le présent et l’avenir. Concluons par les mots d’un autre texte autothéorique 
autochtone, appartenant à l’artiste eeyou Virginia Pesemapeo Bordeleau :

Aujourd’hui, la plupart de nous autres on a perdu la langue de not’ mère, faut croire que 
c’est ce qu’y voulaient. […] Le cœur m’a fait mal. Pis je m’suis dit : faut faire quequ’chose 
avant qu’y soit trop tard. Pis j’me rends ben compte que j’suis pas la seule qui s’est dit ça. 
[…] Vous autres pis moé, on s’occupe chacun à not’ manière […] de rescaper l’Indien en de
dans de nous. […] C’est pour ça qu’avec le rythme, le ton, j’ai envie de vous dire la beauté de 
not’ race, j’ai envie de vous dire en beaux mots ben cordés tout ce qu’elle a dans le cœur de 
beau pis de grand…41

Bibliographie
Antane Kapesh, An : Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite Sauvagesse, trad. par 

José Mailhot. Montréal : Mémoire d’encrier 2019.
Baruch, Rhoda/Grotberg, Edith H. et al. : Creative Anger : Putting That Powerful Emotion to Good Use. 

Londres : Bloomsbury Publishing 2007.
De Beauvoir, Simone : Le deuxième sexe. Tome 2 : L’expérience vécue. Paris : Gallimard 1949.
Despentes, Virginie : King Kong Théorie. Paris : Grasset 2006.

�� Virginia Pesemapeo Bordeleau : Chialage de métisse. Journal intime et politique, p. 32.

Injustices affectives, colère et sollicitude créatives 169



Dorais, Louis-Jacques : Introduction. « Un personnage exceptionnel ». In : Taamusi Qumaq : Je veux 
que les Inuit soient libres de nouveau : Autobiographie (1914–1993). Québec : Presses de 
l’Université du Québec 2010, p. 9–29.

Dufour, Emmanuelle : C’est le Québec qui est né dans mon pays ! Carnet de rencontres, d’Ani Kuni à 
Kiuna. Montréal : Écosociété 2021.

Fournier, Lauren : Autotheory as Feminist Practice in Art, Writing, and Criticism. Cambridge (MA) : MIT 
Press 2021.

Gallegos, Francisco : Introduction : Affective Injustice. In : Philosophical Topics 51, 1 (2023), p. 1–6.
Grondin, Marcel/Viezzer, Moema : Le génocide des Amériques. Résistance et survivance des peuples 

autochtones. Montréal : Écosociété 2022.
Hämäläinen, Pekka : Indigenous Continent : The Epic Contest for North America. New York : 

Liveright 2022.
Hertrampf, Marina Ortrud M. : Faire parler les sans-voix : Les siestes du grand-père. Récit d’inceste de 

Monia Ben Jémia – entre exofiction d’une inconnue et transbiographie autothéorique. In : 
Studia Philologia 1 (2025), Nouvelles formes et pratiques de l’écriture de soi : l’autothéorie et la 
transbiographie, édité par Diana Mistreanu et Andrei Lazar, p. 17–30. En ligne : ‹ https://doi. 
org/10.24193/subbphilo.2025.1.01 › [30/03/2025].

Jahjah, Marc : « T’es intelligent pour un arabe ! ». Auto-ethnographie d’un corps colonisé : Une 
épistémologie du mezzé libanais. In : Itinéraires 3 2021 (2022), Race et discours 2. 
Représentations et formes langagières : Formes de savoir, réflexivités, espaces de racialisation. 
En ligne : ‹ https://doi.org/10.4000/itineraires.11748 › [10/10/2024].

King, Thomas : Histoire(s) et vérité(s) : récits autochtones, trad. par Rachel Martinez. Montréal : 
Bibliothèque québécoise 2019.

Kovach, Margaret : Indigenous Methodologies : Characteristics, Conversations, and Contexts. Toronto : 
University of Toronto Press 2009.

Maracle, Lee : Oratoire : accéder à la théorie. In : Marie-Hélène Jeannotte/Jonathan Lamy et al. (éds.) : 
Nous sommes des histoires. Réflexions sur la littérature autochtone, trad. par Jean-Pierre Pelletier. 
Montréal : Mémoire d’encrier 2018, p. 39–44.

Mistreanu, Diana : Andreï Makine et la cognition humaine. Pour une transbiographie. Paris : 
Hermann 2021.

Mistreanu, Diana : Littérature et sciences cognitives : quels enjeux pour les rapports entre œuvre et 
biographie ?. In : Acta romanica 24 (2022), Paradigmes en littérature, la littérature comme 
paradigme. Dés-essentialiser la littérature : apports et enlèvements, édité par Timea Gyimesi,  
p. 25–44.

Mistreanu, Diana : Écrire le soi à l’âge de la post-vérité, de la cognition « 5 E » à la solidarité 
démocratique : une grille conceptuelle pour théoriser l’autothéorie. In : Studia Philologia 1 
(2025), Nouvelles formes et pratiques de l’écriture de soi : l’autothéorie et la transbiographie, 
édité par Diana Mistreanu et Andrei Lazar, p. 31–52. En ligne : ‹ https://doi.org/10.24193/sub 
bphilo.2025.1.02 › [30/03/2025].

Mistreanu, Diana : Empathie narrative, autothéorie et énactivisme chez Virginia Pesemapeo 
Bordeleau et Didier Eribon. In : Timea Gyimesi/Diana Mistreanu et al. (éds.) : L’empathie à 
l’épreuve dans les arts et les littératures de langue française. Szeged : Szeged Humanities Press 
2025, p. 53–66.

Papillon, Joëlle : Autothéorie. In : Emmanuel Bouju (éd.) : Nouveaux fragments d’un discours théorique : 
Un lexique littéraire. Québec : Codicille éditeur 2023. En ligne : ‹ https://codicille.pubpub.org/ 
pub/papillon-autotheorie/release/1 › [10/10/2024].

170 Diana Mistreanu

https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.01
https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.01
https://doi.org/10.4000/itineraires.11748
https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.02
https://doi.org/10.24193/subbphilo.2025.1.02
https://codicille.pubpub.org/pub/papillon-autotheorie/release/1
https://codicille.pubpub.org/pub/papillon-autotheorie/release/1


Pesemapeo Bordeleau, Virginia : Chialage de métisse. Journal intime et politique. In : Recherches 
amérindiennes au Québec XIII, 4 (1983), Femmes par qui la parole voyage, reproduit avec la 
permission de l’autrice in : La vie en rose, mai (1984), p. 30–32.

Preciado, Paul B. : Testo yonqui. Sexo, drogas y biopolítica. Barcelone : Anagrama 2020.
Qumaq, Taamusi : Je veux que les Inuit soient libres de nouveau : Autobiographie (1914–1993). Québec : 

Presses de l’Université du Québec 2010.
Spivak, Gayatri : Can the Subaltern Speak ?. In : Cary Nelson/Lawrence Grossberg (éds.) : Marxism 

and the Interpretation of Culture. Londres : Macmillan 1988, p. 271–313.
Tavris, Carol : The Misunderstood Emotion. New York : Simon & Schuster 1989.
Truth and Reconciliation Commission of Canada : Honouring the Truth, Reconciling for the Future. 

Summary of the Final Report of the Truth and Reconciliation Commission of Canada. 2015. En 
ligne : ‹ https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf › [20/12/2024].

Vowel, Chelsea : Indigenous Writes : A Guide to First Nations, Métis & Inuit Issues in Canada. Winnipeg : 
HighWater Press 2016.

Wiegman, Robyn : Introduction : Autotheory Theory. In : Arizona Quarterly : A Journal of American 
Literature, Culture, and Theory 76, 1 (2020), p. 1–14.

Injustices affectives, colère et sollicitude créatives 171

https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf



	Injustices affectives, colère et sollicitude créatives : l’autothéorie dans les littératures innue et inuite au Québec
	1 Introduction : décentrer la théorie
	2 Décentrer l’autothéorie
	3 Injustices affectives, colère et sollicitude créatives
	4 Le langage autothéorique : polyphonie et docu-prescription
	5 En guise de conclusion
	Bibliographie


