Ko Eun Nancy Um

La piste audiovisuelle et le < portage »
intergénérationnel dans Je m’appelle humain
par Kim O’Bomsawin

1 Introduction

Le film documentaire Je m’appelle humain (2020), réalisé par Kim O’Bomsawin,
met en évidence la figure inspirante de Joséphine Bacon, poéte et ainée innue,
dans sa lutte contre I'oubli et la disparition de la culture et de la langue innu-
aimun. Ce documentaire est une ceuvre de transmission, reliant le passé au pré-
sent a travers les récits et la voix de Bacon, qui traverse le territoire ancestral du
Nushitmit. Son voyage est ponctué de rencontres mémorables, dont une avec
Marie-Andrée Gill, poéte de la communauté Mashteuiatsh.

Avant d’étre elle-méme un sujet de documentaire, Bacon avait déja laissé sa
marque dans le monde cinématographique en réalisant Tshishe Mishtikuashisht —
Le petit grand Européen : Johan Beetz (1997) et en contribuant a divers projets
mettant en lumiére les communautés innues. L’engagement artistique rejoint
celui de Kim O’Bomsawin, cinéaste d’origine abénaquise. Son ceuvre s’inscrit
dans une démarche de préservation et de sensibilisation au vécu des Autochto-
nes. Le film se distingue par sa poésie visuelle et sonore, capturant a la fois la
beauté du territoire tout en transmettant le message puissant de Bacon.

Cette ceuvre utilise ’'approche « Indigenous digital storytelling », un outil
puissant pour renforcer I'identité des jeunes générations et préserver les récits
des ainés. Cependant, le processus de montage cinématographique souléve des
défis, notamment dans la préservation du rythme naturel des récits oraux autoch-
tones, ol les pauses et les moments de silence revétent une grande importance.
En intégrant des éléments d’accessibilité tels que le sous-titrage et la vidéodescrip-
tion, Je m’appelle humain élargit son impact, assurant une transmission plus in-
clusive du savoir autochtone. A travers cette analyse, nous verrons comment le
film illustre le role de Bacon comme ainée et guide spirituelle, tout en abordant la
relation entre les humains et le territoire, ainsi que 'importance de la nature
dans 'identité de son peuple.

@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-007



88 —— Ko Eun Nancy Um

2 Joséphine Bacon

Joséphine Bacon est issue de la nation innue — une nation formée de onze
communautés du nord-est du Québec jusqu’au Labrador : Mashteuiatsh, Essipit,
Pessamit, Uashat Mak Mani-Utenam, Ekunaitshit, Nuatashkuan, Unaman-shipit,
Pakua-shipit, Matimekush-Lac John, Sheshatshiu, Natuashish. Bacon est originaire
de Pessamit, une réserve située a environ cinquante kilomeétres en amont de Baie-
Comeau (Québec), mais elle se réfere a ce lieu avec son mot préféré en innu-
aimun, « Nutshimit », qui signifie « Iintérieur des terres ».' Bacon explique ainsi :
« toute mon identité est 1a-bas. Je suis originaire du Nutshimit, bien avant d’étre
originaire d’une réserve »2 Née le 23 avril 1947, elle a grandi dans le systéme des
pensionnats® de la réserve de Maliotenam, au Québec, pendant les années 1950. A
partir de 1972, elle a été exposée a ses ainés et a la transmission orale alors qu’elle
travaillait avec des anthropologues québécois comme Rémi Savard, Sylvie Vin-
cent, Serge Bouchard et José Mailhot, pour qui elle traduisait des récits d’ainés de
différentes communautés innues du Québec.*

3 La transmédiation

La méthodologie que j’ai adoptée dans cette recherche est fondée sur une compré-
hension des modes par lesquels s’opére la transmission des récits qui étaient tra-
ditionnellement racontés de maniére orale dans un groupe de personnes qui par-

1 Bénédicte Filippi : Aueshish — La faune. In : Radio-Canada.ca, Nouvelles juin 2019. En ligne :
< https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1185129/langue-innue-aueshish-faune-animaux » [11/06/2023].
2 Joséphine Bacon citée dans Bénédicte Filippi : Aueshish — La faune.

3 Selon L’Encyclopédie canadienne, « Les pensionnats autochtones étaient des écoles religieuses
financées par le gouvernement pour assimiler les enfants autochtones a la culture euro-
canadienne. Bien que des pensionnats aient été établis a 'époque de la Nouvelle-France, le terme
désigne habituellement les écoles créées aprés 1880. Les pensionnats autochtones ont été créés
par les églises chrétiennes et le gouvernement du Canada dans le but d’éduquer et de convertir
les jeunes Autochtones et de les assimiler a la société canadienne. Toutefois, les écoles ont per-
turbé les existences et les communautés, entrainant des problémes durables parmi les peuples
autochtones. Le dernier pensionnat indien a fermé ses portes en 1996. » J. R. Miller : Pensionnats
indiens au Canada. In : L’Encyclopédie canadienne. Historica Canada. Octobre 2012, derniere mo-
dification janvier 2024. En ligne : < https ://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/pension
nats » [04/02/2024].

4 Ariane Langlois : L’espace-temps paradoxal dans la poésie de Joséphine Bacon : Bdtons a mes-
sage/Tshissinuashitakana, Un thé dans la toundra/Nipishapui nete mushuat et Uiesh/Quelque part.
Mémoire de maitrise. Sherbrooke : Université de Shebrooke 2022, p. 9.


https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1185129/langue-innue-aueshish-faune-animaux
http://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/pensionnats
http://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/pensionnats

La piste audiovisuelle et le < portage > intergénérationnel =— 89

laient la méme langue. La transmédiation est une maniére de comprendre la
forme que peut prendre un récit, ce qu’on a appelé dans les recherches de langue
anglaise le « transmedia storytelling ». Dans l'article « Transmedia Storytelling :
Implicit Consumers, Narrative Worlds, and Branding in Contemporary Media Pro-
duction » datant de 2009, Carlos Alberto Scolari définit la narration transmédia-
tique (« transmedia storytelling ») comme suit :

Transmedia Storytelling is a particular narrative structure that expands through both diffe-
rent languages (verbal, iconic, etc.) and media (cinema, comics, television, video games,
etc.). Transmedia Storytelling is not just an adaptation from one media to another. The story
that the comics tell is not the same as that told on television or in cinema ; the different
media and languages participate and contribute to the construction of the transmedia nar-
rative world.’

En définissant la transmédiation, Marcus Leaning fait quant a lui référence a
Henry Jenkins, qui est spécialiste de ce domaine : « Transmedia concerns the way
in which signifiers are used and deployed across different media platforms ».°
Jenkins offre trois aspects de la transmédiation. Selon le premier aspect : « trans-
media stories are based not on individual characters or specific plots but rather
complex fictional worlds which can sustain multiple interrelated characters and
their stories ».” Cette interrelation des personnages, des récits et des mondes af-
fecte également les marchés de I'ceuvre transmédiatique : « transmedia storytell-
ing practices may expand the potential market for a property by creating diffe-
rent points of entry for different audience segments »® Enfin, la transmédialité
permet d’intégrer le récit dans certains aspects inédits du quotidien des lecteurs :
« a transmedia text does not simply disperse information : it provides a set of
roles and goals which readers can assume as they enact aspects of the story
through their everyday life ».° En faisant de la lecture une aventure immersive et
participative, la transmédialité permet aux lecteurs de s’imaginer le potentiel de
I'ceuvre dans leur propre quotidien. Dans le cas qui m’intéresse, les techniques de
narration transmédiatiques peuvent étre mises en ceuvre pour transmettre des

5 Carlos Alberto Scolari : Transmedia Storytelling : Implicit Consumers, Narrative Worlds, and
Branding in Contemporary Media Production. In : International Journal of Communication 3
(2009). En ligne : « https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/477 > [06/01/2024].

6 Marcus Leaning : Media and Information Literacy : An Integrated Approach for the 21° Century.
Cambridge : Chandos Publishing 2017, p. 88.

7 Henry Jenkins : « Transmedia Storytelling 101 — Pop Junctions ». Mars 2007. En ligne : < http://
henryjenkins.org/blog/2007/03/transmedia_storytelling_101.html » [10/03/2024].

8 Ihid.

9 Ihid.


https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/477
http://henryjenkins.org/blog/2007/03/transmedia_storytelling_101.html
http://henryjenkins.org/blog/2007/03/transmedia_storytelling_101.html

90 —— Ko Eun Nancy Um

récits de maniere innovante et efficace pour éduquer les nouvelles générations
autochtones et allophones.

Selon Jgrgen Bruhn, le mot « transmediation » permet également de rendre
compte des particularités de chaque média : « to consider the medium specificity
of the source media product as well as the target media product in order to un-
derstand their medial « affordances >, their medial possibilities and limitations »10
Parmi les nombreux concepts nommés par Bruhn, les produits médiatiques
(« media products ») pourraient représenter dans mon cas les médias individuels
comme la poésie, le cinéma et le théatre. La spécificité de chacun de ces médias
(« media specificity ») décrit leurs possibilités et leurs limites esthétiques ou for-
melles. Souvent qualifié d’« affordances » en francais sous I'influence de I'anglais
(« affordances »), de telles spécificités peuvent étre considérées comme des regles
formelles auxquelles I’art devrait se conformer." Toutefois, comme I'explique
Bruhn :

The fact that all media are interrelated and by their very definition share characteristic
found in the four modalities [material modality, sensorial modality, spatiotemporal moda-
lity and semiotic modality], is the reason why texts can convey similar experiences to
watching films, listening to music or looking at a picture."

La transmédiation joue un role vital dans la transmission des récits et des cultu-
res autochtones. Mon approche transmédiatique se rapproche de celle d’autres
chercheurs qui adoptent une telle perspective. Louise Vigneault explique ainsi
dans 'ouvrage collectif Créativités autochtones actuelles au Québec : Art visuels et
performatifs, musique, vidéo :

Chez les créatrices et les créateurs autochtones du Québec, elle semble se partager entre un
traditionalisme de sauvegarde et une reconnaissance des transformations. C’est le cas de
lartiste w8banakiak Alanis Obomsawin et de membres de la famille Panadis, qui continuent
d’ceuvrer a la transmission et a la revitalisation de divers savoirs et pratiques aussi bien
artisanaux que narratifs, performatifs et protocolaires.”®

10 Jorgen Bruhn/Anna Gutowska et al. : Transmediation. In : Jorgen Bruhn/Beate Schirrmacher
(éds.) : Intermedial Studies : An Introduction to Meaning Across Media. Londres : Routledge 2022,
p. 138-161, ici p. 140.

11 Original en anglais : « each art form has specific possibilities and limitations that the art
forms should not try to transgress ». Pedro Ata/Beate Schirrmacher : Media and Modalities — Lite-
rature. In : Jorgen Bruhn/Beate Schirrmacher (éds.) : Intermedial Studies, p. 42-55, ici p. 45.

12 Jorgen Bruhn/Liviu Lutas et al : Media Representation : Film, Music and Painting in Litera-
ture. In : Jogen Bruhn/Beate Schirrmacher (éds.) : Intermedial Studies, p. 162-194, ici p. 191.

13 Louise Vigneault (éd.) : Créativités autochtones actuelles au Québec : Arts visuels et performa-
tifs, musique, vidéo. Montréal : Presses de I’'Université de Montréal 2023, p. 64—65.



La piste audiovisuelle et le < portage > intergénérationnel =—— 91

Dans Place aux littératures autochtones, Simon Harel utilise des mots semblables
pour expliquer le travail créatif de Natasha Kanapé Fontaine, « qui se présente
comme poéte-interpréte, comédienne, artiste en arts visuels et militante pour les
droits autochtones et environnementaux [et qui] valorise tous les moyens d’ex-
pression pour faire dialoguer autochtones et allochtones »'* Comme Vigneault et
Harel, je souhaite mettre 'accent sur la transmission des savoirs chez les créatri-
ces et créateurs autochtones, quel que soit leur moyen ou média d’expression.

4 Le cinéma documentaire

Au Québec, le cinéma documentaire est une institution artistique majeure. La pro-
duction cinématographique locale s’amorce par le tournage de courts métrages docu-
mentaires au courant des années 1920. Méme si une tradition de fiction cinématogra-
phique s’installe tranquillement au XX°® siécle, la création de I'Office national du film
au Québec dans les années 1950 donne un véritable essor au cinéma local, et en par-
ticulier au développement du genre du « cinéma direct », orienté par le désir de cap-
ter le réel.” Le cinéma de Michel Brault, a 'image d’une nation par André Loiselle
révéle comment le documentaire peut servir a la fois de miroir et de moteur de chan-
gement dans la perception des réalités autochtones a travers le temps.® Elle montre
aussi 'émergence dans la deuxiéme période ciblée de films ethnographiques qui ont
adopté une approche différente envers la représentation des Autochtones.”

Depuis le début du XX° siécle, on réalise des films et des documentaires sur les
peuples autochtones. Cependant, la production de documentaires par les Autochto-
nes eux-mémes est assez récente. Dans 'un des chapitres de 'ouvrage collectif Créa-
tivités autochtones actuelles au Québec : Art visuels et performatifs, musique, vidéo,
Marianne Desrochers note que « [lJes ceuvres documentaires permettent a cet effet
d’engager ou de rétablir les dialogues interculturels tout en démystifiant les luttes
contemporaines ».® D’ou P'utilisation d’0’Bomsawin de ce que Judy Iseke et Sylvia

14 Simon Harel : Place aux littératures autochtones. Montréal : Mémoire d’encrier 2017, p. 13

15 Voir André Loiselle : Le cinéma de Michel Brault, a 'image d’une nation. Paris : L’Harmattan
2005.

16 Ihid. p. 57-58.

17 Ibid. p. 11-12.

18 Marianne Desrochers : L’appropriation sans ’assimilation : une histoire autochtone des rap-
ports entre sociétés et arts. In : Louise Vigneault (éd.) : Créativités autochtones actuelles au Qué-
bec, p. 309-332, ici p. 319



92 —— Ko Eun Nancy Um

Moore appellent « Indigenous digital storytelling »"° pour nous transmettre les histoi-
res, les récits et les cultures des peuples autochtones. Harald Prins, professeur antho-
logiste et cinéaste, cité par Judy Iseke et Sylvia Moore, explique ce que pourrait vou-
loir dire ce processus : « indigenization of visual media as the appropriation and
transformation of technologies to meet the cultural and political needs of indigenous
people »* Les médias visuels autochtones n’expriment pas seulement la narration
autochtone, ils dépeignent également l'interaction dynamique entre la narration et la
préservation de la culture. Entre les scénes, le cinéma documentaire illustre la
complexité visuelle en haltant la narration, ce qui peut symboliser certaines confron-
tations problématiques vécues par les communautés autochtones contemporaines.

La notion d’« Indigenous digital storytelling » permet aux Autochtones de
prendre la parole et de contrdler 'image. De plus, le « Indigenous digital storytell-
ing » crée des occasions de comprendre I'activisme politique et ouvre des espaces
pour que les jeunes Autochtones puissent affirmer leur identité et devenir des
agents du changement social. Au Québec, un exemple de ce phénoméne serait le
projet Wapikoni mobile de Manon Barbeau. Barbeau a commencé avec « 'idée
d’un studio mobile comme lieu de rassemblement, d’intervention et de création
audiovisuelle et musicale pour les jeunes des Premiéres Nations et le baptise Wa-
pikoni mobile en hommage & Wapikoni Awashish » 2!

Au cinéma, le style et le rythme du montage sont essentiels a la compréhen-
sion du média. La structure du récit et le montage peuvent avoir une incidence
majeure sur la compréhension et la transmission des voix et des récits. S’y jouent
I'intégrité de ces récits et a la perception de leur authenticité. Le montage, les
voix, les besoins et perspectives de la communauté sont tous considérés avec res-
pect dans la représentation fidéle de ces récits :

19 Indigenous digital storytelling « is based in indigenous theories « associated with proactive
measures for addressing changes », « reflective of our [indigenous] ways of knowing, being, and
doing > and built on strategic skills in community. [...] Indigenous digital storytelling provides
opportunities for indigenous people to control the images and structures through self-
representations along with the misrepresentations on indigenous people in dominant society. In-
digenous digital storytelling creates opportunities to understand political activism and creates
spaces for indigenous youth to affirm their identity and become agents of social change ». Judy
Iseke/Sylvia Moore : Community-Based Indigenous Digital Storytelling with Elders and Youth. In :
American Indian Culture and Research Journal 35, 4 (2011), p. 19-38, ici p. 21. En ligne : « http://dx.
doi.org/10.17953 > [11/06/2023].

20 Harald Prins : Visual Anthropology. In : Thomas Biolsi (éd.) : A Companion to the Anthropo-
logy of American Indians. Malden (MA) : Blackwell Press, 2004, p. 506525, cité dans Judy Iseke/
Sylvia Moore : Community-Based Indigenous Digital Storytelling with Elders and Youth, p. 32.

21 S. a. : Historique, Wapikoni mobile. En ligne : « https://evenementswapikoni.ca/historique »
[26/03/2024].


http://dx.doi.org/10.17953
http://dx.doi.org/10.17953
https://evenementswapikoni.ca/historique

La piste audiovisuelle et le < portage » intergénérationnel =—— 93

Filmmakers work with community members and Elders making decisions about the editing.
Because editing can transform how voices are heard and how stories are understood, it is a
central aspect of digital storytelling. Digital storytellers and researchers collaborate with the
continual involvement of the community. To ensure that story lines meet and reflect the
community’s needs and perspectives.?

L’approche « Indigenous digital storytelling » vise & mettre en place des récits vi-
suels qui répondent aux besoins et aux perspectives de la communauté en travail-
lant en collaboration avec les membres de la communauté et les ainés a la préser-
vation et a ’'amélioration des langues et cultures autochtones. Par conséquent,
comme le soulignent Iseke et Moore, la transmédiation du cinéma documentaire
sait rayonner les récits et les cultures patrimoniales a ’ére contemporaine : « [t]
hey [filmmakers] stress the importance of making digital videos so that a future
generation of indigenous people can use technology to sustain their indigenous
worldviews »* De méme, ces documentaires sont diffusés en ligne, la technologie
rejoignant ainsi la jeunesse autochtone.

5 L’analyse de Je m’appelle humain

Joséphine Bacon a elle-méme une expérience dans l'industrie cinématographique.
En 1997, elle a d’ailleurs réalisé son premier film documentaire, Tshishe Mishtikuas-
hisht — Le petit grand Européen : Johan Beetz, qui dure cinquante et une minutes.
Puisque dés le début de sa carriere, elle raconte I'histoire de son peuple, il n’est pas
étonnant qu’elle ait centré l'intrigue de ce premier documentaire sur Johan Beetz,
un aristocrate belge. Celui-ci avait épousé une femme innue avec qui il a vécu dans
le village rebaptisé aujourd’hui Baie-Johan-Beetz, et ou il est devenu « au fil du
temps un grand homme aux yeux des Innus grace a ’amitié profonde qu’il vouait a
ce peuple des grands espaces »2* Par la suite, elle a créé des épisodes de séries do-
cumentaires qui se concentraient sur les communautés innues du Québec. De plus,
elle a fait un projet collaboratif intitulé Tshinanu « dont chaque épisode a pour
pierre angulaire un verbe, lequel amene le public a découvrir un théme associé
aux valeurs et a la spiritualité des peuples des Premiéres Nations »*

22 Judy Iseke/Sylvia Moore : Community-Based Indigenous Digital Storytelling with Elders and
Youth, p. 29.

23 Ihid, p. 21.

24 Joséphine Bacon : Tshishe Mishtikuashisht — Le petit grand européen : Johan Beetz. Office natio-
nal du film 1997, 51 mins. En ligne : < https://www.nfb.ca/film/tshishe_mishtikuashisht » [04/06/2023].
25 Pascale Marcoux : De la pellicule a la plume. Poésie et geste documentaire dans Bdtons a mes-
sage/Tshissinuatshitakana de Joséphine Bacon. Mémoire de maitrise. Québec : Université Laval


https://www.nfb.ca/film/tshishe_mishtikuashisht

94 —— Ko Eun Nancy Um

Cependant, en 2020, Joséphine Bacon devient le personnage principal dans le
film documentaire Je m’appelle humain. La cinéaste Kim O’Bomsawin, d’origine
abénaquise, est profondément motivée par la volonté de faire découvrir a travers
ses ceuvres cinématographiques les riches traditions, pourtant souvent méconnues,
des Premiers Peuples du territoire qu’on nomme maintenant le Québec. Dans ce
documentaire, Joséphine Bacon traverse le Nushitmit, cette terre ancestrale de la
Cote-Nord, prés de Baie-Comeau Mushuau-nipi, un territoire « situé au cceur de la
toundra, sur la passe migratoire du troupeau de caribous de la riviere George (56°
paralléle), a 250 kilométres au nord-est de Schefferville ».%® Nous pouvons voir les
images du territoire et écouter des poémes que Bacon récite dans les scénes dont la
terre ancestrale est montrée. Durant son voyage, Bacon est accompagnée par Marie-
Andrée Gill et elles croisent plusieurs personnes du passé de Bacon, notamment son
amie rencontrée dans le pensionnat. Gill joue un réle important dans le documen-
taire d’0’Bomsawin, ou on la voit animer une rencontre littéraire avec Joséphine
Bacon a la Grande Bibliothéque en 2019 et marcher dans la toundra en compagnie
de 'alnée. Poéte innue, née dans la communauté Mashteuiatsh, aujourd’hui connue
sous le nom Saguenay-Lac-Saint-Jean (Québec), Gill a écrit de la poésie qui mélange
ses identités innue et québécoise.”’” Bien qu’elle n'utilise pas la langue innue quoti-
diennement comme Bacon, ses croyances sont semblables puisqu’elle dit : « Je crois
quétre membre des Premiéres Nations c’est continuer d’exister et de transmettre ses
valeurs, en exprimant une résistance »*® Gill est également connue comme la succes-
seure de Bacon. Depuis 2013, elle a commencé a participer & de nombreux projets et
publications, comme la baladodiffusion Laissez-nous raconter : Uhistoire crochie, par-
fois en collaboration avec d’autres écrivains autochtones comme Natasha Kanapé
Fontaine et Michel Jean. Nous pouvons donc voir qu’elle essaie a son tour d’exprimer
sa culture pour diffuser les connaissances de sa communauté au public.

Le documentaire permet aux spectateurs de suivre Joséphine Bacon afin de dé-
couvrir ce qui pourrait étre des histoires inconnues pour les nouvelles générations
de Premiéres Nations et d’Allochtones, mais aussi pour le public en général. La mai-
son de production Terre Innue, responsable du documentaire, le décrit ainsi :

2015. p. 3. En ligne : < https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-
754e9d33f69e/content » [06/01/2024].

26 S. a. : le pays sans arbre, Mushau-nipi. En ligne : < https://www.mushuau-nipi.com/territoire »
[05/04/2024].

27 Elle a publié des recueils de poésie intitulés Béante, Frayer et Chauffer le dehors. En 2019, elle
a complété la rédaction de son mémoire de maitrise Chauffer le dehors suivi de Amour transper-
sonnel et décolonial & 'Université du Québec a Chicoutimi.

28 S. a.: 10 questions a Marie-Andrée Gill. Bibliotheque des Amériques. En ligne : < https ://www.
bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-an
dree-gill > [04/09/2023].


https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-754e9d33f69e/content
https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-754e9d33f69e/content
https://www.mushuau-nipi.com/territoire
http://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill
http://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill
http://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill

La piste audiovisuelle et le < portage > intergénérationnel =—— 95

Lorsque les anciens nous quittent, un lien avec le passé disparait avec eux. La femme de
lettres innue Joséphine Bacon incarne cette génération témoin d’une époque bientdt révo-
lue. Avec charisme et sensibilité, elle méne un combat contre ’oubli et la disparition d’une
langue, d’une culture et de ses traditions. Sur les traces de Papakassik, le maitre du caribou.
Je m’appelle humain propose une incursion dans I'Histoire d’un Peuple multimillénaire aux
cotés d'une femme libre qui a consacré sa vie a transmettre son savoir et celui de ses ancé-
tres. Dans sa langue, innu veut dire « humain ».2°

Ce passage met de 'avant la voix et ’histoire d'une femme innue qui lutte « contre
Poubli et la disparition ». Son combat pour préserver et transmettre le savoir de
ses ancétres est une source d’inspiration et toute l'intrigue du film documentaire
Je m’appelle humain. De ce fait, le travail cinématographique de Kim O’Bomsawin
pourrait le mieux s’apparenter au phénomene qu’on nomme en anglais « Indige-
nous digital storytelling ». Dans l'article « Community-Based Indigenous Digital
Storytelling with Elders and Youth », Judy Iseke et Sylvia Moore mentionnent que
ce mode de narration audiovisuelle « creates opportunities to understand politi-
cal activism and creates spaces for indigenous [sic] youth to affirm their identity
and become agents of social change »>° En créant a partir d’un média plus dési-
rable aux yeux des jeunes et en facilitant I’acces en ligne, les artistes qui travail-
lent avec les communautés participent a la mobilisation des récits identitaires des
jeunes. Pour les ainés, ce média a facilité ’expression des récits patrimoniaux et
leur transmission aux jeunes captifs du numérique.

En outre, Je m’appelle humain offre un bon exemple de la rapidité et des
nuances avec lesquels les récits sont relatés par les ainés et les jeunes. La trans-
mission dans le contexte cinématographique présente certains défis, car la réali-
satrice doit prendre en compte la maniére dont I’histoire a été initialement racon-
tée sachant que 'impact narratif peut évoluer au cours du processus de montage
en fonction des choix et des stratégies éditoriales. Dans la section consacrée a la
transformation des histoires en film, Judy Iseke et Sylvia Moore expliquent que la
personne ainée peut faire de longues pauses lorsqu’elle raconte une histoire.
Dans ce cas, le montage peut mener a une forme d’accélération qui trahit le récit :

The pace of the story that the Elders set is lost, and this changes how one connects to a
story. When Elders pause, the people who are listening can stop thinking. In eliminating
these pauses, there is less time for the important points of the story to settle in the viewer’s
mind and for the story lessons to be learned.

29 Kim O’Bomsawin : Je m’appelle humain. Terre Innue 2020. En ligne : < https://www.terreinnue.
com/je-mappelle-humain » [07/07/2023].

30 Judy Iseke/Sylvia Moore : Community-Based Indigenous Digital Storytelling with Elders and
Youth, p. 21.

31 Ibid,, p. 30.


https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain

96 —— Ko Eun Nancy Um

11 est crucial pour la réalisatrice de trouver 1'équilibre entre respecter I'intégrité
de T’histoire d’origine et adapter les éléments narratifs pour qu’ils fonctionnent
efficacement dans la langue cinématographique. La réalisatrice doit donc faire
preuve de vigilance pour préserver la vérité, la clarté et 'authenticité de ’histoire
tout en exploitant les possibilités narratives uniques qu’offre le média cinémato-
graphique. Ainsi, le processus de création doit étre mené avec soin pour que la
réalisatrice puisse exploiter les ressources du langage cinématographique afin
d’enrichir et d’amplifier 'impact émotionnel de 'histoire. Donc, le choix du pay-
sage cinématographique québécois et de la musique collaborent a I’établissement
d’une atmospheére et d’'une esthétique correspondant au récit innu et non aux
connaissances inexactes et stéréotypées de ce peuple.

Certains éléments de Je m’appelle humain rappellent également d’autres formes
d’inclusivité qui touchent a l'accessibilité. En effet, une version du film diffusée sur
ICI RDI intégre un sous-titrage codé pour personnes sourdes et malentendantes,
conformément aux normes du Conseil de la radiodiffusion et des télécommunica-
tions canadiennes.* De méme, des légendes détaillées décrivent ainsi de maniére in-
tégrale et précise chacune des images et chacun des éléments de la scéne a l'aide de
la vidéodescription.® Ces techniques reflétent une prise de conscience croissante de
Pimportance de P'accessibilité dans les médias. Elles démontrent également une ap-
proche proactive visant a engendrer un changement positif non seulement dans I’in-
dustrie de la télévision, mais aussi dans la société. Si cette accessibilité audiovisuelle
aide a faire rayonner le monde de Joséphine Bacon, elle sert aussi a mettre en relief
certains aspects des images comme nous le verrons plus loin. En fin de compte, la
réalisatrice crée une expérience cinématographique mémorable qui honore le passé
tout en laissant une empreinte durable dans I'esprit et le coeur des spectateurs.

32 Gouvernement du Canada — Conseil de la radiodiffusion et des télécommunications canadien-
nes (CRTC) : Accés a la télévision pour les personnes sourdes ou malentendantes : le sous-titrage
codé. Décembre 2008. En ligne : < https://crtc.ge.ca/fra/info_sht/b321.htm » [05/09/2023].

33 La « vidéodescription (VD) ou la description vidéo consiste en une description orale des prin-
cipaux éléments visuels d'une émission, comme les paramétres, les costumes et le langage corpo-
rel. La description est ajoutée pendant les pauses dans le dialogue et elle permet au téléspecta-
teur de se représenter mentalement ce qui se passe dans I'émission. La vidéodescription utilise
une piste audio distincte ». Gouvernement du Canada — Conseil de la radiodiffusion et des télé-
communications canadiennes (CRTC) : « Accés a la programmation pour les personnes aveugles
ou ayant une vision partielle : vidéodescription et description sonore ». Décembre 2008. En ligne :
< https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b322.htm » [05/09/2023].


https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b321.htm
https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b322.htm

La piste audiovisuelle et le < portage » intergénérationnel =—— 97

6 Joséphine Bacon : rapprochement entre les
générations

« La poésie pour moi, c’est des moments intimes comme maintenant. Ou tu re-
tournes dans ton ame et puis tu laisses parler I'Ame, et puis tu écris apres »>* dit
Joséphine Bacon dans le film Je m’appelle humain. A ce moment-13, elle est assise
sur le rocher, face a ’horizon, et regarde le fleuve Saint-Laurent. C’est une jour-
née partiellement ennuagée. Les oiseaux volent et des macareux 'entourent. En
faisant cette déclaration sur la poésie, elle nous aide a comprendre pourquoi les
poémes lui viennent au contact de la nature pour étre ensuite rédigés sur le pa-
pier. En suivant les mouvements de Bacon sur le territoire dans Je m’appelle hu-
main, on remarque comment elle marche avec sa canne, se tient avec les jambes
arquées et regarde son environnement avec sagesse. En écoutant ce qu’elle par-
tage, il est évident qu’elle a maintenant pris le role d’une ainée pour tenter de
transmettre a la prochaine génération d’Innus le savoir qu’elle a acquis aupres de
ses propres ainés, comme Mestenapeu, que Bacon définit comme le grand chas-
seur innu Mathieu André (Mathiu Antene en innu-aimun). Diane Boudreau, qui a
résumé la vie de I’ainé, explique qu’il :

est né en 1904 a Uapashush sur un territoire de chasse ancestral. Avec sa famille, il pratique
la chasse de subsistance jusqu’en1948 environ ; la compagnie Iron Ore du Canada l'engage
alors comme prospecteur. En 1951, il est muté a la compagnie Labrador Mining and Explora-
tion ou il restera vingt ans. Toutefois, ce travail rémunéré ne 'empéche pas d’accéder a la
chefferie traditionnelle amérindienne et de participer activement a différents mouvements
militant pour la reconnaissance des droits autochtones. En 1984, il publie Moi, « Mestenapeu »
(qui veut dire « Le grand homme »).%

Bacon, quant a elle, le décrit dans Je m’appelle humain comme quelqu’un qui
connaissait « Nutshimit comme sa poche, parce qu’il 'avait tellement marché. I1
connaissait le caribou ».>® 1l aurait été « un homme d’enseignement, un homme
de connaissance, un grand guide ».*” Au moment ot elle décrit Mestenapeu, l'illu-
mination du visage de Bacon est merveilleusement capturée par la caméra a tra-
vers un plan rapproché. En tant que spectateurs, nous sommes transportés par

34 Kim O’Bomsawin : Je m’appelle humain. Terre Innue 2020. 1:30-1:45. En ligne : < https://www.
terreinnue.com/je-mappelle-humain » [07/07/2023].

35 Diane Boudreau : L’écriture appropriée. Liberté 33, 45 (1991), p. 58-80. En ligne : « https://
www.erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/ » [06/04/2024].

36 Kim O’Bomsawin : Je m’appelle humain. Terre Innue 2020. 26:30-26:56. En ligne : « https://
www.terreinnue.com/je-mappelle-humain > [07/07/2023].

37 1Ibid., 27:23-27:30.


https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/
https://www.erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain

98 —— Ko Eun Nancy Um

cette vision qui pousse notre imagination a contempler les précieux messages
quelle a pu recevoir de la part de 'ainé. Nous constatons que la simple évocation
de son passé fait naitre en elle une joie palpable.

Une scene magnifique capture la notion de transmission et de partage entre
I’ainée et une autre femme autochtone : ainsi on voit Marie-Andrée Gill écrire
dans son carnet sur le bord de I'eau. Cette scene débute par un trés gros plan de
Gill lorsqu’elle est en train d’écrire dans son carnet, sans musique, mais ou ’on
entend l’eau ruisseler. Tout au long du documentaire d’0’Bomsawin, Gill donne
I'impression qu’elle voudrait en savoir plus sur ses ancétres. Ainsi dans la scéne
preés de ’eau, on remarque que Gill a noté une citation de Bacon : « Cest beau ici.
C'est a ¢a que devrait ressembler la Terre ».*® Il semble que d’apreés ce que Bacon
a énoncé dans leur discussion préalable, elle a commencé a se poser des ques-
tions sur la Terre. Cette réflexion est liée a ce que Bacon précise plus tdt dans ce
documentaire : « je m’en vais retrouver ’esprit de Papakassik". Retrouver des au-
rores boréales. Retrouver les étoiles et puis me dire c’est a ¢a que la terre devrait
ressembler ».*° Les mots de Bacon ici ressemblent remarquablement a ceux de
ses recueils de poésie Bdtons a message — Tshissinuatshitakana et Uiesh — Quelque
part : on y retrouve Papakassik" le maitre du caribou, les aurores boréales, le
monde d’en haut et le monde d’en bas. Bacon intégre le cycle de la vie en disant
bientdt aller retrouver l'esprit de Papakassik" et les étoiles, un niveau supérieur
d’ou elle pourrait observer le territoire révé, la toundra. Gill s’inspire des mots de
Bacon, les considérant comme une source d’inspiration ancestrale pour dépein-
dre le paysage observé. Dans une scéne qui suit, un plan d’ensemble montre I’ai-
née qui transmet des histoires a Gill, représentante de I’avenir. La vidéodescrip-
tion montre cette scéne en insistant sur le rapport physique entre les deux
femmes : « Marie-Andrée [Gill] aide son ainée a se rendre a ’hydravion qui les
attend. Joséphine [Bacon] accrochée a son bras, avance doucement en s’aidant
d’une béquille. L’autre béquille est tenue par Marie-Andrée ».*° En tant qu’ainée,
physiquement, Bacon a besoin de l'aide de Gill pour marcher sans l'aide de ses
deux béquilles. Ceci refléte symboliquement et visuellement 'importance de I'in-
terdépendance spirituelle et physique entre les deux.

Plus tard, Gill porte son ainée sur le dos. Dans cette scéne présentée en plan
d’ensemble, nous apercevons le magnifique paysage coloré du Mushuau-nipi en
arriéere-plan, alors que Gill marche a travers le champ, accompagnée d’un chant
calme en arriére-plan auquel la voix de Bacon se substitue. A ’oral, I'ainée récite

38 Ibid., 29:29.
39 Ibid., 29:56.
40 Ibid., 30:00.



La piste audiovisuelle et le < portage > intergénérationnel =—— 99

un poéme tiré de son troisiéme recueil, Un thé dans la toundra/Nipishapui nete
mushuat, en innu-aimun puis en francais : « Un traineau tire mes perches / Le
champignon veille le feu / Je porte ma grand-mere sur le dos / Mes genoux
ploient / Sous tant de sagesse ».*! Dans cette citation, le Je ferait peut-étre réfé-
rence a une image de Joséphine Bacon d’autrefois, alors qu’elle aurait elle-méme
porté sa grand-mére sur son dos. Toutefois, dans cette scéne symbolique, Gill
pourrait également étre le Je car c’est elle qui porte Bacon sur son dos a son tour.
La derniere partie de cette citation, « Mes genoux ploient / Sous tant de sagesse »,
illustre parfaitement la puissance du temps qui s’écoule et de 'accumulation
culturelle sur le corps des deux femmes. Le mot « ploient » est important, car ce
mot exprime la notion de courbure ou de flexion lorsqu’on porte quelque chose
de lourd ou de pesant, d’'un point de vue non seulement physique, mais aussi
culturel. Car ce n’est pas seulement le poids d’un autre corps humain qui agit sur
les genoux de la porteuse, mais surtout celui du role de la femme appelée a deve-
nir a son tour porteuse de sa culture, ainée pour sa communauté. Surimposé sur
le film documentaire, le poéme de Bacon révéle I'impact profond et émouvant
que cette collection de sagesse et de connaissances transmises peut avoir sur le
destinataire, qu’il soit Bacon ou Gill. Cette expression souligne le poids des géné-
rations précédentes et la responsabilité de préserver et de transmettre cette sa-
gesse aux jeunes générations. Bacon explique ainsi a la caméra, Gill a c6té d’elle
écoutant, que :

C’est pas juste une image de porter ses ainés sur le dos. Tu sais, dans I'ancien temps, dans le
temps du nomadisme, quand on rejoignait la terre de Nutshimit, ca aurait été impensable
de pas amener avec toi tes ainés. IIs ont tellement vécu et tellement vu qu’eux seuls peuvent
te guider. Et puis t’as besoin d’eux pour tes enfants, pour qu’ils leur racontent le début du
monde.*

Dans le cadre de ce documentaire, O’Bomsawin montre que Bacon joue un role
incontournable dans sa facon de trouver des amies et alliées pour préserver un
patrimoine qui a survécu aux tentatives du colonialisme de la supprimer.

Un autre passage du film Je m’appelle humain montre I'insistance de Bacon
sur l'interdépendance entre les animaux et le peuple innu. A I'intérieur d’une
tente illuminée la nuit, Joséphine Bacon et Marie-Andrée Gill font chauffer une
téte de poisson dans un chaudron d’eau chaude. Bacon s’exprime alors en gros
plan prés d’un chaudron :

41 Ihid., 46:01-46:33. Le poeme est tiré de Joséphine Bacon : Un thé dans la toundra/Nipishapui
nete mushuat. Montréal : Mémoire d’encrier 2013, p. 64.
42 Kim O’Bomsawin : Je m’appelle humain. Terre Innue 2020. 46:38—47:17. En ligne : « https://
www.terreinnue.com/je-mappelle-humain » [07/07/2023].


https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain

100 —— Ko Eun Nancy Um

Certains vieux disaient que lui [nom indistinct], ils le considéraient comme le maitre des
poissons de 'intérieur des terres. Tu retrouves a Papakassik" le maitre du caribou. Tu retro-
uves aussi le maitre des animaux aquatiques, Missinak. Tu retrouves le grand-pére, ’ours.
Mais ca, tu le retrouves dans la téte de la truite grise.**

A ce moment-13, une téte de poisson cuite est déposée sur une assiette de métal
en gros plan. La caméra recule pour montrer les mains de Bacon dans cette as-
siette, deux femmes (dont Gill) a ses cotés. Elle parle a ’autre femme en innu-
aimun (sous-titré en francais), lui révélant en lui montrant 'un des os de poisson :
« Tu vois ¢a ? Cest ton grand-pére »*. « Ah, la patte d’ours ! »*, s’exclame P'autre
femme en francais. Bacon renchérit en innu-aimun : « Les ainés disent que cet
animal est notre grand-pére ou notre grand-mére, il n’a pas de maitre. Il est son
propre maitre ».*® Les deux femmes observent Bacon qui décortique le poisson,
disant étre a la recherche de Papakassik", le maitre du caribou omniprésent dans
le recueil de poésie Batons a message/Tshissinuatshitakana. Reprenant en innu-
aimun (sous-titré en francais), Bacon s’exclame : « Ah, la voila... C’est sa patte. Et
ici on voit le sabot du caribou. [...] C’est Papakassik®, le maitre du caribou » 47 Elle
cherche ensuite le maitre des animaux aquatiques, mais sans le retrouver : « Je
n’ai pas assez d’expérience, pas assez vieille encore ».*8

L’enquéte de Bacon dans les os de la truite grise transmet bien les savoirs sur
les maitres animaux aux deux femmes qui 'accompagnent et qui découvrent qu’a
I'intérieur de chaque animal se trouve une représentation des autres animaux : le
maitre du caribou, 'ours sans maitre. Bacon se dévoile comme détentrice de I’his-
toire qui lie ces animaux avec ou sans maitres a son peuple : « L’histoire est trés
grande dans la téte de Kukumes la truite grise. Cest 1a que se trouve I'histoire de
I'Innu, je te dirai ».** Elle montre aussi sa fragilité comme figure de transmission
qui manque d’« expérience » culturelle. Cette réflexion invite a une contempla-
tion sur la quéte de sens et la recherche de la vérité qui sous-tendent ’ensemble
du récit. C’est une réflexion profonde qui traverse les frontiéres du temps et de
Pespace, offrant une perspective cosmique sur ’histoire racontée.

Pour conclure, Je m’appelle humain met en lumiére le role crucial des ainés
comme Joséphine Bacon dans la transmission de I’histoire et des traditions innues
aux nouvelles générations, représentées par Marie-Andrée Gill. Il rend également

43 Ihid., 37:31-37:58.
44 Thid., 38:08-38:15.
45 Ibid., 38:16.

46 Ibid., 38:35-38:47.
47 Tbid., 39:31-39:51.
48 Ibid., 40:08-40:11.
49 Ibid., 38:52-39:03.



La piste audiovisuelle et le < portage > intergénérationnel =— 101

manifeste la place des amies et du territoire dans cette transmission. O’Bomsawin
accorde une piste audiovisuelle pour permettre a Bacon de communiquer son sa-
voir et sa sagesse poétiques. La réalisatrice termine le documentaire avec un
poéme lu par Bacon, alors qu’on voit cette derniere sur ’écran, contemplant la
carcasse d’un caribou :

Ce soir Toundra / écoute son silence // Bruit de pas / Rythme du cceur / Son de tambours //
L’écho fredonne une incantation / Papakassik" ’entend / Et envoie son fils Caribou / Nourrir
mon corps fatigué / Chausser mes pieds // J’étends sur la neige sa peau de fourrure /
Pour m’endormir / Mes réves atteignent les étoiles // Toundra me chuchote / Te voila.>®

En relation étroite avec le film d’0’Bomsawin, ce poéme fait écho aux thémes
abordés dans le film. Conjugué au présent, il actualise les traditions toujours en
cours et la connexion entre la nature et Joséphine Bacon. Le sens de ’ouie est
sollicité par le champ lexical : écoute, bruit, rythme, sons, écho, entend, chuchote.
La femme mire et sage est a '’écoute de ses origines, de ses traditions, des mon-
des animal et communautaire qui 'entourent. D’une maniére similaire a celle il-
lustrée dans ce poéme, le documentaire exprime la relation sensorielle entre
Bacon comme femme innue et son territoire. Il annonce le respect des autres hu-
mains et non-humains, dans la vie comme dans la mort. En définitive, le film
ouvre une fenétre sur le monde de Joséphine Bacon : a travers la magie du docu-
mentaire, nous découvrons une figure lumineuse qui guide les générations futu-
res tout en honorant le passé et le territoire ou elle se laisse accompagner et
conforter par les maitres de la nature durant un ultime voyage au cceur de la
vieillesse.

Bibliographie

Ata, Pedro/Schirrmacher, Beate : Media and Modalities - Literature. In : Jargen Bruhn/Beate
Schirrmacher (éds.) : Intermedial Studies : An Introduction to Meaning Across Media. Londres :
Routledge 2022, p. 42-55.

Bacon, Joséphine : Tshishe Mishtikuashisht - Le petit grand européen : Johan Beetz. Office national du
film 1997, 51 mins. En ligne : < https://www.nfb.ca/film/tshishe_mishtikuashisht » [04/06/2023].

Bacon, Joséphine : Un thé dans la toundra/Nipishapui nete mushuat. Montréal : Mémoire
d’encrier 2013.

Boudreau, Diane : L’écriture appropriée. In : Liberté 33, 45 (1991), p. 58-80. En ligne : < https://www.
erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/ > [06/04/2024].

50 Ibid., 49:20. Bacon lit un passage tiré de Joséphine Bacon : Un thé dans la toundra/Nipishapui
nete mushuat. Montréal : Mémoire d’encrier 2013, p. 34.


https://www.nfb.ca/film/tshishe_mishtikuashisht
https://www.erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/
https://www.erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/

102 —— Ko Eun Nancy Um

Bruhn, Jergen/Gutowska, Anna et al. : Transmediation. In : Jergen Bruhn/Beate Schirrmacher (éds.) :
Intermedial Studies : An Introduction to Meaning Across Media. Londres : Routledge 2022,

p. 138-161.

Bruhn, Jgrgen/Lutas, Liviu et al. : Media Representation : Film, Music and Painting in Literature. In :
Jorgen Bruhn/Beate Schirrmacher (éds.) : Intermedial Studies : An Introduction to Meaning Across
Media. Londres : Routledge 2022, p. 162-194.

Desrochers, Marianne : L’appropriation sans I'assimilation : une histoire autochtone des rapports
entre sociétés et arts. In : Louise Vigneault (éd.) : Créativités autochtones actuelles au Québec :
Arts visuels et performatifs, musique, vidéo. Montréal : Presses de I'Université de Montréal 2023,
p. 309-332.

Filippi, Bénédicte : Aueshish - La faune. In : Radio-Canada.ca, Nouvelles juin 2019. En ligne :
< https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1185129/langue-innue-aueshish-faune-animaux »
[11/06/2023].

Filippi, Bénédicte : Le mot préféré de Joséphine Bacon. In : Radio-Canada.ca, Nouvelles juin 2019. En
ligne : « https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1178729/mot-prefere-innu-josephine-bacon »
[04/02/2024].

Gouvernement du Canada - Conseil de la radiodiffusion et des télécommunications canadiennes
(CRTC) : Acces a la programmation pour les personnes aveugles ou ayant une vision partielle :
vidéodescription et description sonore. Décembre 2008. En ligne : < https://crtc.gc.ca/fra/info_
sht/b322.htm > [05/09/2023].

Gouvernement du Canada - Conseil de la radiodiffusion et des télécommunications canadiennes
(CRTC) : Acces a la télévision pour les personnes sourdes ou malentendantes : le sous-titrage
codé. Décembre 2008. En ligne : < https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b321.htm > [05/09/2023].

Gouvernement du Québec : Patrimoine immatériel. En ligne : < https://www.quebec.ca/culture/patri
moine-archeologie/decouvrir/a-propos/immateriel > [04/02/2024].

Gouvernement du Québec : Plus de 1,1 M $ pour valoriser la culture innue !. En ligne : < https://www.
quebec.ca/nouvelles/actualites/details/plus-de-11-m-pour-valoriser-la-culture-innue-40318 »
[04/02/2024].

Grand Dictionnaire Terminologique : Média. Vitrine linguistique. Office québécois de la langue
francaise. En ligne : < https://vitrinelinguistique.oqlf.gouv.qc.ca/fiche-gdt/fiche/17009002/media »
[10/03/2024].

Harel, Simon : Place aux littératures autochtones. Montréal : Mémoire d’encrier 2017.

Iseke, Judy/Sylvia Moore : Community-Based Indigenous Digital Storytelling with Elders and Youth.
In : American Indian Culture and Research Journal 35, 4 (2011), p. 18-39. En ligne : < http://dx.doi.
0rg/10.17953 » [11/06/2023].

Jenkins, Henry : Convergence Culture : Where Old and New Media Collide. New York : New York
University Press 2006.

Jenkins, Henry : Transmedia Storytelling 101 - Pop Junctions. Mars 2007. En ligne :
< http://henryjenkins.org/blog/2007/03/transmedia_storytelling_101.html » [10/03/2024].

Kalogeras, Stavroula : Transmedia Storytelling and the New Era of Media Convergence in Higher
Education. Houndmills/Basingstoke et Hampshire : Palgrave Macmillan 2014.

Langlois, Ariane : L’espace-temps paradoxal dans la poésie de Joséphine Bacon : Bdtons & message/
Tshissinuashitakana, Un thé dans la toundra/Nipishapui nete mushuat et Uiesh/Quelque part.
Mémoire de maitrise. Sherbrooke : Université de Shebrooke 2022.

Leaning, Marcus : Media and Information Literacy : An Integrated Approach for the 21°* Century.
Cambridge : Chandos Publishing 2017.

Loiselle, André : Le cinéma de Michel Brault, a 'image d’une nation. Paris : L’Harmattan 2005.


https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1185129/langue-innue-aueshish-faune-animaux
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1178729/mot-prefere-innu-josephine-bacon
https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b322.htm
https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b322.htm
https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b321.htm
https://www.quebec.ca/culture/patrimoine-archeologie/decouvrir/a-propos/immateriel
https://www.quebec.ca/culture/patrimoine-archeologie/decouvrir/a-propos/immateriel
https://www.quebec.ca/nouvelles/actualites/details/plus-de-11-m-pour-valoriser-la-culture-innue-40318
https://www.quebec.ca/nouvelles/actualites/details/plus-de-11-m-pour-valoriser-la-culture-innue-40318
https://vitrinelinguistique.oqlf.gouv.qc.ca/fiche-gdt/fiche/17009002/media
http://dx.doi.org/10.17953
http://dx.doi.org/10.17953
http://henryjenkins.org/blog/2007/03/transmedia_storytelling_101.html

La piste audiovisuelle et le < portage > intergénérationnel =— 103

Marcoux, Pascale : De la pellicule a la plume. Poésie et geste documentaire dans Batons a message/
Tshissinuatshitakana de Joséphine Bacon. Mémoire de maitrise. Québec : Université Laval 2015. En
ligne : < https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-
754e9d33f69e/content > [06/01/2024].

Miller, J. R : Pensionnats indiens au Canada. In : L’Encyclopédie canadienne. Historica Canada. octobre
2012, derniére modification janvier 2024. En ligne : < https://www.thecanadianencyclopedia.ca/
fr/article/pensionnats » [04/02/2024].

O’Bomsawin, Kim : Je m’appelle humain. Terre Innue 2020. En ligne : < https://www.terreinnue.com/je-
mappelle-humain » [07/07/2023].

S. a.: 10 questions a Marie-Andrée Gill, Bibliothéque des Amériques. En ligne : < https://www.biblio
thequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-
gill > [04/09/2023].

S. a.: An Antane Kapesh. Kwahiatonhk . En ligne : < https://kwahiatonhk.com/auteurs/an-antane-
kapesh/ > [06/04/2024].

S. a. : Historique, Wapikoni mobile. En ligne : < https://evenementswapikoni.ca/historique »
[26/03/2024].

S. a. : le pays sans arbre, Mushau-nipi. En ligne : < https://www.mushuau-nipi.com/territoire >
[05/04/2024].

Scolari, Carlos Alberto : Transmedia Storytelling : Implicit Consumers, Narrative Worlds, and
Branding in Contemporary Media Production. In : International Journal of Communication 3
(2009). En ligne : < https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/477 > [06/01/2024].

Terriennes et Liliane Charrier : Joséphine Bacon : la poétesse québécoise qui porte la parole de ses
ancétres innus. In : TV5 Monde le 20 mars 2022. En ligne : < https://information.tv5monde.com/
terriennes/josephine-bacon-la-poetesse-quebecoise-qui-porte-la-parole-de-ses-ancetres-innus-
972365 > [07/07/2023].

Vigneault, Louise (éd.) : Créativités autochtones actuelles au Québec : Arts visuels et performatifs,
musique, vidéo. Montréal : Presses de I'Université de Montréal 2023.

Yvon, Anne-Marie : Des mots autochtones en partage. Radio-Canada.ca. Espaces autochtones.
Décembre 2019. En ligne : < https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1425134/autochto
nes-lexique-emilie-monnet-langues > [11/06/2023].


https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-754e9d33f69e/content
https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-754e9d33f69e/content
https://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/pensionnats
https://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/pensionnats
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill
https://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill
https://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill
https://kwahiatonhk.com/auteurs/an-antane-kapesh/
https://kwahiatonhk.com/auteurs/an-antane-kapesh/
https://evenementswapikoni.ca/historique
https://www.mushuau-nipi.com/territoire
https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/477
https://information.tv5monde.com/terriennes/josephine-bacon-la-poetesse-quebecoise-qui-porte-la-parole-de-ses-ancetres-innus-972365
https://information.tv5monde.com/terriennes/josephine-bacon-la-poetesse-quebecoise-qui-porte-la-parole-de-ses-ancetres-innus-972365
https://information.tv5monde.com/terriennes/josephine-bacon-la-poetesse-quebecoise-qui-porte-la-parole-de-ses-ancetres-innus-972365
https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1425134/autochtones-lexique-emilie-monnet-langues
https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1425134/autochtones-lexique-emilie-monnet-langues




	La piste audiovisuelle et le ‹ portage › intergénérationnel dans Je m’appelle humain par Kim O’Bomsawin
	1 Introduction
	2 Joséphine Bacon
	3 La transmédiation
	4 Le cinéma documentaire
	5 L’analyse de Je m’appelle humain
	6 Joséphine Bacon : rapprochement entre les générations
	Bibliographie


