
Ko Eun Nancy Um 
La piste audiovisuelle et le ‹ portage › 
intergénérationnel dans Je m’appelle humain
par Kim O’Bomsawin

1 Introduction
Le film documentaire Je m’appelle humain (2020), réalisé par Kim O’Bomsawin, 
met en évidence la figure inspirante de Joséphine Bacon, poète et aînée innue, 
dans sa lutte contre l’oubli et la disparition de la culture et de la langue innu- 
aimun. Ce documentaire est une œuvre de transmission, reliant le passé au pré
sent à travers les récits et la voix de Bacon, qui traverse le territoire ancestral du 
Nushitmit. Son voyage est ponctué de rencontres mémorables, dont une avec 
Marie-Andrée Gill, poète de la communauté Mashteuiatsh.

Avant d’être elle-même un sujet de documentaire, Bacon avait déjà laissé sa 
marque dans le monde cinématographique en réalisant Tshishe Mishtikuashisht – 
Le petit grand Européen : Johan Beetz (1997) et en contribuant à divers projets 
mettant en lumière les communautés innues. L’engagement artistique rejoint 
celui de Kim O’Bomsawin, cinéaste d’origine abénaquise. Son œuvre s’inscrit 
dans une démarche de préservation et de sensibilisation au vécu des Autochto
nes. Le film se distingue par sa poésie visuelle et sonore, capturant à la fois la 
beauté du territoire tout en transmettant le message puissant de Bacon.

Cette œuvre utilise l’approche « Indigenous digital storytelling », un outil 
puissant pour renforcer l’identité des jeunes générations et préserver les récits 
des aînés. Cependant, le processus de montage cinématographique soulève des 
défis, notamment dans la préservation du rythme naturel des récits oraux autoch
tones, où les pauses et les moments de silence revêtent une grande importance. 
En intégrant des éléments d’accessibilité tels que le sous-titrage et la vidéodescrip
tion, Je m’appelle humain élargit son impact, assurant une transmission plus in
clusive du savoir autochtone. À travers cette analyse, nous verrons comment le 
film illustre le rôle de Bacon comme aînée et guide spirituelle, tout en abordant la 
relation entre les humains et le territoire, ainsi que l’importance de la nature 
dans l’identité de son peuple.

Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-007



2 Joséphine Bacon
Joséphine Bacon est issue de la nation innue – une nation formée de onze 
communautés du nord-est du Québec jusqu’au Labrador : Mashteuiatsh, Essipit, 
Pessamit, Uashat Mak Mani-Utenam, Ekunaitshit, Nuatashkuan, Unaman-shipit, 
Pakua-shipit, Matimekush-Lac John, Sheshatshiu, Natuashish. Bacon est originaire 
de Pessamit, une réserve située à environ cinquante kilomètres en amont de Baie- 
Comeau (Québec), mais elle se réfère à ce lieu avec son mot préféré en innu- 
aimun, « Nutshimit », qui signifie « l’intérieur des terres ».1 Bacon explique ainsi : 
« toute mon identité est là-bas. Je suis originaire du Nutshimit, bien avant d’être 
originaire d’une réserve ».2 Née le 23 avril 1947, elle a grandi dans le système des 
pensionnats3 de la réserve de Maliotenam, au Québec, pendant les années 1950. À 
partir de 1972, elle a été exposée à ses aînés et à la transmission orale alors qu’elle 
travaillait avec des anthropologues québécois comme Rémi Savard, Sylvie Vin
cent, Serge Bouchard et José Mailhot, pour qui elle traduisait des récits d’aînés de 
différentes communautés innues du Québec.4

3 La transmédiation
La méthodologie que j’ai adoptée dans cette recherche est fondée sur une compré
hension des modes par lesquels s’opère la transmission des récits qui étaient tra
ditionnellement racontés de manière orale dans un groupe de personnes qui par

� Bénédicte Filippi : Aueshish – La faune. In : Radio-Canada.ca, Nouvelles juin 2019. En ligne : 
‹ https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1185129/langue-innue-aueshish-faune-animaux › [11/06/2023].
� Joséphine Bacon citée dans Bénédicte Filippi : Aueshish – La faune.
� Selon L’Encyclopédie canadienne, « Les pensionnats autochtones étaient des écoles religieuses 
financées par le gouvernement pour assimiler les enfants autochtones à la culture euro- 
canadienne. Bien que des pensionnats aient été établis à l’époque de la Nouvelle-France, le terme 
désigne habituellement les écoles créées après 1880. Les pensionnats autochtones ont été créés 
par les églises chrétiennes et le gouvernement du Canada dans le but d’éduquer et de convertir 
les jeunes Autochtones et de les assimiler à la société canadienne. Toutefois, les écoles ont per
turbé les existences et les communautés, entraînant des problèmes durables parmi les peuples 
autochtones. Le dernier pensionnat indien a fermé ses portes en 1996. » J. R. Miller : Pensionnats 
indiens au Canada. In : L’Encyclopédie canadienne. Historica Canada. Octobre 2012, dernière mo
dification janvier 2024. En ligne : ‹ https ://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/pension 
nats › [04/02/2024].
� Ariane Langlois : L’espace-temps paradoxal dans la poésie de Joséphine Bacon : Bâtons à mes
sage/Tshissinuashitakana, Un thé dans la toundra/Nipishapui nete mushuat et Uiesh/Quelque part. 
Mémoire de maîtrise. Sherbrooke : Université de Shebrooke 2022, p. 9.

88 Ko Eun Nancy Um

https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1185129/langue-innue-aueshish-faune-animaux
http://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/pensionnats
http://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/pensionnats


laient la même langue. La transmédiation est une manière de comprendre la 
forme que peut prendre un récit, ce qu’on a appelé dans les recherches de langue 
anglaise le « transmedia storytelling ». Dans l’article « Transmedia Storytelling : 
Implicit Consumers, Narrative Worlds, and Branding in Contemporary Media Pro
duction » datant de 2009, Carlos Alberto Scolari définit la narration transmédia
tique (« transmedia storytelling ») comme suit :

Transmedia Storytelling is a particular narrative structure that expands through both diffe
rent languages (verbal, iconic, etc.) and media (cinema, comics, television, video games, 
etc.). Transmedia Storytelling is not just an adaptation from one media to another. The story 
that the comics tell is not the same as that told on television or in cinema ; the different 
media and languages participate and contribute to the construction of the transmedia nar
rative world.5

En définissant la transmédiation, Marcus Leaning fait quant à lui référence à 
Henry Jenkins, qui est spécialiste de ce domaine : « Transmedia concerns the way 
in which signifiers are used and deployed across different media platforms ».6

Jenkins offre trois aspects de la transmédiation. Selon le premier aspect : « trans
media stories are based not on individual characters or specific plots but rather 
complex fictional worlds which can sustain multiple interrelated characters and 
their stories ».7 Cette interrelation des personnages, des récits et des mondes af
fecte également les marchés de l’œuvre transmédiatique : « transmedia storytell
ing practices may expand the potential market for a property by creating diffe
rent points of entry for different audience segments ».8 Enfin, la transmédialité 
permet d’intégrer le récit dans certains aspects inédits du quotidien des lecteurs : 
« a transmedia text does not simply disperse information : it provides a set of 
roles and goals which readers can assume as they enact aspects of the story 
through their everyday life ».9 En faisant de la lecture une aventure immersive et 
participative, la transmédialité permet aux lecteurs de s’imaginer le potentiel de 
l’œuvre dans leur propre quotidien. Dans le cas qui m’intéresse, les techniques de 
narration transmédiatiques peuvent être mises en œuvre pour transmettre des 

� Carlos Alberto Scolari : Transmedia Storytelling : Implicit Consumers, Narrative Worlds, and 
Branding in Contemporary Media Production. In : International Journal of Communication 3 
(2009). En ligne : ‹ https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/477 › [06/01/2024].
� Marcus Leaning : Media and Information Literacy : An Integrated Approach for the 21st Century. 
Cambridge : Chandos Publishing 2017, p. 88.
� Henry Jenkins : « Transmedia Storytelling 101 – Pop Junctions ». Mars 2007. En ligne : ‹ http:// 
henryjenkins.org/blog/2007/03/transmedia_storytelling_101.html › [10/03/2024].
� Ibid.
� Ibid.

La piste audiovisuelle et le ‹ portage › intergénérationnel 89

https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/477
http://henryjenkins.org/blog/2007/03/transmedia_storytelling_101.html
http://henryjenkins.org/blog/2007/03/transmedia_storytelling_101.html


récits de manière innovante et efficace pour éduquer les nouvelles générations 
autochtones et allophones.

Selon Jørgen Bruhn, le mot « transmediation » permet également de rendre 
compte des particularités de chaque média : « to consider the medium specificity 
of the source media product as well as the target media product in order to un
derstand their medial ‹ affordances ›, their medial possibilities and limitations ».10

Parmi les nombreux concepts nommés par Bruhn, les produits médiatiques 
(« media products ») pourraient représenter dans mon cas les médias individuels 
comme la poésie, le cinéma et le théâtre. La spécificité de chacun de ces médias 
(« media specificity ») décrit leurs possibilités et leurs limites esthétiques ou for
melles. Souvent qualifié d’« affordances » en français sous l’influence de l’anglais 
(« affordances »), de telles spécificités peuvent être considérées comme des règles 
formelles auxquelles l’art devrait se conformer.11 Toutefois, comme l’explique 
Bruhn :

The fact that all media are interrelated and by their very definition share characteristic 
found in the four modalities [material modality, sensorial modality, spatiotemporal moda
lity and semiotic modality], is the reason why texts can convey similar experiences to 
watching films, listening to music or looking at a picture.12

La transmédiation joue un rôle vital dans la transmission des récits et des cultu
res autochtones. Mon approche transmédiatique se rapproche de celle d’autres 
chercheurs qui adoptent une telle perspective. Louise Vigneault explique ainsi 
dans l’ouvrage collectif Créativités autochtones actuelles au Québec : Art visuels et 
performatifs, musique, vidéo :

Chez les créatrices et les créateurs autochtones du Québec, elle semble se partager entre un 
traditionalisme de sauvegarde et une reconnaissance des transformations. C’est le cas de 
l’artiste w8banakiak Alanis Obomsawin et de membres de la famille Panadis, qui continuent 
d’œuvrer à la transmission et à la revitalisation de divers savoirs et pratiques aussi bien 
artisanaux que narratifs, performatifs et protocolaires.13

�� Jørgen Bruhn/Anna Gutowska et al. : Transmediation. In : Jørgen Bruhn/Beate Schirrmacher 
(éds.) : Intermedial Studies : An Introduction to Meaning Across Media. Londres : Routledge 2022, 
p. 138–161, ici p. 140.
�� Original en anglais : « each art form has specific possibilities and limitations that the art 
forms should not try to transgress ». Pedro Ata/Beate Schirrmacher : Media and Modalities – Lite
rature. In : Jørgen Bruhn/Beate Schirrmacher (éds.) : Intermedial Studies, p. 42–55, ici p. 45.
�� Jørgen Bruhn/Liviu Lutas et al : Media Representation : Film, Music and Painting in Litera
ture. In : Jøgen Bruhn/Beate Schirrmacher (éds.) : Intermedial Studies, p. 162–194, ici p. 191.
�� Louise Vigneault (éd.) : Créativités autochtones actuelles au Québec : Arts visuels et performa
tifs, musique, vidéo. Montréal : Presses de l’Université de Montréal 2023, p. 64–65.

90 Ko Eun Nancy Um



Dans Place aux littératures autochtones, Simon Harel utilise des mots semblables 
pour expliquer le travail créatif de Natasha Kanapé Fontaine, « qui se présente 
comme poète-interprète, comédienne, artiste en arts visuels et militante pour les 
droits autochtones et environnementaux [et qui] valorise tous les moyens d’ex
pression pour faire dialoguer autochtones et allochtones ».14 Comme Vigneault et 
Harel, je souhaite mettre l’accent sur la transmission des savoirs chez les créatri
ces et créateurs autochtones, quel que soit leur moyen ou média d’expression.

4 Le cinéma documentaire
Au Québec, le cinéma documentaire est une institution artistique majeure. La pro
duction cinématographique locale s’amorce par le tournage de courts métrages docu
mentaires au courant des années 1920. Même si une tradition de fiction cinématogra
phique s’installe tranquillement au XXe siècle, la création de l’Office national du film 
au Québec dans les années 1950 donne un véritable essor au cinéma local, et en par
ticulier au développement du genre du « cinéma direct », orienté par le désir de cap
ter le réel.15 Le cinéma de Michel Brault, à l’image d’une nation par André Loiselle 
révèle comment le documentaire peut servir à la fois de miroir et de moteur de chan
gement dans la perception des réalités autochtones à travers le temps.16 Elle montre 
aussi l’émergence dans la deuxième période ciblée de films ethnographiques qui ont 
adopté une approche différente envers la représentation des Autochtones.17

Depuis le début du XXe siècle, on réalise des films et des documentaires sur les 
peuples autochtones. Cependant, la production de documentaires par les Autochto
nes eux-mêmes est assez récente. Dans l’un des chapitres de l’ouvrage collectif Créa
tivités autochtones actuelles au Québec : Art visuels et performatifs, musique, vidéo, 
Marianne Desrochers note que « [l]es œuvres documentaires permettent à cet effet 
d’engager ou de rétablir les dialogues interculturels tout en démystifiant les luttes 
contemporaines ».18 D’où l’utilisation d’O’Bomsawin de ce que Judy Iseke et Sylvia 

�� Simon Harel : Place aux littératures autochtones. Montréal : Mémoire d’encrier 2017, p. 13
�� Voir André Loiselle : Le cinéma de Michel Brault, à l’image d’une nation. Paris : L’Harmattan 
2005.
�� Ibid. p. 57–58.
�� Ibid. p. 11–12.
�� Marianne Desrochers : L’appropriation sans l’assimilation : une histoire autochtone des rap
ports entre sociétés et arts. In : Louise Vigneault (éd.) : Créativités autochtones actuelles au Qué
bec, p. 309–332, ici p. 319

La piste audiovisuelle et le ‹ portage › intergénérationnel 91



Moore appellent « Indigenous digital storytelling »19 pour nous transmettre les histoi
res, les récits et les cultures des peuples autochtones. Harald Prins, professeur antho
logiste et cinéaste, cité par Judy Iseke et Sylvia Moore, explique ce que pourrait vou
loir dire ce processus : « indigenization of visual media as the appropriation and 
transformation of technologies to meet the cultural and political needs of indigenous 
people ».20 Les médias visuels autochtones n’expriment pas seulement la narration 
autochtone, ils dépeignent également l’interaction dynamique entre la narration et la 
préservation de la culture. Entre les scènes, le cinéma documentaire illustre la 
complexité visuelle en haltant la narration, ce qui peut symboliser certaines confron
tations problématiques vécues par les communautés autochtones contemporaines.

La notion d’« Indigenous digital storytelling » permet aux Autochtones de 
prendre la parole et de contrôler l’image. De plus, le « Indigenous digital storytell
ing » crée des occasions de comprendre l’activisme politique et ouvre des espaces 
pour que les jeunes Autochtones puissent affirmer leur identité et devenir des 
agents du changement social. Au Québec, un exemple de ce phénomène serait le 
projet Wapikoni mobile de Manon Barbeau. Barbeau a commencé avec « l’idée 
d’un studio mobile comme lieu de rassemblement, d’intervention et de création 
audiovisuelle et musicale pour les jeunes des Premières Nations et le baptise Wa
pikoni mobile en hommage à Wapikoni Awashish ».21

Au cinéma, le style et le rythme du montage sont essentiels à la compréhen
sion du média. La structure du récit et le montage peuvent avoir une incidence 
majeure sur la compréhension et la transmission des voix et des récits. S’y jouent 
l’intégrité de ces récits et à la perception de leur authenticité. Le montage, les 
voix, les besoins et perspectives de la communauté sont tous considérés avec res
pect dans la représentation fidèle de ces récits :

�� Indigenous digital storytelling « is based in indigenous theories ‹ associated with proactive 
measures for addressing changes ›, ‹ reflective of our [indigenous] ways of knowing, being, and 
doing › and built on strategic skills in community. […] Indigenous digital storytelling provides 
opportunities for indigenous people to control the images and structures through self- 
representations along with the misrepresentations on indigenous people in dominant society. In
digenous digital storytelling creates opportunities to understand political activism and creates 
spaces for indigenous youth to affirm their identity and become agents of social change ». Judy 
Iseke/Sylvia Moore : Community-Based Indigenous Digital Storytelling with Elders and Youth. In : 
American Indian Culture and Research Journal 35, 4 (2011), p. 19–38, ici p. 21. En ligne : ‹ http://dx. 
doi.org/10.17953 › [11/06/2023].
�� Harald Prins : Visual Anthropology. In : Thomas Biolsi (éd.) : A Companion to the Anthropo
logy of American Indians. Malden (MA) : Blackwell Press, 2004, p. 506–525, cité dans Judy Iseke/ 
Sylvia Moore : Community-Based Indigenous Digital Storytelling with Elders and Youth, p. 32.
�� S. a. : Historique, Wapikoni mobile. En ligne : ‹ https://evenementswapikoni.ca/historique › 
[26/03/2024].

92 Ko Eun Nancy Um

http://dx.doi.org/10.17953
http://dx.doi.org/10.17953
https://evenementswapikoni.ca/historique


Filmmakers work with community members and Elders making decisions about the editing. 
Because editing can transform how voices are heard and how stories are understood, it is a 
central aspect of digital storytelling. Digital storytellers and researchers collaborate with the 
continual involvement of the community. To ensure that story lines meet and reflect the 
community’s needs and perspectives.22

L’approche « Indigenous digital storytelling » vise à mettre en place des récits vi
suels qui répondent aux besoins et aux perspectives de la communauté en travail
lant en collaboration avec les membres de la communauté et les aînés à la préser
vation et à l’amélioration des langues et cultures autochtones. Par conséquent, 
comme le soulignent Iseke et Moore, la transmédiation du cinéma documentaire 
sait rayonner les récits et les cultures patrimoniales à l’ère contemporaine : « [t] 
hey [filmmakers] stress the importance of making digital videos so that a future 
generation of indigenous people can use technology to sustain their indigenous 
worldviews ».23 De même, ces documentaires sont diffusés en ligne, la technologie 
rejoignant ainsi la jeunesse autochtone.

5 L’analyse de Je m’appelle humain
Joséphine Bacon a elle-même une expérience dans l’industrie cinématographique. 
En 1997, elle a d’ailleurs réalisé son premier film documentaire, Tshishe Mishtikuas
hisht – Le petit grand Européen : Johan Beetz, qui dure cinquante et une minutes. 
Puisque dès le début de sa carrière, elle raconte l’histoire de son peuple, il n’est pas 
étonnant qu’elle ait centré l’intrigue de ce premier documentaire sur Johan Beetz, 
un aristocrate belge. Celui-ci avait épousé une femme innue avec qui il a vécu dans 
le village rebaptisé aujourd’hui Baie-Johan-Beetz, et où il est devenu « au fil du 
temps un grand homme aux yeux des Innus grâce à l’amitié profonde qu’il vouait à 
ce peuple des grands espaces ».24 Par la suite, elle a créé des épisodes de séries do
cumentaires qui se concentraient sur les communautés innues du Québec. De plus, 
elle a fait un projet collaboratif intitulé Tshinanu « dont chaque épisode a pour 
pierre angulaire un verbe, lequel amène le public à découvrir un thème associé 
aux valeurs et à la spiritualité des peuples des Premières Nations ».25

�� Judy Iseke/Sylvia Moore : Community-Based Indigenous Digital Storytelling with Elders and 
Youth, p. 29.
�� Ibid., p. 21.
�� Joséphine Bacon : Tshishe Mishtikuashisht – Le petit grand européen : Johan Beetz. Office natio
nal du film 1997, 51 mins. En ligne : ‹ https://www.nfb.ca/film/tshishe_mishtikuashisht › [04/06/2023].
�� Pascale Marcoux : De la pellicule à la plume. Poésie et geste documentaire dans Bâtons à mes
sage/Tshissinuatshitakana de Joséphine Bacon. Mémoire de maîtrise. Québec : Université Laval 

La piste audiovisuelle et le ‹ portage › intergénérationnel 93

https://www.nfb.ca/film/tshishe_mishtikuashisht


Cependant, en 2020, Joséphine Bacon devient le personnage principal dans le 
film documentaire Je m’appelle humain. La cinéaste Kim O’Bomsawin, d’origine 
abénaquise, est profondément motivée par la volonté de faire découvrir à travers 
ses œuvres cinématographiques les riches traditions, pourtant souvent méconnues, 
des Premiers Peuples du territoire qu’on nomme maintenant le Québec. Dans ce 
documentaire, Joséphine Bacon traverse le Nushitmit, cette terre ancestrale de la 
Côte-Nord, près de Baie-Comeau Mushuau-nipi, un territoire « situé au cœur de la 
toundra, sur la passe migratoire du troupeau de caribous de la rivière George (56e 

parallèle), à 250 kilomètres au nord-est de Schefferville ».26 Nous pouvons voir les 
images du territoire et écouter des poèmes que Bacon récite dans les scènes dont la 
terre ancestrale est montrée. Durant son voyage, Bacon est accompagnée par Marie- 
Andrée Gill et elles croisent plusieurs personnes du passé de Bacon, notamment son 
amie rencontrée dans le pensionnat. Gill joue un rôle important dans le documen
taire d’O’Bomsawin, où on la voit animer une rencontre littéraire avec Joséphine 
Bacon à la Grande Bibliothèque en 2019 et marcher dans la toundra en compagnie 
de l’aînée. Poète innue, née dans la communauté Mashteuiatsh, aujourd’hui connue 
sous le nom Saguenay-Lac-Saint-Jean (Québec), Gill a écrit de la poésie qui mélange 
ses identités innue et québécoise.27 Bien qu’elle n’utilise pas la langue innue quoti
diennement comme Bacon, ses croyances sont semblables puisqu’elle dit : « Je crois 
qu’être membre des Premières Nations c’est continuer d’exister et de transmettre ses 
valeurs, en exprimant une résistance ».28 Gill est également connue comme la succes
seure de Bacon. Depuis 2013, elle a commencé à participer à de nombreux projets et 
publications, comme la baladodiffusion Laissez-nous raconter : l’histoire crochie, par
fois en collaboration avec d’autres écrivains autochtones comme Natasha Kanapé 
Fontaine et Michel Jean. Nous pouvons donc voir qu’elle essaie à son tour d’exprimer 
sa culture pour diffuser les connaissances de sa communauté au public.

Le documentaire permet aux spectateurs de suivre Joséphine Bacon afin de dé
couvrir ce qui pourrait être des histoires inconnues pour les nouvelles générations 
de Premières Nations et d’Allochtones, mais aussi pour le public en général. La mai
son de production Terre Innue, responsable du documentaire, le décrit ainsi :

2015. p. 3. En ligne : ‹ https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627- 
754e9d33f69e/content › [06/01/2024].
�� S. a. : le pays sans arbre, Mushau-nipi. En ligne : ‹ https://www.mushuau-nipi.com/territoire › 
[05/04/2024].
�� Elle a publié des recueils de poésie intitulés Béante, Frayer et Chauffer le dehors. En 2019, elle 
a complété la rédaction de son mémoire de maîtrise Chauffer le dehors suivi de Amour transper
sonnel et décolonial à l’Université du Québec à Chicoutimi.
�� S. a. : 10 questions à Marie-Andrée Gill. Bibliothèque des Amériques. En ligne : ‹ https ://www. 
bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-an 
dree-gill › [04/09/2023].

94 Ko Eun Nancy Um

https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-754e9d33f69e/content
https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-754e9d33f69e/content
https://www.mushuau-nipi.com/territoire
http://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill
http://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill
http://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill


Lorsque les anciens nous quittent, un lien avec le passé disparaît avec eux. La femme de 
lettres innue Joséphine Bacon incarne cette génération témoin d’une époque bientôt révo
lue. Avec charisme et sensibilité, elle mène un combat contre l’oubli et la disparition d’une 
langue, d’une culture et de ses traditions. Sur les traces de Papakassik, le maître du caribou. 
Je m’appelle humain propose une incursion dans l’Histoire d’un Peuple multimillénaire aux 
côtés d’une femme libre qui a consacré sa vie à transmettre son savoir et celui de ses ancê
tres. Dans sa langue, innu veut dire « humain ».29

Ce passage met de l’avant la voix et l’histoire d’une femme innue qui lutte « contre 
l’oubli et la disparition ». Son combat pour préserver et transmettre le savoir de 
ses ancêtres est une source d’inspiration et toute l’intrigue du film documentaire 
Je m’appelle humain. De ce fait, le travail cinématographique de Kim O’Bomsawin 
pourrait le mieux s’apparenter au phénomène qu’on nomme en anglais « Indige
nous digital storytelling ». Dans l’article « Community-Based Indigenous Digital 
Storytelling with Elders and Youth », Judy Iseke et Sylvia Moore mentionnent que 
ce mode de narration audiovisuelle « creates opportunities to understand politi
cal activism and creates spaces for indigenous [sic] youth to affirm their identity 
and become agents of social change ».30 En créant à partir d’un média plus dési
rable aux yeux des jeunes et en facilitant l’accès en ligne, les artistes qui travail
lent avec les communautés participent à la mobilisation des récits identitaires des 
jeunes. Pour les aînés, ce média a facilité l’expression des récits patrimoniaux et 
leur transmission aux jeunes captifs du numérique.

En outre, Je m’appelle humain offre un bon exemple de la rapidité et des 
nuances avec lesquels les récits sont relatés par les aînés et les jeunes. La trans
mission dans le contexte cinématographique présente certains défis, car la réali
satrice doit prendre en compte la manière dont l’histoire a été initialement racon
tée sachant que l’impact narratif peut évoluer au cours du processus de montage 
en fonction des choix et des stratégies éditoriales. Dans la section consacrée à la 
transformation des histoires en film, Judy Iseke et Sylvia Moore expliquent que la 
personne aînée peut faire de longues pauses lorsqu’elle raconte une histoire. 
Dans ce cas, le montage peut mener à une forme d’accélération qui trahit le récit :

The pace of the story that the Elders set is lost, and this changes how one connects to a 
story. When Elders pause, the people who are listening can stop thinking. In eliminating 
these pauses, there is less time for the important points of the story to settle in the viewer’s 
mind and for the story lessons to be learned.31

�� Kim O’Bomsawin : Je m’appelle humain. Terre Innue 2020. En ligne : ‹ https://www.terreinnue. 
com/je-mappelle-humain › [07/07/2023].
�� Judy Iseke/Sylvia Moore : Community-Based Indigenous Digital Storytelling with Elders and 
Youth, p. 21.
�� Ibid., p. 30.

La piste audiovisuelle et le ‹ portage › intergénérationnel 95

https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain


Il est crucial pour la réalisatrice de trouver l’équilibre entre respecter l’intégrité 
de l’histoire d’origine et adapter les éléments narratifs pour qu’ils fonctionnent 
efficacement dans la langue cinématographique. La réalisatrice doit donc faire 
preuve de vigilance pour préserver la vérité, la clarté et l’authenticité de l’histoire 
tout en exploitant les possibilités narratives uniques qu’offre le média cinémato
graphique. Ainsi, le processus de création doit être mené avec soin pour que la 
réalisatrice puisse exploiter les ressources du langage cinématographique afin 
d’enrichir et d’amplifier l’impact émotionnel de l’histoire. Donc, le choix du pay
sage cinématographique québécois et de la musique collaborent à l’établissement 
d’une atmosphère et d’une esthétique correspondant au récit innu et non aux 
connaissances inexactes et stéréotypées de ce peuple.

Certains éléments de Je m’appelle humain rappellent également d’autres formes 
d’inclusivité qui touchent à l’accessibilité. En effet, une version du film diffusée sur 
ICI RDI intègre un sous-titrage codé pour personnes sourdes et malentendantes, 
conformément aux normes du Conseil de la radiodiffusion et des télécommunica
tions canadiennes.32 De même, des légendes détaillées décrivent ainsi de manière in
tégrale et précise chacune des images et chacun des éléments de la scène à l’aide de 
la vidéodescription.33 Ces techniques reflètent une prise de conscience croissante de 
l’importance de l’accessibilité dans les médias. Elles démontrent également une ap
proche proactive visant à engendrer un changement positif non seulement dans l’in
dustrie de la télévision, mais aussi dans la société. Si cette accessibilité audiovisuelle 
aide à faire rayonner le monde de Joséphine Bacon, elle sert aussi à mettre en relief 
certains aspects des images comme nous le verrons plus loin. En fin de compte, la 
réalisatrice crée une expérience cinématographique mémorable qui honore le passé 
tout en laissant une empreinte durable dans l’esprit et le cœur des spectateurs.

�� Gouvernement du Canada – Conseil de la radiodiffusion et des télécommunications canadien
nes (CRTC) : Accès à la télévision pour les personnes sourdes ou malentendantes : le sous-titrage 
codé. Décembre 2008. En ligne : ‹ https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b321.htm › [05/09/2023].
�� La « vidéodescription (VD) ou la description vidéo consiste en une description orale des prin
cipaux éléments visuels d’une émission, comme les paramètres, les costumes et le langage corpo
rel. La description est ajoutée pendant les pauses dans le dialogue et elle permet au téléspecta
teur de se représenter mentalement ce qui se passe dans l’émission. La vidéodescription utilise 
une piste audio distincte ». Gouvernement du Canada – Conseil de la radiodiffusion et des télé
communications canadiennes (CRTC) : « Accès à la programmation pour les personnes aveugles 
ou ayant une vision partielle : vidéodescription et description sonore ». Décembre 2008. En ligne : 
‹ https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b322.htm › [05/09/2023].

96 Ko Eun Nancy Um

https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b321.htm
https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b322.htm


6 Joséphine Bacon : rapprochement entre les 
générations

« La poésie pour moi, c’est des moments intimes comme maintenant. Où tu re
tournes dans ton âme et puis tu laisses parler l’âme, et puis tu écris après »,34 dit 
Joséphine Bacon dans le film Je m’appelle humain. À ce moment-là, elle est assise 
sur le rocher, face à l’horizon, et regarde le fleuve Saint-Laurent. C’est une jour
née partiellement ennuagée. Les oiseaux volent et des macareux l’entourent. En 
faisant cette déclaration sur la poésie, elle nous aide à comprendre pourquoi les 
poèmes lui viennent au contact de la nature pour être ensuite rédigés sur le pa
pier. En suivant les mouvements de Bacon sur le territoire dans Je m’appelle hu
main, on remarque comment elle marche avec sa canne, se tient avec les jambes 
arquées et regarde son environnement avec sagesse. En écoutant ce qu’elle par
tage, il est évident qu’elle a maintenant pris le rôle d’une aînée pour tenter de 
transmettre à la prochaine génération d’Innus le savoir qu’elle a acquis auprès de 
ses propres aînés, comme Mestenapeu, que Bacon définit comme le grand chas
seur innu Mathieu André (Mathiu Antene en innu-aimun). Diane Boudreau, qui a 
résumé la vie de l’aîné, explique qu’il :

est né en 1904 à Uapashush sur un territoire de chasse ancestral. Avec sa famille, il pratique 
la chasse de subsistance jusqu’en1948 environ ; la compagnie Iron Ore du Canada l’engage 
alors comme prospecteur. En 1951, il est muté à la compagnie Labrador Mining and Explora
tion où il restera vingt ans. Toutefois, ce travail rémunéré ne l’empêche pas d’accéder à la 
chefferie traditionnelle amérindienne et de participer activement à différents mouvements 
militant pour la reconnaissance des droits autochtones. En 1984, il publie Moi, « Mestenapeu »
(qui veut dire « Le grand homme »).35

Bacon, quant à elle, le décrit dans Je m’appelle humain comme quelqu’un qui 
connaissait « Nutshimit comme sa poche, parce qu’il l’avait tellement marché. Il 
connaissait le caribou ».36 Il aurait été « un homme d’enseignement, un homme 
de connaissance, un grand guide ».37 Au moment où elle décrit Mestenapeu, l’illu
mination du visage de Bacon est merveilleusement capturée par la caméra à tra
vers un plan rapproché. En tant que spectateurs, nous sommes transportés par 

�� Kim O’Bomsawin : Je m’appelle humain. Terre Innue 2020. 1:30–1:45. En ligne : ‹ https://www. 
terreinnue.com/je-mappelle-humain › [07/07/2023].
�� Diane Boudreau : L’écriture appropriée. Liberté 33, 45 (1991), p. 58–80. En ligne : ‹ https:// 
www.erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/ › [06/04/2024].
�� Kim O’Bomsawin : Je m’appelle humain. Terre Innue 2020. 26:30–26:56. En ligne : ‹ https:// 
www.terreinnue.com/je-mappelle-humain › [07/07/2023].
�� Ibid., 27:23–27:30.

La piste audiovisuelle et le ‹ portage › intergénérationnel 97

https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/
https://www.erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain


cette vision qui pousse notre imagination à contempler les précieux messages 
qu’elle a pu recevoir de la part de l’aîné. Nous constatons que la simple évocation 
de son passé fait naître en elle une joie palpable.

Une scène magnifique capture la notion de transmission et de partage entre 
l’aînée et une autre femme autochtone : ainsi on voit Marie-Andrée Gill écrire 
dans son carnet sur le bord de l’eau. Cette scène débute par un très gros plan de 
Gill lorsqu’elle est en train d’écrire dans son carnet, sans musique, mais où l’on 
entend l’eau ruisseler. Tout au long du documentaire d’O’Bomsawin, Gill donne 
l’impression qu’elle voudrait en savoir plus sur ses ancêtres. Ainsi dans la scène 
près de l’eau, on remarque que Gill a noté une citation de Bacon : « C’est beau ici. 
C’est à ça que devrait ressembler la Terre ».38 Il semble que d’après ce que Bacon 
a énoncé dans leur discussion préalable, elle a commencé à se poser des ques
tions sur la Terre. Cette réflexion est liée à ce que Bacon précise plus tôt dans ce 
documentaire : « je m’en vais retrouver l’esprit de Papakassiku. Retrouver des au
rores boréales. Retrouver les étoiles et puis me dire c’est à ça que la terre devrait 
ressembler ».39 Les mots de Bacon ici ressemblent remarquablement à ceux de 
ses recueils de poésie Bâtons à message – Tshissinuatshitakana et Uiesh – Quelque 
part : on y retrouve Papakassiku le maître du caribou, les aurores boréales, le 
monde d’en haut et le monde d’en bas. Bacon intègre le cycle de la vie en disant 
bientôt aller retrouver l’esprit de Papakassiku et les étoiles, un niveau supérieur 
d’où elle pourrait observer le territoire rêvé, la toundra. Gill s’inspire des mots de 
Bacon, les considérant comme une source d’inspiration ancestrale pour dépein
dre le paysage observé. Dans une scène qui suit, un plan d’ensemble montre l’aî
née qui transmet des histoires à Gill, représentante de l’avenir. La vidéodescrip
tion montre cette scène en insistant sur le rapport physique entre les deux 
femmes : « Marie-Andrée [Gill] aide son aînée à se rendre à l’hydravion qui les 
attend. Joséphine [Bacon] accrochée à son bras, avance doucement en s’aidant 
d’une béquille. L’autre béquille est tenue par Marie-Andrée ».40 En tant qu’aînée, 
physiquement, Bacon a besoin de l’aide de Gill pour marcher sans l’aide de ses 
deux béquilles. Ceci reflète symboliquement et visuellement l’importance de l’in
terdépendance spirituelle et physique entre les deux.

Plus tard, Gill porte son aînée sur le dos. Dans cette scène présentée en plan 
d’ensemble, nous apercevons le magnifique paysage coloré du Mushuau-nipi en 
arrière-plan, alors que Gill marche à travers le champ, accompagnée d’un chant 
calme en arrière-plan auquel la voix de Bacon se substitue. À l’oral, l’aînée récite 

�� Ibid., 29:29.
�� Ibid., 29:56.
�� Ibid., 30:00.

98 Ko Eun Nancy Um



un poème tiré de son troisième recueil, Un thé dans la toundra/Nipishapui nete 
mushuat, en innu-aimun puis en français : « Un traîneau tire mes perches / Le 
champignon veille le feu / Je porte ma grand-mère sur le dos / Mes genoux 
ploient / Sous tant de sagesse ».41 Dans cette citation, le Je ferait peut-être réfé
rence à une image de Joséphine Bacon d’autrefois, alors qu’elle aurait elle-même 
porté sa grand-mère sur son dos. Toutefois, dans cette scène symbolique, Gill 
pourrait également être le Je car c’est elle qui porte Bacon sur son dos à son tour. 
La dernière partie de cette citation, « Mes genoux ploient / Sous tant de sagesse », 
illustre parfaitement la puissance du temps qui s’écoule et de l’accumulation 
culturelle sur le corps des deux femmes. Le mot « ploient » est important, car ce 
mot exprime la notion de courbure ou de flexion lorsqu’on porte quelque chose 
de lourd ou de pesant, d’un point de vue non seulement physique, mais aussi 
culturel. Car ce n’est pas seulement le poids d’un autre corps humain qui agit sur 
les genoux de la porteuse, mais surtout celui du rôle de la femme appelée à deve
nir à son tour porteuse de sa culture, aînée pour sa communauté. Surimposé sur 
le film documentaire, le poème de Bacon révèle l’impact profond et émouvant 
que cette collection de sagesse et de connaissances transmises peut avoir sur le 
destinataire, qu’il soit Bacon ou Gill. Cette expression souligne le poids des géné
rations précédentes et la responsabilité de préserver et de transmettre cette sa
gesse aux jeunes générations. Bacon explique ainsi à la caméra, Gill à côté d’elle 
écoutant, que :

C’est pas juste une image de porter ses aînés sur le dos. Tu sais, dans l’ancien temps, dans le 
temps du nomadisme, quand on rejoignait la terre de Nutshimit, ça aurait été impensable 
de pas amener avec toi tes aînés. Ils ont tellement vécu et tellement vu qu’eux seuls peuvent 
te guider. Et puis t’as besoin d’eux pour tes enfants, pour qu’ils leur racontent le début du 
monde.42

Dans le cadre de ce documentaire, O’Bomsawin montre que Bacon joue un rôle 
incontournable dans sa façon de trouver des amies et alliées pour préserver un 
patrimoine qui a survécu aux tentatives du colonialisme de la supprimer.

Un autre passage du film Je m’appelle humain montre l’insistance de Bacon 
sur l’interdépendance entre les animaux et le peuple innu. À l’intérieur d’une 
tente illuminée la nuit, Joséphine Bacon et Marie-Andrée Gill font chauffer une 
tête de poisson dans un chaudron d’eau chaude. Bacon s’exprime alors en gros 
plan près d’un chaudron :

�� Ibid., 46:01–46:33. Le poème est tiré de Joséphine Bacon : Un thé dans la toundra/Nipishapui 
nete mushuat. Montréal : Mémoire d’encrier 2013, p. 64.
�� Kim O’Bomsawin : Je m’appelle humain. Terre Innue 2020. 46:38–47:17. En ligne : ‹ https:// 
www.terreinnue.com/je-mappelle-humain › [07/07/2023].

La piste audiovisuelle et le ‹ portage › intergénérationnel 99

https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain


Certains vieux disaient que lui [nom indistinct], ils le considéraient comme le maître des 
poissons de l’intérieur des terres. Tu retrouves à Papakassiku le maître du caribou. Tu retro
uves aussi le maître des animaux aquatiques, Missinak. Tu retrouves le grand-père, l’ours. 
Mais ça, tu le retrouves dans la tête de la truite grise.43

À ce moment-là, une tête de poisson cuite est déposée sur une assiette de métal 
en gros plan. La caméra recule pour montrer les mains de Bacon dans cette as
siette, deux femmes (dont Gill) à ses côtés. Elle parle à l’autre femme en innu- 
aimun (sous-titré en français), lui révélant en lui montrant l’un des os de poisson : 
« Tu vois ça ? C’est ton grand-père »44. « Ah, la patte d’ours ! »45, s’exclame l’autre 
femme en français. Bacon renchérit en innu-aimun : « Les aînés disent que cet 
animal est notre grand-père ou notre grand-mère, il n’a pas de maître. Il est son 
propre maître ».46 Les deux femmes observent Bacon qui décortique le poisson, 
disant être à la recherche de Papakassiku, le maître du caribou omniprésent dans 
le recueil de poésie Bâtons à message/Tshissinuatshitakana. Reprenant en innu- 
aimun (sous-titré en français), Bacon s’exclame : « Ah, la voilà… C’est sa patte. Et 
ici on voit le sabot du caribou. […] C’est Papakassiku, le maître du caribou ».47 Elle 
cherche ensuite le maître des animaux aquatiques, mais sans le retrouver : « Je 
n’ai pas assez d’expérience, pas assez vieille encore ».48

L’enquête de Bacon dans les os de la truite grise transmet bien les savoirs sur 
les maîtres animaux aux deux femmes qui l’accompagnent et qui découvrent qu’à 
l’intérieur de chaque animal se trouve une représentation des autres animaux : le 
maître du caribou, l’ours sans maître. Bacon se dévoile comme détentrice de l’his
toire qui lie ces animaux avec ou sans maîtres à son peuple : « L’histoire est très 
grande dans la tête de Kukumes la truite grise. C’est là que se trouve l’histoire de 
l’Innu, je te dirai ».49 Elle montre aussi sa fragilité comme figure de transmission 
qui manque d’« expérience » culturelle. Cette réflexion invite à une contempla
tion sur la quête de sens et la recherche de la vérité qui sous-tendent l’ensemble 
du récit. C’est une réflexion profonde qui traverse les frontières du temps et de 
l’espace, offrant une perspective cosmique sur l’histoire racontée.

Pour conclure, Je m’appelle humain met en lumière le rôle crucial des aînés 
comme Joséphine Bacon dans la transmission de l’histoire et des traditions innues 
aux nouvelles générations, représentées par Marie-Andrée Gill. Il rend également 

�� Ibid., 37:31–37:58.
�� Ibid., 38:08–38:15.
�� Ibid., 38:16.
�� Ibid., 38:35–38:47.
�� Ibid., 39:31–39:51.
�� Ibid., 40:08–40:11.
�� Ibid., 38:52–39:03.

100 Ko Eun Nancy Um



manifeste la place des amies et du territoire dans cette transmission. O’Bomsawin 
accorde une piste audiovisuelle pour permettre à Bacon de communiquer son sa
voir et sa sagesse poétiques. La réalisatrice termine le documentaire avec un 
poème lu par Bacon, alors qu’on voit cette dernière sur l’écran, contemplant la 
carcasse d’un caribou :

Ce soir Toundra / écoute son silence // Bruit de pas / Rythme du cœur / Son de tambours // 
L’écho fredonne une incantation / Papakassiku l’entend / Et envoie son fils Caribou / Nourrir 
mon corps fatigué / Chausser mes pieds // J’étends sur la neige sa peau de fourrure / 
Pour m’endormir / Mes rêves atteignent les étoiles // Toundra me chuchote / Te voilà.50

En relation étroite avec le film d’O’Bomsawin, ce poème fait écho aux thèmes 
abordés dans le film. Conjugué au présent, il actualise les traditions toujours en 
cours et la connexion entre la nature et Joséphine Bacon. Le sens de l’ouïe est 
sollicité par le champ lexical : écoute, bruit, rythme, sons, écho, entend, chuchote. 
La femme mûre et sage est à l’écoute de ses origines, de ses traditions, des mon
des animal et communautaire qui l’entourent. D’une manière similaire à celle il
lustrée dans ce poème, le documentaire exprime la relation sensorielle entre 
Bacon comme femme innue et son territoire. Il annonce le respect des autres hu
mains et non-humains, dans la vie comme dans la mort. En définitive, le film 
ouvre une fenêtre sur le monde de Joséphine Bacon : à travers la magie du docu
mentaire, nous découvrons une figure lumineuse qui guide les générations futu
res tout en honorant le passé et le territoire où elle se laisse accompagner et 
conforter par les maîtres de la nature durant un ultime voyage au cœur de la 
vieillesse.

Bibliographie
Ata, Pedro/Schirrmacher, Beate : Media and Modalities – Literature. In : Jørgen Bruhn/Beate 

Schirrmacher (éds.) : Intermedial Studies : An Introduction to Meaning Across Media. Londres : 
Routledge 2022, p. 42–55.

Bacon, Joséphine : Tshishe Mishtikuashisht – Le petit grand européen : Johan Beetz. Office national du 
film 1997, 51 mins. En ligne : ‹ https://www.nfb.ca/film/tshishe_mishtikuashisht › [04/06/2023].

Bacon, Joséphine : Un thé dans la toundra/Nipishapui nete mushuat. Montréal : Mémoire 
d’encrier 2013.

Boudreau, Diane : L’écriture appropriée. In : Liberté 33, 45 (1991), p. 58–80. En ligne : ‹ https://www. 
erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/ › [06/04/2024].

�� Ibid., 49:20. Bacon lit un passage tiré de Joséphine Bacon : Un thé dans la toundra/Nipishapui 
nete mushuat. Montréal : Mémoire d’encrier 2013, p. 34.

La piste audiovisuelle et le ‹ portage › intergénérationnel 101

https://www.nfb.ca/film/tshishe_mishtikuashisht
https://www.erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/
https://www.erudit.org/fr/revues/liberte/1991-v33-n4-5-liberte1461629/60535ac/


Bruhn, Jørgen/Gutowska, Anna et al. : Transmediation. In : Jørgen Bruhn/Beate Schirrmacher (éds.) : 
Intermedial Studies : An Introduction to Meaning Across Media. Londres : Routledge 2022,  
p. 138–161.

Bruhn, Jørgen/Lutas, Liviu et al. : Media Representation : Film, Music and Painting in Literature. In : 
Jørgen Bruhn/Beate Schirrmacher (éds.) : Intermedial Studies : An Introduction to Meaning Across 
Media. Londres : Routledge 2022, p. 162–194.

Desrochers, Marianne : L’appropriation sans l’assimilation : une histoire autochtone des rapports 
entre sociétés et arts. In : Louise Vigneault (éd.) : Créativités autochtones actuelles au Québec : 
Arts visuels et performatifs, musique, vidéo. Montréal : Presses de l’Université de Montréal 2023,  
p. 309–332.

Filippi, Bénédicte : Aueshish – La faune. In : Radio-Canada.ca, Nouvelles juin 2019. En ligne :  
‹ https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1185129/langue-innue-aueshish-faune-animaux ›  
[11/06/2023].

Filippi, Bénédicte : Le mot préféré de Joséphine Bacon. In : Radio-Canada.ca, Nouvelles juin 2019. En 
ligne : ‹ https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1178729/mot-prefere-innu-josephine-bacon › 
[04/02/2024].

Gouvernement du Canada – Conseil de la radiodiffusion et des télécommunications canadiennes 
(CRTC) : Accès à la programmation pour les personnes aveugles ou ayant une vision partielle : 
vidéodescription et description sonore. Décembre 2008. En ligne : ‹ https://crtc.gc.ca/fra/info_ 
sht/b322.htm › [05/09/2023].

Gouvernement du Canada – Conseil de la radiodiffusion et des télécommunications canadiennes 
(CRTC) : Accès à la télévision pour les personnes sourdes ou malentendantes : le sous-titrage 
codé. Décembre 2008. En ligne : ‹ https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b321.htm › [05/09/2023].

Gouvernement du Québec : Patrimoine immatériel. En ligne : ‹ https://www.quebec.ca/culture/patri 
moine-archeologie/decouvrir/a-propos/immateriel › [04/02/2024].

Gouvernement du Québec : Plus de 1,1 M $ pour valoriser la culture innue !. En ligne : ‹ https://www. 
quebec.ca/nouvelles/actualites/details/plus-de-11-m-pour-valoriser-la-culture-innue-40318 ›  
[04/02/2024].

Grand Dictionnaire Terminologique : Média. Vitrine linguistique. Office québécois de la langue 
française. En ligne : ‹ https://vitrinelinguistique.oqlf.gouv.qc.ca/fiche-gdt/fiche/17009002/media › 
[10/03/2024].

Harel, Simon : Place aux littératures autochtones. Montréal : Mémoire d’encrier 2017.
Iseke, Judy/Sylvia Moore : Community-Based Indigenous Digital Storytelling with Elders and Youth. 

In : American Indian Culture and Research Journal 35, 4 (2011), p. 18–39. En ligne : ‹ http://dx.doi. 
org/10.17953 › [11/06/2023].

Jenkins, Henry : Convergence Culture : Where Old and New Media Collide. New York : New York 
University Press 2006.

Jenkins, Henry : Transmedia Storytelling 101 – Pop Junctions. Mars 2007. En ligne :  
‹ http://henryjenkins.org/blog/2007/03/transmedia_storytelling_101.html › [10/03/2024].

Kalogeras, Stavroula : Transmedia Storytelling and the New Era of Media Convergence in Higher 
Education. Houndmills/Basingstoke et Hampshire : Palgrave Macmillan 2014.

Langlois, Ariane : L’espace-temps paradoxal dans la poésie de Joséphine Bacon : Bâtons à message/
Tshissinuashitakana, Un thé dans la toundra/Nipishapui nete mushuat et Uiesh/Quelque part. 
Mémoire de maîtrise. Sherbrooke : Université de Shebrooke 2022.

Leaning, Marcus : Media and Information Literacy : An Integrated Approach for the 21st Century. 
Cambridge : Chandos Publishing 2017.

Loiselle, André : Le cinéma de Michel Brault, à l’image d’une nation. Paris : L’Harmattan 2005.

102 Ko Eun Nancy Um

https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1185129/langue-innue-aueshish-faune-animaux
https://ici.radio-canada.ca/nouvelle/1178729/mot-prefere-innu-josephine-bacon
https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b322.htm
https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b322.htm
https://crtc.gc.ca/fra/info_sht/b321.htm
https://www.quebec.ca/culture/patrimoine-archeologie/decouvrir/a-propos/immateriel
https://www.quebec.ca/culture/patrimoine-archeologie/decouvrir/a-propos/immateriel
https://www.quebec.ca/nouvelles/actualites/details/plus-de-11-m-pour-valoriser-la-culture-innue-40318
https://www.quebec.ca/nouvelles/actualites/details/plus-de-11-m-pour-valoriser-la-culture-innue-40318
https://vitrinelinguistique.oqlf.gouv.qc.ca/fiche-gdt/fiche/17009002/media
http://dx.doi.org/10.17953
http://dx.doi.org/10.17953
http://henryjenkins.org/blog/2007/03/transmedia_storytelling_101.html


Marcoux, Pascale : De la pellicule à la plume. Poésie et geste documentaire dans Bâtons à message/
Tshissinuatshitakana de Joséphine Bacon. Mémoire de maîtrise. Québec : Université Laval 2015. En 
ligne : ‹ https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627- 
754e9d33f69e/content › [06/01/2024].

Miller, J. R : Pensionnats indiens au Canada. In : L’Encyclopédie canadienne. Historica Canada. octobre 
2012, dernière modification janvier 2024. En ligne : ‹ https://www.thecanadianencyclopedia.ca/ 
fr/article/pensionnats › [04/02/2024].

O’Bomsawin, Kim : Je m’appelle humain. Terre Innue 2020. En ligne : ‹ https://www.terreinnue.com/je- 
mappelle-humain › [07/07/2023].

S. a. : 10 questions à Marie-Andrée Gill, Bibliothèque des Amériques. En ligne : ‹ https://www.biblio 
thequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree- 
gill › [04/09/2023].

S. a. : An Antane Kapesh. Kwahiatonhk !. En ligne : ‹ https://kwahiatonhk.com/auteurs/an-antane- 
kapesh/ › [06/04/2024].

S. a. : Historique, Wapikoni mobile. En ligne : ‹ https://evenementswapikoni.ca/historique › 
[26/03/2024].

S. a. : le pays sans arbre, Mushau-nipi. En ligne : ‹ https://www.mushuau-nipi.com/territoire › 
[05/04/2024].

Scolari, Carlos Alberto : Transmedia Storytelling : Implicit Consumers, Narrative Worlds, and 
Branding in Contemporary Media Production. In : International Journal of Communication 3 
(2009). En ligne : ‹ https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/477 › [06/01/2024].

Terriennes et Liliane Charrier : Joséphine Bacon : la poétesse québécoise qui porte la parole de ses 
ancêtres innus. In : TV5 Monde le 20 mars 2022. En ligne : ‹ https://information.tv5monde.com/ 
terriennes/josephine-bacon-la-poetesse-quebecoise-qui-porte-la-parole-de-ses-ancetres-innus- 
972365 › [07/07/2023].

Vigneault, Louise (éd.) : Créativités autochtones actuelles au Québec : Arts visuels et performatifs, 
musique, vidéo. Montréal : Presses de l’Université de Montréal 2023.

Yvon, Anne-Marie : Des mots autochtones en partage. Radio-Canada.ca. Espaces autochtones. 
Décembre 2019. En ligne : ‹ https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1425134/autochto 
nes-lexique-emilie-monnet-langues › [11/06/2023].

La piste audiovisuelle et le ‹ portage › intergénérationnel 103

https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-754e9d33f69e/content
https://corpus.ulaval.ca/server/api/core/bitstreams/2cd83ef8-79a9-486b-a627-754e9d33f69e/content
https://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/pensionnats
https://www.thecanadianencyclopedia.ca/fr/article/pensionnats
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.terreinnue.com/je-mappelle-humain
https://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill
https://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill
https://www.bibliothequedesameriques.com/actualites-litteraires/portraits-dauteurs/10-questions-marie-andree-gill
https://kwahiatonhk.com/auteurs/an-antane-kapesh/
https://kwahiatonhk.com/auteurs/an-antane-kapesh/
https://evenementswapikoni.ca/historique
https://www.mushuau-nipi.com/territoire
https://ijoc.org/index.php/ijoc/article/view/477
https://information.tv5monde.com/terriennes/josephine-bacon-la-poetesse-quebecoise-qui-porte-la-parole-de-ses-ancetres-innus-972365
https://information.tv5monde.com/terriennes/josephine-bacon-la-poetesse-quebecoise-qui-porte-la-parole-de-ses-ancetres-innus-972365
https://information.tv5monde.com/terriennes/josephine-bacon-la-poetesse-quebecoise-qui-porte-la-parole-de-ses-ancetres-innus-972365
https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1425134/autochtones-lexique-emilie-monnet-langues
https://ici.radio-canada.ca/espaces-autochtones/1425134/autochtones-lexique-emilie-monnet-langues



	La piste audiovisuelle et le ‹ portage › intergénérationnel dans Je m’appelle humain par Kim O’Bomsawin
	1 Introduction
	2 Joséphine Bacon
	3 La transmédiation
	4 Le cinéma documentaire
	5 L’analyse de Je m’appelle humain
	6 Joséphine Bacon : rapprochement entre les générations
	Bibliographie


