
Elena Goldhofer 
« Parlons-nous » : réception de l’innu- 
aimun et renversement de l’épistémologie 
coloniale dans la poésie dialogique de 
Joséphine Bacon

1 Introduction
Cette étude s’appuie sur trois recueils de poésie de Joséphine Bacon : Bâtons à 
message/Tshissinuatshitakana (2009), Un thé dans la Toundra/Nipishapui nete 
mushuat (2013) et Uiesh : quelque part (2018). Dans un contexte souvent marqué 
par l’éradication des langues autochtones et les tensions linguistiques au Québec, 
ce travail vise à analyser la réception de l’innu et la co-production du sens par le 
lectorat allochtone. Il explore ainsi le potentiel d’apprentissage de ce dernier, tout 
en interrogeant l’inversion du transfert des connaissances, traditionnellement 
orienté du colonisateur vers le colonisé, dans une perspective (post)coloniale.1

Nous allons nous pencher premièrement sur l’échelle matérielle, puis auditive 
des mots innus dans le texte français, pour ensuite illustrer les champs thémati
ques qu’ils sous-tendent.

2 La langue et l’appartenance : apories au 
Québec

Ce travail part du paradoxe selon lequel, dans un Québec francophone qui tente 
d’imposer le français en tant que seule langue surtout pour se défendre de l’an
glais dominant au Canada, la province marginalise d’autres groupes linguistiques, 
notamment ceux des langues autochtones, au sein du territoire partagé. Le fran
çais, la langue directement associée à l’identité et à la culture québécoises, en est 

� Le terme ‹ postcolonial › reste contesté puisqu’il suggère que le colonialisme appartient exclu
sivement au passé. Consulter, par ex., les travaux de Linda Tuhiwai Smith, selon laquelle : « nam
ing the world as ‹ post-colonial › is, from indigenous perspectives, to name colonialism as finished 
business ». Linda Tuhiwai Smith : Decolonizing Methodologies : Research and Indigenous Peoples. 
Londres : Zed Books 2021, p. 112. En ligne : ‹ https://doi.org/10.5040/9781350225282 › [19/05/2024]. Il 
est ainsi utile de questionner l’usage du préfixe post- particulièrement dans le contexte des rela
tions entre Autochtones et Allochtones au Canada.

Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-006

https://doi.org/10.5040/9781350225282


un élément fondateur et décide en partie de l’appartenance à la nation. Le der
nier renforcement de son statut par la Loi 96 souligne encore ce lien.2

Pratiquant deux langues marginalisées, la question linguistique joue un rôle 
crucial aussi bien pour les Québécois que pour les Innus. L’enseignement de la lan
gue va de pair avec l’apprentissage des gestes, des objets, des émotions (signifiés) 
que l’on cherche à exprimer à travers ce système des mots (signifiants). Lorsqu’une 
culture diffère alors si fortement d’une autre au point que certaines notions, par 
exemple les utshimauat (« maîtres d’animaux ») de la cosmologie innue, n’ont pas 
d’équivalent en français, étant absentes des visions du monde allochtones, la dispa
rition de ces termes entraîne inévitablement l’effacement du savoir et de la spiri
tualité qui leur sont associés. Cependant, les traces de cette vie qui peuvent servir 
de point de départ pour la revitalisation de la culture, peuvent encore être trouvées 
dans la langue innue et maintenues par sa perpétuation, d’une part grâce à l’enga
gement dans le domaine de l’enseignement, et d’autre part par la matérialisation 
de la langue et du savoir autochtone dans la littérature. Dans une telle situation de 
tensions exacerbées entre deux groupes linguistiques marginalisés, la prise de pa
role et, par conséquent, la littérature ont le potentiel de devenir des médiateurs in
terculturels. Dans le cas de Bacon, cette médiation interculturelle peut aussi deve
nir une médiation interlinguistique, ce qui invite à réfléchir sur la relation de 
l’autrice à ses deux langues d’écriture : le français et l’innu.

2.1 Langue(s) dans la biographie de Joséphine Bacon

Née en 1947 à Pessamit, Joséphine Bacon est enlevée à sa famille à l’âge de 4 ans 
et placée dans un pensionnat pour Autochtones où elle demeure jusqu’à l’âge de 
19 ans. Cette expérience traumatisante d’assimilation culturelle, qui imprègne sa 
poésie, l’amène à constater une perte de ses origines et à ressentir le besoin de 
« retrouver le sentier des anciens ».3 Le pensionnat tolère l’innu hors des cours, 
mais l’interdit en classe sous peine de sanctions, et Joséphine Bacon doit appren
dre le français.4 Après sa scolarité, elle connaît l’itinérance à Montréal, ce qui l’in

� La Loi 96, officiellement nommée Loi sur la langue officielle et commune du Québec, le français, 
est une loi adoptée par l’Assemblée nationale du Québec en 2022. Elle vise à renforcer le statut 
du français comme langue officielle et commune du Québec en modifiant la Charte de la langue 
française (Loi 101).
� Joséphine Bacon : Bâtons à message/Tshissinuatshitakana. Montréal : Mémoire d’encrier 2009, 
p. 112.
� Joséphine Bacon : L’innu‐aimun : une langue en marche. In : Trahir (2018), p. 1–7, ici p. 2. En ligne : 
‹ https://trahir.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/08/trahir-bacon-innu-aimun1.pdf › [20/02/2024].

72 Elena Goldhofer

https://trahir.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/08/trahir-bacon-innu-aimun1.pdf


cite entre autres à renouer avec sa culture, sa langue et ses racines. Ce retour se 
manifeste notamment à travers son travail de productrice de documentaires et 
ses collaborations avec des chercheuses et chercheurs sur les récits des aînés et 
les atanukan, mythes fondateurs des Innus. Elle participe à la traduction d’enre
gistrements en innu-aimun des aînés des communautés autour de Montréal.5

Cette expérience révèle à Bacon que la langue des aînés diffère de celle apprise 
en ville, qui est marquée par la perte de certains termes et gestes culturels en 
raison de l’assimilation et de la sédentarisation. Elle considère les aînés comme la 
« bibliothèque » des Innus et décide de transmettre leur savoir.6 Après plus de dix 
ans d’enseignement de l’innu-aimun à l’Université de Montréal, elle se lance dans 
des projets d’écriture, dont une première contribution au recueil Amititau ! Par
lons-nous (2008). Bacon ne commence donc à publier que tard dans sa vie. Son 
premier recueil de poésie paraît lorsqu’elle a 62 ans. Elle redécouvre la langue de 
sa terre natale et le lien avec l’héritage culturel de son peuple. Il convient ainsi 
d’examiner les raisons qui l’amènent à écrire en deux langues.

Force est de souligner que l’usage des deux langues par l’autrice répond à des 
impératifs à la fois pragmatiques et décoloniaux.7 Dans une interview accordée à 
Pierre Gill en 2009, Joséphine Bacon précise : « Quand j’écris en français, je pense en 
français. Quand j’écris en Innue, je pense en Innue ».8 Elle ajoute également que la 
langue française a commencé à faire sens pour elle lorsqu’elle s’est investie dans le 
domaine culturel et dans la transmission des atanukan, qui vise à promouvoir à la 
fois la culture et la langue innues.9 Le bilinguisme qui caractérise son œuvre poétique 
reflète donc en grande partie une réalité biographique. Si le recours au français peut 
être perçu comme un choix stratégique visant à rendre son travail plus accessible et à 
toucher un public plus large, comme l’indique Simon Harel,10 cette démarche ne 

� Cf. Myriam St-Gelais : Une histoire de la littérature innue. Montréal : Imaginaire | Nord, Institut 
Tshakapesh 2022, p. 46.
� Joséphine Bacon : L’innu‐aimun : une langue en marche, p. 4.
� Nous faisons référence au paradigme décolonial qui remet en question la colonialité du pou
voir caractérisant la perpétuation des hiérarchies instaurées par le colonialisme, notamment par 
une colonialité de l’epistémologie dans la production et la validation des connaissances qui orga
nise les sociétés autour d’une hiérarchie mondiale des cultures et des savoirs. Consulter par ex. 
Aníbal Quijano : Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In : Aníbal Quijano 
(éd.) : Cuestiones y horizontes : de la dependencia histórico-estructural a la colonialidad/descolo
nialidad del poder. Buenos Aires : CLACSO 2020, p. 861–920. En ligne : ‹ https://doi.org/10.2307/j. 
ctv1gm019g.31 › [04/06/2024].
� Joséphine Bacon/Pierre Gill : Interview : Joséphine Bacon, poétesse innue et femme de cœur. 
In : Premières Nations 1, 2 (2009), p. 30–34, ici p. 31.
� Ibid., p. 32.
�� Simon Harel : Place aux littératures autochtones. Montréal : Mémoire d’encrier 2017, p. 10.

« Parlons-nous » : réception de l’innu-aimun et renversement 73

https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm019g.31
https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm019g.31


prive toutefois pas l’alternance entre les deux langues de son impact particulier au
près du lecteur. La langue coloniale est donc également utilisée de manière straté
gique, voire décoloniale. Marie-Ève Bradette remarque à propos de l’œuvre poétique 
de Natasha Kanapé Fontaine, autrice innue qui écrit également en français, que :

le français détient un double statut, une double utilisation tactique : retourner cette langue 
hégémonique contre le colonialisme qui la caractérise, c’est-à-dire subvertir de l’intérieur un 
discours dominant ; mais également se servir de cette langue coloniale pour reconstruire une 
« parole rouge », une identité culturelle autochtone qui fait fi des stéréotypes coloniaux.11

Il est évident que cette dynamique s’applique également à l’œuvre de Joséphine 
Bacon. En réponse à l’oppression de la culture innue par la culture dominante, celle-ci 
s’engage dans une démarche de réappropriation de son identité. Non seulement elle 
se positionne comme une « gardienne de la langue »,12 mais elle assume également un 
rôle de gardienne de la culture innue. À travers ses écrits et le choix d’utiliser une 
langue autochtone, elle parvient à transmettre ce savoir tant au sein des communau
tés autochtones qu’à un public allochtone, c’est-à-dire aux personnes ne maîtrisant 
pas l’innu, souvent imprégnées de discours et de stéréotypes néo-coloniaux, hérités 
d’une socialisation dans des communautés où de tels discours demeurent dominants. 
Pour cohabiter harmonieusement, il faut savoir percer le discours dominant. Or, c’est 
là que la littérature et la langue peuvent contribuer à la construction d’une conscience 
décoloniale chez le lectorat allochtone. Nous pouvons donc nous interroger sur les 
fonctions que l’utilisation de l’innu prend chez le récepteur allochtone, et sur la façon 
dont cette langue interagit avec le français sur la page imprimée.

2.2 L’utilisation de l’innu-aimun au sein des recueils

2.2.1 Réception matérielle

Afin d’analyser la réception d’une œuvre par un public, il est important de prendre 
en considération la matérialité du texte, car le livre donne au lecteur des indices – 
comme la mise en page, les illustrations, ou les paratextes – qui peuvent orienter la 
lecture et influencer la compréhension ainsi que la réflexion. De même, les aspects 
matériels du livre contribuent à l’expérience sensorielle de la lecture, ce qui peut 

�� Marie-Ève Bradette : Langue française ou langue autochtone ? Écriture et identité culturelle 
dans les littératures des Premières Nations. In : Captures 3, 1 (2018), p. 2–13, ici p. 10. En ligne : 
‹ https://doi.org/10.7202/1055834ar › [17/05/2024].
�� Joséphine Bacon : Bâtons à message/Tshissinuatshitakana, p. 112.

74 Elena Goldhofer

https://doi.org/10.7202/1055834ar


enrichir l’engagement du lecteur avec le texte. Dans le cas de l’innu au sein de l’é
criture de Joséphine Bacon, les sens de la vue et de l’ouïe passent au premier plan.

Dans les trois éditions, le texte français est présenté sur la page de gauche, 
tandis que le texte innu figure sur celle de droite, ce qui signifie que l’on 
commence toujours par la version française du poème. En examinant d’autres ou
vrages bilingues, on observe généralement deux configurations : soit le texte ori
ginal est placé à gauche et sa traduction à droite, soit l’œuvre originale est présen
tée dans son intégralité avant d’être suivie par la traduction, qui se trouve ainsi 
reléguée à une position secondaire. Cependant, dans le cas des recueils de José
phine Bacon, la situation se complexifie, car elle transcende la notion tradition
nelle d’original littéraire, en s’autotraduisant et en écrivant indifféremment en 
français et en innu. Puisqu’elle compose tantôt dans une langue, tantôt dans l’au
tre, elle aurait pu choisir de ne conserver que la première version de ses poèmes, 
considérée comme ‹ l’original ›. Pourtant, elle opte délibérément pour une dou
blure, rendant ses poèmes accessibles aux locuteurs des deux langues.

Dès lors, elle ne fixe jamais de manière rigide quel texte lui est venu à l’esprit 
en premier. Des critiques littéraires et des chercheurs ont longtemps soutenu, et 
certains continuent encore à le penser, que la poésie est intrinsèquement intra
duisible en raison de sa forme, de son agencement de rimes et de sa poéticité, 
lesquels dépendent étroitement des spécificités du système linguistique et litté
raire propre au poème original. Cette perspective tend à élever l’original à un 
rang supérieur en termes de qualité et d’autorité. En s’écartant de cette survalori
sation d’un original qui ne pourrait exister que dans une seule langue jugée la 
plus apte à transmettre le message poétique, Joséphine Bacon se libère de l’éva
luation, inscrite dans une logique propre à l’institution littéraire occidentale, vi
sant à désigner un texte comme étant le plus authentique ou originel. Elle élève 
ainsi ses deux versions à un même niveau de considération. Toutefois, dans les 
cultures où la lecture s’effectue de gauche à droite – comme c’est le cas dans les 
pays francophones, mais également chez les Innus depuis l’adoption de l’alphabé
tisation – la page de droite est perçue en premier. Cette position lui confère un 
statut privilégié, offrant à l’innu-aimun une visibilité accrue. Dès lors, il est légi
time de s’interroger sur ce choix éditorial et de se demander s’il constitue une 
stratégie consciente de résistance langagière visant à faire prévaloir la langue 
innue sur la langue dominante.13

�� Pour l’idée que la page de droite peut être utilisée stratégiquement dans l’édition, consulter 
par ex. Robert Bringhurst : The Elements of Typographic Style. Vancouver : Hartley & Marks 2008. 
Contactée, la maison d’édition de Joséphine Bacon n’a pas fait de commentaires sur la participa
tion de l’autrice à la création de la maquette.

« Parlons-nous » : réception de l’innu-aimun et renversement 75



Qu’il s’agisse d’un choix délibéré ou non, la façon dont le texte est mis en pa
rallèle confère une place égale aux deux versions et permet de percevoir leur in
teraction et leur hétérogénéité matérielle sur la page double. Le lecteur alloch
tone peut ainsi constater que les séquences et le nombre de vers sont souvent 
différents, mais il est surtout confronté à l’illustration de son ignorance que l’es
pace créé pour l’innu souligne. Par sa visibilité à côté du français, il résiste donc à 
l’ignorance. Il s’agit de ce que Marie-Ève Bradette nomme la « résistance co- 
langagière » lorsqu’elle analyse l’œuvre bilingue de Natasha Kanapé Fontaine :

On parle d’une temporalité qui est aussi celle de deux rivières étroitement parallèles, 
« nishutina » : la langue innu se place au côté de la langue française, s’y adosse en signe de 
résistance dans le temps et dans le langage. Cette tactique d’écriture, je la nomme « résis
tance co-langagière ». Il ne s’agit pas seulement d’une alternance codique, procédé d’écri
ture souvent employé dans les textes plurilingues.14

Cette résistance co-langagière s’observe non seulement dans la mise en parallèle des 
deux versions du poème sur la page double, mais aussi au sein du poème français, 
par l’utilisation des termes innus directement à côté des termes français. L’acte d’au
totraduction prend ici une place encore plus intéressante. Si la traduction reste une 
interprétation de l’original, ce jugement n’est plus possible lorsque l’original n’est pas 
identifiable. Il incite davantage à réfléchir sur le sens que l’on souhaite transmettre. 
Ainsi, le sens est particulièrement produit dans l’acte créateur de la traduction et 
donc aussi dans l’acte de ne pas traduire quelques mots, invitant à leur analyse.

2.2.2 Réception auditive

Considérons alors les conséquences auditives que la résistance co-langagière de 
l’innu peut avoir pour le lecteur allochtone. Traditionnellement, c’est surtout 
dans la musicalité que réside le caractère poétique d’un poème. De nombreux cri
tiques partent ainsi du principe que la poésie doit être lue à voix haute, ou même 
récitée, afin d’être ressentie et comprise.15 Par ailleurs, le contexte de la tradition 
orale et de l’épistémologie relationnelle, fondée sur la transmission du savoir 
chez les Innus, suggère que le caractère performatif du poème – et, par extension, 
sa mise en relation avec le lecteur à travers la performance – pourrait être perçu 
comme encore plus prééminent. Cette réflexion s’inscrit également dans la lignée 

�� Marie-Ève Bradette : Langue française ou langue autochtone ?, p. 7.
�� Cf. Hermann H. Wetzel : Lyrikanalyse für Romanisten : eine Einführung. Berlin : Erich Schmidt 
Verlag 2016 (Grundlagen der Romanistik, 27), p. 10.

76 Elena Goldhofer



de l’observation formulée par Rémi Savard, selon laquelle les récits oraux, tels 
que les atanukana des Innus, requièrent une performance narrative sonore pour 
être appréhendés dans leur intégralité.16

Si nous nous penchons sur la version innue du poème, nous observons que 
l’Allochtone, dépourvu de familiarité avec les séquences sonores de cette langue, 
se heurte à des espaces vides, à la fois sur le plan sémiotique et auditif. Cela ne 
constitue pas un obstacle en soi, puisque la version française est toujours dispo
nible pour remplir cette fonction. Mais qu’en est-il lorsque l’innu s’imprègne du 
texte français ? Examinons les effets du mélange des deux langues dans le cadre 
de l’intégration de l’innu au sein du poème français : ce procédé modifie profon
dément l’expérience de lecture. Prenons à titre d’exemple le recueil Bâtons à mes
sage/Tshissinuatshitakana. Dans certains poèmes, les mots en innu insérés dans le 
texte français sont marqués, d’une part visuellement par l’usage de l’italique, et 
d’autre part, par leur spécificité sonore :

Papakassiku, Atikuapeu
celui qu’on espère 
tu me mènes vers  

Missinaku

qui offrira la truite grise 
de notre terre, et si  

j’ai froid 
Uapishtanapeu
me gardera au chaud 
dans mon sommeil  

Ushuapeu
M’emportera près de  

Tshishikushkueu, 
celle qui veille 
sur les battements de la terre 
dans mon cœur.17

Papakassiku, Atikuapeu 
Pakushuenimakan 
tshin ka pakushuenimikuin, 
nimititen meshkanau anite  

etat Missinaku 

uin nika ashamiku 

kukamessa shiueniani  

Uspishtanapeu 
nika tshishunak 
shikatshiani 
tshetshi minukuamuian,  

Ushuapeu takushiniti 
nipuamunit 
uin nika uitamaku  

etati Tshishikushkueua 
uin ka tshitapamikuiaku 

ute tshitassinat.18

�� Cf. Rémi Savard : La forêt vive : Récits fondateurs du peuple innu. Montréal : Les Éditions du 
Boréal 2004, p. 23.
�� Joséphine Bacon : Bâtons à message/Tshissinuatshitakana, p. 38.
�� Ibid., p. 39.

« Parlons-nous » : réception de l’innu-aimun et renversement 77



Le marquage visuel est la première chose qui saute aux yeux lors de la réception, 
chaque vers contenant au moins un mot inconnu, un espace vide. Le poème 
commence déjà par deux mots en innu « Papakassiku, Atikuapeu » et confronte le 
lecteur allochtone à son ignorance : il est ainsi bloqué avant même d’avoir 
commencé à lire.

Cette dé-automatisation de la lecture se retrouve ainsi tout au long du poème. 
Là où les strophes commencent par un mot en innu (Papakassiku, Atikuapeu ; 
Missinaku ; Ushuapeu ; Tshishikushkueu), la pause, déjà provoquée par le para
graphe au changement de strophe, se prolonge, ce qui rythme encore plus la lec
ture et laisse la place à des sentiments d’altérité et d’aliénation devant un vide 
inconfortable. Cette fragmentation supplémentaire va de pair avec le style d’écri
ture déjà elliptique de Joséphine Bacon. Bâtons à message/Tshissinuatshitakana
comprend aussi un glossaire dans lequel tous les termes innus sont définis. Ici, 
l’acte de remplir les espaces vides est donc différent de celui qui consiste à 
combler les lacunes générales du poème. Bacon inverse la direction de la trans
mission du savoir entre colonisateur – incarné ici par le lectorat allochtone – et 
le colonisé. Alors qu’auparavant, celle-ci s’opérait exclusivement dans une dyna
mique unilatérale, allant du colonisateur vers le colonisé et était dépourvue de 
toute possibilité de libre arbitre, l’initiative appartient désormais à l’Allochtone, 
qui se trouve invité à entreprendre une quête de compréhension active. Ce der
nier adopte alors la posture d’un apprenant et s’engage dans une démarche 
conforme à ce qu’Huberman qualifie d’« écoute responsable ».19

La pause que constitue la dé-automatisation de la lecture offre simultanément 
au lecteur allochtone l’opportunité de réfléchir et d’approfondir ses connaissances. 
Ce processus rend la lecture non seulement participative, mais également relation
nelle, ce qui l’oriente vers l’épistémologie propre aux savoirs innus. L’exigence 
d’une écoute responsable s’intensifie dans les deux recueils suivants, où l’absence 
de glossaire contraint le lecteur allochtone à adopter une posture encore plus pro
active. Celui-ci ne peut se contenter d’un parcours interne à l’ouvrage ; il est incité 
à explorer des ressources extérieures, ce qui le conduit à s’impliquer dans sa lec
ture de manière plus profonde. Ainsi, les savoirs innus se trouvent diffusés tant au
près du lectorat autochtone qu’allochtone, créant un pont entre ces deux publics. 
Bacon soutient de cette manière que tout dialogue véritable exige une immersion 
dans la cosmologie de l’Autre ; en l’espèce, cela se fait à travers l’apprentissage de 
sa langue. Cependant, pour que cet échange soit réciproque, l’Allochtone doit égale

�� Isabella Huberman : Permets-moi de te dire tout ce que tu dois savoir : enseignement et 
écoute responsable dans l’essai épistolaire Shuni. In : Arborescences 11 (2021), p. 91–106, ici p. 103. 
En ligne : ‹ https://doi.org/10.7202/1088912ar › [18/11/2023].

78 Elena Goldhofer

https://doi.org/10.7202/1088912ar


ment consentir à un effort similaire, se familiarisant avec la culture innue grâce à 
l’intraduisibilité des mots qui l’expriment. Cette idée est illustrée par l’emploi de 
termes innus au sein du texte français. Certaines réalités culturelles ne peuvent se 
traduire littéralement, mais requièrent une démarche active et volontaire de la 
part de l’Autre pour les appréhender et en saisir les subtilités.

Bien que ce phénomène soit inhérent à toute traduction, il prend une dimension 
particulière dans le contexte des savoirs autochtones, longtemps niés. Ainsi, l’acte cons
cient consistant à s’engager dans cette rencontre linguistique et culturelle peut être in
terprété comme une étape inaugurale d’un dialogue décolonial. Ce dialogue, que le lec
teur allochtone est invité à entreprendre, implique une co-construction du sens en 
collaboration avec le texte. Cela s’inscrit dans la tendance plus globale d’« une nature 
dialogique » qui traverse les littératures autochtones du Canada francophone.20

2.3 Marcher vers le savoir

Bien que les trois recueils de poèmes soient publiés par la même maison d’édition, 
Mémoire d’encrier, dans la même collection, l’utilisation ou plutôt le marquage de 
l’innu-aimun dans le texte français varie selon le recueil. Dans la première publica
tion, Bâtons à message/Tshissinuatshitakana, tous les mots innus qui apparaissent 
dans le texte français sont encore marqués par l’utilisation des italiques, de sorte 
qu’ils sont immédiatement perceptibles. Un thé dans la Toundra/Nipishapui nete 
mushuat et Uiesh : quelque part ne comportent pas de glossaire et les mots innus 
cessent d’apparaître en italique. Même si le marquage visuel a été supprimé dans 
les deux derniers livres, ces mots continuent de désautomatiser la lecture. Obser
vons (cf. Tableau 1) le réseau de significations tissé par ces mots en proposant pre
mièrement une vue d’ensemble de tous les mots innus utilisés au sein des poèmes 
français dans les trois recueils avant de procéder à leur analyse. Le lexique s’ap
puie sur le Dictionnaire innu-aimun en ligne, mais les définitions fournies dans Bâ
tons à message/Tshissinuatshitakana (139–140) sont privilégiées dans la mesure du 
possible et sont marquées d’un astérisque.

Deux groupes thématiques peuvent être identifiés dans ce corpus : d’une 
part, les mots associés à la nature (Akuanutin, minishtikuss, Mushuau-Shipu, Nutine
teu, unaman). D’autre part, les mots liés au monde spirituel des Innus (Atikuapeu, ka
manitushit, Missinaku, Papakassiku, Tshishe-Manitu, Tshishikushkueu, Uapishtanapeu, 
Ushuapeu). Cependant, ce qui relie les deux groupes, c’est le fait qu’ils appartiennent 

�� Cf. Jace Weaver : That the People Might Live : Native American Literatures and Native Ameri
can Community. New York : Oxford University Press 1997, p. 41.

« Parlons-nous » : réception de l’innu-aimun et renversement 79



Tableau 1 : Des mots innus dans les trois volumes de poésie.21

Bâtons à message/Tshissinuatshitakana
(����)

Un thé dans la Toundra/
Nipishapui nete mushuat
(����)

Uiesh : 
quelque part  
(����)

� p. �� Tshishikushkueu, unaman, Papakassiku p. �� Missinaku, Papakassiku p. ��
Shuaushemiss

� p. �� Papakassiku, Atikuapeu, Missinaku, 
Uapishtanapeu, Ushuapeu, Tshishikushkueu

p. �� Papakassiku p. ��
Nutineteu

� p. �� Nutineteu, Papakassiku (�x) p. �� Papakassiku

� p. �� Papakassiku p. �� Papakassiku, Missinaku, 
Uhuapeu, Uapishtanapeu

� p. �� kamanitushit p. �� Papakassiku

� p. �� Tshishe-Manitu p. �� Papakassiku, Mushuau- 
Shipu

� p. �� minishtikuss p. �� Papakassiku

� p. �� Akuanutin

� p. ��� kamanitushit

�� Les termes en innu utilisés dans le paratexte seront exclus, car c’est l’effet produit dans le 
texte poétique qui est mis en avant.
�� S. a. : Dictionnaire innu-aimun. En ligne : ‹ https://dictionnaire.innu-aimun.ca/ › [24/06/2024].
�� Ibid.

Tableau 2 : Lexique.

Akuanutin Vent du large✶

Atikuapeu Homme-Caribou✶

Kamanitushit Celui qui a le pouvoir de l’esprit✶

minishtikuss Un îlot, une petite île22

Missinaku Le Maître des animaux aquatiques✶

Mushuau-Shipu La rivière George,23 une rivière dans le sud-est de la baie d’Ungava 
dans la région Nord-du-Québec

Nutineteu Brouillard d’hiver sur un lac par temps très froid✶

Papakassiku Le Maître du Caribou✶

Shuaushemiss Nom du grand-père de Joséphine Bacon✶

80 Elena Goldhofer

https://dictionnaire.innu-aimun.ca/


au vocabulaire de l’innu du Nutshimit, que Bacon sépare de l’innu de la réserve ou 
de la ville. Selon elle, l’innu du Nutshimit est « le langage des lacs, des rivières, 
du lichen, de la mousse, des montagnes. Quand tu es nomade, ce n’est pas 
le même vocabulaire que quand tu es sédentaire, parce que l’environnement 
n’est pas le même ».25 Le deuxième groupe est de loin le plus important en 
nombre et englobe des figures de la spiritualité innue. Il nous sert ainsi de base pour 
mettre en exergue le processus d’apprentissage que les mots innus peuvent susciter 
chez le lecteur allochtone. À titre d’exemple, concentrons-nous sur les utshimaut.

Si l’on considère l’ensemble des mots, on constate que Papakassiku est le plus 
souvent cité, suivi de Missinaku et Uapishtanapeu, puis Ushuapeu. De plus, à l’ex
ception de Papakassiku, ils n’apparaissent qu’en combinaison avec au moins un 
autre de ces termes, suggérant ainsi, même sans connaître leur traduction, un 
lien de parenté ou relationnel entre eux. Dans la cosmologie innue, deux grandes 
entités spirituelles contrôlent tous les animaux de la terre innue, le Nitassinan. 
D’une part, Papakassiku, le maître des Caribous, comme le maître de tous les 
mammifères et des oiseaux, et d’autre part le Missaniku qui s’occupe de tous les 
animaux aquatiques.26 En outre, il existe des maîtres spéciaux qui ne sont respon
sables que de certaines espèces animales, comme Uapishtanapeu, l’Esprit des ani
maux à fourrure, ou l’Ushuapeu, qui abrite les animaux ailés. Ces maîtres « gou
vernent les animaux, s’assurent qu’ils sont bien traités et qu’ils ne sont pas 
gaspillés. Si le traitement des animaux est respecté, ils assurent aux hommes une 
chasse et une pêche fructueuses ».27 Si l’on revient à l’exemple cité plus haut,28 on 

Tableau 2  (suite)

Tshishe-Manitu Dieu ou le Grand esprit✶

Tshishikushkueu L’esprit féminin qui veille sur la terre✶

Uapishtanapeu Le Maître des animaux à fourrures✶

Uhuapeu L’Homme-Hibou24

Unaman L’ocre✶

Ushuapeu Le Maître des animaux ailés✶

�� Ibid.
�� Joséphine Bacon : L’innu‐aimun : une langue en marche, p. 1.
�� Cf. Daniel Clément : Le bestiaire innu 2 : Les oiseaux, les poissons et les animaux non comesti
bles. Québec : Les Presses de l’Université Laval 2022, p. 17.
�� Carole Delamour/Marie Roué et al. : Tshiheu : le battement d’ailes d’un passeur culturel et 
écologique chez les Pekuakamiulnuatsh. In : Recherches amérindiennes au Québec 47, 2–3 (2017), 
p. 167. En ligne : ‹ https://doi.org/10.7202/1048603ar › [03/02/2024].
�� Cf. Joséphine Bacon : Bâtons à message/Tshissinuatshitakana, p. 38.

« Parlons-nous » : réception de l’innu-aimun et renversement 81

https://doi.org/10.7202/1048603ar


comprend pourquoi c’est Missinaku qui offre la truite grise et pourquoi la chaleur 
est recherchée chez le maître des animaux à fourrures, Uapishtanapeu. De plus, 
l’acte de tuer un animal est considéré comme le don d’un maître et se fonde sur 
la réciprocité, ce qui ajoute une dimension spirituelle à la notion d’offrande au 
sein du vers « Missinaku / qui offrira la truite grise ».29 Ce n’est que si l’entité- 
maître légitimise la mise à mort que le chasseur peut s’approprier l’animal. Cette 
connaissance préalable de la spiritualité de cet acte permet au lectorat d’en tirer 
une autre conclusion, celle de l’existence de l’agentivité des non-humains, une 
agentivité qui serait restée dans l’ombre.

Le verbe « offrir » traduit une action délibérée, effectuée intentionnellement 
et avec libre arbitre. Selon Bandura, « [ê]tre un ‹ agent › signifie faire en sorte 
que les choses arrivent par son action propre et de manière intentionnelle ».30

Chez les Innus, cette intentionnalité est attribuée tant au maître qu’à l’animal. 
Tandis que le maître accomplit l’acte d’offrir, l’animal se sacrifie volontairement, 
transcendant ainsi la conception occidentale selon laquelle le gibier est une sim
ple victime de la chasse. Cette perspective occidentale traditionnelle tend à assi
gner à l’animal un statut statique et objectivé. Dans le poème, il est replacé dans 
une dynamique relationnelle et active. La capacité d’autonomie décisionnelle est 
étroitement liée au statut de sujet ou d’agent, qui fournit la base même pour 
nouer une relation mutuelle et d’égal à égal avec le vivant. Pour que cette offre 
ou ce sacrifice puisse avoir lieu de manière réciproque, l’Innu doit respecter la 
terre et prendre soin des esprits animaux. Ici, la parole, le tambour ou le rite de 
la tente tremblante servent de moyen de communication.31 Cette agentivité sou
ligne le dialogisme de la littérature innue, et est également au cœur de l’épisté
mologie relationnelle innue. Ce processus de communication est illustré par 
exemple dans Un thé dans la Toundra/Nipishapui nete mushuat. Ici, le lien avec 
Papakassiku est établi par le « [s]on de tambours » :

�� Ibid.
�� Albert Bandura : Chapitre 2. La théorie sociale cognitive : une perspective agentique. In : Phi
lippe Carré (éd.) : Traité de psychologie de la motivation : Théories et pratiques. Paris : Dunod 
2019, p. 17.
�� Cf. Émile Duchesne/Robert R. Crépeau : Manitu et entités-maîtres : pouvoir et juridicité chez 
les Premières Nations algonquiennes. In : Recherches amérindiennes au Québec 50, 3 (2020), p. 68. 
En ligne : ‹ https://doi.org/10.7202/1088576ar › [03/02/2024].

82 Elena Goldhofer

https://doi.org/10.7202/1088576ar


Ce soir Toundra 
Écoute son silence  

Bruit de pas 
Rythme du cœur 
Son de tambours  

L’écho fredonne une incantation 
Papakassiku l’entend 
Et envoie son fils Caribou 
Nourrir mon corps fatigué 
Chausser mes pieds usés.32

Uetakussit Mushuau-assi 
Natutamu 
Apu tshekuan petakuak  

Pimutenanitak 
Utei petakuan 
Teueikan petakushu  

Sheueu tshitaimueu uteueikana 
Papakassiku petueu 
Itishaueu ukussa atikua 
Tshetshi ashamit 
Tshetshi umassinikut.33

La demande est fructueuse et Papakassiku envoie ensuite son fils pour nourrir 
l’énonciatrice. Le verbe envoyer, tout comme offrir, exprime l’agentivité de 
Papakassiku, tout en établissant la parenté qui souligne la relationnalité, car 
Papakassiku « envoie son fils Caribou ».34 Le lectorat renverse la première pierre 
lorsqu’il s’intéresse à la traduction du mot. Mais traduction n’est pas synonyme 
de compréhension. Savoir qu’il s’agit du nom d’un maître ne dit rien sur la 
connaissance de sa signification. Le savoir acquis à travers l’exploration du 
concept des maîtres permet d’approfondir l’interprétation des poèmes de Bacon. 
Le tambour ne se limite plus à son rôle de simple marqueur rythmique ou musi
cal ; il devient le déclencheur d’une action spirituelle. Cet instrument est étroite
ment lié, d’une part, à la dynamique intrinsèque du poème et, d’autre part, à la 
stimulation de l’imagination picturale du lecteur. En cela, il agit comme un vec
teur de transmission des connaissances fondamentales relatives au tambour.

Que le vocabulaire innu exprime la vision du monde des Innus, comme dé
montré ci-dessus, n’est peut-être pas surprenant en soi, mais dans le cas de la poé
sie de Joséphine Bacon, il faut noter que son lien étroit avec la cosmologie innue 
et le traitement de son héritage culturel dans les deux premiers volumes attri
buent une place particulière au choix des mots innus. Ils révèlent des lacunes ma
térielles et auditives dans les perspectives allochtones, créées par des années de 
répression de ces connaissances par le discours colonial, et qui ne peuvent être 
brisées qu’en affrontant le malaise de l’ignorance.

�� Joséphine Bacon : Un thé dans la Toundra/Nipishapui nete mushuat. Montréal : Mémoire d’en
crier 2013, p. 34.
�� Ibid., p. 35.
�� Ibid., p. 34.

« Parlons-nous » : réception de l’innu-aimun et renversement 83



3 En guise de conclusion
En marchant activement vers le savoir qui imprègne la langue innue, le lecteur 
allochtone gagne accès à l’imaginaire de cette culture. Comme Joséphine Bacon 
l’énonce : « Quand tu apprends l’innu-aimun, tu apprends en même temps le 
mode de pensée ».35 Le besoin d’un engagement profond s’impose alors. Ainsi, 
cette démarche d’écoute responsable confère aux mots innus un fort potentiel 
afin de déclencher chez le lecteur allochtone la construction d’une conscience de 
sa propre ignorance, et de cheminer ainsi vers une décolonisation du savoir. L’é
criture de Joséphine Bacon est donc un trésor de la langue pour la revitalisation 
de la culture millénaire du peuple innu, mais elle est aussi un pont pour faire 
passer le savoir et la sollicitude entre Autochtones et Allochtones. Cette dernière 
est un atout essentiel dans les renégociations de la relation entre Autochtones et 
Allochtones, puisqu’elle propulse la capacité et surtout la volonté de prendre la 
perspective d’autrui. L’apprentissage de quelques termes innus et leur relation à 
la cosmologie innue ne constitue certainement qu’un premier pas. Huberman 
prévient cependant que la lecture de livres autochtones ne peut pas être considé
rée comme un engagement civilisationnel en soi, mais fait valoir qu’elle peut seu
lement servir de point de départ à un travail civilisationnel décolonial dans la vie 
réelle.36 Bien que poser activement des questions et s’enquérir des besoins de 
l’Autre soit essentiel dans les relations interpersonnelles, il est également crucial 
de ne pas imposer à l’Autre le fardeau de se dévoiler seul. Personne ne mérite in
trinsèquement des réponses de la part de l’Autre, chacun apportant une part de 
son intimité. Ainsi, lorsque des connaissances autochtones nous sont offertes à 
travers des livres, des images et de la musique, il est approprié d’accepter cette 
parole d’intimité, car « ceux qui viendront // l’entendront ».37

Bibliographie
Bacon, Joséphine : Bâtons à message/Tshissinuatshitakana. Montréal : Mémoire d’encrier 2009.
Bacon, Joséphine/Gill, Pierre : Interview : Joséphine Bacon, poétesse innue et femme de cœur. In : 

Premières Nations 1, 2 (2009), p. 30–34.
Bacon, Joséphine : Un thé dans la Toundra/Nipishapui nete mushuat. Montréal : Mémoire 

d’encrier 2013.
Bacon, Joséphine : Uiesh : quelque part. Montréal : Mémoire d’encrier 2018.

�� Joséphine Bacon : L’innu‐aimun : une langue en marche, p. 5.
�� Cf. Isabella Huberman : Permets-moi de te dire tout ce que tu dois savoir, p. 94.
�� Joséphine Bacon : Bâtons à message/Tshissinuatshitakana, p. 130.

84 Elena Goldhofer



Bacon, Joséphine : L’innu‐aimun : une langue en marche. In : Trahir (2018 ), p. 1–7. En ligne :  
‹ https://trahir.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/08/trahir-bacon-innu-aimun1.pdf › 
[20/02/2024].

Bandura, Albert : Chapitre 2. La théorie sociale cognitive : une perspective agentique. In : Philippe 
Carré (éd.) : Traité de psychologie de la motivation : Théories et pratiques. Paris : Dunod 2019,  
p. 13–45.

Bradette, Marie-Ève : Langue française ou langue autochtone ? Écriture et identité culturelle dans les 
littératures des Premières Nations. In : Captures 3, 1 (2018), p. 2–13. En ligne : ‹ https://doi.org/ 
10.7202/1055834ar › [17/05/2024].

Bringhurst, Robert : The Elements of Typographic Style. Vancouver : Hartley & Marks 2008.
Clément, Daniel : Le bestiaire innu 2 : les oiseaux, les poissons et les animaux non comestibles. Québec : 

Les Presses de l’Université Laval 2022.
Delamour, Carole/Roué, Marie et al. : Tshiheu : le battement d’ailes d’un passeur culturel et 

écologique chez les Pekuakamiulnuatsh. In : Recherches amérindiennes au Québec 47, 2–3 (2017),  
p. 161–172. En ligne : ‹ https://doi.org/10.7202/1048603ar › [03/02/2024].

Duchesne, Émile/Crépeau, Robert R. : Manitu et entités-maîtres : pouvoir et juridicité chez les 
Premières Nations algonquiennes. In : Recherches amérindiennes au Québec 50, 3 (2020),  
p. 67–78. En ligne : ‹ https://doi.org/10.7202/1088576ar › [03/02/2024].

Harel, Simon : Place aux littératures autochtones. Montréal : Mémoire d’encrier 2017.
Huberman, Isabella : Permets-moi de te dire tout ce que tu dois savoir : enseignement et écoute 

responsable dans l’essai épistolaire Shuni. In : Arborescences 11 (2021), p. 91–106. En ligne :  
‹ https://doi.org/10.7202/1088912ar › [18/11/2023].

Quijano, Aníbal : Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In : Quijano, Aníbal (éd.) : 
Cuestiones y horizontes : de la dependencia histórico-estructural a la colonialidad/descolonialidad del 
poder. Buenos Aires : CLACSO 2020, p. 861–920. En ligne : ‹ https://doi.org/10.2307/j. 
ctv1gm019g.31 › [04/06/2024].

S. a. : Dictionnaire Innu-aimun. En ligne : ‹ https://dictionnaire.innu-aimun.ca/ › [24/06/2024].
Savard, Rémi : La forêt vive : Récits fondateurs du peuple innu. Montréal : Les Éditions du Boréal 2004.
St-Gelais, Myriam : Une histoire de la littérature innue. Montréal : Imaginaire | Nord, Institut 

Tshakapesh 2022.
Tuhiwai Smith, Linda : Decolonizing Methodologies : Research and Indigenous Peoples. Londres : Zed 

Books 2021. En ligne : ‹ https://doi.org/10.5040/9781350225282 › [19/05/2024].
Weaver, Jace : That the People Might Live : Native American Literatures and Native American Community. 

New York : Oxford University Press 1997.
Wetzel, Hermann H. : Lyrikanalyse für Romanisten : eine Einführung. Berlin : Erich Schmidt Verlag 2016 

(Grundlagen der Romanistik, 27).

« Parlons-nous » : réception de l’innu-aimun et renversement 85

https://trahir.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/08/trahir-bacon-innu-aimun1.pdf
https://doi.org/10.7202/1055834ar
https://doi.org/10.7202/1055834ar
https://doi.org/10.7202/1048603ar
https://doi.org/10.7202/1088576ar
https://doi.org/10.7202/1088912ar
https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm019g.31
https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm019g.31
https://dictionnaire.innu-aimun.ca/
https://doi.org/10.5040/9781350225282



	« Parlons-nous » : réception de l’innu-aimun et renversement de l’épistémologie coloniale dans la poésie dialogique de Joséphine Bacon
	1 Introduction
	2 La langue et l’appartenance : apories au Québec
	2.1 Langue(s) dans la biographie de Joséphine Bacon
	2.2 L’utilisation de l’innu-aimun au sein des recueils
	2.2.1 Réception matérielle
	2.2.2 Réception auditive

	2.3 Marcher vers le savoir

	3 En guise de conclusion
	Bibliographie


