Elena Goldhofer

« Parlons-nous » : réception de I'innu-
aimun et renversement de I’épistémologie
coloniale dans la poésie dialogique de
Joséphine Bacon

1 Introduction

Cette étude s’appuie sur trois recueils de poésie de Joséphine Bacon : Bdtons a
message/Tshissinuatshitakana (2009), Un thé dans la Toundra/Nipishapui nete
mushuat (2013) et Uiesh : quelque part (2018). Dans un contexte souvent marqué
par I’éradication des langues autochtones et les tensions linguistiques au Québec,
ce travail vise a analyser la réception de I'innu et la co-production du sens par le
lectorat allochtone. Il explore ainsi le potentiel d’apprentissage de ce dernier, tout
en interrogeant l'inversion du transfert des connaissances, traditionnellement
orienté du colonisateur vers le colonisé, dans une perspective (post)coloniale."
Nous allons nous pencher premiérement sur ’échelle matérielle, puis auditive
des mots innus dans le texte francais, pour ensuite illustrer les champs thémati-
ques qu’ils sous-tendent.

2 La langue et ’appartenance : apories au
Québec

Ce travail part du paradoxe selon lequel, dans un Québec francophone qui tente
d’imposer le francais en tant que seule langue surtout pour se défendre de I'an-
glais dominant au Canada, la province marginalise d’autres groupes linguistiques,
notamment ceux des langues autochtones, au sein du territoire partagé. Le fran-
cais, la langue directement associée a 'identité et a la culture québécoises, en est

1 Le terme « postcolonial » reste contesté puisqu’il suggere que le colonialisme appartient exclu-
sivement au passé. Consulter, par ex., les travaux de Linda Tuhiwai Smith, selon laquelle : « nam-
ing the world as « post-colonial » is, from indigenous perspectives, to name colonialism as finished
business ». Linda Tuhiwai Smith : Decolonizing Methodologies : Research and Indigenous Peoples.
Londres : Zed Books 2021, p. 112. En ligne : « https://doi.org/10.5040/9781350225282 > [19/05/2024]. 11
est ainsi utile de questionner l'usage du préfixe post- particulierement dans le contexte des rela-
tions entre Autochtones et Allochtones au Canada.

@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-006


https://doi.org/10.5040/9781350225282

72 = Elena Goldhofer

un élément fondateur et décide en partie de 'appartenance a la nation. Le der-
nier renforcement de son statut par la Loi 96 souligne encore ce lien.?

Pratiquant deux langues marginalisées, la question linguistique joue un role
crucial aussi bien pour les Québécois que pour les Innus. L’enseignement de la lan-
gue va de pair avec ’apprentissage des gestes, des objets, des émotions (signifiés)
que l'on cherche a exprimer a travers ce systéme des mots (signifiants). Lorsqu’une
culture différe alors si fortement d’une autre au point que certaines notions, par
exemple les utshimauat (« maitres d’animaux ») de la cosmologie innue, n’ont pas
d’équivalent en francais, étant absentes des visions du monde allochtones, la dispa-
rition de ces termes entraine inévitablement I'effacement du savoir et de la spiri-
tualité qui leur sont associés. Cependant, les traces de cette vie qui peuvent servir
de point de départ pour la revitalisation de la culture, peuvent encore étre trouvées
dans la langue innue et maintenues par sa perpétuation, d’une part grace a I'enga-
gement dans le domaine de I'enseignement, et d’autre part par la matérialisation
de la langue et du savoir autochtone dans la littérature. Dans une telle situation de
tensions exacerbées entre deux groupes linguistiques marginalisés, la prise de pa-
role et, par conséquent, la littérature ont le potentiel de devenir des médiateurs in-
terculturels. Dans le cas de Bacon, cette médiation interculturelle peut aussi deve-
nir une médiation interlinguistique, ce qui invite a réfléchir sur la relation de
l'autrice a ses deux langues d’écriture : le francais et 'innu.

2.1 Langue(s) dans la biographie de Joséphine Bacon

Née en 1947 a Pessamit, Joséphine Bacon est enlevée a sa famille a I’dge de 4 ans
et placée dans un pensionnat pour Autochtones ou elle demeure jusqu’a I’age de
19 ans. Cette expérience traumatisante d’assimilation culturelle, qui imprégne sa
poésie, ’'améne a constater une perte de ses origines et a ressentir le besoin de
« retrouver le sentier des anciens ».> Le pensionnat tolére I'innu hors des cours,
mais linterdit en classe sous peine de sanctions, et Joséphine Bacon doit appren-
dre le francais.* Aprés sa scolarité, elle connait I'itinérance a Montréal, ce qui I'in-

2 La Loi 96, officiellement nommée Loi sur la langue officielle et commune du Québec, le frangais,
est une loi adoptée par I’Assemblée nationale du Québec en 2022. Elle vise a renforcer le statut
du francais comme langue officielle et commune du Québec en modifiant la Charte de la langue
francaise (Loi 101).

3 Joséphine Bacon : Bdtons a message/Tshissinuatshitakana. Montréal : Mémoire d’encrier 2009,
p. 112,

4 Joséphine Bacon : L’'innu-aimun : une langue en marche. In : Trahir (2018), p. 1-7, ici p. 2. En ligne :
< https://trahir.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/08/trahir-bacon-innu-aimunl.pdf » [20/02/2024].


https://trahir.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/08/trahir-bacon-innu-aimun1.pdf

« Parlons-nous » : réception de I'innu-aimun et renversement = 73

cite entre autres & renouer avec sa culture, sa langue et ses racines. Ce retour se
manifeste notamment a travers son travail de productrice de documentaires et
ses collaborations avec des chercheuses et chercheurs sur les récits des ainés et
les atanukan, mythes fondateurs des Innus. Elle participe a la traduction d’enre-
gistrements en innu-aimun des ainés des communautés autour de Montréal.’
Cette expérience révele a Bacon que la langue des ainés différe de celle apprise
en ville, qui est marquée par la perte de certains termes et gestes culturels en
raison de l'assimilation et de la sédentarisation. Elle considére les ainés comme la
« bibliothéque » des Innus et décide de transmettre leur savoir.® Apres plus de dix
ans d’enseignement de I'innu-aimun a I’'Université de Montréal, elle se lance dans
des projets d’écriture, dont une premiére contribution au recueil Amititau ! Par-
lons-nous (2008). Bacon ne commence donc a publier que tard dans sa vie. Son
premier recueil de poésie parait lorsqu’elle a 62 ans. Elle redécouvre la langue de
sa terre natale et le lien avec I'héritage culturel de son peuple. I convient ainsi
d’examiner les raisons qui ’aménent a écrire en deux langues.

Force est de souligner que I'usage des deux langues par l'autrice répond a des
impératifs & la fois pragmatiques et décoloniaux.” Dans une interview accordée a
Pierre Gill en 2009, Joséphine Bacon précise : « Quand j’écris en francais, je pense en
francais. Quand j’écris en Innue, je pense en Innue »® Elle ajoute également que la
langue francaise a commencé a faire sens pour elle lorsqu’elle s’est investie dans le
domaine culturel et dans la transmission des atanukan, qui vise a promouvoir a la
fois la culture et la langue innues.’ Le bilinguisme qui caractérise son ceuvre poétique
refléte donc en grande partie une réalité biographique. Si le recours au frangais peut
étre percu comme un choix stratégique visant a rendre son travail plus accessible et a
toucher un public plus large, comme l'indique Simon Harel,'® cette démarche ne

5 Cf. Myriam St-Gelais : Une histoire de la littérature innue. Montréal : Imaginaire | Nord, Institut
Tshakapesh 2022, p. 46.

6 Joséphine Bacon : L’innu-aimun : une langue en marche, p. 4.

7 Nous faisons référence au paradigme décolonial qui remet en question la colonialité du pou-
voir caractérisant la perpétuation des hiérarchies instaurées par le colonialisme, notamment par
une colonialité de I'epistémologie dans la production et la validation des connaissances qui orga-
nise les sociétés autour d’une hiérarchie mondiale des cultures et des savoirs. Consulter par ex.
Anibal Quijano : Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In : Anibal Quijano
(éd.) : Cuestiones y horizontes : de la dependencia histdrico-estructural a la colonialidad/descolo-
nialidad del poder. Buenos Aires : CLACSO 2020, p. 861-920. En ligne : « https://doi.org/10.2307/].
ctvlgm019g.31 > [04/06/2024].

8 Joséphine Bacon/Pierre Gill : Interview : Joséphine Bacon, poétesse innue et femme de cceur.
In : Premiéres Nations 1, 2 (2009), p. 30-34, ici p. 31.

9 Ibid., p. 32.

10 Simon Harel : Place aux littératures autochtones. Montréal : Mémoire d’encrier 2017, p. 10.


https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm019g.31
https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm019g.31

74 —— Elena Goldhofer

prive toutefois pas l'alternance entre les deux langues de son impact particulier au-
prés du lecteur. La langue coloniale est donc également utilisée de maniére straté-
gique, voire décoloniale. Marie-Eve Bradette remarque a propos de I'ceuvre poétique
de Natasha Kanapé Fontaine, autrice innue qui écrit également en frangais, que :

le francais détient un double statut, une double utilisation tactique : retourner cette langue
hégémonique contre le colonialisme qui la caractérise, c’est-a-dire subvertir de I'intérieur un
discours dominant ; mais également se servir de cette langue coloniale pour reconstruire une
« parole rouge », une identité culturelle autochtone qui fait fi des stéréotypes coloniaux.™

Il est évident que cette dynamique s’applique également & I'ceuvre de Joséphine
Bacon. En réponse a 'oppression de la culture innue par la culture dominante, celle-ci
s’engage dans une démarche de réappropriation de son identité. Non seulement elle
se positionne comme une « gardienne de la langue »,* mais elle assume également un
role de gardienne de la culture innue. A travers ses écrits et le choix d’utiliser une
langue autochtone, elle parvient a transmettre ce savoir tant au sein des communau-
tés autochtones qu’a un public allochtone, c’est-a-dire aux personnes ne maitrisant
pas linnu, souvent imprégnées de discours et de stéréotypes néo-coloniaux, hérités
d’une socialisation dans des communautés ou de tels discours demeurent dominants.
Pour cohabiter harmonieusement, il faut savoir percer le discours dominant. Or, c’est
14 que la littérature et la langue peuvent contribuer a la construction d’une conscience
décoloniale chez le lectorat allochtone. Nous pouvons donc nous interroger sur les
fonctions que l'utilisation de I'innu prend chez le récepteur allochtone, et sur la facon
dont cette langue interagit avec le francais sur la page imprimée.

2.2 L’utilisation de 'innu-aimun au sein des recueils
2.2.1 Réception matérielle

Afin d’analyser la réception d’une ceuvre par un public, il est important de prendre
en considération la matérialité du texte, car le livre donne au lecteur des indices —
comme la mise en page, les illustrations, ou les paratextes — qui peuvent orienter la
lecture et influencer la compréhension ainsi que la réflexion. De méme, les aspects
matériels du livre contribuent a 'expérience sensorielle de la lecture, ce qui peut

11 Marie-Eve Bradette : Langue frangaise ou langue autochtone ? Ecriture et identité culturelle
dans les littératures des Premieres Nations. In : Captures 3, 1 (2018), p. 2-13, ici p. 10. En ligne :
< https://doi.org/10.7202/1055834ar > [17/05/2024].

12 Joséphine Bacon : Batons a message/Tshissinuatshitakana, p. 112.


https://doi.org/10.7202/1055834ar

« Parlons-nous » : réception de I'innu-aimun et renversement = 75

enrichir 'engagement du lecteur avec le texte. Dans le cas de I'innu au sein de 1é-
criture de Joséphine Bacon, les sens de la vue et de 'ouie passent au premier plan.

Dans les trois éditions, le texte francais est présenté sur la page de gauche,
tandis que le texte innu figure sur celle de droite, ce qui signifie que l’on
commence toujours par la version francaise du poéme. En examinant d’autres ou-
vrages hilingues, on observe généralement deux configurations : soit le texte ori-
ginal est placé a gauche et sa traduction a droite, soit ’ceuvre originale est présen-
tée dans son intégralité avant d’étre suivie par la traduction, qui se trouve ainsi
reléguée a une position secondaire. Cependant, dans le cas des recueils de José-
phine Bacon, la situation se complexifie, car elle transcende la notion tradition-
nelle d’original littéraire, en s’autotraduisant et en écrivant indifféremment en
francais et en innu. Puisqu’elle compose tant6t dans une langue, tantdt dans I'au-
tre, elle aurait pu choisir de ne conserver que la premiére version de ses poémes,
considérée comme « ’original >. Pourtant, elle opte délibérément pour une dou-
blure, rendant ses poemes accessibles aux locuteurs des deux langues.

Dés lors, elle ne fixe jamais de maniére rigide quel texte lui est venu a I’esprit
en premier. Des critiques littéraires et des chercheurs ont longtemps soutenu, et
certains continuent encore a le penser, que la poésie est intrinséquement intra-
duisible en raison de sa forme, de son agencement de rimes et de sa poéticité,
lesquels dépendent étroitement des spécificités du systéme linguistique et litté-
raire propre au poeme original. Cette perspective tend a élever ’original a un
rang supérieur en termes de qualité et d’autorité. En s’écartant de cette survalori-
sation d’un original qui ne pourrait exister que dans une seule langue jugée la
plus apte a transmettre le message poétique, Joséphine Bacon se libére de I'éva-
luation, inscrite dans une logique propre a linstitution littéraire occidentale, vi-
sant a désigner un texte comme étant le plus authentique ou originel. Elle éléve
ainsi ses deux versions a un méme niveau de considération. Toutefois, dans les
cultures ou la lecture s’effectue de gauche a droite — comme c’est le cas dans les
pays francophones, mais également chez les Innus depuis I’adoption de I’alphabé-
tisation — la page de droite est percue en premier. Cette position lui confére un
statut privilégié, offrant a I'innu-aimun une visibilité accrue. Dés lors, il est 1égi-
time de s’interroger sur ce choix éditorial et de se demander s’il constitue une
stratégie consciente de résistance langagiere visant a faire prévaloir la langue
innue sur la langue dominante.”

13 Pour 'idée que la page de droite peut étre utilisée stratégiquement dans I’édition, consulter
par ex. Robert Bringhurst : The Elements of Typographic Style. Vancouver : Hartley & Marks 2008.
Contactée, la maison d’édition de Joséphine Bacon n’a pas fait de commentaires sur la participa-
tion de 'autrice a la création de la maquette.



76 —— Elena Goldhofer

Qu’il s’agisse d’un choix délibéré ou non, la facon dont le texte est mis en pa-
ralléle confére une place égale aux deux versions et permet de percevoir leur in-
teraction et leur hétérogénéité matérielle sur la page double. Le lecteur alloch-
tone peut ainsi constater que les séquences et le nombre de vers sont souvent
différents, mais il est surtout confronté a l'illustration de son ignorance que l'es-
pace créé pour l'innu souligne. Par sa visibilité a co6té du francais, il résiste donc a
ignorance. 11 s’agit de ce que Marie-Eve Bradette nomme la « résistance co-
langagiére » lorsqu’elle analyse I'ceuvre bilingue de Natasha Kanapé Fontaine :

On parle d’'une temporalité qui est aussi celle de deux rivieres étroitement paralléles,
« nishutina » : la langue innu se place au c6té de la langue francaise, s’y adosse en signe de
résistance dans le temps et dans le langage. Cette tactique d’écriture, je la nomme « résis-
tance co-langagiére ». Il ne s’agit pas seulement d’une alternance codique, procédé d’écri-
ture souvent employé dans les textes plurilingues.'*

Cette résistance co-langagiere s’observe non seulement dans la mise en paralléle des
deux versions du poéme sur la page double, mais aussi au sein du poeéme frangais,
par l'utilisation des termes innus directement a coté des termes francais. L’acte d’au-
totraduction prend ici une place encore plus intéressante. Si la traduction reste une
interprétation de l’original, ce jugement n’est plus possible lorsque l'original n’est pas
identifiable. 1 incite davantage a réfléchir sur le sens que I'on souhaite transmettre.
Ainsi, le sens est particulierement produit dans I'acte créateur de la traduction et
donc aussi dans I'acte de ne pas traduire quelques mots, invitant a leur analyse.

2.2.2 Réception auditive

Considérons alors les conséquences auditives que la résistance co-langagiere de
linnu peut avoir pour le lecteur allochtone. Traditionnellement, c’est surtout
dans la musicalité que réside le caractére poétique d’un poéme. De nombreux cri-
tiques partent ainsi du principe que la poésie doit étre lue a voix haute, ou méme
récitée, afin d’étre ressentie et comprise.15 Par ailleurs, le contexte de la tradition
orale et de ’épistémologie relationnelle, fondée sur la transmission du savoir
chez les Innus, suggeére que le caractere performatif du poéme - et, par extension,
sa mise en relation avec le lecteur a travers la performance — pourrait étre percu
comme encore plus prééminent. Cette réflexion s’inscrit également dans la lignée

14 Marie-Eve Bradette : Langue francaise ou langue autochtone ?, p. 7.
15 Cf. Hermann H. Wetzel : Lyrikanalyse fiir Romanisten : eine Einfiihrung. Berlin : Erich Schmidt
Verlag 2016 (Grundlagen der Romanistik, 27), p. 10.



« Parlons-nous » : réception de I'innu-aimun et renversement =—— 77

de l’observation formulée par Rémi Savard, selon laquelle les récits oraux, tels
que les atanukana des Innus, requiérent une performance narrative sonore pour
étre appréhendés dans leur intégralité.®

Si nous nous penchons sur la version innue du poéme, nous observons que
I’Allochtone, dépourvu de familiarité avec les séquences sonores de cette langue,
se heurte a des espaces vides, a la fois sur le plan sémiotique et auditif. Cela ne
constitue pas un obstacle en soi, puisque la version francaise est toujours dispo-
nible pour remplir cette fonction. Mais qu’en est-il lorsque I'innu s’impreégne du
texte francais ? Examinons les effets du mélange des deux langues dans le cadre
de l'intégration de I'innu au sein du poéme francais : ce procédé modifie profon-
dément I'expérience de lecture. Prenons a titre d’exemple le recueil Bdtons a mes-
sage/Tshissinuatshitakana. Dans certains poemes, les mots en innu insérés dans le
texte francais sont marqués, d’une part visuellement par 'usage de litalique, et
d’autre part, par leur spécificité sonore :

Papakassik”, Atikuapeu Papakassik", Atikuapeu

celui qu’on espere Pakushuenimakan

tu me menes vers tshin ka pakushuenimikuin,
nimititen meshkanau anite

Missinak”

qui offrira la truite grise etat Missinak"

de notre terre, et si uin nika ashamik"
kukamessa shiueniani

jai froid

Uapishtanapeu Uspishtanapeu

me gardera au chaud nika tshishunak

dans mon sommeil shikatshiani
tshetshi minukuamuian,

Ushuapeu

M’emportera prés de Ushuapeu takushiniti
nipuamunit

Tshishikushkueu, uin nika uitamak"

celle qui veille

sur les battements de la terre etati Tshishikushkueua

dans mon cceur.” uin ka tshitapamikuiak"

ute tshitassinat.'

16 Cf. Rémi Savard : La forét vive : Récits fondateurs du peuple innu. Montréal : Les Editions du
Boréal 2004, p. 23.

17 Joséphine Bacon : Bdtons a message/Tshissinuatshitakana, p. 38.

18 1Ihid., p. 39.



78 = Elena Goldhofer

Le marquage visuel est 1a premiére chose qui saute aux yeux lors de la réception,
chaque vers contenant au moins un mot inconnu, un espace vide. Le poéme
commence déja par deux mots en innu « Papakassik®, Atikuapeu » et confronte le
lecteur allochtone a son ignorance : il est ainsi bloqué avant méme d’avoir
commencé 4 lire.

Cette dé-automatisation de la lecture se retrouve ainsi tout au long du poéme.
La ou les strophes commencent par un mot en innu (Papakassik®, Atikuapeu ;
Missinak" ; Ushuapeu ; Tshishikushkueu), la pause, déja provoquée par le para-
graphe au changement de strophe, se prolonge, ce qui rythme encore plus la lec-
ture et laisse la place & des sentiments d’altérité et d’aliénation devant un vide
inconfortable. Cette fragmentation supplémentaire va de pair avec le style d’écri-
ture déja elliptique de Joséphine Bacon. Bdtons a message/Tshissinuatshitakana
comprend aussi un glossaire dans lequel tous les termes innus sont définis. Ici,
l’acte de remplir les espaces vides est donc différent de celui qui consiste a
combler les lacunes générales du poéme. Bacon inverse la direction de la trans-
mission du savoir entre colonisateur — incarné ici par le lectorat allochtone — et
le colonisé. Alors qu’auparavant, celle-ci s’opérait exclusivement dans une dyna-
mique unilatérale, allant du colonisateur vers le colonisé et était dépourvue de
toute possibilité de libre arbitre, I'initiative appartient désormais a 1’Allochtone,
qui se trouve invité a entreprendre une quéte de compréhension active. Ce der-
nier adopte alors la posture d’un apprenant et s’engage dans une démarche
conforme & ce qwHuberman qualifie d’« écoute responsable ».'°

La pause que constitue la dé-automatisation de la lecture offre simultanément
au lecteur allochtone l'opportunité de réfléchir et d’approfondir ses connaissances.
Ce processus rend la lecture non seulement participative, mais également relation-
nelle, ce qui l'oriente vers ’épistémologie propre aux savoirs innus. L’exigence
d’'une écoute responsable s’intensifie dans les deux recueils suivants, ou 'absence
de glossaire contraint le lecteur allochtone a adopter une posture encore plus pro-
active. Celui-ci ne peut se contenter d’un parcours interne a 'ouvrage ; il est incité
a explorer des ressources extérieures, ce qui le conduit a s’impliquer dans sa lec-
ture de maniére plus profonde. Ainsi, les savoirs innus se trouvent diffusés tant au-
pres du lectorat autochtone qu’allochtone, créant un pont entre ces deux publics.
Bacon soutient de cette maniére que tout dialogue véritable exige une immersion
dans la cosmologie de I'Autre ; en I'espéce, cela se fait a travers 'apprentissage de
sa langue. Cependant, pour que cet échange soit réciproque, I'’Allochtone doit égale-

19 Isabella Huberman : Permets-moi de te dire tout ce que tu dois savoir : enseignement et
écoute responsable dans I'essai épistolaire Shuni. In : Arborescences 11 (2021), p. 91-106, ici p. 103.
En ligne : < https://doi.org/10.7202/1088912ar > [18/11/2023].


https://doi.org/10.7202/1088912ar

« Parlons-nous » : réception de I'innu-aimun et renversement = 79

ment consentir a un effort similaire, se familiarisant avec la culture innue grace a
I'intraduisibilité des mots qui 'expriment. Cette idée est illustrée par ’emploi de
termes innus au sein du texte francais. Certaines réalités culturelles ne peuvent se
traduire littéralement, mais requierent une démarche active et volontaire de la
part de 'Autre pour les appréhender et en saisir les subtilités.

Bien que ce phénomene soit inhérent a toute traduction, il prend une dimension
particuliére dans le contexte des savoirs autochtones, longtemps niés. Ainsi, 'acte cons-
cient consistant a s’engager dans cette rencontre linguistique et culturelle peut étre in-
terprété comme une étape inaugurale d’'un dialogue décolonial. Ce dialogue, que le lec-
teur allochtone est invité a entreprendre, implique une co-construction du sens en
collaboration avec le texte. Cela s’inscrit dans la tendance plus globale d’« une nature
dialogique » qui traverse les littératures autochtones du Canada francophone.”

2.3 Marcher vers le savoir

Bien que les trois recueils de poémes soient publiés par la méme maison d’édition,
Mémoire d’encrier, dans la méme collection, 'utilisation ou plut6t le marquage de
l'innu-aimun dans le texte francais varie selon le recueil. Dans la premiére publica-
tion, Batons a message/Tshissinuatshitakana, tous les mots innus qui apparaissent
dans le texte francais sont encore marqués par l'utilisation des italiques, de sorte
quils sont immédiatement perceptibles. Un thé dans la Toundra/Nipishapui nete
mushuat et Uiesh : quelque part ne comportent pas de glossaire et les mots innus
cessent d’apparaitre en italique. Méme si le marquage visuel a été supprimé dans
les deux derniers livres, ces mots continuent de désautomatiser la lecture. Obser-
vons (cf. Tableau 1) le réseau de significations tissé par ces mots en proposant pre-
mierement une vue d’ensemble de tous les mots innus utilisés au sein des poemes
francais dans les trois recueils avant de procéder a leur analyse. Le lexique s’ap-
puie sur le Dictionnaire innu-aimun en ligne, mais les définitions fournies dans Ba-
tons a message/Tshissinuatshitakana (139-140) sont privilégiées dans la mesure du
possible et sont marquées d’un astérisque.

Deux groupes thématiques peuvent étre identifiés dans ce corpus : d’'une
part, les mots associés a la nature (Akuanutin, minishtikuss, Mushuau-Shipu, Nutine-
teu, unaman). D’autre part, les mots liés au monde spirituel des Innus (Atikuapeu, ka-
manitushit, Missinak", Papakassik“, Tshishe-Manitu, Tshishikushkueu, Uapishtanapeu,
Ushuapeu). Cependant, ce qui relie les deux groupes, c’est le fait qu’ils appartiennent

20 Cf. Jace Weaver : That the People Might Live : Native American Literatures and Native Ameri-
can Community. New York : Oxford University Press 1997, p. 41.



80 —— Elena Goldhofer

Tableau 1: Des mots innus dans les trois volumes de poésie.”’

Bdtons G message/Tshissinuatshitakana
(2008)

Un thé dans la Toundra/
Nipishapui nete mushuat
(2013)

Uiesh :
quelque part
(2018)

1 p. 12 Tshishikushkueu, unaman, Papakassik"

p. 16 Missinak", Papakassik"

p. 50
Shuaushemiss

2 p. 38 Papakassik", Atikuapeu, Missinak", p. 34 Papakassik" p. 54
Uapishtanapeu, Ushuapeu, Tshishikushkueu Nutineteu
3 p. 44 Nutineteu, Papakassik" (2x) p. 42 Papakassik"
4 p. 48 Papakassik" p. 52 Papakassik", Missinak",
Uhuapeu, Uapishtanapeu
5 p. 58 kamanitushit p. 56 Papakassik"
6 p. 80 Tshishe-Manitu p. 62 Papakassik", Mushuau-
Shipu
7 p. 90 minishtikuss p. 90 Papakassik"
8 p. 94 Akuanutin
9 p. 118 kamanitushit
Tableau 2 : Lexique.
Akuanutin Vent du large™
Atikuapeu Homme-Caribou™
Kamanitushit Celui qui a le pouvoir de Pesprit*
minishtikuss Un flot, une petite fle?
Missinak" Le Maitre des animaux aquatiques™
Mushuau-Shipu La riviére George,?® une riviére dans le sud-est de la baie d’'Ungava
dans la région Nord-du-Québec
Nutineteu Brouillard d’hiver sur un lac par temps tres froid*
Papakassik" Le Maitre du Caribou™
Shuaushemiss Nom du grand-pére de Joséphine Bacon™

21 Les termes en innu utilisés dans le paratexte seront exclus, car c’est 'effet produit dans le

texte poétique qui est mis en avant.

22 S. a. : Dictionnaire innu-aimun. En ligne : < https://dictionnaire.innu-aimun.ca/ » [24/06/2024].

23 Ibid.


https://dictionnaire.innu-aimun.ca/

« Parlons-nous » : réception de I'innu-aimun et renversement =— 81

Tableau 2 (suite)

Tshishe-Manitu Dieu ou le Grand esprit*
Tshishikushkueu L’esprit féminin qui veille sur la terre*
Uapishtanapeu Le Maitre des animaux a fourrures™
Uhuapeu L’Homme-Hibou?*

Unaman Locre*

Ushuapeu Le Maitre des animaux ailés™

au vocabulaire de I'innu du Nutshimit, que Bacon sépare de I'innu de la réserve ou
de la ville. Selon elle, 'innu du Nutshimit est « le langage des lacs, des riviéres,
du lichen, de la mousse, des montagnes. Quand tu es nomade, ce n’est pas
le méme vocabulaire que quand tu es sédentaire, parce que ’environnement
n’est pas le méme ».2° Le deuxiéme groupe est de loin le plus important en
nombre et englobe des figures de la spiritualité innue. Il nous sert ainsi de base pour
mettre en exergue le processus d’apprentissage que les mots innus peuvent susciter
chez le lecteur allochtone. A titre d’exemple, concentrons-nous sur les utshimaut.

Si I’'on considére 'ensemble des mots, on constate que Papakassik" est le plus
souvent cité, suivi de Missinak" et Uapishtanapeu, puis Ushuapeu. De plus, a I'ex-
ception de Papakassik”, ils n’apparaissent qu’en combinaison avec au moins un
autre de ces termes, suggérant ainsi, méme sans connaitre leur traduction, un
lien de parenté ou relationnel entre eux. Dans la cosmologie innue, deux grandes
entités spirituelles controlent tous les animaux de la terre innue, le Nitassinan.
D’une part, Papakassik”, le maitre des Caribous, comme le maitre de tous les
mammiféres et des oiseaux, et d’autre part le Missanik" qui s’occupe de tous les
animaux aquatiques.’® En outre, il existe des maitres spéciaux qui ne sont respon-
sables que de certaines espéces animales, comme Uapishtanapeu, 'Esprit des ani-
maux a fourrure, ou 'Ushuapeu, qui abrite les animaux ailés. Ces maitres « gou-
vernent les animaux, s’assurent qu’ils sont bien traités et qu’ils ne sont pas
gaspillés. Si le traitement des animaux est respecté, ils assurent aux hommes une
chasse et une péche fructueuses »*’ Si I'on revient a I'exemple cité plus haut,”® on

24 Thid.

25 Joséphine Bacon : L’innu-aimun : une langue en marche, p. 1.

26 Cf. Daniel Clément : Le bestiaire innu 2 : Les oiseaux, les poissons et les animaux non comesti-
bles. Québec : Les Presses de I'Université Laval 2022, p. 17.

27 Carole Delamour/Marie Roué et al. : Tshiheu : le battement d’ailes d’un passeur culturel et
écologique chez les Pekuakamiulnuatsh. In : Recherches amérindiennes au Québec 47, 2-3 (2017),
p. 167. En ligne : < https://doi.org/10.7202/1048603ar » [03/02/2024].

28 Cf. Joséphine Bacon : Bdtons a message/Tshissinuatshitakana, p. 38.


https://doi.org/10.7202/1048603ar

82 —— Elena Goldhofer

comprend pourquoi c’est Missinak qui offre la truite grise et pourquoi la chaleur
est recherchée chez le maitre des animaux a fourrures, Uapishtanapeu. De plus,
l’acte de tuer un animal est considéré comme le don d’un maitre et se fonde sur
la réciprocité, ce qui ajoute une dimension spirituelle a la notion d’offrande au
sein du vers « Missinak" / qui offrira la truite grise ».** Ce n’est que si I'entité-
malitre légitimise la mise & mort que le chasseur peut s’approprier ’animal. Cette
connaissance préalable de la spiritualité de cet acte permet au lectorat d’en tirer
une autre conclusion, celle de I’existence de I’agentivité des non-humains, une
agentivité qui serait restée dans ’ombre.

Le verbe « offrir » traduit une action délibérée, effectuée intentionnellement
et avec libre arbitre. Selon Bandura, « [é]tre un « agent »> signifie faire en sorte
que les choses arrivent par son action propre et de maniére intentionnelle »
Chez les Innus, cette intentionnalité est attribuée tant au maitre qu’a 'animal.
Tandis que le maitre accomplit ’acte d’offrir, 'animal se sacrifie volontairement,
transcendant ainsi la conception occidentale selon laquelle le gibier est une sim-
ple victime de la chasse. Cette perspective occidentale traditionnelle tend & assi-
gner a 'animal un statut statique et objectivé. Dans le poéme, il est replacé dans
une dynamique relationnelle et active. La capacité d’autonomie décisionnelle est
étroitement liée au statut de sujet ou d’agent, qui fournit la base méme pour
nouer une relation mutuelle et d’égal a égal avec le vivant. Pour que cette offre
ou ce sacrifice puisse avoir lieu de maniere réciproque, I'Innu doit respecter la
terre et prendre soin des esprits animaux. Ici, la parole, le tambour ou le rite de
la tente tremblante servent de moyen de communication.* Cette agentivité sou-
ligne le dialogisme de la littérature innue, et est également au coeur de I'épisté-
mologie relationnelle innue. Ce processus de communication est illustré par
exemple dans Un thé dans la Toundra/Nipishapui nete mushuat. Ici, le lien avec
Papakassik" est établi par le « [s]lon de tambours » :

29 Ibid.

30 Albert Bandura : Chapitre 2. La théorie sociale cognitive : une perspective agentique. In : Phi-
lippe Carré (éd.) : Traité de psychologie de la motivation : Théories et pratiques. Paris : Dunod
2019, p. 17.

31 Cf. Emile Duchesne/Robert R. Crépeau : Manitu et entités-maitres : pouvoir et juridicité chez
les Premiéres Nations algonquiennes. In : Recherches amérindiennes au Québec 50, 3 (2020), p. 68.
En ligne : < https://doi.org/10.7202/1088576ar > [03/02/2024].


https://doi.org/10.7202/1088576ar

« Parlons-nous » : réception de linnu-aimun et renversement =—— 83

Ce soir Toundra Uetakussit Mushuau-assi
Ecoute son silence Natutamu

Apu tshekuan petakuak
Bruit de pas
Rythme du cceur Pimutenanitak
Son de tambours Utei petakuan

Teueikan petakushu
L’écho fredonne une incantation

Papakassik" I'entend Sheueu tshitaimueu uteueikana
Et envoie son fils Caribou Papakassiku petueu

Nourrir mon corps fatigué Itishaueu ukussa atikua
Chausser mes pieds usés.*? Tshetshi ashamit

Tshetshi umassinikut.>

La demande est fructueuse et Papakassik" envoie ensuite son fils pour nourrir
I’énonciatrice. Le verbe envoyer, tout comme offrir, exprime l’agentivité de
Papakassik", tout en établissant la parenté qui souligne la relationnalité, car
Papakassik" « envoie son fils Caribou »>* Le lectorat renverse la premiére pierre
lorsqu’il s’intéresse a la traduction du mot. Mais traduction n’est pas synonyme
de compréhension. Savoir qu’il s’agit du nom d’un maitre ne dit rien sur la
connaissance de sa signification. Le savoir acquis a travers ’exploration du
concept des maitres permet d’approfondir I'interprétation des poémes de Bacon.
Le tambour ne se limite plus a son réle de simple marqueur rythmique ou musi-
cal ; il devient le déclencheur d’une action spirituelle. Cet instrument est étroite-
ment lié, d’une part, a la dynamique intrinseque du poéme et, d’autre part, a la
stimulation de 'imagination picturale du lecteur. En cela, il agit comme un vec-
teur de transmission des connaissances fondamentales relatives au tambour.

Que le vocabulaire innu exprime la vision du monde des Innus, comme dé-
montré ci-dessus, n’est peut-étre pas surprenant en soi, mais dans le cas de la poé-
sie de Joséphine Bacon, il faut noter que son lien étroit avec la cosmologie innue
et le traitement de son héritage culturel dans les deux premiers volumes attri-
buent une place particuliére au choix des mots innus. Ils révélent des lacunes ma-
térielles et auditives dans les perspectives allochtones, créées par des années de
répression de ces connaissances par le discours colonial, et qui ne peuvent étre
brisées qu’en affrontant le malaise de I'ignorance.

32 Joséphine Bacon : Un thé dans la Toundra/Nipishapui nete mushuat. Montréal : Mémoire d’en-
crier 2013, p. 34.

33 Ihid,, p. 35.

34 Ibid,, p. 34.



84 —— Elena Goldhofer

3 En guise de conclusion

En marchant activement vers le savoir qui impregne la langue innue, le lecteur
allochtone gagne acces a 'imaginaire de cette culture. Comme Joséphine Bacon
I’énonce : « Quand tu apprends I'innu-aimun, tu apprends en méme temps le
mode de pensée »>* Le besoin d’un engagement profond s’impose alors. Ainsi,
cette démarche d’écoute responsable confere aux mots innus un fort potentiel
afin de déclencher chez le lecteur allochtone la construction d’une conscience de
sa propre ignorance, et de cheminer ainsi vers une décolonisation du savoir. L’é-
criture de Joséphine Bacon est donc un trésor de la langue pour la revitalisation
de la culture millénaire du peuple innu, mais elle est aussi un pont pour faire
passer le savoir et la sollicitude entre Autochtones et Allochtones. Cette derniére
est un atout essentiel dans les renégociations de la relation entre Autochtones et
Allochtones, puisqu’elle propulse la capacité et surtout la volonté de prendre la
perspective d’autrui. L’apprentissage de quelques termes innus et leur relation a
la cosmologie innue ne constitue certainement qu’un premier pas. Huberman
prévient cependant que la lecture de livres autochtones ne peut pas étre considé-
rée comme un engagement civilisationnel en soi, mais fait valoir qu’elle peut seu-
lement servir de point de départ a un travail civilisationnel décolonial dans la vie
réelle.®® Bien que poser activement des questions et s’enquérir des besoins de
I’Autre soit essentiel dans les relations interpersonnelles, il est également crucial
de ne pas imposer a I’Autre le fardeau de se dévoiler seul. Personne ne mérite in-
trinséquement des réponses de la part de I’Autre, chacun apportant une part de
son intimité. Ainsi, lorsque des connaissances autochtones nous sont offertes a
travers des livres, des images et de la musique, il est approprié d’accepter cette
parole d’intimité, car « ceux qui viendront // ’entendront » >’

Bibliographie

Bacon, Joséphine : Batons a message/Tshissinuatshitakana. Montréal : Mémoire d’encrier 2009.
Bacon, Joséphine/Gill, Pierre : Interview : Joséphine Bacon, poétesse innue et femme de cceur. In :
Premiéres Nations 1, 2 (2009), p. 30-34.
Bacon, Joséphine : Un thé dans la Toundra/Nipishapui nete mushuat. Montréal : Mémoire
d’encrier 2013.
Bacon, Joséphine : Uiesh : quelque part. Montréal : Mémoire d’encrier 2018.

35 Joséphine Bacon : L’innu-aimun : une langue en marche, p. 5.
36 Cf. Isabella Huberman : Permets-moi de te dire tout ce que tu dois savoir, p. 94.
37 Joséphine Bacon : Batons a message/Tshissinuatshitakana, p. 130.



« Parlons-nous » : réception de linnu-aimun et renversement =—— 85

Bacon, Joséphine : L'innu-aimun : une langue en marche. In : Trahir (2018 ), p. 1-7. En ligne :
< https://trahir.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/08/trahir-bacon-innu-aimun1.pdf »
[20/02/2024].

Bandura, Albert : Chapitre 2. La théorie sociale cognitive : une perspective agentique. In : Philippe
Carré (éd.) : Traité de psychologie de la motivation : Théories et pratiques. Paris : Dunod 2019,

p. 13-45.

Bradette, Marie-Eve : Langue francaise ou langue autochtone ? Ecriture et identité culturelle dans les
littératures des Premiéeres Nations. In : Captures 3, 1 (2018), p. 2-13. En ligne : < https://doi.org/
10.7202/1055834ar > [17/05/2024].

Bringhurst, Robert : The Elements of Typographic Style. Vancouver : Hartley & Marks 2008.

Clément, Daniel : Le bestiaire innu 2 : les oiseaux, les poissons et les animaux non comestibles. Québec :
Les Presses de I’'Université Laval 2022.

Delamour, Carole/Roué, Marie et al. : Tshiheu : le battement d’ailes d’un passeur culturel et
écologique chez les Pekuakamiulnuatsh. In : Recherches amérindiennes au Québec 47, 2-3 (2017),
p. 161-172. En ligne : < https://doi.org/10.7202/1048603ar » [03/02/2024].

Duchesne, Emile/Crépeau, Robert R. : Manitu et entités-maitres : pouvoir et juridicité chez les
Premiéres Nations algonquiennes. In : Recherches amérindiennes au Québec 50, 3 (2020),

p. 67-78. En ligne : < https://doi.org/10.7202/1088576ar > [03/02/2024].

Harel, Simon : Place aux littératures autochtones. Montréal : Mémoire d’encrier 2017.

Huberman, Isabella : Permets-moi de te dire tout ce que tu dois savoir : enseignement et écoute
responsable dans P’essai épistolaire Shuni. In : Arborescences 11 (2021), p. 91-106. En ligne :
< https://doi.org/10.7202/1088912ar > [18/11/2023].

Quijano, Anibal : Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. In : Quijano, Anibal (éd.) :
Cuestiones y horizontes : de la dependencia histérico-estructural a la colonialidad/descolonialidad del
poder. Buenos Aires : CLACSO 2020, p. 861-920. En ligne : < https://doi.org/10.2307/j.
ctvigm019g.31> [04/06/2024].

S. a. : Dictionnaire Innu-aimun. En ligne : < https://dictionnaire.innu-aimun.ca/ » [24/06/2024].

Savard, Rémi : La forét vive : Récits fondateurs du peuple innu. Montréal : Les Editions du Boréal 2004.

St-Gelais, Myriam : Une histoire de la littérature innue. Montréal : Imaginaire | Nord, Institut
Tshakapesh 2022.

Tuhiwai Smith, Linda : Decolonizing Methodologies : Research and Indigenous Peoples. Londres : Zed
Books 2021. En ligne : < https://doi.org/10.5040/9781350225282 > [19/05/2024].

Weaver, Jace : That the People Might Live : Native American Literatures and Native American Community.
New York : Oxford University Press 1997.

Wetzel, Hermann H. : Lyrikanalyse fiir Romanisten : eine Einfiihrung. Berlin : Erich Schmidt Verlag 2016
(Grundlagen der Romanistik, 27).


https://trahir.wordpress.com/wp-content/uploads/2018/08/trahir-bacon-innu-aimun1.pdf
https://doi.org/10.7202/1055834ar
https://doi.org/10.7202/1055834ar
https://doi.org/10.7202/1048603ar
https://doi.org/10.7202/1088576ar
https://doi.org/10.7202/1088912ar
https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm019g.31
https://doi.org/10.2307/j.ctv1gm019g.31
https://dictionnaire.innu-aimun.ca/
https://doi.org/10.5040/9781350225282




	« Parlons-nous » : réception de l’innu-aimun et renversement de l’épistémologie coloniale dans la poésie dialogique de Joséphine Bacon
	1 Introduction
	2 La langue et l’appartenance : apories au Québec
	2.1 Langue(s) dans la biographie de Joséphine Bacon
	2.2 L’utilisation de l’innu-aimun au sein des recueils
	2.2.1 Réception matérielle
	2.2.2 Réception auditive

	2.3 Marcher vers le savoir

	3 En guise de conclusion
	Bibliographie


