
Marina Ortrud M. Hertrampf 
Rencontres : formes de confrontation, 
d’échange et d’enrichissement culturels 
chez Lucie Lachapelle

Est-ce qu’un pays commun pourrait naître ? Bâti sur l’autodétermination des Premières Na
tions, le nationalisme québécois et néoquébécois. Je crois que c’est possible. Nous verrons 
peut-être le jour où nos deux histoires se rencontreront, pour une seconde fois. En témoins 
d’une alliance égalitaire, comme le monde n’en aura jamais vu, un pouvoir politique réparti 
entre Autochtones et Québécois, nous nous souviendrons des erreurs du passé, pour ne pas 
les répéter. C’est ainsi que nous honorerons la mémoire de nos ancêtres.1

Les relations entre Allochtones et Autochtones sont encore aujourd’hui pleines de 
tensions ; les images hétérostéréotypées (généralement péjoratives) sur les Au
tochtones sont gravées dans la mémoire collective des Blancs et se perpétuent 
dans d’innombrables médias. Dans ce qui suit, nous nous intéresserons à Lucie 
Lachapelle, une réalisatrice de documentaires et autrice québécoise dont la vie et 
l’œuvre sont fondamentalement marquées par le thème de la rencontre entre Al
lochtones et Autochtones. Même si Lucie Lachapelle, en tant qu’Allochtone québé
coise, adopte inévitablement une perspective hétérostéréotypée, elle s’efforce de 
contrecarrer les images et les préjugés gravés dans la mémoire québécoise, sans 
pour autant idéaliser les difficultés du contact et de la cohabitation culturels.

1 « Faire voir le Canada autrement » – le défi de 
Lucie Lachapelle

« Faire voir le Canada autrement »2 – la mission de l’auteur autochtone à grand 
succès Michel Jean s’applique d’une certaine manière aussi à l’Allochtone Lucie 
Lachapelle, qui a découvert le Grand Nord à l’âge de 18 ans, un endroit qui lui 
était totalement inconnu, comme à la plupart des Québécois. Sa curiosité, d’abord 
juvénile, de découvrir par elle-même le monde inconnu des Premières Nations et 
des Inuits, est devenue sa destinée et a marqué cette femme qui, aujourd’hui en

� Naomi Fontaine : Shuni. Montréal : Mémoire d’encrier 2019, p. 143.
� Michael von Killisch-Horn/Michel Jean : Québec im Gepäck : Der Roman « Kukum » von Michel 
Jean. In : Association nationale des éditeurs de livres – ANEL 2021. En ligne : ‹ https://youtu.be/ 
hL2VGRkX5S0?list=PLiAHJtDA-vb_bpEwiM9zvmBmwnFheewu6 ›, 6:41 [20/12/2024].

Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-002

https://youtu.be/hL2VGRkX5S0?list=PLiAHJtDA-vb_bpEwiM9zvmBmwnFheewu6
https://youtu.be/hL2VGRkX5S0?list=PLiAHJtDA-vb_bpEwiM9zvmBmwnFheewu6


core, parcourt le monde « les yeux grands ouverts », pour citer le titre de son au
tobiographie récemment publiée.

Née à Montréal en 1955, Lucie Lachapelle est diplômée en Communication, 
profil cinéma, de l’Université du Québec à Montréal. Elle a été enseignante, no
tamment au Nunavik, consultante en communication et recherchiste pour de 
nombreux documentaires de l’Office national du film du Canada (ONF). Elle a 
vécu de nombreuses années en Abitibi où elle a rencontré le Cri Georges Pisimo
peo,3 son compagnon de longues années et père de ses deux enfants métisses cris.

En 1994, elle sort son premier film documentaire, La Rencontre, sur les rela
tions amicales et amoureuses entre les Premières Nations, les Inuits et les Québé
cois. En effet, ce film est précurseur dans l’œuvre de Lucie Lachapelle qui s’inté
resse surtout aux Autochtones du Canada, qui vivent au Québec en tant que 
Domestic Others,4 c’est-à-dire comme des étrangers dans leur propre pays, vivant 
en cohabitation depuis plus de 500 ans avec les descendants des colonisateurs, 
mais qui ne sont pas reconnus comme des personnes réellement égales en droits.

La Rencontre traite d’un sujet qui touche à la biographie lachapellienne. En 
effet, c’est cette implication personnelle qui crée une proximité particulièrement 
empathique avec les couples, dont elle présente les relations, qui ne sont pas sans 
problèmes, dans toute leur brutalité et en même temps avec une sensibilité excep
tionnelle. La grande intimité de la représentation des vies de personnes très diffé
rentes, entre les cultures et les langues, les mentalités et les modes de pensée, per
met aux spectateurs d’avoir un aperçu aussi émouvant qu’éclairant de réalités de 
vie largement inconnues :

En 500 ans de cohabitation, les occasions n’ont pourtant jamais manqué d’explorer nos 
cultures dans l’intimité. Si, encore aujourd’hui, ce type de proximité peut sembler inacces
sible, loin de notre monde, La Rencontre nous fait prendre conscience que ce sont précisé
ment ces rapports-là qui bouleversent notre façon de voir, parce qu’ils nous obligent à fran
chir des frontières invisibles. 

À une époque où l’on parle davantage d’affrontement et d’incompréhension, La Ren
contre est un film d’espoir et de réconciliation.5

� Georges Pisimopeo s’engage dans des services parajudiciaires autochtones du Québec et 
comme fonctionnaire pour la nation crie. En 2023, il a publié son premier roman à caractère au
tobiographique : Georges Pisimopeo : Piisim napeu. Wendake : Hannenorak 2023.
� Cf. Jonathan Boyarin : The Other Within and the Other Without. In : Laurence J. Silberstein/ 
Robert L. Cohen (éds.) : The Other in Jewish Thought and History : Constructions of Jewish Culture 
and Identity. New York : New York University Press 1994, p. 423–452. Même si le terme a été forgé 
pour la diaspora juive, il peut être appliqué à d’autres phénomènes d’exclusion postcoloniaux ou 
hégémoniques comme les Roms ou les Autochtones.
� Ariane Émond : La rencontre, un documentaire de Lucie Lachapelle. In : ONF 1994. En ligne : 
‹ https://www.onf.ca/film/la_rencontre/ › [20/12/2024].

12 Marina Ortrud M. Hertrampf

https://www.onf.ca/film/la_rencontre/


L’intention de présenter à un public québécois plus large les enjeux de la rencon
tre entre Allochtones et Autochtones, loin des stéréotypes à connotation négative, 
Lucie Lachapelle la poursuit 17 ans plus tard dans le domaine littéraire – en plus 
de ses films documentaires.6 Son premier roman, Rivière Mékiskan (2010), a ob
tenu le Prix littéraire France-Québec 2011. Son deuxième livre, Histoires nordiques
(2013), a reçu le Prix littéraire des enseignants AQPF/ANEL 2014. Ensuite sont 
parus Les étrangères (2018), Va me chercher Baby Doll (2021) et enfin, cette année, 
son autobiographie Les yeux grands ouverts. Fragments de vie. Son autobiogra
phie Histoires nordiques et Rivière Mékiskan sont fortement marquées autobio
graphiquement : en effet, de nombreuses scènes, voire des formulations, sont 
identiques dans Histoires nordiques et dans l’autobiographie.7

Même si elles ne sont pas liées, les histoires de Rivière Mékiskan et Histoires 
nordiques se ressemblent dans une certaine mesure. Rivière Mékiskan décrit l’his
toire d’Alice, dont la mère Louise était serveuse à Mékiskan et qui est tombée en
ceinte d’Isaak. La relation ayant échoué, la Métisse Alice a grandi sans connaître 
ses racines autochtones. Lorsque son père, qui vivait sans abri à Montréal, est re
trouvé mort sur un banc dans un parc,8 Alice décide d’apporter ses cendres sur 
sa terre natale et y découvre la facette de son identité qu’elle ne connaissait pas 
jusqu’alors. Histoires nordiques réparti en 13 petits épisodes – le paratexte dit 
« nouvelles », mais les épisodes sont fortement liés – raconte l’histoire de Louise, 
18 ans, qui fait d’abord un stage dans le Grand Nord, puis passe un long moment 
au Nunavik en tant qu’enseignante et revient à Montréal après une relation 
amoureuse décevante.9

Comme la grande majorité des œuvres littéraires d’auteurs et autrices au
tochtones, les films et les textes de Lucie Lachapelle, qu’ils soient autobiographi
ques, autofictionnels ou purement fictionnels, présentent des traits de « littérature 

� Parmi ceux-ci, on peut citer Village mosaïque (ONF 1996), récipiendaire du prix Gémeaux du 
multiculturalisme, des femmes et du religieux (ONF 1999) et L’autisme (Icotop 2001), finaliste du 
prix Gémeaux de la meilleure mise en scène.
� L’autrice attire d’ailleurs elle-même l’attention sur ce point, cf. Lucie Lachapelle : Les yeux 
grands ouverts. Fragments de vie. Lachine : Pleine Lune 2024, p. 136. Certains personnages, 
comme la jeune Inuite Kitty ou Ida et ses enfants apparaissent dans Histoires nordiques sous leur 
nom réel ; Tamussie, l’amant inuit de la jeune Louise dans Histoires nordiques était en réalité un 
ami de Lucassie, amant de l’époque de l’autrice (cf. Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts, 
p. 47).
� Lucie Lachapelle reprend ici la triste réalité des innombrables sans-abris amérindiens de Mon
tréal, leurs disparitions et leurs morts inexpliquées, que Michel Jean ne cesse d’évoquer dans ses 
romans.
� L’autobiographie montre que Louise a elle aussi un modèle réel (cf. Lucie Lachapelle : Les 
yeux grands ouverts, p. 95).

Rencontres : formes de confrontation 13



d’implication »10 dans la mesure où ils remettent en question le mythe national 
du Québec et invitent l’ensemble de la société vivant en territoire québécois à se 
forger une nouvelle identité collective et une conscience historique décoloniali
sée, en montrant les chances d’une réconciliation véritable et inconditionnelle 
pour la conception d’un pays commun renouvelé.

De plus, les œuvres de Lucie Lachapelle sont à comprendre comme des plai
doyers émouvants en faveur de la réconciliation des peuples, des classes et des 
générations, et comme un hommage aux rencontres qui transforment le soi et les 
autres. Elles s’inscrivent ainsi toutes dans une mouvance littéraire qu’Alexandre 
Gefen a qualifiée comme caractéristique de la littérature française contempo
raine, mais qui décrit une tendance transnationale de la littérature actuelle, à sa
voir la volonté de rendre un hommage littéraire aux « oubliés de la grande his
toire » et de remplir ainsi une « fonction réparatrice ».11

2 Les enjeux de la rencontre
Commençons par une brève réflexion sur la rencontre. Une rencontre est un mo
ment où plusieurs personnes se retrouvent dans un lieu donné, soit par hasard, 
soit de manière concertée ; dans un sens plus large, le terme rencontre désigne 
l’interaction (le rapprochement, le contact, l’échange) entre des personnes. Que 
les êtres humains, en tant qu’êtres sociaux, aient un certain désir de se rencontrer 
est une banalité. C’est plutôt la signification philosophique et psychologique de la 
rencontre qui nous intéresse. Dans cette perspective, la rencontre est existentielle 
pour le développement de l’individu et de la communauté. C’est ce que constate 
Charles Pépin dans La rencontre. Une philosophie :

La rencontre n’est pas un agrément, une alternative accessoire, elle nous est essentielle, elle 
modèle notre personnalité ; elle est au cœur de l’aventure de notre existence. […] elle n’a 
pas simplement le pouvoir de nous faire découvrir l’amour, l’amitié ou de nous conduire au 
succès, elle nous révèle à nous-mêmes et nous ouvre au monde. C’est sa force et son mys

�� Comme le souligne Bruno Blanckeman, le concept de littérature engagée, qui est un terme 
façonné par l’histoire littéraire, ne convient pas vraiment pour décrire les fictions d’aujourd’hui 
à motivation politique et sociale. Afin de rendre justice aux différences avec le concept de Sartre, 
il propose le terme de « littérature d’implication ». Bruno Blanckeman : De l’écrivain engagé à 
l’écrivain impliqué : figures de la responsabilité littéraire au tournant du XXIe siècle. In : Cathe
rine Brun/Alain Schaffner (éds.) : Des écritures engagées aux écritures impliquées. Littérature 
française (XXe–XXIe siècles). Dijon : Éditions Universitaires de Dijon 2015, p. 161–169.
�� Alexandre Gefen : Réparer le monde. La littérature française face au XXIe siècle. Paris : Édi
tions Corti 2017, p. 10.

14 Marina Ortrud M. Hertrampf



tère : j’ai besoin de l’autre, de rencontrer l’autre pour me rencontrer. Il me faut rencontrer 
ce qui n’est pas moi pour devenir moi.12

Chaque rencontre est une confrontation avec une altérité et peut faire évoluer le 
sujet pour le meilleur ou pour le pire. Cette incertitude est la condition sine qua 
non de la rencontre. Si l’on s’enferme dans des habitudes et que l’on se confine 
dans des certitudes, on entre dans une spirale d’égocentrisme qui renforce l’ob
session de soi, mais qui freine l’évolution du moi. L’essentiel, selon le philosophe 
Charles Pépin, est de sortir de soi et de son environnement habituel, pour essayer 
de redécouvrir le monde et de se redécouvrir. Sa maxime est donc « J’y vais, je 
vois » :13

« J’y vais », démarche volontaire, mais « je vois », relâchement observateur. Et je prends ce 
qui arrive que je n’attendais pas, le bon comme le mauvais. De la volonté, du lâcher prise : 
c’est le secret des belles rencontres. Il faut initier le mouvement. Mais le problème qu’on a 
psychologiquement, c’est qu’en général, quand on initie un mouvement, c’est parce qu’on 
visualise un but, parce qu’on visualise une attente et il faut accepter de renoncer à ce but. 
Et c’est ce qu’on appelle la disponibilité.14

Lucie Lachapelle illustre dans Histoires nordiques le fait que des rencontres ré
conciliatrices ne sont possibles que si l’on met à disposition ses propres convic
tions et que l’on aborde les rencontres sans pragmatisme. Dans la rue, quelques 
enfants interpellent Louise peu amicalement :

– You White, go home ! 
Louise avait été blessée que l’enfant la mette dans le même panier que les autres, alors 

qu’elle cherchait tant à bien faire, à comprendre, à apprécier.15

Bien que Louise soit consciente que le regard voyeuriste sur l’autre est une agres
sion16 et qu’elle ressente le comportement des représentants du gouvernement 
québécois comme une arrogance colonialiste,17 elle aussi est d’abord obsédée par 

�� Charles Pépin : La rencontre. Une philosophie. Paris : Allary 2021, p. 12.
�� Cf. ibid., p. 123–173.
�� Didier Pasamonik/Guillemette Odicino et al. : Qu’est-ce qu’une vraie rencontre ?. In : France 
Inter, 29 janvier 2021. En ligne : ‹ https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/grand-bien- 
vous-fasse/qu-est-ce-qu-une-vraie-rencontre-5442021 › [17/07/2024].
�� Lucie Lachapelle : Histoires nordiques. Montréal : Bibliothèque québécoise 2018, p. 122.
�� Cf. : « Elle ne veut pas qu’ils se sentent regardés comme des objets, des sujets d’étude ». Lucie 
Lachapelle : Histoires nordiques, p. 17.
�� L’interprétation postcoloniale de Lachapelle sur l’attitude des Québécois envers les Premières 
Nations et les Inuits est particulièrement intéressante. Le contenu des lectures scolaires obligatoi
res sur le comportement suprématiste de la France en Tunisie n’est pas officiellement appliqué à 
son propre pays, mais la protagoniste démasque le même comportement colonial de ses compa

Rencontres : formes de confrontation 15

https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/grand-bien-vous-fasse/qu-est-ce-qu-une-vraie-rencontre-5442021
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/grand-bien-vous-fasse/qu-est-ce-qu-une-vraie-rencontre-5442021


son rôle de sauveuse. Ce n’est que lorsqu’elle abandonne sa posture de White Sa
viourism et qu’elle aborde les gens sans préjugés que de véritables rapproche
ments ont lieu. En effet, pour les protagonistes lachapelliennes, la curiosité sans 
préjugés et l’esprit d’exploration ouvert sont un moteur important de la rencon
tre transculturelle : « Bien qu’un drapeau du Québec et un du Canada flottent 
dans l’air, j’ai le sentiment que j’arrive en territoire étranger. Je veux tout voir, 
tout connaître. Je suis excitée de rencontrer un autre peuple, une autre façon 
d’être humain ».18 Outre la curiosité de connaître l’inconnu aux yeux grands ou
verts, l’intention de brosser à rebours les points de vue québécois figés est essen
tielle : « Nous [Lucie et sa collègue blanche] avons réfléchi aux impacts de notre 
présence en terre inuite et nous ne voulons pas perpétuer le modèle colonisateur- 
colonisé habituel. »19 Lucie, bientôt reconnue par la communauté innue,20 se rend 
compte que le respect et l’attention à l’autre rendent les rencontres possibles, 
voire faciles : « En général, les Blancs pensent qu’il est difficile d’entrer en contact 
avec ‹ eux, les Indiens ›. Mais grâce à cette rencontre, j’ai réalisé que, bien au 
contraire, c’est d’une facilité désarmante. Tant que le respect et l’humanité sont 
au rendez-vous ».21

Et pourtant, ce n’est pas si simple, car la méfiance et les préjugés dominent 
des deux côtés et entraînent le maintien physique et psychique de la séparation 
plutôt que du rapprochement :

Elle m’apprend que la ségrégation existe bel et bien entre les Inuits et les Blancs dans la 
communauté. À part les relations qu’ils entretiennent avec la population locale dans le 
cadre de leur travail, les Blancs restent entre eux et les contacts ne sont pas encouragés par 
les employeurs.22

triotes au pays des Premières Nations et Inuits : « Louise a eu l’impression de se trouver dans un 
livre d’Albert Memmi sur le colonialisme, lecture obligatoire d’un cours qu’elle a suivi au collège 
l’an dernier. Même condescendance frôlant le mépris, même bienveillance pas loin du paterna
lisme, le tout enrobé d’une gentillesse désarmante et d’une assurance déconcertante ». Lucie La
chapelle : Histoires nordiques, p. 13.
�� Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts, p. 23.
�� Ibid., p. 41.
�� Cf. : « Plusieurs me connaissent maintenant par mon nom et me lancent Lucy ngai. Je leur 
réponds aa. Cela me donne le sentiment de faire partie de la communauté ou, du moins, d’être 
reconnue pour qui je suis : une personne et pas seulement une Blanche ». Lucie Lachapelle : Les 
yeux grands ouverts, p. 59.
�� Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts, p. 106. Cf. aussi Lucie Lachapelle : Rivière Mékis
kan. Montréal : Éditions XYZ 2010, p. 57.
�� Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts, p. 22.

16 Marina Ortrud M. Hertrampf



En particulier, les relations amoureuses entre les jeunes blanches et les hommes 
autochtones sont considérées comme un faux pas inacceptable : « Pour une 
femme blanche, faire l’amour avec un Inuit est un acte subversif. Pour un 
homme blanc, c’est un geste banal. Comme dans toutes les colonies ».23 Les jeunes 
protagonistes ne veulent cependant pas se laisser influencer par les préjugés dis
criminatoires24 et vont au bout de leurs sentiments – même si toutes les relations 
amoureuses échouent effectivement, toutes les protagonistes sortent grandies de 
cette expérience.25

L’accent mis sur l’altérité prétendument insurmontable, associé à la persis
tance du sentiment de supériorité des Blancs, rend les rencontres entre Allochto
nes et Autochtones souvent conflictuelles. Cela s’applique également à la situation 
familiale d’Alice. En effet, ce n’est qu’au contact, d’abord très difficile, avec la fa
mille innue de son père décédé qu’Alice se rend compte que les conflits entre 
sa mère et son père ainsi que sa famille proviennent notamment de l’ignorance 
mutuelle et du manque de sensibilité interculturelle : « Alice pense qu’une dose 
incroyable d’incompréhension, de non-dits, de suppositions, de malaises et de 
blessures a créé une distance immense entre elle et la famille de son père. Et 
cette distance a sûrement contribué à produire le sentiment de vide qu’elle sent 
en elle et autour d’elle ».26

La distance créée par les préjugés péjoratifs se reflète également dans l’es
pace ainsi que dans les campements et villages du Grand Nord qui sont en soi des 
« zones de contact » au sens de Mary Louise Pratt qui a forgé le terme,

to refer to the space of colonial encounters, the space in which peoples geographically and 
historically separated come into contact with each other and establish ongoing relations, 
usually involving conditions of coercion, radical inequality, and intractable conflict. […] 
‹ contact zone › is an attempt to invoke the spatial and temporal copresence of subjects pre

�� Ibid., p. 46.
�� Louise ne veut rien savoir des avertissements d’une religieuse blanche concernant les hom
mes autochtones (Lucie Lachapelle : Histoires nordiques, p. 58–59) et elle ne veut pas croire non 
plus aux prophéties des filles autochtones qui pensent que Tamusi est un chasseur de Blanches 
(ibid., p. 70). Bien que la relation échoue, il n’y a pas de condamnation : au moyen d’une focalisa
tion interne de Tamusi, il devient clair qu’il l’aime vraiment, mais qu’il a une vision de la vie très 
différente de la sienne (ibid., p. 93).
�� Dans son autobiographie, Lucie Lachapelle fait preuve de beaucoup d’empathie pour les diffi
cultés de son compagnon de longue date, malgré sa douleur, et pourtant les traumatismes inter
générationnels sont plus forts que leur amour. Cf. Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts, 
p. 145.
�� Lucie Lachapelle : Rivière Mékiskan, p. 63.

Rencontres : formes de confrontation 17



viously separated by geographic and historical disjunctures, and whose trajectories now in
tersect.27

La majorité des villages dans le Grand Nord sont ségrégués en parties autochto
nes et québécoises d’une manière qui rappelle le système de l’apartheid.28 Lucie 
Lachapelle décrit le Kangiqsualujjuaq du milieu des années 1970 ainsi : « Les ha
bitations des Blancs sont regroupées dans un genre de quartier à part. Celles des 
Inuits, dans un autre, bien que quelques matchboxes soient disséminées dans la 
toundra, parmi les rochers et les arbres rabougris ».29 Dans ce microcosme bi
naire, les lieux d’infrastructure comme les magasins généraux et les hôtels- 
restaurants sont des « zones de contact » par excellence. La description du Mékis
kan des années 1970 en est un exemple poignant :

Il y avait des tensions au village entre les Amérindiens et les Blancs. À cause du prix exorbi
tant de la bière au magasin général, à cause des politiques racistes d’embauche de la compa
gnie du bois, à cause des règlements de l’hôtel qui interdisaient une section aux Amérin
diens. À cause aussi des jeunes Amérindiennes qui couchaient avec les Blancs, pour une 
soirée au bar de l’Hôtel Moose dans la section qui leur était normalement interdite.30

Dans la perspective allochtone, les Autochtones sont les Domestic Others – mais 
cela vaut également dans l’autre sens, car pour les Autochtones, les Blancs sont 
les envahisseurs de leur pays, qui se sont approprié leur pays natal, les ont déter
ritorialisés et forcés à vivre dans des réserves inhospitalières et ne les considè
rent pas comme des êtres humains de même valeur. Ce comportement inhumain 
envers les Autochtones a conduit à ce que les Blancs soient considérés comme des 
porteurs de malheur : « Des vieux disaient que ce Blanc, comme les autres Blancs, 
apportait le malheur, qu’il attirait le mauvais sort ».31 Le scepticisme à l’égard des 
Blancs est également renforcé par le comportement quasiment voyeuriste de 
nombreux Blancs qui observent la population autochtone comme des animaux de 
zoo.32 Ce comportement entraîne chez certains une attitude de rejet, comme chez 
l’adolescent Samuel à Mékiskan :

�� Mary Louise Pratt : Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation. Londres/New York : 
Routledge 1992, p. 6–7.
�� Dans son autobiographie, Lachapelle intitule deux chapitres « Apartheid », dans lesquels elle 
parle de la discrimination structurelle raciale et des interdictions d’accès aux wagons-couchettes 
dans les trains, par exemple. Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts, p. 114–116 et p. 130–132.
�� Ibid., p. 29.
�� Lucie Lachapelle : Rivière Mékiskan, p. 16.
�� Ibid., p. 65.
�� Lucie Lachapelle a également immortalisé avec son appareil photo ses impressions sur ce 
monde qui lui était au départ étranger. En effet, le regard sceptique et perçant d’une Innue âgée 
qu’elle a photographiée (sans lui en demander la permission) a été déterminant pour elle dans 

18 Marina Ortrud M. Hertrampf



Un couple de touristes demande à le photographier. Il hoche la tête positivement. L’homme 
le photographie et lui remet un dollar. Samuel ne dit rien, ne sourit pas. Il empoche, c’est 
tout. Samuel ne parle jamais aux touristes, jamais aux Blancs. Il ne sourit pas non plus. Pas 
un ‹ merci monsieur, merci madame ›. Son hostilité est totale.33

Avec une grande empathie, Lucie Lachapelle montre que les préjugés (des deux 
côtés) peuvent être dépassés par une prise de contact respectueuse et que des re
lations amicales peuvent se créer au-delà de toutes les différences linguistiques et 
culturelles. Dans le but de toucher les lectrices et lecteurs majoritairement alloch
tones, la focalisation interne de l’instance narrative hétérodiégétique dans les His
toires nordiques passe du point de vue interne de Louise à celui des protagonistes 
autochtones : « Avant de connaître Louise, Annie s’était imaginé les Blanches bien 
différentes. Mais Louise lui semble normale. Comment dire ? comme elle ».34

Sans embellir ni idéaliser les difficiles relations interculturelles entre Alloch
tones et Autochtones, Lucie Lachapelle montre dans ses récits les effets positifs 
du « j’y vais, je vois ».35 Ainsi, les trois récits, indépendamment de leur authenti
cité (auto)biographique, sont des récits de formation et de développement qui dé
crivent le passage à l’âge adulte de jeunes Québécoises qui se transforment au fil 
des rencontres avec les Autres autochtones et deviennent finalement des sujets 
pleins de responsabilité envers l’Autre :

Louise n’a jamais réussi à trouver les mots justes pour exprimer ce qu’elle ressent pour cet 
endroit, ses gens, sa lumière. Ni pour dire comment les années passées dans le Nord ont 
influencé le cours de sa vie et sa façon de voir le monde. Ses émotions, elle les garde en 
elle ; ses pensées, elle a du mal à les partager. C’est ici qu’elle a été le plus touchée, le plus 
bouleversée.36

ses contacts avec la population autochtone : « […] le regard pénétrant de cette femme 
va m’accompagner tout au long de ce voyage, comme un rappel que je suis ici étrangère dans un 
autre pays, son pays ». Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts, p. 24.
�� Lucie Lachapelle : Rivière Mékiskan, p. 54.
�� Lucie Lachapelle : Histoires nordiques, p. 41.
�� Si les protagonistes lachapelliennes perçoivent positivement les rencontres interculturelles 
grâce à leur ouverture et à leur respect, l’effet durable de ces dernières n’est pas le même ; par 
exemple, si pour Lucie la rencontre avec Kitty et ses compatriotes a été déterminante, pour Kitty, 
elle n’a pas été importante à long terme : « Mon séjour à Kangiqsualujjuaq a orienté le cours de 
ma vie. […] j’ai cherché Kitty. Elle vit encore à Kangiqsualujjuaq. Je lui ai écrit et lui ai envoyé 
des photos de nous. Elle m’a répondu qu’elle ne se souvient pas de moi. » Lucie Lachapelle : Les 
yeux grands ouverts, p. 34.
�� Lucie Lachapelle : Histoires nordiques, p. 119–120.

Rencontres : formes de confrontation 19



3 En guise de conclusion : écrire pour un Québec 
commun

Dans un contexte de renforcement du « nationalisme fermé »,37 diamétralement 
opposé à la devise de la diversité ethnoculturelle, de plus en plus de Québécois 
allochtones remettent en question la construction traditionnelle de la « québéci
tude », définie ethniquement sur la base de la race, de la culture et de la langue 
(de type caucasien, catholique et francophone).38 En particulier en ce qui 
concerne les Autochtones du Canada, qui vivent au Québec en tant que Domestic 
Others des activistes autochtones et des Québécois engagés s’efforcent de Redo
ing Québécitude en faveur d’une compréhension décolonisée et intégrale de l’i
dentité de tous ceux qui vivent au Québec. Cette démarche repose sur la 
connaissance et le respect mutuels de l’autre : les rencontres, les dialogues et les 
échanges sont des moments fondamentaux de la compréhension mutuelle et de 
la cohabitation solidaire.

En analysant Rivière Mékiskan (2010), Histoires nordiques (2013) et Les yeux 
grands ouverts (2024), nous avons démontré comment l’autrice allochtone Lucie 
Lachapelle cherche à établir un contact culturel pour renforcer la compréhension 
mutuelle et tente de surmonter, avec une grande empathie, la méfiance et l’in
compréhension à l’égard de l’autre, généralement dues à l’ignorance et à 
la méconnaissance. Elle considère son écriture comme une forme d’engagement 
sociopolitique pour repenser le Québec et ses habitants :

Puissent-ils [les récits de Lucie Lachapelle ; MOH] rejoindre les lecteurs, les faire réfléchir, 
ouvrir leur cœur. 

Je fais le vœu qu’ils contribuent au dialogue amorcé avec les Premières Nations et les 
Inuits, dans l’espoir que l’on puisse, un jour, vivre une véritable réconciliation. Il aura fallu 
des décennies pour que les consciences s’éveillent. Cela ne doit pas s’arrêter là.39

En souhaitant vivement que le rêve d’un nouveau Québec créé ensemble par, 
pour et avec tous ne reste pas une utopie, Lucie Lachapelle n’est certes pas tout à 
fait seule parmi les Blancs, mais les tensions raciales sont actuellement en nette 
augmentation, tout comme les tendances néocolonialistes-nationalistes. Malgré – 

�� Michel Winock : Nationalisme, antisémitisme et fascisme en France. Paris : Seuil 1990, p. 22–23.
�� Guy Bédard : Québécitude. An Ambiguous Identity. In : Carl E. James/Adrienne Shadd (éds.) : 
Talking about Difference. Encounters in Culture, Language and Identity. Toronto : Between the 
Lines 2001, p. 25–31.
�� Lucie Lachapelle : Les yeux grands ouverts, p. 12–13.

20 Marina Ortrud M. Hertrampf



ou peut-être à cause de – cette évolution, nous voudrions terminer avec une vi
sion optimiste par la perspective autostéréotypique en citant Naomi Fontaine 
dans Shuni :

Est-ce qu’un pays commun pourrait naître ? Bâti sur l’autodétermination des Premières Na
tions, le nationalisme québécois et néoquébécois. Je crois que c’est possible. Nous verrons 
peut-être le jour où nos deux histoires se rencontreront, pour une seconde fois. En témoins 
d’une alliance égalitaire, comme le monde n’en aura jamais vu, un pouvoir politique réparti 
entre Autochtones et Québécois, nous nous souviendrons des erreurs du passé, pour ne pas 
les répéter. C’est ainsi que nous honorerons la mémoire de nos ancêtres.40

Bibliographie
Bédard, Guy : Québécitude. An Ambiguous Identity. In : Carl E. James/Adrienne Shadd (éds.) : Talking 

about Difference. Encounters in Culture, Language and Identity. Toronto : Between the Lines 2001,  
p. 25–31.

Blanckeman, Bruno : De l’écrivain engagé à l’écrivain impliqué : figures de la responsabilité littéraire 
au tournant du XXIe siècle. In : Catherine Brun/Alain Schaffner (éds.) : Des écritures engagées aux 
écritures impliquées. Littérature française (XXe–XXIe siècles). Dijon : Éditions Universitaires de Dijon 
2015, p. 161–169.

Boyarin, Jonathan : The Other Within and the Other Without. In : Laurence J. Silberstein/Robert 
L. Cohen (éds.) : The Other in Jewish Thought and History : Constructions of Jewish Culture and 
Identity. New York : New York University Press 1994, p. 423–452.

Émond, Ariane : La rencontre, un documentaire de Lucie Lachapelle. In : ONF 1994. En ligne :  
‹ https://www.onf.ca/film/la_rencontre/ › [20/12/2024].

Fontaine, Naomi : Shuni. Montréal : Mémoire d’encrier 2019.
Gefen, Alexandre : Réparer le monde. La littérature française face au XXIe siècle. Paris : Éditions 

Corti 2017.
Killisch-Horn, Michael von/Jean, Michel : Québec im Gepäck : Der Roman « Kukum » von Michel Jean. 

In : Association nationale des éditeurs de livres – ANEL 2021. En ligne : ‹ https://youtu.be/ 
hL2VGRkX5S0?list=PLiAHJtDA-vb_bpEwiM9zvmBmwnFheewu6 › [20.12.2024].

Lachapelle, Lucie : Histoires nordiques. Montréal : Bibliothèque québécoise 2018 [2013].
Lachapelle, Lucie : La Rencontre. National Film Board of Canada 1994. En ligne : ‹ https://www.nfb.ca/ 

film/la_rencontre/ › [20.12.2024].
Lachapelle, Lucie : Les yeux grands ouverts. Fragments de vie. Lachine : Pleine Lune 2024.
Lachapelle, Lucie : Rivière Mékiskan. Montréal : Éditions XYZ 2010.
Pasamonik, Didier/Odicino, Guillemette et al. : Qu’est-ce qu’une vraie rencontre ?. In : France Inter, 29 

janvier 2021. En ligne : ‹ https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/grand-bien-vous-fasse 
/qu-est-ce-qu-une-vraie-rencontre-5442021 › [17/07/2024].

�� Naomi Fontaine : Shuni. Montréal : Mémoire d’encrier 2019, p. 143.

Rencontres : formes de confrontation 21

https://www.onf.ca/film/la_rencontre/
https://youtu.be/hL2VGRkX5S0?list=PLiAHJtDA-vb_bpEwiM9zvmBmwnFheewu6
https://youtu.be/hL2VGRkX5S0?list=PLiAHJtDA-vb_bpEwiM9zvmBmwnFheewu6
https://www.nfb.ca/film/la_rencontre/
https://www.nfb.ca/film/la_rencontre/
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/grand-bien-vous-fasse/qu-est-ce-qu-une-vraie-rencontre-5442021
https://www.radiofrance.fr/franceinter/podcasts/grand-bien-vous-fasse/qu-est-ce-qu-une-vraie-rencontre-5442021


Pépin, Charles : La rencontre. Une philosophie. Paris : Allary 2021.
Pisimopeo, Georges : Piisim napeu. Wendake : Hannenorak 2023.
Pratt, Mary Louise : Imperial Eyes. Travel Writing and Transculturation. Londres/New York : 

Routledge 1992.
Winock, Michel : Nationalisme, antisémitisme et fascisme en France. Paris : Seuil 1990.

22 Marina Ortrud M. Hertrampf


	Rencontres : formes de confrontation, d’échange et d’enrichissement culturels chez Lucie Lachapelle
	1 « Faire voir le Canada autrement » – le défi de Lucie Lachapelle
	2 Les enjeux de la rencontre
	3 En guise de conclusion : écrire pour un Québec commun
	Bibliographie


