
Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf 
Introduction : nations autochtones et 
littérature au Canada francophone

D’écrire m’aidait à respirer, traduire pour moi seule ce besoin 
d’aller au-delà du quotidien parfois si lourd et dense. 

Plus tard le sujet de mon peuple relégué dans des réserves, 
ce souverain premier de ces immenses territoires, 

m’a prise comme un vent violent avant l’orage. 
Les gens que j’aime, sœurs et frères, 

la douleur pour celles et ceux qui partent, 
l’injustice pour l’oubli des femmes devant l’histoire […]. 

Voir plus loin, voir ce que je ne connais pas encore.1

Premier volume collectif sur les littératures autochtones du Canada francophone 
publié en Europe, cet ouvrage répond à un intérêt grandissant pour les produc
tions littéraires et artistiques des nations autochtones vivant en Amérique, mais 
aussi pour des problématiques liées au décolonialisme et à l’héritage culturel et 
politique du colonialisme européen. Il porte principalement sur les littératures 
autochtones produites dans la province connue aujourd’hui sous le nom de Qué
bec et qui héberge onze nations autochtones constituant 2,5 % de sa population, 
selon le recensement de 2021.2 Il s’agit des peuples anishinaabe, atikamekw, 
eeyou, innu/ilnu, inuit, kanien’kehá:ka, mi’gmaq, naskapi, w8banaki, wendat et 
wolastoqey – dix Premières Nations et les Inuit, à savoir deux des trois catégories 
d’Autochtones (Premières Nations, Inuit et Métis) reconnues par la Loi constitu
tionnelle canadienne rapatriée du Royaume-Uni en 1982. Leurs cultures traver
sent, de nos jours, une époque de résurgence et de réaffirmation, après une lon
gue période où elles ont été sujettes à une violence coloniale manifestée entre 
autres sous la forme du génocide culturel, selon le rapport de la Commission de 
vérité et réconciliation3 (2008–2015) créée pour examiner l’histoire et l’héritage 

� Virginia Pesemapeo Bordeleau : Prologue. In : De rouge et de blanc. Montréal : Mémoire d’en
crier 2012, p. 7–10, ici p. 7–8.
� Selon le même recensement, la totalité des nations autochtones constituent 5 % de la popula
tion du Canada.
� « The establishment and operation of residential schools were a central element of this policy, 
which can best be described as ‹ cultural genocide › ». Truth and Reconciliation Commission of 
Canada : Honouring the Truth, Reconciling for the Future. Summary of the Final Report of the 
Truth and Reconciliation Commission of Canada. 2015, p. 1. En ligne : ‹ https://caid.ca/TRCFinExe 
Sum2015.pdf › [20/12/2024].

Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the 
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-001

https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf
https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf


des écoles résidentielles. En effet, l’existence multimillénaire des nations autoch
tones a été sévèrement impactée par le colonialisme européen, que Marcel Gron
din et Moema Viezzer considèrent dans leur ouvrage Le génocide des Amériques. 
Résistance et survivance des peuples autochtones comme responsable de l’élimina
tion de 90 à 95 % des populations autochtones.4 Toutefois, comme le montre l’his
torien Pekka Hämälainen, en Amérique du Nord, en dépit d’une présence euro
péenne qui remonte au XVe et XVIe siècles, le déséquilibre définitif du pouvoir en 
faveur des non-Autochtones ne date que du XIXe.5 Il s’agit d’une période d’institu
tionnalisation de la dynamique assimilatrice comprenant la création de la Confé
dération canadienne et du Dominion du Canada (1867), et l’adoption consécutive 
de la Loi sur les Indiens (1876) qui, amendée à plusieurs reprises, continue de re
présenter le cadre légal des relations entre les Premières Nations et l’État. La ré
surgence culturelle des communautés autochtones, dans le cadre de laquelle s’in
scrivent les œuvres analysées dans ce volume, se caractérise par la recherche 
d’un équilibre de pouvoirs entre les Autochtones et les non-Autochtones, et la né
gociation d’une autre dynamique politique et sociale. Ces processus réactualisent, 
voire recréent, un héritage culturel dont la chaîne de transmission mémorielle a 
été brisée à partir de la fin du XIXe siècle, et notamment au long du XXe, par l’éloi
gnement des enfants autochtones de leurs familles dans le cadre du système des 
pensionnats, et l’interdiction de pratiquer les langues autochtones et de porter ou 
manifester des signes visibles d’appartenance à une culture autochtone.

Cet ouvrage porte ainsi sur les littératures autochtones contemporaines écri
tes au Québec, enracinées dans l’essai autothéorique6 de 1976 d’An Antane Ka
pesh, Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite sauvagesse, dans 
laquelle l’autrice innue dénonce le colonialisme et ses conséquences néfastes, 
dont il convient de souligner la mise en place des écoles résidentielles et l’écora
cisme ; ce dernier se réfère à la convergence de la discrimination entre les ‹ races › 
avec les inégalités caractérisant l’exposition à des défis environnementaux.7 Pro

� Marcel Grondin/Moema Viezzer : Le génocide des Amériques. Résistance et survivance des peu
ples autochtones. Montréal : Écosociété 2022, p. 21.
� Pekka Hämäläinen : Indigenous Continent : The Epic Contest for North America. New York : Li
veright 2022.
� L’autothéorie désigne, selon Lauren Fournier (2021) une œuvre mélangeant expérience intime 
et théorisation. Pour l’autothéorie dans les littératures autochtones du Québec, voir par ex. la 
contribution de Mistreanu dans ce volume. Cf. Diana Mistreanu : Empathie narrative, autothéorie 
et énactivisme chez Virginia Pesemapeo Bordeleau et Didier Eribon. In : Timea Gyimesi/Diana 
Mistreanu et al. (éds.) : L’empathie à l’épreuve dans les arts et les littératures de langue française. 
Szeged : Szeged Humanities Press 2025, p. 53–66.
� Cf. Sabaa Khan/Catherine Hallmich : La nature de l’injustice : Racisme et inégalités environne
mentales. Montréal : Écosociété 2023.

2 Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf



venant d’une culture orale, comme l’étaient toutes les cultures des nations au
tochtones de ce qui est devenu le Québec, Antane Kapesh affirme avoir « bien ré
fléchi » avant de passer à l’écriture pour donner une voix à son combat :

Quand j’ai songé à écrire pour me défendre et pour défendre la culture de mes enfants, j’ai 
d’abord bien réfléchi, car je savais qu’il ne fait pas partie de ma culture d’écrire et je n’ai
mais pas tellement partir en voyage dans la grande ville à cause de ce livre que je songeais 
à faire. Après avoir bien réfléchi et après avoir une fois pour toutes pris, moi une Indienne, 
la décision d’écrire, voici ce que j’ai compris : toute personne qui songe à accomplir quelque 
chose rencontrera des difficultés mais en dépit de cela, elle ne devra jamais se décourager. 
Elle devra malgré tout constamment poursuivre son idée. Il n’y aura rien pour l’inciter à 
renoncer, jusqu’à ce que cette personne se retrouve seule. Elle n’aura plus d’amis mais ce 
n’est pas cela non plus qui devra la décourager. Plus que jamais, elle devra accomplir la 
chose qu’elle avait songé à faire.8

Si sa décision marque le passage de l’oralité à l’écriture de livres, notons toutefois 
que les littératures autochtones du Québec et, plus généralement, du Canada, 
sont, en fonction de la nation auxquelles elles appartiennent, pluriséculaires ou 
multimillénaires, mais elles sont longtemps restées uniquement orales. De ce fait, 
leur chaîne de transmission a été fragilisée, voire brisée par les mécanismes de 
domination coloniale et leur impact pernicieux sur le patrimoine immatériel et 
les communautés. Il convient de souligner aussi que les travaux d’Antane Kapesh 
ne constituent pas non plus les premiers textes écrits par des Autochtones. 
Comme le montrent Pierre Rouxel9 et, plus tard, Myriam St-Gelais,10 les mission
naires européens ont accordé une importance particulière à la transcription des 
langues autochtones, les écrits religieux ayant permis à l’innu-aimun de devenir 
une langue écrite à partir de la première moitié du XVIIe siècle. S’y ajoutent entre 
autres les requêtes et pétitions adressées au XIXe et XXe siècles à l’État pour la 
protection des terres, de même que la tradition innue de laisser des messages – 
plus tard devenus des lettres suspendues à des perches – à celles et ceux qui tra
versent le territoire, pour leur donner des nouvelles.11 Qui plus est, il existe des 
textes rédigés avant la parution de l’essai d’Antane Kapesh qui ont pourtant été 
publiés à une date ultérieure – par exemple, c’est dans les années 1960 que Virgi

� An Antane Kapesh. Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite sauvagesse, trad. 
par José Mailhot. Montréal : Mémoire d’encrier 2019, p. 14.
� Pierre Rouxel : De l’écriture montagnaise à la littérature innue. In : Littoral, 13 (2018), p. 19–28.
�� Myriam St-Gelais : Une histoire de la littérature innue. Montréal/Uashat : Imaginaire ǀ Nord et 
Institut Tshakapesh 2022.
�� Mathieu Mestenapeu André : Moi « Mestenapeu ». Québec : Éditions INO 1984, p. 40.

Introduction : nations autochtones et littérature au Canada francophone 3



nia Pesemapeo Bordeleau écrit son « Chialage de métisse »,12 un texte autothéo
rique qui ne sera publié qu’en 1983.

S’il s’inscrit ainsi dans une tradition plus longue, l’ouvrage autothéorique 
d’An Antane Kapesh reste néanmoins le point de départ du renouveau des littéra
tures autochtones contemporaines. Notamment depuis les années 1990, et encore 
davantage à partir de la fin des années 2000 et de la décennie suivante, un nom
bre grandissant de productions artistiques, littéraires et filmiques autochtones 
ont vu le jour. Celles-ci constituent un corpus riche et polymorphe illustrant des 
thèmes problématiques et tout aussi importants que délicats, comme l’impact du 
colonialisme et les relations, souvent tendues, entre les nations autochtones et les 
communautés allochtones. Ces créations relèvent en même temps d’un projet de 
quête et de redécouverte de soi, ainsi que d’interrogation, de revendication et de 
recréation de sa place dans le monde. Par-delà la rhétorique allochtone de la vé
rité et la réconciliation, par ailleurs problématique et ne parvenant pas toujours 
à éviter les écueils du racisme et du paternalisme, comme le souligne Glen 
S. Coulthard,13 ces œuvres reviennent de façon récurrente à des questions comme 
la (mé)connaissance de l’autre, l’abus sexuel, émotionnel et physique dans les éco
les résidentielles, la vie dans les réserves, les revendications territoriales et le 
désir d’autonomisation des Autochtones, de même que leurs projets de s’autogou
verner et s’autoreprésenter après avoir longtemps fait l’objet de représentations 
souvent réductrices, voire déshumanisantes. Mentionnons également des sujets 
comme l’amitié et les liens familiaux et communautaires, la transmission intergé
nérationnelle, les identités ethniques et de genre et la relation au corps, à l’écri
ture, à la nature et au vivant, à l’espace et au territoire – le terme ‹ autochtone › 
désignant en premier lieu une relation à un territoire.

Les productions artistiques des communautés autochtones ont également 
gagné en visibilité ces dernières années grâce à des stratégies éditoriales, d’entre
preneuriat et de management culturel qui constituent souvent le résultat de l’ini
tiative et du travail de personnes autochtones ou de leur collaboration avec les 
communautés non autochtones. Pensons à la maison d’édition Mémoire d’encrier, 
l’une des premières à avoir publié un grand nombre d’écrivain·e·s autochtones, à 
la maison d’édition et la librairie éponyme Hannenorak, fondées par Jean et Da
niel Sioui et dédiées à la publication et diffusion de la littérature des Premières 
Nations, à la création et promotion de prix littéraires et de festivals comme 

�� Virginia Pesemapeo Bordeleau : Chialage de métisse. Journal intime et politique. In : Recher
ches amérindiennes au Québec XIII, 4 (1983), Femmes par qui la parole voyage, reproduit avec la 
permission de l’auteure in : La vie en rose, mai (1984), p. 30–32.
�� Glen S. Coulthard : Red Skin, White Masks : Rejecting the Colonial Politics of Recognition. Min
neapolis : University of Minnesota Press 2014.

4 Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf



« Kwe ! » et « Présence autochtone », ou encore au « Salon du Livre des Premières 
nations », pour n’en mentionner que quelques exemples. S’y ajoutent les collabo
rations entre des Autochtones et des écrivain·e·s ou chercheuses et chercheurs al
lochtones engagé·e·s dans des projets de réconciliation et de justice sociale, dont 
l’un des phénomènes les plus intéressants est sans doute l’écriture à quatre 
mains, pratiquée par exemple par Natasha Kanapé Fontaine et Deni Ellis Bé
chard,14 ou Rita Mestokosho et Jean Désy.15

Souvent d’inspiration autobiographique, la littérature et le cinéma autochto
nes contemporains sont conçus comme une sphère de désinvisibilisation et de 
réappropriation de langues et de traditions ancestrales, d’un héritage culturel 
dont les communautés autochtones ont été dépossédées, mais aussi d’une corpo
réité qui a longtemps constitué un objet de domination, voire d’annihilation colo
niale. Ces productions artistiques sont également innovantes au niveau esthétique 
et stylistique ; elles pratiquent l’éclectisme et l’hybridation générique et se mani
festent à travers une multitude de formes (la poésie, l’essai, le roman, le récit, la 
peinture, le spectacle théâtral, le storytelling, la bande dessinée, la littérature jeu
nesse, le film et le documentaire, etc.). Elles tracent en même temps les contours 
d’un terrain d’exploration et de réflexion sur le vivant, héritant d’un passé 
complexe teinté de colonialisme, d’assimilation, de silence forcé et d’oubli imposé, 
défini par un présent valorisant le travail de mémoire et la prise de parole, et 
dont l’avenir est à construire – entre autres à travers le langage. Ainsi, politisés et 
poétiques, ces ouvrages produits aujourd’hui principalement en français sont 
pourtant teintés de mots dans des langues autochtones, étant écrits dans ce que 
Marie-Ève Bradette appelle des langues « en portage », capables de marquer la 
présence autochtone au sein de l’écriture en langue coloniale.16

C’est à la lumière de ces considérations qu’il convient de parcourir les onze 
chapitres de cet ouvrage. Le premier chapitre porte sur l’illustration de la rencon
tre entre Autochtones et Allochtones dans l’œuvre de l’écrivaine et réalisatrice de 
documentaires québécoise Lucie Lachapelle, une autrice non autochtone, mais 
dont la biographie est marquée par l’échange et le contact avec les mondes au
tochtones. Interrogeant le processus de redéfinition de l’identité québécoise, qui 
est en train d’être repensée et désessentialisée pour inclure aussi les nations et 
les identités autochtones, Marina Ortrud M. Hertrampf analyse les stratégies utili

�� Deni Ellis Béchard/Natasha Kanapé Fontaine : Kuei, je te salue. Conversation sur le racisme. 
Montréal : Écosociété 2020.
�� Rita Mestokosho/Jean Désy : Uashtessiu, Lumière d’automne. Montréal : Mémoire d’encrier 
2010.
�� Marie-Ève Bradette : Langue(s) en portage : résurgence littéraire et langagière dans les écritu
res autochtones féminines. Montréal : Presses de l’Université de Montréal 2024.

Introduction : nations autochtones et littérature au Canada francophone 5



sées par Lachapelle pour aborder les difficultés des relations et de la cohabita
tion, tout en s’efforçant de tourner le dos aux préjugés et aux stéréotypes. Dans le 
deuxième chapitre, Simone Casaldi retrace la trajectoire de l’un des auteurs au
tochtones les plus célèbres, Michel Jean, interrogeant les stratégies discursives et 
narratives que celui-ci a adoptées pour se construire une image d’écrivain autoch
tone, après s’être longtemps présenté comme journaliste, chef d’antenne et repor
ter sans intérêt particulier pour les cultures autochtones. Traitant du même écri
vain, le chapitre suivant contient l’analyse de Mirna Sindičić Sabljo portant sur la 
relation entre l’espace urbain et l’identité dans le roman Tiohtiá:ke (2022). Sindičić 
Sabljo montre comment la ville de Montréal est investie de sens en accueillant 
dans son sein des Autochtones itinérants illustrés par Michel Jean dans son ou
vrage. S’appuyant sur un vaste corpus de textes innus (An Antane Kapesh, José
phine Bacon, Natasha Kanapé Fontaine, Rita Mestokosho), Christophe Premat 
montre dans le quatrième chapitre que la littérature, et plus particulièrement la 
poésie innue, à travers la mise en scène de ce qu’il appelle l’‹ auto-histoire ›, 
constitue le terrain de construction d’une ontologie décoloniale mettant l’accent 
sur la solidarité entre les éléments du vivant. Adoptant une optique similaire, 
Elena Goldhofer explore la subversion de l’épistémologie coloniale par le biais de 
la langue dans les poèmes de Joséphine Bacon. À travers la notion d’« Indigenous 
digital storytelling », Ko Eun Nancy Um examine, dans le sixième chapitre, le do
cumentaire Je m’appelle humain (2020) réalisé par la cinéaste d’origine abéna
quise Kim O’Bomsawin et portant sur Joséphine Bacon. Elle s’intéresse à l’illustra
tion de la relation entre l’humain, le reste du vivant et le territoire, et analyse les 
techniques filmiques participant de la construction de l’image de Joséphine Bacon 
comme aînée et guide spirituelle. Dans le septième chapitre, Małgorzata Sokoło
wicz étudie l’image des figures féminines innues dans la poésie de Maya Cousi
neau Mollen, mettant en évidence les techniques stylistiques déployées par cette 
dernière pour construire et subvertir le topos d’origine coloniale de la « belle sau
vagesse ». Le huitième chapitre porte sur le court roman poétique et fragmentaire 
de Naomi Fontaine, Kuessipan : à toi (2011). Dagmar Schmelzer montre comment 
les procédés narratifs utilisés par l’autrice relèvent d’un projet d’invitation du lec
torat non autochtone à un dialogue capable de le sensibiliser et de susciter un 
engagement dans la construction d’une société plus inclusive. Se penchant sur 
l’œuvre d’une autre autrice innue, Carole Labarre, Jody Danard explore dans le 
chapitre suivant le premier roman de celle-ci, L’or des mélèzes (2022), sous l’angle 
de la notion de filiation et de sa participation à la construction du sujet et de l’i
dentité. Le dixième chapitre a comme objet la dimension affective de la littéra
ture autochtone autothéorique. Portant notamment sur deux ouvrages écrits en 
langues autochtones, l’essai d’An Antane Kapesh, Eukuan nin matshi-manitu in
nushkueu/Je suis une maudite sauvagesse (1976), rédigé en innu, et Je veux que les 

6 Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf



Inuit soient libres de nouveau : Autobiographie (1914–1993) de Taamusi Qumaq, 
écrit en inuktitut, la contribution de Diana Mistreanu examine les ressorts cogni
tifs et le langage de ces deux textes, soulignant le besoin de repenser l’histoire de 
l’autothéorie de manière à mettre en évidence la place pionnière que les littératu
res autochtones du Québec ont eue dans la production de ce type de projet. Enfin, 
s’appuyant sur la méthodologie transautochtone proposée par Chadwick Allen,17

le dernier chapitre propose une analyse comparative de l’expression de la lutte 
anticoloniale dans la poésie innue du Québec et les poèmes mapuches du Chili. À 
travers les œuvres de Natasha Kanapé Fontaine, Maribel Mora Curriao, Teresa 
Panchillo et Maya Cousineau Mollen, Ana Kancepolsky Teichmann étudie le rôle 
des langues innu-aimun et mapudungún dans l’élaboration d’un dispositif de dé
nonciation et de résistance par la création et le langage.

Cet ouvrage est nourri d’échanges non seulement avec les chercheuses et 
chercheurs travaillant sur les littératures autochtones du Québec, mais aussi avec 
des spécialistes comme Alexandre Cadieux, responsable du centre de documenta
tion du Centre des auteurs dramatiques de Montréal, des écrivain·e·s autochtones 
comme Natasha Kanapé Fontaine, Dave Jenniss, Virginia Pesemapeo Bordeleau et 
Carole Labarre, et non autochtones, comme Lucie Lachapelle. Il s’appuie sur les 
travaux de celles et ceux qui ont écrit les premières histoires et publié les premiè
res anthologies de littérature autochtone, comme Diane Boudreau,18 Maurizio 
Gatti,19 Laure Morali,20 Naomi Fontaine, Olivier Dezutter, Jean-François Létour
neau21 et Nelly Duvicq.22 De même, ce volume doit beaucoup aux travaux de cher
cheuses et chercheurs du Centre d’études nordiques de l’Université Laval, fondé 
en 1961 par Louis-Edmond Hamelin, du Groupe d’études inuit et circumpolaires 
(GÉTIC) créé en 1987, du Laboratoire international de recherche sur l’imaginaire 
du Nord, de l’hiver et de l’Arctique fondé par Daniel Chartier, du Centre inter
universitaire d’études et de recherches autochtones (CIÉRA), du Centre de recher

�� Chadwick Allen : Trans-Indigenous : Methodologies for Global Native Literary Studies. Minnea
polis : University of Minnesota Press 2012 ; Chadwick Allen : Decolonizing Comparison : Toward a 
Trans-Indigenous Literary Studies. In : James H. Cox/Daniel Heath Justice (éds.) : The Oxford 
Handbook of Indigenous American Literature. Oxford : Oxford University Press 2014, p. 377–394.
�� Diane Boudreau : Histoire de la littérature amérindienne au Québec : oralité et écriture. Mon
tréal : L’Hexagone 1993.
�� Maurizio Gatti (éd.) : Littérature amérindienne du Québec : écrits de langue française. Mon
tréal : Éditions Hurtubise HMH 2004.
�� Laure Morali (éd.) : Aimititau ! Parlons-nous !. Montréal : Mémoire d’encrier 2017.
�� Olivier Dezutter/Naomi Fontaine et al. (éds.) : Tracer un chemin. Meshkanatsheu : Écrits des 
Premiers Peuples. Wendake : Hannenorak 2017.
�� Nelly Duvicq : Histoire de la littérature inuite du Nunavik. Québec : Presses de l’Université du 
Québec 2019.

Introduction : nations autochtones et littérature au Canada francophone 7



che interuniversitaire sur la littérature et la culture au Québec (CRILCQ), du 
Groupe de recherche interdisciplinaire sur les affirmations autochtones contempo
raines (GRIAAC) et du Groupe de recherche sur l’écriture nord-côtiére (GRÉNOC). 
Ce livre s’appuie également sur les voies ouvertes dans la recherche sur les littéra
tures autochtones du Québec par des spécialistes comme Marie-Ève Bradette, 
Sarah Henzi, Simon Harel, Isabelle St-Amand, Joëlle Papillon, Louise Vigneault, Isa
bella Huberman, Yvette Mollen, Isabelle Kirouac Massicotte, Myriam St-Gelais, 
Jean-François Côté, Claudine Cyr, Édith-Anne Pageot, Éric Chalifoux, Pierre Rouxel 
et Hélène Destrempes, et sur les travaux réalisés en Europe par Sylvie Vignes, 
Franck Miroux, Françoise Sule et Christophe Premat.

Envisageant la recherche comme une activité d’exploration capable de forger 
de nouveaux horizons, nous proposons cet ouvrage comme une étape nous per
mettant d’élargir et de redéfinir la sphère des études québécoises en Europe, pro
jet auquel s’ajoute notre objectif principal, qui est de contribuer à l’institutionna
lisation des études autochtones en Europe continentale, notamment dans les 
départements étudiant les littératures et les cultures de langue française. Nous 
espérons ainsi que parcourir les contributions réunies dans ce livre amènera le 
lectorat non seulement à se poser de nouvelles questions sur les littératures au
tochtones du Canada francophone, mais aussi à commencer à s’interroger sur les 
nombreuses raisons grâce auxquelles, pour reprendre le titre d’un ouvrage de Da
niel Heath Justice, « les littératures autochtones comptent ».23

Bibliographie
Allen, Chadwick : Decolonizing Comparison : Toward a Trans-Indigenous Literary Studies. In : James 

H. Cox/Daniel Heath Justice (éds.) : The Oxford Handbook of Indigenous American Literature. 
Oxford : Oxford University Press 2014, p. 377–394.

Allen, Chadwick : Trans-Indigenous : Methodologies for Global Native Literary Studies. Minneapolis : 
University of Minnesota Press 2012.

André, Mathieu Mestenapeu : Moi « Mestenapeu ». Québec : Éditions INO 1984.
Antane Kapesh, An : Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite sauvagesse, trad. par 

José Mailhot. Montréal : Mémoire d’encrier 2019.
Béchard, Deni Ellis/Kanapé Fontaine, Natasha : Kuei, je te salue. Conversation sur le racisme. Montréal : 

Écosociété 2020.
Boudreau, Diane : Histoire de la littérature amérindienne au Québec : oralité et écriture. Montréal : 

L’Hexagone 1993.

�� Daniel Heath Justice : Why Indigenous Literatures Matter. Waterloo (ON) : Wilfrid Laurier 
University Press 2018.

8 Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf



Bradette, Marie-Ève : Langue(s) en portage : résurgence littéraire et langagière dans les écritures 
autochtones féminines. Montréal : Presses de l’Université de Montréal 2024.

Coulthard, Glen S. : Red Skin, White Masks : Rejecting the Colonial Politics of Recognition. Minneapolis : 
University of Minnesota Press 2014.

Dezutter, Olivier/Fontaine, Naomi et al. (éds.) : Tracer un chemin. Meshkanatsheu : Écrits des Premiers 
Peuples. Wendake : Hannenorak 2017.

Duvicq, Nelly : Histoire de la littérature inuite du Nunavik. Québec : Presses de l’Université du 
Québec 2019.

Fournier, Lauren : Autotheory as Feminist Practice in Art, Writing, and Criticism. Cambridge (MA) : MIT 
Press 2021.

Gatti, Maurizio (éd.) : Littérature amérindienne du Québec : écrits de langue française. Montréal : 
Éditions Hurtubise HMH 2004.

Grondin, Marcel/Viezzer, Moema : Le génocide des Amériques. Résistance et survivance des peuples 
autochtones. Montréal : Écosociété 2022.

Hämäläinen, Pekka : Indigenous Continent : The Epic Contest for North America. New York : 
Liveright 2022.

Justice, Daniel Heath : Why Indigenous Literatures Matter. Waterloo (ON) : Wilfrid Laurier University 
Press 2018.

Khan, Sabaa/Hallmich, Catherine : La nature de l’injustice : Racisme et inégalités environnementales. 
Montréal : Écosociété 2023.

Mestokosho, Rita/Désy, Jean : Uashtessiu, Lumière d’automne. Montréal : Mémoire d’encrier 2010.
Mistreanu, Diana : Empathie narrative, autothéorie et énactivisme chez Virginia Pesemapeo 

Bordeleau et Didier Eribon. In : Timea Gyimesi/Diana Mistreanu et al. (éds.) : L’empathie à 
l’épreuve dans les arts et les littératures de langue française. Szeged : Szeged Humanities Press 
2025, p. 53–66.

Morali, Laure (éd.) : Aimititau ! Parlons-nous !. Montréal : Mémoire d’encrier 2017.
Pesemapeo Bordeleau, Virginia : Chialage de métisse. Journal intime et politique. In : Recherches 

amérindiennes au Québec XIII, 4 (1983), Femmes par qui la parole voyage, reproduit avec la 
permission de l’auteure in : La vie en rose, mai (1984), p. 30–32.

Pesemapeo Bordeleau, Virginia : Prologue. In : De rouge et de blanc. Montréal : Mémoire d’encrier 
2012, p. 7–10.

Rouxel, Pierre : De l’écriture montagnaise à la littérature innue. In : Littoral, 13 (2018), p. 19–28.
St-Gelais, Myriam : Une histoire de la littérature innue. Montréal/Uashat : Imaginaire ǀ Nord et Institut 

Tshakapesh 2022.
Truth and Reconciliation Commission of Canada : Honouring the Truth, Reconciling for the Future. 

Summary of the Final Report of the Truth and Reconciliation Commission of Canada. 2015. En 
ligne : ‹ https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf › [20/12/2024].

Introduction : nations autochtones et littérature au Canada francophone 9

https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf



	Introduction : nations autochtones et littérature au Canada francophone
	Bibliographie


