Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf
Introduction : nations autochtones et
littérature au Canada francophone

Drécrire m’aidait a respirer, traduire pour moi seule ce besoin
d’aller au-dela du quotidien parfois si lourd et dense.

Plus tard le sujet de mon peuple relégué dans des réserves,

ce souverain premier de ces immenses territoires,

m’a prise comme un vent violent avant ’orage.

Les gens que j’aime, sceurs et fréres,

la douleur pour celles et ceux qui partent,

I'injustice pour I'oubli des femmes devant Ihistoire [...].

Voir plus loin, voir ce que je ne connais pas encore.

Premier volume collectif sur les littératures autochtones du Canada francophone
publié en Europe, cet ouvrage répond & un intérét grandissant pour les produc-
tions littéraires et artistiques des nations autochtones vivant en Amérique, mais
aussi pour des problématiques liées au décolonialisme et a ’héritage culturel et
politique du colonialisme européen. Il porte principalement sur les littératures
autochtones produites dans la province connue aujourd’hui sous le nom de Qué-
bec et qui héberge onze nations autochtones constituant 2,5 % de sa population,
selon le recensement de 2021.% Il s’agit des peuples anishinaabe, atikamekw,
eeyou, innu/ilnu, inuit, kanien’kehd:ka, mi’gmaq, naskapi, w8banaki, wendat et
wolastoqey — dix Premiéres Nations et les Inuit, & savoir deux des trois catégories
d’Autochtones (Premieres Nations, Inuit et Métis) reconnues par la Loi constitu-
tionnelle canadienne rapatriée du Royaume-Uni en 1982. Leurs cultures traver-
sent, de nos jours, une époque de résurgence et de réaffirmation, aprés une lon-
gue période ol elles ont été sujettes a une violence coloniale manifestée entre
autres sous la forme du génocide culturel, selon le rapport de la Commission de
vérité et réconciliation® (2008-2015) créée pour examiner I'histoire et I’héritage

1 Virginia Pesemapeo Bordeleau : Prologue. In : De rouge et de blanc. Montréal : Mémoire d’en-
crier 2012, p. 7-10, ici p. 7-8.

2 Selon le méme recensement, la totalité des nations autochtones constituent 5 % de la popula-
tion du Canada.

3 « The establishment and operation of residential schools were a central element of this policy,
which can best be described as « cultural genocide > ». Truth and Reconciliation Commission of
Canada : Honouring the Truth, Reconciling for the Future. Summary of the Final Report of the
Truth and Reconciliation Commission of Canada. 2015, p. 1. En ligne : « https://caid.ca/TRCFinExe
Sum2015.pdf » [20/12/2024].

@ Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter. This work is licensed under the
Creative Commons Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 4.0 International License.
https://doi.org/10.1515/9783111001647-001


https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf
https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf

2 —— Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf

des écoles résidentielles. En effet, ’'existence multimillénaire des nations autoch-
tones a été sévérement impactée par le colonialisme européen, que Marcel Gron-
din et Moema Viezzer considerent dans leur ouvrage Le génocide des Amériques.
Résistance et survivance des peuples autochtones comme responsable de I’élimina-
tion de 90 & 95 % des populations autochtones.* Toutefois, comme le montre I’his-
torien Pekka Hamaélainen, en Amérique du Nord, en dépit d'une présence euro-
péenne qui remonte au XV® et XVI® siécles, le déséquilibre définitif du pouvoir en
faveur des non-Autochtones ne date que du XIX®.* Il s’agit d’une période d’institu-
tionnalisation de la dynamique assimilatrice comprenant la création de la Confé-
dération canadienne et du Dominion du Canada (1867), et ’'adoption consécutive
de la Loi sur les Indiens (1876) qui, amendée a plusieurs reprises, continue de re-
présenter le cadre légal des relations entre les Premiéres Nations et 'Etat. La ré-
surgence culturelle des communautés autochtones, dans le cadre de laquelle s’in-
scrivent les ceuvres analysées dans ce volume, se caractérise par la recherche
d’'un équilibre de pouvoirs entre les Autochtones et les non-Autochtones, et la né-
gociation d’une autre dynamique politique et sociale. Ces processus réactualisent,
voire recréent, un héritage culturel dont la chaine de transmission mémorielle a
été brisée a partir de la fin du XIX® siécle, et notamment au long du XX, par I’éloi-
gnement des enfants autochtones de leurs familles dans le cadre du systeme des
pensionnats, et 'interdiction de pratiquer les langues autochtones et de porter ou
manifester des signes visibles d’appartenance a une culture autochtone.

Cet ouvrage porte ainsi sur les littératures autochtones contemporaines écri-
tes au Québec, enracinées dans I’essai autothéorique6 de 1976 d’An Antane Ka-
pesh, Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite sauvagesse, dans
laquelle 'autrice innue dénonce le colonialisme et ses conséquences néfastes,
dont il convient de souligner la mise en place des écoles résidentielles et I’écora-
cisme ; ce dernier se référe a la convergence de la discrimination entre les < races »
avec les inégalités caractérisant I’exposition a des défis environnementaux.” Pro-

4 Marcel Grondin/Moema Viezzer : Le génocide des Amériques. Résistance et survivance des peu-
ples autochtones. Montréal : Ecosociété 2022, p. 21.

5 Pekka Hamaléinen : Indigenous Continent : The Epic Contest for North America. New York : Li-
veright 2022.

6 L’autothéorie désigne, selon Lauren Fournier (2021) une ceuvre mélangeant expérience intime
et théorisation. Pour l’autothéorie dans les littératures autochtones du Québec, voir par ex. la
contribution de Mistreanu dans ce volume. Cf. Diana Mistreanu : Empathie narrative, autothéorie
et énactivisme chez Virginia Pesemapeo Bordeleau et Didier Eribon. In : Timea Gyimesi/Diana
Mistreanu et al. (éds.) : L’empathie a 'épreuve dans les arts et les littératures de langue frangaise.
Szeged : Szeged Humanities Press 2025, p. 53-66.

7 Cf. Sabaa Khan/Catherine Hallmich : La nature de linjustice : Racisme et inégalités environne-
mentales. Montréal : Ecosociété 2023.



Introduction : nations autochtones et littérature au Canada francophone =— 3

venant d’une culture orale, comme 1’étaient toutes les cultures des nations au-
tochtones de ce qui est devenu le Québec, Antane Kapesh affirme avoir « bien ré-
fléchi » avant de passer a I'écriture pour donner une voix a son combat :

Quand j’ai songé a écrire pour me défendre et pour défendre la culture de mes enfants, j’ai
d’abord bien réfléchi, car je savais qu’il ne fait pas partie de ma culture d’écrire et je n’ai-
mais pas tellement partir en voyage dans la grande ville a cause de ce livre que je songeais
a faire. Apres avoir bien réfléchi et apres avoir une fois pour toutes pris, moi une Indienne,
la décision d’écrire, voici ce que j’ai compris : toute personne qui songe a accomplir quelque
chose rencontrera des difficultés mais en dépit de cela, elle ne devra jamais se décourager.
Elle devra malgré tout constamment poursuivre son idée. Il n’y aura rien pour l'inciter a
renoncer, jusqu’a ce que cette personne se retrouve seule. Elle n’aura plus d’amis mais ce
n’est pas cela non plus qui devra la décourager. Plus que jamais, elle devra accomplir la
chose quelle avait songé a faire.?

Si sa décision marque le passage de ’oralité a I’écriture de livres, notons toutefois
que les littératures autochtones du Québec et, plus généralement, du Canada,
sont, en fonction de la nation auxquelles elles appartiennent, pluriséculaires ou
multimillénaires, mais elles sont longtemps restées uniquement orales. De ce fait,
leur chaine de transmission a été fragilisée, voire brisée par les mécanismes de
domination coloniale et leur impact pernicieux sur le patrimoine immatériel et
les communautés. Il convient de souligner aussi que les travaux d’Antane Kapesh
ne constituent pas non plus les premiers textes écrits par des Autochtones.
Comme le montrent Pierre Rouxel® et, plus tard, Myriam St-Gelais, ' les mission-
naires européens ont accordé une importance particuliere a la transcription des
langues autochtones, les écrits religieux ayant permis a 'innu-aimun de devenir
une langue écrite a partir de la premiére moitié du XVII® siécle. S’y ajoutent entre
autres les requétes et pétitions adressées au XIX® et XX siécles a I'’Etat pour la
protection des terres, de méme que la tradition innue de laisser des messages —
plus tard devenus des lettres suspendues a des perches — a celles et ceux qui tra-
versent le territoire, pour leur donner des nouvelles." Qui plus est, il existe des
textes rédigés avant la parution de I'essai d’Antane Kapesh qui ont pourtant été
publiés a une date ultérieure — par exemple, c’est dans les années 1960 que Virgi-

8 An Antane Kapesh. Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite sauvagesse, trad.
par José Mailhot. Montréal : Mémoire d’encrier 2019, p. 14.

9 Pierre Rouxel : De I'écriture montagnaise a la littérature innue. In : Littoral, 13 (2018), p. 19-28.
10 Myriam St-Gelais : Une histoire de la littérature innue. Montréal/Uashat : Imaginaire | Nord et
Institut Tshakapesh 2022.

11 Mathieu Mestenapeu André : Moi « Mestenapeu ». Québec : Editions INO 1984, p. 40.



4 —— Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf

nia Pesemapeo Bordeleau écrit son « Chialage de métisse »'* un texte autothéo-
rique qui ne sera publié qu’en 1983.

§’il s’inscrit ainsi dans une tradition plus longue, 'ouvrage autothéorique
d’An Antane Kapesh reste néanmoins le point de départ du renouveau des littéra-
tures autochtones contemporaines. Notamment depuis les années 1990, et encore
davantage a partir de la fin des années 2000 et de la décennie suivante, un nom-
bre grandissant de productions artistiques, littéraires et filmiques autochtones
ont vu le jour. Celles-ci constituent un corpus riche et polymorphe illustrant des
themes problématiques et tout aussi importants que délicats, comme I'impact du
colonialisme et les relations, souvent tendues, entre les nations autochtones et les
communautés allochtones. Ces créations relevent en méme temps d’un projet de
quéte et de redécouverte de soi, ainsi que d’interrogation, de revendication et de
recréation de sa place dans le monde. Par-dela la rhétorique allochtone de la vé-
rité et la réconciliation, par ailleurs problématique et ne parvenant pas toujours
a éviter les écueils du racisme et du paternalisme, comme le souligne Glen
S. Coulthard,’® ces ceuvres reviennent de facon récurrente a des questions comme
la (mé)connaissance de 'autre, 'abus sexuel, émotionnel et physique dans les éco-
les résidentielles, la vie dans les réserves, les revendications territoriales et le
désir d’autonomisation des Autochtones, de méme que leurs projets de s’autogou-
verner et s’autoreprésenter apres avoir longtemps fait 'objet de représentations
souvent réductrices, voire déshumanisantes. Mentionnons également des sujets
comme P'amitié et les liens familiaux et communautaires, la transmission intergé-
nérationnelle, les identités ethniques et de genre et la relation au corps, a ’écri-
ture, a la nature et au vivant, a ’espace et au territoire — le terme « autochtone »
désignant en premier lieu une relation a un territoire.

Les productions artistiques des communautés autochtones ont également
gagné en visibilité ces derniéres années grace a des stratégies éditoriales, d’entre-
preneuriat et de management culturel qui constituent souvent le résultat de I'ini-
tiative et du travail de personnes autochtones ou de leur collaboration avec les
communautés non autochtones. Pensons a la maison d’édition Mémoire d’encrier,
l'une des premiéres a avoir publié un grand nombre d’écrivain-e-s autochtones, a
la maison d’édition et la librairie éponyme Hannenorak, fondées par Jean et Da-
niel Sioui et dédiées a la publication et diffusion de la littérature des Premieres
Nations, a la création et promotion de prix littéraires et de festivals comme

12 Virginia Pesemapeo Bordeleau : Chialage de métisse. Journal intime et politique. In : Recher-
ches amérindiennes au Québec XIII, 4 (1983), Femmes par qui la parole voyage, reproduit avec la
permission de I'auteure in : La vie en rose, mai (1984), p. 30-32.

13 Glen S. Coulthard : Red Skin, White Masks : Rejecting the Colonial Politics of Recognition. Min-
neapolis : University of Minnesota Press 2014.



Introduction : nations autochtones et littérature au Canada francophone =—— 5

« Kwe ! » et « Présence autochtone », ou encore au « Salon du Livre des Premiéres
nations », pour n’en mentionner que quelques exemples. S’y ajoutent les collabo-
rations entre des Autochtones et des écrivain-e's ou chercheuses et chercheurs al-
lochtones engagé-e's dans des projets de réconciliation et de justice sociale, dont
I'un des phénomeénes les plus intéressants est sans doute I’écriture a quatre
mains, pratiquée par exemple par Natasha Kanapé Fontaine et Deni Ellis Bé-
chard,™ ou Rita Mestokosho et Jean Désy.”®

Souvent d’inspiration autobiographique, la littérature et le cinéma autochto-
nes contemporains sont concus comme une sphére de désinvisibilisation et de
réappropriation de langues et de traditions ancestrales, d’'un héritage culturel
dont les communautés autochtones ont été dépossédées, mais aussi d’une corpo-
réité qui a longtemps constitué un objet de domination, voire d’annihilation colo-
niale. Ces productions artistiques sont également innovantes au niveau esthétique
et stylistique ; elles pratiquent I’éclectisme et I’hybridation générique et se mani-
festent a travers une multitude de formes (la poésie, I’essai, le roman, le récit, la
peinture, le spectacle théatral, le storytelling, la bande dessinée, la littérature jeu-
nesse, le film et le documentaire, etc.). Elles tracent en méme temps les contours
d’un terrain d’exploration et de réflexion sur le vivant, héritant d’un passé
complexe teinté de colonialisme, d’assimilation, de silence forcé et d’oubli imposé,
défini par un présent valorisant le travail de mémoire et la prise de parole, et
dont I'avenir est a construire — entre autres a travers le langage. Ainsi, politisés et
poétiques, ces ouvrages produits aujourd’hui principalement en francais sont
pourtant teintés de mots dans des langues autochtones, étant écrits dans ce que
Marie-Eve Bradette appelle des langues « en portage », capables de marquer la
présence autochtone au sein de I'écriture en langue coloniale.’®

Cest & la lumiére de ces considérations qu’il convient de parcourir les onze
chapitres de cet ouvrage. Le premier chapitre porte sur I'illustration de la rencon-
tre entre Autochtones et Allochtones dans 'ceuvre de ’écrivaine et réalisatrice de
documentaires québécoise Lucie Lachapelle, une autrice non autochtone, mais
dont la biographie est marquée par I’échange et le contact avec les mondes au-
tochtones. Interrogeant le processus de redéfinition de I'identité québécoise, qui
est en train d’étre repensée et désessentialisée pour inclure aussi les nations et
les identités autochtones, Marina Ortrud M. Hertrampf analyse les stratégies utili-

14 Deni Ellis Béchard/Natasha Kanapé Fontaine : Kuei, je te salue. Conversation sur le racisme.
Montréal : Ecosociété 2020.

15 Rita Mestokosho/Jean Désy : Uashtessiu, Lumiére d’automne. Montréal : Mémoire d’encrier
2010.

16 Marie-Eve Bradette : Langue(s) en portage : résurgence littéraire et langagiére dans les écritu-
res autochtones féminines. Montréal : Presses de ’'Université de Montréal 2024.



6 —— Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf

sées par Lachapelle pour aborder les difficultés des relations et de la cohabita-
tion, tout en s’efforcant de tourner le dos aux préjugés et aux stéréotypes. Dans le
deuxieme chapitre, Simone Casaldi retrace la trajectoire de I'un des auteurs au-
tochtones les plus célébres, Michel Jean, interrogeant les stratégies discursives et
narratives que celui-ci a adoptées pour se construire une image d’écrivain autoch-
tone, apres s’étre longtemps présenté comme journaliste, chef d’antenne et repor-
ter sans intérét particulier pour les cultures autochtones. Traitant du méme écri-
vain, le chapitre suivant contient 'analyse de Mirna Sindic¢i¢ Sabljo portant sur la
relation entre I’espace urbain et 'identité dans le roman Tiohtid:ke (2022). Sindici¢
Sabljo montre comment la ville de Montréal est investie de sens en accueillant
dans son sein des Autochtones itinérants illustrés par Michel Jean dans son ou-
vrage. S’appuyant sur un vaste corpus de textes innus (An Antane Kapesh, José-
phine Bacon, Natasha Kanapé Fontaine, Rita Mestokosho), Christophe Premat
montre dans le quatrieme chapitre que la littérature, et plus particuliérement la
poésie innue, a travers la mise en scene de ce qu’il appelle I’« auto-histoire »,
constitue le terrain de construction d’une ontologie décoloniale mettant ’accent
sur la solidarité entre les éléments du vivant. Adoptant une optique similaire,
Elena Goldhofer explore la subversion de I’épistémologie coloniale par le biais de
la langue dans les poémes de Joséphine Bacon. A travers la notion d’« Indigenous
digital storytelling », Ko Eun Nancy Um examine, dans le sixiéme chapitre, le do-
cumentaire Je m’appelle humain (2020) réalisé par la cinéaste d’origine abéna-
quise Kim O’Bomsawin et portant sur Joséphine Bacon. Elle s’intéresse a l'illustra-
tion de la relation entre I’humain, le reste du vivant et le territoire, et analyse les
techniques filmiques participant de la construction de 'image de Joséphine Bacon
comme ainée et guide spirituelle. Dans le septiéme chapitre, Malgorzata Sokoto-
wicz étudie 'image des figures féminines innues dans la poésie de Maya Cousi-
neau Mollen, mettant en évidence les techniques stylistiques déployées par cette
derniere pour construire et subvertir le topos d’origine coloniale de la « belle sau-
vagesse ». Le huitieme chapitre porte sur le court roman poétique et fragmentaire
de Naomi Fontaine, Kuessipan : a toi (2011). Dagmar Schmelzer montre comment
les procédés narratifs utilisés par ’autrice relevent d'un projet d’invitation du lec-
torat non autochtone a un dialogue capable de le sensibiliser et de susciter un
engagement dans la construction d’une société plus inclusive. Se penchant sur
Poeuvre d’une autre autrice innue, Carole Labarre, Jody Danard explore dans le
chapitre suivant le premier roman de celle-ci, L’or des mélézes (2022), sous I'angle
de la notion de filiation et de sa participation a la construction du sujet et de I'i-
dentité. Le dixiéme chapitre a comme objet la dimension affective de la littéra-
ture autochtone autothéorique. Portant notamment sur deux ouvrages écrits en
langues autochtones, I’essai d’An Antane Kapesh, Eukuan nin matshi-manitu in-
nushkueu/Je suis une maudite sauvagesse (1976), rédigé en innu, et Je veux que les



Introduction : nations autochtones et littérature au Canada francophone =— 7

Inuit soient libres de nouveau : Autobiographie (1914-1993) de Taamusi Qumag,
écrit en inuktitut, la contribution de Diana Mistreanu examine les ressorts cogni-
tifs et le langage de ces deux textes, soulignant le besoin de repenser I'histoire de
Pautothéorie de maniere a mettre en évidence la place pionniere que les littératu-
res autochtones du Québec ont eue dans la production de ce type de projet. Enfin,
s’appuyant sur la méthodologie transautochtone proposée par Chadwick Allen,"”
le dernier chapitre propose une analyse comparative de ’expression de la lutte
anticoloniale dans la poésie innue du Québec et les poémes mapuches du Chili. A
travers les ceuvres de Natasha Kanapé Fontaine, Maribel Mora Curriao, Teresa
Panchillo et Maya Cousineau Mollen, Ana Kancepolsky Teichmann étudie le role
des langues innu-aimun et mapudungun dans I’élaboration d’'un dispositif de dé-
nonciation et de résistance par la création et le langage.

Cet ouvrage est nourri d’échanges non seulement avec les chercheuses et
chercheurs travaillant sur les littératures autochtones du Québec, mais aussi avec
des spécialistes comme Alexandre Cadieux, responsable du centre de documenta-
tion du Centre des auteurs dramatiques de Montréal, des écrivain-es autochtones
comme Natasha Kanapé Fontaine, Dave Jenniss, Virginia Pesemapeo Bordeleau et
Carole Labarre, et non autochtones, comme Lucie Lachapelle. I1 s’appuie sur les
travaux de celles et ceux qui ont écrit les premieres histoires et publié les premie-
res anthologies de littérature autochtone, comme Diane Boudreau,'® Maurizio
Gatti,"” Laure Morali,”® Naomi Fontaine, Olivier Dezutter, Jean-Francois Létour-
neau et Nelly Duvicq.”* De méme, ce volume doit beaucoup aux travaux de cher-
cheuses et chercheurs du Centre d’études nordiques de I'Université Laval, fondé
en 1961 par Louis-Edmond Hamelin, du Groupe d’études inuit et circumpolaires
(GETIC) créé en 1987, du Laboratoire international de recherche sur Iimaginaire
du Nord, de I'hiver et de ’Arctique fondé par Daniel Chartier, du Centre inter-
universitaire d’études et de recherches autochtones (CIERA), du Centre de recher-

17 Chadwick Allen : Trans-Indigenous : Methodologies for Global Native Literary Studies. Minnea-
polis : University of Minnesota Press 2012 ; Chadwick Allen : Decolonizing Comparison : Toward a
Trans-Indigenous Literary Studies. In : James H. Cox/Daniel Heath Justice (éds.) : The Oxford
Handbook of Indigenous American Literature. Oxford : Oxford University Press 2014, p. 377-394.
18 Diane Boudreau : Histoire de la littérature amérindienne au Québec : oralité et écriture. Mon-
tréal : L’Hexagone 1993.

19 Maurizio Gatti (éd.) : Littérature amérindienne du Québec : écrits de langue francaise. Mon-
tréal : Editions Hurtubise HMH 2004.

20 Laure Morali (éd.) : Aimititau ! Parlons-nous !. Montréal : Mémoire d’encrier 2017.

21 Olivier Dezutter/Naomi Fontaine et al. (éds.) : Tracer un chemin. Meshkanatsheu : Ecrits des
Premiers Peuples. Wendake : Hannenorak 2017.

22 Nelly Duvicq : Histoire de la littérature inuite du Nunavik. Québec : Presses de 1'Université du
Québec 2019.



8 —— Diana Mistreanu/Marina Ortrud M. Hertrampf

che interuniversitaire sur la littérature et la culture au Québec (CRILCQ), du
Groupe de recherche interdisciplinaire sur les affirmations autochtones contempo-
raines (GRIAAC) et du Groupe de recherche sur I'écriture nord-cotiére (GRENOC).
Ce livre s’appuie également sur les voies ouvertes dans la recherche sur les littéra-
tures autochtones du Québec par des spécialistes comme Marie-Eve Bradette,
Sarah Henzi, Simon Harel, Isabelle St-Amand, Joélle Papillon, Louise Vigneault, Isa-
bella Huberman, Yvette Mollen, Isabelle Kirouac Massicotte, Myriam St-Gelais,
Jean-Francois Coté, Claudine Cyr, Edith-Anne Pageot, Eric Chalifoux, Pierre Rouxel
et Hélene Destrempes, et sur les travaux réalisés en Europe par Sylvie Vignes,
Franck Miroux, Francoise Sule et Christophe Premat.

Envisageant la recherche comme une activité d’exploration capable de forger
de nouveaux horizons, nous proposons cet ouvrage comme une étape nous per-
mettant d’élargir et de redéfinir la sphére des études québécoises en Europe, pro-
jet auquel s’ajoute notre objectif principal, qui est de contribuer a l'institutionna-
lisation des études autochtones en Europe continentale, notamment dans les
départements étudiant les littératures et les cultures de langue francaise. Nous
espérons ainsi que parcourir les contributions réunies dans ce livre aménera le
lectorat non seulement a se poser de nouvelles questions sur les littératures au-
tochtones du Canada francophone, mais aussi a commencer a s’interroger sur les
nombreuses raisons grace auxquelles, pour reprendre le titre d’'un ouvrage de Da-
niel Heath Justice, « les littératures autochtones comptent »2

Bibliographie

Allen, Chadwick : Decolonizing Comparison : Toward a Trans-Indigenous Literary Studies. In : James
H. Cox/Daniel Heath Justice (éds.) : The Oxford Handbook of Indigenous American Literature.
Oxford : Oxford University Press 2014, p. 377-394.

Allen, Chadwick : Trans-Indigenous : Methodologies for Global Native Literary Studies. Minneapolis :
University of Minnesota Press 2012.

André, Mathieu Mestenapeu : Moi « Mestenapeu ». Québec : Editions INO 1984.

Antane Kapesh, An : Eukuan nin matshi-manitu innushkueu/Je suis une maudite sauvagesse, trad. par
José Mailhot. Montréal : Mémoire d’encrier 2019.

Béchard, Deni Ellis/Kanapé Fontaine, Natasha : Kuei, je te salue. Conversation sur le racisme. Montréal :
Ecosociété 2020.

Boudreau, Diane : Histoire de la littérature amérindienne au Québec : oralité et écriture. Montréal :
L’Hexagone 1993.

23 Daniel Heath Justice : Why Indigenous Literatures Matter. Waterloo (ON) : Wilfrid Laurier
University Press 2018.



Introduction : nations autochtones et littérature au Canada francophone =— 9

Bradette, Marie-Eve : Langue(s) en portage : résurgence littéraire et langagiére dans les écritures
autochtones féminines. Montréal : Presses de I'Université de Montréal 2024.

Coulthard, Glen S. : Red Skin, White Masks : Rejecting the Colonial Politics of Recognition. Minneapolis :
University of Minnesota Press 2014.

Dezutter, Olivier/Fontaine, Naomi et al. (&ds.) : Tracer un chemin. Meshkanatsheu : Ecrits des Premiers
Peuples. Wendake : Hannenorak 2017.

Duvicq, Nelly : Histoire de la littérature inuite du Nunavik. Québec : Presses de I'Université du
Québec 2019.

Fournier, Lauren : Autotheory as Feminist Practice in Art, Writing, and Criticism. Cambridge (MA) : MIT
Press 2021.

Gatti, Maurizio (éd.) : Littérature amérindienne du Québec : écrits de langue francaise. Montréal :
Editions Hurtubise HMH 2004.

Grondin, Marcel/Viezzer, Moema : Le génocide des Amériques. Résistance et survivance des peuples
autochtones. Montréal : Ecosociété 2022.

Hémaldinen, Pekka : Indigenous Continent : The Epic Contest for North America. New York :

Liveright 2022.

Justice, Daniel Heath : Why Indigenous Literatures Matter. Waterloo (ON) : Wilfrid Laurier University
Press 2018.

Khan, Sabaa/Hallmich, Catherine : La nature de Pinjustice : Racisme et inégalités environnementales.
Montréal : Ecosociété 2023.

Mestokosho, Rita/Désy, Jean : Uashtessiu, Lumiére d’automne. Montréal : Mémoire d’encrier 2010.

Mistreanu, Diana : Empathie narrative, autothéorie et énactivisme chez Virginia Pesemapeo
Bordeleau et Didier Eribon. In : Timea Gyimesi/Diana Mistreanu et al. (éds.) : L’empathie a
I’épreuve dans les arts et les littératures de langue francaise. Szeged : Szeged Humanities Press
2025, p. 53-66.

Morali, Laure (éd.) : Aimititau ! Parlons-nous !. Montréal : Mémoire d’encrier 2017.

Pesemapeo Bordeleau, Virginia : Chialage de métisse. Journal intime et politique. In : Recherches
amérindiennes au Québec XIII, 4 (1983), Femmes par qui la parole voyage, reproduit avec la
permission de P'auteure in : La vie en rose, mai (1984), p. 30-32.

Pesemapeo Bordeleau, Virginia : Prologue. In : De rouge et de blanc. Montréal : Mémoire d’encrier
2012, p. 7-10.

Rouxel, Pierre : De Iécriture montagnaise a la littérature innue. In : Littoral, 13 (2018), p. 19-28.

St-Gelais, Myriam : Une histoire de la littérature innue. Montréal/Uashat : Imaginaire | Nord et Institut
Tshakapesh 2022.

Truth and Reconciliation Commission of Canada : Honouring the Truth, Reconciling for the Future.
Summary of the Final Report of the Truth and Reconciliation Commission of Canada. 2015. En
ligne : < https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf » [20/12/2024].


https://caid.ca/TRCFinExeSum2015.pdf




	Introduction : nations autochtones et littérature au Canada francophone
	Bibliographie


