
Annekathrin Kohout

Fan-Praktiken im K-Pop:
Neue Kulturvermittler✶innen

Zusammenfassung: Die sogenannte „Hallyu“ – koreanische Welle – benennt die
plötzliche weltweite Popularität und Ausbreitung südkoreanischer Populärkultur. Mit
ihr geht eine globale Fangemeinschaft einher, die sich zumindest in US-Amerika und
Westeuropa die von ihr begehrten Artefakte – von K-Pop bis K-Dramen – nicht über
die klassischen Medien wie Fernsehen, Radio, das Feuilleton oder akademische
Aufsätze angeeignet hat, sondern über das Internet und die Sozialen Medien. Unter
K-Pop-Fans sind einige Praktiken besonders ausgeprägt, die generell in der Fankul-
tur angelegt sind und einige Überschneidungen zu geisteswissenschaftlichen Tä-
tigkeitsfeldern aufweisen. Angefangen vom Sammeln und Kategorisieren von
Materialien zu Themen, Stars oder Produkten, über die Analyse und Interpreta-
tion in Blogbeiträgen oder Twitter-Threads bis hin zum Formulieren von Kritik,
etwa in Form von Reaction Videos oder Podcast-Diskussionen. In besonderem
Maße agieren sie als „neue Kulturvermittler✶innen“ (Lee 2012, S. 132), die Über-
setzungsleistungen übernehmen („Fansubbing“), auf Newsseiten Informationen
bereitstellen und kontextualisieren und in größerem Ausmaß als bislang üblich
strukturell an der Anerkennung und Wirkung der Stars und ihrer Artefakte par-
tizipieren. Der Essay beschäftigt sich mit den Bedingungen und der Ausprägung
fankultureller Praktiken im K-Pop.

Schlüsselwörter: Artefakt, Hallyu, koreanische Welle, Kulturvermittlung, K-Pop,
Prosumer, südkoreanische Populärkultur

1 Anmerkungen zur Unvereinbarkeit von Fantum
und (Geistes-)Wissenschaft

Wie kann man popkulturellen Artefakten als Wissenschaftler✶in, genauer: als
Geisteswissenschaftler✶in, adäquat begegnen? Mit welchen Methoden, aber auch
mit welchem Selbstverständnis nähert man sich Filmen, Serien oder Musikvi-
deos? Wie „betroffen“ oder „involviert“ darf oder sollte man in den eigenen Un-
tersuchungsgegenstand sein, damit hinreichend Abstand gegeben ist, um sich
dem in jeder Wissenschaft stets angestrebten Ideal der Objektivität anzunähern?

Die Frage, ob und wenn ja wie man zu objektiven Erkenntnissen gelangen
kann, hat genauso Tradition wie die Infragestellung von dergleichen. Das Argument,

Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110982114-003

https://doi.org/10.1515/9783110982114-003


dass Wissenschaft von Subjekten praktiziert wird, die „handelnde und sprechende
Personen“ und in Interaktionen eingebetteten sind, weshalb jede Erkenntnis immer
auch von Interessen geleitet ist, dürfte den meisten vertraut und verständlich sein
(vgl. Habermas 1973, S. 396). Nun ist aber Person nicht gleich Person, Subjekt nicht
gleich Subjekt. Mit der Bezeichnung „Fan“ ist gemeinhin ein bestimmter Personen-
bzw. Subjekttypus benannt, der sich durch ein besonders distanzloses, ja fanati-
sches Verhältnis zu einem bestimmten Gegenstand auszeichnet, wobei dieser Ge-
genstand meistens aus dem populärkulturellen Bereich stammt. Im Gegensatz zum/
zur (Kunst-)Liebhaber✶in, der/die als Rezipient✶innentypus von hochkulturellen
Artefakten ein distanziertes, gemäßigtes, bedachtes Verhältnis zu den Werken
„pflegt“, gelten Fans im öffentlichen Diskurs „als besessene Individuen (mehrheitlich
männlich, zum Beispiel der Fußballfan, der Biker etc.) und als hysterische Masse
(mehrheitlich weiblich, zum Beispiel Popfans, Starfans etc.)“ (Mikos 2010, S. 108).
Fans reagieren unmittelbar und oft im Affekt auf ihre Stars oder die von ihnen be-
gehrten Produkte, es überrascht daher nicht, dass sie sich zur wissenschaftlichen
Auseinandersetzung mit dergleichen nicht zu eignen scheinen. Hinzu kommt: Fans
bezeugen einen Glauben. Den Glauben an die Bedeutsamkeit einer Person oder Per-
sonengruppe und ihrer Wirkmächte.

Wie sollte also angesichts dieser Voraussetzungen und dem beinahe religiö-
sen Eifer ein unvoreingenommener, wertfreier Blick möglich sein? In der geistes-
wissenschaftlichen Praxis hat sich wohl nicht zuletzt aus den genannten Gründen
eine Methode durchgesetzt, die Dietmar Dath in seinem Buch Sie ist wach über
die US-amerikanische Fernsehserie Buffy the Vampire Slayer (1997–2003) einmal
süffisant-kritisch mit einem Sandwich verglichen hat:

Warum nicht einfach das, was man weiß, auf das draufpacken, was man mag? Ist doch
auch ein Sandwich. Gute Bücher können so entstehen, Fernsehen plus Bildung gleich wilde
Behauptungen, und darin liest man dann über ‚Eudämonie‘ am Beispiel von Faith, über
Kierkegaard und Buffy, Nietzsche und Vampire, vor allem immer wieder über so ein ‚und‘.
Erklärt wird wenig: nicht Kierkegaard mit Buffy, nicht Buffy mit Kierkegaard. Aber schöne
Schnittchen kommen dabei heraus. Warum also nicht sowas schreiben? Des Grusels wegen.
(Dath 2003, S. 19)

Damit entlarvt er eine gewisse Verlegenheit, die jene Wissenschaftler✶innen emp-
finden dürften, die sich nicht nur aus Forschungsinteresse, sondern vielleicht
auch aus persönlichen oder sogar emotionalen Gründen mit einem populärkultu-
rellen Artefakt beschäftigen.

Eine andere Strategie, innerhalb der Geisteswissenschaften mit der eigenen
Involviertheit und der damit verbundenen Verlegenheit umzugehen, ohne die an-
gestrebte Objektivität aufgeben zu müssen, ist die Beschränkung auf rein empiri-
sche Erhebungen oder ethnologische Studien. Das ist nicht nur, aber doch in
besonderem Ausmaß bei der akademischen Auseinandersetzung mit K-Pop und

34 Annekathrin Kohout



K-Pop-Fans sehr auffällig. Wer sich mit populärkulturellen Themen beschäftigt,
neigt eher zum theoretischen Überbau, gilt der Untersuchungsgegenstand doch
als banal und oberflächlich. Denn nicht nur die vermeintliche Unfähigkeit zur Ob-
jektivität führte bislang zur Unvereinbarkeit von Fans und Wissenschaft. Es war
auch die bis heute existierende, wenn auch unscharf gewordene Grenze zwischen
Hoch- und Populärkultur, „high art“ und „low art“. Gewiss ließen sich auch
Geisteswissenschaftler✶innen, die sich mit Johann Wolfgang von Goethe oder mit
Ernst Jünger beschäftigen unter anderen Vorzeichen als Fans klassifizieren. Für
sie gelten vergleichbare Urteile (z. B. fehlende Objektivität, da befangen) aller-
dings nicht. Da ihr Gegenstand keiner Rechtfertigung bedarf, bleibt die Motiva-
tion für ihre Forschung unhinterfragt.

Sosehr die nötige Distanz zum Gegenstand fehlen mag: Fans „kommunizieren
mit anderen Fans und bilden so Fangemeinden, sie organisieren Treffen, sie pro-
duzieren eigene Medien [...]. Fan-Sein heißt, sich selbst an der Populärkultur zu
beteiligen, ist eine partizipatorische kulturelle Praxis“ (Mikos 2010, S. 109). Gerade
deshalb sind Fans längst nicht mehr nur noch Konsument✶innen. Sie überstei-
gern in ihrer Praxis auch reine Formen von Partizipation, wie sich in zahlreichen
selbst produzierten YouTube-Clips, Collagen, Gemälden o. ä. sehen lässt. Daran
wird deutlich, dass Fan-Sein über die persönliche Dimension hinausgeht. Tatsäch-
lich gibt es sogar einige Überschneidungen, was die Tätigkeitsfelder und Metho-
den von Fans und Geisteswissenschaftler✶innen betrifft. Viele Fans sammeln und
kategorisieren akribisch Material zu den Themen, Stars oder populärkulturellen
Artefakten, die sie begehren. Sie leisten Vermittlungsarbeit (etwa wenn sie Wiki-
pedia-Beiträge verfassen) oder interpretieren Filme, Musikstücke oder Auftritte
in Form von Texten (z. B. Blogbeiträgen und Twitter-Threads, Abb. 2) oder Filmen
auf YouTube. Sie üben auch mal mehr und mal weniger sachliche Kritik – etwa in
Form von Reaction-Videos (vgl. Kohout 2022, S. 183–201, Abb. 1). Wenn es um popu-
läre Kultur geht, kann das Faktenwissen von Fans sogar deutlich ausgeprägter sein
als das von Wissenschaftler✶innen – was schließlich sogar zu einem vergleichbaren
distinktiven Verhalten innerhalb der jeweiligen Communities führen kann.

Diese eben skizzierten Praktiken sind unter westlichen Fans der südkoreani-
schen Populärkultur besonders ausgeprägt, da sie von etablierten Instanzen der
Medien und Wissenschaft noch nicht oder nur wenig übernommen werden. K-Pop
und K-Dramen werden in Westeuropa und den USA kaum im Radio oder Fernse-
hen ausgestrahlt, selten im Feuilleton besprochen und wenig in medien- oder film-
wissenschaftlichen Aufsätzen analysiert (vgl. Ki 2020, S. 50–53). Ausnahmen bilden
vereinzelte Bands wie BTS und Blackpink, Serien wie Squid Game (2021) oder Filme
wie Parasite (2019). Demgegenüber steht eine enorme globale Popularität, die sich
den Klickzahlen auf Internet-Plattformen wie YouTube entnehmen lässt, und
auch einer großen Zugänglichkeit, die von Fans auf der ganzen Welt hervorge-

Fan-Praktiken im K-Pop: Neue Kulturvermittler✶innen 35



bracht und getragen wird. Es herrscht also eine gewisse Asymmetrie zwischen
dem quantitativen messbaren Erfolg von K-Pop durch das Internet einerseits
und dessen Ausschluss aus dem westlichen Mainstream und dessen klassischen
Medien andererseits.1

Im Folgenden soll die durch das Internet und die Sozialen Medien forcierte
globale Fankultur südkoreanischer Populärkultur etwas genauer in den Fokus ge-
rückt und einen Einblick in ihre proto-wissenschaftliche Praxis gegeben werden.
Dem geht die Frage voraus, was K-Pop eigentlich ist und unter welchen Bedingun-
gen ihre Fankultur und die damit verbundenen Praktiken entstehen konnte.

2 Südkoreanische Populärkultur und Hallyu
als Rezeptionsphänomen

Zunächst verbreitete sich südkoreanische Populärkultur in China, Japan und dem
Rest Ostasiens in den späten 1990er Jahren. Der Begriff „Hallyu“ – die sogenannte
koreanische Welle – wurde erstmals 1998 von chinesischen Medien geprägt, um der
plötzlichen Begeisterung chinesischer Jugendlicher für koreanische Pop-Produkte
einen Namen zu geben (vgl. Lee 2015, S. 7). In den Texten ostasiatischer Autor✶innen
über das um sich greifende Phänomen überschlug man sich geradezu mit Ausdrü-
cken des Erstaunens über die zunehmende Popularität von K-Pop:

Back in 1965, the Beatles were named ‚members of the most excellent order of the British
Empire‘. Today, if Korea were to award the equivalent of British knighthood to a Korean
celebrity, the first person on the list would be actor-cum-singer Ahn Jae-wook, who may
have accomplished something that no politician, businessman nor diplomat could ever do
for a nation. Ahn now commands unrivaled popularity in China, having surpassed Leo-
nardo DiCaprio as the most popular celebrity in a recent poll. (Cho 2005, S. 151)

Ahn Jae-wook war Hauptdarsteller der K-Drama-Serie Star in My Heart von 1997,
die zusammen mit K-Dramen wie What is Love (1991/1992) und Winter Sonata
(2002) häufig als Auslöser des vielfach beschworenen „Drama-Wahns“ und der
ersten Hallyu-Welle genannt wird. Üblicherweise werden in der Fachliteratur
zwei Hallyu-Phasen voneinander unterschieden: Hallyu 1.0, die sich von den
1990er Jahren bis 2007 erstreckte und Hallyu 2.0 (2007 bis heute). In der Fanlitera-
tur diskutiert man bereits über bis zu vier Wellen (vgl. z. B. Eun-young, Mi und

 MRC Data nach – dem wichtigsten Anbieter von Musikverkaufs- und Vertriebsdaten – wurden
BTS 2020 in sämtlichen US-amerikanischen Radiosendern nur 83,000 Mal abgespielt. Tyler
Swift – nur im Vergleich – wurde 1,5 Millionen Mal gespielt, Post Malone 2,3 Millionen Mal.

36 Annekathrin Kohout



Hee-eun 2018). Die zweite Hallyu-Welle umfasst nicht mehr nur Produkte der ko-
reanischen Popkultur, sondern auch Produkte wie digitale Spiele, Kosmetika (z.B.
klairs, Mizon), plastische Chirurgie usw. (vgl. Ganghariya und Kanozia 2020,
S. 178). Auch führende koreanische Unternehmen (Samsung, Hyundai und LG)
und der große Marktanteil von Choco Pie in Russland, Nongshim Cup Noodles in
China oder NC-SOFTs Guild Wars 2 in den Vereinigten Staaten werden als Hallyu-
Symptom der zweiten Welle betrachtet (vgl. Choi 2015, S. 31). Mittlerweile steht
die „Welle“ für alles, was koreanisch ist, von K-Pop-Produkten wie K-Dramen, K-
Pop-Musik, K-Filmen bis hin zu Lebensmitteln (Kimchi), Spielen, Animationen
usw. (vgl. Ganghariya und Kanozia 2020, S. 178). K-Pop-Stars haben auf Instagram
Followerzahlen im mehrstelligen Millionenbereich – für ein Land seiner Größe,
in dem Instagram zudem keine vergleichbar monopolistische Position innerhalb
der Sozialen Medien einnimmt (auch wenn seine Bedeutung in den letzten Jahren
anstieg) (vgl. Chan 2020), sind das beachtliche Zahlen, die von weltweiter Popula-
rität zeugen. Zur koreanischen Welle zählen im Übrigen nur jene Produkte, die
beim Publikum außerhalb Koreas beliebt sind – unabhängig von ihrer Populari-
tät und Rezeption innerhalb des eigenen Landes. Denn der Begriff „Hallyu“ be-
nennt allen voran ein Rezeptionsphänomen. K-Pop, könnte man zugespitzt sagen,
bezeichnet demgegenüber allen voran ein Exportprodukt.2

Während Deutschland von der ersten Welle weitgehend unberührt blieb und
diese sich – wenn überhaupt – auf K-Popmusik beschränkte, was nicht zuletzt an
der nur selten vorhandenen Verfügbarkeit koreanischer Dramen (noch seltener:
mit deutschen Untertiteln) zusammenhing, ist die zweite Welle nun auch hierzu-
lande angekommen. Dennoch gibt es bislang noch wenige deutschsprachige aka-
demische Auseinandersetzungen mit K-Pop im Allgemeinen (Ausnahmen stellen
z. B. Elena Beregows Text in POP. Kultur und Kritik über BTS [Beregow 2019,
S. 24–33], Stefan Wellgrafs Beitrag auf Pop-Zeitschrift.de über Psys „Gangnam
Style“ [Wellgraf 2012] oder die Beiträge des Magazins Kultur Korea dar).

Es gibt verschiedene Theorien, wie Hallyu möglich wurde, die alle eine gewisse
Plausibilität besitzen. Fraglos basiert die koreanische Kulturindustrie auf dem
enormen wirtschaftlichen Erfolg, den Südkorea durch die unglaublich schnelle
Industrialisierung erzielen konnte. Der immense sozioökonomische Wandel, den
Europa über zwei Jahrhunderte und Japan innerhalb von 60 Jahren erlebte, fand
in Korea innerhalb von nur drei Jahrzehnten statt: Der viel rezipierte koreanische
Soziologe Chang Kyung-sup hat die Nachkriegsentwicklung Südkoreas in diesem

 Es wurde in den letzten Jahren unter Fans und Wissenschaftler✶innen viel darüber diskutiert,
was K-Pop eigentlich ist. Neben der Definition als Exportprodukt, kann K-Pop auch als Musik-
genre begriffen werden, die dahinterstehende Industrie benennen oder sogar ein Kulturphäno-
men, das die entsprechende Fankultur mit einschließt, bezeichnen (vgl. z. B. Ki 2020).

Fan-Praktiken im K-Pop: Neue Kulturvermittler✶innen 37



Sinne als „komprimierte Moderne“ definiert (Chang 1999, S. 30–55). Insbesondere
in Korea selbst wird Hallyu daher als ein Symbol der koreanischen „Hard Power“
betrachtet, dessen innovative Kulturtechnologie es koreanischen Unternehmer-
✶innen und Arbeiter✶innen ermöglichte, professionelle kulturelle Produkte herzu-
stellen (Kim 2015, S. 156). In dieser Hinsicht ist Hallyu nicht nur ein kulturelles,
sondern (und vor allem?) ein ökonomisch-industrielles Phänomen. Nicht zuletzt die
Existenz des Begriffs selbst macht es als solches auch handhabbar und kommuni-
zierbar. Dass Hallyu als Phänomen in China entstand und v. a. K-Dramas sich dort
so großer Beliebtheit erfreuten, wird hingegen oft mit dessen „Soft Power“ erklärt:
nämlich, dass sie die traditionellen Werte (Loyalität, Frömmigkeit usw.) aufrechter-
halten und würdigen, die in westlichen Produktionen kaum eine Rolle spielen. In-
sofern wurde K-Pop im ostasiatischen Raum auch als „missionary of East Asian
cultural values“ angesehen (Lee 2015, S. 8).

Nach Sangjoon Lee sei Hallyu zudem durch einen Perspektivwechsel Südkoreas
möglich geworden. Wurde Asien und der asiatische Markt seit den 1960ern jahrzehn-
telang durch die nahezu ausschließliche Orientierung am Westen von Südkorea ver-
nachlässigt („Asia was just an invisible, dark region for Koreans, because the major
target for products has been consumers in developed countries – that is, Western
markets.“ [Lee 2015, S. 8]), wendete sich Südkorea – wie auch Japan und Taiwan – in
den 1990er Jahren zunehmend dem asiatischen Markt zu. Durch den damit verbun-
denen ansteigenden Konsum ostasiatischer – anstatt westlicher – Populärkultur
seien die entsprechenden Länder erstmals selbst die Hauptakteure ihrer kulturellen
Aktivitäten geworden, bemerkt Kim Bok-Rae in seinem Paper Past, Present and Fu-
ture of Hallyu (Korean Wave):

[I]t is interesting to note that East Asian people, after gaining economic power through ‚com-
pressed modernization‘, are eager to be main agents of their cultural activities in and
through the enjoyment of East Asian popular culture in a postmodern era. In this transition
from Western-centered into East Asian-based popular culture, they are no longer sub-
subjects of modernity. (Kim 2015, S. 154)

Daher sieht Kim Hallyu als „a process of ‚cultural power reorganization‘“ und erkennt
darin ein Symptom der Auflösung der stereotypen Einteilung „westlicher Imperialis-
mus“ versus „Kolonialismus“ bzw. „Erste Welt“ versus „Dritte Welt“ (Kim 2015, S. 154).

Auch die koreanische Film- und Medienindustrie wurde davon beeinflusst. Das
Ziel einer der größten Filmproduktionsfirmen in Korea – CJ Entertainment – war
es nun, „Asia’s number one total entertainment group“ zu werden (Lee 2015, S. 9).
Schließlich gründete die koreanische Regierung die „Korea Foundation for Interna-
tional Cultural Exchange (KOFICE)“, um alle staatlichen und privaten Bemühungen
bei der Entstehung von Hallyu zu orchestrieren –mit folgender Begründung:

38 Annekathrin Kohout



Different countries around the world are cultivating their cultural industries competitively.
They are in an intense competition to take cultural industries as the means to revive the
nation’s economy and to step onto the global stage. Korea, too, is focusing on the unlimited
potential of its cultural industry and has recognized the cultural industry as a new growth
engine. (Lee 2015, S. 10)

Durch enorm hohe Forschungsgelder, zahlreiche neue Stipendien und die finanzi-
elle Unterstützung von entsprechenden Forschungsinstituten und Universitäten
durch die koreanische Regierung wurde dieses Ziel in den folgenden Jahren konse-
quent verfolgt. Es sind neue Fakultäten wie „cultural industries“, „culture and con-
tents“, „cinematic contents“, „digital contents“, and „digital culture and contents“
entstanden, an denen studierte Kulturarbeiter✶innen hervorgebracht werden sollen,
die für die Produktion von Hallyu-Inhalten ausgebildet werden (vgl. Choi 2013,
S. 10). Fraglos wird auch im Westen Kultur von Regierungen unterstützt – insbeson-
dere, wenn diese für bewahrenswert gehalten wird. Ein vergleichbarer Support von
Populärkultur scheint aber aus hiesiger Sicht doch etwas spezifisch Neues zu sein.

Ist K-Pop also eine Industrie? Oder doch ein Musikgenre? Ein Kulturphäno-
men? Über die Frage, was K-Pop eigentlich ist, diskutierten Fans und For-
schende in den vergangenen Jahren intensiv. Klar ist, wenn von K-Pop die Rede
ist, wird oft im gleichen Atemzug die dahinterstehende Industrie kritisiert – so-
wohl außerhalb als auch innerhalb Südkoreas. Die Entertainment Companies
sind Agentur und Label, übernehmen die Auswahl, Produktion und den Ver-
trieb. Es kommt zu einer regelrechten Fabrikation von Boy- und Girlgroups, von
Castings, über Ausbildung in Gesang und Tanz bis zu Trainings in Schauspiele-
rei, Fremdsprachen und professionellen Medienaufritten. Wie sehr K-Pop als
Exportprodukt angelegt ist, lässt sich auch daran erkennen, wie die Entertain-
ment Companies arbeiten. Sie lassen etwa eigene Musikvideos für das Publikum
in anderen Ländern drehen und passen mindestens im Refrain die Sprache an.
Es entstand also eine Art „Customized Popkultur“. Aus europäischer Perspektive
führt die mit der K-Pop-Industrie verbundene Standardisierung regelmäßig zu
Befremdung, widerspricht sie doch dem Wunsch nach individueller Autonomie
und dem weiterhin hartnäckigen Glauben an Genialität. Die Disziplinierung, die
sich darin ausdrückt, läuft dem Ideal des westlichen Popstars zuwider. Doch der
Anspruch eines wilden genialischen Popstars ist in der K-Pop-Industrie tatsäch-
lich nicht zu finden, vielmehr geht es um die Perfektion bei der Ausführung, ja
die Übererfüllung von vorherrschenden Standards. Auch das Militärische, das
in der Disziplinierung der Körper der Idols, ihrem uniformierten Auftreten und
der Exaktheit der Performance zum Ausdruck kommt, widerspricht der hierzu-
lande dominierenden Forderung nach Authentizität und Gegenkulturalität.

Fan-Praktiken im K-Pop: Neue Kulturvermittler✶innen 39



3 K-Pop-Fankultur

Im Juni 2011 veranstaltete S. M. Entertainment ein Konzert, das im Nachhinein als
entscheidender Wendepunkt für die Verbreitung von und das Sprechen über süd-
koreanische Popkultur außerhalb Ostasiens interpretiert wurde. Das Unterneh-
men plante, fünf der von ihnen vertretenen koreanischen Idol-Gruppen auftreten
lassen. In Korea und Ostasien rechnete man nicht mit dem Erfolg eines solchen
Exportversuchs, denn zu dieser Zeit hatte noch kein einziger K-Pop-Star eine
Platte in Europa veröffentlicht, Dramen wurden nicht im Fernsehen ausgestrahlt
(vgl. Hong 2017, S. 67–87). Doch man hatte die Sozialen Medien unterschätzt. Und
so erwies sich am Tag des Kartenvorverkaufs, dem 26. April 2011, das Gegenteil:
Nach nur 15 Minuten waren alle Tickets ausverkauft. Und dabei blieb es nicht: K-
Pop-Fans aus ganz Europa kamen zu einem Tanz-Flashmob vor keinem geringe-
ren Gebäude als dem Louvre zusammen, um damit mehr Karten und Plätze ein-
zufordern. Eilig reagierte S. M. Entertainment mit zwei weiteren Konzerten auf
die steigende Nachfrage der Fans.

Die Berichterstattung überschlug sich und die damals vorherrschende An-
sicht, K-Pop sei nur ein kurzlebiger Trend, wurde fortan als widerlegt angesehen.
In den Forschungen zu Hallyu und K-Pop nahm man zunehmend die Rolle der
Sozialen Medien für die Etablierung eines globalen Fandoms, das die Ausbreitung
der „Welle“ verantwortete, in den Blick – spätestens als ein Jahr später, 2012,
„Gangnam Style“ von Psy zum viralen Internet-Hit avancierte. In der ostasiati-
schen Literatur über die koreanische Welle wird Hallyu seither als das erste Phä-
nomen angesehen, bei dem eine globale Verbreitung von Populärkultur fast
ausschließlich über Informationstechnologien erfolgt (vgl. Kim 2015, S. 154–160).
In dem neuen Medienumfeld, das sich aus der digitalen Kultur und der Globalisie-
rung ergeben hat, konnten alle produzierten Medieninhalte ohne systematisierte
Vermittlungswege überall auf der Welt erreicht und verbreitet werden, sodass sie
schließlich ihr eigenes Publikum fanden.

Die globale Zugänglichkeit südkoreanischer Popkultur wird zum einen von
Migrant✶innen geschätzt, die das Bedürfnis verspüren, Inhalte aus ihrer Heimat
zu konsumieren, als „Material für Nostalgie“ (vgl. Hong 2017, S. 67–87). Zum ande-
ren aber auch von all denjenigen, die aus unterschiedlichen Gründen neugierig
sind auf ihnen noch nicht vertraute Inhalte und Produkte, die sie selbstständig
entdecken und sich Wissen darüber aneignen können. Es ist in gewisser Weise
zum Lieblingsrätsel der Hallyu-Forschung geworden, Erklärungen dafür zu fin-
den, was internationale Fans – besonders solche ohne kulturelle Verbindung zu
Südkorea – an den Inhalten von K-Pop und K-Dramen interessiert oder fasziniert,
ja sie zu Mitwirkenden an der damit verbundenen Industrie werden lässt. Hong
Seok-Kyeong hat die bisherigen kulturwissenschaftlichen Studien über Hallyu

40 Annekathrin Kohout



wie folgt zusammengefasst: (1) Es wird festgestellt, dass sich ein enorm großes Pu-
blikum für südkoreanische Massenkultur begeistert – besonders, aber nicht nur
in ostasiatischen Ländern; (2) es wird erforscht, warum ein bestimmtes Land sich
für südkoreanische Inhalte begeistern kann, indem nach kulturellen Gründen ge-
sucht wird oder qualitative Rezeptionsstudien durchgeführt werden; (3) For-
schende versuchen über eine Inhaltsanalyse der Musikstücke oder Dramen die
kulturellen Elemente offenzulegen, die für ein globales Publikum so attraktiv
sind, und stellen dann fest, dass sich sogar das transnationale Publikum beim Be-
trachten koreanischer Inhalte mit Ostasiat✶innen identifiziert. Es wird meistens
davon ausgegangen, dass die Identifikation mit Ostasiat✶innen möglich ist, weil
das Publikum entweder Ähnlichkeiten erkennt oder realisiert, was sie in ihrer ei-
genen Kultur vermissen oder verloren haben (vgl. Hong 2017, S. 67–87).

Doch mindestens so relevant wie die digitalen Infrastrukturen sowie die In-
halte und deren kulturelle Anschlussmöglichkeiten dürfte die soziale Dimension
der K-Pop-Fankultur und die Autorität der Fans sein. Fans von K-Pop haben oft
ein ausgeprägtes Selbstverständnis als aktiv Mitwirkende am Erfolg ihrer Idols.
Dieses Selbstverständnis geht über die bereits verbreitete Vorstellung von Fans,
die nicht mehr nur Konsument✶innen sind, sondern zudem Produzent✶innen –

also Prosumer – hinaus.3

Den K-Pop-Fandoms wird in der K-Pop-Industrie und der Forschung über K-
Pop daher auch ein wichtiger Stellenwert beigemessen. Die Möglichkeiten ihrer
Machtausübung werden vielfach innerhalb der K-Popkultur selbst thematisiert –
z. B. in K-Dramen wie Record of Youth (2020) oder Imitation (2021). In diesen Serien
wird nicht nur die Unerbittlichkeit der Branche aufgezeigt, sondern auch die
Macht der Fans anschaulich gemacht, die in Fanclubs organisiert unter eigenen
Namen, ja sogar als Labels agieren und das durchaus politisch. In der Serie Imitation
kommuniziert etwa der fiktive Fanclub Fins von der ebenfalls fiktiven Band Shax
über im Internet veröffentlichte Statements mit einzelnen Mitgliedern der Gruppe –

um ihnen wahlweise zu huldigen, sie vor vermeintlich ungerechter Kritik zu schüt-
zen oder sie unter Druck zu setzen. Fehltritte der Idols werden mit angedrohten Boy-
kotten (eines Musikvideos, Auftritts etc.) bestraft. All das ist nur möglich, weil die
Mitwirkung der Fans am Erfolg ihrer Idols nicht nur subtil verstanden (ohne Fans

 Der Begriff „Prosumer“ soll ausdrücken, dass Fans nicht nur Filme und Serien sehen oder Ro-
mane und Comics lesen, sondern auch zu Produzent✶innen werden. Der Begriff „Prosumer“
wurde in den Kulturwissenschaften erstmals von Alvin Toffler geprägt, um hervorzuheben, wie
Individuen gleichzeitig als Konsument✶innen und Produzent✶innen auftreten (vgl. Toffler 1980).
Laut Don Tapscott sind die Verbraucher✶innen ein Produkt der Populärkultur. Sie werden nicht
nur zu Konsument✶innen, sondern produzieren, verbreiten und schaffen auch ihre eigenen kul-
turellen Texte, die mit anderen Fandoms geteilt werden (vgl. Tapscott 2009).

Fan-Praktiken im K-Pop: Neue Kulturvermittler✶innen 41



gibt es auch keine Stars), sondern als Praxis aktiv ausgeübt wird. Die Kommentar-
spalten zu K-Pop-Musikvideos auf YouTube sind

mitunter ausschließlich mit variierenden Aufrufen der Army [so lautet der Name des Fan-
clubs von BTS, Anm. d. Verf.] gefüllt, doch bitte mehr zu streamen, um die Klickzahlen weiter
in die Höhe zu treiben, neue Rekorde zu produzieren, die Konkurrenz zu überbieten. Entspre-
chend empfindlich wird reagiert, wenn YouTube sogenannte „Fake-Views“ von Bots löscht
und damit begehrte Zahlen ‚klaut‘. Hier entsteht eine Form von Teilhabe, die sich nicht auf
wirkungslose subjektive Bewunderung der Idole reduzieren lassen will. (Beregow 2019, S. 30)

Die Fanclubs betreiben eigene Newsrooms, Galerien, Foren, Shops und sogar Mu-
sikcharts. Auf Streamingseiten wie viki.com übersetzen Fans die neuesten Dramen
und Filme und sorgen so für Barrierefreiheit und Zugänglichkeit. Fans von K-Pop-
Idols sind gewissermaßen eine Institution, sie sammeln Gelder, finanzieren Versor-
gungs-Trucks für Stars an Filmsets und organisieren neben den hohen Klickzahlen
auch Geschenke. Zunehmend werden sie außerdem politisch. In bester Erinnerung
dürfte eine Wahlkampfveranstaltung von Donald Trump im Juni 2020 geblieben
sein, die dank K-Pop-Fans zum Fiasko wurde. Sie hatten sich in den Sozialen Me-
dien organisiert, massenhaft Tickets bestellt und waren dann nicht hingegangen –

aus Protest gegen Trumps Drohung, TikTok in den USA zu sperren. Die Wirksam-
keit dessen zeigt sich auch daran, dass die Fans von K-Pop teilweise ähnlich popu-
lär sind wie die Bands selbst. Das chinesisch-amerikanische Paar Ellen und Brian4

haben zum Beispiel mit ihren Choreografie-Coverversionen von Blackpink, BTS
oder aespa auf YouTube bereits über drei Millionen Follower. Die Fanbase Army
von BTS hat rund 5,5 Millionen Follower (Stand September 2022).

Wie K-Pop selbst einerseits von der US-amerikanischen, andererseits aber auch
von der japanischen Popkultur beeinflusst ist, trifft das auch auf den K-Pop-Fan zu.
Wurden Fans in der westlichen Popkultur, wie eingangs bereits beschrieben, bislang
oft als Menschen beschmunzelt, die ihrem Star verfallen sind und passiv konsumieren,
gelten die japanischen Otakus darüber hinaus auch als besondere Kenner nicht nur
beispielsweise einzelner Mangas, Animeserien, Zeichner✶innen oder Charaktere –

sondern ganzer Genres, Motivwelten und vor allem auch der mit den jeweiligen
popkulturellen Artefakten verbundenen Ökonomien (Communities, Sammlerszenen,
Plattformen etc.). Im Otaku kommen also die Fan- und Nerd-Figur zusammen, letz-
tere zeichnet sich neben dem Enthusiasmus für Popkultur auch durch ihr Spezial-
wissen aus und rückt ihn in die Nähe bzw. in Tradition zu Figuren wie dem
(verrückten) Wissenschaftler.5 Doch anders als beim Otaku, der als asozialer Eigen-
brötler beschrieben wird, sind die K-Pop-Fans sozusagen soziale Otakus, sie besitzen

 Vgl. https://www.youtube.com/c/EllenandBrian/videos. Zugegriffen am 30. September 2022.
 Siehe hierzu beispielsweise Kohout 2022.

42 Annekathrin Kohout

https://www.youtube.com/c/EllenandBrian/videos


nicht nur Kennerschaft, sondern kümmern sich zudem um Infrastrukturen der Ver-
mittlung (vgl. Kohout 2022). Lisa Yuk-Ming Leung hat K-Pop-Fans daher als „cultural
intermediaries“ bezeichnet, was „the complex roles and activities of fans managing
and coordinating artistic production, gatekeeping, curating, cataloguing, editing,
scheduling, distributing, marketing/advertising, and retailing“ am besten beschrei-
ben würde (Leung 2017, S. 88).

4 K-Pop-Fans als Kulturvermittler✶innen mit
prä-wissenschaftlichen Tätigkeitsfeldern

Schon Henry Jenkins hat gezeigt, inwiefern Fans „Textual Poachers“ sind, die enga-
giert auf populäre Medien reagieren (vgl. Jenkins 2012). In dieser Formulierung
sind Fans nicht einfach passive Konsument✶innen populärer Artefakte, sondern sie
werden zu aktiv Teilnehmenden an der Konstruktion und Zirkulation von Textbe-
deutungen (vgl. Jenkins 2012, S. 24). Fans können also durchaus versiert und sub-
versiv sein, wenn sie ihrerseits neue analytische und kreative Werke schaffen. Zu
diesen Werken gehören Blog-Posts, selbst veröffentlichte (Online-)Zines, Fanfiction,
Kunst, Filme, Folk-Songs6 und Fan-Vids (vgl. Jenkins 2012, S. 24). Hinzu kommen
kulturvermittelnde Tätigkeiten, darunter das sogenannte „Fansubbing“, die Erstel-
lung und das Betreiben von Newsseiten oder das Ausüben von Analyse und Kritik.

Hallyu ist nicht der erste ostasiatische Trend, der große, teilweise weltweite
Popularität erlangt hat. In den 1970er Jahren bis in die 1990er Jahre hat die
„Hongkong-Popkultur“, vertreten durch Genres wie den Kung-Fu-Film oder Can-
topop große Bekanntheit erlangt, und auch japanische Popkultur ist unbedingt
bemerkenswert, deren Mangas und Anime-Serien (z. B. „Pokemon“, „Sailormood“,
„Ju-Gi-Oh“) oder Figuren (z. B. Hello Kitty) nicht mehr von der globalen Welt-
bühne wegzudenken sind. „Hallyu is like a Korean car running on a well-built
highway, primarily constructed and polished by Japanese popular cultures.“
(Hong 2017, S. 202) hat Hong Seok-Kyeong geschrieben, um zu veranschaulichen,
dass es die ohnehin mit ostasiatischer Popkultur vertrauten Fans waren, die auch
K-Pop entdeckten. Sie konnten entsprechend schon auf einige vorhandene Infra-
strukturen und Fanpraktiken zurückgreifen.

 Folk ist eine Musikrichtung, die sich formal und deshalb auch dem Namen nach an Folksmusik
anlehnt und inhaltlich Science-Fiction- und Fantasy-Themen verwendet. Auch Musik aus Rollen-
spielen zählt mit zu diesem Genre. Das Genre zeichnet sich durch einen hohen Grad an Referen-
zialität aus, oft handelt es sich auch um Parodien.

Fan-Praktiken im K-Pop: Neue Kulturvermittler✶innen 43



Eine davon ist die seit den 1980er Jahren bestehende Praxis des „Fansubbing“,
die Untertitelung und Vermittlung fremdsprachiger – in diesem Fall ostasiatischer –
Filme und TV-Produktionen, und „one of the most influential and successful amateur
cultures“ (Pérez-González 2007, S. 67). Der Begriff „Fansubber“ bezieht sich auf alle
Fans, die am Prozess des Fansubbing teilnehmen, sei es durch die Übersetzung von
Dialogen, die Bearbeitung von Videos oder die Leitung eines Übersetzer-Teams. Dass
längst nicht mehr nur eine homogene Gruppe von Sprachexpert✶innen Überset-
zungsleistungen vornehmen, hat viel mit der sozialen Dimension der Übersetzung
als gemeinschaftsstiftender Fanpraxis zu tun: „subtitled films or television broadcasts
have come to serve ulterior purposes, such as enhancing social cohesion or fostering
the integration of specific groups within the community“ (Pérez-González 2007, S. 67).
Wenn Fans ihre Zeit und Arbeitskraft freiwillig und weitgehend unvergütet zur Ver-
fügung stellen, dann wegen der (und für die) Gemeinschaft. Viki.com ist die größte
Fansubbing-Plattform, auf der Fans seit 2008 u. a. K-Dramen untertiteln und damit
sogar Streamingdiensten wie Netflix oder Amazon Prime Konkurrenz machen, die
professionelle Übersetzer✶innen beschäftigen.7

Die Viki-Community hat ihre Wurzeln in der Fansubbing-Gemeinschaft für K-
Dramen, die sich der Übersetzung, Untertitelung und kostenlosen Verbreitung von ko-
reanischen Serien im Internet widmete. K-Drama-Fansubber begannen ihre Arbeit um
2004 und verbreiteten Hunderte von untertitelten Serien. Durch ihre Arbeit haben die
freiwilligen Fans nicht nur dazu beigetragen, die englischsprachige K-Drama-Fange-
meinde aufzubauen, sondern auch die Erwartungen definiert, die an die untertitelten
Inhalte angelegt werden, die sie konsumieren (vgl. Woodhouse 2018, S. 2). Fansubber
sind also nicht nur das, was Lee Hye-Kyung „neue Kulturvermittler✶innen“ („new cul-
tural intermediaries“) nannte, die „[undertake] tasks of cultural intermediation that
are essential to bring a cultural product to an overseas audience“ (Lee 2012, S. 132f.) –
wie z. B. Übersetzung, Untertitelung und Medienvertrieb (vgl. Woodhouse 2018, S. 6).
Sondern sie leisten darüber hinaus etwas, das laut Steffen Martus und Carlos Spoer-
hase zur (wissenschaftlichen) „Geistesarbeit“ zählt: Sie erstellen Vergleichsgruppen,
plausibilisieren Vergleichsgrößen, verhandeln Kriterien und erzeugen damit Wertmaß-
stäbe (vgl. Martus und Spoerhase 2022, S. 13). So werden in Fanforen ausgiebig die
Übersetzungsleistungen diskutiert und jene angeprangert, die dem kulturellen Kontext
nicht entsprechen oder angemessen sind. Das setzt nicht nur ein Verständnis jenes kul-
turellen Kontextes voraus, sondern auch die Erarbeitung von Kriterien der Bewertung.

 Andere vergleichbare Websites wie DramaFever.com und Kocowa.com, die seit Mitte der
2000er Jahre von der boomenden Popularität koreanischer Pop-Medien im englischsprachigen
Westen profitiert haben, konzentrieren sich fast ausschließlich auf die schnelle Bereitstellung
professionell untertitelter Videoinhalte.

44 Annekathrin Kohout



Auch (Online-)Fanzines lassen sich allem Klatsch und Tratsch zum Trotz der
Geistesarbeit zurechnen, die ebenfalls, wie Martus und Spoerhase betonen, nicht
nur in „der einsamen Schreibarbeit“ besteht, sondern auch darin, „politische Ent-
scheidungen halbwegs vernünftig zu integrieren [an der Universität, Anm. d. Verf.],
Mitarbeitende einzuweisen und zu qualifizieren, Querelen in Projekten zu schlich-
ten oder Zeitungsartikel für das größere Publikum zu lancieren.“ (Martus und
Spoerhase 2022, S. 13) Eine der ältesten englischsprachigen K-Pop-Fanseiten ist die
von Susan Kang 1998 gegründete Website Soompi.com, heute zudem eine der größ-
ten Online-Communities für koreanische und ostasiatische Unterhaltungskultur im
Netz. In einem 2011 geführten Interview mit The Korea Times umreist die Gründe-
rin ihr Ziel wie folgt:

Honestly, Iʼm not sure if the U.S. is ready to accept Asians as idols, as Asians are still widely
portrayed as awkward geeks or kung fu masters on TV and film, but I do believe itʼs just a
matter of ‚when‘, not ‚if‘. I hope itʼs sooner than later. In 10 years, Iʼll be 45 years old. I hope
by then, the Soompi community will still be going strong, with the love for Korean and
Asian pop being passed to a much wider audience. (Garcia 2010)

Kangs ursprüngliche Website, Soompitown, war ziemlich schlicht. Sie lud lediglich
Fotos ihrer Lieblings-K-Pop-Acts wie H.O.T., S.E.S., Shinhwa und FinKL sowie engli-
sche Übersetzungen koreanischer Zeitschriftenartikel hoch und veröffentlichte CD-
Hörproben und eigene Kritiken neuer Alben. Als in den 2000er Jahren auch die inter-
nationalen Fans Soompi entdeckten, wurde die Website zur Plattform einer sich
neu formierenden Community. Mittlerweile ist Soompi ein ernstzunehmendes Unter-
nehmen mit Büros in San Francisco und Seoul. Das Redaktionsteam besteht aus
Redakteur✶innen und Mitarbeitenden aus der ganzen Welt, während es in der korea-
nischen Unterhaltungsbranche weiter an Einfluss gewinnt und Unterstützung von
den großen, koreanischen Talentagenturen wie JYP, SM oder YG Entertainment z. B.
für Fanspecials erhält.8 Durch die Bereitstellung von News, Teasern, Quiz-Spielen
oder Kritiken agieren sie ebenfalls nicht nur als interkulturelle Vermittler, sondern
auch, um Reputationsgewinne zu erzielen, wie Leung Yuk-Ming zusammenfasst:

In the context of K-pop, fans perform as (inter)cultural intermediaries using the prosumptive
skills and practices of capitalizing on idol texts for marketing purposes and managing a vir-
tual fan base as well as organizing and traversing online indulgence with offline activities, for
an ulterior motive to enhance their own status in the fan hierarchy. (Leung 2017, S. 90)

 Vgl. https://www.soompi.com/about. Zugegriffen am 30. September 2022.

Fan-Praktiken im K-Pop: Neue Kulturvermittler✶innen 45

https://www.soompi.com/about


5 Schlussbemerkung

Der Blick ist konzentriert geradeaus gerichtet, prüfend werden die Augen zusam-
mengekniffen oder ganz plötzlich überrascht aufgerissen. Das Gesicht wird von
einem breiten Grinsen überzogen oder das Kinn nachdenklich auf den Handrü-
cken gelegt. „Wow, die Ästhetik ist umwerfend!“ spricht eine Frau in die Kamera.
„Das kam unerwartet“, ergänzt der Mann neben ihr. Die beiden sind Protagonist-
✶innen eines sogenannten Reaction Videos, einer Gattung, die sich vor allem auf
den Social Media-Plattformen YouTube und TikTok großer Beliebtheit erfreut und
bei der Menschen dabei gefilmt werden, wie sie auf etwas reagieren. In diesem
speziellen Fall reagieren klassische Musiker✶innen – und zugleich K-Pop-Fans –
auf das Musikvideo zu „Black Swan“ (2020) der erfolgreichsten K-Pop Band BTS:
„Im Kopfhörer schwingt der Sound der Violinen von links nach rechts, wie schön,
dass sich das in seiner Tanzbewegung spiegelt.“; „Hörst du diesen einen Ton, der
nicht in die Melodie passt? Ich denke damit soll angekündigt werden, dass sich
etwas verändern wird.“; „Einfach großartig.“; „Es ist sehr linear.“; „Das ist wie
eine perfekte Hochzeit aller Medien, die an einer solchen Produktion beteiligt
sind: Musik, Choreografie, Film.“; „Aber die Tonika ist echt bizarr.“9 Im Verlauf
des Videos werden eine ganze Reihe durchaus heterogener und anspruchsvoller
Beobachtungen dieser Art angestellt. Einzelne Passagen werden gedeutet, Musik,
Choreografie, Ästhetik oder Instrumente beschrieben und kontextualisiert – ganz
ähnlich, wie es auch sonst in einer seriösen Kritik üblich ist.

Die Auseinandersetzung mit kulturellen Artefakten findet schon lange nicht
mehr nur in Zeitungen, Zeitschriften, im Radio oder Fernsehen, in Galerien oder
Museen, an Universitäten oder Forschungsinstituten statt, sondern vor allem auch
auf den Plattformen Sozialer Medien, wo neue Akteur✶innen eigene Formate und
Genres im Umgang mit Literatur, Kunst, Theater, Film und etwaigen anderen Kul-
turformen etabliert haben. Bislang kam der traditionellen Kulturberichterstattung,
-vermittlung und -wissenschaft eine zentrale Bedeutung für gesellschaftliche Diskurse
zu. Im Feuilleton und in Bildungseinrichtungen wurde die öffentliche Urteilsbildung
kanalisiert, Marktpositionen zugewiesen und kulturelle Archive und Kanons gestaltet.
Durch die Sozialen Medien ist die Machtposition der traditionellen Einrichtungen aller-
dings ins Wanken geraten. Allgemeine und tendenziell kulturpessimistische Lamentos
in diesem Zusammenhang lauten, dass man sich nur noch oberflächlich oder zumin-
dest verknappt mit einem (kulturellen) Gegenstand beschäftigen kann, da umfassen-
dere oder komplexere Beiträge angesichts der Mengen an Information nicht mehr

 ReacttotheK: Classical Musicians React: ‚BTS Black Swan (Art Film)‘: https://www.youtube.com/
watch?v = UAhtwpBDULE. Zugegriffen am 30. September 2022. Übersetzung d. Verf.

46 Annekathrin Kohout

https://www.youtube.com/watch?v=UAhtwpBDULE
https://www.youtube.com/watch?v=UAhtwpBDULE


wahrgenommen oder verarbeitet werden können. Es gäbe zudem einen Anstieg ama-
teurhafter und semiprofessioneller Auseinandersetzungen mit kulturellen Artefakten,
die keine „neutrale“ Auseinandersetzung mit einem Gegenstand darstellt, sondern auf
Grund der eigenen Involviertheit, die eingangs beschreiben wurde, oft auch Huldigung
oder Werbung sein kann (vgl. Kohout 2022, S. 183). Und immer wieder wird das For-
mat der Kritik von der Debatte begleitet, ob sie denn erst durch die Nähe zum Kriti-
sierten ermöglicht werde – oder nicht doch – und im Gegenteil – auf einer Distanz
zum Kritisierten beruhen müsse, da es nur so möglich sei, Missverhältnisse wahrzu-
nehmen. Umgreifender etablierte sich gewiss letzterer Standpunkt, der dem Kritiker
gewissermaßen einen Sonderstatus verlieh (vgl. Jaeggi undWesche 2009, S. 9).

Wie im vorliegenden Beitrag zumindest schlaglichtartig anschaulich gemacht
werden sollte, gibt es allerdings eine Reihe von Überschneidungen zwischen der
Arbeit involvierter, betroffener Fans und vermeintlich distanzierter, kritischer
Wissenschaftler✶innen. Nicht selten lässt sich beobachten, wie grundlegende wissen-
schaftliche Praktiken wie das Vergleichen, Klassifizieren, Erstellen von Kriterien und
Wertmaßstäben intuitiv praktiziert und kultiviert werden. Freilich soll nicht der Ein-
druck erweckt werden, das gelte für alle Fans von koreanischer Popkultur, die ent-
sprechende Arbeit deshalb besonders notwendig gemacht hat, weil es bislang nicht
von Feuilleton oder Wissenschaft übernommen wurde. Sondern vielmehr handelt es
sich um einzelne Fans, die innerhalb der Community auch entsprechende Reputation
erfahren. So gibt es in den Fandoms Mitglieder, die stärker in ihr Objekt der Begierde
involviert sind als andere, denen zugleich eine Distanznahme dazu möglich ist. Über
die Literaturkritik hat Marcel Reich-Ranicki einmal geschrieben, dass ihr großes
Kunststück sei, „in und außer den Sachen“ zu sein (Prokop 2007, S. 16). Vor dem Hin-
tergrund dieses Gedankens lässt sich die fankulturelle Praxis durchaus auch akade-
misch kultivieren. Gesetzt den Fall, es herrschen entsprechende Voraussetzungen:
Etwa die Beherrschung verschiedener Werkzeuge der Kritik, eine hinreichende

Abb. 1: Amicy. YouTube-Video. Zugegriffen am 30. September 2022. Screenshot.

Fan-Praktiken im K-Pop: Neue Kulturvermittler✶innen 47



Reflektion über das eigene Verhältnis zur Sache, auf die reagiert wird, aber eben
auch das Potenzial, kreativ und innovativ damit umzugehen.

Medienverzeichnis

Abbildungen

Abb. 1: Amicy. 19. Juli 2020. YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=cz-JbWqqJNo. Zugegriffen
am 30. September 2022. Screenshot.

Abb.2: lia. 21. März 2022. Twitter. https://twitter.com/kangseulia/status/1505845828216188928?ref_
src=twsrc%5Etfw%7Ctwcamp%5Etweetembed%7Ctwterm%5E1505845828216188928%7Ctwgr%
5E99cf23f9074db97e89c4613f28557bcfb97e40e2%7Ctwcon%5Es1_&ref_url=https%3A%2F%
2Fwww.kpopmap.com%2Fred-velvets-feel-my-rhythm-a-love-letter-to-art-music-and-fashion%
2F. Zugegriffen am 30. September 2022. Screenshot.

Abb. 2: lia. Twitter-Post. Zugegriffen am 30. September 2022. Screenshot.

48 Annekathrin Kohout

https://www.youtube.com/watch?v=cz-JbWqqJNo
https://twitter.com/kangseulia/status/1505845828216188928%253Fref_src=twsrc%255Etfw%257Ctwcamp%255Etweetembed%257Ctwterm%255E1505845828216188928%257Ctwgr%255E99cf23f9074db97e89c4613f28557bcfb97e40e2%257Ctwcon%255Es1_&ref_url=https%253A%252F%252Fwww.kpopmap.com%252Fred-velvets-feel-my-rhythm-a-love-letter-to-art-music-and-fashion%252F
https://twitter.com/kangseulia/status/1505845828216188928%253Fref_src=twsrc%255Etfw%257Ctwcamp%255Etweetembed%257Ctwterm%255E1505845828216188928%257Ctwgr%255E99cf23f9074db97e89c4613f28557bcfb97e40e2%257Ctwcon%255Es1_&ref_url=https%253A%252F%252Fwww.kpopmap.com%252Fred-velvets-feel-my-rhythm-a-love-letter-to-art-music-and-fashion%252F
https://twitter.com/kangseulia/status/1505845828216188928%253Fref_src=twsrc%255Etfw%257Ctwcamp%255Etweetembed%257Ctwterm%255E1505845828216188928%257Ctwgr%255E99cf23f9074db97e89c4613f28557bcfb97e40e2%257Ctwcon%255Es1_&ref_url=https%253A%252F%252Fwww.kpopmap.com%252Fred-velvets-feel-my-rhythm-a-love-letter-to-art-music-and-fashion%252F
https://twitter.com/kangseulia/status/1505845828216188928%253Fref_src=twsrc%255Etfw%257Ctwcamp%255Etweetembed%257Ctwterm%255E1505845828216188928%257Ctwgr%255E99cf23f9074db97e89c4613f28557bcfb97e40e2%257Ctwcon%255Es1_&ref_url=https%253A%252F%252Fwww.kpopmap.com%252Fred-velvets-feel-my-rhythm-a-love-letter-to-art-music-and-fashion%252F
https://twitter.com/kangseulia/status/1505845828216188928%253Fref_src=twsrc%255Etfw%257Ctwcamp%255Etweetembed%257Ctwterm%255E1505845828216188928%257Ctwgr%255E99cf23f9074db97e89c4613f28557bcfb97e40e2%257Ctwcon%255Es1_&ref_url=https%253A%252F%252Fwww.kpopmap.com%252Fred-velvets-feel-my-rhythm-a-love-letter-to-art-music-and-fashion%252F


Literatur

Beregow, Elena. 2019. Kugelsichere Cuteness. Über BTS, K-Pop, Boygroups. In Pop. Kultur und Kritik,
Hrsg. Moritz Baßler et al., 15: 24–33. Bielefeld: transcript.

Chan, Joei. 2020. Explained: The Unique Case of Korean Social Media. In linkfluence. https://www.linkf
luence.com/blog/the-unique-case-of-korean-social-media. Zugegriffen am 30. September 2022.

Chang, Kyung-Sup. 1999. Compressed Modernity and Its Discontents: South Korean Society in
Transition. In Wirtschaft und Gesellschaft, 28(1): 30–55.

Cho, Hae-Joang. 2005. Reading the ‚Korean Wave‘ as a Sign of Global Shift. In Korea Journal, 45(4): 147–182.
Choi, JungBong. 2015. Hallyu Versus Hallyu-hwa. Cultural Phenomenon Versus Institutional

Campaign. In Hallyu 2.0: The Korean Wave in the Age of Social Media, Hrsg. Sangjoon Lee und Abé
Mark Nornes. 31–52. Ann Arbor: University of Michigan Press.

Choi, Young-Hwa. 2013. The Korean Wave Policy as a Corporate-State Project of the Lee Government:
The Analysis of Structures and Strategies Based on the Strategic-Relational Approach. In
Economy and Society, 97: 252–285.

Dath, Dietmar. 2003. Sie ist wach. Berlin: Implex.
Ellen and Brian. 2022. Videokanal. YouTube. https://www.youtube.com/c/EllenandBrian/videos.

Zugegriffen am 30. September 2022.
Garcia, Cathy Rose A. 2010. Founder of Largest English K-Pop Site Soompi. In The Korea Times.

http://www.koreatimes.co.kr/www/news/include/print.asp?newsIdx=76236. Zugegriffen am
30. September 2022.

Ganghariya, Garima und Rubal Kanozia. 2020. Profileration of Hallyu Wave and Korean Popular
Culture Across the World: A Systematic Literature Review From 2000–2009. In Journal of Content,
Community & Communication, 11(6): 177–207.

Habermas, Jürgen. 1973. Erkenntnis und Interesse. Mit einem neuen Nachwort. Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Hong, Seok-Kyeong. 2017. Hallyu Beyond East Asia. Theoretical Investigations on Global

Consumption of Hallyu✶. In The Korean Wave. Evolution, Fandom, and Transnationality, Hrsg.
Tae-Jin Yoon und Dal Yong Jin, 67–87. Lanham u. a.: Lexington Books.

Jaeggi, Rahel und Tilo Wesche. 2009. Was ist Kritik? Frankfurt am Main: Suhrkamp.
Jenkins, Henry. 2012. Textual Poachers. Television Fans and Participatory Culture. New York u. a.: Routledge.
Ki, Wooseok. 2020. K-Pop. The Odyssey. Potomac: New Degree Press.
Kim, Bok-Rae. 2015. Past, Present and Future of Hallyu (Korean Wave). In American International

Journal of Contemporary Research, 5(5): 154–160.
Kim, Eun-young, Kyoung Mi Lee und Hee-eun Hahm. 2018.‚ Third Korean Wave’ Becomes Part of

Everyday Japanese Life. In korea.net. https://www.korea.net/NewsFocus/Society/view?articleId=
159139. Zugegriffen am 30. September 2022.

Kohout, Annekathrin. 2022. Improvisierte Kritik. Über Reaction Videos. In Small Critics. Zum
transmedialen Feuilleton der Gegenwart, Hrsg. Oliver Ruf und Christoph Winter, 183–200.
Würzburg: Königshausen & Neumann.

Kohout, Annekathrin. 2022. Nerds. Eine Popkulturgeschichte. München: C. H. Beck.
Lee, Hye-Kyung. 2012. Cultural Consumers As ‚new Cultural Intermediaries‘: Manga Scanlators. In

Arts Marketing: An International Journal, (2): 132–133.
Lee, Sangjoon. 2015. A Decade of Hallyu Scholarship: Toward a New Direction in Hallyu 2.0. In Hallyu

2.0: The Korean Wave in the Age of Social Media, Hrsg. Sangjoon Lee und Abé Mark Nornes, 1–30.
Ann Arbor: University of Michigan Press.

Fan-Praktiken im K-Pop: Neue Kulturvermittler✶innen 49

https://www.linkfluence.com/blog/the-unique-case-of-korean-social-media
https://www.linkfluence.com/blog/the-unique-case-of-korean-social-media
https://www.youtube.com/c/EllenandBrian/videos
http://www.koreatimes.co.kr/www/news/include/print.asp?newsIdx=76236
http://www.koreatimes.co.kr/www/news/include/print.asp?newsIdx=76236
https://www.korea.net/NewsFocus/Society/view?articleId=159139
https://www.korea.net/NewsFocus/Society/view?articleId=159139


Leung, Lisa Yuk-Ming. 2017. #Unrequited Love in Cottage Industry? Managing K-pop (Transnational)
Fandom in the Social Media Age. In The Korean Wave. Evolution, Fandom, and Transnationality, Hrsg.
Tae-Jin Yoon und Dal Yong Jin, 87–109. Lanham u. a.: Lexington Books.

Martus, Steffen und Carlos Spoerhase. 2022. Geistesarbeit. Eine Praxeologie der Geisteswissenschaften.
Berlin: Suhrkamp.

Mikos, Lothar. 2010. Der Fan. In Diven, Hacker, Spekulanten. Sozialfiguren der Gegenwart, Hrsg. Stephan
Moebius und Markus Schröer, 108–119. Frankfurt am Main: Suhrkamp.

o. Verf. 2022. Soompi. https://www.soompi.com/about. Zugegriffen am 30. September 2022.
Pérez-González, Luis. 2007. Intervention in New Amateur Subtitling Cultures: A Multimodal Account.

In Linguistic Antverpiensia, (6): 67–80.
ReacttotheK. 2020. Classical Musicians React: ‚BTS Black Swan (Art Film)‘. YouTube. https://www.you

tube.com/watch?v=UAhtwpBDULE. Zugegriffen am 30. September 2022.
Tapscott, Don. 2009. Grown Up Digital: How the Net Generation Is Changing Your World. New York:

McGraw-Hill Education.
Toffler, Alwin. 1980. The Third Wave. New York: Morrow.
Wellgraf, Stefan. 2012. Gangnam Style. Der große Bruder. In Pop-Zeitschrift. https://pop-zeitschrift.de/

2013/07/01/gangnam-stylevon-stefan-wellgraf1-7-2013/. Zugegriffen am 30. September 2022.
Woodhouse, Taylore Nicole. 2018. „A Community Unlike Any Other“: Incorporating Fansubbers into

Corporate Capitalism on Viki.com. Dissertation an der University of Texas at Austin.

Filme und Serien

Buffy the Vampire Slayer. Regie: Joss Whedon. USA: 1997–2003.
Squid Game. Regie: Hwang Dong-hyuk. KOR: 2021.
Parasite. Regie: Bong Joon-ho. KOR: 2019.
Star in My Heart. Regie: Lee Jin-suk und Lee Chang-hoon. KOR: 1997.
What is Love. Regie: Park Cheol. KOR: 1991/1992.
Winter Sonata. Regie: Yoon Seok-ho. KOR: 2002.
Record of Youth. Regie: Ahn Gil-ho. KOR: 2020.
Imitation. Regie: Han Hyun-Hee. KOR: 2021.

Musikvideos

Psy. Gangnam Style. 2012. Youtube. https://www.youtube.com/watch?v=9bZkp7q19f0. Zugegriffen am
30. September 2022.

BTS. Black Swan. 2020. YouTube. https://www.youtube.com/watch?v=0lapF4DQPKQ. Zugegriffen am
30. September 2022.

50 Annekathrin Kohout

https://www.soompi.com/about
https://www.youtube.com/watch?v=UAhtwpBDULE
https://www.youtube.com/watch?v=UAhtwpBDULE
https://pop-zeitschrift.de/2013/07/01/gangnam-stylevon-stefan-wellgraf1-7-2013/
https://pop-zeitschrift.de/2013/07/01/gangnam-stylevon-stefan-wellgraf1-7-2013/
https://www.youtube.com/watch?v=9bZkp7q19f0
https://www.youtube.com/watch?v=0lapF4DQPKQ

