Vorwort

L

Der Schwierigkeit, eine ,Einfiihrung® in die evangelische Ethik zu
verfassen, wird man erst ganz inne, wenn man sich daran macht, ein
solches Vorhaben selbst zu verwirklichen. , Einfilhren — introducere,
auch importare oder invehere — heif3t eine Sache vorstellen, sie bekannt-
machen, mit ihr vertraut machen. Wer einfiihrt, will einen Uberblick
liber ein Thema, einen Gegenstand, einen Sachverhalt geben. Einfithren
heilt aber auch: ,einarbeiten”. In diesem doppelten Sinne hat eine
Einfiihrung also sowohl einen Uberblick iiber Fragestellungen der Ethik
zu geben wie eine Anleitung zur ethischen Argumentation zu leisten.
Aber was ist die ,,Sache”, in welche theologische Ethik einfiihren soll?
Wenn es um Aufgabe und Zielsetzung theologischer Ethik geht, so ist
in der evangelischen Theologie der Gegenwart keineswegs klar und
unumstritten, um was es denn uberhaupt dabei gehen soll. Man kann
verschiedene Intentionen mit einer theologischen Ethik verbinden.

(Eiomal) kann man erwarten, dal eine ,theologische Ethik® eine
theologische Begriindung der Ethik, des Handelns der Christen gibt. In einer
zugespitzten Fassung hat dann theologische Ethik die theologischen
Aussagen der Dogmatik oder der Bibel auf das Handeln von Christen
und auf Lebensfragen anzuwenden. Theologische Aussagen dienen dann
vor allem der Begriindung im Sinne einer Legitimation. Nun kann man
freilich schon bei A. Schopenhauer lesen: ,,Moral predigen ist leicht,
Moral begriinden ist schwer”. , Moral predigen” meint hier: zu einem
moralischen Leben aufrufen, Moral propagieren. Aber wissen wir wirk-
lich immer, was das moralisch Geforderte und sittlich Richtige tatsichlich
ist, was verantwortbar ist?

Daher kann man (zum zweiten) von einer theologischen Ethik erwar-
ten, daB sie iiber ethisch bedeutsame Sachverhalte Znformiers und ethische
Argumentationen vorstellt. Ethik wird dann eher deskriptiv, beschreibend,
analytisch verstanden. Zum zentralen Problem einer solchen Auffassung
von Ethik wird dann die Vermittlung zwischen Sachdarstellung, allge-
meinen ethischen Bewertungen und theologischer Beurteilung. Was ist



Vi Vorwort

dann aber das besondere Christliche, das christliche Proprium der Ethik,
und wie ist dieses Proprium angemessen zur Geltung zu bringen? Eine
solche Auffassung von Ethik fordert nicht notwendig den Verzicht auf
theologische Perspektiven. Aber die Begrindungsfrage stellt sich hier
anders. ,,Begriinden® bedeutet hier nicht legitimieren, sondern Griinde
nennen, Argumente darlegen und abwigen. Begriinden im Sinne von
Uberzeugen bedeutet dann, erkliren, warum man zu bestimmten Wer-
tungen und Vorschligen kommt.

Und (schlieBlich) kann man theologische Ethik als Ethik fiir Theologen
im kirchenleitenden Amt verstehen. Dabei ist ,,Kirchenleitung® im Sinne
Schleiermachers als Ausiibung einer kirchlichen Berufstitigkeit zu ver-
stehen. In der Tat gibt es nicht nur eine Ethik, welche aus der Theologie
folgt, sondern ebenso eine Ethik fir Theologie und Kirche, eine Bewer-
tung theologischer Aussagen, kirchlicher Forderungen und kirchlichen
Handelns anhand ethischer Kriterien und Mafistibe. Theologische Ethik
ist hdufig auch als Pastoralethik, als Anleitung fir die Berufsausiibung
des Pfarrers verstanden worden. Es geht beispielsweise um die Glaub-
wiirdigkeit christlicher Anspriiche, die mit der eigenen Praxis in der
Kirche, aber auch mit det Universalisierbarkeit zu tun hat. Menschen-
rechte, Toleranz, sogar die Forderung der Glaubensfreiheit, der Umgang
mit dem Pluralismus und die Fihigkeit zur Verstindigung, zum Kom-
promil} sind auch innerkirchlich bedeutsam und ein Priifstein fir die
Glaubwiirdigkeit von Forderungen, die man nach auBlen hin erhebt.

Der Ansatz der Ubetlegungen in diesem Studienbuch versucht allen
drei Intentionen im Kern gerecht zu werden. Zuriickhaltend bin ich
freilich gegeniiber allen emphatischen Postulaten einer (absoluten) theo-
logischen Begriindung. Denn alle derartigen Begriindungsanspriiche kon-
nen leicht zum Zweck ideologischer Sanktion und Legitimation mif3-
braucht werden. Deshalb suche ich vor allem das Handlungsfeld der
Ethik zu beschreiben und zu vermessen.

Nach einer Aufgabenbeschreibung (Kapitel 1) werden ,,Theologische
Voraussetzungen der Ethik® (Kapitel 2) vorgestellt. Das Wort ,,Voraus-
setzungen® ist dabei in dem Sinne gemeint, dal es um theologische
Grundlegungen geht, die ebenso in der Fundamentaltheologie, der theo-
logischen Anthropologie, der Dogmatik erértert werden konnen.

Das 3. Kapitel behandelt ,,Ethische Grundbegriffe. Daran wird deut-
lich, daB3 ich nicht eine bestimmte ethische Methode und Theorie als
allein giltig iibernehmen kann. Der Pluralismus ethischer Ansitze und
Methoden ist ein Faktum, dem ein Lehs- und Studienbuch Rechnung zu
tragen hat. Man kann allenfalls den Versuch zu einer Integration unter-



Vorwort VII

schiedlicher Ansitze und Fragestellungen machen. Bemingeln mag man,
daB dieser Entwurf keine ausgefiihrte Methodenlehre enthilt. Aber ich
versuche in dieser ,,Einfiihrung® Sachfragen so zu verdeutlichen, daB die
ethischen Argumentationsverfahren indirekt zu erschlieBen sind. Aber
ich bin mir durchaus bewuBt, daB diese Einfithrung keine Methodenlehre
der Ethik enthilt.

Das 4. Kapitel ,,Normen und Werte“ greift ein besonders umstrittenes
Thema evangelischer Ethik auf. Wihrend katholische Moraltheologie
traditionell, nicht zuletzt aufgrund des Naturrechts und in Form einer
kasuistischen Gesetzesauslegung, von vorgegebenen Mafstiben, ,,Nor-
men* ausgeht, ist evangelische Ethik oftmals entweder nur an der Kon-
stitution des ethischen Subjekts, an der existentiellen Forderung ausge-
richtet; oder sie wird bewuBt situationsethisch konzipiert. Die Frage nach
den Normen und Werten ist freilich inzwischen untibersehbar geworden.
Gibt es einen ,evangelischen® Zugang zu und einen ,evangelischen®
Umgang mit Normen und Werten? Die bloBe Orientierung an der Bibel
als Norm reicht hier noch nicht zu. Zwischen biblischer Exegese und
ethischer Reflexion besteht ja eine Kluft, die nicht zu ubersehen ist.
Beide sprechen ja durchaus auch eine verschiedene Sprache.

Das 5. Kapitel ,,Quellen christlicher Ethik* benutzt deshalb bewuft
das Wort ,,Quellen”. Es erinnert damit an den Ursprung christlichen
Glaubens und Lebens. Anders als eine fundamentalistische Auffassung
von der Bibel als Norm der Ethik kann historisch-kritische Exegese den
Wortlaut der Bibel nicht als zeitlos giiltige Autoritit und Norm aner-
kennen. Die formale Berufung auf die biblische Norm kann daher kein
Ersatz fiir eine sachlich begriindete Argumentation sein. Dazu kommit,
dafl zwischen Bibel und Gegenwart eine Geschichte der Aufnahme und
Auslegung der Bibel als Heilige Schrift zu bedenken ist. Darauf will die
Beriicksichtigung der Geschichte christlicher Ethik aufmerksam machen.
In diesem Zusammenhang kann auch die spezifisch konfessionelle Pri-
gung evangelischer Ethik Platz finden, namentlich der Ansatz der Ethik
beim Reformator Martin Luther.

Das 6. Kapitel ,,Sozialethische Grundfragen® leitet zum 2. Band uber,
der eine materiale Sozialethik enthalten soll. Diese ,,Sozialethik* steht
unter dem Leitbegriff einer Verantwortungsethik. Sie soll die Ethik der
verschiedenen menschlichen Lebensbereiche als Giiterethik entfalten.
Leben und Gesundheit (medizinische Ethik), Ehe, Familie und Sexualitit,
Natur als Umwelt, Politik und Staat, Wirtschaft und Kultur sind dem
Menschen als Giiter vorgegeben und anvertraut, die er in Verantwortung
zu erhalten, zu gestalten und zu férdern hat. ,, Theologische Weltdeutun-



VIII Vorwort

gen® (wie Zweireichelehre oder Konigsherrschaft Christi) entschliisseln
die mit dem menschlichen Dasein und dem Leben insgesamt gegebenen,
geschichtlich vermittelten Guter. Als Abschlufl der Sozialethik ist dann
die Aufgabe der Kirche in der Gesellschaft zu bedenken.

Die vorliegende Einfiihrung beendet im Kapitel 7 ein Ausblick auf
,»Grenzen der Ethik“. Damit soll unterstrichen werden, dafl Ethik nicht
der Inbegriff schlechthin wahrhaft menschlichen Lebens ist, sondern nur
ein wichtiger Aspekt menschlicher Existenz. Nach evangelischer Uber-
zeugung lebt der Mensch nicht kraft eigener Leistung, sondern er ist
Geschopf Gottes und lebt von Gottes Gnade. Dessen ist sich der Christ
in besonderer Weise bewul3t: , Iustus ex fide vivit®.

1L

Eine eigene Uberlegung verdient der Argumentationsstil der Ethik.
Uniibersehbar besteht ein ,,Bedarf an Ethik®; der Verlag hat auch deshalb
den Verfasser zur Veroffentlichung gedringt. Ethik und Ethiker sind als
Partner im gesellschaftlichen Diskurs angesprochen. Die Frage nach dem
Beitrag oder gar nach der Antwort der Ethik wird oftmals gestellt.
»Ethik* hat derzeit Konjunktur. Die Nachfrage nach einem Beitrag der
Ethik (oder der Ethiker) zu kontroversen gesellschaftlichen Diskussionen
ist groB.

Wie kann die Ethik freilich diese Nachfrage befriedigen? Um diese
Frage iiberhaupt beantworten zu kénnen, ist zunichst einmal zu kliren,
worin denn iberhaupt ein ,,Bedarf* an Ethik besteht. Wer einen Bedarf
anmeldet, erweckt den Eindruck eines Mangels und erhebt den Wunsch,
diesem Mangel abzuhelfen; er fihlt sich bediirftig, er hat ein , Bediirfnis®.
Eine solche Nachfrage nach Ethik kann freilich recht subjektiv begriindet
werden. Man mahnt oft mehr ein Defizit an ethischer Orientierung an,
als daBl man diesen Mangel objektiv — zumindest ansatzweise — auf-
zeigen und aufweisen will. Der Ruf nach Ethik ist dann auch reichlich
rhetorisch. Nun ist zweifellos unbestreitbar, dafl es ein Bediirfnis nach
Ethik, oder sagen wir es vorsichtiger, nach moralischen Aussagen gibt.

In der Diskussion um die Folgenabschitzung der Gentechnologie
beispielsweise war der Vorwurf zu héren, auch die Theologen wiiten
nicht, was in Zukunft auf diesem Gebiet richtig sei und sein werde.
Dieser Vorwurf beklagt, daB es in der heutigen Gesellschaft keine Instanz
und keine moralische Autoritit mehr gebe, die so eindeutig und unum-
stritten anerkannt sei, daB3 sie sagen konne, was moralisch richtig oder
falsch sei. Ein Verlangen an Ethik entspringt also zunichst hiufig einer



Vorwort IX

allgemeinen Verunsicherung. Verunsicherung muB freilich nicht immer
dasselbe sein wie Ratlosigkeit. Theologie und Kirche werden hiufig von
den Politikern und Reprisentanten der offentlichen Meinung als Hiiter
der Moral angesprochen. Die Themen, zu denen die Ethik gefragt wird,
sind jeweils vielfaltig. Nicht nur die Gentechnologie oder die ethische
Verantwortbarkeit der Kernenergie stehen zur Debatte; auch bei der
Friedenspolitik, etwa der Abschreckungstheorie, der ethischen Bewer-
tung des Asylrechts, dem politischen Umgang mit Problemen der Aus-
linder und Aussiedler melden sich die Kirchen mit Stellungnahmen zu
Wort. Aus Anlal der Gesundheitsreform wurde beispielsweise die Frage
aufgeworfen, was die christliche Ethik und die kirchliche Erziehung
denn zu Mindigkeit, Eigenverantwortung und Solidaritit sage. Gewerk-
schaften und Arbeitgeber wollen die kirchliche Wertung des Sonntags
mit in ihre eigene Interessenlage einbeziehen, wenn es um die Ausweitung
der Wochenendarbeit geht. Genug der Beispiele! Der Anlisse sind somit
mehr als genug, bei denen die Frage gestellt werden kann: Und was sagt
die (christliche) Ethik dazu?

Man hat freilich zu prifen, welchem Zweck dieser Beitrag zur Ethik
dient. Wollte man von der Ethik (bzw. den Ethikern oder den Vertretern
der Kirche) das alle Probleme l6sende Wort erwarten, so wiirde man sie
iberfordern. Denn in allen Sachfragen hat der Ethiker kein hoheres
Wissen und keine bessere Einsicht in das Notwendige als sie jeder
verniinftige und verstindig Denkende haben kann, der sich die Miihe
macht, Gber die Sachverhalte und die Streitfragen sich zu informieren
und kundig zu machen. Hiufig will man jedoch gar keinen Rat haben,
der die eigene Meinung und Position zu iberdenken nétigen konnte,
sondern man sucht die Autoritit der Kirche oder der Ethik fiir den
eigenen Standpunkt und die eigenen Interessen zu gewinnen und zu
beanspruchen. Die Nachfrage nach Ethik dient dann vor allem der
Legitimation oder, falls die eigene Position in der Minderheit sein sollte,
der Bestirkung der abweichenden Meinung und der Kritik. Die Inan-
spruchnahme eines hoheren moralischen Rechts stiitzt die eigenen politi-
schen Forderungen ab. Ein Bediirfnis nach Legitimation und ein Interesse
an Moralisierung sind oft der AnlaB, die Forderung zu erheben, daB es
einen ,,Bedarf an Ethik” gebe. Denn wer das moralische Recht fir sich
und seine Sache ins Feld fiihren kann, hat es leichter, politische Akzeptanz
geltend zu machen. Ethik wird dadurch zum Mittel, zum Instrument,
um fir Akzeptanz zu werben. Das Bedirfnis nach Ethik wird damit
instrumentalisiert; es wird fur andere Zwecke instrumentalisiert als dies
die Suche nach dem meint, was im Einzelfall richtig oder falsch im



X Vorwort

Handeln und gut oder schlecht im Leben ist. Ethik, die sich auf den so
ermittelten Bedarf oder auf ein so artikuliertes Bedurfnis einlif3t, wird
zur Ideologie. Die Nachfrage nach Ethik verfihrt dann dazu, dal man
als Ethiker mehr sagt an Rat und Empfehlung, an Anweisung und
Normierung, als man verantwortlich und sachlich ,eigentlich® vertreten
und begriinden kann. Keine Ethik verfiigt nimlich iiber einen Vorrat an
abrufbaren Einsichten fiir alle Lebenslagen. Sie teilt vielmehr die Rat-
losigkeit und Verlegenheit der von neuen Herausforderungen, neuen
Situationen und neuen Aufgabenstellungen Betroffenen. Sie kann allen-
falls versuchen, zu kldren, wie man mit derartigen Verlegenheiten und
Ratlosigkeiten verstindig und verniinftig umgehen kann.

Versteht man die Aufgabe der Ethik als die eines Dialogpartners im
Orientierungsprozefl der Gesellschaft, so besteht allerdings in der Tat
ein echter Bedarf an Ethik. Die Aufgabe der Ethik besteht dann nicht
darin, definitive Antworten zu geben, sondern libersehene, unbequeme
Aspekte zur Sprache zu bringen, Stimme der Sprachlosen und zum
Schweigen Gebrachten zu werden, den Blick tber den Horizont der
nichsten Zeit und des unmittelbaren Lebensraumes hinaus zu weiten,
auf ibergreifende Zusammenhinge aufmerksam zu machen — kurz,
mitzudenken, Nachdenken und Aufeinanderhodren zu fordern. Der Ar-
gumentationsstil der Ethik muB deshalb dialogisch sein. Toleranz und
Offenheit fiir unterschiedliche Argumente sind notwendig. Man muf3
beteit sein, sich auf Einwinde einzulassen, abzuwigen, Gegengriinde
gelten zu lassen. Kurzum: Die Ethik selbst wird abwigend, pluralistisch,
vorldufig.

II1.

Eine derartige offene, dialogische Auffassung von der ethischen Aufgabe
setzt sich freilich dem Verdacht der Unverbindlichkeit und des Relativismus
aus. Einer solchen toleranten, ,liberalen” Sicht von Ethik wird der
Vorwurf gemacht, sie scheue die Anerkennung absoluter Normen und
verwische den Unterschied zwischen richtig und falsch, gut und bése.
Der Verweis auf die Komplexitit von Entscheidungslagen dient dann
nur dazu — so der Einwand —, der Eindeutigkeit der ethischen For-
derung auszuweichen.

Ein Bediirfnis nach absoluter Verbindlichkeit, nach Autoritit kommt
damit ins Spiel. Die katholische Moraltheologie mag in ihren gegenwir-
tigen Konflikten mit der Autoritit des romischen Lehramtes dafiir pa-
radigmatisch sein. Seit der Enzyklika ,,Humanae vitae Papst Pauls VI.



Vorwort XI

gibt es Konflikte um die Sexualmoral, die zur Verweigerung kirchlicher
Lehrbefugnis — des ,,Nihil obstat” — fiir Moraltheologen gefiihrt haben.
In diesen Kontext gehort auch die Auseinandersetzung um eine ,,auto-
nome Moral“. Ein weiteres Beispiel ist der Streit um die ,, Theologie der
Befreiung®. Man spricht deswegen von einer 3. ,,Modernismuskrise” in
der katholischen Kirche. Die erste Modernismuskrise entziindete sich an
den Folgen der Franzésischen Revolution und fiihrte zum Konflike
zwischen dem politischen Liberalismus und der traditionell konservativen
Theorie des Papsttums und der Hierarchie. Konfliktfelder waren Staats-
verstindnis, Menschenrechte, vor allem die Religionsfreiheit. Die zweite
Modernismuskrise war eine Folge der Anwendung der historisch-kriti-
schen Methode in Bibelauslegung und Dogmengeschichte (Enzyklika
»HPascendi, 1907). Es ist kein Zufall, daf} die dritte Modernismuskrise
nicht bloB eine Folge des 2. Vatikanischen Konzils ist, sondern sich
gerade an der Ethik manifestiert. Als Folge der nachkonziliaren Ent-
wicklung befiirchtet man eine Aufweichung der Moral und sucht den
Weg zuriick zu einer kasuistischen Anwendung absoluter Normen. Die
Autoritit des Lehramts wendet sich gegen eine Moraltheologie, die auf
Evidenz und rationale Uberzeugung setzt und die Autonomie, die Ei-
genverantwortung des ethischen Subjekts freigibt und respektiert. Kom-
munikationsfahigkeit, Toleranz und Offenheit sind die Merkmale einer
solchen dialogischen Ethik, welche die Selbstverantwortlichkeit hoher
stellt als den Gehorsam gegen das Lehramt.

Aber nicht nur in katholischer Moraltheologie gibt es ein Verlangen
nach einer unanfechtbaren Autoritit. Protestantischer Fundamentalismus
beruft sich auf die Autoritit der Bibel als der absoluten Norm. Eine
Begrindung der Ethik auf das Bekenntnis fiihrt zu Programmformeln
wie ,status confessionis“ oder ,ethische Hiresie“. An die Stelle des
Argumentes tritt dann der Bekenntnisvollzug oder das demonstrative
Handeln, das ein ,,prophetisches” ,Zeichen setzen“ will. Man meint
dann, die schwierige, oft nur Anniherungsaussagen erreichende ver-
ninftige Abwigung ethischer Utteilsbildung abkiirzen oder ganz vet-
meiden zu kénnen. Evangelischer Theologie liegt es nahe, dafir auf das
wfundamentum inconcussum® der Christologie sich zu griinden. Nun ist
zwar unbestreitbar die Otientierung des Glaubens und Lebens von
Christen an Botschaft und Geschichte Jesu von Nazareth und das Be-
kenntnis zu Jesus von Nazareth als Christus, Erloser, das Besondere,
Spezifische christlicher Theologie. Aber die lehthafte Darstellung des
Bekenntnisses zu Jesus Christus in Form einer Christologie ist wiederum
kritisch zu reflektieren und fithrt zur Erkenntnis unterschiedlicher chri-



XI1I Vorwort

stologischer Aussagemoglichkeiten und Lehrformulierungen. ,,Christo-
logie* kann somit nur den Bezugspunkt bezeichnen, auf die hin alles
Denken und Handeln von Christen sich ausrichten soll; sie gibt aber
kein universales Erkenntnisprinzip fiir alle ethischen Sachfragen an die
Hand. Der Rekurs auf die Christologie kann nicht an die Stelle des
ethischen Diskurses und verniinftig nachvollziehbarer Normfindungs-
und Urteilsbildungsverfahren treten.

Dazu kommt auBerdem fiir die evangelische Ethik, wie fir jede Ethik,
eine weitere Schwierigkeit. Konkrete ethische Entscheidungen haben es
mit ,,gemischten” Sachverhalten zu tun. ,,Gemischt” meint dabei, da3
empirische Gegebenheiten, Fakten einerseits, ethische Bewertungen an-
dererseits zu beachten sind. Hiufig sind die Gegebenheiten strittig; das
zeigt sich besonders deutlich bei der Bewertung neuer Technologien wie
der Kernenergie, det Informationstechnik oder der Gentechnik; Grenz-
werte, Risiken, Risikoakzeptanz, Folgeabschitzungen sind strittig. Diese
Strittigkeit fillt jedoch bei neuen Techniken, an die man sich noch nicht
gewohnt hat, nur stirker auf; Gew6hnung und Gewohnheit lassen
manchmal Gbersehen, daB die Frage nach der Verbindung von Sachge-
rechtem und Situationsgerechtem mit dem Menschengerechten sich bei
allen materialethischen Uberlegungen stellt. Die oben erwihnte Wieder-
entdeckung eines Bedarfs an Ethik beruht gelegentlich darauf, daBl an-
gesichts der UngewiBheit der Realitit Ethik als Garant und Vermittler
von GewiBlheit beansprucht wird. Theologische Ethik sucht diesem
Bediirfnis gelegentlich dadurch Rechnung zu tragen, daB sie assertorisch
spricht, einen absoluten Anspruch bekriftigt, etwa den Anspruch der
Herrschaft Christi. Daraus folgt dann fiir diesen Argumentationstypus
der Aufweis schroffer Alternativen, die Proklamation eines klaren, aber
rein programmatischen Entweder-Oder, z. B.: entweder Gott oder die
Atombombe, entweder Gott oder der Kapitalismus (oder was immer
man nennen mag). Diese assertorische Redeweise endet schlieBlich leicht
bei bloler Polemik.

Will man dieser Reduktion theologischer Ethik auf Polemik und bloBe
Zeitkritik entgegensteuern, so mull man dem Problem einer Vermittlung
zwischen Sachgerechtem und Menschengerechtem besondere Beachtung
widmen. Es empfiehlt sich daher nicht, von theologischen GewiBheiten
ausgehend deduktiv rigorose, absolute ethische Anspriiche zu formulie-
ren; sondern es ist von den Ungewillheiten auszugehen, die zur ethischen
Reflexion herausfordern. Ethisches Nachdenken wird deswegen immer
ein Element der Selbstkritik und Skepsis mitenthalten. So stehen alle
ethischen Uberlegungen in dieser ,Einfithrung® unter dem Vorbehalt



Vorwort X111

besserer Einsicht und Belehrung; die Wirklichkeit der Lebensverhiltnisse
kann sie genauso Uberholen wie der Aufweis einer besseren Plausibilitit
anderer Uberlegungen. In diesem Sinne verstehe ich meinen Ansatz
bewuBt als kontextuell, bezogen auf eine bestimmte Diskussionslage und
auf eine bestimmte Zeiterfahrung. Wesensaussagen liegen mir fern. Zur
Redlichkeit ethischer Uberlegungen gehort es auch, dafl man sich und
anderen eingesteht, dal man an den UngewiBheiten und Ratlosigkeiten
der Gegenwart teilhat.

Iv.

Wenn am Ende das Manuskript des Buches entgegen meiner eigenen
Skepsis fertiggestellt wurde, so ist dies mancherlei unterschiedlicher
Mithilfe zu verdanken: Herr Professor Dr. Wenzel vom Verlag de Gruyter
hat mich immer wieder instindig bedringt. Neben Frau Erna von Gallera
und Frau Christiane Gunther haben — angesichts der eingeschrinkten
Arbeitsmoglichkeit am Institut fir Sozialethik der evangelisch-theologi-
schen Fakultit der Universitit Bonn — viele fleiBige studentische Hinde
die Schreibarbeiten und Korrekturen mitiibernommen. Herrn Dr. Hart-
mut KreB habe ich fiir tatkriftige Unterstitzung und guten Rat in vielen
Fragen und Problemen zu danken. IThm und Herrn stud. theol. Tobias
Schlingensiepen ist auch fiir tatkriftige Unterstiitzung beim Korrektur-
lesen zu danken. Nicht zuletzt hat mich meine Frau ermutigt und sich
bemiiht, Skepsis und Resignation bei mir nicht Gberhandnehmen zu
lassen und beides zu iberwinden.

Dennoch bleibt ein Rest an Zweifel. ,,Des Biichermachens ist kein
Ende” (Prediger 12, 12); die entscheidenden Einsichten fiir ein eigen-
verantwortliches Leben gewinnt man gewil3 nicht aus Biichern, sondern
durch Lebenserfahrung und am Beispiel gelebter sittlicher Verantwor-
tung. Aber vielleicht konnen Bucher doch etwas dazu beitragen, daf3
man iber die uns gestellten Aufgaben nachdenkt. Nachdenklichkeit
verdankt sich weithin der Erinnerung. So ist es die Absicht dieser
Einfithrung, an Einsichten christlicher Uberlieferung zu erinnern und
dadurch zur Erhellung der gegenwirtigen Herausforderungen an die
Ethik beizutragen.

Bonn, den 1. Januar 1990 Martin Honecker






