
Vorwort 

I. 

Der Schwierigkeit, eine „Einführung" in die evangelische Ethik zu 
verfassen, wird man erst ganz inne, wenn man sich daran macht, ein 
solches Vorhaben selbst zu verwirklichen. „Einführen" — introducere, 
auch importare oder invehere — heißt eine Sache vorstellen, sie bekannt-
machen, mit ihr vertraut machen. Wer einführt, will einen Uberblick 
über ein Thema, einen Gegenstand, einen Sachverhalt geben. Einführen 
heißt aber auch: „einarbeiten". In diesem doppelten Sinne hat eine 
Einführung also sowohl einen Überblick über Fragestellungen der Ethik 
zu geben wie eine Anleitung zur ethischen Argumentation zu leisten. 
Aber was ist die „Sache", in welche theologische Ethik einführen soll? 
Wenn es um Aufgabe und Zielsetzung theologischer Ethik geht, so ist 
in der evangelischen Theologie der Gegenwart keineswegs klar und 
unumstritten, um was es denn überhaupt dabei gehen soll. Man kann 
verschiedene Intentionen mit einer theologischen Ethik verbinden. 

(Einmal) kann man erwarten, daß eine „theologische Ethik" eine 
theologische Begründung der Ethik, des Handelns der Christen gibt. In einer 
zugespitzten Fassung hat dann theologische Ethik die theologischen 
Aussagen der Dogmatik oder der Bibel auf das Handeln von Christen 
und auf Lebensfragen anzuwenden. Theologische Aussagen dienen dann 
vor allem der Begründung im Sinne einer Legitimation. Nun kann man 
freilich schon bei A. Schopenhauer lesen: „Moral predigen ist leicht, 
Moral begründen ist schwer". „Moral predigen" meint hier: zu einem 
moralischen Leben aufrufen, Moral propagieren. Aber wissen wir wirk-
lich immer, was das moralisch Geforderte und sittlich Richtige tatsächlich 
ist, was verantwortbar ist? 

Daher kann man (zum zweiten) von einer theologischen Ethik erwar-
ten, daß sie über ethisch bedeutsame Sachverhalte informiert und ethische 
Argumentationen vorstellt. Ethik wird dann eher deskriptiv, beschreibend, 
analytisch verstanden. Zum zentralen Problem einer solchen Auffassung 
von Ethik wird dann die Vermittlung zwischen Sachdarstellung, allge-
meinen ethischen Bewertungen und theologischer Beurteilung. Was ist 



VI Vorwort 

dann aber das besondere Christliche, das christliche Proprium der Ethik, 
und wie ist dieses Proprium angemessen zur Geltung zu bringen? Eine 
solche Auffassung von Ethik fordert nicht notwendig den Verzicht auf 
theologische Perspektiven. Aber die Begründungsfrage stellt sich hier 
anders. „Begründen" bedeutet hier nicht legitimieren, sondern Gründe 
nennen, Argumente darlegen und abwägen. Begründen im Sinne von 
überzeugen bedeutet dann, erklären, warum man zu bestimmten Wer-
tungen und Vorschlägen kommt. 

Und (schließlich) kann man theologische Ethik als Ethik für Theologen 
im kirchenleitenden Amt verstehen. Dabei ist „Kirchenleitung" im Sinne 
Schleiermachers als Ausübung einer kirchlichen Berufstätigkeit zu ver-
stehen. In der Tat gibt es nicht nur eine Ethik, welche aus der Theologie 
folgt, sondern ebenso eine Ethik für Theologie und Kirche, eine Bewer-
tung theologischer Aussagen, kirchlicher Forderungen und kirchlichen 
Handelns anhand ethischer Kriterien und Maßstäbe. Theologische Ethik 
ist häufig auch als Pastoralethik, als Anleitung für die Berufsausübung 
des Pfarrers verstanden worden. Es geht beispielsweise um die Glaub-
würdigkeit christlicher Ansprüche, die mit der eigenen Praxis in der 
Kirche, aber auch mit der Universalisierbarkeit zu tun hat. Menschen-
rechte, Toleranz, sogar die Forderung der Glaubensfreiheit, der Umgang 
mit dem Pluralismus und die Fähigkeit zur Verständigung, zum Kom-
promiß sind auch innerkirchlich bedeutsam und ein Prüfstein für die 
Glaubwürdigkeit von Forderungen, die man nach außen hin erhebt. 

Der Ansatz der Überlegungen in diesem Studienbuch versucht allen 
drei Intentionen im Kern gerecht zu werden. Zurückhaltend bin ich 
freilich gegenüber allen emphatischen Postulaten einer (absoluten) theo-
logischen Begründung. Denn alle derartigen Begründungsansprüche kön-
nen leicht zum Zweck ideologischer Sanktion und Legitimation miß-
braucht werden. Deshalb suche ich vor allem das Handlungsfeld der 
Ethik zu beschreiben und zu vermessen. 

Nach einer Aufgabenbeschreibung (Kapitel 1) werden „Theologische 
Voraussetzungen der Ethik" (Kapitel 2) vorgestellt. Das Wort „Voraus-
setzungen" ist dabei in dem Sinne gemeint, daß es um theologische 
Grundlegungen geht, die ebenso in der Fundamentaltheologie, der theo-
logischen Anthropologie, der Dogmatik erörtert werden können. 

Das 3. Kapitel behandelt „Ethische Grundbegriffe". Daran wird deut-
lich, daß ich nicht eine bestimmte ethische Methode und Theorie als 
allein gültig übernehmen kann. Der Pluralismus ethischer Ansätze und 
Methoden ist ein Faktum, dem ein Lehr- und Studienbuch Rechnung zu 
tragen hat. Man kann allenfalls den Versuch zu einer Integration unter-



Vorwort VII 

schiedlicher Ansätze und Fragestellungen machen. Bemängeln mag man, 
daß dieser Entwurf keine ausgeführte Methodenlehre enthält. Aber ich 
versuche in dieser „Einführung" Sachfragen so zu verdeutlichen, daß die 
ethischen Argumentationsverfahren indirekt zu erschließen sind. Aber 
ich bin mir durchaus bewußt, daß diese Einführung keine Methodenlehre 
der Ethik enthält. 

Das 4. Kapitel „Normen und Werte" greift ein besonders umstrittenes 
Thema evangelischer Ethik auf. Während katholische Moraltheologie 
traditionell, nicht zuletzt aufgrund des Naturrechts und in Form einer 
kasuistischen Gesetzesauslegung, von vorgegebenen Maßstäben, „Nor-
men" ausgeht, ist evangelische Ethik oftmals entweder nur an der Kon-
stitution des ethischen Subjekts, an der existentiellen Forderung ausge-
richtet; oder sie wird bewußt situationsethisch konzipiert. Die Frage nach 
den Normen und Werten ist freilich inzwischen unübersehbar geworden. 
Gibt es einen „evangelischen" Zugang zu und einen „evangelischen" 
Umgang mit Normen und Werten? Die bloße Orientierung an der Bibel 
als Norm reicht hier noch nicht zu. Zwischen biblischer Exegese und 
ethischer Reflexion besteht ja eine Kluft, die nicht zu übersehen ist. 
Beide sprechen ja durchaus auch eine verschiedene Sprache. 

Das 5. Kapitel „Quellen christlicher Ethik" benutzt deshalb bewußt 
das Wort „Quellen". Es erinnert damit an den Ursprung christlichen 
Glaubens und Lebens. Anders als eine fundamentalistische Auffassung 
von der Bibel als Norm der Ethik kann historisch-kritische Exegese den 
Wortlaut der Bibel nicht als zeitlos gültige Autorität und Norm aner-
kennen. Die formale Berufung auf die biblische Norm kann daher kein 
Ersatz für eine sachlich begründete Argumentation sein. Dazu kommt, 
daß zwischen Bibel und Gegenwart eine Geschichte der Aufnahme und 
Auslegung der Bibel als Heilige Schrift zu bedenken ist. Darauf will die 
Berücksichtigung der Geschichte christlicher Ethik aufmerksam machen. 
In diesem Zusammenhang kann auch die spezifisch konfessionelle Prä-
gung evangelischer Ethik Platz finden, namentlich der Ansatz der Ethik 
beim Reformator Martin Luther. 

Das 6. Kapitel „Sozialethische Grundfragen" leitet zum 2. Band über, 
der eine materiale Sozialethik enthalten soll. Diese „Sozialethik" steht 
unter dem Leitbegriff einer Verantwortungsethik. Sie soll die Ethik der 
verschiedenen menschlichen Lebensbereiche als Güterethik entfalten. 
Leben und Gesundheit (medizinische Ethik), Ehe, Familie und Sexualität, 
Natur als Umwelt, Politik und Staat, Wirtschaft und Kultur sind dem 
Menschen als Güter vorgegeben und anvertraut, die er in Verantwortung 
zu erhalten, zu gestalten und zu fördern hat. „Theologische Weltdeutun-



VIII Vorwort 

gen" (wie Zweireichelehre oder Königsherrschaft Christi) entschlüsseln 
die mit dem menschlichen Dasein und dem Leben insgesamt gegebenen, 
geschichtlich vermittelten Güter. Als Abschluß der Sozialethik ist dann 
die Aufgabe der Kirche in der Gesellschaft zu bedenken. 

Die vorliegende Einführung beendet im Kapitel 7 ein Ausblick auf 
„Grenzen der Ethik". Damit soll unterstrichen werden, daß Ethik nicht 
der Inbegriff schlechthin wahrhaft menschlichen Lebens ist, sondern nur 
ein wichtiger Aspekt menschlicher Existenz. Nach evangelischer Über-
zeugung lebt der Mensch nicht kraft eigener Leistung, sondern er ist 
Geschöpf Gottes und lebt von Gottes Gnade. Dessen ist sich der Christ 
in besonderer Weise bewußt: „Iustus ex fide vivit". 

II. 

Eine eigene Überlegung verdient der Argumentationsstil der Ethik. 
Unübersehbar besteht ein „Bedarf an Ethik"; der Verlag hat auch deshalb 
den Verfasser zur Veröffentlichung gedrängt. Ethik und Ethiker sind als 
Partner im gesellschaftlichen Diskurs angesprochen. Die Frage nach dem 
Beitrag oder gar nach der Antwort der Ethik wird oftmals gestellt. 
„Ethik" hat derzeit Konjunktur. Die Nachfrage nach einem Beitrag der 
Ethik (oder der Ethiker) zu kontroversen gesellschaftlichen Diskussionen 
ist groß. 

Wie kann die Ethik freilich diese Nachfrage befriedigen? Um diese 
Frage überhaupt beantworten zu können, ist zunächst einmal zu klären, 
worin denn überhaupt ein „Bedarf" an Ethik besteht. Wer einen Bedarf 
anmeldet, erweckt den Eindruck eines Mangels und erhebt den Wunsch, 
diesem Mangel abzuhelfen; er fühlt sich bedürftig, er hat ein „Bedürfnis". 
Eine solche Nachfrage nach Ethik kann freilich recht subjektiv begründet 
werden. Man mahnt oft mehr ein Defizit an ethischer Orientierung an, 
als daß man diesen Mangel objektiv — zumindest ansatzweise — auf-
zeigen und aufweisen will. Der Ruf nach Ethik ist dann auch reichlich 
rhetorisch. Nun ist zweifellos unbestreitbar, daß es ein Bedürfnis nach 
Ethik, oder sagen wir es vorsichtiger, nach moralischen Aussagen gibt. 

In der Diskussion um die Folgenabschätzung der Gentechnologie 
beispielsweise war der Vorwurf zu hören, auch die Theologen wüßten 
nicht, was in Zukunft auf diesem Gebiet richtig sei und sein werde. 
Dieser Vorwurf beklagt, daß es in der heutigen Gesellschaft keine Instanz 
und keine moralische Autorität mehr gebe, die so eindeutig und unum-
stritten anerkannt sei, daß sie sagen könne, was moralisch richtig oder 
falsch sei. Ein Verlangen an Ethik entspringt also zunächst häufig einer 



Votwort IX 

allgemeinen Verunsicherung. Verunsicherung muß freilich nicht immer 
dasselbe sein wie Ratlosigkeit. Theologie und Kirche werden häufig von 
den Politikern und Repräsentanten der öffentlichen Meinung als Hüter 
der Moral angesprochen. Die Themen, zu denen die Ethik gefragt wird, 
sind jeweils vielfältig. Nicht nur die Gentechnologie oder die ethische 
Verantwortbarkeit der Kernenergie stehen zur Debatte; auch bei der 
Friedenspolitik, etwa der Abschreckungstheorie, der ethischen Bewer-
tung des Asylrechts, dem politischen Umgang mit Problemen der Aus-
länder und Aussiedler melden sich die Kirchen mit Stellungnahmen zu 
Wort. Aus Anlaß der Gesundheitsreform wurde beispielsweise die Frage 
aufgeworfen, was die christliche Ethik und die kirchliche Erziehung 
denn zu Mündigkeit, Eigenverantwortung und Solidarität sage. Gewerk-
schaften und Arbeitgeber wollen die kirchliche Wertung des Sonntags 
mit in ihre eigene Interessenlage einbeziehen, wenn es um die Ausweitung 
der Wochenendarbeit geht. Genug der Beispiele! Der Anlässe sind somit 
mehr als genug, bei denen die Frage gestellt werden kann: Und was sagt 
die (christliche) Ethik dazu? 

Man hat freilich zu prüfen, welchem Zweck dieser Beitrag zur Ethik 
dient. Wollte man von der Ethik (bzw. den Ethikern oder den Vertretern 
der Kirche) das alle Probleme lösende Wort erwarten, so würde man sie 
überfordern. Denn in allen Sachfragen hat der Ethiker kein höheres 
Wissen und keine bessere Einsicht in das Notwendige als sie jeder 
vernünftige und verständig Denkende haben kann, der sich die Mühe 
macht, über die Sachverhalte und die Streitfragen sich zu informieren 
und kundig zu machen. Häufig will man jedoch gar keinen Rat haben, 
der die eigene Meinung und Position zu überdenken nötigen könnte, 
sondern man sucht die Autorität der Kirche oder der Ethik für den 
eigenen Standpunkt und die eigenen Interessen zu gewinnen und zu 
beanspruchen. Die Nachfrage nach Ethik dient dann vor allem der 
Legitimation oder, falls die eigene Position in der Minderheit sein sollte, 
der Bestärkung der abweichenden Meinung und der Kritik. Die Inan-
spruchnahme eines höheren moralischen Rechts stützt die eigenen politi-
schen Forderungen ab. Ein Bedürfnis nach Legitimation und ein Interesse 
an Moralisierung sind oft der Anlaß, die Forderung zu erheben, daß es 
einen „Bedarf an Ethik" gebe. Denn wer das moralische Recht für sich 
und seine Sache ins Feld führen kann, hat es leichter, politische Akzeptanz 
geltend zu machen. Ethik wird dadurch zum Mittel, zum Instrument, 
um für Akzeptanz zu werben. Das Bedürfnis nach Ethik wird damit 
instrumentalisiert; es wird für andere Zwecke instrumentalisiert als dies 
die Suche nach dem meint, was im Einzelfall richtig oder falsch im 



X Vorwort 

Handeln und gut oder schlecht im Leben ist. Ethik, die sich auf den so 
ermittelten Bedarf oder auf ein so artikuliertes Bedürfnis einläßt, wird 
zur Ideologie. Die Nachfrage nach Ethik verführt dann dazu, daß man 
als Ethiker mehr sagt an Rat und Empfehlung, an Anweisung und 
Normierung, als man verantwortlich und sachlich „eigentlich" vertreten 
und begründen kann. Keine Ethik verfügt nämlich über einen Vorrat an 
abrufbaren Einsichten für alle Lebenslagen. Sie teilt vielmehr die Rat-
losigkeit und Verlegenheit der von neuen Herausforderungen, neuen 
Situationen und neuen Aufgabenstellungen Betroffenen. Sie kann allen-
falls versuchen, zu klären, wie man mit derartigen Verlegenheiten und 
Ratlosigkeiten verständig und vernünftig umgehen kann. 

Versteht man die Aufgabe der Ethik als die eines Dialogpartners im 
Orientierungsprozeß der Gesellschaft, so besteht allerdings in der Tat 
ein echter Bedarf an Ethik. Die Aufgabe der Ethik besteht dann nicht 
darin, definitive Antworten zu geben, sondern übersehene, unbequeme 
Aspekte zur Sprache zu bringen, Stimme der Sprachlosen und zum 
Schweigen Gebrachten zu werden, den Blick über den Horizont der 
nächsten Zeit und des unmittelbaren Lebensraumes hinaus zu weiten, 
auf übergreifende Zusammenhänge aufmerksam zu machen — kurz, 
mitzudenken, Nachdenken und Aufeinanderhören zu fördern. Der Ar-
gumentationsstil der Ethik muß deshalb dialogisch sein. Toleranz und 
Offenheit für unterschiedliche Argumente sind notwendig. Man muß 
bereit sein, sich auf Einwände einzulassen, abzuwägen, Gegengründe 
gelten zu lassen. Kurzum: Die Ethik selbst wird abwägend, pluralistisch, 
vorläufig. 

III. 

Eine derartige offene, dialogische Auffassung von der ethischen Aufgabe 
setzt sich freilich dem Verdacht der Unverbindlichkeit und des Relativismus 
aus. Einer solchen toleranten, „liberalen" Sicht von Ethik wird der 
Vorwurf gemacht, sie scheue die Anerkennung absoluter Normen und 
verwische den Unterschied zwischen richtig und falsch, gut und böse. 
Der Verweis auf die Komplexität von Entscheidungslagen dient dann 
nur dazu — so der Einwand —, der Eindeutigkeit der ethischen For-
derung auszuweichen. 

Ein Bedürfnis nach absoluter Verbindlichkeit, nach Autorität kommt 
damit ins Spiel. Die katholische Moraltheologie mag in ihren gegenwär-
tigen Konflikten mit der Autorität des römischen Lehramtes dafür pa-
radigmatisch sein. Seit der Enzyklika „Humanae vitae" Papst Pauls VI. 



Vorwort XI 

gibt es Konflikte um die Sexualmoral, die zur Verweigerung kirchlicher 
Lehrbefugnis — des „Nihil obstat" — für Moraltheologen geführt haben. 
In diesen Kontext gehört auch die Auseinandersetzung um eine „auto-
nome Moral". Ein weiteres Beispiel ist der Streit um die „Theologie der 
Befreiung". Man spricht deswegen von einer 3. „Modernismuskrise" in 
der katholischen Kirche. Die erste Modernismuskrise entzündete sich an 
den Folgen der Französischen Revolution und führte zum Konflikt 
zwischen dem politischen Liberalismus und der traditionell konservativen 
Theorie des Papsttums und der Hierarchie. Konfliktfelder waren Staats-
verständnis, Menschenrechte, vor allem die Religionsfreiheit. Die zweite 
Modernismuskrise war eine Folge der Anwendung der historisch-kriti-
schen Methode in Bibelauslegung und Dogmengeschichte (Enzyklika 
„Pascendi", 1907). Es ist kein Zufall, daß die dritte Modernismuskrise 
nicht bloß eine Folge des 2. Vatikanischen Konzils ist, sondern sich 
gerade an der Ethik manifestiert. Als Folge der nachkonziliaren Ent-
wicklung befürchtet man eine Aufweichung der Moral und sucht den 
Weg zurück zu einer kasuistischen Anwendung absoluter Normen. Die 
Autorität des Lehramts wendet sich gegen eine Moraltheologie, die auf 
Evidenz und rationale Überzeugung setzt und die Autonomie, die Ei-
genverantwortung des ethischen Subjekts freigibt und respektiert. Kom-
munikationsfähigkeit, Toleranz und Offenheit sind die Merkmale einer 
solchen dialogischen Ethik, welche die Selbstverantwortlichkeit höher 
stellt als den Gehorsam gegen das Lehramt. 

Aber nicht nur in katholischer Moraltheologie gibt es ein Verlangen 
nach einer unanfechtbaren Autorität. Protestantischer Fundamentalismus 
beruft sich auf die Autorität der Bibel als der absoluten Norm. Eine 
Begründung der Ethik auf das Bekenntnis führt zu Programmformeln 
wie „status confessionis" oder „ethische Häresie". An die Stelle des 
Argumentes tritt dann der Bekenntnisvollzug oder das demonstrative 
Handeln, das ein „prophetisches" „Zeichen setzen" will. Man meint 
dann, die schwierige, oft nur Annäherungsaussagen erreichende ver-
nünftige Abwägung ethischer Urteilsbildung abkürzen oder ganz ver-
meiden zu können. Evangelischer Theologie liegt es nahe, dafür auf das 
„fundamentum inconcussum" der Christologie sich zu gründen. Nun ist 
zwar unbestreitbar die Orientierung des Glaubens und Lebens von 
Christen an Botschaft und Geschichte Jesu von Nazareth und das Be-
kenntnis zu Jesus von Nazareth als Christus, Erlöser, das Besondere, 
Spezifische christlicher Theologie. Aber die lehrhafte Darstellung des 
Bekenntnisses zu Jesus Christus in Form einer Christologie ist wiederum 
kritisch zu reflektieren und führt zur Erkenntnis unterschiedlicher chri-



XII Vorwort 

stologischer Aussagemöglichkeiten und Lehrformulierungen. „Christo-
logie" kann somit nur den Bezugspunkt bezeichnen, auf die hin alles 
Denken und Handeln von Christen sich ausrichten soll; sie gibt aber 
kein universales Erkenntnisprinzip für alle ethischen Sachfragen an die 
Hand. Der Rekurs auf die Christologie kann nicht an die Stelle des 
ethischen Diskurses und vernünftig nachvollziehbarer Normfindungs-
und Urteilsbildungsverfahren treten. 

Dazu kommt außerdem für die evangelische Ethik, wie für jede Ethik, 
eine weitere Schwierigkeit. Konkrete ethische Entscheidungen haben es 
mit „gemischten" Sachverhalten zu tun. „Gemischt" meint dabei, daß 
empirische Gegebenheiten, Fakten einerseits, ethische Bewertungen an-
dererseits zu beachten sind. Häufig sind die Gegebenheiten strittig; das 
zeigt sich besonders deutlich bei der Bewertung neuer Technologien wie 
der Kernenergie, der Informationstechnik oder der Gentechnik; Grenz-
werte, Risiken, Risikoakzeptanz, Folgeabschätzungen sind strittig. Diese 
Strittigkeit fällt jedoch bei neuen Techniken, an die man sich noch nicht 
gewöhnt hat, nur stärker auf; Gewöhnung und Gewohnheit lassen 
manchmal übersehen, daß die Frage nach der Verbindung von Sachge-
rechtem und Situationsgerechtem mit dem Menschengerechten sich bei 
allen materialethischen Überlegungen stellt. Die oben erwähnte Wieder-
entdeckung eines Bedarfs an Ethik beruht gelegentlich darauf, daß an-
gesichts der Ungewißheit der Realität Ethik als Garant und Vermittler 
von Gewißheit beansprucht wird. Theologische Ethik sucht diesem 
Bedürfnis gelegentlich dadurch Rechnung zu tragen, daß sie assertorisch 
spricht, einen absoluten Anspruch bekräftigt, etwa den Anspruch der 
Herrschaft Christi. Daraus folgt dann für diesen Argumentationstypus 
der Aufweis schroffer Alternativen, die Proklamation eines klaren, aber 
rein programmatischen Entweder-Oder, z. B.: entweder Gott oder die 
Atombombe, entweder Gott oder der Kapitalismus (oder was immer 
man nennen mag). Diese assertorische Redeweise endet schließlich leicht 
bei bloßer Polemik. 

Will man dieser Reduktion theologischer Ethik auf Polemik und bloße 
Zeitkritik entgegensteuern, so muß man dem Problem einer Vermittlung 
zwischen Sachgerechtem und Menschengerechtem besondere Beachtung 
widmen. Es empfiehlt sich daher nicht, von theologischen Gewißheiten 
ausgehend deduktiv rigorose, absolute ethische Ansprüche zu formulie-
ren; sondern es ist von den Ungewißheiten auszugehen, die zur ethischen 
Reflexion herausfordern. Ethisches Nachdenken wird deswegen immer 
ein Element der Selbstkritik und Skepsis mitenthalten. So stehen alle 
ethischen Überlegungen in dieser „Einführung" unter dem Vorbehalt 



Vorwort XIII 

besserer Einsicht und Belehrung; die Wirklichkeit der Lebensverhältnisse 
kann sie genauso überholen wie der Aufweis einer besseren Plausibilität 
anderer Überlegungen. In diesem Sinne verstehe ich meinen Ansatz 
bewußt als kontextuell, bezogen auf eine bestimmte Diskussionslage und 
auf eine bestimmte Zeiterfahrung. Wesensaussagen liegen mir fern. Zur 
Redlichkeit ethischer Überlegungen gehört es auch, daß man sich und 
anderen eingesteht, daß man an den Ungewißheiten und Ratlosigkeiten 
der Gegenwart teilhat. 

IV. 

Wenn am Ende das Manuskript des Buches entgegen meiner eigenen 
Skepsis fertiggestellt wurde, so ist dies mancherlei unterschiedlicher 
Mithilfe zu verdanken: Herr Professor Dr. Wenzel vom Verlag de Gruyter 
hat mich immer wieder inständig bedrängt. Neben Frau Erna von Gallera 
und Frau Christiane Günther haben — angesichts der eingeschränkten 
Arbeitsmöglichkeit am Institut für Sozialethik der evangelisch-theologi-
schen Fakultät der Universität Bonn — viele fleißige studentische Hände 
die Schreibarbeiten und Korrekturen mitübernommen. Herrn Dr. Hart-
mut Kreß habe ich für tatkräftige Unterstützung und guten Rat in vielen 
Fragen und Problemen zu danken. Ihm und Herrn stud. theol. Tobias 
Schlingensiepen ist auch für tatkräftige Unterstützung beim Korrektur-
lesen zu danken. Nicht zuletzt hat mich meine Frau ermutigt und sich 
bemüht, Skepsis und Resignation bei mir nicht überhandnehmen zu 
lassen und beides zu überwinden. 

Dennoch bleibt ein Rest an Zweifel. „Des Büchermachens ist kein 
Ende" (Prediger 12, 12); die entscheidenden Einsichten für ein eigen-
verantwortliches Leben gewinnt man gewiß nicht aus Büchern, sondern 
durch Lebenserfahrung und am Beispiel gelebter sittlicher Verantwor-
tung. Aber vielleicht können Bücher doch etwas dazu beitragen, daß 
man über die uns gestellten Aufgaben nachdenkt. Nachdenklichkeit 
verdankt sich weithin der Erinnerung. So ist es die Absicht dieser 
Einführung, an Einsichten christlicher Überlieferung zu erinnern und 
dadurch zur Erhellung der gegenwärtigen Herausforderungen an die 
Ethik beizutragen. 

Bonn, den 1. Januar 1990 Martin Honecker 




