
Sören Kierkegaard 

Leben und Werk 

von 

Prof. Dr. Hayo Gerdes 

Sammlung Göschen Band 1221 

Walter de Gruyter & Co. • Berlin 1966 
vormals G. J . Göschen'sche Verlagshandlung • J . Guttentag, 

Verlagsbuchhandlung • Georg Reimer • Karl J . Trübner • Veit & Comp. 



© 
Copyright 1965 by Walter de Gruyter & Co. , vormals G. J . Göschen'sche 
Verlagshandlung — J . Guttentag, Verlagsbuchhandlung — Georg Reimer — 
Karl J . Trübner — Veit & Comp., Berlin 30. Alle Rechte, einschl. der 
Rechte der Herstellung von Photokopien und Mikrofilmen, von der Ver-
lagshandlung vorbehalten. — Archiv-Nr. 7 1 0 0 653 — Satz und Druck: 

Sala-Druck, Berlin. — Printed in Germany. 



Inhalt 
Seite 

Einleitung 4 

I. Voraussetzungen 5 
1: Der Vater 5 
2: Die leib-seelischen und geistigen Grundlagen bei 

Kierkegaard 9 
3: Das f romme Kopenhagen 11 
4: Das ästhetisch-literarische Kopenhagen 15 
5: Kierkegaards geistige Welt 19 

II. Kierkegaards innere religiöse Entwicklung bis 
zur Verlobung mit Regine 25 

III. Träume und Entwürfe des literarischen Ehr-
geizes 35 

IV. Zusammenbruch der Lebenshoffnungen 39 

V. Schriftstellerei um Regines willen 48 

VI. Erbauliche Schriften und neue theologische 
Fragestellungen 57 

VII. Versuch einer abschließenden und berichtigen-
den Zusammenfassung der bisherigen Schrift-
stellerei 70 

VIII. Der Corsarenstreit und seine Folgen 77 

IX. Die Werke der Vollbringung 90 

X. Angriff auf die bestehende Christenheit und 
Tod 110 

XI. Kierkegaards Stellung in der Geistesgeschichte 
der Neuzeit 119 

Quellen und Literatur 125 
Zeittafel 126 
Kierkegaards Druckwerke 127 
Register 132 



4 

Einleitung 
Der dänische Kandidat der Theologie und Privat-Schrift-

steller Magister (Dr.) Sören Kierkegaard hat anderen gro-
ßen Bewegern der Geistes- und Kirchengeschichte gegen-
über die Eigentümlichkeit, daß seine Wirkung auf die 
Mit- und Nachwelt erst über ein halbes Jahrhundert nach 
seinem Tode begonnen hat. Sie scheint immer noch ihren 
Gipfelpunkt nicht erreicht zu haben, und noch heute 
— über 100 Jahre nach seinem Tode — ist jede einzelne 
Zeile seiner mehr als 6000 Druckseiten umfassenden, inner-
halb eines einzigen Jahrzehnts entstandenen Schriftstellerei 
lesenswert. Der merkwürdigen Wirkungsgeschichte Kierke-
gaards entspricht die Schwierigkeit, ihn richtig zu ver-
stehen, und die Mannigfaltigkeit der Mißverständnisse. 
Kierkegaard selber hat durch seine umfangreiche, aber auf 
Darstellung äußerer Tatsächlichkeit völlig verzichtende 
Tagebuchführung und durch bewußte Mystifikation dazu 
nicht wenig beigetragen. Das hat begreiflicherweise zu den 
wildesten unbegründeten Vermutungen Anlaß gegeben, 
z. B. zu der Erdichtung sexueller Jugendausschweifungen 
Kierkegaards und auch sexueller Irrungen seines Vaters. 
Es ist unmöglich, in einer kurzen sachlichen Darstellung 
all diese Vermutungen, die im Grunde nur die üblichen 
Klischees durchschnittlicher Bekehrungsgeschichten wieder-
holen, im einzelnen zu widerlegen. Der Verfasser verläßt 
sich darauf, daß die rein sachliche Darstellung des wirklich 
Geschehenen von selber die gängigen Irrtümer zerstört. 

Ebensowenig ist es möglich, die verbreiteten Zerrbilder 
von Kierkegaards religiösem und theologischem Denken 
durch einzelne Untersuchungen richtig zu stellen. Es ver-
steht sich fast von selbst, daß ein Mann, der so wie Kierke-
gaard die letzten Geheimnisse des Zweifels und zugleich 
den tiefsten Sinn der alten christlichen Versöhnungslehre 
erkennt und darstellt, sowohl die Skeptiker wie die Ortho-
doxisten mit einzelnen Fragmenten seiner Schriftstellerei 
begeistert und dazu verführt hat, ihn ganz für sich mit 
Beschlag zu belegen. E.s dürfte jedoch heute die Zeit ge-



Voraussetzungen 5 

kommen sein, ihn nach seinem eigenen inneren Gesetz zu 
interpretieren und einzelne gewollt rätselhafte Äußerun-
gen historisch richtig in das Ganze seines Denkens einzu-
ordnen. 

Wo bei diesem Versuch die vorliegende Darstellung 
üblichen Urteilen widerspricht, muß der nähere Begrün-
dung suchende Leser auf die beiden im Literaturverzeichnis 
genannten Monographien des Verfassers verwiesen werden 
und auf die Anmerkungen in den von ihm herausgegebe-
nen Bänden der Diederichschen Kierkegaard-Ausgabe, be-
sonders in den Tagebuchbänden. 

Ziel dieser kleinen Gesamtdarstellung ist es, dem Leser 
die Bekanntschaft mit allen wichtigen Lebensdaten und 
mit dem Haupt inhal t des schriftstellerischen Werks so zu 
vermitteln, daß er fü r sein eigenes Kierkegaard-Studium 
festen Boden unter die Füße bekommt. Der Verfasser hat 
sich demgemäß als Geschichtschreiber an das Wor t New-
tons gehalten: Hypotheses non fingo. 

I. Voraussetzungen 
1. Der Vater 

Kierkegaards Vater Michael Pedersen Kierkegaard (geb. 
12. XII. 1756 in Saeding/Westjütland; gest. 8./9. VIII. 1838 
in Kopenhagen) gehört zu den in Kierkegaards Werk, be-
sonders in den Tagebüchern, am häufigsten erwähnten Per-
sönlichkeiten. Kierkegaard hat gewußt, daß der Vater sein 
seelisches Schicksal weitgehend bestimmt hat. Sein Urteil 
freilich über die Einwirkung des Vaters ist schwankend 
gewesen. Es überwiegt die tiefe Dankbarkei t , daß der 
Vater ihn noch im streng christlichen Sinne erzogen habe, 
doch findet sich daneben auch, und zwar gerade in den 
Spätschriften, die Feststellung, daß die Erziehung durch 
den Vater die natürliche Kindlichkeit in ihm frühzeit ig 
zerbrochen und damit den Keim zu der sein ganzes Leben 
überschattenden Schwermut in ihn gelegt habe. Ob dies 
letzte von Kierkegaard richtig gesehen ist, oder ob nicht 
das leib-seelische Mißverhältnis, unter dem er gelitten hat, 



6 Voraussetzungen 

mehr erblich bedingt als durch verfehlte Erziehung erst 
hervorgerufen war, wird sich kaum endgültig entscheiden 
lassen. 

Tagebuchaufzeichnungen Kierkegaards und gelegent-
liche Hinweise in seinem schriftstellerischen Werk gestatten 
einige Rückschlüsse auf die Art, wie Kierkegaard von 
seinem Vater erzogen wurde: Grundlage der Erziehung 
war die Selbstverständlichkeit unbedingter Pflichterfüllung 
im Gehorsam unter der strengen Autorität des Vaters. Als 
Kierkegaard z. B. als Knabe ein Salzfaß umstieß, erregte 
er des Vaters heftigen Zorn und wagte daraufhin eine 
kritische Bemerkung. Der Vater erwiderte, das Salzfaß sei 
freilich das Gleichgültige, die mangelhafte Zucht des Sohnes 
jedoch das unendlich Wichtige. 
Freilich konnte sich Sören als Sohn des Alters — der Vater 
war 56, als er geboren wurde — und als jüngstes Kind 
einer großen Geschwisterschar gewisse Freiheiten heraus-
nehmen, die bei der überaus großen Strenge der väter-
lichen Erziehung sonst undenkbar gewesen wären. Auf der 
anderen Seite hat jedoch der Vater versucht, gerade diesen 
Sohn schon sehr frühzeitig in den schwermütigen Ernst 
seiner eigenen Bußfrömmigkeit hineinzuziehen. Zweifellos 
kam diesem Versuch entgegen die leichte intellektuelle 
Auffassung Sörens und eine außerordentliche Kraft der 
Phantasie. Es wurde dem Kinde unauslöschlich eingebrannt 
das Bild des leidenden Christus, der nichts als Liebe und 
Barmherzigkeit ist und dennoch von den Menschen ver-
höhnt und angespien wird. Dies Bild des Erlösers wurde 
auf den dunklen Hintergrund des erbsündlichen mensch-
lichen Verderbens gemalt, und Kierkegaard bezeugt, daß 
die häufigen Hinweise des Vaters auf die Sünde und die 
von ihr drohenden Versuchungen in ihm eine namenlose 
Angst geweckt haben. Diese Einprägung der christlichen 
Anschauung von der Sünde hat so tief in Kierkegaards 
Persönlichkeit Wurzel gefaßt, daß er jegliche Gestalt 
menschlicher Selbstverklärung und Selbstsicherheit lebens-
länglich als Oberflächlichkeit und Frechheit empfunden 
hat. Auch Kierkegaards spätere Ableitung von Adams 



Voraussetzungen 7 

Sündenfall aus der Angst vor der Sünde ist ein Zeugnis 
für seine eigene Sündenangst. 

Kierkegaard selber hat später das Gefährliche, ja Wahn-
sinnige an dieser Art von Erziehung hervorgehoben. Sie 
erfüllt die Phantasie des Kindes mit unbestimmten 
Ängsten, ohne daß der eigentliche Sinn der Lehre von 
Sünde und Erlösung schon verstanden werden kann. Im-
merhin hat Kierkegaard schließlich doch auch betont, daß 
diese Erziehung ihn vor dem reinen Gewohnheitschristen-
tum bewahrt und ihn zur echten Auseinandersetzung mit 
dem Christlichen auf dem Wege einer krisenreichen per-
sönlichen Geschichte gezwungen habe. Er hat geglaubt, 
diese Tatsache wiege den Verlust an kindlicher Unmittel-
barkeit, mit dem sie erkauft sei, letzten Endes voll auf. 

Die Bußfrömmigkeit des alten Kierkegaard, die von so 
verhängnisschwerer Bedeutung für das innere und äußere 
Schicksal des Sohnes werden sollte, hat ihren Ursprung in 
einem das ganze Leben des Vaters bestimmenden Ereignis 
seiner Kindheit. Wir wissen davon allein aus einer Tage-
buchaufzeichnung Kierkegaards vom Februar 1846. Kierke-
gards älterer Bruder hat, als man ihm diese Tagebuchnotiz 
zeigte, zu weinen begonnen und gesagt: „Dies ist meines 
Vaters Geschichte — und auch die unsrige". Die Tagebuch-
stelle lautet so: „Das Entsetzliche mit dem Mann, der ein-
mal als kleiner Junge, als er Schafe hütete auf der jütischen 
Heide, viel Schlimmes litt, hungerte und fror, sich auf 
eine Anhöhe stellte und Gott verfluchte — und der Mann 
war nicht imstande, das zu vergessen, als er 82 Jahre alt 
war". Tatsächlich hat religiöse Schwermut, welche sich an 
die Kindheitsversündigung anknüpfte, das Leben des alten 
Kierkegaard bis ins einzelne bestimmt und überschattet. Das 
für den Alten Unheimliche war, daß die Wendung seines 
Lebens aus Elend und Armut zu Glück und Wohlstand 
unmittelbar an jenen Fluch sich anschloß. Er kam als 
Zwölfjähriger nach Kopenhagen in die Wollwarenhand-
lung seines Onkels, machte sich 1780 selbständig, zog sich 
aber bereits 1797, erst 40jährig, aus seinem Geschäft zurück, 
offenbar um sich gänzlich seiner Frömmigkeit widmen zu 



8 Voraussetzungen 

können. Er schloß sich der — in Dänemark nicht von der 
Kirche getrennten — Herrenhute r Brüdergemeinde in 
Kopenhagen an und machte auf Zeitgenossen den Ein-
druck'einer bedeutenden, durch große Belesenheit, scharfe 
Geisteskraft und tiefe Frömmigkeit geprägten Persönlich-
keit. 

Nicht nur fü r das Kind und den Schüler Sören Kierke-
gaard, sondern auch fü r den Studenten und schließlich den 
Schriftsteller war der mächtige Eindruck dieses Mannes 
von entscheidender Bedeutung. Dem Studenten wies die 
pietistische Christlichkeit und streng konservative Gesin-
nung des Vaters zunächst die Richtung seiner Studien und 
die Ar t seiner Beteiligung am Kopenhagener geistigen 
Leben. Kierkegard begann nach dem in Kopenhagen da-
mals vorgeschriebenen zweisemestrigen „Studium gene-
rale" das Studium der Theologie (Wintersemester 1831/32). 
Auch sein Anschluß an den vom Vater beargwöhnten, von 
Heiberg geführten konservativ-aristokratischen Literaten-
kreis und der daraus erwachsende Bruch Kierkegaards mit 
Christentum und Vaterhaus (vgl. unten Seite 26 ff.) ist ohne 
die ständige Gegenspannung der durch die väterliche Er-
ziehung dem Sohn eingebrannten seelisch-geistigen Grund-
gegebenheiten nicht voll verständlich. 

Die letzte unmittelbare Einwirkung des Vaters auf 
Kierkegaard geschah einige Monate vor dem Tode des 
Alten und hangt mit der „Bekehrung" Kierkegaards zu-
sammen. Vor der Darstellung dieser Zusammenhänge ist 
es jedoch nötig, die anderen, f ü r das Verständnis von 
Kierkegaards Leben entscheidenden Grundgegebenheiten 
zu besprechen. Es muß deshalb hier abgebrochen und auf 
Kapitel II . verwiesen werden. Schon hier sei indes darauf 
hingewiesen, daß Kierkegaard bis an sein Lebensende über-
zeugt gewesen ist, mit seinem schriftstellerischen Werk im 
Einverständnis mit dem verstorbenen Vater zu sein und 
daß er dies Werk hat verstehen können als eine dem ver-
klärten Toten geschuldete Tat der Treue und Dankbarkeit . 



9 

2. Die leib-seelischen und geistigen Grundlagen 
bei Kierkegaard 

Aufgrund der Hypothesen von Ernst Kretschmer über 
„Körperbau und Charakter" müßte man Kierkegaard ent-
sprechend seiner leptosomen Leibesbeschaffenheit seelisch 
dem sogenannten „schizothymen" Typ zuordnen. Indessen 
ist dies Urteil im Falle Kierkegaards offensichtlich ein Fehl-
griff. Der dänische Arzt Hja lmar Heiweg hat gezeigt, daß 
Kierkegaard, wenn man schon die Kretschmerschen Kate-
gorien auf ihn anwendet, ein zyklothym veranlagter 
Mensch gewesen ist, welcher der Gefahr manisch-depressi-
ver Zustände ausgesetzt war. Tatsächlich läßt sich im 
Leben Kierkegaards ein ständiger Wechsel von Zeitspan-
nen explosiver schöpferischer Tätigkeit und von solchen 
fast vollständiger seelischer Gehemmthei t und Lähmung 
beobachten. 

Mit dieser Anlage verbindet sich ein durch die väterliche 
Erziehung zweifellos gefördertes frühzeitiges Auseinander-
treten von Unmittelbarkei t und Reflexion in Kierkegaards 
geistig-seelischem Haushalt . Er ist sich jeder unmittelbaren 
Regung scharf und klar bewußt. Dieses geistige Bewußtsein 
vom Seelischen und von den leib-seelischen Zusammen-
hängen steigert jedoch die seelische Empfindungsfühligkeit 
derart, daß Kierkegaard von stärkeren unmittelbaren Re-
gungen immer wieder nahezu „gesprengt" wird. Er hat 
es lernen müssen, daß er solche Regungen nur in homöo-
pathischer Verdünnung sich gestatten kann. Auf der andern 
Seite ist diese Eigentümlichkeit freilich die Vorausset-
zung gewesen fü r die geistige Durchdringung verborgenster 
seelischer .Vorgänge. Ohne sie wäre Kierkegaard weder 
der Künder menschlicher Tiefenschichterfahrungen noch 
der Dichter und Denker der christlichen Innerlichkeit ge-
worden. 

Kierkegaard selber hat gesagt, daß sein Leben von An-
fang bis zu Ende Reflexion gewesen sei. Das bedeutete aber 
auch, daß — besonders in den Werdejahren — die Gefah-
ren seiner „zyklothymen" Anlage des Wechsels von Über-



10 Voraussetzungen 

Produktion und depressiver Stockung durch die sich ihrer 
bemächtigende Reflexion noch gesteigert wurden. Eine 
besonders verhängnisvolle Tönung erhielt dieser Vorgang 
dadurch, daß infolge der väterlichen Erziehung die persön-
liche Bedeutung des Christlichen für Kierkegaard — jeden-
falls zunächst — auf die Seite der depressiven Lähmung 
fiel. Dadurch war eine Zerrissenheit im Kern der Persön-
lichkeit bedingt. Die dichterisch-denkerische Hochbegabung 
Kierkegaards auf der einen Seite und die religiöse Selbst-
reflexion auf der anderen Seite lagen im Streit miteinander 
und wirkten gegenseitig zerstörerisch aufeinander ein. In 
Zeitspannen starker religiöser Bewegtheit ist Kierkegaards 
schöpferische Tätigkeit wie gelähmt; umgekehrt erscheint 
die dichterisch-denkerische Begabung bei dem jungen 
Kierkegaard als die eigentliche Verwirklichung wahrer 
Menschlichkeit, einer Menschlichkeit jedoch, die das Christ-
liche nicht in sich aufnehmen kann, sondern es als zer-
störerisch empfindet. Diese die Persönlichkeit zerreißende 
Widersprüchlichkeit wurde bei Kierkegaard noch dadurch 
gesteigert, daß offenbar seine seelischen Spannungszustände 
stets -auch im Körperlichen ihren Niederschlag fanden, in 
unerträglichen Kopfschmerzen, Schwindelanfällen, Angst-
und Schwächezuständen. Die leibliche Lähmung, z. T. wohl 
gerade verursacht durch übersteigerte Produktion und 
geistige Kraftleistungen, wirkte entweder unmittelbar oder 
auf dem Wege über tief gedemütigten Stolz auf die seeli-
schen Zustände zurück. Sie konnte somit in einen unent-
rinnlichen Kreislauf hineinführen. Der junge Kierkegaard 
hat es als ein unbegreifliches Rätsel empfunden, daß die 
göttliche Lenkung ihn zugleich zu dem höchstbegabten 
und dem am jämmerlichsten zerquälten Menschen seiner 
Generation gemacht habe. 

Es ist deutlich, daß unter diesen Voraussetzungen die 
Gefahr der geistigen Selbstzerstörung außerordentlich nahe 
lag. Kierkegaard scheint ihr — zunächst rein abstrakt ge-
urteilt — nur dann entgehen zu können, wenn es ihm 
gelingt, die einander zerstörenden Seiten seiner Mensch-
lichkeit, christlich bestimmte, depressiv gefärbte religiöse 



Voraussetzungen 11 

Selbstreflexion und freischwebende, dichterisch-denkerische 
Genialität unter einer höheren Einheit der persönlichen 
Selbst- und Gottesgewißheit aufeinander zu beziehen. 

Nur wenn man sich diese Zusammenhänge vergegen-
wärtigt, wird man in der Lage sein, die entscheidenden 
Wendepunkte in Kierkegaards innerer Geschichte richtig 
zu deuten. 

3. Das fromme Kopenhagen 
Das fromme Leben im Kopenhagen zur Zeit Kierke-

gaards wurde ganz überwiegend durch zwei Gestalten be-
stimmt: Grundtvig und Mynster. Kierkegaards Verhältnis 
zu ihnen war unterschiedlich. Er hat Grundtvig von vorn-
herein und sehr entschieden abgelehnt. Mynster dagegen 
spielt eine zwiespältige Rolle in der Entwicklung Kierke-
gaards: die Spanne der Äußerungen über ihn reicht von 
tiefer Ehrfurcht und Hochachtung bis zur leidenschaft-
lichen Kampfansage. Auch für den Lebensweg Kierkegaards 
hat Mynster Bedeutung gehabt. Dagegen beschränkten sich 
die Berührungen Kierkegaards mit Grundtvig — abge-
sehen von der in der „Unwissenschaftlichen Nachschrift" 
und vor allem in den Tagebüchern geführten literarischen 
Polemik — auf gelegentliche freundlich-unverbindliche 
Straßenbegegnungen. 
Kierkegaards Verhältnis zu Grundtvig stand trotz der 
wahrscheinlichen Sympathie seines Vaters für diesen 
christlich-konservativen Volksmann unter einem unglück-
lichen Stern. Kierkegaards älterer Bruder Peder, von ihm 
stets mit Skepsis und Abneigung betrachtet und gegen ihn 
seinerseits sehr hochmütig tuend, war einer der nächsten 
Freunde und Mitarbeiter Grundtvigs. Bei manchen bissigen 
Bemerkungen gegen Grundtvig hat der Leser das Gefühl, 
daß Kierkegaard die Absicht hat, seinen älteren Bruder 
zu treffen. Doch verbirgt sich hinter der weitgehend per-
sönlich bedingten Gereiztheit ein wirklicher sachlicher 
Gegensatz. Die Stärke Kierkegaards ist die Reflexion, die 
sich selber gegenwärtig ist; die Stärke Grundtvigs umge-



12 Voraussetzungen 

kehrt die abgründliche Naivität, die sich selbst in lyrischer 
Begeisterung vollständig vergessen kann. Die große Wir-
kung Grundtvigs beruhte auf der von ihm mit überzeug-
ter Leidenschaft vorgetragenen Verbindung von christ-
licher Grundprägung mit dichterischem Gefühlsüber-
schwang und nationalem Feuer. Dies alles wurde in 
„prophetischen" Eruptionen herausgeschleudert, ohne daß 
Grundtvig sich auf b e s t i m m t e Anschauungen und klare 
gedankliche Zusammenhänge festlegen ließ. Gerade mit 
dieser Art war Grundtvig der Mann des Volkes und all 
derer, die in etwas unklarer Begrifflichkeit und mit um so 
größerer Begeisterung die germanische Urzeit, die helden-
haften Völker des Nordens, den Sieg des Christentums 
und zugleich die Herrlichkeit und Größe Dänemarks 
feierten. Martensen, der spätere Bischof von Seeland, be-
richtet aus seinen grundtvigianischen Anfängen, daß man 
bei den abendlichen Treffen der Grundtvigianer Met ge-
trunken habe zu Ehren der germanischen Vorväter. 

Für Kierkegaard war die geistige Verschwommenheit 
Grundtvigs, sein lärmendes Auftreten, der „prophetische" 
Anspruch, die Hervorhebung der eigenen Person und der 
Verrat an den christlichen und dichterischen Idealen zu-
gunsten einer Massenwirkung widerwärtig. Kierkegaard 
konnte sagen, daß Grundtvig ihm mit dieser seiner Art 
noch in der Ewigkeit unangenehm sein werde. Kierke-
gaard hat schon sehr früh — zu Anfang seiner Studenten-
zeit — die leitenden Gedanken des Grundtvigianismus 
einer unerbittlichen Analyse unterzogen und sie in ihrer 
Unzulänglichkeit bloßgestellt. Er hat später keinen An-
laß gefunden, dieses verneinende Urteil zu widerrufen. 
Der in den Grundtvigschen Eruptionen lebendige Geist ist 
dem auf Verinnerlichung des Einzelnen zielenden Kierke-
gaard lebenslang fremd geblieben. 

Mynster war in vielem entgegengesetzter Art wie 
Grundtvig. Er hat gelegentlich von Grundtvig gesagt, 
dieser sei ein Feind des Kreuzes Christi, wenn auch wider 
Wissen und Willen. 



Voraussetzungen 13 

Nach einem religiösen Durchbruch während seiner Zeit 
als Landgeistlicher, der ihn zu einer gemäßigten Erwek-
kungsfrömmigkeit führ t e und nach einem literarischen 
Angriff auf den herrschenden Rationalismus erwarb Myn-
ster sich, seit 1811 Kaplan in Kopenhagen, einen ständig 
und stetig wachsenden kirchlichen Einfluß. 1826 machte 
ihn der dem Pietismus geneigte König zu seinem H o f -
prediger, 1834 stieg er zum Bischof von Seeland auf und 
war damit die geistliche Spitze der dänischen lutherischen 
Staatskirche. Mynster war ein kluger, besonnener Kirchen-
führer von selbstverständlicher Würde. Seine Autor i tä t 
und überagende Stellung verdankte er jedoch nicht allein 
seinen regimentlichen Fähigkeiten, sondern ebensosehr sei-
ner geistigen und geistlichen Überlegenheit und nicht zu-
letzt seiner liebenswürdigen, christlich gefärbten Mensch-
lichkeit. Als Schleiermacher 1833 Kopenhagen besuchte 
und Mynsters Tischnachbar war, machte er durch den 
Zauber seiner geistreichen Persönlichkeit einen solchen 
Eindruck auf den Hofprediger , daß dieser es nicht mehr 
über sich brachte, ein Buch gegen Schleiermachers Glau-
benslehre in den Druck zu geben. 

Mynster hat frühzeitig für Kierkegaard Bedeutung ge-
habt. Er war der Seelsorger des Vaters und hat Kierkegaard 
konfirmiert. Kierkegaard ist in tiefer Ehrfurcht vor Mynster 
und im Geiste seiner Predigten erzogen worden. Diese per-
sönliche Ehrfurcht vor dem Bischof hat Kierkegaard nie 
verleugnet. Sie hat ihn lange gehemmt, gegen Mynster zu 
schreiben und ist auch in den späteren Angriffen Kierke-
gaards gegen Mynster der bleibende, ja die Wucht der An-
griffe noch verstärkende Hintergrund gewesen. Auch in den 
theologischen und politischen Grundüberzeugungen — einer 
streng konservativen Gesinnung — blieb Kierkegaard 
lebenslang mit Mynster einig. Allein auf das Urteil Myn-
sters über seine Schriften hat er ausdrücklich Gewicht ge-
legt. Zum Bruch mit Mynster kam es, weil dieser nach 
Meinung Kierkegaards in Widerspruch geriet zu seiner 
eigenen Christentumsverkündigung und im Leben nicht 
ausdrückte, was er in der sonntäglichen Predigt selber for-



14 Voraussetzungen 

derte. Zum Durchbruch kam die Ablehnung Mynsters im 
Revolutionsjahr 1848, als der Bischof — sicherlich rein in der 
Absicht, der dänischen Kirche ihre Stellung im Volksleben 
zu erhalten — mit der neuen demokratischen Regierung 
seinen Frieden machte und somit nach Kierkegaards Mei-
nung der weltlichen Geltung und Machtstellung der Kirche 
die Reinheit des neutestamentlichen Christentums aufopferte. 
Je mehr dann Kierkegaard selber auf den Abstand zwischen 
der „bestehenden Christenheit" in ihrer Verflechtung mit 
der Welt und dem „echten neutestamentlichen Christentum" 
aufmerksam wurde, desto mehr wurde ihm auch Mynster 
zum Repräsentanten eben dieser bestehenden Christenheit. 
Und zwar erschien ihm Mynster gerade deswegen als das 
schlechthin verführerische Urbild dieser Verkehrung, weil 
er mit überragender Klugheit und in ehrfurchtgebietender 
Würde — den christlichen Glauben an die Welt verriet. 
Mynster hat nach Kierkegaard — und dies Urteil ist nach 
seiner einen Seite hin eine gerechte Anerkennung Mynsters 
als Volkskirchenmannes — durch seine persönliche Art die 
ganze bestehende Ordnung ermöglicht und getragen. Von 
daher werden Kierkegaards so entgegengesetzte Äußerun-
gen über Mynster verständlich; einerseits Bekenntnisse tiefer 
Ehrfurcht ihm gegenüber, und andrerseits etwa die Bemer-
kung, Mynster sei der Bovist gewesen, der mit seinem Gift 
eine ganze Generation verderbt habe. 

Zweifellos ist Kierkegaard mit den absprechenden Ur-
teilen seiner letzten Jahre Mynster nicht gerecht geworden. 
Die vorsichtige, kluge, von christlichem Ernst und mensch-
licher Würde getragene Kirchenpolitik Mynsters hat ent-
scheidend dazu beigetragen, die Entchristlichung des dä-
nischen Volkes etwa im Vergleich mit Deutschland um 
Jahrzehnte zu verzögern. Für diese Seite der kirchlichen 
Wirksamkeit fehlte Kierkegaard das Verständnis. Sein Ur-
teil ist einseitig dadurch bestimmt, daß er die Märtyrer-
kirche der ersten Jahrhunderte zum Maßstab nimmt und 
daß die veränderte geschichtliche Lage schon als solche sein 
negatives Urteil über die „bestehende Christenheit" bedingt. 



Voraussetzungen 15 

In gewisser Weise erinnert Kierkegaard hier an einige Ge-
stalten des radikalen älteren Pietismus. 

Neben Grundtvig und Mynster haben Geistliche der dä-
nischen Kirche auf Kierkegaards Leben und die Entwicklung 
seines Denkens keinen nennenswerten Einfluß gehabt. Zu 
erwähnen wäre allenfalls noch Hans Lassen Martensen, seit 
1840 Professor der systematischen Theologie in Kopenhagen, 
1854 Nachfolger Mynsters als Bischof von Seeland. In 
Kierkegaards späteren Tagebüchern nimmt die polemische 
Auseinandersetzung mit Martensen einen verhältnismäßig 
breiten Raum ein. Der letzte Angriff Kierkegaards gegen 
die Staatskirche richtet sich unmittelbar natürlich gegen den 
Bischof. Neues aber gegenüber Kierkegaards Verhältnis zu 
Mynster ergibt sich nur insofern, als für Kierkegaard die 
Hemmungen wegfallen, die ihn an der letzten Rücksichts-
losigkeit gegen Mynster gehindert hatten. 

4. Das ästhetisch-literarische Kopenhagen 
Kierkegaard hat sich seine ersten literarischen Sporen 

verdient als Mitarbeiter der von Johan Ludvig Heiberg 
herausgegebenen Wochenzeitschrift „Kopenhagener Flie-
gende Post". Die „Fliegende Post" war das Organ der lite-
rarisch-philosophisch bestimmten Kopenhagener Bildungs-
aristokratie. Man nennt die Zeit von etwa 1800 bis 1850 
wohl das Goldzeitalter des dänischen Geisteslebens. Ange-
fangen mit Adam Oehlenschläger, den Kierkegaard Goethe 
gleichachtete, hat dieses halbe Jahrhundert in Dänemark 
eine Fülle von Dichtern, Denkern und Gelehrten hervor-
gebracht, deren Ruhm z. T. weit über ihr Heimatland hin-
ausging. Zu nennen wären etwa 'neben Oehlenschläger und 
vielen anderen weniger Bedeutenden: der Physiker H. C. ö r -
stedt, der Bildhauer Thorvaldsen, die Dichter Ingemann 
und Blicher und der Märchenerzähler Andersen. Heiberg 
konnte mit seiner „Fliegenden Post" als Wortführer derer 
gelten, die sich in der das „Goldzeitalter" prägenden ästhe-
tischen Hochkultur geistig zu Hause wußten. Politisch 
wurde der Kreis um Heiberg in dem Augenblick wirksam, 



16 Vorausse tzungen 

als Ideen der französischen Julirevolution in Dänemark 
Eingang fanden und sich bei manchen Jüngeren liberale 
Bestrebungen mit einer herabsetzenden Beurteilung des gei-
stigen Lebens der vorrevolutionären Zeit verbanden. Hier 
vertraten Heiberg und die Seinen unbedingt konservative 
Gesinnung und Königstreue und verbanden diese mit einer 
unbarmherzigen Kritik der ästhetisch-literarischen Minder-
wertigkeit auf Seiten der liberalen Demagogen. Kierke-
gaards frühe Zeitungsartikel gehören in eben diesen Zu-
sammenhang. Er warf sich in eine Auseinandersetzung mit 
dem führenden liberalen Politiker Orla Lehmann und fand 
dabei schon jetzt durch seinen überlegenen Witz und seine 
journalistische Meisterschaft die Bewunderung der Zeit-
genossen. 

Kierkegaard hat auch später niemals verleugnet, daß er 
der aristokratisch-intellektuellen Hochkultur des damaligen 
Kopenhagen angehörte. Rein dichterisch wäre das „Tage-
buch des Verführers" innerhalb des dichterischen Erstlings-
werks „Entweder/Oder" das Zeugnis dafür, daß für Kierke-
gaard das Dasein des hochbegabten Literaten, der nur nach 
der glänzenden Form fragt, offengestanden hätte. Es wird 
daran auch deutlich, daß er mit dem Anschluß an den Kreis 
um Heiberg für seinen Vater bereits zum Reich der Welt 
übergegangen war, wenn er auch in der politisch konserva-
tiven Gesinnung niemals aus der Tradition des Vaterhauses 
ausgebrochen ist. 

Immerhin aber ist Kierkegaard ein vorbehaltloser An-
hänger Heibergs niemals gewesen. Der Mann, welcher 
gerade in der Zeit des Ausbruchs Kierkegaards in die freie 
geistige Welt ganz eigentlich sein Lehrer gewesen ist, war 
Poul Martin Moller. Moller, 19 Jahre älter als Kierkegaard, 
war seit 1830 Professor der Philosophie in Kopenhagen. Er 
stand zwar in freundschaftlichen Beziehungen zu Heiberg 
und seinem Kreis, wuchs aber mehr und mehr über den dort 
gepflegten Formalismus und die Hegelische Modephilosophie 
zu freierer Menschlichkeit und philosophischer Eigenständig-
keit empor. Melier ist auch dichterisch hochbegabt gewesen; 
berühmt wurde sein 1820 auf einer Chinareise entstandenes 



Voraussetzungen 17 

Gedicht „Freude über Dänemark". Dem Umfang nach ist 
jedoch die schriftstellerische Ausbeute Mollers gering; er hat 
zu seinen Lebzeiten nur eine Reihe Gedichte und wenige 
Zeitschriftenaufsätze veröffentlicht. Man kann sich aber 
den persönlichen Einfluß auf seine Freunde und Schüler, 
insbesondere denn auf Kierkegaard, kaum groß genug vor-
stellen. Kierkegaard hat ihn später „die Begeisterung meiner 
Jugend, die mächtige Posaune meines Erwachens" genannt. 
Es läßt sich nachweisen, daß die ersten wissenschaftlich-
literarischen Pläne und Arbeiten des jungen Kierkegaard, 
vor allem seine Dissertation über den Begriff der Ironie, 
auf Anregungen Mollers zurückgehen. Aber auch die Rich-
tung Kierkegaards auf das Geltendmachen des Rechts der 
Subjektivität gegenüber der Hegelischen Systemphilosophie 
verdankt zweifellos der Freundschaft mit Moller wesentliche 
Antriebe. Man vergleiche eine aphoristische Äußerung Mol-
lers wie diese: „ . . . Er will seine eigene Person nicht zur Gel-
tung bringen, glaubt nicht an die unendliche Tiefe seiner 
Person. Wenn jeder Einzelne, ohne den Tadel der Einfältig-
keit zu fürchten, derart über die Dinge urteilte, wie sie sich 
ihm darstellen, so kämen herrliche Erscheinungen ans Licht." 
Moller ist lungenkrank gewesen und f rüh gestorben. Inso-
fern war er Kierkegaard in der Gegensätzlichkeit von leib-
licher Schwäche und geistiger Leistungskraft ähnlich. Um 
so mehr mußte Kierkegaard von ihm angezogen werden; 
er sah an Moller, wie leibliche Versehrung dennoch über-
wunden werden kann zu seelischem Gleichgewicht. Während 
Kierkegaard das Recht der Subjektivität zuerst erfährt in 
der ihn auf sich selber zurückwerfenden Schwermut, bringt 
Moller dies Recht in sieghafter, humorgesättigter Gestalt 
zur Geltung. 

Stand somit Kierkegaard dem Kreis um Heiberg alsbald 
derart selbständig gegenüber, daß er später gegen die Hei-
bergsche Literateneitelkeit öffentlich zu Felde ziehen konnte, 
so bedeutet das doch keineswegs den Übergang zur liberalen 
und demokratischen Bewegung. Vielmehr hat der konserva-
tiv-aristokratische Grundzug in Kierkegaards politischer 
und geistiger Hal tung sich im Laufe der Jahre nur verstärkt. 

2 Kierkegaard 



18 Voraussetzungen 

Gerade die Rückwendung zum Christentum öffnet Kierke-
gaard die Augen für die ganze Tiefe auch der Zerstörung 
des eigentlich Menschlichen in den neuen Tendenzen der 
Zeit. Kierkegaards Streit mit dem „Corsaren", sein nega-
tives Urteil über die Revolution 1848, seine Entdeckung 
der Kategorie des „Einzelnen", sind der vom christlichen 
Gewissen erzwungene Angriff auf die geistfeindliche, gleich-
macherische, letzten Endes auch das Christliche zerstörende 
Unmenschlichkeit des liberalen und demokratischen Wahns. 
Wenn Kierkegaard auch das Heraufkommen dieses Zeit-
alters der Nivellierung in Europa fü r unausweichlich und 
schicksalhaft gehalten hat, so ist er doch der Meinung ge-
wesen, daß beim dänischen Umsturz 1848 die Vertreter des 
Alten, angefangen vom König bis zur Spitze der Staats-
kirche, einfach feige gewesen seien in ihrem Nachgeben 
gegenüber einem lärmenden, von wenigen Demagogen auf-
geputschten Volkshaufen. 

Sogar in Kierkegaards letztem Angriff gegen die dänische 
Staatskirche ist der kulturkritische Einschlag nicht zu ver-
kennen. Kierkegaards Vorwurf, die Kirche verrate das 
„echte neutestamentliche Christentum", hat auch daran einen 
Ansatzpunkt, daß die Kirche mit dem Zeitgeist paktiere 
und damit neben dem Christlichen auch das wahrhaft 
Menschliche verrate. 

Es sei noch ein Wort gesagt über Kierkegaards Verhältnis 
zur vaterländischen Frage. Man hat Kierkegaard wohl 
mangelhaftes Vaterlandsgefühl vorwerfen können, beson-
ders weil er während des Dreijahreskrieges gegen die Schles-
wig-Holsteinische Erhebung nicht in den Chor der natio-
nalen Begeisterung einstimmte, und weil er die national-
christliche Leidenschaft der Grundtvigianer fü r unchristlich 
hielt. Kierkegaard hat tatsächlich für diese Art Nationalis-
mus keinen Sinn gehabt; er hat mit scharfem Blick auf den 
Zusammenhang hingewiesen zwischen der innenpolitischen 
Unfähigkeit des Revolutionsministeriums und dessen Kriegs-
politik, und er hat die Kriegsbegeisterung der däni-
schen Bürger aller Stände im Gefolge der national-
liberalen Revolution für eine Form von Massenhysterie 



Voraussetzungen 19 

gehalten. Nichtsdestoweniger ist Kierkegaard keines-
wegs ein Allerweltsbürger gewesen. Gerade seine har-
ten Äußerungen über die dänischen nationalen Untugenden 
entspringen wirklicher Vaterlandsliebe und werden immer 
wieder begleitet von Äußerungen des Stolzes und der 
Dankbarke i t über die Zugehörigkeit zum dänischen Volk 
und insbesondere vom Lobpreis der dänischen Sprache. 
Auch läßt sich nicht leugnen, daß er, obwohl er den größten 
Teil seines geistigen Besitzes deutschen Denkern und Dich-
tern verdankt , die gefühlsmäßige Abneigung des Na t iona l -
dänen gegen das Deutsche geteilt hat. 

5. Kierkegaards geistige Welt 
Die geistige Welt, in der Kierkegaard lebte, lernt man 

am besten kennen, wenn man seine Bibliothek mustert. Sie 
umfaß te etwa 22Q0 Bände, war also eine ausgesprochene 
Gebrauchsbibliothek, in der sich die Richtung der Studien 
Kierkegaards und seine persönlichen Neigungen recht deut-
lich spiegeln. Über den Inhal t der Bibliothek sind wir 
unterrichtet durch den Auktionskatalog vom Apri l 1856. 
Bezeichnend ist zunächst, daß die meisten Bücher Kierke-
gaards deutschsprachig sind. E twa 1200 Bänden in deutscher 
Sprache stehen nur etwa 750 in dänischer Sprache gegenüber. 
Zwar drückt sich darin die allgemeine Tatsache aus, daß bis 
in die Mitte des 19. Jahrhunderts das dänische Geistesleben 
mit dem deutschen eng verknüpf t war , aber darüber hinaus 
kann man doch sagen, daß Kierkegaard sich auf besonders 
nachhaltige Weise mit deutscher Philosophie, Theologie und 
Dichtung beschäftigt ha t ; die Grundlagen fü r Kierkegaards 
geistigen Besitz stammen aus der deutschen Geisteskultur 
des beginnenden 19. Jahrhunder ts . Im einzelnen gibt die 
Verteilung der Bücher auf die verschiedenen Gebiete des 
Wissens und der Kul tur die Richtung der geistigen Nei-
gungen und Fähigkeiten Kierkegaards an: Schöne Literatur 
und Theologie umfassen je etwas mehr als 500 Bände, Phi-
losophie k n a p p 500 Bände und Klassiker der Ant ike nicht 
ganz 200 Bände (wobei die rund 70 Bände Aristoteles und 

2* 



20 Voraussetzungen 

Plato unter Philosophie mitgezählt sind). Die restlichen 
rund 500 Bände verteilen sich auf Kierkegaards eigene 
Schriften (130 Bände), Verbrechergeschichten, Lexika, Gram-
matiken, Handbücher und einige wenige naturwissenschaft-
liche Werke. Unter der schönen Literatur fällt die sehr 
große Sammlung von Märchen, Sagen und Volksliedern auf 
(rund 70 Bände), daneben hat Kierkegaard die bedeutend-
sten Werke der zeitgenössischen schönen Literatur Däne-
marks besessen (vor allem Oehlenschläger); größer ist jedoch 
sein Besitz an deutscher Dichtung gewesen: Arnim, Claudius, 
Goethe, Herder, E. Th. A. Hoffmann, Lessing, Jean Paul 
und Schiller sind nahezu vollständig vertreten; daneben 
findet sich eine umfangreiche Auswahl besonders der roman-
tischen Dichtung, u. a. Chamisso, Eichendorff, Kleist, No-
valis, Fr. Schlegel, Seume, Solger und Tieck. An westeuro-
päischer Schönliteratur, meist in deutscher Übersetzung, 
fallen Byron, Cervantes, Rousseau, Shakespeare, Swift und 
Young ins Auge. In der Theologie und auch der Philosophie 
überrascht zunächst Kierkegaards Besitz an Schriften 
mystisch-pietistischer Richtung: Joh. Arndt, Jakob Böhme, 
Tersteegen, Fenelon, Görres' Mystik, Hamann, Lavater 
u. a. Daneben hat aber Kierkegaard immerhin drei Luther-
bibeln und ein Luther-Testament, Luthers Tischreden, 
Luthers Kirchenpostille in dänischer Ubersetzung (von 
Thisted unter Bevorzugung der Hauspostille zusammen-
gestellt), ein vierbändiges Luther-Florilegium und Luthers 
Werke in einer fünfbändigen Auswahlausgabe besessen. 
Dazu kommen 18 Bände Augustin, Schleiermachers Glau-
benslehre (3. Aufl.) und Reden über die Religion (5. Aufl.), 
eine umfangreiche Predigtsammlung (vor allem Mynster, 
Schleiermacher und Tauler) und zahlreiche Gesangbücher. 
In der Philosophie bilden den Hauptstock die Werke des 
deutschen Idealismus: Kants Hauptschriften, gesammelte 
Werke Fichtes und Hegels, umfangreiche Sammlungen von 
I. H . Fichte, Schelling, Trendelenburg, Daub und Erdmann, 
Schleiermachers Dialektik; daneben Leibniz, Pascal, Spi-
noza, Descartes, und an dänischen Philosophen Sibbern 
und Poul Martin Moller. Von 1837 bis zum Tode hat Kier-



Voraussetzungen 21 

kegaard (mit Unterbrechung durch den Dreijahrskrieg) 
I. H. Fichtes „Zeitschrift für Philosophie und spekulative 
Theologie" bezogen. Abschließend wären zu erwähnen die 
zahlreichen Nachschlage- und Ubersichtswerke, sowie die 
Bücher anekdotischen Inhalts wie Plutarch (29 Bände!), 
Diogenes Laertius und Valerius Maximus; das entspricht 
den Zügen von Literatentum, die man immerhin auch an 
dem Schriftsteller Kierkegaard beobachten kann. 

Was hat von dem Kierkegaard zugekommenen geistigen 
Besitz formenden Einfluß gehabt? Am unmittelbarsten greif-
bar ist seine Prägung durch die Romantik. In Kierkegaards 
Schriftstellerei von 1843—45 wimmelt es von Gestalten, 
die in ihrer Mischung von Bizarrerie und Tiefenschichts-
psychologie aus den Novellen Hoffmanns entsprungen zu 
sein scheinen. Ihn hat an der Romantik angezogen die Auf-
lösung aller weltanschaulichen, ethischen und religiösen 
Fragen in eine Phänomenologie der Subjektivität. Der Ein-
spruch Kierkegaards gegen die objektivierende Art des phi-
losophischen Denkens ist eine vertiefte Gestalt des Ein-
spruchs der romantischen Ironie gegen das Unironische, 
Pedantische und Allgemeine der Hegeischen Philosophie. 
Vor allem drei Eigentümlichkeiten der romantischen Art 
treten auch bei Kierkegaard auf: die Betonung des Stim-
mungshaften, das zu ständigen Umschlägen und Über-
raschungen führt; der spöttische, ironische Zug, der die 
Hingabe stets zurücknimmt, und endlich der Sinn für das 
Absonderliche, welches doch Träger tieferer seelischer Er-
lebnisse sein kann. Eine Grundfrage des Kierkegaardver-
ständnisses ist es, daß diese romantische Formung bei 
Kierkegaard von Anfang an antithetisch durchspannt ge-
wesen ist mit dem Ernst einer durchs Christentum geprägten 
Sittlichkeit und Religiosität. „Entweder/Oder" ist wohl das 
geistreichste und romantischste Buch der ganzen roman-
tischen Bewegung und ist doch ein Versuch, die romantische 
Anschauung vom Eros durch das christliche Verständnis 
von Liebe und Ehe zu überwinden. Der romantische Sub-
jektivismus ist auch entscheidend gewesen für Kierkegaards 
Verhältnis zur Sprache. Einerseits ist für Kierkegaard die 



22 Voraussetzungen 

Sprache ursprünglich nur Träger musikalischer Stimmungen, 
die das natürliche Lebenselement der romantischen Subjek-
t ivi tät bilden. Dabei wird ihm die Vieldeutigkeit der 
Sprache, die dem Philologen und Philosophen Schwierig-
keiten macht, zu ihrem eigentlichen Reiz. Wie die Roman-
tiker empfindet er die Sprache als die große Möglichkeit, 
in Runen das Letzte und Höchste so zu sagen, daß nur der 
Gleichgestimmte es versteht. Es ist jedoch das Große an 
Kierkegaards Verhältnis zur Sprache, daß er auch hier die 
Gefahren zu überwinden versucht durch eine mit den 
Jahren zunehmende Neigung zur Genauigkeit. Auf der 
andern Seite ist die Sprache fü r Kierkegaard eigentlicher 
Träger der nationalen Eigentümlichkeit. Wenn Kierkegaard 
das Wesen des Dänischen schildert, so tut er es, indem er 
die Eigenart der dänischen Sprache, sichtlich im Gegensatz 
gegen die deutsche, zu malen sucht. Dami t hängt es zusam-
men, daß neben Grundtv ig auch Kierkegaard mit jedem 
Jahr mehr zu einem Förderer der nationalen dänischen 
Bewegung geworden ist, welche die dänische Sprache von 
allen fremdsprachlichen d. h. vor allem von den deutschen 
Einflüssen reinigen und zu ihrer nationalen Eigentümlich-
keit zurückführen wollte. 

Aus dem durch den christlichen Ernst gebrochenen Ver-
hältnis Kierkegaards zur Romant ik erklärt sich auch seine 
Stellung zur Philosophie seiner Zeit. Wie „Entweder/ 
Oder I I " zeigt, ha t er die romantische Individuali täts-
philosophie in Verknüpfung mit der christlichen Lehre 
von der Wiedergeburt umzugestalten gesucht zu einem 
Denken, in welchem das Verhältnis des Einzelnen zu Got t 
die Grundlage aller Weltanschauung wird. Daher sind ihm 
von den deutschen Philosophen und Theologen Fichte und 
Schleiermacher die wichtigsten gewesen; Fichte mit seiner 
Ich-Philosophie, Schleiermacher mit seinem Versuch, die 
Wahrhei t des christlichen Glaubens von der Gotteserfahrung 
der einzelnen Subjektivi tät her aufzuschließen. Die Krit ik, 
die er dabei vor allem in der „Krankhei t zum Tode" an 
Fichte übt, ist die, daß bei Fichte die allgemeine Ich-Form 
die in individueller ethischer und religiöser Er fahrung wur -



Voraussetzungen 23 

zelnde Einzelpersönlichkeit zu zerstören droht. Er hat sich 
hier mit I. H. Fichte, der die Philosophie seines Vaters in 
Richtung einer spekulativen Begründung des Glaubens an 
einen persönlichen Gott und eine christliche Persönlichkeit 
weiterentwickeln wollte, in der Fragestellung einig gewußt. 
Bei Kierkegaards Verhältnis zu Schleiermacher steht es so, 
daß die Bewunderung für die Größe dieses Denkers und 
der Grimm darüber, daß sein Einfluß in Dänemark durch 
den Hegels verdrängt wurde, ihn gehindert haben, die 
eigenen Differenzen gegenüber Schleiermacher scharf ins 
Auge zu fassen. Dadurch entsteht der zunächst verwirrende 
Eindruck, daß Kierkegaard, obwohl er selber Anhänger 
der pietistischen Neuorthodoxie ist, dennoch durch Schleier-
macher im einzelnen stark geformt worden ist. Ähnlich 
wie bei den positiv gerichteten Vermittlungstheologen in 
Deutschland und der Erlanger Erfahrungstheologie wird 
Schleiermacher angeeignet, ohne daß der bei ihm wirksame 
Stachel gegen die Orthodoxie gefühlt zu werden scheint. 
Der Jugendeindruck, den Kierkegaard 1833 empfangen hat, 
als er an dem Bankett teilnahm, das die Universität Kopen-
hagen unter dem Vorsitz Oehlenschlägers für Schleiermacher 
gab, ist für ihn wohl immer bestimmend gewesen. 

Eine besondere Bemerkung ist noch nötig über Kierke-
gaards Verhältnis zu Hamann, Schelling, Daub und Baader. 
Hamann ist für ihn der Wächter, der die Antithetik 
zwischen dem Menschlichen und dem Göttlichen zum Be-
wußtsein bringt und damit hilft, die Grenzen gegen die 
Romantik zu finden. Bei den andern dreien ist für Kierke-
gaard wichtig vor allem die Sammlung auf das Geheimnis 
des freien Willens und den Ursprung des Bösen. Kierkegaard 
hat jedoch die Lehre Schellings und Baaders vom vorzeit-
lichen Sündenfall nicht übernommen — er ist also dem Ein-
fluß Jakob Böhmes nicht erlegen. An Baader fesselte ihn 
auch der Versuch, eine christlich verantwortbare Philosophie 
des Erotischen zu geben. Kierkegaards „Begriff Angst" 
zeigt aber, daß er anders als Baader das Erotische nur als 
Sekundärerscheinung mit der Lehre vom Sündenfall ver-
knüpft hat und alle Sonderbarkeiten Baaders seinem Den-



24 Voraussetzungen 

ken ferngehalten hat. Kierkegaards Durchdenken der Fragen 
des Eros darf also nicht aus rein persönlichen Erfahrungen 
erklärt werden. 

Man muß all diese Vorformen von Kierkegaards Ver-
hältnis zur zeitgenössischen Philosophie im Sinn behalten, 
wenn man seine Stellung zu Hegel verstehen will. Außer-
dem muß beachtet werden, daß ein großer Teil der Polemik 
Kierkegaards gegen den Hegelianismus nicht Hegel selber 
trifft , sondern dänische Hegelianer, die durchweg recht 
kleine Geister waren. Vor Hegel selber hat Kierkegaard 
größere Achtung gehabt, als die Ergüsse gegen den Hege-
lianismus ahnen lassen. Im einzelnen fällt auf, daß der 
Einfluß Hegels gerade von der Logik ausgeht und daneben 
noch die Philosophie der Geschichte umfaßt . Dagegen scheint 
Hegels Religionsphilosophie von stärkerem Einfluß auf 
Kierkegaard nicht gewesen zu sein. Der wesentliche Gegen-
satz zu Hegel wird schon in Kierkegaards Dissertation 
deutlich: es ist zunächst der Einspruch der romantischen 
Individualitätsphilosophie gegen das alle Individualität in 
sich verschlingende philosophische System. Kierkegaard hat 
hier durch Abstoßung Hegels seinen eigenen Grundgedan-
ken, nämlich den des „Einzelnen" gefunden. Ferner hat 
Kierkegaard im Gegensatz zu Hegels Logik den „Begriff" 
aller Dialektik entnommen und zur in sich ruhenden Ob-
jektivität gebildet. Dabei gibt Trendelenburg Kierkegaards 
Protest gegen den „umschlagenden Begriff" Hegels die feste 
geistige Form. Es läßt sich freilich nicht leugnen, daß Kierke-
gaard den Blick auf die Verwandlung des Lebenssinns aller 
Existenz-Aussagen durch die dialektische Bewegung hin-
durch von Hegel gelernt hat, aber er nimmt dieser Dialek-
tik die alle Subjektivität nivellierende Wirkung, indem er 
sie in feste Begriffs-Kategorien einspannt. So wandelt z. B. 
in der „Krankheit zum Tode" die „Verzweiflung" von 
einer Gestalt zur andern ihren Lebenssinn; ihr „Begriff" 
jedoch: „in Schwachheit oder im Trotz gegen Gott ver-
zweifelt man selbst oder nicht man selbst sein wollen" bleibt 
fest und „schlägt" nicht „um" in den Begriff der „Ver-
söhnung". 



Religiöse Entwicklung bis zur Verlobung 25 

Betrachtet man das Zusammenwirken all dieser Einflüsse 
in Kierkegaards geistiger Umwelt, so darf man nicht ver-
gessen, daß sie bei Kierkegaard ein starkes eigenständiges 
Denken entbunden haben. Äußere Antriebe sind stets nur 
die eine Seite der großen geistigen Produktion. Bei jeder 
großen Gestalt der Geistesgeschichte tritt zu dem inneren 
Durchdenken aller Fragen der jeweiligen Zeit das unableit-
bare Individuelle, das sich aus dieser Begegnung in ihr 
selbst gebiert. Kierkegaard ist der einzige große Denker, 
welcher die Formeln für eine Auseinandersetzung des 
Christentums mit dem Geist des 19. Jahrhunderts voll-
mächtig gefunden hat. Dies ist der tiefste Grund seiner 
bleibenden Wirkung. 

II. Kierkegaards innere religiöse Entwicklung bis zur 
Verlobung mit Regine 

Es ist unvermeidlich, hier zunächst anzuknüpfen an das 
in der Darstellung von Kierkegaards Vater (oben Seite 5 ff.) 
Gesagte. 

Kierkegaard hat in späteren Jahren häufig seine Dank-
barkeit darüber ausgesprochen, daß- sein Vater ihn religiös 
in streng christlichem Sinne erzogen habe. Ungeachtet aller 
Bedenken gegen die jede Unmittelbarkeit des Kindes zer-
knickende Einübung in die pietistische Sünden- und Buß-
frömmigkeit ist Kierkegaard der Meinung gewesen, daß 
jene Erziehung bestimmte Voraussetzungen echter Frömmig-
keit in ihm geschaffen habe, die in späterem Lebensalter 
durch nichts zu ersetzen sind. Die ursprüngliche Gottes-
beziehung eines Menschen, ebenso wie sein Grundverhältnis 
zum Sittlichen, ist nach Kierkegaard nicht das Ergebnis 
verständiger Reflexion, sondern wird aller Reflexion vor-
weg durch die Erziehung im Kinde angelegt. So sind denn 
der Ernst der Sünde, die Sündigkeit und Verlorenheit der 
Welt, die unerbittliche, ja grausame Heiligkeit der Pflicht 
und die Gewißheit der in Christus zu den Menschen ge-
kommenen Gottesliebe bereits dem Kinde vom Vater tief 
eingeprägt worden. Kierkegaard schreibt später, das Bild 



26 Religiöse Entwicklung bis zur Ver lobung 

des Christus, der aus Liebe in die Welt gekommen ist und 
nichts als Liebe und Wahrheit war, von den Menschen aber 
angespien wurde, habe auch zur Zeit seiner weitesten Ent-
fernung vom Christentum heimlich im Grunde seiner Seele 
geruht. 

Man darf diese Erziehung im Christentum nicht ver-
wechseln mit der — etwa der späteren Braut Regine Olsen 
zuteil gewordenen — in der Christenheit gängigen religiö-
sen Erziehung, welche dem Kinde sein Christsein ungefähr 
ebenso selbstverständlich werden läßt wie das Menschsein. 
Dadurch wird nach Kierkegaard ein Mensch gerade um 
sein Christwerden betrogen; er kann nicht mehr in die 
Lage kommen, das Bedürfnis nach Erlösung in eigener 
Person zu empfinden. Zwar macht auch die vom alten 
Kierkegaard durchgeführte Erziehung im christlichen Ernst 
das Kind nicht von selbst zum wirklichen Christen, zum 
Teil legt sie ja auch eine Möglichkeit der Angst und Ver-
zweiflung an, die ebenso gut zu Verkrampfung und Starre 
wie zum Glauben führen können; eine solche Erziehung 
schafft nur die Voraussetzungen, unter denen der junge 
Mensch so nachhaltig von christlicher Lebensgestaltung und 
Lebenshaltung durchgeprägt wird, daß er sich beim Zu-
sammenstoß mit dem Gegenerlebnis des Christlichen bewußt 
wird und zur Auseinandersetzung und persönlichen Ent-
scheidung gezwungen wird; Voraussetzungen schafft sie 
aber auch dadurch, daß die negativen Seiten dieser christ-
lichen Erziehung den Menschen des religiösen Haltes und 
Trostes bedürftiger machen. Kierkegaard sagt später, auch 
wenn die persönliche Entscheidung dann g e g e n das Chri-
stentum falle, sei nicht alles verloren; auch aus der Verloren-
heit führe immer ein Weg zu Christus zurück, und zwar 
deswegen, weil eine Entscheidung gegen das Christentum 
dann eine Entscheidung gegen lebendig in der Individualität 
vorhandene Erlebnisse und Prägungen ist; aus der Selbst-
verständlichkeit falscher Sicherheit aber gebe es keinen 
Weg zum Heil. 

Kierkegaard spricht hier aus eigener Erfahrung. Er hat 
sich in seiner Studentenzeit, also nach dem ersten Heraus-



Religiöse Entwicklung bis zur Verlobung 27 

treten aus der geistigen Hut des Vaters, mit Leidenschaft 
g e g e n das väterliche Christentum entschieden. Schon in 
den ersten Selbstzeugnissen des jungen Studenten begegnet 
uns die beginnende Unsicherheit über den eigenen religiö-
sen Standpunkt. An der Kopenhagener Universität — auf 
Wunsch des Vaters wie auch nach eigener Neigung stu-
dierte Kierkegaard gleich seinem älteren Bruder Peder 
Theologie — lernte er den gemäßigten, allmählich zu 
Schleiermacher hinüberleitenden Rationalismus Clausens 
kennen, des damaligen geistigen Haupts der theologischen 
Fakultät. Auf Kierkegaard machte diese Theologie keinen 
Eindruck; im Tagebuch fertigt er sie ähnlich scharfsinnig 
und eigentlich unberührt ab wie den Grundtvigianismus. 
Entscheidend war jedoch, daß Kierkegaard unter diesen 
Auseinandersetzungen zu der Einsicht kam, auch die vom 
Vater überkommene orthodox-pietistische Frömmigkeit sei 
eben nicht seine e igene . Die Orthodoxie erscheint ihm 
zwar (im Gegensatz zum Rationalismus) als eindrucksvoller, 
in sich folgerichtiger Zusammenhang, aber sie ist nicht 
Wahrheit f ü r ihn . Das heißt, das Gegenerlebnis, welches 
bei Kierkegaard die anerzogene Christlichkeit in Frage 
stellt, ist nicht etwa im vulgären Sinne „die Welt mit ihrer 
Lust", sondern der Drang zum Geltendmachen der eigenen 
Persönlichkeit. Die Bekanntschaft mit dem reichen geistigen 
Leben des damaligen Kopenhagen, der Persönlichkeitskult 
der romantischen Dichtung, nicht zuletzt das genialische 
Treiben des begabteren Teils der Kopenhagener Studenten-
schaft haben Kierkegaard bezaubert. Die Erfahrung, daß 
in den Kreisen des Vaters schon eine so aristokratische, in 
den konservativen Neigungen dem Vater nahestehende Ge-
stalt wie Johan Ludvig Heiberg zur verderbten Welt ge-
rechnet wird, läßt in Kierkegaard die Empfindung wachsen, 
daß die Bußfrömmigkeit des Vaters a l l e freie, sich selbst 
verwirklichende Menschlichkeit und Geistigkeit im Keim 
ersticken muß. Das führt nach wachsender Entfremdung 
vom Vater schließlich zu einer so harten Absage an das 
Christentum wie der in einer Tagebuchbemerkung vom 
Oktober 1835, daß der Christ sich zum Heiden verhalte wie 



28 Religiöse Entwicklung bis zur Verlobung 

der Wallach zum Hengst. Kierkegaard gibt auch äußerlich 
seinem Widerspruch gegen ' den Geist des väterlichen 
Christentums einen zugespitzten Ausdruck. Er vernach-
lässigt seine theologischen Studien, führt ein Kaffeehaus-
leben, wobei er durch seinen Witz und seine Geistreichigkeit 
glänzt, und macht — auch abgesehen von unsinnig ver-
schwenderischen Bücherkäufen — nicht unerhebliche Schul-
den bei Konditoren, Schneidern und Tabakhändlern. 

Der Vater hat fü r die Widersetzlichkeit seines Sohns ein 
gewisses Verständnis gehabt. Im Sommer 1835 ermöglicht 
er ihm eine zweimonatige Ferienreise nach Nordseeland 
und Südschweden — Eduard Geismar nennt sie „Ferien 
zur Selbstbesinnung" —. Kierkegaard selber ist erstaunt 
gewesen über die vom Vater hier gezeigte Großzügigkeit 
in der Geldfrage. Indessen hat diese Selbstbesinnung nun 
eben den Ausschlag gegeben für die endgültige Abwendung 
Kierkegaards vom Christentum des Vaters. Seit dem Win-
tersemester 1835/36 widmet er sich gänzlich den philoso-
phisch-ästhetischen Studien. Im Frühjahr 1836 tritt er als 
geistreich-eleganter Zeitungsschriftsteller auf. Das Ende 
dieses Weges war die gänzliche Trennung vom Vaterhause. 
Am 1. September 1837 bezog Kierkegaard eine eigene Woh-
nung, nachdem der Vater seine Schulden bezahlt und ihm 
einen Jahreswechsel von 500 Reichsbanktalern zugesagt 
hatte. Auch das war großzügig; eine 5-Zimmerwohnung 
kostete damals etwa 25 Taler Miete im Monat; ein Pro-
fessorengehalt betrug 1200 bis 2000 Taler jährlich. 

Inzwischen war aber etwas geschehen, das für die innere 
Geschichte Kierkegaards bis hin zu seinem Tode bestim-
mende Bedeutung gehabt hat. Zwischen dem 22. April und 
dem 6. Juni 1836 fehlt in Kierkegaards Tagebuch jegliche 
Eintragung. Die Bemerkungen nach dieser Lücke behandeln 
religiöse Fragen und sprechen von einer Umkehr, während 
die Eintragungen vom Frühjahr 1836 die Verzweiflung 
eines rein ästhetischen Daseins geradezu aussprechen oder 
dichterisch darstellen. Über das Ereignis, welches diesem 
Umschlagen der Lebensstimmung zugrundeliegt, hat Kier-
kegaard sich niemals unmittelbar geäußert. Es wird aber 



Religiöse Entwicklung bis zur Verlobung 29 

an vielen Stellen deutlich, daß er ihm die allergrößte Be-
deutung f ü r sein religiöses Schicksal zuschreibt. Die „ I r run-
gen" seiner Jugendzeit haben ihn zum Aufsagen seiner 
Verlobung gezwungen, haben ihn zur „Ausnahme" im 
bürgerlichen Sinne gemacht und ihn zum lebenslänglichen 
Büßer bestimmt. Rein abstrakt hat Kierkegaard die letzte 
Tiefe der Verzweif lung später so beschrieben, daß ein Mensch 
im Trotz gegen Got t verzweifelt er selbst sein wolle, gleich 
einem Druckfehler, der nicht ausgelöscht werden, sondern 
stehen bleiben will als ewiges Zeugnis f ü r die Erbärmlich-
keit des ganzen Druckwerks und seines Schöpfers. So hät te 
denn Kierkegaard, verzweifelnd an sich selbst, sich selbst 
und den Got t , der ihn so geschaffen, verflucht, und er hätte 
in diesem Fluch sich festgehalten als den, der seine ewige 
Bestimmung und seine unauslöschliche Eigenart ergreift, 
indem er durch sein Wesen Zeuge ist wider die Erbärmlich-
keit des Schöpfers. Dieser zunächst innere Vorgang ließe 
sich verstehen aus Kierkegaards Versuch, sich als freie, geist-
haf te Persönlichkeit unabhängig vom Christentum zu ver-
wirklichen und zur Geltung zu bringen. D a r a n ist er 
offenbar gescheitert. Die durch die Erziehung mitgegebenen 
christlichen Voraussetzungen in Verbindung mit den Schwie-
rigkeiten seiner leibseelischen Grundverfassung, welche 
Kierkegaard bei jeder geistigen Exaltat ion niederdrückten 
und ihn demütigend an die Abhängigkeit auch seiner gei-
stigen Leistungen von der leibseelischen Schwäche erinner-
ten, haben ihm die Unmit telbarkei t und Leichtigkeit ver-
wehrt , welche die Voraussetzung sind f ü r eine Entfa l tung 
der Persönlichkeit im Sinne des romantischen Lebensgefühls. 
Stat t daß Kierkegaard unter den Gleichstrebenden zum 
überlegenen Geist nach dem Bilde Fausts wurde, empfand 
er sich als Gegenstand des Mitleids, und in tief verletztem 
Stolz ergriff er die einzig noch bleibende Möglichkeit, sich 
eben „seiner Verdammnis zu rühmen". Damit hat er, wie 
Emanuel Hirsch gezeigt hat , unter den drei Gestalten, die 
ihm das Leben außerhalb des Christlichen darstellten, Don 
Juan, Faust und Ahasver, das Bild des „ewigen Juden" , 



30 Religiöse Entwicklung bis zur Verlobung 

der das Nein zum göttlichen Erlösungswillen als ewigen 
Inhalt seiner Existenz setzt, in sich selber verwirklicht. 

Wie spätere Tagebuchbemerkungen zeigen, hat diese 
Gottes- und Selbstverfluchung Kierkegaards einen äußeren 
Ausdruck gefunden. Es muß Zeugen gegeben haben, deren 
Anzeige Kierkegaard meinte fürchten zu müssen für den 
Fall, daß er ins geistliche Amt einträte. Welcher Ar t jedoch 
dieser äußere Ausdruck gewesen sein könnte, ist uns unbe-
kannt. Kierkegaard hat auch im Tagebuch jede unmittel-
bare Hindeutung vermieden. Die Tatsache, daß von den 
etwaigen Zeugen niemals jemand über ein derartiges Er-
eignis gesprochen hat, legt die Vermutung nahe, daß sie 
das, was Kierkegaards Leben umdüstert hat, lediglich als 
Kaffeehausscherz aufgefaßt und alsbald vergessen haben. 
Es sei immerhin erwähnt, daß ein Gastmahl mit Freunden 
die natürlichste Umrahmung des Ereignisses wäre. Für 
Kierkegaard selbst hat aber die Verbindung der äußeren 
Tatsächlichkeit des Fluchs mit der inneren Unentrinnlichkeit 
dessen, was sich darin ausdrückte, zu dem Kreisgang geführt, 
daß die Erinnerung immer die gleiche Gemütslage von 
neuem auslösen mußte, die zum Fluch geführt hatte und 
so den Fluch von neuem heraufbeschwor. Fast unausweich-
lich wurde dieser Zwangsablauf dadurch, daß Kierkegaard 
aufgrund seiner starken dichterischen Anlage der phantasie-
mäßigen Reproduktion seiner inneren Zustände mit all 
ihren Möglichkeiten kaum ausweichen konnte, und so denn 
auch die körperlichen Angst- und Schwächezustände sich 
seiner immer wieder bemächtigten. Die dichterische Ergie-
ßung hingegen — Kierkegaard nennt sie Selbstentleerung — 
bedeutete keine Befreiung, sondern sparte unter Hervor-
bringung einer Fülle von religiös-dichterischen Grenzgestal-
ten den dunklen Punkt in Kierkegaards eigener Seele aus, 
in welchem sein dichterisches Selbst angstvoll den eigenen 
Untergang sich entgegenstarren sah. So begründet sich bei 
Kierkegaard der Zwiespalt gerade zwischen der Dichtung 
des Religiösen und dem Quellpunkt der persönlichen reli-
giösen Innerlichkeit, und das steigert den Gegensatz 
zwischen den produktiven und den depressiven Phasen bei 



Religiöse Entwicklung bis zur Verlobung 31 

Kierkegaard zu persönlichkeitszerreißender Kraft. Der 
Widerstreit konnte erst dann sich lösen, als es Kierkegaard 
gegeben wurde, das Geheimnis seiner Empörung wider 
Gott dichterisch auszusprechen (in der „Krankheit zum 
Tode") ; das bedeutete dann aber zugleich das Aufhören 
seiner eigentlich dichterischen Produktivität. 

Unmittelbar nach Kierkegaards Empörungsversuch wider 
den Gott des väterlichen Christentums finden wir ihn hin-
sichtlich seines inneren religiösen Lebens in verzweifelter 
Erstarrung. Er hat durch den Fluch gleichsam selbst bewährt, 
daß die Lehre des Vaters von der Verderbtheit der Welt 
auch in ihren edelsten Gestalten der Wahrheit entspricht; 
er selber aber hat sich durch die Absage an das Christentum 
von der Möglichkeit der Buße und Versöhnung ausgeschlos-
sen und steht so da als ein Zeuge, der die Wahrheit des 
christlichen Bußglaubens eben durch die eigene Verlorenheit 
bekräftigt. In den zwei Jahren vom Sommer 1836 bis zum 
Mai 1838 ist Kierkegaard ein dialektisch höchst scharfsinni-
ger Verteidiger der Wahrheit des Christlichen gewesen unter 
dem Bewußtsein, daß er selber von dieser Wahrheit aus-
geschlossen sei. 

Erst im Mai 1838 findet diese Zeitspanne ihr Ende mit 
einem Ereignis, welches man nur als „Wiedergeburt" Kier-
kegaards im Sinne pietistischer Frömmigkeit auffassen kann. 
Die Tagebuchaufzeichnung, welche dieses Ereignis festhält, 
sei hier mitgeteilt: „Es gibt eine unbeschreibliche Freude, 
die uns ebenso unerklärbar durchglüht, wie des Apostels 
Ausbruch unbegründet hervorbricht: 'Freuet euch, und 
abermals sage ich: Freuet euch.' — Nicht eine Freude über 
dies oder jenes, sondern der Seele vollgültiger Ausruf 'mit 
Zung' und Mund und aus Herzens Grund': 'Ich freue mich 
an meiner Freude, aus, in, mit, bei, an, durch und mit meiner 
Freude' — ein himmlischer Kehrreim, der gleichsam plötz-
lich unseren übrigen Gesang abschneidet; eine Freude, die 
gleich einem Windhauch kühlt und erfrischt, ein Stoß des 
Passats, der vom Hain Mamre zu den ewigen Hütten weht. 
Den 19. Mai, vormittags, IOV2 Uhr." Abgesehen davon, 
daß die Aufzeichnung ganz dem Stil von autobiographischen 



32 Religiöse Entwicklung bis zur Ver lobung 

Schilderungen einer „Gnadensekunde" entspricht (man ver-
gleiche etwa Pascals „Memorial"), schließt der Zusammen-
hang, in welchem die Notiz ihren Platz hat, es aus, daß es 
sich hier lediglich um einen euphorischen Stimmungsausschlag 
handelt: Kierkegaard ist — nach l1/2jähriger Pause — 
wenig später erstmalig wieder zum Abendmahl gegangen; 
in den Aufzeichnungen n a c h dem 19. Mai läßt sich ein 
ganz persönliches Verhältnis Kierkegaards zu Jesus und 
zum Christlichen beobachten, während vorher allenfalls 
die rein lehrmäßige Verteidigung der orthodoxen Position 
das Feld beherrscht; schließlich schreibt Kierkegaard am 
9. Juli 1838 ins Tagebuch: „Ich danke dir, Vater im Him-
mel, daß du mir hier auf Erden für eine Zeit wie die 
jetzige, wo ich seiner so höchlich bedarf, einen irdischen 
Vater bewahrt hast, der, wie ich hoffe, mit deiner Hilfe 
größere Freude daran haben soll, ein zweites Mal mein 
Vater zu sein, als er sie daran gehabt hat, es zum ersten Mal 
zu sein." Die letzte Aufzeichnung, zusammen mit der Auf-
zeichnung anläßlich des Todes des alten Kierkegaard 
(8./9. August 1838), in welcher Kierkegaard sagt, daß der 
Tod des Vaters das letzte Opfer sei, welches er seiner Liebe 
zum Sohn gebracht habe, läßt vermuten, daß der Vater 
bei der „Bekehrung" eine ausschlaggebende Rolle gespielt 
hat. Möglicherweise hat er durch eine Selbsterschließung 
dem Sohn gegenüber diesem die Möglichkeit gegeben, unter 
der erschütternden Erkenntnis der Gleichläufigkeit seines 
religiösen Schicksals mit dem des Vaters, sich seinerseits 
dem Vater zu öffnen. Kierkegaard mußte entdecken, daß 
sein Versuch, aus der umdüsterten Menschlichkeit des Vaters 
in freie und unbefangene Geistigkeit zu fliehen, ihn in genau 
die gleiche Sünde hatte stürzen lassen, die seinen Vater in 
die Schwermut seines Christentumsverständnisses hinein-
gezogen hatte. Daraus ließe sich verstehen, daß der alte 
Kierkegaard mit seinen religiösen Zwangsvorstellungen in 
der Folgezeit einen so tiefgehenden Einfluß auf den Sohn 
gewonnen hat. Kierkegaard machte sich den Gedanken des 
Vaters zu eigen, daß ein Fluch auf der Familie liege und 
daß keines der Kinder den Vater überleben oder den 



Religiöse Entwicklung bis zur Verlobung 33 

34. Geburtstag erreichen werde. Tatsächlich hat Kierkegaard 
nach seinem 34. Geburtstag das Taufregister nachschlagen 
lassen in der Meinung, daß ein Irr tum vorliegen müsse. 

Im September 1839, zur Zeit eines Stimmungstiefstandes, 
hat Kierkegaard anläßlich des Versuchs einer kurzen reli-
giösen Selbstbiographie die mit der „Bekehrung" zusam-
menhangende Einsicht in das religiöse Schicksal seiner Fa-
milie und seiner selbst ein „Erdbeben" genannt. Damit malt 
er die erschütternde, das natürliche Lebensgefühl zerstörende 
Kehrseite der beseligenden Gnadenerfahrung auf eine 
Weise, für die es in autobiographischen Darstellungen reli-
giöser Bekehrungen sonst kaum eine Entsprechung gibt. Das 
allein ihm noch in diesem Dasein Mögliche und Gebotene 
schien ihm zu sein, daß er unter Verzicht auf alle mensch-
lich-irdischen Lebensaussichten in strenger Bußhaltung dem 
nahen Tode und der nur in ihm möglichen Versöhnung 
entgegenwarte. 

Die in Hinsicht auf den diesseitigen Lebensstand ver-
neinende Seite der Bekehrungserfahrung dürfte vorbereitet 
gewesen sein durch den Tod Poul Martin Mollers (13. März 
1838). Kierkegaard redet den Verstorbenen später in der 
Widmung zum „Begriff Angst" unter anderem an als „den 
Freund, den er verloren, den Leser, den er misse". Überdies 
hatte der Tod des Freundes auch eine erhebliche Minderung, 
wenn nicht Sperrung der Aussicht Kierkegaards auf eine 
Universitätslaufbahn zur Folge. Mag daneben auch das 
persönliche Christentum Mollers, das sich in seiner Welt-
offenheit von dem des alten Kierkegaard unterschied, für 
die Wiederannäherung Kierkegaards an das Christliche von 
Bedeutung gewesen sein, so ist doch die „Bekehrung" 
Kierkegaards zweifellos ein für ihn selbst unvermittelt, 
blitzartig ihn überfallendes Geschehen gewesen. Er schreibt 
später in einer erbaulichen Rede, daß ein rechter Christ 
den Zeitpunkt seines Christwerdens müsse angeben können. 
Daß aber diese „Bekehrung" eine so nachdrücklich lebens-
verneinende Seite gehabt hat, ist der letzte Grund dafür , 
daß Kierkegaard stets ein starkes Empfinden für die den 
unmittelbaren menschlichen Lebenswillen und Lebensdrang 

3 K i e r k e g a a r d 



34 Religiöse Entwicklung bis zur Ver lobung 

tötende Seite am Christentum besessen hat und daher gegen 
sämtliche Gestalten einer Theologie gefeit war, welche das 
Christentum gänzlich für die Entfaltung edlerer Mensch-
lichkeit vereinnahmt. 

Kierkegaard hat nach dem Tode des Vaters zwar 
lVg Jahre an die ihm sinnlos erscheinende Aufgabe gesetzt, 
entsprechend dem letzten Wunsch des Toten das theologische 
Examen abzulegen; für die Nachfolge Meilers kam er des-
halb mit seiner Dissertation endgültig zu spät. Das für ihn 
unerwartete Abscheiden des Vaters vor dem eigenen Tod 
und der ebenso unerwartete Abschluß des Examens gaben 
jedoch dem vom Vater übernommenen Deutungsgesetz sei-
nes Lebens einen ersten Stoß: Es erscheint für Kierkegaard 
die Möglichkeit, dennoch einen ernsthaften diesseitigen 
Lebenssinn zu ergreifen, das „Allgemeine zu verwirklichen", 
das heißt nach Beruf und Familie zu streben, so daß die 
Krisenzeit 1836—40 dann als gottgewollter Durchgang 
der Prüfung und Läuterung erschiene. In diesen Zusammen-
hang gehört die Verlobung Kierkegaards mit Regine Olsen, 
Tochter des Etatsrats Olsen, eines vornehmen Kopenhage-
ner Bürgers. Kierkegaard hatte das 10 Jahre jüngere, in 
seiner Unmittelbarkeit ihm schlechthin entgegengesetzte, 
damals 14jährige Mädchen schon im Mai 1837 flüchtig 
kennengelernt und einen tiefen Eindruck empfangen. 
Kierkegaard hat zu den Menschen gehört, über die der 
Eros mit Zaubermacht gleichsam über Nacht hereinbricht. 
Wie aber damals die Begegnung ihm seine verzweifelte 
innere Lage allenfalls stärker bewußt machte und ihn so-
mit lediglich tiefer in sie hineinzwang, so bedeutet auch 
die Werbung um Regine im September 1840 nichts eigent-
lich Neues für Kierkegaards innere Haltung, sondern ist 
vielmehr der als solcher klar bewußte, stärkste Ausschlag 
der erwähnten bejahenden Lebensstimmung. Kierkegaard 
hat unmittelbar vor der Verlobung eine Reise nach Jütland 
unternommen, um sich am Geburtsort seines Vaters, ange-
sichts der Stätte des Fluches, zu prüfen, ob er zu diesem 
Schritt das innere Recht habe. Es ist deshalb freilich schwer-
wiegend gewesen, daß es nach einem monatelangen Hin 



Träume und Entwürfe des literarischen Ehrgeizes 35 

und Wider während der Verlobungszeit, in welchem sich 
das Doppelspiel der durch „Bekehrung", Tod des Vaters 
und Examen ausgelösten einander widerstreitenden inneren 
Kräf te erneuert, endlich doch zum endgültigen Bruch mit 
der Braut kam. Vor dem näheren Eingehen auf diese Wen-
dung ist es jedoch notwendig, einen Blick zu werfen auf 
die bis zu diesem Zeitpunkt ans Licht tretende literarische 
Produktion Kierkegaards. 

III. Träume und Entwürfe des literarischen Ehrgeizes 
In der schon erwähnten religiösen Selbstbiographie vom 

Herbst 1839 (vgl. oben Seite 33) schreibt Kierkegaard über 
die Zeit vor der Bekehrung und dem Tode des Vaters, er 
habe in verzweifelter Hoffnungslosigkeit allein nach der 
geistigen Seite am Menschen gegriffen, so daß der Gedanke 
an seine bedeutenden Geistesgaben sein einziger Trost ge-
wesen sei. Zwar hat er es vor September 1838 — abgesehen 
von den polemischen Zeitungsaufsätzen — nicht zu wirk-
licher literarischer Produktion gebracht, aber die Tage-
bücher und sonstigen nachgelassenen Aufzeichnungen aus 
den Jahren 1835—37 zeigen, daß Kierkegaard seit dem 
Abbruch des theologischen Studiums mit umfangreichen 
Untersuchungen und Entwürfen ästhetischer und philoso-
phischer Art beschäftigt gewesen ist. Diese Studien kristalli-
sieren sich zunächst um die drei Gestalten Faust, Don Juan 
und Ahasver. Besonders über den Faust-Stoff hat Kierke-
gaard sämtliche erreichbare Literatur durchgearbeitet. Die 
Entwürfe nehmen schließlich Gestalt an in einem, von Ema-
nuel Hirsch aus den Tagebüchern rekonstruierten Fragment: 
„Briefe" (eines faustischen Zweiflers). Der erdichtete Ver-
fasser sollte mit Selbstmord enden und von dem damit aus-
gedrückten Standpunkt unendlichen Wissens oder auch 
unendlicher Unwissenheit aus die literarischen und poli-
tischen Gegenwartserscheinungen ihrer Scheinhaftigkeit und 
inneren Leere überführen. Hinter diesem Plan steht zweifel-
lös ein starker Eindruck von Lenaus Faust. Lenau läßt 
seinen Faust Selbstmord begehen und damit auf ewig dem 

3* 



36 Träume und E n t w ü r f e des literarischen Ehrgeizes 

Vater der Lüge verfallen. Man darf vermuten, daß Kierke-
gaard in Lenaus Faust ein abschreckendes Gegenbild seiner 
eigenen, mit Gott zerfallenen Verzweiflung gesehen hat. 
Kierkegaard hat indessen den Plan der Faust-Briefe nicht 
durchgeführt, da er einsah, daß in dem Entwurf das zu-
fällige persönliche Schicksal des Selbstmörders und die 
allgemeine Zeitkritik zu eng aufeinander bezogen waren. 
Darin drückt sich freilich zugleich auch aus, daß Kierke-
gaard selber keine übergeordnete Lebensauffassung zu eigen 
hatte, welche ihm die dichterische Gestaltung des Zweiflers 
wahrhaft ermöglicht hätte. Kierkegaard sagt später, daß 
einer, der rein persönlich in Lebensgefahr sei, ein Kranker, 
der vom Bett aufgesprungen sei und mit seiner Schriftstel-
le rn einfach die Krankheitserscheinungen mitteile, auch 
wenn das mit großer dichterischer Kraft geschehe, nicht 
wahrhaft Dichter sei; denn das Krankhaf te könne nur dann 
Gegenstand dichterischer Gestaltung sein, wenn es „be-
herrscht und in den Gesamtsinn einer Lebensanschauung 
hineingezwungen" werde. 

Dies letzte spricht Kierkegaard ähnlich schon in der 
September 1838 erschienenen Erstlingsschrift „Aus den 
Papieren eines noch Lebenden" in Form einer Kritik an der 
Romandichtung H . Chr. Andersens aus. In dieser Schrift 
ist die Zeitkritik aus dem Entwurf der „Briefe" teilweise 
aufgenommen, bekommt aber ihren Ha l t an der Andersen-
Kritik, die das Thema der Schrift ist. Das Fehlen einer 
Lebensanschauung bei Andersen drückt sich darin aus 
— und das ist der Kernpunkt der Kritik Kierkegaards an 
dem Roman „Nur ein Spielmann" —, daß Andersen das 
Genie abhängig sein läßt von den äußeren glücklichen Um-
ständen. Das schlägt sowohl den menschlich-ästhetischen als 
auch den religiösen Grundüberzeugungen Kierkegaards ins 
Gesicht — bezeichnend, daß er beides hier noch nicht klar 
auseinanderhält. Im Tagebuch faß t Kierkegaard wenig 
später seine Einwände gegen Andersen in den Satz zusam-
men: „Das Genie geht wie ein Gewitter gegen den Wind". 

Wie gesagt, beschränkt Kierkegaard sich in der Erstlings-
schrift nicht auf die Kritik an Andersen, sondern ordnet 



Träume und En twür fe des literarischen Ehrgeizes 37 

diese ein in eine allgemeine Betrachtung der künstlerischen 
und auch politischen Fehlentwicklung des Zeitalters, wel-
chem der tiefere Ha l t in einer Lebensanschauung fehle. Dem 
gegenüber bekennt Kierkegaard sich derart unvorbehalten, 
wie er das später so nicht mehr ausgesprochen hat, zur 
christlichen Lebensauffassung. Tatsächlich hat die Wendung 
in den christlichen Bußernst — obwohl Kierkegaard darin 
die Zerstörung all seiner Lebenshoffnung sah — ihn aller-
erst zu einer geschlossenen Leistung fähig gemacht und ihn 
vor dem Zerfließen und schließlich Verdämmern in der 
Allmöglichkeit genialer Geistigkeit bewahrt. 

Das gilt auch für Kierkegaards zweites schriftstellerisches 
Werk, die Dissertation „Über den Begriff der Ironie mit 
ständiger Rücksicht auf Sokrates". Möglicherweise hat 
Kierkegaard schon 1836 bei seinen Studien über die Faust-
idee an eine Promotion in der philosophischen Fakultät ge-
dacht. Sicher ist, daß dieser Plan im Spätsommer 1837, sehr 
wahrscheinlich unter dem Einfluß Mollers, feste Formen 
annahm. Moller hat jedoch im März 1838, von seinem 
Sterbebett aus, Kierkegaard davor warnen müssen, seine 
Studien allzu umfangreich anzulegen. Noch im September 
1837 sucht Kierkegaard nach einem passenden Thema. Der 
Inhalt der fertigen Dissertation zeigt jedenfalls, daß auch 
hier das Geltendmachen einer christlichen Lebensauffassung 
der Gegenhalt ist, welcher dem Ganzen die innere Form 
gibt. 

Der Zielgedanke des Werks ist der, daß die wahrhafte 
Fülle echter Menschlichkeit, die wahre Poesie, wie Kierke-
gaard als Romantiker damals noch sagt, allein durch die 
christliche Wiedergeburt dem Menschen zu eigen werden 
kann. Negativ wird dieser Gedanke entwickelt an der so-
matischen Ironie, welche vom Boden des Menschlichen aus 
alles Menschliche aushöhlt und seiner Nichtigkeit überführt. 
In diesem Sinne behauptet Kierkegaard das tiefe, unbe-
dingte Recht der Ironie gegen Hegel, der die Ironie zu 
einem Moment am dialektischen Prozeß des Geistwerdens 
herabsetzt und somit den Gegensatz zwischen sündiger Un-
mittelbarkeit und wahrhaf ter Fülle des Geistes zu bloßen 



38 Träume und En twür fe des literarischen Ehrgeizes 

dialektischen Momenten vermittelt, die durch den Prozeß 
der Geistwerdung übergriffen werden, welcher dem mensch-
lichen Geist grundsätzlich verfügbar ist. Auf der andern 
Seite läßt Kierkegaard aber der Kritik Hegels an der 
romantischen Ironie ihr begrenztes Recht; denn die roman-
tische Ironie ist wirklich nur die innerlich unberechtigte 
Aufblähung des Subjektiven; die objektive Fülle der Idee 
behält ihr gegenüber recht — anders als dem unbedingten 
Ironiker Sokrates gegenüber, der die reine Form der Sub-
jektivität lediglich als Scheidewasser benutzt, um das Sub-
jektive einerseits und die Fülle der Idee andererseits vonein-
ander zu sondern und so beides sich im Nichts der reinen 
Abstraktion auflösen zu lassen — „das Ich, welches ständig 
die Welt verschlingt". Möglich ist ein solches Verfahren 
freilich nur von einem jenseits des unmittelbar Mensch-
lichen liegenden Standpunkt aus. Bei Kierkegaard selber ist 
es die in der Wiedergeburt gewonnene christliche Lebens-
auffassung, die jetzt an der Stelle erscheint, welche in den 
„Briefen" des faustischen Zweiflers der Selbstmord einge-
nommen hatte als Ausdruck der unendlichen Verneinung. 
Es ist klar, daß allein von diesem neuen Standpunkt aus 
Gestaltung möglich ist. Obwohl dergestalt die christliche 
Lebensauffassung das innere Gefüge der Dissertation trägt, 
wie sich an vielen Stellen — gewissermaßen wider Willen — 
verrät, bringt Kierkegaard doch das Christliche nicht un-
mittelbar zur Geltung, sondern verbirgt es in dem vom 
Standpunkt des Sokrates aus entwickelten Gedanken einer 
„beherrschten Ironie", wobei natürlich das Recht des 
sokratischen Standpunktes im Rahmen des zutagetreten-
den Gedankengangs eine abstrakte Setzung bleibt (der 
„Auftrag der Gottheit"), die ihre Fülle nur von der heim-
lichen Gegenwart des Christlichen erhält. 

In der Dissertation sind die Grundfragen aller späteren 
Lebens- und Denkarbeit Kierkegaards bereits gestellt, wenn 
sie auch vorerst nur in groben Umrissen beantwortet wer-
den: Nur von der christlichen Lebensauffassung kann der 
wahre Sinn und die wahre Tiefe alles Menschlichen erfaßt 
werden; es wird deutlich, daß aus sich heraus das Mensch-



Zusammenbruch der Lebenshoffnungen 39 

liehe in der Selbstzerstörung enden muß; nur die christliche 
Wiedergeburt bringt den Menschen wahrhaft zu sich selbst. 
Das heißt aber, daß die christliche Lebensauffassung das 
Menschliche besser begreift als es sich selbst, und daß sich 
das Christliche somit auch in den Kategorien des Mensch-
lichen aussprechen kann, obgleich vom rein Menschlichen 
die Wiedergeburt, und das heißt demnach bei Kierkegaard 
die wahre Menschlichkeit, ja die wahre Poesie, nur als 
unbegreifliches Wunder erfahren werden kann. Reizvoll 
ist in der Dissertation, daß Kierkegaard diese Zusammen-
hänge mit den Denkmitteln der Hegeischen Philosophie 
darstellt, obwohl das Dargestellte diese Philosophie sprengt; 
denn eine Vermittlung zwischen den auseinanderfahrenden 
Grenzbestimmungen der menschlichen Existenzdialektik: 
dem Ende alles Menschlichen in der unendlichen ironischen 
Negativität und der wahren Erfüllung alles im Mensch-
lichen Angelegten im Christentum geschieht nicht durch ein 
System des Denkens, sondern allein in der Wiedergeburts-
erfahrung der einzelnen Subjektivität. Kierkegaard hat erst 
allmählich gelernt, diesen Grundansatz in alle Verzwei-
gungen des Lebens und Denkens hinein durchzuarbeiten. 

IV. Zusammenbruch der Lebenshoffnungen 
Am 10. September 1840 hat Kierkegaard sich mit Regine 

Olsen verlobt. Am 8. August 1841 versuchte er, die Ver-
lobung durch Rücksendung des Rings zu lösen. Am 11. Ok-
tober geschah die endgültige Auflösung der Verlobung. In 
die harte geistige Arbeit an der Dissertation, die am 
16. Juli 1841 von der Kopenhagener philosophischen Fa-
kultät angenommen wurde, schlingt sich also eine an inne-
ren Krisen reiche Verlobungsgeschichte. 

Im Verständnis dieser Verlobungsgeschichte, die nach 
einem Jahr dramatischer Kämpfe zur Trennung der Braut-
leute geführt hat, liegt der Schlüssel zu Kierkegaards Per-
sönlichkeit und seiner gesamten inneren Geschichte. Er hat 
in seinen dichterischen Schriften unter Festhalten der äuße-
ren Bewegungen aus der Wirklichkeit vielfach ein zur 



40 Zusammenbruch der Lebenshoffnungen 

Auflösung führendes Verhältnis zweier Liebender oder 
Verlobter dargestellt. All diese Darstellungen sind Mysti-
fikationen, die den Zweck haben, Regine über seine stets 
unverändert bleibende sehnsuchtsvolle Liebe zu ihr hinweg-
zutäuschen und sie frei zu machen zu einem -von ihrem 
ehemaligen Bräutigam gelösten Leben. Dies ist Kierkegaard 
auch so gut gelungen, daß Regine sich etwa IV2 Jahre nach 
der Auflösung der Verlobung mit einem anderen verlobt 
hat. Soweit das bei Kierkegaard dann doch gefühlsmäßig 
Bitterkeit und Entrüstung ausgelöst hat, gehört diese Bitter-
keit zu den Widersprüchen eines leidenschaftlichen Herzens, 
das die Verwirklichung einer ihm selbst tödlichen Schmerz 
bereitenden Absicht dennoch kaum zu ertragen vermag. 

Nach den echten biographischen Zeugnissen hat Kierke-
gaard Regine durch einen leidenschaftlichen, das Letzte 
einsetzenden Willen zum Ja der Liebe überwinden müssen; 
auch hat er, als Regine unter Verkennung seiner schwer-
mütigen Hemmungen mit ihm zu spielen Miene machte, 
seine ganze männliche Überlegenheit hervorgekehrt und 
die Braut „mit hinausgerissen in den Strom" leidenschaft-
lich zärtlicher Verliebtheit. Wie tief er an der Liebe Regines 
hing, zeigen die Verlobungsbriefe aus dem ersten Viertel-
jahr der Verlobung, die zu den schönsten Zeugnissen bräut-
licher Liebe in der Weltliteratur gehören. Regine ist — was 
angesichts der ausgesprochenen Durchschnittlichkeit ihrer 
Persönlichkeit vielleicht unbegreiflich, dennoch aber eine 
sichere Tatsache ist — der einzige Mensch gewesen, dem 
Kierkegaards Herz mit einer jeden Widerstand des Ver-
standes und Stolzes überwindenden Liebe unbedingt bis 
zum letzten Atemzug gehört hat. Er konnte sich das ewige 
Leben nicht vorstellen außer unter dem Bilde, daß er dort 
mit Regine Hand in H a n d gehen werde. Das Geheimnis 
seiner Verlobungskrise besteht somit darin, daß er die Ver-
lobung mit diesem einen begehrten Menschen, dessen zärt-
liche Hingabe er sich unter Einsatz seines ganzen Willens 
erobert hatte, dennoch aufgelöst hat. Wer diesem einfachen, 
bis ins einzelne urkundlich belegbaren Tatbestand nach-
denkt, wird dessen gewiß sein, daß es sich hier um einen 



Zusammenbruch der Lebenshoffnungen 41 

Gewissenszwang handelt, der mächtiger war als alles natür-
liche, sehnsuchtsvolle Begehren. Eben deshalb können vul-
gäre Literaten, die von einem solchen Gewissenszwang in 
einem geistig, seelisch und leiblich gesunden Menschen keine 
Vorstellung haben, das Rätsel dieser Verlobungsgeschichte 
nicht verstehen. Man wird es ihnen insofern nachsehen müs-
sen, wenn sie törichte und abwegige Vermutungen ohne 
urkundliche Begründungen an den Haaren herbeiziehen. 

Worin hat nun dieser Gewissenszwang bestanden? Es 
handelt sich keineswegs um etwas, das Kierkegaard vor der 
Verlobung hätte wissen können und nur aus Leichtfertigkeit 
nicht beachtet hat. Eben weil er stets ein Einsamer war, der 
die Menschen nur von ferne kannte, und weil er vor allem 
mit dem weiblichen Geschlecht niemals irgendeine wesent-
liche Berührung gehabt hat, mußte das mit der Verlobung 
entstehende bräutliche Verhältnis ihm unbekannte, über-
raschende Erfahrungen bringen. Regine ist für Kierkegaard 
der erste und einzige Mensch gewesen, dessen Seele er ganz 
aus der Nähe kennenlernte. Es steht fest, daß er in Gewiß-
heit der ihm gewordenen versöhnenden Gnade sich den Mut 
von Gott schenken ließ, ein so nahes und so mit Verantwor-
tung geladenes Verhältnis der Lebensgemeinschaft mit einem 
anderen Menschen einzugehen. Die erschütternde, verwir-
rende und quälende Entdeckung, die er nach seiner eigenen 
Aussage am Tage nach der Verlobung gemacht hat, besteht 
darin, daß er trotz allem inneren Ringen um die rechte 
Entscheidung das ihm von Gott verhängte Schicksal nicht 
erkannt hatte: „Am andern Tage sah ich, daß ich fehl-
gegriffen hatte. Ein Büßender, der ich war, mein Leben vor-
her, meine Schwermut, das war genug". Kierkegaard lernte 
an der Unmöglichkeit einer echten geistig-seelischen Ge-
meinschaft mit Regine, daß Gott ihn dazu bestimmt habe, 
als ein von den andern Menschen Abgesonderter seinen Weg 
durchs Leben zu gehen. Seine Verlobungskrise ist somit 
zugleich auch Krise seines Gottesverhältnisses. Wie tief diese 
religiöse Krise gewesen ist, erkennt man daran, daß Kierke-
gaard erst IV2 Jahre nach der Auflösung der Verlobung 
begriffen hat, Gott habe ihn wirklich zu der Einsamkeit 



42 Zusammenbruch der Lebenshoffnungen 

eines abgesonderten, allein aus verborgener Gnade lebenden 
Zeugen des christlichen Glaubens bestimmt. Kierkegaard 
schreibt später ins Tagebuch: „Der Inhal t jenes Verlobungs-
jahrs wa r f ü r mich eigentlich: qualvolle Erwägungen eines 
geängsteten Gewissens, dar fs t du dich verloben, darfst du 
heiraten —" . Die innere Gegenwehr gegen die Trennung 
von Regine reicht jedoch über die von Kierkegaard aus 
Gewissensnot erzwungene Entlobung noch geraume Zeit 
hinaus. 

Es ist angesichts der unauslöschlichen Liebe, die Kierke-
gaard zu Regine gehabt hat , schwer, die Wahrhei t über dies 
liebreizende, in Frömmigkeit und Tugend erzogene Mäd-
chen aus feinem Bürgerstand rückhaltlos auszusprechen. Die 
Briefe, die sie nach Kierkegaards Tod an dessen Neffen 
H e n r i k Lund geschrieben hat , zeigen aber zur Genüge, 
daß sie von den in ihrem Verlobten vorgehenden inneren 
K ä m p f e n teils wegen mangelnder geistiger Begabung, teils 
wegen mangelnder Feinfühligkeit schlechterdings nichts ge-
ahnt und verstanden hat . Die Regungen tieferer Frömmig-
keit, die ihr an Kierkegaard auffal len mußten und auch 
wirklich aufgefal len sind, haben ihr als k rankha f t e melan-
cholische Übertreibungen des religiösen Ernstes gegolten. 
Kierkegaard selber sagt später, sie habe ihn nach dem einen 
Jahr Verlobung nicht eigentlich gekannt ; auch sie habe den 
leichten Überwur f , in welchem er sich gewöhnlich zeige, 
nicht durchschaut; in Wahrhei t lebe er in einer Geisterwelt, 
es sei etwas Gespenstisches an ihm, welches ein wirkliches 
Zusammenleben im alltäglichen Einerlei freilich fast un-
möglich mache. 

Gewiß ha t Kierkegaard es in keiner Weise daran fehlen 
lassen, das Band religiöser Gemeinschaft mit Regine zu 
knüpfen und sie in die Geheimnisse seiner schwermütigen, 
von Anfechtungen zerrissenen Seele vorsichtig hineinzu-
führen. Er ha t ihr, wenn auch unter Verhüllung des Letzten 
und Schrecklichsten, von seinem Vater und seiner eigenen 
Bekehrung gesprochen, ha t auch versucht, mit ihr die Bibel 
und Mynsters Predigten zu lesen. Die Tatsache, daß Regine 
sidh unter Festhalten an ihren oberflächlichen und durch-



Zusammenbruch der Lebenshoffnungen 43 

schnittlichen religiösen Urteilen dieser Einwirkung ent-
schieden verschlossen hat, ist offenbar zuletzt ausschlag-
gebend dafür gewesen, daß die Trennung von Regine für 
Kierkegaard zur unausweichlichen Gewissenspflicht wurde. 
Er stand vor der Wahl, entweder eine Ehe mit einem Mäd-
chen einzugehen, mit dem er letzte religiöse Gemeinschaft 
nicht haben konnte, oder aber den bürgerlichen Vorurteilen 
und den zärtlichen Empfindungen Regines die Trennung 
abzutrotzen. Nach der Art seines Gottesverhältnisses wäre 
für ihn eine eheliche Verbindung ohne volle religiöse Ge-
meinschaft eine Todsünde und zugleich eine Verunehrung 
der Geliebten gewesen; er wolle Regine „nicht zu seinem 
Kebsweib machen". Sein Gewissen preßte ihm gegen all 
seine Gefühle den Weg der Trennung ab. Daß dies der 
rechte Weg war, wird daran deutlich, daß Kierkegaard 
bei allen Versuchen der Selbsterschließung es doch nicht 
für möglich gehalten hat, Regine die gemeinsame Sünde 
seines Vaters und seiner selbst, die Verfluchung Gottes 
wegen des von Got t schicksalhaft Auferlegten, zu eröffnen. 
Er sah ein, daß er sie seelisch zerbrochen hätte, falls er sie 
wirklich von diesem letzten religiösen Schrecknis hätte über-
zeugen können. Er begriff somit, daß Regines Notwehr 
gegen seine religiöse Schwermut die vitale Selbstbehaup-
tung einer um ihr eigenes natürliches Lebensglück bangenden 
Erdenkreatur gewesen ist. Im übrigen hat noch die 80jäh-
rige Frau Regine Schlegel Anstoß genommen an Kierke-
gaards Aussage, daß sie keine religiöse Anlage gehabt habe: 
Sie habe eine wirklich religiöse Erziehung genossen, die 
Bibel und Thomas a Kempis' Nachfolge Christi seien ihre 
Lieblingsbücher gewesen, sie habe freilich kein Bedürfnis 
gehabt, über ihr Verhältnis zu Gott eingehende Gespräche 
zu führen; sie habe gefürchtet, dadurch das Beste in sich zu 
verflüchtigen. Das heißt, Regine hat sich nicht aus zufälliger 
Laune gegen die religiösen Einwirkungen Kierkegaards ge-
sperrt. Sie hat zu den Menschen gehört, welche — wie 
Kierkegaard später so unerbittlich klargelegt hat — gerade 
durch die Selbstverständlichkeit ihrer „christlichen" Er-
ziehung gegen das persönliche Christwerden verriegelt sind 



44 Zusammenbruch der Lebenshoffnungen 

Regine hat sich also tatsächlich gegen Kierkegaards Reli-
giosität als gegen etwas ihre unmittelbare Lebendigkeit Be-
drohendes gewehrt. 

Wer sich in die ganze Tiefe dieses Konflikts hineinfühlt, 
dem vergeht der Mut, an Kierkegaards Verhalten irgend-
welche Kritik zu üben. Gewiß sind die beiden letzten 
Monate vor der endgültigen Aufhebung der Verlobung, 
d. h. die Zeit nach dem ersten mißglückten Versuch, den 
Ring zurückzuschicken, grausig gewesen. Kierkegaard hatte, 
sobald ihm die Notwendigkeit der Trennung feststand, 
seine ganze Kraft daran gesetzt, Regine auf möglichst 
schonende Weise von sich zu lösen. Regine hatte Widerstand 
geleistet, und zwar, wie Kierkegaard es ihr — nach seiner 
Art sich selbst entgegenarbeitend —• selber geraten hatte, 
Widerstand durch Hingebung. So wurde es notwendig, daß 
Kierkegaard durch einen endgültigen Schritt die Verlobung 
aufhob. Dies geschah mit folgendem Brief: „Um nicht noch 
des öfteren die Probe auf etwas zu machen, das doch ge-
schehen muß, und das, wenn es geschehen ist, wohl Kräfte , 
so wie sie nötig sind, geben wird: so laß es geschehen sein. 
Vergiß vor allem den, der dies hier schreibt; vergib einem 
Menschen, welcher, ob er gleich etwas vermochte, doch nicht 
vermochte, ein Mädchen glücklich zu machen. Eine Seiden-
schnur senden bedeutet im Osten Todesstrafe für den Emp-
fänger; einen Ring senden, wird hier wahrlich zur Todes-
strafe für den, der ihn sendet". Die Antwort Regines wird 
von Kierkegaard 8 Jahre später so beschrieben: „Anstatt 
die Sache nun entschieden sein zu lassen, geht sie in meiner 
Abwesenheit auf mein Zimmer und schreibt mir ein ganz 
und gar verzweifeltes Billet, in dem sie mich um Jesu 
Christi willen und bei der Erinnerung an meinen verstor-
benen Vater beschwört, sie nicht zu verlassen. So war denn 
nichts anderes fü r mich zu tun als das Äußerste zu wagen, 
und ihr womöglich zu Hi l fe zu kommen mit einem Betrug, 
alles zu tun, um fortzustoßen, um ihren Stolz wieder anzu-
stacheln. Dann brach ich das Verhältnis zum zweiten Mal 
zwei Monate später". Der von Kierkegaard genannte Betrug 
sah so aus, daß Kierkegaard mit einer geradezu raffinierten 



Zusammenbruch der Lebenshoffnungen 45 

Kunst der Selbstverstellung und Selbstverleumdung vor 
Regine die Maske des gewissenlosen Ästheten anlegte, der 
das Verhältnis niemals ernst gemeint, sondern lediglich 
erotisch experimentiert habe. Er hat etwa unter völliger 
Kälte und Gleichgültigkeit in plattester Weise und in end-
loser Geschwätzigkeit sich über ihre Liebe ergossen, oder 
er hat Regine in roher Weise durch selbstisches Wesen vor 
den Kopf gestoßen usf. Kierkegaard hat diese Grausamkeit 
für gewissensmäßig schlechterdings geboten angesehen. 
Wäre er nicht im Gewissen gebunden gewesen — so meint 
er später —, dann hätte auch die ganze Leidenschaft seines 
Verstandes, mit der er die Notwendigkeit jenes Betruges 
erkannte, nicht ausgereicht, um für ihn dieses Entsetzen 
erträglich zu machen. Er hat geglaubt, Regine habe sich mit 
ihrer Verzweiflungstat in verzweifeltem Trotz religiös an 
ihn gekettet, habe einen Mord und Schlimmeres auf sein 
Gewissen gelegt, so daß er selber „nötig hatte, zur Hölle zu 
fahren, um Kenntnis zu bekommen, wie ein Teufel aus-
sieht", damit er selber ihr wie ein Teufel erscheinen könne 
und, sie dergestalt aus dem unwahren Verhältnis zu ihm 
losreißend, sie ins wahrhafte Gpttesverhältnis retten könne. 

Einem durchschnittlichen Menschen würde man der-
gleichen nicht verzeihen können, und man versteht den 
alten Etatsrat Olsen, Regines Vater, wenn ihm Kierke-
gaard ein Gegenstand des Grauens geworden ist. Es kommt 
hier aber nicht auf ein solches Urteilen an, sondern darauf, 
daß die göttliche Vorsehung Kierkegaard gerade durch die 
Liebe zu diesem für ihn in keiner Weise bestimmten Mäd-
chen und die dadurch ausgelösten inneren Kämpfe zu dem 
gebildet hat, was er als christlicher Denker, Dichter und 
Schriftsteller geworden ist. Kierkegaard hat selber in spä-
teren Jahren erkannt oder wenigstens zeitweise gefühlt, daß 
die „Lenkung" ihm mit der Qual seiner Verlobungs-
geschichte gerade das geschenkt hat, dessen er bedurfte. 

Seltsam ist, daß es einen Menschen gegeben hat, der ein 
wenig hinter die Maske dieses Meisters der Verstellung zu 
schauen vermocht hat. Dies war Regines ältere Schwester 
Cornelia. Während Kierkegaard später Regines Verhalten 



46 Zusammenbruch der Lebenshoffnungen 

in der Verlobungskrise mit dem Satz bezeichnet „Sie wählte 
den Schrei; ich wählte den Schmerz", rühmt er dagegen die 
echte Weiblichkeit Cornelias: „Als alle Klugen leicht ver-
standen, daß ich ein Schurke sei. . . , da sagte sie: ,Ich kann 
Magister Kierkegaard nicht verstehen, aber ich glaube 
gleichwohl, daß er ein guter Mensch ist"'. Um so erschüt-
ternder wirkt es, daß Kierkegaard sich nidht gescheut hat, 
in dem seine Verlobungsgeschichte auch äußerlich kari-
kierenden „Tagebuch des Verführers" der weiblichen Figur 
den Namen dieser Schwester Regines anzuhängen. 

Wie schon erwähnt, hat Kierkegaard gleichlaufend mit 
dem inneren Kampf um das Recht auf Regine seine Disser-
tation, ein Werk von fast 400 Drudeseiten, geschrieben, 
eingereicht und in mündlicher Disputation verteidigt. 
Außerdem ist er im Wintersemester 1840/41 und im Som-
mersemester 1841 Mitglied des königlichen Pastoralseminars 
gewesen, hat am 12. Januar 1841 die vorgeschriebene Pre-
digt gehalten und ist mehrmals als Rezensent aufgetreten. 
Er hat also auch in dieser Hinsicht in jeder ihm möglichen 
Weise auf die Verwirklichung des „Allgemeinen" hinge-
arbeitet, und zwar sowohl was die Vorbereitung auf das 
kirchliche Amt betrifft, als auch im Hinblick auf eine 
etwaige Universitätslaufbahn. Insbesondere die Disserta-
tion ist von Kierkegaard in geradezu unbegreiflich kurzer 
Zeit zuendegebracht worden. Man versteht diese Eile, wenn 
man weiß, daß die Professur des im März 1838 gestorbenen 
Poul Martin Moller noch im Herbst 1840 vakant war, und 
daß Moller sich höchstwahrscheinlich Kierkegaard als seinen 
Nachfolger gewünscht hat. Indessen wurde im April 1841 
überraschend der Privatdozent der Theologie Rasmus Niel-
sen zum Nachfolger Mollers ernannt. Als nach Kierke-
gaards Promotion Sibbern, derzeitiger Dekan der philo-
sophischen Fakultät, vielleicht vom schlechten Gewissen 
getrieben, Kierkegaard aufforderte, eine Anstellung als 
Dozent der Philosophie zu suchen, war die Antwort eine 
ironische Bemerkung über die mangelhafte Vorbereitung 
Nielsens fü r die philosophische Professur — Kierkegaard 
wolle sich einer solchen Schnellfertigkeit nicht schuldig 



Zusammenbruch der Lebenshoffnungen 47 

machen. Ähnlich ironisiert Kierkegaard Sibberns Rat, die 
Dissertation ins Deutsche zu übersetzen. Er trifft hier auf 
die gleichen Schwierigkeiten, die ihm schon im Zusammen-
hang mit seiner Erstlingsschrift (vgl. oben Seite 36 f.) begegnet 
waren: Er hatte die Schrift über Andersen in Heibergs Zeit-
schrift zum Druck bringen wollen, in der bereits seine oben 
(Seite 15 f.) erwähnten Zeitungsaufsätze erschienen waren. 
Heiberg jedoch lehnte ab, gewiß nicht nur wegen des zu 
großen Umfangs der Schrift und wegen ihres verzwickten 
Stils, sondern auch deshalb, weil die Art, wie Kierkegaard 
die christliche Lebensauffassung zum Ausgangspunkt ästhe-
tischer Kritik macht, für den Hegelianer Heiberg unan-
nehmbar war. N u r weil Kierkegaard inzwischen durch das 
väterliche Erbe wirtschaftlich unabhängig geworden war, 
konnte er die Schrift drucken lassen. Ähnlich hat dann so-
wohl das fromme wie auch das schöngeistig-philosophische 
Kopenhagen für den unheimlich-geistreichen, im Gewände 
der Ironie auftretenden christlichen Apologeten keinen Sinn 
gehabt. Im Pastoralseminar wurde der allzu tiefe, das ge-
wohnte Christentum antastende christliche Ernst des Pre-
digers Kierkegaard bemängelt; Sibbern wieder scheint tief 
befriedigt gewesen zu sein, daß Kierkegaard durch den 
Skandal der Entlobung seine wahre Na tu r zu erkennen 
gegeben und alle Befürchtungen bestätigt habe. 

Für Kierkegaard selber ist zweifellos der Bruch mit Re-
gine, verschärft durch den notwendig gewordenen „Betrug" 
und den damit gegebenen, für einen so stolzen Menschen 
wie Kierkegaard besonders tief empfundenen Verlust der 
inneren und äußeren Ehre das alles andere, auch den Zu-
sammenbruch der Berufshoffnungen, zunächst Verschlin-
gende gewesen. Indessen hat dieses persönliche Scheitern 
nicht nur verneinende Folgen. Kierkegaard selber hat später 
wiederholt ausgesprochen, daß Regine neben seinem Vater 
der einzige Mensch sei, dem er Entscheidendes, ja sein 
Gottesverhältnis zu verdanken habe. Sein Durchbruch zu 
seiner eigentlichen Aufgabe, das sich stufenweise vollbrin-
gende Hindurchdringen zu einer christlichen Existenz und 
einem Christentumsverständnis, * welche immer rücksichts-



48 Schrif ts tel lerci u m Regines wil len 

loser aus dem Umschluß der Zeit heraustreten, haben ihren 
Anfangspunkt in der einsamen Verzweiflung, in die das 
Verhängnis mit Regine den Menschen Kierkegaard hinein-
gestoßen hat. 

V. Schriftstellerei um Regines willen 
Mit dem Bruch der Verlobung und den beiden Monaten 

des „Betrugs" hat Kierkegaard sein Verhältnis zu Regine 
nicht als abgeschlossen betrachten können. Vielmehr hebt 
eben jetzt im Tagebuch eine leidenschaftliche Reflexion an 
über den tieferen Zusammenhang des Geschehens, über 
Recht und Unrecht in Kierkegaards Handlungsweise, über 
die Notwendigkeit des Bruchs und endlich auch über die 
Möglichkeit eines Neubeginns, einer „Wiederholung" unter 
dem tiefsten ethisch-religiösen Ernst. Kierkegaard schreibt 
kurze Zeit nach der Entlobung ins Tagebuch: „Meine Sünde 
ist es, daß ich keinen Glauben hatte, Glauben daran, daß 
für Gott alles möglich ist", und später: „Hät te ich Glauben 
gehabt, so wäre ich bei Regine geblieben". Dieser Re-
flexionskampf ist jedoch nur die Begleitmusik zu der durch 
das innere Ringen um Regine hervorgetriebenen ersten 
großen dichterischen Schöpfung Kierkegaards, dem fast 
1000 Druckseiten umfassenden Doppel werk „Entweder/ 
Oder". Die ersten Entwürfe zu dem Buch, und zwar zu 
den von tiefem Verantwortungsernst durchdrungenen Be-
trachtungen des zweiten Teils über Liebe und Ehe, sind 
bereits in den Monaten des „Betrugs" entstanden. Der Keim 
des Ganzen ist also das Verlangen Kierkegaards nach inne-
rer Rechtfertigung, nach einer Klärung und einem Ausspre-
chen dessen, was er Regine unmittelbar nicht sagen durfte. 

Nach der Trennung von der Braut brachte Kierkegaard 
14 Tage damit zu, den Kopenhagener Klatsch gegen sich in 
Bewegung zu setzen, um nichts zu versäumen, was Regine 
von ihm lösen könne. Am 25. Oktober 1841 reiste er nach 
Berlin, in erster Linie aus Rücksicht auf Regine — er wollte 
jede störende Einwirkung seiner persönlichen Nähe auf sie 
vermeiden. In Berlin lebte er von geselligem Verkehr fast 



Schriflstellerei um Regines willen 49 

völlig abgeschlossen, hörte lediglich die Vorlesungen von 
Schelling, Marheinecke, Steffens und Werder und widmete 
sich im übrigen der Arbeit an „Entweder/Oder". Über die 
Nötigung zur eigenen inneren Auseinandersetzung hinaus 
erweiterte sich der Plan des Buches alsbald dahin, daß 
Kierkegaard mit dem Werk auf Regine mittelbar einwirken 
wolle; daneben hatte er das starke Bedürfnis, der Welt zu 
zeigen, „was in ihm wohne", gerade nach der Mißachtung, 
welche die Erstlingsschrift und die Dissertation getroffen 
hatte, und welche durch den Skandal der Entlobung schein-
bar bestätigt wurde. So ist denn „Entweder/Oder" nach 
beiden Richtungen hin ein das Frühere überbietender Ver-
such, die alten Ziele neu zu ergreifen. Das Große daran ist, 
daß Kierkegaard trotz der lebenzerstörenden Wirkung, 
welche die Einkehr in die christliche Gnade für ihn selber 
aufs neue bewährt hatte, daran festhält, daß allein im 
Christentum die Erfüllung wahrer Menschlichkeit möglich 
ist, und zwar die Erfüllung gerade auch im bestimmten 
und begrenzten Rahmen bürgerlichen Berufs und bürger-
licher Ehe. Dabei wird die Fragestellung, wie naheliegend 
ist, besonders auf Liebe und Ehe zugespitzt und dergestalt 
beantwortet, daß das von der Romantik zur Geltung ge-
brachte Ideal der zweckfreien, rein poetischen Erotik und 
der sich in der dichterischen Existenz vollendenden Mensch-
lichkeit allein in der von christlicher Verantwortung getrage-
nen Ehe möglich ist. Wahre Menschlichkeit kann allein als 
persönliches Leben verwirklicht werden, nicht aber in dem von 
ständig wechselnden Stimmungen beherrschten und zerris-
senen Ich des Romantikers, und auch nicht in dem sich ins 
Abstrakt-Allgemeine verflüchtigenden Ich des System-
Philosophen. Denn persönliches Leben ist nur möglich in 
der Wahl seiner selbst als ewig verantwortliches Selbst. 
Damit zugleich ist die Wahl (später sagt Kierkegaard statt 
„Wahl": „Entscheidung" oder „Entschluß") zwischen Gut 
und Böse gesetzt. Für den das Menschsein aus der Tiefe 
christlicher Weltauffassung Begreifenden ist jedoch die Wahl 
seiner selbst nichts anderes als die Reue; denn wo das eigene 
Selbst sich als letztgültige Wirklichkeit ergreift, muß sich 

4 Kierkegaard 



50 Schriftstellerei u m Regines willen 

ergeben, daß es die gottgewollte Wirklichkeit seiner selbst 
verfehlt hat. Dabei zeigt sich die ethische Unerbittlichkeit, 
welche die Wahl seiner selbst in der Reue vor Gott hat, 
darin, daß mit ihr der gesamte Tatbestand des Selbst so 
übernommen wird, wie er ist. Es wird nicht gefragt, was 
Schuld, was Schicksal, was entschuldbar, was unentschuld-
bar sei usf., sondern der Einzelne wählt sich in a l l e m , was 
er ist; er kann nur so Person vor Gott sein, daß alle Fragen 
über eine B e d i n g t h e i t der persönlichen sittlichen Ver-
antwortung ausgeschaltet sind. 

Was Kierkegaard über die Dissertation hinaus mit „Ent-
weder/Oder" zu sagen hat, ist die Einsicht, daß Einkehr 
in die christliche Gnade, Wiedergeburt, diesen mit ihr un-
trennbar verknüpften ethischen Sinn hat. Kierkegaard sel-
ber ist das dadurch eingebrannt worden, daß ihm an dem 
in der Reue von ihm verantwortlich übernommenen Ver-
hältnis zur eigenen Vergangenheit mit all ihren Düsternissen 
das Verhältnis zu Regine zerbrach und er an ihr schuldig 
wurde. Er stellt es in „Entweder/Oder" dar als das Schick-
sal der „Ausnahme", welche einen derartigen Abgrund des 
Schuldbewußtseins in sich birgt, daß ihr die Verwirklichung 
des „Allgemeinen" verschlossen bleibt. Die Frage der „Aus-
nahme" ist einer der Knotenpunkte in Kierkegaards Leben 
und Denken. An dem Rätsel, ob er selber die „berechtigte 
Ausnahme" sei, oder ob sein Mangel an Glauben ihn an der 
Verwirklichung des Allgemeinen hindere, hat er lebenslang 
buchstabiert. In „Entweder/Oder" steht es so, daß das 
Verhältnis der Wahl seiner selbst in der Reue zur bestimm-
ten ethischen Aufgabe noch nicht bis zu Ende durchreflek-
tiert ist. Wie ist die „Ausnahme" von dem das Allgemeine 
verwirklichenden „Normalchristen" abzugrenzen? Ist es 
nicht entweder so, daß die wahrhafte Einkehr in die Reue 
das Band zum Allgemeinen auf jeden Fall durchschneidet, 
oder so, daß es keinen noch so tiefen Fall ins Sündenbewußt-
sein gibt, aus dem nicht der wahrhafte Glaube wieder auf-
steht? Diese Frage bleibt in „Entweder/Oder" offen. Das 
ist freilich von Kierkegaards Leben her geurteilt nur folge-
richtig: das Verhältnis zu Regine, welches hier die bestimmte 



Sdiriftstellerei um Regines willen 51 

ethische Aufgabe vertritt, war für Kierkegaard keineswegs 
entschieden. Gerade mit „Entweder/Oder" greift er die 
Aufgabe von neuem an. 

„Entweder/Oder" ist nach Kierkegaards bestimmter Aus-
sage für Regine geschrieben worden. Für ihn steht diese 
Zielsetzung durchaus im Vordergrund. Ihr vor allem dient 
die Ausweitung des Gedankens der Wahl zu einer dichte-
risch durchgeführten Gegenüberstellung der „ästhetischen" 
und der „ethischen" Lebensauffassung in lebendigen Ge-
stalten. Diese Gestalten sind nicht etwa Kierkegaard selber; 
sie sind jedoch mit seinem Lebensblut gespeiste, aus seiner 
Individualität abgespaltene, phantastisch-dichterische Mög-
lichkeiten seiner selbst. Dabei trägt der Ästhetiker des 
ersten Teils mehr von Kierkegaards vor Regine und vor der 
Kopenhagener Gesellschaft zur Schau getragenen geistigen 
Art an sich, der Gerichtsrat des zweiten Teils mehr von 
seinem vor jedermann verhüllten inneren Leben und 
Denken. 

Kierkegaard hat später gesagt, daß „Entweder/Oder", 
und darin insbesondere das „Tagebuch des Verführers" ge-
schrieben worden sei, um Regine abzustoßen und somit das 
in den zwei Monaten des „Betrugs" begonnene Werk zu 
vollenden. In jenes „Tagebuch" und auch in die „Diapsal-
mata" von „Entweder/Oder I " hat Kierkegaard z. T. wört-
lich Texte übernommen, die er seiner Braut während der 
Verlobungszeit geschickt hatte. Es geht jedoch aus Kierke-
gaards von Berlin aus an seinen einzigen Freund Emil 
Boesen geschriebenen Briefen hervor, daß er im geheimen 
gehofft hat, Regine werde durch die Maske hindurch-
schauen, und es werde infolge der durch „Entweder/Oder" 
in ihr entbundenen Bewegung in größere persönliche und 
religiöse Tiefe hinein die Voraussetzung wenigstens zu einer 
Versöhnung geschaffen werden. Die bloße Abstoßung Re-
gines hätte ja ihre Möglichkeiten von vornherein unter die 
nur ästhetische Lebensauffassung begrenzt. Das kann 
Kierkegaards Meinung nicht gewesen sein. Eher wäre zu 
sagen, daß die Monate des „Betrugs" auch durch den von 
Kierkegaard ausgesprochenen Zusammenhang mit „Ent-

4» 



52 Schriftstellerei u m Regines willen 

weder/Oder" in ihrer Doppelsinnigkeit als tief verborgenes 
Werben um das Verständnis Regines offenbar werden. 

Zu erklären bleibt schließlich die Tatsache, daß Kierke-
gaard „Entweder/Oder" unter Pseudonym erscheinen ließ. 
Der wesentliche Grund ist nicht der, daß Kierkegaard als 
Verfasser unbekannt bleiben wollte. Das Pseudonym wurde 
in Kopenhagen bald durchschaut, ohne daß Kierkegaard 
dem mit Nachdruck entgegengewirkt hätte. Allenfalls hat 
die Absicht i n d i r e k t e r Mitteilung an Regine eine aus-
lösende Rolle gespielt; diese Absicht fand nun auch in der 
ä u ß e r e n Form des Werks einen Ausdruck. Ausschlag-
gebend für die Pseudonymsetzung dürf te jedoch das innere 
Verhältnis Kierkegaards zu seiner dichterischen Hervor-
bringung überhaupt gewesen sein (vgl. oben, Seite 30 f.). Eine 
Art geistige Scham hinderte ihn an der äußeren Gleich-
setzung seiner selbst mit seiner dichterischen Persönlichkeit, 
die doch zu seinem Persönlichkeitskern stets in einem ge-
brochenen Verhältnis stand. Selbst bei Tagebuchaufzeich-
nungen dichterischer Art über die eigene Person hat Kierke-
gaard sich genötigt gefunden, durch Zwischenschaltung er-
dichteter Gestalten die Distanz zu unterstreichen. 

Der von Kierkegaard so stark empfundene Unterschied 
zwischen der dichterischen Brechung seiner Innerlichkeit in 
„Entweder/Oder" und der verborgenen Tiefe seines Gottes-
verhältnisses, an der sich das Verhältnis zu Regine in Wahr-
heit entschied, ist wohl auch der Hauptgrund dafür ge-
wesen, daß Kierkegaard auf das dichterische Erstlingswerk 
zwei Predigten folgen ließ, die er unter eigenem Namen 
in den Druck gab. Er spricht hier Regine unmittelbar als 
Seelsorger an (Im Tagebuch schreibt er, daß er im Ver-
hältnis zu Regine, umgekehrt wie theologische Kandidaten 
gewöhnlich, damit angehoben habe, Liebhaber, und damit 
geendet habe, Seelsorger zu sein.) Er gibt ihr die Verstehens-
möglichkeiten an die Hand , unter denen sie das Scheitern 
der Gemeinschaft mit dem Bräutigam auf rechte Weise in 
das Gottesverhältnis einordnen könnte. Im Gegensatz zu 
den späteren, Pseudonyme Schriften begleitenden erbau-
lichen Reden haben die beiden Predigten von 1843 also 



Schriftstellerei um Regines willen 53 

nicht den Sinn eines christlichen Gegenhalts, der ein Mißver-
ständnis der Pseudonyme verhindern soll. In den beiden 
Predigten spricht sich die gleiche religiöse Grundhaltung 
aus wie in „Entweder/Oder II" ; sie ist lediglich von jedem 
dichterischen Einschuß persönlicher Art gereinigt und be-
nutzt allenfalls die Kierkegaard eigene erbauliche Sprache, 
in der das Erbauliche von persönlicher Erfahrung lebendig 
geprägt erscheint, ohne doch die allgemeingültige Form zu 
verlieren. 

„Entweder/Oder" erschien am 20. Februar 1843 im 
Kopenhagener Buchhandel. Die Wirkung auf die Öffent-
lichkeit war nicht eigentlich die von Kierkegaard erhoffte. 
Den tiefsten Eindruck machte das „Tagebuch des Verfüh-
rers" in „Entweder/Oder I", was den ersten Anstoß zu 
Kierkegaards negativem Urteil über das „Publikum" gab. 
Am 1. März veröffentlichte Heiberg eine nichtssagende Be-
sprechung, die Kierkegaard zu einer ironischen Erwiderung 
veranlaßte. Obwohl Kierkegaard lebenslänglich für die 
literarische Welt als Victor Eremita, der Verfasser von 
„Entweder/Oder" figurierte, hat er dennoch mit diesem 
Werk keine klare Stellung innerhalb der dänischen Lite-
ratur errungen, sondern er blieb der etwas unheimliche 
Außenseiter, dem man mit halb widerwilliger Bewunde-
rung, aber ohne wirkliches Verständnis begegnete. 

Die Wirkung auf Regine, um derentwillen ja „Entweder/ 
Oder" in erster Linie geschrieben wurde, war scheinbar 
anders. Am 16. April 1843, dem Ostersonntag, nickte 
Regine Kierkegaard im Nachmittagsgottesdienst deutlich 
zu. Kierkegaard glaubte, sie wolle ihm zu verstehen geben, 
daß sie ihn nicht mehr für einen Betrüger halte, also „Ent-
weder/Oder" im Sinne des zweiten Teils verstanden habe 
und eine Wiederannäherung suche. Immerhin, sicher wissen 
konnte er es nicht, und so wurde er in stärkste innere 
Erregung versetzt. Eine Annäherung unter Festhalten des 
Mißverständnisses wäre ihm tödlich erschienen. Es wieder-
holte sich für ihn die Lage der letzten Verlobungsmonate, 
wenn auch gewissermaßen auf einer höheren Stufe. Kierke-
gaard war von einer wirklichen inneren Wandlung Re-



54 Schriftstellerei um Regines willen 

gines, die eine echte Wiederannäherung möglich gemacht 
hätte, nicht überzeugt. Er mußte annehmen, daß „Ent-
weder/Oder" aufs neue nur in Richtung eines unmittel-
baren Eindrucks seiner Persönlichkeit gewirkt hatte, und 
daß er damit Regine aufs neue mit „auf den Strom hin-
ausgenommen" und in Gefahr des Verderbens gebracht 
habe: „Nun sind anderthalb Jahre Leiden verspielt, all 
meine ungeheuren Anstrengungen, sie glaubt doch nicht, 
daß ich ein Betrüger war, sie glaubt mir. Welche Prüfun-
gen stehen ihr jetzt nicht bevor. Das Nächste wird sein, 
daß ich ein Heuchler bin. Je höher wir hinauf kommen, 
desto furchtbarer. Daß ein Mensch mit meiner Innerlich-
keit, meiner Religiosität sich derart verhalten konnte. Und 
doch kann ich jetzt nicht länger allein für sie leben, mich 
nicht der Verachtung der Leute aussetzen, um meine Ehre 
zu verlieren, das habe ich ja getan. Will ich nicht im Wahn-
witz hingehen und ein Sdiurke werden, bloß um sie dahin 
zu bringen, daß sie es glaubt — o was hülfe das. Sie wird 
doch glauben, ich sei es vorher nicht gewesen." 

Die quälende Reflexion durch alle Möglichkeiten des 
Verhältnisses zu Regine hindurch begann aufs neue, bis 
hin zu dem oben schon erwähnten Satz „Hätte ich Glauben 
gehabt, so wäre ich bei Regine geblieben". Es kam zu einem 
zweiten Stoß gewaltsamer dichterischer Produktion, mit 
der Kierkegaard die indirekte Einwirkung auf Regine in 
vertiefter, „Entweder/Oder" an Eindringlichkeit überbie-
tender Form wieder aufnahm. Er brachte die Arbeit an 
einer inzwischen begonnenen Lehrschrift über den philo-
sophischen Zweifel (De omnibus dubitandum est) ab, reiste 
zum zweiten Mal nach Berlin (8. Mai 1843) und begann 
das Doppelwerk „Die Wiederholung" und „Furcht und 
Zittern". 

„Die Wiederholung" entspricht dabei „Entweder/Oderl". 
Es ist die Regine abstoßende Seite des neuen Entweder/ 
Oder: Ein junger Dichter verläßt seine Braut, weil er nach 
der Verlobung entdeckt hat, daß er in ihr nur seine Muse 
geliebt hat und mit der Verwirklichung des Verhältnisses 
sich selber zerstört und die Braut mit erheuchelter Liebe 



Schriftstellern um Regines willen 55 

betrügt. An der ethisch geforderten „Wiederholung" der 
Verbindung unter Versöhnung von dichterischer Idealität 
und Wirklichkeit verzweifelt der junge Dichter, und wie 
die Braut (in der von Kierkegaard zerstörten, vonEmanuel 
Hirsch rekonstruierten Urfassung) Wiederannäherung 
sucht, erschießt er sich. Rein dichterisch ist die „Wieder-
holung" wohl das Bedeutendste, was Kierkegaard geschrie-
ben hat. Die Naturschilderung, die Schilderung eines The-
aterbesuchs und die Darstellung der Hioblektüre durch 
einen Verzweifelnden sind Perlen seiner Schriftstellerei. 

Es ist deutlich, daß Kierkegaard selber der Gestalt des 
jungen Dichters näher steht als dem Ästhetiker oder gar 
dem Verführer aus „Entweder/Oder I". In der Zeit vor der 
„Bekehrung" ist er mit Selbstmordgedanken umgegangen. 
Gerade die erste Begegnung mit Regine hat ihn damals 
in der Verzweiflung festgenagelt (vgl. oben, Seite 34). 
Wahrscheinlich hat Kierkegaard in der Verlobungszeit Re-
gine darüber Andeutungen gemacht. So lag es denn für sie 
durchaus nahe, auch die späteren Umdüsterungen ihres 
Bräutigams, die zum Bruch der Verlobung geführt hatten, 
nach dem Muster des jungen Dichters aus der „Wieder-
holung" zu verstehen. Zudem wirkt Kierkegaard hier 
nicht nur abstoßend auf Regine, sondern spricht zugleich 
eine Warnung aus: Regine muß sich fragen, ob nicht ihr 
Zunicken im Gottesdienst Kierkegaard in innere Erschüt-
terungen stürzen könne, die für ihn lebensgefährlich sind. 
Tatsächlich stellt das neue Doppelwerk an Regine die Ent-
scheidungsfrage so, daß ihr in keiner Weise eine eindeutige 
Antwort nahegelegt wird. Regine müßte aus eigener, neu 
erwachter innerer Lebendigkeit einen Weg sich bahnen 
durch das Dschungel der Verständnismöglichkeiten, die 
Kierkegaard dichterisch darstellt. Eben das aber ist ja die 
Absicht: Eine „Wiederholung" des Verhältnisses zwischen 
Regine und Kierkegaard ist nur möglich, wenn solch neue 
Innerlichkeit in ihr erwächst. 

Dem dient auch „Furcht und Zittern". Die Entsprechung 
zu „Entweder/Oder II" ist noch weniger genau als die der 
„Wiederholung" zu „Entweder/Oder I". In einem ganzen 



56 Schrif ts te l lerei u m Regines wil len 

Reigen dichterischer Gestalten rechnet Kierkegaard die 
„Ausnahme" durch, die in „Entweder/Oder II" nur eben 
angedeuteter Grenzbegriff geblieben war. Die „Ausnahme" 
ist der Einzelne, welcher für das „Allgemeine" inkommen-
surabel ist, das „Allgemeine" nicht verwirklichen kann, 
es sei denn durch das Wunder des Glaubens, und sich des-
halb nicht verständlich machen kann, da nur das „Allge-
meine" Sprache hat. Kierkegaard stellt in „Furcht und 
Zittern" aber auch die dämonischen Möglichkeiten der 
„Ausnahme" dar und mystifiziert das Ganze noch dadurch, 
daß er durch das Pseudonym „Johannes de Silentio", einen 
Nicht-Glaubenden, alles auf die Gestalt Abrahams beziehen 
läßt, welche dem Unglauben unverständlich bleiben muß. 
Wie die moderne Kierkegaard-Forschung zeigt, wird auch 
der heutige Leser noch durch Johannes de Silentio irre-
geleitet, wenn er sich nicht zum Erwerb eines e i g e n e n 
Standpunktes entschließt. 

Im übrigen findet sich in „Furcht und Zittern" unter 
dichterischer Verhüllung eine der Wahrheit sehr nahe-
kommende Darstellung des Bruchs mit Regine: In der 
Geschichte von Sarah und Tobias verweigert sich Sarah 
(-Kierkegaard) dem Tobias(-Regine) deshalb, damit Tobias 
nicht von dem Ungeheuer des religiösen Schreckens ver-
schlungen werde. 

Nachdem Kierkegaard noch im Mai in einem Rausch 
von Schaffenskraft in Berlin die „Wiederholung" vollendet 
hatte, reiste er Ende des Monats nach Kopenhagen zurück, 
um dort (mit Hilfe seiner Bibliothek) „Furcht und Zittern" 
in Angriff zu nehmen. Während er dergestalt mit Einsatz 
seiner gesamten Innerlichkeit in tiefstem religiösen Ver-
antwortungsernst und mit bebender Hoffnung um das 
Recht einer Wiederannäherung an Regine rang, empfing 
er mitten in die Arbeit hinein — wahrscheinlich im Juli 
1843 — die Nachricht, daß Regine sich längst anderweitig 
verlobt hatte. Ihr Zunicken hatte wohl nur die Bedeutung 
gehabt, daß sie ihm nicht mehr gram sei. Damit erwies 
sich denn der ganze Gehalt des jahrelangen inneren Um-
triebs Kierkegaards, und insbesondere der neuerliche Re-



Erbauliche Schriften 57 

flexionskampf der letzten Monate als törichter Irrgang. 
„Selten ist wohl jemand grausamer ironisiert worden als 
dieser Ironiker" (E. Hirsch), und zwar durch die harte, 
ja die banale Wirklichkeit, an der sich alle Dialektik des 
Möglichen bricht. 

Diese letzte Katastrophe im Verhältnis zu Regine be-
deutet fü r Kierkegaard auch religiös im Grunde mehr als 
alles Vorhergehende seit der „Bekehrung" im Mai 1838. 
Die ganze seit der „Bekehrung" erworbene Glaubens-
zuversicht war ja mit der Hoffnung auf Regine zusammen-
gewachsen, so daß der endgültige Zusammenbruch dieser 
Hoffnung auch die tiefste religiöse Erschütterung einschloß. 
Kierkegaard mußte lernen, christlichen Glaubensmut und 
irdische Hoffnung in jeder Gestalt auseinanderzuscheiden. 
Der Glaube ist eben nicht die märchenhafte Wundermacht, 
welche diesseitige Unmöglichkeiten „inkrafl des Absurden" 
zu Wirklichkeit umwandelt, sondern ist die Gotteskraft, 
welche freimacht von den Verflechtungen in der phan-
tastischen Unendlichkeit diesseitiger Möglichkeiten und 
vielmehr die e c h t e n Möglichkeiten ergreifen lehrt. 

Der Beginn dieses religiösen Umbruchs drückt sich schon 
in der von Kierkegaard dann in den Druck gegebenen 
Fassung von „Wiederholung" und „Furcht und Zit tern" 
aus; aber das ist nicht mehr Schriftstellerei um Regines 
willen. Für Regine bestimmt sind allenfalls die Stellen, an 
denen Kierkegaard sich darüber ausläßt, daß ein Mädchen, 
welches ein Verhältnis zum Ernst des Menschseins habe, 
nicht vom einen Tag zum andern den Inhalt ihres Lebens 
auswechseln könne, sondern an dem einmal gefaßten Ent-
schluß auch im Unglück festhalte. Kierkegaard hat erst 
allmählich gelernt, über die verlassene Braut milder und 
gerechter zu urteilen. 

VI. Erbauliche Schriften und neue theologische 
Fragestellungen 

Nach Erhalt der Nachricht von Regines anderweitiger 
Verlobung hat Kierkegaard aus dem fertigen Manuskript 



58 Erbauliche Schriften 

der „Wiederholung" die letzten Seiten mit dem Selbst-
mord des jungen Dichters herausgerissen und durch eine 
Veralberung ersetzt, in der die Geliebte sich mit einem 
andern verheiratet und dadurch das „Schifflein" des Dich-
ters wieder „flott" macht. Durchsetzt sind die neu hinzu-
gekommenen Stücke von bissigen Ausfällen gegen die 
Geist- und Treulosigkeit des weiblichen Geschlechts. Das 
ist die wohlverständliche Reaktion des doch auch seine 
Schwächen habenden Menschen Kierkegaard auf die Ent-
täuschung an Regine. 

Es findet sich in der endgültigen Gestalt der Wieder-
holung aber auch der Satz: „Religiös gesprochen könnte 
man sagen, es ist, als ob Gott selber dies Mädchen brauche, 
um ihn damit zu fangen." Das ist die Erstgestalt der Art, 
in der Kierkegaard dann zeitlebens die Begegnung mit 
Regine religiös verstanden hat. Allein aus dieser religiösen 
Überwindung der ihn menschlich zerbrechenden Kata-
strophe läßt sich verstehen, weshalb er die beiden neuen 
Pseudonymen Schriften veröffentlichen konnte (am 16. Ok-
tober 1843), obwohl ihr ursprünglicher Zweck sinnlos 
geworden war: Es fiel von der Katastrophe her ein neues 
Licht auch auf die vorhergehende Zeit; auch sie erschien 
als göttliche Erziehung, deren Ertrag freilich aus den nun-
mehr aufgedeckten Verdunkelungen herausgeläutert wer-
den mußte. Kierkegaard tastet sich allmählich und unter 
mühsamer Überwindung der inneren Hemmungen an das 
Verständnis heran, daß er christlicher Erbauungsschrift-
steller sein solle, der durch das schwere persönliche Son-
derschicksal von Gott dazu bereitet sei, der Zeit das Wort 
zu sagen, dessen sie wahrhaft bedurfte. Die Herausläute-
rung dieses Wortes aus den persönlichen Verflechtungen 
und Verdunkelungen geschah neben den schlechterdings 
notwendigen Umarbeitungen an den beiden Schriften ent-
scheidend durch drei erbauliche Reden, die Kierkegaard 
am selben Tage im Buchhandel erscheinen ließ. 

Die beiden ersten dieser erbaulichen Reden haben zum 
Thema: die Liebe, welche der Sünden Mannigfaltigkeit 
deckt, die dritte: die Bestätigung in dem inwendigen Men-



Erbauliche Schriften 59 

sehen. Die Liebe vermag „das Wunderbare", die vom 
Verstand, dem Urteil der Welt und der Gerechtigkeit 
gezählte Mannigfaltigkeit der Sünden zu bedecken, gerade 
weil sie sie auf die rechte Weise „entdeckt". „Das Wunder-
bare", welches über alle menschlichen Möglichkeiten geht, 
ist auch die Bestätigung in dem inwendigen Menschen. Sie 
erwächst weder aus diesseitigem Wohlgelingen noch aus 
diesseitigem Ubelgelingen, sondern ist ihrerseits das 
schlechthin Erste, die Gottesgabe, das Zeugnis von Gottes 
Liebe, wodurch a l l e Widerfahrnis unter die Gewißheit 
der Gottesliebe eingeordnet wird. 

Mit diesem Letztelh berichtigt Kierkegaard die Dunkelheit 
in „Furcht und Zittern", daß der Glaube an die Gottesliebe 
mit der „absurden" Hoffnung auf eine von ihr zu gewäh-
rende irdische Erfüllung (Isaak-Regine) verknüpft ist. Damit 
hängt zusammen, daß nunmehr für Kierkegaard der a l t -
t e s t a m e n t l i c h e Gottesglaube, dessen Urbild Abraham 
ist, auf die Seite der irdischen Verkehrung und Anfechtung 
des echten neutestamentlichen Glaubens tritt . Diese Stel-
lung zum Alten Testament hat sich dann bis zum Tode 
Kierkegaards immer schärfer zugespitzt (vgl. auch unten 
Seite 99 f.). 

Im übrigen stellen die drei erbaulichen Reden nicht 
eigentlich eine Korrektur der Pseudonymen Schriften dar, 
sondern eher eine Wegleitung zum rechten Verständnis. 
Die christlichen Begriffe, die sich hier in ihrer lebendigen 
Fülle entfalten, treten, besonders in „Furcht und Zittern", 
als nackte Chiffern auf, deren Zweck es ist, einer philoso-
phischen Auflösung der menschlichen Existenz ins „System" 
zu wehren. So erscheint denn das Wunder des Glaubens an 
die göttliche Vaterliebe, die dem Menschen unter Bedecken 
seiner Sünden ein neues reiches Leben schenkt, als das „Pa-
radox" des Glaubens, welches er „inkraft des Absurden" 
ergreift, und welches ihn durch das „absolute Verhältnis 
zum Absoluten" als „Einzelnen" höher stellt als das „All-
gemeine", was bei Johannes de Silentio auch „theologische 
Suspension des Ethischen" heißen kann, d. i. Aufhebung 
(und zugleich — im Hegeischen Sinne — Bewahrung) des 



60 Erbauliche Schriften 

Ethischen im höheren sittlichen Recht des Einzelnen. Ebenso 
ist auch die „Wiederholung" Chiffer für die jeder „Ver-
mittlung" spottende Neugeburt des Daseins im Wunder 
des Glaubens. 

Kierkegaard gewinnt durch diese abstrakte Bestimmung 
der christlichen Begriffe — ermöglicht durch die Zwischen-
schaltung der nichtglaubenden Pseudonyme — eine blen-
dende Klarheit der polemischen Entgegensetzung gegen die 
Philosophie Hegels und der Hegelianer. Es ist aber klar, 
daß für das Gesamtverständnis der christlichen Existenz-
dialektik Kierkegaards die erbaulichen Reden unentbehrlich 
sind. Zu welch grotesken Mißverständnissen ihre Mißach-
tung führen kann, lehrt die Geschichte der neueren Kierke-
gaard-Forschung. So hat man z. B. „Furcht und Zittern" 
dahin mißverstanden, daß nach Kierkegaards Meinung der 
christliche Glaube in der Welt überhaupt nichts ausrichte. 
Dies Mißverständnis entsteht etwa an der Figur des „Glau-
bensritters" in „Furcht und Zittern", der inkraft religiöser 
Resignation ein unbedeutender, alltäglicher Mensch ist. Will 
man jedoch diese Figur richtig verstehen, so muß man den 
aus der Rede über die „Bestätigung im inwendigen Men-
schen" kommenden Gedanken mitdenken, daß die Gewiß-
heit der Gottesliebe, das Zeugnis des Geistes, den Glauben-
den fähig mache, die unbedeutendste äußere Lebensstellung 
mit Freuden als von Gott gegeben zu ertragen. Das Pseudo-
nym Johannes de Silentio verhüllt diese Glaubenswahrheit 
insofern, als es den unendlichen Schmerz nicht mit ausdrückt, 
in ein solches Dasein hineingezwungen zu sein. 

Die sich dergestalt aus der persönlichen Lebensverwick-
lung ergebende Form der Darstellung christlicher Inhalte 
hat Kierkegaard festgehalten: Pseudonyme Werke, die in 
bestimmter polemischer Zielrichtung stehen, werden von 
erbaulichen Reden begleitet, welche die christlichen Begriffe 
in ihrem lebendigen Sinn entfalten. Stets ist es für das Ver-
ständnis entscheidend, daß man beide Seiten richtig auf-
einander bezieht. 

Zunächst hat jedoch Kierkegaard das 1843 erworbene 
neue Glaubensverständnis in zwei selbständig erscheinenden 



Erbauliche Schriften 61 

Folgen von erbaulichen Reden gleichsam eingeübt. Im De-
zember 1843 erschienen „Vier erbauliche Reden". Die erste 
über das Hiobwort „Der Herr hat's gegeben, der Herr hat's 
genommen, der Name des Herrn sei gelobt"; die beiden 
mittleren über Jakobus 1, 17—22 „Alle gute und alle voll-
kommene Gabe kommt von oben herab"; und die letzte 
über die Geduld, Lukas 21, 19. Auch die zweite, März 1844 
erschienene Folge von zwei Reden hat zum Thema die 
Geduld, einmal wieder nach Lukas 21, 19 und dann im 
Anschluß an den Text über die das Heil Israels erwartende 
Hanna, Lukas 2, 33—40. In sämtlichen sechs Reden geht es 
letzten Endes um das Verhältnis des Glaubens zur Dies-
seitigkeit und um den Gewinn der wahren Tiefe des mensch-
lichen Selbst, welchem im Harren auf Gott alles Diesseitige 
zu etwas Verschwindendem wird. Das Selbst oder die Seele 
gewinnt sich selbst nicht durch eine Beziehung auf diese 
Welt, durch eine Erkenntnis, Erfahrung, Hoffnung usw., 
ob diese nun bejahender oder verneinender Art seien, son-
dern durch „Hinuntersenken in die Liebe Gottes", welches 
inkraft einer Geduld geschieht, die „keine Bestätigung in 
jemandes Erfahrung sucht", sondern ihrerseits „jede Er-
fahrung bestätigt". Deshalb ist diese Geduld oder rechte 
Erwartung oder Einsenkung in die Gottesliebe auch nicht 
durch etwas außer ihr bedingt, oder wäre selbst die Bedin-
gung für etwas anderes, das durch sie erworben würde; sie 
ruht in sich selbst, ist Bedingung und Bedingtes, Weg und 
Ziel in einem; was durch die Geduld erworben wird, ist 
eben die Geduld, und diese ist die Ruhe in Gott, in der das 
Leben sich selbst „durchsichtig und klar in ewigem Einver-
ständnis mit Gott und mit sich selbst" ungestört bleibt „von 
der Leidenschaft, welche besorgt die Rätsel der Fügung zu 
raten sucht". 

Das Weltverhältnis des Glaubenden, welches in diesen 
sechs Reden dargestellt wird, ist zwar durchaus nicht eines 
der Weltverneinung, sondern eines, welches im „ J a oder 
Nein oder im J a u n d Nein" (E. Hirsch) den Gottesglauben 
von der Welt unabhängig erhält. Da aber diese Glaubens-
gewißheit erworben wird und insbesondere von Kierke-



62 Erbauliche Schriften 

gaard selber erworben wurde in schmerzhafter Lösung aus 
den Bindungen der Diesseitigkeit, liegt der Abweg einer 
unbedingten W e l t v e r n e i n u n g nahe. In seinen letzten 
Lebensjahren ist Kierkegaard dieser Gefahr dann zum Teil 
erlegen. 

Im übrigen ist es für die Kierkegaard-Interpretation 
lehrreich, die Hiob-Darstellung .der „Wiederholung" mit 
der in den „Erbaulichen Reden" zu vergleichen. Kierke-
gaard drückt durch den Gegensatz dieser Hiob-Bilder aus, 
wie sehr es bei der Aufnahme eines religiösen Zeugnisses 
auf die aneignende Subjektivität ankommt. Diese Neigung 
Kierkegaards, die gleiche Wirklichkeit unter verschiedenen 
Gesichtspunkten zu zeigen, ist eine der Hauptschwierig-
keiten für ein Kierkegaard-Verständnis, welches das Lo-
gisch-Theoretische dem Subjektiven überordnet. 

Die schriftstellerische Form, die sich in den Werken für 
Regine ergeben hatte, hat Kierkegaard zunächst auch inso-
fern festgehalten, als er nach dem Zwischenspiel der sechs 
erbaulichen Reden ein neues, in sich gespanntes Pseudonymes 
Doppelwerk erscheinen ließ, nämlich „Philosophische Brok-
ken" (13. April 1844) und „Begriff Angst" (17. April 1844). 
Dies Doppelwerk hat zum Thema die beiden Grenzpunkte, 
innerhalb derer sich die in den vorhergehenden Pseudo-
nymen Werken vorwiegend dichterisch entfaltete Existenz-
dialektik bewegt: Die „Philosophischen Brocken" richten 
sich auf das Paradox der christlichen Wiedergeburt in dem 
Glauben, der das Paradox des „Gottmenschen" als seinen 
tragenden Grund weiß. Der „Begriff Angst" nennt sich im 
Untertitel „Eine schlichte psychologisch-andeutende Über-
legung in Richtung auf das dogmatische Problem der Erb-
sünde". Das Werk untersucht die grundgegebene Sündig-
keit, in der sich der Mensch stets findet, nach ihren Voraus-
setzungen und ihrer Bedeutung für die Freiheitstat der 
Sünde, die freilich für Kierkegaard psychologisch undurch-
schaubar bleibt und somit Gegenstand der Dogmatik ist. 

Die beiden neuen Pseudonymen Schriften sind ihrer Form 
und ihrem Inhalt nach wissenschaftliche Monographien. 
Darin drüdct sich u. a. auch aus, daß Kierkegaard die d i c h -



Erbauliche Schriften 63 

t e r i s c h e Darstellung christlicher Inhalte, die in den Schrif-
ten für Regine die beherrschende Form war, abbricht. Das 
hängt damit zusammen, daß mit Regines Wiederverlobung 
in erster Linie das D i c h t e r i s c h e an den vorhergehenden 
Werken unter das verneinende Urteil der neuen Glaubens-
einsicht trat: der Dichter verklärt das Diesseitige zu fast 
religiöser Bedeutung und betrügt dadurch um die echte 
Entscheidung zwischen Gott und Welt. Die Grundschwie-
rigkeit der geistigen Anlage Kierkegaards (vgl. oben 
Seite 9 f.) erscheint hier in scharfer Zuspitzung: Kierkegaard 
stößt geradezu das Dichterische aus der von ihm frei ver-
antworteten inneren Lebendigkeit aus. Daß dies in bestimm-
ter Weise auch eine Verdunkelung seiner reflektierenden 
Selbstdurchdringung bedeutete, wird daran deutlich, daß 
er zwar schon in der letzten der „Drei erbaulichen Reden" 
vom Oktober 1843 nahe an ein unmittelbares Aussprechen 
seiner Jugendempörung gerührt hatte: „Da rühmte er sich, 
daß er verloren sei, und daß es Gott selber sei, der ihn in 
die Verdammnis gestürzt habe. Da ward der inwendige 
Mensch in ihm zu Eis", daß ihm dies aber aufs neue und 
dann endgültig erst 1848, in der „Krankheit zum Tode", 
möglich wurde (vgl. unten Seite 104). 

Es könnte unter diesen Voraussetzungen seltsam erschei-
nen, daß Kierkegaard die beiden Monographien nun doch 
wieder unter Pseudonym erscheinen ließ. Tatsächlich hat 
Kierkegaard beide Schriften zunächst unter eigenem Namen 
geschrieben; die Pseudonymsetzung ist nachträglich ge-
schehen. Am Begriff Angst hat sie nur technische Klein-
änderungen verursacht. Dagegen ist in den „Philosophischen 
Brocken" ein Abschnitt weggefallen, der das selbstverständ-
liche Ja auch der rein menschlichen Geistigkeit zum Un-
sterblichkeitsglauben aussprach. Abgesehen davon besteht 
die durch die Pseudonymsetzung verursachte Veränderung 
darin, daß die „Philosophischen Brocken" aus dem ersten 
Teil eines Werkes zu einem in sich selbständigen Ganzen 
geworden sind. Hätte Kierkegaard die „Philosophischen 
Brocken" unter eigenem Namen veröffentlichen wollen, so 
hätte er einen zweiten Teil hinzufügen müssen. 



64 Erbauliche Schriften 

Kierkegaard drückt hier also mit der Pseudonymsetzung 
lediglich aus, daß in einer Darstellung christlicher Inhalte, 
die sich in apologetischer und polemischer Absicht mit dem 
Zeitdenken auseinandersetzt, die eigentümliche Lebendig-
keit des Christlichen nicht gegenwärtig sein kann, sondern 
daß sie stets eine Abstraktion aus der Wirklichkeit christ-
lichen Lebens bleibt; sie darf also auch nicht als Selbst-
erklärung eines Menschen mißverstanden werden, der im 
christlichen Glauben sein Hei l und Leben gefunden hat. 
Noch mehr als für den „Begriff Angst" gilt das für die 
„Philosophischen Brocken", in denen Kierkegaard das christ-
liche Paradox rein nach seiner möglichen philosophischen 
Bedeutung untersucht, unabhängig von seiner den Einzelnen 
umwandelnden, in ihm neues Leben schaffenden Macht. Das 
Pseudonym Johannes Climacus stellt also das Christliche 
lediglich so dar, wie es auch der von ihm persönlich nicht 
berührte Nicht-Christ auffassen könnte. Dies w a r für Kier-
kegaard selbst freilich deutlicher als für den Leser seiner 
Druckwerke. Kierkegaard hatte in seiner unvollendeten 
Schrift „De omnibus dubitandum est" (vgl . oben Seite 54) 
in der Gestalt des Climacus das Werden eines radikalen 
Nihil isten schildern wollen. Für ihn drückte der Name 
demnach aus, daß die „Philosophischen Brocken" darlegen, 
was ein radika ler Nihil ist bei wirklicher Verstandesleiden-
schaft am Christentum zu verstehen vermag. Es hätte 
Kierkegaard wahrscheinlich sehr verblüfft, in der deutschen 
Theologie wissenschaftliche Darlegungen zu finden, welche 
diese Auffassung des Christentums für die wahrhaft theo-
logische halten. 

Aus der Eigenart der neuen Pseudonymen Schriften ergibt 
sich der Sinn der auch sie begleitenden „Erbaulichen Reden": 
Sie sollen sicherstellen, daß die abstrakten Bestimmungen 
der Pseudonyme nicht als Ganzheitsausdruck des Christ-
lichen mißverstanden werden und beziehen beispielhaft das 
Christliche auf das Ganze der menschlichen Persönlichkeit. 
Dabei stehen die „Drei erbaulichen Reden", die Kierkegaard 
unter eigenem Namen am 8. Juni 1844 erscheinen ließ, in 
innerer Beziehung zu den „Philosophischen Brocken". Kier-



Erbauliche Schriften 
\ 

65 

kegaard richtet in diesen Reden in mehrfachem Ansatz den 
Blick auf den unaufhebbaren Zusammenhang zwischen 
menschlicher ethisch-religiöser Idealität (er nennt das später 
„Religiosität A" ) und dem eigentlich Christlichen. Das 
Christliche setzt zunächst jene menschliche Idealität voraus 
und knüpft an sie an: Christlicher Schöpferglaube kann 
verstanden werden als Rückerinnerung und Wiederanknüp-
fung an den selbstverständlichen Schöpfungsglauben des 
Menschen in der Kindheit. Hoffnung auf eine ewige Selig-
keit und Selbstbescheidung des Einzelnen in seiner endlichen, 
begrenzten Aufgabe sind echter menschlicher Idealität eigene 
Haltungen, die vom Christlichen aufgenommen, aber vom 
Christlichen auch erst zu ihrer ganzen Wahrheit befreit 
und aus der Verflechtung mit der selbstischen Verkehrung 
herausgelöst werden. Ebenso empfängt auch der kindliche 
Schöpferglaube erst vom christlichen Schöpfungsglauben 
her seine eigentliche Erklärung. In unmittelbarer Beziehung 
auf die „Philosophischen Brocken" betont Kierkegaard 
schließlich, daß bei den die letzten Tiefen des Menschlichen 
berührenden Fragen Unparteilichkeit gerade nicht das rechte 
Urteil haben könne, sondern daß nur persönliche Besorgt-
heit zum Urteil tauglich mache. 
Auf dem Hintergrund dieser Reden kann es nicht mehr 
falsch verstanden werden, daß der Nicht-Christ Johannes 
Climacus in den „Philosophischen Brocken" das Christliche 
als ein für das Denken, und das heißt hier insbesondere für 
das philosophische Systemdenken, unbegreifliches Paradox 
darstellt. Kierkegaard sagt selber später erläuternd: „Wenn 
ich glaube, so ist gewiß weder der Glaube noch des Glau-
bens Inhalt das Absurde, o nein, nein — aber ich verstehe 
vortrefflich, daß für den, der nicht glaubt, der Glaube und 
des Glaubens Inhalt das Absurde ist." 

Johannes Climacus stellt das Verhältnis von Philosophie 
und Christentum so dar, daß er fragt, wie es philosophisch 
begriffen werden könne, daß die „Wiedergeburt" des Men-
schen, der Gewinn eines im Ewigen gegründeten neuen 
Gottesverhältnisses, abhängig ist vom Verhältnis des Gläu-
bigen zu etwas geschichtlich Bestimmtem, einem „Augen-

5 Kierkegaard 



66 Erbauliche Schriften 

blick" in der Zeit. Die Antwort ist, daß dies philosophisch 
nicht begriffen werden k a n n , daß der denkerische Aus-
druck dafür das „Paradox" ist. Johannes Climacus macht 
aber darüber hinaus klar, wie dieses Paradox sich denkerisch 
nach verschiedenen Richtungen hin entfalten läßt, ohne 
doch seine Eigenart als Paradox zu verlieren: Das Göttliche, 
das in der Zeit erscheint, kann vom Denken nicht als sol-
ches erkannt werden, es tritt auf in „Unkenntlichkeit" (im 
„Inkognito"), es gibt nicht nur sich selbst, sondern auch die 
Bedingung seiner Erkenntnis, insofern ist nicht nur der Akt 
des Glaubens, sondern auch der Gegenstand des Glaubens, 
der „Gottmensch", für das Denken das Paradox. Die 
„Gleichzeitigkeit" mit dem „Gottmenschen" ist deshalb 
nicht die einer zufälligen Zeitgenossenschaft, sondern ist 
bedingt durch die Mitteilung der „Bedingung" einer Er-
kenntnis des Gottmenschen seitens des Gottmenschen selbst. 
So ist denn der „Augenblick" des Erscheinens Gottes in der 
Zeit eins mit der „Wiedergeburt" jedes Einzelnen und ist 
für jedes Geschlecht ewige Gegenwart. Johannes Climacus 
behandelt diese Entwicklung rein als „Denkprojekt", ohne 
die Beziehung auf das Christliche zu berücksichtigen. Auch 
damit versucht Kierkegaard dem Mißverständnis zu wehren, 
daß die der Abgrenzung gegen die Zeitphilosophie dienen-
den abstrakten Schemata als Ganzheitsausdfuck des Christ-
lichen gemeint seien. Erst in den späteren Schriften werden 
die in den „Philosophischen Brocken" entwickelten Kate-
gorien wie „Augenblick", „Inkognito", „weltgeschicht-
liches Notabene", „Gleichzeitigkeit" und „Paradox des 
Gottmenschen" mit ihrem für den Gläubigen lebendigen 
Inhalt gefüllt. Das ist — wie oben gezeigt — auch in den 
begleitenden erbaulichen Reden nicht geschehen; sie wollen 
das rechte Verständnis der „Philosophischen Brocken" ledig-
lich in d e r Richtung sicherstellen, daß es zwar zwischen 
dem Christlichen und dem spekulativen Denken nur ein 
Sich-Abstoßen gibt, daß aber menschliche und christliche 
E x i s t e n z eine reiche, lebendige Geschichte miteinander 
im Ja und Nein haben. 



Erbauliche Schriften 67 

Während das Pseudonym Johannes Climacus wegen des 
in ihm abstrahierten Standpunktes des Nicht-Christen eine 
gewisse, wenn nicht dichterisch-individuelle, so doch den-
kerische Eigenständigkeit hat, kann man den Vigilius H a u f -
niensis des „Begriffs Angst" getrost als Selbstbezeichnung 
Kierkegaards nach seinem rein denkerischen Vermögen 
nehmen. Deshalb liegt die Verständnisschwierigkeit gegen-
über dem „Begriff Angst" auch nicht in der durch einen 
reflektierten Standpunkt bedingten Gebrochenheit aller 
Aussagen, sondern einfach nur in der Schwierigkeit der 
Sache und dem Tiefsinn ihrer denkenden Durchdringung 
seitens Kierkegaards. Mit dieser Schwierigkeit durchkreuzt 
sich eine andere: Die Anschauung, die Kierkegaard im „Be-
griff Angst" über Sündenfall und Erbsünde vorträgt, ist 
zweifellos weder die orthodoxe noch die aufgeklärt-liberale. 
Kierkegaard hat aber infolge seiner konservativen Erzie-
hung die Vereinnahmung durch den freien Protestantismus 
stärker gefürchtet als das Mißverstandenwerden im ortho-
doxen Sinne. Deshalb hat er die ihm eigentümliche Ansicht 
unter möglichster Anpassung an die überlieferten theolo-
gischen Formeln ausgedrückt. 

Die zutiefst heterodoxe Anschauung vom erbsündlichen 
Verderben, die Kierkegaard im „Begriff Angst" ausspricht, 
entspringt daraus, daß er die Entstehung der Sünde im 
gleichen Sinne wie Gestalt und Werk des Versöhners in 
einer die historischen Unterschiede aufhebenden Gleich-
zeitigkeit des ewigen Augenblicks aufzeigt. Adams Sünde 
und der Sündenfall jedes einzelnen Späteren sind qualitativ 
schlechthin identisch. In jedem einzelnen Menschen kommt 
die Sünde neu in die Welt. Unterschiede bestehen allein in 
quantitativer Hinsicht, sofern jede neue Generation in dem 
Maß ihrer geistig-seelischen Kräf te eine gewisse Unterlegen-
heit zeigt gegen die vorhergehende Generation. Kierkegaard 
macht hier sein eigenes Verhältnis zum bewunderten Vater 
zum Schlüssel für das Verhältnis der Generationen zuein-
ander. Qualitativ geschieht immer das Gleiche, aber so, daß 
die quantitativen Ausmaße geringer werden. 

5* 



68 Erbauliche Schriften 

Es kommt nun auf die wesentliche Entdeckung an, welche 
Kierkegaard diese Aussage über die ewige Gleichzeitigkeit 
aller in die Sünde stürzenden Einzelnen ermöglicht hat . Er 
ha t im „Begriff Angst" als erster eine tiefenpsychologische 
Betrachtung menschlichen Lebens zu geben vermocht. Dabei 
steht sein Gedanke auf einer gefährlichen Schneide. Die 
Angst, die den Menschen aus der Unschuld in die Sünde 
stürzen läßt , hat ihre Wurzel darin, daß der Mensch als 
leib-seelische Erdenkrea tur zugleich Geist ist. Die Angst 
vor der die natürliche Existenz bedrohenden Vollmacht des 
Geistseins treibt den Menschen aus der Unschuld in die 
Sünde. Dies legt den versucherischen Gedanken nahe, der in 
modernen psychologischen Betrachtungen nur zu oft Wirk-
lichkeit geworden ist, daß die Verstrickung des Menschen 
in Sünde ein durch den Widerspruch zwischen Geistigkeit 
und Natürl ichkeit in ihm angelegter, zwangshaf t -dämo-
nischer Ablauf sei. Kierkegaard ha t gegen diesen Abweg nur 
eine Ret tung gesehen: die Wiederaufnahme der indeter-
ministischen Freiheitslehre. Die bedrohliche Möglichkeit des 
Geistes ist nicht die Erklärung, sondern allein die psycho-
logische Möglichkeit f ü r den Sturz in die Sünde. Die Sünde 
selbst bleibt eine unbegreifliche Freiheitstat, f ü r welche 
Kierkegaard die Kategorie des Sprunges verwendet . Auch 
hier erkennt man die formale Entsprechung zu den christo-
logischen Aussagen der „Philosophischen Brocken": Wie 
der eine ewige Augenblick des Sündigwerdens ein unbegreif-
licher Sprung ist, so ist auch in den „Philosophischen Brok-
ken" der eine ewige Augenblick des Wiedergeborenwerdens 
ein unbegreiflicher Sprung von einer Gestalt des Mensch-
seins in die andere. 

Die eigentümlichen neuen Gedanken, die Kierkegaard in 
den beiden in diesem Kapitel besprochenen Pseudonymen 
Schriften in leichter, essayartiger Form hingeworfen hat, 
wären umfassend und bedeutend genug gewesen, um aus 
Kierkegaard den größten dogmatischen Denker des 19. Jah r -
hunderts zu machen, der auch Schleiermacher unter sich 
gelassen und hoch über allen Vermittlungstheologen und 
Neuor thodoxen gestanden hätte. Es gehört zu der jedem 



Erbauliche Schriften 69 

Genie eigenen Selbstverschwendung, daß er sich begnügt 
hat, die neuen revolutionären Ideen über Erbsünde und 
Versöhnung in fragmentarischer und bewußt änigmatischer 
Aphoristik von sich zu geben. Er hat es freilich den Theo-
logen und Philosophen übelgenommen, daß sie sich durch 
diese das Wissenschaftliche unter sich lassende geistreiche 
Form haben täuschen lassen. Bis heute sind die beiden 
Schriften nach ihrer richtigen Einordnung in Kierkegaards 
religiös-theologisches Gesamtverständnis des Menschlichen 
und Christlichen nicht richtig erkannt worden. Am wirk-
samsten ist wohl die im „Begriff Angst" ihre Mitte habende 
tiefenpsychologische Betrachtung des Menschen geworden. 
Wenn man sich klar macht, daß die erste Übersetzung des 
„Begriffs Angst" ins Deutsche 1890 erschienen ist, d. h. vor 
den entscheidenden psychoanalytischen Schriften Freuds, so 
wird man kaum zweifeln dürfen, daß es einen historischen 
Zusammenhang zwischen dem Begriff „Angst" und der ent-
stehenden Psychoanalyse gibt. 

Die den „Begriff Angst" begleitenden „Vier erbaulichen 
Reden", zweieinhalb Monate später erschienen (31. August 
1844), ordnen nicht nur die Erkenntnisse des „Begriffs 
Angst" in ein christliches Ganzheitsverständnis ein, sondern 
geben auch eine Weiterführung des Gedankengangs. Sie 
knüpfen dabei vor allem an bei dem im Schlußkapitel des 
„Begriffs Angst" dargelegten Gedanken, daß die Angst 
ihrer eigentlichen religiösen Bedeutung nach, unter Ver-
gegenwärtigen aller schreckenden Möglichkeiten, dem Men-
schen das Hangen am Endlichen zerstört und so den Boden 
bereitet fü r den wahrhaf ten Glauben. Kierkegaard vertieft 
dabei die Angst zu dem christlichen Sündenbewußtsein, in 
welchem sich Vollmacht und Ohnmacht des menschlichen 
Geistes zugleich ausdrücken: Er ist der Her r über die Un-
endlichkeit des Möglichen, aber er kann diese Herrschaft 
allein dazu gebrauchen, daß er sich selbst zerstört. Der 
Mensch versinkt in der Möglichkeit, und das ist die ihm 
seinem Wesen nach mitgegebene Beziehung zum Göttlichen; 
aber ihn aus dem Meer der Möglichkeiten retten und ihm 
— auch im menschlichen Sinne — Boden unter die Füße 



70 Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei 

geben, das kann allein das unbegreifliche Wunder der gött-
lichen Gnade. Mit diesen Grundeinsichten und den sie 
durchführenden Nebengedanken eines ständigen Schwebens 
des Glaubens über der Tiefe der Angst, des unbedingten 
ethischen Ernstes und des Sich-Wagens des Menschen an 
Gott ist Kierkegaard zu einem abschließenden Ausdruck 
der Grundzüge seiner persönlichen Frömmigkeit gekommen. 
Mit diesen vier Reden hat er ursprünglich seine erbauliche 
Schriftstellerei abschließen wollen. Erst der „Corsarenstreit" 
mit seinen von außen kommenden erschütternden Erfahrun-
gen hat eine ganz neue Saite in Kierkegaards erbaulicher 
Verkündigung zum Klingen gebracht. 

VII. Versuch einer abschließenden und berichtigenden 
Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei 

Als Kierkegaard die „Philosophischen Brocken", „Begriff 
Angst" und die dazu gehörigen erbaulichen Reden veröffent-
licht hatte, stand er im 32. Lebensjahr, d. h. in einem Alter, 
in dem bedeutende Denker und Dichter sich eben reif genug 
fühlen zum Beginn ihres eigentlichen Lebenswerks. Macht 
man sich klar, daß Kierkegaard, nachdem er über die 
Schriftstellerei für Regine hinausgewachsen war, in den 
grundlegenden theologischen und philosophischen Fragen 
neue, in keiner Weise ausgeschöpfte Einsichten gefunden 
hatte, so tritt sein schriftstellerisches Verhalten in den näch-
sten zwei Jahren in ein sonderbares Licht. Die Tagebücher 
zeigen, daß es ihm weder an dichterischen Einfällen noch 
an Fortschritten im begrifflichen Denken mangelt. Trotz-
dem verhält er sich wie ein alter Mann, der die Gesamternte 
seines Lebens sammelt, berichtigt und abschließend zusam-
menzufassen sucht. Die beiden Hauptwerke sind die „Sta-
dien auf des Lebens Weg" (30. 4. 1845) und die „Abschlie-
ßende, unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philoso-
phischen Brocken" (27. 2. 1846). Die erste Schrift will eine 
reflektiert geordnete und begrifflich gereinigte Darstellung 
seiner dichterischen Auffassung von der menschlichen und 
christlichen Existenz geben. Sie sammelt gleichsam sämtliche 



Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei 71 

dichterischen Pseudonyme zu einem Chor von Stimmen, 
ergänzt und berichtigt die früheren Dichtungen und schließt 
mit einem Kommentar über das Verhältnis der dichterischen 
zur menschlichen Existenz. 

Die „Unwissenschaftliche Nachschrift" rafft in ähnlicher 
Weise alle in der bisherigen Schriftstellerei enthaltenen 
philosophischen und theologischen Denkversuche zusammen 
und bringt sie in eine systematisch geordnete Einheit, wobei 
freilich die schwierige Aufgabe entsteht, individuelle und 
existentielle Daseinsinterpretation subjektiven Gepräges mit 
systematischer Begrifflichkeit zu versöhnen. 

Die Seltsamkeit dieses eher einem Greise ziemenden 
Unternehmens erklärt sich aus dem Kierkegaard mindestens 
seit Mai 1838 (vgl. oben Seite 32 f.) beherrschenden Gedan-
ken, er werde seinen 34. Geburtstag (5. Mai 1847) nicht 
mehr erleben. Er versucht also, in größter Hast die Ernte 
einzubringen, und verstrickt sich dabei naturgemäß in den 
Widerspruch, daß er eine allein mit Muße und Besonnenheit 
ausführbare Arbeit als ein vom Tode zu Eilfertigkeit, ja 
Übereilung Gehetzter tut. Aus diesem Gesamtgepräge bei-
der Schriften erklärt sich der zwiespältige Eindruck, den sie 
auf den Leser machen. Auf der einen Seite zeigen sie den 
Willen zur Vollständigkeit und zu überlegter Begrifflich-
keit. Sie haben deshalb anziehend auf alle gewirkt, die in 
die chaotische Produktion der ersten schriftstellerischen 
Jahre Kierkegaards Ordnung zu bringen suchten. Auf der 
anderen Seite aber merkt man den Schriften allenthalben 
das Hastwerk an. Vielleicht darf man auch die z. T. ge-
waltsamen Umdeutungen, mit denen Kierkegaard vor allem 
den zweiten Teil von „Entweder/Oder" und ebenso die 
Darlegungen in „Wiederholung" und „Furcht und Zittern" 
verschoben oder sogar verfälscht hat, daraus erklären. Er 
nimmt allzu flüchtig von dem, was er geschrieben hat, 
Kenntnis und deutet es aus der Erinnerung und entspre-
chend der pedantischer und sorgsamer werdenden neuen 
Gestalt seines Denkens halb unbewußt um. Mitwirkend bei 
dieser Umdeutung ist gewesen, daß Kierkegaard einen for-
malen Umbruch seiner Reflexionsgestalt erlebt hat — die 



72 Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellern 

ersten sicheren Spuren finden sich schon im „Begriff Angst". 
Die ursprünglich von der Romantik und von Hegel her-
kommende dialektische Denkweise, in der die Begriffe so-
zusagen von Seite zu Seite ihren Sinn ändern, ist ihm frag-
würdig geworden. Er kann zwar von dieser Beweglichkeit 
des Denkens nicht lassen; er sucht sie aber zu bändigen, in-
dem er seine dialektische Denkbewegung in Einzelstücke 
zerteilt und jedes beweglich bleibende Einzelstück in einem 
besonderen Kasten mit begriffsschematischer Aufschrift ver-
wahrt. 

Es folgt aus allem von selbst, daß die „Stadien auf des 
Lebens Weg" und die „Unwissenschaftliche Nachschrift" zu 
d e n bedeutenden Schriften des neueren europäischen Den-
kens gehören, deren Deutung dem nicht bis ins letzte sach-
kundigen und feinfühligen Leser die größten Schwierig-
keiten bieten. Im folgenden wird der Inhalt der beiden 
Schriften unter den sich so ergebenden Gesichtspunkten 
dargestellt. 

Bei den „Stadien" haben wir eine unschätzbare Inter-
pretationshilfe, sofern Kierkegaard seiner schriftstellerischen 
Gewohnheit folgend diesem Werk einen erbaulichen Kom-
mentar zur Seite gestellt hat. Die „Drei Reden bei ge-
dachten Gelegenheiten" — einen Tag vor den „Stadien" im 
Buchhandel erschienen — beziehen sich, in Umkehrung der 
Reihenfolge, auf die drei in den „Stadien" grob systema-
tisch unterschiedenen Lebensanschauungen. Die erste Rede 
erläutert und berichtigt die Darstellung des anfangenden 
religiösen Stadiums in der „Leidensgeschichte" der „Sta-
dien". Die zweite verhält sich ebenso zu dem Allerlei des 
Gerichtsrats über Liebe und Ehe, und die „Grabrede" ist 
der ernste Kontrabaß zu dem Gescherz der das Gastmahl 
haltenden ästhetischen Pseudonyme im ersten Teil der „Sta-
dien". Aus dem Kommentar folgt, daß Kierkegaard weder 
die Darstellung des ästhetischen Stadiums im Gastmahl 
noch die moralisierende Karikatur von Liebe und Ehe durch 
den Gerichtsrat noch die schwermütige, vor der Reue flie-
hende Reflexion des „Quidam" der „Stadien" für eine 
zutreffende Darstellung des Ästhetischen, des Ethischen 



Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellern 73 

und des Religiösen gehalten hat. Die „Stadien" zeigen ge-
wissermaßen diese drei menschlichen Existenzsphären in 
d e r Verschiebung und Verflachung, welche der Kierke-
gaard fragwürdig gewordene Dichter dem menschlichen 
Leben gegenüber nicht vermeiden kann. Insofern ist die 
Darstellung der drei Stadien in Kierkegaards Sinne als eine 
verwirrende Mischung von dichterischem Scharfblick und 
dichterischer Verblendung aufzufassen. Die Anmutung an 
den Leser, sich mit so zweideutigen literarischen Produk-
tionen zurechtzufinden, ist groß. Sie zeigt, daß Kierkegaard 
es nicht mehr für der Mühe wert hält, dem doch zu Miß-
verständnissen neigenden zeitgenössischen Leser unmittel-
bare Verstehenshilfen zu geben. 

In seltsamem Widerspruch zu dem von Kierkegaard be-
wußt herausgeforderten verwirrenden Eindruck, den die 
„Stadien" als Ganzes machen, steht die Tatsache, daß 
einzelne Abschnitte des Werks größte dichterische Kraft 
bekunden. Das Gastmahl im ersten Teil dürfte dem Plato-
nischen Gastmahl an literarischer Qualität mindestens eben-
bürtig sein. Eingestreute Schilderungen des Gribskov und 
des in der Gartenlaube seinen Morgenimbiß einnehmenden 
und von den Pseudonymen belauschten Ehepaares, ebenso 
die Schilderung des vermoorenden Sees in der „Leidens-
geschichte" und der Erguß über Kopenhagen und die däni-
sche Sprache im Nachwort des Frater Taciturnus sind von 
hinreißender Schönheit. Auch gedanklich finden sich hoch-
bedeutende Stücke. Die Analyse von Goethes „Dichtung 
und Wahrheit" ist in ihrer Unerbittlichkeit gewiß allein 
daraus zu erklären, daß Kierkegaard Goethe eben deshalb, 
weil er ein großer Dichter ist, zum Beispiel der Unwahr-
haftigkeit einer rein dichterischen Existenz wählt. Gleich-
wohl wäre jedem Goethe-Begeisterten die Lektüre dieser 
Analyse zu empfehlen. Gewiß ist die mittelbare Goethe-
Kritik, welche die Neudichtung der Gretchen-Gestalt in 
„Entweder/Oder I" darstellt, nicht nur liebenswürdiger, son-
dern auch tiefer. Am Vergleich der beiden Arten, zu Goethe 
Stellung zu nehmen, kann man sich den Unterschied zwi-



74 Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei 

sehen „Entweder/Oder" und den „Stadien" am leichtesten 
klar machen. 

Es versteht sich von selbst, daß es nicht erlaubt ist, die 
Grobheiten, welche die Pseudonyme im Gastmahl dem 
Weibe an den Kopf werfen, als Kierkegaards eigene Mei-
nung zu nehmen. Ebensowenig dürfen die Bemerkungen 
des Gerichtsrats über die mangelnde ethische Reflexion des 
Weibes allzuernst genommen werden. Die Verspottungen 
des Weibes hier wie dort werden nur richtig verstanden, 
wenn man sieht, daß Kierkegaard, eben indem er sie den 
existentiell flachen Pseudonymen zuschreibt, sich mit ihnen 
bewußt scheiden will von den Veralberungen des weiblichen 
Geschlechts in der „Wiederholung". Diese eigenartige Selbst-
kritik durch Abschieben des Verkehrten in eine niedere 
Schicht menschlichen Lebens ist in der Kierkegaard-Literatur 
nur selten richtig verstanden worden. 

Wichtig sind aus der reichen Gedankenwelt der „Stadien" 
vor allem zwei Punkte: einmal verrät Kierkegaard in der 
moralisierenden Karikatur des Gerichtsrats der „Stadien" 
zum erstenmal deutlich sein gebrochenes Verhältnis zur 
verbürgerlichten Christlichkeit. Daß dies nicht etwa die 
Gedanken von „Entweder/Oder I I " aufhebt und die Ehe 
zu einer Art Halbchristlichkeit herabsetzen will, zeigt die 
„Traurede". Sie ist mit „Entweder/Oder I I " in vollstän-
digem inneren Einklang und zeichnet sich höchstens durch 
eine noch größere religiöse Tiefe aus. Der andere wesentliche 
Gedanke der „Stadien" ist in der „Leidensgeschichte" ge-
geben. Kierkegaard hatte ursprünglich den Plan, dem 
„Tagebuch des Verführers" ein Gegenstück zur Seite zu 
stellen, in dem ein ethisch und religiös zerquälter, in seiner 
Menschlichkeit beschädigter religiöser Psychopath seiner 
Geliebten gegenüber die gleichen Bewegungen vollzieht, die 
im „Tagebuch des Verführers" Johannes sich Cordelia ge-
genüber erlaubt. Dieser Plan ist wohl das ursprüngliche 
Motiv für den Entschluß, die „Stadien" zu schreiben. Es 
versteht sich von selbst, daß Kierkegaard nach dem, was er 
erlebt hatte, nicht mehr fähig war, dies Gegenstück in einer 
ästhetisch genügenden Weise auszuführen. Dichterisch 



Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei 7 5 

glänzend sind allein die Einlagestücke, unter denen die 
Geschichte von dem psychopathisch gehemmten Buchhalter 
ein Musterstück für alle moderne Novellistik geworden ist. 
Die Leidensgeschichte selber aber ist im Grunde langweilig 
geraten. Viel tiefer als sie ist die „Beichtrede". In ihr findet 
sich eine Beschreibung des Übergangs von der religiösen 
Kindheit zur Reife, die religionspsychologisch einzigartig ist. 
Außerdem enthält sie die vollendetste Äußerung Kierke-
gaards über das Verhältnis von Glauben und Reflexion. 
Der Verstand ist ein von Gott in das Land der religiösen 
Unmittelbarkeit geschickter „Feldherr", der die Verend-
lichung des göttlichen Geheimnisses zerstören soll. Er wird 
aber zum „Aufrührer" und mißbraucht seine Gewalt dazu, 
um mit der Verendlichung des Göttlichen zugleich auch den 
Glauben und die Frömmigkeit selber zu vernichten und sich 
als neuen Reflexions-Götzen auf den Thron der Mensch-
lichkeit zu setzen. In der späteren Schriftstellerei ist es 
Kierkegaard kaum gelungen, dieses nach beiden Seiten hin 
gerechte Urteil an den Entartungen der modernen Christ-
lichkeit durchzuführen. Der Entwurf war hier größer als 
die Ausführung. 

Schwerer noch als die „Stadien" ist die „Unwissen-
schaftliche Nachschrift" zu verstehen, die gewissermaßen 
Kierkegaards letztes denkerisches Wort darstellen sollte. 
Die Schwierigkeit entsteht dadurch, daß Kierkegaard wegen 
des Zusammenhangs mit den „Philosophischen Brocken" ge-
zwungen war, den ungläubigen Nihilisten Johannes Clima-
cus zum Verfasser der „Nachschrift" zu machen. Man wird 
darin freilich aller Wahrscheinlichkeit nach eine Kierke-
gaard selber nicht klar bewußte Einsicht wirksam finden: 
Kierkegaard hat gespürt, daß er zu einer reflektierten Dar-
stellung des Christlichen die innere Reife noch nicht hatte. 
Damit ergab sich die Zwangslage, die denkerische Zusam-
menfassung seiner theologischen und philosophischen Arbeit 
so zu geben, daß er vor der Grenze des von ihm noch nicht 
hinreichend durchleuchteten Geheimnisses des christlichen 
Glaubens halt machte. Aus diesem Grunde kommt es zu der 
Paradoxie, daß Kierkegaard, der doch für ein tieferes, mit 



76 Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellern 

echter Menschlichkeit innerlich geeintes Verständnis des 
Glaubens wirken will, in der — glücklicherweise nicht „ab-
schließend" gewordenen — „Unwissenschaftlichen Nach-
schrift" einen Nihilisten über die letzten ethischen und 
religiösen Fragen sprechen lassen muß. Das Werk enthält 
somit in seiner Anlage einen tiefen Widerspruch: Es hat 
noch nie in der Welt einen echten Nihilisten gegeben, der 
die von Climacus verratenen Einsichten in das Geheimnis 
des endlichen und unendlichen Ethos und der menschlichen 
Religiosität besessen hätte. Der heutige Leser muß sich der 
am Schluß der „Nachschrift" unter dem Zwang der wider-
spruchsvollen Aufgabe gebliebenen Lücke bewußt sein und 
als letzten Teil der „Nachschrift" den ersten Teil der „Er-
baulichen Reden in verschiedenem Geist" (vgl. unten 
Seite 87 f.) hinzufügen; auf diese Weise gewinnt er die Mög-
lichkeit, die Aussagen der „Nachschrift" über das Ethische 
und die allgemeine Religiosität richtig zu verstehen. Die 
„Erbaulichen Reden in verschiedenem Geist" erfüllen also 
nachträglich die gleiche Aufgabe, welche die „Drei Reden bei 
gedachten Gelegenheiten" den „Stadien" gegenüber lösen. 

Mit großem Vorbehalt muß man die karikierende und 
objektiv unrichtige Darstellung der bisherigen Schriftstelle-
rei Kierkegaards durch Johannes Climacus lesen. Es ist 
hier nicht möglich, auf das einzelne einzugehen. Sieht man 
aber von diesem Teil der „Nachschrift" ab, so werden zahl-
reiche Einzelpartien des Werks vom Leser mit dem größten 
Genuß und der reichsten Belehrung aufgenommen werden 
können. Kierkegaard ist der erste gewesen, der mit Hilfe 
der Gestalt des Sokrates unserer wissenschaftlichen Erkennt-
nis den Unterschied zwischen dem endlichen (bürgerlichen) 
Ethos und dem unendlichen (ewigen) Ethos zugeführt hat. 
In dieser Hinsicht führ t die „Nachschrift" die in dem Dop-
pelbild der Aussagen des Gerichtsrats der „Stadien" und 
der Rede „Anläßlich einer Trauung" gegebene Unterschei-
dung weiter. Abgesehen von dieser Vertiefung und Berei-
cherung unserer ethischen Erkenntnis dürf te wohl die 
systematisierende Zusammenfassung aller wesentlichen Ele-
mente der allgemeinen Religiosität (von Climacus „Reli-



Der Corsarenstreit und seine Folgen 77 

giosität A" genannt) auch als religionspsychologische und 
religionsphilosophische Denkleistung hoch eingeschätzt wer-
den. Uberaus geistreich ist die Darlegung der Verwandt -
schaft der religiösen Freiheit des Herzens mit der humo-
ristischen Gelassenheit allen Narrhe i ten des menschlichen 
Daseins gegenüber. Freilich verbirgt sich in dieser von 
Climacus gegebenen Verknüpfung eine ungelöste Spannung: 
Es ist nämlich die Frage, ob sich echter ethisch-religiöser 
oder gar christlicher Emst , wenn er sich über den skeptischen 
Nihilismus des Climacus erhebt, den Widerwärt igkei ten und 
Minderwert igkeiten des menschlichen Wesens gegenüber 
allein mit dem H u m o r abfinden darf . Vielleicht darf man in 
jener Verknüpfung eine Andeutung der Grenze finden, die 
Johannes Climacus bei seinem Grunds tandpunk t schließlich 
doch nicht überschreiten kann. Hier und da scheint es so, 
als ob Climacus sich mit der Darstel lung des schwierigen 
Verhältnisses, welches der Glaube zum Endlichen hat, doch 
auch ein wenig über den Glauben lustig machen will. D a n n 
wäre wohl klar , w a r u m diese angeblich „abschließende" 
Nachschrift an allen Ecken und Enden die Krise weissagt, 
die in den Jahren 1846/47 über Kierkegaard als Menschen 
und Schriftsteller hereingebrochen ist. 

VIII. Der Corsarenstreit und seine Folgen 
Noch während der Korrekturarbei t an der „Unwissen-

schaftlichen Nachschrift" wurde Kierkegaard in einen Streit 
verwickelt, der einen ganz neuen Abschnitt im Verhältnis 
zu seiner Umwel t , in seinem Verständnis des Christlichen 
und nicht zuletzt auch in seiner Schriftstellerei einleitete. 

Seit 1840 erregte der „Corsar" , eine von Mei'r Aaron 
Goldschmidt, einem jüngeren Mitstudenten Kierkegaards 
herausgegebene satirische Wochenzeitung, in Kopenhagen 
ständig wachsendes Aufsehen. Der „Corsar" entwickelte sich 
immer mehr zu einem Blatt , welches ohne eigenen klaren 
S tandpunkt alles, was in Kopenhagen Rang, Ansehen und 
Autor i tä t hatte, der Lächerlichkeit preiszugeben suchte. Das 
wirkte um so verheerender, als in dem kleinen Kopenhagen 



78 Der Corsarenstrei t und seine Folgen 

der damaligen Zeit, wo jeder jeden kannte, derartige An-
griffe sofort in den persönlichen Bereich übergriffen und 
häufig den Angegriffenen nicht nur politisch, sondern auch 
gesellschaftlich schweren Belastungsproben aussetzten. Nach-
barlicher Neid, Mißwollen, Gehässigkeit und Rachgier ver-
steckten sich dabei hinter der Anonymität der Beiträge. 
Kierkegaard war ursprünglich Goldschmidts jungem litera-
rischen Talent mit Wohlwollen begegnet. Er beobachtete mit 
Entsetzen dessen Absinken zum Afterjournalisten. Der 
„Corsar" erschien ihm als Inbegriff eines Pressewesens, wel-
ches unter Ausnützen der Anonymität und der Massen-
verbreitung ein ganzes Volk entsittlichen kann. Kierkegaard 
hielt es deshalb fü r christliche Pflicht jedes anständigen 
dänischen Schriftstellers, dem „Corsaren" nach Möglichkeit 
das Handwerk zu legen. Insbesondere fühlte er sich selber 
dazu aufgerufen, weil er meinte — ohne Familie und An-
hang — den Anwürfen des „Corsaren" ruhig entgegensehen 
zu können, und auch weil — im Gegensatz zu allen anderen 
Kopenhagener Größen — Kierkegaard mit seinen Büchern 
im „Corsaren" günstig besprochen worden war. Kierke-
gaard richtete jedoch seinen Angriff nicht unmittelbar gegen 
den „Corsaren", sondern gegen Peder Ludvig Moller, einen 
gewissenlosen, durch die Ideen der französischen Julirevo-
lution bestimmten Literaten. Moller war heimlicher Mit-
arbeiter des „Corsaren", und Kierkegaard hielt ihn für 
Goldschmidts „bösen Geist". Es ist zu vermuten, daß der 
mit Kierkegaard gleichaltrige P. L. Moller sich in Kierke-
gaards Studien- und Krisenjahren mit ihm feindlich berührt 
hat. Abgesehen davon bestand damals die Gefahr, daß der 
moralisch wie schriftstellerisch völlig minderwertige P. L. 
Meiler Erfolg haben werde bei der Bewerbung um die 
freiwerdende Professur Adam Oehlenschlägers. Meiler hatte 
die Bewerbung vorbereitet, indem er bei den damaligen 
dänischen Dichtergrößen Besuch gemacht und einen Aufsatz 
über seinen Verkehr mit ihnen in der von ihm neu gegrün-
deten Zeitschrift „Gäa" veröffentlicht hatte. Er hielt es fü r 
klug, auch Kierkegaard unter dessen Pseudonym Victor 
Eremita zur Mitarbeit aufzufordern, verband aber diese 



Der Corsarenstreit und seine Folgen 79 

Aufforderung mit einer niederträchtigen Kri t ik an den 
„Stadien auf des Lebens Weg" in dem eben genannten Auf-
satz. Offenbar glaubte er, auf diese Weise, gleichsam Zucker-
brot und Peitsche zugleich gebrauchend, die Bundesgenos-
senschaft Kierkegaards gewinnen zu können. Es ist nicht 
völlig sicher, ob Kierkegaard nicht einfach durch den Ekel 
an dieser plumpen Anbiederung in den Corsarenstreit hin-
eingeraten ist. Die unmittelbare Beziehung auf den „Cor-
saren" in Kierkegaards öffentlicher Züchtigung Mollers, 
einer Antwort auf die Kritik an den „Stadien" ( „Die Tätig-
keit eines umherreisenden Ästhetikers") ist nur schwach. 
Kierkegaard sprach lediglich offen aus, daß Moller und der 
„Cor sa r " ein und dasselbe seien, und bat darum, im „Cor-
saren" geschmäht zu werden wie jeder anständige Däne 
sonst. Man muß sich dabei klarmachen, daß in dem Augen-
blick, da Mollers Mitarbeit am „Corsaren" öffentlich kund 
wurde, sein Anstreben einer Professur unmöglich geworden 
war. 

Das Ergebnis dieses Schrittes gegen Moller und den „Cor-
saren" war nicht ganz das von Kierkegaard erwartete. Er 
hatte gemeint, die „literarische Verächtlichkeit", des „Cor-
saren" dadurch bloßzustellen, daß er sich auf Bestellung von 
ihm schmähen lasse. Der „ C o r s a r " freilich eröffnete tatsäch-
lich einen mehr als halbjährigen Kettenangriff , indem er 
Kierkegaard auf niedrigste Weise karikierte und lächerlich 
machte. Das gebildete und das fromme Kopenhagen aber 
ließ den Angegriffenen im Stich; man schwieg und war froh, 
nicht selber „in den Corsaren zu kommen" ; wahrscheinlich 
befriedigte es manchen im stillen,, daß Kierkegaard den 
Schaden hatte. Der Kopenhagener Pöbel nämlich schwieg 
nicht; Kierkegaard wurde zur Spottfigur des Gassenvolks. 
Das ging so weit, daß der Vorname „Sören" für Jahrzehnte 
in Skandinavien unmöglich wurde. Kierkegaard hätte sich 
diesen Unannehmlichkeiten leicht durch eine längere Reise 
nach Berlin entziehen können; er glaubte aber, nicht fliehen 
zu dürfen. 

Der „Corsarenstreit" hat Kierkegaard die Augen geöff-
net für die tiefe geistlich-sittliche Verderbnis, die mit der 



80 Der Corsarenstreit und seine Folgen 

von ihm so genannten „Nivellierung" über Europa herauf-
zukommen drohte; zugleich wurde ihm erst damit recht 
klar, daß die „bestehende Christenheit" in diese Verderbnis 
verflochten sei, daß sie nicht mehr wie das neutestamentliche 
Christentum im Gegensatz zur Welt stehe, und daß deshalb 
ihre Berufung auf das Neue Testament eine gefährliche 
Täuschung sei, ja daß sie in Wahrheit ein neues Heidentum 
darstelle. Damit geriet Kierkegaards noch in der „Nach-
schrift" verfochtener Standpunkt, daß innerhalb der äußer-
lichen Christenheit wahrer Glaube nur in verborgener Inner-
lichkeit gelebt werden könne, ins Wanken. Es ergab sich 
ihm nunmehr für den echten Christen wesentlich die glei-
che Lage wie für den Christen der apostolischen Zeit: es 
galt, durch das Christsein als solches in der Nachfolge Jesu 
Zeugnis abzulegen gegenüber einer ungläubigen Welt, mit 
welcher der wahrhafte Christ als solcher notwendig zu-
sammenstößt. Es ist nicht möglich, in dieser kurzen Bio-
graphie die langsame und schmerzhafte Umwandlung, die 
Kierkegaards Verhältnis zur Umwelt und zur bestehenden 
Christenheit durch den Corsarenstreit erfahren hat, im 
einzelnen zu schildern; vor allem kann die Gegenwehr, mit 
der er sich den ihn auf den neuen Standpunkt hindrängen-
den Antrieben entgegenstemmte, nicht deutlich heraus-
kommen. Es handelt sich nicht um die kühle Reflexion 
eines Verstandesmenschen, sondern um das mühsame Um-
lernen einer empfindsamen Innerlichkeit, die auch vom 
ersten Tage an den Hochmut, der in dem Anspruch lag, 
ein christlicher Sonderzeuge zu sein, bedrückend gespürt 
hat. 

Die eigentlich vernichtende Abfertigung des Literaten 
im Corsarenstil hat Kierkegaard mit der Satire von „Pu-
blikum und seinem Hund" in der „Literarischen Anzeige" 
gegeben, erschienen am 30. März 1846 in Form einer Be-
sprechung der zeitgenössischen Novelle „Zwei Zeitalter". 
Die Folge war, daß Moller und Goldschmidt sich in Ko-
penhagen nicht halten konnten und ins Ausland gingen. 
Maller ist einige Jahre später in Frankreich in elenden 
Umständen gestorben. Goldschmidt machte nach seiner 



Der Corsarenstreit und seine Folgen 81 

Rückkehr einen Neuanfang als seriöser Familienschrift-
steller (vgl. auch unten Seite 112). 

In der „Literarischen Anzeige" fand auch die kultur-
kritische Seite der neuen Einsichten Kierkegaards ihren 
ersten Niederschlag. Kierkegaard fand hier Anlaß, sich 
ausführlich über die Wesensart seiner Gegenwart im Un-
terschied zur Revolutionszeit zu äußern. Mit einem Scharf-
blick, der den Nietzsches übertrifft, beschreibt er das Zeit-
alter einer alles nivellierenden Reflexion, die das Verhältnis 
des Einzelnen zur Gemeinschaft und zu den übergeord-
neten Autoritäten grundlegend verändert. Abgesehen von 
der „Literarischen Anzeige" äußert Kierkegaard sich über 
die geistige Zukunft Europas noch in dem „Buch über 
Adler" (vgl. unten Seite 84 f.) und vor allem in den Tage-
büchern. Er stößt dort vor bis zur Vorhersage des Zeit-
alters der großen, ganz Europa überziehenden Kriege und 
des Aufkommens des Kommunismus. Im Gegensatz zu 
Nietzsche stellt aber Kierkegaard dem Schicksal der Nivel-
lierung keine Lehre vom Recht des genialen Herren-
menschen über den Pöbel entgegen, sondern die Auf-
forderung an jeden Einzelnen, auf eigenes Wagnis und 
Gefahr das unmittelbar persönliche Verhältnis zu Gott zu 
verwirklichen. Man könnte freilich Kierkegaards der Ni-
vellierung Gegenhalt bietenden Gedanken deswegen leicht 
mit denen Nietzsches verwechseln, weil er ihn wenige 
Jahre später auf die Formel gebracht hat, es gelte, den 
Einzelnen der Menge entgegenzustellen. Er hat damit 
jedoch nicht den besonderen Einzelnen gemeint, sondern 
den Einzelnen, der jeder sein kann, welcher ein Gewissen 
gegen Gott zu eigen hat. Noch heute, da die Nivellierung 
so weit fortgeschritten ist, werden sich die Menschen da-
durch unterscheiden, ob sie der Nivellierung den besonde-
ren Einzelnen, das Genie, den Führer entgegenstellen, oder 
den Einzelnen, der sich allein durch das in Gott gebundene 
Gewissen von der Menge unterscheidet. 

Die eben erwähnten Tagebücher Kierkegaards gewinnen 
im „Corsarenstreit" und in der dadurch veranlaßten Re-
flexion auf den eigenen Standpunkt gegenüber den Zeit-

6 Kierkegaard 



82 Der Corsarenstrei t und seine Folgen 

Strömungen ihre endgültige Form. Kierkegaard hat schon 
in der Studentenzeit mit dem Führen eines Tagebuchs 
begonnen. Jedoch hat sein Tagebuch in den ersten Jahren 
im wesentlichen nur die Bedeutung eines stilistischen 
Übungsfeldes und einer schriftstellerischen Sammelmappe. 
Kierkegaard hält witzige Einfälle fest, beschreibt einzelne 
Eindrücke, notiert Gelesenes und Gehörtes und sammelt 
Gedanken, glückliche Formulierungen und Gleichnisse 
zwecks späteren literarischen Gebrauchs. Vornehmlich be-
nu tz t er dazu lose Zettel — einmal auch die Rückseite 
einer Schneiderrechnung; er unterscheidet sich darin zu-
nächst nicht von anderen jungen genialen Romant ikern . 
Selbstdarstellung und Selbstreflexion sind nur ein Einschuß 
in die auf literarische Gestaltung zielende Form dieser 
Tagebucheintragungen und lassen sich schwer, manchmal 
gar nicht von rein literarischen Einfällen unterscheiden. 
Das wird jedoch anders in dem Maße, wie Kierkegaard 
zum Bewußtsein einer eigentümlichen persönlichen Seelen-
geschichte und einer daraus erwachsenden persönlichen 
Aufgabe erwacht. Knotenpunkte dieser Entwicklung sind 
die Katastrophe vom Sommer 1836 (vgl. oben Seite 28 f.), 
die „Bekehrung" (vgl. oben Seite 31 f.), der Bruch mit Re-
gine (vgl. oben Seite 39 ff.) und der „Corsarenstreit". Nach 
der Katastrophe vom Sommer 1836 geht Kierkegaard vom 
losen Zettel zum Buch über, ja er sammelt ältere Zettel 
und überträgt sie in ein Buch. Dieser äußeren Formverän-
derung der Tagebuchführung entspricht der inhaltliche 
Übergang von der literarischen Einzelnotiz zur Selbst-
reflexion und zusammenhängenden Selbstdeutung; die 
Tagebücher werden ein „Commentarius perpetuus" zu 
Kierkegaards Leben. Diese innere Form ist im Grunde 
schon bald nach der „Bekehrung" fertig da, findet nun aber 
den endgültigen äußeren Ausdruck erst im Corsarenstreit: 
unter Abstreifen aller romantisch-genialen Restbestände 
in der Ar t der Tagebuchführung dokument ier t Kierke-
gaard for tan seine innere Geschichte in Form einer un-
unterbrochenen Reihe von 36 einfach mit NB bezeichneten 
Büchern. — Die Eigenart schon der frühesten Tagebuch-



Der Corsarensrreit und seine Folgen 83 

aufzeichnungen Kierkegaards ist die, daß ihnen jede Un-
mittelbarkeit fehlt. Man findet in den Tagebüchern nicht 
den Niederschlag einer ursprünglichen Weltbegegnung 
oder einer unmittelbaren Selbstbeobachtung und Selbst-
deutung, sondern Marksteine und Runen einer alles ver-
schlingenden und verarbeitenden Reflexion. Dabei ist aber 
gar nicht ausgeschlossen, daß Kierkegaard äußere Ein-
drücke, Beobachtungen und Erlebnisse zu einzelnen Zei-
chen dieser Rätselschrift der Reflexion verwendet; sie 
verlieren dabei u. U. völlig ihren ursprünglichen Sinn 
innerhalb der Seelengeschichte Kierkegaards. In den spä-
teren Jahren finden sich häufig auch harmlos scheinende 
Aufzeichnungen, die in Wahrheit aber die verschlüsselte 
Fixierung eines bestimmten Erlebnisses oder Entschlusses 
sind. Z. B. ist die Abgabe einer fertigen Schrift an die 
Druckerei später regelmäßig durch irgendeine diese Schrift 
betreffende Notiz zeitlich fixiert. Auch das Aufkommen 
eines literarischen Plans kann auf diese Weise verschlüsselt 
ausgedrückt werden. 

Es ist einleuchtend, daß diese Eigentümlichkeit der Ta-
gebücher ihrer Interpretation häufig fast unüberwindliche 
Schwierigkeiten entgegenstellt, und daß andrerseits der 
Reichtum und die eindringende Genauigkeit der reflektie-
renden Selbstdarstellung ein mächtiger Anreiz zur nach-
verstehenden Durchdringung sind. Aus beidem folgt die 
nahezu unwiderstehliche Versuchung zur objektivierenden 
Fehldeutung, von der die Kierkegaard-Forschung der ver-
gangenen Jahrzehnte reiches Zeugnis ablegt. 

In den Jahren nach dem Corsarenstreit schwellen die 
Tagebücher allmählich — auch in dem Maße, wie Kierke-
gaard schriftstellerisch verstummt — zu immer größerem 
Umfang an. Die Herauslösung Kierkegaards aus der un-
mittelbaren geistigen Bewegung seines Zeitalters und seiner 
Mitwelt, die im Corsarenstreit anhebt, bekommt im 
Selbstgespräch und im Gespräch mit Gott ihren Widerhalt. 
Man kann in den späteren Tagebüchern fast von Tag zu 
Tag den Reflexionsniederschlag dieses einsamen Gesprächs 
verfolgen. 

6 ' 



84 Der Corsarenstreit und seine Folgen 

In gewissem Sinne ist ein Bestandteil der Tagebücher 
auch das von Kierkegaard Juni bis September 1846 aus-
gearbeitete und später mehrfach umgearbeitete „Buch über 
Adler". Kierkegaard hat dies Werk nicht veröffentlicht. 
Zwar geschah das in erster Linie aus Rücksicht auf Pfarrer 
Adler, den Gegenstand des Buches; aber der wesentliche 
Inhalt des Buches über Adler ist doch die persönliche Aus-
einandersetzung Kierkegaards mit der durch den Corsaren-
streit veranlaßten Umschichtung seines Christentumsver-
ständnisses und der sich daraus ergebenden neuen Aufgabe. 
Kierkegaard hat von Juni bis September 1846 die Tage-
buchführung völlig ruhen lassen und sich gänzlich der 
Auseinandersetzung mit Adler gewidmet. 

Pfarrer Adler, älterer Studienkommilitone Kierkegaards 
und ursprünglich eifriger Hegelianer, hatte Ende 1843, 
bald nach Eintritt ins Pfarramt, eine persönliche „Christus-
offenbarung" gehabt und war zum schwärmerischen Bibli-
zisten geworden, der sich berufen fühlte, die dänische 
Christenheit zu erwecken und zu erneuern. Man könnte 
ihn in gewisser Weise eine Karikatur Grundtvigs nennen, 
insofern auch Grundtvig Eingebungen folgte im Bewußt-
sein einer Sendung an die dänische Christenheit, nur fehlte 
es Adler gänzlich an dichterischer und denkerischer Voll-
macht. 

Pfarrer Adler wurde für Kierkegaard in dem Augenblick 
zur drängenden Frage, da ihm selber die Augen aufgegan-
gen waren für die Verderbnis der bestehenden Christen-
heit und er die Gewissensnötigung empfand, dieser Chri-
stenheit entgegenzutreten. Dabei arbeitet Kierkegaard sich 
— wie immer in den entscheidenden Wendepunkten seines 
Lebens — selber entgegen. Er versucht festzulegen, unter 
welchen Voraussetzungen der Einzelne das Recht und die 
Vollmacht habe, das Bestehende, das Allgemeingültige, in 
Frage zu stellen und anzugreifen; wann also der Einzelne 
als solcher — und das hieße dann als der Außerordent-
liche — ein höheres Recht habe als das Allgemeine. Die 
Lösung Adlers: Besitz einer persönlichen Offenbarung, die 
außerhalb jeglicher Existenzdialektik steht, fällt für Kier-



Der Corsarenstre i t und seine Folgen 85 

kegaard fort ; Adler selber zeigt durch seine verwirrten 
Äußerungen, daß er sich über seine „Offenbarung" täuscht: 
in Wahrheit ist sie Geisteskrankheit, und die Kirche hat 
ihn zu Recht entlassen. Kierkegaard tut also Adler als 
einen Nachäffer der von den Aposteln empfangenen voll-
mächtigen Offenbarung ab. Den Gedanken des undialek-
tischen Offenbarungsträgers, d. h. des „Apostels", benutzt 
er dann im wesentlichen, um daran die Möglichkeit eines 
außerordentlichen Wahrheitszeugen in der durchreflek-
tierten Epoche der Jetztzeit festzumachen. Dieser Wahr-
heitszeuge ist neben dem „Apostel" die andere und ent-
scheidende Lösung der sich für Kierkegaard mit dem 
Verfall der bestehenden Christenheit ergebenden Aufgabe. 
Dieser Wahrheitszeuge tritt nicht mit einer besonderen, 
ihn vor anderen auszeichnenden Vollmacht auf. Das Außer-
ordentliche an ihm ist vielmehr gerade die unbedingte 
Redlichkeit, mit der er sein Zurückbleiben hinter der For-
derung des eigentlich Christlichen bekennt. Eben damit 
aber macht er das Christliche in seiner Hoheit geltend und 
stellt zugleich die Anmaßung und Unredlichkeit derer 
bloß, die sich Christen nennen und sich für Christen halten, 
ohne es zu sein. Kierkegaard hat die Aufgabe dieses Wahr-
heitszeugen gern mit der des Sokrates im Heidentum ver-
glichen, welcher durch das Bekenntnis der Unwissenheit 
die Zeitgenossen ihrer bloßen W i s s e n s a n m a ß u n g über-
führte und dabei das ihm gegebene göttliche Orakel eben 
auf die Unwissenheit deutete. Es ist klar, daß eine solche 
Aufgabe durch und durch dialektisch ist und gerade damit 
dem in der Christenheit anhebenden Zeitalter einer alles 
nivellierenden Reflexion entspricht. Was das etwa für die 
Möglichkeit eines Martyriums des „modernen" Wahrheits-
zeugen bedeutet, hat Kierkegaard versucht, in dem Ende 
1847 geschriebenen Aufsatz „Hat ein Mensch das Recht, 
sich für die Wahrheit totschlagen zu lassen" durchgegrübelt. 
Aber gerade dieser Aufsatz — Kierkegaard hat ihn 1849 
mit einem Stück aus dem Buch über Adler zusammen 
herausgegeben — zeigt, daß Kierkegaard mit der Auf-
klärung der Begriffe des „Apostels", des „Wahrheitszeugen" 



86 Der Corsarenstreit und seine Folgen 

und des „Außerordentlichen" nicht zu Ende gekommen ist. 
Zum Teil machen seine phantastische und religionspsycho-
logisch sicherlich falsche Deutung der apostolischen Voll-
macht als einer in unmittelbarer Naivität gewiß gewor-
denen Offenbarung und seine Abgrenzung des modernen 
Wahrheitszeugen gegen diesen Apostel den Eindruck, daß 
seine Reflexion für den mangelnden Entschluß, der be-
stehenden Kirche den Spiegel der Wahrheit entgegenzu-
halten, Entschuldigung sucht. Dafür spricht auch der Um-
stand, daß er die Vorbedingungen für einen Wahrheits-
zeugen so weit überspitzt und übertrieben hat, daß die 
einzig logische Folgerung die ist, es könne eigentlich unter 
den heutigen Bedingungen einen Wahrheitszeugen über-
haupt nicht geben. 

Die Unsicherheit Kierkegaards rührt wohl daher, daß 
er erst mit dem offenen Angriff auf die bestehende Chri-
stenheit in seinem letzten Lebensjahr die ihm von Gott 
gesetzte Aufgabe voll ergriffen hat, daß ihm aber die 
Muße zur reflektierenden Durchdringung des damit Ge-
schehenen nicht mehr gegönnt gewesen ist. Auch war es 
wohl wesensmäßig unmöglich, daß der Reflekteur Kierke-
gaard anders zu der ihm bestimmten, entscheidenden 
Handlung hindurchdrang denn so, daß die Reflexion ver-
stummte. Nur dadurch, daß Kierkegaard sich innerlich an 
dem Gedanken des „Apostels" und des „Märtyrerprophe-
ten" verwundete, konnte er der „Außerordentliche" im 
paradoxen Sinne einer redlichen Verwirklichung des All-
gemeinen werden. Im übrigen ist klar, daß er den Ent-
schluß zum Angriff niemals gefunden hätte, wenn nicht 
Martensen den für Kierkegaard heilig gewordenen Begriff 
des Wahrheitszeugen auf einen Kirchendiplomaten wie 
Mynster bezogen und damit Kierkegaard in einen Ge-
wissenszwang gebracht hätte. 

So bilden denn auch hier Leben und Denken Kierke-
gaards eine unscheidbare Einheit. Äußerungen, die Kierke-
gaard auf dem Sterbebett getan hat, lassen vermuten, daß 
er selber diesen Zusammenhang mindestens geahnt hat. 
Jedenfalls hat er seit dem Corsarenstreit mehr und mehr 



Der Corsarenstreit und seine Folgen 87 

unter dem „Sokrates der Christenheit" sich selbst ver-
standen, und es ist ihm ahnungsweise aufgeblitzt, daß die 
Katastrophen seines Lebensgangs ihn zu eben dieser Auf-
gabe bereitet haben, daß durch sie die tiefe Demütigung 
und Vernichtigung seiner selbst bedingt war, die allein 
ihm die Gleichstimmung mit der bestehenden Christenheit 
so gründlich zerstören konnte, daß er, gerade als der 
Sünder, der er war, zum Enthüller ihrer Unwahrhei t 
werden konnte . Dieser Zusammenhang t r i t t zuerst an den 
Tag in den „Werken der Vollbringung" aus dem Jahre 
1848. 

Ehe Kierkegaard indessen zu diesem Höhepunk t seiner 
schriftstellerischen Wirksamkeit vordringt , klärt er zu-
nächst — ähnlich wie nach dem Abbruch der Schriftstellerei 
um Regines willen — in einer umfangreichen Reihe von 
erbaulichen Reden das durch die neuen Voraussetzungen 
und die Umschichtung des Christentumsverständnisses 
bedingte persönliche Gottesverhältnis. Es handelt sich u m 
die „Erbaulichen Reden in verschiedenem Geist" (13. März 
1847), die unter dem Titel „Der Liebe Tun" veröffentlich-
ten „Christlichen Erwägungen" (29. September 1847) und 
die „Christlichen Reden" von 1848 (26. April 1848). In 
allen drei Redensammlungen entfaltet Kierkegaard das 
Gottesverhältnis in Richtung des Zusammenstoßes mit 
dem „Bestehenden" und des Gegensatzes zum natürlichen 
Menschsein. Dabei wird jedoch stark betont , daß gerade 
die Lösung des Menschen von seiner natürlichen Gebunden-
heit an sich selbst und die Behauptung seiner Stellung als 
Einzelner gegenüber dem „Bestehenden" ihn zu wahrhaf ter 
Menschlichkeit erst entbindet. Der religiöse Kernbegriff, 
v/elcher nun die Bestimmung des Christlichen als „wahre 
Innerlichkeit" ersetzt, und in welchem das Weltverhältnis 
des Christen seinen zusammenfassenden Ausdruck erhält, 
ist „Nachfolge des H e r r n " . Schon in den „Erbaulichen 
Reden in verschiedenem Geist" sind alle drei Richtungen 
der Neubest immung des Gottesverhältnisses angelegt, wenn 
auch der Gedanke der „Nachfolge" zunächst nur am 
Rande erscheint, und zwar im drit ten Teil dieser Samm-



88 Der Corsarenstreit und seine Folgen 

lung, dem „Evangelium der Leiden", in dessen Untertitel 
Kierkegaard zum ersten Mal den Ausdruck „christliche 
Reden" benutzt. Im ersten Teil, der Beichtrede über die 
„Reinheit des Herzens" entwickelt Kierkegaard das sich 
aus der unbedingten Gottbezogenheit des Einzelnen erge-
bende sittliche Grundverhalten: die Reinheit des Herzens 
ist, Eines zu wollen, und dies Eine kann nur das Gute sein, 
welches allein als das Eine gewollt werden kann, während 
alles, was auf diesseitige Ziele gerichtet oder in Furcht oder 
Hoffnung von diesseitigen Beweggründen abhängig ist, 
Zwiespältigkeit des Willens zur Folge hat. Man könnte 
den Sinn der Beichtrede auch dahin fassen, daß für Kier-
kegaard von den beiden Gestalten des Ethos, welche die 
„Unwissenschaftliche Nachschrift" unterscheidet, allein das 
unendliche übriggeblieben ist. Das endliche Ethos ist für 
ihn untergegangen in der spießbürgerlichen Abart der 
ästhetischen Lebensanschauung. Im zweiten Teil der „Er-
baulichen Reden": „Was wir lernen von den Lilien auf 
dem Felde und den Vögeln des Himmels" zeigt Kierke-
gaard, wie eben der von der natürlichen Leidenschaft nei-
dischen Vergleichs befreite Mensch zu seiner wahren, auch 
rein menschlich erhabenen Bestimmung kommt. Der 
Mensch soll von den Vögeln und Lilien lernen, „sich ge-
nügen zu lassen, daß er Mensch ist", zu bedenken, „wie 
herrlich es ist, Mensch zu sein, und zu erwägen, „welche 
Seligkeit dem Menschsein verheißen ist". 

In der Redensammlung „Der Liebe Tun" faßt Kierke-
gaard das dialektische Verhältnis von natürlichem und 
christlichem Verständnis des Menschseins am empfindlich-
sten Punkt: Selbst im Begriff der Liebe besteht kein Ein-
verständnis. Nach christlichem Urteil ist der Gipfel mensch-
licher Liebe, wie sie der Dichter als kostbarste Blüte aller 
Menschlichkeit verherrlicht, in Wahrheit Selbstliebe, die 
den Menschen seiner Menschlichkeit beraubt; nur die 
Nächstenliebe, die alle Unterschiedlichkeit irdischer Daseins-
bedingtheit aufhebt, ist wahrhaft menschlich. Die wahre 
Nächstenliebe hat aber ihren Wesenskern gerade in der 
Unerbittlichkeit, die über das Glücksverlangen des Näch-



Der Corsarenstreit und seine Folgen 89 

sten hart hinweggeht und durch Wehetun den der Ewig-
keit zugewandten Menschen in ihm wachruft. Dies steht für 
Kierkegaard unter dem Stichwort, daß die wahre Nächsten-
liebe „unkenntlich" sei. Damit fällt ein zweideutiges Licht 
auch auf den „Dichter", der den Menschen durch Erwecken 
ästhetischen Lebensgenusses zu erheben sucht, ganz im 
Gegensatz zur Art des echten christlichen Predigers. 

Die Abwertung des „Dichters" in „Der Liebe Tun" 
bedeutet auch einen neuen Abschnitt in der Auseinander-
setzung Kierkegaards mit seiner eigenen dichterischen An-
lage. Noch während der Schriftstellerei um Regines willen 
hatte ihm das Dichterische als das eigentlich Menschliche 
schlechthin gegolten, das Christliche aber als „die Poesie 
der Poesie", die Existenzwandlung also, die das wahrhaft 
Dichterische erst möglich macht. Mit der „Ironisierung" 
Kierkegaards durch die anderweitige Verlobung Regines 
(vgl. oben Seite 56 f.) hatte das bejahende Verhältnis zum 
Dichterischen den ersten Stoß bekommen, und nach und 
nach war die dichterische Anlage Kierkegaards ganz auf 
die Seite des Ungehorsams, der Verherrlichung einer sich 
gegen die göttliche Bestimmung verschließenden Mensch-
lichkeit getreten. Dieser Vorgang erreicht in „Der Liebe 
Tun" einen gewissen Abschluß; das Werk selbst ist in einer 
ausgesprochen nüchternen Sprache geschrieben, die allen 
dichterischen Glanz verschmäht. Zwar hat Kierkegaard 
durchaus den Gedanken nicht aufgegeben, daß erst das 
Christliche die wahre Menschlichkeit ist, aber das Dichte-
rische ist nicht mehr deren wahre Darstellung, sondern 
vielmehr ihre am meisten in Versuchung führende Ver-
derbnis. Mit dieser unbedingten Abwertung des Dichte-
rischen klammert Kierkegaard einen nicht wegzudenken-
den Teil seines Persönlichkeitskerns aus dem Gottesver-
hältnis ganz aus; er bekennt sich zu der alleinigen Gültig-
keit des Verhältnisses zu Gott dergestalt, daß er gewisser-
maßen den Teil seines Selbst, der ihn „ärgert", meint 
abhauen zu können. Daß eine solche Lösung kein letztes 
Wort sein kann, ist deutlich und zeigt sich auch darin, daß 
Kierkegaard auf das Dichterische in der meditativen Ver-



90 Die Werke der Vollbringung 

gegenwärtigung biblischer Geschichten nicht verzichtet, 
sondern gerade jetzt, in den „Christlichen Reden 1848" 
mit besonderer Leidenschaft pflegt. In den „Werken der 
Vollbringung" und dem Angriff auf die bestehende 
Christenheit ist Kierkegaard zu einer Bestimmung des 
Verhältnisses von Dichter und Christ gekommen, die 
letzten Endes nicht Streit, sondern Versöhnung bedeutet 
(vgl. unten Seite 103 f., 118). 

Die letzte der in den „erbaulichen Reden" 1847 und 1848 
entfalteten Fragen, die der „Nachfolge des Herrn" und der 
Bedeutung Christi für den Gläubigen überhaupt, ist am aus-
führlichsten in den „Christlichen Reden 1848" beantwortet, 
und zwar besonders in den sieben Reden zum Altargang 
am Freitag. Jedoch kann darüber erst im Zusammenhang 
mit der „Einübung im Christentum" gesprochen werden, in 
der Kierkegaards Christusdarstellung zu ihrer vollkommen-
sten Ausprägung gelangt. 

IX. Die Werke der Vollbringung 
Im Jahre 1848 schrieb Kierkegaard die beiden Werke, 

in denen sein Christentumsverständnis einen abschließenden 
Ausdruck fand: „Krankheit zum Tode" und „Einübung im 
Christentum". Er selber ist der Meinung gewesen, es sei eine 
besondere Gnade Gottes, daß ihm die Niederschrift dieser 
Werke möglich war. Zeitweise hat er den Plan erwogen, sie 
unter dem Titel „Sämtliche Werke der Vollendjung" oder 
„Sämtliche Werke der Vollbringung" zu veröffentlichen. 
Das Besondere und Gnadenhafte des Entstehens dieser 
Schriften liegt für Kierkegaard nicht nur darin, daß es ihm 
jetzt gelingt, zu sagen, „was Christentum ist", sondern auch 
darin, daß ihm gegeben wurde, die Dunkelheit seines 
Lebensgangs soweit verstehend zu durchdringen, daß er sich 
und sein Leben als Ganzes aus der Hand der „Lenkung" 
entgegenzunehmen vermag. Noch im Jahre 1848 schlägt sich 
auch das endgültige Verständnis seiner selbst in einer reli-
giösen Autobiographie nieder, dem „Gesichtspunkt für 
meine Wirksamkeit als Schriftsteller". 



Die Werke der Vollbringung 91 

Auslösend fü r die Schriften des Jahres 1848 war die däni-
sche „Revolut ion": Im März ließ sich der König unter dem 
Druck einer lärmenden Volksmenge zur Bildung eines libe-
ralen Ministeriums bestimmen; es wurde eine „Reichsver-
sammlung" einberufen, deren Aufgabe die Schaffung des 
„Grundgesetzes" der neuen liberalen Staatsverfassung war . 
Zugleich wurde durch die betont dänisch-nationale Polit ik 
des von der Volksstimmung abhängigen „Märzministeriums" 
der „Dreijahreskrieg" gegen die sich empörenden Elbherzog-
tümer heraufbeschworen: noch im März begann der Krieg 
gegen Schleswig-Holstein. Kierkegaard fühl te sich durch 
diese Ereignisse in seinem Urteil über die heraufkommende 
Nivell ierung, Entsittlichung und Entchristlichung der euro-
päischen Völker und insbesondere des „christlichen" Däne-
mark unmit telbar bestätigt. Er sah als konservativer Mann 
in den revolutionären Vorgängen den Anfang der Pöbel-
und Massenherrschaft in Dänemark . Es kam Ostern 1848 zu 
einem neuen religiösen Durchbruch. Kierkegaard schreibt ins 
Tagebuch: „Mein ganzes Wesen ist verändert . Meine Ver-
borgenheit und Verschlossenheit ist zerbrochen — ich muß 
reden". Es handel t sich dabei nicht um den Entschluß, ein 
persönliches Bekenntnis seiner Schuld abzulegen, sondern 
um die Nöt igung, nunmehr gegen Kirche und Christenheit 
das Amt als Wahrheitszeuge antreten zu müssen. Der offen-
sichtliche Hereinbruch der „Nivel l ierung" über Dänemark 
erzeugte f ü r Kierkegaard den Gewissensdruck, der ihn zum 
Reden zwang über das, was Christentum in Wahrhei t sei. 
Darf man schweigen, wenn man die, welche sich Christen 
nennen, mit den Dämonen der Zeit pakt ieren sieht? Zum 
sichtbaren Zeichen, daß auch die „Bestehende Christenheit" 
in die Verderbnis verflochten und unter Verrat an ihrer 
eigentlichen Aufgabe zu einem der Werkzeuge von Nivel -
lierung und Entsittlichung geworden sei, wurde ihm die 
Tatsache, daß Bischof Mynster sich zum Mitglied der ver-
fassunggebenden „Reichsversammlung" machen ließ und 
damit die Zust immung der Kirche zu den liberalen Bestre-
bungen bekundete, auch wenn er dann persönlich gegen das 
Grundgesetz stimmte. Mynster verriet nach Kierkegaard 



92 Die Werke der Vollbringung 

das Christentum an die Welt um zeitlichen und irdischen 
Vorteils für die Kirche willen. Eben damit empfand Kierke-
gaard es als Ruf an sein Gewissen, die ihm geschenkte Er-
kenntnis „zur Erbauung und Erweckung" öffentlich aus-
zusprechen. Aus dieser Grundstimmung sind die „Werke der 
Vollbringung" entstanden. 

Die „Krankheit zum Tode" wurde März/April 1848 
niedergeschrieben; bereits am 13. Mai trägt Kierkegaard 
einen kritischen Rückblick auf das Werk ins Tagebuch ein. 
Im Mai beginnt Kierkegaard mit der „Einübung im Chri-
stentum"; sie ist Ende des Jahres abgeschlossen. Nebenher 
geht die Arbeit an dem „Gesichtspunkt für meine Wirksam-
keit als Schriftsteller" und an der eng damit zusammen-
hängenden Schrift „Die bewaffnete Neutralität"; beide sind 
im November 1848 fertig. 

Es wäre ein Mißverständnis, wenn man glaubte, Kierke-
gaard habe in den „Werken der Vollbringung" sein Chri-
stentumsverständnis in systematischer Geschlossenheit dar-
stellen wollen. Es handelt sich nicht um wissenschaftliche 
Monographien oder gar um eine Glaubenslehre, sondern es 
sind Schriften zur Erbauung und Erweckung einer vom 
echten christlichen Glauben abgefallenen Christenheit. Eine 
Darstellung der „Lehren" dieser Schriften ist deshalb immer 
eine Deutung gegen ihren Sinn. Nur wer sich von ihnen tat-
sächlich „erwecken" läßt, wird das objektivierende Miß-
verständnis vermeiden. 

Die „Krankheit zum Tode" macht zwar zunächst den 
Eindruck einer streng wissenschaftlichen Arbeit. Kierkegaard 
entwickelt hier in geschliffener Begrifflichkeit seine Lehre 
vom Selbst und vom Geist, wobei er seine Stellung zur 
idealistisch-romantischen Philosophie im Ja und Nein end-
gültig feststellt. Aber das ist nur die Voraussetzung für eine 
Darlegung, die den Leser seiner Verzweiflung, und das 
heißt seiner Sünde überführen will. Kierkegaard macht der 
„bestehenden Christenheit" klar, daß sie nicht einmal weiß, 
was Sünde ist und daher im Grunde unterhalb des Heiden-
tums, mindestens des Heidentums eines Sokrates steht; die 
„Christenheit" mißbraucht nämlich den christlichen Namen, 



Die Werke der Vollbringung 93 

um sich in dieser ihrer tiefen Verderbnis gegen jede Beun-
ruhigung durch das echte Christentum zu sichern. Die 
Aufdeckung der Sünde des Menschen geschieht in der 
„Krankheit zum Tode" unter Steuern nach der „dialekti-
schen Seemarke" des von Kierkegaard gegebenen Glaubens-
begriffs: „Indem es sich zu sich selbst verhält, und indem es 
es selbst sein will, gründet sich das Selbst durchsichtig in 
der Macht, welche es gesetzt hat". Sünde ist Gegensatz zum 
Glauben, nicht zur Tugend, ist also „verzweifelt nicht man 
selbst sein wollen" oder „verzweifelt man selbst sein wol-
len". Jedoch ist dieses keine Definition, mit welcher man der 
Sünde habhaft werden könnte. Kierkegaard bedient sich bei 
der Darstellung der „Verzweiflung" der von Hegel ent-
wickelten Widerspruchsdialektik, die den „Begriff" seiner 
Festlegung innerhalb des Objekt-Subjekt-Gegensatzes ent-
zieht und ihn unter „Aufhebung" dieses Gegensatzes stets 
„werden" läßt. Man kann anhand der „Krankheit zum 
Tode" nicht bestimmen, was Verzweiflung i s t , oder wer 
verzweifelt ist, sondern die Schrift will den Einzelnen in je 
seiner persönlichen Form der Verzweiflung entdecken und 
zur persönlichen Besinnung bringen. Sucht man aber be-
trachtend in einer bestimmten Gestalt der Verzweiflung Fuß 
zu fassen, so wird man eben dann aus der Haltung der 
Betrachtung vertrieben und auf die persönliche Verantwort-
lichkeit zurückverwiesen bis hin zu dem Widerspruch, daß 
der Mensch nur durch eine Offenbarung Gottes über seine 
Sünde aufgeklärt werden kann, daß aber diese vollendete 
Durchsichtigkeit seiner selbst nur im Glauben möglich ist, 
in welchem die Sünde aufgehoben ist. In eben diesem 
Widerspruch kommt auch das von Kierkegaard vertretene 
Verhältnis zwischen Christlichem und Menschlichem zu 
einem letzten scharfen Ausdruck: Es ist der „Vorzug des 
Menschen vor dem Tier", das eigentliche Wesen seiner 
Menschlichkeit, daß er Geist ist, und das heißt nach Kierke-
gaard, daß er als eine Synthese von Zeitlichkeit und Ewig-
keit, sich zu sich selbst verhaltend, sich unausweislich verhält 
zu der Macht, welche die Synthese gesetzt hat. Das heißt, 
nur im rechten Verhältnis zu dieser Macht kann der Mensch 



94 Die Werke der Vollbringung 

wahrhaf t werden, was er ist; nur in der Beugung unter die 
Offenbarung von Sünde und Gnade ist der Mensch wahr -
haft Mensch; es heißt aber auch, daß in der sündigen Ver-
kehrung des Menschseins diese Bestimmung des Menschseins 
sich eben darin bezeugt, daß der selbstische Sinn sich ständig 
an ihr verwundet , und darin, daß überhaupt Verzweiflung 
eine Möglichkeit des Menschseins als solchen ist. Die M ö g -
l i c h k e i t der Verzweif lung ist der Vorzug des Menschen 
vor dem Tier, das Siegel seiner höheren Geburt ; die W i r k -
l i c h k e i t der Verzweif lung ist die Gefangenschaft, in 
welcher der natürliche Mensch sich selbst verzehrt und aus 
welcher er nur durch eine unbegreifliche Gottestat zu sich 
selbst befreit werden kann. So verschmilzt Kierkegaard die 
idealistische Lehre von der „Würde des Menschen" mit dem 
christlichen Paradox der Versöhnung des Sünders und ver-
meidet eben damit die auf beiden Seiten mögliche Verkeh-
rung: weder liegt die Würde des Menschen in der von ihm 
zu leistenden unendlichen Vervol lkommnung — auch Fich-
tes Ich-Philosophie wäre demnach eine Form der Verzweif-
lung, welche die konkrete Wahl des Ich in der Reue verhin-
dert —, noch ist das christliche Pa radox eine alles Mensch-
liche seine Geltung beraubende autori tat ive Setzung; nur 
in der Verbindung miteinander hilft das eine dem andern 
zu seinem wirklichen Recht. Gegen die Hegeische Lehre vom 
Gottmenschen protestiert Kierkegaard in der Form, daß 
er Feuerbachs Gleichsetzung von Menschheit und Got t als 
notwendige Folge aus Hegel erklär t : „Die Lehre vom Got t -
menschen hat die Christenheit frech gemacht". 

Die natürliche Ergänzung zu einer das Sündenbewußtsein 
erweckenden Schrift wie der „Krankhei t zum Tode" wäre 
die Darstel lung der christlichen Versöhnung. Kierkegaard 
ha t tatsächlich die „Krankhei t zum Tode" ursprünglich als 
ersten Teil eines Doppelwerks geplant, dessen zweiter Teil, 
die „Hei lung von Grund auf" , von der Versöhnung han-
deln sollte. Kierkegaard ha t diesen Plan nicht ausgeführt , 
er ha t aber der „Krankhei t zum Tode" als Begleitschrift 
„Drei Reden beim Altargang am Freitag" nachgeschickt: 
„Der Hohepriester — der Zöllner — die Sünderin", in 



Die Werke der Vollbringung 95 

denen die Versöhnung durch Christus im Mittelpunkt steht. 
Christus erscheint in diesen beiden Reden gleichzeitig als 

der, an dem die Sünde des Menschen offenbar wird, oder der 
nur erkannt werden kann von dem seine Sünde bekennen-
den Menschen, u n d als der Versöhner, dessen die Sünde 
aufdeckende unendliche Barmherzigkeit allein auch die 
Sünde bedecken kann. Dies Doppelverhältnis zu Christus 
als dem Richter u n d Versöhner ist der Grundzug des 
Christusverständnisses Kierkegaards, wie es schon für seine 
„Bekehrung" (vgl. oben Seite 31 f.) entscheidend war, und 
wie es in den späteren erbaulichen Reden und der „Ein-
übung im Christentum" zum klarsten Ausdruck kommt. Es 
ist die Eigentümlichkeit Kierkegaards, daß fü r ihn die 
unendliche Forderung Gottes an den Menschen erst in Chri-
stus zu ihrer vollen Unerbittlichkeit kommt. Im Gegenüber 
zu Christus tritt dem Menschen die Heiligkeit Gottes derart 
unverhüllt gegenüber, daß jegliches Mehr und Weniger, 
welches das sittliche Verhältnis der Menschen untereinander 
kennzeichnet, in seiner Unwahrheit bloßgestellt wird, und 
dem Menschen nur der Schreckensruf übrig bleibt: „Gott sei 
mir Sünder gnädig". Christus ist aber diese Vergegenwärti-
gung der göttlichen Heiligkeit eben darin, daß er die den 
Sünder suchende und die Sünde bedeckende unendliche 
göttliche Liebe ist. Die Versöhnung des Sünders ist zugleich 
das Gericht über ihn, und die Versöhnung kann nicht emp-
fangen werden, wenn nicht das in ihr ergehende Todes-
urteil über den Sünder erfahren wird; denn sonst wird 
von Christus nicht die Versöhnung empfangen, sondern eine 
Bestätigung des selbstischen Wesens und zwar von einem 
Christus, der nur das Gemächte des selbstischen Sinns ist, 
nicht aber der wahre Heiland und Versöhner. Diese Einheit 
von tiefster Erschütterung und Tötung des selbstischen 
menschlichen Wesens auf der einen Seite und Bedecken der 
Sünde und Gebären des neuen Menschen durch den Er-
schütterer und Richter auf der andern Seite ist für Kierke-
gaard das die Vollmacht Jesu Begründende gewesen, und 
zwar um so mehr, als die in Jesus den Menschen treffende 
unendliche Forderung die allgemein-menschliche sittliche 



96 Die Werke der Vollbringung 

Idealität nicht etwa verneint, sondern sie aufnimmt und ins 
Unbedingte steigert. Insofern ist das Paradox der Versöh-
nung durch den, der Richter und Versöhner zugleich ist, 
auch vom Menschlichen her gesehen nicht eine reine Ab-
surdität, sondern nur die äußerste Zuspitzung des im natür-
lichen Menschsein als solchem liegenden Paradoxes, daß der 
Mensch sich in selbstischer Verkehrung von seinem eigenen 
Lebensgrund abwendet oder ihn als lebenstörend verkennt 
und eben damit sein Leben selber zerstört. Auf der andern 
Seite ist aber die Übergabe an Christus, welche für die 
selbstische Verkehrung als tödlich erscheint, dann, wenn das 
selbstische Selbst getötet i s t , auch vom Menschlichen als 
die wahre Geburt des Menschen zu erkennen. Daß die Liebe 
Christi das Paradox ist, beruht nicht auf einer Verneinung 
des Menschlichen, sondern darauf, daß alles Menschliche 
durch und durch von seiner eigenen Verkehrung bestimmt 
ist. Kierkegaard kann das Verhältnis des Sünders zu Chri-
sto mit der Liebe des Weibes zum Manne vergleichen: „Das 
Erste ist ein Schmerz, ein Leiden — denn das Weibliche hat 
sich noch nicht hingegeben, es hat das Selbstische in sich, und 
schaudert deshalb zurück beim Gedanken an die Überlegen-
heit des Mannes. Ebenso verhält es sich mit dem Sünder; 
zuerst schaudert er zurück bei dem Gedanken, dem so nahe 
zu kommen, welcher der Heilige ist, jeden Augenblick vor 
ihm da zu sein. Noch ist also selbstischer Sinn im Sünder; 
und hier liegt wesentlich das Ärgernis. Sobald er sich gänz-
lich hingibt, wird es gerade sein seligster Trost, daß er jeden 
Augenblick Christum bei sich hat, seinen Heiland und Ver-
söhner". 

Kierkegaard nennt Christus, soweit dieser die unendliche 
Forderung geltend rriacht, das „Ideal" oder das „Vorbild". 
Die dem „Vorbild" entsprechende Haltung auf Seiten des 
Menschen ist die „Nachfolge". „Nachfolge" ist dabei jedoch 
nicht gemeint als Nachahmung eines Inbegriffs von Tugen-
den, sondern als Hineingezogenwerden in das von Jesus 
gelebte Gottesverhältnis, welches bedeutet, daß der Mensch 
in der ungeteilten Hingebung seines Willens an den gött-
lichen Gnadenwillen begreift, daß er selber im Verhältnis 



Die Werke der Vollbringung 97 

zu Gott gar nichts zu tun vermag. Aus diesem Gottesver-
hältnis folgt freilich die Richtung des sittlichen Willens auf 
das Eine, das Gute, aber nicht als ein Zusammenhang von 
Bedingendem und Bedingtem, sondern die leidende De-
mütigung des Menschen unter den Willen Gottes und die 
Richtung des tätigen Willens auf „das Eine, das not tut", 
sind die beiden Seiten desselben Grundverhältnisses: Kierke-
gaards Religiosität ist „synergistisch", aber unter scharfer 
Zurückweisung jeglichen Verdienstgedankens: mit nichts 
kann der Mensch Gottes Gnade verdienen — das Beste, was 
ihm gelingt, ist nur neuer Grund zur Dankbarkeit —, aber 
mit dem durch die Hingebung an Gott bestimmten Willen 
ist der Mensch Gottes „Mitarbeiter". 

Auch das Verhältnis des Gläubigen zur Welt ist nicht 
durch gewollte Einempfindung in Christi Leiden bestimmt, 
sondern entspringt aus der Gleichgestaltung des Gottesver-
hältnisses: wer aus der Hingebung an das der Welt schlecht-
hin Jenseitige lebt, wird dem weltlichen Sinn zum Anstoß 
und wird von ihm verfolgt und aus jeder Gemeinschaft aus-
gestoßen, von Seiten der Welt erleidet er das Gleiche, was 
Christus erlitten hat. Kierkegaard kann dies ein freiwilliges 
Leiden nennen, welches vom wahren Christen gefordert 
wird; denn es handelt sich nicht um ein in Geduld zu er-
tragendes Leiden unter unverschuldetem widrigen Geschick 
— das kennt auch heidnische Sittlichkeit —, sondern um ein 
unmittelbar von eben d e m Gottes Verhältnis bedingtes 
Leiden, das den Willen des Gläubigen durch und durch in 
Besitz genommen hat — insofern ein gewolltes, nicht ein 
lediglich erduldetes Leiden. Im übrigen muß man sich klar 
machen, daß Kierkegaard unter dem eigentlichen Leiden 
Christi nicht die äußere Qual versteht, sondern das Leiden 
der Liebe, die von denen, welche sie liebt, mißverstanden, 
zurückgestoßen, verhöhnt, gekreuzigt wird und damit selber 
denen, welche sie liebt, den Untergang bereiten muß. 

Die echte Begegnung mit Christus geschieht bei Kierke-
gaard nicht über das Dogma. Kierkegaard tastet freilich das 
Dogma vom Gottmenschen nicht an; es ist ihm der durchaus 
entsprechende Ausdruck für das Paradox der vom natür-

7 Kierkegaard 



98 Die Werke der Vollbringung 

liehen Menschen als Haß und Feindschaft mißverstandenen 
Gottesliebe. In polemischer Auseinandersetzung kann Kier-
kegaard das Dogma als Waffe benutzen, zumal ihn hier mit 
der kirchlichen Orthodoxie die gemeinsame Voraussetzung 
verbindet, daß für sie, ebenso wie für Kierkegaard, das 
Dogma selbstverständliche Geltung hat. Die dogmenkritische 
und auch die bibelkritische Arbeit der beginnenden liberalen 
Theologie ist Kierkegaard stets fremd, unverständlich und 
verdächtig geblieben. Jedoch hat auch für ihn das Dogma 
als solches nicht die Kraft, den Glauben an Christus zu 
wecken und zu tragen. Vielmehr besteht durchaus die Ge-
fahr, daß die äußerliche Annahme des Dogmas mit dem 
echten christlichen Glauben verwechselt wird. Gerade die 
Orthodoxie ist dieser Gefahr nach Kierkegaards Meinung 
weithin erlegen: unter Mißbrauch des Dogmas vom Gott-
menschen und der durch ihn ein für allemal geleisteten 
Versöhnung hat sie eine falsche Sicherheit in Sachen des 
Religiösen erzeugt und hat Christus in eine Art mythisches 
Wesen verwandelt, dem nicht die Ehre zu geben auch für 
den natürlichen Menschen einfach eine Dummheit wäre; 
so ist man denn innerhalb der „bestehenden Christenheit" 
ebenso selbstverständlich Christ wie man anständiger Bür-
ger und Mensch ist. 

In Wahrheit kann man nach Kierkegaard Christus nur so 
wirklich begegnen, daß man ihm ebenso „unvorbelastet" 
begegnet wie die mit ihm Gleichzeitigen. Das weltliche An-
sehen, die unmittelbare Kenntlichkeit, mit denen 2000 Jahre 
christlicher Geschichte die Gestalt Jesu ausgestattet haben, 
müssen aus dem Sinn gesetzt werden, wenn der „Ernied-
rigte" Gegenstand des Glaubens werden soll. Nur wenn das 
Ärgernis an der Niedrigkeitsgestalt Jesu sich derart geltend 
macht, daß es nur durch den Glauben, also durch die 
Existenzumwandlung des Christo Begegnenden überwunden 
wird, nicht aber durch ein Vorauswissen, kann Christus 
wirklich als die Gottesliebe erkannt werden. Wer dem 
Erniedrigten gegenüber der selbstische Mensch bleibt, der 
er war, muß sich entweder an ihm ärgern oder muß ihn 
verkennen als das mythische gottheitliche Wesen, den er-



Die Werke der Vollbringung 99 

höhten H e r r n als Gegenstand des Dogmas, der ohne Wan d -
lung des selbstischen Sinns in seiner Gotthei t unmittelbar 
erkannt und anerkannt werden kann und dann den selb-
stischen Sinn nicht tötet, sondern bestätigt. I n Wahrhei t 
wi rd das Dogma nur dann richtig verstanden, wenn man 
seine Aussage auf den erniedrigten Jesus bezieht und es für 
das natürliche Verstehen ein Widerspruch, ein Pa radox 
bleibt, daß dieser „Erniedrigte" Got t sein soll. 

Die Voraussetzung f ü r das echte Verhältnis zu Jesus, fü r 
den Glauben an ihn, der ständig das Ärgernis in sich über-
winden muß, ist also die „Gleichzeitigkeit" mit Jesus. Sie 
wird hergestellt durch die aneignende Vergegenwärtigung 
der „heiligen Geschichte", das heißt der neutestamentlichen 
Berichte von der Wirksamkeit Jesu. Kierkegaard ha t er-
wogen, ein Buch zu schreiben mit dem Titel „Das Leben 
Christi, dargestellt von einem Augenzeugen". Er w a r der 
Meinung, es sei die Aufgabe des Predigers, das Leben Christi 
dichterisch zu vergegenwärtigen. Tatsächlich nimmt in den 
erbaulichen Reden der Jahre seit 1848 die aneignende Ver-
gegenwärtigung des Lebens Jesu den breitesten Raum ein, 
wobei sich ergibt, daß unter der Leidenschaft der Aneignung 
im allgemeinen eben die Züge der Wirksamkeit Jesu das 
Hauptgewicht erhalten, die später von der historisch-kriti-
schen Forschung als ursprünglich festgestellt worden sind. 
Ähnlich t r i t t f ü r Kierkegaard die gesamte Wirksamkeit 
Jesu unter den Gesichtspunkt des Leidens und des Gegen-
satzes zur Welt, so daß alle dem widersprechenden, heute 
meist als „Gemeindebildung" erklärten Einzelzüge im 
Neuen Testament davon aufgesogen und in der Aneignung 
eingeschmolzen werden. Diese Eigentümlichkeit von Kierke-
gaards Gebrauch des Neuen Testaments macht leicht ver-
gessen, daß er auch in Bezug auf Bibel und Dogma 
streng konservativ gewesen ist: eine kritische Ha l tung gegen-
über dem Buchstaben des Neuen Testaments fä l l t f ü r ihn 
ohne weiteres mit Gottlosigkeit zusammen. Eine Ausnahme 
macht allenfalls sein Urteil über das Alte Testament: gerade 
die immer stärkere persönliche Vert iefung Kierkegaards in 
das Wesen Jesu ha t ihn dessen Gegensatz zur Frömmigkeit 

7 * 



100 Die Werke der Vollbringung 

des Alten Testaments immer schärfer empfinden lassen und 
hat ihn zu der Einsicht geführt , daß in Neuem und Altem 
Testament die unversöhnlichsten Gegensätze aufeinander-
stoßen, und daß eben an diesem Gegensatz der neutesta-
mentliche Glaube sich in unverwechselbarer Klarhei t dar-
stellt. Kierkegaard ist innerhalb der religiösen Erweckungs-
bewegung in der ersten H ä l f t e des 19. Jahrhunder ts neben 
Schleiermacher der einzige bedeutende Theologe, der sich 
— g e g e n die Richtung seiner religiösen Erziehung und 
Umwel t — zu dieser Klarheit über das Verhältnis von 
Altem und Neuem Testament durchgerungen hat (vgl. auch 
oben Seite 59). 

Kierkegaard kann im strengeren Sinne den Glauben selbst 
die Gleichzeitigkeit mit Jesus nennen; denn nur im Glauben 
wird Jesus wahrhaf t erkannt als der, welcher er war , als 
der Erniedrigte und zugleich als die Gottesliebe; und nur 
im Glauben, der damals wie heute unter Überwinden des 
Ärgernisses dem wahren Jesus begegnet, ist der Unterschied 
zwischen den Zeitgenossen Jesu und jedem Späteren aufge-
hoben. In diesem Sinne macht Kierkegaard in der „Ein-
übung im Chris tentum" die Gleichzeitigkeit mit dem 
Erniedrigten gegenüber der „bestehenden Christenheit" gel-
tend und läßt den Erniedrigten den Glauben dieser Chri-
stenheit in seiner inneren Leere und Unwahrhe i t bloßstellen. 
Der einfädle Grundgedanke der „Einübung", die Jesus 
von Naza re th mitten in die heutige Christenheit hinein-
stellt, ist also, wie Emanuel Hirsch sagt, der, daß „Jesus 
Christus, der göttliche Hei land und Versöhner, es in seinem 
Verhältnis zu uns, so wie wir sind, erleiden muß, daß er 
der große Angriff auf die Christenheit ist". „Krankhei t zum 
Tode" und „Einübung im Chris tentum" ergänzen sich da-
hin, daß in der ersten Schrift die bestehende Christenheit 
ihres mangelnden Sündenbewußtseins und in der zweiten 
ihres mangelnden Glaubens über führ t wird, wobei die „Ein-
übung" folgerichtig den Angriff erst in voller Rücksichts-
losigkeit eröffnet, da das Sündenbewußtsein in der Christen-
heit „vergessen" ist, der Glaube aber als Besitz fälschlich 
behauptet wird. Kierkegaard verknüpf t den Angriff gegen 



Die Werke der Vollbringung 101 

die bestehende Christenheit mit seiner Lehre v o m ernied-
rigten Christus derart , daß er der Kirche vorwirf t , sie ver-
stehe sich nicht mehr als „Kirche der U n v o l l e n d e t e n " , son-
dern unter Berufung auf ihr Verhältnis zum Auferstandenen 
bereits in dieser W e l t als „tr iumphierende Ki rche" . In W a h r -
heit aber ist diese Kirche eben damit nichts als verk lär te 
Welt l ichkeit . Selbst die „versteckte Inner l ichkei t " kirchlichen 
Christentums wird nunmehr von Kierkegaard , dem P r e -
diger der Innerlichkeit , als kirchlich maskierte Welt l ichkeit 
bekämpft . Unvergeßl ich macht K i e r k e g a a r d den A b f a l l der 
bestehenden Christenheit v o m Christus des Neuen T e s t a -
ments daran deutlich, daß er zeigt, wie der weltliche V e r -
stand und wie der Kirchenmann auf den wirklichen Jesus 
blicken: der weltliche Vers tand häl t ihn für ein uneheliches 
K i n d und sieht in ihm einen Störer der bürgerlichen O r d -
nung; der Kirchenmann mißbil l igt , daß Jesus sich ohne 
Zust immung der Kirchenbehörde in kirchlichen R e f o r m e n 
versucht. 

O b w o h l die „ W e r k e der Vol lbr ingung" bereits im J a h r e 
1848 vol lendet waren, sind sie erst im J u l i 1 8 4 9 ( „ K r a n k -
heit zum T o d e " ) und September 1 8 5 0 („Einübung im C h r i -
s tentum") im Buchhandel erschienen. D i e Verzögerung hat 
nicht e twa äußere Gründe — K i e r k e g a a r d hat seine sämt-
lichen Bücher auf eigene Kosten drucken und im Selbst-
oder Kommissionsverlag erscheinen lassen. Vie lmehr ist die 
Nöt igung, „reden zu müssen" , gehemmt worden durch K i e r -
kegaards menschliches Bedürfnis , den entscheidenden Z u -
sammenstoß zu vermeiden. D e r Widerstre i t dieser inneren 
Lage schwebt wie ein Verhängnis über der ganzen Zei t bis 
zur Veröffentl ichung der „E inübung" und taucht die T a g e -
bücher bis 1 8 5 0 in t iefe Schwermut. Es k o m m t hinzu die 
wachsende finanzielle Sorge, welche das Wagnis des 
„Redens" steigert, da K i e r k e g a a r d fürchten mußte , sich mit 
der Veröffentl ichung der „ W e r k e der Vol lbr ingung" die 
Möglichkeit des Eintri t ts ins geistliche A m t endgültig zu ver-
bauen. (Tatsächlich ha t Bischof. M y n s t e r einige Zei t nach 
Erscheinen der „E inübung" Kierkegaards Bi t te um B e -
schäftigung am Königl ichen Pastoralseminar abgelehnt. ) 



102 Die Werke der Vollbringung 

Die Hemmung wird von Kierkegaard reflektiert als Zwei-
fel, ob es ihm als Einzelnem ohne amtliche Bevollmächti-
gung erlaubt sei, die „bestehende Christenheit" derart rück-
sichtslos anzugreifen. Kierkegaard mußte jetzt auf den 
bestimmten Fall anwenden, was er sich in der Auseinander-
setzung mit Adler (vgl. oben Seite 84 f.) über das Recht des 
„besonderen Einzelnen" klargemacht hatte. Zunächst hat 
der „besondere Einzelne" als solcher, auch wenn seine Be-
sonderheit Genialität ist, gegenüber dem Allgemeinen 
sittlich-religiös kein höheres Recht. Das Geniale ist über-
haupt eine Kategorie, die sich auf das Sittlich-Religiöse nicht 
beziehen läßt. Ein Angriff auf das Bestehende durch den 
Einzelnen ist nur möglich im Namen des Allgemeinen, also 
unter Festhalten dessen, daß die Forderung, die der „beson-
dere Einzelne" erhebt, für j e d e n Einzelnen gleichermaßen 
gilt und jeden unter die gleiche Bedingung stellt. Kierke-
gaard tut dieser Forderung Genüge dadurch, daß er es 
ablehnt, sich auf irgendeine Weise andern gegenüber christ-
lich auszeichnen zu wollen; vielmehr versteht er die von 
ihm geltend gemachte Forderung als in erster Linie auf ihn 
selbst gemünzt; gegen niemanden erhebt er unmittelbar den 
Vorwurf eines nur geheuchelten Namenschristentums, nur 
von sich selber bekennt er, der Forderung nicht zu genügen 
und also kein Christ im eigentlichen Sinne zu sein. Nun 
ergibt sich aber die Schwierigkeit, daß die von Kierkegaard 
dargestellte unbedingte Forderung, das Bild des echten 
Christseins, das auf die geschilderte mittelbare Weise doch 
zur Bloßstellung der bestehenden Christenheit wird, das 
Werk seiner dichterischen Genialität ist, und zwar einer 
Genialität, die ihren persönlichen Ursprung in einer vom 
Gottesbewußtsein nicht zuende durchdrungenen Schwermut 
hat, einer Schwermut, die sich selber gegen die christliche 
Forderung wehrt und zwar eben damit, daß sie diese genia-
lisch darstellt. Wie kann Kierkegaard mit einer aus solcher 
persönlichen Widersprüchlichkeit erwachsenen Christen-
tumsverkündigung das Bestehende angreifen? — Es kommt 
erschwerend hinzu, daß die Genialität der dichterischen 
Darstellung zu einem Mißverständnis Anlaß geben kann. 



Die Werke der Vollbringung 103 

Christentum ist eine nur vom Einzelnen als Einzelnem 
zu verwirklichende Lebenshaltung. Das hat Kierkegaard 
mit immer stärkerer Entschiedenheit zur Geltung zu bringen 
versucht.- Ja, gerade im Revolutionsjahr 1848 ist ihm deut-
lich geworden, daß aller christliche Ernst nur am Einzelnen 
seinen Gegenstand haben kann. Alle Bewegung auf Par-
teiung, auf „Assoziation" hin, wie es das hervorstechendste 
Kennzeichen der revolutionären demokratischen Bewegung 
ist, muß von vornherein widerchristlich sein. Daß die Kirche 
diesen Bewegungen nicht aufs schärfste entgegentritt, son-
dern sich ihnen sogar angleicht, ist nach Kierkegaard ihr 
Sündenfall. N u n aber besteht die Gefahr, daß Kierkegaard 
sich durch den unmittelbaren Angriff seinerseits Anhänger 
schafft und dergestalt an der Parteiung mitwirkt, statt 
lediglich dem Einzelnen christlich zu sich selbst zu ver-
helfen. Er könnte als „Prophet" mißverstanden werden. 
Es lag nahe, daß Kierkegaard, ähnlich wie in der Ge-
schichte seiner Verlobung, durch einen zu starken Eindruck 
seiner Persönlichkeit die Einzelnen nicht fü r das Gottes-
verhältnis rettete, sondern auf sündhafte Weise für sich ge-
wönne. (In der auf die Zeit der Pseudonymität folgenden 
unmittelbar erbaulichen Schriftstellerei der Jahre 1846 und 
1847 war eine solche Wirkung wegen der Verfolgung durch 
den „Corsaren" und deren Nachwirkungen kaum möglich 
gewesen, aber gegenüber den Schriften von 1848 war die 
Lage anders, vor allem, weil sie von einer selbstisch-natür-
lichen Christentumsfeindschaft mißbraucht werden konn-
ten.) Kierkegaard hat in dem Reflexionskampf der Jahre 
1849 und 50 mit diesen Bedenken dergestalt gerungen, daß 
dabei sein eigenes Gottesverhältnis in die tiefe Bewegung 
geriet, die endlich zu einer Lösung der sein ganzes Leben 
bestimmenden Umdüsterung führte. 

In unmittelbarer Hinsicht auf die „Werke der Vollbrin-
gung" verstand Kierkegaard sich nunmehr so, daß die „Len-
kung" seine dichterische Genialität lediglich benutzt habe, 
um der Christenheit das ihr notwendige Wort zu sagen, 
ohne damit dem Genialen als solchem irgendein Zugeständ-
nis zu machen. Vielmehr hangt das Geniale bei Kierkegaard 



104 Die Werke der Vollbringung 

ja ganz unmittelbar mit seiner Lebensschuld zusammen, so 
daß die Lenkung ihn ebenso benutzt wie die Polizei einen 
Verbrecher als Polizeispion beschäftigt, indem sie sich seine 
Kenntnis der Verbrecherwelt zunutze macht. Das Dichte-
rich-Geniale ist hier also fü r Kierkegaard ein zwar von 
Got t benutztes, aber an sich recht minderwertiges Werk-
zeug. Kierkegaard ha t dies Ergebnis seines Reflexionskamp-
fes schließlich dadurch festgemacht, daß er die „Werke der 
Vollbringung" unter einem neuen Pseudonym „Johannes 
Anticlimacus" erscheinen ließ und lediglich als Herausgeber 
zeichnete. Dies Pseudonym ist — im Gegensatz zu dem 
Nichtchristen Climacus — gedacht als der vollkommene 
Christ, welcher das Recht hat , der Christenheit mit der 
Forderung höchster Ideali tät entgegenzutreten. Indessen ist 
klar, daß eine solche Gestalt keine existentielle Wahrheit 
ha t ; sie wäre ja der religiöse Vollmacht beanspruchende 
Dichter des Religiösen, den Kierkegaard eben mit der 
Pseudonymsetzung als teuflische Versuchung von sich weist. 
Man kann also „Anticlimacus" nur als die Rune verstehen, 
mit der Kierkegaard sein persönliches Verhältnis zur For-
derung der Ideali tät bezeichnet; die Pseudonymsetzung hat 
denn auch an den ursprünglich unter Kierkegaards eigenem 
N a m e n entworfenen Schriften keine wesentlichen Ände-
rungen zur Folge gehabt. 

Während „Krankhei t zum Tode" und „Einübung im 
Chris tentum" dergestalt unter Zuhilfenahme des neuen 
Pseudonyms zum Druck gelangt sind, hat te Kierkegaard 
gegenüber der ebenfalls 1848 entstandenen religiösen Selbst-
biographie noch wesentlich stärkere Hemmungen. In der 
„Krankhei t zum Tode" war es Kierkegaard gelungen, unter 
den Gestalten der Verzweiflung seine eigene Grundver -
schuldung in dem Bilde des sich gegen den Autor empören-
den Druckfehlers (vgl. oben Seite 29) auszusprechen und die 
damit zu seinem Schicksal gewordene Gestalt des sich am 
Religiösen versehenden Dichters in vollendeter Klarheit 
darzustellen. Dami t schien fü r Kierkegaard der Freimut im 
Gottesverhältnis endlich gewonnen zu sein. Mit Dankbar -
keit und Erschütterung meinte er nunmehr den von der 



Die Werke der Vollbringung 105 

Lenkung gefügten Zusammenhang seines Lebensschicksals 
zu verstehen: von der scheinbar verfehlten Erziehung durch 
den Vater angefangen, über die Schuld der Jugend, die 
Katastrophe der Verlobung und das Scheitern des litera-
rischen Ehrgeizes bis hin zum Corsarenstreit hatte die 
„Lenkung" ihn erzogen zum Denker und Dichter des Christ-
lichen und für die Aufgabe einer „Einführung des Christ-
lichen in die Christenheit". Auch das Ganze seiner Schrift-
stellerei enthüllte sich ihm nun als unter einheitlicher Be-
wegung stehend mit dem Ziel der Erweckung einer in 
heidnischer Unmittelbarkeit lebenden Christenheit. Die 
Pseudonyme hatten den Leser in seiner ästhetischen Un-
mittelbarkeit angesprochen, um ihn in die Wahrheit des 
Erbaulichen und Erwecklichen „hineinzutäuschen"; während 
dies Erbauliche die scheinbar rein ästhetische Schriftstellern 
in Gestalt der erbaulichen Reden in Kierkegaards eigenem 
Namen von vornherein zeichenhaft begleitete, begann nach 
der „Unwissenschaftlichen Nachschrift" die rein erbauliche 
Schriftstellerei, nicht, ohne das „Zeichen" eines nachgebor-
nen ästhetischen Aufsatzes („Die Krise und eine Krise im 
Leben einer Schauspielerin" 1848), wodurch angedeutet ist, 
daß bei Kierkegaard nicht etwa der Quell dichterischer 
Schaffenskraft versiegt sei, sondern daß die Erbauung das 
eigentliche Ziel seiner gesamten Schriftstellerei ist. 

Die Gewissensnötigung, welche darin lag, daß einerseits 
die Lebensschuld Kierkegaards in nahem Zusammenhang 
stand mit der Vollmacht zum Angriff, ja, daß Kierkegaards 
inneres Bekenntnis zu ihr erst den Angriff auf die Christen-
heit ermöglichte, daß andrerseits das jetzt vollendete Ganze 
der Schriftstellerei eines klärenden Wortes bedurfte, führte 
zur Niederschrift des „Gesichtspunktes für meine Wirk-
samkeit als Schriftsteller", in welchem Kierkegaard mit 
einer in der Weltliteratur sonst wohl nicht bekannten Ge-
nauigkeit und Redlichkeit über seine religiöse Lebensge-
schichte Rechenschaft ablegt. Kierkegaard erkannte indessen 
sofort — im Gegensatz etwa zu Augustin —, daß es unmög-
lich sei, zu Lebzeiten des Verfassers ein solches Werk zu 
veröffentlichen. Nach immer neuem Umarbeiten, Neu-



106 Die Werke der Vollbringung 

fassen, Verkürzen des ursprünglichen Entwurfs kam es 
schließlich im August 1851 zur Veröffentlichung eines dürf-
tigen Gerippes „Uber meine Wirksamkeit als Schriftsteller" 
mit einer nüchternen Mitteilung über den religiösen Sinn 
der Gesamtschriftstellerei und mit einer Analyse des sich 
1848 enthüllenden geistigen Chaos in Europa, wodurch 
sich Kierkegaards Lehre vom „Einzelnen" rechtfertigt. Die 
ursprüngliche Selbstbiographie ist dann 1859 — wahrschein-
lich verstümmelt — von Kierkegaards Bruder zum Druck 
gebracht worden. 

Ebenso wie der „Krankheit zum Tode" hat Kierkegaard 
auch den beiden anderen 1848 entstandenen Schriften er-
bauliche Reden als Geleit nachgeschickt. Es handelt sich um 
die erbauliche Rede 1850 über die große Sünderin (Lukas 7) 
und die „Zwei Reden beim Altargang am Freitag" 1851, 
ebenfalls über die große Sünderin und über l .Pe t r i 4 ,7 
„Die Liebe wird decken der Sünden Mannigfaltigkeit". 
Kierkegaard ist hinsichtlich der Zuordnung dieser Reden 
schwankend gewesen; sachlich ist das jedoch ohne Bedeutung. 
In allen drei Reden geht es um das Mit- und Ineinander der 
die Sünde aufdeckenden göttlichen Heiligkeit und der sie 
deckenden göttlichen Liebe. Beides ist eins, und deshalb 
kann nur der, welcher durch die Begegnung mit Christus 
bis in die Tiefe des Gewissens erschüttert wird, vor dem 
darin aufgetanen Abgrund der eigenen Sündigkeit vergeht 
und versteht, daß er vor Gott gar nichts vermag, die ver-
söhnende Liebe Christi erfahren; denn nicht die Gerechtig-
keit ist ja das unerbittlichste Gericht, sondern die ver-
gebende Liebe, und wer sie nicht dergestalt als Gericht 
erfährt, der erfährt sie auch nicht als Versöhnung, sondern 
überhaupt nicht. 

Kierkegaard nimmt im Vorwort zu den „Zwei Reden" 
feierlich von seiner Schriftstellerei Abschied. Um so mehr 
muß es verwundern, daß er nur einen Monat später noch 
ein allerletztes Buch veröffentlichte: „Zur Selbstprüfung 
der Gegenwart empfohlen." Indessen hat er dies Werk 
nicht unter seine eigentliche Schriftstellerei gerechnet. Er 
hat mit ihm, ohne polemischen Seitenblick, unmittelbar auf 



Die Werke der Vollbringung 107 

den empfänglichen christlichen Leser, auch auf den ein-
facheren Mann, wirken wollen, als Ersatz gleichsam für 
eine ihm durch seine körperliche Verfassung unmöglich 
gemachte Predigttätigkeit. So ist denn das Wesentliche an 
Kierkegaards Christentumsverständnis in dieser Schrift auf 
besonders schlichte Ar t zusammenfassend ausgesprochen. 
Eduard Geismar sagt: „Sollte ich einem Menschen raten, 
eine einzelne Schrift Kierkegaards zu lesen, dann würde 
ich unbedingt dazu raten, ,Zur Selbstprüfung' zu lesen . . . 
Sie stellt keine großen Anforderungen an eine philoso-
phische Vorbildung, sondern spricht in schlichten Worten 
und treffenden Bildern, und sie ist mit einer überwältigen-
den Vollmacht geschrieben, weil es gerade Wahrheiten sind, 
die demütigen." 

Mit der „Selbstprüfung" hat Kierkegaard sein letztes 
Wort als Schriftsteller gesagt. Er hat fortan geschwiegen, 
bis es zu dem großen Angriff seines letzten Lebensjahrs 
kam. Jedoch zeigt schon die Widersprüchlichkeit des Pseu-
donyms „Anticlimacus" und das Bedürfnis nach einer über 
die Schriftstellern hinausweisenden Predigttätigkeit, wel-
ches dann doch wieder in einem Buch seinen Ausdruck fand, 
daß die Frage des persönlichen Gottesverhältnisses noch 
nicht bis zu Ende durchgeklärt war. Erst der Angriff auf 
die „bestehende Christenheit" setzt unter die „Werke der 
Vollbringung" auch das Siegel der persönlichen Vollendung. 

Daß die Schriftstellern der Jahre 1848—51 nicht der 
Abschluß des persönlichen Ringens Kierkegaards um die 
Aneignung des Christlichen ist, zeigt das Zeugnis der 
Tagebücher aus den Jahren des Schweigens. Man erkennt 
dabei zwei Hauptrichtungen der Reflexion: einmal die 
immer schärfer werdende Kritik an der bestehenden Chri-
stenheit — sie schlägt sich außerhalb des Tagebuchs auch 
noch nieder in einem von Kierkegaard nicht mehr ver-
öffentlichten zweiten Teil der „Selbstprüfung" —; auf der 
andern Seite die immer neue Auseinandersetzung mit der 
Frage des rechten Verhältnisses von „Gnade" und „Nach-
folge". Wie schon gezeigt, hangt beides, Gnade und Nach-
folge, bei Kierkegaard von Grund auf zusammen. Es treten 



108 Die Werke der Vollbringung 

bei ihm die „Gesetzesofienbarung", das ist die Forderung 
der Idealität, Christus als Vorbild, u n d die „Gnadenoffen-
barung", Christus als Erlöser, nicht auseinander. Man darf 
das freilich nicht so mißverstehen, als ob nun auch die 
Forderung der Idealität etwas sei, „was nie in eines Men-
schen Herz gekommen ist", also vom rein Menschlichen 
her nicht einsehbar sei. Vielmehr besteht Wahlverwandt-
schaft zwischen geisthafter Idealität und dem Geist Jesu, 
beide verstehen einander. Es folgt daraus unmittelbar, daß 
dies für Kierkegaard ein mächtiger Riegel gegen ein Ver-
ständnis der Gnade als Entbindung von der idealen Forde-
rung ist. Daraus entspringt seine jetzt immer härter wer-
dende Kritik an der Lehre des Luthertums, welche die Gnade 
zu einem Ablaß von der Forderung des Gesetzes mache, 
anstatt daß die Gnade diese Forderung schärft. Es spannt 
sich freilich bei Kierkegaard mit dieser Verschlingung von 
Gnade und Forderung die von ihm ebenso unerschütterlich 
festgehaltene Einsicht, daß es im Verhältnis zu Gott keiner-
lei Verdienst gibt, und das heißt hier, daß es — menschlich 
gesehen — gegenüber der unendlichen Forderung nur das 
immer neue Versagen gibt, welches dann auch die Gnade 
„in Hinsicht auf den Gebrauch, den man von ihr macht", 
unentbehrlich werden läßt. Diese Widersprüchlichkeit ist 
die Unruhe, der Stachel, welcher es unmöglich macht, daß 
der von der Gnade des Versöhners wirklich Berührte diese 
als Beruhigungsmittel mißbraucht. Kierkegaard macht es 
etwa in folgender Weise deutlich: „Denk dir einen Men-
schen, der sich seiner Schuld, seines Vergehens bewußt ist. 
Lange verharrt er in stummer Verzweiflung und grübelnder 
Reue darüber; dann lernt er zur Gnade hinzufliehen, und 
ihm ist alles, alles vergeben. Aber indem er nun gleichsam 
aus dem Heiligtum heraustritt, die Tür hinter sich schließt 
und nun den Anfang machen soll — was dann? Laß uns 
achtsam sein. Indem jene unendliche Forderung ihm ver-
kündet ward, wurde zugleich zu ihm gesagt: fang nun ein 
neues Leben an; und diese Forderung fand er so billig, daß 
es ihm nicht einmal gesagt zu werden brauchte. — Nun 
soll er denn anfangen. Bring nun die Forderung des Ideals 



Die Werke der Vol lbr ingung 109 

an — im selben Augenblick kann er sich nicht rühren, son-
dern was er auch unternimmt, er zieht sich eine neue Schuld 
zu; denn was er tut, selbst das Beste, ist doch Erbärmlichkeit 
im Verhältnis zum Ideal. Also im selben Augenblick, da 
er sozusagen die Tür der Gnade geschlossen hat, im selben 
Augenblick, selig bewegt von dem Gedanken, daß er nun 
niemals mehr in jenen Zustand komme — in derselben 
Minute, in derselben Sekunde ist er im Begriff, eine neue 
Schuld anzufangen. Und er muß in derselben Sekunde 
wieder hin und an der Gnade Tür klopfen und sagen: 
Unendliche Gnade, hab Mitleid mit mir, daß ich schon 
wieder hier bin, aber ich begreife: um Frieden und Ruhe 
zu finden, um nicht umzukommen in hoffnungsloser Ver-
zweiflung, um atmen zu können, um dasein zu können, 
brauche ich nicht bloß Gnade für das Vergangene, sondern 
auch Gnade für das Zukünftige". 

Zweifellos liegt in der Tatsache, daß für Kierkegaard 
Christus, der Bringer der Gnade, zugleich und zuerst die 
unendliche göttliche Forderung einbrennt, die Gefahr einer 
gesetzhaften Verkehrung auch des Evangeliums, ebenso wie 
in der Lehre des Luthertums umgekehrt der Ernst der Gnade 
verloren gehen kann. Jedenfalls kann Gnade, christlich 
verstanden, nur dann Gnade sein, wenn sie unbedingt ist, 
d. h. auch auf den Mißbrauch der Gnade sich bezieht, 
sobald sie die Kraft hat, eine ebenso unbedingte Reue zu 
wecken. Die Entscheidung darüber, wie weit hier bei 
Kierkegaard eine Dunkelheit bleibt, wie weit auch etwa 
diese Dunkelheit in der letzten leidenschaftlichen Ausein-
andersetzung noch undurchdringlicher wird, fällt aber 
nicht auf dem Gebiet der Reflexion und der frommen 
Phrase, wie auch die Reflexion nicht vor der Verkehrung 
bewahren kann. Wie Kierkegaard zuletzt „Gnade" und 
„Nachfolge" einander zugeordnet hat, kann allein die 
Betrachtung seiner letzten Auseinandersetzung mit der 
dänischen Kirche lehren. 



110 

X. Angriff auf die bestehende Christenheit und Tod 
Kierkegaard hatte im Vorwort zur „Einübung im 

Christentum" und in der dem ersten Stück angehängten 
„Moral" den Sinn des in den „Werken der Vollbringung" 
enthaltenen Angriffs auf die bestehende Christenheit dahin 
erläutert, daß zwar von niemandem die Idealität des stren-
gen Christseins unmittelbar gefordert werde, weil nicht 
der Mensch „aus eigener Vernunft und Kraft sich an 
Christus halten soll", sondern es „Christus ist, der ihn 
hält". Indessen ist aber von jedem Einzelnen gefordert, 
„daß er vor Gott sich aufrichtig demütige unter die For-
derungen der Idealität", und so dem Christlichen die Ehre 
gebe, anstatt es zu leichtfertiger Täuschung zu benutzen. 
Unter dieser Forderung ständ für Kierkegaard auch die 
amtliche Kirche. Läßt sie der Verkündigung der idealen 
Forderung Raum, oder erklärt sie sich amtlich g e g e n 
das in den „Werken der Vollbringung" dargestellte echte 
neutestamentliche Christentum?! Es ist deshalb für Kier-
kegaard von höchster Bedeutsamkeit gewesen, wie be-
sonders die „Einübung im Christentum" mit ihrem unver-
hüllten Angriff von Bischof Mynster, dem Haupt der 
dänischen Staatskirche aufgenommen werde.* 

Wenige Wochen nach dem Erscheinen der „Einübung" 
war es Kierkegaard zugetragen worden, daß Mynster sich 
im Familienkreis sehr erbittert gegen das Buch geäußert 
habe. Kierkegaard suchte den Bischof unverzüglich auf, 
um ihm Gelegenheit zu einer gewissermaßen amtlichen 

* Wenn hier ein Bi ld von Mynsters Verhalten entworfen w i r d , so muß der 
Leser wissen, daß Mynster a l le in so geschildert w i r d , wie K i e r k e g a a r d selber 
ihn erlebte. A u d i die dabei gebrauchten scharfen Urte i le sind von K i e r k e g a a r d 
übernommen. Es kommt für eine B iograph ie K i e r k e g a a r d s nicht darau f an , ob 
nicht d ie k irdienpol i t i sd ie Klughe i t Mynsters unter einem anderen Gesichts-
punkt als gewissensmäßig gerechtfertigt angesehen werden d a r f . Auch dar f der 
Leser nicht vergessen, daß die von K i e r k e g a a r d in seinen eigenen Äußerungen 
geübte überlegte K u n s t der Formul ierung Mynster , der eine leidenschaftliche 
N a t u r w a r , nicht in gleicher Weise eigen gewesen ist. Was f ü r K i e r k e g a a r d 
doppelzüngig erschien, ist für Mynster nichts weiter gewesen als die Schwin-
gung einer gewissen St immungsbre i te . So ist z . B . das Wort Mynsters vom 
Vogel , der singen müsse, wie ihm der Sdinabel gewachsen sei , auch zu ver-
stehen als sehr deutliche Ablehnung und Mißbi l l igung , nicht e twa , wie Kierke-
g a a r d es vers tand , als ein Ausweichen. 



Angriff auf die bestehende Christenheit und Tod 111 

Stellungnahme zu geben. Mynster sagte jedoch, er habe 
nicht das Recht zum Tadel, jeder Vogel müsse singen, 
wie ihm der Schnabel gewachsen sei. Persönlich freilich 
glaube er nicht, daß das Buch Nutzen stiften werde. 

Kierkegaard war zunächst erleichtert, daß es ihm durch 
dies Verhalten erspart blieb, die bestehende Christenheit 
und Mynster insbesondere als ihr Haupt unmittelbar an-
zugreifen. Diese Erleichterung betraf freilich weniger ihn 
selbst, als vielmehr den Bischof, den alten Seelsorger des 
Vaters, dem er durch pietätvolle Verehrung und persön-
liche Zuneigung stets.verbunden geblieben war. Indessen 
hatte die Erleichterung nicht nur persönliche Gründe: Kier-
kegaard verstand sehr wohl, daß ein unmittelbarer Angriff 
gegen das Bestehende, auch wenn er im Namen des echten 
neutestamentlichen Christentums geführt wurde, rein 
äußerlich der von ihm mit Abscheu angesehenen revolu-
tionären Bewegung in die Hände arbeiten müsse. Er war 
deshalb bereit, alles ihm gewissensmäßig Mögliche zu tun, 
um das Ansehen Mynsters gegen diese Bewegung zu stüt-
zen. Die „Werke der Vollbringung" hätte er am liebsten 
als eine Verteidigung und zwar als die einzig mögliche 
Verteidigung des Bestehenden verstanden, in dem Sinne, 
daß die Duldung dieser Christentumsverkündigung durch 
den Bischof das Eingeständnis einschließe, die Kirchenlei-
tung in ihrer weltlichen Klugheit sei nicht vom Neuen 
Testament gedeckt, sondern passe sich den weltlichen Ge-
gebenheiten an. Dieses Eingeständnis gebe dann der An-
passung der Kirche an die Welt ihr bedingtes Recht, ohne 
daß eine gefährliche Verwechslung von Christentum und 
Weltlichkeit die Folge sein müsse. Kierkegaard hat sogar 
erwogen, dieses Verständnis seines Angriffes als einzig 
möglicher Verteidigung des Bestehenden öffentlich auszu-
sprechen, möglicherweise durch Widmung einer Schrift an 
Bischof Mynster. Mynster selber machte jedoch diese Mög-
lichkeit zunichte. 

Kierkegaard hatte sich im Januar 1851 in einem Zei-
tungsaufsatz gegen den gelehrten Grundtvigianer Rudel-
bach dagegen verwahrt, daß er als Gegner des Gewohn-



112 Angriff auf die bestehende Chris tenhei t und Tod 

heits- und Staatschristentums für eine kirchliche Reform-
partei in Beschlag genommen werde. Er sei vielmehr der 
Meinung, daß Chris tentum wesentlich Innerlichkeit und 
als solche völlig unabhängig von jeglicher äußeren Form 
sei. Er habe auch niemals fü r die Befreiung der Kirche ge-
kämpft , ebensowenig wie fü r die Befreiung des grönlän-
dischen Handels, der Frauen, der Juden, oder wer es sonst 
sei. Er sei als Einzelner mit dem Ziel „der Einzelne" auf 
Verinnerlichung des Christentums bei den „Einzelnen" 
ausgewesen, und wie die äußeren Formen niemanden am 
Christwerden hinderten, so sei es der gleiche Sinnentrug, 
wenn einer sich einbilde, es seien die äußeren Formen, die 
helfen könnten. 

Mynster machte sich diesen Aufsatz Kierkegaards zu-
nutze, um ihn und sein Christentumsverständnis — wider 
besseres Wissen — fü r seinen kirchenpolitischen Gegensatz 
zur Reformpar te i zu vereinnahmen. Zugleich nannte er 
den „Corsaren-Goldschmidt", der inzwischen nach Auf-
gabe des Corsaren und taktvoller Einlegung einer durch 
eine Auslandsreise ausgefüllten Pause zum Familienschrift-
steller geworden war, und Kierkegaard als „talentvolle", 
bzw. „begabte" Verteidiger der alten Ordnung in einem 
Atemzug. Dieser kirchenpolitische Winkelzug war eine des 
alten Bischofs nicht würdige Niedrigkeit. Kierkegaard war 
tief getroffen. Er nahm Gelegenheit, etwa zwei Monate 
nach Erscheinen der Mynsterschen Schrift dem Bischof 
seine Mißbilligung kundzutun und legte ihm nahe, von 
Goldschmidt mindestens einen öffentlichen Widerruf der 
Corsarentätigkeit zu verlangen, ehe er ihn als Stütze des 
eigenen Ansehens gebrauche. In Hinsicht auf sich selbst 
betonte Kierkegaard den engen Zusammenhang zwischen 
den Anticlimacus-Schriften und dem Aufsatz gegen Rudel-
bach. 

Nach dem Fehlgriff Mynsters war eine Auffassung der 
Anticlimacus-Schriften als einzig wahre Verteidigung des 
Bestehenden nicht mehr ohne weiteres möglich. Es mußte 
jetzt das Mißverständnis entstehen, als ob mit ihnen u n -
m i t t e l b a r die Mynstersche Regierungsklugheit gerecht-



Angriff auf die bestehende Christenheit und Tod 113 

fertigt sei und als ob zwischen dem Chris tentum der be-
stehenden Kirche und dem des Neuen Testaments kein 
echter Gegensatz bestehe. So erwartete denn Kierkegaard 
von Mynster ein offenes Eingeständnis, daß seine Christen-
tumsverkündigung eine Abmilderung des echten neutesta-
mentlichen Christentums sei. Für den Fall des Ausbleibens 
eines solchen Eingeständnisses war Kierkegaard entschlos-
sen, den Bischof offen anzugreifen. Er hielt an sich Myn-
ster des Eingeständnisses fü r fähig; er t raute es ihm zu, 
daß er persönlich den Abstand seines Christentumsver-
ständnisses vom Neuen Testament sehr wohl sähe und daß 
ihn nur seine Weltklugheit daran hindere, das zuzugeben; 
eine Äußerung auf dem Sterbebett wäre dann immerhin 
noch möglich gewesen. 

Indessen hat te doch Kierkegaards Urteil über Mynsters 
persönliche Charakterfestigkeit und Lauterkeit schon durch 
Mynsters Verhalten gegenüber der „Einübung" einen Stoß 
bekommen: die Hal tung des Bischofs war schwankend, 
gänzlich durch äußere Rücksichten best immt; eine persön-
liche Gewissensentscheidung fehlte völlig. Entscheidend 
vertieft wurde dies Urteil durch die erwähnte Äußerung 
des Bischofs über Kierkegaard und Goldschmidt und seine 
Hal tung gegenüber mehrfachen Versuchen Kierkegaards, 
ihn zu einer Richtigstellung zu bewegen. In den Jahren 
1852 und 1853 entsteht ein Entwurf des Angriffs gegen 
Mynster und die bestehende Christenheit nach dem andern. 
Ende 1853 ist Kierkegaard endgültig zum Angriff ent-
schlossen gewesen; gegen seine lebenslängliche Gewohnheit 
hat er Mynsters Weihnachtspredigt nicht besucht. Am 
30. Januar 1854 starb jedoch der Bischof. Das von Kierke-
gaard erhoffte Eingeständnis unterblieb. Damit war die 
Lage fü r Kierkegaard noch um einen Grad verschärft. Das 
Bestehende in seiner ehrwürdigsten und edelsten Gestalt, 
dem von Kierkegaard ungleich höher als sämtliche Zeit-
genossen geschätzten alten Bischof, hat te dem einfachsten 
Gebot der Redlichkeit gegenüber endgültig versagt. War 
in den zu Mynsters Lebzeiten niedergeschriebenen Ent-
würfen immer noch der Ausweg des Eingeständnisses an-

§ Kierkegaard 



114 Angriff auf die bestehende Christenheit und Tod 

geboten, so verfuhr Kierkegaard in dem nun erfolgenden 
Angriff unnachgiebig und ohne Einbeding: das Bestehende 
hatte sich als unbußfertig erwiesen und war damit christ-
lich unerträglich geworden. 

Hoch erwünschten Anlaß für den Angriff bot die Grab-
rede Professor Martensens, des Nachfolgers auf dem 
Bischofstuhl, derMynster in die Kette der mit den Aposteln 
beginnenden echten christlichen Wahrheitszeugen einreihte. 
Da der Begriff des Wahrheitszeugen in Kierkegaards 
Schriftstellern schon erkennbar geworden war und da in 
Kopenhagen niemand über Kierkegaards neuerliches Ab-
urteil über Mynster im unklaren war, so kann der Ge-
brauch des Wortes „Wahrheitszeuge" durch Martensen 
allein verstanden werden als Deckung Mynsters und des 
„Bestehenden" gegen die Kierkegaardschen Angriffe. Mar-
tensen erwies damit Kierkegaard den Dienst, sein Ge-
wissen in eine echte Zwangslage zu bringen. Was Mynster 
in seiner Klugheit vermieden hatte: eine öffentliche Miß-
billigung von Kierkegaards Christentumsverständnis, das 
geschah jetzt durch Martensen. 

Kierkegaard begann den Angriff am 18. Dezember 1854 
mit einem Zeitungsaufsatz „War Bischof Mynster ein 
,Wahrheitszeuge', einer von den ,echten Wahrheitszeugen', 
ist das Wahrheit?" Es heißt dort, daß Mynster „schwach, 
genußsüchtig und groß nur als Vortragskünstler" gewesen 
sei, ihn als Wahrheitszeugen darzustellen sei eine „himmel-
schreiende Unwahrheit" . Geschrieben war der Aufsatz 
schon im Februar 1854, unmittelbar nach Martensens Ge-
denkrede. Die Verzögerung des Erscheinens um fast ein 
Jahr hatte taktische Gründe; Kierkegaard ist in dem ein-
mal gefaßten Entschluß nicht wieder wankend geworden; 
er hatte sich aber — wie die Tagebücher zeigen — in der 
Zwischenzeit gründlich auf den Angriff vorbereitet. 

Die „Schändung" von Bischof Mynsters Andenken 
weckte in Kopenhagen ungeheures Aufsehen und Em-
pörung. Bischof Martensen ließ eine Erwiderung erschei-
nen. Obwohl der Kierkegaard nahestehende Philosoph 
Rasmus Nielsen ihn gewarnt und ihm geraten hatte, das 



Angriff auf die bestehende Christenheit und Tod 115 

verlangte Eingeständnis zu machen, warf er Kierkegaard 
— wie dieser sagt „im Ton eines Raufbolds und Faust-
kämpfers" — Falschheit und Geistesverwirrung vor. 
Andere Geistliche folgten. Man darf annehmen, daß Kier-
kegaard auf eine Einräumung hin, die ihm auch nur ein 
bedingtes Recht zugestanden hätte, den Angriff abge-
brochen hätte. Der Widerstand des „Bestehenden" brachte 
jedoch den von ihm nunmehr mit polemischer Meister-
schaft durchgeführten Angriff erst recht ins Rollen. Kier-
kegaards vierter Aufsatz vom 29. Januar 1855 dehnt den 
Angriff auf das gesamte kirchlich Bestehende aus: Mar-
tensen habe es durch seine Rede, durch die amtliche Gleich-
setzung des Bestehenden mit dem echten neutestament-
lichen Christentum, „zu einer frechen Unanständigkeit" 
gemacht. Der zwanzigste Aufsatz „Zur neuen Auflage der 
,Einübung im Christentum'" vom 16. Mai 1855 widerruft 
das Pseudonym Anticlimacus, das Vorwort und die „Mo-
ral" zum ersten Stück (vgl. oben Seite 110). Kierkegaard 
bekennt sich also persönlich zu dem Angriff der Anticli-
macus-Schriften gegen die Christenheit und verneint nun-
mehr jede Möglichkeit einer Verteidigung des Bestehenden, 
da es christlich unhaltbar und jeder Tag, den es bestehe, 
christlich ein Verbrechen sei. Damit fällt nun freilich in 
der Frage Gesetz und Evangelium der Gedanke dahin, daß 
es auch im Verhältnis zum Gebrauch der Gnade eine 
Gnade gebe. Wird das aber so klar verneint, wie Kierke-
gaard es nun tut, so verkehren sich Gesetz und Evange-
lium, insofern das Evangelium zwar im Verhältnis zum 
Gesetz Freiheit gibt, in sich selber aber wie ein neues Ge-
setz über den Menschen herfällt. Diese Verstrickung gibt 
dem ganzen Angriff Kierkegaards etwas Zwielichtiges. Auf 
der einen Seite ist es ganz sicher richtig, daß es der sich 
vergötzenden Kirche an dem Bewußtsein des Abstandes 
vom wahren Glauben fehlte. Auf der andern Seite verfehlt 
aber Kierkegaard selber den rechten Glauben, insofern er 
mit den Mitteln eines gesetzhaft gewordenen Evangeliums 
gegen die Kirche kämpft. Aus diesem Zwiespalt ist er nicht 
herausgekommen. Man darf sich jedoch dadurch nicht in 

8 * 



116 Angriff auf die bestehende Christenheit und Tod 

der Einsicht beirren lassen, daß seinem Leben die Voll-
endung gefehlt hätte, wenn er den — allenfalls theologisch 
unvollkommenen — Angriff unterlassen hätte. 

Gleichzeitig mit dem Aufsatz vom 16. Mai erscheint das 
Flugblatt „Dies muß gesagt werden; so sei es denn gesagt" 
(„Der Mitternachtsschrei"), in welchem Kierkegaard vor 
dem Besuch des Gottesdienstes warnt als vor einer schwe-
ren Sünde. Dem folgen dann zwischen dem 24. Mai und 
dem 24. September 1855 neun N u m m e r n der Flugschrift-
reihe „Der Augenblick", in denen Kierkegaard rücksichts-
los die christliche Praxis der bestehenden Christenheit und 
ihrer Pfarrer bloßstellt, derart, daß es keine Christentums-
und Kirchenkritik seit der Mit te des vorigen Jahrhunderts 
gibt, die Kierkegaard hier an Leidenschaft und Treffsicher-
heit gleichkäme. 

Audi hier haf te t an dem Tun Kierkegaards eine Zwei-
deutigkeit. Er benutzt alle Mittel einer weltlichen journa-
listischen Kunst, um f ü r etwas rein Religiöses, Ewiges und 
Göttliches zu kämpfen. Er hät te sich klar machen müssen, 
daß ihn auf diese Weise die verweltlichte Kirche auf ihr 
eigenes Niveau herunterzog. Allein die Gesamtschriflstelle-
rei Kierkegaards stellt den in der Technik des Angriffs von 
ihm begangenen Fehler richtig. 

Nach dem Erscheinen der neunten N u m m e r des „Augen-
blick" — die zehnte lag druckfertig in seinem Pult — 
brach Kierkegaard Ende September 1855 auf der Straße 
zusammen und wurde am 2. Oktober ins Kopenhagener 
Frederiks-Hospital eingeliefert. Dem Arzt sagte er, er halte 
seine Erkrankung f ü r tödlich. Sein Tod sei notwendig fü r 
die Aufgabe, zu deren Lösung er seine ganze Geisteskraft 
verwendet habe. Kierkegaard hat mit dieser Voraussage 
recht behalten; am 18. November ist er — wahrscheinlich 
an einem durch allgemeine Entkrä f tung verschlimmerten 
Lungenabszeß — gestorben. Der Rest seines flüssigen Ver-
mögens reichte gerade aus, u m seinen Krankenhausaufent-
halt und sein Begräbnis zu bezahlen. 

Rein sachlich enthält der „Augenblick" nichts eigentlich 
Neues über das Christentumsverständnis der Anticlima-



Angriff auf die bestehende Christenheit und Tod 117 

cusschriften hinaus. Neu ist nur die andersartige Beurtei-
lung der Lage durch Kierkegaard, sein Urteil über die 
schlechthinnige Unbußfert igkeit der bestehenden Christen-
heit. Diesem Urteil sind auch die Überspitzungen und 
Ungerechtigkeiten, die Umdüsterungen des Lebensver-
ständnisses Kierkegaards im letzten Angriff zuzuschreiben. 
Einer bußfertigen Kirche und Christenheit gegenüber blei-
ben die Einschränkungen des Vorworts und der „Moral" 
zur „Einübung" in Geltung. Insbesondere hat Kierkegaard 
im „Augenblick" nicht etwa sein Verständnis des Christ-
lichen als der Erfül lung des wahrhaft Menschlichen auf-
gegeben. Gerade im „Augenblicksstreit" füh r t Kierkegaard 
den Angriff nicht unter Einsatz einer paradoxen Offen-
barungswahrheit, sondern er spricht der Geistlichkeit und 
Kirchenführung die einfachste menschliche Redlichkeit und 
Anständigkeit ab; auf der meisterhaften Leidenschaft, mit 
der Kierkegaard so verfährt , beruht gerade die überwälti-
gende Wucht des Angriffs, die noch heute jeden Leser 
tr ifft . 

Ist demnach der „Augenblick" seinem wesentlichen Ge-
halt nach lediglich das Siegel auf die „Werke der Voll-
bringung", so bedeutet doch die Veröffentlichung fü r 
Kierkegaard selber die persönliche Vollendung des Gottes-
verhältnisses. Zu dem mit der Herausgabe der Anticli-
macus-Schriften bekundeten V e r s t ä n d n i s seiner von 
Got t gewollten Aufgabe als Denker und Dichter des Chri-
stentums t r i t t nun das volle persönliche B e k e n n t n i s 
zu dieser Aufgabe. Kierkegaard drückt es aus durch den 
Widerruf des Pseudonyms Anticlimacus während des 
Streites. Er ist damit mehr als nur der D i c h t e r des christ-
lichen Ideals; er verhält sich selber strebend zu dem Ideal 
und bekräft igt das tathaft durch Festhalten seiner Un-
gleichartigkeit gegenüber dem in Sündigkeit verkehrten 
Bestehenden. Unter Aufopferung seiner Berufsaussichten 
und seines bürgerlichen Ansehens, angesichts der Erschöp-
fung seines Vermögens, wagt er es, im Gehorsam gegen 
Got t seiner Darstellung des christlichen Ideals in dessen 
Gegensatz zur bestehenden Christenheit die persönliche 



118 Angriff auf die bestehende Christenheit und Tod 

Unterschrift zu geben. Damit sind der Dichter und der 
Christ in Kierkegaard endgültig miteinander versöhnt: als 
Dichter ist Kierkegaard das von Gott gebrauchte Werk-
zeug, als Christ aber hält er sich nicht mehr im Abstand 
von der den Dichter bedingenden Schwermutsgrundlage 
seines Wesens, sondern nimmt «ie tathaft,in sein Gottes-
verhältnis auf unter dem Bekenntnis zu seiner dichterischen 
Aufgabe, auch unter der Gefahr des Martyriums oder 
mindestens des Zusammenbruchs seiner bürgerlichen Le-
bensmöglichkeit. 

Das persönliche Bekenntnis Kierkegaards zu den „Wer-
ken der Vollbringung" ist doch auch für deren Wirkung 
nicht ohne Bedeutung. Hätte Kierkegaard mit der von 
ihm in ihrem christlichen Recht in Frage gestellten Kirche 
Frieden gehalten, vielleicht sogar ein Amt als Seminar-
lehrer oder Pfarrer genommen, so wären die Anticlimacus-
Schriften nicht nur „dichterisch, ohne Vollmacht" geblie-
ben, sondern ohne jeden Ernst. Nur durch die persönliche 
Lossagung vom Bestehenden treten bei Kierkegaard Ver-
kündigung und Leben, wie er es selber vom Pfarrer fordert, 
in die notwendige Übereinstimmung. 

Kierkegaard hat selber die Seligkeit dieser letzten per-
sönlichen Vollendung stark empfunden. Alle, die ihn im 
Sterbezimmer besucht haben, bezeugen die durchgeistigte 
Heiterkeit, die ihn wie nie zuvor im Leben in den letzten 
Wochen prägte. Kierkegaards Lieblingsnichte Henriette 
Lund berichtet von ihrem Besuch bei dem sterbenden 
Onkel: „Daß sich in Schmerz und Wehmut ein siegesfrohes 
Empfinden mischte, merkte ich, als ich in das kleine Zim-
mer eintrat und von dem Lichtschein empfangen wurde, 
der gleichsam von seinem Antlitz ausstrahlte. Niemals 
habe ich auf ähnliche Weise den Geist die irdische Hülle 
durchbrechen und ihr einen Glanz mitteilen sehen, als sei 
sie der verklärte Leib selbst im Morgenrot der Auferste-
hung". Dem Freund Emil Boesen sagte Kierkegaard, sein 
Leben sei ein großes, andern unbekanntes und unverständ-
liches Leiden gewesen, alles habe ausgesehen wie Stolz 
und Eitelkeit, sei es aber nicht gewesen. Tagsüber sei es 



Kierkegaards Stellung in der Geistesgeschichte 119 

angegangen in der Arbeit und der Spannung, abends aber 
sei er for t und beiseite gelegt worden. So sei es mehrere 
Jahre gegangen, nun strecke die Lenkung die Hand aus 
und nehme ihn hinein in die Arche, das sei allezeit der 
außerordentlichen Sendboten Dasein und Schicksal. Er 
habe eine Aufgabe gehabt, angemessen, bedeutungsvoll 
und schwer genug. N u n wolle er gern sterben, so sei er 
dessen gewiß, daß er die Aufgabe gelöst habe. Das Abend-
mahl wollte er nur von einem Laien empfangen, nicht 
von einem Pfarrer, der als königlicher Beamter dem Chri-
stentum nicht gemäß sei. Auf Boesens Frage, ob er an 
Gottes Gnade in Christus glaube und zu ihr hinfliehe, ant-
wortete er: „Ja natürlich, was sonst." 

Auf dem Grabstein Kierkegaards ist nach seinem Wunsch 
ein Choralvers des dänischen Dichters Brorson eingemeißelt, 
der in deutscher Übersetzung etwa so wiedergegeben wer-
den kann: 

N u r eine kurze Zeit, 
so ist's gewonnen, 
so ist der ganze Streit 
in nichts zerronnen, 
so geh ich still 
in Gottes Auen 
und darf den Heiland mein 
auf ewig schauen. 

XI. Kierkegaards Stellung in der Geistesgeschichte 
der Neuzeit 

Noch kurz vor Beginn des ersten Weltkrieges war Kier-
kegaard der Mehrzahl der evangelischen Philosophen, 
Theologen und Kirchenmänner ein fast unbekannter und 
jedenfalls sehr wenig bedeutender Name. Man kann das 
verstehen, sofern Kierkegaard mit den Maßstäben der 
Geisteswissenschaft und Theologie des 19. Jahrhunderts 
weder zu messen noch zu begreifen ist. Auch läßt sich seine 
Schriflstellerei in keiner der üblichen Abteilungen unter-
bringen. Er ist weder Philosoph noch Theologe noch Dich-



120 Kierkegaards Stellung in der Geistesgeschichte 

ter noch Literat noch Erbauungsschriftsteller im üblichen 
Sinne gewesen. Seine Bedeutung greift in alle diese Bereiche 
hinein. Aber nur im historischen Abstand, der das Eigen-
willige und Sonderbare teils verschwinden, teils als gleich-
gültig erscheinen läßt, werden seine Beiträge zur Philo-
sophie, Theologie, Dichtung und Erbauungsschriftstellerei 
erkennbar. Zum erheblichen Teil liegt das daran, daß er 
zu den Gestalten der Geistesgeschichte gehört, die als 
Wetterzeichen den großen geistes- und religionsgeschicht-
lichen Krisen vorausgehen. 

Es ist angesichts dieser Lage wohl nötig, einen allgemei-
nen Blick auf den gesellschaftlichen und geistigen Prozeß 
zu werfen, der unter dem Einfluß der französischen Revo-
lution und der modernen Naturwissenschaft und Technik 
damals angefangen hat, das Leben der Menschheit zu revo-
lutionieren. 

Kierkegaard stellt diesen Prozeß unter den Gesichts-
punkt der „Nivellierung" durch „Assoziation": An die 
Stelle einer gegliederten Gemeinschaft tr i tt die sich „asso-
ziierende" Menge von an sich zusammenhanglosen Ein-
zelnen. Dabei ist die assoziierende Kraft einerseits der allen 
gemeinsame und in allen gleichförmige natürliche Lebens-
trieb und andrerseits die Suggestion der literarischen Mei-
nungsmache, die den Einzelnen einredet, was ihr Lebens-
trieb fordere. Dazu kommt nach Kierkegaard wohl hoch 
als drittes der Verzicht auf alle gewissensmäßigen ethischen 
Erwägungen, der aus dem Bewußtsein entspringt, als Glied 
einer Masse nach berechtigten Ideen zu handeln. Eine Folge 
dieser Erscheinungen ist die, daß die Einzelnen an Kraft 
des Gefühls und des eigenen Wollens und damit an der 
Fähigkeit, das Ethische im Gewissen zu erleben, verlieren. 
So entsteht besonders für das evangelische Christentum 
eine Aufgabe, die höchste Anforderungen an die Inner-
lichkeit stellt. 

Welche Mittel hat man angewandt, um dem Evangelium 
die Macht über diese Menschen zu erhalten? Verhängnisvoll 
ist hier das Beispiel der katholischen Kirche gewesen. Etwa 
seit dem ersten Drittel des vorigen Jahrhunderts ist sie 



Kierkegaards Stellung in der Geistesgeschichte 121 

vermöge ihrer Macht über die Seelen ihrer Gläubigen 
selber zu einer die Nivellierung fördernden assoziativen 
Gruppe unter den anderen Gruppen geworden. Der Erfolg 
hat ihr dabei in gewissem Sinne mehr und mehr Recht 
gegeben. Die katholische Kirche ist zu einer in der moder-
nen Menschheit unerschüttert dastehenden Macht gewor-
den, und in ihrer Hu t entwickeln die einzelnen schwach 
gewordenen Seelen, nunmehr getragen von einer großen 
Schar Gleichgesinnter, eine gewisse Widerstandskraft gegen 
gar zu große Dämonien der allgemeinen Nivellierung. 

Es ist begreiflich, daß die evangelischen Kirchen seit dem 
Zusammenbruch der konservativen Staaten versuchen, den 
katholischen Weg nachzugehen und sich als eine assozia-
tive Gruppe, von den Mächtigen gefürchtet, zu behaupten. 
Dem stehen jedoch schwerwiegende Bedenken und Hem-
mungen gegenüber: Die evangelische Kirche kann den 
Weg der Gruppenbildung nicht weitergehen ohne Pseudo-
morphose in Richtung des Katholizismus, so daß die Frage 
entsteht, ob der von ihr eingeschlagene Weg angesichts 
der Macht der katholischen Kirche nicht wider Willen zur 
Selbstzerstörung des evangelischen Glaubens und damit 
zum Untergang evangelischen Kirchentums überhaupt 
führen muß. Überdies kann evangelisches Christentum als 
eine rein auf Innerlichkeit gestellte, von Kultus und Moral-
gesetz weitgehend unabhängige Form des christlichen 
Glaubens den katholischen Weg der Gegenwirkung gegen 
die Assoziation mittels Assoziation nicht mit gleicher 
innerer Vollmacht gehen. Evangelische kirchliche Organi-
sationsformen und Gottesdienste haben in keiner Weise 
die gemütbeherrschende und seelenformende Macht, die 
das katholische Kirchentum auszuüben vermag. Daher 
genießt auch die evangelische Kirche, soweit sie diesen 
Weg geht, nicht die gleiche Achtung wie die katholische; 
das Sdieinhafte, welches ein Christentum der reinen Inner-
lichkeit als assoziative Gruppe gewinnen muß, tritt allzu 
deutlich an den Tag. Endlich besteht im evangelischen 
Christentum aus der Zeit seiner älteren Gestaltungsform 
immer noch das Bewußtsein, daß es der Kirche nicht zieme, 



122 Kierkegaards Stellung in der Geistesgesdiidite 

in allgemeine politische Fragen mit autoritativer Weisung 
einzugreifen. Jeder Versuch derartiger kirchlicher Hand-
lungen offenbart nur, daß evangelisches Christentum aus 
seiner früheren Geschichte eine zwiespältige Stellung den 
modernen Erscheinungen gegenüber behalten hat. 

Nicht all diese Beobachtungen sind schon von Kierke-
gaard selber gemacht worden. Immerhin hat die Kritik 
seines „Augenblick" unmittelbar darin recht, daß evange-
lische Kirchentümer eine wirklich formende sittliche Macht 
nicht mehr auszuüben vermögen. 

Sieht man nun das Verhängnisvolle und zumindest Er-
folglose des Weges der kirchlichen Gegenwirkung gegen 
die Nivellierung, so bekommt man Sinn für den völlig 
entgegengesetzten Weg, den Kierkegaard in seiner Schrift-
stellerei, und gerade in den späteren Schriften, zu zeigen 
versucht. Kierkegaard versteht die Aufgabe des christlichen 
Glaubens dahin, daß er in schärfstem Widerspruch zu der 
alle Individualität verschlingenden, mit Unrecht sich Ge-
meinschaft nennenden Assoziation die Idee des „Einzel-
nen" zu dem Panier macht, unter dem wahre Christlich-
keit heute ihren Weg zu gehen hat. Rein logisch wird sich 
nicht leugnen lassen, daß diese Entgegenstellung des „Ein-
zelnen" wider die organisierte Gesellschaft den Grund-
fehler des katholischen Weges, den Teufel der nivellieren-
den Assoziation mit seiner eigenen Forke zu spießen, 
vermeidet. Ein christlicher Glaube, der an den „Einzelnen" 
als solchen sich wendet, hat sich wahrhaft dem Gesetz 
unseres Geschichtsalters entwunden. Kierkegaard verzichtet 
freilich darauf, dem rechnenden Verstand seinen Weg als 
wahrhaft erfolgreich klar zu machen. Er ist der Meinung, 
in der Krise unserer Zeit könne allein der Glaube daran, 
daß für Gott alle Dinge möglich sind, und nicht die ver-
ständige Ausrechnung verständiger kirchlicher Maßnahmen 
Rettung bringen. Hier liegt auch die wahre innere Ver-
wandtschaft zwischen der Kierkegaardschen Christusver-
kündigung und dem Urchristentum. Es ist sachgemäß, 
wenn Kierkegaard im letzten Angriff darauf hinweist, daß 
der Mut des einzelnen Gewissens, wider eine dem christ-



Kierkegaards Stellung in der Geistesgeschichte 123 

liehen Ethos fremde Welt in Glaube, Geduld und Leidens-
bereitschaft einen gottgebotenen Weg zu gehen, die ge-
heimnisvolle Kraft des ersten christlichen Jahrhunderts 
darstellt, die allein die heidnische Antike überwunden hat. 

Es wäre noch auf zweierlei hinzuweisen. Zunächst auf 
die eigentümliche Verwandtschaft und Widerspannung 
zwischen Kierkegaard und dem hochgebildeten Individua-
lismus. Kierkegaard ist ursprünglich der Meinung gewesen, 
daß sich in den hochgebildeten, den nivellierenden Ten-
denzen widerstrebenden Geistern eine Sympathie für den 
christlichen Glauben als den einzigen Bürgen echter Mensch-
lichkeit erwecken lassen müsse. Der Corsarenstreit be-
deutete diesen Erwartungen gegenüber die Katastrophe. 
Kierkegaard hat eingesehen, daß der aristokratische Indi-
vidualismus, der die Menge verachtet, weit eher Sympa-
thie für den Witz, den Spott und die geistreiche Gesin-
nungslosigkeit eines niederen Journalismus empfindet als 
für den christlichen Gewissensernst. Eben das macht seine 
spätere Polemik so unerbittlich, daß er den einzigen natür-
lichen Bundesgenossen als viel zu feige, schwach und ge-
sinnungslos erkannt hat. Der sich an den Einzelnen wen-
dende christliche Glaube ist eben in der sonderbaren Lage, 
daß seine Wahlverwandtschaft mit echter Menschlichkeit 
den an der Humanitätsidee hangenden Geistern unglaub-
würdig bleibt, weil diese Wahlverwandtschaft mit so stren-
gen ethischen Ansprüchen verbunden ist. Kierkegaard hat 
daran gelernt, den ethisch-christlichen Begriff des „Einzel-
nen" von dem des genialen Individualismus deutlich zu 
scheiden. 

Zum andern wäre darauf hinzuweisen, daß Kierkegaard 
seit etwa 1848 mit immer wachsender Entschiedenheit das 
Verhältnis Jesu zu den Frommen und den Führern der 
jüdischen Religion als Urbild des Verhältnisses echten Ein-
zelseins zu allen scheinbar das Ethische und Religiöse 
hütenden Mächten des Zeitalters gesehen hat. Jesus in 
seiner ihm das Kreuz bringenden Entzweiung mit der 
gesamten Gesinnung und Gesittung der jüdischen Reli-
giosität wird ihm mehr und mehr die wegweisende Gestalt, 



124 Kierkegaards Stellung in der Geistesgeschichte 

an der echter christlicher Glaube die wahre Deutung des 
Verhältnisses von Einzelnem und Gemeinschaft zu lernen 
hat. 

Allen dogmatischen Verfangenheiten Kierkegaards zum 
Trotz muß man feststellen, daß sein Verständnis des Evan-
geliums und der Geschichte Jesu in einer von der histo-
rischen Kritik nicht erreichten Vollmacht die in der evan-
gelischen Geschichte vorausgesetzte historische Situation 
durchleuchtet. Eben an dieser Übereinstimmung seiner 
Idee des „Einzelnen" mit seiner neuen Schau der evange-
lischen Geschichte wird der Kierkegaard wahrhaft Ver-
stehende die Probe darauf sehen, daß Kierkegaard als 
Deuter des christlichen Glaubens im Zeitalter der Nivel-
lierung eine ganz einzigartig vollmächtige Stellung hat. 

Aller Wahrscheinlichkeit nach wird das Schicksal des 
evangelischen Christentums sich daran entscheiden, ob es 
das Geschenk erkennt, das ihm mit Kierkegaard in der 
größten Krise sowohl der Reformation wie auch des christ-
lichen Glaubens überhaupt von der „Lenkung" gemacht 
worden ist. 



125 

Q u e l l e n u n d Literatur 
( A u s w a h l ) 

Quellen 
Soren Kierkegaards Samlede Vjerker, udg. af A. B. Drachmann, J . L. Hei-

berg og H . O. Lange. 14 Bde. Kopenhagen 1901—1906. 
Dasselbe, 2. Auflage, 15 Bde. (ein Registerband), Kopenhagen 1920—1936. 
Soren Kierkegaards Papirer , udg. af P . A. Heiberg, V. Kühr og E. Torsting. 

20 Bde. (11 Bde. mit Zusatzbänden). Kopenhagen 1909—1948. 
Soren Kierkegaards Bladartikler, udg. af R. Nielsen. Kopenhagen 1857. 
Breve og Aktstykker vedrorende Soren Kierkegaard, udg. paa Foranledning 

af Soren Kierkegaard Selskabet ved Niels Thulstrup. 2 Bde. Kopenhagen 
1953/54. 

Übersetzungen 
Sören Kierkegaard, Gesammelte Werke, übersetzt und kommentiert von Erna-

nuel Hirsch, Hayo Gerdes (18., 19., 32., 34. und 36. Abt.) und Hans 
Martin Junghans (16. Abt .) . 36 Abteilungen in 26 Bdn. Düsseldorf/Köln 
1950 bis 1966. 
(einzige vollständige Ausgabe in deutscher Übersetzung) 

Sören Kierkegaard, Die Tagebücher, übersetzt und kommentiert von H a y o 
Gerdes. 4 Bde. Düsseldorf/Köln 1962 ff. 

Gesamtdarstellungen 
Geismar, Eduard : Sören Kierkegaard. Seine Lebensentwicklung und seine Wirk-

samkeit als Schriftsteller. Göttingen 1929. 
(Die deutsche Ausgabe ist gegenüber der dänischen verbessert und vermehrt.) 

Hirsch, Emanuel: Kierkegaard-Studien. 2 Bde. Gütersloh 1930/33. 
Paulsen, Anna : Sören Kierkegaard. Deuter unserer Existenz. Hamburg 1955. 

Einzeluntersuchungen 
Ammundsen, Valdemar: Soren Kierkegaards Ungdom. Kopenhagen 1912. 
Brandt, Frithiof og Rammel, Else: Soren Kierkegaard og Pengene. Kopen-

hagen 1935. 
Brochner, Hans : Erindringer om Soren Kierkegaard. Kopenhagen 1953. (Zu-

erst 1877 erschienen in der Zeitschrift „Det ni t tende Aarhundrede".) 
Gerdes, H a y o : Das Christusbild Sören Kierkegaards. Düsseldorf/Köln 1960. 
Gerdes, H a y o : Das Christusverständnis des jungen Kierkegaard. Itzehoe 1962. 
Heiberg, P . A . : Et Segment af Soren Kierkegaards religiöse Udvikl ing. Kopen-

hagen 1918. 
Heiberg, P. A . : Soren Kierkegaards religiöse Udvikl ing. Kopenhagen 1925. 
Heiweg, H j a l m a r : Soren Kierkegaard. En p sydi i atrisk-psycho log isk Studie. Ko-

penhagen 1933. 
Meyer, Raphael : Kierkegaardske Papirer , Forlovelse. Kopenhagen 1904 (deutsch: 

Sören Kierkegaard und sein Verhältnis zu „ihr". Stut tgart 1905) 
Thulstrup, Niels: Katalog over Soren Kierkegaards Bibliotek. Kopenhagen 

1957. 

Es sind hier nur die wichtigsten, zum Verständnis Kierkegaards beitragen-
den Schriften genannt, während die umfangreiche, Kierkegaard — wenn auch 
produkt iv — mißverstehende oder ihn zum Kronzeugen theologischer oder 
philosophischer Systeme machende Literatur nicht berücksichtigt ist. 



126 

Zeittafel 
1756; 12. X I I . Kierkegaards Vater geboren 
1768; 18. VI. Kierkegaards Mutter geboren 
1813; 5. V. Kierkegaard in Kopenhagen geboren 
1823; 23.1. Regine Olsen geboren 
1830; 3 0 . X . Kierkegaard wird bei der Kopenhagener Uni-

versität immatrikuliert 
Schleiermacher in Kopenhagen 
Kierkegaards Mutter gestorben 
Ferienreise nach Gilleleie und Südschweden 
Erste Begegnung mit Regine 
Kierkegaard zieht aus dem Hause des Vaters 
aus 
Poul Martin M0ller gestorben 
Kierkegaards „Bekehrung" 
Kierkegaards Vater gestorben 
Kierkegaard vollendet das theologische Amts-

Jütlandreise 
Abendmahlsbesuch Kierkegaards 
Verlobung mit Regine Olsen 
Eintritt in das Königliche Pastoralseminar 
Kierkegaard sendet Regine den Ring zurück 
Kierkegaard verteidigt seine Dissertation in 
öffentlicher Disputation 
Endgültiger Bruch der Verlobung 
Abreise Kierkegaards nach Berlin 
Rückkehr nach Kopenhagen 
Regine Olsen nidit Kierkegaard in der Kirche 
zu 

Reise nach Berlin 
Kierkegaard erfährt von Regines anderweiti-
ger Verlobung 
Reise nach Berlin 
Beginn des Corsaren-Angriffs 
Reise nach Berlin 
Kierkegaard schafft sich Pfarrer Adlers Bü-
cher an 
Goldschmidt gibt die Redaktion des „Cor-
saren" auf 

1833; 26./28. I X . 
1834; 31. VII. 
1835; VII /VIII 
1837; V 

> 1. I X . 

1838; 13. III . 
> 19. V. 

' > 8./9. VIII . 
1840; 3. VII . 

i 18. VII.— 
7. VIII . 

— ; 14. VIII . 
j 10. I X . 

1 > 17. X I . 
1841; (8.) VIII . 

) 29. I X . 

. 1 1 . X . 
~ > 2 5 . X . 

1842; 6. III . 
1843; 16. IV. 

) 8. V.— 
(30.) V. 

j (29.) VI. 

1845; 13.—24. V. 
1846; 2 .1 . 

j 2.—16. V. 
— ; 12. VI. 

> 2 . X . 



Kierkegaards Druckwerke 127 

1847; 3. X I . Regine Olsen heiratet Fridridi Schlegel 
— ; 24. X I I . Kierkegaard verkauft das väterliche Haus 

1848; 21.122. III . Revolution in Dänemark; Bildung des März-
Ministeriums 

— ; 23. III . Schleswig-Holsteinische Erhebung 
1850; 2 2 . X . Gespräch mit Bischof Mynster nach Erscheinen 

der „Einübung im Christentum" 
1851; 18. V. Kierkegaards letzte Predigt 

— ; 9. VIII . Gespräch mit Bischof Mynster u. a. über An-
stellung am Pastoralseminar 

1854; 30.1. Tod Bischof Mynsters 
—• ; 15. IV. Martensen wird Bischof von Seeland 
— ; 18. X I I . Beginn des Angriffs gegen die Kirche 

1855; 24. V.- Die erste Nummer des „Augenblick" erscheint 
— ; 2. X . Kierkegaard wird ins Frederiks-Hospital ein-

geliefert 
— ; 11. XI . Kierkegaards Tod 

Kierkegaards Druckwerke 

Die Daten geben den Tag des Erscheinens im 
Buchhandel an 

Unter Pseudonym Unter Kierkegaards 
Namen 

3 Zeitungsartikel in der 
„Kopenhagener Fliegen-
den Post". 

17. XI I . 
1834 
18. II./12. u. 
15. III. 1836 
10. IV. 1836 Zeitungsartikel: An 

Herrn Orla Lehmann. 

Aus eines noch Leben- 7. IX. 1838 
den Papieren. Wider 
seinen Willen heraus-
gegeben von S. K. 

16. IX. 41 Über den Begriff der 
Ironie, mit ständiger 
Rücksicht auf Sokrates. 

12. VI. 42 Zeitungsartikel: öffent-
liche Beichte. 



128 Kierkegaards Druckwerke 

EntwederlOder. Ein 20. II. 43 
Lebensfragment. Her -
ausgegeben von Viktor 
Eremita. 
Zeitungsartikel: Wer ist 27. II . 43 
der Verfasser von Ent-
weder/Oder? (A. F.) 
Zeitungsartikel: Dank- 5. I II . 43 
sagung an Her rn Pro-
fessor Heiberg 
(Viktor Eremita) 

16. V. 43 Zwei erbauliche Reden. 
Zeitungsartikel: Eine 
kleine Erklärung. 

Furcht und Zittern. 16. X. 43 Drei erbauliche Reden. 
Dialektische Lyrik von 
Johannes de Silentio. 
Die Wiederholung. Ein 
Versuch in der experi-
mentierenden Psycho-
logie von Constantin 
Constantius. 

6. XI I . 43 Vier erbauliche Reden. 
5. III . 44 Zwei erbauliche Reden. 

8. VI. 44 Drei erbauliche Reden. 
Philosophische Brodten 13. VI. 44 
oder ein Bröckchen 
Philosophie von 
Johannes Climacus. 
Herausgegeben von S. K. 
Der Begriff Angst. Eine 17. VI. 44 
schlichte psychologisch 
andeutende Überlegung 
in Richtung auf das 
dogmatische Problem 
der Erbsünde von 
Vigilius Haufniensis. 
Vorworte. Unter-
haltungslektüre fü r 
einzelne Stände je nadi 



Kierkegaards Druckwerke 129 

Zeit und Gelegenheit 
von Nicolaus Notabene. 

31. VIII . 44 Vier erbauliche Reden. 

29. IV. 45 Drei Reden bei ge-
dachten Gelegenheiten. 

30. IV. 45 

9. V. 45 Zeitungsartikel: Eine 
Erklärung und ein 
wenig mehr. 

Zeitungsartikel: Die 27. X I I . 45 
Tätigkeit eines umher-
reisenden Ästhetikers, 
und wie er doch die 
Zeche bezahlen mußte 
(Frater Taciturnus). 
Zeitungsartikel: Der 10.1. 46 
dialektische Erfolg eines 
literarischen Polizei-
unternehmens (Frater 
Taciturnus). 

Abschließende unwissen- 27. II . 46 
schaftliebe Nachschrift 
zu den Philosophischen 
Brocken. Mimisch-
pathetisch-dialektische 
Sammelschrift. Existen-
tielle Einsprache von 
Johannes Climacus. 
Herausgegeben von S. K. 

30. III . 46 Eine literarische Anzeige. 
Die religióse Verwirrung der 1916 
Gegenwart, beleuchtet an 
Magister Adler als Phänomen. 
Eine mimisdie Monographie 
von Petrus Minor. Heraus-
gegeben von S. K . 

9 Kierkegaard 

Stadien auf des Lebens 
Weg. Studien von Ver-
schiedenen. Zusammen-
gebracht, zum Druck 
befördert und heraus-
gegeben von Hilarius 
Buchbinder. 



130 Kierkegaards Druckwerke 

13. III . 47 Erbauliche Reden in 
verschiedenem Geist. 

29. IX. 47 Der Liebe Tun. Etliche 
christliche Erwägungen 
in Form von Reden. 

26. IV. 48 Christliche Reden. 

Zeitungsaufsatz: Die 24-/26. 
Krise und eine Krise im VII . 48 
Leben einer Schauspiele-
rin (Inter et Inter). 

EntwederI Oder. 
2. Auflage. 

Zwo kleine ethisch-
religiöse Abhandlungen 
von H . H . 

Die Krankheit zum 
Tode. Eine christliche 
psychologische Erörte-
rung zur Erbauung und 
Erweckung von Anti-
climacus. Herausgegeben 
von S. K. 

Einübung im Christen-
tum von Anticlimacus. 
Herausgegeben von S. K. 

1859 Der Gesichtspunkt für meine 
Wirksamkeit als Schriftsteller. 
E i n e u n m i t t e l b a r e M i t t e i l u n g . 
M e l d u n g an d ie Gesd i id i t e . 

31 .1 .51 Zeitungsaufsatz: Aus 
Anlaß einer mich be-
treffenden Äußerung 
Dr . Rudelbachs. 

14. V. 49 Die Lilie auf dem Felde 
und der Vogel unter 
dem Himmel. Drei 
f romme Reden. 

19. V. 49 

30. VII . 49 

13. IX. 49 Der Hohepriester — der 
Zöllner — die Sünderin. 
Drei Reden beim Altar-
gang am Freitag. 

25. IX. 50 

20. XI I . 50 Eine erbauliche Rede. 



Kierkegaards Druckwerke 131 

7. VIII . 51 Über meine Wirksamkeit 
als Schriftsteller. 
Zwei Reden beim Altar-
gang am Freitag. 

10. I X . 51 Zur Selbstprüfung ¿er 
Gegenwart anbefohlen. 

1870 Urteilt selbst. Zur Selbst-
prüfung der Gegenwart anbe-
fohlen. Zweite Folge. 

18. X I I . 54— 
26. V. 55 Zeitungsaufsätze des 

letzten Streits 
24. V. 55 Der Augenblick. Nr. 1 
4. VI. 55 Der Augenblick. Nr. 2 
16. VI. 55 Wie Christus über das 

amtliche Christentum 
urteilt. 

27. VI. 55 Der Augenblick. Nr. 3 
7. VII. 55 Der Augenblick. Nr. 4 
27. VII . 55 Der Augenblick. Nr. 5 
23. VIII . 55 Der Augenblick. Nr. 6 
30. VIII . 55 Der Augenblick. Nr. 7 
3. I X . 55 Gottes Unveränderlich-

keit. Eine Rede. 
11. I X . 55 Der Augenblick. Nr. 8 
24. I X . 55 Der Augenblick. Nr. 9 

1906 Der Augenblick. Nr. 10 

9 * 



Register 
Abendmahl 32, 119 
Abraham 56, 59 
„Abschließende unwissen-

schaftliche Nachschrift" 
11, 70—72, 75—77, 
80, 88, 105 

(Das) Absurde 57, 59, 
65, 96 

Adam 6, 67 
Ahasver 29, 35 
(Das) Allgemeine 34, 46, 

50, 56, 59, 84, 86, 102 
Altes Testament 59, 99 f . 
Andersen, H . Chr. 15, 

36, 47 
Angriff auf die Kirche 

18, 86, 90, 100 f . , 103, 
105, 109—117 

Angst 7, 10, 26, 30, 68 f . , 
70 

Anticlimacus 104, 107, 
112, 115—118 

Apostel 31, 85 f . , 114 
Ärgernis 96, 98 f . , 100 
Aristoteles 19 
Arndt, Joh . 20 
Arnim, A. v. 20 
Ästhetik, ästhetisch 28, 

36, 45, 51, 55, 72, 88, 
105 

Augenblick 65 f . , 68, 
116 f . , 122 

Augustin 105 
„Aus den Papieren eines 

nodi Lebenden" 36, 
47, 49 

(Die) Ausnahme 29, 50, 
56 

Baader, F. v. 23 
„Begriff Angst" 23, 33, 

62—64, 67—6?, 70, 72 
Bekehrung 8, 32 f . , 35, 

42, 55, 57, 82, 95 
Berlin 48, 51, 54, 56, 79 
Bestehende Christenheit 

14, 80, 84—87, 90—92, 
98, 100—102, 107, 
110 f . , 116 f . 

Betrug 44 f . , 47 f . , 51, 54, 
105 

„Bewaffnete Neutral i tät" 
92 

Blicher, St. St . 15 
Böhme, J a c . 20, 23 

Boesen, Emil 51, 118 
Brorson 119 
„Buch über Adler" 81, 

84—86, 102 
Byron 20 

Cervantes 20 
Chamisso 20 • 
„Christliche Reden 1848" 

87, 90 
Claudius, M. 20 
Clausen, H . N . 27 
Corsarenstreit 18, 70, 

77—82, 83 f . , 86, 103, 
105, 112, 123 

Daub 20, 23 
„ D e O m n i b u s d u b i t a n -

dum est" 54, 64 
Descartes 20 
Deutsche, Deutschland 

14, 19, 22 
Dialektik 24, 39, 57, 60, 

62, 72, 84, 93 
Dichter, Dichtung 10, 

30 f . , 36 f . , 39, 45, 49, 
52—55, 58, 62 f . , 71, 
73, 88—90, 99, 102 bis 
105, 117 f . 

Diogenes Laertius 21 
Dogma 97—99 
Don Juan 29, 35 
Dreijahreskrieg 1848/51 

18, 91 
„Drei Reden bei gedach-

ten Gelegenheiten" 72, 
74—76 

„Drei Reden beim Altar-
gang am Freitag" 94 f . 

Druckfehler 29, 104 

Ehe 21, 43, 48 f . , 72, 74 
Eichendorff 20 
„Einübung im Christen-

tum" 90, 92, 95—101, 
104, 110, 113, 115, 117 

(Der) Einzelne 12, 18, 
22, 24, 50, 56, 59, 
64—66, 68, 81, 84, 
87 f . , 93, 102 f . , 106, 
110, 112, 120, 122—124 

Empörung 31, 63 
„Entweder/Oder" 16, 

21 f . , 46, 48—54, 55 f . , 
71, 73 f . 

„(Zwei) Erbauliche Reden 
1843" 52 f. 

„(Drei) Erbaulidie Reden 
1843" 58 f . , 63 

„(Vier) Erbauliche Reden 
1843" 61 f . 

„(Zwei) Erbauliche Reden 
1844" 61 

„(Drei) Erbauliche Reden 
1844" 64—66 

„(Vier) Erbauliche Reden 
1844" 69 f . 

„(Eine) Erbauliche Rede 
1850" 106 

„Erbauliche Reden in 
verschiedenem Geist" 
76, 87 f . 

Erdbeben 33 
Erdmann 20 
Eros, Erot ik 21, 23 f . , 34, 

49 
Ethik , ethisch 51, 59 f . , 

65, 70, 72, 74, 76 f . , 
88, 97, 102, 120, 123 

Examen 34 f. 
Existenz 66, 71, 73, 84, 

89, 98 

Faust 29, 35—38 
Fenelon 20 
Feuerbach, L . 94 
Fichte, I . H . 20 f . , 23 
Fichte, J . G . 20, 22 f . , 94 
Fluch 29—32, 34, 43 
Forderung 85, 95, 102, 

104, 108—110 
Frater Taciturnus 73 
Freiwilligkeit 97 
Freud, Siegmund 69 
„Furcht und Zit tern" 54, 

55—56, 57, 59 f . , 71 

Geduld 61 
Geismar, Eduard 28, 107 
Genie 36, 69, 81, 102 bis 

104, 123 
„Gesichtspunkt für meine 

Wirksamkeit als Schrift-
steller" 90, 92, 104 bis 
106 

Gewissenszwang 41, 81, 
84, 86, 91 f . , 105, 114 

Glaube 48, 50, 56 f . , 59 
bis 63, 65 f . , 69 f . , 
75 f . , 77, 80, 92 f . , 98 
bis 100, 115, 122—124 



Register 133 

Gleichzeitigkeit 66—68, 
98—100 

Gnade 50, 70, 94, 96 f . , 
107—109, 115, 119 

Goethe 15, 20, 73 f. 
Goldschmidt, Meir Aaron 

77 f. , 80, 112 f. 
Görres 20 
Grundtvig 11 f . , 18, 22, 

27, 84, 111 

Hamann 20, 23 
Hegel 16 f. , 20 f. , 23 f . , 

37—39, 47, 59 f. , 72, 
84, 93 f . 

Heiberg, J . L. 8, 15, 27, 
47, 53 

Heiden, heidnisch 27, 80, 
92, 97, 123 

Heiweg, H ja lmar 9 
Herder 20 
Hiob 55, 61 f . 
Hirsch, E. 29, 35, 55, 57, 

61, 100 
Hoffmann , E. Th. A. 

20 f. 
Humor 77 

Ideal, Ideal i tä t 65, 96, 
104, 108—110, 117 

Ingemann 15 
Innerlichkeit 80, 87, 101, 

112, 120 f. 
Ironie 21, 37—39, 47, 53, 

57, 89 

Jean Paul 20 
Jesus Christus 6, 25 f. , 

32, 44, 80, 95—101, 
106, 108, 110, 123 f. 

Johannes Climacus 64 bis 
67, 75—77, 104 

Johannes de Silentio 56, 
59 f. 

Journalismus 123 
Jüt land 34 

Kant 20 
Katholizismus 120—122 
Kierkegaard, M. P . 

(Vater) 5—8, 11, 13, 
25—28, 31—35, 42 bis 
44, 47, 67, 105, 111 

Kierkegaard, Peder 
(Bruder) 7, 11, 27, 106 

Kleist 20 

Kopenhagen 7, 11, 15, 
47, 73, 79 

„Krankheit zum Tode" 
22, 24, 31, 63, 90, 92 
bis 94, 100 f . , 104, 106 

Kretschmer, Ernst 9 
„(Die) Krise und eine 

Krise im Leben einer 
Schauspielerin" 105 

Kul turkr i t ik 81 

Lavater 20 
Leben Jesu 99 
Lebensansdiauung 36 f. , 

51, 72, 88 
Lehmann, Or la 16 
Leibniz 20 
Lenau 35 f . 
Lessing 20 
Liebe 21, 48 f . , 58 f . , 61, 

72, 88, 95, 97, 106 
„(Der) Liebe Tun" 87, 

88 f . 
„Literarische Anzeige" 

80 f. 
Lund, Henriet te 118 
Lund, Henr ik 42 
Luther, Luthertum 20, 

108 f. 

Marheinedce 49 
Martensen, H . L. 12, 15, 

86, 114 f. 
Mitternaditsschrei 116 
Mynster 11—15, 20, 42, 

86, 91, 101, 110—114 
Maller, P . L. 78—80 
Moller, P . M. 16 f . , 20. 

33 f. , 37, 46 

Nachfolge 80, 87, 90, 
96 f. , 107 

Nat iona l i tä t , nat ional 
18 f. , 22 

Neues Testament 80, 99 
bis 101, 110 f., 113, 115 

Nielsen, Rasmus 46, 114 
Nietzsche 81 
Nihilismus 64, 75—77 
Nivell ierung 18, 80 f. , 

91, 120—124 • 
Novalis 20 

Offenbarung 84—86, 
93 f. , 108, 117 

Oehlensdiläger, Adam 
15, 20, 23, 78 

Olsen, Cornelia 45 f. 
Olsen, Etatsrat 34, 45 
Olsen, Regine 25 f. , 34, 

39—59, 62 f. , 70, 82, 
87, 89 

ö r s t ed t , H . C. 15 
Orthodoxie 27, 32, 67, 98 

Paradox 59, 62, 64—66, 
94, 96 f . , 99, 117 

Pascal 20, 32 
Pastoralseminar 46 f. , 101 
Philosophie 22, 39, 49, 

65 f. , 92 
„Philosophische Brocken" 

62—66, 68, 70, 75 
Pietismus 15, 25, 31 
Plato 20, 73 
Plutardi 21 
Polizeispion 104 
Pseudonyme 52 f. , 60, 

63 f . , 71, 104 f. 
Publikum 53, 80 

Rationalismus 27 
Reflexion 9—11, 25, 48, 

54, 71 f. , 75, 81, 83, 
85 f . , 103 f. , 109 

Reue 49 f. , 94, 108 f. 
Revolution 1848 14, 18, 

91, 103 
Romantik 20—24, 27, 29, 

37 f. , 49, 72, 82, 92 
Rousseau 20 
Rudelbach 111 f. 

Schelling 20, 23, 49 
Schiller 20 
Schlegel, F. 20 
Schleiermacher 13, 20, 

22 f. , 27, 68, 100 
Schöpferglaube 65 
Schwermut 5, 7, 17, 32, 

41, 43, 102, 118 
Seume 20 
Shakespeare 20 
Sibbern 20, 46 f. 
Sokrates 37 f . , 76, 85, 

87, 92 
Solger 20 
Spinoza 20 
Sprache 19, 21 f. , 73 
„Stadien auf des Lebens 

Weg" 70—75, 76, 79 
Steffens, Henrik 49 
Subjektivität 21 f. , 24, 

38 f. , 62 



134 Register 

S u n d e 6 f . , 23, 25, 43, 
48, 50, 58 f . , 62, 67 bis 
69, 921., 94 f . , 100, 
106, 116 

Swif t 20 

Tagebücher 11, 15, 27 f . , 
30—32, 35 f . , 42, 48, 
52, 70, 81—84, 91, 101, 
107, 114 

„ (Die) T ä t i g k e i t eines 
umher r e i s enden Äs the -
t i k e r s " 79 

T a u l e r 20 
Ters teegen 20 
T h i s t e d 20 
T h o m a s a K e m p i s 43 
T h o r v a l d s e n 15 
Tieck 20 
T r e n d e l e n b u r g 20, 24 

„Uber den Begriff der 
I r o n i e " 17-, 24, 34, 37 
bis 39, 46 f . , 49 f . 

„Über me ine W i r k s a m -
ke i t als Schr i f t s te l le r" 
106 

U m k e h r 28 
U n i v e r s i t ä t 27, 33, 46 
U n k e n n t l i c h k e i t 66, 89 
Uns te rb l i chke i t 63 
U r c h r i s t e n t u m 122 

V a l e r i u s M a x i m u s 21 
Ver lobung 25, 29, 34 f.. 

39—42, 44—49, 51, 
53—57, 63, 89, 103, 
105 

V e r s ö h n u n g 31, 33, 67, 
69, 94—96, 98, 106, 108 

V e r s t a n d 75, 101, 122 
V e r z w e i f l u n g 24, 26, 

28 f . , 36, 45, 48, 55, 
92—94, 104, 108 

V i c t o r E r e m i t a 53, 78 
Vigi l ius H a u f n i e n s i s 67 
V o r b i l d 96, 108 

W a h l 49—51, 94 
W a h r h e i t s z e u g e 85 f . , 91, 

114 
W e r d e r 49 
„Werke der V o l l b r i n -

gung" 87, 90, 92, 101, 
103 f . , 107, 110 f . , 117 f. 

W i e d e r g e b u r t 22, 31, 37, 
39, 50, 62, 65 f . , 68 

„ W i e d e r h o l u n g " 48, 54 
bis SS, 56—58, 60, 62, 
71, 74 

Y o u n g 20 

Zwe i f e l 35 f . , 38 
„Zur Se lb s tp r i i f ung der 

G e g e n w a r t a n b e f o h l e n " 
106 f . 

„ Z w e i R e d e n be im A l t a r -
gang am F r e i t a g " 106 

„ Z w o k le ine e th isch-re l i -
giöse A b h a n d l u n g e n " 
85 f . 



Jesus 
V o n M A R T I N D I B E L I U S t 

3. A u f l a g e , m i t e i n e m N a c h t r a g v o n WERNER GEORG KÜMMEL 
140 Seiten. 1960. D M 3,60 (Sammlung Göschen Band 1130) 

Paulus 
V o n M A R T I N D I B E L I U S f 

Nach dem Tode des Verfassers herausgegeben und zu Ende ge-
f ü h r t v o n WERNER GEORG KÜMMEL. 3., d u r c h g e s e h e n e A u f l a g e . 

156 Seiten. 1964. D M 3,60 (Sammlung Göschen Band 1160) 

Luther 
V o n F R A N Z L A U 

151 Seiten. 1959. D M 3,60 (Sammlung Göschen Band 1187) 

Melanchthon 
V o n R O B E R T S T U P P E R I C H 

139 Seiten. 1960. DM 3,60 (Sammlung Göschen Band 1190) 

Zwingli 
V o n F R I T Z S C H M I D T - C L A U S I N G 

119 Seiten. 1965. D M 3,60 (Sammlung Göschen Band 1219) 

Walter de Qruyter & Co • Berlin 30 



EMANUEL HIRSCH 

Das Wesen 
des reformatorischen Christentums 

Oktav. VI, 270 Seiten. 1963. Ganzleinen D M 18 — 

Ethos und Evangelium 
Oktav. X I I , 443 Seiten. 1966. Ganzleinen D M 3 8 , — 

Hauptfragen 
christlicher Religionsphilosophie 

Oktav. VII I , 405 Seiten. 1964. Ganzleinen D M 19,80 
(Die kleinen de-Gruyter-Bände 5) 

Predigerfibel 
Oktav. X I I , 415 Seiten. 1964. Ganzleinen D M 2 4 , — 

Hilfsbuch zum Studium der Dogmatik 
Die Dogmatik der Reformatoren und der altevangelischen 

Lehrer quellenmäßig belegt und verdeutscht 

4. Auflage. Oktav. X I I , 446 Seiten. 1964. Ganzleinen D M 19,80 

Walter de Qruyter & Co • Berlin 30 



SAMMLUNG GÖSCHEN 

G E S A M T V E R Z E I C H N I S 

Jeder Band DM 3,60 • Doppelband DM 5,80 

F r ü h j a h r 1965 

WALTER DE G R U Y T E R & CO., B E R L I N 30 



Inhaltsübersicht 
Biologie 16 
Botanik 17 
Chemie 15 
Deutsche Sprache u. Literatur 7 
Elektrotechnik 19 
Englisch 8 
Erd-u . Länderkunde . . . . 10 
Geologie 18 
Germanisch 8 
Geschichte 5 
Oriechisch 9 
Hoch- u. Tiefbau 23 
Indogermanisch 8 
Kartographie 10 
Kristallographie 18 
Kunst 5 
Land- u. Forstwirtschaft . . 18 
Lateinisch 9 
Maschinenbau 20 
Mathematik 12 
Mineralogie 18 

Musik 5 
Orientalistik 9 
Pädagogik 4 
Philosophie 3 
Physik 14 
Psychologie 4 
Publizistik 10 
Religion 4 
Romanisch 8 
Slavische Sprachen 9 
Soziologie 4 
Statistik 10 
Technik 19 
Technologie 16 
Volkswirtschaft 10 
Vermessungswesen 21 
Wasserbau 22 
Zoologie 17 
Autorenregister 31 
Bandnummernfolge . . . . 24 



Geisteswissenschaften 

Philosophie 
Einführung In die Philosophie von H. Leisegang f . 5. Auflage. 146 Seiten. 

1963. (281) 
Hauptprobleme der Philosophie von G. Simmel f . 8., unveränderte 

Auflage. 177 Seiten. 1964. (500) 
Geschichte der Philosophie 

I : Die g r i e c h i s c h e P h i l o s o p h i e von W.Capelle. 1.Teil . Von 
Thaies bis Leukippos. 2., erweiterte Auflage. 135 Seiten. 1953. 
(857) 

I I : Die g r i e c h i s c h e P h i l o s o p h i e von IV. Capelle. 2. Teil. Von 
der Sophistik bis zum Tode Piatons. 2., stark erweiterte Auf-
lage. 144 Seiten. 1953. (858) 

I I I : Die g r i e c h i s c h e P h i l o s o p h i e von W. Capelle. 3. Teil. Vom 
Tode Piatons bis zur Alten Stoa. 2., stark erweiterte Auflage. 
132 Selten. 1954. (859) 

IV: Die g r i e c h i s c h e P h i l o s o p h i e von W. Capelle. 4. Teil. Von 
der Alten Stoa bis zum Eklektizismus im 1. Jh . v. Chr. 2., stark 
erweiterte Auflage. 132 Seiten. 1954. (863) 

V : Die P h i l o s o p h i e des M i t t e l a l t e r s von J. Koch. In Vor-
bereitung. (826) 

VI : Von der R e n a i s s a n c e b is K a n t von K. Schilling. 234 Sei-
ten. 1954. (394/394 a) 

VI I : I m m a n u e l K a n t von ß. Lehmann. In Vorbereitung. (536) 
V I I I : Die P h i l o s o p h i e des 19. J a h r h u n d e r t s von G. Lehmann. 

1. Teil. 151 Seiten. 1953. (571) 
I X : Die P h i l o s o p h i e des 19. J a h r h u n d e r t s von Q. Lehmann. 

2. Teil. 168 Seiten. 1953. (709) 
X : Die P h i l o s o p h i e im e r s t e n D r i t t e l des 20. J a h r -

h u n d e r t s 1. Teil von G. Lehmann. 128 Seiten. 1957. (845) 
X I : Die P h i l o s o p h i e im e r s t e n D r i t t e l des 20. J a h r h u n -

d e r t s 2. Teil von G. Lehmann. 114 Seiten. 1960. (850) 
Die geistige Situation der Zelt (1931) von K. Jaspers. 6. Abdruck der 

im Sommer 1932 bearbeiteten 5. Auflage. 211 Seiten. 1965. (1000) 
Erkenntnistheorie von G. Kropp. 

1. Teil: A l l g e m e i n e G r u n d l e g u n g . 143 Selten. 1950. (807) 
Formale Logik von P. Lorenzen. 2., verbesserte Auflage. 165 Seiten. 

1962. (1.176/1176a) 
Philosophisches Wörterbuch von M. Apel f . 5., völlig neubearbeitete 

Auflage von P. Ludz. 315 Seiten. 1958. (1031/1031 a) 
Philosophische Anthropologie. Menschliche Selbstdeutung in Geschichte 

und Gegenwart von M. Landmann. 2., durchgesehene Auflage. 
223 Seiten. 1964. (156/15Öa) 

3 



GEISTESWISSENSCHAFTEN 

Pädagogik, Psychologie, Soziologie 
Geschichte der Pädagogik von Herrn. Weimer. 16. Auflage von Heinz Wei-

mer. 184 Seiten. 1964. (145) 
Therapeutische Psychologie. Ihr Weg durch die Psychoanalyse von 

W. M. Kranefeldt. Mit einer Einführung von C. G. Jung. 3. Auf-
lage. 152 Seiten. 1956. (1034) 

Allgemeine Psychologie von Th. Erismann t.4 Bände. 
I : G r u n d p r o b l e m e . 3. Auflage. 146 Seiten. 1965. (831) 

I I : G r u n d a r t e n d e s p s y c h i s c h e n G e s c h e h e n s . 2. ,neubear-
beitete Auflage. 248 Seiten. 1959. (832/832a) 

I I I : E x p e r i m e n t e l l e P s y c h o l o g i e u n d i h r e G r u n d l a g e n . 
1. Teil. 2., neubearbeitete Auflage. 112 Seiten, 7 Abbildungen. 
1962. (833) 

IV: E x p e r i m e n t e l l e P s y c h o l o g i e u n d i h r e G r u n d l a g e n . 
2. Teil. 2., neubearbeitete Auflage. 199 Seiten, 20 Abbildungen. 
1962. (834/834a) 

Soziologie. Geschichte und Hauptprobleme von L. von Wiese. 7. Auflage. 
176 Seiten. 1964. (101) 

Ideengeschichte der sozialen Bewegung des 19. und 20. Jh . von W. Hof-
mann. 243 Seiten. 1962. (1205/1205 a) 

Sozial Psychologie von P. R. Hofslaiter. 2. Auflage. 191 Seiten, 18 Ab-
bildungen. 1964. (104/104a) 

Psychologie des Berufs- und Wirtschaftslebens von W. Moede f . 
190 Seiten, 48 Abbildungen. 1958. (851/851 a) 

Industrie- und Betriebssoziologie von R. Dahrendorf. 3. Auflage. 142 Sei-
ten, 3 Figuren. 1965. (103) 

Wirtschaftssoziologie von F. Fürstenberg. 122 Seiten. 1961. (1193) 
Hinführung in die Sozialethik von H.-D. Wendland. 144 Seiten. 1963. 

(1203) 

Religion 
Jesus von M. Dibelius f . 3. Auflage, mit einem Nachtrag von W. G. 

Kümmel. 140 Seiten. 1960. (1130) 
Paulus von M. Dibelius f . Nach dem Tode des Verfassers herausge-

geben und zu Ende geführt von W. G. Kümmel. 3., durchgesehene 
Auflage. 156 Seiten. 1964. (1160) 

Luther von F. Lau. 151 Seiten. 1959. (1187) 
Melanchthon von R. Stupperich. 139 Seiten. 1960. (1190) 
Zwingt! von F . Schmidt-Clausing. 119 Selten. 1965. (1219) 
Einführung In die Konfessionskunde der orthodoxen Kirchen von 

K. Onasch. 291 Selten. 1962. (1197/1197 a) 
Geschichte des christlichen Gottesdienstes von W. Nagel. 215 Seiten. 

1962. (1202/1202 a) 
Geschichte Israels. Von den Anfängen bis zur Zerstörung des Tempels 

(70 n. Chr.) von E. L. Ehrlich. 158 Seiten, 1 Tafel. 1958. (231/231a) 
Römische Religionsgeschichte von F. Altheim. 2 Bände. 2., umgearbei-

tete Auflage. 
I : G r u n d l a g e n u n d G r u n d b e g r i f f e . 116 Seiten. 1956.(1035) 

I I : D e r g e s c h i c h t l i c h e A b l a u f . 164 Seiten. 1956. (1052) 

4 



GEISTESWISSENSCHAFTEN 

Die Religion des Buddhismus von D. Schlingloff. 2 Bände. 
I : Der He i l sweg des M ö n c h t u m s . 122Selten, 11 Abbildungen, 

1 Karte. 1962. (174) 
I I : D e r He i l sweg f ü r d i e W e l t . 129 Seiten, 9 Abbildungen, 

1 Karte. 1963. (770) 

Musik 
Musikästhetik von H. J. Moser. 180 Seiten. Mit zahlreichen Noten-

beispielen. 1953. (344) 
Systematische Modulation von R. Hernried. 2. Auflage. 136 Seiten. Mit 

zahlreichen Notenbeispielen. 1950. (1094) 
Der polyphone Satz von E. Pepping. 2 Bände. 

I : Der c a n t u s - f i r m u s - S a t z . 2. Auflage. 223 Seiten. Mit zahl-
reichen Notenbeispielen. 1950. (1148) 

I I : Ü b u n g e n im d o p p e l t e n K o n t r a p u n k t und im K a n o n . 
137 Seiten. Mit zahlreichen Notenbeispielen. 1957. (1164/1164a) 

Allgemeine Musiklehre von H. J. Moser. 2., durchgesehene Auflage. 
155 Seiten. Mit zahlreichen Notenbeispielen. 1955. (220/220a) 

Harmonielehre von H. J. Moser. 2 Bände. 
I : 109 Seiten. Mit 120 Notenbeispielen. 1954. (809) 

I I : In Vorbereitung. (810) 
Die Musik des 19. Jahrhunderts von W. Oehlmamt. 180 Seiten. 1953. 

(170) 
Die Musik des 20. Jahrhunderts von W. Oehlmann. 312 Seiten. 1961. 

(171/171 a) 
Technik der deutschen Gesangskunst von H. J . Moser. 3., durchgesehene 

und verbesserte Auflage. 144 Seiten, 5 Figuren sowie Tabellen und 
Notenbeispiele. 1954. (576/576a) 

Die Kunst des Dlrlgierens von H. W. von Waltershausen f . 2., vermehrte 
Auflage. 138 Seiten. Mit 19 Notenbeispielen. 1954. (1147y 

Die Technik des Klavierspiels aus dem Geiste des musikalischen Kunst-
werkes von K. Schubert f . 3. Auflage. 110 Seiten. Mit Notenbei-
spielen. 1954. (1045) 

Kunst 
Stilkunde von H. Weigert. 2 Bände. 3., durchgesehene und ergänzte 

Auflage. 
I : V o r z e i t , A n t i k e , M i t t e l a l t e r . 136 Seiten, 94 Abbildungen. 

1958. (80) 
I I : S p ä t m i t t e l a l t e r und N e u z e i t . 150 Seiten, 88 Abbildungen. 

1958. (781) 
Archäologie von A. Rumpf. ? Bände. 

I : E i n l e i t u n g , h i s t o r i s c h e r Ü b e r b l i c k . 143 Seiten, 6 Ab-
bildungen, 12 Tafeln. 1953. (538) 

I I : D i e A r c h ä o l o g e n s p r a c h e . Die antiken Reproduktionen. 
136 Seiten, 7 Abbildungen, 12 Tafeln. 1956. (539) 

I I I : In Vorbereitung. (540) 
Geschichte 

Einführung In die Geschichtswissenschaft von P. Kirn. 4., durchgesehene 
Auflage. 127 Seiten. 1963. (270) 

5 



G E I S T E S W I S S E N S C H A F T E N 

Einführung In die Zeitgeschichte von B. Scheurig. 101 Seiten. 1962. 
(1204) 

Zeitrechnung der römischen Kaiserzeit, des Mittelalters und der Neuzeit 
fiir die Jahre 1—2000 n. Chr. von H. Lietzmann t. 3. Auflage, durch-
gesehen von K. Aland. 130 Seiten. 1956. (1085) 

Kultur der Urzeit von F. Behn. 3 Bände. 4. Auflage der Ku l tu r der 
Urzeit Bd. 1—3 von M. Hoernes. 

1: D i e v o r m e t a l l i s c h e n K u l t u r e n . (Die Steinzeiten Europas . 
Gleichartige Kul turen in anderen Erdteilen.) 172 Seiten, 48 Ab-
bildungen. 1950. (564) 

II: D i e ä l t e r e n M e t a l l k u l t u r e n . (Der Beginn der Metall-
benutzung, Kupfer- und Bronzezeit in Europa, im Orient und 
in Amerika.) 160 Seiten, 67 Abbildungen. 1950. (565) 

I I I : D i e j ü n g e r e n M e t a l l k u l t u r e n . (Das Eisen als Kul tur -
metall, Hal l s ta t t -Latene-Kul tur in Europa. Das erste Auf t re ten 
des Eisens in den anderen Weltteilen.) 149 Seiten, 60 Abbildun-
gen. 1950. (566) 

Vorgeschichte Europas von F. Behn. Völlig neue Bearbei tung der 
7. Auflage der „Urgeschichte der Menschheit" von M. Hoernes. 
125 Seiten, 47 Abbildungen. 1949. (42) 

Der Eintritt der Germanen In die Geschichte von J. Haller f . 3. Auflage, 
durchgesehen von H. Dannenbauer. 120 Seiten, 6 Kartenskizzen. 
1957. (1117) 

Von den Karolingern zu den Staufern. Die al tdeutsche Kaiserzeit (900— 
1250) von J. Haller f . 4., durchgesehene Auflage von H. Dannen-
bauer. 142 Seiten, 4 Kar ten . 1958. (1065) 

Von den Staufern zu den Habsburgern. Auflösung des Reichs und 
Emporkommen der Landesstaaten (1250—1519) von J. Haller f . 
2., durchgesehene Auflage von H. Dannenbauer. 118 Seiten, 
6 Kartenskizzen. 1960. (1077) 

Deutsche Geschichte im Zeitalter der Reformation, der Gegenreforma-
tion und des dreißigjährigen Krieges von F. Härtung. 2., durch-
gesehene Auflage. 128 Seiten. 1963. (1105) 

Deutsche Geschichte von 1848—1740. Politischer und geistiger Wieder-
au fbau von W. Treue. 120 Seiten. 1956. (35) 

Deutsche Geschichte von 1713—1806. Von der Schaffung des europäi-
schen Gleichgewichts bis zu Napoleons Herrschaft von W. Treue. 
168 Seiten. 1957. (39) 

Deutsche Geschichte von 1806—1890. Vom Ende des alten bis zur 
Höhe des neuen Reiches von W. Treue. 128 Seiten. 1961. (893) 

Deutsche Geschichte von 1890 bis zur Gegenwart von W. Treue. In 
Vorbereitung. (894) 

Quellenkunde der Deutschen Geschichte im Mittelalter (bis zur Mit te 
des 15. Jahrhunder t s ) von K. Jacob f . 3 Bande. 
I: E i n l e i t u n g . A l l g e m e i n e r T e i l . D i e Z e i t d e r K a r o l i n g e r . 

6. Auflage, bearbei tet von H. Hohenleutner. 127 Seiten. 1959. 
(279) 

I I : D i e K a i s e r z e i t (911—1250). 5. Auflage, neubearbei tet von 
H. Hohenleutner. 141 Seiten. 1961. (280) 

I I I : D a s S p ä t m i t t e l a l t e r (vom Inter regnum bis 1500). Heraus-
gegeben von F. Weden. 152 Seiten. 1952. (284) 

6 



G E I S T E S W I S S E N S C H A F T E N 

Geschichte Englands von H. Preller. 2 Bände. 
I : b i s 1 8 1 5 . 3., stark umgearbeitete Auflage. 135 Seiten, 7 Stamm-

tafeln, 2 Karten. 1952. (375) 
I I : V o n 1 8 1 5 b i s 1 9 1 0 . 2., völlig umgearbeitete Auflage. 118 

Seiten, 1 Stammtafel, 7 Karten. 1954. (1088) 
Römische Geschichte von F. Allheim. 4 Bande. 2., verbesserte Auflage. 

I : B i s z u r S c h l a c h t bei P y d n a (168 v.Chr.). 124 Seiten. 
1956. (19) 

I I : B i s z u r S c h l a c h t be i A c t i u m (31 v.Chr.). 129 Seiten. 
1956. (677) 

I I I : B i s z u r S c h l a c h t an d e r M l l v i s c h e n B r ü c k e ( 3 1 2 n . C h r . ) . 
148 Seiten. 1958. (679) 

I V : B i s z u r S c h l a c h t am Y a r m u k (636 n.Chr.). In Vorberei-
tung. (684) 

Geschichte der Vereinigten Staaten von Amerika von O. Graf zu Stolberg-
Wernigerode. 192 Seiten, 10 Karten. 1956. (1051/1051a) 

Deutsche Sprache und Literatur 
Geschichte der Deutschen Sprache von H. Sperber. 4 . Auflage, besorgt 

von W. Fleischhauer. 128 Seiten. 1963. (915) 
Deutsches Rechtschreibungswörterbuch von M. Gottschald f . 2., ver-

besserte Auflage. 219 Seiten. 1953. (200/200a) 
Deutsche Wortkunde. Kulturgeschichte des deutschen Wortschatzes 

von A. Schirmer. 5. Auflage von W. Mitzka. 123 Seiten. 1965. (929) 
Deutsche Sprachlehre von W. Hofstaetter. 10. Auflage. Völlige Um-

arbeitung der 8. Auflage. 150 Seiten. 1960. (20) 
Stimmkunde für Beruf, Kunst und Heilzwecke von H. Biehle. 111 Seiten. 

1955. (60) 
Redetechnik. Einführung in die Rhetorik von H. Biehle. 2., erweiterte 

Auflage. 151 Seiten. 1961. (61) 
Sprechen und Sprachpflege (Die Kunst des Sprechens) von H. Feist. 

2., verbesserte Auflage. 99 Seiten, 25 Abbildungen. 1952. (1122) 
Deutsches Dichten und Denken von der germanischen bis zur staufischen 

Zelt von H. Naumann t. (Deutsche Literaturgeschichte vom 
5 .—13. Jahrhundert.) 2., verbesserte Auflage. 166 Seiten. 1952. 
(1121) 

Deutsches Dichten und Denken vom Mittelalter zur Neuzelt von G. Maller 
(1270 bis 1700). 3., durchgesehene Auflage. 159 Seiten. In Vor-
bereitung. (1086) 

Deutsches Dichten und Denken von der Aufklärung bis zum Realismus 
(Deutsche Literaturgeschichte von 1700—1890) von K . Vietor f . 
3., lurchgesehene Auflage. 159 Seiten. 1958. (1096) 

Deutsche Heldensage von H. Schneider. 2. Auflage, bearbeitet von 
R. Wisniewski. 148 Seiten. 1964. (32) 

Der NIbelunge N6t in Auswahl mit kurzem Wörterbuch von K. Langosch. 
10., durchgesehene Auflage. 164 Seiten. 1956. (1) 

Kudrun und Dietrich-Epen in Auswahl mit Wörterbuch von O. L. Jiric-
zek. 6. Auflage, bearbeitet von R. Wisniewski. 173 Seiten. 1957. (10) 

Wolfram von Eschenbach. Parzlval. Eine Auswahl mit Anmerkungen 
und Worterbuch von H. Jantzen. 2. Auflage, bearbeitet von H. Kolb, 
128 Seiten. 1957. (921) 

7 



G E I S T E S W I S S E N S C H A F T E N 

Hartmann von Aue. Der arme Heinrich nebst einer Auswahl aus der 
„ K l a g e " dem „Gregorius" und den Liedern (mit einem Wörter -
verzeichnis) ierausgegeben von F. Maurer. 96 Seiten. 1958. (18) 

Gottfried von Straßburg. Tristan und Isolde in Auswahl herausgegeben 
von F. Maurer. 2. Auf lage. 142 Seiten. 1965. (22) 

Die deutschen Personennamen von M. Gottschalä f . 2., verbesserte 
Auflage. 151 Seiten. 1955. (422) 

Althochdeutsches Elementarbuch. Grammatik und Tex t e von H. Nau-
mann t und W. Betz. 3., verbesserte und vermehrte Auflage. 
183 Seiten. 1962. (1111/1 l i l a ) 

Mittelhochdeutsche Grammatik von H. de Boor und R. Wisniewski. 4., 
verbesserte und ergänzte Auf lage. 150 Seiten. 1965. (1108) 

Indogermanisch, Germanisch 
Indogermanische Sprachwissenschaft von H. Krähe. 2 Bände. 4., über-

arbeitete Auf lage. 
I : E i n l e i t u n g und L a u t l e h r e . 110 Seiten. 1962. (59) 

I I : F o r m e n l e h r e . 100 Seiten. 1963. (64) 
Sanskrit-Grammatik von M. Mayrhofer. 2., völ l ig neu bearbeitete Au f -

lage. 110 Seiten. 1965. (1158/1158a) 
Gotisches Elementarbuch. Grammatik. Texte mit Übersetzung und 

Erläuterungen von H. Hempel. 3., umgearbeitete Auf lage. 166 Sei-
ten. 1962. (79/79 a ) 

Altnordisches Elementarbuch. Schrift, Sprache, Tex te mit Übersetzung 
und Wörterbuch von F. Ranke. 2., durchgesehene Auf lage. 146 
Seiten. 1949. (1115) 

Germanische Sprachwissenschaft von H. Krähe. 2 Bände. 
I : E i n l e i t u n g und L a u t l e h r e . 5., überarbeitete Auf lage. 

149 Seiten. 1963. (238) 
I I : F o r m e n l e h r e . 5., verbesserte Auf lage. 149 Seiten. 1965. (780) 

Englisch, Romanisch 
Altenglisches Elementarbuch. Einführung, Grammatik, T ex t e mit Uber-

setzung und Wörterbuch von M. Lehnert. 6., verbesserte Auf lage . 
178 Seiten. 1965. (1125) 

Historische neuenglische Laut- und Formenlehre von E. Ekwall. 4., 
durchgesehene Auf lage. 150 Seiten. 1965. (735) 

Englische Phonetik von H. Mutschmann f . 2. Auf lage, bearbeitet von 
Q. Scherer. 127 Seiten. 1963. (601) 

Englische Literaturgeschichte von F. Schubel. 4 Bände. 
I : D i e a l t - und m i t t e l e n g l i s c h e P e r i o d e . 163 Seiten. 1954. 

(1114) 
I I : V o n d e r R e n a i s s a n c e b i s z u r A u f k l ä r u n g . 160 Seiten. 

1956. (1116) 
I I I : R o m a n t i k und V i k t o r i a n i s m u s . 160 Seiten. 1960. (1124) 

Beowulf von M. Lehnert. Eine Auswahl mit Einführung, teilweiser 
Ubersetzung, Anmerkungen und etymologischem Wörterbuch. 3., 
verbesserte Auflage. 135 Seiten. 1959. (1135) 

Shakespeare von P. Meißner f . 2. Auf lage, neubearbeitet von M. Leh-
nert. 136 Seiten. 1954. (1142) 

8 



GEISTESWISSENSCHAFTEN 

Romanische Sprachwissenschaft von H. Lausberg. 4 Bände. 
I : E i n l e i t u n g und V o k a l i s m u s . 2., durchgesehene Auflage. 

211 Seiten. 1963. (128/128a) 
I I : K o n s o n a n t i s m u s . 2. Auflage. In Vorbereitung. (250) 

I I I : F o r m e n l e h r e . 1. Teil. 99 Seiten. 1962. (1199) 
I I I : F o r m e n l e h r e . 2. Teil. S. 99—260. 1962. (1200/1200a) 
IV: W o r t l e h r e . In Vorbereitung. (1208) 

Griechisch, Lateinisch 
Griechische Sprachwissenschaft von W. Brandenstein. 3 Bände. 

I : E i n l e i t u n g , L a u t s y s t e m , E t y m o l o g i e . 160 Seiten. 1954. 
(117) 

I I : W o r t b i l d u n g und F o r m e n l e h r e . 192 Seiten. 1959. (118/ 
118a) 

I I I : S y n t a x . I. Einleitung. Die Flexibilien. 1965. Im Druck. (924) 
Geschichte der griechischen Sprache. 2 Bände 

I : B i s zum A u s g a n g der k l a s s i s c h e n Z e i t von 0. Hoff-
mann f . 3. Auflage, bearbeitet von A. Debrunner f . 156 Seiten. 
1953. (111) 

I I : G r u n d f r a g e n und G r u n d z ü g e des n a c h k l a s s i s c h e n 
G r i e c h i s c h von A. Debrunner f . 144 Seiten. 1954. (114) 

Geschichte der griechischen Literatur von IV. Nestle. 2 Bände. 3. Auf-
lage bearbeitet von W. Liebich. 
I : 144 Seiten. 1961.(70) 

I I : 149 Seiten. 1963. (557) 
Grammatik der neugriechischen Volkssprache von J. Kalitsunakls. 

3., wesentlich erweiterte und verbessscrte Auflage. 196 Seiten. 1963. 
(756/756 a) 

Neugriechisch-deutsches Gesprächsbuch von J. Kalitsunakis. 2. Auflage, 
bearbeitet von A. Steinmetz 99 Seiten 1960. (587) 

Geschichte der lateinischen Sprache von F. Stolz und A. Debrunner f . 4. 
Auflage Gearbeitet von W. P. Schmitt. In Vorbereitung. (492) 

Geschichte der römischen Literatur von L. Bieler. 2., verbesserte Auf-
lage. 2 Bände. 
I : D i e L i t e r a t u r d e r R e p u b l i k . 160 Seiten. 1965. (52) 

I I : D i e L i t e r a t u r d e r K a i s e r z e i t . 133 Seiten. 1965.(866) 

Orientalistik, Slavische Sprachen 
Die Keilschrift von B. Meissner. 3. Auflage, neubearbeitet von K. Ober-

huber. In Vorbereitung (708) 
Die Hieroglyphen von A. Erman. 3. Auflage, neu bearbeitet von 

O. Krückmann. 1965. In Vorbereitung. (608) 
Hebräische Grammatik von G. Beer f . 2 Bände. Völlig neubearbeitet 

von R. Meyer. 
I : S c h r i f t - , L a u t - und F o r m e n l e h r e I. 3. Auflage. Etwa 224 

Seiten. 1965. (763/763a) 
I I : F o r m e n l e h r e II . Syntax und Flexionstabellen. 2. Auflage. 

195 Seiten 1955. (764/764a) 
Hebräisches Textbuch zu G. Beer-R. Meyer, Hebräische Grammatik 

von R. Meyer. 170 Seiten. 1960. (769/769a) 

9 



GEISTESWISSENSCHAFTEN 

Slavische Sprachwissenschaft von H. Bräuer. 2 Bände. 
I : E i n l e i t u n g , L a u t l e h r e . 221 Seiten. 1961. (1191/1191 a) 

Russische Grammatik von E. Berneker f . 6., verbesserte Auflage von 
M. Vasmer t. 155 Seiten. 1961. C66) 

Polnische Grammatik von N. Damerau. 1965. Im Druck. (942) 

Erd- und Länderkunde, Kartographie 

Afrika von F. Jaeger. Ein geographischer Überblick. 2 Bände. 3. Auf-
lage. 
I : Der L e b e n s r a u m . 179 Seiten, 18 Abbildungen. In Vorberei-

tung. (910) 
I I : Mensch und K u l t u r . 155 Seiten, 6 Abbildungen. In Vorberei-

tung. (911) 
Australien und Ozeanien von H. J. Krug. 176 Seiten, 46 Skizzen. 1953. 

(319) 
Kartographie von V. Heissler. 213 Seiten, 125 Abb., 8 Anlagen. 1962. 

(30/30 a) 

Volkswirtschaft, Statistik, Publizistik 

Allgemeine Betriebswirtschaftslehre von K. Mellerowicz. 4 Bände. 
11. u. 12., durchgesehene Auflage. 
I : 224 Seiten. 1964. (1008/10U8a) 

I I : 188 Seiten. 1962. (1153/1153a) 
I I I : 260 Seiten. 1963. (1154/1154a) 
IV: 209 Seiten. 1963. (1186/1186a) 

Buchhaltung und Bilanz von E. Kosiol. 170 Seiten. 1964. (1213/12I3a) 
Geschichte der Volkswirtschaftslehre von S. Wendt. 182 Seiten. 1961. 

(1194) 
Allgemeine Volkswirtschaftslehre von A. Paulsen. 4 Bände. 

I : G r u n d l e g u n g , W i r t s c h a f t s k r e i s l a u f . ö.Auflage. 159Sei-
ten, 11 Abbildungen. 1965. (1169) 

I I : H a u s h a l t e , U n t e r n e h m u n g e n , M a r k t f o r m e n . 6. Aufla-
ge. 172 Seiten, 31 Abbildungen. 1965. (1170) 

I I I : P r o d u k t i o n s f a k t o r e n . 4 . Auflage. 198 Seiten. 24 Abbildun-
gen. 1965. (1171) 

IV: O e s a m t b e s c h ä f t i g u n g , K o n j u n k t u r e n , W a c h s t u m . 
3., neubearbeitete und ergänzte Auflage. 189 Seiten. 1965. (1172) 

Allgemeine Volkswirtschaftspolitik von H. Ohm. 2 Bände. 
I : S y s t e m a t i s c h - T h e o r e t i s c h e G r u n d l e g u n g . 2. Auflage. 

1965. Im Druck. (1195) 
I I : Der v o l k s w i r t s c h a f t l i c h e G e s a m t o r g a n i s m u s a l s 

O b j e k t der W i r t s c h a f t s p o l i t i k . In Vorbereitung. (1196) 
Finanzwissenschaft von H. Kolms. 4 Bände. 

I : G r u n d l e g u n g , ö f f e n t l i c h e A u s g a b e n . 2., verbesserte 
Auflage. 162 Seiten. 1963. (148) 

10 



GEISTESWISSENSCHAFTEN 

I I . E r w e r b s e i n k ü n f t e , G e b ü h r e n und B e i t r ä g e , A l l g e -
m e i n e S t e u e r l e h r e . 2., verbesserte Auflage. 150 Seiten. 1964. 
(391) 

I I I . B e s o n d e r e S t e u e r l e h r e . 178 Seiten. 178 Seiten. 1962. (776) 
IV. ö f f e n t l i c h e r K r e d i t , ö f f e n t l i c h e r H a u s h a l t . F i -

n a n z a u s g l e i c h . 191 Seiten. 1964. (782/782a) 
Finanzmathematik von M. Nicolas. 192 Selten. 11 Tafeln, 8 Tabellen 

und 72 Beispiele. 1959. (1183/1183a) 

Industrie- und Betriebssoziologie von R. Dahrendorf. 3. Auflage. 142 Sei-
ten, 3 Figuren. 1965. (103) 

Wirtschaftssoziologie von F. Fürstenberg. 122 Seiten. 1961. (1193) 

Psychologie des Berufs- und Wirtschaftslebens von W. Moede f. 190 
Seiten, 48 Abbildungen. 1958. (851/851 a) 

Einführung In die Arbeltswissenschaft von H. H. Hilf. 169 Seiten, 57 
Abbildungen. 1964. (1212/1212a) 

Allgemeine Methodenlehre der Statistik von J. Pfanzagl. 2 Bände. 
2., neubearbeitete Auflage. 
I : E l e m e n t a r e M e t h o d e n u n t e r b e s o n d e r e r B e r ü c k -

s i c h t i g u n g de r A n w e n d u n g e n in den W i r t s c h a f t s -
und S o z i a l w i s s e n s c h a f t e n . 251 Seiten, 42 Abbildungen. 
1964. (746/746 a) 

I I : H ö h e r e M e t h o d e n u n t e r b e s o n d e r e r B e r ü c k s i c h t i -
g u n g der A n w e n d u n g e n in N a t u r w i s s e n s c h a f t , Me-
d i z i n und T e c h n i k . 295 Seiten, 39 Abbildungen. 1965. 
(747/747 a) 

Zeltungslehre von E. Dovifat. 2 Bände. 4., neubearbeitete Auflage. 
I : T h e o r e t i s c h e und r e ch t l i che G rund l ag en — N a c h r i c h t 

und Me inung — Sprache und Form. 149 Seiten. 1962. 
(1039) 

I I : R e d a k t i o n — Die Spa r t en : V e r l a g und V e r t r i e b , 
W i r t s c h a f t und T e c h n i k — S i che rung der ö f f e n t l i c h e n 
A u f g a b e . 168 Seiten. 1962. (1040) 

11 



Naturwissenschaften 

Mathematik 

Geschichte der Ma thema t ik von J. E. Hofmann. 4 B ä nde . 
I : V o n d e n A n f ä n g e n b i s z u m A u f t r e t e n v o n F e r m a t 

u n d D e s c a r t e s . 2., ve rbesse r te u n d v e r m e h r t e Auflage. 
251 Sei ten . 1963. (226/226a) 

I I : V o n F e r m a t u n d D e s c a i t e s b i s z u r E r f i n d u n g d e s 
C a l c u l u s u n d b i s z u m A u s b a u d e r n e u e n M e t h o d e n . 
109 Sei ten . 1957. (875) 

I I I : V o n d e n A u s e i n a n d e r s e t z u n g e n u m d e n C a l c u l u s 
b i s z u r f r a n z ö s i s c h e n R e v o l u t i o n . 107 Sei ten . 1957. (882) 

I V : O e s c h i c h t e d e r M a t h e m a t i k d e r n e u e s t e n Z e i t von 
N. Stilloff. In Vorbere i tung . (883) 

Mathematische Formelsammlung von F. O. Ringleb. 8., e rwei te r te Auf -
lage. 320 Sei ten. 40 Figuren. 1965. (51/51 a ) 

Vierstellige Tafeln und Gegentafeln f ü r logar i thmisches und t r igono-
met r i sches Rechnen in zwei Fa rben zusammenges te l l t von H. Schu-
bert und R. Haussner. 3., neubea rbe i t e t e Auf lage von J. Erlebach. 
158 Seiten. 1960. (81) 

Fünfstellige Logarithmen mi t mehreren graphischen Rechen ta fe ln und 
häuf ig v o r k o m m e n d e n Zah lenwer ten von A. Adler. 4. Auflage, 
übe ra rbe i t e t von J. Erlebach. 127 Seiten, 1 Tafe l . 1962. (423) 

Arithmetik von P B. Fischer f . 3. Auf lage von H. Rohrbach. 152 Sei ten, 
19 Abb i ldungen . 1958. (47) 

Höhere Algebra von H. Hasse. 2 Bände . 
I : L i n e a r e G l e i c h u n g e n . 5., n e u b e a r b e i t e t e Auf lage . 150 Sel ten . 

1963. (931) 
I I : G l e i c h u n g e n h ö h e r e n G r a d e s . 4., durchgesehene Auf lage . 

158 Se i ten , 5 F iguren . 1958. (932) 
Aufgabensammlung zur höheren Algebra von H. Hasse u n d W. Klobe. 

3., ve rbesse r te Auf lage . 183 Sei ten . 1961. (1082) 
Elementare und klassische Algebra vom modernen Standpunkt von 

W. Knill. 2 Bände . 
I : 3., e rwe i t e r t e Auf lage . 148 Se i ten . 1963. (930) 

I I : 132 Se i t en . 1959. (933) 
Lineare Programmierung von H. Langen. E t w a 200 Sei ten . 1965. 

(1206/1206 a) 
Algebraische Kurven u n d Flächen von W. Burau. 2 Bände . 

I : A l g e b r a i s c h e K u r v e n d e r E b e n e . 153 Sei ten 28 Abbil-
dungen . 1962. (435) 

I I : A l g e b r a i s c h e F l ä c h e n 3. G r a d e s u n d R a u m k u r v e n 3. und 
4. Orades . 162 Sei ten, 17 Abbi ldungen . 1962. (436 /436a) 

Einführung In die Zahlentheorie von A. Scholz f . Übe ra rbe i t e t und 
herausgegeben von B. Schoeneberg. 3. Auflage. 128 Sei ten . 1961. 
(1131) 

Forma le Logik von P . Lorenzen. 2., verbesser te Auf lage . 165 Sei ten . 
1962. (1176/1176a) 

12 



NATURWISSENSCHAFTEN 

Topologie von W. Franz. 2 Bände. 
I: A l l g e m e i n e T o p o l o g i e . 2., verbesserte Auflage. 144 Seiten, 

9 Figuren. 1965. (1181) 
I I : A l g e b r a i s c h e T o p o l o g i e . 153Selten. 1965. (1182/1182a) 

Elemente der Funktionentheorie von K. Knopp f . 6. Auflage. 144 Seiten, 
23 Figuren. 1963. (1109) 

Funktionentheorie von K. Knopp f . 2 Bände. 11. Auflage. 
I: G r u n d l a g e n de r a l l g e m e i n e n T h e o r i e d e r a n a l y t i -

s c h e n F u n k t i o n e n . 144 Seiten, 8 Figuren. 1965. (668) 
I I : A n w e n d u n g e n u n d W e i t e r f ü h r u n g d e r a l l g e m e i n e n 

T h e o r i e . 130 Seiten, 7 Figuren. 1965. (703) 
Aufgabensammlung zur Funktionentheorie von K. Knopp f . 2 Bände. 

6. Auflage. 
I: A u f g a b e n z u r e l e m e n t a r e n F u n k t i o n e n t h e o r i e . 135 Sel-

ten. 1962.(877) 
I I : A u f g a b e n z u r h ö h e r e n F u n k t i o n e n t h e o r i e . 151 Seiten. 

1964. (878) 
Differential- und Integralrechnung von M. Barner. (Früher Wifling). 

4 Bände. 
I: G r e n z w e r t b e g r i f f , D i f f e r e n t i a l r e c h n u n g . 2., durch-

gesehene Auflage. 176 Seiten, 39 Figuren. 1963. (86) 
Gewöhnliche Differentialgleichungen von G. Hoheisel. 7., neubearbeitete 

und erweiterte Auflage. 128 Seiten. 1965. (920/920a) 
Partielle Differentialgleichungen von Q. Hoheisel. 4., durchgesehene 

Auflage. 128 Seiten. 1960. (1003) 
Aufgabensammlung zu den gewöhnlichen und partiellen Differential-

gleichungen von G. Hoheisel. 4., neubearbeitete Auflage. 153 Sel-
ten. 1964. (1059/1059a) 

Integralgleichungen von G. Hoheisel. 2., neubearbeitete und erweiterte 
Auflage. 112 Seiten. 1963. (1099) 

Mengenlehre von E. Kamke. 5. Auflage. 194 Seiten, 6 Figuren. 
1965. (999/999 a) 

Gruppentheorie von L. Baumgartner. 4., erweiterte Auflage. 190 Sei-
ten, 3 Tafeln. 1964. (837,837a) 

Ebene und sphärische Trigonometrie von O. Hessenberg f . 5. Au fläge, 
durchgesehen von H. Kneser. 172 Seiten, 60 Figuren. 1957. (99) 

Darstellende Geometrie von W. Haack. 3 Bände. 
I : Die w i c h t i g s t e n D a r s t e l l u n g s m e t h o d e n . O r u n d - u n d 

A u f r i ß e b e n f l ä c h i g e r K ö r p e r . 4., durchgesehene und 
ergänzte Auflage. 113 Seiten, 120 Abbildungen. 1963. (142) 

II: K ö r p e r m i t k r u m m e n B e g r e n z u n g s f l ä c h e n . K o t i e r t e 
P r o j e k t i o n e n . 4., durchgesehene Auflage. 129 Seiten, 86 Ab-
bildungen. 1965. (143) 

III: A x o n o m e t r i e und P e r s p e k t i v e . 2., durchgesehene und 
ergänzte Auflage. 129 Seiten, 100 Abbildungen. 1962. (144) 

Analytische Geometrie von K. P. Grotemeyer. 3., neubearbeitete Auf-
lage. 218 Seiten, 73 Abbildungen. 1964. (65/65a) 

Nichteuklidische Geometrie. Hyperbolische Qeometrie der Ebene von 
R. Baldus f . 4. Auflage, bearbeitet und ergänzt von F. Löbell. 
158 Seiten, 75 Figuren. 1964. (970,970a) 

13 



NATURWISSENSCHAFTEN 

Differentialgeometrie von K. Strubecker. 3 Bände. 
I : K u r v e n t h e o r i e de r E b e n e u n d des R a u m e s . 2., erwei-

terte Auflage. 253 Seiten, 45 Figuren. 1964. (1113/1113a) 
I I : T h e o r i e d e r F l ä c h e n m e t r i k . 195 Seiten, 14 Figuren. 1958. 

(1179/1179a) 
I I I : T h e o r i e d e r F l ä c h e n k r ü m m u n g . 254 Seiten, 38 Figuren. 

1959. (1180/1180a) 
Variationsrechnung von L. Koschmleder. 2 Bände. 2., neubearbeitete 

Auflage. 
I : D a s f r e i e u n d g e b u n d e n e E x t r e m e i n f a c h e r G r u n d -

i n t e g r a l e . 128 Seiten, 23 Figuren. 1962. (1074) 
I I : A n w e n d u n g k l a s s i s c h e r V e r f a h r e n auf a l l g e m e i n e 

F r a g e n des E x t r e m s . — Neuere u n m i t t e l b a r e 
V e r f a h r e n . In Vorbereitung. (1075) 

Einführung In die konforme Abbildung von L. Bieberbach. 5., erweiterte 
Auflage. 180 Seiten, 42 Figuren. 1956. (768/768a) 

Vektoren und Matrizen von S. Valentiner. 3. Auflage. (10., erweiterte 
Auflage der „Vektoranalysis"). Mit Anhang: Aufgaben zur Vektor-
rechnung von H. König. 206 Seiten, 35 Figuren. 1963. (354/354a) 

Wahrscheinlichkeitstheorie und Grundzüge der Maßtheorie von H. Bauer. 
2 Bände. 
I : 154 Seiten. 1964. (1216/1216a) 

I I : In Vorbereitung. (1217) 
Versicherungsmathematik von F. Böhm. 2 Bände. 

I : E l e m e n t e de r V e r s i c h e r u n g s r e c h n u n g . 3., vermehrte 
und verbesserte Auflage. Durchgesehener Neudruck. 151 Seiten. 
1953. (180) 

I I : L e b e n s v e r s i c h e r u n g s m a t h e m a t i k . Einführung in die 
technischen Grundlagen der Sozialversicherung. 2., verbesserte 
und vermehrte Auflage. 205 Seiten. 1953. (917/917a) 

Finanzmathematik von M. Nicolas. 192 Seiten, 11 Tafeln, 8 Tabellen 
und 72 Beispiele. 1959. (1183/1183a) 

Kinematik von H. R. Müller. 171 Seiten, 75 Figuren. 1963. (584/584a) 
Physik 

Einführung In die theoretische Physik von W. Döring. 5 Bände. 
I: M e c h a n i k . 3., verbesserte Auflage. 125 Selten, 23 Abbildungen. 

1965.(76) 
I I : Das e l e k t r o m a g n e t i s c h e Fe ld . 2., verbesserte Auflage. 

132 Seiten, 15 Abbildungen. 1962. (77) 
I I I : O p t i k . 2 0 verbesserte Auflage. 117 Selten, 32 Abbildungen. 

1963. (78) 
IV: T h e r m o d y n a m i k . 2., verbesserte Auflage. 107 Seiten, 9 Ab-

bildungen. 1964. (374) 
V: S t a t i s t i s c h e M e c h a n i k . 114 Seiten, 12 Abbildungen. 1957. 

(1017) 
Mechanik deformierbarer Körper von M. Päsler. 199 Selten, 48 Ab-

bildungen. 1960. (1189/1189a) 
Atomphysik von K. Bechert, Ch. Gerthsen f und A. Flammersfeld. 

7 Bande. 4., durchgesehene Auflage. 
I : A l l g e m e i n e G r u n d l a g e n . 1. Teil von A. Flammersfeld. 124 

Seiten, 35 Abbildungen. 1959. (1009) 

14 



NATURWISSENSCHAFTEN 

I I : A l l g e m e i n e G r u n d l a g e n . 2. Teil von A. Flammersfeld. 
112 Seiten, 47 Abbildungen. 1963. (1033) 

I I I : T h e o r i e d e s A t o m b a u s . 1. Teil von K. Bechert. 148 Seiten, 
16 Abbildungen. 1963. (1123/1123a) 

IV: T h e o r i e d e s A t o m b a u s . 2. Teil von K. Bechert. 170 Seiten, 
14 Abbildungen. 1963. (1165/1165a) 

Differentialgleichungen der Physik von F. Sauter. 3., durchgesehene 
und ergänzte Auflage. 148 Seiten, 16 Figuren. 1958. (1070) 

Physikalische Formelsammlung von G. Mahlert. Fortgeführt von 
K. Mahler. Neubearbeitet von H. Graewe. 11. Auflage. 167 Seiten, 
69 Figuren. 1963. (136) 

Physikalische Aufgabensammlung mit Ergebnissen von G. Mahler f . 
Fortgeführ t von K. Mahler. Neubearbeitet von H. Graewe. 12. Auf-
lage. 141 Seiten. 1964. (243) 

Chemie 
Geschichte der Chemie In kurzgefaßter Darstellung von G. Lockemann. 

2 Bände. 
I : V o m A l t e r t u m b i s z u r E n t d e c k u n g d e s S a u e r s t o f f s . 

2. Auflage. 142 Seiten, 8 Bildnisse. In Vorbereitung. (264) 
I I : V o n d e r E n t d e c k u n g d e s S a u e r s t o f f s b i s z u r O e g e n -

w a r t . 151 Seiten, 16 Bildnisse. 1955. (265/265a) 
Anorganische Chemie von W. Klemm. 13. Auflage. 255 Seiten, 34 Abbil-

dungen. 1964. (37/37 a) 
Organische Chemie von W. Schlenk. 9., erweiterte Auflage. 273 Seiten, 

16 Abbildungen. 1963. (38/38a) 
Physikalische Methoden In der Organischen Chemie von G. Kresze. 

2 Bände. 
I : 119 Seiten, 65 Abbildungen. 1962. (44) 

I I : 164 Seiten. 1962. (45/45a) 
Allgemeine und physikalische Chemie von W. Schulze. 2 Bände. 

I : 6., verbesserte Auflage. 139 Seiten, 10 Figuren. 1964. (71) 
I I : 5., verbesserte Auflage. 178 Seiten, 37 Figuren. 1961. (698/698a) 

Molekülbau Theoretische Grundlagen und Methoden der St ruktur-
ermit t lung von W. Schulze. 123 Seiten, 43 Figuren. 1958. (786) 

Einfache Versuche zur allgemeinen und physikalischen Chemie von 
E. Dehn. 371 Versuche mit 40 Abbildungen. 272 Seiten. 1962. 
(1201/1201a) 

Physikalisch-chemische Rechenaufgaben von E. Asmus. 3., verbesserte 
Auflage. 96 Seiten. 1958. (445) 

Maßanalyse. Theorie und Praxis der klassischen und der elektroche-
mischen Titrierverfahren von G. Jander und K. F.Jahr. 10., er-
weiterte Auflage, mitbearbeitet von H. Knoll. 358 Seiten, 56 Figu-
ren. 1963. (221/221a) 

Qualitative Analyse von H. Hofmann u. G. Jander. 2., durchgesehene 
und verbesserte Auflage. 308 Seiten, 5 Abbildungen. 1963. (247/247 a) 

15 



NATURWISSENSCHAFTEN 

Stöchlometrlsche Aufgabensammlung von W. BahrOt t und R. Scheer. 
Mit den Ergebnissen. 8., durchgesehene Auflage. 119 Seiten. 1964. 
(452) 

Elektrochemie von K. Vetter. 2 Bände. 
I : In Vorbereitung. (252) 

I I : In Vorbereitung. (253) 
Kristallchemie von J. Zemann. 1965. In Vorbereitung. (1220) 

Technologie 
Die Chemie der Kunststoffe von K. Hamann, unter Mitarbeit von IV. 

Funke und H. D. Hermann. 143 Seiten. 1960. (1173) 
Warenkunde von K. Hassak und E. Beutel f . 2 Bände. 

I : A n o r g a n i s c h e W a r e n sowie K o h l e und E r d ö l . 8. Auf-
lage. Neubearbeitet von A. Kutzelnigg. 119 Seiten, 18 Figuren. 
1958. (222) 

II : O r g a n i s c h e W a r e n . 8. Auflage. Vollständig neubearbeitet 
von A. Kutzelnigg. 157 Seiten, 32 Figuren. 1959. (223) 

Die Fette und öle von Th. Klug. 6., verbesserte Auflage. 143 Seiten. 
1961. (335) 

Die Seifenfabrikation von K. Braun t- 3., neubearbeitete und verbesserte 
Auflage von Th. Klug. 116 Seiten, 18 Abbildungen. 1953. (336) 

Thermische Verfahrenstechnik von H. Bock. 3 Bände. 
I : E i g e n s c h a f t e n und V e r h a l t e n d e r r e a l e n S t o f f e . 

164 Seiten, 28 Abbildungen. 1963. (1209/1209a) 
II : F u n k t i o n und B e r e c h n u n g der e l e m e n t a r e n G e r ä t e . 

195 Seiten, 54 Abbildungen. 1964. (1210/1210a) 
I I I : F l i e ß b i l d e r , ihre F u n k t i o n und ihr Z u s a m m e n b a u aus 

O e r ä t e n . 224 Seiten, 67 Abbildungen. 1965. (1211/1211 a) 
Textilindustrie von A. Blümcke. 

I : S p i n n e r e i und Z w i r n e r e i . 111 Seiten, 43 Abbildungen. 
1954.(184) 

Biologie 
Einführung in die allgemeine Biologie und ihre philosophischen Grund-

und Grenzfragen von M. Hartmann. 2. Auflage. 132 Seiten, 2 Ab-
bildungen. 1965. (96) 

Hormone von G. Koller. 2., neubearbeitete und erweiterte Auflage. 
187 Seiten, 60 Abbildungen, 19 Tabellen. 1949. (1141) 

Fortpflanzung im Tier- und Pflanzenreich von J. Hämmerling. 2., 
ergänzte Auflage. 135 Seiten, 101 Abbildungen. 1951. (1138) 

Geschlecht und Geschlechtsbestimmung Im Tier- und Pflanzenreich von 
VW. Hartmann. 2., verbesserte Auflage. 116 Seiten, 61 Abbildungen, 
7 Tabellen. 1951. (1127) 

Symbiose der Tiere mit pflanzlichen Mikroorganismen von P. Buchner. 
¿. verbesserte und vermehrte Auflage. 130Seiten, 121 Abbildungen. 
1949. (1128) 

Grundriß der Allgemeinen Mikrobiologie von IV. u. A. Schwartz. 2 Bände. 
2., verbesserte und ergänzte Auflage. 
I : 147 Seiten, 25 Abbildungen. 1960. (1155) 

I I : 142 Seiten, 29 Abbildungen. 1961. (1157) 

16 



NATURWISSENSCHAFTEN 

Botanik 

Entwicklungsgeschichte des Pflanzenreiches von H. Heil. 2. Auflage. 
138 Seiten, 94 Abbildungen, 1 Tabelle. 1950. (1137) 

Morphologie der Pflanzen von L. Geitler. 3., umgearbeitete Auflage. 
126 Seiten, 114 Abbildungen. 1953. (141) 

Pflanzengeographie von L. Diels t. 5., völlig neubearbeitete Auflage 
von F. Mattick. 195 Seiten, 2 Karten. 1958. (389/389 a) 

Die Laubhölzer. Kurzgefaßte Beschreibung der in Mitteleuropa ge-
deihenden Laubbäume und Sträucher von F. W. Neger t und 
E. Münch f. 3., durchgesehene Auflage, herausgegeben von B. Hu-
ber. 143 Seiten, 63 Figuren, 7 Tabellen. 1950. (718) 

Die Nadelhölzer (Koniferen) und übrigen Gymnospermen von F. W. 
Neger f und E. Münch t 4. Auflage, durchgesehen und ergänzt von 
B. Huber. 140Seiten, 75Flguren, 4Tabellen ,3 Karten. 1952. (355) 

Pflanzenzüchtung von H. Kuckuck. 2 Bände. 
1: O r u n d z ü g e der P f l a n z e n z ü c h t u n g . 3., völlig umgearbei-

tete und erweiterte Auflage. 132 Seiten, 22 Abbildungen. 1952. 
(1134) 

II : S p e z i e l l e g a r t e n b a u l i c h e P f l a n z e n z ü c h t u n g (Züchtung 
von Gemüse, Obst und Blumen). 178 Seiten, 27 Abbildungen. 
1957. (1178/1178a) 

Zoologie 
Entwicklungsphysiologie der Tiere von F. Seidel. 2 Bände. 

I : Ei und Furchung . 2. Auflage. In Vorbereitung. (1162) 
I I : K ö r p e r g r u n d g e s t a l t und Organb i l dung . 2. Auflage. 

In Vorbereitung. (1163) 
Vergleichende Physiologie der Tiere von K. Herter. 2 Bande. 4. Auflage. 

I : S t o f f - und Ene rg i ewechse l . Neu bearbeitet von K. Urich. 
1965. Im Druck. (972) 

II : B e w e g u n g und Re i z e r s che inungen . Neu bearbeitet von 
G. Birukow. In Vorbereitung. (973) 

Das Tierreich 
1: E i n z e l l e r , P r o t o z o e n von E. Reichenow. 115 Seiten. 59 

Abbildungen. 1956. (444) 
II : S c h w ä m m e und H o h l t i e r e von H. J. Hannemann. 

95 Seiten, 80 Abbildungen. 1956. (442) 
I I I : W u r m e r . Platt-, Hohl-, Schnurwürmer, Kamptozoen, Ringel-

würmer, Protracheaten, Bärtierchen, Zungenwürmer von 
S. Jaeckel. 114 Seiten, 36 Abbildungen. 1955. (439) 

IV, 1: K r e b s e von H. E. Gruner und K. Deckert. 114 Seiten, 43 Ab-
bildungen. 1956. (443) 

IV, 2: S p i n n e n t i e r e (Trilobltomorphen, Fühlerlose) und T a u -
s e n d f ü ß l e r von A. Kaestner. 96 Seiten, 55 Abbildungen. 
1955. (1161) 

IV ,3 : I n s e k t e n von H. von Lengerken. 2. Auflage. In Vorbereitung. 
(594) 

V : W e i c h t i e r e . Urmollusken, Schnecken, Muscheln und Kopf-
füßer von S. Jaeckel. 92 Seiten. 34 Figuren. 1954. (440) 

17 



N A T U R W I S S E N S C H A F T E N 

V I : S tache lhäu te r . Tentakulaten, Blnnenatmer und Pfeilwür-
mer von S. Jaeckel. 100 Seiten, 46 Abbildungen. 1955. (441) 

V I I , 1: M a n t e l t i e r e , Schädellose, Rundmäuler von Th. Haltenorth. 
In Vorbereitung. (448) 

V I I , 2: F i sche von D. Lüdemann. 130 Selten, 65 Abbildungen. 
1955. (356) 

V I I , 3 : L u r c h e (Chordatiere) von K. Herter. 143 Seiten, 129 Abbil-
dungen. 1955. (847) 

V I I , 4 : K r i e c h t i ,re (Chordatiere) von K. Herter. 200 Seiten, 42 
Abbildungen. 1960. (447/447 a) 

V I I , 5: V ö g e l (Chordatiere) von H.-A.Freye. 156 Seiten, 69 Figuren. 
1960. (869) 

V I I , 6 : S ä u g e t i e r e (Chordatiere) von Th. Haltenorth. In Vorberei-
tung. (282) 

Land- und Forstwirtschaft 
Landwirtschaftliche Tierzucht. Die Züchtung und Haltung der Iand-

wirtschaithchen Nutztiere von H. Vogel. 139 Seiten, 11 Abbildun-
gen. 1952. (228) 

Kulturtechnische Bodenverbesserungen von O. Fauser. 2 Bände. 5., 
verbesserte und vermehrte Auflage. 
I : A l l g e m e i n e s , En twässe rung . 127 Seiten, 49 Abbildungen. 

1959. (691) 
I I : B e w ä s s e r u n g , Ö d l a n d k u l t u r . F l u r b e r e i n i g u n g . 159 

Seiten, 71 Abbildungen. 1961. (692) 
Agrlkulturchemle von K. Scharrer. 2 Bände. 

I: P f l a n z e n e r n ä h r u n g . 143 Seiten. 1953.(329) 
I I : F u t t e r m i t t e l k u n d e . 192 Seiten. 1956. (330/330a) 

Geologie, Mineralogie, Kristallographie 
Geologie von F. Lotze. 3., verbesserte Auflage. 178 Seiten, 80 Abbil-

dungen. 1965. (13/13a) 
Mineral- und Erzlagerstättenkunde von H. Huttenlocher f . 2 Bände. 

2. Auflage. Neubearbeitet von P. Ramdohr. 
I : 128 Seiten, ö4 Abbildungen. 1965. Im Druck. (1014) 

I I : 156 Seiten, 48 Abbildungen. 1965. Im Druck. (1015/1015a) 
Allgemeine Mineralogie. 11., erweiterte Auflage der „Mineralogie" von 

R. Braunst, neubearbeitet von K.F. Chudoba. 152 Seiten, 143Text-
figuren, 1 Tafel 3 Tabellen. 1963. (29/29a) 

Spezielle Mineralogie. 11., erweiterte Auflage der „Mineralogie" von 
R. Brauns t, bearbeitet von K. F. Chudoba. 193 Seiten, 127 Text-
figuren, 6 Tabellen. 1964. (31/31 a) 

Petrographle (Gesteinskunde) von W. Bruhns f. Neubearbeitet von 
P. Ramdohr. 5., erweiterte Auflage. 141 Seiten, 10 Figuren. 196a 
(173) 

Kristallchemie von J. Zemann. 1965. In Vorbereitung. (1220) 

18 



N A T U R W I S S E N S C H A F T E N 

Kristallographie von W. Bruhns t. 6. Auflage, neubearbeitet von P . 
Ramdohr. 109 Seiten, 165 Abbildungen. 1965.(210) 

Einführung In die Kristalloptik von E. Buchtvald. 5., verbesserte 
Auflage. 128 Seiten, 117 Figuren. 1963. (619/619a) 

Lötrohrproblerkunde. Mineraldiagnose mit Lötrohr und Tupfelreaktion 
von M. Henglein. 4., durchgesehene und erweiterte Auflage. 
108 Seiten, 12 Figuren. 1962. (483) 

19 



Technik 
Graphische Darstellung In Wissenschaft und Technik von M. Pirani. 

3., erweiterte Auflage bearbeitet von J. Fischer unter Benutzung 
der von /. Runge besorgten 2. Auflage. 216 Seiten, 104 Abbildungen, 
1957. (728/728a) 

Technische Tabellen und Formeln von W. Mliller. 5., verbesserte und 
erweiterte Auflage von E.Schulze. 165 Seiten, 114 Abbildungen, 
99 Tafeln. 1962. (579) 

Einführung In die Arbeitswissenschaft von H. H. Hilf. 164 Selten, 57 
Abbildungen. 1964. (1212/1212a) 

Grundlagen der Straßenverkehrstechnik. Theorie der Leistungsfähigkeit 
von E. Engel. 101 Seiten, 55 Abbildungen. 1962. (1198) 

Elektrotechnik 
Grundlagen der allgemeinen Elektrotechnik von O. Mohr. 2., durchgese-

hene Auflage. 260 Seiten, 136 Bilder, 14 Tafeln. 1961. (196'196a) 
Die Gleichstrommaschine von K. Humburg. 2 Bände. 2., durchgesehene 

Auflage. 
I : 102 Seiten, 59 Abbildungen. 1956. (257) 

I I : 101 Seiten, 38 Abbildungen. 1956. (881) 
Die Synchronmaschine v o n W . Putz. 92 Seiten, 64 Bilder. 1962. (1146) 
Induktionsmaschinen von F. Unger. 2., erweiterte Auflage. 142 Seiten, 

49 Abbildungen. 1954. (1140) 
Die komplexe Berechnung von Wechselstromschaltungen von H. H. 

Meinke. 3„ neubearbeitete Auflage. 185 Seiten, 126 Abbildungen. 
1965. (1156/1156a) 

Theoretische Grundlagen zur Berechnung der Schaltgeräte von F. Kessel-
ring. 4. Auflage. In Vorbereitung. (711) 

Einführung In die Technik selbsttätiger Regelungen von W. zur Megede. 
2., durchgesehene Auflage. 180 Seiten, 86 Abbildungen. 1961. 
(714/714a) 

Elektromotorische Antriebe (Grundlagen für die Berechnung) von 
A. Schwaiger. 4., neubearbeitete Auflage. In Vorbereitung. (827) 

Überspannungen und Überspannungsschutz von G. Frühauf. Durch-
gesehener Neudruck. 122 Seiten, 98 Abbildungen. 1950. (1132) 

Elektrische Höchstspannungs-Schaltanlagen. Für Freiluft und Innen-
anordnung von G. Meiners und K.-H. Wiesenewsky. 138 Seiten 
58 Abbildungen. 1964. (796/796a) 

Transformatoren von W. Schäfer. 4., überarbeitete und ergänzte Auf 
läge. 130 Seiten, 73 Abbildungen. 1962. (952) 

Maschinenbau 
Metallkunde von H. Borchers. 3 Bande. 

I : A u f b a u der M e t a l l e und L e g i e r u n g e n . 6. Auflage. 
120 Seiten, 90 Abbildungen, 2 Tabellen. 1964. (432) 

20 



TECHNIK 

I I : E i g e n s c h a f t e n , G r u n d z ü g e d e r F o r m - und Z u s t a n d s -
g e b u n g . 5., ergänzte und durchgesehene Auflage. 182 Seiten, 
107 Abbildungen, 10 Tabellen. 1963. <433/433a) 

I I I : D i e m e t a l l k u n d l i c h e n U n t e r s u c h u n g s m e t h o d e n von 
E. Hanke. Im Druck. (434) 

Die Werkstoffe des Maschinenbaues von A. Thum t und C. M. v. Mey-
senbug. 2 Bände. 
I : E i n f u h r u n g in d i e W e r k s t o f f p r ü f u n g . 2., neubearbeitete 

Auf lage. 100 Seiten, 7 Tabellen, 56 Abbildungen. 1956. (476) 
I I : D i e K o n s t r u k t i o n s w e r k s t o f f e . 132Seiten,40Abbildungen. 

1959. (936) 

Dynamik von W. Müller. 2 Bände. 2., verbesserte Auflage. 
I : D y n a m i k d e s E i n z e l k ö r p e r s . 128 Seiten, 48 Figuren. 1952. 

(902) 
I I : S y s t e m e v o n s t a r r e n K ö r p e r n . 102 Seiten, 41 Figuren. 

1952. (903) 

Technische Schwingungslehre von L. Zipperer. 2 Bände. 2., neube-
arbeitete Auf lage. 
I : A l l g e m e i n e S c h w i n g u n g s g l e i c h u n g e n , e i n f a c h e 

S c h w i n g e r . 120 Seiten, 101 Abbildungen. 1953. (953) 
I I : T o r s i o n s s c h w i n g u n g e n in M a s c h i n e n a n l a g e n . 102 Sei-

ten 59 Abbildungen. 1955. (961/961 a ) 
Werkzeugmaschinen für Metallbearbeitung von K . P . Matthes. 2 Bände. 

I : 100 Seiten 27 Abbildungen, 11 Zahlentafeln, 1 Tafelanhang. 
1954. (561) 

I I : F e r t i g u n g s t e c h n i s c h e G r u n d l a g e n d e r n e u z e i t l i c h e n 
M e t a l l b e a r b e i t u n g . 101 Seiten, 30 Abbildungen, 5 Tafe ln. 
1955. (562) 

Das Maschinenzeichnen mit Einführung In das Konstruieren von W. Toch-
termann. 2 Bande. 4. Auf lage. 
I : D a s M a s c h i n e n z e i c h n e n . 156 Seiten, 75 Tafe ln. 1950. (589) 

I I : A u s g e f ü h r t e K o n s t r u k t i o n s b e i s p i e l e . 130 Seiten, 58 
Tafe ln. 1950. (590) 

Die Maschinenelemente von E. A. vom Ende f . 4., überarbeitete Auf -
lage. 184 Seiten, 179 Figuren, 11 Tafeln. 1963. (3/3a) 

Die Maschinen der Elsenhüttenwerke von L. Engel. 156 Seiten, 95 Ab-
bildungen. 1957. (583/583a) 

Walzwerke von H. Sedlaczek f unter Mitarbeit von F. Fischer und 
M. Buch. 232 Seiten, 157 Abbildungen. 1958. (580/580a) 

Getriebelehre von P. Grodzinski f . 2 Bände. 3., neubearbeitete Auf lage 
von G. Lechner. 

I : G e o m e t r i s c h e G r u n d l a g e n . 164 Seiten, 131 Figuren. 1960. 
(1061) 

I I : A n g e w a n d t e G e t r i e b e l e h r e . In Vorbereitung. (1062) 
Kinematik von H. R. Müller. 171 Seiten, 75 Figuren. 1963. (584/584a) 
Gießereitechnik von H. Jungbluth. 2 Bände. 

I : E l s e n g i e ß e r e i . 126 Seiten, 44 Abbildungen. 1951. (1159) 

21 



TECHNIK 

Die Dampfkessel einschließlich Feuerungen und Hilfseinrichtungen. 
Physikalische und chemische Grundlagen, Berechnung und Kon-
struktion, Vorschriften und Beispiele von W. Marcard. 3., neube-
arbeitete Auflage von G. Beyer. 2 Bände. 
I : P h y s i k a l i s c h e u n d c h e m i s c h e G r u n d l a g e n , W ä r -

m e l e h r e , W ä r m e ü b e r t r a g u n g , V e r b r e n n u n g . 133 
Seiten, 35 Bilder, 26 Tabellen. 1964. (9/9a) 

Die Dampfturbinen. Ihre Wirkungsweise, Berechnung und Konstruk-
tion von C. Zietemarm 3 Bände 
I : T h e o r i e d e r D a m p f t u r b i n e n . 4. Auflage. 139 Seiten, 

48 Abbildungen. 1964. In Vorbereitung. (274) 
II: Die B e r e c h n u n g d e r D a m p f t u r b i n e n u n d d i e K o n -

s t r u k t i o n d e r E i n z e l t e i l e . 4., verbesserte Auflage. 132 Sei-
ten, 111 Abbildungen. 1964 In Vorbereitung. (715)* 

III: Die R e g e l u n g d e r D a m p f t u r b i n e n , d ie B a u a r t e n , 
T u r b i n e n f ü r S o n d e r z w e c k e , K o n d e n s a t i o n s a n l a g e n . 
3., verbesserte Auflage. 126 Seiten, 90 Abbildungen. 1956. (716) 

Verbrennungsmotoren von W. Endres. 3 Bände. 
I: Ü b e r b l i c k . M o t o r - B r e n n s t o f f e . V e r b r e n n u n g im M o t o r 

a l l g e m e i n , im O t t o - u n d D i e s e l - M o t o r . 153 Seiten, 
57 Abbildungen. 1958. (1076/1076a) 

II: Die h e u t i g e n T y p e n de r V e r b r e n n u n g s k r a f t m a s c h i n e . 
In Vorbereitung. (1184) 

III: Die E i n z e l t e i l e d e s V e r b r e n n u n g s m o t o r s . In Vor-
bereitung. (1185) 

Autogenes Schweißen und Schneiden von H. Niese. 5. Auflage, neu-
bearbeitet von A. Küchler. 136 Seiten, 71 Figuren. 1953. (499) 

Die elektrischen SchwelBverfahren von H. Niese. 2. Auflage, neu-
bearbeitet von H. Dienst. 136 Seiten, 58 Abbildungen. 1955. (1020) 

Die Hebezeuge. Entwurf von Winden und Kranen von Q. Tafel. 2., 
verbesserte Auflage. 176 Seiten. 230 Figuren. 1954. (414/414a) 

Vermessung»wesen 
Vermessungskunde von W. Großmann. 3 Bände. 

I : S t ü c k v e r m e s s u n g u n d N i v e l l i e r e n . 12., verbesserte Auf-
lage. 144 Seiten, 117 Figuren. 1965. Im Druck. (468) 

II: H o r i z o n t a l a u f n a h m e n u n d e b e n e R e c h n u n g e n . 9., 
verbesserte Auflage. 136 Seiten, 101 Figuren. 1963. (469) 

III: T r i g o n o m e t r i s c h e u n d b a r o m e t r i s c h e H ö h e n m e s s u n g . 
T a c h y m e t r i e u n d A b s t e c k u n g e n . 8., verbesserte Auflage. 
140 Seiten, 102 Figuren. 1965. (862) 

Kartographie von V. Heissler. 213 Seiten, 125 Abbildungen, 8 Anlagen. 
1962. (30/30a) 

Photogrammetrle von G. Lehmann. 1965. In Vorbereitung. (1188/1188a) 
Wasserbau 

Wasserkraftanlagen von A. Ludin unter Mitarbeit von W. Borkenstein. 
2 Bände. 
I : P l a n u n g , G r u n d l a g e n u n d G r u n d z ü g e . 124 Seiten, 

60 Abbildungen. 1955. (665) 
I I : A n o r d n u n g u n d A u s b i l d u n g de r H a u p t b a u w e r k e . 

184 Seiten, 91 Abbildungen. 1958. (666/666a) 
22 



TECHNIK 

Verkehrswasserbau von H. Dehnert. 3 Bände. 
I : E n t w u r f s g r u n d l a g e n , F l u ß r e g e l u n g e n . 103 Seiten, 

53 Abbildungen. 1950. (585) 
I I : F i u ß k a n a l i s i e r u n g und S c h i f f a h r t s k a n ä l e . 94 Seiten, 

60 Abbildungen. 1950. i597) 
I I I : S c h l e u s e n und H e b e w e r k e . 98 Seiten, 70 Abbildungen. 

1950. (1152) 
Wehr- und Stauanlagen von H. Dehnert. 134 Seiten, 90 Abbildungen. 

1952. (965) 
Talsperren von F. Tölke. 122 Seiten, 70 Abbildungen. 1953. (1044) 

Hoch- und Tiefbau 
Die wichtigsten Baustoffe des Hoch- und Tiefbaus von 0. Graf f . 4., 

verbesserte Auflage. 131 Seiten, 63 Abbildungen. 1953. (984) 
Baustoffverarbeitung und Baustellenprüfung des Betons von A. Klein-

logel. 2., neubearbeitete und erweiterte Auflage. 126 Seiten, 35 Ab-
bildungen. 1951. (978) 

Festigkeitslehre. 2 Bände. 
I: E l a s t i z i t ä t , P l a s t i z i t ä t und F e s t i g k e i t der B a u s t o f f e 

und B a u t e i l e von W. Gehler f und W. Herberg. Durch-
gesehener und erweiterter Neudruck. 159 Seiten, 118 Abbil-
dungen. 1952. (1144) 

I I : F o r m ä n d e r u n g , P l a t t e n , S t a b i l i t ä t und B r u c h -
h y p o t h e s e n von IV. Herberg und N. Dimitrov. 187 Seiten, 
94 Abbildungen. 1955. (1145/1145 a) 

Grundlagen des Stahlbetonbaus von A. Troche. 2., neubearbeitete und 
erweiterte Auflage. 208 Seiten, 75 Abbildungen, 17 Bemessungs-
tafeln, 20 Rechenbeispiele. 1953. (1078) 

Statik der Baukonstruktionen von A. Teichmann. 3 Bände. 
I : G r u n d l a g e n . 101 Seiten, 51 Abbildungen, 8 Formeltafeln. 

1956. (119) 
I I : S t a t i s c h b e s t i m m t e S t a b w e r k e . 107 Seiten, 52 Abbil-

dungen, 7 Tafeln. 1957. (120) 
I I I : S t a t i s c h u n b e s t i m m t e S y s t e m e . 112 Seiten, 34 Abbil-

dungen, 7 Formeltafeln. 1958. (122) 
Fenster, Türen, Tore aus Holz und Metall. Eine Anleitung zu ihrer 

guten Gestaltung, wirtschaftlichen Bemessung und handwerks-
gerechten Konstruktion von W. Wickop f . 4., überarbeitete und 
ergänzte Auflage. 155 Seiten, 95 Abbildungen. 1955. (1092) 

Heizung und Lüftung von W. Körting. 2 Bände. 9., neubearbeitete 
Auflage. 
I : D a s W e s e n und die B e r e c h n u n g d e r H e i z u n g s - und 

L ü f t u n g s a n l a g e n . 171 Seiten, 29 Abbildungen, 36 Zahlen-
tafeln. 1962. (342/342 a) 

I I : D i e A u s f u h r u n g der H e i z u n g s - u n d L ü f t u n g s a n l a g e n . 
1965. In Vorbereitung. (343) 

Industrielle Kraft- und Wärmewirtschaft von F. A. F. Schmidt und 
A. Beckers. 167 Seiten, 73 Abbildungen. 1957. (318/318a) 

23 



Sammlung Göschen / Bandnummernfolge 
1 Langosch, Der Nibelunge Not 
3/3 a v. Ende, Maschinenele-

mente 
9/9a Marcard-Beyer, Dampf-

kessel I 
10 Jiriczek-Wisniewski, Kudrun 

und Dietrich-Epen 
13/13a Lotze, Geologie 
18 Maurer, Hartmann von Aue. 

Der arme Heinrich 
19 Altheim, Römische Geschich-

te I 
20 Hofstaetter, Dt. Sprachlehre 
22 Maurer, Gottfried von Strass-

burg 
29/29 a Brauns-Chudoba, Allge-

meine Mineralogie 
30/30a Heissler, Kartographie 
31/31 a Brauns-Chudoba, Spezi-

elle Mineralogie 
32 Schneider-Wisniewskl, Deut-

sche Heldensage 
35 Treue, Dt. Geschichte von 

1648—1740 
37/37 a Klemm, Anorganische 

Chemie 
38/38 a Schlenk, Organische Che-

mie 
39 Treue, Dt. Geschichte von 

1713—1806 
42 Behn-Hoernes, Vorgeschichte 

Europas 
44 Kresze, Physikalische Metho-

den In der Organischen Che-
mie I 

45/45 a Kresze, Physikalische Me-
thoden in der Organischen 
Chemie II 

47 Fischer-Rohrbach, Arithmetik 
51/51 a Ringleb, Mathem. For-

melsammlung 
52 Bieler, Rom. Literaturgesch. I 
59 Krähe, Indog. Sprachwiss. I 
60 Biehle, Stimmkunde 

24 

61 Biele, Redetechnik 
64 Krähe, Indog. Sprachwiss. II 
65/65 a Grotemeyer, Analyt. Ge-

ometrie 
66 Berneker-Vasmer, Russische 

Grammatik 
70 Nestle-Liebich,Gesch.d.grie-

chischen Literatur I 
71 Schulze, Allgemeine und phy-

sikalische Chemie I 
76 Döring Einf. i.d. th. Physik I 
77 Döring. Einf. i.d. th.Physik II 
78 Döring,Einf . i .d . th.Physikl l l 
79/79 a Hempel.Got. Elementar-

buch 
80 Weigert, Stilkunde I 
81 Schubert-Haussner-Erlebach, 

Vierstell. Logarithmentafeln 
86 Barner, Differential- u. Inte-

gralrechnung I 
96 Hartmann.Einf. indieallgem. 

Biologie 
99 Hessenberg-Kneser, Ebene 

und sphar. Trigonometrie 
101 v. Wiese Soziologie 
103 Dahrendorf, Industrie- und 

Betriebssoziologie 
104/104a Hofstätter, Sozialpsy-

chologie 
111 Hoffmann-Debrunner, Gesch. 

der griechischen Sprache I 
114 Debrunner, Gesch. der grie-

chischen Sprache II 
117 Brandenstein, Griechische 

Sprachwissenschaft I 
118/118a Brandenstein, Griechi-

sche Sprachwissenschaft II 
119 Teichmann, Stat ik der Bau-

konstruktionen I 
120 Teichmann, Stat ik der Bau-

konstruktionen II 
122 Teichmann, Statik der Bau-

konstruktionen III 



128/128a Lausberg, Romanische 
Sprachwissenschaft I 

136 Mahler-Graewe, Physikal. 
Formelsammlung 

141 Oeitler, Morphologie der 
Pflanzen 

142 Haack, Darst. Geometrie I 
143 Haack, Darst. Geometrie II 
144 Haack, Darst. Geometrie III 
145 Weimer, Gesch. der Päd-

agogik 
148 Kolms, Finanzwissenschaft I 
156/ 156 a Landmann, Philosophi-

sche Anthropologie 
170 Oehlmann, Musik des 19. Jhs. 
171/171 a Oehlmann, Musik des 

20. Jhs. 
173 Bruhns-Ramdohr, Petro-

§raphie 

chli ngloff, Religion des Bud-
dhismus I 

ISO Böhm, Versicherungsmathe-
matik I 

184 Bliimcke, Textilindustrie I 
196/196a Mohr, Grundlagen der 

allgem. Elektrotechnik 
200/200!. Gottschald, Dt. Recht-

schreibungswörterbuch 
210 Bruhns-Ramdohr, Kristallo-

graphie 
220/220a Moser, Allg. Musiklehre 
221/221 a Jander-Jahr-Knoll, 

Maßanalyse 
222 Hassak-Beutel-Kutzelnigg, 

Warenkunde I 
223 Hassak-Beutel-Kutzelnigg, 

Warenkunde 11 
226/226 a Hofmann, Gesch. der 

Mathematik I 
228 Vogel, Landw. Tierzucht 
231/231 a Ehrlich, Gesch. Israels 
238 Krähe, Germ. Sprachwiss. I 
243 Mahler-Graewe, Physikal. 

Aufgabensammlung 
247/247 a Hofmann-Jander, Qua-

litative Analyse 
250 Lausberg, Romanische 

Sprachwissenschaft II 
252 Vetter, Elektrochemie I 
253 Vetter, Elektrochemie II 
257 Humburg, Gleichstrom-

maschine I 
264 Lockemann, Geseh. der 

Chemie I 

265/265a Lockemann, Geschichte 
der Chemie 11 

270 Kim, Einführung In die 
Geschichtswissenschaft 

274 Zietemann, Dampfturbinen I 
279 Jacob-Hohenleutner, 

Quellenkunde der deutschen 
Geschichte I 

280 Jacob-Hohenleutner, Quel-
lenkunde der deutschen Ge-
schichte II 

281 Leisegang, Einführung in die 
Philosophie 

282 Haltenorth, Säugetiere 
284 Jacob-Weden, Quellenkunde 

der deutschen Geschichte 111 
318/318a Schmidt-Beckers, In-

dustrielle Kraft- u. Wärme-
wirtschaft 

319 Krug, Australien und Oze-
anien 

329 Scharrer, Agrikulturchemie I 
330/330 a Scharrer, Agrikultur-

chemie II 
335 Klug, Fette und Öle 
336 Braun-Klug, Seifenfabri-

kation 
342/342 a Körting, Heizung und 

Lüftung I 
343 Körting, Heizung und Lüf-

tung II 
344 Moser, Musikästhetik 
354/354a Valentiner-König, Vek-

toren^ und Matrizen 
355 Neger-Münch-Huber, Nadel-

hölzer 
356 Lüdemann, Fische 
374 Döring, Einführung in die 

theoret. Physik IV 
375 Preller, Oeschlchte Englands 

389/389a Diels-Mattick, Pflan-
zengeographie 

391 Kolms,Finanzwissenschaft II 
394/394 a Schilling, Von der Re-

naissance bis Kant 
414/414 a Tafel, Hebezeuge 
422 Gottschald, Dt. Personen-

namen 
423 Adler-Erlebaeh, Fünfstellige 

Logarithmen 
432 Borchers, Metallkunde I 
433/433aBorchers,Metallkunde II 

25 



434 Borchers-Hanke, Metall-
kunde I I I 

435 Burau, Algebr. Kurven u. 
Flächen I 

436/436a Burau, Algebr. Kurven 
und Flächen II 

439 Jaeckel, Wurmer 
440 Jaeckel, Weichtiere 
441 Jaeckel, Stachelhäuter 
442 Hannemann , Schwämme und 

Hohltiere 
443 Oruner-Deckert , Krebse 
444 Reichenow, Einzeller 
445 Asmus, Physikal.-chem. Re-

chenaufgaben 
447/447?. Herter , Kriechtiere 
448 Hal tenor th , Mantelt iere 
452 Bahrdt-Scbeer, Stochiome-

trische Aufgabensammlung 
468 Großmann, Vermessungs-

kunde I 
469 Oroßmann, Vermessungs-

kunde II 
476 Thum-Meysenbug , Die 

Werks tof fe des Maschinen-
baues I 

483 Henglein, Lötrohrprobier-
kunde 

492 Stolz-Cebrunner, Geschichte 
der lateinischen Sprache 

499 Niese-Küchler, Autogenes 
Schweißen 

500 Simmel, Hauptprobleme der 
Philosophie 

536 Lehmann, K a n t 
538 Rumpf , Archäologie I 
539 Rumpf , Archäologie II 
540 Rumpf , Archäologie III 
557 Nestle-Llebich, Gesch. der 

griech. Li tera tur II 
561 Mat thes , Werkzeugmaschi-

nen I 
562 Mat thes , Werkzeugmaschi-

nen II 
564 Behn-Hoernes, Kul tu r der 

Urzeit I 
565 Behn-Hoernes, Kul tu r der 

Urzeit II 
566 Behn-Hoernes, Kul tu r der 

Urzeit I I I 
571 Lehmann , Philosophie des 

19. J ah rhunde r t s I 
576/576 a Moser, Gesangskunst 

26 

579 Müller-Schulze, Techn. Ta-
bellen 

580/580 aSedlaczek-Fischer-Buch, 
Walzwerke 

583/583a Eni;el, Maschinen der 
Eisenhut tenwerke 

584/584a Muller, Kinemat ik 
585 Dehner t . Verkehrswasser-

bau I 
587 Kali tsunakis-Steinmetz.Neu-

griech.-dt. Gesprächsbuch 
589 Toch te rmann , Maschinen-

zeichnen I 
590 Toch te rmann , Maschinen-

zeichnen II 
594 v. Lengerken, Insekten 
597 Dehner t , Verkehrswasser-

bau II 
601 Mutschmann-Scherer , Engl. 

Phonet ik 
608 Erman-Kr i ickmann, Hiero-

glyphen 
619/619a Buchwald, Kristallop-

t ik 
665 Ludln-Borkenstein, Wasser-

kraf tan lagen I 
666/666a Ludin-Borkenstein, 

Wasserkraf tanlagen II 
668 Knopp, Funkt ionentheor ie I 
677 Altheim, Rom. Geschichte II 
679 Altheim, R o m . G e s c h i c h t e n I 
684 Altheim, Rom. Geschichte IV 
691 Fauser, Kul tu r techn . Boden-

verbesserungen I 
692 Fauser, Kul tur techn. Boden-

verbesser angen II 
698/698a Schulze, Allgemeine u. 

physikalische Chemie II 
703 Knopp, Funkt ionentheorie II 
708 Meissner-Oberhuber, Keil-

schrif t 
709 Lehmann, Philosophie des 

19. J a h r h u n d e r t s II 
711 Kesselring, Berechnung der 

Schal tgeräte 
714/714a zur Megede, Technik 

selbst tät iger Regelungen 
715 Zie temann, Dampf tu rb inen 

II 
716 Zie temann, Dampf tu rb inen 

I I I 
718 Neger-Münch-Huber, Laub-

holzei 



728/728 a Plrani-Flscher-Runge, 
Graph. Darstellung in Wis-
senschaf t u. Technik 

735 Ekwall , Historische neuengl. 
Lau t - und Formenlehre 

746/746 a Pfanzagl , Allg. Metho-
denlehre der Sta t is t ik 1 

747/747 a Pfanzagl, Allg. Metho-
denlehre der Stat is t ik II 

756/756a Kali tsunakis, Gramm. 
d. Neugriech. Volksspr 

763/763a Beer-Meyer, Hebräi-
sche G r a m m a t i k I 

764/764a Beer-Meyer, Hebräi-
sche Grammat ik II 

768/768 a Bieberbach, Einfüh-
rung in die konforme Ab-
bi ldung 

769/769 a Beer-Meyer, Hebräi-
sches Tex tbuch 

770 Schlingloff, Religion des 
Buddhismus II 

776 Kolms, Finanzwissensch. I I I 
7SO Krähe, Germ. Sprachwiss. II 
781 Weigert , St i lkunde II 
782/782 a Kolms, Finanzwissen-

schaf t IV 
786 Schulze, Moleknibau 
796/796a Meiners-Wiesenewsky, 

Elek t r . Höchstspannungs-
Schal tanlagen 

807 Kropp, Erkenntnis theorie 

809 Moser . Harmonielehre I 
810 Moser, Harmonielehre II 
826 Koch, Philosophie d. Mittel-

al ters 
827 Schwaiger, Elekt romotor i -

sche Antr iebe 
831 Er ismann, Allg. Psycholo-

gie I 
832/382 a Erismann, Allg. Psy-

chologie II 
833 E r i s m a n n , Allg. Psycholo-

gie I I I 
834/834 a Er ismann, Allg. Psy -

chologie IV 
837/837a Baumgar tner , Gruppen-

theor ie 
845 Lehmann , Philosophie im 

ersten Drittel des 20. Jhs . I 
847 Herter , Lurche 
850 Lehmann, Philosophie im 

ersten Drittel des 20. Jhs . II 

851/851 a Moede, Psychologie 
des Berufs- und Wir tschaf ts -
lebens 

857 Capelle, Griech. Philosophie I 
858 Capelle, Griech. Philos. II 
859 Capelle, Griech. Philos. I I I 
862 Oroßmann , Vermessungs-

kunde I I I 
863 Capelle, Griech. Philos. IV 
866 Bieler, Rom. Li teraturge-

schichte II 
869 Freye, Vögel 
875 Hofmann , Geschichte der 

Mathemat ik II 
877 Knopp, Aufgabensammlung 

zur Funkt ionentheor ie I 
878 Knopp, Aufgabensammlung 

zur Funkt ionentheor ie II 
881 Humburg , Gleichstrom-

maschine II 
882 H o f m a n n , Geschichte der 

Mathemat ik I I I 
883 Stuloff, Mathemat ik der neu-

esten Zeit 
893 Treue, Dt . Geschichte von 

1806—1890 
894 Treue, Dt . Geschichte von 

1890 bis zur Gegenwart 
902 Müller, Dynamik I 
903 Müller, Dynamik II 
910 Jaeger , Afr ika I 
911 Jaeger , Afrika II 
915 Sperber-Fleischhauer, Gesch. 

der Deutschen Sprache 
917/917a Böhm, Versicherungs-

m a t h e m a t i k II 
920/920a) Hoheisel, Gewöhnliche 

Differentialgleichungen 
921 J a n t z e n - K o l b , W. v. Eschen-

bach. Parz ival 
924 Brandenstein , Griechische 

Sprachwissenschaft I I I 
929 Schlrmer-Mitzka, Dt . Wor t -

kunde 
930 Krull, Elementare und klas-

sische Algebra I 
931 Hasse, Höhere Algebra I 
932 Hasse, Höhere Algebra II 
933 Krull, Elementare und klas-

sische Algebra II 
936 Thum-Meysenbug, Werk-

stoffe d. Maschinenbaues II 
942 Damerau, Polnische Gram-

mat ik 

27 



952 Schäfer, Transformatoren 
953 Zlpperer, Techn. Schwin-

gungslehre I 
961/961 a Zipperer, Techn. 

Schwingungslehre II 
965 Dehnert, Wehr- und Stau-

anlagen 
970/970 a Baldus-Löbell, Nicht-

euklidische Geometrie 
972 Herter-Urich, Vergleichende 

Physiologie der Tiere I 
973 Herter-Birukow, Verglei-

chende Physiologie der 
Tiere II 

978 Klelnlogel, Baustoffverar-
beitung und Baustellen-
prüfung d. Betons 

984 Oraf, Baustoffe des Hoch-
und Tiefbaues 

999/999a Kamke, Mengenlehre 
1000 Jaspers, Oeistige Situat. der 

Zeit 
1003 Hoheisel, Partielle Differen-

tialgleichung 
1008/1008 a Mellerowicz, Allgem. 

Betriebswirtschaftslehre I 
1009 Bechert-Gerthsen-Flam-

mersfeld, Atomphysik I 
1014 Huttenlocher, Mineral- und 

Erzlagerstättenkunde I 
1015/1015aHuttenlocher,Mineral-

u. Erzlagerstättenkunde II 
1017 Döring, Einführung in die 

theoret. Physik V 
1020 Niese-Dienst, Elektrische 

Schweißverfahren 
1031/1031 a Apel-Ludz, Philoso-

phisches Wörterbuch 
1033 Bechert-Gerthsen-Flam-

mersfeld Atomphysik 11 
1034 Kranefeldt-Jung, Thera-

peutische Psychologie 
1035 Altheim, Rom. Religions-

geschichte I 
1039 Dovlfat, Zeltungslehre I 
1040 Dovifat, Zeitungslehre II 
1044 Tölke, Talsperren 
1045 Schubert, Technik des Kla-

vierspiels 
1051/1051 a Stolberg-Wernige-

rode, Gesch. d. Vereinigten 
Staaten 

28 

1052 Altheim, Röm. Religions-
geschichte II 

1059/1059a Hoheisel, Aufgabenslg. 
z. d. gew. u. part. Differen-
tialgleichungen 

1061 Grodzinski-Lechner, Getrie-
belehre I 

1062 Grodzinski-Lechner, Getrie-
belehre II 

1065 Haller-Dannenbauer.Von d. 
Karolingern zu den Staufern 

1070 Sauter, Differential-
gleichungen der Physik 

1074 Koschmieder, Variations-
rechnung I 

1075 Koschmieder, Variations-
rechnung II 

1076/1076« Endres, Verbren-
nungsmotoren I 

1077 Haller-Dannenbauer, Von 
den Staufern zu den Habs-
burgern 

1078 Troche, Stahlbetonbau 
1082 Hasse-Klobe, Aufgaben-

sammlung zur höheren Al-
gebra 

1085 Lietzmann-Aland, Zeitrech-
nung 

1086 Müller, Dt. Dichten und 
Denken 

1088 Preller, Gesch. Englands II 
1092 Wickop, Fenster, Türen, 

Tore 
1094 Hernried, System. Modu-

lation 
109f Vietor, Dt. Dichten und 

Denken 
1099 Hoheisel, Integralgleichun-

gen 
1105 Härtung, Dt. Geschichte im 

Zeitalter der Reformation 
1108 de Boor-Wisniewski, Mittel-

hochdeutsche Grammatik 
1109 Knopp, Elemente der Funk-

tionentheorie 
1111/1111 a Naumann-Betz, Alt-

hochdt. Elementarbuch 
1113/1113a Strubecker, Diffe-

rentialgeometiie I 
1114 Schubel, Engl. Literatur-

geschichte I 
1115 Ranke, Altnord. Elemen-

tarbuch 



1116 Schubel, Engl. Literatur-
geschichte II 

1117 Haller-Dan nen bau er, Ein-
tritt der Germanen in die 
Geschichte 

1121 Naumann, Dt. Dichten u. 
Denken 

1122 Feist, Sprechen und Sprach-
pflege 

1123/1123a Bechert-Gerthsen-
Flammersfeld, Atom-
physik I I I 

1124 Schubel, Engl. Literatur-
geschichte II I 

1125 Lehnert, Altengl. Elemen-
tarbuch 

1127 Hartmann, Geschlecht u. 
Geschlechtsbestimmung im 
Tier- und Pflanzenreich 

1128 Buchner, Symbiose der Tiere 
1130 Dibelius-Kümmel, Jesus 
1131 Scholz-Schoeneberg, Ein-

führung in die Zahlentheorie 
1132 Frühauf. Überspannungen 
1134 Kuckuck, Pflanzenzuch-

tung I 
1135 Lehnert, Beowulf 
1137 Heil, Entwicklungsgesch. d. 

Pflanzenreiches 
1138 Hämmerling, Fortpflan-

zung im Tier- und Pflanzen-
reich 

1140 Unger, Induktionsmaschine 
1141 Koller Hormone 
1142 Meissner-Lehnert, Shake-

speare 
1144 Gehler-Herberg,Festigkeits-

lehre I 
1145/1145 a Herberg-Dimitrov, 

Festigkeitslehre II 
1146 Putz, Synchronmaschine 
1147 v. Waltershausen, Kunst d. 

Dirigierens 
1148 Pepping, Der polyphone 

Satz I 
1152 Dehnert, Verkehrswasser-

bau I I I 
1153/1153a Mellerowicz, Allgem. 

Betriebswirtschaftslehre 11 
1154/1154a Mellerowicz, Allgem. 

Betriebswirtschaftslehre III 
1155 Schwartz, Mikrobiologie I 

1156/1156a Melnke, Komplexe 
Berechnungen v. Wechsel-
stromschaltungen 

1157 Schwartz, Mikrobiologie II 
1158/1158a Mayrhofer, Sanskrit-

Grammatik 
1159 Jungbluth,Gießereitechnik I 
1160 Dibelius-Kümmel, Paulus 
1161 Kaestner, Spinnentiere 
1162 Seidel, Entwicklungsphy-

siologie der Tiere I 
1163 Seidel, Entwicklungs-

physiologie der Tiere II 
1164/1164a Pepping, Der poly-

phone Satz II 
1165/f l65a Bechert-Gerthsen-

Flammersfeld, Atomphy-
sik IV 

1169 Paulsen, Allgemeine Volks-
wirtschaftslehre I 

1170 Paulsen, Allgemeine Volks-
wirtschaftslehre II 

1171 Paulsen, Allgemeine Volks-
wirtschaftslehre III 

1172 Paulsen, Allgemeine Volks-
wirtscnaftslehre IV 

1173 Hamann-Funke-Hermann, 
Chemie der Kunststoffe 

1176/1176aLorenzen,Form Logik 
1178/1178 a Kuckuck, Pflanzen-

züchtung II 
1179/1179a Strubecker, Differen-

tialgeometrie II 
1180/1180a Strubecker. Differen-

tialgeometrie III 
1181 Franz, Topologie I 
1182/1182a Franz, Topologie II 
1183/1183a Nicolas, Finanz-

mathematik 
1184 Endres, Verbrennungs-

motoren II 
1185 Endres, Verbrennungs-

motoren I I I 
1186/1186a Mellerowicz, Allgem. 

Betriebswirtschaftslehre IV 
1187 Lau, Luther 
1188/1188a Lehmann, Photo-

grammetrie 
1189/1189a Päsler, Mechanik 
1190 Stupperich. Melanchthon 
1191/1191 a Brauer, Slav. Sprach-

wissenschaft I 
1193 Fürstenberg, Wirtschafts-

soziologie 

29 



1194 Wend t , Gesch. d . Volks-
wir tschafts lehre 

1195 Ohm, Allgem. Volkswirt-
schaftspol i t ik I 

1196 Ohm, Allgem. Volkswirt-
schaf tspol i t ik 

1197/1197 a Onasch, Einf. in die 
Konfessionskundederortho-
doxen Kirchen 

1198 Engel, Straßenverkehrs-
technik 

1199 Lausberg, Romanische 
Sprachwissenschaft I I I , 
1. Teil 

1200/1200a Lausberg, Romani-
sche Sprachwissenschaft! 11, 
2. Teil 

1201/1201 a Dehn, Versuche zur 
allgem. u. phys. Chemie 

1202/1202 a Nagel, Gesch. des 
Christi. Gottesdienstes 

1203 Wendland, Sozialethik 
1204 Scheurig, Zeitgeschichte 

1205/1205a Hofmann, Ideenge-
schichte d. soz. Bewegung 

1206/1206a Langen, Lineare 
Programmierung 

1208 Lausberg, Romanische 
Sprachwissenschaft IV 

1209/1209a Bock, Therm. Ver-
fahrens technik I 

1210/1210 a Bock Therm. Ver-
fahrenstechnik II 

1211/1211 a Bock, Therm. Ver-
fahrenstechnik III 

1212/1212a Hilf, Arbeitswissen-
schaf t 

1213/1213a Koslol, Buchhal tung 
und Bilanz 

1216/1216a Bauer,Wahrschein-
lichkeitstheorie I 

1217 Bauer,Wahrscheinlichkeits-
theorie II 

1219 Schmidt-Clausing, Zwingll 
1220 Zemann, Kristallchemie 

30 



Autorenregister 

Adler 12 
Aland 6 
Altheim 4 , 7 
Apel 3 
Asmus 15 

Bahrdt 16 
Baldus 13 
Barner 13 
Bauer 14 
Baumgartner 13 
Bechert 14, 15 
Beckers 23 

Berneker 10 
Betz 8 
Beutel 16 
Beyer 22 
Bieberbach 14 
Biehle 7 
Bieler 9 
Birukow 17 
Blümcke 16 
Bock 16 
Böhm 14 
deBoor 8 
Borchers 20 
Borkenstein 22 
Bräuer 10 
Brandenstein 9 
Braun 16 
Brauns 18 
Bruhns 19 
Buch 21 
Buchner 16 
Buchwald 19 
Burau 12 
Capelle 3 
Chudoba 18 

Dahrendorf 4, 11 
Damerau 10 
Dannenbauer 6 
Debrunner 9 

Deckert 17 
Dehn 15 
Dehnert 23 
Dibelius 4 
Diels 17 
Dienst 22 
Dlmitrov 23 
Döring 14 
Dovifat 11 
Ehrlich 4 
Ekwall 8 
Ende, vom 21 
Endres 22 
Engel, E. 20 
Engel, L. 21 
Erismann 4 
Erlebach 12 
Erman 9 
Fauser 18 
Feist 7 
Fischer, F. 21 
Fischer, J . 20 
Fischer, P. B. 12 
Flammersfeld 14,15 
Fleischhauer 7 
Franz 13 
Freye 18 
Frühauf 20 
Fürstenberg 4, 11 
Funke 16 
Oehler 23 
Oeitler 17 
Gerthsen 14 
Gottschald 7, 8 
Graewe 15 
Oraf 23 
Grodzinski 21 
Oroßmann 22 
Grotemeyer 13 
Gruner 17 
Haack 13 
Hammerling 16 
Haller 6 
Haltenorth 18 

Hamann 16 
Hanke 21 
Hannemann 17 
Hartmann 16 
Härtung 6 
Hassak 16 
Hasse 12 
Haussner 12 
Heil 17 
Heissler 10,22 
Hempel 8 
Henglein 19 
Herb erg 23 
Hermann 16 
Hernried 5 
Herter 17, 18 
Hessenberg 13 
Hilf 11, 20 
Hoernes 6 
Hoffmann 9 
Hofmann, h . 15 
Hofmann. J . E. 12 
Hofmann W. 4 
Hofstätter 4 
Hofstaetter 7 
Hoheisel 13 
Hohenleutner 6 
Huber 17 
Humburg 20 
Huttenlocher 18 

Jacob 6 
Jaeckel 17,18 
Jaeger 10 
Jahr 15 
Jander 15 
Jantzen 7 
Jaspers 3 
Jiriczek 7 

ung 4 
ungbluth 21 

Kaestner 17 
Kalitsunakis 9 
Kamke 13 
Kesselring 20 

31 



Kirn 5 
Kleinlogel 23 
Klemm 15 
Klobe 12 
Klug 16 
Kneser 13 
Knoll 15 
Knopp 13 
Koch 3 
Konig 14 
Körting 23 
Kolb 7 
Koller 16 
Kolms 10 
Koschmieder 14 
Kosiol 10 
Krähe 8 
Kranefeldt 4 
Kresze 15 
Kropp 3 
Kruckmann 9 
Krug 10 
Krull 12 
Kuckuck 17 
Kuchler 22 
Kümmel 4 
Kutzelnigg 16 
Landmann 3 
Langen 12 
Langosch 7 
Lau 4 
Lausberg 9 
Lechner 21 
Lehmann, O. 3 
Lehmann, Q. 22 
Lehnert 8 
Leisegang 3 
Lengerken, von 17 
Liebich 9 
Lietzmann 6 
Lockemann 15 
Löbell 13 
Lorenzen 3, 12 
Lotze 18 
Ludin 22 
Ludz 3 
Lüdemann 18 

Mahler 15 
Marcard 22 
Matth es 21 
Mattick 17 
Maurer 8 
Mayrhofer 8 

32 

Megede, zur 20 
Meiners 20 
Meinke 20 
Meissner, B 9 
Meißner, P. 8 
Mellerowicz 10 
Meyer 9 
Meysenbug 21 
Mitzka 7 
Moede 4, 11 
Mohr 20 
Moser 5 
Müller, O. 7 
Müller, H. R. 14, 21 
Muller, W. 20, 21 
Münch 17 
Mutschmann 8 
Nagel 4 
Naumann 7 , 8 
Neger 17 
Nestle 9 
Nicolas 11, 14 
Niese 22 
Oberhuber 9 
Oehlmann 5 
Ohm 10 
Onasch 4 
Päsler 14 
Paulsen 10 
Pepping 5 
Pfanzagl 11 
Pirani 20 
Preller 7 
Putz 20 

Ramdohr 18,19 
Ranke 8 
Reichenow 17 
Ringleb 12 
Rohrbach 12 
Rumpf 5 
Runge 20 

Sauter 15 
Schäfer 20 
Scharrer 18 
Scheer 16 
Scherer 8 
Scheurig 6 
Schilling 3 
Schirmer 7 
Schlenk 15 
Schlingloff 5 

Schmld 9 
Schmidt 23 
Schmidt-Clausing 4 
Schneider 7 
Schoeneberg 12 
Scholz 12 
Schubel 8 
Schubert, H. 12 
Schubert, K . 5 
Schulze, E . 20 
Schulze, W. 15 
Schwaiger 20 
Schwartz 16 
Sedlaczek 21 
Seidel 17 
Simmel 3 
Sperber 7 
Steinmetz 9 
Stolberg-Wernige-

rode, zu 7 
Stolz 9 
Strubecker 14 
Stuloff 12 
Stupperich 4 
Tafel 22 
Teichmann 23 
Thum 21 
Tochtermann 21 
Tolke 23 
Treue 6 
Troche 23 
Unger 20 
Urich 17 
Valentiner 14 
Vasmer 10 
Vetter 16 
Vietor 7 
Vogel 18 

Waltershausen,v. 5 
Weden 6 
Weigert 5 
Weimer 4 
Wendland 4 
Wendt 10 
Wickop 23 
Wiese, von 4 
Wiesenewsky 20 
Wisniewski 7, 8 
Witting 13 
Zemann 16, 18 
Zietemann 22 
Zipperer 21 

Printed in Germany 150 /111 / 66 


	Inhalt
	Einleitung
	I. Voraussetzungen
	II. Kierkegaards innere religiöse Entwicklung bis zur Verlobung mit Regine
	III. Träume und Entwürfe des literarischen Ehrgeizes
	IV. Zusammenbruch der Lebenshoffnungen
	V. Schriftstellerei um Regines willen
	VI. Erbauliche Schriften und neue theologische Fragestellungen
	VII. Versuch einer abschließenden und berichtigenden Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei
	VIII. Der Corsarenstreit und seine Folgen
	IX. Die Werke der Vollbringung
	X. Angriff auf die bestehende Christenheit und Tod
	XI. Kierkegaards Stellung in der Geistesgeschichte der Neuzeit
	Quellen und Literatur
	Zeittafel
	Kierkegaards Druckwerke
	Register
	Front Matter 2
	Inhaltsübersicht
	Geisteswissenschaften
	Naturwissenschaften
	Technik
	Sammlung Göschen / Bandnummernfolge
	Autorenregister

