
90 Die Werke der Vollbringung 

gegenwärtigung biblischer Geschichten nicht verzichtet, 
sondern gerade jetzt, in den „Christlichen Reden 1848" 
mit besonderer Leidenschaft pflegt. In den „Werken der 
Vollbringung" und dem Angriff auf die bestehende 
Christenheit ist Kierkegaard zu einer Bestimmung des 
Verhältnisses von Dichter und Christ gekommen, die 
letzten Endes nicht Streit, sondern Versöhnung bedeutet 
(vgl. unten Seite 103 f., 118). 

Die letzte der in den „erbaulichen Reden" 1847 und 1848 
entfalteten Fragen, die der „Nachfolge des Herrn" und der 
Bedeutung Christi für den Gläubigen überhaupt, ist am aus-
führlichsten in den „Christlichen Reden 1848" beantwortet, 
und zwar besonders in den sieben Reden zum Altargang 
am Freitag. Jedoch kann darüber erst im Zusammenhang 
mit der „Einübung im Christentum" gesprochen werden, in 
der Kierkegaards Christusdarstellung zu ihrer vollkommen-
sten Ausprägung gelangt. 

IX. Die Werke der Vollbringung 
Im Jahre 1848 schrieb Kierkegaard die beiden Werke, 

in denen sein Christentumsverständnis einen abschließenden 
Ausdruck fand: „Krankheit zum Tode" und „Einübung im 
Christentum". Er selber ist der Meinung gewesen, es sei eine 
besondere Gnade Gottes, daß ihm die Niederschrift dieser 
Werke möglich war. Zeitweise hat er den Plan erwogen, sie 
unter dem Titel „Sämtliche Werke der Vollendjung" oder 
„Sämtliche Werke der Vollbringung" zu veröffentlichen. 
Das Besondere und Gnadenhafte des Entstehens dieser 
Schriften liegt für Kierkegaard nicht nur darin, daß es ihm 
jetzt gelingt, zu sagen, „was Christentum ist", sondern auch 
darin, daß ihm gegeben wurde, die Dunkelheit seines 
Lebensgangs soweit verstehend zu durchdringen, daß er sich 
und sein Leben als Ganzes aus der Hand der „Lenkung" 
entgegenzunehmen vermag. Noch im Jahre 1848 schlägt sich 
auch das endgültige Verständnis seiner selbst in einer reli-
giösen Autobiographie nieder, dem „Gesichtspunkt für 
meine Wirksamkeit als Schriftsteller". 



Die Werke der Vollbringung 91 

Auslösend fü r die Schriften des Jahres 1848 war die däni-
sche „Revolut ion": Im März ließ sich der König unter dem 
Druck einer lärmenden Volksmenge zur Bildung eines libe-
ralen Ministeriums bestimmen; es wurde eine „Reichsver-
sammlung" einberufen, deren Aufgabe die Schaffung des 
„Grundgesetzes" der neuen liberalen Staatsverfassung war . 
Zugleich wurde durch die betont dänisch-nationale Polit ik 
des von der Volksstimmung abhängigen „Märzministeriums" 
der „Dreijahreskrieg" gegen die sich empörenden Elbherzog-
tümer heraufbeschworen: noch im März begann der Krieg 
gegen Schleswig-Holstein. Kierkegaard fühl te sich durch 
diese Ereignisse in seinem Urteil über die heraufkommende 
Nivell ierung, Entsittlichung und Entchristlichung der euro-
päischen Völker und insbesondere des „christlichen" Däne-
mark unmit telbar bestätigt. Er sah als konservativer Mann 
in den revolutionären Vorgängen den Anfang der Pöbel-
und Massenherrschaft in Dänemark . Es kam Ostern 1848 zu 
einem neuen religiösen Durchbruch. Kierkegaard schreibt ins 
Tagebuch: „Mein ganzes Wesen ist verändert . Meine Ver-
borgenheit und Verschlossenheit ist zerbrochen — ich muß 
reden". Es handel t sich dabei nicht um den Entschluß, ein 
persönliches Bekenntnis seiner Schuld abzulegen, sondern 
um die Nöt igung, nunmehr gegen Kirche und Christenheit 
das Amt als Wahrheitszeuge antreten zu müssen. Der offen-
sichtliche Hereinbruch der „Nivel l ierung" über Dänemark 
erzeugte f ü r Kierkegaard den Gewissensdruck, der ihn zum 
Reden zwang über das, was Christentum in Wahrhei t sei. 
Darf man schweigen, wenn man die, welche sich Christen 
nennen, mit den Dämonen der Zeit pakt ieren sieht? Zum 
sichtbaren Zeichen, daß auch die „Bestehende Christenheit" 
in die Verderbnis verflochten und unter Verrat an ihrer 
eigentlichen Aufgabe zu einem der Werkzeuge von Nivel -
lierung und Entsittlichung geworden sei, wurde ihm die 
Tatsache, daß Bischof Mynster sich zum Mitglied der ver-
fassunggebenden „Reichsversammlung" machen ließ und 
damit die Zust immung der Kirche zu den liberalen Bestre-
bungen bekundete, auch wenn er dann persönlich gegen das 
Grundgesetz stimmte. Mynster verriet nach Kierkegaard 



92 Die Werke der Vollbringung 

das Christentum an die Welt um zeitlichen und irdischen 
Vorteils für die Kirche willen. Eben damit empfand Kierke-
gaard es als Ruf an sein Gewissen, die ihm geschenkte Er-
kenntnis „zur Erbauung und Erweckung" öffentlich aus-
zusprechen. Aus dieser Grundstimmung sind die „Werke der 
Vollbringung" entstanden. 

Die „Krankheit zum Tode" wurde März/April 1848 
niedergeschrieben; bereits am 13. Mai trägt Kierkegaard 
einen kritischen Rückblick auf das Werk ins Tagebuch ein. 
Im Mai beginnt Kierkegaard mit der „Einübung im Chri-
stentum"; sie ist Ende des Jahres abgeschlossen. Nebenher 
geht die Arbeit an dem „Gesichtspunkt für meine Wirksam-
keit als Schriftsteller" und an der eng damit zusammen-
hängenden Schrift „Die bewaffnete Neutralität"; beide sind 
im November 1848 fertig. 

Es wäre ein Mißverständnis, wenn man glaubte, Kierke-
gaard habe in den „Werken der Vollbringung" sein Chri-
stentumsverständnis in systematischer Geschlossenheit dar-
stellen wollen. Es handelt sich nicht um wissenschaftliche 
Monographien oder gar um eine Glaubenslehre, sondern es 
sind Schriften zur Erbauung und Erweckung einer vom 
echten christlichen Glauben abgefallenen Christenheit. Eine 
Darstellung der „Lehren" dieser Schriften ist deshalb immer 
eine Deutung gegen ihren Sinn. Nur wer sich von ihnen tat-
sächlich „erwecken" läßt, wird das objektivierende Miß-
verständnis vermeiden. 

Die „Krankheit zum Tode" macht zwar zunächst den 
Eindruck einer streng wissenschaftlichen Arbeit. Kierkegaard 
entwickelt hier in geschliffener Begrifflichkeit seine Lehre 
vom Selbst und vom Geist, wobei er seine Stellung zur 
idealistisch-romantischen Philosophie im Ja und Nein end-
gültig feststellt. Aber das ist nur die Voraussetzung für eine 
Darlegung, die den Leser seiner Verzweiflung, und das 
heißt seiner Sünde überführen will. Kierkegaard macht der 
„bestehenden Christenheit" klar, daß sie nicht einmal weiß, 
was Sünde ist und daher im Grunde unterhalb des Heiden-
tums, mindestens des Heidentums eines Sokrates steht; die 
„Christenheit" mißbraucht nämlich den christlichen Namen, 



Die Werke der Vollbringung 93 

um sich in dieser ihrer tiefen Verderbnis gegen jede Beun-
ruhigung durch das echte Christentum zu sichern. Die 
Aufdeckung der Sünde des Menschen geschieht in der 
„Krankheit zum Tode" unter Steuern nach der „dialekti-
schen Seemarke" des von Kierkegaard gegebenen Glaubens-
begriffs: „Indem es sich zu sich selbst verhält, und indem es 
es selbst sein will, gründet sich das Selbst durchsichtig in 
der Macht, welche es gesetzt hat". Sünde ist Gegensatz zum 
Glauben, nicht zur Tugend, ist also „verzweifelt nicht man 
selbst sein wollen" oder „verzweifelt man selbst sein wol-
len". Jedoch ist dieses keine Definition, mit welcher man der 
Sünde habhaft werden könnte. Kierkegaard bedient sich bei 
der Darstellung der „Verzweiflung" der von Hegel ent-
wickelten Widerspruchsdialektik, die den „Begriff" seiner 
Festlegung innerhalb des Objekt-Subjekt-Gegensatzes ent-
zieht und ihn unter „Aufhebung" dieses Gegensatzes stets 
„werden" läßt. Man kann anhand der „Krankheit zum 
Tode" nicht bestimmen, was Verzweiflung i s t , oder wer 
verzweifelt ist, sondern die Schrift will den Einzelnen in je 
seiner persönlichen Form der Verzweiflung entdecken und 
zur persönlichen Besinnung bringen. Sucht man aber be-
trachtend in einer bestimmten Gestalt der Verzweiflung Fuß 
zu fassen, so wird man eben dann aus der Haltung der 
Betrachtung vertrieben und auf die persönliche Verantwort-
lichkeit zurückverwiesen bis hin zu dem Widerspruch, daß 
der Mensch nur durch eine Offenbarung Gottes über seine 
Sünde aufgeklärt werden kann, daß aber diese vollendete 
Durchsichtigkeit seiner selbst nur im Glauben möglich ist, 
in welchem die Sünde aufgehoben ist. In eben diesem 
Widerspruch kommt auch das von Kierkegaard vertretene 
Verhältnis zwischen Christlichem und Menschlichem zu 
einem letzten scharfen Ausdruck: Es ist der „Vorzug des 
Menschen vor dem Tier", das eigentliche Wesen seiner 
Menschlichkeit, daß er Geist ist, und das heißt nach Kierke-
gaard, daß er als eine Synthese von Zeitlichkeit und Ewig-
keit, sich zu sich selbst verhaltend, sich unausweislich verhält 
zu der Macht, welche die Synthese gesetzt hat. Das heißt, 
nur im rechten Verhältnis zu dieser Macht kann der Mensch 



94 Die Werke der Vollbringung 

wahrhaf t werden, was er ist; nur in der Beugung unter die 
Offenbarung von Sünde und Gnade ist der Mensch wahr -
haft Mensch; es heißt aber auch, daß in der sündigen Ver-
kehrung des Menschseins diese Bestimmung des Menschseins 
sich eben darin bezeugt, daß der selbstische Sinn sich ständig 
an ihr verwundet , und darin, daß überhaupt Verzweiflung 
eine Möglichkeit des Menschseins als solchen ist. Die M ö g -
l i c h k e i t der Verzweif lung ist der Vorzug des Menschen 
vor dem Tier, das Siegel seiner höheren Geburt ; die W i r k -
l i c h k e i t der Verzweif lung ist die Gefangenschaft, in 
welcher der natürliche Mensch sich selbst verzehrt und aus 
welcher er nur durch eine unbegreifliche Gottestat zu sich 
selbst befreit werden kann. So verschmilzt Kierkegaard die 
idealistische Lehre von der „Würde des Menschen" mit dem 
christlichen Paradox der Versöhnung des Sünders und ver-
meidet eben damit die auf beiden Seiten mögliche Verkeh-
rung: weder liegt die Würde des Menschen in der von ihm 
zu leistenden unendlichen Vervol lkommnung — auch Fich-
tes Ich-Philosophie wäre demnach eine Form der Verzweif-
lung, welche die konkrete Wahl des Ich in der Reue verhin-
dert —, noch ist das christliche Pa radox eine alles Mensch-
liche seine Geltung beraubende autori tat ive Setzung; nur 
in der Verbindung miteinander hilft das eine dem andern 
zu seinem wirklichen Recht. Gegen die Hegeische Lehre vom 
Gottmenschen protestiert Kierkegaard in der Form, daß 
er Feuerbachs Gleichsetzung von Menschheit und Got t als 
notwendige Folge aus Hegel erklär t : „Die Lehre vom Got t -
menschen hat die Christenheit frech gemacht". 

Die natürliche Ergänzung zu einer das Sündenbewußtsein 
erweckenden Schrift wie der „Krankhei t zum Tode" wäre 
die Darstel lung der christlichen Versöhnung. Kierkegaard 
ha t tatsächlich die „Krankhei t zum Tode" ursprünglich als 
ersten Teil eines Doppelwerks geplant, dessen zweiter Teil, 
die „Hei lung von Grund auf" , von der Versöhnung han-
deln sollte. Kierkegaard ha t diesen Plan nicht ausgeführt , 
er ha t aber der „Krankhei t zum Tode" als Begleitschrift 
„Drei Reden beim Altargang am Freitag" nachgeschickt: 
„Der Hohepriester — der Zöllner — die Sünderin", in 



Die Werke der Vollbringung 95 

denen die Versöhnung durch Christus im Mittelpunkt steht. 
Christus erscheint in diesen beiden Reden gleichzeitig als 

der, an dem die Sünde des Menschen offenbar wird, oder der 
nur erkannt werden kann von dem seine Sünde bekennen-
den Menschen, u n d als der Versöhner, dessen die Sünde 
aufdeckende unendliche Barmherzigkeit allein auch die 
Sünde bedecken kann. Dies Doppelverhältnis zu Christus 
als dem Richter u n d Versöhner ist der Grundzug des 
Christusverständnisses Kierkegaards, wie es schon für seine 
„Bekehrung" (vgl. oben Seite 31 f.) entscheidend war, und 
wie es in den späteren erbaulichen Reden und der „Ein-
übung im Christentum" zum klarsten Ausdruck kommt. Es 
ist die Eigentümlichkeit Kierkegaards, daß fü r ihn die 
unendliche Forderung Gottes an den Menschen erst in Chri-
stus zu ihrer vollen Unerbittlichkeit kommt. Im Gegenüber 
zu Christus tritt dem Menschen die Heiligkeit Gottes derart 
unverhüllt gegenüber, daß jegliches Mehr und Weniger, 
welches das sittliche Verhältnis der Menschen untereinander 
kennzeichnet, in seiner Unwahrheit bloßgestellt wird, und 
dem Menschen nur der Schreckensruf übrig bleibt: „Gott sei 
mir Sünder gnädig". Christus ist aber diese Vergegenwärti-
gung der göttlichen Heiligkeit eben darin, daß er die den 
Sünder suchende und die Sünde bedeckende unendliche 
göttliche Liebe ist. Die Versöhnung des Sünders ist zugleich 
das Gericht über ihn, und die Versöhnung kann nicht emp-
fangen werden, wenn nicht das in ihr ergehende Todes-
urteil über den Sünder erfahren wird; denn sonst wird 
von Christus nicht die Versöhnung empfangen, sondern eine 
Bestätigung des selbstischen Wesens und zwar von einem 
Christus, der nur das Gemächte des selbstischen Sinns ist, 
nicht aber der wahre Heiland und Versöhner. Diese Einheit 
von tiefster Erschütterung und Tötung des selbstischen 
menschlichen Wesens auf der einen Seite und Bedecken der 
Sünde und Gebären des neuen Menschen durch den Er-
schütterer und Richter auf der andern Seite ist für Kierke-
gaard das die Vollmacht Jesu Begründende gewesen, und 
zwar um so mehr, als die in Jesus den Menschen treffende 
unendliche Forderung die allgemein-menschliche sittliche 



96 Die Werke der Vollbringung 

Idealität nicht etwa verneint, sondern sie aufnimmt und ins 
Unbedingte steigert. Insofern ist das Paradox der Versöh-
nung durch den, der Richter und Versöhner zugleich ist, 
auch vom Menschlichen her gesehen nicht eine reine Ab-
surdität, sondern nur die äußerste Zuspitzung des im natür-
lichen Menschsein als solchem liegenden Paradoxes, daß der 
Mensch sich in selbstischer Verkehrung von seinem eigenen 
Lebensgrund abwendet oder ihn als lebenstörend verkennt 
und eben damit sein Leben selber zerstört. Auf der andern 
Seite ist aber die Übergabe an Christus, welche für die 
selbstische Verkehrung als tödlich erscheint, dann, wenn das 
selbstische Selbst getötet i s t , auch vom Menschlichen als 
die wahre Geburt des Menschen zu erkennen. Daß die Liebe 
Christi das Paradox ist, beruht nicht auf einer Verneinung 
des Menschlichen, sondern darauf, daß alles Menschliche 
durch und durch von seiner eigenen Verkehrung bestimmt 
ist. Kierkegaard kann das Verhältnis des Sünders zu Chri-
sto mit der Liebe des Weibes zum Manne vergleichen: „Das 
Erste ist ein Schmerz, ein Leiden — denn das Weibliche hat 
sich noch nicht hingegeben, es hat das Selbstische in sich, und 
schaudert deshalb zurück beim Gedanken an die Überlegen-
heit des Mannes. Ebenso verhält es sich mit dem Sünder; 
zuerst schaudert er zurück bei dem Gedanken, dem so nahe 
zu kommen, welcher der Heilige ist, jeden Augenblick vor 
ihm da zu sein. Noch ist also selbstischer Sinn im Sünder; 
und hier liegt wesentlich das Ärgernis. Sobald er sich gänz-
lich hingibt, wird es gerade sein seligster Trost, daß er jeden 
Augenblick Christum bei sich hat, seinen Heiland und Ver-
söhner". 

Kierkegaard nennt Christus, soweit dieser die unendliche 
Forderung geltend rriacht, das „Ideal" oder das „Vorbild". 
Die dem „Vorbild" entsprechende Haltung auf Seiten des 
Menschen ist die „Nachfolge". „Nachfolge" ist dabei jedoch 
nicht gemeint als Nachahmung eines Inbegriffs von Tugen-
den, sondern als Hineingezogenwerden in das von Jesus 
gelebte Gottesverhältnis, welches bedeutet, daß der Mensch 
in der ungeteilten Hingebung seines Willens an den gött-
lichen Gnadenwillen begreift, daß er selber im Verhältnis 



Die Werke der Vollbringung 97 

zu Gott gar nichts zu tun vermag. Aus diesem Gottesver-
hältnis folgt freilich die Richtung des sittlichen Willens auf 
das Eine, das Gute, aber nicht als ein Zusammenhang von 
Bedingendem und Bedingtem, sondern die leidende De-
mütigung des Menschen unter den Willen Gottes und die 
Richtung des tätigen Willens auf „das Eine, das not tut", 
sind die beiden Seiten desselben Grundverhältnisses: Kierke-
gaards Religiosität ist „synergistisch", aber unter scharfer 
Zurückweisung jeglichen Verdienstgedankens: mit nichts 
kann der Mensch Gottes Gnade verdienen — das Beste, was 
ihm gelingt, ist nur neuer Grund zur Dankbarkeit —, aber 
mit dem durch die Hingebung an Gott bestimmten Willen 
ist der Mensch Gottes „Mitarbeiter". 

Auch das Verhältnis des Gläubigen zur Welt ist nicht 
durch gewollte Einempfindung in Christi Leiden bestimmt, 
sondern entspringt aus der Gleichgestaltung des Gottesver-
hältnisses: wer aus der Hingebung an das der Welt schlecht-
hin Jenseitige lebt, wird dem weltlichen Sinn zum Anstoß 
und wird von ihm verfolgt und aus jeder Gemeinschaft aus-
gestoßen, von Seiten der Welt erleidet er das Gleiche, was 
Christus erlitten hat. Kierkegaard kann dies ein freiwilliges 
Leiden nennen, welches vom wahren Christen gefordert 
wird; denn es handelt sich nicht um ein in Geduld zu er-
tragendes Leiden unter unverschuldetem widrigen Geschick 
— das kennt auch heidnische Sittlichkeit —, sondern um ein 
unmittelbar von eben d e m Gottes Verhältnis bedingtes 
Leiden, das den Willen des Gläubigen durch und durch in 
Besitz genommen hat — insofern ein gewolltes, nicht ein 
lediglich erduldetes Leiden. Im übrigen muß man sich klar 
machen, daß Kierkegaard unter dem eigentlichen Leiden 
Christi nicht die äußere Qual versteht, sondern das Leiden 
der Liebe, die von denen, welche sie liebt, mißverstanden, 
zurückgestoßen, verhöhnt, gekreuzigt wird und damit selber 
denen, welche sie liebt, den Untergang bereiten muß. 

Die echte Begegnung mit Christus geschieht bei Kierke-
gaard nicht über das Dogma. Kierkegaard tastet freilich das 
Dogma vom Gottmenschen nicht an; es ist ihm der durchaus 
entsprechende Ausdruck für das Paradox der vom natür-

7 Kierkegaard 



98 Die Werke der Vollbringung 

liehen Menschen als Haß und Feindschaft mißverstandenen 
Gottesliebe. In polemischer Auseinandersetzung kann Kier-
kegaard das Dogma als Waffe benutzen, zumal ihn hier mit 
der kirchlichen Orthodoxie die gemeinsame Voraussetzung 
verbindet, daß für sie, ebenso wie für Kierkegaard, das 
Dogma selbstverständliche Geltung hat. Die dogmenkritische 
und auch die bibelkritische Arbeit der beginnenden liberalen 
Theologie ist Kierkegaard stets fremd, unverständlich und 
verdächtig geblieben. Jedoch hat auch für ihn das Dogma 
als solches nicht die Kraft, den Glauben an Christus zu 
wecken und zu tragen. Vielmehr besteht durchaus die Ge-
fahr, daß die äußerliche Annahme des Dogmas mit dem 
echten christlichen Glauben verwechselt wird. Gerade die 
Orthodoxie ist dieser Gefahr nach Kierkegaards Meinung 
weithin erlegen: unter Mißbrauch des Dogmas vom Gott-
menschen und der durch ihn ein für allemal geleisteten 
Versöhnung hat sie eine falsche Sicherheit in Sachen des 
Religiösen erzeugt und hat Christus in eine Art mythisches 
Wesen verwandelt, dem nicht die Ehre zu geben auch für 
den natürlichen Menschen einfach eine Dummheit wäre; 
so ist man denn innerhalb der „bestehenden Christenheit" 
ebenso selbstverständlich Christ wie man anständiger Bür-
ger und Mensch ist. 

In Wahrheit kann man nach Kierkegaard Christus nur so 
wirklich begegnen, daß man ihm ebenso „unvorbelastet" 
begegnet wie die mit ihm Gleichzeitigen. Das weltliche An-
sehen, die unmittelbare Kenntlichkeit, mit denen 2000 Jahre 
christlicher Geschichte die Gestalt Jesu ausgestattet haben, 
müssen aus dem Sinn gesetzt werden, wenn der „Ernied-
rigte" Gegenstand des Glaubens werden soll. Nur wenn das 
Ärgernis an der Niedrigkeitsgestalt Jesu sich derart geltend 
macht, daß es nur durch den Glauben, also durch die 
Existenzumwandlung des Christo Begegnenden überwunden 
wird, nicht aber durch ein Vorauswissen, kann Christus 
wirklich als die Gottesliebe erkannt werden. Wer dem 
Erniedrigten gegenüber der selbstische Mensch bleibt, der 
er war, muß sich entweder an ihm ärgern oder muß ihn 
verkennen als das mythische gottheitliche Wesen, den er-



Die Werke der Vollbringung 99 

höhten H e r r n als Gegenstand des Dogmas, der ohne Wan d -
lung des selbstischen Sinns in seiner Gotthei t unmittelbar 
erkannt und anerkannt werden kann und dann den selb-
stischen Sinn nicht tötet, sondern bestätigt. I n Wahrhei t 
wi rd das Dogma nur dann richtig verstanden, wenn man 
seine Aussage auf den erniedrigten Jesus bezieht und es für 
das natürliche Verstehen ein Widerspruch, ein Pa radox 
bleibt, daß dieser „Erniedrigte" Got t sein soll. 

Die Voraussetzung f ü r das echte Verhältnis zu Jesus, fü r 
den Glauben an ihn, der ständig das Ärgernis in sich über-
winden muß, ist also die „Gleichzeitigkeit" mit Jesus. Sie 
wird hergestellt durch die aneignende Vergegenwärtigung 
der „heiligen Geschichte", das heißt der neutestamentlichen 
Berichte von der Wirksamkeit Jesu. Kierkegaard ha t er-
wogen, ein Buch zu schreiben mit dem Titel „Das Leben 
Christi, dargestellt von einem Augenzeugen". Er w a r der 
Meinung, es sei die Aufgabe des Predigers, das Leben Christi 
dichterisch zu vergegenwärtigen. Tatsächlich nimmt in den 
erbaulichen Reden der Jahre seit 1848 die aneignende Ver-
gegenwärtigung des Lebens Jesu den breitesten Raum ein, 
wobei sich ergibt, daß unter der Leidenschaft der Aneignung 
im allgemeinen eben die Züge der Wirksamkeit Jesu das 
Hauptgewicht erhalten, die später von der historisch-kriti-
schen Forschung als ursprünglich festgestellt worden sind. 
Ähnlich t r i t t f ü r Kierkegaard die gesamte Wirksamkeit 
Jesu unter den Gesichtspunkt des Leidens und des Gegen-
satzes zur Welt, so daß alle dem widersprechenden, heute 
meist als „Gemeindebildung" erklärten Einzelzüge im 
Neuen Testament davon aufgesogen und in der Aneignung 
eingeschmolzen werden. Diese Eigentümlichkeit von Kierke-
gaards Gebrauch des Neuen Testaments macht leicht ver-
gessen, daß er auch in Bezug auf Bibel und Dogma 
streng konservativ gewesen ist: eine kritische Ha l tung gegen-
über dem Buchstaben des Neuen Testaments fä l l t f ü r ihn 
ohne weiteres mit Gottlosigkeit zusammen. Eine Ausnahme 
macht allenfalls sein Urteil über das Alte Testament: gerade 
die immer stärkere persönliche Vert iefung Kierkegaards in 
das Wesen Jesu ha t ihn dessen Gegensatz zur Frömmigkeit 

7 * 



100 Die Werke der Vollbringung 

des Alten Testaments immer schärfer empfinden lassen und 
hat ihn zu der Einsicht geführt , daß in Neuem und Altem 
Testament die unversöhnlichsten Gegensätze aufeinander-
stoßen, und daß eben an diesem Gegensatz der neutesta-
mentliche Glaube sich in unverwechselbarer Klarhei t dar-
stellt. Kierkegaard ist innerhalb der religiösen Erweckungs-
bewegung in der ersten H ä l f t e des 19. Jahrhunder ts neben 
Schleiermacher der einzige bedeutende Theologe, der sich 
— g e g e n die Richtung seiner religiösen Erziehung und 
Umwel t — zu dieser Klarheit über das Verhältnis von 
Altem und Neuem Testament durchgerungen hat (vgl. auch 
oben Seite 59). 

Kierkegaard kann im strengeren Sinne den Glauben selbst 
die Gleichzeitigkeit mit Jesus nennen; denn nur im Glauben 
wird Jesus wahrhaf t erkannt als der, welcher er war , als 
der Erniedrigte und zugleich als die Gottesliebe; und nur 
im Glauben, der damals wie heute unter Überwinden des 
Ärgernisses dem wahren Jesus begegnet, ist der Unterschied 
zwischen den Zeitgenossen Jesu und jedem Späteren aufge-
hoben. In diesem Sinne macht Kierkegaard in der „Ein-
übung im Chris tentum" die Gleichzeitigkeit mit dem 
Erniedrigten gegenüber der „bestehenden Christenheit" gel-
tend und läßt den Erniedrigten den Glauben dieser Chri-
stenheit in seiner inneren Leere und Unwahrhe i t bloßstellen. 
Der einfädle Grundgedanke der „Einübung", die Jesus 
von Naza re th mitten in die heutige Christenheit hinein-
stellt, ist also, wie Emanuel Hirsch sagt, der, daß „Jesus 
Christus, der göttliche Hei land und Versöhner, es in seinem 
Verhältnis zu uns, so wie wir sind, erleiden muß, daß er 
der große Angriff auf die Christenheit ist". „Krankhei t zum 
Tode" und „Einübung im Chris tentum" ergänzen sich da-
hin, daß in der ersten Schrift die bestehende Christenheit 
ihres mangelnden Sündenbewußtseins und in der zweiten 
ihres mangelnden Glaubens über führ t wird, wobei die „Ein-
übung" folgerichtig den Angriff erst in voller Rücksichts-
losigkeit eröffnet, da das Sündenbewußtsein in der Christen-
heit „vergessen" ist, der Glaube aber als Besitz fälschlich 
behauptet wird. Kierkegaard verknüpf t den Angriff gegen 



Die Werke der Vollbringung 101 

die bestehende Christenheit mit seiner Lehre v o m ernied-
rigten Christus derart , daß er der Kirche vorwirf t , sie ver-
stehe sich nicht mehr als „Kirche der U n v o l l e n d e t e n " , son-
dern unter Berufung auf ihr Verhältnis zum Auferstandenen 
bereits in dieser W e l t als „tr iumphierende Ki rche" . In W a h r -
heit aber ist diese Kirche eben damit nichts als verk lär te 
Welt l ichkeit . Selbst die „versteckte Inner l ichkei t " kirchlichen 
Christentums wird nunmehr von Kierkegaard , dem P r e -
diger der Innerlichkeit , als kirchlich maskierte Welt l ichkeit 
bekämpft . Unvergeßl ich macht K i e r k e g a a r d den A b f a l l der 
bestehenden Christenheit v o m Christus des Neuen T e s t a -
ments daran deutlich, daß er zeigt, wie der weltliche V e r -
stand und wie der Kirchenmann auf den wirklichen Jesus 
blicken: der weltliche Vers tand häl t ihn für ein uneheliches 
K i n d und sieht in ihm einen Störer der bürgerlichen O r d -
nung; der Kirchenmann mißbil l igt , daß Jesus sich ohne 
Zust immung der Kirchenbehörde in kirchlichen R e f o r m e n 
versucht. 

O b w o h l die „ W e r k e der Vol lbr ingung" bereits im J a h r e 
1848 vol lendet waren, sind sie erst im J u l i 1 8 4 9 ( „ K r a n k -
heit zum T o d e " ) und September 1 8 5 0 („Einübung im C h r i -
s tentum") im Buchhandel erschienen. D i e Verzögerung hat 
nicht e twa äußere Gründe — K i e r k e g a a r d hat seine sämt-
lichen Bücher auf eigene Kosten drucken und im Selbst-
oder Kommissionsverlag erscheinen lassen. Vie lmehr ist die 
Nöt igung, „reden zu müssen" , gehemmt worden durch K i e r -
kegaards menschliches Bedürfnis , den entscheidenden Z u -
sammenstoß zu vermeiden. D e r Widerstre i t dieser inneren 
Lage schwebt wie ein Verhängnis über der ganzen Zei t bis 
zur Veröffentl ichung der „E inübung" und taucht die T a g e -
bücher bis 1 8 5 0 in t iefe Schwermut. Es k o m m t hinzu die 
wachsende finanzielle Sorge, welche das Wagnis des 
„Redens" steigert, da K i e r k e g a a r d fürchten mußte , sich mit 
der Veröffentl ichung der „ W e r k e der Vol lbr ingung" die 
Möglichkeit des Eintri t ts ins geistliche A m t endgültig zu ver-
bauen. (Tatsächlich ha t Bischof. M y n s t e r einige Zei t nach 
Erscheinen der „E inübung" Kierkegaards Bi t te um B e -
schäftigung am Königl ichen Pastoralseminar abgelehnt. ) 



102 Die Werke der Vollbringung 

Die Hemmung wird von Kierkegaard reflektiert als Zwei-
fel, ob es ihm als Einzelnem ohne amtliche Bevollmächti-
gung erlaubt sei, die „bestehende Christenheit" derart rück-
sichtslos anzugreifen. Kierkegaard mußte jetzt auf den 
bestimmten Fall anwenden, was er sich in der Auseinander-
setzung mit Adler (vgl. oben Seite 84 f.) über das Recht des 
„besonderen Einzelnen" klargemacht hatte. Zunächst hat 
der „besondere Einzelne" als solcher, auch wenn seine Be-
sonderheit Genialität ist, gegenüber dem Allgemeinen 
sittlich-religiös kein höheres Recht. Das Geniale ist über-
haupt eine Kategorie, die sich auf das Sittlich-Religiöse nicht 
beziehen läßt. Ein Angriff auf das Bestehende durch den 
Einzelnen ist nur möglich im Namen des Allgemeinen, also 
unter Festhalten dessen, daß die Forderung, die der „beson-
dere Einzelne" erhebt, für j e d e n Einzelnen gleichermaßen 
gilt und jeden unter die gleiche Bedingung stellt. Kierke-
gaard tut dieser Forderung Genüge dadurch, daß er es 
ablehnt, sich auf irgendeine Weise andern gegenüber christ-
lich auszeichnen zu wollen; vielmehr versteht er die von 
ihm geltend gemachte Forderung als in erster Linie auf ihn 
selbst gemünzt; gegen niemanden erhebt er unmittelbar den 
Vorwurf eines nur geheuchelten Namenschristentums, nur 
von sich selber bekennt er, der Forderung nicht zu genügen 
und also kein Christ im eigentlichen Sinne zu sein. Nun 
ergibt sich aber die Schwierigkeit, daß die von Kierkegaard 
dargestellte unbedingte Forderung, das Bild des echten 
Christseins, das auf die geschilderte mittelbare Weise doch 
zur Bloßstellung der bestehenden Christenheit wird, das 
Werk seiner dichterischen Genialität ist, und zwar einer 
Genialität, die ihren persönlichen Ursprung in einer vom 
Gottesbewußtsein nicht zuende durchdrungenen Schwermut 
hat, einer Schwermut, die sich selber gegen die christliche 
Forderung wehrt und zwar eben damit, daß sie diese genia-
lisch darstellt. Wie kann Kierkegaard mit einer aus solcher 
persönlichen Widersprüchlichkeit erwachsenen Christen-
tumsverkündigung das Bestehende angreifen? — Es kommt 
erschwerend hinzu, daß die Genialität der dichterischen 
Darstellung zu einem Mißverständnis Anlaß geben kann. 



Die Werke der Vollbringung 103 

Christentum ist eine nur vom Einzelnen als Einzelnem 
zu verwirklichende Lebenshaltung. Das hat Kierkegaard 
mit immer stärkerer Entschiedenheit zur Geltung zu bringen 
versucht.- Ja, gerade im Revolutionsjahr 1848 ist ihm deut-
lich geworden, daß aller christliche Ernst nur am Einzelnen 
seinen Gegenstand haben kann. Alle Bewegung auf Par-
teiung, auf „Assoziation" hin, wie es das hervorstechendste 
Kennzeichen der revolutionären demokratischen Bewegung 
ist, muß von vornherein widerchristlich sein. Daß die Kirche 
diesen Bewegungen nicht aufs schärfste entgegentritt, son-
dern sich ihnen sogar angleicht, ist nach Kierkegaard ihr 
Sündenfall. N u n aber besteht die Gefahr, daß Kierkegaard 
sich durch den unmittelbaren Angriff seinerseits Anhänger 
schafft und dergestalt an der Parteiung mitwirkt, statt 
lediglich dem Einzelnen christlich zu sich selbst zu ver-
helfen. Er könnte als „Prophet" mißverstanden werden. 
Es lag nahe, daß Kierkegaard, ähnlich wie in der Ge-
schichte seiner Verlobung, durch einen zu starken Eindruck 
seiner Persönlichkeit die Einzelnen nicht fü r das Gottes-
verhältnis rettete, sondern auf sündhafte Weise für sich ge-
wönne. (In der auf die Zeit der Pseudonymität folgenden 
unmittelbar erbaulichen Schriftstellerei der Jahre 1846 und 
1847 war eine solche Wirkung wegen der Verfolgung durch 
den „Corsaren" und deren Nachwirkungen kaum möglich 
gewesen, aber gegenüber den Schriften von 1848 war die 
Lage anders, vor allem, weil sie von einer selbstisch-natür-
lichen Christentumsfeindschaft mißbraucht werden konn-
ten.) Kierkegaard hat in dem Reflexionskampf der Jahre 
1849 und 50 mit diesen Bedenken dergestalt gerungen, daß 
dabei sein eigenes Gottesverhältnis in die tiefe Bewegung 
geriet, die endlich zu einer Lösung der sein ganzes Leben 
bestimmenden Umdüsterung führte. 

In unmittelbarer Hinsicht auf die „Werke der Vollbrin-
gung" verstand Kierkegaard sich nunmehr so, daß die „Len-
kung" seine dichterische Genialität lediglich benutzt habe, 
um der Christenheit das ihr notwendige Wort zu sagen, 
ohne damit dem Genialen als solchem irgendein Zugeständ-
nis zu machen. Vielmehr hangt das Geniale bei Kierkegaard 



104 Die Werke der Vollbringung 

ja ganz unmittelbar mit seiner Lebensschuld zusammen, so 
daß die Lenkung ihn ebenso benutzt wie die Polizei einen 
Verbrecher als Polizeispion beschäftigt, indem sie sich seine 
Kenntnis der Verbrecherwelt zunutze macht. Das Dichte-
rich-Geniale ist hier also fü r Kierkegaard ein zwar von 
Got t benutztes, aber an sich recht minderwertiges Werk-
zeug. Kierkegaard ha t dies Ergebnis seines Reflexionskamp-
fes schließlich dadurch festgemacht, daß er die „Werke der 
Vollbringung" unter einem neuen Pseudonym „Johannes 
Anticlimacus" erscheinen ließ und lediglich als Herausgeber 
zeichnete. Dies Pseudonym ist — im Gegensatz zu dem 
Nichtchristen Climacus — gedacht als der vollkommene 
Christ, welcher das Recht hat , der Christenheit mit der 
Forderung höchster Ideali tät entgegenzutreten. Indessen ist 
klar, daß eine solche Gestalt keine existentielle Wahrheit 
ha t ; sie wäre ja der religiöse Vollmacht beanspruchende 
Dichter des Religiösen, den Kierkegaard eben mit der 
Pseudonymsetzung als teuflische Versuchung von sich weist. 
Man kann also „Anticlimacus" nur als die Rune verstehen, 
mit der Kierkegaard sein persönliches Verhältnis zur For-
derung der Ideali tät bezeichnet; die Pseudonymsetzung hat 
denn auch an den ursprünglich unter Kierkegaards eigenem 
N a m e n entworfenen Schriften keine wesentlichen Ände-
rungen zur Folge gehabt. 

Während „Krankhei t zum Tode" und „Einübung im 
Chris tentum" dergestalt unter Zuhilfenahme des neuen 
Pseudonyms zum Druck gelangt sind, hat te Kierkegaard 
gegenüber der ebenfalls 1848 entstandenen religiösen Selbst-
biographie noch wesentlich stärkere Hemmungen. In der 
„Krankhei t zum Tode" war es Kierkegaard gelungen, unter 
den Gestalten der Verzweiflung seine eigene Grundver -
schuldung in dem Bilde des sich gegen den Autor empören-
den Druckfehlers (vgl. oben Seite 29) auszusprechen und die 
damit zu seinem Schicksal gewordene Gestalt des sich am 
Religiösen versehenden Dichters in vollendeter Klarheit 
darzustellen. Dami t schien fü r Kierkegaard der Freimut im 
Gottesverhältnis endlich gewonnen zu sein. Mit Dankbar -
keit und Erschütterung meinte er nunmehr den von der 



Die Werke der Vollbringung 105 

Lenkung gefügten Zusammenhang seines Lebensschicksals 
zu verstehen: von der scheinbar verfehlten Erziehung durch 
den Vater angefangen, über die Schuld der Jugend, die 
Katastrophe der Verlobung und das Scheitern des litera-
rischen Ehrgeizes bis hin zum Corsarenstreit hatte die 
„Lenkung" ihn erzogen zum Denker und Dichter des Christ-
lichen und für die Aufgabe einer „Einführung des Christ-
lichen in die Christenheit". Auch das Ganze seiner Schrift-
stellerei enthüllte sich ihm nun als unter einheitlicher Be-
wegung stehend mit dem Ziel der Erweckung einer in 
heidnischer Unmittelbarkeit lebenden Christenheit. Die 
Pseudonyme hatten den Leser in seiner ästhetischen Un-
mittelbarkeit angesprochen, um ihn in die Wahrheit des 
Erbaulichen und Erwecklichen „hineinzutäuschen"; während 
dies Erbauliche die scheinbar rein ästhetische Schriftstellern 
in Gestalt der erbaulichen Reden in Kierkegaards eigenem 
Namen von vornherein zeichenhaft begleitete, begann nach 
der „Unwissenschaftlichen Nachschrift" die rein erbauliche 
Schriftstellerei, nicht, ohne das „Zeichen" eines nachgebor-
nen ästhetischen Aufsatzes („Die Krise und eine Krise im 
Leben einer Schauspielerin" 1848), wodurch angedeutet ist, 
daß bei Kierkegaard nicht etwa der Quell dichterischer 
Schaffenskraft versiegt sei, sondern daß die Erbauung das 
eigentliche Ziel seiner gesamten Schriftstellerei ist. 

Die Gewissensnötigung, welche darin lag, daß einerseits 
die Lebensschuld Kierkegaards in nahem Zusammenhang 
stand mit der Vollmacht zum Angriff, ja, daß Kierkegaards 
inneres Bekenntnis zu ihr erst den Angriff auf die Christen-
heit ermöglichte, daß andrerseits das jetzt vollendete Ganze 
der Schriftstellerei eines klärenden Wortes bedurfte, führte 
zur Niederschrift des „Gesichtspunktes für meine Wirk-
samkeit als Schriftsteller", in welchem Kierkegaard mit 
einer in der Weltliteratur sonst wohl nicht bekannten Ge-
nauigkeit und Redlichkeit über seine religiöse Lebensge-
schichte Rechenschaft ablegt. Kierkegaard erkannte indessen 
sofort — im Gegensatz etwa zu Augustin —, daß es unmög-
lich sei, zu Lebzeiten des Verfassers ein solches Werk zu 
veröffentlichen. Nach immer neuem Umarbeiten, Neu-



106 Die Werke der Vollbringung 

fassen, Verkürzen des ursprünglichen Entwurfs kam es 
schließlich im August 1851 zur Veröffentlichung eines dürf-
tigen Gerippes „Uber meine Wirksamkeit als Schriftsteller" 
mit einer nüchternen Mitteilung über den religiösen Sinn 
der Gesamtschriftstellerei und mit einer Analyse des sich 
1848 enthüllenden geistigen Chaos in Europa, wodurch 
sich Kierkegaards Lehre vom „Einzelnen" rechtfertigt. Die 
ursprüngliche Selbstbiographie ist dann 1859 — wahrschein-
lich verstümmelt — von Kierkegaards Bruder zum Druck 
gebracht worden. 

Ebenso wie der „Krankheit zum Tode" hat Kierkegaard 
auch den beiden anderen 1848 entstandenen Schriften er-
bauliche Reden als Geleit nachgeschickt. Es handelt sich um 
die erbauliche Rede 1850 über die große Sünderin (Lukas 7) 
und die „Zwei Reden beim Altargang am Freitag" 1851, 
ebenfalls über die große Sünderin und über l .Pe t r i 4 ,7 
„Die Liebe wird decken der Sünden Mannigfaltigkeit". 
Kierkegaard ist hinsichtlich der Zuordnung dieser Reden 
schwankend gewesen; sachlich ist das jedoch ohne Bedeutung. 
In allen drei Reden geht es um das Mit- und Ineinander der 
die Sünde aufdeckenden göttlichen Heiligkeit und der sie 
deckenden göttlichen Liebe. Beides ist eins, und deshalb 
kann nur der, welcher durch die Begegnung mit Christus 
bis in die Tiefe des Gewissens erschüttert wird, vor dem 
darin aufgetanen Abgrund der eigenen Sündigkeit vergeht 
und versteht, daß er vor Gott gar nichts vermag, die ver-
söhnende Liebe Christi erfahren; denn nicht die Gerechtig-
keit ist ja das unerbittlichste Gericht, sondern die ver-
gebende Liebe, und wer sie nicht dergestalt als Gericht 
erfährt, der erfährt sie auch nicht als Versöhnung, sondern 
überhaupt nicht. 

Kierkegaard nimmt im Vorwort zu den „Zwei Reden" 
feierlich von seiner Schriftstellerei Abschied. Um so mehr 
muß es verwundern, daß er nur einen Monat später noch 
ein allerletztes Buch veröffentlichte: „Zur Selbstprüfung 
der Gegenwart empfohlen." Indessen hat er dies Werk 
nicht unter seine eigentliche Schriftstellerei gerechnet. Er 
hat mit ihm, ohne polemischen Seitenblick, unmittelbar auf 



Die Werke der Vollbringung 107 

den empfänglichen christlichen Leser, auch auf den ein-
facheren Mann, wirken wollen, als Ersatz gleichsam für 
eine ihm durch seine körperliche Verfassung unmöglich 
gemachte Predigttätigkeit. So ist denn das Wesentliche an 
Kierkegaards Christentumsverständnis in dieser Schrift auf 
besonders schlichte Ar t zusammenfassend ausgesprochen. 
Eduard Geismar sagt: „Sollte ich einem Menschen raten, 
eine einzelne Schrift Kierkegaards zu lesen, dann würde 
ich unbedingt dazu raten, ,Zur Selbstprüfung' zu lesen . . . 
Sie stellt keine großen Anforderungen an eine philoso-
phische Vorbildung, sondern spricht in schlichten Worten 
und treffenden Bildern, und sie ist mit einer überwältigen-
den Vollmacht geschrieben, weil es gerade Wahrheiten sind, 
die demütigen." 

Mit der „Selbstprüfung" hat Kierkegaard sein letztes 
Wort als Schriftsteller gesagt. Er hat fortan geschwiegen, 
bis es zu dem großen Angriff seines letzten Lebensjahrs 
kam. Jedoch zeigt schon die Widersprüchlichkeit des Pseu-
donyms „Anticlimacus" und das Bedürfnis nach einer über 
die Schriftstellern hinausweisenden Predigttätigkeit, wel-
ches dann doch wieder in einem Buch seinen Ausdruck fand, 
daß die Frage des persönlichen Gottesverhältnisses noch 
nicht bis zu Ende durchgeklärt war. Erst der Angriff auf 
die „bestehende Christenheit" setzt unter die „Werke der 
Vollbringung" auch das Siegel der persönlichen Vollendung. 

Daß die Schriftstellern der Jahre 1848—51 nicht der 
Abschluß des persönlichen Ringens Kierkegaards um die 
Aneignung des Christlichen ist, zeigt das Zeugnis der 
Tagebücher aus den Jahren des Schweigens. Man erkennt 
dabei zwei Hauptrichtungen der Reflexion: einmal die 
immer schärfer werdende Kritik an der bestehenden Chri-
stenheit — sie schlägt sich außerhalb des Tagebuchs auch 
noch nieder in einem von Kierkegaard nicht mehr ver-
öffentlichten zweiten Teil der „Selbstprüfung" —; auf der 
andern Seite die immer neue Auseinandersetzung mit der 
Frage des rechten Verhältnisses von „Gnade" und „Nach-
folge". Wie schon gezeigt, hangt beides, Gnade und Nach-
folge, bei Kierkegaard von Grund auf zusammen. Es treten 



108 Die Werke der Vollbringung 

bei ihm die „Gesetzesofienbarung", das ist die Forderung 
der Idealität, Christus als Vorbild, u n d die „Gnadenoffen-
barung", Christus als Erlöser, nicht auseinander. Man darf 
das freilich nicht so mißverstehen, als ob nun auch die 
Forderung der Idealität etwas sei, „was nie in eines Men-
schen Herz gekommen ist", also vom rein Menschlichen 
her nicht einsehbar sei. Vielmehr besteht Wahlverwandt-
schaft zwischen geisthafter Idealität und dem Geist Jesu, 
beide verstehen einander. Es folgt daraus unmittelbar, daß 
dies für Kierkegaard ein mächtiger Riegel gegen ein Ver-
ständnis der Gnade als Entbindung von der idealen Forde-
rung ist. Daraus entspringt seine jetzt immer härter wer-
dende Kritik an der Lehre des Luthertums, welche die Gnade 
zu einem Ablaß von der Forderung des Gesetzes mache, 
anstatt daß die Gnade diese Forderung schärft. Es spannt 
sich freilich bei Kierkegaard mit dieser Verschlingung von 
Gnade und Forderung die von ihm ebenso unerschütterlich 
festgehaltene Einsicht, daß es im Verhältnis zu Gott keiner-
lei Verdienst gibt, und das heißt hier, daß es — menschlich 
gesehen — gegenüber der unendlichen Forderung nur das 
immer neue Versagen gibt, welches dann auch die Gnade 
„in Hinsicht auf den Gebrauch, den man von ihr macht", 
unentbehrlich werden läßt. Diese Widersprüchlichkeit ist 
die Unruhe, der Stachel, welcher es unmöglich macht, daß 
der von der Gnade des Versöhners wirklich Berührte diese 
als Beruhigungsmittel mißbraucht. Kierkegaard macht es 
etwa in folgender Weise deutlich: „Denk dir einen Men-
schen, der sich seiner Schuld, seines Vergehens bewußt ist. 
Lange verharrt er in stummer Verzweiflung und grübelnder 
Reue darüber; dann lernt er zur Gnade hinzufliehen, und 
ihm ist alles, alles vergeben. Aber indem er nun gleichsam 
aus dem Heiligtum heraustritt, die Tür hinter sich schließt 
und nun den Anfang machen soll — was dann? Laß uns 
achtsam sein. Indem jene unendliche Forderung ihm ver-
kündet ward, wurde zugleich zu ihm gesagt: fang nun ein 
neues Leben an; und diese Forderung fand er so billig, daß 
es ihm nicht einmal gesagt zu werden brauchte. — Nun 
soll er denn anfangen. Bring nun die Forderung des Ideals 



Die Werke der Vol lbr ingung 109 

an — im selben Augenblick kann er sich nicht rühren, son-
dern was er auch unternimmt, er zieht sich eine neue Schuld 
zu; denn was er tut, selbst das Beste, ist doch Erbärmlichkeit 
im Verhältnis zum Ideal. Also im selben Augenblick, da 
er sozusagen die Tür der Gnade geschlossen hat, im selben 
Augenblick, selig bewegt von dem Gedanken, daß er nun 
niemals mehr in jenen Zustand komme — in derselben 
Minute, in derselben Sekunde ist er im Begriff, eine neue 
Schuld anzufangen. Und er muß in derselben Sekunde 
wieder hin und an der Gnade Tür klopfen und sagen: 
Unendliche Gnade, hab Mitleid mit mir, daß ich schon 
wieder hier bin, aber ich begreife: um Frieden und Ruhe 
zu finden, um nicht umzukommen in hoffnungsloser Ver-
zweiflung, um atmen zu können, um dasein zu können, 
brauche ich nicht bloß Gnade für das Vergangene, sondern 
auch Gnade für das Zukünftige". 

Zweifellos liegt in der Tatsache, daß für Kierkegaard 
Christus, der Bringer der Gnade, zugleich und zuerst die 
unendliche göttliche Forderung einbrennt, die Gefahr einer 
gesetzhaften Verkehrung auch des Evangeliums, ebenso wie 
in der Lehre des Luthertums umgekehrt der Ernst der Gnade 
verloren gehen kann. Jedenfalls kann Gnade, christlich 
verstanden, nur dann Gnade sein, wenn sie unbedingt ist, 
d. h. auch auf den Mißbrauch der Gnade sich bezieht, 
sobald sie die Kraft hat, eine ebenso unbedingte Reue zu 
wecken. Die Entscheidung darüber, wie weit hier bei 
Kierkegaard eine Dunkelheit bleibt, wie weit auch etwa 
diese Dunkelheit in der letzten leidenschaftlichen Ausein-
andersetzung noch undurchdringlicher wird, fällt aber 
nicht auf dem Gebiet der Reflexion und der frommen 
Phrase, wie auch die Reflexion nicht vor der Verkehrung 
bewahren kann. Wie Kierkegaard zuletzt „Gnade" und 
„Nachfolge" einander zugeordnet hat, kann allein die 
Betrachtung seiner letzten Auseinandersetzung mit der 
dänischen Kirche lehren. 


