90 Die Werke der Vollbringung

gegenwirtigung biblischer Geschichten nicht verzichtet,
sondern gerade jetzt, in den ,Christlichen Reden 1848¢
mit besonderer Leidenschaft pflegt. In den ,Werken der
Vollbringung® und dem Angriff auf die bestehende
Christenheit ist Kierkegaard zu einer Bestimmung des
Verhiltnisses von Dichter und Christ gekommen, die
letzten Endes nicht Streit, sondern Versdhnung bedeutet
(vgl. unten Seite 103 f., 118).

Die letzte der in den ,erbaulichen Reden“ 1847 und 1848
entfalteten Fragen, die der ,Nachfolge des Herrn“ und der
Bedeutung Christi fiir den Gliubigen iiberhaupt, ist am aus-
fithrlichsten in den , Christlichen Reden 1848“ beantwortet,
und zwar besonders in den sieben Reden zum Altargang
am Freitag. Jedoch kann dariiber erst im Zusammenhang
mit der ,Einiibung im Christentum® gesprochen werden, in
der Kierkegaards Christusdarstellung zu ihrer vollkommen-
sten Auspragung gelangt.

IX. Die Werke der Vollbringung

Im Jahre 1848 schrieb Kierkegaard die beiden Werke,
in denen sein Christentumsverstindnis einen abschliefenden
Ausdruck fand: ,Krankheit zum Tode“ und ,,Einiibung im
Christentum®. Er selber ist der Meinung gewesen, es sei eine
besondere Gnade Gottes, daff ihm die Niederschrift dieser
Werke moglich war. Zeitweise hat er den Plan erwogen, sie
unter dem Titel ,Simtliche Werke der Vollendung“ oder
»Simtliche Werke der Vollbringung® zu verdffentlichen.
Das Besondere und Gnadenhafte des Entstehens dieser
Schriften liegt fiir Kierkegaard nicht nur darin, dafl es ihm
jetzt gelingt, zu sagen, ,was Christentum ist“, sondern auch
darin, daf} ihm gegeben wurde, die Dunkelheit seines
Lebensgangs soweit verstehend zu durchdringen, daf§ er sich
und sein Leben als Ganzes aus der Hand der ,Lenkung*
entgegenzunehmen vermag. Noch im Jahre 1848 schligt sich
auch das endgiiltige Verstindnis seiner selbst in einer reli-
giosen Autobiographie nieder, dem ,Gesichtspunkt fiir
meine Wirksambkeit als Schriftsteller.



Die Werke der Vollbringung 91

Ausldsend fiir die Schriften des Jahres 1848 war die dini-
sche ,Revolution®: Im Mirz lief sich der Konig unter dem
Druck einer lirmenden Volksmenge zur Bildung eines libe-
ralen Ministeriums bestimmen; es wurde eine ,Reichsver-
sammlung® einberufen, deren Aufgabe die Schaffung des
»Grundgesetzes“ der neuen liberalen Staatsverfassung war.
Zugleich wurde durch die betont dinisch-nationale Politik
des von der Volksstimmung abhingigen , Mirzministeriums*
der ,Dreijahreskrieg® gegen die sich empdrenden Elbherzog-
tiimer heraufbeschworen: noch im Mirz begann der Krieg
gegen Schleswig-Holstein. Kierkegaard fiihlte sich durch
diese Ereignisse in seinem Utrteil {iber die heraufkommende
Nivellierung, Entsittlichung und Entchristlichung der euro-
paischen Volker und insbesondere des ,christlichen® Dine-
mark unmittelbar bestitigt. Er sah als konservativer Mann
in den revolutioniren Vorgingen den Anfang der Pobel-
und Massenherrschaft in Dinemark. Es kam Ostern 1848 zu
einem neuen religiosen Durchbruch. Kierkegaard schreibt ins
Tagebuch: ,Mein ganzes Wesen ist verindert. Meine Ver-
borgenheit und Verschlossenheit ist zerbrochen — ich muf}
reden®. Es handelt sich dabei nicht um den Entschluf}, ein
personliches Bekenntnis seiner Schuld abzulegen, sondern
um die Notigung, nunmehr gegen Kirche und Christenheit
das Amt als Wahrheitszeuge antreten zu miissen. Der offen-
sichtliche Hereinbruch der ,,Nivellierung® iiber Dinemark
erzeugte fiir Kierkegaard den Gewissensdruck, der ihn zum
Reden zwang iiber das, was Christentum in Wahrheit sei.
Darf man schweigen, wenn man die, welche sich Christen
nennen, mit den Dimonen der Zeit paktieren sieht? Zum
sichtbaren Zeichen, dafl auch die ,,Bestehende Christenheit®
in die Verderbnis verflochten und unter Verrat an ihrer
eigentlichen Aufgabe zu einem der Werkzeuge von Nivel-
lierung und Entsittlichung geworden sei, wurde ihm die
Tatsache, dafl Bischof Mynster sich zum Mitglied der ver-
fassunggebenden ,Reichsversammlung® machen lief und
damit die Zustimmung der Kirche zu den liberalen Bestre-
bungen bekundete, auch wenn er dann persénlich gegen das
Grundgesetz stimmte. Mynster verriet nach Kierkegaard



92 Die Werke der Vollbringung

das Christentum an die Welt um zeitlichen und irdischen
Vorteils fiir die Kirche willen. Eben damit empfand Kierke-
gaard es als Ruf an sein Gewissen, die ihm geschenkte Er-
kenntnis ,zur Erbauung und Erweckung“ 6ffentlich aus-
zusprechen. Aus dieser Grundstimmung sind die , Werke der
Vollbringung® entstanden.

Die -,Krankheit zum Tode* wurde Mirz/April 1848
niedergeschrieben; bereits am 13. Mai trigt Kierkegaard
einen kritischen Riickblick auf das Werk ins Tagebuch ein.
Im Mai beginnt Kierkegaard mit der ,Einlibung im Chri-
stentum®; sie ist Ende des Jahres abgeschlossen. Nebenher
geht die Arbeit an dem ,,Gesichtspunkt fiir meine Wirksam-
keit als Schriftsteller* und an der eng damit zusammen-
hingenden Schrift ,Die bewaffnete Neutralitit; beide sind
im November 1848 fertig.

Es wire ein Miflverstindnis, wenn man glaubte, Kierke-
gaard habe in den ,,Werken der Vollbringung* sein Chri-
stentumsverstindnis in systematischer Geschlossenheit dar-
stellen wollen. Es handelt sich nicht um wissenschaftliche
Monographien oder gar um eine Glaubenslehre, sondern es
sind Schriften zur Erbauung und Erweckung einer vom
echten christlichen Glauben abgefallenen Christenheit. Eine
Darstellung der ,,Lehren® dieser Schriften ist deshalb immer
eine Deutung gegen ihren Sinn. Nur wer sich von ihnen tat-
sichlich ,erwecken“ liflt, wird das objektivierende Mifi-
verstindnis vermeiden.

Die ,Krankheit zum Tode* macht zwar zunichst den
Eindruck einer streng wissenschaftlichen Arbeit. Kierkegaard
entwickelt hier in geschliffener Begrifflichkeit seine Lehre
vom Selbst und vom Geist, wobei er seine Stellung zur
idealistisch-romantischen Philosophie im Ja und Nein end-
giiltig feststellt. Aber das ist nur die Voraussetzung fiir eine
Darlegung, die den Leser seiner Verzweiflung, und das
heifit seiner Siinde iiberfithren will. Kierkegaard macht der
»bestehenden Christenheit® klar, daf sie nicht einmal weif},
was Siinde 75t und daher im Grunde unterhalb des Heiden-
tums, mindestens des Heidentums eines Sokrates steht; die
,»Christenheit® miflbraucht nimlich den christlichen Namen,



Die Werke der Vollbringung 93

um sich in dieser ihrer tiefen Verderbnis gegen jede Beun-
ruhigung durch das echte Christentum zu sichern. Die
Aufdeckung der Siinde des Menschen geschiecht in der
»Krankheit zum Tode“ unter Steuern nach der ,dialekti-
schen Seemarke“ des von Kierkegaard gegebenen Glaubens-
begriffs: ,Indem es sich zu sich selbst verhilt, und indem es
es selbst sein will, griindet sich das Selbst durchsichtig in
der Macht, welche es gesetzt hat“. Siinde ist Gegensatz zum
Glauben, nicht zur Tugend, ist also ,,verzweifelt nicht man
selbst sein wollen® oder ,verzweifelt man selbst sein wol-
len®. Jedoch ist dieses keine Definition, mit welcher man der
Siinde habhaft werden konnte. Kierkegaard bedient sich bei
der Darstellung der ,Verzweiflung® der von Hegel ent-
wickelten Widerspruchsdialektik, die den ,Begriff seiner
Festlegung innerhalb des Objekt-Subjekt-Gegensatzes ent-
zieht und ihn unter ,Aufhebung® dieses Gegensatzes stets
»~werden“ lifit. Man kann anhand der ,Krankheit zum
Tode* nicht bestimmen, was Verzweiflung ist, oder wer
verzweifelt ist, sondern die Schrift will den Einzelnen in je
seiner personlichen Form der Verzweiflung entdecken und
zur personlichen Besinnung bringen. Sucht man aber be-
trachtend in einer bestimmten Gestalt der Verzweiflung Fuff
zu fassen, so wird man eben dann aus der Haltung der
Betrachtung vertrieben und auf die personliche Verantwort-
lichkeit zuriickverwiesen bis hin zu dem Widerspruch, daf}
der Mensch nur durch eine Offenbarung Gottes tiber seine
Siinde aufgeklirt werden kann, dafl aber diese vollendete
Durdhsichtigkeit seiner selbst nur im Glauben méglich ist,
in welchem die Siinde aufgehoben ist. In eben diesem
Widerspruch kommt auch das von Kierkegaard vertretene
Verhiltnis zwischen Christlichem und Menschlichem zu
einem letzten scharfen Ausdruck: Es ist der , Vorzug des
Menschen vor dem Tier”, das eigentliche Wesen seiner
Menschlichkeit, daff er Geist ist, und das heifit nach Kierke-
gaard, daf} er als eine Synthese von Zeitlichkeit und Ewig-
keit, sich zu sich selbst verhaltend, sich unausweislich verhilt
zu der Macht, welche die Synthese gesetzt hat. Das heiflc,
nur im rechten Verhiltnis zu dieser Macht kann der Mensch



94 Die Werke der Vollbringung

wahrhaft werden, was er ist; nur in der Beugung unter die
Offenbarung von Siinde und Gnade ist der Mensch wahr-
haft Mensch; es heifit aber auch, daff in der siindigen Ver-
kehrung des Menschseins diese Bestimmung des Menschseins
sich eben darin bezeugt, dafl der selbstische Sinn sich stindig
an ihr verwundet, und darin, daff iiberhaupt Verzweiflung
eine Moglichkeit des Menschseins als solchen ist. Die Mo g-
lichkeit der Verzweiflung ist der Vorzug des Menschen
vor dem Tier, das Siegel seiner h6heren Geburt; die Wirk-
lichkeit der Verzweiflung ist die Gefangenschaft, in
welcher der natiirliche Mensch sich selbst verzehrt und aus
welcher er nur durch eine unbegreifliche Gottestat zu sich
selbst befreit werden kann. So verschmilzt Kierkegaard die
idealistische Lehre von der ,, Wiirde des Menschen® mit dem
christlichen Paradox der Versshnung des Siinders und ver-
meidet eben damit die auf beiden Seiten mégliche Verkeh-
rung: weder liegt die Wiirde des Menschen in der von ihm
zu leistenden unendlichen Vervollkommnung — auch Fich-
tes Ich-Philosophie wire demnach eine Form der Verzweif-
lung, welche die konkrete Wahl des Ich in der Reue verhin-
dert —, noch ist das christliche Paradox eine alles Mensch-
liche seine Geltung beraubende autoritative Setzung; nur
in der Verbindung miteinander hilft das eine dem andern
zu seinem wirklichen Recht. Gegen die Hegelsche Lehre vom
Gottmenschen protestiert Kierkegaard in der Form, daf}
er Feuerbachs Gleichsetzung von Menschheit und Gott als
notwendige Folge aus Hegel erklirt: ,Die Lehre vom Gott-
menschen hat die Christenheit frech gemacht.

Die natiirliche Ergdnzung zu einer das Siindenbewufitsein
erweckenden Schrift wie der ,Krankheit zum Tode“ wire
die Darstellung der christlichen Versdhnung. Kierkegaard
hat tatsichlich die ,Krankheit zum Tode* urspriinglich als
ersten Teil eines Doppelwerks geplant, dessen zweiter Teil,
die ,Heilung von Grund auf“, von der Verschnung han-
deln sollte. Kierkegaard hat diesen Plan nicht ausgefiihrt,
er hat aber der ,Krankheit zum Tode* als Begleitschrift
»Drei Reden beim Altargang am Freitag® nachgeschickt:
»Der Hohepriester — der Zollner — die Siinderin®, in



Die Werke der Vollbringung 95

denen die Versohnung durch Christus im Mittelpunkt steht.

Christus erscheint in diesen beiden Reden gleichzeitig als
der,an dem die Siinde des Menschen offenbar wird, oder der
nur erkannt werden kann von dem seine Siinde bekennen-
den Menschen, und als der Versthner, dessen die Siinde
aufdeckende unendliche Barmherzigkeit allein auch die
Siinde bedecken kann. Dies Doppelverhiltnis zu Christus
als dem Richter und Versdhner ist der Grundzug des
Christusverstindnisses Kierkegaards, wie es schon fiir seine
»Bekehrung® (vgl. oben Seite 31f.) entscheidend war, und
wie es in den spiteren erbaulichen Reden und der ,Ein-
iibung im Christentum* zum klarsten Ausdruck kommt. Es
ist die Eigentiimlichkeit Kierkegaards, dafl fiir ihn die
unendliche Forderung Gottes an den Menschen erst in Chri-
stus zu ihrer vollen Unerbittlichkeit kommt. Im Gegeniiber
zu Christus tritt dem Menschen die Heiligkeit Gottes derart
unverhiillt gegeniiber, daf} jegliches Mehr und Weniger,
welches das sittliche Verhiltnis der Menschen untereinander
kennzeichnet, in seiner Unwahrheit blofgestellt wird, und
dem Menschen nur der Schreckensruf iibrig bleibt: ,Gott sei
mir Siinder gnadig®. Christus ist aber diese Vergegenwirti-
gung der gottlichen Heiligkeit eben darin, daf er die den
Siinder suchende und die Siinde bedeckende unendliche
gottliche Liebe ist. Die Versohnung des Siinders ist zugleich
das Gericht iiber ihn, und die Vers6hnung kann nicht emp-
fangen werden, wenn nicht das in ihr ergehende Todes-
urteil Uber den Siinder erfahren wird; denn sonst wird
von Christus nicht die Versdhnung empfangen, sondern eine
Bestitigung des selbstischen Wesens und zwar von einem
Christus, der nur das Gemichte des selbstischen Sinns ist,
nicht aber der wahre Heiland und Vers6hner. Diese Einheit
von tiefster Erschiitterung und Totung des selbstischen
menschlichen Wesens auf der einen Seite und Bedecken der
Siinde und Gebiren des neuen Menschen durch den Er-
schiitterer und Richter auf der andern Seite ist fiir Kierke-
gaard das die Vollmacht Jesu Begriindende gewesen, und
Zwar um so mehr, als die in Jesus den Menschen treffende
unendliche Forderung die allgemein-menschliche sittliche



9% Die Werke der Vollbringung

Idealitit nicht etwa verneint, sondern sie aufnimmt und ins
Unbedingte steigert. Insofern ist das Paradox der Verséh-
nung durch den, der Richter und Versthner zugleich ist,
auch vom Menschlichen her gesehen nicht eine reine Ab-
surditit, sondern nur die duflerste Zuspitzung des im natiir-
lichen Menschsein als solchem liegenden Paradoxes, daff der
Mensch sich in selbstischer Verkehrung von seinem eigenen
Lebensgrund abwendet oder ihn als lebenstérend verkennt
und eben damit sein Leben selber zerstort. Auf der andern
Seite ist aber die Ubergabe an Christus, welche fiir die
selbstische Verkehrung als t6dlich erscheint, dann, wenn das
selbstische Selbst getdtet ist, auch vom Menschlichen als
die wahre Geburt des Menschen zu erkennen. Daf§ die Liebe
Christi das Paradox ist, beruht nicht auf einer Verneinung
des Menschlichen, sondern darauf, daf alles Menschliche
durch und durch von seiner eigenen Verkehrung bestimmt
ist. Kierkegaard kann das Verhiltnis des Siinders zu Chri-
sto mit der Liebe des Weibes zum Manne vergleichen: ,Das
Erste ist ein Schmerz, ein Leiden — denn das Weibliche hat
sich noch nicht hingegeben, es hat das Selbstische in sich, und
schaudert deshalb zuriick beim Gedanken an die Uberlegen-
heit des Mannes. Ebenso verhilt es sich mit dem Siinder;
zuerst schaudert er zuriick bei dem Gedanken, dem so nahe
zu kommen, welcher der Heilige ist, jeden Augenblick vor
ithm da zu sein. Noch ist also selbstischer Sinn im Siinder;
und hier liegt wesentlich das Argernis. Sobald er sich ginz-
lich hingibt, wird es gerade sein seligster Trost, dafl er jeden
Augenblick Christum bei sich hat, seinen Heiland und Ver-
sohner®.

Kierkegaard nennt Christus, soweit dieser die unendliche
Forderung geltend macht, das , Ideal® oder das ,, Vorbild“.
Die dem , Vorbild“ entsprechende Haltung auf Seiten des
Menschen ist die ,Nachfolge®. ,Nachfolge* ist dabei jedoch
nicht gemeint als Nachahmung eines Inbegriffs von Tugen-
den, sondern als Hineingezogenwerden in das von Jesus
gelebte Gottesverhiltnis, welches bedeutet, dafl der Mensch
in der ungeteilten Hingebung seines Willens an den gott-
lichen Gnadenwillen begreift, daff er selber im Verhiltnis



Die Werke der Vollbringung 97

zu Gott gar nichts zu tun vermag. Aus diesem Gottesver-
hiltnis folgt freilich die Richtung des sittlichen Willens auf
das Eine, das Gute, aber nicht als ein Zusammenhang von
Bedingendem und Bedingtem, sondern die leidende De-
miitigung des Menschen unter den Willen Gottes und die
Richtung des titigen Willens auf ,das Eine, das not tut®,
sind die beiden Seiten desselben Grundverhiltnisses: Kierke-
gaards Religiositit ist ,synergistisch®, aber unter scharfer
Zuriickweisung jeglichen Verdienstgedankens: mit nichts
kann der Mensch Gottes Gnade verdienen — das Beste, was
ihm gelingt, ist nur neuer Grund zur Dankbarkeit —, aber
mit dem durch die Hingebung an Gott bestimmten Willen
ist der Mensch Gottes ,,Mitarbeiter®.

Auch das Verhiltnis des Gliubigen zur Welt ist nicht
durch gewollte Einempfindung in Christi Leiden bestimmt,
sondern entspringt aus der Gleichgestaltung des Gottesver-
hilenisses: wer aus der Hingebung an das der Welt schlecht-
hin Jenseitige lebt, wird dem weltlichen Sinn zum Anstof§
und wird von ihm verfolgt und aus jeder Gemeinschaft aus-
gestoflen, von Seiten der Welt erleidet er das Gleiche, was
Christus erlitten hat. Kierkegaard kann dies ein freiwilliges
Leiden nennen, welches vom wahren Christen gefordert
wird; denn es handelt sich nicht um ein in Geduld zu er-
tragendes Leiden unter unverschuldetem widrigen Geschick
— das kennt auch heidnische Sittlichkeit —, sondern um ein
unmittelbar von eben dem Gottesverhiltnis bedingtes
Leiden, das den Willen des Gliubigen durch und durch in
Besitz genommen hat — insofern ein gewolltes, nicht ein
lediglich erduldetes Leiden. Im iibrigen mufl man sich klar
machen, dafl Kierkegaard unter dem eigentlichen Leiden
Christi nicht die duflere Qual versteht, sondern das Leiden
der Liebe, die von denen, welche sie liebt, miflverstanden,
zurlickgestoflen, verhthnt, gekreuzigt wird und damit selber
denen, welche sie liebt, den Untergang bereiten mufi.

Die echte Begegnung mit Christus geschieht bei Kierke-
gaard nicht iiber das Dogma. Kierkegaard tastet freilich das
Dogma vom Gottmenschen nicht an; es ist ihm der durchaus
entsprechende Ausdruck fiir das Paradox der vom natiir-

7 Kierkegaard



98 Die Werke der Vollbringung

lichen Menschen als Haf} und Feindschaft mifiverstandenen
Gottesliebe. In polemischer Auseinandersetzung kann Kier-
kegaard das Dogma als Waffe benutzen, zumal ihn hier mit
der kirchlichen Orthodoxie die gemeinsame Voraussetzung
verbindet, daf8 fiir sie, ebenso wie fiir Kierkegaard, das
Dogma selbstverstindliche Geltung hat. Die dogmenkritische
und auch die bibelkritische Arbeit der beginnenden liberalen
Theologie ist Kierkegaard stets fremd, unverstindlich und
verdichtig geblieben. Jedoch hat auch fiir ihn das Dogma
als solches nicht die Kraft, den Glauben an Christus zu
wecken und zu tragen. Vielmehr besteht durchaus die Ge-
fahr, dafl die duflerliche Annahme des Dogmas mit dem
echten christlichen Glauben verwechselt wird. Gerade die
Orthodoxie ist dieser Gefahr nach Kierkegaards Meinung
weithin erlegen: unter Miflbrauch des Dogmas vom Gott-
menschen und der durch ihn ein fiir allemal geleisteten
Versohnung hat sie eine falsche Sicherheit in Sachen des
Religiosen erzeugt und hat Christus in eine Art mythisches
Wesen verwandelt, dem nicht die Ehre zu geben auch fiir
den natlirlichen Menschen einfach eine Dummbheit wire;
so ist man denn innerhalb der ,bestehenden Christenheit®
ebenso selbstverstindlich Christ wie man anstindiger Biir-
ger und Mensch ist.

In Wahrheit kann man nach Kierkegaard Christus nur so
wirklich begegnen, dafl man ihm ebenso ,unvorbelastet®
begegnet wie die mit thm Gleichzeitigen. Das weltliche An-
sehen, die unmittelbare Kenntlichkeit, mit denen 2000 Jahre
christlicher Geschichte die Gestalt Jesu ausgestattet haben,
miissen aus dem Sinn gesetzt werden, wenn der ,Ernied-
rigte“ Gegenstand des Glaubens werden soll. Nur wenn das
Argernis an der Niedrigkeitsgestalt Jesu sich derart geltend
macht, dafl es nur durch den Glauben, also durch die
Existenzumwandlung des Christo Begegnenden {iberwunden
wird, nicht aber durch ein Vorauswissen, kann Christus
wirklich als die Gottesliebe erkannt werden. Wer dem
Erniedrigten gegeniiber der selbstische Mensch bleibt, der
er war, muf} sich entweder an ihm drgern oder muff ihn
verkennen als das mythische gottheitliche Wesen, den er-



Die Werke der Vollbringung 99

hohten Herrn als Gegenstand des Dogmas, der ohne Wand-
lung des selbstischen Sinns in seiner Gottheit unmittelbar
erkannt und anerkannt werden kann und dann den selb-
stischen Sinn nicht tStet, sondern bestdtigt. In Wahrheit
wird das Dogma nur dann richtig verstanden, wenn man
seine Aussage auf den erniedrigten Jesus bezieht und es fiir
das natiirliche Verstehen ein Widerspruch, ein Paradox
bleibt, daf} dieser ,,Erniedrigte“ Gott sein soll.

Die Voraussetzung fiir das echte Verhiltnis zu Jesus, fiir
den Glauben an ihn, der stindig das Argernis in sich iiber-
winden muf}, ist also die ,,Gleichzeitigkeit* mit Jesus. Sie
wird hergestellt durch die aneignende Vergegenwirtigung
der ,heiligen Geschichte®, das heiflt der neutestamentlichen
Berichte von der Wirksamkeit Jesu. Kierkegaard hat er-
wogen, ein Buch zu schreiben mit dem Titel ,Das Leben
Christi, dargestellt von einem Augenzeugen®. Er war der
Meinung, es sei die Aufgabe des Predigers, das Leben Christi
dichterisch zu vergegenwirtigen. Tatsichlich nimmt in den
erbaulichen Reden der Jahre seit 1848 die aneignende Ver-
gegenwirtigung des Lebens Jesu den breitesten Raum ein,
wobei sich ergibt, daf} unter der Leidenschaft der Aneignung
im allgemeinen eben die Ziige der Wirksamkeit Jesu das
Hauptgewicht erhalten, die spater von der historisch-kriti-
schen Forschung als urspriinglich festgestellt worden sind.
Ahnlich tritt fiir Kierkegaard die gesamte Wirksamkeit
Jesu unter den Gesichtspunkt des Leidens und des Gegen-
satzes zur Welt, so dafl alle dem widersprechenden, heute
meist als ,Gemeindebildung® erklirten Einzelziige im
Neuen Testament davon aufgesogen und in der Aneignung
eingeschmolzen werden. Diese Eigentiimlichkeit von Kierke-
gaards Gebrauch des Neuen Testaments macht leicht ver-
gessen, dafl er auch in Bezug auf Bibel und Dogma
streng konservativ gewesen ist: eine kritische Haltung gegen-
iber dem Buchstaben des Neuen Testaments fillt fiir ihn
ohne weiteres mit Gottlosigkeit zusammen. Eine Ausnahme
macht allenfalls sein Urteil iiber das Alte Testament: gerade
die immer stirkere personliche Vertiefung Kierkegaards in
das Wesen Jesu hat ihn dessen Gegensatz zur Frommigkeit

7*



100 Die Werke der Vollbringung

des Alten Testaments immer schirfer empfinden lassen und
hat ihn zu der Einsicht gefiihrt, daff in Neuem und Altem
Testament die unversShnlichsten Gegensitze aufeinander-
stoflen, und dafl eben an diesem Gegensatz der neutesta-
mentliche Glaube sich in unverwechselbarer Klarheit dar-
stellt. Kierkegaard ist innerhalb der religiosen Erweckungs-
bewegung in der ersten Hilfte des 19. Jahrhunderts neben
Schleiermacher der einzige bedeutende Theologe, der sich
— gegen die Richtung seiner religidsen Erziechung und
Umwelt — zu dieser Klarheit iiber das Verhiltnis von
Altem und Neuem Testament durchgerungen hat (vgl. auch
oben Seite 59).

Kierkegaard kann im strengeren Sinne den Glauben selbst
die Gleichzeitigkeit mit Jesus nennen; denn nur im Glauben
wird Jesus wahrhaft erkannt als der, welcher er war, als
der Erniedrigte und zugleich als die Gottesliebe; und nur
im Glauben, der damals wie heute unter Uberwinden des
Argernisses dem wahren Jesus begegnet, ist der Unterschied
zwischen den Zeitgenossen Jesu und jedem Spiteren aufge-
hoben. In diesem Sinne macht Kierkegaard in der ,Ein-
iibung im Christentum® die Gleichzeitigkeit mit dem
Erniedrigten gegeniiber der , bestehenden Christenheit® gel-
tend und 4t den Erniedrigten den Glauben dieser Chri-
stenheit in seiner inneren Leere und Unwahrheit blofistellen.
Der einfache Grundgedanke der ,Einiibung®, die Jesus
von Nazareth mitten in die heutige Christenheit hinein-
stellt, ist also, wie Emanuel Hirsch sagt, der, dafl , Jesus
Christus, der gottliche Heiland und Versshner, es in seinem
Verhiltnis zu uns, so wie wir sind, erleiden muf}, daf§ er
der grofle Angriff auf die Christenheit ist“. ,Krankheit zum
Tode® und ,Einiibung im Christentum® erginzen sich da-
hin, dafl in der ersten Schrift die bestehende Christenheit
thres mangelnden Siindenbewufitseins und in der zweiten
ihres mangelnden Glaubens iiberfiihrt wird, wobei die ,Ein-
ibung“ folgerichtig den Angriff erst in voller Riicksichts-
losigkeit er6ffnet, da das Siindenbewuftsein in der Christen-
heit ,vergessen® ist, der Glaube aber als Besitz falschlich
behauptet wird. Kierkegaard verkniipft den Angriff gegen



Die Werke der Vollbringung 101

die bestehende Christenheit mit seiner Lehre vom ernied-
rigten Christus derart, dafl er der Kirche vorwirft, sie ver-
stehe sich nicht mehr als ,Kirche der Unvollendeten®, son-
dern unter Berufung auf ihr Verhiltnis zum Auferstandenen
bereits in dieser Welt als ,,triumphierende Kirche“. In Wahr-
heit aber ist diese Kirche eben damit nichts als verklirte
Weltlichkeit. Selbst die , versteckte Innerlichkeit® kirchlichen
Christentums wird nunmehr von Kierkegaard, dem Pre-
diger der Innerlichkeit, als kirchlich maskierte Weltlichkeit
bekimpft. Unvergefilich macht Kierkegaard den Abfall der
bestehenden Christenheit vom Christus des Neuen Testa-
ments daran deutlich, daf} er zeigt, wie der weltliche Ver-
stand und wie der Kirchenmann auf den wirklichen Jesus
blicken: der weltliche Verstand hilt ihn fiir ein uneheliches
Kind und sieht in ithm einen Storer der biirgerlichen Ord-
nung; der Kirchenmann miflbilligt, dafl Jesus sich ohne
Zusummung der Kirchenbehdrde in kirchlichen Reformen
versucht.

Obwohl die ,Werke der Vollbringung® bereits im Jahre
1848 vollendet waren, sind sie erst im Juli 1849 (,Krank-
heit zum Tode“) und September 1850 (,,Einiibung im Chri-
stentum®) im Buchhandel erschienen. Die Verzégerung hat
nicht etwa duflere Griinde — Kierkegaard hat seine simt-
lichen Biicher auf eigene Kosten drucken und im Selbst-
oder Kommissionsverlag erscheinen lassen. Vielmehr ist die
Notigung, ,,reden zu miissen®, gehemmt worden durch Kier-
kegaards menschliches Bediirfnis, den entscheidenden Zu-
sammenstofl zu vermeiden. Der Widerstreit dieser inneren
Lage schwebt wie ein Verhingnis iiber der ganzen Zeit bis
zur Verdffentlichung der ,,Einiibung® und taucht die Tage-
biicher bis 1850 in tiefe Schwermut. Es kommt hinzu die
wachsende finanzielle Sorge, welche das Wagnis des
~Redens” steigert, da Kierkegaard fiirchten mufte, sich mit
der Veroffentlichung der ,,Werke der Vollbringung“ die
Moglichkeit des Eintritts ins geistliche Amt endgiiltig zu ver-
bauen. (Tatsichlich hat Bischof. Mynster einige Zeit nach
Erscheinen der ,Einiibung® Kierkegaards Bitte um Be-
schiftigung am Koniglichen Pastoralseminar abgelehnt.)



102 Die Werke der Vollbringung

Die Hemmung wird von Kierkegaard reflektiert als Zwei-
fel, ob es ihm als Einzelnem ohne amtliche Bevollmichti-
gung erlaubt sei, die ,bestehende Christenheit“ derart riick-
sichtslos anzugreifen. Kierkegaard muflte jetzt auf den
bestimmten Fall anwenden, was er sich in der Auseinander-
setzung mit Adler (vgl. oben Seite 84 f.) iiber das Recht des
»besonderen Einzelnen® klargemacht hatte. Zunichst hat
der ,besondere Einzelne® als solcher, auch wenn seine Be-
sonderheit Genialitit ist, gegeniiber dem Allgemeinen
sittlich-religids kein hoheres Recht. Das Geniale ist iiber-
haupt eine Kategorie, die sich auf das Sittlich-Religidse nicht
beziehen lifit. Ein Angriff auf das Bestehende durch den
Einzelnen ist nur mdglich im Namen des Allgemeinen, also
unter Festhalten dessen, daf} die Forderung, die der ,,beson-
dere Einzelne“ erhebt, fiir jeden Einzelnen gleichermaflen
gilt und jeden unter die gleiche Bedingung stellt. Kierke-
gaard tut dieser Forderung Geniige dadurch, daf} er es
ablehnt, sich auf irgendeine Weise andern gegeniiber christ-
lich auszeichnen zu wollen; vielmehr versteht er die von
ihm geltend gemachte Forderung als in erster Linie auf ihn
selbst gemiinzt; gegen niemanden erhebt er unmittelbar den
Vorwurf eines nur geheuchelten Namenschristentums, nur
von sich selber bekennt er, der Forderung nicht zu geniigen
und also kein Christ im eigentlichen Sinne zu sein. Nun
ergibt sich aber die Schwierigkeit, daf} die von Kierkegaard
dargestellte unbedingte Forderung, das Bild des echten
Christseins, das auf die geschilderte mittelbare Weise doch
zur Bloflstellung der bestehenden Christenheit wird, das
Werk seiner dichterischen Genialitit ist, und zwar einer
Genialitdt, die ihren personlichen Ursprung in einer vom
Gottesbewufitsein nicht zuende durchdrungenen Schwermut
hat, einer Schwermut, die sich selber gegen die christliche
Forderung wehrt und zwar eben damit, daf} sie diese genia-
lisch darstellt. Wie kann Kierkegaard mit einer aus solcher
personlichen Widerspriichlichkeit erwachsenen Christen-
tumsverkiindigung das Bestehende angreifen? — Es kommt
erschwerend hinzu, dafl die Genialitit der dichterischen
Darstellung zu einem Mifverstindnis Anlafl geben kann.



Die Werke der Vollbringung 103

Christentum ist eine nur vom Einzelnen als Einzelnem
zu verwirklichende Lebenshaltung. Das hat Kierkegaard
mit immer stirkerer Entschiedenheit zur Geltung zu bringen
versucht. Ja, gerade im Revolutionsjahr 1848 ist ihm deut-
lich geworden, dafl aller christliche Ernst nur am Einzelnen
seinen Gegenstand haben kann. Alle Bewegung auf Par-
teiung, auf ,,Assoziation“ hin, wie es das hervorstechendste
Kennzeichen der revolutioniren demokratischen Bewegung
ist, muf} von vornherein widerchristlich sein. Daf} die Kirche
diesen Bewegungen nicht aufs schirfste entgegentritt, son-
dern sich ihnen sogar angleicht, ist nach Kierkegaard ihr
Siindenfall. Nun aber besteht die Gefahr, dafl Kierkegaard
sich durch den unmittelbaren Angriff seinerseits Anhinger
schafft und dergestalt an der Parteiung mitwirkt, statt
lediglich dem Einzelnen christlich zu sich selbst zu ver-
helfen. Er konnte als ,Prophet mifiverstanden werden.
Es lag nahe, dafl Kierkegaard, dhnlich wie in der Ge-
schichte seiner Verlobung, durch einen zu starken Eindruck
seiner PersOnlichkeit die Einzelnen nicht fiir das Gottes-
verhiltnis rettete, sondern auf sindhafte Weise fiir sich ge-
wonne. (In der auf die Zeit der Pseudonymitit folgenden
unmittelbar erbaulichen Schriftstellerei der Jahre 1846 und
1847 war eine solche Wirkung wegen der Verfolgung durch
den ,,Corsaren® und deren Nachwirkungen kaum méglich
gewesen, aber gegeniiber den Schriften von 1848 war die
Lage anders, vor allem, weil sie von einer selbstisch-natiir-
lichen Christentumsfeindschaft mifbraucht werden konn-
ten.) Kierkegaard hat in dem Reflexionskampf der Jahre
1849 und 50 mit diesen Bedenken dergestalt gerungen, dafl
dabei sein eigenes Gottesverhiltnis in die tiefe Bewegung
geriet, die endlich zu einer LOsung der sein ganzes Leben
bestimmenden Umdiisterung fiihrte.

In unmittelbarer Hinsicht auf die ,, Werke der Vollbrin-
gung® verstand Kierkegaard sich nunmehr so, daf die ,Len-
kung® seine dichterische Genialitit lediglich benutzt habe,
um der Christenheit das ihr notwendige Wort zu sagen,
ohne damit dem Genialen als solchem irgendein Zugestind-
nis zu machen. Vielmehr hangt das Geniale bei Kierkegaard



104 Die Werke der Vollbringung

ja ganz unmittelbar mit seiner Lebensschuld zusammen, so
daff die Lenkung ithn ebenso benutzt wie die Polizei einen
Verbrecher als Polizeispion beschiftigt, indem sie sich seine
Kenntnis der Verbrecherwelt zunutze macht. Das Dichte-
rich-Geniale ist hier also fiir Kierkegaard ein zwar von
Gott benutztes, aber an sich recht minderwertiges Werk-
zeug. Kierkegaard hat dies Ergebnis seines Reflexionskamp-
fes schlieflich dadurch festgemacht, dafl er die ,, Werke der
Vollbringung® unter einem neuen Pseudonym ,,Johannes
Anticlimacus“ erscheinen lief und lediglich als Herausgeber
zeichnete. Dies Pseudonym ist — im Gegensatz zu dem
Nichtchristen Climacus — gedacht als der vollkommene
Christ, welcher das Recht hat, der Christenheit mit der
Forderung héchster Idealitit entgegenzutreten. Indessen ist
klar, dafl eine solche Gestalt keine existentielle Wahrheit
hat; sie wire ja der religiose Vollmacht beanspruchende
Dichter des Religiosen, den Kierkegaard eben mit der
Pseudonymsetzung als teuflische Versuchung von sich weist.
Man kann also ,,Anticlimacus® nur als die Rune verstehen,
mit der Kierkegaard sein personliches Verhiltnis zur For-
derung der Idealitit bezeichnet; die Pseudonymsetzung hat
denn auch an den urspriinglich unter Kierkegaards eigenem
Namen entworfenen Schriften keine wesentlichen Ande-
rungen zur Folge gehabt.

Wihrend ,Krankheit zum Tode* und ,Einiibung im
Christentum® dergestalt unter Zuhilfenahme des neuen
Pseudonyms zum Druck gelangt sind, hatte Kierkegaard
gegeniiber der ebenfalls 1848 entstandenen religitsen Selbst-
biographie noch wesentlich stirkere Hemmungen. In der
»Krankheit zum Tode“ war es Kierkegaard gelungen, unter
den Gestalten der Verzweiflung seine eigene Grundver-
schuldung in dem Bilde des sich gegen den Autor empGren-
den Druckfehlers (vgl. oben Seite 29) auszusprechen und die
damit zu seinem Schicksal gewordene Gestalt des sich am
Religitsen versehenden Dichters in vollendeter Klarheit
darzustellen. Damit schien fiir Kierkegaard der Freimut im
Gottesverhiltnis endlich gewonnen zu sein. Mit Dankbar-
keit und Erschiitterung meinte er nunmehr den von der



Die Werke der Vollbringung 105

Lenkung gefiigten Zusammenhang seines Lebensschicksals
zu verstehen: von der scheinbar verfehlten Erziehung durch
den Vater angefangen, iiber die Schuld der Jugend, die
Katastrophe der Verlobung und das Scheitern des litera-
rischen Ehrgeizes bis hin zum Corsarenstreit hatte die
»Lenkung® ihn erzogen zum Denker und Dichter des Christ-
lichen und fiir die Aufgabe einer ,Einfiihrung des Christ-
lichen in die Christenheit*. Auch das Ganze seiner Schrift-
stellerei enthiillte sich thm nun als unter einheitlicher Be-
wegung stehend mit dem Ziel der Erweckung einer in
heidnischer Unmittelbarkeit lebenden Christenheit. Die
Pseudonyme hatten den Leser in seiner isthetischen Un-
mittelbarkeit angesprochen, um ihn in die Wahrheit des
Erbaulichen und Erwecklichen ,hineinzutiuschen®; wihrend
dies Erbauliche die scheinbar rein dsthetische Schriftstellerei
in Gestalt der erbaulichen Reden in Kierkegaards eigenem
Namen von vornherein zeichenhaft begleitete, begann nach
der ,, Unwissenschaftlichen Nachschrift“ die rein erbauliche
Schriftstellerei, nicht.ohne das ,Zeichen® eines nachgebor-
nen #sthetischen Aufsatzes (,Die Krise und eine Krise im
Leben einer Schauspielerin® 1848), wodurch angedeutet ist,
dafl bei Kierkegaard nicht etwa der Quell dichterischer
Schaffenskraft versiegt sei, sondern dafl die Erbauung das
eigentliche Ziel seiner gesamten Schriftstellerei ist.

Die Gewissensnstigung, welche darin lag, dafl einerseits
die Lebensschuld Kierkegaards in nahem Zusammenhang
stand mit der Vollmacht zum Angriff, ja, dafl Kierkegaards
inneres Bekenntnis zu ihr erst den Angriff auf die Christen-
heit ermdglichte, dafl andrerseits das jetzt vollendete Ganze
der Schriftstellerei eines klirenden Wortes bedurfte, fiihrte
zur Niederschrift des ,Gesichtspunktes fiir meine Wirk-
samkeit als Schriftsteller®, in welchem Kierkegaard mit
einer in der Weltliteratur sonst wohl nicht bekannten Ge-
nauigkeit und Redlichkeit iiber seine religitse Lebensge-
schichte Rechenschaft ablegt. Kierkegaard erkannte indessen
sofort — im Gegensatz etwa zu Augustin —, daf} es unmog-
lich sei, zu Lebzeiten des Verfassers ein solches Werk zu
veroffentlichen. Nach immer neuem Umarbeiten, Neu-



106 Die Werke der Vollbringung

fassen, Verkiirzen des urspriinglichen Entwurfs kam es
schlieflich im August 1851 zur Verdffentlichung eines diirf-
tigen Gerippes ,,Uber meine Wirksamkeit als Schriftsteller®
mit einer niichternen Mitteilung iiber den religitsen Sinn
der Gesamtschriftstellerei und mit einer Analyse des sich
1848 enthiillenden geistigen Chaos in Europa, wodurch
sich Kierkegaards Lehre vom , Einzelnen® rechtfertigt. Die
urspriingliche Selbstbiographie ist dann 1859 — wahrschein-
lich verstiimmelt — von Kierkegaards Bruder zum Druck
gebracht worden. .

Ebenso wie der ,Krankheit zum Tode“ hat Kierkegaard
auch den beiden anderen 1848 entstandenen Schriften er-
bauliche Reden als Geleit nachgeschickt. Es handelt sich um
die erbauliche Rede 1850 iiber die grofle Siinderin (Lukas7)
und die ,Zwei Reden beim Altargang am Freitag® 1851,
ebenfalls iiber die grofle Siinderin und iiber 1. Petri 4,7
»Die Liebe wird decken der Siinden Mannigfaltigkeit®.
Kierkegaard ist hinsichtlich der Zuordnung dieser Reden
schwankend gewesen;sachlich ist das jedoch ohne Bedeutung.
In allen drei Reden geht es um das Mit- und Ineinander der
die Siinde aufdeckenden gottlichen Heiligkeit und der sie
deckenden gottlichen Liebe. Beides ist eins, und deshalb
kann nur der, welcher durch die Begegnung mit Christus
bis in die Tiefe des Gewissens erschiittert wird, vor dem
darin aufgetanen Abgrund der eigenen Siindigkeit vergeht
und versteht, dafl er vor Gott gar nichts vermag, die ver-
sohnende Liebe Christi erfahren; denn nicht die Gerechtig-
keit ist ja das unerbittlichste Gericht, sondern die ver-
gebende Liebe, und wer sie nicht dergestalt als Gericht
erfihrt, der erfihrt sie auch nicht als Verséhnung, sondern
iiberhaupt nicht.

Kierkegaard nimmt im Vorwort zu den ,Zwei Reden®
feierlich von seiner Schriftstellerei Abschied. Um so mehr
muf} es verwundern, daf er nur einen Monat spiter noch
ein allerletztes Buch verdffentlichte: ,Zur Selbstpriifung
der Gegenwart empfohlen.“ Indessen hat er dies Werk
nicht unter seine eigentliche Schriftstellerei gerechnet. Er
hat mit ihm, ohne polemischen Seitenblick, unmittelbar auf



Die Werke der Vollbringung 107

den empfinglichen christlichen Leser, auch auf den ein-
facheren Mann, wirken wollen, als Ersatz gleichsam fiir
eine ihm durch seine korperliche Verfassung unmoglich
gemachte Predigttitigkeit. So ist denn das Wesentliche an
Kierkegaards Christentumsverstindnis in dieser Schrift auf
besonders schlichte Art zusammenfassend ausgesprochen.
Eduard Geismar sagt: ,Sollte ich einem Menschen raten,
eine einzelne Schrift Kierkegaards zu lesen, dann wiirde
ich unbedingt dazu raten, ,Zur Selbstpriifung® zu lesen . ..
Sie stellt keine groflen Anforderungen an eine philoso-
phische Vorbildung, sondern spricht in schlichten Worten
und treffenden Bildern, und sie ist mit einer iiberwaltigen-
den Vollmacht geschrieben, weil es gerade Wahrheiten sind,
die demiitigen.“

Mit der ,Selbstpriifung® hat Kierkegaard sein letztes
Wort als Schriftsteller gesagt. Er hat fortan geschwiegen,
bis es zu dem groflen Angriff seines letzten Lebensjahrs
kam. Jedoch zeigt schon die Widerspriichlichkeit des Pseu-
donyms ,, Anticlimacus“ und das Bediirfnis nach einer iiber
die Schriftstellerei hinausweisenden Predigttitigkeit, wel-
ches dann doch wieder in einem Buch seinen Ausdruck fand,
dafl die Frage des persdnlichen Gottesverhiltnisses noch
nicht bis zu Ende durchgeklirt war. Erst der Angriff auf
die ,bestehende Christenheit® setzt unter die ,, Werke der
Vollbringung® auch das Siegel der personlichen Vollendung.

Dafl die Schriftstelierei der Jahre 1848—51 nicht der
Abschluf des personlichen Ringens Kierkegaards um die
Aneignung des Christlichen ist, zeigt das Zeugnis der
Tagebiicher aus den Jahren des Schweigens. Man erkennt
dabei zwei Hauptrichtungen der Reflexion: einmal die
immer schirfer werdende Kritik an der bestehenden Chri-
stenheit — sie schligt sich auflerhalb des Tagebuchs auch
noch nieder in einem von Kierkegaard nicht mehr ver-
offentlichten zweiten Teil der ,Selbstpriiffung® —; auf der
andern Seite die immer neue Auseinandersetzung mit der
Frage des rechten Verhiltnisses von ,,Gnade“ und ,Nach-
folge“. Wie schon gezeigt, hangt beides, Gnade und Nach-
folge, bei Kierkegaard von Grund auf zusammen. Es treten



108 Die Werke der Volibringung

bei ithm die ,Gesetzesoffenbarung®, das ist die Forderung
der Idealitit, Christus als Vorbild, und die ,,Gnadenoffen-
barung®, Christus als Erloser, nicht auseinander. Man darf
das freilich nicht so mif3verstehen, als ob nun auch die
Forderung der ldealitit etwas sei, ,was nie in eines Men-
schen Herz gekommen ist“, also vom rein Menschlichen
her nicht einsehbar sei. Vielmehr besteht Wahlverwandt-
schaft zwischen geisthafter Idealitit und dem Geist Jesu,
beide verstehen einander. Es folgt daraus unmittelbar, daf}
dies fiir Kierkegaard ein michtiger Riegel gegen ein Ver-
stindnis der Gnade als Entbindung von der idealen Forde-
rung ist. Daraus entspringt seine jetzt immer hirter wer-
dende Kritik an der Lehre des Luthertums, welche die Gnade
zu einem Ablafl von der Forderung des Gesetzes mache,
anstatt daf} die Gnade diese Forderung schirft. Es spannt
sich freilich bei Kierkegaard mit dieser Verschlingung von
Gnade und Forderung die von thm ebenso unerschiitterlich
festgehaltene Einsicht, dafl es im Verhiltnis zu Gott keiner-
lei Verdienst gibt, und das heifit hier, dafl es — menschlich
gesechen — gegeniiber der unendlichen Forderung nur das
immer neue Versagen gibt, welches dann auch die Gnade
»in Hinsicht auf den Gebrauch, den man von ihr macht®,
unentbehrlich werden 1if}t. Diese Widerspriichlichkeit ist
die Unruhe, der Stachel, welcher es unméglich macht, dafl
der von der Gnade des Versohners wirklich Beriihrte diese
als Beruhigungsmittel miflbraucht. Kierkegaard macht es
etwa in folgender Weise deutlich: ,Denk dir einen Men-
schen, der sich seiner Schuld, seines Vergehens bewuflt ist.
Lange verharrt er in stummer Verzweiflung und griibelnder
Reue dariiber; dann lernt er zur Gnade hinzufliehen, und
thm ist alles, alles vergeben. Aber indem er nun gleichsam
aus dem Heiligtum heraustritt, die Tiir hinter sich schliefit
und nun den Anfang machen soll — was dann? Laf} uns’
achtsam sein. Indem jene unendliche Forderung ihm ver-
kiindet ward, wurde zugleich zu ihm gesagt: fang nun ein
neues Leben an; und diese Forderung fand er so billig, daf§
es ihm nicht einmal gesagt zu werden brauchte. — Nun
soll er denn anfangen. Bring nun die Forderung des Ideals



" Die Werke der Vollbringung 109

an — im selben Augenblick kann er sich nicht rithren, son-
dern was er auch unternimmt, er zieht sich eine neue Schuld
zu; denn was er tut, selbst das Beste, ist doch Erbarmlichkeit
im Verhiltnis zum Ideal. Also im selben Augenblick, da
er sozusagen die Tir der Gnade geschlossen hat, im selben
Augenblick, selig bewegt von dem Gedanken, dafl er nun
niemals mehr in jenen Zustand komme — in derselben
Minute, in derselben Sekunde ist er tm Begriff, eine neue
Schuld anzufangen. Und er mufl in derselben Sekunde
wieder hin und an der Gnade Tir klopfen und sagen:
Unendliche Gnade, hab Mitleid mit mir, dafl ich schon
wieder hier bin, aber ich begreife: um Frieden und Ruhe
zu finden, um nicht umzukommen in hoffnungsloser Ver-
zweiflung, um atmen zu koénnen, um dasein zu kénnen,
brauche ich nicht blof Gnade fiir das Vergangene, sondern
auch Gnade fiir das Zukiinftige“.

Zweifellos liegt in der Tatsache, dafl fiir Kierkegaard
Christus, der Bringer der Gnade, zugleich und zuerst die
unendliche gételiche Forderung einbrennt, die Gefahr einer
gesetzhaften Verkehrung auch des Evangeliums, ebenso wie
in der Lehre des Luthertums umgekehrt der Ernst der Gnade
verloren gehen kann. Jedenfalls kann Gnade, christlich
verstanden, nur dann Gnade sein, wenn sie unbedingt ist,
d. h. auch auf den Miflbrauch der Gnade sich bezieht,
sobald sie die Kraft hat, eine ebenso unbedingte Reue zu
wecken. Die Entscheidung dariiber, wie weit hier bei
Kierkegaard eine Dunkelheit bleibt, wie weit auch etwa
diese Dunkelheit in der letzten leidenschaftlichen Ausein-
andersetzung noch undurchdringlicher wird, fillt aber
nicht auf dem Gebiet der Reflexion und der frommen
Phrase, wie auch die Reflexion nicht vor der Verkehrung
bewahren kann. Wie Kierkegaard zuletzt ,Gnade“ und
»Nachfolge® einander zugeordnet hat, kann allein die

Betrachtung seiner letzten Auseinandersetzung mit der
ddnischen Kirche lehren.



