
70 Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei 

geben, das kann allein das unbegreifliche Wunder der gött-
lichen Gnade. Mit diesen Grundeinsichten und den sie 
durchführenden Nebengedanken eines ständigen Schwebens 
des Glaubens über der Tiefe der Angst, des unbedingten 
ethischen Ernstes und des Sich-Wagens des Menschen an 
Gott ist Kierkegaard zu einem abschließenden Ausdruck 
der Grundzüge seiner persönlichen Frömmigkeit gekommen. 
Mit diesen vier Reden hat er ursprünglich seine erbauliche 
Schriftstellerei abschließen wollen. Erst der „Corsarenstreit" 
mit seinen von außen kommenden erschütternden Erfahrun-
gen hat eine ganz neue Saite in Kierkegaards erbaulicher 
Verkündigung zum Klingen gebracht. 

VII. Versuch einer abschließenden und berichtigenden 
Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei 

Als Kierkegaard die „Philosophischen Brocken", „Begriff 
Angst" und die dazu gehörigen erbaulichen Reden veröffent-
licht hatte, stand er im 32. Lebensjahr, d. h. in einem Alter, 
in dem bedeutende Denker und Dichter sich eben reif genug 
fühlen zum Beginn ihres eigentlichen Lebenswerks. Macht 
man sich klar, daß Kierkegaard, nachdem er über die 
Schriftstellerei für Regine hinausgewachsen war, in den 
grundlegenden theologischen und philosophischen Fragen 
neue, in keiner Weise ausgeschöpfte Einsichten gefunden 
hatte, so tritt sein schriftstellerisches Verhalten in den näch-
sten zwei Jahren in ein sonderbares Licht. Die Tagebücher 
zeigen, daß es ihm weder an dichterischen Einfällen noch 
an Fortschritten im begrifflichen Denken mangelt. Trotz-
dem verhält er sich wie ein alter Mann, der die Gesamternte 
seines Lebens sammelt, berichtigt und abschließend zusam-
menzufassen sucht. Die beiden Hauptwerke sind die „Sta-
dien auf des Lebens Weg" (30. 4. 1845) und die „Abschlie-
ßende, unwissenschaftliche Nachschrift zu den Philoso-
phischen Brocken" (27. 2. 1846). Die erste Schrift will eine 
reflektiert geordnete und begrifflich gereinigte Darstellung 
seiner dichterischen Auffassung von der menschlichen und 
christlichen Existenz geben. Sie sammelt gleichsam sämtliche 



Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei 71 

dichterischen Pseudonyme zu einem Chor von Stimmen, 
ergänzt und berichtigt die früheren Dichtungen und schließt 
mit einem Kommentar über das Verhältnis der dichterischen 
zur menschlichen Existenz. 

Die „Unwissenschaftliche Nachschrift" rafft in ähnlicher 
Weise alle in der bisherigen Schriftstellerei enthaltenen 
philosophischen und theologischen Denkversuche zusammen 
und bringt sie in eine systematisch geordnete Einheit, wobei 
freilich die schwierige Aufgabe entsteht, individuelle und 
existentielle Daseinsinterpretation subjektiven Gepräges mit 
systematischer Begrifflichkeit zu versöhnen. 

Die Seltsamkeit dieses eher einem Greise ziemenden 
Unternehmens erklärt sich aus dem Kierkegaard mindestens 
seit Mai 1838 (vgl. oben Seite 32 f.) beherrschenden Gedan-
ken, er werde seinen 34. Geburtstag (5. Mai 1847) nicht 
mehr erleben. Er versucht also, in größter Hast die Ernte 
einzubringen, und verstrickt sich dabei naturgemäß in den 
Widerspruch, daß er eine allein mit Muße und Besonnenheit 
ausführbare Arbeit als ein vom Tode zu Eilfertigkeit, ja 
Übereilung Gehetzter tut. Aus diesem Gesamtgepräge bei-
der Schriften erklärt sich der zwiespältige Eindruck, den sie 
auf den Leser machen. Auf der einen Seite zeigen sie den 
Willen zur Vollständigkeit und zu überlegter Begrifflich-
keit. Sie haben deshalb anziehend auf alle gewirkt, die in 
die chaotische Produktion der ersten schriftstellerischen 
Jahre Kierkegaards Ordnung zu bringen suchten. Auf der 
anderen Seite aber merkt man den Schriften allenthalben 
das Hastwerk an. Vielleicht darf man auch die z. T. ge-
waltsamen Umdeutungen, mit denen Kierkegaard vor allem 
den zweiten Teil von „Entweder/Oder" und ebenso die 
Darlegungen in „Wiederholung" und „Furcht und Zittern" 
verschoben oder sogar verfälscht hat, daraus erklären. Er 
nimmt allzu flüchtig von dem, was er geschrieben hat, 
Kenntnis und deutet es aus der Erinnerung und entspre-
chend der pedantischer und sorgsamer werdenden neuen 
Gestalt seines Denkens halb unbewußt um. Mitwirkend bei 
dieser Umdeutung ist gewesen, daß Kierkegaard einen for-
malen Umbruch seiner Reflexionsgestalt erlebt hat — die 



72 Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellern 

ersten sicheren Spuren finden sich schon im „Begriff Angst". 
Die ursprünglich von der Romantik und von Hegel her-
kommende dialektische Denkweise, in der die Begriffe so-
zusagen von Seite zu Seite ihren Sinn ändern, ist ihm frag-
würdig geworden. Er kann zwar von dieser Beweglichkeit 
des Denkens nicht lassen; er sucht sie aber zu bändigen, in-
dem er seine dialektische Denkbewegung in Einzelstücke 
zerteilt und jedes beweglich bleibende Einzelstück in einem 
besonderen Kasten mit begriffsschematischer Aufschrift ver-
wahrt. 

Es folgt aus allem von selbst, daß die „Stadien auf des 
Lebens Weg" und die „Unwissenschaftliche Nachschrift" zu 
d e n bedeutenden Schriften des neueren europäischen Den-
kens gehören, deren Deutung dem nicht bis ins letzte sach-
kundigen und feinfühligen Leser die größten Schwierig-
keiten bieten. Im folgenden wird der Inhalt der beiden 
Schriften unter den sich so ergebenden Gesichtspunkten 
dargestellt. 

Bei den „Stadien" haben wir eine unschätzbare Inter-
pretationshilfe, sofern Kierkegaard seiner schriftstellerischen 
Gewohnheit folgend diesem Werk einen erbaulichen Kom-
mentar zur Seite gestellt hat. Die „Drei Reden bei ge-
dachten Gelegenheiten" — einen Tag vor den „Stadien" im 
Buchhandel erschienen — beziehen sich, in Umkehrung der 
Reihenfolge, auf die drei in den „Stadien" grob systema-
tisch unterschiedenen Lebensanschauungen. Die erste Rede 
erläutert und berichtigt die Darstellung des anfangenden 
religiösen Stadiums in der „Leidensgeschichte" der „Sta-
dien". Die zweite verhält sich ebenso zu dem Allerlei des 
Gerichtsrats über Liebe und Ehe, und die „Grabrede" ist 
der ernste Kontrabaß zu dem Gescherz der das Gastmahl 
haltenden ästhetischen Pseudonyme im ersten Teil der „Sta-
dien". Aus dem Kommentar folgt, daß Kierkegaard weder 
die Darstellung des ästhetischen Stadiums im Gastmahl 
noch die moralisierende Karikatur von Liebe und Ehe durch 
den Gerichtsrat noch die schwermütige, vor der Reue flie-
hende Reflexion des „Quidam" der „Stadien" für eine 
zutreffende Darstellung des Ästhetischen, des Ethischen 



Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellern 73 

und des Religiösen gehalten hat. Die „Stadien" zeigen ge-
wissermaßen diese drei menschlichen Existenzsphären in 
d e r Verschiebung und Verflachung, welche der Kierke-
gaard fragwürdig gewordene Dichter dem menschlichen 
Leben gegenüber nicht vermeiden kann. Insofern ist die 
Darstellung der drei Stadien in Kierkegaards Sinne als eine 
verwirrende Mischung von dichterischem Scharfblick und 
dichterischer Verblendung aufzufassen. Die Anmutung an 
den Leser, sich mit so zweideutigen literarischen Produk-
tionen zurechtzufinden, ist groß. Sie zeigt, daß Kierkegaard 
es nicht mehr für der Mühe wert hält, dem doch zu Miß-
verständnissen neigenden zeitgenössischen Leser unmittel-
bare Verstehenshilfen zu geben. 

In seltsamem Widerspruch zu dem von Kierkegaard be-
wußt herausgeforderten verwirrenden Eindruck, den die 
„Stadien" als Ganzes machen, steht die Tatsache, daß 
einzelne Abschnitte des Werks größte dichterische Kraft 
bekunden. Das Gastmahl im ersten Teil dürfte dem Plato-
nischen Gastmahl an literarischer Qualität mindestens eben-
bürtig sein. Eingestreute Schilderungen des Gribskov und 
des in der Gartenlaube seinen Morgenimbiß einnehmenden 
und von den Pseudonymen belauschten Ehepaares, ebenso 
die Schilderung des vermoorenden Sees in der „Leidens-
geschichte" und der Erguß über Kopenhagen und die däni-
sche Sprache im Nachwort des Frater Taciturnus sind von 
hinreißender Schönheit. Auch gedanklich finden sich hoch-
bedeutende Stücke. Die Analyse von Goethes „Dichtung 
und Wahrheit" ist in ihrer Unerbittlichkeit gewiß allein 
daraus zu erklären, daß Kierkegaard Goethe eben deshalb, 
weil er ein großer Dichter ist, zum Beispiel der Unwahr-
haftigkeit einer rein dichterischen Existenz wählt. Gleich-
wohl wäre jedem Goethe-Begeisterten die Lektüre dieser 
Analyse zu empfehlen. Gewiß ist die mittelbare Goethe-
Kritik, welche die Neudichtung der Gretchen-Gestalt in 
„Entweder/Oder I" darstellt, nicht nur liebenswürdiger, son-
dern auch tiefer. Am Vergleich der beiden Arten, zu Goethe 
Stellung zu nehmen, kann man sich den Unterschied zwi-



74 Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei 

sehen „Entweder/Oder" und den „Stadien" am leichtesten 
klar machen. 

Es versteht sich von selbst, daß es nicht erlaubt ist, die 
Grobheiten, welche die Pseudonyme im Gastmahl dem 
Weibe an den Kopf werfen, als Kierkegaards eigene Mei-
nung zu nehmen. Ebensowenig dürfen die Bemerkungen 
des Gerichtsrats über die mangelnde ethische Reflexion des 
Weibes allzuernst genommen werden. Die Verspottungen 
des Weibes hier wie dort werden nur richtig verstanden, 
wenn man sieht, daß Kierkegaard, eben indem er sie den 
existentiell flachen Pseudonymen zuschreibt, sich mit ihnen 
bewußt scheiden will von den Veralberungen des weiblichen 
Geschlechts in der „Wiederholung". Diese eigenartige Selbst-
kritik durch Abschieben des Verkehrten in eine niedere 
Schicht menschlichen Lebens ist in der Kierkegaard-Literatur 
nur selten richtig verstanden worden. 

Wichtig sind aus der reichen Gedankenwelt der „Stadien" 
vor allem zwei Punkte: einmal verrät Kierkegaard in der 
moralisierenden Karikatur des Gerichtsrats der „Stadien" 
zum erstenmal deutlich sein gebrochenes Verhältnis zur 
verbürgerlichten Christlichkeit. Daß dies nicht etwa die 
Gedanken von „Entweder/Oder I I " aufhebt und die Ehe 
zu einer Art Halbchristlichkeit herabsetzen will, zeigt die 
„Traurede". Sie ist mit „Entweder/Oder I I " in vollstän-
digem inneren Einklang und zeichnet sich höchstens durch 
eine noch größere religiöse Tiefe aus. Der andere wesentliche 
Gedanke der „Stadien" ist in der „Leidensgeschichte" ge-
geben. Kierkegaard hatte ursprünglich den Plan, dem 
„Tagebuch des Verführers" ein Gegenstück zur Seite zu 
stellen, in dem ein ethisch und religiös zerquälter, in seiner 
Menschlichkeit beschädigter religiöser Psychopath seiner 
Geliebten gegenüber die gleichen Bewegungen vollzieht, die 
im „Tagebuch des Verführers" Johannes sich Cordelia ge-
genüber erlaubt. Dieser Plan ist wohl das ursprüngliche 
Motiv für den Entschluß, die „Stadien" zu schreiben. Es 
versteht sich von selbst, daß Kierkegaard nach dem, was er 
erlebt hatte, nicht mehr fähig war, dies Gegenstück in einer 
ästhetisch genügenden Weise auszuführen. Dichterisch 



Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei 7 5 

glänzend sind allein die Einlagestücke, unter denen die 
Geschichte von dem psychopathisch gehemmten Buchhalter 
ein Musterstück für alle moderne Novellistik geworden ist. 
Die Leidensgeschichte selber aber ist im Grunde langweilig 
geraten. Viel tiefer als sie ist die „Beichtrede". In ihr findet 
sich eine Beschreibung des Übergangs von der religiösen 
Kindheit zur Reife, die religionspsychologisch einzigartig ist. 
Außerdem enthält sie die vollendetste Äußerung Kierke-
gaards über das Verhältnis von Glauben und Reflexion. 
Der Verstand ist ein von Gott in das Land der religiösen 
Unmittelbarkeit geschickter „Feldherr", der die Verend-
lichung des göttlichen Geheimnisses zerstören soll. Er wird 
aber zum „Aufrührer" und mißbraucht seine Gewalt dazu, 
um mit der Verendlichung des Göttlichen zugleich auch den 
Glauben und die Frömmigkeit selber zu vernichten und sich 
als neuen Reflexions-Götzen auf den Thron der Mensch-
lichkeit zu setzen. In der späteren Schriftstellerei ist es 
Kierkegaard kaum gelungen, dieses nach beiden Seiten hin 
gerechte Urteil an den Entartungen der modernen Christ-
lichkeit durchzuführen. Der Entwurf war hier größer als 
die Ausführung. 

Schwerer noch als die „Stadien" ist die „Unwissen-
schaftliche Nachschrift" zu verstehen, die gewissermaßen 
Kierkegaards letztes denkerisches Wort darstellen sollte. 
Die Schwierigkeit entsteht dadurch, daß Kierkegaard wegen 
des Zusammenhangs mit den „Philosophischen Brocken" ge-
zwungen war, den ungläubigen Nihilisten Johannes Clima-
cus zum Verfasser der „Nachschrift" zu machen. Man wird 
darin freilich aller Wahrscheinlichkeit nach eine Kierke-
gaard selber nicht klar bewußte Einsicht wirksam finden: 
Kierkegaard hat gespürt, daß er zu einer reflektierten Dar-
stellung des Christlichen die innere Reife noch nicht hatte. 
Damit ergab sich die Zwangslage, die denkerische Zusam-
menfassung seiner theologischen und philosophischen Arbeit 
so zu geben, daß er vor der Grenze des von ihm noch nicht 
hinreichend durchleuchteten Geheimnisses des christlichen 
Glaubens halt machte. Aus diesem Grunde kommt es zu der 
Paradoxie, daß Kierkegaard, der doch für ein tieferes, mit 



76 Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellern 

echter Menschlichkeit innerlich geeintes Verständnis des 
Glaubens wirken will, in der — glücklicherweise nicht „ab-
schließend" gewordenen — „Unwissenschaftlichen Nach-
schrift" einen Nihilisten über die letzten ethischen und 
religiösen Fragen sprechen lassen muß. Das Werk enthält 
somit in seiner Anlage einen tiefen Widerspruch: Es hat 
noch nie in der Welt einen echten Nihilisten gegeben, der 
die von Climacus verratenen Einsichten in das Geheimnis 
des endlichen und unendlichen Ethos und der menschlichen 
Religiosität besessen hätte. Der heutige Leser muß sich der 
am Schluß der „Nachschrift" unter dem Zwang der wider-
spruchsvollen Aufgabe gebliebenen Lücke bewußt sein und 
als letzten Teil der „Nachschrift" den ersten Teil der „Er-
baulichen Reden in verschiedenem Geist" (vgl. unten 
Seite 87 f.) hinzufügen; auf diese Weise gewinnt er die Mög-
lichkeit, die Aussagen der „Nachschrift" über das Ethische 
und die allgemeine Religiosität richtig zu verstehen. Die 
„Erbaulichen Reden in verschiedenem Geist" erfüllen also 
nachträglich die gleiche Aufgabe, welche die „Drei Reden bei 
gedachten Gelegenheiten" den „Stadien" gegenüber lösen. 

Mit großem Vorbehalt muß man die karikierende und 
objektiv unrichtige Darstellung der bisherigen Schriftstelle-
rei Kierkegaards durch Johannes Climacus lesen. Es ist 
hier nicht möglich, auf das einzelne einzugehen. Sieht man 
aber von diesem Teil der „Nachschrift" ab, so werden zahl-
reiche Einzelpartien des Werks vom Leser mit dem größten 
Genuß und der reichsten Belehrung aufgenommen werden 
können. Kierkegaard ist der erste gewesen, der mit Hilfe 
der Gestalt des Sokrates unserer wissenschaftlichen Erkennt-
nis den Unterschied zwischen dem endlichen (bürgerlichen) 
Ethos und dem unendlichen (ewigen) Ethos zugeführt hat. 
In dieser Hinsicht führ t die „Nachschrift" die in dem Dop-
pelbild der Aussagen des Gerichtsrats der „Stadien" und 
der Rede „Anläßlich einer Trauung" gegebene Unterschei-
dung weiter. Abgesehen von dieser Vertiefung und Berei-
cherung unserer ethischen Erkenntnis dürf te wohl die 
systematisierende Zusammenfassung aller wesentlichen Ele-
mente der allgemeinen Religiosität (von Climacus „Reli-



Der Corsarenstreit und seine Folgen 77 

giosität A" genannt) auch als religionspsychologische und 
religionsphilosophische Denkleistung hoch eingeschätzt wer-
den. Uberaus geistreich ist die Darlegung der Verwandt -
schaft der religiösen Freiheit des Herzens mit der humo-
ristischen Gelassenheit allen Narrhe i ten des menschlichen 
Daseins gegenüber. Freilich verbirgt sich in dieser von 
Climacus gegebenen Verknüpfung eine ungelöste Spannung: 
Es ist nämlich die Frage, ob sich echter ethisch-religiöser 
oder gar christlicher Emst , wenn er sich über den skeptischen 
Nihilismus des Climacus erhebt, den Widerwärt igkei ten und 
Minderwert igkeiten des menschlichen Wesens gegenüber 
allein mit dem H u m o r abfinden darf . Vielleicht darf man in 
jener Verknüpfung eine Andeutung der Grenze finden, die 
Johannes Climacus bei seinem Grunds tandpunk t schließlich 
doch nicht überschreiten kann. Hier und da scheint es so, 
als ob Climacus sich mit der Darstel lung des schwierigen 
Verhältnisses, welches der Glaube zum Endlichen hat, doch 
auch ein wenig über den Glauben lustig machen will. D a n n 
wäre wohl klar , w a r u m diese angeblich „abschließende" 
Nachschrift an allen Ecken und Enden die Krise weissagt, 
die in den Jahren 1846/47 über Kierkegaard als Menschen 
und Schriftsteller hereingebrochen ist. 

VIII. Der Corsarenstreit und seine Folgen 
Noch während der Korrekturarbei t an der „Unwissen-

schaftlichen Nachschrift" wurde Kierkegaard in einen Streit 
verwickelt, der einen ganz neuen Abschnitt im Verhältnis 
zu seiner Umwel t , in seinem Verständnis des Christlichen 
und nicht zuletzt auch in seiner Schriftstellerei einleitete. 

Seit 1840 erregte der „Corsar" , eine von Mei'r Aaron 
Goldschmidt, einem jüngeren Mitstudenten Kierkegaards 
herausgegebene satirische Wochenzeitung, in Kopenhagen 
ständig wachsendes Aufsehen. Der „Corsar" entwickelte sich 
immer mehr zu einem Blatt , welches ohne eigenen klaren 
S tandpunkt alles, was in Kopenhagen Rang, Ansehen und 
Autor i tä t hatte, der Lächerlichkeit preiszugeben suchte. Das 
wirkte um so verheerender, als in dem kleinen Kopenhagen 


