70 Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei

geben, das kann allein das unbegreifliche Wunder der gott-
lichen Gnade. Mit diesen Grundeinsichten und den sie
durchfiihrenden Nebengedanken eines stindigen Schwebens
des Glaubens iiber der Tiefe der Angst, des unbedingten
ethischen Ernstes und des Sich-Wagens des Menschen an
Gott ist Kierkegaard zu einem abschliefenden Ausdruck
der Grundziige seiner persdnlichen Frommigkeit gekommen.
Mit diesen vier Reden hat er urspriinglich seine erbauliche
Schriftstellerei abschlieflen wollen. Erst der ,,Corsarenstreit®
mit seinen von auflen kommenden erschiitternden Erfahrun-
gen hat eine ganz neue Saite in Kierkegaards erbaulicher
Verkiindigung zum Klingen gebracht.

VII. Versuch einer abschliefenden und berichtigenden
Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei

Als Kierkegaard die ,,Philosophischen Brocken®, ,,Begriff
Angst® und die dazu gehdrigen erbaulichen Reden verdffent-
licht hatte, stand er im 32. Lebensjahr, d. h. in einem Alter,
in dem bedeutende Denker und Dichter sich eben reif genug
fihlen zum Beginn ihres eigentlichen Lebenswerks. Macht
man sich klar, daf Kierkegaard, nachdem er iiber die
Schriftstellerei fiir Regine hinausgewachsen war, in den
grundlegenden theologischen und philosophischen Fragen
neue, in keiner Weise ausgeschopfte Einsichten gefunden
hatte, so tritt sein schriftstellerisches Verhalten in den nich-
sten zwei Jahren in ein sonderbares Licht. Die Tagebiicher
zeigen, dafl es ihm weder an dichterischen Einfillen noch
an Fortschritten im begrifflichen Denken mangelt. Trotz-
dem verhilt er sich wie ein alter Mann, der die Gesamternte
seines Lebens sammelt, berichtigt und abschliefend zusam-
menzufassen sucht. Die beiden Hauptwerke sind die ,,Sta-
dien auf des Lebens Weg“ (30. 4. 1845) und die ,, Abschlie-
flende, unwissenschaftliche Nachschrit zu den Philoso-
phischen Brocken® (27. 2. 1846). Die erste Schrift will eine
reflektiert geordnete und begrifflich gereinigte Darstellung
seiner dichterischen Auffassung von der menschlichen und
christlichen Existenz geben. Sie sammelt gleichsam sdmtliche



Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei 71

dichterischen Pseudonyme zu einem Chor von Stimmen,
erginzt und berichtigt die fritheren Dichtungen und schlieflt
mit einem Kommentar iiber das Verhiltnis der dichterischen
zur menschlichen Existenz.

Die ,,Unwissenschaftliche Nachschrift rafft in shnlicher
Weise alle in der bisherigen Schriftstellerei enthaltenen
philosophischen und theologischen Denkversuche zusammen
und bringt sie in eine systematisch geordnete Einheit, wobei
freilich die schwierige Aufgabe entsteht, individuelle und
existentielle Daseinsinterpretation subjektiven Gepriges mit
systematischer Begrifflichkeit zu verschnen.

Die Seltsamkeit dieses eher einem Greise ziemenden
Unternehmens erklirt sich aus dem Kierkegaard mindestens
seit Mai 1838 (vgl. oben Seite 32 {.) beherrschenden Gedan-
ken, er werde seinen 34. Geburtstag (5. Mai 1847) nicht
mehr erleben. Er versucht also, in grofiter Hast die Ernte
einzubringen, und verstrickt sich dabei naturgemifl in den
Widerspruch, dafl er eine allein mit Mufle und Besonnenheit
ausfithrbare Arbeit als ein vom Tode zu Eilfertigkeit, ja
Ubereilung Gehetzter tut. Aus diesem Gesamtgeprage bei-
der Schriften erklirt sich der zwiespiltige Eindruck, den sie
auf den Leser machen. Auf der einen Seite zeigen sie den
Willen zur Vollstindigkeit und zu iiberlegter Begrifflich-
keit. Sie haben deshalb anziehend auf alle gewirkt, die in
die chaotische Produktion der ersten schrifistellerischen
Jahre Kierkegaards Ordnung zu bringen suchten. Auf der
anderen Seite aber merkt man den Schriften allenthalben
das Hastwerk an. Vielleicht darf man auch die z. T. ge-
waltsamen Umdeutungen, mit denen Kierkegaard vor allem
den zweiten Teil von ,Entweder/Oder und ebenso die
Darlegungen in , Wiederholung® und ,,Furcht und Zittern®
verschoben oder sogar verfilscht hat, daraus erkldren. Er
nimmt allzu fliichtig von dem, was er geschrieben hat,
Kenntnis und deutet es aus der Erinnerung und entspre-
chend der pedantischer und sorgsamer werdenden neuen
Gestalt seines Denkens halb unbewufit um. Mitwirkend bei
dieser Umdeutung ist gewesen, dafl Kierkegaard einen for-
malen Umbruch seiner Reflexionsgestalt erlebt hat — die



72 Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei

ersten sicheren Spuren finden sich schon im ,Begriff Angst“.
Die urspriinglich von der Romantik und von Hegel her-
kommende dialektische Denkweise, in der die Begriffe so-
zusagen von Seite zu Seite thren Sinn dndern, ist ithm frag-
wiirdig geworden. Er kann zwar von dieser Beweglichkeit
des Denkens nicht lassen; er sucht sie aber zu bindigen, in-
dem er seine dialektische Denkbewegung in Einzelstiicke
zerteilt und jedes beweglich bleibende Einzelstiick in einem
beSﬁnderen Kasten mit begriffsschematischer Aufschrift ver-
wahrt.

Es folgt aus allem von selbst, daf die ,Stadien auf des
Lebens Weg“ und die ,,Unwissenschaftliche Nachschrift“ zu
den bedeutenden Schriften des neueren europiischen Den-
kens gehoren, deren Deutung dem nicht bis ins letzte sach-
kundigen und feinfiihligen Leser die grofiten Schwierig-
keiten bieten. Im folgenden wird der Inhalt der beiden
Schriften unter den sich so ergebenden Gesichtspunkten
dargestellt.

Bei den ,Stadien haben wir eine unschitzbare Inter-
pretationshilfe, sofern Kierkegaard seiner schriftstellerischen
Gewohnheit folgend diesem Werk einen erbaulichen Kom-
mentar zur Seite gestellt hat. Die ,Drei Reden bei ge-
dachten Gelegenheiten“ — einen Tag vor den ,Stadien® im
Buchhandel erschienen — beziehen sich, in Umkehrung der
Reihenfolge, auf die drei in den ,Stadien“ grob systema-
tisch unterschiedenen Lebensanschauungen. Die erste Rede
erliutert und berichtigt die Darstellung des anfangenden
religiosen Stadiums in der ,Leidensgeschichte® der ,Sta-
dien“. Die zweite verhilt sich ebenso zu dem Allerlei des
Gerichtsrats iiber Liebe und Ehe, und die ,,Grabrede“ ist
der ernste Kontrabafl zu dem Gescherz der das Gastmahl
haltenden #sthetischen Pseudonyme im ersten Teil der ,,Sta-
dien“. Aus dem Kommentar folgt, dafl Kierkegaard weder
die Darstellung des dsthetischen Stadiums im Gastmahl
noch die moralisierende Karikatur von Liebe und Ehe durch
den Gerichtsrat noch die schwermiitige, vor der Reue flie-
hende Reflexion des ,Quidam® der ,Stadien“ fiir eine
zutreffende Darstellung des Asthetischen, des Ethischen



Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei 73

und des Religidsen gehalten hat. Die ,Stadien“ zeigen ge-
wissermaflen diese drei menschlichen Existenzsphiren in
der Verschiebung und Verflachung, welche der Kierke-
gaard fragwiirdig gewordene Dichter dem menschlichen
Leben gegeniiber nicht vermeiden kann. Insofern ist die
Darstellung der drei Stadien in Kierkegaards Sinne als eine
verwirrende Mischung von dichterischem Scharfblick und
dichterischer Verblendung aufzufassen. Die Anmutung an
den Leser, sich mit so zweideutigen literarischen Produk-
tionen zurechtzufinden, ist grofl. Sie zeigt, daf Kierkegaard
es nicht mehr fiir der Mithe wert hilt, dem doch zu Mift-
verstindnissen neigenden zeitgenossischen Leser unmittel-
bare Verstehenshilfen zu geben.

In seltsamem Widerspruch zu dem von Kierkegaard be-
wuflt herausgeforderten verwirrenden Eindruck, den die
»Stadien® als Ganzes machen, steht die Tatsache, dafl
einzelne Abschnitte des Werks grofite dichterische Kraft
bekunden. Das Gastmahl im ersten Teil diirfte dem Plato-
nischen Gastmahl an literarischer Qualitit mindestens eben-
biirtig sein. Eingestreute Schilderungen des Gribskov und
des in der Gartenlaube seinen Morgenimbif§ einnehmenden
und von den Pseudonymen belauschten Ehepaares, ebenso
die Schilderung des vermoorenden Sees in der ,Leidens-
geschichte® und der Erguf} iiber Kopenhagen und die dini-
sche Sprache im Nachwort des Frater Taciturnus sind von
hinreiffender Schénheit. Auch gedanklich finden sich hoch-
bedeutende Stiicke. Die Analyse von Goethes ,Dichtung
und Wahrheit ist in ihrer Unerbittlichkeit gewifl allein
daraus zu erkliren, dafl Kierkegaard Goethe eben deshalb,
weil er ein grofler Dichter ist, zum Beispiel der Unwahr-
haftigkeit einer rein dichterischen Existenz withlt. Gleich-
wohl wire jedem Goethe-Begeisterten die Lektiire dieser
Analyse zu empfehlen. Gewif} ist die mittelbare Goethe-
Kritik, welche die Neudichtung der Gretchen-Gestalt in
»Entweder/Oder I¢ darstellt, nicht nur liebenswiirdiger, son-
dern auch tiefer. Am Vergleich der beiden Arten, zu Goethe
Stellung zu nehmen, kann man sich den Unterschied zwi-



74 Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei

schen ,Entweder/Oder® und den ,,Stadien® am leichtesten
klar machen.

Es versteht sich von selbst, daf} es nicht erlaubt ist, die
Grobheiten, welche die Pseudonyme im Gastmahl dem
Weibe an den Kopf werfen, als Kierkegaards eigene Mei-
nung zu nehmen. Ebensowenig diirfen die Bemerkungen
des Gerichtsrats iiber die mangelnde ethische Reflexion des
Weibes allzuernst genommen werden. Die Verspottungen
des Weibes hier wie dort werden nur richtig verstanden,
wenn man sicht, daff Kierkegaard, eben indem er sie den
existentiell flachen Pseudonymen zuschreibt, sich mit thnen
bewufit scheiden will von den Veralberungen des weiblichen
Geschlechts in der ,, Wiederholung®. Diese eigenartige Selbst-
kritik durch Abschieben des Verkehrten in eine niedere
Schicht menschlichen Lebens ist in der Kierkegaard-Literatur
nur selten richtig verstanden worden.

Wichtig sind aus der reichen Gedankenwelt der ,,Stadien
vor allem zwei Punkte: einmal verrit Kierkegaard in der
moralisierenden Karikatur des Gerichtsrats der ,Stadien®
zum erstenmal deutlich sein gebrochenes Verhiltnis zur
verbiirgerlichten Christlichkeit. Daf8 dies nicht etwa die
Gedanken von ,Entweder/Oder I1“ aufhebt und die Ehe
zu einer Art Halbchristlichkeit herabsetzen will, zeigt die
» Traurede“, Sie ist mit ,Entweder/Oder II“ in vollstin-
digem inneren Einklang und zeichnet sich hdchstens durch
eine noch groflere religiose Tiefe aus. Der andere wesentliche
Gedanke der ,Stadien® ist in der ,Leidensgeschichte® ge-
geben. Kierkegaard hatte urspriinglich den Plan, dem
»Tagebuch des Verfithrers® ein Gegenstiick zur Seite zu
stellen, in dem ein ethisch und religios zerquilter, in seiner
Menschlichkeit beschidigter religioser Psychopath seiner
Geliebten gegeniiber die gleichen Bewegungen vollzieht, die
im ,, Tagebuch des Verfiihrers® Johannes sich Cordelia ge-
geniiber erlaubt. Dieser Plan ist wohl das urspriingliche
Motiv fiir den Entschluf}, die ,Stadien“ zu schreiben. Es
versteht sich von selbst, dafl Kierkegaard nach dem, was er
erlebt hatte, nicht mehr fihig war, dies Gegenstiick in einer
dsthetisch geniigenden Weise auszufiihren. Dichterisch



Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei 75

glinzend sind allein die Einlagestiicke, unter denen die
Geschichte von dem psychopathisch gehemmten Buchhalter
ein Musterstiick fiir alle moderne Novellistik geworden ist.
Die Leidensgeschichte selber aber ist im Grunde langweilig
geraten. Viel tiefer als sie ist die ,Beichtrede®. In ihr findet
sich eine Beschreibung des Ubergangs von der religidsen
Kindheit zur Reife, die religionspsychologisch einzigartig ist.
Auflerdem enthilt sie die vollendetste Auflerung Kierke-
gaards iiber das Verhiltnis von Glauben und Reflexion.
Der Verstand ist ein von Gott in das Land der religidsen
Unmittelbarkeit geschickter ,Feldherr®, der die Verend-
lichung des gottlichen Geheimnisses zerstSren soll. Er wird
aber zum , Aufrithrer und mifibraucht seine Gewalt dazu,
um mit der Verendlichung des Gottlichen zugleich auch den
Glauben und die Frommigkeit selber zu vernichten und sich
als neuen Reflexions-Gotzen auf den Thron der Mensch-
lichkeit zu setzen. In der spiteren Schriftstellerei ist es
Kierkegaard kaum gelungen, dieses nach beiden Seiten hin
gerechte Urteil an den Entartungen der modernen Christ-
lichkeit durchzufithren. Der Entwurf war hier grofler als
die Ausfiithrung.

Schwerer noch als die ,Stadien® ist die ,,Unwissen-
schaftliche Nachschrift zu verstehen, die gewissermafien
Kierkegaards letztes denkerisches Wort darstellen sollte.
Die Schwierigkeit entsteht dadurch, dafl Kierkegaard wegen
des Zusammenhangs mit den ,, Philosophischen Brocken* ge-
zwungen war, den ungliubigen Nihilisten Johannes Clima-
cus zum Verfasser der ,Nachschrift“ zu machen. Man wird
darin freilich aller Wahrscheinlichkeit nach eine Kierke-
gaard selber nicht klar bewufite Einsicht wirksam finden:
Kierkegaard hat gespiirt, dafl er zu einer reflektierten Dar-
stellung des Christlichen die innere Reife noch nicht hatte.
Damit ergab sich die Zwangslage, die denkerische Zusam-
menfassung seiner theologischen und philosophischen Arbeit
so zu geben, dafl er vor der Grenze des von ihm noch nicht
hinreichend durchleuchteten Geheimnisses des christlichen
Glaubens halt machte. Aus diesem Grunde kommt es zu der
Paradoxie, daff Kierkegaard, der doch fiir ein tieferes, mit



76 Zusammenfassung der bisherigen Schriftstellerei

echter Menschlichkeit innerlich geeintes Verstindnis des
Glaubens wirken will, in der — gliicklicherweise nicht ,ab-
schliefend“ gewordenen — ,Unwissenschaftlichen Nach-
schrift“ einen Nihilisten iiber die letzten ethischen und
religidsen Fragen sprechen lassen mufl. Das Werk enthilt
somit in seiner Anlage einen tiefen Widerspruch: Es hat
noch nie in der Welt einen echten Nihilisten gegeben, der
die von Climacus verratenen Einsichten in das Geheimnis
des endlichen und unendlichen Ethos und der menschlichen
Religiositit besessen hitte. Der heutige Leser mufl sich der
am Schluf} der ,,Nachschrift unter dem Zwang der wider-
spruchsvollen Aufgabe gebliebenen Liicke bewuf}t sein und
als letzten Teil der ,,Nachschrift® den ersten Teil der ,Er-
baulichen Reden in verschiedenem Geist® '(vgl. unten
Seite 87 f.) hinzufiigen; auf diese Weise gewinnt er die Mdg-
lichkeit, die Aussagen der ,Nachschrift“ iiber das Ethische
und die allgemeine Religiositit richtig zu verstehen. Die
»Erbaulichen Reden in verschiedenem Geist“ erfiillen also
nachtriglich die gleiche Aufgabe, welche die , Drei Reden bei
gedachten Gelegenheiten” den ,Stadien“ gegeniiber 13sen.

Mit groflem Vorbehalt mufl man die karikierende und
objektiv unrichtige Darstellung der bisherigen Schriftstelle-
rel Kierkegaards durch Johannes Climacus lesen. Es ist
hier nicht moglich, auf das einzelne einzugehen. Sieht man
aber von diesem Teil der ,Nachschrift“ ab, so werden zahl-
reiche Einzelpartien des Werks vom Leser mit dem gréfiten
Genufl und der reichsten Belehrung aufgenommen werden
konnen. Kierkegaard ist der erste gewesen, der mit Hilfe
der Gestalt des Sokrates unserer wissenschaftlichen Erkennt-
nis den Unterschied zwischen dem endlichen (biirgerlichen)
Ethos und dem unendlichen (ewigen) Ethos zugefiihrt hat.
In dieser Hinsicht fiihrt die ,Nachschrift“ die in dem Dop-
pelbild der Aussagen des Gerichtsrats der ,Stadien® und
der Rede ,Anlifilich einer Trauung® gegebene Unterschei-
dung weiter. Abgesehen von dieser Vertiefung und Berei-
cherung unserer ethischen Erkenntnis diirfte wohl die
systematisierende Zusammenfassung aller wesentlichen Ele-
mente der allgemeinen Religiositit (von Climacus ,Reli-



Der Corsarenstreit und seine Folgen 77

giositit A“ genannt) auch als religionspsychologische und
religionsphilosophische Denkleistung hoch eingeschitzt wer-
den. Uberaus geistreich ist die Darlegung der Verwandt-
schaft der religiosen Freiheit des Herzens mit der humo-
ristischen Gelassenheit allen Narrheiten des menschlichen
Daseins gegeniiber. Freilich verbirgt sich in dieser von
Climacus gegebenen Verkniipfung eine ungeldste Spannung:
Es ist nimlich die Frage, ob sich echter ethisch-religitser
oder gar christlicher Ernst, wenn er sich {iber den skeptischen
Nihilismus des Climacus erhebt, den Widerwirtigkeiten und
Minderwertigkeiten des menschlichen Wesens gegeniiber
allein mit dem Humor abfinden darf. Vielleicht darf man in
jener Verkniipfung eine Andeutung der Grenze finden, die
Johannes Climacus bei seinem Grundstandpunkt schliefilich
doch nicht iiberschreiten kann. Hier und da scheint es so,
als ob Climacus sich mit der Darstellung des schwierigen
Verhiltnisses, welches der Glaube zum Endlichen hat, doch
auch ein wenig iiber den Glauben lustig machen will. Dann
wire wohl klar, warum diese angeblich ,abschliefende“
Nachschrift an allen Ecken und Enden die Krise weissagt,
die in den Jahren 1846/47 iiber Kierkegaard als Menschen
und Schriftsteller hereingebrochen ist.

VIIL. Der Corsarenstreit und seine Folgen

Noch wihrend der Korrekturarbeit an der ,,Unwissen-
schaftlichen Nachschrift“ wurde Kierkegaard in einen Streit
verwickelt, der einen ganz neuen Abschnitt im Verhiltnis
zu seiner Umwelt, in seinem Verstindnis des Christlichen
und nicht zuletzt auch in seiner Schriftstellerei einleitete.

Seit 1840 erregte der ,Corsar“, eine von Meir Aaron
Goldschmidt, einem jlingeren Mitstudenten Kierkegaards
herausgegebene satirische Wochenzeitung, in Kopenhagen
stindig wachsendes Aufsehen. Der ,,Corsar® entwickelte sich
immer mehr zu einem Blatt, welches ohne eigenen klaren
Standpunkt alles, was in Kopenhagen Rang, Ansehen und
Autoritit hatte, der Licherlichkeit preiszugeben suchte. Das
wirkte um so verheerender, als in dem kleinen Kopenhagen



