
Träume und Entwürfe des literarischen Ehrgeizes 35 

und Wider während der Verlobungszeit, in welchem sich 
das Doppelspiel der durch „Bekehrung", Tod des Vaters 
und Examen ausgelösten einander widerstreitenden inneren 
Kräf te erneuert, endlich doch zum endgültigen Bruch mit 
der Braut kam. Vor dem näheren Eingehen auf diese Wen-
dung ist es jedoch notwendig, einen Blick zu werfen auf 
die bis zu diesem Zeitpunkt ans Licht tretende literarische 
Produktion Kierkegaards. 

III. Träume und Entwürfe des literarischen Ehrgeizes 
In der schon erwähnten religiösen Selbstbiographie vom 

Herbst 1839 (vgl. oben Seite 33) schreibt Kierkegaard über 
die Zeit vor der Bekehrung und dem Tode des Vaters, er 
habe in verzweifelter Hoffnungslosigkeit allein nach der 
geistigen Seite am Menschen gegriffen, so daß der Gedanke 
an seine bedeutenden Geistesgaben sein einziger Trost ge-
wesen sei. Zwar hat er es vor September 1838 — abgesehen 
von den polemischen Zeitungsaufsätzen — nicht zu wirk-
licher literarischer Produktion gebracht, aber die Tage-
bücher und sonstigen nachgelassenen Aufzeichnungen aus 
den Jahren 1835—37 zeigen, daß Kierkegaard seit dem 
Abbruch des theologischen Studiums mit umfangreichen 
Untersuchungen und Entwürfen ästhetischer und philoso-
phischer Art beschäftigt gewesen ist. Diese Studien kristalli-
sieren sich zunächst um die drei Gestalten Faust, Don Juan 
und Ahasver. Besonders über den Faust-Stoff hat Kierke-
gaard sämtliche erreichbare Literatur durchgearbeitet. Die 
Entwürfe nehmen schließlich Gestalt an in einem, von Ema-
nuel Hirsch aus den Tagebüchern rekonstruierten Fragment: 
„Briefe" (eines faustischen Zweiflers). Der erdichtete Ver-
fasser sollte mit Selbstmord enden und von dem damit aus-
gedrückten Standpunkt unendlichen Wissens oder auch 
unendlicher Unwissenheit aus die literarischen und poli-
tischen Gegenwartserscheinungen ihrer Scheinhaftigkeit und 
inneren Leere überführen. Hinter diesem Plan steht zweifel-
lös ein starker Eindruck von Lenaus Faust. Lenau läßt 
seinen Faust Selbstmord begehen und damit auf ewig dem 

3* 



36 Träume und E n t w ü r f e des literarischen Ehrgeizes 

Vater der Lüge verfallen. Man darf vermuten, daß Kierke-
gaard in Lenaus Faust ein abschreckendes Gegenbild seiner 
eigenen, mit Gott zerfallenen Verzweiflung gesehen hat. 
Kierkegaard hat indessen den Plan der Faust-Briefe nicht 
durchgeführt, da er einsah, daß in dem Entwurf das zu-
fällige persönliche Schicksal des Selbstmörders und die 
allgemeine Zeitkritik zu eng aufeinander bezogen waren. 
Darin drückt sich freilich zugleich auch aus, daß Kierke-
gaard selber keine übergeordnete Lebensauffassung zu eigen 
hatte, welche ihm die dichterische Gestaltung des Zweiflers 
wahrhaft ermöglicht hätte. Kierkegaard sagt später, daß 
einer, der rein persönlich in Lebensgefahr sei, ein Kranker, 
der vom Bett aufgesprungen sei und mit seiner Schriftstel-
le rn einfach die Krankheitserscheinungen mitteile, auch 
wenn das mit großer dichterischer Kraft geschehe, nicht 
wahrhaft Dichter sei; denn das Krankhaf te könne nur dann 
Gegenstand dichterischer Gestaltung sein, wenn es „be-
herrscht und in den Gesamtsinn einer Lebensanschauung 
hineingezwungen" werde. 

Dies letzte spricht Kierkegaard ähnlich schon in der 
September 1838 erschienenen Erstlingsschrift „Aus den 
Papieren eines noch Lebenden" in Form einer Kritik an der 
Romandichtung H . Chr. Andersens aus. In dieser Schrift 
ist die Zeitkritik aus dem Entwurf der „Briefe" teilweise 
aufgenommen, bekommt aber ihren Ha l t an der Andersen-
Kritik, die das Thema der Schrift ist. Das Fehlen einer 
Lebensanschauung bei Andersen drückt sich darin aus 
— und das ist der Kernpunkt der Kritik Kierkegaards an 
dem Roman „Nur ein Spielmann" —, daß Andersen das 
Genie abhängig sein läßt von den äußeren glücklichen Um-
ständen. Das schlägt sowohl den menschlich-ästhetischen als 
auch den religiösen Grundüberzeugungen Kierkegaards ins 
Gesicht — bezeichnend, daß er beides hier noch nicht klar 
auseinanderhält. Im Tagebuch faß t Kierkegaard wenig 
später seine Einwände gegen Andersen in den Satz zusam-
men: „Das Genie geht wie ein Gewitter gegen den Wind". 

Wie gesagt, beschränkt Kierkegaard sich in der Erstlings-
schrift nicht auf die Kritik an Andersen, sondern ordnet 



Träume und En twür fe des literarischen Ehrgeizes 37 

diese ein in eine allgemeine Betrachtung der künstlerischen 
und auch politischen Fehlentwicklung des Zeitalters, wel-
chem der tiefere Ha l t in einer Lebensanschauung fehle. Dem 
gegenüber bekennt Kierkegaard sich derart unvorbehalten, 
wie er das später so nicht mehr ausgesprochen hat, zur 
christlichen Lebensauffassung. Tatsächlich hat die Wendung 
in den christlichen Bußernst — obwohl Kierkegaard darin 
die Zerstörung all seiner Lebenshoffnung sah — ihn aller-
erst zu einer geschlossenen Leistung fähig gemacht und ihn 
vor dem Zerfließen und schließlich Verdämmern in der 
Allmöglichkeit genialer Geistigkeit bewahrt. 

Das gilt auch für Kierkegaards zweites schriftstellerisches 
Werk, die Dissertation „Über den Begriff der Ironie mit 
ständiger Rücksicht auf Sokrates". Möglicherweise hat 
Kierkegaard schon 1836 bei seinen Studien über die Faust-
idee an eine Promotion in der philosophischen Fakultät ge-
dacht. Sicher ist, daß dieser Plan im Spätsommer 1837, sehr 
wahrscheinlich unter dem Einfluß Mollers, feste Formen 
annahm. Moller hat jedoch im März 1838, von seinem 
Sterbebett aus, Kierkegaard davor warnen müssen, seine 
Studien allzu umfangreich anzulegen. Noch im September 
1837 sucht Kierkegaard nach einem passenden Thema. Der 
Inhalt der fertigen Dissertation zeigt jedenfalls, daß auch 
hier das Geltendmachen einer christlichen Lebensauffassung 
der Gegenhalt ist, welcher dem Ganzen die innere Form 
gibt. 

Der Zielgedanke des Werks ist der, daß die wahrhafte 
Fülle echter Menschlichkeit, die wahre Poesie, wie Kierke-
gaard als Romantiker damals noch sagt, allein durch die 
christliche Wiedergeburt dem Menschen zu eigen werden 
kann. Negativ wird dieser Gedanke entwickelt an der so-
matischen Ironie, welche vom Boden des Menschlichen aus 
alles Menschliche aushöhlt und seiner Nichtigkeit überführt. 
In diesem Sinne behauptet Kierkegaard das tiefe, unbe-
dingte Recht der Ironie gegen Hegel, der die Ironie zu 
einem Moment am dialektischen Prozeß des Geistwerdens 
herabsetzt und somit den Gegensatz zwischen sündiger Un-
mittelbarkeit und wahrhaf ter Fülle des Geistes zu bloßen 



38 Träume und En twür fe des literarischen Ehrgeizes 

dialektischen Momenten vermittelt, die durch den Prozeß 
der Geistwerdung übergriffen werden, welcher dem mensch-
lichen Geist grundsätzlich verfügbar ist. Auf der andern 
Seite läßt Kierkegaard aber der Kritik Hegels an der 
romantischen Ironie ihr begrenztes Recht; denn die roman-
tische Ironie ist wirklich nur die innerlich unberechtigte 
Aufblähung des Subjektiven; die objektive Fülle der Idee 
behält ihr gegenüber recht — anders als dem unbedingten 
Ironiker Sokrates gegenüber, der die reine Form der Sub-
jektivität lediglich als Scheidewasser benutzt, um das Sub-
jektive einerseits und die Fülle der Idee andererseits vonein-
ander zu sondern und so beides sich im Nichts der reinen 
Abstraktion auflösen zu lassen — „das Ich, welches ständig 
die Welt verschlingt". Möglich ist ein solches Verfahren 
freilich nur von einem jenseits des unmittelbar Mensch-
lichen liegenden Standpunkt aus. Bei Kierkegaard selber ist 
es die in der Wiedergeburt gewonnene christliche Lebens-
auffassung, die jetzt an der Stelle erscheint, welche in den 
„Briefen" des faustischen Zweiflers der Selbstmord einge-
nommen hatte als Ausdruck der unendlichen Verneinung. 
Es ist klar, daß allein von diesem neuen Standpunkt aus 
Gestaltung möglich ist. Obwohl dergestalt die christliche 
Lebensauffassung das innere Gefüge der Dissertation trägt, 
wie sich an vielen Stellen — gewissermaßen wider Willen — 
verrät, bringt Kierkegaard doch das Christliche nicht un-
mittelbar zur Geltung, sondern verbirgt es in dem vom 
Standpunkt des Sokrates aus entwickelten Gedanken einer 
„beherrschten Ironie", wobei natürlich das Recht des 
sokratischen Standpunktes im Rahmen des zutagetreten-
den Gedankengangs eine abstrakte Setzung bleibt (der 
„Auftrag der Gottheit"), die ihre Fülle nur von der heim-
lichen Gegenwart des Christlichen erhält. 

In der Dissertation sind die Grundfragen aller späteren 
Lebens- und Denkarbeit Kierkegaards bereits gestellt, wenn 
sie auch vorerst nur in groben Umrissen beantwortet wer-
den: Nur von der christlichen Lebensauffassung kann der 
wahre Sinn und die wahre Tiefe alles Menschlichen erfaßt 
werden; es wird deutlich, daß aus sich heraus das Mensch-



Zusammenbruch der Lebenshoffnungen 39 

liehe in der Selbstzerstörung enden muß; nur die christliche 
Wiedergeburt bringt den Menschen wahrhaft zu sich selbst. 
Das heißt aber, daß die christliche Lebensauffassung das 
Menschliche besser begreift als es sich selbst, und daß sich 
das Christliche somit auch in den Kategorien des Mensch-
lichen aussprechen kann, obgleich vom rein Menschlichen 
die Wiedergeburt, und das heißt demnach bei Kierkegaard 
die wahre Menschlichkeit, ja die wahre Poesie, nur als 
unbegreifliches Wunder erfahren werden kann. Reizvoll 
ist in der Dissertation, daß Kierkegaard diese Zusammen-
hänge mit den Denkmitteln der Hegeischen Philosophie 
darstellt, obwohl das Dargestellte diese Philosophie sprengt; 
denn eine Vermittlung zwischen den auseinanderfahrenden 
Grenzbestimmungen der menschlichen Existenzdialektik: 
dem Ende alles Menschlichen in der unendlichen ironischen 
Negativität und der wahren Erfüllung alles im Mensch-
lichen Angelegten im Christentum geschieht nicht durch ein 
System des Denkens, sondern allein in der Wiedergeburts-
erfahrung der einzelnen Subjektivität. Kierkegaard hat erst 
allmählich gelernt, diesen Grundansatz in alle Verzwei-
gungen des Lebens und Denkens hinein durchzuarbeiten. 

IV. Zusammenbruch der Lebenshoffnungen 
Am 10. September 1840 hat Kierkegaard sich mit Regine 

Olsen verlobt. Am 8. August 1841 versuchte er, die Ver-
lobung durch Rücksendung des Rings zu lösen. Am 11. Ok-
tober geschah die endgültige Auflösung der Verlobung. In 
die harte geistige Arbeit an der Dissertation, die am 
16. Juli 1841 von der Kopenhagener philosophischen Fa-
kultät angenommen wurde, schlingt sich also eine an inne-
ren Krisen reiche Verlobungsgeschichte. 

Im Verständnis dieser Verlobungsgeschichte, die nach 
einem Jahr dramatischer Kämpfe zur Trennung der Braut-
leute geführt hat, liegt der Schlüssel zu Kierkegaards Per-
sönlichkeit und seiner gesamten inneren Geschichte. Er hat 
in seinen dichterischen Schriften unter Festhalten der äuße-
ren Bewegungen aus der Wirklichkeit vielfach ein zur 


