Religiose Entwicklung bis zur Verlobung 25

Betrachtet man das Zusammenwirken all dieser Einfliisse
in Kierkegaards geistiger Umwelt, so darf man nicht ver-
gessen, dafl sie bei Kierkegaard ein starkes eigenstindiges
Denken entbunden haben. Auflere Antriebe sind stets nur
die eine Seite der groflen geistigen Produktion. Bei jeder
groflen Gestalt der Geistesgeschichte tritt zu dem inneren
Durchdenken aller Fragen der jeweiligen Zeit das unableit-
bare Individuelle, das sich aus dieser Begegnung in ihr
selbst gebiert. Kierkegaard ist der einzige grofle Denker,
welcher die Formeln fiir eine Auseinandersetzung des
Christentums mit dem Geist des 19. Jahrhunderts voll-
michtig gefunden hat. Dies ist der tiefste Grund seiner
bleibenden Wirkung.

IL. Kierkegaards innere religiése Entwicklung bis zur
Verlobung mit Regine

Es ist unvermeidlich, hier zunichst anzukniipfen an das
in der Darstellung von Kierkegaards Vater (oben Seite 5 ff.)
Gesagte.

Kierkegaard hat in spiteren Jahren hiufig seine Dank-
barkeit dariiber ausgesprochen, daf} sein Vater ihn religids
in streng christlichem Sinne erzogen habe. Ungeachtet aller
Bedenken gegen die jede Unmittelbarkeit des Kindes zer-
knickende Einijbung in die pietistische Siinden- und Buf}-
frdmmigkeit ist Kierkegaard der Meinung gewesen, dafl
jene Erziehung bestimmte Voraussetzungen echter Frommig-
keit in ihm geschaffen habe, die in spiterem Lebensalter
durch nichts zu ersetzen sind. Die urspriingliche Gottes-
beziehung eines Menschen, ebenso wie sein Grundverhiltnis
zum Sittlichen, ist nach Kierkegaard nicht das Ergebnis
verstindiger Reflexion, sondern wird aller Reflexion vor-
weg durch die Erziehung im Kinde angelegt. So sind denn
der Ernst der Siinde, die Siindigkeit und Verlorenheit der
Welt, die unerbittliche, ja grausame Heiligkeit der Pflicht
und die Gewifheit der in Christus zu den Menschen ge-
kommenen Gottesliebe bereits dem Kinde vom Vater tief
eingeprigt worden. Kierkegaard schreibt spiter, das Bild



26 Religiose Entwicklung bis zur Verlobung

des Christus, der aus Liebe in die Welt gekommen ist und
nichts als Liebe und Wahrheit war, von den Menschen aber
angespien wurde, habe auch zur Zeit seiner weitesten Ent-
fernung vom Christentum heimlich im Grunde seiner Seele
geruht.

Man darf diese Erziehung im Christentum nicht ver-
wechseln mit der — etwa der spiteren Braut Regine Olsen
zuteil gewordenen — in der Christenheit gingigen religio-
sen Erziehung, welche dem Kinde sein Christsein ungefihr
ebenso selbstverstindlich werden 1ifit wie das Menschsein.
Dadurch wird nach Kierkegaard ein Mensch gerade um
sein Christwerden betrogen; er kann nicht mehr in die
Lage kommen, das Bediirfnis nach Erl8sung in eigener
Person zu empfinden. Zwar macht auch die vom alten
Kierkegaard durchgefiihrte Erziehung im christlichen Ernst
das Kind nicht von selbst zum wirklichen Christen, zum
Teil legt sie ja auch eine Moglichkeit der Angst und Ver-
zweiflung an, die ebenso gut zu Verkrampfung und Starre
wie zum Glauben fithren konnen; eine solche Erziehung
schafft nur die Voraussetzungen, unter denen der junge
Mensch so nachhaltig von christlicher Lebensgestaltung und
Lebenshaltung durchgeprigt wird, dafl er sich beim Zu-
sammenstofy mit dem Gegenerlebnis des Christlichen bewufit
wird und zur Auseinandersetzung und personlichen Ent-
scheidung gezwungen wird; Voraussetzungen schafft sie
aber auch dadurch, dal die negativen Seiten dieser christ-
lichen Erziechung den Menschen des religidsen Haltes und
Trostes bediirftiger machen. Kierkegaard sagt spater, auch
wenn die personliche Entscheidung dann gegen das Chri-
stentum falle, sei nicht alles verloren; auch aus der Verloren-
heit filhre immer ein Weg zu Christus zuriick, und zwar
deswegen, weil eine Entscheidung gegen das Christentum
dann eine Entscheidung gegen lebendig in der Individualitit
vorhandene Erlebnisse und Prigungen ist; aus der Selbst-
verstindlichkeit falscher Sicherheit aber gebe es keinen
Weg zum Heil.

Kierkegaard spricht hier aus eigener Erfahrung. Er hat
sich in seiner Studentenzeit, also nach dem ersten Heraus-



Religidse Entwicklung bis zur Verlobung 27

treten aus der geistigen Hut des Vaters, mit Leidenschaft
gegen das viterliche Christentum entschieden. Schon in
den ersten Selbstzeugnissen des jungen Studenten begegnet
uns die beginnende Unsicherheit iiber den eigenen religio-
sen Standpunkt. An der Kopenhagener Universitit — auf
Wunsch des Vaters wie auch nach eigener Neigung stu-
dierte Kierkegaard gleich seinem ilteren Bruder Peder
Theologie — lernte er den gemifigten, allmihlich zu
Schleiermacher hiniiberleitenden Rationalismus Clausens
kennen, des damaligen geistigen Haupts der theologischen
Fakultit. Auf Kierkegaard machte diese Theologie keinen
Eindruck; im Tagebuch fertigt er sie dhnlich scharfsinnig
und eigentlich unberiihrt ab wie den Grundtvigianismus.
Entscheidend war jedoch, daf Kierkegaard unter diesen
Auseinandersetzungen zu der Einsicht kam, auch die vom
Vater {iberkommene orthodox-pietistische Frommigkeit sei
eben nicht seine eigene. Die Orthodoxie erscheint ihm
zwar (im Gegensatz zum Rationalismus) als eindrucksvoller,
in sich folgerichtiger Zusammenhang, aber sie ist nicht
Wahrheit fiir ihn. Das heiflt, das Gegenerlebnis, welches
bei Kierkegaard die anerzogene Christlichkeit in Frage
stellt, ist nicht etwa im vulgiren Sinne ,,die Welt mit ihrer
Lust“, sondern der Drang zum Geltendmachen der eigenen
Personlichkeit. Die Bekanntschaft mit dem reichen geistigen
Leben des damaligen Kopenhagen, der Persénlichkeitskult
der romantischen Dichtung, nicht zuletzt das genialische
Treiben des begabteren Teils der Kopenhagener Studenten-
schaft haben Kierkegaard bezaubert. Die Erfahrung, dafl
in den Kreisen des Vaters schon eine so aristokratische, in
den konservativen Neigungen dem Vater nahestehende Ge-
stalt wie Johan Ludvig Heiberg zur verderbten Welt ge-
rechnet wird, a8t in Kierkegaard die Empfindung wachsen,
daf die BuflfrSmmigkeit des Vaters alle freie, sich selbst
verwirklichende Menschlichkeit und Geistigkeit im Keim
ersticken mufl. Das fiihrt nach wachsender Entfremdung
vom Vater schliefflich zu einer so harten Absage an das
Christentum wie der in einer Tagebuchbemerkung vom
Oktober 1835, dafl der Christ sich zum Heiden verhalte wie



28 - Religitse Entwicklung bis zur Verlobung

der Wallach zum Hengst. Kierkegaard gibt auch duflerlich
seinem Widerspruch gegen *den Geist des viterlichen
Christentums einen zugespitzten Ausdruck. Er vernach-
lissigt seine theologischen Studien, filhrt ein Kaffeehaus-
leben, wobei er durch seinen Witz und seine Geistreichigkeit
glinzt, und macht — auch abgesehen von unsinnig ver-
schwenderischen Biicherkdufen — nicht unerhebliche Schul-
den bei Konditoren, Schneidern und Tabakhindlern.

Der Vater hat fiir die Widersetzlichkeit seines Sohns ein
gewisses Verstindnis gehabt. Im Sommer 1835 ermdglicht
er ihm eine zweimonatige Ferienreise nach Nordseeland
und Siidschweden — Eduard Geismar nennt sie ,Ferien
zur Selbstbesinnung® —. Kierkegaard selber ist erstaunt
gewesen iiber die vom Vater hier gezeigte Grofiziigigkeit
in der Geldfrage. Indessen hat diese Selbstbesinnung nun
eben den Ausschlag gegeben fiir die endgiiltige Abwendung
Kierkegaards vom Christentum des Vaters. Seit dem Win-
tersemester 1835/36 widmet er sich ginzlich den philoso-
phisch-dsthetischen Studien. Im Frithjahr 1836 tritt er als
geistreich-eleganter Zeitungsschriftsteller auf. Das Ende
dieses Weges war die ginzliche Trennung vom Vaterhause.
Am 1. September 1837 bezog Kierkegaard eine eigene Woh-
nung, nachdem der Vater seine Schulden bezahlt und thm
einen Jahreswechsel von 500 Reichsbanktalern zugesagt
hatte. Auch das war grofiziigig; eine 5-Zimmerwohnung
kostete damals etwa 25 Taler Miete im Monat; ein Pro-
fessorengehalt betrug 1200 bis 2000 Taler jahrlich.

Inzwischen war aber etwas geschehen, das fiir die innere
Geschichte Kierkegaards bis hin zu seinem Tode bestim-
mende Bedeutung gehabt hat. Zwischen dem 22. April und
dem 6. Juni 1836 fehlt in Kierkegaards Tagebuch jegliche
Eintragung. Die Bemerkungen nach dieser Liicke behandeln
religivse Fragen und sprechen von einer Umkehr, wihrend
die Eintragungen vom Friithjahr 1836 die Verzweiflung
eines rein asthetischen Daseins geradezu aussprechen oder
dichterisch darstellen. Uber das Ereignis, welches diesem
Umschlagen der Lebensstimmung zugrundeliegt, hat Kier-
kegaard sich niemals unmittelbar geduflert. Es wird aber



Religiose Entwicklung bis zur Verlobung 29

an vielen Stellen deutlich, daf er thm die allergrofite Be-
deutung fiir sein religidses Schicksal zuschreibt. Die ,Irrun-
gen® seiner Jugendzeit haben 1hn zum Aufsagen seiner
Verlobung gezwungen, haben ihn zur ,Ausnahme® im
biirgerlichen Sinne gemacht und ihn zum lebenslinglichen
Biifler bestimmt. Rein abstrakt hat Kierkegaard die letzte
Tiefe der Verzweiflung spiter so beschrieben, daf} ein Mensch
im Trotz gegen Gott verzweifelt er selbst sein wolle, gleich
einem Druckfehler, der nicht ausgeldscht werden, sondern
stehen bleiben will als ewiges Zeugnis fiir die Erbirmlich-
keit des ganzen Druckwerks und seines Schopfers. So hitte
denn Kierkegaard, verzweifelnd an sich selbst, sich selbst
und den Gott, der ihn so geschaffen, verflucht, und er hitte
in diesem Fluch sich festgehalten als den, der seine ewige
Bestimmung und seine unausldschliche Eigenart ergreift,
indem er durch sein Wesen Zeuge ist wider die Erbarmlich-
keit des Schopfers. Dieser zunichst innere Vorgang liefle
sich verstehen aus Kierkegaards Versuch, sich als freie, geist-
hafte Personlichkeit unabhingig vom Christentum zu ver-
wirklichen und zur Geltung zu bringen. Daran ist er
offenbar gescheitert. Die durch die Erziehung mitgegebenen
christlichen Voraussetzungen in Verbindung mit den Schwie-
rigkeiten seiner leibseelischen Grundverfassung, welche
Kierkegaard bei jeder geistigen Exaltation niederdriickten
und ihn demiitigend an die Abhingigkeit auch seiner gei-
stigen Leistungen von der leibseelischen Schwiche erinner-
ten, haben thm die Unmittelbarkeit und Leichtigkeit ver-
wehrt, welche die Voraussetzung sind fiir eine Entfaltung
der Personlichkeit im Sinne des romantischen Lebensgefiihls.
Statt dafl Kierkegaard unter den Gleichstrebenden zum
iberlegenen Geist nach dem Bilde Fausts wurde, empfand
er sich als-Gegenstand des Mitleids, und in tief verletztem
Stolz ergriff er die einzig noch bleibende M&glichkeit, sich
eben ,seiner Verdammnis zu riithmen®. Damit hat er, wie
Emanuel Hirsch gezeigt hat, unter den drei Gestalten, die
ihm das Leben aufierhalb des Christlichen darstellten, Don
Juan, Faust und Ahasver, das Bild des ,ewigen Juden®,



30 Religiose Entwicklung bis zur Verlobung

der das Nein zum g6ttlichen Erlosungswillen als ewigen
Inhalt seiner Existenz setzt, in sich selber verwirklicht.

Wie spitere Tagebuchbemerkungen zeigen, hat diese
Gottes- und Selbstverfluchung Kierkegaards einen dufleren
Ausdruck gefunden. Es mufl Zeugen gegeben haben, deren
Anzeige Kierkegaard meinte fiirchten zu miissen fiir den
Fall, da er ins geistliche Amt eintrite. Welcher Art jedoch
dieser duflere Ausdruck gewesen sein konnte, ist uns unbe-
kannt. Kierkegaard hat auch im Tagebuch jede unmittel-
bare Hindeutung vermieden. Die Tatsache, daff von den
etwaigen Zeugen niemals jemand iiber ein derartiges Er-
eignis gesprochen hat, legt die Vermutung nahe, daf} sie
das, was Kierkegaards Leben umdiistert hat, lediglich als
Kaffeehausscherz aufgefafit und alsbald vergessen haben.
Es sei immerhin erwihnt, dafl ein Gastmahl mit Freunden
die natiirlichste Umrahmung des Ereignisses wire. Fiir
Kierkegaard selbst hat aber die Verbindung der dufleren
Tatsdchlichkeit des Fluchs mit der inneren Unentrinnlichkeit
dessen, was sich darin ausdriickte, zu dem Kreisgang gefiihrt,
dafl die Erinnerung immer die gleiche Gemiitslage von
neuem auslosen muflte, die zum Fluch gefijhrt hatte und
so den Fluch von neuem heraufbeschwor. Fast unausweich-
lich wurde dieser Zwangsablauf dadurch, daff Kierkegaard
aufgrund seiner starken dichterischen Anlage der phantasie-
mifligen Reproduktion seiner inneren Zustinde mit all
ihren Mdglichkeiten kaum ausweichen konnte, und so denn
auch die korperlichen Angst- und Schwichezustinde sich
seiner immer wieder bemichtigten. Die dichterische Ergie-
Rung hingegen — Kierkegaard nennt sie Selbstentleerung —
bedeutete keine Befreiung, sondern sparte unter Hervor-
bringung einer Fiille von religids-dichterischen Grenzgestal-
ten den dunklen Punkt in Kierkegaards eigener Seele aus,
in welchem sein dichterisches Selbst angstvoll den eigenen
Untergang sich entgegenstarren sah. So begriindet sich bei
Kierkegaard der Zwiespalt gerade zwischen der Dichtung
des Religiosen und dem Quellpunkt der personlichen reli-
giosen Innerlichkeit, und das steigert den Gegensatz
zwischen den produktiven und den depressiven Phasen bei



Religidse Entwicklung bis zur Verlobung 31

Kierkegaard zu personlichkeitszerreiflender Kraft. Der
Widerstreit konnte erst dann sich 16sen, als es Kierkegaard
gegeben wurde, das Geheimnis seiner EmpOrung wider
Gott dichterisch auszusprechen (in der ,Krankheit zum
Tode“); das bedeutete dann aber zugleich das Aufhéren
seiner eigentlich dichterischen Produktivitit.

Unmittelbar nach Kierkegaards Empdrungsversuch wider
den Gott des viterlichen Christentums finden wir ihn hin-
sichtlich seines inneren religiosen Lebens in verzweifelter
Erstarrung. Er hat durch den Fluch gleichsam selbst bewihrt,
dafl die Lehre des Vaters von der Verderbtheit der Welt
auch in ihren edelsten Gestalten der Wahrheit entspricht;
er selber aber hat sich durch die Absage an das Christentum
von der Moglichkeit der Bufle und VersShnung ausgeschlos-
sen und steht so da als ein Zeuge, der die Wahrheit des
christlichen Bufiglaubens eben durch die eigene Verlorenheit
bekriftigt. In den zwei Jahren vom Sommer 1836 bis zum
Mai 1838 ist Kierkegaard ein dialektisch hochst scharfsinni-
ger Verteidiger der Wahrheit des Christlichen gewesen unter
dem Bewufitsein, dafl er selber von dieser Wahrheit aus-
geschlossen sei.

Erst im Mai 1838 findet diese Zeitspanne ihr Ende mit
einem Ereignis, welches man nur als ,, Wiedergeburt® Kier-
kegaards im Sinne pietistischer Frdmmigkeit auffassen kann.
Die Tagebuchaufzeichnung, welche dieses Ereignis festhilt,
sei hier mitgeteilt: ,Es gibt eine unbeschreibliche Freude,
die uns ebenso unerklirbar durchgliiht, wie des Apostels
Ausbruch unbegriindet hervorbricht: ’Freuet euch, und
abermals sage ich: Freuet euch. — Nicht eine Freude tiber
dies oder jenes, sondern der Seele vollgiiltiger Ausruf ’mit
Zung’ und Mund und aus Herzens Grund‘: *Ich freue mich
an meiner Freude, aus, in, mit, bei, an, durch und mit meiner
Freude’ — ein himmlischer Kehrreim, der gleichsam plotz-
lich unseren iibrigen Gesang abschneidet; eine Freude, die
gleich einem Windhauch kiihlt und erfrischt, ein Stof} des
Passats, der vom Hain Mamre zu den ewigen Hiitten weht.
Den 19.Mai, vormittags, 10t/2 Uhr.“ Abgesehen davon,
daf} die Aufzeichnung ganz dem Stil von autobiographischen



32 Religitse Entwicklung bis zur Verlobung

Schilderungen einer ,Gnadensekunde® entspricht (man ver-
gleiche etwa Pascals ,,Memorial®), schlieft der Zusammen-
hang, in welchem die Notiz ihren Platz hat, es aus, dafl es
sich hier lediglich um einen euphorischen Stimmungsausschlag
handelt: Kierkegaard ist — nach 1%/sjihriger Pause —
wenig spiter erstmalig wieder zum Abendmahl gegangen;
in den Aufzeichnungen nach dem 19.Mai lifit sich ein
ganz personliches Verhiltnis Kierkegaards zu Jesus und
zum Christlichen beobachten, wihrend vorher allenfalls
die rein lehrmifige Verteidigung der orthodoxen Position
das Feld beherrscht; schlieflich schreibt Kierkegaard am
9. Juli 1838 ins Tagebuch: , Ich danke dir, Vater im Him-
mel, dafl du mir hier auf Erden fiir eine Zeit wie die
jetzige, wo ich seiner so hochlich bedarf, einen irdischen
Vater bewahrt hast, der, wie ich hoffe, mit deiner Hilfe
groflere Freude daran haben soll, ein zweites Mal mein
Vater zu sein, als er sie daran gehabt hat, es zum ersten Mal
zu sein.“ Die letzte Aufzeichnung, zusammen mit der Auf-
zeichnung anlifllich des Todes des alten Kierkegaard
(8./9. August 1838), in welcher Kierkegaard sagt, dafl der
Tod des Vaters das letzte Opfer sei, welches er seiner Liebe
zum Sohn gebracht habe, 1iflt vermuten, dafl der Vater
bei der ,Bekehrung® eine ausschlaggebende Rolle gespielt
hat. Méglicherweise hat er durch eine Selbsterschlieffung
dem Sohn gegeniiber diesem die Moglichkeit gegeben, unter
der erschiitternden Erkenntnis der Gleichliufigkeit seines
religiosen Schicksals mit dem des Vaters, sich seinerseits
dem Vater zu 6ffnen. Kierkegaard mufite entdecken, daf
sein Versuch, aus der umdiisterten Menschlichkeit des Vaters
in freie und unbefangene Geistigkeit zu fliehen, ihn in genau
die gleiche Siinde hatte stiirzen lassen, die seinen Vater in
die Schwermut seines Christentumsverstindnisses hinein-
gezogen hatte. Daraus liefle sich verstehen, dafl der alte
Kierkegaard mit seinen religidsen Zwangsvorstellungen in
der Folgezeit einen so tiefgehenden Einfluff auf den Sohn
gewonnen hat. Kierkegaard machte sich den Gedanken des
Vaters zu eigen, dafl ein Fluch auf der Familie liege und
daf keines der Kinder den Vater {iberleben oder den



Religiose Entwicklung bis zur Verlobung 33

34, Geburtstag erreichen werde. Tatsichlich hatKierkegaard
nach seinem 34. Geburtstag das Taufregister nachschlagen
lassen in der Meinung, daf} ein Irrtum vorliegen miisse.

Im September 1839, zur Zeit eines Stimmungstiefstandes,
hat Kierkegaard anlidfllich des Versuchs einer kurzen reli-
giosen Selbstbiographie die mit der ,Bekehrung® zusam-
menhangende Einsicht in das religidse Schicksal seiner Fa-
milie und seiner selbst ein ,,Erdbeben® genannt. Damit malt
er die erschiitternde, das natiirliche Lebensgefiihl zerstorende
Kehrseite der beseligenden Gnadenerfahrung auf eine
Weise, fiir die es in autobiographischen Darstellungen reli-
gioser Bekehrungen sonst kaum eine Entsprechung gibt. Das
allein ithm noch in diesem Dasein Mogliche und Gebotene
schien ihm zu sein, dafl er unter Verzicht auf alle mensch-
lich-irdischen Lebensaussichten in strenger Buffhaltung dem
nahen Tode und der nur in ihm moglichen Versshnung
entgegenwarte.

Die in Hinsicht auf den diesseitigen Lebensstand ver-
neinende Seite der Bekehrungserfahrung diirfte vorbereitet
gewesen sein durch den Tod Poul Martin Mellers (13. Mirz
1838). Kierkegaard redet den Verstorbenen spiter in der
Widmung zum ,Begriff Angst unter anderem an als ,,den
Freund, den er verloren, den Leser, den er misse“. Uberdies
hatte der Tod des Freundes auch eine erhebliche Minderung,
wenn nicht Sperrung der Aussicht Kierkegaards auf eine
Universitdtslaufbahn zur Folge. Mag daneben auch das
personliche Christentum Mellers, das sich in seiner Welt-
offenheit von dem des alten Kierkegaard unterschied, fiir
die Wiederanniherung Kierkegaards an das Christliche von
Bedeutung gewesen sein, so ist doch die ,Bekehrung®
Kierkegaards zweifellos ein fiir thn selbst unvermittelt,
blitzartig thn tberfallendes Geschehen gewesen. Er schreibt
spater in einer erbaulichen Rede, daff ein rechter Christ
den Zeitpunkt seines Christwerdens miisse angeben konnen.
Dafl aber diese ,,Bekehrung® eine so nachdriicklich lebens-
verneinende Seite gehabt hat, ist der letzte Grund dafiir,
dafl Kierkegaard stets ein starkes Empfinden fiir die den
unmittelbaren menschlichen Lebenswillen und Lebensdrang

3 Kierkegaard



34 Religiose Entwicklung bis zur Verlobung

totende Seite am Christentum besessen hat und daher gegen
samtliche Gestalten einer Theologie gefeit war, welche das
Christentum ginzlich fiir die Entfaltung edlerer Mensch-
lichkeit vereinnahmt.

Kierkegaard hat nach dem Tode des Vaters zwar
11/z Jahre an die ihm sinnlos erscheinende Aufgabe gesetzt,
entsprechend dem letzten Wunsch des Toten das theologische
Examen abzulegen; fiir die Nachfolge Mellers kam er des-
halb mit seiner Dissertation endgiiltig zu spit. Das fiir ihn
unerwartete Abscheiden des Vaters vor dem eigenen Tod
und der ebenso unerwartete Abschlufl des Examens gaben
jedoch dem vom Vater iibernommenen Deutungsgesetz sei-
nes Lebens einen ersten Stofl: Es erscheint fiir Kierkegaard
die Mboglichkeit, dennoch einen ernsthaften diesseitigen
Lebenssinn zu ergreifen, das , Allgemeine zu verwirklichen®,
das heiflt nach Beruf und Familie zu streben, so daf§ die
Krisenzeit 1836—40 dann "als gottgewollter Durchgang
der Priifung und Liuterung erschiene. In diesen Zusammen-
hang gehort die Verlobung Kierkegaards mit Regine Olsen,
Tochter des Etatsrats Olsen, eines vornehmen Kopenhage-
ner Biirgers. Kierkegaard hatte das 10 Jahre jiingere, in
seiner Unmittelbarkeit ihm schlechthin entgegengesetzte,
damals 14jihrige Midchen schon im Mai 1837 fliichtig
kennengelernt und einen tiefen Eindruck empfangen.
Kierkegaard hat zu den Menschen gehdrt, iiber die der
Eros mit Zaubermacht gleichsam iiber Nacht hereinbricht.
Wie aber damals die Begegnung ihm seine verzweifelte
innere Lage allenfalls stirker bewuft machte und ihn so-
mit lediglich tiefer in sie hineinzwang, so bedeutet auch
die Werbung um Regine im September 1840 nichts eigent-
lich Neues fiir Kierkegaards innere Haltung, sondern ist
vielmehr der als solcher klar bewuflte, stirkste Ausschlag
der erwihnten bejahenden Lebensstimmung. Kierkegaard
hat unmittelbar vor der Verlobung eine Reise nach Jiitland
unternommen, um sich am Geburtsort seines Vaters, ange-
sichts der Stitte des Fluches, zu priifen, ob er zu diesem
Schritt das innere Recht habe. Es ist deshalb freilich schwer-

wiegend gewesen, daf es nach einem monatelangen Hin



Triume und Entwiirfe des literarischen Ehrgeizes 35

und Wider wihrend der Verlobungszeit, in welchem sich
das Doppelspiel der durch ,Bekehrung“, Tod des Vaters
und Examen ausgelGsten einander widerstreitenden inneren
Krifte erneuert, endlich doch zum endgiiltigen Bruch mit
der Braut kam. Vor dem niheren Eingehen auf diese Wen-
dung ist es jedoch notwendig, einen Blick zu werfen auf
die bis zu diesem Zeitpunkt ans Licht tretende literarische
Produktion Kierkegaards.

III. Triume und Entwiirfe des literarischen Ehrgeizes

In der schon erwihnten religitsen Selbstbiographie vom
Herbst 1839 (vgl. oben Seite 33) schreibt Kierkegaard iiber
die Zeit vor der Bekehrung und dem Tode des Vaters, er
habe in verzweifelter Hoffnungslosigkeit allein nach der
geistigen Seite am Menschen gegriffen, so dafl der Gedanke
an seine bedeutenden Geistesgaben sein einziger Trost ge-
wesen sel. Zwar hat er es vor September 1838 -- abgesehen
von den polemischen Zeitungsaufsitzen — nicht zu wirk-
licher literarischer Produktion gebracht, aber die Tage-
biicher und sonstigen nachgelassenen Aufzeichnungen aus
den Jahren 1835--37 zeigen, dafl Kierkegaard seit dem
Abbruch des theologischen Studiums mit umfangreichen
Untersuchungen und Entwiirfen isthetischer und philoso-
phischer Art beschiftigt gewesen ist. Diese Studien kristalli-
sieren sich zunichst um die drei Gestalten Faust, Don Juan
und Ahasver. Besonders iiber den Faust-Stoff hat Kierke-
gaard simtliche erreichbare Literatur durchgearbeitet. Die
Entwiirfe nehmen schliefilich Gestalt an in einem, von Ema-
nuel Hirsch aus den Tagebiichern rekonstruierten Fragment:
»Briefe“ (eines faustischen Zweiflers). Der erdichtete Ver-
fasser sollte mit Selbstmord enden und von dem damit aus-
gedriickten Standpunkt unendlichen Wissens oder auch
unendlicher Unwissenheit aus die literarischen und poli-
tischen Gegenwartserscheinungen ihrer Scheinhaftigkeit und
inneren Leere iiberfithren. Hinter diesem Plan steht zweifel-
los ein starker Eindruck von Lenaus Faust. Lenau lifit
seinen Faust Selbstmord begehen und damit auf ewig dem

3’0



