
Religiöse Entwicklung bis zur Verlobung 25 

Betrachtet man das Zusammenwirken all dieser Einflüsse 
in Kierkegaards geistiger Umwelt, so darf man nicht ver-
gessen, daß sie bei Kierkegaard ein starkes eigenständiges 
Denken entbunden haben. Äußere Antriebe sind stets nur 
die eine Seite der großen geistigen Produktion. Bei jeder 
großen Gestalt der Geistesgeschichte tritt zu dem inneren 
Durchdenken aller Fragen der jeweiligen Zeit das unableit-
bare Individuelle, das sich aus dieser Begegnung in ihr 
selbst gebiert. Kierkegaard ist der einzige große Denker, 
welcher die Formeln für eine Auseinandersetzung des 
Christentums mit dem Geist des 19. Jahrhunderts voll-
mächtig gefunden hat. Dies ist der tiefste Grund seiner 
bleibenden Wirkung. 

II. Kierkegaards innere religiöse Entwicklung bis zur 
Verlobung mit Regine 

Es ist unvermeidlich, hier zunächst anzuknüpfen an das 
in der Darstellung von Kierkegaards Vater (oben Seite 5 ff.) 
Gesagte. 

Kierkegaard hat in späteren Jahren häufig seine Dank-
barkeit darüber ausgesprochen, daß- sein Vater ihn religiös 
in streng christlichem Sinne erzogen habe. Ungeachtet aller 
Bedenken gegen die jede Unmittelbarkeit des Kindes zer-
knickende Einübung in die pietistische Sünden- und Buß-
frömmigkeit ist Kierkegaard der Meinung gewesen, daß 
jene Erziehung bestimmte Voraussetzungen echter Frömmig-
keit in ihm geschaffen habe, die in späterem Lebensalter 
durch nichts zu ersetzen sind. Die ursprüngliche Gottes-
beziehung eines Menschen, ebenso wie sein Grundverhältnis 
zum Sittlichen, ist nach Kierkegaard nicht das Ergebnis 
verständiger Reflexion, sondern wird aller Reflexion vor-
weg durch die Erziehung im Kinde angelegt. So sind denn 
der Ernst der Sünde, die Sündigkeit und Verlorenheit der 
Welt, die unerbittliche, ja grausame Heiligkeit der Pflicht 
und die Gewißheit der in Christus zu den Menschen ge-
kommenen Gottesliebe bereits dem Kinde vom Vater tief 
eingeprägt worden. Kierkegaard schreibt später, das Bild 



26 Religiöse Entwicklung bis zur Ver lobung 

des Christus, der aus Liebe in die Welt gekommen ist und 
nichts als Liebe und Wahrheit war, von den Menschen aber 
angespien wurde, habe auch zur Zeit seiner weitesten Ent-
fernung vom Christentum heimlich im Grunde seiner Seele 
geruht. 

Man darf diese Erziehung im Christentum nicht ver-
wechseln mit der — etwa der späteren Braut Regine Olsen 
zuteil gewordenen — in der Christenheit gängigen religiö-
sen Erziehung, welche dem Kinde sein Christsein ungefähr 
ebenso selbstverständlich werden läßt wie das Menschsein. 
Dadurch wird nach Kierkegaard ein Mensch gerade um 
sein Christwerden betrogen; er kann nicht mehr in die 
Lage kommen, das Bedürfnis nach Erlösung in eigener 
Person zu empfinden. Zwar macht auch die vom alten 
Kierkegaard durchgeführte Erziehung im christlichen Ernst 
das Kind nicht von selbst zum wirklichen Christen, zum 
Teil legt sie ja auch eine Möglichkeit der Angst und Ver-
zweiflung an, die ebenso gut zu Verkrampfung und Starre 
wie zum Glauben führen können; eine solche Erziehung 
schafft nur die Voraussetzungen, unter denen der junge 
Mensch so nachhaltig von christlicher Lebensgestaltung und 
Lebenshaltung durchgeprägt wird, daß er sich beim Zu-
sammenstoß mit dem Gegenerlebnis des Christlichen bewußt 
wird und zur Auseinandersetzung und persönlichen Ent-
scheidung gezwungen wird; Voraussetzungen schafft sie 
aber auch dadurch, daß die negativen Seiten dieser christ-
lichen Erziehung den Menschen des religiösen Haltes und 
Trostes bedürftiger machen. Kierkegaard sagt später, auch 
wenn die persönliche Entscheidung dann g e g e n das Chri-
stentum falle, sei nicht alles verloren; auch aus der Verloren-
heit führe immer ein Weg zu Christus zurück, und zwar 
deswegen, weil eine Entscheidung gegen das Christentum 
dann eine Entscheidung gegen lebendig in der Individualität 
vorhandene Erlebnisse und Prägungen ist; aus der Selbst-
verständlichkeit falscher Sicherheit aber gebe es keinen 
Weg zum Heil. 

Kierkegaard spricht hier aus eigener Erfahrung. Er hat 
sich in seiner Studentenzeit, also nach dem ersten Heraus-



Religiöse Entwicklung bis zur Verlobung 27 

treten aus der geistigen Hut des Vaters, mit Leidenschaft 
g e g e n das väterliche Christentum entschieden. Schon in 
den ersten Selbstzeugnissen des jungen Studenten begegnet 
uns die beginnende Unsicherheit über den eigenen religiö-
sen Standpunkt. An der Kopenhagener Universität — auf 
Wunsch des Vaters wie auch nach eigener Neigung stu-
dierte Kierkegaard gleich seinem älteren Bruder Peder 
Theologie — lernte er den gemäßigten, allmählich zu 
Schleiermacher hinüberleitenden Rationalismus Clausens 
kennen, des damaligen geistigen Haupts der theologischen 
Fakultät. Auf Kierkegaard machte diese Theologie keinen 
Eindruck; im Tagebuch fertigt er sie ähnlich scharfsinnig 
und eigentlich unberührt ab wie den Grundtvigianismus. 
Entscheidend war jedoch, daß Kierkegaard unter diesen 
Auseinandersetzungen zu der Einsicht kam, auch die vom 
Vater überkommene orthodox-pietistische Frömmigkeit sei 
eben nicht seine e igene . Die Orthodoxie erscheint ihm 
zwar (im Gegensatz zum Rationalismus) als eindrucksvoller, 
in sich folgerichtiger Zusammenhang, aber sie ist nicht 
Wahrheit f ü r ihn . Das heißt, das Gegenerlebnis, welches 
bei Kierkegaard die anerzogene Christlichkeit in Frage 
stellt, ist nicht etwa im vulgären Sinne „die Welt mit ihrer 
Lust", sondern der Drang zum Geltendmachen der eigenen 
Persönlichkeit. Die Bekanntschaft mit dem reichen geistigen 
Leben des damaligen Kopenhagen, der Persönlichkeitskult 
der romantischen Dichtung, nicht zuletzt das genialische 
Treiben des begabteren Teils der Kopenhagener Studenten-
schaft haben Kierkegaard bezaubert. Die Erfahrung, daß 
in den Kreisen des Vaters schon eine so aristokratische, in 
den konservativen Neigungen dem Vater nahestehende Ge-
stalt wie Johan Ludvig Heiberg zur verderbten Welt ge-
rechnet wird, läßt in Kierkegaard die Empfindung wachsen, 
daß die Bußfrömmigkeit des Vaters a l l e freie, sich selbst 
verwirklichende Menschlichkeit und Geistigkeit im Keim 
ersticken muß. Das führt nach wachsender Entfremdung 
vom Vater schließlich zu einer so harten Absage an das 
Christentum wie der in einer Tagebuchbemerkung vom 
Oktober 1835, daß der Christ sich zum Heiden verhalte wie 



28 Religiöse Entwicklung bis zur Verlobung 

der Wallach zum Hengst. Kierkegaard gibt auch äußerlich 
seinem Widerspruch gegen ' den Geist des väterlichen 
Christentums einen zugespitzten Ausdruck. Er vernach-
lässigt seine theologischen Studien, führt ein Kaffeehaus-
leben, wobei er durch seinen Witz und seine Geistreichigkeit 
glänzt, und macht — auch abgesehen von unsinnig ver-
schwenderischen Bücherkäufen — nicht unerhebliche Schul-
den bei Konditoren, Schneidern und Tabakhändlern. 

Der Vater hat fü r die Widersetzlichkeit seines Sohns ein 
gewisses Verständnis gehabt. Im Sommer 1835 ermöglicht 
er ihm eine zweimonatige Ferienreise nach Nordseeland 
und Südschweden — Eduard Geismar nennt sie „Ferien 
zur Selbstbesinnung" —. Kierkegaard selber ist erstaunt 
gewesen über die vom Vater hier gezeigte Großzügigkeit 
in der Geldfrage. Indessen hat diese Selbstbesinnung nun 
eben den Ausschlag gegeben für die endgültige Abwendung 
Kierkegaards vom Christentum des Vaters. Seit dem Win-
tersemester 1835/36 widmet er sich gänzlich den philoso-
phisch-ästhetischen Studien. Im Frühjahr 1836 tritt er als 
geistreich-eleganter Zeitungsschriftsteller auf. Das Ende 
dieses Weges war die gänzliche Trennung vom Vaterhause. 
Am 1. September 1837 bezog Kierkegaard eine eigene Woh-
nung, nachdem der Vater seine Schulden bezahlt und ihm 
einen Jahreswechsel von 500 Reichsbanktalern zugesagt 
hatte. Auch das war großzügig; eine 5-Zimmerwohnung 
kostete damals etwa 25 Taler Miete im Monat; ein Pro-
fessorengehalt betrug 1200 bis 2000 Taler jährlich. 

Inzwischen war aber etwas geschehen, das für die innere 
Geschichte Kierkegaards bis hin zu seinem Tode bestim-
mende Bedeutung gehabt hat. Zwischen dem 22. April und 
dem 6. Juni 1836 fehlt in Kierkegaards Tagebuch jegliche 
Eintragung. Die Bemerkungen nach dieser Lücke behandeln 
religiöse Fragen und sprechen von einer Umkehr, während 
die Eintragungen vom Frühjahr 1836 die Verzweiflung 
eines rein ästhetischen Daseins geradezu aussprechen oder 
dichterisch darstellen. Über das Ereignis, welches diesem 
Umschlagen der Lebensstimmung zugrundeliegt, hat Kier-
kegaard sich niemals unmittelbar geäußert. Es wird aber 



Religiöse Entwicklung bis zur Verlobung 29 

an vielen Stellen deutlich, daß er ihm die allergrößte Be-
deutung f ü r sein religiöses Schicksal zuschreibt. Die „ I r run-
gen" seiner Jugendzeit haben ihn zum Aufsagen seiner 
Verlobung gezwungen, haben ihn zur „Ausnahme" im 
bürgerlichen Sinne gemacht und ihn zum lebenslänglichen 
Büßer bestimmt. Rein abstrakt hat Kierkegaard die letzte 
Tiefe der Verzweif lung später so beschrieben, daß ein Mensch 
im Trotz gegen Got t verzweifelt er selbst sein wolle, gleich 
einem Druckfehler, der nicht ausgelöscht werden, sondern 
stehen bleiben will als ewiges Zeugnis f ü r die Erbärmlich-
keit des ganzen Druckwerks und seines Schöpfers. So hät te 
denn Kierkegaard, verzweifelnd an sich selbst, sich selbst 
und den Got t , der ihn so geschaffen, verflucht, und er hätte 
in diesem Fluch sich festgehalten als den, der seine ewige 
Bestimmung und seine unauslöschliche Eigenart ergreift, 
indem er durch sein Wesen Zeuge ist wider die Erbärmlich-
keit des Schöpfers. Dieser zunächst innere Vorgang ließe 
sich verstehen aus Kierkegaards Versuch, sich als freie, geist-
haf te Persönlichkeit unabhängig vom Christentum zu ver-
wirklichen und zur Geltung zu bringen. D a r a n ist er 
offenbar gescheitert. Die durch die Erziehung mitgegebenen 
christlichen Voraussetzungen in Verbindung mit den Schwie-
rigkeiten seiner leibseelischen Grundverfassung, welche 
Kierkegaard bei jeder geistigen Exaltat ion niederdrückten 
und ihn demütigend an die Abhängigkeit auch seiner gei-
stigen Leistungen von der leibseelischen Schwäche erinner-
ten, haben ihm die Unmit telbarkei t und Leichtigkeit ver-
wehrt , welche die Voraussetzung sind f ü r eine Entfa l tung 
der Persönlichkeit im Sinne des romantischen Lebensgefühls. 
Stat t daß Kierkegaard unter den Gleichstrebenden zum 
überlegenen Geist nach dem Bilde Fausts wurde, empfand 
er sich als Gegenstand des Mitleids, und in tief verletztem 
Stolz ergriff er die einzig noch bleibende Möglichkeit, sich 
eben „seiner Verdammnis zu rühmen". Damit hat er, wie 
Emanuel Hirsch gezeigt hat , unter den drei Gestalten, die 
ihm das Leben außerhalb des Christlichen darstellten, Don 
Juan, Faust und Ahasver, das Bild des „ewigen Juden" , 



30 Religiöse Entwicklung bis zur Verlobung 

der das Nein zum göttlichen Erlösungswillen als ewigen 
Inhalt seiner Existenz setzt, in sich selber verwirklicht. 

Wie spätere Tagebuchbemerkungen zeigen, hat diese 
Gottes- und Selbstverfluchung Kierkegaards einen äußeren 
Ausdruck gefunden. Es muß Zeugen gegeben haben, deren 
Anzeige Kierkegaard meinte fürchten zu müssen für den 
Fall, daß er ins geistliche Amt einträte. Welcher Ar t jedoch 
dieser äußere Ausdruck gewesen sein könnte, ist uns unbe-
kannt. Kierkegaard hat auch im Tagebuch jede unmittel-
bare Hindeutung vermieden. Die Tatsache, daß von den 
etwaigen Zeugen niemals jemand über ein derartiges Er-
eignis gesprochen hat, legt die Vermutung nahe, daß sie 
das, was Kierkegaards Leben umdüstert hat, lediglich als 
Kaffeehausscherz aufgefaßt und alsbald vergessen haben. 
Es sei immerhin erwähnt, daß ein Gastmahl mit Freunden 
die natürlichste Umrahmung des Ereignisses wäre. Für 
Kierkegaard selbst hat aber die Verbindung der äußeren 
Tatsächlichkeit des Fluchs mit der inneren Unentrinnlichkeit 
dessen, was sich darin ausdrückte, zu dem Kreisgang geführt, 
daß die Erinnerung immer die gleiche Gemütslage von 
neuem auslösen mußte, die zum Fluch geführt hatte und 
so den Fluch von neuem heraufbeschwor. Fast unausweich-
lich wurde dieser Zwangsablauf dadurch, daß Kierkegaard 
aufgrund seiner starken dichterischen Anlage der phantasie-
mäßigen Reproduktion seiner inneren Zustände mit all 
ihren Möglichkeiten kaum ausweichen konnte, und so denn 
auch die körperlichen Angst- und Schwächezustände sich 
seiner immer wieder bemächtigten. Die dichterische Ergie-
ßung hingegen — Kierkegaard nennt sie Selbstentleerung — 
bedeutete keine Befreiung, sondern sparte unter Hervor-
bringung einer Fülle von religiös-dichterischen Grenzgestal-
ten den dunklen Punkt in Kierkegaards eigener Seele aus, 
in welchem sein dichterisches Selbst angstvoll den eigenen 
Untergang sich entgegenstarren sah. So begründet sich bei 
Kierkegaard der Zwiespalt gerade zwischen der Dichtung 
des Religiösen und dem Quellpunkt der persönlichen reli-
giösen Innerlichkeit, und das steigert den Gegensatz 
zwischen den produktiven und den depressiven Phasen bei 



Religiöse Entwicklung bis zur Verlobung 31 

Kierkegaard zu persönlichkeitszerreißender Kraft. Der 
Widerstreit konnte erst dann sich lösen, als es Kierkegaard 
gegeben wurde, das Geheimnis seiner Empörung wider 
Gott dichterisch auszusprechen (in der „Krankheit zum 
Tode") ; das bedeutete dann aber zugleich das Aufhören 
seiner eigentlich dichterischen Produktivität. 

Unmittelbar nach Kierkegaards Empörungsversuch wider 
den Gott des väterlichen Christentums finden wir ihn hin-
sichtlich seines inneren religiösen Lebens in verzweifelter 
Erstarrung. Er hat durch den Fluch gleichsam selbst bewährt, 
daß die Lehre des Vaters von der Verderbtheit der Welt 
auch in ihren edelsten Gestalten der Wahrheit entspricht; 
er selber aber hat sich durch die Absage an das Christentum 
von der Möglichkeit der Buße und Versöhnung ausgeschlos-
sen und steht so da als ein Zeuge, der die Wahrheit des 
christlichen Bußglaubens eben durch die eigene Verlorenheit 
bekräftigt. In den zwei Jahren vom Sommer 1836 bis zum 
Mai 1838 ist Kierkegaard ein dialektisch höchst scharfsinni-
ger Verteidiger der Wahrheit des Christlichen gewesen unter 
dem Bewußtsein, daß er selber von dieser Wahrheit aus-
geschlossen sei. 

Erst im Mai 1838 findet diese Zeitspanne ihr Ende mit 
einem Ereignis, welches man nur als „Wiedergeburt" Kier-
kegaards im Sinne pietistischer Frömmigkeit auffassen kann. 
Die Tagebuchaufzeichnung, welche dieses Ereignis festhält, 
sei hier mitgeteilt: „Es gibt eine unbeschreibliche Freude, 
die uns ebenso unerklärbar durchglüht, wie des Apostels 
Ausbruch unbegründet hervorbricht: 'Freuet euch, und 
abermals sage ich: Freuet euch.' — Nicht eine Freude über 
dies oder jenes, sondern der Seele vollgültiger Ausruf 'mit 
Zung' und Mund und aus Herzens Grund': 'Ich freue mich 
an meiner Freude, aus, in, mit, bei, an, durch und mit meiner 
Freude' — ein himmlischer Kehrreim, der gleichsam plötz-
lich unseren übrigen Gesang abschneidet; eine Freude, die 
gleich einem Windhauch kühlt und erfrischt, ein Stoß des 
Passats, der vom Hain Mamre zu den ewigen Hütten weht. 
Den 19. Mai, vormittags, IOV2 Uhr." Abgesehen davon, 
daß die Aufzeichnung ganz dem Stil von autobiographischen 



32 Religiöse Entwicklung bis zur Ver lobung 

Schilderungen einer „Gnadensekunde" entspricht (man ver-
gleiche etwa Pascals „Memorial"), schließt der Zusammen-
hang, in welchem die Notiz ihren Platz hat, es aus, daß es 
sich hier lediglich um einen euphorischen Stimmungsausschlag 
handelt: Kierkegaard ist — nach l1/2jähriger Pause — 
wenig später erstmalig wieder zum Abendmahl gegangen; 
in den Aufzeichnungen n a c h dem 19. Mai läßt sich ein 
ganz persönliches Verhältnis Kierkegaards zu Jesus und 
zum Christlichen beobachten, während vorher allenfalls 
die rein lehrmäßige Verteidigung der orthodoxen Position 
das Feld beherrscht; schließlich schreibt Kierkegaard am 
9. Juli 1838 ins Tagebuch: „Ich danke dir, Vater im Him-
mel, daß du mir hier auf Erden für eine Zeit wie die 
jetzige, wo ich seiner so höchlich bedarf, einen irdischen 
Vater bewahrt hast, der, wie ich hoffe, mit deiner Hilfe 
größere Freude daran haben soll, ein zweites Mal mein 
Vater zu sein, als er sie daran gehabt hat, es zum ersten Mal 
zu sein." Die letzte Aufzeichnung, zusammen mit der Auf-
zeichnung anläßlich des Todes des alten Kierkegaard 
(8./9. August 1838), in welcher Kierkegaard sagt, daß der 
Tod des Vaters das letzte Opfer sei, welches er seiner Liebe 
zum Sohn gebracht habe, läßt vermuten, daß der Vater 
bei der „Bekehrung" eine ausschlaggebende Rolle gespielt 
hat. Möglicherweise hat er durch eine Selbsterschließung 
dem Sohn gegenüber diesem die Möglichkeit gegeben, unter 
der erschütternden Erkenntnis der Gleichläufigkeit seines 
religiösen Schicksals mit dem des Vaters, sich seinerseits 
dem Vater zu öffnen. Kierkegaard mußte entdecken, daß 
sein Versuch, aus der umdüsterten Menschlichkeit des Vaters 
in freie und unbefangene Geistigkeit zu fliehen, ihn in genau 
die gleiche Sünde hatte stürzen lassen, die seinen Vater in 
die Schwermut seines Christentumsverständnisses hinein-
gezogen hatte. Daraus ließe sich verstehen, daß der alte 
Kierkegaard mit seinen religiösen Zwangsvorstellungen in 
der Folgezeit einen so tiefgehenden Einfluß auf den Sohn 
gewonnen hat. Kierkegaard machte sich den Gedanken des 
Vaters zu eigen, daß ein Fluch auf der Familie liege und 
daß keines der Kinder den Vater überleben oder den 



Religiöse Entwicklung bis zur Verlobung 33 

34. Geburtstag erreichen werde. Tatsächlich hat Kierkegaard 
nach seinem 34. Geburtstag das Taufregister nachschlagen 
lassen in der Meinung, daß ein Irr tum vorliegen müsse. 

Im September 1839, zur Zeit eines Stimmungstiefstandes, 
hat Kierkegaard anläßlich des Versuchs einer kurzen reli-
giösen Selbstbiographie die mit der „Bekehrung" zusam-
menhangende Einsicht in das religiöse Schicksal seiner Fa-
milie und seiner selbst ein „Erdbeben" genannt. Damit malt 
er die erschütternde, das natürliche Lebensgefühl zerstörende 
Kehrseite der beseligenden Gnadenerfahrung auf eine 
Weise, für die es in autobiographischen Darstellungen reli-
giöser Bekehrungen sonst kaum eine Entsprechung gibt. Das 
allein ihm noch in diesem Dasein Mögliche und Gebotene 
schien ihm zu sein, daß er unter Verzicht auf alle mensch-
lich-irdischen Lebensaussichten in strenger Bußhaltung dem 
nahen Tode und der nur in ihm möglichen Versöhnung 
entgegenwarte. 

Die in Hinsicht auf den diesseitigen Lebensstand ver-
neinende Seite der Bekehrungserfahrung dürfte vorbereitet 
gewesen sein durch den Tod Poul Martin Mollers (13. März 
1838). Kierkegaard redet den Verstorbenen später in der 
Widmung zum „Begriff Angst" unter anderem an als „den 
Freund, den er verloren, den Leser, den er misse". Überdies 
hatte der Tod des Freundes auch eine erhebliche Minderung, 
wenn nicht Sperrung der Aussicht Kierkegaards auf eine 
Universitätslaufbahn zur Folge. Mag daneben auch das 
persönliche Christentum Mollers, das sich in seiner Welt-
offenheit von dem des alten Kierkegaard unterschied, für 
die Wiederannäherung Kierkegaards an das Christliche von 
Bedeutung gewesen sein, so ist doch die „Bekehrung" 
Kierkegaards zweifellos ein für ihn selbst unvermittelt, 
blitzartig ihn überfallendes Geschehen gewesen. Er schreibt 
später in einer erbaulichen Rede, daß ein rechter Christ 
den Zeitpunkt seines Christwerdens müsse angeben können. 
Daß aber diese „Bekehrung" eine so nachdrücklich lebens-
verneinende Seite gehabt hat, ist der letzte Grund dafür , 
daß Kierkegaard stets ein starkes Empfinden für die den 
unmittelbaren menschlichen Lebenswillen und Lebensdrang 

3 K i e r k e g a a r d 



34 Religiöse Entwicklung bis zur Ver lobung 

tötende Seite am Christentum besessen hat und daher gegen 
sämtliche Gestalten einer Theologie gefeit war, welche das 
Christentum gänzlich für die Entfaltung edlerer Mensch-
lichkeit vereinnahmt. 

Kierkegaard hat nach dem Tode des Vaters zwar 
lVg Jahre an die ihm sinnlos erscheinende Aufgabe gesetzt, 
entsprechend dem letzten Wunsch des Toten das theologische 
Examen abzulegen; für die Nachfolge Meilers kam er des-
halb mit seiner Dissertation endgültig zu spät. Das für ihn 
unerwartete Abscheiden des Vaters vor dem eigenen Tod 
und der ebenso unerwartete Abschluß des Examens gaben 
jedoch dem vom Vater übernommenen Deutungsgesetz sei-
nes Lebens einen ersten Stoß: Es erscheint für Kierkegaard 
die Möglichkeit, dennoch einen ernsthaften diesseitigen 
Lebenssinn zu ergreifen, das „Allgemeine zu verwirklichen", 
das heißt nach Beruf und Familie zu streben, so daß die 
Krisenzeit 1836—40 dann als gottgewollter Durchgang 
der Prüfung und Läuterung erschiene. In diesen Zusammen-
hang gehört die Verlobung Kierkegaards mit Regine Olsen, 
Tochter des Etatsrats Olsen, eines vornehmen Kopenhage-
ner Bürgers. Kierkegaard hatte das 10 Jahre jüngere, in 
seiner Unmittelbarkeit ihm schlechthin entgegengesetzte, 
damals 14jährige Mädchen schon im Mai 1837 flüchtig 
kennengelernt und einen tiefen Eindruck empfangen. 
Kierkegaard hat zu den Menschen gehört, über die der 
Eros mit Zaubermacht gleichsam über Nacht hereinbricht. 
Wie aber damals die Begegnung ihm seine verzweifelte 
innere Lage allenfalls stärker bewußt machte und ihn so-
mit lediglich tiefer in sie hineinzwang, so bedeutet auch 
die Werbung um Regine im September 1840 nichts eigent-
lich Neues für Kierkegaards innere Haltung, sondern ist 
vielmehr der als solcher klar bewußte, stärkste Ausschlag 
der erwähnten bejahenden Lebensstimmung. Kierkegaard 
hat unmittelbar vor der Verlobung eine Reise nach Jütland 
unternommen, um sich am Geburtsort seines Vaters, ange-
sichts der Stätte des Fluches, zu prüfen, ob er zu diesem 
Schritt das innere Recht habe. Es ist deshalb freilich schwer-
wiegend gewesen, daß es nach einem monatelangen Hin 



Träume und Entwürfe des literarischen Ehrgeizes 35 

und Wider während der Verlobungszeit, in welchem sich 
das Doppelspiel der durch „Bekehrung", Tod des Vaters 
und Examen ausgelösten einander widerstreitenden inneren 
Kräf te erneuert, endlich doch zum endgültigen Bruch mit 
der Braut kam. Vor dem näheren Eingehen auf diese Wen-
dung ist es jedoch notwendig, einen Blick zu werfen auf 
die bis zu diesem Zeitpunkt ans Licht tretende literarische 
Produktion Kierkegaards. 

III. Träume und Entwürfe des literarischen Ehrgeizes 
In der schon erwähnten religiösen Selbstbiographie vom 

Herbst 1839 (vgl. oben Seite 33) schreibt Kierkegaard über 
die Zeit vor der Bekehrung und dem Tode des Vaters, er 
habe in verzweifelter Hoffnungslosigkeit allein nach der 
geistigen Seite am Menschen gegriffen, so daß der Gedanke 
an seine bedeutenden Geistesgaben sein einziger Trost ge-
wesen sei. Zwar hat er es vor September 1838 — abgesehen 
von den polemischen Zeitungsaufsätzen — nicht zu wirk-
licher literarischer Produktion gebracht, aber die Tage-
bücher und sonstigen nachgelassenen Aufzeichnungen aus 
den Jahren 1835—37 zeigen, daß Kierkegaard seit dem 
Abbruch des theologischen Studiums mit umfangreichen 
Untersuchungen und Entwürfen ästhetischer und philoso-
phischer Art beschäftigt gewesen ist. Diese Studien kristalli-
sieren sich zunächst um die drei Gestalten Faust, Don Juan 
und Ahasver. Besonders über den Faust-Stoff hat Kierke-
gaard sämtliche erreichbare Literatur durchgearbeitet. Die 
Entwürfe nehmen schließlich Gestalt an in einem, von Ema-
nuel Hirsch aus den Tagebüchern rekonstruierten Fragment: 
„Briefe" (eines faustischen Zweiflers). Der erdichtete Ver-
fasser sollte mit Selbstmord enden und von dem damit aus-
gedrückten Standpunkt unendlichen Wissens oder auch 
unendlicher Unwissenheit aus die literarischen und poli-
tischen Gegenwartserscheinungen ihrer Scheinhaftigkeit und 
inneren Leere überführen. Hinter diesem Plan steht zweifel-
lös ein starker Eindruck von Lenaus Faust. Lenau läßt 
seinen Faust Selbstmord begehen und damit auf ewig dem 

3* 


