
Das Ziel ist, die kommunikative Macht von Intellektuellen am Beispiel von Günter
Grass zu bewerten, um daraus deren potenziellen Einfluss auf Politiker und
Öffentlichkeit zu bemessen. Dieses Kapitel beschreibt das theoretische Grundkon-
zept (vgl. Abbildung 3). Im Abschluss werden geeignete Bewertungskriterien
abgeleitet.

1 Intellektuelle als Forschungsgegenstand

1.1 Definition des Begriffs „Intellektueller“

Diese Untersuchung widmet sich dem „internationalen Intellektuellen“1 Günter
Grass und seiner Interpretation dieser „Sozialfigur“2. Der Terminus Intellektueller
wurde ursprünglich als „Schimpfwort“3 eingeführt, sodass dessen Verwendung
von der Haltung und der Perspektive des Verfassers abhängig ist. Es gilt daher
die Frage zu beantworten, „wer [für diese Arbeit] aus welchen Gründen zu wel-
chen Zwecken Intellektueller genannt“4 wird. Die Bezeichnung einer Person mit
dem Begriff Intellektueller ist nicht eindeutig, da man dazu „weder durch Geburt

Politisches Ziel

Methode

Resonanz

Funktion

Intellektueller

Kommunikative Macht

Deutungsmacht

Intellektuelle Sprecherpositionen

Politikberatung

1

2

3

4

5

A B

Abbildung 3: Das theoretische Konzept der kommunikativen Macht von Intellektuellen (Quelle:
Eigene Darstellung).

 Vgl. Brunssen, Günter Grass as an International Intellectual, S. 94.
 Bock, Der Intellektuelle als Sozialfigur, S. 591‒642.
 Bering, Schimpfwort, S. 5.
 Bering, Schimpfwort, S. 5.

Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110794106-004

https://doi.org/10.1515/9783110794106-004


oder Herkunft prädestiniert, noch die Kompetenz des Intellektuellen professionali-
sierbar ist“5. Aus diesem Grund „fragen gerade zwanghaft Hunderte von Büchern
und Tausende Essays“6, was ein Intellektueller ist.

Laut der formalen Begriffsdefinition sind Intellektuelle „Angehörige akademi-
scher oder künstlerischer Berufe, die sich auf ihrem jeweiligen Tätigkeitsfeld eine
gewisse Reputation erarbeitet haben und sich nun in einer Angelegenheit öffentlich
zu Wort melden, die außerhalb ihres originären Tätigkeitsfelds liegt und von
allgemeinem politischen Interesse ist“7. Es sind folglich zwei Voraussetzungen
entscheidend, um als Intellektueller bezeichnet zu werden, die von Pierre Bourdieu
so präzisiert werden:

[...] zum einenmuß er einer intellektuell autonomen, d. h. von religiösen, politischen, ökono-
mischen usf. Mächten unabhängigen Welt (einem Feld) angehören und deren besondere Ge-
setze akzeptieren;

zum anderenmuß er in eine politische Aktion, die in jedem Fall außerhalb des intellek-
tuellen Felds im engeren Sinne stattfindet, seine spezifische Kompetenz und Autorität ein-
bringen, die er innerhalb des intellektuellen Feldes erworben hat.8

Schriftsteller, Künstler und Wissenschaftler sind folglich nicht per se Intellektu-
elle, sondern können diese Form der politischen Intervention frei wählen. Ein
potenzieller Intellektueller wird erst „durch das praktische Engagement öffentliche
Kritik zum aktuellen Intellektuellen“9. Ingrid Gilcher-Holtey folgert daraus, dass
„erst die Einmischung/Intervention in das politische Feld [...] Mitglieder der Intelli-
genz zu Intellektuellen“10 macht. Hervorzuheben ist, dass Künstler oder Schriftstel-
ler in diesem Fall ihren angestammten Wissensbereich als Experten verlassen und

 Stefan Müller-Doohm / Klaus Neumann-Braun, Demokratie und moralische Führerschaft. Die
Funktion praktischer Kritik für den Prozess partizipativer Demokratie, in: Kurt Imhof / Roger
Blum / Heinz Bonfadelli / Otfried Jarren (Hrsg.), Demokratie in der Mediengesellschaft. Neue Stu-
dien zur demokratischen Selbststeuerung in der Mediengesellschaft, Wiesbaden 2006, S. 98–116,
hier S. 99.
 Bering, Schimpfwort, S. 5.
 Morat, Intellektuelle und Intellektuellengeschichte, S. 5; vgl. Johannes Angermüller, Intellektu-
elle/Intelligenz, in: Günter Endruweit / Gisela Trommsdorff (Hrsg.), Wörterbuch der Soziologie,
Stuttgart 2001, S. 249–250.
 Pierre Bourdieu zitiert nach Cofalla, Die „Gruppe 47“ und die SPD, S. 147. Hervorhebung durch
die Autorin.
 Müller-Doohm, Moralische Führerschaft, S. 99; vgl. Peter Gostmann, Beyond the Pale. Albert
Salomons Denkraum und das intellektuelle Feld im 20. Jahrhundert, Wiesbaden 2014, S. 43.
 Ingrid Gilcher-Holtey, Konkurrenz um den „wahren“ Intellektuellen. Intellektuelle Rollenver-
ständnisse aus zeithistorischer Sicht, in: Thomas Kroll / Tilmann Reitz (Hrsg.), Intellektuelle in
der Bundesrepublik Deutschland, S. 21–53, S. 43.

28 II THEORIE: Die kommunikative Macht von Intellektuellen



sich als Laie in das politische Feld begeben.11 Aus diesem Grund handelt es sich bei
ihren Interventionen stets um eine „inkompetente Kritik“12. Der konstituierende
Faktor für Intellektuelle ist dabei die Öffentlichkeit, die er für die Verbreitung seiner
Impulse und für die universellen, politischen oder moralischen Forderungen an die
Gesellschaft benötigt.13 Intellektuelle verfolgen „situative[...], zeitlich begrenzte[...],
aber wiederholte[...] Interventionen im Sinne bewusst kontroverser Stellungnah-
men zu praktisch-politischen Problemen des Zusammenlebens“14. Ihre Einmischun-
gen sind somit keine Regel‑, sondern Sonderfälle im politischen Prozess, die einen
konkreten Anlass oder ein direktes Ziel haben und nur punktuell auftreten. Da
diese Form der intellektuellen Kritik „nicht so häufig vorkommt, [ist sie] auch des-
halb kulturell auffällig“15 und für die Forschung von besonderem Interesse.

Für das direkte Eingreifen in politische Angelegenheiten wird in der Intellektu-
ellensoziologie übereinstimmend als prägendes Beispiel die Dreyfus-Affäre ge-
nannt, da sie zur Entstehung und weiteren Verwendung des Begriffs entscheidend
beigetragen hat.16 Der dort agierende Schriftsteller Émile Zola wird damit zum Pro-
totyp des modernen Intellektuellen und gilt bis heute als Modell dafür, wie ein
Schriftsteller mithilfe einer breiten Öffentlichkeit die Politik beeinflussen kann. Der
Germanist Georg Jäger leitet aus diesem Beispiel vier allgemeine Kriterien ab: Ein
Intellektueller ist jemand, der
1. sein Ansehen einsetzt, um sich in einem konkreten Fall politisch zu engagieren.
2. im Namen allgemeiner, aufklärerischer Ziele und republikanischer Grund-

werte auftritt.
3. sich der Medien bedient, um Öffentlichkeit herzustellen, und dabei spezifi-

sche publizistische und rhetorische Mittel einsetzt und
4. sein Engagement sich bewährt, indem er die persönlichen Konsequenzen

trägt.17

 Vgl. Martin Carrier, Engagement und Expertise. Die Intellektuellen im Umbruch, in: Martin
Carrier / Johannes Roggenhofer (Hrsg.), Wandel oder Niedergang? Die Rolle der Intellektuellen in
der Wissensgesellschaft, Bielefeld 2007, S. 13–32, hier S. 15.
 Dominik Geppert / Jens Hacke, Einleitung, in: Dies. (Hrsg.), Streit um den Staat. Intellektuelle
Debatten in der Bundesrepublik 1960–1980, S. 9–22, hier S. 10–11.
 Dietz Bering, Die Epoche der Intellektuellen 1898–2001. Geburt, Begriff, Grabmal, Berlin 2010,
S. 518; Bering, Schimpfwort, S. 34.
 Müller-Doohm, Moralische Führerschaft, S. 99.
 Müller-Doohm, Moralische Führerschaft, S. 99.
 Vgl. Bering, Schimpfwort, S. 5; Jäger, Schriftsteller als Intellektueller, S. 14–16; Hübinger, Die
politischen Rollen europäischer Intellektueller, S. 31 f; Gostmann, Beyond the Pale, S. 30.
 Jäger, Schriftsteller als Intellektueller, S. 15, vgl. Carrier, Die Intellektuellen im Umbruch,
S. 23–24.

1 Intellektuelle als Forschungsgegenstand 29



Die Dreyfus-Affäre hat sich als Vorbild und als ein allgemeiner Bezugsrahmen für
die Definition eines Intellektuellen in der Forschung etabliert und dient daher
auch diesem Band als Maßstab.

1.2 Die Sonderrolle von Intellektuellen in der Gesellschaft

Intellektuelle haben eine herausragende Position inne, die sie für die Gesellschaft
einsetzen. Die Sonderrolle von Intellektuellen ist vorrangig dadurch begründet,
dass sie „sich im Wesentlichen aus der Bildungselite einer Gesellschaft“18 rekru-
tieren. Intellektuelle agieren unabhängig von sozialen Interessen und politischen
Parteien. Sie repräsentieren demnach „keine Schicht, kein Stand, keine Gruppe,
kein Bund und keine Bewegung“19. Karl Mannheim hat 1929 in Nachfolge von Alfred
Weber dafür den Begriff der „sozial freischwebende[n] Intelligenz“20 geprägt.
Ihre Unabhängigkeit zeigt sich darin, dass sie stets individuell handeln und keine
soziologisch fest zu verankernde Gruppe darstellen. Günter Rüther fasst es so
zusammen: „Im Gegensatz zur politischen Elite handeln die Intellektuellen
nicht organisiert. Sie treten in der Regel als Einzelne auf und sprechen zunächst
nur für sich.“21 Ein „spezifisches Denkstilmuster im Sinne eines Soziolekts, d. h.
eine übergreifende Gruppensprache von Intellektuellen“22 gibt es laut einer Unter-
suchung unter Führung Stefan Müller-Doohms nicht.

Pierre Bourdieu bezeichnet die Sonderstellung der Intellektuellen positiv als
Autonomie-Surplus, denn sie „engagieren sich im Feld der Politik [...] ohne sich
den Regeln dieses Feldes zu unterwerfen“23. Gerade in dieser „Außenseiterrolle“24

sieht Rüther „eine Stärke. Sie sollen und dürfen die Dinge so darlegen, wie sie es
für richtig halten.“25 Stefan Müller-Doohm und Klaus Neumann-Braun schlussfol-
gern daher, dass diese Unabhängigkeit einerseits konstituierend für die Rolle des
Intellektuellen ist, da sie „Hand in Hand geht mit der Anerkennung als jemand,

 Carrier, Die Intellektuellen im Umbruch, S. 13.
 Rainer M. Lepsius, Kritiker von Beruf. Zur Soziologie des Intellektuellen, in: Ders., Interessen,
Ideen und Institutionen, Opladen 1990, S. 275.
 Karl Mannheim, Ideologie und Utopie, 3. vermehrte Aufl., Frankfurt a. M. 1952.
 Rüther, Die Unmächtigen, S. 14.
 Hartwig Germer / Stefan Müller-Doohm / Franziska Thiele, Intellektuelle Deutungskämpfe im
Raum publizistischer Öffentlichkeit, in: Berlin Journal für Soziologie (3–4 / 2013), S. 511–519, hier
S. 512.
 Gostmann, Beyond the Pale, S. 28.
 Michael Hampe, Propheten, Ärzte, Richter, Narren. Eine Typologie von Philosophen und Intel-
lektuellen, in: Carrier / Roggendorfer, Wandel oder Niedergang?, S. 33–54, S. 31.
 Rüther, Unmächtigen, S. 14.

30 II THEORIE: Die kommunikative Macht von Intellektuellen



dessen Stimme Gehör verdient“26. Um dies zu erreichen, muss er andererseits
aber auch „aus dieser Freiheit heraus eindeutig und überzeugend Stellung bezie-
hen, also sich im Feld politischer Interessengegensätze positionieren“27, sodass es
sich um eine relative Autonomie handelt. Sie sind nach Joseph A. Schumpeter in
die Strukturbedingungen von Staat und Gesellschaft eingebunden.28

Intellektuelle verfügen zudem durch ihre Sonderstellung in der Gesellschaft
über einen vereinfachten Zugang zur Öffentlichkeit. Dank „der Reputation, die
sie als Künstler, Schriftsteller oder Wissenschaftler erworben haben“29 sind sie in
den Medien als Prominente „dauernd präsent“30 (vgl. II. Kap. 2.1). Jürgen Ger-
hards und Friedhelm Neidhardt bescheinigen Prominenten eine „generalisierte
Fähigkeit [...], öffentlich Aufmerksamkeit zu finden“31 und damit „Teil der öffent-
lichen Agenda“32 zu werden. Somit stellt der „Besitz von Prominenz ein Bezie-
hungskapital dar, das unabhängig davon wirkt, was ihr Träger jeweils sagt und
tut. Die Aufmerksamkeit gilt dem Prominenten selber.“33 „Wahrnehmung und
Rollenverständnis von Celebrities mögen sich im Laufe der Jahrzehnte gewandelt
haben“, aber auch heutige Influencer haben „eine Deutungshoheit“34. Da diese
Personen als „Orientierung für viele“35 wirken, „Abbilder und Vorbilder zu-
gleich“36 sind und beeinflussen sie „unabhängig von vorgegebenen Positionen
Normen und Verhaltensweisen“37 den Zeitgeist.

Intellektuelle sollen ihre Sonderstellung nicht für eigene Belange oder im
Sinne einer Interessensvertretung (Lobbyismus) nutzen, sondern sich als „geisti-
ger Stellvertreter des Ganzen“38 (W. Bialas) für die Gesellschaft allgemein einset-

 Müller-Doohm, Moralische Führerschaft, S. 99.
 Müller-Doohm, Moralische Führerschaft, S. 99.
 Vgl. Joseph Alois Schumpeter, Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie, 7. erw. Auflage, Tü-
bingen 1993; Lepsius, Kritiker von Beruf, S. 276–277.
 Vgl. Gostmann, Beyond the Pale, S. 30–31.
 Birgit Peters, Prominenz. Eine Soziologische Analyse ihrer Entstehung und Wirkung, Opladen
1996. S. 32.
 Jürgen Gerhards / Friedhelm Neidhardt, Strukturen und Funktionen moderner Öffentlichkeit.
Fragestellungen und Ansätze, Berlin 1990, S. 36.
 Gerhards / Neidhardt, Strukturen und Funktionen moderner Öffentlichkeit, S. 36.
 Gerhards / Neidhardt, Strukturen und Funktionen moderner Öffentlichkeit, S. 36.
 Alexander Schimansky / Shamsey Oloko, Die Macht der Meinungsführer. Von Celebrities bis
zu Influencern, Frankfurt a. M. 2020, S. 7.
 Gertraud Linz, Literarische Prominenz in der Bundesrepublik, Olten 1965, S. 31.
 Linz, Literarische Prominenz in der Bundesrepublik, S. 31.
 Linz, Literarische Prominenz in der Bundesrepublik, S. 34.
 Ulrich von Alemann / Bernd Witte, Vorwort, in: Alemann / Cepl-Kaufmann / Hecker / Witte,
Intellektuelle und Sozialdemokratie, S. 7–9, hier S. 8.

1 Intellektuelle als Forschungsgegenstand 31



zen. Sie übernehmen daher die „Rolle eines demokratischen Staatsbürgers“39 (Jür-
gen Habermas). Johano Strasser begründet dies wie folgt:

In einer Demokratie haben ihre Argumente im Prinzip nicht mehr Gewicht als die jedes an-
deren Bürgers [...]. Aber weil sie in der Regel einen privilegierten Zugang zu den Medien
und damit zur Öffentlichkeit haben, geraten sie nicht selten in die Lage, stellvertretend für
die vielen Bürger, denen diese Möglichkeit nicht offenstehen, den für die Demokratie konsti-
tutiven argumentativen Streit über das Gemeinwohl auszutragen.40

Aus diesem Grund bezeichnet Bourdieus sie im Vergleich zu Bürgern „als beson-
dere Laien“41 im politischen Geschehen. Die Schriftstellerin Eva Menasse schrieb
über den Intellektuellen: „[W]ir sind allein, wir haben keinen Zeitungsverlag, kei-
nen Konzern und keine Partei hinter uns. Die einzige Kraft, die wir haben, ist un-
sere Stimme und unsere Verletzlichkeit. [...] Genau das ist unsere Expertise, die
Voraussetzung für einen anderen, hoffentlich freieren Blick.“42

1.3 Eine Typologie der verschiedenen Formen der
intellektuellen Intervention

Ist die Sozialfigur des Intellektuellen in der Berliner Republik noch zeitgemäß?
Nachdem „das 20. Jahrhundert das Jahrhundert der Intellektuellen“43 war, wurde
im 21. Jahrhundert in Forschung und Feuilleton dagegen vermehrt von einem all-
gemeinen Bedeutungsverlust unter dem Stichwort „Intellektuellendämmerung“44

gesprochen. In Deutschland wurde diese normative Diskussion durch den Vor-
wurf des „Versagen[s] der Intellektuellen in ihrem Verhalten gegenüber den Ge-
schehnissen von 1989“45 verstärkt. Das Ende des klassischen Intellektuellen wird
daraufhin ausgerufen, aber gleichzeitig neue Intellektuellenformen in Forschung
und Feuilleton diskutiert. Es dominieren nicht erst seit der Corona-Pandemie ver-
mehrt Expertenintellektuelle den öffentlichen Diskurs, in dem sie in die moderne

 Jürgen Habermas, Preisrede anlässlich der Verleihung des Bruno-Kreisky-Preises für das poli-
tische Buch 2005, Wien 2006, S. 3.
 Vgl. Strasser, Intellektuellendämmerung, S. 186.
 Gostmann, Beyond the pale, S. 29.
 Eva Menasse, Lieber aufgeregt als abgeklärt, München 2016, S. 19.
 Tony Judt, Das vergessene 20. Jahrhundert. Die Rückkehr des politischen Intellektuellen,
Frankfurt a. M. 2011, S. 20.
 Vgl. Martin Meyer (Hrsg.), Intellektuellendämmerung? Beiträge zur neusten Zeit des Geistes,
München 1992; Strasser, Intellektuellendämmerung?, S. 183–195.
 Roman Luckscheiter, Intellektuelle nach 1989, in: Schlich, Intellektuelle im 20. Jahrhundert,
S. 367–388, hier S. 367.

32 II THEORIE: Die kommunikative Macht von Intellektuellen



Wissensgesellschaft mit ihrem Spezialwissen beratend eingreifen.46 Zudem wird
die Meinungsführerschaft von Medienintellektuellen konstatiert, die als Kommen-
tatoren die Sichtweise auf politische Ereignisse prägen.47 In der Forschung wird
als neue Form auch die der Organisationsintellektualität genannt, welche vor
allem Nichtregierungsorganisationen (NGOs) oder globale soziale Bewegungen
wie Attac, Greenpeace, Amnesty International oder Human Rights Watch bezeich-
net.48 Folglich existiert die Sozialfigur des Intellektuellen weiterhin, nur in stets
neuen Formen. Dorothea Wildenburg bringt die Diskussion auf den Punkt: „Der
Intellektuelle ist tot – es lebe der Intellektuelle“49.

Ein Blick auf die Geschichte zeigt, dass die Sozialfigur des Intellektuellen ihr
Selbstverständnis und ihr Verhalten an die Zeitgegebenheiten angepasst hat. Be-
reits aus dem Prototyp des Intellektuellen der Dreyfuss-Affäre haben sich im
Laufe der Zeit fünf verschieden Formen der politischen Intervention entwickelt,
die Ingrid Gilcher-Holtey in einer Typologie zusammenführte.50 Bei diesen fünf
Formen (vgl. Abbildung 4) handelt es sich um „Idealtypen, die Ausschnitte der so-
zialen Realität ordnend erfassen und abstrahieren“51. Betrachtet man die neuen
Typen, die den klassischen Intellektuellen in der Berliner Republik angeblich ab-
gelöst haben, so zeigt sich hier lediglich eine Weiterentwicklung dieser bereits
vorhandenen Interventionsformen, die im Folgenden einzeln aufgeführt werden.

Der allgemeine Intellektuelle entspricht dem klassischen Prototyp und ist ge-
prägt durch das Vorbild Émile Zola oder Jean-Paul Sartre.52 Er beruft sich auf uni-
verselle Werte (Freiheit, Gleichheit und Gerechtigkeit) und tritt als Verteidiger

 Johannes Roggenhofer, Im Diskurs: Zur Legitimierung der Intellektuellen im 21. Jahrhundert,
in: Carrier / Roggenhofer, Wandel oder Niedergang?, S. 83–98, S. 84 und S. 90–93; vgl. Strasser,
Intellektuellendämmerung, S. 186; Paul Nolte, Intellektuelle in der Politik. Unentbehrliche Analy-
tiker der Lage, in: INDES (2011), S. 51–54, S. 53; Alexander Grau, Das Zeitalter des Intellektuellen
ist endgültig vorbei, in: Cicero, 18.04.2015; Caspar Hirschi, Skandalexperten, Expertenskandale.
Zur Geschichte eines Gegenwartsproblems, Berlin 2018.
 Vgl. Habermas, Bruno-Kreisky-Preis, S. 5; Strasser, Intellektuellendämmerung, S. 186; Jäger,
Schriftsteller als Intellektueller, S. 24; Karsten Altenschmidt / Andreas Ziemann, Erinnerung an
die Intellektuellen, in: Mythos Bundesrepublik, Ästhetik & Kommunikation (36 / 2005), Heft 129 /
130, S. 233–238, hier S. 235; Sabine Maasen, Die Feuilletondebatte zum freien Willen. Expertisierte
Intellektualität im medial inszenierten Think Tank, in: Carrier / Roggenhofer, Wandel oder Nie-
dergang?, S. 99–123, hier S. 99.
 Carrier, Die Intellektuellen im Umbruch, S. 29; Dorothea Wildenburg, Sartres „heilige Mons-
ter“, in: APuZ (40 / 2010), S. 19–25, hier S. 25, Gilcher-Holtey / Oberloskamp, Einleitung, S. 5.
 Wildenburg, Sartres „heilige Monster“, S. 22.
 Gilcher-Holtey, Konkurrenz um den „wahren“ Intellektuellen, S. 43–44.
 Ingrid Gilcher-Holtey, Prolog, in: Gilcher-Holtey, Eingreifende Denkerinnen, S. 1–16, hier S. 3.
 Vgl. Bering, Die Epoche der Intellektuellen 1898–2001, S. 484; Gilcher-Holtey, Konkurrenz um
den „wahren“ Intellektuellen, S. 43–44.

1 Intellektuelle als Forschungsgegenstand 33



der Wahrheit auf.53 Die Funktion der politischen Einmischung besteht „in der
Subversion der öffentlichen Meinung, in der Umkehr etablierter Wahrnehmungs-
schemata, in der Entstehung eines neuen Publikums, mithin in Elementen sozia-
len Wandels“54. Intellektuelle sind in diesem Sinne „Kritiker der Macht“55 und
„Verteidiger der Macht“56 zugleich. Für diese Form werden vor allem Schriftstel-
ler und Philosophen als Beispiele genannt, deren Bedeutungsverlust nun konsta-
tiert wird.

Michel Foucault prägte den Begriff des spezifischen Intellektuellen.57 Im Zent-
rum der politischen Intervention stehen hier Wissen und Wahrheit. Als Referenz
für eine derartige wissenschaftliche Intervention eines mit Expertenwissen aus-
gestatteten Intellektuellen gilt der Physiker Robert Oppenheimer, der sich mit
dem Thema der Atombombe politisch und moralisch auseinandersetzte. Foucault
definiert die Funktion der intellektuellen Intervention, „sich vorweg oder etwas
abseits zu platzieren, um die stumme Wahrheit aller auszusprechen; sie besteht
vielmehr darin, dort gegen Macht zu kämpfen, wo er zugleich Gegenstand und
Instrument dieser Macht ist: in der Ordnung des Wissens, des Bewusstseins und

Prototyp: Intellektueller

Allgemeiner 
Intellektueller

Vermittler von univer-
salen Ideen, Werten und 
„gedachten Ordnungen“

Kritik, moralisches 
Urteil, leidenschaftlicher 

Kommentar

Universeller 
Intellektueller

Experten-
intellektueller

Medien-
intellektueller 

Kulturpolitischer
Lobbyist

Organisations-
intellektueller

Wissenschaftliche 

Kompetenz
Diskurse der Zeit 

bestimmen

Kollektiv bilden, 
Kampf für eigene 

Interessen

Praktische Kämpfe, 
Interaktion mit sozialen 

Bewegungen

Vermittler des 
Bildungssystems, der 

Medien und des 
Massenmarktes

Wortführer der 

im Diskurs

Vertreter der Kultur-
produzenten, Trans-

disziplinäre Zeitdiagnose

Vermittler von sozialen 
Bewegungen

Intellektueller Intellektueller
Kollektiver 

Intellektueller
Aktivistischer
Intellektueller

Abbildung 4: Formen der politischen Intervention nach Ingrid Gilcher-Holtey (Quelle: Eigene
Darstellung).

 Vgl. Gilcher-Holtey, Prolog, S. 3.
 Gilcher-Holtey, Konkurrenz um den „wahren“ Intellektuellen, S. 44.
 Gilcher-Holtey, Prolog, S. 3; vgl. Lepsius, Kritiker von Beruf, S. 270–285.
 Gilcher-Holtey, Prolog, S. 3.
 Vgl. Bering, Schimpfwort, S. 11.

34 II THEORIE: Die kommunikative Macht von Intellektuellen



des Diskurses“58. Diese Interventionsform entspricht dem Expertenintellektuellen,
der sein Wissen in den Diskurs einbringt, beispielsweise auch organisiert in
Think Tanks (vgl. II. Kap. 2.2).59

Ralf Dahrendorf verwendete den Begriff des öffentlichen Intellektuellen, des-
sen Aufgabe es sei, in Zeiten des gesellschaftlichen Umbruchs „an den vorherr-
schenden Diskursen der Zeit teilzunehmen, ja deren Themen zu bestimmen und
deren Richtung zu prägen“60. Vorbild für diese Form des intellektuellen Engage-
ments seien Erasmus von Rotterdam oder der amerikanische Journalist Walter
Lippmann.61 Richard Posner erklärt den Begriff so:

In short [...] the intellectual writes for the general public, or at least for a broader than me-
rely academic or specialist audience, on ‚public affairs‘ – on political matters in the broadest
sense of that word, a sense that includes cultural matters when they are viewed under the
aspect of ideology, ethics, or politics (which may be the same thing).62

Sein Ziel ist es, mit Hilfe der Wissenschaft und des Staates die Einstellung in der
Gesellschaft zu verändern. Dafür kombiniert er „Insider-Privilegien mit Experten-
wissen, um die öffentliche Meinung und die Staatstätigkeit (public policy) zu beein-
flussen“63. Dieser Typ des Intellektuellen will nicht alleine durch Publikationen
wirken, sondern „ihrer Zeit die Sprache geben“64 und „mit dem und durch das
Wort wirken“65. Jürgen Habermas entwickelte dafür den „Idealtypus eines Intellek-
tuellen [...], der wichtige Themen aufspürt, fruchtbare Thesen aufstellt und das
Spektrum der einschlägigen Argumente erweitert, um das beklagenswerte Niveau
öffentlicher Auseinandersetzungen zu verbessern“66. Dieser Form muss mit den so-
genanntenMedienintellektuellen, die allerdings mit Hinblick auf Quoten nicht unab-
hängig agieren können und von Selbstinszenierung leben, im öffentlichen Feld in
Konkurrenz treten.67

 Michel Foucault zitiert nach: Gilcher-Holtey, Konkurrenz um den „wahren“ Intellektuellen,
S. 45–46.
 Maasen, Die Feuilletondebatte zum freien Willen, S. 99.
 Dahrendorf, Versuchung der Unfreiheit, S. 22.
 Vgl. Gilcher-Holtey, Konkurrenz um den „wahren“ Intellektuellen, S. 44.
 Posner, Public Intellectuals, S. 23; vgl. Lowi, Public Intellectuals and the Public Interest,
S. 675–681.
 Gilcher-Holtey, Konkurrenz um den „wahren“ Intellektuellen, S. 44.
 Dahrendorf, Versuchung der Unfreiheit, S. 22.
 Dahrendorf, Versuchung der Unfreiheit, S. 21.
 Habermas, Bruno-Kreisky-Preis, S. 4.
 Vgl. Gilcher-Holtey / Oberloskamp, Einleitung, S. 6.

1 Intellektuelle als Forschungsgegenstand 35



Pierre Bourdieu sieht die Aufgabe des Intellektuellen dagegen darin, sich
„für den Erhalt der Autonomie der kulturellen Produktionswelten einzuset-
zen“68. Für ein derartiges Engagement stehen beispielsweise Bertolt Brecht oder
Walter Benjamin. Bourdieu appelliert an die Kulturproduzenten, sich im Kampf
für die Verteidigung ihrer eigenen Interessen kollektiv einzusetzen. Das Ziel sei,
sich transdisziplinär und international zu vernetzen, um eine Alternative zur
Globalisierung zu entwickeln.69 Bourdieu klagt, dass heute „die Menschen des
Worts keine Kontrolle über die Produktionsmittel und Vertriebswege“70 mehr
haben und daher ein gemeinsames Vorgehen aller Kulturschaffenden nötig sei.
In diesem Kontext kann der Typ des kollektiven Intellektuellen auch in Verbin-
dung mit dem Begriff des kulturpolitischen Lobbyisten gebracht werden, der
seine Interessen gezielt im politischen System durchsetzen will (vgl. II. Kap. 2.2).

Der aktivistische Intellektuelle sieht sich dagegen als „Vermittler von Wahrneh-
mungs- und Bewertungskriterien, die den herrschenden Sicht- und Teilungsprinzi-
pien der sozialen Welt“71 entgegenstehen. Er ist bereit, die „praktischen Kämpfe
derjenigen zu unterstützen, in deren Name er das Wort ergreift“72. Anstatt als Einzel-
kämpfer auf die Reaktion der Öffentlichkeit angewiesen zu sein, interagiert er mit
sozialen Bewegungen, die er als Experte mitgestalteten will. Ein Beispiel für eine der-
artige, aktivistische Intervention zeigte sich bei dem französischen Philosophen Régis
Debray oder dem amerikanischen Soziologen Tom Haysen.73 Als aktivistische Intellek-
tuelle nahmen sie „Macht- und Autoritätsstrukturen in allen Lebensbereichen, ein-
schließlich der massenmedialen Öffentlichkeit“74 in den Blick. In ähnlicher Form
streben Organisationsintellektuelle danach, durch ihr „gruppenbezogenes Eintreten
für eine überpersönliche Sache“75 die Welt zu verändern.

Die Typologie von Gilcher-Holtey zeigt, dass die Sozialfigur wandelbar und
an den Zeitkontext anpassbar ist. Die Einordnung der derzeit in Medien und
Forschung besprochenen neuen Erscheinungsformen eines Intellektuellen be-
legt, wie aktuell diese geblieben ist. Der Tod der Intellektuellen ist nach 1989 /
1990 folglich nicht eingetreten, sondern ihre Rolle hat sich auf der Schwelle des

 Pierre Bourdieu zitiert nach: Gilcher-Holtey, Konkurrenz um den „wahren“ Intellektuellen,
S. 46.
 Vgl. Gilcher-Holtey, Konkurrenz um den „wahren“ Intellektuellen, S. 46; Gilcher-Holtey / Oberlos-
kamp, Einleitung, S. 5.
 Pierre Bourdieu / Günter Grass, Zivilisiert endlich den Kapitalismus, in: NGA 24, S. 589.
 Gilcher-Holtey, Konkurrenz um den „wahren“ Intellektuellen, S. 45.
 Gilcher-Holtey, Konkurrenz um den „wahren“ Intellektuellen, S. 45.
 Vgl. Gilcher-Holtey, Konkurrenz um den „wahren“ Intellektuellen, S. 45 und S. 52.
 Gilcher-Holtey, Konkurrenz um den „wahren“ Intellektuellen, S. 52.
 Carrier, Die Intellektuellen im Umbruch, S. 29; vgl. Wildenburg, Sartres „heilige Monster“,
S. 25.

36 II THEORIE: Die kommunikative Macht von Intellektuellen



21. Jahrhunderts entsprechend dem allgemeinen Strukturwandel und der sich
daraus ergebenden Themenvielfalt einer globalisierten Welt weiterentwickelt.76

Hauke Brunkhorst ist sich trotz der Veränderungen im 21. Jahrhundert und der
vermehrten Konkurrenz sicher, dass Intellektuelle in diesem modernen System
bestehen können, da sie über „besondere[...] Qualitäten, das Bündeln von Argu-
menten, das Zuspitzen von Polemiken, das Aufspüren des Neuen, die ironische
Zäsur, die welterschließende Kraft, den fanatischen Fundamentalismus, die bril-
lante Rhetorik und die überzeugende Argumentation“77 verfügen. Die „Nachrichten
vom Ende der Intellektuellenrolle sollten nicht sonderlich ernst genommen wer-
den. Die Funktion des Intellektuellen wandelt sich, lässt sich aber auch dieser Tage
ganz bequem definieren und allenthalben entdecken.“78

Genauer betrachtet zeigt die Diskurse in der Berliner Republik, dass nicht der
Bedeutungsverlust des Intellektuellen allgemein in Frage gestellt wird, sondern die
Deutungsmacht von Schriftstellern, Künstlern und Philosophen, die primär als all-
gemeine Intellektuelle klassifiziert werden. Dieser Band geht davon aus, dass
Schriftsteller, Künstler und Philosophen zwischen den verschiedenen Formen des
politischen Engagements anlassorientiert variieren können. Auch Gilcher-Holtey
betont, dass potenzielle Intellektuelle „einen Rollenwechsel oder eine Kombination
von Rollen“79 vornehmen können. Die eindeutige Zuordnung der Akteure zu den
einzelnen Interventionsformen ist somit nicht stimmig. Dies wird hier empirisch
am Beispiel von Günter Grass in der Berliner Republik nachgewiesen. Dabei dient
die von Gilcher-Holtey beschriebene Typologie als heuristisches Instrument für
diese Untersuchung. Sie ermöglicht es, „in komplexen historischen Konstellationen
Handlungszusammenhänge und exemplarische soziale Praktiken zu erkennen und
zu differenzieren“80. Mit ihrer Hilfe gilt es, „die Handlungsstrategien und Praktiken
des Intellektuellen [...] zu illustrieren und mögliche Überschneidungen oder innova-
tive Abweichungen/Abgrenzungen in den Einmischungen [...] zu erfassen und zu
analysieren“81.

Fest steht aber, dass mit dem Strukturwandel der Öffentlichkeit die Konkur-
renz für Schriftsteller, Künstler und Philosophen größer geworden ist. Gerade
Medienintellektuelle machen ihnen ihre Rolle als Meinungsführer streitig. Durch

 Roggenhofer, Im Diskurs, S. 85.
 Brunkhorst, Die Macht der Intellektuellen, S. 36.
 Gero von Randow, Randbemerkungen: Intellektuelle und kein Ende, in: Carrier / Roggenho-
fer, Wandel oder Niedergang, S. 177–180, hier S. 177.
 Gilcher-Holtey, Konkurrenz um den „wahren“ Intellektuellen, S. 51.
 Gilcher-Holtey, Prolog, S. 3.
 Gilcher-Holtey, Prolog, S. 3; vgl. Gilcher-Holtey, Konkurrenz um den „wahren“ Intellektuellen,
S. 44 ff.

1 Intellektuelle als Forschungsgegenstand 37



das Aufkommen neuer Akteure ergibt sich eine deutliche Verschiebung des Kräf-
teverhältnisses. Zusätzlich verlieren durch die „Dezentrierung der Zugänge zu un-
redigierten Beiträgen“82 im Internet „die Beiträge von Intellektuellen die Kraft“83.
Die kommunikative Macht ist damit nicht länger das „Privileg einer bestimmten
akademischen Klasse“84. Dies könnte ein verstärktes Bürgerengagement bedeu-
ten, hat aber auch erhebliche Nachteile für die Qualität der Diskurse.85 Abschlie-
ßend ist festzuhalten, dass „die Stimme des Intellektuellen [...] zu einer unter
vielen geworden“86 ist, auf die niemand mehr hören muss. Dennoch wird ihnen
eine Deutungshoheit zugewiesen.

 Habermas, Bruno-Kreisky-Preis, S. 4.
 Habermas, Bruno-Kreisky-Preis, S. 4.
 Brunkhorst, Die Macht der Intellektuellen, S. 36.
 Tilman Krause, Die Zeit der Oberlehrer ist nun wirklich vorbei, Die Welt, 30.06.2015; vgl. Ste-
phan Moebius, Wo sind die Intellektuellen hin, in: Die Zeit, 19.05.2011.
 Brunkhorst, Die Macht der Intellektuellen, S. 36.

38 II THEORIE: Die kommunikative Macht von Intellektuellen


