
Lena Marschall

Der Gründer als Ahne
Genealogisches Denken in den Ordensbäumen der Prediger

Die Visualisierung von Tradition gehört zu den wichtigen Zielen der Selbstdar-
stellung nicht nur weltlicher Akteure, sondern auch geistlicher Orden. Nur
scheinbar paradox strebten im ausgehenden Mittelalter auch jene Gemeinschaften,
denen zumindest die institutionelle Traditionsbildung auf Grundlage von Ver-
wandtschaft nicht möglich war, danach, genealogische Ordnungen zu konstruieren
und zur Repräsentation zu nutzen. Wenngleich nicht als einzige Ordensgemein-
schaft, so doch besonders prominent, in großer Zahl und medialer Vielfalt, machte
sich der Predigerorden in seiner Selbstdarstellung genealogische Strukturen zu-
nutze. Diese sogenannten Ordensbäume der Dominikaner¹ – häufig auch als Or-
densstammbäume bezeichnet – visualisieren unterschiedliche Dimensionen ge-
nealogischen Denkens, denen stets die gleiche Prämisse zugrunde liegt: Die
Gemeinschaft wird auf eine Gründungsfigur und ihre Werte zurückgeführt.

Im Kontext der vorliegenden Publikation zur Konstruktion, Darstellung und
Rezeption genealogischen Wissens mögen jene hier zu diskutierenden Werke zu-
nächst vielleicht irritieren. Dies ist dem Fokus der interdisziplinären Genealogie-
Forschung geschuldet, richtet sich jene zum europäischen Mittelalter bislang vor
allem auf die fürstlichen Häuser, während die Frühneuzeit-Forschung auch die
zunehmend an Relevanz gewinnenden genealogischen Betätigungen weiterer
Stände wie dem niederen Adel sowie dem städtischen Patriziat und Handwerk²
entsprechend würdigt – meist mit Betonung der ungewöhnlichen Provenienz. Der

Anmerkung: Der vorliegende Aufsatz behandelt einen Teilbereich meiner Dissertation zu dominikani-
schen Ordensbäumen, die ich derzeit am Kunstgeschichtlichen Seminar der Universität Hamburg vor-
bereite. Neben den genealogischen Dimensionen werden dort weitere für die Genese des Ordensbaum-
Motivs bedeutsame Aspekte der an Assoziations- und Anwendungsmöglichkeiten reichen Baumform,
z. B. die Lignum Vitae-Ikonographie oder der Gebrauch als mnemotechnisch strukturiertes Andachtsbild,
sowie die jeweilige Auswahl des Bildpersonals ausführlich diskutiert.

1 Eine Übersicht bietet Angelus Walz OP, Von Dominikanerstammbäumen, in: Archivum Fratrum
Praedicatorum 34 (1964), S. 231–275. Am ausführlichsten widmeten sich zuletzt den dominikani-
schen Ordensbäumen Livia Cárdenas, Genealogie und Charisma. Imaginationen dominikanischer
Verwandtschaften im Spätmittelalter, in: Sabine von Heusinger u. a. (Hrsg.), Die deutschen Domi-
nikaner und Dominikanerinnen im Mittelalter, Berlin/Boston 2016 (Quellen und Forschungen zur
Geschichte des Dominikanerordens N. F. 21), S. 301–334 und Dominique Donadieu-Rigaut, Penser en
images les ordres religieux (XIIe–XVe siècles), Paris 2005, S. 279–308.
2 Siehe den Beitrag von Julia Bruch in diesem Band.

Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110793093-003



mit diesem Aufsatz unternommene Versuch, eine auf klerikale Akteure fokussierte
Genealogie in einem Forschungsfeld zu verorten, in dem bereits die Konstruktion
genealogischen Wissens durch nichtadelige Stände als Sonderfall beschrieben wird,
wird dementsprechend zunächst zu deren Wahrnehmung als Ausnahmeerschei-
nung führen³. Mehrere Faktoren sprechen indes dafür, eine Neubewertung dieses
alles andere als paradoxen Bildformulars vorzunehmen, seine genealogischen Ar-
gumentationsstrukturen zu hinterfragen und die dominikanischen Ordensbäume
somit nicht als Absurdität, sondern als integralen Teil spätmittelalterlicher Ge-
nealogie zu lesen – freilich ohne die Spezifika einer klerikalen Genealogie aus dem
Blick zu verlieren.

Gerade für die Reformbewegungen des ausgehenden Mittelalters zählte der
Verweis auf die eigene Tradition und folglich auch deren Visualisierung zu den
wichtigsten Legitimationsinstrumenten. Im Gegensatz zu älteren, in der benedik-
tinischen Tradition stehenden Orden, die allein durch ihr Alter Legitimation er-
fuhren, war es für die Mendikanten ungleich notwendiger, die Anciennität der ei-
genen Gemeinschaft zu behaupten und entsprechend bildlich zu belegen. Dass eine
Gemeinschaft, die sich nicht über Abstammung definiert, dabei auf genealogische
Argumente zurückgreift, mag verwundern, doch meint Genealogie auch im Welt-
lichen häufig nicht tatsächliche Verwandtschaftsverhältnisse, sondern dient als
Legitimationsinstrument vielmehr der Konstruktion und Suggestion entsprechen-
der Ordnungen. So kann auch die Bezeichnung der dominikanischen Ordensbäume
als „imaginäre Verwandtschaften“ lediglich der Charakterisierung ihrer Argu-
mentationsstrategie, nicht jedoch der Abgrenzung zu weltlichen Genealogien die-
nen. Denn auch die Stammbäume und Ahnenreihen adeliger und bürgerlicher
Akteure stellen häufig eben genau das, nämlich die Imagination von Verwandt-
schaft, dar⁴.

Die Ordensbäume erfuhren nördlich der Alpen ihre erste Blütephase um 1500
in einer Zeit, die von einem großen Interesse an genealogischen Bildthemen geprägt
war. Nicht nur die genealogischen Programme weltlicher Stifter wurden immer
komplexer⁵, sondern auch dasWurzel Jesse-Thema sowie Sujets rund um die Heilige

3 Vgl. Christian N. Opitz, Genealogical Representations of Monastic Communities in Late Medieval
Art, in: Eirik Hovden/Christina Lutter/Walter Pohl (Hrsg.), Meanings of Community across Medieval
Eurasia. Comparative Approaches, Leiden/Boston 2016 (Brill’s Series on the Early Middle Ages 25),
S. 183–202, hier S. 188.
4 Ähnlich bereits Cárdenas, Genealogie, S. 334.
5 Verwiesen sei hier bspw. auf das monumentale Triptychon mit dem Stammbaum der Baben-
berger im Stift Klosterneuburg. Vgl. dazu Georg Scheibelreiter, Der Babenberger-Stammbaum aus
Klosterneuburg. Rückwärtsgewandte Heraldik als Chiffre historischen Geschehens, in: Ders.,
Wappenbild und Verwandtschaftsgeflecht. Kultur- und mentalitätsgeschichtliche Forschungen zu

28 Lena Marschall



Sippe erfreuten sich nie dagewesener Popularität⁶. Diese Parallele legt nahe, die
Ordensbäume als Aneignung zeittypischer visueller Narrative zu verstehen und
davon auszugehen, dass der Predigerorden die Form des Stammbaums aus der
weltlichen Genealogie übernahm und sich für die eigenen Zwecke zunutze machte.
Jedoch macht ein Blick auf die Genese des Ordensbaummotivs und den um 1450
entstandenen römischen Prototyp⁷ des später kanonischen Bildformulars deutlich,
dass es sich hier nicht um eine parallele Wirkstruktur handelt, sondern dass der
Predigerorden die Baumform bereits zur Repräsentation seiner Gemeinschaft
nutzte, bevor diese zum visuellen Standard für die Organisation genealogischer
Daten wurde. Wie Christiane Klapisch-Zuber darlegt, war die Metapher der Familie
als Baum zwar über das gesamte Mittelalter hinweg sowohl sprachlich als auch
visuell präsent und zeigte sich auf der Bildebene etwa durch vegetabile Ergän-
zungen genealogischer Darstellungen. Die Form eines in die Höhe wachsenden
Baumes war jedoch lange der Darstellung der Genealogia Christi als Genealogie par
excellence vorbehalten. So dauerte es bis ins frühe 16. Jahrhundert, bis das
sprachliche Bild visuell fixiert wurde und der Stammbaum seine bis heute kano-
nische Form erlangte⁸. Als Hauptgründe für die langwierige Genese des säkularen
Stammbaums sieht Klapisch-Zuber die durch die Baumstruktur notwendig gewor-
dene Platzierung des Spitzenahnen in der niedrigsten Position sowie „certainly, a
respect for the eschatological implications“⁹ der Wurzel Jesse als visueller Vorlage.

In Bezug auf die Ordensbäume der Prediger stellen sich nun zwei Fragen. Wie
funktioniert genealogisches Argumentieren hier? Und welche Faktoren ermöglichten
es dem Orden deutlich früher als weltlichen Akteuren, sich das erhabene Vorbild der

Heraldik und Genealogie, Wien 2009 (MIÖG, Ergänzungsband 53), S. 177–199 sowie die im Entstehen
begriffene kunsthistorische Dissertation Michael Richter-Gralls (Admont) „Genealogie und Hagio-
graphie. Der Babenberger-Stammbaum im Stift Klosterneuburg“.
6 Siehe dazu Susan L. Green, Tree of Jesse Iconography in Northern Europe in the Fifteenth and
Sixteenth Centuries, New York/London 2019 (Routledge Research in Art and Religion).
7 Freskenzyklus nach denMeditationes des Juan de Torquemada, um 1450, Rom, Santa Maria sopra
Minerva (heute verloren).
8 Vgl. Christiane Klapisch-Zuber, The Genesis of the Family Tree, in: I Tatti Studies in the Italian
Renaissance 4 (1991), S. 105–129, hier S. 105 f. An dieser Stelle sei ebenfalls auf die zahlreichen Ar-
beiten Volker Bauers zur Visualisierung genealogischen Wissens verwiesen, insbesondere Baum
und Zeit. Datenorganisation, Zeitstrukturen und Darstellungsmodi in frühneuzeitliche Universal-
genealogien, in: Achim Landwehr (Hrsg.), Frühe Neue Zeiten. Zeitwissen zwischen Reformation und
Revolution, Bielefeld 2012 (Mainzer Historische Kulturwissenschaften 11), S. 41–82, zur Wurzel Jesse
als Vorbild für den frühneuzeitlichen weltlichen Stammbaum zudem Ahnen, Wurzeln, Quellen.
Ursprungsbilder der frühneuzeitlichen Genealogie, in: Thomas Rahn/Hole Rößler (Hrsg.), Medien-
phantasie undMedienreflexion in der Frühen Neuzeit. FS Jörg Jochen Berns, Wiesbaden 2018, S. 117–
140, hier bes. S. 121–123.
9 Klapisch-Zuber, Family Tree, S. 123.

Der Gründer als Ahne 29



Wurzel Jesse anzueignen und für die eigene Repräsentation zu nutzen? Es gilt also,
die vielfältigen Dimensionen genealogischer Ordnungen in den dominikanischen
Ordensbäumen zu untersuchen. Hierzu werden zunächst anhand des frühesten do-
minikanischen Ordensbaumes die Metapher des Ordensgründers als fruchtbarem
Weinstock sowie die visuellen Referenzen jener Darstellung zum Bild der Wurzel
Jesse analysiert. Sodann wird die Anlage genealogischen Denkens im monastischen
Kontext allgemein sowie in der Tradition der Dominikaner speziell ausgeführt.
Schließlich wird das Prinzip der Gruppenhagiographie in der dominikanischen Re-
präsentationstradition angeführt, um zu erläutern, welche argumentativen Vorteile
die Aneignung der Wurzel Jesse für die Darstellung der communitas hatte. Der Blick
auf die eschatologischen Implikationen des Bildformulars – mithin die Möglichkeit,
die eigene heilsgeschichtliche Relevanz zu postulieren und den Orden gar als Ecclesia
selbst zu präsentieren – rundet die vorliegenden Überlegungen ab.

I Dominikus als fruchtbarer Weinstock

Am Beginn der Motivgenese der dominikanischen Ordensbäume steht mit den Me-
ditationes des Kardinals Juan de Torquemada († 1468) ein vielschichtiges Text-Bild-
Gefüge. Die aus Hymnen, Responsorien und Antiphonen aus der Liturgie zum Do-
minikus-Offizium sowie eigenen Worten Torquemadas bestehende Betrachtung zum
heiligen Dominikus und das dazugehörige Bild eines Ordensbaums stehen zwischen
christologischen und ekklesiologischen Themen inmitten eines komplexen heilsge-
schichtlichen Systems, in welchem Torquemada dem Predigerorden einen festen
Platz zuweist. Um 1450 zunächst als Freskenzyklus für die Wände des „Primo Chio-
stro“ im römischen Predigerkonvent Santa Maria sopraMinerva entwickelt (Abb. 1)¹⁰,
trugen in den folgenden Jahrzehnten zahlreiche Manuskript- und Druckausgaben zur
transalpinen Verbreitung von Torquemadas Schrift sowie des darin enthaltenen
Bildes eines aus dem Ordensgründer Dominikus wachsenden und in seiner Krone
Predigerbrüder tragenden Baumes (Abb. 2–3) bei¹¹. Der Kreuzgang musste bereits

10 Zu den Fresken siehe Angi E. Bourgeois, Reconstructing the Lost Frescoes of Santa Maria sopra
Minerva in Rome from the Meditationes of Cardinal Juan de Torquemada. A Case Study in the
History of Art, Lewiston 2009 sowie zuletzt ausführlich und mit überzeugender Zuschreibung des
Konzepts an Fra Angelico: Gerardo de Simone, Il Beato Angelico a Roma, 1445–1455. Rinascita delle
arti e Umanesimo cristiano nell’Urbe di Niccolò V e Leon Battista Alberti, Firenze 2017 (Fondazione
Carlo Marchi. Studi 34), S. 210–263.
11 Die älteste Handschrift ist ein Autograph Torquemadas: Vatikan, Biblioteca Apostolica Vaticana
(BAV), Vat. lat. 973. Der Erstdruck erschien als erster illustrierter Typendruck in Italien 1467 bei
Ulrich Han in Rom (GWM48257), siehe Tobias Daniels, Cardinal Juan de Torquemada and the Origins

30 Lena Marschall



Mitte des 16. Jahrhunderts einem Neubau weichen¹², die Handschriften, darunter
insbesondere ein illustriertes Autograph Torquemadas, und Inkunabeln stellen daher
heute wertvolle Quellen zur Rekonstruktion des Zyklus dar.

Bereits die Zeitgenossen verstanden die Darstellung explizit genealogisch. Dies
legt die anstelle einer Miniatur zur 28. Meditation eingefügte Ekphrase des ent-
sprechenden römischen Freskos in einem venezianischen Manuskript der Medita-
tiones nahe.Unter der Überschrift „De figuratione vitis“ gibt der knappe Text an: „In
vite stat stirps, in cuis [sic!] radice de longo prostratus iacet sanctus dominicus …“¹³
Die Formulierung spielt mit der Vieldeutigkeit des Begriffs stirps, der nicht nur den
Stamm im botanischen Sinne, sondern eben auch im genealogischen benennen
kann und dann „Familie“, „Geschlecht“ oder auch „Nachkommenschaft“ meint.
Diese Lesart ist wenig überraschend, ruft doch das von Torquemada gewählte
Bildschema des im Patriarchen verwurzelten Baumes zwangsläufig die auf die
Prophezeiung Jesajas (Jes. 11,1: „Et egredietur virga de radice Iesse, Et flos de radice
eius ascendet.“) zurückgehende Visualisierung der Genealogie Christi in derWurzel
Jesse auf, wie sie seit dem ausgehenden 12. Jahrhundert in Italien verbreitet war¹⁴
(Abb. 4). Wie in der Wurzel Jesse-Ikonographie wächst auch bei Torquemada der
Baum aus dem Körper des Urahns, im Falle der Dominikaner jedoch – wie im
Folgenden erläutert wird – ohne körperliche Abstammung zu suggerieren.

Das Bild des Ordensbaums begleitet die 28. Meditation mit dem Titel „De Beato
dominico eximii ordinis fratru[m] predicato[rum] fundatore“¹⁵, die den heiligen
Dominikus als Gründer, Fürst und Patriarchen des Predigerordens preist. Der Me-
ditationstext porträtiert ihn als Reis eines fruchtbarenWeinstocks („felix vitis“), aus
dem ein Orden hervorgegangen sei, der durch die Kunst der Verkündigung die
Schlangen aus dem Weinberg des Herrn vertrieben habe. Die Metapher des

of the Roman Printing Press. A Correspondence on Woodcuts and the First Edition of his Medita-
tiones, in: La Bibliofilía. Rivista di Storia del libro e di bibliografia 123 (2021), S. 37–64. Auch de Si-
mone, Angelico a Roma, S. 216–225 bietet einen guten Überblick über das Konvolut der erhaltenen
Manuskripte und Inkunabeln.
12 Almuth Klein, Santa Maria sopra Minerva, in: Daniela Mondini/Carola Jäggi/Peter C. Claussen
(Hrsg.), Die Kirchen der Stadt Rom im Mittelalter 1050–1300, Bd. 4, Stuttgart 2020 (Forschungen zur
Kunstgeschichte und Christlichen Archäologie 23; Corpus Cosmatorum II, 4), S. 311–336, hier S. 325.
13 Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, Lat. III, 167 (=2782), fol. 27r, Transkription nach Heinz
Zirnbauer, Kommentar, Johannes de Turrecremata: Meditationes. Faksimile-Ausgabe des Erstdrucks
von 1467 nach dem Exemplar der Stadtbibliothek Nürnberg, Wiesbaden 1968, S. 7–59, hier S. 28.
14 ZurWurzel Jesse in Italien siehe Pippa Salonius, Arbor Jesse – LignumVitae.The Tree of Jesse, the
Tree of Life, and the Mendicants in Late Medieval Orvieto, in: Dies./Andrea Worm (Hrsg.), The Tree.
Symbol, Allegory, and Mnemonic Device in Medieval Art and Thought,Turnhout 2014 (International
Medieval Research 20), S. 213–241.
15 Titel nach BAV, Vat. lat. 973, fol. 284.

Der Gründer als Ahne 31



fruchtbaren Weinstocks entspricht den Lesungen und Gesängen aus dem Festoffi-
zium des Heiligen¹⁶.

Abb. 1: Fra Angelico (zugeschrieben), Meditationes des Juan de Torquemada, um 1450, Rom, Santa
Maria sopra Minerva, Primo Chiostro (heute verloren), Skizze der Wandgliederung der 28. Meditati-
on. © Lena Marschall.

16 Zur Liturgie des Offiziums siehe Nicole Bériou/Bernard Hodel (Hrsg.), Saint Dominique de l’ordre
des frères prêcheurs. Témoignages écrits fin XIIe–XIVe siècle, Paris 2019, S. 1464–1509.

32 Lena Marschall



Das zur 28. Meditation gehörige Fresko griff das im Text entworfene Bild auf und
zeigte ein aus dem Körper des Heiligen sprießendes Gewächs, in dessen Krone sich
die Büsten von elf Predigermönchen finden. Interessant ist, dass weder in der
Druck- noch in der Manuskripttradition die aus dem Offizium übernommene und
imMeditationstext durchgängig aufgerufene Metapher des fruchtbarenWeinstocks
konsequent ins Bildliche übertragen wurde. So entspricht die vertikale Ausrichtung
des Gewächses nicht der Wuchsrichtung eines Weinstocks, sondern mehr der eines
Baumes und die formale Gestaltung des Laubes, das hier im Gegensatz zu späteren
Ordensbäumen noch explizit nicht als Weinblatt gestaltet ist, erinnert an Akanthus.
Wenngleich sich über die Umsetzung imverlorenen Fresko nur spekulieren lässt, ist
zu fragen, welche Implikationen dies für die Aussage des Werkes im Hinblick auf
die hier zu diskutierenden genealogischen Lesarten hat.

Abb. 2: Juan de Torquemada, Meditationes, Biblioteca Apostolica Vaticana, Cod. Vat. lat. 973, fol. 28r.
Nachweis: De Simone, Angelico a Roma, Taf. 122a.

Der Gründer als Ahne 33



Zwar interpretieren die meisten Wurzel Jesse-Darstellungen die virga der Vulgata
als Weinstock, kommen häufig jedoch auch ohne die explizite Kennzeichnung aus.
Im Gegenteil zeigt ein Blick auf die Bildtradition¹⁷, dass vielmehr die vertikale

Abb. 3: Juan de Torquemada, Meditationes, Rom 1467 bei Ulrich Han (GW M48257), fol. 28v, hier Ex-
emplar der Stadtbibliothek Nürnberg, Inc. 4.2o.

17 Vgl. Green, Tree, S. 2–15.

34 Lena Marschall



Wuchsrichtung des Arbor Jesse und damit auch ein Aufstieg von Generation zu
Generation betont werden. Entsprechend bedarf auch im Falle von Torquemadas
Ordensbaum die „genealogische Assoziation“ nicht des Weinlaubs. Sowohl die Mi-

Abb. 4: Wurzel Jesse, um 1138, Verona, San Zeno Maggiore, Westportal (Detail). © Bildarchiv Foto
Marburg/Foto: Hirmer, Albert/Ernstmeier-Hirmer, Irmgard.

Der Gründer als Ahne 35



niatur in Torquemadas Meditationes-Autograph (Vat. lat. 973) wie auch der Holz-
schnitt des Erstdrucks lassen zwar klar einen vertikal orientierten Baum aus dem
Körper des Heiligen wachsen, doch sind in beiden Fällen die Äste auffallend ran-
kenartig gestaltet. So wird der bereits im Hymnus mehrfach aufgerufene Absolut-
heitsanspruch des eigenen Wirkens, das unablässige Wachstum sowie die umfas-
sende Expansion des Predigerordens auch im Ordensbaum visualisiert¹⁸. Diese auf
Ausbreitung fokussierte Lesart entspricht dem alttestamentlichen Gebrauch des
Weinstock-Motivs (vinea/vitis), das häufig für kommenden Reichtum und Frucht-
barkeit steht, nicht aber in einem familiäre Abstammung betreffenden Sinne ver-
wendet wird¹⁹.

Was im Ordensbaum der Meditationes in den verschiedenen Medien bereits
angedeutet ist, findet seine visuelle Steigerung rund ein halbes Jahrhundert später
nördlich der Alpen im Programm des sogenannten Sommerrefektoriums des Ber-
ner Konventes²⁰. Hier wird die vertikale Hauptachse aufgelöst, sodass der aus Do-
minikus wachsende Baum große Teile des Raumes zu umranken scheint²¹. Der Saal
diente einer über den Konvent hinausgehenden Öffentlichkeit als Versammlungs-
ort, die Ausmalung durch die sogenannten Nelkenmeister wurde im Vorfeld des
1498 hier tagenden Provinzialkapitels der Teutonia beauftragt. Dieser repräsentativ-
politischen Funktion kommt die raumgreifende Wuchsrichtung der Ranke gegen-
über jener des Baumes entgegen: Die Besucher werden von den Ordensmitgliedern
förmlich umschlossen.

Das aus dem Dominikus-Offizium übernommene Motiv des fruchtbaren
Weinstocks bedient demnach auf der Bildebene zwei Assoziationen: Das Motiv des
Rankens versinnbildlicht die stete Expansion des Ordens, während über die formale
Ähnlichkeit zur Wurzel Jesse eine genealogische Deutung möglich wird. Warum

18 Die Hymnen und Responsorien des Meditationstextes formulieren den Expansionsgedanken
ähnlich bildhaft: „… ex ubertate palmitum mundi iam cinxit ambitum“; „Vergente mundi vespere,
novum sidus exoritur et clausis culpae carcere praeco salutis mittitur, doctrinam evangelicam
spargens per orbis cardinem.“
19 Vgl. etwa Hos 10,1; Sach 8,12.
20 Zur Ausmalung des Berner Sommerrefektoriums vgl. Charlotte Gutscher-Schmid, Nelken statt
Namen. Die spätmittelalterlichen Malerwerkstätten der Berner Nelkenmeister, Bern/Sulgen 2007,
S. 102–117, 220–232.
21 Vergleichbare monumentale Programme fanden sich in den Predigerkonventen in Lübeck und
Leipzig. Dazu Serafine C. Kratzke, Identitätsstiftung und Repräsentation bei den Lübecker Domi-
nikanern. Neue Studien zum Burgkloster in der Hansestadt, in: Heusinger u. a. (Hrsg.), Die deut-
schen Dominikaner, S. 273–299, bes. S. 297; sowie Claudia Jentzsch, Die Ordensstammbäume aus dem
Bibliotheksgang des Paulinerklosters, in: Frank Zöllner (Hrsg.), Speicher der Erinnerung. Die mit-
telalterlichen Ausstattungsstücke der Leipziger Universitätskirche St. Pauli, Leipzig 2005 (Beiträge
zur Leipziger Universitäts- und Wissenschaftsgeschichte 8), S. 55–72.

36 Lena Marschall



aber machten die Dominikaner sich für die Repräsentation ihrer Gemeinschaft
ausgerechnet genealogische Argumentationsmuster sowie ein entsprechendes
Bildformular zunutze?

II Genealogisches Denken geistlicher Orden:
sprachlich und visuell

Zunächst sei daran erinnert, dass Genealogie in den letzten Jahrzehnten mit zu-
nehmender Selbstverständlichkeit als zentrale „Ordnungs- und Denkform“ bezie-
hungsweise „dominante mentale Struktur“ der Vormoderne beschrieben worden
ist²². Zahlreiche Beispiele belegen die Konstruktion genealogischer Ordnungen und
das Agieren mit genealogischen Kategorien in Bereichen jenseits klassischer Ver-
wandtschaftsfragen – verwiesen sei hier etwa auf Künstlerviten des italienischen
Quattro- und Cinquecento²³.

Die Relevanz der Genealogie als umfassender Ordnungskategorie ist sicherlich
ein Grund für den äußerst gängigen und weit zurückreichenden Gebrauch „ver-
wandtschaftlichen Vokabulars“ zur Beschreibung von Ordensstrukturen, etwa –

insbesondere in der zisterziensischen Tradition – die Bezeichnung von Neugrün-
dungen als „Filiationen“, aber auch die übliche Bezeichnung des geistlichen Per-
sonals als „Brüder“ und „Schwestern“²⁴. Im Kontext der hier zu diskutierenden
Fragestellungen ist zudem der Gebrauch genealogischer Termini in der Dominikus-
Vita der populären Legenda Aurea des Dominikaners Jacobus de Voragine († 1298)
interessant, der über die abstrakt-institutionelle Ebene der Ordensorganisation
hinausgeht. Der Autor schildert, wie der heilige Dominikus in einer Vision zu sehen

22 Vgl. Kilian Heck/Bernhard Jahn (Hrsg.), Genealogie als Denkform in Mittelalter und Früher
Neuzeit, Tübingen 2000 (Studien und Texte zur Sozialgeschichte der Literatur 80); Beate Kellner,
Ursprung und Kontinuität. Studien zum genealogischen Wissen im Mittelalter, München 2004, hier
S. 15 (Zitat) sowie den Diskurs einordnend Peter Schmidt, Herrscherfolgen im Konzert der Medien.
Genealogie als neue Aufgabe volkssprachiger Handschriften im 15. Jahrhundert, in: Jeffrey Ham-
burger/Maria Theisen (Hrsg.), Unter Druck. Mitteleuropäische Buchmalerei im 15. Jahrhundert,
Petersberg 2018 (Buchmalerei des 15. Jahrhunderts in Mitteleuropa 15), S. 246–261, hier S. 246.
23 Vgl. Wolf-Dietrich Löhr/Stefan Weppelmann, „Glieder in der Kunst der Malerei“ – Cennino
Cenninis Genealogie und die Suche nach Kontinuität zwischen Handwerkstradition, Werkstatt-
praxis und Historiographie, in: Dies. (Hrsg.), Fantasie und Handwerk. Cennino Cennini und die
Tradition der toskanischen Malerei von Giotto bis Lorenzo Monaco, Ausstellungskatalog Gemälde-
galerie – Staatliche Museen zu Berlin, München 2008, S. 13–43.
24 Vgl. Kellner, Ursprung, S. 30 f.

Der Gründer als Ahne 37



meinte, „quod filios suos per totum mundum dispersos“²⁵. Neben dieser Bezeich-
nung der ersten Ordensbrüder als Söhne des Dominikus, fällt zudem die erst auf die
Schilderung des Todes folgende mehrfache Betitelung des Heiligen als „pater“ auf ²⁶.

Auch auf visueller Ebene lässt sich das Interesse der Dominikaner an genea-
logischen Ordnungsprinzipien nicht erst mit dem Auftreten der Ordensbäume
nachweisen. So greifen bereits die häufig als Vorläufer jener Bildform angeführten
Reihungen berühmter Ordensvertreter in den Kapitelsälen von San Nicolò in Tre-
viso (1352) und San Marco in Florenz (1441/42, Abb. 5) nicht nur die humanistischen
uomini illustri beziehungsweise Gelehrtenreihen auf, sondern rekurrieren darüber
hinaus auch auf die Ahnenreihe als klassische genealogische Bildform des Mittel-
alters²⁷.

III Aneignung des Baumformulars durch den
Predigerorden

Die Dominikaner griffen also bereits mit den Reihungen auf genealogische Argu-
mentationsmuster zurück, weshalb sich der Formwandel in der Selbstdarstellung
von Reihe zu Baum somit bereits innerhalb genealogischer Sphären vollzog. Wel-
chen repräsentativen Vorteil aber bot dieser formale Wechsel zum Baum als Or-
ganisationselement ihres genealogischen Wissens den Predigern? Klapisch-Zuber
stellt fest, dass die Baumform besonders geeignet sei, „the continuity of a line and
the community of a lineage“²⁸ in einem Bild zu visualisieren. Im Folgenden wird
gezeigt, dass dies in besonderem Maße den Ansprüchen und der Tradition domi-
nikanischer Repräsentation entgegenkam. Ein Blick auf säkulare Aneignungen der
Wurzel Jesse wird zudem verdeutlichen, dass den Predigern dabei ungleich weniger
Herausforderungen begegneten als ihren weltlichen Zeitgenossen.

25 „[W]ie seine Söhne sich in der ganzenWelt zerstreuten…“, Legenda Aurea (LA) 113, 469. Lat. Text
und dt. Übersetzung nach Jacobus de Voragine: Legenda aurea, 2 Bde., ed. Bruno W. Häuptli, Frei-
burg/Basel/Wien 2014 (Fontes Christiani. Sonderband).
26 LA 113, 479.
27 Tommaso da Modena, Vierzig Dominikanerbildnisse, 1352, Treviso, San Nicolò, Kapitelsaal; Fra
Angelico, Kreuzigung mit Heiligen, 1441/42, Florenz, San Marco, Kapitelsaal, hier bereits mit einer
von Dominikus ausgehenden Ranke als verbindendes Element.
28 Klapisch-Zuber, Family Tree, S. 122.

38 Lena Marschall



III.1 Spezifische Gruppenbildlichkeit der Dominikaner

Während der Aspekt der „continuity“ für die Aneignung des Baumschemas
Schwierigkeiten birgt, auf die nachfolgend eingegangen wird, ist die Visualisierung
von Gemeinschaft („community“), in den Ordensbäumen der Prediger offensicht-
lich. Über die Abbildung beispielhafter Mitglieder werden nicht nur bestimmte
Ordensvertreter als vorbildhaft herausgehoben, sondern es wird zugleich stellver-
tretend die Gesamtheit der Ordensgemeinschaft visualisiert. Anhand von Torque-
madas römischem Ordensbaum lässt sich dies gut demonstrieren. Die Auswahl der
Predigerbrüder im Baum entspricht dem Text der Meditation, der vom reichen
Ertrag des Weinstocks Dominikus berichtet:

„de cuius vitis ubertate tot viri sanctitate insignes, dignitate praeclari, religione celebres,
quorum aliqui iam sanctorum catalogo adscripti sunt, alii in omni genere doctrinarum doc-
tissimi prodierunt, per quos divina Providentia Ecclesiam suam sanctam aqua sapientiae rigat,
expositionibus Scripturarum illustrat et doctrinarum varietate reficit et fecundat.“²⁹

Abb. 5: Fra Angelico, Kreuzigung mit Heiligen, 1441/42, Florenz, San Marco, Kapitelsaal. Foto: Kunst-
historisches Institut in Florenz – Max-Planck-Institut.

29 „… aus der Fülle dessen Weinstocks so viele Männer von außerordentlicher Heiligkeit, ausge-

Der Gründer als Ahne 39



Die Ordensbrüder verkörpern jeweils die im Text genannten Kategorien geistlicher
Stände und kirchlicher Hierarchieebenen. Als Heilige mit Nimbus hervorgehoben
und durch ihre Attribute klar identifizierbar dargestellt sind bei Torquemada Pe-
trus Martyr mit dem Schwert seines Martyriums und Thomas von Aquin mit dem
Kirchenmodell. Im Erstdruck von 1467 kommt der ebenfalls mit Heiligenschein und
Attribut – der Erscheinung des Weltenrichters in einer Mandorla – ausgezeichnete
Vinzenz Ferrer hinzu, der bei Torquemada noch nicht identifizierbar ist³⁰. Livia
Cárdenas hat darauf hingewiesen, dass die drei Heiligen als Märtyrer, Gelehrter und
Prediger zugleich „verschiedene sakrale Stände“ vertreten³¹. Die höchsten kirchli-
chen Hierarchien verkörpern hingegen die beiden dominikanischen Päpste Inno-
zenz V. und Benedikt XI.

In der Charakterisierung des Ordensgründers über die Abbildung der geistli-
chen Nachkommenschaft entsprechen Torquemadas Ordensbaum und die zuge-
hörige Meditation der Tradition dominikanischer Selbstdarstellung. Denn die Re-
präsentationsstrategie der Prediger zeichnete sich anders als etwa die stark auf den
Gründer fokussierte Repräsentation der Minoriten gleichsam durch eine „Hagio-
graphie der Gruppe“³² aus. Das Prinzip, den Ordensgründer„nicht als auratische[n]
Heilige[n] [zu] thematisier[en], sondern als programmatische[n] Anker seines Or-
dens“³³, findet sich als spezifisch dominikanisches Phänomen bereits in den frü-
hesten normativen Texten des Ordens. Schon Jordan von Sachsen († 1237) bettet 1233
in seinem Libellus de principiis ordinis Praedicatorum die Episoden über das Leben
des Dominikus entsprechend dem programmatischen Titel in eine Erzählung über
die Entstehung des Ordens ein³⁴. Die Vernachlässigung der Figur des Gründers
zugunsten der Hervorhebung des ganzen Ordens prägt auch die Kanonisationsbulle
Gregors IX. (Fons sapientiae, 3. Juli 1234), der die Heiligsprechung des Dominikus

zeichneter Würde, weit bekannt für [ihre] Gottesfurcht [hervorgegangen sind]; Männer, von denen
manche bereits in den Katalog der Heiligen eingeschrieben sind, andere sich in allen Gattungen der
Gelehrsamkeit als hochgelehrt erweisen, durch welche die göttliche Vorsehung ihre heilige Kirche
mit dem Wasser der Weisheit benetzt, mit Auslegungen der Heiligen Schrift erleuchtet und durch
die Vielzahl an Lehren speist.“ Für die Unterstützung bei der Übertragung des Meditationstextes sei
Johannes Büge (Heidelberg) herzlich gedankt.
30 Ob der erst 1455 kanonisierte Heilige auch im rund um das Datum der Kanonisation entstan-
denen römischen Fresko bereits als Heiliger porträtiert wurde, muss offen bleiben.
31 Cárdenas, Genealogie, S. 307.
32 Alain Boureau,Vitae fratrum, vitae patrum. L’Ordre dominicain et le modèle des Pères de désert
au XIIIe siècle, in: Mélanges de l’École de Rome 99 (1987), S. 79–100, hier S. 91.
33 Cárdenas, Genealogie, S. 308 f.
34 Vgl. Achim Wesjohann, Mendikantische Gründungserzählungen im 13. und 14. Jahrhundert.
Mythen als Element institutioneller Eigengeschichtsschreibung der mittelalterlichen Franziskaner,
Dominikaner und Augustiner-Eremiten, Berlin/Münster 2012 (Vita regularis 49), S. 381.

40 Lena Marschall



„unter anderem mit der heilsgeschichtlichen Rolle seines Ordens“³⁵ begründete.
Selbst in der an Wundern nicht armen Dominikusvita der bereits erwähnten Le-
genda Aurea ist die besondere Stellung des Gesamtordens auffällig.

Lohnenswert ist auch ein Blick in die Ordenschroniken: Bereits um 1300 ope-
rierte Stephan von Salagnac in seinem Werk De quatuor in quibus Deus insignivit
praedicatorum ordinem mit dem Begriff der Nachkommenschaft³⁶. Die auf die an-
tike Gattung der viri illustribus und die humanistischen uomini famosi zurückge-
henden Kataloge vorbildhafter Männer und Frauen des Ordens – allen voran Jo-
hannes Meyers für die Observanz der Teutonia bedeutsamen Liber de viris
illustribus von 1466³⁷ – präsentieren die Vielfalt des Ordens über Vertreter:innen
verschiedener geistlicher Stände und Ordenszweige. Anne Huijbers hat sie daher als
„kollektive Biographien“ des Ordens bezeichnet³⁸.

Obgleich die analoge Bezeichnung als kollektive Bildnisse des Ordens wohl zu
weit gehen würde, findet sich das geschilderte Prinzip der Darstellung der Or-
densgemeinschaft auch in den Bildzeugnissen der Prediger. Neben den genannten
Bildnisreihen in Treviso und Florenz sind drei weitere toskanische Werke als
herausragende Zeugnisse dieses Repräsentationsprinzips zu nennen. So zeigt die
Pala des Meisters der Dominikanerbildnisse aus Santa Maria Novella in Florenz
eine Marienkrönung in Begleitung von siebzehn Ordensbrüdern und -schwestern
(Abb. 6)³⁹, während die Predella des Hochaltarretabels Fra Angelicos für San Do-
menico in Fiesole gar vierzig Vertreter:innen aller Zweige des Predigerordens als
Teil der himmlischen Heerscharen zeigt⁴⁰. Mit 94 noch um ein Vielfaches höher ist
die Zahl der Ordensvertreter:innen, die die Gewölbekappen des „Chiostro Verde“ in

35 Ebd., S. 427.
36 Vgl. ebd., S. 401 f.
37 Johannes Meyer OP, Liber de Viris Illustribus Ordinis Praedicatorum (1466), hrsg. von Paulus
v. Loë OP, Leipzig 1918 (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in
Deutschland 12). Zu Meyers Katalog als Quelle für das in den (nordalpinen) Ordensbäumen rezi-
pierte genealogische Wissen siehe bspw. Donadieu-Rigaut, Penser en Images, S. 293–295; Cárdenas,
Genealogie, S. 318.
38 Anne Huijbers, Zealots for Souls. Dominican Narratives of Self-Understanding during Observant
Reforms, c. 1388–1517, Berlin/Boston 2018 (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominika-
nerordens N. F. 22), S. 143.
39 Meister der Dominikanerbildnisse, Christus und Maria in der Glorie und 17 dominikanische
Heilige und Selige, ca. 1335–1340, Florenz, Santa Maria Novella.
40 Fra Angelico, Predella des Hochaltars für San Domenico in Fiesole, um 1425, London, National
Gallery.

Der Gründer als Ahne 41



Santa Maria Novella zieren und die Besucher:innen des Kreuzgangs unter einem
„pantheon domenicano“⁴¹ wandeln lassen (Abb. 7)⁴².

Der Blick auf die literarische wie visuelle Repräsentationstradition des Predi-
gerordens zeigt demnach, dass das Element der Gruppenbildlichkeit bereits in äl-
teren Texten und Bildanalagen prägend war. Die Aneignung der Baumformulars
ermöglichte es, dieses in gesteigerter Form hervorzuheben.

III.2 Das Problem der messianischen Ausrichtung

Erfüllte schon Torquemadas Baum die Anforderungen an die spezifisch domini-
kanische Gruppenbildlichkeit, so wurden wenige Jahrzehnte später in dessen
nordalpiner Rezeption weitere Vorteile des gewählten Bildformulars offenbar. Auf
den Außentafeln des Hochaltars, den Hans Holbein der Ältere um 1501 für die
Dominikaner in Frankfurt am Main (Abb. 8) schuf, und in der wenige Jahre älteren
Lettnerbemalung der sogenannten Nelkenmeister in der Berner Predigerkirche
werden jeweils der dominikanische Ordensbaum und die Wurzel Jesse explizit
gegenübergestellt (Abb. 9–10)⁴³. Dadurch wird ein quasi-typologischer Bezug ge-
schaffen, der durch die Übernahme des formalen Gestaltungsprinzips der Wurzel
Jesse in den Ordensbäumen noch unterstrichen wird. Besonders eklatant ist diese
Parallelisierung im Frankfurter Hochaltar, der spiegelverkehrt zwei absolut parallel
aufgebaute Bäume zeigt und so eine beide Altarflügel verbindende formale Einheit
schafft.

41 Gaia Ravalli, L’egemonia degli Orcagna e un secolo di pittura a Santa Maria Novella, in: Andrea
de Marchi (Hrsg.), Santa Maria Novella. La basilica e il convento, Bd. 1: Dalla fondazione al tar-
dogotico, Firenze 2015, S. 157–245, hier S. 231.
42 Zur Repräsentation des Ordens im „Chiostro Verde“ vgl. Joanna Cannon, Religious Poverty, Vi-
sual Riches. Art in the Dominican Churches of Central Italy in the Thirteenth and Fourteenth
Centuries, New Haven/London 2013, S. 182–186. Im Kreuzgang befindet sich auch ein dominikani-
scher Lebensbaum, vgl. dazu zuletzt Ravalli, L’egemonia, S. 230 f.; sowie Ulrike Ilg, Quasi lignum
vitae. The Tree of Life as an Image of Mendicant Identity, in: Salonius/Worm (Hrsg.), Tree, S. 187–212,
hier S. 204. Die Bedeutung des Freskos für die Genese des Ordensbaums in der Minerva wird in der
Dissertation der Verfasserin ausführlich diskutiert.
43 Hans Holbein d. Ä., Werktagsseite des Frankfurter Dominikaneraltars, 1501, Frankfurt am Main,
Städel Museum; Sog. Nelkenmeister, Ausmalung des Lettners, 1495, Bern, ehem. Predigerkirche
(Französische Kirche). Vgl. dazu Gutscher-Schmid, Nelkenmeister, S. 82–101, 215–218; sowie zu
Frankfurt zuletzt knapp zusammenfassend Johann Schulz, Frankfurt am Main, ehem. Dominika-
nerkloster – Dominikaneraltar, 1501 – Heute Städel Museum Frankfurt am Main, Heidelberg 2015
(Mittelalterliche Retabel in Hessen).

42 Lena Marschall



Abb. 6: Meister der Dominikanerbildnisse, Christus und Maria in der Glorie und 17 dominikanische
Heilige und Selige, ca. 1335–1340, Florenz, Santa Maria Novella, Cappella del Convento. Public Do-
main (CC BY 3.0).

Der Gründer als Ahne 43



Mag eine solche Parallelisierung mit der Genealogie Christi für heutige Betrachter:
innen wenig bemerkenswert erscheinen, so war sie zum damaligen Zeitpunkt kein
vertrauter Anblick. Zwar visualisierte auch die Ahnenreihe den Aspekt der Konti-
nuität in nahezu idealer Weise, was in vielen Fällen durch stetige Erweiterung
unterstrichen wurde. Doch im Fall der Wurzel Jesse lag der Wert der Kontinuität
nicht in der Möglichkeit der unendlichen Fortführbarkeit begründet, sondern
diente dem Beweis der lückenlosen Abstammung Christi aus dem Geschlecht Da-
vids. Der Arbor Jesse hat also ein erklärtes Ziel: das Kommen des Erlösers. Dieser
Umstand erschwerte die Übernahme des Bildformulars für säkulare Genealogien
erheblich, denn der Fokus des Bildschemas liegt anders als in den Genealogien des
Mittelalters nicht mehr auf den Ahnen, sondern vielmehr auf späteren Generatio-
nen, deren heilsgeschichtliche Position relevanter wird, je weiter sie sich vom Ur-
sprung des Gewächses entfernen. Es wird folglich mehr Wert auf Kommendes als
auf die Anfänge der jeweiligen Linie gelegt. In vielerlei Hinsicht konnte die Aneig-
nung des Wurzel Jesse-Schemas durch weltliche Akteure daher anmaßend wirken,
implizierte sie doch zunächst nichts weniger als die Parallelisierung der eigenen
Genealogie mit derjenigen Christi und stellte lebende Personen darüber hinaus
entgegen aller christlichen Bescheidenheit gleichsam über ihre Ahnen.

Abb. 7: Lorenzo di Niccolò, Ausmalung der Gewölbekappen mit dominikanischen Heiligen und Seli-
gen, um 1400, Florenz, Santa Maria Novella, Chiostro Verde. Foto: Kunsthistorisches Institut in Flo-
renz – Max-Planck-Institut.

44 Lena Marschall



Tatsächlich bestätigt der Blick auf weitere frühe Anwendungen des genealogischen
Baumformulars, dass die formale Parallelisierung mit der Genealogie Christi zu-
nächst nur in Ausnahmefällen möglich war. Als symptomatisch für die Übertra-
gungsmöglichkeiten erweist sich hier die visuelle Ausgestaltung genealogischer
Konzepte in Hartmann Schedels Liber chronicarum von 1493⁴⁴. Im Gegensatz zu

Abb. 8: Hans Holbein der Ältere, Werktagsseite des Frankfurter Dominikaneraltars, 1501, Frankfurt
am Main, Städel Museum. Foto: Städel Museum, Frankfurt am Main (Public Domain).

44 Hartmann Schedel: Liber chronicarum, Nürnberg 1493 bei Anton Koberger (GW M40784).

Der Gründer als Ahne 45



früheren diagrammatisch strukturierten Universalchroniken werden hier die die
Abstammungsverhältnisse visualisierenden Verbindungslinien vegetabil ausgebil-
det – Andrea Worm spricht folglich von der „Arborisierung des Historiogramms“⁴⁵.
Jedoch sind nur die Büsten der Vertreter:innen der linea Christi durch eine Ranke
verbunden, während die Akteur:innen amtsbezogener Sukzessionslinien zwar in
Blütenkelchen, jedoch ohne verbindende Ranke dargestellt werden. Eine spannende
Ausnahme dieses Musters bilden die sich auf einer Doppelseite gegenüberstehen-

Abb. 9: Sog. Nelkenmeister, Wurzel Jesse, 1495, Bern, ehem. Predigerkirche (heute Französische Kir-
che), nördl. Lettnertrennwand. Foto: Fachstelle Denkmalpflege der Stadt Bern.

45 Andrea Worm, Geschichte und Weltordnung. Graphische Modelle von Zeit und Raum in Uni-
versalchroniken vor 1500, Berlin 2021, S. 412.

46 Lena Marschall



den Stammbäume Heinrichs II. († 1024) und Kunigundes († 1033) (fol. 186v–187r),
deren Ahnen innerhalb eines Gewächses in Blütenkelchen und durch Ranken
verbunden präsentiert werden (Abb. 11). Die formale Gestaltung nach dem Para-
digma der Wurzel Jesse bringt die Auszeichnung des heiligen Kaiserpaares mit sich.
Die Ausformung der adeligen Genealogie als von unten nach oben wachsender
Baum, der im Stammvater des jeweiligen Hauses wurzelt, ruft das dem zeitgenös-
sischen Publikum vertraute Bildformular der Genealogie Christi auf. Mit der visu-
ellen Angleichung an das biblische Vorbild kann so die Legitimation „von Gottes
Gnaden“ gleichsam ins Bildliche übersetzt werden.

Abb. 10: Sog. Nelkenmeister, Ordensbaum, 1495, Bern, ehem. Predigerkirche (heute Französische
Kirche), südl. Lettnertrennwand. Foto: Fachstelle Denkmalpflege der Stadt Bern.

Der Gründer als Ahne 47



Es fällt auf, dass auch andere genealogische Werke, die bis um 1500 auf das
Baummodell zurückgreifen, explizit messianische Ansprüche⁴⁶ verfolgen, wobei
der Heilsstatus der Protagonisten im Bild die entscheidende Rolle spielt. Die
scheinbare Omnipräsenz genealogischer Bildthemen um 1500 ist dabei jedoch
maßgeblich auf die hohe Zahl von Werken rund um die Abstammung Marias oder
die Heilige Sippe zurückzuführen, also strenggenommen in Bezug auf die Visuali-
sierungsstrategie unkritischen Variationen des klassischen Sujets der Genealogie
Christi. Die wenigen Genealogien weltlicher Geschlechter in Baumform zeigen
hingegen zunächst stets entweder bereits etablierte Heilige – wie das Kaiserpaar
Heinrich II. und Kunigunde in der Schedelschen Weltchronik – oder dienen wie im
Fall der Babenberger-Genealogie der Konstituierung eines Heiligenkultes um einen
Vorfahren, hier Markgraf Leopold III. († 1136). Die frühen Familienstammbäume

Abb. 11: Genealogien des Kaiserpaares Heinrich II. und Kunigunde, in: Hartmann Schedel, Liber
chronicarum, Nürnberg 1493 bei Anton Koberger (GW M40784), fol. 186v–187r, hier Exemplar der
Universitätsbibliothek Heidelberg, B 1554 A Folio INC. Foto: Universitätsbibliothek Heidelberg (Public
Domain).

46 Vgl. Klapisch-Zuber, Family Tree, S. 127–129.

48 Lena Marschall



sind somit niemals frei von messianischem Anspruch, den sie sich vielmehr explizit
zunutze machen. Dabei agieren sie ähnlich wie die Ordensbäume der Prediger noch
immer im säkular-klerikalen Grenzbereich.

Auch die Dominikaner werden die Vorteile des Baumformulars bewusst ge-
nutzt haben. Die Aneignung der erhabenen Wurzel Jesse scheint hier jedoch
deutlich einfacher, ist doch die Christoformitas der als Ursprung der Gewächse
agierenden Gründerfigur Dominikus durch dessen Heiligenstatus bereits gegeben.
Besonders deutlich wird dies in der selbstbewussten Gegenüberstellung der Or-
densbäume und der Genealogie Christi in Frankfurt am Main und Bern.

Hinzu kommt in beiden Fällen die Betonung der teleologischen Ausrichtung des
Baumes durch die Integration der Muttergottes mit Kind, in die nicht nur die Ge-
nealogie Christi, sondern auch die der Dominikaner mündet – ein Element, das im
römischen Prototyp noch fehlt. Die Präsenz Marias hat mehrere Konsequenzen für
die Bildaussage: Zum einen kann der Orden so seine Legitimation durch die Mut-
tergottes selbst behaupten, die in beiden Werken durch die Übergabe des Habits –

an jeweils unterschiedliche Ordensvertreter⁴⁷ – unterstrichen wird. Zum anderen,
und für die vorliegende Fragestellung relevanter, hat der Ordensbaum nun ein er-
klärtes Zentrum und sein Streben ein Ziel. So wird Dominikus als Ursprung eines
ebenfalls in Christus mündenden Baumes zum Alter Jesse, die Ordensmitglieder im
Baum werden zu Nachkommen. Entsprechend lässt eine Inschrift unterhalb des
Ordensgründers am Berner Lettner und in einem oberrheinischen Holzschnitt
diesen verkünden: „Hos peperi natos …“ – „Diese Kinder habe ich hervorge-
bracht“⁴⁸.

Die auf generationalen Fortschritt und das Kommen des Erlösers ausgerichtete
Wuchsrichtung des Baumes, die säkularen Akteur:innen die Übernahme lange er-
schwerte, scheint der bereits in anderen Bildformen erprobten visuellen Argu-
mentationsstrategie der Prediger entgegenzukommen. Während die Tatsache, dass
der bildimmanenten Hierarchie des Stammbaumes „future generations could be
closer to fulfillment than their glorious ancestors were and that, in the genealogical
order of things, the futuremight be superior to the past“⁴⁹, ein Problem für weltliche
Akteur:innen darstellt, kommt es dem eschatologisch ausgerichteten Selbstbild des
Bettelordens sogar entgegen. Gleichwohl barg der durch die Struktur der Wurzel
Jesse vorgegebene Anspruch der sich nach oben hin steigernden spirituellen Per-
fektion der abgebildeten Protagonist:innen auch für die Prediger gewisse Heraus-

47 Meist ist ein Papst als Empfänger des Habits dargestellt. Der Ordenslegende entspricht jedoch die
Übergabe an Reginald von Orléans in Frankfurt und im Berner Sommerrefektorium. Zur Legende
vgl. Wesjohann, Gründungserzählungen, S. 380.
48 Text und Übersetzung der Inschrift nach Cárdenas, Genealogie, S. 319.
49 Klapisch-Zuber, Family Tree, S. 123.

Der Gründer als Ahne 49



forderungen in Bezug auf die Anordnung der Ordensvertreter:innen im Baum.
Hierauf lässt die Platzierung der Heiligen des Ordens in Holbeins Frankfurter
Hochaltar sowie einem älteren oberrheinischen Einblattholzschnitt⁵⁰ schließen
(Abb. 12). Die Problematik wird in beiden Fällen aufgelöst, indem die Heiligen ge-
wissermaßen aus der Logik des genealogischen Baumes herausgenommen werden.
Sie stehen in unmittelbarer Nähe des Ordensgründers am Fuße des Gewächses und
tragen so zum (spirituellen) Fundament des Ordens bei.

Hatte schon Torquemada in den Meditationes die heilsgeschichtliche Relevanz
seines Ordens postuliert, so wird der Anteil des Ordens am göttlichen Heilsplan in
den nordalpinen Bäumen vor allem durch die Integration Marias und die damit
verbundene Ausrichtung des Baumes auf das Kommen Christi unterstrichen.
Während die Florentiner Tafel des Meisters der Dominikanerbildnisse und die
Predella Fra Angelicos aus Fiesole durch die unmittelbare räumliche Nähe der
dominikanischen Protagonist:innen – und damit der gesamten Gemeinschaft – zum
Erlöser den „Gedanke[n] der zweifelsfreien Zugehörigkeit der Ordensfamilie zur
himmlischen Kommunität und als Teil der sakralen Ordnung“⁵¹ visualisieren, ge-
hen die Ordensbäume des späten 15. Jahrhunderts noch einen Schritt weiter. Sie
zeigen die Gemeinschaft nicht mehr nur in der Nähe des Erlösers, sondern durch
die Integration desselben in eine aus dem Gründer erwachsene genealogische
Struktur gleichsam als Wegbereiterin Christi.

IV Der Ordo als Ecclesia?

Die Ordensbäume zeigen also – bereits bei Torquemada und später durch die In-
tegration Marias visuell gesteigert – zum einen die Aufgabe der Gemeinschaft des
Predigerordens, nämlich die Erfüllung des göttlichen Heilsplans im Hinwirken auf
die Wiederkunft Christi, und zum anderen deren Vielfalt und geistlichen Reichtum.
Die Möglichkeiten der Baumform, sowohl die Kontinuität als auch die Kommunität
der dargestellten Gruppe zu visualisieren, kommen den traditionellen Repräsen-
tationsansprüchen der Dominikaner dabei entgegen. Es lohnt daher zu fragen, ob
die Darstellung über Vertreter aller Ränge des geistlichen Standes und kirchlichen
Hierarchieebenen in einem aus Dominikus sprießenden Baum es dem Prediger-
orden zudem ermöglichte, die Gemeinschaft auch als Personifikation der Ecclesia

50 Anonymer Einblattholzschnitt (Schreiber 1776), 1473. Zwei Exemplare in London, BritishMuseum
(Inv. Nr. 1872,0608.344) und Wien, Albertina (Inv. Nr. DG1924/488).
51 Cárdenas, Genealogie, S. 311.

50 Lena Marschall



an sich zu präsentieren. Wie im Folgenden erläutert werden soll, spricht einiges
dafür.

Bereits Cárdenas hat darauf hingewiesen, dass die durch die Integration der
Muttergottes in den Ordensbäumen des späten 15. Jahrhunderts visualisierte „ein-
deutige Ausrichtung des Ordens auf Maria, die den Ordenshabit – entgegen der
legendarischen Überlieferung – an den Dominikanerpapst Innozenz V. überreicht,

Abb. 12: Anonymer Einblattholzschnitt (Schreiber 1776), 1473, hier London, British Museum, Inv.
Nr. 1872,0608.344. © The Trustees of the British Museum.

Der Gründer als Ahne 51



… zugleich als sein Hervorgehen aus der Kirche zu verstehen“⁵² ist. Maria müsse
dabei als Repräsentantin der Ecclesia gelesen werden.

Dass die Betonung der Legitimität von Amtskirche und Papstgewalt bereits ein
wichtiges Anliegen der Meditationes Torquemadas ist, wurde mehrfach hervorge-
hoben⁵³. So ist das wichtigste kirchenpolitische Anliegen des Autors, die Verteidi-
gung des Primats des Papstes gegenüber dem Konzil, zentrales Thema sowohl des
Zyklus im Kreuzgang wie auch der dazugehörigen Schrift. Dies zeigt sich nicht nur
im zur 28. Meditation gehörigen Bild des Ordensbaums, in der die beiden Päpste als
unteres Astpaar gleichsam stabilisierend auf den Orden wirken und das Einge-
bunden-Sein des Ordens in die höchsten Hierarchieebenen der Kirche betonen,
sondern auch in der Szenenauswahl des Gesamtzyklus. Zu nennen sind hier die in
ihrer Dopplung seltenen Szenen der „Übergabe des Hirtenamtes“ und der „Schlüs-
selübergabe“ sowie das zur 29. Meditation gehörende Bild, das Torquemada selbst
mit dem heiligen Papst Sixtus II. zeigt. Dieser Aspekt gewinnt zusätzlich an Gewicht,
denn nicht nur zählte Juan de Torquemada zu den wichtigsten papistischen
Theologen seiner Zeit, sondern die Dominikaner waren durch ihren apostolischen
Auftrag der „Überwachung des orthodoxen Glaubens und der Verfolgung der Hä-
resie“⁵⁴ von Anfang an eng mit dem Heiligen Stuhl verbunden. Darüber hinaus
zeigen sich die Verflechtungen von Predigerorden und Papstkirche auch in der
Tatsache, dass seit dem 13. Jahrhundert durchgängig Predigerbrüder – wie ab 1434
Torquemada selbst – unter dem Titel „magister Sacri Palatii Apostolici“ als engste
politische Berater des Papstes tätig waren⁵⁵.

In den Ordensbäumen am Berner Lettner und im oberrheinischen Holzschnitt
zeigt sich die Betonung päpstlicher Potenz schließlich nicht nur in der Übergabe des
Habits durch Maria, sondern auch im bemerkenswerten Gehalt der bereits er-
wähnten Bildunterschrift. Am unteren Rand des Bildfeldes ist mit jeweils nur we-
nigen Abweichungen zu lesen: „Hos peperi natos, quos produnt esse beatos / Signa

52 Ebd., S. 318.
53 Vgl. ebd., S. 303; sowie insbesondere Sabine Poeschel, Die Schlüssel des Petrus. Zu den Über-
lieferungen der Fresken im ehemaligen Kreuzgang von S. Maria sopra Minerva, in: Victoria von
Flemming/Sebastian Schütze (Hrsg.), Ars naturam adiuvans. FS Matthias Winner,Mainz 1996, S. 62–
74 und Katharine Stahlbuhk, Oltre il colore. Die farbreduzierte Wandmalerei zwischen Humilitas
und Observanzreformen, Berlin 2021 (Italienische Forschungen des Kunsthistorischen Instituts in
Florenz – Max-Planck-Institut. 4. Folge 13), S. 175–180.
54 Michaela J. Marek, Ordenspolitik und Andacht. Fra Angelicos Kreuzigungsfresko im Kapitelsaal
von San Marco zu Florenz, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 48 (1985), S. 451–475, hier S. 458.
55 Zu Torquemadas Rolle an der Kurie vgl. Stahlbuhk, Oltre il colore, S. 175; zu derjenigen der
Dominikaner insgesamt Marek, Ordenspolitik, S. 458.

52 Lena Marschall



Dei pura, quamvis papalia mira / Post decreuerunt, quia multos hec latuerunt“⁵⁶.
Die Inschrift dient somit einerseits der Erinnerung an die päpstliche Bestätigung
des Ordens, hebt aber andererseits auch das päpstliche Vermögen hervor, die Ge-
meinschaft des Dominikus als göttliches Zeichen zu erkennen, das sich in der An-
erkennung des Ordens manifestiert. Mit dem Verweis auf die päpstliche Sanktion
betont der Orden zugleich seinen Ursprung nicht nur aus Dominikus, sondern aus
der Gemeinschaft der Kirche selbst⁵⁷. Wenn Cárdenas zudem in Bezug auf die
Bildunterschrift der am Berner Lettner dem Ordensbaum gegenübergestellten
Wurzel Jesse darauf verweist, dass der priesterliche Stamm nach patristischer
Tradition und Kirchenrecht aus dem kirchlichen Volk hervorgehen muss⁵⁸, erlaubt
die komplementäre Anordnung der Bilder die Anwendung jenes Gedankens auch
auf den Ordensbaum. Der Predigerorden präsentiert sich demnach hier als jener
aus dem Kirchenvolk hervorgehende priesterliche Stamm, der wiederum den Er-
löser selbst hervorbringt. Wie selbstbewusst der Orden dabei argumentiert, wird
ebenfalls an der zitierten Bildunterschrift deutlich.

Der Text nennt die Predigerbrüder im Baum Ordenskinder und „reine Zeichen
Gottes“. Nach Augustinus sind Zeichen, wenn sie sich auf göttliche Dinge beziehen,
als Sakramente zu verstehen („[signa] cum res divinas pentinent, sacramenta ap-
pellantur“). Die Sakramente gehen aus der Seitenwunde Christi hervor und bringen
ihrerseits die Ecclesia hervor. Der Kirchenvater führt in seinen Schriften mehrfach
aus, wie Eva aus der Seite des schlafenden Adams genommen wurde, so seien die
Sakramente, aus welchen die Kirche gebildet werde, aus der Seite des am Kreuz
schlafenden Christus herausgeflossen⁵⁹. Im Hinblick auf den Ursprung des Or-
denskinder als göttliche Zeichen tragenden Baumes aus der Seite des ruhenden
Dominikus, liegt die Übertragung der augustinischen Idee auf die dominikanischen
Ordensbäume nahe. Besonders der Einblattholzschnitt bestätigt diese Lesart. Auch
hier wächst der Ordensbaum aus der Seite des liegenden Dominikus, wobei das
Gewächs einer Lücke zwischen Skapulier und Untergewand des Heiligen entspringt,
die die Erinnerung an ein geöffnetes Gewand, ähnlich etwa jenem des die Seiten-

56 „Diese Kinder habe ich hervorgebracht, die dadurch berühmt sind, dass sie Selige sind. Reine
Zeichen Gottes, in gewisser Weise aber auch bewundernswerte päpstliche Entscheidungen, nach-
dem diese sie als solche rechtlich anerkannt haben, obwohl sie [die Kinder] vielen verborgen wa-
ren.“ Transkription und deutsche Übertragung der Berner Inschrift nach Cárdenas, Genealogie,
S. 319.
57 Vgl. Cárdenas, Genealogie, S. 322.
58 Vgl. ebd., S. 315 mit Bezug auf den Marienhymnus in einer Inschrift in der Berner Wurzel Jesse.
59 Vgl. dazu Wilhelm Geerlings, Die Kirche aus der Seitenwunde Christi bei Augustinus, in: Georg
Röwekamp (Hrsg.), Fußnoten zu Augustinus. Gesammelte Schriften Wilhelm Geerlings, Turnhout
2010 (Instrumenta patristica et mediaevalia 55), S. 207–227, hier S. 216 f. (mit entsprechenden Text-
stellen Augustins).

Der Gründer als Ahne 53



wunde der Stigmatisation präsentierenden Franziskus, aufruft. Man darf davon
ausgehen, dass dieser Eindruck nicht zufällig, sondern bewusst evoziert war, auch
wenn der Predigerorden nicht wie die Minoriten über einen Gründer mit chris-
tusgleicher Seitenwunde verfügte. Dasselbe Prinzip findet sich jedenfalls fast zeit-
gleich in einer ebenfalls oberrheinischen Miniatur in einem Franziskusleben der
Klarisse Sibylla von Bondorf, in der ein nun vier franziskanische Heilige tragender
Zweig aus der Seitenwunde des Franziskus wächst⁶⁰ (Abb. 13).

Mit Blick auf Augustinus’ Idee der Geburt der Sakramente und der Kirche aus
der Seitenwunde Christi wird deutlich, in welchen Dimensionen der Orden agierte,
um das eigene Auserwähltsein zu postulieren. Der Predigerorden visualisierte seine
unmittelbare Nähe zur römischen Amtskirche, deren Legitimität er zu unterstrei-
chen suchte, und betonte die eigene Legitimation durch dieselbe. Überdies be-
hauptete er gleichsam seine Rolle als Ecclesia selbst. Noch deutlicher als in anderen
Bildanlagen ist es so möglich, den – zumal päpstlich legitimierten – heilsge-
schichtlichen Auftrag des Ordens selbstbewusst ins Bild zu setzen. Die Bildaussage
ist eindeutig: Das Agieren des Predigerordens ist heilsgeschichtlich höchst rele-
vant⁶¹.

Fazit und Ausblick

Wenn Worm feststellt, dass die „intensive Beschäftigung mit Fragen der Herkunft
und Genealogie … im ausgehenden 15. Jahrhundert nicht mehr nur Leidenschaft
und Vorrecht des Hochadels [war], … sondern auch das städtische Patriziat und
Bürgertum erfasst hatte“ und dass „Heraldik und Genealogie … auch für sie Mittel
der Repräsentation und sozialen Distinktion“ geworden waren, so gilt dies auch für
die geistlichen Orden. Ist die Genealogie als Denkfigur durch das Bild des Ordens als
Weinstock und des Gründers als dessen fruchtbaren Reis von Beginn an fest im
Selbstverständnis der Prediger verankert, so werden in der Genese der dominika-
nischen Ordensbäumemehrere Dimensionen genealogischen Denkens sichtbar. Das
Prinzip findet sich entsprechend bereits im auf den Text der Hymnen des Domi-
nikus-Offiziums rekurrierenden römischen Fresko, es gewinnt aber mit der nord-
alpinen Verbreitung und Rezeption von Torquemadas Meditationes im späten
15. Jahrhundert als legitimatorisches Argument nochmals an Bedeutung.

60 Sibilla von Bondorf, Sog. Franziskanerstammtafel, München, Staatliche Graphische Sammlung,
Inv.-Nr. 39845, um 1480.
61 Vgl. mit Blick auf das Kreuzigungsfresko im Kapitelsaal von San Marco ähnlich Marek, Or-
denspolitik, S. 457 f.

54 Lena Marschall



Die nordalpinen Ordensbäume nutzen genealogische Argumente – wie etwa die
Baumform an sich und die Gegenüberstellung von Ordensbaum undWurzel Jesse –,
um den Ursprung des Predigerordens in Dominikus einerseits und dessen amts-
kirchliche Legitimation andererseits sichtbar zu machen. Die Darstellung des Or-
dens als geistliche Familie, die sich bekrönt von der Muttergottes um einen ge-
meinsamen Stammvater gruppiert und dabei die verschiedenen Facetten
dominikanischer Heiligkeit abbildet, entpuppt sich als bestens geeignete Visuali-

Abb. 13: Sibylla von Bondorf, Sog. Franziskanerstammtafel, um 1480, München, Graphische Samm-
lung, Inv.-Nr. 39845. © Staatliche Graphische Sammlung München.

Der Gründer als Ahne 55



sierungsstrategie dominikanischer Identität. Aus dem Ordensbaum der Meditatio-
nes ist nun ein wirklicher Stammbaum geworden. Durch die Repräsentation des
Ordensgründers als radix praedicatorum und Ursprung des Baumes, sowie dessen
Münden in die Muttergottes, nutzten sie eine genealogische Formensprache, um das
Bild des Ordens um eine eschatologische Komponente zu erweitern und folglich
dessen feste Einbindung in den Heilsplan zu behaupten. Die für weltliche Akteur:
innen problematischen Implikationen, die die visuelle Aneignung der eschatologi-
schen Anlage der vorbildhaftenWurzel Jesse mit sich bringt, erweisen sich dabei als
für die Ordensgemeinschaft nicht nur nicht hinderlich, sondern vielmehr passend
für ihr repräsentatives Anliegen.

Schließlich stellt sich die Frage, welche Rolle die Ordensbäume als Beispiel
einer noch immer im klerikal-säkularen Grenzbereich agierenden Aneignung der
Wurzel Jesse für die Etablierung des Baumformulars als Standard zur Darstellung
genealogischen Wissens gespielt haben. Ob sie gar – wie von Klapisch-Zuber an-
gedeutet⁶² – entscheidenden Anteil an der Genese des weltlichen Familienstamm-
baums hatten, bleibt zu diskutieren. Ganz sicher können sie aber als wichtige Sta-
tion auf dem Weg zur „Arborisierung“ der Genealogie verstanden werden.

Wie verwandte Stammbäume weltlicher Protagonisten bezeugen die domini-
kanischen Ordensbäume die Genealogie als eine kulturelle Technik, die dazu diente,
Verwandtschaft zu konstituieren und Herrschaft zu legitimieren. Gerade weil die
Ordensstammbäume dabei abseits tatsächlicher Verwandtschaftsverhältnisse be-
ziehungsweise deren Suggestion agieren und dennoch dezidiert genealogisch ar-
gumentieren, beweisen sie so einmal mehr die Relevanz der Genealogie als zentrale
Ordnungs- und Denkform des ausgehenden Mittelalters.

Bibliographie

Quellen

Jacobus de Voragine, Legenda aurea, 2 Bde., ed. Bruno W. Häuptli, Freiburg/Basel/Wien 2014 (Fontes
Christiani Sonderband).

Johannes Meyer OP, Liber de Viris Illustribus Ordinis Praedicatorum (1466), hrsg. von Paulus v. Loë OP,
Leipzig 1918 (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in
Deutschland 12).

Juan de Torquemada, Meditationes, Rom 1467 bei Ulrich Han (GW M48257).

62 Klapisch-Zuber, Family Tree, S. 125: „Certain transitional usages, religious ones above all, appear
to have made the model familiar and to have facilitated its penetration into new social milieu.“

56 Lena Marschall



Literatur

Volker Bauer, Baum und Zeit. Datenorganisation, Zeitstrukturen und Darstellungsmodi in
frühneuzeitliche Universalgenealogien, in: Achim Landwehr (Hrsg.), Frühe Neue Zeiten.
Zeitwissen zwischen Reformation und Revolution, Bielefeld 2012 (Mainzer Historische
Kulturwissenschaften 11), S. 41–82.

Volker Bauer, Ahnen, Wurzeln, Quellen. Ursprungsbilder der frühneuzeitlichen Genealogie, in: Thomas
Rahn/Hole Rößler (Hrsg.), Medienphantasie und Medienreflexion in der Frühen Neuzeit. FS Jörg
Jochen Berns, Wiesbaden 2018, S. 117–140.

Nicole Bériou/Bernard Hodel (Hrsg.), Saint Dominique de l’ordre des frères prêcheurs. Témoignages
écrits fin XIIe–XIVe siècle, Paris 2019.

Alain Boureau, Vitae fratrum, vitae patrum. L’Ordre dominicain et le modèle des Pères de désert au
XIIIe siècle, in: Mélanges de l’École de Rome 99 (1987), S. 79–100.

Angi E. Bourgeois, Reconstructing the Lost Frescoes of Santa Maria sopra Minerva in Rome from the
Meditationes of Cardinal Juan de Torquemada. A Case Study in the History of Art, Lewiston 2009.

Joanna Cannon, Religious Poverty, Visual Riches. Art in the Dominican Churches of Central Italy in the
Thirteenth and Fourteenth Centuries, New Haven/London 2013.

Livia Cárdenas, Genealogie und Charisma. Imaginationen dominikanischer Verwandtschaften im
Spätmittelalter, in Sabine von Heusinger u. a. (Hrsg.), Die deutschen Dominikaner und
Dominikanerinnen im Mittelalter, Berlin/Boston 2016 (Quellen und Forschungen zur Geschichte
des Dominikanerordens N. F. 21), S. 301–334.

Tobias Daniels, Cardinal Juan de Torquemada and the Origins of the Roman Printing Press. A
Correspondence on Woodcuts and the First Edition of his Meditationes, in: La Bibliofilía. Rivista di
Storia del libro e di bibliografia 123 (2021), S. 37–64.

Gerardo de Simone, Il Beato Angelico a Roma, 1445–1455. Rinascita delle arti e Umanesimo cristiano
nell’Urbe di Niccolò V e Leon Battista Alberti, Firenze 2017 (Fondazione Carlo Marchi. Studi 34).

Dominique Donadieu-Rigaut, Penser en images les ordres religieux (XIIe–XVe siècles), Paris 2005.
Wilhelm Geerlings, Die Kirche aus der Seitenwunde Christi bei Augustinus, in: Georg Röwekamp

(Hrsg.), Fußnoten zu Augustinus. Gesammelte Schriften Wilhelm Geerlings, Turnhout 2010
(Instrumenta patristica et mediaevalia 55), S. 207–227.

Charlotte Gutscher-Schmid, Nelken statt Namen. Die spätmittelalterlichen Malerwerkstätten der
Berner Nelkenmeister, Bern/Sulgen 2007.

Susan L. Green, Tree of Jesse Iconography in Northern Europe in the Fifteenth and Sixteenth
Centuries, New York/London 2019 (Routledge Research in Art and Religion).

Kilian Heck/Bernhard Jahn (Hrsg.), Genealogie als Denkform in Mittelalter und Früher Neuzeit,
Tübingen 2000 (Studien und Texte zur Sozialgeschichte der Literatur 80).

Anne Huijbers, Zealots for Souls. Dominican Narratives of Self-Understanding during Observant
Reforms, c. 1388–1517, Berlin/Boston 2018 (Quellen und Forschungen zur Geschichte des
Dominikanerordens N. F. 22).

Ulrike Ilg, Quasi lignum vitae. The Tree of Life as an Image of Mendicant Identity, in: Pippa
Salonius/Andrea Worm (Hrsg.), The Tree. Symbol, Allegory, and Mnemonic Device in Medieval
Art and Thought, Turnhout 2014 (International Medieval Research 20), S. 187–212.

Claudia Jentzsch, Die Ordensstammbäume aus dem Bibliotheksgang des Paulinerklosters, in: Frank
Zöllner (Hrsg.), Speicher der Erinnerung. Die mittelalterlichen Ausstattungsstücke der Leipziger
Universitätskirche St. Pauli, Leipzig 2005 (Beiträge zur Leipziger Universitäts- und
Wissenschaftsgeschichte 8), S. 55–72.

Der Gründer als Ahne 57



Beate Kellner, Ursprung und Kontinuität. Studien zum genealogischen Wissen im Mittelalter, München
2004.

Christiane Klapisch-Zuber, The Genesis of the Family Tree, in: I Tatti Studies in the Italian Renaissance
4 (1991), S. 105–129.

Almuth Klein, Santa Maria sopra Minerva, in: Daniela Mondini/Carola Jäggi/Peter C. Claussen (Hrsg.),
Die Kirchen der Stadt Rom im Mittelalter 1050–1300, Bd. 4, Stuttgart 2020 (Forschungen zur
Kunstgeschichte und Christlichen Archäologie 23; Corpus Cosmatorum II, 4), S. 311–336.

Serafine C. Kratzke, Identitätsstiftung und Repräsentation bei den Lübecker Dominikanern. Neue
Studien zum Burgkloster in der Hansestadt, in: Sabine von Heusinger u. a. (Hrsg.), Die
deutschen Dominikaner und Dominikanerinnen im Mittelalter, Berlin/Boston 2016 (Quellen und
Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens N. F. 21), S. 273–299.

Wolf-Dietrich Löhr/Stefan Weppelmann, „Glieder in der Kunst der Malerei“ – Cennino Cenninis
Genealogie und die Suche nach Kontinuität zwischen Handwerkstradition, Werkstattpraxis und
Historiographie, in: Dies. (Hrsg.), Fantasie und Handwerk. Cennino Cennini und die Tradition der
toskanischen Malerei von Giotto bis Lorenzo Monaco, Ausstellungskatalog Gemäldegalerie –

Staatliche Museen zu Berlin, München 2008, S. 13–43.
Michaela J. Marek, Ordenspolitik und Andacht. Fra Angelicos Kreuzigungsfresko im Kapitelsaal von

San Marco zu Florenz, in: Zeitschrift für Kunstgeschichte 48 (1985), S. 451–475.
Christian N. Opitz, Genealogical Representations of Monastic Communities in Late Medieval Art, in:

Eirik Hovden/Christina Lutter/Walter Pohl (Hrsg.), Meanings of Community across Medieval
Eurasia. Comparative Approaches, Leiden/Boston 2016 (Brill’s Series on the Early Middle Ages
25), S. 183–202.

Sabine Poeschel, Die Schlüssel des Petrus. Zu den Überlieferungen der Fresken im ehemaligen
Kreuzgang von S. Maria sopra Minerva, in: Victoria von Flemming/Sebastian Schütze (Hrsg.), Ars
naturam adiuvans. FS Matthias Winner, Mainz 1996, S. 62–74.

Gaia Ravalli, L’egemonia degli Orcagna e un secolo di pittura a Santa Maria Novella, in: Andrea de
Marchi (Hrsg.), Santa Maria Novella. La basilica e il convento, Bd. 1: Dalla fondazione al
tardogotico, Firenze 2015, S. 157–245.

Pippa, Arbor Jesse – Lignum Vitae. The Tree of Jesse, the Tree of Life and the Mendicants in Late
Medieval Orvieto, in: Dies./Andrea Worm (Hrsg.), The Tree. Symbol, Allegory, and Mnemonic
Device in Medieval Art and Thought, Turnhout 2014 (International Medieval Research 20),
S. 213–241.

Georg Scheibelreiter, Der Babenberger-Stammbaum aus Klosterneuburg. Rückwärtsgewandte Heraldik
als Chiffre historischen Geschehens, in: Ders., Wappenbild und Verwandtschaftsgeflecht. Kultur-
und mentalitätsgeschichtliche Forschungen zu Heraldik und Genealogie, Wien 2009 (MIÖG,
Ergänzungsband 53), S. 177–199.

Peter Schmidt, Herrscherfolgen im Konzert der Medien. Genealogie als neue Aufgabe volkssprachiger
Handschriften im 15. Jahrhundert, in: Jeffrey Hamburger/Maria Theisen (Hrsg.), Unter Druck.
Mitteleuropäische Buchmalerei im 15. Jahrhundert, Petersberg 2018 (Buchmalerei des
15. Jahrhunderts in Mitteleuropa 15), S. 246–261.

Johann Schulz, Frankfurt am Main, ehem. Dominikanerkloster – Dominikaneraltar, 1501 – Heute Städel
Museum Frankfurt am Main, Heidelberg 2015 (Mittelalterliche Retabel in Hessen).

Katharine Stahlbuhk, Oltre il colore. Die farbreduzierte Wandmalerei zwischen Humilitas und
Observanzreformen, Berlin 2021 (Italienische Forschungen des Kunsthistorischen Instituts in
Florenz – Max-Planck-Institut. 4. Folge 13).

58 Lena Marschall



Angelus Walz OP, Von Dominikanerstammbäumen, in: Archivum Fratrum Praedicatorum 34 (1964),
S. 231–275.

Achim Wesjohann, Mendikantische Gründungserzählungen im 13. und 14. Jahrhundert. Mythen als
Element institutioneller Eigengeschichtsschreibung der mittelalterlichen Franziskaner,
Dominikaner und Augustiner-Eremiten, Berlin/Münster 2012 (Vita regularis 49).

Andrea Worm, Geschichte und Weltordnung. Graphische Modelle von Zeit und Raum in
Universalchroniken vor 1500, Berlin 2021.

Heinz Zirnbauer, Kommentar, Johannes de Turrecremata: Meditationes. Faksimile-Ausgabe des
Erstdrucks von 1467 nach dem Exemplar der Stadtbibliothek Nürnberg, Wiesbaden 1968, S. 7–59.

Der Gründer als Ahne 59




