Lena Marschall
Der Grunder als Ahne

Genealogisches Denken in den Ordensbaumen der Prediger

Die Visualisierung von Tradition gehort zu den wichtigen Zielen der Selbstdar-
stellung nicht nur weltlicher Akteure, sondern auch geistlicher Orden. Nur
scheinbar paradox strebten im ausgehenden Mittelalter auch jene Gemeinschaften,
denen zumindest die institutionelle Traditionsbildung auf Grundlage von Ver-
wandtschaft nicht moglich war, danach, genealogische Ordnungen zu konstruieren
und zur Reprdsentation zu nutzen. Wenngleich nicht als einzige Ordensgemein-
schaft, so doch besonders prominent, in groffer Zahl und medialer Vielfalt, machte
sich der Predigerorden in seiner Selbstdarstellung genealogische Strukturen zu-
nutze. Diese sogenannten Ordensbdume der Dominikaner' — haufig auch als Or-
densstammbdume bhezeichnet — visualisieren unterschiedliche Dimensionen ge-
nealogischen Denkens, denen stets die gleiche Pramisse zugrunde liegt: Die
Gemeinschaft wird auf eine Griindungsfigur und ihre Werte zurtickgefiihrt.

Im Kontext der vorliegenden Publikation zur Konstruktion, Darstellung und
Rezeption genealogischen Wissens mégen jene hier zu diskutierenden Werke zu-
néchst vielleicht irritieren. Dies ist dem Fokus der interdisziplindren Genealogie-
Forschung geschuldet, richtet sich jene zum européischen Mittelalter bislang vor
allem auf die fiirstlichen Hauser, wéhrend die Frithneuzeit-Forschung auch die
zunehmend an Relevanz gewinnenden genealogischen Betdtigungen weiterer
Stinde wie dem niederen Adel sowie dem stidtischen Patriziat und Handwerk?
entsprechend wiirdigt — meist mit Betonung der ungewohnlichen Provenienz. Der

Anmerkung: Der vorliegende Aufsatz behandelt einen Teilbereich meiner Dissertation zu dominikani-
schen Ordenshdumen, die ich derzeit am Kunstgeschichtlichen Seminar der Universitdt Hamburg vor-
bereite. Neben den genealogischen Dimensionen werden dort weitere fiir die Genese des Ordensbaum-
Motivs bedeutsame Aspekte der an Assoziations- und Anwendungsmaglichkeiten reichen Baumform,
z. B. die Lignum Vitae-Ikonographie oder der Gebrauch als mnemotechnisch strukturiertes Andachtsbild,
sowie die jeweilige Auswahl des Bildpersonals ausfihrlich diskutiert.

1 Eine Ubersicht hietet Angelus Walz OP, Von Dominikanerstammbéumen, in: Archivum Fratrum
Praedicatorum 34 (1964), S. 231-275. Am ausfithrlichsten widmeten sich zuletzt den dominikani-
schen Ordenshdumen Livia Cardenas, Genealogie und Charisma. Imaginationen dominikanischer
Verwandtschaften im Spétmittelalter, in: Sabine von Heusinger u. a. (Hrsg.), Die deutschen Domi-
nikaner und Dominikanerinnen im Mittelalte; Berlin/Boston 2016 (Quellen und Forschungen zur
Geschichte des Dominikanerordens N. E. 21), S. 301-334 und Dominique Donadieu-Rigaut, Penser en
images les ordres religieux (XII*-XV* siécles), Paris 2005, S. 279-308.

2 Siehe den Beitrag von Julia Bruch in diesem Band.

8 Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https:/doi.org/10.1515/9783110793093-003



28 —— Lena Marschall

mit diesem Aufsatz unternommene Versuch, eine auf klerikale Akteure fokussierte
Genealogie in einem Forschungsfeld zu verorten, in dem bereits die Konstruktion
genealogischen Wissens durch nichtadelige Stande als Sonderfall beschrieben wird,
wird dementsprechend zunéchst zu deren Wahrnehmung als Ausnahmeerschei-
nung fiihren®. Mehrere Faktoren sprechen indes dafiir, eine Neubewertung dieses
alles andere als paradoxen Bildformulars vorzunehmen, seine genealogischen Ar-
gumentationsstrukturen zu hinterfragen und die dominikanischen Ordenshaume
somit nicht als Absurditdt, sondern als integralen Teil spatmittelalterlicher Ge-
nealogie zu lesen - freilich ohne die Spezifika einer klerikalen Genealogie aus dem
Blick zu verlieren.

Gerade fir die Reformbewegungen des ausgehenden Mittelalters zdhlte der
Verweis auf die eigene Tradition und folglich auch deren Visualisierung zu den
wichtigsten Legitimationsinstrumenten. Im Gegensatz zu élteren, in der benedik-
tinischen Tradition stehenden Orden, die allein durch ihr Alter Legitimation er-
fuhren, war es fiir die Mendikanten ungleich notwendiger, die Anciennitét der ei-
genen Gemeinschaft zu behaupten und entsprechend bildlich zu belegen. Dass eine
Gemeinschaft, die sich nicht tiber Abstammung definiert, dabei auf genealogische
Argumente zurtickgreift, mag verwundern, doch meint Genealogie auch im Welt-
lichen héufig nicht tatséchliche Verwandtschaftsverhdltnisse, sondern dient als
Legitimationsinstrument vielmehr der Konstruktion und Suggestion entsprechen-
der Ordnungen. So kann auch die Bezeichnung der dominikanischen Ordenshdume
als ,imagindre Verwandtschaften“ lediglich der Charakterisierung ihrer Argu-
mentationsstrategie, nicht jedoch der Abgrenzung zu weltlichen Genealogien die-
nen. Denn auch die Stammbédume und Ahnenreihen adeliger und biirgerlicher
Akteure stellen hédufig eben genau das, ndmlich die Imagination von Verwandt-
schaft, dar*.

Die Ordenshdaume erfuhren noérdlich der Alpen ihre erste Bliitephase um 1500
in einer Zeit, die von einem grofien Interesse an genealogischen Bildthemen gepragt
war. Nicht nur die genealogischen Programme weltlicher Stifter wurden immer
komplexer®, sondern auch das Wurzel Jesse-Thema sowie Sujets rund um die Heilige

3 Vgl. Christian N. Opitz, Genealogical Representations of Monastic Communities in Late Medieval
Art, in: Eirik Hovden/Christina Lutter/Walter Pohl (Hrsg.), Meanings of Community across Medieval
Eurasia. Comparative Approaches, Leiden/Boston 2016 (Brill’s Series on the Early Middle Ages 25),
S.183-202, hier S. 188.

4 Ahnlich bereits Cardenas, Genealogie, S. 334.

5 Verwiesen sei hier bspw. auf das monumentale Triptychon mit dem Stammbaum der Baben-
berger im Stift Klosterneuburg. Vgl. dazu Georg Scheibelreiter, Der Babenberger-Stammbaum aus
Klosterneuburg. Rickwartsgewandte Heraldik als Chiffre historischen Geschehens, in: Ders.,
Wappenbild und Verwandtschaftsgeflecht. Kultur- und mentalitétsgeschichtliche Forschungen zu



Der Griinder als Ahne =— 29

Sippe erfreuten sich nie dagewesener Popularitit®. Diese Parallele legt nahe, die
Ordenshdume als Aneignung zeittypischer visueller Narrative zu verstehen und
davon auszugehen, dass der Predigerorden die Form des Stammbaums aus der
weltlichen Genealogie ibernahm und sich fiir die eigenen Zwecke zunutze machte.
Jedoch macht ein Blick auf die Genese des Ordensbaummotivs und den um 1450
entstandenen romischen Prototyp’ des spiter kanonischen Bildformulars deutlich,
dass es sich hier nicht um eine parallele Wirkstruktur handelt, sondern dass der
Predigerorden die Baumform bereits zur Représentation seiner Gemeinschaft
nutzte, bevor diese zum visuellen Standard fiir die Organisation genealogischer
Daten wurde. Wie Christiane Klapisch-Zuber darlegt, war die Metapher der Familie
als Baum zwar tUber das gesamte Mittelalter hinweg sowohl sprachlich als auch
visuell prasent und zeigte sich auf der Bildebene etwa durch vegetabile Ergan-
zungen genealogischer Darstellungen. Die Form eines in die Hohe wachsenden
Baumes war jedoch lange der Darstellung der Genealogia Christi als Genealogie par
excellence vorbehalten. So dauerte es bis ins frithe 16. Jahrhundert, bis das
sprachliche Bild visuell fixiert wurde und der Stammbaum seine bis heute kano-
nische Form erlangte®. Als Hauptgriinde fiir die langwierige Genese des sikularen
Stammbaums sieht Klapisch-Zuber die durch die Baumstruktur notwendig gewor-
dene Platzierung des Spitzenahnen in der niedrigsten Position sowie ,certainly, a
respect for the eschatological implications“® der Wurzel Jesse als visueller Vorlage.

In Bezug auf die Ordensbhdume der Prediger stellen sich nun zwei Fragen. Wie
funktioniert genealogisches Argumentieren hier? Und welche Faktoren ermdglichten
es dem Orden deutlich frither als weltlichen Akteuren, sich das erhabene Vorbild der

Heraldik und Genealogie, Wien 2009 (MIOG, Ergénzungsband 53), S. 177-199 sowie die im Entstehen
begriffene kunsthistorische Dissertation Michael Richter-Gralls (Admont) ,Genealogie und Hagio-
graphie. Der Babenberger-Stammbaum im Stift Klosterneuburg®.

6 Siehe dazu Susan L. Green, Tree of Jesse Iconography in Northern Europe in the Fifteenth and
Sixteenth Centuries, New York/London 2019 (Routledge Research in Art and Religion).

7 Freskenzyklus nach den Meditationes des Juan de Torquemada, um 1450, Rom, Santa Maria sopra
Minerva (heute verloren).

8 Vgl. Christiane Klapisch-Zuber, The Genesis of the Family Tree, in: I Tatti Studies in the Italian
Renaissance 4 (1991), S. 105-129, hier S. 105f. An dieser Stelle sei ebenfalls auf die zahlreichen Ar-
beiten Volker Bauers zur Visualisierung genealogischen Wissens verwiesen, inshesondere Baum
und Zeit. Datenorganisation, Zeitstrukturen und Darstellungsmodi in frithneuzeitliche Universal-
genealogien, in: Achim Landwehr (Hrsg.), Frithe Neue Zeiten. Zeitwissen zwischen Reformation und
Revolution, Bielefeld 2012 (Mainzer Historische Kulturwissenschaften 11), S. 41-82, zur Wurzel Jesse
als Vorbild fiir den frithneuzeitlichen weltlichen Stammbaum zudem Ahnen, Wurzeln, Quellen.
Ursprungsbilder der frithneuzeitlichen Genealogie, in: Thomas Rahn/Hole Rofler (Hrsg.), Medien-
phantasie und Medienreflexion in der Frithen Neuzeit. FS Jérg Jochen Berns, Wiesbaden 2018, S. 117~
140, hier bes. S. 121-123.

9 Klapisch-Zuber, Family Tree, S. 123.



30 —— Lena Marschall

Wurzel Jesse anzueignen und fiir die eigene Représentation zu nutzen? Es gilt also,
die vielfdltigen Dimensionen genealogischer Ordnungen in den dominikanischen
Ordensbédumen zu untersuchen. Hierzu werden zundchst anhand des friithesten do-
minikanischen Ordensbhaumes die Metapher des Ordensgriinders als fruchtbarem
Weinstock sowie die visuellen Referenzen jener Darstellung zum Bild der Wurzel
Jesse analysiert. Sodann wird die Anlage genealogischen Denkens im monastischen
Kontext allgemein sowie in der Tradition der Dominikaner speziell ausgefiihrt.
Schliefilich wird das Prinzip der Gruppenhagiographie in der dominikanischen Re-
présentationstradition angefiihrt, um zu erlautern, welche argumentativen Vorteile
die Aneignung der Wurzel Jesse fiir die Darstellung der communitas hatte. Der Blick
auf die eschatologischen Implikationen des Bildformulars — mithin die Mdglichkeit,
die eigene heilsgeschichtliche Relevanz zu postulieren und den Orden gar als Ecclesia
selbst zu préisentieren — rundet die vorliegenden Uberlegungen ab.

I Dominikus als fruchtbarer Weinstock

Am Beginn der Motivgenese der dominikanischen Ordenshdume steht mit den Me-
ditationes des Kardinals Juan de Torquemada (f 1468) ein vielschichtiges Text-Bild-
Gefiige. Die aus Hymnen, Responsorien und Antiphonen aus der Liturgie zum Do-
minikus-Offizium sowie eigenen Worten Torquemadas bestehende Betrachtung zum
heiligen Dominikus und das dazugehdrige Bild eines Ordensbaums stehen zwischen
christologischen und ekklesiologischen Themen inmitten eines komplexen heilsge-
schichtlichen Systems, in welchem Torquemada dem Predigerorden einen festen
Platz zuweist. Um 1450 zundchst als Freskenzyklus fiir die Wéande des ,,Primo Chio-
stro“ im romischen Predigerkonvent Santa Maria sopra Minerva entwickelt (Abb. ),
trugen in den folgenden Jahrzehnten zahlreiche Manuskript- und Druckausgaben zur
transalpinen Verbreitung von Torquemadas Schrift sowie des darin enthaltenen
Bildes eines aus dem Ordensgrinder Dominikus wachsenden und in seiner Krone
Predigerbriider tragenden Baumes (Abb. 2-3) bei''. Der Kreuzgang musste bereits

10 Zu den Fresken siehe Angi E. Bourgeois, Reconstructing the Lost Frescoes of Santa Maria sopra
Minerva in Rome from the Meditationes of Cardinal Juan de Torquemada. A Case Study in the
History of Art, Lewiston 2009 sowie zuletzt ausfiihrlich und mit tiberzeugender Zuschreibung des
Konzepts an Fra Angelico: Gerardo de Simone, Il Beato Angelico a Roma, 1445-1455. Rinascita delle
arti e Umanesimo cristiano nell’Urbe di Niccolo V e Leon Battista Alberti, Firenze 2017 (Fondazione
Carlo Marchi. Studi 34), S. 210-263.

11 Die alteste Handschrift ist ein Autograph Torquemadas: Vatikan, Biblioteca Apostolica Vaticana
(BAV), Vat. lat. 973. Der Erstdruck erschien als erster illustrierter Typendruck in Italien 1467 bei
Ulrich Han in Rom (GW M48257), siehe Tobias Daniels, Cardinal Juan de Torquemada and the Origins



Der Griinder als Ahne — 31

Mitte des 16. Jahrhunderts einem Neubau weichen'?, die Handschriften, darunter
insbesondere ein illustriertes Autograph Torquemadas, und Inkunabeln stellen daher
heute wertvolle Quellen zur Rekonstruktion des Zyklus dar.

Bereits die Zeitgenossen verstanden die Darstellung explizit genealogisch. Dies
legt die anstelle einer Miniatur zur 28. Meditation eingefiigte Ekphrase des ent-
sprechenden romischen Freskos in einem venezianischen Manuskript der Medita-
tiones nahe. Unter der Uberschrift ,De figuratione vitis gibt der knappe Text an: ,In
vite stat stirps, in cuis [sic!] radice de longo prostratus iacet sanctus dominicus ...“*?
Die Formulierung spielt mit der Vieldeutigkeit des Begriffs stirps, der nicht nur den
Stamm im botanischen Sinne, sondern eben auch im genealogischen benennen
kann und dann ,Familie“, ,Geschlecht“ oder auch ,Nachkommenschaft meint.
Diese Lesart ist wenig uberraschend, ruft doch das von Torquemada gewdhlte
Bildschema des im Patriarchen verwurzelten Baumes zwangsldufig die auf die
Prophezeiung Jesajas (Jes. 11,1: , Et egredietur virga de radice Iesse, Et flos de radice
eius ascendet.“) zurtickgehende Visualisierung der Genealogie Christi in der Wurzel
Jesse auf, wie sie seit dem ausgehenden 12. Jahrhundert in Italien verbreitet war'*
(Abb. 4). Wie in der Wurzel Jesse-Ikonographie wachst auch bei Torquemada der
Baum aus dem Koérper des Urahns, im Falle der Dominikaner jedoch — wie im
Folgenden erlautert wird — ohne korperliche Abstammung zu suggerieren.

Das Bild des Ordensbaums begleitet die 28. Meditation mit dem Titel ,,De Beato
dominico eximii ordinis fratru[m] predicato[rum] fundatore“’®, die den heiligen
Dominikus als Griinder, First und Patriarchen des Predigerordens preist. Der Me-
ditationstext portratiert ihn als Reis eines fruchtbaren Weinstocks (,felix vitis“), aus
dem ein Orden hervorgegangen sei, der durch die Kunst der Verkiindigung die
Schlangen aus dem Weinberg des Herrn vertrieben habe. Die Metapher des

of the Roman Printing Press. A Correspondence on Woodcuts and the First Edition of his Medita-
tiones, in: La Bibliofilia. Rivista di Storia del libro e di bibliografia 123 (2021), S. 37-64. Auch de Si-
mone, Angelico a Roma, S. 216-225 bietet einen guten Uberblick tiber das Konvolut der erhaltenen
Manuskripte und Inkunabeln.

12 Almuth Klein, Santa Maria sopra Minerva, in: Daniela Mondini/Carola Jaggi/Peter C. Claussen
(Hrsg.), Die Kirchen der Stadt Rom im Mittelalter 1050-1300, Bd. 4, Stuttgart 2020 (Forschungen zur
Kunstgeschichte und Christlichen Archéologie 23; Corpus Cosmatorum II, 4), S. 311-336, hier S. 325.
13 Venedig, Biblioteca Nazionale Marciana, Lat. III, 167 (=2782), fol. 27, Transkription nach Heinz
Zirnbauer, Kommentar, Johannes de Turrecremata: Meditationes. Faksimile-Ausgabe des Erstdrucks
von 1467 nach dem Exemplar der Stadtbibliothek Niirnberg Wiesbaden 1968, S. 7-59, hier S. 28.
14 Zur Wurzel Jesse in Italien siehe Pippa Salonius, Arbor Jesse — Lignum Vitae. The Tree of Jesse, the
Tree of Life, and the Mendicants in Late Medieval Orvieto, in: Dies./Andrea Worm (Hrsg.), The Tree.
Symbol, Allegory, and Mnemonic Device in Medieval Art and Thought, Turnhout 2014 (International
Medieval Research 20), S. 213-241.

15 Titel nach BAV, Vat. lat. 973, fol. 284.



32 —— Lena Marschall

Tk Bscaro Dorermen et ordivns feakis

2 . I i wn el (Bldnmsmbe cvnfar !yrm";N §
7 M.QMW#’;? acduln “cgn,hn_v\’v’/ni’ sz:m.‘ﬁ,‘t;fzf
- fecule celx bina P “-‘J‘»":E‘r.w““*“"’*““’ ;‘“ﬁ‘f"“‘ Tegmdy
o J0x hervare gty i~ TGOS Serstur e clavy
{}..,,,'( samm cumcit ambirtfhane Yatie gleviohe J‘n s £ ""'fwr n-l:::m" wf::‘é‘g"’f“’*’:;
e e e L
i g i PR wlle mediias

, e Vi,
ablisrbre factus . Mare fanchtabe rdolentillimes 16 \m“:;’:»:‘mlml ‘

f“';f %';'“:'?/5' F‘%ﬁ"" fuamllomos eopiefa oo fr A vl by

56 culpe paveere 5

G | T ‘s ) mg,’“’;;"' o6 afe ““{*(
Tanete r}a&a;hﬁ;;u\ﬁl e l:\nm;.;.‘,? i abqui em ﬁt’:} cathe

1017 P e Bt dechl
.{:'Pt:‘lwl" ﬁmcmgnmffai- arvefp L {.';,,:'fwbmmuv“’m: x:‘bm»'—m;:n Gria
Do errords Yerriow afi; b - m{;é.m- Fivm [ aquaa fapuiane vagaf. x
Prie

Abb. 1: Fra Angelico (zugeschrieben), Meditationes des Juan de Torquemada, um 1450, Rom, Santa
Maria sopra Minerva, Primo Chiostro (heute verloren), Skizze der Wandgliederung der 28. Meditati-
on. © Lena Marschall.

fruchtbaren Weinstocks entspricht den Lesungen und Gesédngen aus dem Festoffi-
zium des Heiligen'®.

16 Zur Liturgie des Offiziums siehe Nicole Bériou/Bernard Hodel (Hrsg.), Saint Dominique de I'ordre
des freres précheurs. Témoignages écrits fin XIle—XIVe siecle, Paris 2019, S. 1464-1509.



Der Griinder als Ahne — 33

M“' W*@émﬂ,&'ﬁ SRR jUur Ia'ruw ’ Vla“? Ladl Shd
e /bmwa ;aﬁmae cmfmm ef wc(m'e ciug e
' )

et

Abb. 2: Juan de Torquemada, Meditationes, Biblioteca Apostolica Vaticana, Cod. Vat. lat. 973, fol. 28r.
Nachweis: De Simone, Angelico a Roma, Taf. 122a.

Das zur 28. Meditation gehorige Fresko griff das im Text entworfene Bild auf und
zeigte ein aus dem Korper des Heiligen spriefiendes Gewdchs, in dessen Krone sich
die Bisten von elf Predigerménchen finden. Interessant ist, dass weder in der
Druck- noch in der Manuskripttradition die aus dem Offizium tibernommene und
im Meditationstext durchgéngig aufgerufene Metapher des fruchtbaren Weinstocks
konsequent ins Bildliche tibertragen wurde. So entspricht die vertikale Ausrichtung
des Gewachses nicht der Wuchsrichtung eines Weinstocks, sondern mehr der eines
Baumes und die formale Gestaltung des Laubes, das hier im Gegensatz zu spateren
Ordensbdumen noch explizit nicht als Weinblatt gestaltet ist, erinnert an Akanthus.
Wenngleich sich iiber die Umsetzung im verlorenen Fresko nur spekulieren lasst, ist
zu fragen, welche Implikationen dies fiir die Aussage des Werkes im Hinblick auf
die hier zu diskutierenden genealogischen Lesarten hat.



34 —— Lena Marschall

Abb. 3: Juan de Torquemada, Meditationes, Rom 1467 bei Ulrich Han (GW M48257), fol. 28y, hier Ex-
emplar der Stadtbibliothek Nirnberg, Inc. 4.20.

Zwar interpretieren die meisten Wurzel Jesse-Darstellungen die virga der Vulgata
als Weinstock, kommen héufig jedoch auch ohne die explizite Kennzeichnung aus.
Im Gegenteil zeigt ein Blick auf die Bildtradition'’, dass vielmehr die vertikale

17 Vgl. Green, Tree, S. 2-15.



Der Griinder als Ahne —— 35

VAVATVAVA YA VavVae

b
€
>
4
»
€
3
N
Ly
4
L&
€«
P

Abb. 4: Wurzel Jesse, um 1138, Verona, San Zeno Maggiore, Westportal (Detail). © Bildarchiv Foto
Marburg/Foto: Hirmer, Albert/Ernstmeier-Hirmer, Irmgard.

Wuchsrichtung des Arbor Jesse und damit auch ein Aufstieg von Generation zu
Generation betont werden. Entsprechend bedarf auch im Falle von Torquemadas
Ordensbaum die ,genealogische Assoziation“ nicht des Weinlaubs. Sowohl die Mi-



36 —— Lena Marschall

niatur in Torquemadas Meditationes-Autograph (Vat. lat. 973) wie auch der Holz-
schnitt des Erstdrucks lassen zwar klar einen vertikal orientierten Baum aus dem
Korper des Heiligen wachsen, doch sind in beiden Féllen die Aste auffallend ran-
kenartig gestaltet. So wird der bereits im Hymnus mehrfach aufgerufene Absolut-
heitsanspruch des eigenen Wirkens, das unabldssige Wachstum sowie die umfas-
sende Expansion des Predigerordens auch im Ordensbaum visualisiert'®. Diese auf
Ausbreitung fokussierte Lesart entspricht dem alttestamentlichen Gebrauch des
Weinstock-Motivs (vinea/vitis), das haufig fiir kommenden Reichtum und Frucht-
barkeit steht, nicht aber in einem familidre Abstammung betreffenden Sinne ver-
wendet wird"®.

Was im Ordensbaum der Meditationes in den verschiedenen Medien bereits
angedeutet ist, findet seine visuelle Steigerung rund ein halbes Jahrhundert spater
nordlich der Alpen im Programm des sogenannten Sommerrefektoriums des Ber-
ner Konventes®’. Hier wird die vertikale Hauptachse aufgelost, sodass der aus Do-
minikus wachsende Baum grofie Teile des Raumes zu umranken scheint®'. Der Saal
diente einer iiber den Konvent hinausgehenden Offentlichkeit als Versammlungs-
ort, die Ausmalung durch die sogenannten Nelkenmeister wurde im Vorfeld des
1498 hier tagenden Provinzialkapitels der Teutonia beauftragt. Dieser repréasentativ-
politischen Funktion kommt die raumgreifende Wuchsrichtung der Ranke gegen-
uber jener des Baumes entgegen: Die Besucher werden von den Ordensmitgliedern
formlich umschlossen.

Das aus dem Dominikus-Offizium tbernommene Motiv des fruchtbaren
Weinstocks bedient demnach auf der Bildebene zwei Assoziationen: Das Motiv des
Rankens versinnbildlicht die stete Expansion des Ordens, wahrend tiber die formale
Ahnlichkeit zur Wurzel Jesse eine genealogische Deutung méglich wird. Warum

18 Die Hymnen und Responsorien des Meditationstextes formulieren den Expansionsgedanken
dhnlich bildhaft: ,.... ex ubertate palmitum mundi iam cinxit ambitum®; ,Vergente mundi vespere,
novum sidus exoritur et clausis culpae carcere praeco salutis mittitur, doctrinam evangelicam
spargens per orbis cardinem.“

19 Vgl. etwa Hos 10,1; Sach 8,12.

20 Zur Ausmalung des Berner Sommerrefektoriums vgl. Charlotte Gutscher-Schmid, Nelken statt
Namen. Die spatmittelalterlichen Malerwerkstatten der Berner Nelkenmeister, Bern/Sulgen 2007,
S.102-117, 220-232.

21 Vergleichbare monumentale Programme fanden sich in den Predigerkonventen in Liibeck und
Leipzig. Dazu Serafine C. Kratzke, Identitatsstiftung und Reprasentation bei den Liibecker Domi-
nikanern. Neue Studien zum Burgkloster in der Hansestadt, in: Heusinger u. a. (Hrsg.), Die deut-
schen Dominikaner, S. 273-299, bes. S. 297, sowie Claudia Jentzsch, Die Ordensstammbédume aus dem
Bibliotheksgang des Paulinerklosters, in: Frank Zollner (Hrsg.), Speicher der Erinnerung. Die mit-
telalterlichen Ausstattungsstiicke der Leipziger Universitédtskirche St. Pauli, Leipzig 2005 (Beitrage
zur Leipziger Universitédts- und Wissenschaftsgeschichte 8), S. 55-72.



Der Griinder als Ahne =— 37

aber machten die Dominikaner sich fiir die Reprdsentation ihrer Gemeinschaft
ausgerechnet genealogische Argumentationsmuster sowie ein entsprechendes
Bildformular zunutze?

II Genealogisches Denken geistlicher Orden:
sprachlich und visuell

Zunichst sei daran erinnert, dass Genealogie in den letzten Jahrzehnten mit zu-
nehmender Selbstverstidndlichkeit als zentrale ,,Ordnungs- und Denkform® bezie-
hungsweise ,dominante mentale Struktur“ der Vormoderne beschrieben worden
ist?. Zahlreiche Beispiele belegen die Konstruktion genealogischer Ordnungen und
das Agieren mit genealogischen Kategorien in Bereichen jenseits klassischer Ver-
wandtschaftsfragen — verwiesen sei hier etwa auf Kiinstlerviten des italienischen
Quattro- und Cinquecento®,

Die Relevanz der Genealogie als umfassender Ordnungskategorie ist sicherlich
ein Grund fir den &uferst gangigen und weit zurtickreichenden Gebrauch ,ver-
wandtschaftlichen Vokabulars“ zur Beschreibung von Ordensstrukturen, etwa —
insbesondere in der zisterziensischen Tradition — die Bezeichnung von Neugrin-
dungen als ,Filiationen®, aber auch die tbliche Bezeichnung des geistlichen Per-
sonals als ,Briider und ,Schwestern“**, Im Kontext der hier zu diskutierenden
Fragestellungen ist zudem der Gebrauch genealogischer Termini in der Dominikus-
Vita der populdren Legenda Aurea des Dominikaners Jacobus de Voragine ( 1298)
interessant, der uber die abstrakt-institutionelle Ebene der Ordensorganisation
hinausgeht. Der Autor schildert, wie der heilige Dominikus in einer Vision zu sehen

22 Vgl. Kilian Heck/Bernhard Jahn (Hrsg.), Genealogie als Denkform in Mittelalter und Frither
Neuzeit, Tlibingen 2000 (Studien und Texte zur Sozialgeschichte der Literatur 80); Beate Kellner,
Ursprung und Kontinuitat. Studien zum genealogischen Wissen im Mittelalter; Miinchen 2004, hier
S.15 (Zitat) sowie den Diskurs einordnend Peter Schmidt, Herrscherfolgen im Konzert der Medien.
Genealogie als neue Aufgabe volkssprachiger Handschriften im 15. Jahrhundert, in: Jeffrey Ham-
burger/Maria Theisen (Hrsg.), Unter Druck. Mitteleuropdische Buchmalerei im 15. Jahrhundert,
Petersberg 2018 (Buchmalerei des 15. Jahrhunderts in Mitteleuropa 15), S. 246-261, hier S. 246.

23 Vgl. Wolf-Dietrich Lohr/Stefan Weppelmann, ,Glieder in der Kunst der Malerei“ — Cennino
Cenninis Genealogie und die Suche nach Kontinuitdt zwischen Handwerkstradition, Werkstatt-
praxis und Historiographie, in: Dies. (Hrsg.), Fantasie und Handwerk. Cennino Cennini und die
Tradition der toskanischen Malerei von Giotto bis Lorenzo Monaco, Ausstellungskatalog Gemaélde-
galerie — Staatliche Museen zu Berlin, Miinchen 2008, S. 13-43.

24 Vgl. Kellner, Ursprung, S. 30f.



38 —— Lena Marschall

meinte, ,,quod filios suos per totum mundum dispersos“*®. Neben dieser Bezeich-
nung der ersten Ordensbriider als S6hne des Dominikus, fallt zudem die erst auf die
Schilderung des Todes folgende mehrfache Betitelung des Heiligen als ,,pater auf .

Auch auf visueller Ebene lésst sich das Interesse der Dominikaner an genea-
logischen Ordnungsprinzipien nicht erst mit dem Auftreten der Ordenshaume
nachweisen. So greifen bereits die hiufig als Vorldufer jener Bildform angefiihrten
Reihungen berithmter Ordensvertreter in den Kapitelsdlen von San Nicolo in Tre-
viso (1352) und San Marco in Florenz (1441/42, Abb. 5) nicht nur die humanistischen
uomini illustri beziehungsweise Gelehrtenreihen auf, sondern rekurrieren dartiber
hinaus auch auf die Ahnenreihe als klassische genealogische Bildform des Mittel-
alters?’.

III Aneignung des Baumformulars durch den
Predigerorden

Die Dominikaner griffen also bereits mit den Reihungen auf genealogische Argu-
mentationsmuster zuriick, weshalb sich der Formwandel in der Selbstdarstellung
von Reihe zu Baum somit bereits innerhalb genealogischer Sphéren vollzog. Wel-
chen représentativen Vorteil aber bot dieser formale Wechsel zum Baum als Or-
ganisationselement ihres genealogischen Wissens den Predigern? Klapisch-Zuber
stellt fest, dass die Baumform besonders geeignet sei, ,the continuity of a line and
the community of a lineage“*® in einem Bild zu visualisieren. Im Folgenden wird
gezeigt, dass dies in besonderem Mafie den Anspriichen und der Tradition domi-
nikanischer Reprasentation entgegenkam. Ein Blick auf sdkulare Aneignungen der
Wurzel Jesse wird zudem verdeutlichen, dass den Predigern dabei ungleich weniger
Herausforderungen begegneten als ihren weltlichen Zeitgenossen.

25 ,[W]ie seine Sohne sich in der ganzen Welt zerstreuten ...“, Legenda Aurea (LA) 113, 469. Lat. Text
und dt. Ubersetzung nach Jacobus de Voragine: Legenda aurea, 2 Bde., ed. Bruno W. Hauptli, Frei-
burg/Basel/Wien 2014 (Fontes Christiani. Sonderband).

26 LA 113, 479.

27 Tommaso da Modena, Vierzig Dominikanerbildnisse, 1352, Treviso, San Nicolo, Kapitelsaal; Fra
Angelico, Kreuzigung mit Heiligen, 1441/42, Florenz, San Marco, Kapitelsaal, hier bereits mit einer
von Dominikus ausgehenden Ranke als verbindendes Element.

28 Klapisch-Zuber, Family Tree, S. 122.



Der Griinder als Ahne — 39

of

Abb. 5: Fra Angelico, Kreuzigung mit Heiligen, 1441/42, Florenz, San Marco, Kapitelsaal. Foto: Kunst-
historisches Institut in Florenz - Max-Planck-Institut.

III.1 Spezifische Gruppenbildlichkeit der Dominikaner

Wahrend der Aspekt der ,continuity“ fiir die Aneignung des Baumschemas
Schwierigkeiten birgt, auf die nachfolgend eingegangen wird, ist die Visualisierung
von Gemeinschaft (,community*), in den Ordenshdaumen der Prediger offensicht-
lich. Uber die Abbildung beispielhafter Mitglieder werden nicht nur bestimmte
Ordensvertreter als vorbildhaft herausgehoben, sondern es wird zugleich stellver-
tretend die Gesamtheit der Ordensgemeinschaft visualisiert. Anhand von Torque-
madas romischem Ordensbaum lasst sich dies gut demonstrieren. Die Auswahl der
Predigerbriider im Baum entspricht dem Text der Meditation, der vom reichen
Ertrag des Weinstocks Dominikus berichtet:

,de cuius vitis ubertate tot viri sanctitate insignes, dignitate praeclari, religione celebres,
quorum aliqui iam sanctorum catalogo adscripti sunt, alii in omni genere doctrinarum doc-
tissimi prodierunt, per quos divina Providentia Ecclesiam suam sanctam aqua sapientiae rigat,
expositionibus Scripturarum illustrat et doctrinarum varietate reficit et fecundat.“*°

29 ,,... aus der Fiille dessen Weinstocks so viele Mdnner von aufierordentlicher Heiligkeit, ausge-



40 —— Lena Marschall

Die Ordensbhriider verkorpern jeweils die im Text genannten Kategorien geistlicher
Stande und kirchlicher Hierarchieebenen. Als Heilige mit Nimbus hervorgehoben
und durch ihre Attribute klar identifizierbar dargestellt sind bei Torquemada Pe-
trus Martyr mit dem Schwert seines Martyriums und Thomas von Aquin mit dem
Kirchenmodell. Im Erstdruck von 1467 kommt der ebenfalls mit Heiligenschein und
Attribut — der Erscheinung des Weltenrichters in einer Mandorla — ausgezeichnete
Vinzenz Ferrer hinzu, der bei Torquemada noch nicht identifizierbar ist*. Livia
Cérdenas hat darauf hingewiesen, dass die drei Heiligen als Martyrer, Gelehrter und
Prediger zugleich ,verschiedene sakrale Stande“ vertreten®. Die hochsten kirchli-
chen Hierarchien verkorpern hingegen die beiden dominikanischen Pépste Inno-
zenz V. und Benedikt XI.

In der Charakterisierung des Ordensgriinders tber die Abbildung der geistli-
chen Nachkommenschaft entsprechen Torquemadas Ordensbaum und die zuge-
hérige Meditation der Tradition dominikanischer Selbstdarstellung. Denn die Re-
préasentationsstrategie der Prediger zeichnete sich anders als etwa die stark auf den
Grinder fokussierte Reprasentation der Minoriten gleichsam durch eine ,Hagio-
graphie der Gruppe“** aus. Das Prinzip, den Ordensgriinder ,nicht als auratische[n]
Heilige[n] [zu] thematisier[en], sondern als programmatische[n] Anker seines Or-
dens“®®, findet sich als spezifisch dominikanisches Phdnomen bereits in den fri-
hesten normativen Texten des Ordens. Schon Jordan von Sachsen (f 1237) bettet 1233
in seinem Libellus de principiis ordinis Praedicatorum die Episoden tiber das Leben
des Dominikus entsprechend dem programmatischen Titel in eine Erzdhlung iber
die Entstehung des Ordens ein*. Die Vernachldssigung der Figur des Griinders
zugunsten der Hervorhebung des ganzen Ordens prégt auch die Kanonisationsbhulle
Gregors IX. (Fons sapientiae, 3. Juli 1234), der die Heiligsprechung des Dominikus

zeichneter Wirde, weit bekannt fiir [ihre] Gottesfurcht [hervorgegangen sind]; Manner, von denen
manche bereits in den Katalog der Heiligen eingeschrieben sind, andere sich in allen Gattungen der
Gelehrsamkeit als hochgelehrt erweisen, durch welche die gottliche Vorsehung ihre heilige Kirche
mit dem Wasser der Weisheit benetzt, mit Auslegungen der Heiligen Schrift erleuchtet und durch
die Vielzahl an Lehren speist.“ Fiir die Unterstiitzung bei der Ubertragung des Meditationstextes sei
Johannes Biige (Heidelberg) herzlich gedankt.

30 Ob der erst 1455 kanonisierte Heilige auch im rund um das Datum der Kanonisation entstan-
denen rémischen Fresko bereits als Heiliger portrétiert wurde, muss offen bleiben.

31 Cardenas, Genealogie, S. 307

32 Alain Boureau, Vitae fratrum, vitae patrum. L'Ordre dominicain et le modeéle des Péeres de désert
au XIII® siecle, in: Mélanges de 'Ecole de Rome 99 (1987), S. 79-100, hier S. 91.

33 Cérdenas, Genealogie, S. 308f.

34 Vgl. Achim Wesjohann, Mendikantische Griindungserzéhlungen im 13. und 14. Jahrhundert.
Mythen als Element institutioneller Eigengeschichtsschreibung der mittelalterlichen Franziskaner,
Dominikaner und Augustiner-Eremiten, Berlin/Miinster 2012 (Vita regularis 49), S. 381.



Der Griinder als Ahne — 41

Junter anderem mit der heilsgeschichtlichen Rolle seines Ordens“*® begriindete.
Selbst in der an Wundern nicht armen Dominikusvita der bereits erwdhnten Le-
genda Aurea ist die besondere Stellung des Gesamtordens auffallig.

Lohnenswert ist auch ein Blick in die Ordenschroniken: Bereits um 1300 ope-
rierte Stephan von Salagnac in seinem Werk De quatuor in quibus Deus insignivit
praedicatorum ordinem mit dem Begriff der Nachkommenschaft®®. Die auf die an-
tike Gattung der viri illustribus und die humanistischen uomini famosi zuruckge-
henden Kataloge vorbildhafter Médnner und Frauen des Ordens — allen voran Jo-
hannes Meyers fiir die Observanz der Teutonia bedeutsamen Liber de viris
illustribus von 1466>” — présentieren die Vielfalt des Ordens iiber Vertreter:innen
verschiedener geistlicher Stdnde und Ordenszweige. Anne Huijbers hat sie daher als
,kollektive Biographien“ des Ordens bezeichnet®®.

Obgleich die analoge Bezeichnung als kollektive Bildnisse des Ordens wohl zu
weit gehen wiirde, findet sich das geschilderte Prinzip der Darstellung der Or-
densgemeinschaft auch in den Bildzeugnissen der Prediger. Neben den genannten
Bildnisreihen in Treviso und Florenz sind drei weitere toskanische Werke als
herausragende Zeugnisse dieses Reprédsentationsprinzips zu nennen. So zeigt die
Pala des Meisters der Dominikanerbildnisse aus Santa Maria Novella in Florenz
eine Marienkrénung in Begleitung von siebzehn Ordensbriidern und -schwestern
(Abb. 6)*, wihrend die Predella des Hochaltarretabels Fra Angelicos fiir San Do-
menico in Fiesole gar vierzig Vertreter:innen aller Zweige des Predigerordens als
Teil der himmlischen Heerscharen zeigt*’. Mit 94 noch um ein Vielfaches hoher ist
die Zahl der Ordensvertreter:innen, die die Gewdlbekappen des ,,Chiostro Verde“ in

35 Ebd, S. 427

36 Vgl. ebd,, S.401f.

37 Johannes Meyer OP, Liber de Viris Ilustribus Ordinis Praedicatorum (1466), hrsg. von Paulus
v. Loé OP, Leipzig 1918 (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in
Deutschland 12). Zu Meyers Katalog als Quelle fiir das in den (nordalpinen) Ordenshdumen rezi-
pierte genealogische Wissen siehe bspw. Donadieu-Rigaut, Penser en Images, S. 293-295; Cardenas,
Genealogie, S. 318.

38 Anne Huijbers, Zealots for Souls. Dominican Narratives of Self-Understanding during Observant
Reforms, c. 1388-1517, Berlin/Boston 2018 (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominika-
nerordens N. F. 22), S. 143.

39 Meister der Dominikanerbildnisse, Christus und Maria in der Glorie und 17 dominikanische
Heilige und Selige, ca. 1335-1340, Florenz, Santa Maria Novella.

40 Fra Angelico, Predella des Hochaltars fiir San Domenico in Fiesole, um 1425, London, National
Gallery.



42 —— Lena Marschall

Santa Maria Novella zieren und die Besucher:innen des Kreuzgangs unter einem
,pantheon domenicano“*' wandeln lassen (Abb. 7)**.

Der Blick auf die literarische wie visuelle Reprasentationstradition des Predi-
gerordens zeigt demnach, dass das Element der Gruppenbildlichkeit bereits in &l-
teren Texten und Bildanalagen pragend war. Die Aneignung der Baumformulars
ermoglichte es, dieses in gesteigerter Form hervorzuheben.

III.2 Das Problem der messianischen Ausrichtung

Erfillte schon Torquemadas Baum die Anforderungen an die spezifisch domini-
kanische Gruppenbildlichkeit, so wurden wenige Jahrzehnte spéter in dessen
nordalpiner Rezeption weitere Vorteile des gewéhlten Bildformulars offenbar. Auf
den Aufentafeln des Hochaltars, den Hans Holbein der Altere um 1501 fiir die
Dominikaner in Frankfurt am Main (Abb. 8) schuf, und in der wenige Jahre &lteren
Lettnerbemalung der sogenannten Nelkenmeister in der Berner Predigerkirche
werden jeweils der dominikanische Ordensbaum und die Wurzel Jesse explizit
gegeniibergestellt (Abb. 9-10)*. Dadurch wird ein quasi-typologischer Bezug ge-
schaffen, der durch die Ubernahme des formalen Gestaltungsprinzips der Wurzel
Jesse in den Ordensbdumen noch unterstrichen wird. Besonders eklatant ist diese
Parallelisierung im Frankfurter Hochaltar, der spiegelverkehrt zwei absolut parallel
aufgebaute Baume zeigt und so eine beide Altarfliigel verbindende formale Einheit
schafft.

41 Gaia Ravalli, L'egemonia degli Orcagna e un secolo di pittura a Santa Maria Novella, in: Andrea
de Marchi (Hrsg.), Santa Maria Novella. La basilica e il convento, Bd. 1: Dalla fondazione al tar-
dogotico, Firenze 2015, S. 157-245, hier S. 231.

42 Zur Représentation des Ordens im ,Chiostro Verde“ vgl. Joanna Cannon, Religious Poverty, Vi-
sual Riches. Art in the Dominican Churches of Central Italy in the Thirteenth and Fourteenth
Centuries, New Haven/London 2013, S. 182-186. Im Kreuzgang befindet sich auch ein dominikani-
scher Lebensbaum, vgl. dazu zuletzt Ravalli, L'egemonia, S. 230f.; sowie Ulrike Ilg, Quasi lignum
vitae. The Tree of Life as an Image of Mendicant Identity, in: Salonius/Worm (Hrsg.), Tree, S. 187-212,
hier S. 204. Die Bedeutung des Freskos fiir die Genese des Ordenshaums in der Minerva wird in der
Dissertation der Verfasserin ausfiihrlich diskutiert.

43 Hans Holbein d. A., Werktagsseite des Frankfurter Dominikaneraltars, 1501, Frankfurt am Main,
Stadel Museum; Sog. Nelkenmeister, Ausmalung des Lettners, 1495, Bern, ehem. Predigerkirche
(Franzosische Kirche). Vgl. dazu Gutscher-Schmid, Nelkenmeister, S. 82-101, 215-218; sowie zu
Frankfurt zuletzt knapp zusammenfassend Johann Schulz, Frankfurt am Main, ehem. Dominika-
nerkloster — Dominikaneraltar, 1501 — Heute Stadel Museum Frankfurt am Main, Heidelberg 2015
(Mittelalterliche Retabel in Hessen).



Der Griinder als Ahne — 43

Abb. 6: Meister der Dominikanerbildnisse, Christus und Maria in der Glorie und 17 dominikanische
Heilige und Selige, ca. 1335-1340, Florenz, Santa Maria Novella, Cappella del Convento. Public Do-
main (CC BY 3.0).



44 —— |ena Marschall

A8

]
)
y
}
2
»
?
§
(

Abb. 7: Lorenzo di Niccold, Ausmalung der Gewdélbekappen mit dominikanischen Heiligen und Seli-
gen, um 1400, Florenz, Santa Maria Novella, Chiostro Verde. Foto: Kunsthistorisches Institut in Flo-
renz - Max-Planck-Institut.

Mag eine solche Parallelisierung mit der Genealogie Christi fiir heutige Betrachter:
innen wenig bemerkenswert erscheinen, so war sie zum damaligen Zeitpunkt kein
vertrauter Anblick. Zwar visualisierte auch die Ahnenreihe den Aspekt der Konti-
nuitat in nahezu idealer Weise, was in vielen Fallen durch stetige Erweiterung
unterstrichen wurde. Doch im Fall der Wurzel Jesse lag der Wert der Kontinuitét
nicht in der Moglichkeit der unendlichen Fortfiihrbarkeit begriindet, sondern
diente dem Beweis der liickenlosen Abstammung Christi aus dem Geschlecht Da-
vids. Der Arbor Jesse hat also ein erklartes Ziel: das Kommen des Erldsers. Dieser
Umstand erschwerte die Ubernahme des Bildformulars fiir sikulare Genealogien
erheblich, denn der Fokus des Bildschemas liegt anders als in den Genealogien des
Mittelalters nicht mehr auf den Ahnen, sondern vielmehr auf spateren Generatio-
nen, deren heilsgeschichtliche Position relevanter wird, je weiter sie sich vom Ur-
sprung des Gewachses entfernen. Es wird folglich mehr Wert auf Kommendes als
auf die Anfinge der jeweiligen Linie gelegt. In vielerlei Hinsicht konnte die Aneig-
nung des Wurzel Jesse-Schemas durch weltliche Akteure daher anmafiend wirken,
implizierte sie doch zunéchst nichts weniger als die Parallelisierung der eigenen
Genealogie mit derjenigen Christi und stellte lebende Personen dartiber hinaus
entgegen aller christlichen Bescheidenheit gleichsam tiber ihre Ahnen.



Der Griinder als Ahne —— 45

Abb. 8: Hans Holbein der Altere, Werktagsseite des Frankfurter Dominikaneraltars, 1501, Frankfurt
am Main, Stadel Museum. Foto: Stadel Museum, Frankfurt am Main (Public Domain).

Tatsédchlich bestatigt der Blick auf weitere frithe Anwendungen des genealogischen
Baumformulars, dass die formale Parallelisierung mit der Genealogie Christi zu-
nichst nur in Ausnahmefillen moglich war. Als symptomatisch fiir die Ubertra-
gungsmoglichkeiten erweist sich hier die visuelle Ausgestaltung genealogischer
Konzepte in Hartmann Schedels Liber chronicarum von 1493*. Im Gegensatz zu

44 Hartmann Schedel: Liber chronicarum, Niirnberg 1493 bei Anton Koberger (GW M40784).



46 —— Lena Marschall

Abb. 9: Sog. Nelkenmeister, Wurzel Jesse, 1495, Bern, ehem. Predigerkirche (heute Franzdsische Kir-
che), nordl. Lettnertrennwand. Foto: Fachstelle Denkmalpflege der Stadt Bern.

friheren diagrammatisch strukturierten Universalchroniken werden hier die die
Abstammungsverhéltnisse visualisierenden Verbindungslinien vegetabil ausgebil-
det — Andrea Worm spricht folglich von der ,Arborisierung des Historiogramms“*°,
Jedoch sind nur die Busten der Vertreter:innen der linea Christi durch eine Ranke
verbunden, wahrend die Akteur:innen amtsbezogener Sukzessionslinien zwar in
Bliitenkelchen, jedoch ohne verbindende Ranke dargestellt werden. Eine spannende
Ausnahme dieses Musters bilden die sich auf einer Doppelseite gegeniiberstehen-

45 Andrea Worm, Geschichte und Weltordnung. Graphische Modelle von Zeit und Raum in Uni-
versalchroniken vor 1500, Berlin 2021, S. 412.



Der Griinder als Ahne — 47

Abb. 10: Sog. Nelkenmeister, Ordensbaum, 1495, Bern, ehem. Predigerkirche (heute Franzdsische
Kirche), stdl. Lettnertrennwand. Foto: Fachstelle Denkmalpflege der Stadt Bern.

den Stammbdume Heinrichs II. (f 1024) und Kunigundes (+ 1033) (fol. 186v-187r),
deren Ahnen innerhalb eines Gewéchses in Bliitenkelchen und durch Ranken
verbunden prasentiert werden (Abb. 11). Die formale Gestaltung nach dem Para-
digma der Wurzel Jesse bringt die Auszeichnung des heiligen Kaiserpaares mit sich.
Die Ausformung der adeligen Genealogie als von unten nach oben wachsender
Baum, der im Stammvater des jeweiligen Hauses wurzelt, ruft das dem zeitgends-
sischen Publikum vertraute Bildformular der Genealogie Christi auf. Mit der visu-
ellen Angleichung an das biblische Vorbild kann so die Legitimation ,von Gottes
Gnaden“ gleichsam ins Bildliche uibersetzt werden.



48 —— Lena Marschall

Bertaetasmiioi - Bertactasmondi  Folii CLXXXVii

__& ibeinriciimperatozis: ; o
6mkunes|'n. virefanct gg

ganeogis, I aneguds ; ;
o b St znepo I ifite e

Eragrolomagootigo wrozis elismanlehait . 1o ierpofitamesaifazones ydolatias

Q 5 bella fidem xpifufapere ndeil-

Ep20 . 35 romd petijt.cozpufc fancti o

i e i e e

it ncoglirfilly Hto.me ¢ ¢ g.%w

- B e filljs noztuo

Caliee @ i regno mitiuiE. APortuo g orado.peimates befbricabu.

Abb. 11: Genealogien des Kaiserpaares Heinrich II. und Kunigunde, in: Hartmann Schedel, Liber
chronicarum, Nurnberg 1493 bei Anton Koberger (GW M40784), fol. 186v-187r, hier Exemplar der
Universitatshibliothek Heidelberg, B 1554 A Folio INC. Foto: Universitatsbibliothek Heidelberg (Public
Domain).

Es fallt auf, dass auch andere genealogische Werke, die bis um 1500 auf das
Baummodell zuriickgreifen, explizit messianische Anspriiche46 verfolgen, wobei
der Heilsstatus der Protagonisten im Bild die entscheidende Rolle spielt. Die
scheinbare Omniprésenz genealogischer Bildthemen um 1500 ist dabei jedoch
mafigeblich auf die hohe Zahl von Werken rund um die Abstammung Marias oder
die Heilige Sippe zuriickzufithren, also strenggenommen in Bezug auf die Visuali-
sierungsstrategie unkritischen Variationen des klassischen Sujets der Genealogie
Christi. Die wenigen Genealogien weltlicher Geschlechter in Baumform zeigen
hingegen zunéchst stets entweder bereits etablierte Heilige — wie das Kaiserpaar
Heinrich II. und Kunigunde in der Schedelschen Weltchronik — oder dienen wie im
Fall der Babenberger-Genealogie der Konstituierung eines Heiligenkultes um einen
Vorfahren, hier Markgraf Leopold III. (f 1136). Die frithen Familienstammbéaume

46 Vgl. Klapisch-Zuber, Family Tree, S. 127-129.



Der Griinder als Ahne —— 49

sind somit niemals frei von messianischem Anspruch, den sie sich vielmehr explizit
zunutze machen. Dabei agieren sie dhnlich wie die Ordenshdume der Prediger noch
immer im sakular-klerikalen Grenzbereich.

Auch die Dominikaner werden die Vorteile des Baumformulars bewusst ge-
nutzt haben. Die Aneignung der erhabenen Wurzel Jesse scheint hier jedoch
deutlich einfacher, ist doch die Christoformitas der als Ursprung der Gewdchse
agierenden Griinderfigur Dominikus durch dessen Heiligenstatus bereits gegeben.
Besonders deutlich wird dies in der selbstbewussten Gegeniiberstellung der Or-
denshdaume und der Genealogie Christi in Frankfurt am Main und Bern.

Hinzu kommt in beiden Féllen die Betonung der teleologischen Ausrichtung des
Baumes durch die Integration der Muttergottes mit Kind, in die nicht nur die Ge-
nealogie Christi, sondern auch die der Dominikaner miindet — ein Element, das im
romischen Prototyp noch fehlt. Die Prasenz Marias hat mehrere Konsequenzen fiir
die Bildaussage: Zum einen kann der Orden so seine Legitimation durch die Mut-
tergottes selbst behaupten, die in beiden Werken durch die Ubergabe des Habits —
an jeweils unterschiedliche Ordensvertreter*” — unterstrichen wird. Zum anderen,
und fir die vorliegende Fragestellung relevanter, hat der Ordensbaum nun ein er-
Kklartes Zentrum und sein Streben ein Ziel. So wird Dominikus als Ursprung eines
ebenfalls in Christus miindenden Baumes zum Alter Jesse, die Ordensmitglieder im
Baum werden zu Nachkommen. Entsprechend lasst eine Inschrift unterhalb des
Ordensgriinders am Berner Lettner und in einem oberrheinischen Holzschnitt
diesen verkinden: ,Hos peperi natos ..“ — ,Diese Kinder habe ich hervorge-
bracht“*,

Die auf generationalen Fortschritt und das Kommen des Erlésers ausgerichtete
Wuchsrichtung des Baumes, die sikularen Akteur:innen die Ubernahme lange er-
schwerte, scheint der bereits in anderen Bildformen erprobten visuellen Argu-
mentationsstrategie der Prediger entgegenzukommen. Wahrend die Tatsache, dass
der bildimmanenten Hierarchie des Stammbaumes ,future generations could be
closer to fulfillment than their glorious ancestors were and that, in the genealogical
order of things, the future might be superior to the past“*?, ein Problem fiir weltliche
Akteur:innen darstellt, kommt es dem eschatologisch ausgerichteten Selbstbild des
Bettelordens sogar entgegen. Gleichwohl barg der durch die Struktur der Wurzel
Jesse vorgegebene Anspruch der sich nach oben hin steigernden spirituellen Per-
fektion der abgebildeten Protagonist:innen auch fiir die Prediger gewisse Heraus-

47 Meist ist ein Papst als Empfénger des Habits dargestellt. Der Ordenslegende entspricht jedoch die
Ubergabe an Reginald von Orléans in Frankfurt und im Berner Sommerrefektorium. Zur Legende
vgl. Wesjohann, Griindungserzdahlungen, S. 380.

48 Text und Ubersetzung der Inschrift nach Cardenas, Genealogie, S. 319.

49 Klapisch-Zuber, Family Tree, S. 123.



50 —— Lena Marschall

forderungen in Bezug auf die Anordnung der Ordensvertreter:innen im Baum.
Hierauf lasst die Platzierung der Heiligen des Ordens in Holbeins Frankfurter
Hochaltar sowie einem éalteren oberrheinischen Einblattholzschnitt®® schliefen
(Abb. 12). Die Problematik wird in beiden Fallen aufgeldst, indem die Heiligen ge-
wissermafien aus der Logik des genealogischen Baumes herausgenommen werden.
Sie stehen in unmittelbarer Nahe des Ordensgriinders am Fufie des Gewéachses und
tragen so zum (spirituellen) Fundament des Ordens bei.

Hatte schon Torquemada in den Meditationes die heilsgeschichtliche Relevanz
seines Ordens postuliert, so wird der Anteil des Ordens am gottlichen Heilsplan in
den nordalpinen Bdumen vor allem durch die Integration Marias und die damit
verbundene Ausrichtung des Baumes auf das Kommen Christi unterstrichen.
Wéhrend die Florentiner Tafel des Meisters der Dominikanerbildnisse und die
Predella Fra Angelicos aus Fiesole durch die unmittelbare rdumliche Ndhe der
dominikanischen Protagonist:innen — und damit der gesamten Gemeinschaft — zum
Erléser den ,Gedanke[n] der zweifelsfreien Zugehorigkeit der Ordensfamilie zur
himmlischen Kommunitét und als Teil der sakralen Ordnung“*" visualisieren, ge-
hen die Ordensbdume des spéten 15. Jahrhunderts noch einen Schritt weiter. Sie
zeigen die Gemeinschaft nicht mehr nur in der Nahe des Erldsers, sondern durch
die Integration desselben in eine aus dem Griinder erwachsene genealogische
Struktur gleichsam als Wegbereiterin Christi.

IV Der Ordo als Ecclesia?

Die Ordensbdume zeigen also — bereits bei Torquemada und spéter durch die In-
tegration Marias visuell gesteigert — zum einen die Aufgabe der Gemeinschaft des
Predigerordens, ndmlich die Erfiillung des géttlichen Heilsplans im Hinwirken auf
die Wiederkunft Christi, und zum anderen deren Vielfalt und geistlichen Reichtum.
Die Mdglichkeiten der Baumform, sowohl die Kontinuitat als auch die Kommunitat
der dargestellten Gruppe zu visualisieren, kommen den traditionellen Reprasen-
tationsanspriichen der Dominikaner dabei entgegen. Es lohnt daher zu fragen, ob
die Darstellung uiber Vertreter aller Range des geistlichen Standes und kirchlichen
Hierarchieebenen in einem aus Dominikus spriefienden Baum es dem Prediger-
orden zudem ermoglichte, die Gemeinschaft auch als Personifikation der Ecclesia

50 Anonymer Einblattholzschnitt (Schreiber 1776),1473. Zwei Exemplare in London, British Museum
(Inv. Nr. 1872,0608.344) und Wien, Albertina (Inv. Nr. DG1924/488).
51 Cérdenas, Genealogie, S. 311.



Der Griinder als Ahne =— 51

e oreia b, e Gl Tt eceoe Tebuont Wlo L8

Paglo vitati pomulo e pbevtate patmitiigiindy am cinpit mabrdi.

HOHAE

Dyospepart uatos Cenas yimit ofle beatos Signa d poon Mudws papakis
(s g2t decoeurelt CXima moulto bee latemt-guma oyeree by

Abb. 12: Anonymer Einblattholzschnitt (Schreiber 1776), 1473, hier London, British Museum, Inv.
Nr. 1872,0608.344. © The Trustees of the British Museum.

an sich zu présentieren. Wie im Folgenden erlautert werden soll, spricht einiges
dafir.

Bereits Cardenas hat darauf hingewiesen, dass die durch die Integration der
Muttergottes in den Ordenshdumen des spéten 15. Jahrhunderts visualisierte ,ein-
deutige Ausrichtung des Ordens auf Maria, die den Ordenshabit — entgegen der
legendarischen Uberlieferung — an den Dominikanerpapst Innozenz V. iiberreicht,



52 —— Lena Marschall

“52 jst. Maria miisse

... zugleich als sein Hervorgehen aus der Kirche zu verstehen
dabei als Reprédsentantin der Ecclesia gelesen werden.

Dass die Betonung der Legitimitat von Amtskirche und Papstgewalt bereits ein
wichtiges Anliegen der Meditationes Torquemadas ist, wurde mehrfach hervorge-
hoben®?. So ist das wichtigste kirchenpolitische Anliegen des Autors, die Verteidi-
gung des Primats des Papstes gegentiber dem Konzil, zentrales Thema sowohl des
Zyklus im Kreuzgang wie auch der dazugehdrigen Schrift. Dies zeigt sich nicht nur
im zur 28. Meditation gehorigen Bild des Ordensbaums, in der die beiden Pépste als
unteres Astpaar gleichsam stabilisierend auf den Orden wirken und das Einge-
bunden-Sein des Ordens in die hochsten Hierarchieebenen der Kirche betonen,
sondern auch in der Szenenauswahl des Gesamtzyklus. Zu nennen sind hier die in
ihrer Dopplung seltenen Szenen der ,,ﬂbergabe des Hirtenamtes“ und der ,,Schliis-
seltibergabe“ sowie das zur 29. Meditation gehdrende Bild, das Torquemada selbst
mit dem heiligen Papst Sixtus II. zeigt. Dieser Aspekt gewinnt zusatzlich an Gewicht,
denn nicht nur zdhlte Juan de Torquemada zu den wichtigsten papistischen
Theologen seiner Zeit, sondern die Dominikaner waren durch ihren apostolischen
Auftrag der ,Uberwachung des orthodoxen Glaubens und der Verfolgung der Hé-
resie* von Anfang an eng mit dem Heiligen Stuhl verbunden. Dariiber hinaus
zeigen sich die Verflechtungen von Predigerorden und Papstkirche auch in der
Tatsache, dass seit dem 13. Jahrhundert durchgéngig Predigerbrider — wie ab 1434
Torquemada selbst — unter dem Titel ,magister Sacri Palatii Apostolici“ als engste
politische Berater des Papstes tétig waren®.

In den Ordensbdumen am Berner Lettner und im oberrheinischen Holzschnitt
zeigt sich die Betonung pépstlicher Potenz schlieRlich nicht nur in der Ubergabe des
Habits durch Maria, sondern auch im bemerkenswerten Gehalt der bereits er-
wahnten Bildunterschrift. Am unteren Rand des Bildfeldes ist mit jeweils nur we-
nigen Abweichungen zu lesen: ,Hos peperi natos, quos produnt esse beatos / Signa

52 Ebd, S. 318.

53 Vgl. ebd,, S. 303; sowie inshesondere Sabine Poeschel, Die Schliissel des Petrus. Zu den Uber-
lieferungen der Fresken im ehemaligen Kreuzgang von S. Maria sopra Minerva, in: Victoria von
Flemming/Sebastian Schiitze (Hrsg.), Ars naturam adiuvans. FS Matthias Winner, Mainz 1996, S. 62—
74 und Katharine Stahlbuhk, Oltre il colore. Die farbreduzierte Wandmalerei zwischen Humilitas
und Observanzreformen, Berlin 2021 (Italienische Forschungen des Kunsthistorischen Instituts in
Florenz — Max-Planck-Institut. 4. Folge 13), S. 175-180.

54 Michaela J. Marek, Ordenspolitik und Andacht. Fra Angelicos Kreuzigungsfresko im Kapitelsaal
von San Marco zu Florenz, in: Zeitschrift fir Kunstgeschichte 48 (1985), S. 451-475, hier S. 458.

55 Zu Torquemadas Rolle an der Kurie vgl. Stahlbuhk, Oltre il colore, S. 175; zu derjenigen der
Dominikaner insgesamt Marek, Ordenspolitik, S. 458.



Der Griinder als Ahne =— 53

Dei pura, quamvis papalia mira / Post decreuerunt, quia multos hec latuerunt“*,
Die Inschrift dient somit einerseits der Erinnerung an die pépstliche Bestdtigung
des Ordens, hebt aber andererseits auch das papstliche Vermogen hervor, die Ge-
meinschaft des Dominikus als gottliches Zeichen zu erkennen, das sich in der An-
erkennung des Ordens manifestiert. Mit dem Verweis auf die papstliche Sanktion
betont der Orden zugleich seinen Ursprung nicht nur aus Dominikus, sondern aus
der Gemeinschaft der Kirche selbst®’. Wenn Cardenas zudem in Bezug auf die
Bildunterschrift der am Berner Lettner dem Ordensbaum gegeniibergestellten
Wurzel Jesse darauf verweist, dass der priesterliche Stamm nach patristischer
Tradition und Kirchenrecht aus dem kirchlichen Volk hervorgehen muss®, erlaubt
die komplementédre Anordnung der Bilder die Anwendung jenes Gedankens auch
auf den Ordenshbaum. Der Predigerorden prasentiert sich demnach hier als jener
aus dem Kirchenvolk hervorgehende priesterliche Stamm, der wiederum den Er-
loser selbst hervorbringt. Wie selbstbewusst der Orden dabei argumentiert, wird
ebenfalls an der zitierten Bildunterschrift deutlich.

Der Text nennt die Predigerbriider im Baum Ordenskinder und ,reine Zeichen
Gottes“. Nach Augustinus sind Zeichen, wenn sie sich auf gottliche Dinge beziehen,
als Sakramente zu verstehen (,[signa] cum res divinas pentinent, sacramenta ap-
pellantur®). Die Sakramente gehen aus der Seitenwunde Christi hervor und bringen
ihrerseits die Ecclesia hervor. Der Kirchenvater fiihrt in seinen Schriften mehrfach
aus, wie Eva aus der Seite des schlafenden Adams genommen wurde, so seien die
Sakramente, aus welchen die Kirche gebildet werde, aus der Seite des am Kreuz
schlafenden Christus herausgeflossen®. Im Hinblick auf den Ursprung des Or-
denskinder als gottliche Zeichen tragenden Baumes aus der Seite des ruhenden
Dominikus, liegt die Ubertragung der augustinischen Idee auf die dominikanischen
Ordensbdume nahe. Besonders der Einblattholzschnitt bestatigt diese Lesart. Auch
hier wachst der Ordensbaum aus der Seite des liegenden Dominikus, wobei das
Gewachs einer Liicke zwischen Skapulier und Untergewand des Heiligen entspringt,
die die Erinnerung an ein ge6ffnetes Gewand, dhnlich etwa jenem des die Seiten-

56 ,Diese Kinder habe ich hervorgebracht, die dadurch berithmt sind, dass sie Selige sind. Reine
Zeichen Gottes, in gewisser Weise aber auch bewundernswerte pépstliche Entscheidungen, nach-
dem diese sie als solche rechtlich anerkannt haben, obwohl sie [die Kinder] vielen verborgen wa-
ren.“ Transkription und deutsche Ubertragung der Berner Inschrift nach Cardenas, Genealogie,
S. 319,

57 Vgl. Cardenas, Genealogie, S. 322.

58 Vgl. ebd., S. 315 mit Bezug auf den Marienhymnus in einer Inschrift in der Berner Wurzel Jesse.
59 Vgl. dazu Wilhelm Geerlings, Die Kirche aus der Seitenwunde Christi bei Augustinus, in: Georg
Réwekamp (Hrsg.), Fuinoten zu Augustinus. Gesammelte Schriften Wilhelm Geerlings, Turnhout
2010 (Instrumenta patristica et mediaevalia 55), S. 207-227 hier S. 216f. (mit entsprechenden Text-
stellen Augustins).



54 —— Lena Marschall

wunde der Stigmatisation prasentierenden Franziskus, aufruft. Man darf davon
ausgehen, dass dieser Eindruck nicht zuféllig, sondern bewusst evoziert war, auch
wenn der Predigerorden nicht wie die Minoriten tber einen Grinder mit chris-
tusgleicher Seitenwunde verfiigte. Dasselbe Prinzip findet sich jedenfalls fast zeit-
gleich in einer ebenfalls oberrheinischen Miniatur in einem Franziskusleben der
Klarisse Sibylla von Bondorf, in der ein nun vier franziskanische Heilige tragender
Zweig aus der Seitenwunde des Franziskus wichst®® (Abb. 13).

Mit Blick auf Augustinus’ Idee der Geburt der Sakramente und der Kirche aus
der Seitenwunde Christi wird deutlich, in welchen Dimensionen der Orden agierte,
um das eigene Auserwéhltsein zu postulieren. Der Predigerorden visualisierte seine
unmittelbare Nahe zur rémischen Amtskirche, deren Legitimitat er zu unterstrei-
chen suchte, und betonte die eigene Legitimation durch dieselbe. Uberdies be-
hauptete er gleichsam seine Rolle als Ecclesia selbst. Noch deutlicher als in anderen
Bildanlagen ist es so mdglich, den — zumal pépstlich legitimierten - heilsge-
schichtlichen Auftrag des Ordens selbstbewusst ins Bild zu setzen. Die Bildaussage
ist eindeutig: Das Agieren des Predigerordens ist heilsgeschichtlich héchst rele-
vant®,

Fazit und Ausblick

Wenn Worm feststellt, dass die ,intensive Beschéftigung mit Fragen der Herkunft
und Genealogie ... im ausgehenden 15. Jahrhundert nicht mehr nur Leidenschaft
und Vorrecht des Hochadels [war], ... sondern auch das stadtische Patriziat und
Biirgertum erfasst hatte“ und dass ,Heraldik und Genealogie ... auch fiir sie Mittel
der Repréasentation und sozialen Distinktion“ geworden waren, so gilt dies auch fiir
die geistlichen Orden. Ist die Genealogie als Denkfigur durch das Bild des Ordens als
Weinstock und des Griinders als dessen fruchtbaren Reis von Beginn an fest im
Selbstverstandnis der Prediger verankert, so werden in der Genese der dominika-
nischen Ordensbdume mehrere Dimensionen genealogischen Denkens sichtbar. Das
Prinzip findet sich entsprechend bereits im auf den Text der Hymnen des Domi-
nikus-Offiziums rekurrierenden rémischen Fresko, es gewinnt aber mit der nord-
alpinen Verbreitung und Rezeption von Torquemadas Meditationes im spaten
15. Jahrhundert als legitimatorisches Argument nochmals an Bedeutung.

60 Sibilla von Bondorf, Sog. Franziskanerstammtafel, Miinchen, Staatliche Graphische Sammlung,
Inv.-Nr. 39845, um 1480.

61 Vgl. mit Blick auf das Kreuzigungsfresko im Kapitelsaal von San Marco dhnlich Marek, Or-
denspolitik, S. 457f.



Der Griinder als Ahne —— 55

Abb. 13: Sibylla von Bondorf, Sog. Franziskanerstammtafel, um 1480, Miinchen, Graphische Samm-
lung, Inv.-Nr. 39845. © Staatliche Graphische Sammlung Miinchen.

Die nordalpinen Ordensbdume nutzen genealogische Argumente — wie etwa die
Baumform an sich und die Gegeniiberstellung von Ordenshaum und Wurzel Jesse —,
um den Ursprung des Predigerordens in Dominikus einerseits und dessen amts-
kirchliche Legitimation andererseits sichtbar zu machen. Die Darstellung des Or-
dens als geistliche Familie, die sich bekrént von der Muttergottes um einen ge-
meinsamen Stammvater gruppiert und dabei die verschiedenen Facetten
dominikanischer Heiligkeit abbildet, entpuppt sich als bestens geeignete Visuali-



56 —— Lena Marschall

sierungsstrategie dominikanischer Identitdt. Aus dem Ordenshaum der Meditatio-
nes ist nun ein wirklicher Stammbaum geworden. Durch die Reprédsentation des
Ordensgrunders als radix praedicatorum und Ursprung des Baumes, sowie dessen
Miinden in die Muttergottes, nutzten sie eine genealogische Formensprache, um das
Bild des Ordens um eine eschatologische Komponente zu erweitern und folglich
dessen feste Einbindung in den Heilsplan zu behaupten. Die fiir weltliche Akteur:
innen problematischen Implikationen, die die visuelle Aneignung der eschatologi-
schen Anlage der vorbildhaften Wurzel Jesse mit sich bringt, erweisen sich dabei als
fur die Ordensgemeinschaft nicht nur nicht hinderlich, sondern vielmehr passend
fiir ihr repréasentatives Anliegen.

Schlieflich stellt sich die Frage, welche Rolle die Ordenshdume als Beispiel
einer noch immer im klerikal-sdkularen Grenzbereich agierenden Aneignung der
Wurzel Jesse fiir die Etablierung des Baumformulars als Standard zur Darstellung
genealogischen Wissens gespielt haben. Ob sie gar — wie von Klapisch-Zuber an-
gedeutet® — entscheidenden Anteil an der Genese des weltlichen Familienstamm-
baums hatten, bleibt zu diskutieren. Ganz sicher konnen sie aber als wichtige Sta-
tion auf dem Weg zur ,Arborisierung“ der Genealogie verstanden werden.

Wie verwandte Stammbdume weltlicher Protagonisten bezeugen die domini-
kanischen Ordensbdume die Genealogie als eine kulturelle Technik, die dazu diente,
Verwandtschaft zu konstituieren und Herrschaft zu legitimieren. Gerade weil die
Ordensstammbdume dabei abseits tatsdchlicher Verwandtschaftsverhaltnisse be-
ziehungsweise deren Suggestion agieren und dennoch dezidiert genealogisch ar-
gumentieren, beweisen sie so einmal mehr die Relevanz der Genealogie als zentrale
Ordnungs- und Denkform des ausgehenden Mittelalters.

Bibliographie

Quellen

Jacobus de Voragine, Legenda aurea, 2 Bde., ed. Bruno W. Hauptli, Freiburg/Basel/Wien 2014 (Fontes
Christiani Sonderband).

Johannes Meyer OP, Liber de Viris Illustribus Ordinis Praedicatorum (1466), hrsg. von Paulus v. Loé OP,
Leipzig 1918 (Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens in
Deutschland 12).

Juan de Torquemada, Meditationes, Rom 1467 bei Ulrich Han (GW M48257).

62 Klapisch-Zuber, Family Tree, S.125: ,,Certain transitional usages, religious ones above all, appear
to have made the model familiar and to have facilitated its penetration into new social milieu.“



Der Griinder als Ahne =— 57

Literatur

Volker Bauer, Baum und Zeit. Datenorganisation, Zeitstrukturen und Darstellungsmodi in
frihneuzeitliche Universalgenealogien, in: Achim Landwehr (Hrsg.), Friihe Neue Zeiten.
Zeitwissen zwischen Reformation und Revolution, Bielefeld 2012 (Mainzer Historische
Kulturwissenschaften 11), S. 41-82.

Volker Bauer, Ahnen, Wurzeln, Quellen. Ursprungsbilder der frithneuzeitlichen Genealogie, in: Thomas
Rahn/Hole RéBler (Hrsg.), Medienphantasie und Medienreflexion in der Frithen Neuzeit. FS J6rg
Jochen Berns, Wiesbaden 2018, S. 117-140.

Nicole Bériou/Bernard Hodel (Hrsg.), Saint Dominique de I'ordre des fréres précheurs. Témoignages
écrits fin XIle-XIVe siecle, Paris 2019.

Alain Boureau, Vitae fratrum, vitae patrum. L’Ordre dominicain et le modéle des Peres de désert au
XIII® siécle, in: Mélanges de PEcole de Rome 99 (1987), S. 79-100.

Angi E. Bourgeois, Reconstructing the Lost Frescoes of Santa Maria sopra Minerva in Rome from the
Meditationes of Cardinal Juan de Torquemada. A Case Study in the History of Art, Lewiston 2009.

Joanna Cannon, Religious Poverty, Visual Riches. Art in the Dominican Churches of Central Italy in the
Thirteenth and Fourteenth Centuries, New Haven/London 2013.

Livia Cardenas, Genealogie und Charisma. Imaginationen dominikanischer Verwandtschaften im
Spatmittelalter, in Sabine von Heusinger u. a. (Hrsg.), Die deutschen Dominikaner und
Dominikanerinnen im Mittelalter, Berlin/Boston 2016 (Quellen und Forschungen zur Geschichte
des Dominikanerordens N. F. 21), S. 301-334.

Tobias Daniels, Cardinal Juan de Torquemada and the Origins of the Roman Printing Press. A
Correspondence on Woodcuts and the First Edition of his Meditationes, in: La Bibliofilia. Rivista di
Storia del libro e di bibliografia 123 (2021), S. 37-64.

Gerardo de Simone, Il Beato Angelico a Roma, 1445-1455. Rinascita delle arti e Umanesimo cristiano
nell’Urbe di Niccolo V e Leon Battista Alberti, Firenze 2017 (Fondazione Carlo Marchi. Studi 34).

Dominique Donadieu-Rigaut, Penser en images les ordres religieux (XII*-XV® siecles), Paris 2005.

Wilhelm Geerlings, Die Kirche aus der Seitenwunde Christi bei Augustinus, in: Georg Réwekamp
(Hrsg.), Funoten zu Augustinus. Gesammelte Schriften Wilhelm Geerlings, Turnhout 2010
(Instrumenta patristica et mediaevalia 55), S. 207-227.

Charlotte Gutscher-Schmid, Nelken statt Namen. Die spatmittelalterlichen Malerwerkstatten der
Berner Nelkenmeister, Bern/Sulgen 2007.

Susan L. Green, Tree of Jesse Iconography in Northern Europe in the Fifteenth and Sixteenth
Centuries, New York/London 2019 (Routledge Research in Art and Religion).

Kilian Heck/Bernhard Jahn (Hrsg.), Genealogie als Denkform in Mittelalter und Friiher Neuzeit,
Tiibingen 2000 (Studien und Texte zur Sozialgeschichte der Literatur 80).

Anne Huijbers, Zealots for Souls. Dominican Narratives of Self-Understanding during Observant
Reforms, c. 1388-1517, Berlin/Boston 2018 (Quellen und Forschungen zur Geschichte des
Dominikanerordens N. F. 22).

Ulrike Ilg, Quasi lignum vitae. The Tree of Life as an Image of Mendicant Identity, in: Pippa
Salonius/Andrea Worm (Hrsg.), The Tree. Symbol, Allegory, and Mnemonic Device in Medieval
Art and Thought, Turnhout 2014 (International Medieval Research 20), S. 187-212.

Claudia Jentzsch, Die Ordensstammb&dume aus dem Bibliotheksgang des Paulinerklosters, in: Frank
Z6lIner (Hrsg.), Speicher der Erinnerung. Die mittelalterlichen Ausstattungsstiicke der Leipziger
Universitatskirche St. Pauli, Leipzig 2005 (Beitrage zur Leipziger Universitdts- und
Wissenschaftsgeschichte 8), S. 55-72.



58 —— Lena Marschall

Beate Kellner, Ursprung und Kontinuitat. Studien zum genealogischen Wissen im Mittelalter, Miinchen
2004.

Christiane Klapisch-Zuber, The Genesis of the Family Tree, in: I Tatti Studies in the Italian Renaissance
4 (1991), S. 105-129.

Almuth Klein, Santa Maria sopra Minerva, in: Daniela Mondini/Carola Jaggi/Peter C. Claussen (Hrsg.),
Die Kirchen der Stadt Rom im Mittelalter 1050-1300, Bd. 4, Stuttgart 2020 (Forschungen zur
Kunstgeschichte und Christlichen Archdologie 23; Corpus Cosmatorum 1I, 4), S. 311-336.

Serafine C. Kratzke, Identitatsstiftung und Reprasentation bei den Libecker Dominikanern. Neue
Studien zum Burgkloster in der Hansestadt, in: Sabine von Heusinger u. a. (Hrsg.), Die
deutschen Dominikaner und Dominikanerinnen im Mittelalter, Berlin/Boston 2016 (Quellen und
Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens N. F. 21), S. 273-299.

Wolf-Dietrich Lohr/Stefan Weppelmann, ,,Glieder in der Kunst der Malerei“ - Cennino Cenninis
Genealogie und die Suche nach Kontinuitdt zwischen Handwerkstradition, Werkstattpraxis und
Historiographie, in: Dies. (Hrsg.), Fantasie und Handwerk. Cennino Cennini und die Tradition der
toskanischen Malerei von Giotto bis Lorenzo Monaco, Ausstellungskatalog Geméldegalerie -
Staatliche Museen zu Berlin, Miinchen 2008, S. 13-43.

Michaela J. Marek, Ordenspolitik und Andacht. Fra Angelicos Kreuzigungsfresko im Kapitelsaal von
San Marco zu Florenz, in: Zeitschrift fir Kunstgeschichte 48 (1985), S. 451-475.

Christian N. Opitz, Genealogical Representations of Monastic Communities in Late Medieval Art, in:
Eirik Hovden/Christina Lutter/Walter Pohl (Hrsg.), Meanings of Community across Medieval
Eurasia. Comparative Approaches, Leiden/Boston 2016 (Brill’s Series on the Early Middle Ages
25), S. 183-202.

Sabine Poeschel, Die Schliissel des Petrus. Zu den Uberlieferungen der Fresken im ehemaligen
Kreuzgang von S. Maria sopra Minerva, in: Victoria von Flemming/Sebastian Schiitze (Hrsg.), Ars
naturam adiuvans. FS Matthias Winner, Mainz 1996, S. 62-74.

Gaia Ravalli, egemonia degli Orcagna e un secolo di pittura a Santa Maria Novella, in: Andrea de
Marchi (Hrsg.), Santa Maria Novella. La basilica e il convento, Bd. 1: Dalla fondazione al
tardogotico, Firenze 2015, S. 157-245.

Pippa, Arbor Jesse - Lignum Vitae. The Tree of Jesse, the Tree of Life and the Mendicants in Late
Medieval Orvieto, in: Dies./Andrea Worm (Hrsg.), The Tree. Symbol, Allegory, and Mnemonic
Device in Medieval Art and Thought, Turnhout 2014 (International Medieval Research 20),

S. 213-241.

Georg Scheibelreiter, Der Babenberger-Stammbaum aus Klosterneuburg. Riickwartsgewandte Heraldik
als Chiffre historischen Geschehens, in: Ders., Wappenbild und Verwandtschaftsgeflecht. Kultur-
und mentalititsgeschichtliche Forschungen zu Heraldik und Genealogie, Wien 2009 (MIOG,
Erganzungsband 53), S. 177-199.

Peter Schmidt, Herrscherfolgen im Konzert der Medien. Genealogie als neue Aufgabe volkssprachiger
Handschriften im 15. Jahrhundert, in: Jeffrey Hamburger/Maria Theisen (Hrsg.), Unter Druck.
Mitteleuropéische Buchmalerei im 15. Jahrhundert, Petersberg 2018 (Buchmalerei des
15. Jahrhunderts in Mitteleuropa 15), S. 246-261.

Johann Schulz, Frankfurt am Main, ehem. Dominikanerkloster - Dominikaneraltar, 1501 - Heute Stadel
Museum Frankfurt am Main, Heidelberg 2015 (Mittelalterliche Retabel in Hessen).

Katharine Stahlbuhk, Oltre il colore. Die farbreduzierte Wandmalerei zwischen Humilitas und
Observanzreformen, Berlin 2021 (Italienische Forschungen des Kunsthistorischen Instituts in
Florenz - Max-Planck-Institut. 4. Folge 13).



Der Griinder als Ahne — 59

Angelus Walz OP, Von Dominikanerstammbaumen, in: Archivum Fratrum Praedicatorum 34 (1964),
S. 231-275.

Achim Wesjohann, Mendikantische Griindungserzéhlungen im 13. und 14. Jahrhundert. Mythen als
Element institutioneller Eigengeschichtsschreibung der mittelalterlichen Franziskaner,
Dominikaner und Augustiner-Eremiten, Berlin/Munster 2012 (Vita regularis 49).

Andrea Worm, Geschichte und Weltordnung. Graphische Modelle von Zeit und Raum in
Universalchroniken vor 1500, Berlin 2021.

Heinz Zirnbauer, Kommentar, Johannes de Turrecremata: Meditationes. Faksimile-Ausgabe des
Erstdrucks von 1467 nach dem Exemplar der Stadthibliothek Niirnberg, Wiesbaden 1968, S. 7-59.






