
  

 

 Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses 

Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz. 

https://doi.org/10.1515/9783110787436-009 

Katja Holweck  

Zur literarischen Topografie Heidelbergs  
in Saša Stanišićs Herkunft 

Um die deutsche Staatsbürgerschaft zu erhalten, wird Saša Stanišić 2008 aufge-

tragen, einen handgeschriebenen Lebenslauf einzureichen – eine unbequeme 

Schreibaufgabe, die er auf den ersten Seiten seines autofiktionalen Texts Her-

kunft1 schildert. Angelegt wird eine Übersicht mit den Daten seines Lebens, je-

doch haben die zusammengetragenen Stichpunkte für den Verfasser nur wenig 

mit dem eigenen Leben zu tun. „Ich wusste, die Angaben waren korrekt, konnte 

sie aber unmöglich stehen lassen. Ich vertraute so einem Leben nicht“ (H, 7), kon-

statiert der mit dem Autor gleichnamige Ich-Erzähler und Protagonist und ver-

sucht es in der Folge auf ein Neues. Die erfolgreiche Bewältigung der Schreibauf-

gabe erweist sich als existentiell, kann doch nur sie ihm den weiteren Aufenthalt 

in Deutschland und eine Fortführung der begonnenen literarischen Tätigkeit er-

möglichen. Bleiben fordert somit: schreiben.  

Die Fragen danach, wer man ist und woher man kommt, welche Stationen, 

Begegnungen und Erlebnisse den Lebensweg bestimmen und wie man davon er-

zählen bzw. schreiben kann, die sich zu Beginn mit dem zu verfassenden Lebens-

lauf stellen, ziehen sich durch den Text in seiner Gesamtheit. In Anbetracht der 

schwindenden Erinnerung seiner an Demenz erkrankten Großmutter begibt sich 

der Erzähler auf die Spuren seiner Familiengeschichte und zu den bisherigen Sta-

tionen des eigenen Lebenswegs. Er konstatiert rückblickend: 

Orte waren nicht überfrachtet von Zugehörigkeitsgefühlen. [...] Dann las ich aber auf dem 

Friedhof von Oskoruša meinen Nachnamen auf jedem zweiten Grabstein. Und habe mir aus 

dem, was mit Herkunft zu tun hatte, aus meiner unbekannten Verwandtschaft und meinen 

bekannten Orten, gleich mal mehr gemacht. Aus dem, was vergangen war in dem vermeint-

lich vertrauten Višegrad, und auch aus dem, was ich durch das anfänglich fremde Heidel-

berg gewonnen hatte. [...] Ich begann mich mit meiner Herkunft zu beschäftigen, gab es 

aber lange nicht zu. (H, 63)  

Eine Antwort auf die Frage nach Herkunft und Zugehörigkeit kann letztendlich 

nicht abschließend sein, dennoch – oder vielmehr gerade deswegen – wird sie 

|| 
1 Im Folgenden im Fließtext mit der Sigle „H“ und Seitenzahl zitiert.  

 



168 | Katja Holweck 

  

zum Movens des Erzählens.2 In der Folge lässt sich der Sachverhalt, dass der Er-

zähler immer wieder aufs Neue anfangen und nach Enden suchen will, im An-

schluss an Maha El Hissy „nicht als Ergebnis eines ungelenken Haderns oder Rin-

gens mit dem Schreiben“ begreifen. Vielmehr erweist sich dies „als 

poetologisches Programm“, ja als Voraussetzung, um von „multiple[n] Heimaten 

und Herkünften zu erzählen.“ (El Hissy 2020, 143–144)3 In den Fokus rückt bei 

der Frage nach Herkunft immer wieder die mit ihr verbundene Kontingenz. All 

den individuellen biografischen Zufällen nachspürend, führt der Roman seine 

Leser:innen von Višegrad nach Hamburg über Heidelberg und Oskoruša und be-

richtet von vier Generationen einer Familie. Vorgelegt wird ein „Selbstporträt mit 

Ahnen“ (H, Klappentext), das dezidiert keine lineare Biografie präsentiert, son-

dern eine Vita, die durch Brüche geprägt ist und durch die sich der Zufall leitmo-

tivisch zieht – gerade mit Blick darauf, wohin es den Protagonisten im Lauf seines 

Lebens verschlägt: „Jedes Zuhause ist ein zufälliges: Dort wirst du geboren, hier-

hin vertrieben, da drüben vermachst du deine Niere der Wissenschaft. Glück hat, 

wer den Zufall beeinflussen kann. Wer sein Zuhause nicht verlässt, weil er muss, 

sondern weil er will.“ (H, 123)  

Inwiefern einem Zuhause trotz der mit ihm verbundenen Kontingenz die 

Rolle einer biografischen Scharnierstelle zukommen mag bzw. sich mit ihm rich-

tungsweisende, den Lebensweg nachhaltig beeinflussende Momente verbinden, 

soll im vorliegenden Beitrag in den Blick rücken. Fokussiert wird in diesem Rah-

men eine der prägenden topografischen Stationen: die Stadt Heidelberg. Nur zu-

fällig verschlägt es den Erzähler und seine Familie nach der Flucht aus dem ehe-

maligen Jugoslawien an jenen Ort, tatsächlich zeigt er sich jedoch als 

entscheidend für den weiteren Lebensweg. Von besonderem Interesse ist die 

neue kurpfälzische Bleibe insbesondere hinsichtlich der ‚Dichterwerdung‘ des 

Protagonisten: Heidelberg markiert den Startpunkt seiner deutschen Bildungsbi-

ografie, hier erlernt er die deutsche Sprache, entdeckt seine Liebe zur Literatur, 

sammelt Lektüreerfahrungen von Unterhaltungs- bis Höhenkammliteratur und 

|| 
2 Vgl. hierzu auch die Begründung der Jury bei der Verleihung des Deutschen Buchpreises: 

„Saša Stanišić ist ein so guter Erzähler, dass er sogar dem Erzählen misstraut. Unter jedem Satz 

dieses Romans wartet die unverfügbare Herkunft, die gleichzeitig der Antrieb des Erzählens ist. 

Verfügbar wird sie nur als Fragment, als Fiktion und als Spiel mit den Möglichkeiten der Ge-

schichte.“ https://www.deutscher-buchpreis.de/archiv/autor/134-stanisic (01.08.2022).  

3 Verwiesen sei hierbei auf das häufig zitierte metatextuelle ‚Bekenntnis‘ des Erzählers bzgl. 

seiner narrativen Strategien: „Diese Geschichte beginnt mit dem Befeuern der Welt durch das 

Addieren von Geschichten. Nur noch eine! Nur noch eine! Ich werde einige Male ansetzen und 

einige Enden finden, ich kenne mich doch. Ohne Abschweifung wären meine Geschichten über-

haupt nicht meine. Die Abschweifung ist Modus meines Schreibens.“ (H, 37) 



 Zur literarischen Topografie Heidelbergs in Saša Stanišićs „Herkunft“ | 169 

  

wird zum Autor eigener Gedichte und Erzählungen. In Heidelberg, das machen 

die Schilderungen in Herkunft eindrücklich deutlich, verbinden sich Leben und 

Literatur auf nachhaltige Art und Weise – werden doch hier die Weichen für sei-

nen späteren Weg als Schriftsteller gestellt. 

Mit seinem Aufenthalt in Heidelberg und der späteren literarischen Verarbei-

tung der dort verbrachten Jahre reiht sich der Protagonist in wirkmächtige Tradi-

tionslinien ein. Ihn verschlägt es nicht in irgendeine deutsche Stadt, sondern in 

eine, die in der deutschen Literaturgeschichte eine herausgehobene Stellung ein-

nimmt, wird sie doch um 1800 zu einem literarischen Zentrum und namensge-

bend für eine Epochenphase: die Heidelberger Romantik. In der Folge zieht die 

„Vaterlandsstädte / Ländlich schönste“, wie Friedrich Hölderlin Heidelberg in 

seiner gleichnamigen Ode 1801 rühmt (1992, 45), zahlreiche Literaturschaffende 

in ihren Bann und avanciert zu einem regelrechten Wallfahrtsort der Dichtung. 

Von den vielen namhaften Besucher:innen Heidelbergs, die der Stadt am Neckar 

ein literarisches Denkmal setzten und zu der bis heute nachwirkenden Mythen-

bildung beitrugen, sind für Herkunft zwei von besonderem Interesse: Der bereits 

erwähnte Hölderlin sowie Joseph von Eichendorff, die beide den Ort in ihrem 

Œuvre wirkmächtig verewigten, ja „den Namen der Stadt am Neckar zu einem 

Zauberwort machten“ (Sühnel 1989, 96–97) – und auf die in Herkunft explizit Be-

zug genommen wird. Wie im Folgenden gezeigt wird, knüpft Stanišićs Text an 

das literarische Erbe Hölderlins und Eichendorffs an und schreibt es fort: Einer-

seits, indem er die Stadt als bedeutsame Station des Lebenswegs, als Ort der lite-

rarischen Sozialisation und Inspiration des Erzählers perspektiviert. Anderer-

seits, indem er von Hölderlin und Eichendorff die rund 200 Jahre zuvor 

verhandelten Themen und Motive wie u. a. Abschied und Ankunft, Heimat und 

Heimatlosigkeit, Flucht und Vertreibung aufgreift, diese aktualisiert und damit 

auf die universelle Dimension dieser Erfahrungen verweist.4 

|| 
4 Die intertextuellen Bezüge in Herkunft sind zahlreich und beschränken sich nicht auf Hölder-

lin und Eichendorff, so kann beispielsweise ebenso auf Goethe oder Jean Paul verwiesen werden, 

auf deren Werke Dichtung und Wahrheit und Selberlebensbeschreibung bereits auf den ersten 

Seiten Bezug genommen wird. Darüber hinaus entstammen jene nicht allein der deutschspra-

chigen Höhenkammliteratur, so finden sich im Text u. a. Rekurrenzen auf kanonische Literatur 

serbokroatischer Provenienz wie Ivo Andrićs Brücke über die Drina. Keineswegs ist es Anliegen 

dieses Beitrags, die Vielfalt an intertextuellen Bezugnahmen auszublenden bzw. Hölderlin und 

Eichendorff als die einzig bedeutsamen literarischen Einflüsse gelten zu lassen. Ausgehend von 

der intensiven Auseinandersetzung des Erzählers mit jenen Autoren auf der Textebene soll im 

Folgenden jedoch aufgezeigt werden, inwiefern ihnen – ausgehend von der Bedeutung Heidel-

bergs literarischer Topografie – eine herausgehobene Rolle zukommt, ohne dabei den übrigen 

intertextuellen Bezügen ihre Relevanz abzusprechen.  



170 | Katja Holweck 

  

Tatsächlich erfolgt die Bezugnahme auf die Heidelberger Romantik und ihre Ver-

treter jedoch erst in der retrospektiven Erzählung. Während des Aufenthalts vor 

Ort erweisen sich andere literarische Einflüsse als bedeutsamer. Bestimmt wer-

den die Heidelberger Jahre zwar durchaus im schulischen und universitären Kon-

text von kanonischen Autor:innen und Texten, nicht weniger bedeutsam für die 

Dichterwerdung sind jedoch die ersten eigenen schriftlichen und mündlichen 

Versuche, allein oder im Freundeskreis, die in Heidelberg gemacht werden – und 

die sich nicht vom Zentrum, sondern von der literarischen und sozialen Periphe-

rie herschreiben. Beide Bezugsrahmen, dies soll im Folgenden gezeigt werden, 

prägen für den Erzähler gleichermaßen die literarische Topografie Heidelbergs, 

in der Folge seinen (literarischen) Weg und nehmen Einfluss auf seine spätere 

schriftstellerische Praxis. In diesem Rahmen rückt der Beitrag den im Titel des 

Romans prominent gesetzten Begriff der Herkunft in den Fokus, dies jedoch nicht 

in Bezug auf nationale bzw. territoriale Kontexte. Vielmehr wird jener in Hinblick 

auf literarische Ursprünge, Vorbilder und Prätexte, an die der Text anknüpft, pro-

duktiv gemacht. In den Blick rückt, wie der Erzähler das ihm ubiquitär begeg-

nende „Woher kommst du?“ zugunsten eines impliziten „Von wo schreibst du 

dich her?“ zurücktreten lässt. Die intertextuellen Verweise in Herkunft dienen als 

Ausgangspunkt, die auf Erfahrungen der Migration konzentrierte bzw. biografi-

sierende Perspektive auf den Text durch den Blick auf literarische Traditionsli-

nien bzw. Einflüsse zu ergänzen.5 Nachgegangen wird so einerseits dem produk-

tiven Umgang Stanišićs mit Prätexten und andererseits seiner Positionierung 

gegenüber dem sowie seine Partizipation am deutschsprachigen Kanon. 

1 Ankommen: Heidelberg 

Im Sommer 1992 besuchen der Erzähler und seine Mutter nach ihrer Flucht aus 

dem ehemaligen Jugoslawien zum ersten Mal Heidelberg. Die Stadt und ihre Ge-

schichte, ihre Sehenswürdigkeiten wie das Schloss, der Philosophenweg oder die 

alteingesessene Universität, ihre Rolle als Zentrum der Romantik, sind dem Jun-

gen aus Višegrad und seiner Mutter vorerst kein Begriff: „Ziellos wanderten wir 

durch eine Welt, in der alles ohne Namen war: die Straßen, das Gewässer, wir 

selbst. [...] An jenem ersten Heidelberger Tag war nichts belegt mit Geschichte 

|| 
5 Vgl. hierzu auch Christian Rink (2020): In seiner Studie geht Rink der Frage nach, inwiefern 

Stanišić sich bereits mit seinem Debüttext Wie der Soldat das Grammophon repariert in die euro-

päische Literaturtradition einschreibt. 



 Zur literarischen Topografie Heidelbergs in Saša Stanišićs „Herkunft“ | 171 

  

oder Vorwissen oder Literatur“ (H, 124). Erst in das rückblickende Erzählen 

mischt sich das Wissen um den Mythos der Stadt, während die erste Begegnung 

im Zeichen des unvoreingenommenen Neuanfangs nach dem Verlassen des Hei-

matlands steht: „In Bosnien hat es geschossen am 24. August 1992, in Heidelberg 

hat es geregnet. [...] Heidelberg begann für mich als zufällige Stadt. Ich war vier-

zehn und hatte von ihr nie gehört. [...] Am 24. August 1992 kam in Heidelberg 

nach dem Regen die Sonne.“ (H,123) Beobachten lässt sich, wie sich die zunächst 

empfundene Fremdheit und das Fehlen eines persönlichen Bezugs, die sich in 

der unpersönlichen „hat-es“-Konstruktion ausdrücken, im Zuge der individuel-

len Annäherung zurücktreten. Während das neue Zuhause zunächst nur im Ver-

gleich und in Abgrenzung zum vorherigen gesehen wird, braucht es diese Folie 

schließlich nicht mehr: Der Blick auf die „zufällige Stadt“ kann nun zukunftswei-

send für sich stehen, mit der Beschreibung des Wetterumschwungs deutet sich 

an, dass sich mit der Ankunft in Heidelberg eine Wendung zum Guten für den 

Erzähler abzeichnet. 

Insbesondere das Wahrzeichen der Stadt macht beim ersten Besuch Eindruck 

auf den Neuankömmling: „Ich hatte mehr kaputte Häuser gesehen, als mir lieb 

sein konnte – das hier war das erste kaputte Schloss. Das trotz aller Kaputtheit 

fantastisch aussah, fantastisch und stolz – und darin irgendwie wieder vollstän-

dig.“ (H, 124) Wahrgenommen wird das Schloss als Zeichen der Kontinuität und 

des Standhaltens trotz aller Widrigkeiten, angeknüpft wird mit dem Topos der 

Ruine als Ideal bereits an dieser Stelle an die Begeisterung der Romantik für die 

Architektur der Stadt. Der Erzähler berichtet weiter: „Meine erste Freude in 

Deutschland war eine touristische Attraktion. Im Nachhinein weiß ich, dass die 

Freude kam, weil wir uns zum ersten Mal nach der Flucht sicher fühlten [...] – 

hier konnte uns nichts geschehen. Wie die Schlossruine, würden auch wir über-

dauern.“ (H, 125) In der Erinnerung verbindet sich die erste Begegnung mit der 

Stadt in der Folge mit einem Gefühl der Geborgenheit und schließlich Normalität: 

„Auf einmal waren auch wir uns selbstverständlich. Eine Mutter und ihr Sohn auf 

einem kleinen Platz in Deutschland, der bald nicht mehr namenlos sein würde: 

Karlsplatz. Wie andere Mütter und Söhne auf andere Plätzen.“ (H, 125)  

Dem das Heidelberg-Kapitel eröffnenden ‚Lobgesang‘ stellt der Erzähler den 

Hölderlins flankierend an die Seite: Zitiert werden Verse aus der Heidelberger 

Ode von 1801, dem wohl bis heute in Reiseführern und sonstigen Veröffentli-

chungen zu Heidelberg am häufigsten zitierten Text über die Neckarstadt. Mit 

seiner Ode schreibt sich Hölderlin in die Tradition des Städtelobs ein, metrisch 

virtuos werden die bekanntesten Charakteristika der Stadt den Leser:innen vor 

Augen geführt: Die Lage der Stadt zwischen Neckar und Odenwald, der Blick über 

die Rheinebene, die belebten Gassen und blühenden Gärten sowie als zentrale 



172 | Katja Holweck 

  

Sehenswürdigkeiten die damals noch neue Brücke und das altehrwürdige 

Schloss. Von Interesse scheint für den Erzähler in Herkunft jedoch in erster Linie 

Hölderlins Schilderung der Schlossruine. Zitiert wird nicht die Ode in Gänze, son-

dern lediglich die sechste Strophe sowie die ersten vier Verse der siebten Strophe, 

die dem Heidelberger Wahrzeichen gewidmet sind.  

Die Zahl expliziter intertextueller Verweise dieser Art in Herkunft ist über-

schaubar, Hölderlins Versen wird somit eine exponierte Stellung zugewiesen. 

Motivieren lässt sich dies zunächst mit dem von Herkunft und Ode geteilten Sujet: 

Der erste Besuch Heidelbergs bzw. der nachhaltige Eindruck, den der Besuch auf 

die jungen Reisenden macht und der sie im Nachgang zur schriftstellerischen 

Produktion anregt. Auch über das geteilte Thema und den Sprechanlass hinaus 

lassen sich weitere Gemeinsamkeiten feststellen, so weisen der biografische Ent-

stehungskontext, die zentralen Motive sowie die Agenda des Texts spannende 

Konvergenzen auf. In der Folge lohnt es sich, auch die übrigen Strophen der Hei-

delberger Ode in den Blick zu nehmen und zu Herkunft in Bezug zu setzen.  

Doch der Reihe nach: Auch bei Hölderlin handelt es sich um einen jungen 

Besucher, auf den die erste Begegnung mit der Stadt nachhaltig Eindruck macht. 

Mit achtzehn Jahren besucht er sie im Juni 1788 zum ersten Mal, in einem Brief an 

seine Mutter hält er dazu fest: „Die Stadt gefiel mir außerordentlich wohl. Die 

Lage ist so schön, als man sich je eine denken kann“ (Hölderlin 1992, 45). Sieben 

Jahre später stattet er ihr auf der Reise von Jena in die schwäbische Heimat einen 

zweiten Besuch ab, beide Aufenthalte verarbeitet er schließlich in seiner Ode. Mit 

seiner Themenwahl ist Hölderlin einer der ersten, der von der um 1800 einsetzen-

den Begeisterung für Heidelberg literarisch Zeugnis ablegt.6 Zur Entstehungszeit 

des Texts rückt die pittoreske Lage der zwischen Odenwald und Neckar gelege-

nen Stadt zunehmend in den Blick;7 als „Gesamtkunstwerk von Natur und Men-

schenhand“ und „Sinnbild romantischer Sehnsüchte“ (Bürkert 2008, 107) avan-

ciert Heidelberg zum beliebten Gegenstand von Kunst wie Literatur und zu einem 

|| 
6 Vgl. zur ‚Vorreiterrolle‘ Hölderlins die Ausführungen Bürkerts: „Alle Heidelberg-Beschreibun-

gen nach 1800 haben [...] ein Muster, ein Vorbild: Die Heidelberger-Ode von Friedrich Hölderlin 

[...]. In Hölderlins Ode erscheint der ‚Mythos Heidelberg‘ bereits endgültig ausformuliert. Die von 

Hölderlin beschriebene Aura, seine Bilder sind seither unzählige Male nachgeahmt und variiert 

worden.“ (Bürkert 2008, 99) 

7 U. a. fasst Goethe jene Beobachtung in rühmende und später oft zitierte Worte: „Die Stadt in 

ihrer Lage und mit ihrer ganzen Umgebung hat, man darf sagen, etwas Ideales, das man sich 

erst deutlich machen kann, wenn man mit der Landschaftsmalerei bekannt ist, und wenn man 

weiß, was denkende Künstler aus der Natur genommen und in die Natur hineingelegt haben ...“. 

(Goethe 2000, 146–147) 



 Zur literarischen Topografie Heidelbergs in Saša Stanišićs „Herkunft“ | 173 

  

regelrechten Tourismusmagnet.8 Hölderlin selbst bleibt nur ein Durchreisender, 

dennoch zieht die Stadt ihn in ihren Bann, wie seine Verse zeigen: 

Lange lieb’ ich dich schon, möchte dich, mir zur Lust,  

Mutter nennen, und dir schenken ein kunstlos Lied,  

Du, der Vaterlandsstädte 

Ländlichschönste, so viel ich sah.  

[…] 

Quellen hattest du ihm, hattest dem Flüchtigen  

Kühle Schatten geschenkt, und die Gestade sahn  

All’ ihm nach, und es bebte 

Aus den Wellen ihr lieblich Bild.  

 

Aber schwer in das Tal hing die gigantische, 

Schicksalskundige Burg nieder bis auf den Grund  

Von den Wettern zerrissen; 

Doch die ewige Sonne goß  

 

Ihr verjüngendes Licht über das alternde  

Riesenbild, und umher grünte lebendiger  

Efeu; freundliche Wälder 

Rauschten über die Burg herab.  

 

Sträuche blühten herab, bis wo im heitern Tal,  

An den Hügel gelehnt, oder dem Ufer hold, 

Deine fröhlichen Gassen 

Unter duftenden Gärten ruhn. (Hölderlin 1992, 242–243) 

In seinem „Lobgesang“ und „Erinnerungsversuch“ (Hamlin 1970, 438) ver-

schränkenden Werk verbindet Hölderlin die zeitgenössisch verbreitete Idealisie-

rung Heidelbergs mit der subjektiven Empfindung der Sprechinstanz. Im Rah-

men der direkten Anrede („Lange lieb ich dich schon“, V. 1) setzt sich jene zu 

|| 
8 Vgl. hierzu erneut Bürkert: „In nahezu allen Heidelberg-Beschreibungen wird die Landschaft 

gepriesen, besonders von den romantischen Dichtern, deren spontanes Zusammenwirken zu Be-

ginn des 19. Jahrhunderts den Heidelberg-Mythos begründen half. Auch wenn sich dieser My-

thos nicht einfach erklären und in seine Bedingungen zerlegen lässt, über eines herrscht wohl 

Einigkeit: Er entzündete sich an der Landschaft. Die Lage der Stadt zwischen Neckar und 

Schlossberg, das ideale Zusammenspiel von Natur und Architektur, von Gewachsenem und Ge-

bautem entsprach dem Empfinden der Romantiker auf einzigartige Weise. Heidelberg erschien 

ihnen als Gesamtkunstwerk von Natur und Menschenhand.“ (Bürkert 2008, 99) 

 



174 | Katja Holweck 

  

Heidelberg in engsten Bezug: Von Bedeutung sind ihr nicht nur all jene topogra-

fischen Merkmale, die die Stadt zum locus amoenus machen, sondern insbeson-

dere ihre affektive Bindung an sie. Eindrücklich formuliert findet sich dies im 

Wunsch, sich die Stadt zur Mutter zu machen („möchte dich, mir zur Lust, Mutter 

nennen“, V. 1–2) – ein Bild, das im nächsten Vers mit dem des Vaterlandes („der 

Vaterlandsstädte Ländlichschönste“, V. 3–4) komplementiert wird. Imaginiert 

wird hier von Seiten des Sprechers, wie Sabine Döring konstatiert, ein „nicht-

menschliches Elternpaar“ und mit ihm die „dichterische Fiktion einer mythi-

schen Herkunft, die ihm als Kind von Vaterland und Mutterstadt Geborgenheit 

und Sicherheit vermittelt, ihn von allen Zufälligkeiten der tatsächlichen Genea-

logie befreit“ (Döring 2006, 9). Pointiert formuliert lässt sich behaupten, dass 

sich die Sprechinstanz somit hier selbst ‚verwurzelt‘ respektive einen eigens ge-

setzten Ursprung imaginiert und sich so unauflöslich an den Ort ihrer Wahl bin-

det.  

Jenes Sehnen nach Geborgenheit mag sich, so ließe sich spekulieren, damit 

begründen, dass die Sprechinstanz in Heidelberg offenkundig Zuflucht sucht: 

„Quellen hattest du ihm, hattest dem Flüchtigen, kühle Schatten geschenkt“ (V. 

17–18), heißt es in Strophe fünf. Im Text selbst wird das Motiv der Flucht bis auf 

den eben zitierten Vers und das entworfene Bild einer gefundenen Rastmöglich-

keit nicht weiter verfolgt. Vor wem oder was geflohen werden musste, damit ein-

hergehende Wirrnisse und erfahrenes Leid bleiben Leerstellen. Lesen lässt sich 

diese Stelle jedoch – wie es die Forschung bereits wiederholt getan hat – biogra-

fisch: 1795 war Hölderlin ein Bleiben in Jena unmöglich geworden,9 fluchtartig 

verlässt er in jenem Jahr die Stadt und findet auf seiner Rückreise in der Stadt am 

Neckar samt ihrer „freundlichen Wäldern“ (V. 27), ihrem „heitere[n] Tal“ (V. 29) 

und ihren „fröhlichen Gassen“ (V.31) Aufnahme, ja – wenn man vom letzten Vers 

ausgeht – „[R]uh[e]“ (V. 32). Die sich anschließende Schilderung der Schlossru-

ine in den Strophen sechs und sieben lässt das Flucht-Motiv auf den ersten Blick 

in den Hintergrund treten. Tatsächlich lässt sich aber auch jene mit der Disposi-

tion des nach Halt suchenden Sprechers in Bezug setzen: So fasziniert das 

Schloss („die gigantische / Schicksalskundige Burg“ [V. 21–22]) trotz seiner Be-

schädigung („bis auf den Grund / Von den Wettern zerrissen“ [V. 22–23]) insbe-

sondere als Sinnbild (historischer) Kontinuität, als ein „Symbol des auf Selbstbe-

wahrung bedachten, trotzig sich behauptenden Daseins – das sich gerade 

dadurch den Schlägen der Zeit aussetzt.“ (Schmidt 1992, 672) In der Folge mag es 

|| 
9 In der Entwurffassung der Ode findet sich ein diese Lesart stützender Vers, lässt sich doch hier 

noch deutlicher ein Rekurs auf den Weggang aus Jena festmachen: So erklärt sich der Sprecher 

hier zum Vertriebenen, „der vor Menschen und Büchern floh“. (Vgl. Hamlin 1970, 437) 



 Zur literarischen Topografie Heidelbergs in Saša Stanišićs „Herkunft“ | 175 

  

auch bei seinem Betrachter ein Gefühl von Standhaftigkeit, Zuversicht, ja Zu-

kunft evozieren: „Doch die ewige Sonne goß / Ihr verjüngendes Licht über das 

alternde / Riesenbild, und umher grünte lebendiger Efeu“ (V. 24–27; Herv. K. H.). 

Als Dank für die Aufnahme wird der Stadt, so die captatio benevolentiae des Spre-

chers, ein „kunstloses Lied“ (V. 2) dargeboten. Die ästhetische Durchformtheit 

der Ode zeugt jedoch keineswegs von Kunstlosigkeit, die aufwendige Gestaltung 

wie auch die entworfenen Bilder lassen an der emotionalen Bindung des Spre-

chers an den von ihm besungenen Ort keine Zweifel. Auf die Beständigkeit jener 

Bindung („Lang lieb’ ich dich schon“ [V. 1; Herv. K.H.]) wird durch die Nieder-

schrift eindrücklich verwiesen, durch letztere die Erinnerung an die erste Begeg-

nung und den ihr innewohnenden „Zauber“ (V. 9) dauerhaft fixiert.  

Vergleicht man die Schilderungen des Erzählers in Herkunft mit denen der 

Sprechinstanz, lässt sich der intertextuelle Verweis auf die Heidelberger Ode als 

eine retrospektive Analogisierung der eigenen Eindrücke mit denen Hölderlins 

lesen. Dessen über 200 Jahre zuvor verfasste „Liebeserklärung [...] an die Neckar-

stadt“ (Lüdtke 2000, 192) wird in Herkunft fortgeschrieben. In beiden Fällen ha-

ben wir es mit Literaturschaffenden zu tun, die im jungen Alter zum ersten Mal 

nach Heidelberg kommen und hier zu literarischer Produktion angeregt werden; 

für beide wird die Stadt – wenn auch in durchaus unterschiedlichen biografi-

schen Kontexten bzw. in unterschiedlichem Maße existentiellen Bedrängnissitu-

ationen – zum Zufluchtsort, dem sie sich zum Dank verpflichtet fühlen und dem 

sie auch nach ihrem Weggang verbunden bleiben. Auch in Herkunft endet das 

den Heidelberger Jahren gewidmete Kapitel mit dankbaren Worten:  

„Jede Stadt“, schrieb der englische Schriftsteller John Berger, „hat ein Geschlecht und ein 

Alter, die nichts mit ihrer Demographie zu tun haben. Rom ist feminin. Paris ist ein Mann 

in den Zwanzigern, verliebt in eine ältere Frau.“ Heidelberg ist ein Junge aus Bosnien, der 

sich in den Weinbergen am Emmertsgrund von einem Mädchen Deutsch beibringen lässt. 

Der sich erst viel später des Zufalls bewusst werden wird, ausgerechnet ein Heidelberger 

Junge geworden zu sein. Der diesen Zufall Glück nennt und diese Stadt: mein Heidelberg. 

(H, 131)  

Der Vergleich zwischen den Texten Hölderlins und Stanišićs zeigt folglich, dass 

sich der in Herkunft zu findende intertextuelle Verweis auf einen der kanonischen 

Heidelberg-Texte nicht auf den Versuch der Nobilitierung des eigenen Werks be-

schränkt. Vielmehr parallelisiert Herkunft die Vita des Erzählers mit der Hölder-

lins: Dies zum einen hinsichtlich des Rahmens, in denen die Begegnung mit der 

Stadt sich vollzieht, zum anderen bezüglich der in diesem Zusammenhang ge-

machten Erfahrungen und Empfindungen, die Heidelberg bei seinen Besuchern 

auslöst. Der Mythos Heidelberg, an dem Hölderlin als einer der ersten mit-

schreibt, wird in Herkunft aufgegriffen und weitergeführt, die Rolle des Orts als 



176 | Katja Holweck 

  

(literarischer) Erinnerungs- und Sehnsuchtsort aktualisiert und darüber Text und 

Autor in Bezug zur deutschen Romantik gesetzt. Die von Heidelberg ausgehende 

Faszinationskraft zeigt sich demnach auch in der in Herkunft vorgenommenen 

Retrospektive als ungebrochen.  

Jedoch ist das im Text entworfene Bild keineswegs eines, das sich ausschließ-

lich einer Idealisierung und Ästhetisierung der Stadt verschreibt oder im Klischee 

erstarrt.10 Präsentiert wird eine Topografie, die – trotz der nachdrücklich artiku-

lierten affektiven Bindung und Dankbarkeit – nicht im Zeichen der Verklärung 

steht, sondern auch kritische Töne zulässt. So richtet sich der Blick des Protago-

nisten nach seiner ersten Begegnung mit der Stadt nicht von einer Position des 

Zentrums, sondern von einem peripheren Standpunkt aus auf sein neues Zu-

hause – einem Standpunkt, der gänzlich unbekannte Seiten der „Literaturstadt“11 

aufzuzeigen vermag.  

2 Von der Altstadt zur ARAL 

Tatsächlich verbindet sich das Leben in Heidelberg für den Erzähler zunächst 

kaum mit touristischen Sehenswürdigkeiten und Versen der Höhenkammlitera-

tur, der Mythos Alt-Heidelberg spielt im Alltag der Familie Stanišić keine Rolle. 

Einquartiert wird die Familie nämlich nicht im beschaulichen Stadtzentrum, son-

dern am Stadtrand: in einem Viertel, das nicht dem verbreiteten, mitunter heime-

ligen bis deutschtümlerischen Bild vom ‚altdeutschen Heidelberg‘ entspricht, 

sondern von einer Pluralität der Kulturen geprägt ist. „Unser zweites Zuhause lag 

im Süden von Heidelberg in einem Viertel namens Emmertsgrund [...]. Im Em-

mertsgrund wohnten besonders viele Migranten. [...] Die Supermarktschlange 

sprach sieben Sprachen“ (H, 126–127). Der Protagonist verbringt seine Jugend in 

einfachen Verhältnissen, zwar zwischen Wald, Weinbergen und mit Blick auf die 

|| 
10 Auch auf diesen Teil der Heidelberg-Rezeption verweist Herkunft, u. a. durch die Bezug-

nahme auf den bekannten Schlager „Ich hab mein Herz in Heidelberg verloren“ (vgl. H, 126). 

Dem ironisch gebrochenen Umgang mit dem populären, im Zeichen des Kitsch stehenden Hei-

delbergbild kann hier nicht weiter nachgegangen werden, wenn auch eine Untersuchung – ge-

rade in Abgrenzung zur Bezugnahme auf kanonische Texte – lohnenswert erscheint. 

11 Angesichts des reichen literarischen Erbes, der „lebendige[n] Autoren-, Übersetzer- und The-

aterszene“ sowie der „hohe[n] literarische[n] Produktivität [...] der Neckarstadt“ ist Heidelberg 

seit 2014 offizielles Mitglied im UNESCO Creative Cities Netzwerk als UNESCO City of Literature. 

Mehr Informationen hierzu: https://www.heidelberg.de/hd/HD/Leben/City+of+Literature.html 

(01.08.2022). 



 Zur literarischen Topografie Heidelbergs in Saša Stanišićs „Herkunft“ | 177 

  

Rheinebene (vgl. H, 126), aber in einem aufgrund von „Kriminalität, Jugendar-

beitslosigkeit, Ausländeranteil“ (H, 128) als sozialer Brennpunkt geltenden Vier-

tel. Doch obwohl er von Seiten der Mehrheitsgesellschaft mit seiner Familie zu-

nächst in die topografische wie soziale Peripherie geschoben wird, gelingt es 

ihm, sich langfristig in Deutschland eine Zukunft aufzubauen – während seine 

Eltern beruflich keinen Fuß fassen können und Heidelberg wieder verlassen müs-

sen.12  

Verschiedene Faktoren haben an der glückenden Integration Anteil, der 

wohl entscheidendste verbindet sich mit Sprache und Literatur.13 Herauszuheben 

ist zunächst der Besuch der Schule, der eine zentrale Rolle für den Spracherwerb 

des Protagonisten spielt und somit die Grundvoraussetzung für seine gesell-

schaftliche Teilhabe schafft. Bedeutsam für seinen weiteren Lebensweg zeigt sich 

jener auch dahingehend, dass durch ihn eine erste Initiation in die deutschspra-

chige Literatur erfolgt. Der Deutschunterricht beschert dem Erzähler u. a. die Lek-

türe Franz Kafkas, Gottfried Benns, Hans Falladas und Hilde Domins. Davon in-

spiriert werden eigene Gedichte und Geschichten verfasst: „Du beginnst 

Geschichten zu schreiben. Auf einem Hochsitz im Wald. In den Emmertsgrunder 

Weinbergen. Auf dem Sperrmüllsofa, Papier auf den Knien.“ (H, 136) Tatsächlich 

vollzieht sich die erste literarische Sozialisierung jedoch nicht nur im Rahmen 

der Lektüre kanonischer Autor:innen und Texte. Auch fernab des Klassenzim-

mers ist Literatur Teil des Alltags – in Form eines ganz eigenen Genres, das in 

eben jenem ‚Problemviertel‘ entsteht, in dem der Protagonist sein neues Zuhause 

gefunden hat: Im Emmertsgrund, genauer gesagt an einer hier gelegenen Tank-

stelle, findet sich der Ursprung der „ARAL-Literatur“, der der Erzähler im Rah-

men seiner Heidelberg-Erinnerungen ein eigenes Kapitel widmet. Hierbei han-

delt es sich um mündliche Erzählungen von Jugendlichen, die an der 

titelgebenden Tankstelle zusammenkommen, um Geschichten aus ihrem Lebens-

alltag untereinander auszutauschen. Der auf ersten Blick wenig attraktiv erschei-

nende Ort wird nicht zufällig zur literarischen Produktionsstätte, erweist sich 

doch die ARAL als regelrechtes Epizentrum des Kulturkontakts und als zentraler 

Begegnungsort für den Protagonisten und seinen Freundeskreis: 

|| 
12 Vgl. zur Rolle Heidelbergs als (letztendlich verwehrt bleibender) familiärer Sehnsuchts- und 

Möglichkeitsort: „1998 mussten meine Eltern das Land verlassen. Heidelberg ist bis heute eine 

ihrer Lieblingsstädte in der Vorstellung dessen, was sie für sie hätte seien können, wenn ihnen 

ein normales Leben möglich gewesen wäre.“ (H, 217) 

13 Vgl. zur Bedeutung des Sprachgewinns auch die Ausführungen Martina Kumlehns: „Über-

haupt ist es die Sprache, die ihm Beheimatung ermöglicht und die Schritte der Emanzipation 

und des Selbstbewusstseins in der neuen Lebenswelt ermöglicht.“ (Kumlehn 2021, 387) 



178 | Katja Holweck 

  

Die soziale Einrichtung, die sich für unsere Integration am stärksten einsetzte, war eine ab-

gerockte ARAL-Tankstelle. Sie war Jugendzentrum, Getränkelieferant, Tanzfläche, Toilette. 

Kulturen vereint in Neonlicht und Benzingeruch. [...] Die ARAL-Tankstelle war Heidelbergs 

innere Schweiz: neutraler Grund, auf dem Herkunft selten einen Konflikt wert war. Multi-

kultureller Faustdialog fand jedenfalls kaum statt. [...] Wir waren eine Statistik der Gegen-

wart am Rande einer ehrwürdigen Stadt, die ihre Vergangenheit im Heute feierte. Wir waren 

Kriminalität, Jugendarbeitslosigkeit, Ausländeranteil. Die Altstadt mit ihren amerikani-

schen Pflasterstein-Bewunderern, ihren Studentenküssen, Hundeschulen, verkaufsoffenen 

Sonntagen und kommunalen Kinos war ein Märchenreich, das wir höchstens mal betraten, 

wenn uns die Schule dazu zwang: Die Kinder der ARAL machten einen Ausflug ins Völker-

kundemuseum. (H, 127–128) 

In der Retrospektive nutzt der Erzähler die Tankstelle dazu, die ihm im Ankunfts-

land begegnenden soziokulturellen Raumordnungen zu reflektieren und zu hin-

terfragen. Während in der Altstadt Menschen unterschiedlichster Nationalitäten 

als Tourist:innen willkommen geheißen werden – ist ihr Aufenthalt doch zeitlich 

begrenzt und ökonomisch vorteilhaft –, erscheint ihre dauerhafte Präsenz im 

Kontext von Migration und Flucht in den Augen der Mehrheitsgesellschaft prob-

lematisch. Die Peripherie wird in der Konsequenz als Gegenwelt zum pittoresken 

Zentrum wahrgenommen. Dessen Bezeichnung als „Völkerkundemuseum“ 

macht deutlich, dass die geschichtsträchtige Heidelberger Altstadt kaum in Be-

zug zur Lebensrealität der Jugendlichen steht und in der Folge im Sinne einer 

umgekehrten Blickanordnung mit dem exotisierenden Blick derer bedacht wird, 

die sonst dort als das Fremde wahrgenommen werden. Während die ‚heile Welt‘ 

des Stadtzentrums für die Jugendlichen mit Ausschluss- und Deklassierungser-

fahrungen verbunden ist, zeichnet sich die Tankstelle dadurch aus, dass hier 

keine Zutrittsbeschränkungen hinsichtlich Ethnie, Religion, Klasse, Geschlecht 

o. ä. bestehen.14 Am Rande der Stadt erobern sich die jugendlichen Migrant:innen 

einen Raum, in dem nationale Zugehörigkeiten und Zuschreibungen keine Rolle 

mehr spielen. Der geteilte Erfahrungshorizont der Migration respektive der Au-

ßenseiter:innenstatus in der Mehrheitsgesellschaft konsolidiert die Gruppe und 

macht die Tankstelle zu einem Ort, der Gemeinschaft stiftet und Schutz bietet.  

Angesichts der besonderen Bedeutung der ARAL für die Jugendlichen lässt 

sich der Ort in Anschluss an Christine Lötscher als ein „poetologische[r] Dreh-

punkt“ (2020, 110) des Texts perspektivieren. So erweist sich der alltäglich er-

scheinende Dienstleistungsort als ein mit der Atmosphäre von Aufbruch und 

Abenteuer verbundener Möglichkeitsraum, der für die jugendlichen 

|| 
14 Vgl. zur Kulturgeschichte der Raststätte Werner 2021. 



 Zur literarischen Topografie Heidelbergs in Saša Stanišićs „Herkunft“ | 179 

  

Identitätsfindungsprozesse eine zentrale Rolle spielt.15 Trotz ihrer Offenheit er-

weist sich die ARAL nicht als Nicht-Ort im Sinne Marc Augés (2010), ist doch der 

selbst erwählte Treffpunkt der „Kinder[] der ARAL“ weder austauschbar noch 

anonym. Stattdessen stiftet der Transitort (ähnlich wie der Bahnhof der möglich-

erweise als Vorbild dienenden „Kinder vom Bahnhof Zoo“) den sozial randstän-

digen Jugendlichen Zugehörigkeit, durch die sie sich den von außen vorgenom-

menen kollektiven Festlegungen und Zuschreibungen entziehen. Die gemeinsam 

an der Tankstelle verbrachte Zeit und die gemeinsamen Aktivitäten wirken dem-

nach identitätsstiftend. Von besonderer Bedeutung ist hierbei das bereits ange-

sprochene polyphone Erzählen:  

Ob vom Balkan, aus Schlesien, ob Türke aus Leimen oder Michel aus Holland – die Legende 

all derer, die vom ARAL-Parkplatz die Sonne über Frankreich untergehen sahen, lautete, 

wir erzählen gern. Jugend ohne Smartphone, versammelt unter der blauen Neonflamme in 

Erwartung der nächsten Geschichte. Sie musste lediglich hervorragend sein. Wer erzählte, 

gehörte dazu. Und es wurde unfassbar viel gespuckt dabei. Aral-Literatur ist winzige Über-

treibung. Sonst realistisch, unbedingt. Die Motivation des Helden: sich beweisen oder je-

mandem etwas. Was drehen, um was extra zu verdienen. Knapp entkommen. Unverdient 

gewinnen. Schule, Ausbildung, Feierei. Wetten, Ordnungswidrigkeiten, Verkehrsgesche-

hen. Tragische Helden gab es nicht, man war ja noch da, um zu erzählen: Niederlagen, auch 

tragische, gab es zuhauf. Ich-Perspektive mit wenig Einblick in die Innenwelt der Erzähler. 

Elliptisch, schnörkellos, pointiert. Deutsch besprenkelt mit der Muttersprache, wirklich 

schön. (H, 202–203) 

Die Tankstelle wird zum Ort der die Welt außerhalb der ARAL thematisierenden 

Textproduktion. Erzählen ermöglicht der ‚ARAL-Gang‘ Austausch über den ge-

meinsamen Erfahrungshorizont, die Verarbeitung von Diskriminierungs- und 

Ausschlusserfahrungen; es stellt die eigene transkulturelle Gruppenzugehörig-

keit unter Beweis („Wer erzählte, gehörte dazu“), ist direkt aus dem Leben gegrif-

fen und hilft dabei, mit letzterem besser umgehen zu können: „Deutschland war 

Thema. Die Gegenwart. Was gelang. Kränkungen auch. Demütigungen. Das Er-

zählen machte das, was scheiße war, absurder und irgendwie erträglicher [...].“ 

|| 
15 Vgl. hierzu Lötscher: Sie beschreibt die Tankstelle als „Schwelle zur einer Zone des Überna-

türlichen, Unheimlichen, als buchstäblich ver-rückter Ort der zufälligen, aber folgenreichen Be-

gegnung zwischen Figuren, welche – passend zu den leicht entflammbaren Substanzen in den 

Tanksäulen – dem Leben eine neue Wendung geben oder eskalieren kann. [...] Dabei birgt die 

Tankstelle immer die Drohung und das Versprechen in sich, dass eine gegebene Ordnung von 

einem Augenblick zum anderen – buchstäblich und metaphorisch – explodieren kann. Sie ist 

ein Drehpunkt, an dem eine Ordnung zerstört und eine neue möglich zu werden scheint.“ (2020, 

112) 

 



180 | Katja Holweck 

  

(H, 219) Zu beobachten ist dabei, dass neben dem Erzählen an sich sowie den 

verbindenden Themen und der geteilten Ästhetik („realistisch, [...] [e]lliptisch, 

schnörkellos, pointiert“) es die Sprache ist, die die Erzählenden gemeinsam ha-

ben: „Deutsch besprenkelt mit der Muttersprache, wirklich schön“. Im Rückblick 

zeigt sich, welcher Verdienst der vermeintlich gewöhnlichen Tankstelle zu-

kommt: Für die Jugendlichen zeigt sie sich nicht als transitorischer Ort, sondern 

als ein Fixpunkt ihres Alltag, wird doch hier Gemeinschaft erfahrbar und der ei-

genen Identitätsfindung zugearbeitet. Auch der Blick auf den weiteren Lebens-

weg jener Jugendlichen, die in den 1990er Jahren an jener ARAL zusammenfin-

den, widerspricht dem Bild von perspektivlos herumlungernden 

Heranwachsenden, das sich Außenstehenden bei der Beobachtung der „Jugend 

[...] versammelt unter der blauen Neonflamme“ aufdrängen mag. So berichtet der 

Erzähler von erfolgreicher Familiengründung, Berufsfindung und nicht zuletzt 

vom (eigenen) späteren Aufbruch vom Emmertsgrund in die weite Welt (vgl. H, 

129–130). 

Bis zu seinem Schulabschluss bleibt der Erzähler im Emmertsgrund verhaf-

tet, mit Beginn seines Studiums entscheidet er sich schließlich für einen Umzug 

von der Peripherie ins Zentrum der Stadt. Auch nach dem Wegzug aus Heidelberg 

bleibt er der Stadt verbunden: So kehrt er auf seiner Reise durch die Vergangen-

heit in seiner Erinnerung immer wieder dorthin zurück, um dem genus loci nach-

zuspüren. Jahre nach seinem Studienabschluss reist er an die Orte seiner Jugend 

und besucht erneut die ARAL, welche sich mittlerweile eine neue Generation von 

Jugendlichen – und vielleicht ARAL-Literat:innen – erobert haben. Sich an die 

gemeinsame Zeit an der Tankstelle und deren Rolle als Ort des kollektiven Erzäh-

lens zurückerinnernd, konstatiert der Erzähler nicht frei von Nostalgie: „Ich 

würde gern selbst so erzählen können, kriegte es aber niemals so hin wie [...] da-

mals“ (H, 203). In Herkunft wird somit der bisher wohl kaum zu einem Teil des 

Heidelberger Mythos gezählte Emmertsgrund zu einem (literarischen) Erinne-

rungs- und letztendlich auch Sehnsuchtsort, die literarische Topografie der Stadt 

nun auch von einem peripheren Standpunkt mitgeprägt und dem sozial wie to-

pografisch Randständigen eine Stimme und Sichtbarkeit verliehen. 16 

|| 
16 Vgl. hierzu auch Nuira Codina Solà: „Indem der Autor die von den Jugendlichen erzählten 

Geschichten als Literatur [...] anerkennt, erweitert er das Verständnis von dem, was als Literatur 

zählt und wer als Geschichtenerzähler gilt.“ (Codina Solà 2020, 372) 



 Zur literarischen Topografie Heidelbergs in Saša Stanišićs „Herkunft“ | 181 

  

3 Eichendorff im Norden 

Seine Laufbahn als Schriftsteller weiter verfolgend, verschlägt es den Erzähler 

schließlich in den Norden, doch auch hier lässt ihn Heidelberg nicht los. So ent-

deckt er in Hamburg einen Autor für sich, dessen Name eng mit Heidelberg ver-

bunden ist: Joseph Karl Benedikt von Eichendorff, dessen intensiver Lektüre sich 

der Erzähler verschreibt und den er zu seinem Lieblingsdichter erklärt. In der 

Folge mag es nicht verwundern, dass Eichendorff auf vielfältige Weise in Her-

kunft seine Spuren hinterlässt: Sei es im Rahmen von Zitaten aus seinen Gedich-

ten, in Form eines Wiedergängers namens Josip Karlo Benedikt von Ajhenhof 

oder seiner Nennung im Rahmen der den Text abschließenden Danksagung. Ei-

chendorff als Lieblingsautor zu wählen, mag auf den ersten Blick verwundern: 

So scheint dessen Imago als Dichter rauschender Wälder, verwunschener Mond-

nächte, der Waldeinsamkeit und des Wanderglücks vermeintlich recht weit ent-

fernt von der Lebensrealität des Erzählers zu sein – auch wenn sich dieser mit 

Blick auf seine ersten Schreibversuche in seiner Jugend als „kitschiger Nostalgi-

ker mit Heimweh“ (H, 164) beschreibt, was wohl auch einem populären Eichen-

dorff-Bild entsprechen mag. Die vermeintlich ungewöhnliche Paarung verhan-

delt der Text mittels einer auf komische Effekte berechneten Leseszene, in der der 

Erzähler Eichendorffs Gedicht Erinnerung rezitiert:  

Ich will mehr Eichendorff. Ich nehme mir vor, eine Woche lang nichts als Eichendorff und 

Focus Online zu lesen. Am ersten Morgen lese ich drei Wanderlieder im Bett. [...] Ich [...] lese 

auf dem Balkon zwei Stunden lang Eichendorff-Gedichte, halblaut und mit nacktem Ober-

körper oder – sofern mir eines gut gefällt – sehr laut, sodass es die Rentnernachbarn hören 

und von ihrem Balkon einen vom Balkan sehen, der ihnen Eichendorff vorliest mit nacktem 

Oberkörper:  

Lindes Rauschen in den Wipfeln,  

Vöglein, die ihr fernab fliegt,  

Bronnen von den stillen Gipfeln, 

Sagt, wo meine Heimat liegt?  

 

schreie ich, dann hänge ich die Wäsche auf. (H, 230; Herv. i. Orig.) 

Ob der Erzähler hier nur im Rahmen seines Vortrags die Frage nach der Verortung 

der eigenen Heimat aufwirft oder es sich um ein (ironisch gebrochenes) Identifi-

kationsmoment mit der Sprechinstanz des Gedichts handelt, bleibt an dieser 

Stelle offen. Für die Begründung der intensiv betriebenen, ja geradezu exzessiv 

anmutenden Lektüre des Eichendorff’schen Werks („Am Mittwoch lese ich an der 

Elbe über den Tag verteilt dreißig bis vierzig Gedichte“ [H, 232]), die der Erzähler 



182 | Katja Holweck 

  

im Folgenden liefert, spielt Identifikation (zumindest explizit) kaum eine Rolle.17 

Gelistet werden stattdessen all jene Wesenszüge, die er an Autor und Werk 

schätzt. 

Ich gehe nach Hause und beginne noch in der Nacht, das zu formulieren, was mir an Ei-

chendorff gefällt. [...] Dass ihn so vieles verzückt, finde ich gut. Die Nacht, der Wald, der 

Adler, die Jagd, eine Frau namens Luise, eine andere Frau namens Venus, außerdem: die 

Lerche, die Saale, nochmal die Lerche, überhaupt die Lerche, Herbst und Frühling, ach, 

alle Jahreszeiten und Dämmerungen, morgens oder abends, egal. [...] Ich finde Gefallen da-

ran, wie Eichendorff die Welt hofiert. Wie freundlich er ihr gegenübertritt. Ihr, auch dem 

Mystischen in ihr zugewandt. Wie er sich der Natur mit allen Sinnen hingibt, wie klar und 

verrückt er darüber schreibt. Mir gefällt seine Kauzigkeit. Seine Biografie rührt mich. Es 

rührt mich, dass er Beamter war, in Amtsstuben Insekten jagte, die über seinen Tisch krab-

beln, aber dieses Fernweh in sich trug. [...] Mir ist soviel erspart geblieben. (H, 233f.; Herv. 

i. Orig.) 

Begründet wird die Auseinandersetzung mit Eichendorff in erster Linie mit dem 

Interesse an den zentralen Charakteristika seines Werks, verwiesen wird u. a. auf 

dessen Ton, Themen und Motivik sowie auf Schreibstrategien wie Serialität, For-

melhaftigkeit und Intertextualität. Erwähnung findet aber ebenso Eichendorffs 

Vita, die den Erzähler offensichtlich bewegt, deren Fluchtpunkt aber letztendlich 

eine Differenzmarkierung zwischen ihm und dem Autor ist: „Mir ist soviel erspart 

geblieben.“ Lesen mag man diese Feststellung als Anspielung auf das Eichen-

dorff’sche Autorenschicksal, zeitlebens als Beamter einem Brotberuf nachgehen 

zu müssen, während dem Erzähler in Herkunft wiederum eine Existenz als freier 

Schriftsteller vergönnt ist. Von Interesse hinsichtlich der Verbindung zwischen 

Eichendorff und dem Erzähler, ja seiner „tiefempfundenen Wahlverwandtschaft“ 

(Gassner 2021, 229) sind tatsächlich weniger die biografischen Differenzen als die 

zu konstatierenden Schnittstellen.18 Zwar wird auf sie durch den Erzähler nicht 

explizit Bezug genommen, dennoch mögen sie für die mit Eichendorffs Vita und 

Werk vertrauten Leser:innen durchaus augenfällig sein.19  

|| 
17 Fragen nach Identität und Zugehörigkeit werden in der zuvor zitierten Passage jedoch durch-

aus aufgeworfen, wenn der Erzähler mit ironischem Gestus die womöglich bei den älteren Nach-

bar:innen für Anstoß sorgende Aneignung des ‚deutschen Heimatdichters‘ durch „einen vom 

Balkan“ reflektiert.  

18 Der Forschung sind die Eichendorff-Bezüge nicht entgangen, in den Blick rückten sie aber 

bisher mit anderen thematischen Schwerpunkten. Vgl. für eine Lektüre der in Herkunft anzitier-

ten Gedichte unter dem Aspekt der Sehnsucht Gasser (2021, 227–231), für eine religiöse Deutung 

wiederum Kumlehn (2021, 389–390). 

19 Der Eindruck, dass sich der Erzähler nicht zuletzt für Eichendorff in der ihm zugeschriebenen 

Rolle des Heimatdichters interessiert (für die wiederum biografische Konstellationen von 



 Zur literarischen Topografie Heidelbergs in Saša Stanišićs „Herkunft“ | 183 

  

Zu bemerken ist zunächst der auf der Hand liegende, oben bereits angemerkte 

enge Bezug Eichendorffs zu Heidelberg. Auch der Romantiker kommt als junger 

Mann in die Stadt zu Studienzwecken, auch für ihn wird Heidelberg ab 1807 zu 

einer zeitlich begrenzten, ihn aber nachhaltig prägenden Durchgangsstation.20 

Das Heidelberger Jahr zeigt sich für Eichendorff, so konstatiert Hermann Korte, 

als „eines der entscheidendsten seines Lebens“ (2007, 27). Zwar hatte der Autor 

bereits zuvor bzw. in seiner Jugend mit dem Dichten begonnen, doch „erst in Hei-

delberg [...] [wird er] zum Dichter“ und legt hier „den Grund für das lyrische 

Schaffen der folgenden Jahrzehnte“ (Debon 1992, 181). Die in zahlreichen seiner 

Texte zu findende Stilisierung Heidelbergs zu einem locus amoenus21 und die Ver-

bindung der Stadt mit Heimatgefühlen lässt sich auf Eichendorffs nostalgische 

Erinnerung an sein glückliches Studienjahr zurückführen. Mit seinen rund 10 

000 Einwohner:innen liegt das beschauliche Universitätsstädtchen um 1800 „im 

Windschatten der stürmischen Weltpolitik“ (Debon 1992, 15), während weite 

Teile Europas im Zeichen krisenhaft erlebter Umbrüche stehen – was Eichendorff 

vor seiner Ankunft in der Kurpfalz am eigenen Leib erfahren muss. Sein zuvor in 

Halle aufgenommenes Studium kann er durch die napoleonische Besetzung, in 

deren Folge die Universität aufgelöst und die Studenten aus der Stadt vertrieben 

werden, nicht fortsetzen. Die mit den französischen Eroberungsfeldzügen einher-

gehenden Wirrnisse belasten ebenfalls seine schlesische Heimat, auch die Fami-

lie Eichendorff bleibt von der Umbruchszeit um 1800 nicht unberührt. Finanzielle 

Spekulationen des Vaters führen zum wirtschaftlichen Ruin der Familie, 1823 

muss schließlich der Familienstammsitz Schloss Lubowitz zwangsversteigert 

werden (vgl. Sühnel 1989, 97). Die Aufgabe des Elternhauses, der Wegzug von 

Lubowitz und die damit einhergehende Erfahrung des Verlusts von Heimat zeigt 

sich bedeutsam, um nachzuvollziehen, was Eichendorff an Heidelberg fasziniert 

|| 
Bedeutung sind, wie im Folgenden zu zeigen seien wird), drängt sich bereits durch die Wahl des 

zitierten Intertexts auf: So handelt es sich hierbei um eines der zahlreichen Gedichte des Autors, 

die zentral um die (titelgebende) Erinnerung an die Heimat kreisen. 

20 Dass Heidelberg den Autor auch noch Jahrzehnte nach seinem Studium faszinieren mag, 

zeigt beispielsweise sein Versepos Robert und Guiscard von 1855: „In dieses Märchens Bann ver-

zaubert stehen / Die Wandrer still. – Zieh weiter, wer da kann! So hatten sie’s in Träumen wohl 

gesehen, / Und jeden blickt’s wie seine Heimat an, / Und keinem hat der Zauber noch gelogen, / 

Denn Heidelberg war’s, wo sie eingezogen“ (Eichendorff 1970, 182). Mit Blick darauf, welche 

dauerhaft zentrale Rolle Heidelberg in seinem Werk spielt, erklärt Strack die Stadt gar zur „my-

thische[n] Heimat“ Eichendorffs (1998, 459). 

21 Exemplarisch zu nennen ist hier insbesondere sein autobiografisch gefärbter Text Halle und 

Heidelberg von 1855. Auch in zahlreichen weiteren Werken finden sich Bezüge auf die Stadt. Vgl. 

für eine Übersicht: Debon 1992, 131–174, 179–199. 



184 | Katja Holweck 

  

– und was den Erzähler in Herkunft neben Eichendorffs ungeliebter Beamtenexis-

tenz möglicherweise „rühren“ mag.  

Um dem hier angedeuteten biografischen Bruch in der Eichendorff’schen 

Vita nachzugehen, ist zunächst nochmal ein Schritt zurückzutreten und der Blick 

auf Kindheit und Jugend des Autors zu richten. Eichendorff wird 1788 auf dem 

bereits erwähnten Schloss Lubowitz in Oberschlesien geboren und wächst in ei-

ner landadligen Familie auf. Schon früh wird Eichendorffs Kindheitsort zum po-

pulären Objekt der Verklärung von Seiten der Leser:innenschaft (vgl. Korte 2007, 

10): Das verbreitete Bild Eichendorffs als „Heimat- und Wanderdichter“ (Schultz 

2021, 22) legt es dem Publikum offenkundig nahe, den Familienstammsitz zu ei-

nem weltentrückten Paradies der Kinderzeit zu stilisieren und mit dem „Klischee 

einer trivialromantischen Urheimat“ (Korte 2007, 10) zu verbinden. Tatsächlich 

mag Eichendorff auf den elterlichen Ländereien unbeschwerte Kinder- und Ju-

gendjahre verbracht haben. Dem entspricht, dass sich der Autor in zahlreichen 

seiner Texte an jene von Geborgenheit geprägte Zeit und die damit verbundenen 

Orte zurückerinnert. So beispielsweise – um ein besonders bekanntes Beispiel zu 

nennen – an den Lubowitzer Hasengarten, einen Teil des Schlossparks, der durch 

das ihm gewidmete Gedicht Abschied „zu weltliterarischem Ruhm“ (Grunewald 

2011, 46) gelangte. In einer um 1810 verfassten Version des Gedichts, die noch 

den eindeutigen lokalen und somit autobiografischen Bezug im Titel trägt („An 

den Hasengarten“), finden sich die Verse: „Der Ort bleibt doch unsterblich, / Wo 

Einer glücklich war.“ (Eichendorff 1987, 120f.) Man mag dies als Verweis darauf 

lesen, dass die Lubowitzer Idylle letztendlich nicht von Dauer ist – und schließ-

lich nur in der Erinnerung konserviert werden kann.22 Die zahlreichen sich durch 

das Eichendorff’sche Werk ziehenden Bezüge auf die Orte seiner Kindheit erwei-

sen sich jedoch nicht als Ausdruck eines Heimatkults im Zeichen einer Idealisie-

rung. Vielmehr sind sie, wie Korte argumentiert, als „Erinnerungschiffren“ (2007, 

10) zu lesen, die sich mit der Erfahrung des Verlusts verbinden.23  

|| 
22 Der oben bemerkte Sachverhalt, dass Eichendorff nicht nur in besagtem Gedicht die konkre-

ten lokalen und biografischen Bezüge tilgt, sondern auch in seinem sonstigen Œuvre formelhaft 

mit wiederkehrenden, allgemeinen Topoi (wie beispielsweise dem Schloss, dem Wald, dem Gar-

ten) arbeitet, verweist darauf, dass eine biografisierende Lesart der Komplexität der Eichen-

dorff’schen Texte und insbesondere deren Auseinandersetzung mit dem Konzept Heimat nicht 

gerecht wird. So kennzeichnet das Werk, wie Hans-Georg Pott festhält, eben nicht eine subjek-

tive Dimension, sondern ein entindividualisierender Universalismus. (vgl. 2006, 23–28) 

23 In seinen autobiografischen Schriften greift der Autor seinen Wunsch nach einer Heimkehr 

an die Orte seiner Kindheit immer wieder auf. 1856, ein Jahr vor seinem Tod, hält er beispiels-

weise fest: „Ich sitze hier auf den Trümmern meines Geburtsortes, das Schloß ist abgebrannt; 



 Zur literarischen Topografie Heidelbergs in Saša Stanišićs „Herkunft“ | 185 

  

„[W]er einen Dichter recht verstehen will, muss seine Heimat kennen. Auf ihren 

stillen Plätze ist der Grundton gebannt, der dann durch alle seine Bücher wie ein 

unaussprechliches Heimweh fortklingt“ – so lässt Eichendorff eine seiner Figu-

ren in seinem 1833 publizierten Roman Dichter und ihre Gesellen von 1833 (1993, 

111) bemerken. Peter Pfaff zufolge lässt sich dies auf Eichendorff und sein litera-

risches Schaffen übertragen – und damit auch erklären, warum Heidelberg den 

Autor fasziniert: „Schloß Lubowitz, seine Gärten, die Oder, die schlesischen 

Berge und Täler, eben die Welt seiner Kindheit, hat Eichendorff im Werk immer 

wieder variiert. Denselben Typus der Kulturlandschaft fand er [...] schließlich in 

Heidelberg in konzentrierter Weise wieder.“ (Pfaff 1987, 15). Die Eichendorff’sche 

Begeisterung für die Stadt mag sich also darin begründen, dass ihn diese an seine 

schlesische Heimat erinnert. Heidelberg und das sorgenfreie Studentenleben mö-

gen als jene Heile Welt erscheinen, deren Verlust sich in Lubowitz hinsichtlich 

der dortigen krisenhaften Zustände zunehmend abzeichnet. Dies bedeutet jedoch 

nicht, dass die Auseinandersetzung mit Heimat bzw. Heimatgefühlen im Werk 

Eichendorffs im Zeichen von Verklärung und Regression stattfindet. Perspekti-

vieren lässt sich Lubowitz in Anschluss an Korte – ohne damit dem Verlust des 

Familienstammsitzes die Bedeutsamkeit abzusprechen – angesichts der phantas-

magorischen Aufladung vielmehr als eine Schimäre, die den eigenen Schreibpro-

zess immer wieder antreibt, ja zur Quelle künstlerischen Produktivität wird.  

Von dieser Deutungsfolie lässt sich wiederum eine Brücke zu Herkunft schla-

gen, denn auch hier verbindet sich der Ort der Kindheit mit Verlust und eben 

nicht mit idealisierenden Vorstellungen „des Geschützten, Ganzen, Ungebroche-

nen“ (Hartmann 2021, 358): „Es ist so: Das Land, in dem ich geboren wurde, gibt 

es heute nicht mehr.“ (H, 13) Auch für den Erzähler ist das Verlassen der Heimat 

unwiderruflich, wird aber ebenso wie bei Eichendorff zum Movens literarischer 

Produktion: „Literatur ist ein schwacher Kitt. [...] Ich beschwöre das Heile und 

überbrücke das Kaputte, beschreibe das Leben vor und nach der Erschütterung 

[...].“ (H, 217) Der erfahrene Verlust ist somit weniger als Ursprung einer auf 

Dauer gesetzten Krise als in seiner Funktion als Textproduktionsmaschine von 

Interesse, initiiert er doch die Auseinandersetzung mit Vergangenheit und Ge-

genwart durch Sprache.24 Im Rahmen eines metafiktionalen Kommentars konsta-

tiert der Erzähler in Bezug auf die eigene literarische Praxis: 

|| 
der alte Ziergarten verwildert: einzelne Alleen, Statuen. Aber alles verlassen, still, nur die Nach-

tigallen schlagen noch, wie damals. Alles tot, keiner kennt mich mehr.“ (Eichendorff 1970, 182) 

24 Vgl. hierzu Oliver von Howe, der in Bezug auf die Eichendorff’sche Biografie konstatiert: 

„Verlust ist Gewinn in der Literatur. Eine vergebliche Liebe, die verlassene Heimat, eine ver-

spielte Hoffnung, die verlorene Zeit – das alles schlägt in der Dichtung seit je ertragreich zu 



186 | Katja Holweck 

  

Kaum eine meiner Figuren bleibt. Wenige kommen dort an, wo sie ursprünglich hinwollten. 

Selten sind sie sesshaft glücklich. Sie fliehen vor etwas mal mehr, mal weniger Existentiel-

lem. Das Unterwegssein ist mal Last und mal Geschenk. 

Von Heimat sprechen sie selten. Wenn, dann meinen Sie keinen konkreten Ort. Heimat, 

sagt der Weltenbummler Mo, ist dort, wo man sich am wenigsten vornehmen muss. Heimat, 

sage ich, ist das, worüber ich gerade schreibe. (H, 64) 

Gewissermaßen ex negativo („Von Heimat sprechen sie selten“) erklärt der Er-

zähler das Nachdenken über die eigenen Ursprünge zu einem zentralen Sujet des 

eigenen Schreibens. Auch seine Figuren erklärt er zu Vagant:innen und Wan-

der:innen und greift damit einen in der Romantik geprägten Diskus auf, der Hei-

mat „nicht auf einen geographischen Raum festlegt, sondern als Ort der Sehn-

sucht und durch seine unverfügbare Nähe als einen heterotopen, ‚anderen Ort‘ 

(Michel Foucault) konzipiert“ (Neuhaus und Arend 2020, 11).25 Artikuliert wird 

eine Absage an ein statisches und territoriales Verständnis von Heimat, verwor-

fen die Möglichkeit einer Definition mit Anspruch auf Allgemeingültigkeit: Statt 

Heimat an die Zugehörigkeit zu einem bestimmten Ort zu binden, verweist die 

obige Passage auf den Konstruktcharakter des Begriffs und auf den Sachverhalt, 

dass dieser individuell mit Bedeutung zu füllen ist. Der Frage nach einer mögli-

chen Definition von Heimat begegnet der Erzähler entsprechend mit einer weite-

ren Erzählung: 

Fragt mich jemand, was Heimat für mich bedeutet, erzähle ich von Dr. Heimat, dem Vater 

meiner ersten Amalgam-Füllung. [...] Er hat unser aller Karies behandelt: bosnischen Ka-

ries, somalischen Karies, deutschen Karies. Einer ideellen Heimat geht es um den Karies 

und nicht darum, welche Sprache der Mund wie gut spricht. [...] Fragt mich jemand, was 

mir Heimat bedeutet, erzähle ich vom freundlichen Grüßen eines Nachbarn über die Straße 

hinweg. Ich erzähle, wie Dr. Heimat meinen Großvater und mich zum Angeln an den Neckar 

eingeladen hat. [...] Wie wir Stunden nebeneinander am Neckar standen, ein Zahnarzt aus 

Schlesien, ein alter Bremser aus Jugoslawien und ein fünfzehnjähriger Schüler ohne Karies, 

und wie wir alle drei ein paar Stunden lang vor nichts auf der Welt Angst hatten. (H, 175–

177)  

|| 
Buche. Erst das Verlorene, unerreichbar Gewordene setzt die Suche nach dem vergangenen Zu-

stand, seine magische Beschwörung durch Sprache in Gang. So trägt Verlust dem eigenwilligen 

ökonomischen Gesetz der Kunst Rechnung: Er macht uns zu Teilhabern, Nutznießern des ästhe-

tischen Gewinns.“ (2007) 

25 Vgl. für den breiten Forschungsdiskurs zum Thema Heimat jüngst erschienen: Bescansa et 

al. (2022), Oesterhelt (2021), Iztueta (2021), Neuhaus und Arend (2020), Bescansa et al. (2020), 

Bönisch et al. (2020).  



 Zur literarischen Topografie Heidelbergs in Saša Stanišićs „Herkunft“ | 187 

  

Die Anekdote wird zum Anlass, nationale Zugehörigkeiten als unbedeutend zu 

erklären – für jene, die das Konzept einer „ideellen“ Heimat vertreten, erweisen 

sie sich als irrelevant; entscheidend ist das Verbindende, das Gegenüber unab-

hängig von unbeeinflussbaren, kontingenten Faktoren wie dem Geburtsort oder 

der Muttersprache. „Heimat [...] ist das, worüber ich gerade schreibe“, konstatiert 

der Erzähler und verweist so auf ein Heimatkonzept, das sich mit Agency verbin-

det. In Bezug gesetzt wird Heimat mit der eigenen Literaturproduktion, heraus-

gestellt wird damit dessen individuelle wie auch dynamische Dimension: Heimat 

zeigt sich für den Erzähler als Konstrukt, das immer wieder neu erschrieben wird 

und über das er selbst verfügen kann.  

Mit Blick auf das Nachdenken und ‚Erschreiben‘ von Heimat ist es bedeut-

sam, dass sich hierbei für das Deutsche als Literatursprache entschieden wird: 

Verortet der Erzähler doch seine Texte und damit auch sich selbst als Autor in der 

literarischen Topografie des Ankunftslandes.26 An die Stelle eines räumlichen 

Verständnisses von Heimat tritt in Herkunft das Konzept der Sprach- und Litera-

turheimat (vgl. Hartmann 2021, 367). Für eine sich damit aussprechende Deterri-

torialisierung des Heimatbegriffs wird ebenso plädiert, wenn der Text auf die Uni-

versalität wie Kontinuität der Erfahrung, den Ursprungsort zu verlassen und 

einen neuen Anfang zu wagen, verweist: 

In den meisten meiner Texte nach Oskoruša beschäftigte ich mich in irgendeiner Form ex-

plizit mit Menschen und Orten und damit, was es für diese Menschen heißt, an diesem be-

stimmten Ort geboren zu sein. Auch, wie das ist: dort nicht mehr leben zu dürfen oder zu 

wollen. [...] Ich schrieb darüber, über Brandenburg, über Bosnien, die geographische Ver-

ortung war gar nicht so entscheidend, Identitätsstress schert sich nicht um Breitengrade. 

(H, 64) 

Lesen mag man die Passage als Kommentar zu der oftmals vorgenommenen Ver-

bindung von Themen wie Herkunft und Identitätssuche, Verlust, Vertreibung 

und Flucht mit der Literaturproduktion von Autor:innen mit Migrationsbiografie, 

wodurch jene Erfahrungen als ‚Probleme‘ einer spezifischen Bevölkerungs-

gruppe perspektiviert werden. Herkunft zielt stattdessen darauf, das vermeintlich 

Andere nicht als Fremdes vorzuführen, sondern die im Text geschilderten Prob-

lemkonfigurationen als kulturübergreifend und somit als Eigenes erkennbar zu 

|| 
26 Vgl. hierzu Hartmann: „Die Entscheidung für Deutsch als Literaturheimat realisiert sich also 

nicht durch die Wahl des Wohnortes, sondern im gezielten Sich-Einschreiben in den Kanon der 

deutschen Literatur. Sie setzt damit ausdrücklich keine Identifikation mit einer ‚deutschen Kul-

tur‘ voraus, weil die überwiegenden Anteile dieses Kanons (mit Ausnahmen im späten 18. und 

im 19. Jahrhundert) sich im Gegenteil als das Randständige, Aufmüpfige und nicht selten Pre-

käre vom gesellschaftlichen Rand aus ins literarische Zentrum schreiben.“ (2021, 13) 



188 | Katja Holweck 

  

machen. Dies eben auch durch den Bezug auf kanonische Autoren und Texte, der 

sich in Herkunft insbesondere in Form einer Aneignung und Aktualisierung 

Hölderlins und Eichendorffs zeigt. Eingeschrieben wird sich von Seiten des Er-

zählers hiermit dezidiert in die deutschsprachige Literaturtradition bzw. literari-

sche Topografie – dies jedoch nicht mit dem Ziel, sich dadurch national oder ter-

ritorial zu verorten, sondern um auszustellen, von welchen Prätexten und 

Autoren er und seine Texte sich herschreiben.  

4 Schlussbetrachtung  

Herkunft thematisiert nicht nur das Verlassen von vertrauten, mit Heimatgefüh-

len verbundenen Orten, sondern ebenso das Niederlassen bzw. das Ankommen 

an neuen. Von zentraler Bedeutung zeigt sich die Umwandlung von Abschied in 

Aufbruch, von Verlusterfahrungen in Gewinn: So erweist sich der Neuanfang, 

das Erlernen einer zuvor unbekannten Sprache und deren Anwendung als litera-

rische Produktionskraft. Wie gezeigt wurde, kommt insbesondere Heidelberg für 

den Erzähler als Station des Lebenswegs eine besondere Bedeutung zu. Verorten 

lässt sich hier die erste literarische Sozialisierung wie auch der Startpunkt seiner 

Laufbahn als Schriftsteller. Aufgerufen werden mit dem Bezug auf Heidelberg als 

literarisches Zentrum wirkmächtige Traditionslinien, die den Erzähler und Her-

kunft in die Reihe von Autor:innen und Texten der Höhenkammliteratur stellen. 

Mittels der Schilderungen der in Heidelberg verbrachten Jahre wird folglich nicht 

nur der Mythos der Stadt fortgeschrieben, sondern ebenso ihre Bedeutung als Li-

teraturstadt aktualisiert. Dies erfolgt zum einen, indem der Erzähler durch inter-

textuelle Verfahren das eigene Schreiben und die eigene Vita zu der Hölderlins 

und Eichendorffs in Bezug setzt. Beschreiben lässt sich das Verhältnis zu den 

Vertretern der Heidelberger Romantik hierbei als das eines aktualisierenden 

Rückbezugs: Die um Abschied und Ankommen, Verlust und Gewinn kreisenden 

Problemkonfigurationen des eigenen Schreibens spiegeln sich in der romanti-

schen Vergangenheit. Prägend für den Erzähler sind jedoch nicht nur prestigerei-

che Vorbilder. In der Rückschau verbindet der Erzähler das hochkulturelle litera-

rische Erbe Heidelbergs mit den literarischen Rezeptions- und 

Produktionserfahrungen seiner Jugend. Erweitert wird in Herkunft die Topografie 

Heidelbergs als literarischer Erinnerungsort um eine Literatur der Peripherie, den 

kanonischen Texten werden die mündlichen Erzählungen der Emmertsgrunder 

Jugendlichen an die Seite gestellt; beide Einflüsse werden in Herkunft als gleich-

ermaßen prägend für die eigene Biografie als Leser und Autor präsentiert.  



 Zur literarischen Topografie Heidelbergs in Saša Stanišićs „Herkunft“ | 189 

  

Einordnen lässt sich Herkunft somit in eine lange Reihe von Texten, in denen Hei-

delberg als Sehnsuchtsort zum Gegenstand literarischer Praxis wird. Die Bedeu-

tung Heidelbergs als Literaturstadt wird in der Gegenwart affirmiert und seine 

Rolle als literarischer Erinnerungsort fortgeschrieben. Und dies durch einen Lite-

raturschaffenden, der weder in Deutschland geboren ist, noch dessen Mutter-

sprache deutsch ist – was angesichts der Einordnung der Heidelberger Romantik 

als Nationalliteratur (und ihrer bis in die Gegenwart sich fortsetzenden nationa-

listischen Vereinnahmung) nicht unerheblich scheint. Mit dem Bezug auf die Hei-

delberger Romantik und zwei ihrer Protagonisten, der Selbstbeschreibung als 

„Heidelberger Junge“ (H, 131) und somit auch als ein durch Heidelberg geprägter 

Schriftsteller, schreibt sich der Erzähler in den Kanon ein und verortet sich im 

Zentrum der deutschsprachigen Literatur. Kategorien wie ‚Nationalliteratur‘ und 

‚Migrationsliteratur‘, Zentrum und Peripherie werden in Herkunft mittels der Ver-

bindung von Hölderlin, ARAL-Literatur und Eichendorff nivelliert, verschiedene 

Einflüsse stehen in der Erzählung gleichberechtigt nebeneinander. Ausgehend 

hiervon lässt sich abschließend erneut der Bogen zu Eichendorff schlagen. In sei-

nem fragmentarischen Bilderbuch aus meiner Jugend (1843–1854) hält Eichen-

dorff fest: „[W]ir alle sind, was wir gelesen“ (1993, 378) und perspektiviert somit, 

wie Christian Begemann festhält, „das Subjekt als Summe von Lektüreerfahrun-

gen“ (2005, 1). Stanišić, so ließe sich behaupten, würde dem zustimmen, zeugt 

doch Herkunft mit Blick auf die Heterogenität der im Werk verarbeiteten Prätexte 

eindrücklich davon. 

5 Literaturverzeichnis 

5.1 Primärliteratur 

Eichendorff, Joseph von: „Bilderbuch aus meiner Jugend“. Werke in sechs Bänden. Bd. 5: Tage-

bücher, Autobiographische Dichtungen, Historische und politische Schriften. Hg. Hartwig 

Schultz. Frankfurt a. M.: DKV, 1993. 65–71. 

Eichendorff, Joseph von: „Dichter und ihre Gesellen“. Werke in sechs Bänden. Bd. 3: Dichter 

und ihre Gesellen. Erzählungen. Hg. Britta Schillbach und Hartwig Schultz. Frankfurt 

a. M.: DKV, 1993. 111. 

Eichendorff, Joseph von: „An den Hasengarten“. Werke in sechs Bänden. Bd. 1: Gedichte. Vers-

epen. Hg. Hartwig Schultz. Frankfurt a. M.: DKV, 1987. 120–121. 

Eichendorff, Joseph von: „Robert und Guiscard“. Werke. Bd. 4: Nachlese der Gedichte. Frag-

mente. Tagebücher. Hg. Jost Perfahl. München: Winkler, 1970. 182. 

Goethe, Johann Wolfgang: „Heidelberg, d. 26. August 1797“. Tagebücher. Bd. 2, I: 1790–1800. 

Text. Hg. Edith Zehm. Stuttgart und Weimar: J. B. Metzler, 2000. 146–147. 



190 | Katja Holweck 

  

Hölderlin, Friedrich: „An die Mutter. Maulbronn, Juni 1788“. Sämtliche Werke und Briefe. Bd. 3: 

Die Briefe. Briefe an Hölderlin. Dokumente. Hg. Jochen Schmidt. Frankfurt a. M.: DKV, 

1992. 45. 

Hölderlin, Friedrich: „Heidelberg“. Sämtliche Werke und Briefe. Bd. 1: Gedichte. Hg. Jochen 

Schmidt. Frankfurt a. M.: DKV, 1992. 242. 

Stanišić, Saša: Herkunft. München: btb, 2020 [2019]. 

5.2 Sekundärliteratur 

Augé, Marc: Nicht-Orte. München: C. H. Beck, 2010.  

Barone, Heng: „Sprachheimat(en). Von der Romantik zur deutschsprachigen interkulturellen 

Gegenwartsliteratur“. Fremde Heimat – Heimat in der Fremde. Hg. Stefan Neuhaus und 

Helga Arend. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2020. 221–238. 

Begemann, Christian: „Eichendorffs Intertextualitäten“. Aurora 65 (2005): 1–24. 

Benzenhöfer, Udo: „Flucht, Ruhe, Schicksal, Dank: Zur Ode Heidelberg von Friedrich Hölder-

lin“. Ruperto Carola 76 (1987): 184–189. 

Bescansa, Carme, Renata Cornejo, Garbiñe Iztueta-Goizueta, Iraide Talavera-Burgos und Mario 

Saalbach (Hg.): Eine schöne neue Welt? Heimat im Spannungsfeld von Gedächtnis und 

Dystopie in Literatur, Film und anderen Medien des 20. und 21. Jahrhunderts. Wien: Prae-

sens, 2022.  

Bescansa, Carme, Mario Saalbach, Iraide Talavera und Garbiñe Iztueta (Hg.): Unheimliche Hei-

maträume: Repräsentationen von Heimat in der deutschsprachigen Literatur seit 1918. 

Bern u. a.: Peter Lang, 2020. 

Bönisch, Dana, Jil Runia und Hanna Zehschnetzler (Hg.): Heimat revisited. Kulturwissenschaftli-

che Perspektiven auf einen umstrittenen Begriff. Berlin und Boston: De Gruyter, 2020.  

Bürkert, Joachim: „Gewachsenes und Gebautes. Heidelberg als romantische Ideallandschaft“. 

Deutsche Romantik: Ästhetik und Rezeption. Beiträge eines internationalen Kolloquiums 

an der Zereteli-Universität Kutaissi 2006. Hg. Rainer Hillenbrand. München: Iudicum, 

2008. 97–109. 

Codina Solà, Núria: „Schreiben als ‚Auseinandersetzung mit der [...] immer neuen Sprache‘: 

Literarische Sprachen im Werk von Saša Stanišić“. Literarische (Mehr)Sprachreflexionen. 

Hg. Barbara Siller und Sandra Vlasta. Wien: Praesens, 2020. 349–372. 

Debon, Günther: Das Heidelberger Jahr Joseph von Eichendorffs. Heidelberg: Gudejahn, 1992. 

Debon, Günther: Der Weingott und die blaue Blume. Dichter zu Gast in Heidelberg. Heidelberg: 

Gudejahn, 1995.  

Doering, Sabine: „Hölderlins Ode Heidelberg“. Der Deutschunterricht 58 (2006): 7–15. 

El Hissy, Maha: „Die Abschweifung ist Modus meines Schreibens. Narrative und politische 

Abenteuer in Saša Stanišić Herkunft (2019)“. ZfK – Zeitschrift für Kulturwissenschaften 2 

(2020): 143–154. 

Gassner, Florian: „Frei-Zeit am Abgrund: Herkunft von Saša Stanišić.“ Frei-Zeit in der Gegen-

wartsliteratur. Wissensordnungen im Wandel. Hg. Yvonne Nilges. Göttingen: Vanden-

hoeck & Ruprecht, 2021. 223–240. 

Grunewald, Eckhard: „‚Ich sitze hier auf den Trümmern meines Geburtsortes‘. Auf der Suche 

nach Eichendorffs Lubowitz“. Mein Schlesien – Meine Schlesier. Zugänge und 



 Zur literarischen Topografie Heidelbergs in Saša Stanišićs „Herkunft“ | 191 

  

Sichtweisen. Teil II. Hg. Marek Halub und Matthias Weber. Leipzig: Universitätsverlag, 

2011. 44–49. 

Fink, Oliver: „Memories vom Glück“. Wie der Erinnerungsort Alt-Heidelberg erfunden, gepflegt 

und bekämpft wurde. Heidelberg u. a.: Regionalkultur, 2002. 

Hamlin, Cyrus: „Hölderlins Heidelberg als poetischer Mythos“. Jahrbuch der deutschen Schil-

lergesellschaft 14 (1970): 437–455. 

Hartmann, Tina: „Deutsch als Literaturheimat: warum Literatur multilingualer Autorinnen und 

Autoren einfach deutsche Literatur ist“. Discourses on nations and identitites. Hg. Daniel 

Syrovy. Berlin und Boston: De Gruyter, 2021. 355–369. 

Iztueta, Garbiñe, Carme Bescansa, Iraide Talavera und Mario Saalbach (Hg.): Heimat und Ge-

dächtnis heute. Literarische Repräsentationen von Heimat in der aktuellen deutschspra-

chigen Literatur. Bern u. a.: Peter Lang, 2021. 

Kegel, Sandra: „Herkunft von Saša Stanišić. Heimat ist, wo die Drachen sprechen“. FAZ 

(18.03.2019), https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/rezensionen/belletris-

tik/rezension-zum-neuen-roman-herkunft-von-sa-a-stani-i-16089790.html#void 

(01.08.2022). 

Korte, Hermann: Joseph von Eichendorff. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 2007.  

Kumlehn, Martina: „Herkunft, Heimat und Identität narrativ erkunden: Der Roman Herkunft von 

Saša Stanišić in religionspädagogischer Perspektive“. Zeitschrift für Pädagogik und Theo-

logie 4 (2021): 376–393. 

Lötscher, Christine: „Explosive Kontaktzonen. Tankstellen als poetologische Drehpunkte im 

Coming-of-Age-Genre“. Jahrbuch der Gesellschaft für Kinder- und Jugendliteraturfor-

schung (2020): 110–121. 

Lüdtke, Torsten: „Von der Heidelberger Romantik zur Romantik Heidelbergs – eine Stadt zwi-

schen Kunst, Kitsch und Korporationen“. Steinbruch. Deutsche Erinnerungsorte. Annähe-

rung an eine deutsche Gedächtnisgeschichte. Hg. Constanze Carcenac-Lecomte. Frankfurt 

a. M. u. a.: Peter Lang, 2000. 187–199.  

Neuhaus, Stefan und Helga Arend: „Einleitung“. Fremde Heimat – Heimat in der Fremde. Hg.  

dies. Würzburg: Königshausen & Neumann, 2020. 11–19. 

Oesterhelt, Anja: Geschichte der Heimat. Zur Genese ihrer Semantik in Literatur, Religion, 

Recht und Wissenschaft. Berlin und Boston: De Gruyter, 2021. 

Pfaff, Peter: „Idylle und Aussicht. Eichendorffs Heidelberg“. Heidelberg im poetischen Augen-

blick. Hg. Klaus Manger und Gerhard von Hofe. Heidelberg: v. Decker, 1987. 153–169. 

Pott, Hans-Georg: „Die Entfernung der Heimat. Magische Gedächtnisorte bei Eichendorff“. Der 

Deutschunterricht 58.2 (2006): 22–28. 

Rink, Christian: „‚Wer bist du eigentlich?‘ Saša Stanišić und das transkulturelle Einschreiben in 

die europäische Literaturtradition“. Migration, Diversität und kulturelle Identitäten. So-

zial- und kulturwissenschaftliche Perspektiven. Hg. Hans W. Giessen und ders. Stuttgart: J. 

B. Metzler, 2020. 195–205. 
Schultz, Hartwig: Joseph von Eichendorff. Eine Biographie. Frankfurt a. M.: Insel-Verlag, 2021.  

Scharnowski, Susanne: Heimat. Geschichte eines Missverständnisses. Darmstadt: WBG, 2019. 

Strack, Friedrich: „Heidelberg als Stadt der Romantik“. Stätten deutscher Literatur. Studien zur 

literarischen Zentrenbildung 1750–1815. Hg. Wolfgang Stellmacher. Frankfurt a. M. u. a.: 

Peter Lang, 1998. 455–474. 

Sühnel, Rudolf: „Eichendorff und Heidelberg“. Ruperto Carola 41 (1989): 96–100. 

Werner, Florian: Die Raststätte. Eine Liebeserklärung. München: Hanser, 2021. 




