
3. Aussprache und Schlussworte

Ekkehart Reimer: Liebe Kolleginnen und Kollegen, wir danken für die 
Pünktlichkeit, mit der Sie wieder da sind. Und Sie erspart es, dass wir als 
performativen Akt die traditionelle Glocke läuten müssen. Wir haben zahl-
reiche Wortmeldungen. Die Zeit für jede einzelne Frage oder jeden Debat-
tenbeitrag beträgt deswegen wie gestern drei Minuten. Die ersten drei Fra-
gesteller sind Herr Kollege Ladeur, im Anschluss Herr Schoch und Thomas 
Groß. Herr Ladeur, bitte. Die Mikrofone kommen wieder zu Ihnen in die 
freien Sitzreihen, die sich vor Ihnen befinden. 

Karl-Heinz Ladeur: Ich möchte eine grundsätzliche Anmerkung zu dem 
Vortrag von Frau von Ungern-Sternberg machen. Ich habe immer das Pro-
blem, wenn über Solidarität gesprochen wird, dass viel zu sehr der Staat 
im Hintergrund steht und so eine bestimmte soziale Epistemologie, die 
auf den Staat fixiert ist, eine Rolle spielt. Das erinnert mich an ein Buch 
von James Scott “Seeing like a State: How Certain Schemes to Improve 
the Human Condition Have Failed.” Den Titel kann ich schon auswendig. 
Und dahinter steht natürlich auch immer eine bestimmte verengte Sicht-
weise auf das Individuum, das unbeschränkt seine Freiheit ausleben möchte 
und dem vom Staat dann Grenzen gesetzt werden müssen. Dahinter wird 
dann, und das hängt mit dieser Sichtweise auf den Staat zusammen, ausge-
blendet, dass natürlich das Individuum, gerade auch in einer liberalen Per-
spektive, keineswegs ungebunden ist, sondern dass das Individuum selbst 
durch eine Gemeinschaft, durch die Familie geprägt wird, durch Nicht-
Recht. Da müsste man nach meiner Ansicht unter anderem ansetzen. Das 
ist jetzt nicht gegen Sozialleistungen im finanziellen Sinne gerichtet, aber 
man müsste viel stärker ein Pendant zu Sozialleistungen durch Nicht-Recht 
suchen. Dies könnte eine Form von Empowerment für sozial schwache Per-
sonen sein, auch in einer Weise, die möglicherweise durch den Staat orga-
nisiert werden kann, die aber stärker die gesellschaftliche Selbstorganisa-
tion der Selbsthilfe betont.

Also, mit anderen Worten, müssten nicht Sozialleistungen sehr viel 
stärker auch an Kollektive erbracht werden, an bestimmte Gemeinschaf-
ten, Wohnsiedlungen, auf die „Schulgemeinde“ bezogen werden, als das 



Aussprache und Schlussworte298

zwar verbal passiert, aber praktisch nicht eingelöst wird? Um es kurz zu 
fassen: Ich habe lange in Italien gelebt, und obwohl ich kein Sympathisant 
der Kommunistischen Partei war, habe ich eine auf diese Parte zurückge-
hende Institution bewundert. Und das war die Casa del Popolo, die man in 
Italien in allen Kleinstädten und Stadtteilen der Großstädte findet Das ist 
eine Institution, die ungeheuer wichtig ist, wo alle möglichen Versamm-
lungen stattfinden, Cafés und Kneipen als Treffpunkte existieren. Und das 
führt wirklich dazu, dass Menschen, die am Rande der Gesellschaft leben, 
früher in erster Linie auch Arbeiter, einen gesellschaftlichen Treffpunkt 
haben. Das hat eine große Bedeutung für das gesellschaftliche Bewusstsein 
gehabt. Und mir ist das so aufgefallen, als ich hier in Bremen durch einen 
weniger privilegierten Staat ging, dass es so was überhaupt nicht gibt. Man 
geht durch eine Ödnis von leeren Straßen. Die Häuser sind teilweise sogar 
ganz schön, aber es findet kein Leben statt. Und da, meine ich, müsste ein 
Akzent gesetzt werden: Also, für die Casa del Popolo!

Friedrich Schoch: Ich möchte zuerst danken für zwei inspirierende Refe-
rate. Ich möchte eine Frage an Herrn Funke richten, aber auch einen Bogen 
schlagen zu Herrn Augsberg gestern und natürlich auch zum ersten Referat 
von Frau von Ungern-Sternberg. Wenn ich Herrn Funke richtig verstanden 
habe, ist seine zentrale Prämisse: Die Gewinnung von Identität erfolgt aus 
der Gruppenzugehörigkeit. Das bedeutet, die Gruppenzugehörigkeit wirkt 
identitätsstiftend, die Zugehörigkeit zur Gruppe wirkt gleichsam konsti-
tutiv. Und jetzt meine Frage: Wer bestimmt nach welchen Kriterien, nach 
welchen Maßstäben, was eine Gruppe ist? 

Sie haben aus dem Verfassungsrecht Artikel 21 GG (Parteien) und Arti-
kel 140 GG in Verbindung mit der Weimarer Reichsverfassung (Religi-
onsgesellschaften) erwähnt. Spontan fallen einem weitere Beispiele ein: 
Artikel 9 Absatz 3 GG (Arbeitgeber und Arbeitnehmer), man könnte dazu 
die Problematik herunterbrechen bis zur gesetzlichen Einführung des Min-
destlohns; Artikel 33 GG (Berufsbeamtentum), der Zugehörigkeit zum 
Berufsbeamtentum könnte eine Einheitsversicherung, von der wir im ers-
ten Referat gehört haben, entgegenstehen. Ich will darauf hinaus, dass die 
Zugehörigkeit zu einer Gruppe folgenreich ist; man hat Rechte und Pflich-
ten, es ergeben sich möglicherweise auch Rechtsfolgen. Artikel 87a GG 
(Angehörige der Streitkräfte) ist ein weiteres Beispiel. Das alles ist verfas-
sungsrechtlich vorgegeben. 

Ist das im Übrigen eine autonome oder heteronome Entscheidung? 
Inwieweit kann bei einer Entscheidung selbstbestimmt von Grundrechten 
Gebrauch gemacht werden, eine „Gruppe“ zu bilden? Inwieweit nicht? 
Ist das sozusagen eine gewillkürte Entscheidung? Nehmen wir Artikel 9 
Absatz 1 GG (Vereinswesen). Können wir sagen, dass die Berechtigung zur 



Zugehörigkeit und Partizipation 299

Gruppenbildung in Artikel 9 Absatz 1 GG angelegt ist? Artikel 6 (Ehe und 
Familie) wäre ein weiteres Beispiel. 

Wie sieht es nun bei der Vereinigung von Personalkörperschaften aus, 
die im Bereich der funktionalen Selbstverwaltung eine Zwangsmitglied-
schaft kennen? Ferner geht es, um den Bogen zum ersten Referat zu schla-
gen, um Zwangssolidarität; wie frei ist der Gesetzgeber in diesem Bereich? 
Oder denken Sie an Ihr Beispiel Sonderabgaben, die homogene Gruppen 
voraussetzen; ist es überzeugend, was uns das Bundesverfassungsgericht 
dazu präsentiert? 

Ein letztes Beispiel soll veranschaulichen, wie weit das Ganze geht; es 
ist ein einfaches Beispiel aus dem Kommunalwahlrecht. Mitwirkungsver-
bot wegen Befangenheit am Beispiel der Bauleitplanung. Alle Gemein-
deordnungen sagen, dass Angehörige einer bestimmten Gruppe beim 
Verfahren im Gemeinderat dem Mitwirkungsverbot nicht unterfallen. 
Eine Grundfrage, die aber seit Jahren geklärt ist, lautet, ob Grundstücks-
eigentümer, die zugleich Gemeinderatsmitglieder sind, befangen sind oder 
nicht. Die Rechtsprechung verneint eine Gruppenzugehörigkeit; es würden 
keine gemeinsamen Interessen solidarisch verfolgt, es gehe um Eigennutz, 
deshalb seien jene Personen von der Mitwirkung im Gemeinderat wegen 
Befangenheit ausgeschlossen. 

Meine Beispiele zielen auf Ihre Prämisse: Wer bestimmt nach wel-
chen Kriterien, was eine „Gruppe“ ist – mit Rechten, Pflichten und 
Rechtsfolgen? 

Thomas Groß: Ich knüpfe an These 17 und 18 von Frau von Ungern-
Sternberg an, und zwar an das Verhältnis von Verantwortung und Solida-
rität. In dem von Ihnen auch angesprochenen Klimaschutz gibt es nach 
meiner Auffassung Bereiche, in denen weder an Verantwortung angeknüpft 
wird noch Solidarität geübt wird. Das sind die in den letzten Monaten ver-
abschiedeten verschiedenen Fälle von Subventionen zum Ausgleich von 
Belastungen durch die Energiepreiserhöhung. Ich nenne den Tankrabatt. 
Vom Tankrabatt profitierte umso mehr, je mehr jemand mit dem PKW ver-
braucht. Derjenige, der mit dem Porsche zum Spaß mit 200 über die Auto-
bahn brettert, profitiert viel mehr als derjenige, der mit einem Kleinwagen 
zur Sonntagsschicht im Krankenhaus fahren muss, weil es gar keinen Bus 
gibt. Zweites Beispiel: die Erhöhung der Entfernungspauschale. Von der 
Entfernungspauschale profitiert umso mehr, je weiter jemand fährt, das 
heißt, je mehr Emissionen jemand produziert, und zwar auch abhängig 
vom Einkommen. Je mehr man verdient, desto mehr wird subventioniert. 
Drittes Beispiel ist jetzt die Absenkung der Mehrwertsteuer für Gas. Davon 
profitiert der Millionär, der allein in einer 20-Zimmer-Villa wohnt, mehr 
als die alleinerziehende Mutter, die in einer Zweizimmerwohnung wohnt, 



Aussprache und Schlussworte300

wenn beide mit Gas heizen. Das sind meiner Meinung nach Regelungen, 
die umweltschädliches Verhalten geradezu belohnen und deswegen ein Pro-
blem des Artikels 20a sind. Man kann aber auch überlegen, ob das nicht 
auch ein Verstoß gegen das Sozialstaatsprinzip ist, weil es nicht nur die, die 
sowieso mehr Geld haben, stärker fördert, sondern weil es zudem auf der 
Einkommensseite den Haushalt belastet und damit weniger Geld für echte 
soziale Ausgleichsmaßnahmen zur Verfügung steht.

Hanno Kube: Ich danke ebenfalls für zwei schöne Referate und habe zwei 
kurze Fragen zu dem sehr klar strukturierten Vortrag von Frau von Ungern-
Sternberg. Sie kategorisieren nach der Art der Last – Freiheitslast und 
Finanzierungslast –, und sie kategorisieren nach der Art der Rechtfertigung, 
so durch die Bezugnahme auf Solidarität und Verantwortung. Meine erste 
Frage schließt an die Frage von Thomas Groß an und betrifft die Proble-
matik der Rechtfertigung. Sie schreiben in These sechs, die Kriterien für 
die Zugehörigkeit zu Zwangssolidargemeinschaften unterhalb der staatli-
chen Ebene müssen der Gleichheit genügen, wobei der Gesetzgeber an eine 
gruppenspezifische Verantwortung anknüpfen kann. In These 14 trennen 
Sie dann allerdings Solidarität und Verantwortung und schreiben, ein soli-
darischer Freiheitsverlust ist dadurch definiert, dass die Freiheitsbeschrän-
kung nicht mit einem spezifischen Vorteil verbunden ist und auch nicht auf 
einer spezifischen Verantwortung der Belasteten beruht. Ähnliches gilt für 
These 18. Daran schließt sich nun meine Frage an: Gibt es Solidaritäts-
pflichten unabhängig von eigener Verantwortung oder gibt es sie nicht? Das 
ist finanzverfassungsrechtlich von erheblicher Bedeutung und auch darü-
ber hinaus. Ergänzend die Frage: Wenn Verantwortung konstitutiv für die 
Begründung von Solidaritätspflichten ist, wie ist diese Verantwortung dann 
zu verstehen; beispielsweise als Freiheitsfolgenverantwortung? 

Meine zweite Frage bezieht sich auf die Arten der Last, die Sie unter-
scheiden, Freiheitslast und Finanzierungslast, und auf ihr Verhältnis zuei-
nander. Die Unterscheidung der beiden Belastungsformen ist aus meiner 
Sicht sehr hilfreich. In These 16 schreiben Sie allerdings zum Verhältnis der 
beiden Belastungsformen, Freiheitslasten seien grundsätzlich nachrangig zu 
Finanzierungslasten. Das möchte ich in Frage stellen. Aus der Perspektive 
der Steuerstaatlichkeit ist es sicherlich richtig, dass die Finanzierunglast den 
Grundsatz bildet und ergänzende Indienstnahmen oder Naturalleistungs-
pflichten generell ausgeschlossen sind, um die Freiheitlichkeit des Gemein-
wesens zu sichern. Aber gilt dieses Vorrangverhältnis so allgemein? Gibt es 
nicht möglicherweise Bereiche, in denen Freiheitslasten unumgänglich sind 
und Finanzierungslasten überhaupt keine mögliche Alternative darstellen? 
Und schließlich noch eine ergänzende Überlegung: In vielen Fällen gehen 
Freiheitslasten mit Finanzierungslasten einher. Könnte in diesen Fällen der 



Zugehörigkeit und Partizipation 301

Freiheitsverlust auch dadurch gemindert werden, dass die Finanzierungslast 
durch eine Entschädigung kompensiert wird? Vielen Dank.

Simon Kempny: Ich schließe mich nur kurz an und möchte Frau Ungern-
Sternberg fragen: Mit Blick auf Thesen 19 und 20, wo Sie einen Nachrang 
der solidarischen Inanspruchnahme bei Vorhandensein, sagen wir mal: 
offensichtlicher Drittverantwortlicher oder Drittbegünstigter feststellen. 
Wir sind mit einer traditionellen Steuerstaatsdogmatik konfrontiert, die uns 
zumindest suggeriert – unter großzügiger Ausblendung des Phänomens der 
Sozialversicherungsbeiträge, was deren wirtschaftlicher Bedeutung keines-
wegs gerecht wird –, dass es grundsätzlich immer die gemeine Last, die 
Steuer als Finanzierungsquelle zu erschließen und zu wählen gelte. Sonder-
lasten bedürften besonderer Rechtfertigung. Wenn ich Ihre Thesen richtig 
verstehe, könnte man daraus aber gerade umgekehrt einen individuellen 
Abwehranspruch gegen die steuerliche Inanspruchnahme folgern. Dass 
man also sagen könnte: „Du, Fiskus, trittst auf mich als Steuerpflichtigen 
zu, obwohl es für die Aufgabe, die Du vielleicht auch – Abstraktheit der 
Steuer – finanzieren willst, andere gibt, die verantwortlich oder begünstigt 
sind!“ Wir sind hier in Bremen, da darf ich noch einmal an die Finanzie-
rung der Fußballrisikospielkosten erinnern. Es ist oft eine gesetzgeberische 
Wertung, wo man Vorteile oder wo man Verantwortungen sieht. Letztlich 
fällt Verantwortung im Rechtsstaat nicht vom Himmel, sondern ist gesetz-
geberisch geschaffen. Also die Frage: Würden Sie so weit gehen, den 
Steuerstaat durch These 19 und 20 relativieren zu wollen, dass man also 
möglicherweise gerade einen Anspruch habe, dass zur Finanzierung einer 
Aufgabe der Weg über die Vorzugslast oder die Sonderabgabe gewählt 
werde? Was freilich damit einherginge, wäre, dass man solche Zwangsein-
ordnungen in einzelne Zahlergruppen viel öfter über sich ergehen lassen 
müsste. Das wäre ein Preis dafür. Danke.

Uwe Volkmann: Es fällt schwer, die beiden Referate zusammenzubinden, 
weil sie so viele unterschiedliche Punkte behandelt haben. Wenn es einen 
übergreifenden Gesichtspunkt gibt, der sie beide miteinander verbindet, 
ist es aber der Umstand, dass sie auf Veränderungen unseres Freiheitsver-
ständnisses aufmerksam machen, die doch ziemlich grundstürzend sind. 
Bei Andreas Funke betrifft dies die Vorstellung der universalistischen, 
prinzipiell gleichen Freiheit, die nun zunehmend einer differenzsensiblen 
Betrachtung weicht. Bei Antje von Ungern-Sternberg steckt die Verände-
rung in dem Begriff der solidarischen Freiheitslasten, bei dem man sich 
vielleicht auch in aller Schärfe klar machen muss, was er letztlich bedeu-
tet. Bisher gehörte es zu den Grundannahmen einer liberal-rechtsstaatlichen 
Grundrechtstheorie, dass die Freiheit des Einzelnen dem Staat vorausliegt 



Aussprache und Schlussworte302

und kein Gegenstand staatlicher Verteilung oder Verfügung ist. Das ist eine 
vielleicht naive Grundannahme, aber sie ist verfassungsrechtlich ziemlich 
einflussreich. Sie steckt hinter dem rechtsstaatlichen Verteilungsprinzip, 
nach dem die Freiheit des Einzelnen prinzipiell unbegrenzt, die Befug-
nisse des Staates dagegen prinzipiell begrenzt sind. Und sie steht hinter 
dem Regel-Ausnahme-Verhältnis von Freiheit und staatlichem Eingriff. Im 
Klimabeschluss wird diese Grundannahme aber nun aufgebrochen zuguns-
ten einer  – in der Sache vielleicht gerechtfertigten, das will ich gar nicht 
bezweifeln – Vorstellung, dass Freiheit gleichsam in bestimmten Freiheits-
päckchen oder -budgets existiert, die dann vom Staat über die Zeit hinweg 
verteilt werden müssen: Es gibt ein bestimmtes Budget an Freiheitsbetä-
tigungen, das insgesamt noch hinnehmbar ist, damit die Menschheit fort-
bestehen kann, und das muss nun vom Staat aufgeteilt werden. Von einem 
Gegenstand oder von etwas, was dem Staat vorausliegt, wird Freiheit damit 
zu einem Gegenstand staatlicher Bewirtschaftung und auch Budgetierung. 
In der Pandemie lässt sich dieser Grundzug ebenfalls beobachten: Es gibt 
ein bestimmtes Budget an Sozialkontakten, das insgesamt noch hinnehmbar 
erscheint, um die Ausbreitung der Pandemie zu stoppen, und dies muss nun 
eben zwischen den verschiedenen gesellschaftlichen Gruppen verteilt wer-
den. Und dann bekommen es am Ende eben nicht die Schulen oder die Uni-
versitäten, sondern es bekommt die Wirtschaft. Das ist letztlich eine staatli-
che Verteilungsentscheidung. Die Frage ist nur, was macht das mit unserem 
herkömmlichen Grundverständnis? Es macht vielleicht darauf aufmerksam, 
dass Freiheit schon immer ein Gegenstand war, der auf eine staatliche Inf-
rastruktur, überhaupt auf staatliche Vorleistungen angewiesen ist. Herr 
Hoffmann-Riem hat vor einigen Jahren mal den Vorschlag gemacht, unser 
klassisches liberales Grundrechtsverständnis deshalb zugunsten eines ande-
ren, in der Sache gewährleistungsstaatlichen Verständnisses aufzugeben. 
Er hat dafür damals ziemliche Prügel bezogen, aber vielleicht steckte darin 
doch ein wahrer Kern. Das Problem ist, dass wir im Grunde aber keine 
Kategorien haben, um damit umzugehen. Was wir im Grunde bräuchten, 
wären dann Gesichtspunkte gerechter Lastenverteilung, die wir aber so in 
die Grundrechtsprüfung nicht einbauen können. Das Bundesverfassungsge-
richt hat das im Beschluss über den Grundsatz der Verhältnismäßigkeit ver-
sucht, aber in einer Weise, die mit keinem seiner herkömmlichen Elemente 
in irgendeine sinnvolle Verbindung zu bringen ist.

Michael Goldhammer: Ganz herzlichen Dank. Ich möchte mich gerne 
auf den Vortrag von Frau von Ungern-Sternberg beziehen und insbeson-
dere auf die These Nummer elf. Sie haben völlig zu Recht den Begriff 
der Solidaritätspflicht als Rechtsbegriff aufgefasst und entsprechend 
auch behandelt, d.h. mit Gesetzesvorbehalt, Verhältnismäßigkeit etc. 



Zugehörigkeit und Partizipation 303

Und Sie haben auch davor gewarnt, im Blick auf die Pandemie, diese 
Voraussetzungen durch Techniken von Soft Law und so weiter zu umge-
hen. Denn das ist in der Tat das Problem, weil Solidarität eben nicht nur 
ein Rechtsbegriff ist, sondern auch und möglicherweise sogar primär 
ein moralischer Begriff. Und das haben wir auch in der Pandemie gese-
hen. Wir haben gesehen, wie Pflichten, zum Beispiel die Maskenpflicht, 
als Rechtspflicht statuiert worden sind, etwa durch Verordnungen, aber 
eben auch als Maskenmoralpflicht. Und mit dieser Maskenmoralpflicht 
umgehe ich sozusagen alle Restriktionen, die wir so haben. Wir könnten 
jetzt sagen, das ist kein Problem, weil darin eben die Logik der Trennung 
von Recht und Moral liegt. Aber natürlich erzeugt das sehr wohl ein Pro-
blem, weil wir heute weiter sind im Blick auf den Begriff des Eingriffs. 
Und die Frage ist: Was wissen wir eigentlich über Eingriffe, die wir nicht 
so nennen? Wir haben dazu keine Kategorien, obwohl solche Eingriffe 
natürlich stattfinden, wenn wir Kindern sagen: „Du musst die Maske tra-
gen, weil sonst die Großmutter stirbt.“ Ob es solche Untersuchungen gibt 
oder auch nicht, ist fast schon unerheblich, denn selbst wenn es sie gäbe, 
hätten wir vermutlich als Rechtswissenschaft die Kategorien nicht, weil 
die Kategorien, die wir haben, also Realakte, informationelles Staats-
handeln etc., natürlich in Kontexten entstanden sind, die weit jenseits 
von dem liegen, was wir in der Pandemie gesehen haben. Das heißt, wir 
haben zwei Defizite: Wir haben ein Defizit an empirischem Wissen, sozi-
alpsychologischem Wissen etc., und wir haben einen Kategorienmangel. 
Wir bräuchten also so etwas wie einen kommunikativen Realakt, der 
diese spezifische Strategie weit über das hinausgehend traktiert, was wir 
mit Glykol etc. verbinden. Aber das fehlt. Und insofern stimme ich Ihnen 
voll zu und würde Sie fragen wollen, ob Sie mir zustimmen, dass wir ein-
fach einen blinden Fleck haben, sozusagen unterhalb der Eingriffsebene.

Gabriele Britz: Vielen Dank, Herr Funke. Sie haben, wie es dem Ihnen 
gestellten Thema entsprach, die Idee einer Gruppenzugehörigkeit auch 
im Grundrechtsschutz fruchtbar gemacht. Sie haben das sowohl auf einer 
empirischen Ebene als auch auf einer normativen Ebene getan. Im Grund-
satz kann ich Ihnen da gut folgen. Wir müssen auch grundrechtsdogma-
tisch irgendwie abbilden, dass es starke Wahrnehmungen von Zugehörig-
keit über die ganz evidenten und im Grundgesetz schon ausgearbeiteten 
hinaus gibt; das muss man sicherlich auch freiheitsrechtlich erfassen. 
Ich frage mich aber, ob Sie Gruppenzugehörigkeit, die Sie hier gewisser-
maßen als zentrale Kategorie für den Grundrechtsschutz entfalten, nicht 
doch etwas überbetonen. Und zwar sowohl empirisch als auch normativ. 
Aufgefallen ist mir das vor allem an Ihrer These 15 und den Ausführun-
gen zu dieser These. Die rechtliche Bedeutung einer Gruppenzugehörig-



Aussprache und Schlussworte304

keit haben Sie an der Frage des elterlichen Wunschs der Knabenbeschnei-
dung exemplifiziert, und Sie haben sich dazu im Ergebnis wohlwollend 
geäußert. Ihre verfassungsrechtliche Position ist wohl die: Das muss man 
zulassen, und zwar, weil in dem Wunsch der Eltern eine Form der Grup-
penzugehörigkeit zum Ausdruck kommt. Der Artikel 4 Absatz 1 spricht 
aber nicht von Gruppenzugehörigkeit. Und vielleicht spricht er auch 
ganz zu Recht nicht von Gruppenzugehörigkeit. Zwar greift er mit dem 
religiösen Bekenntnis etwas auf, was empirisch meistens irgendwie mit 
Gruppenzugehörigkeit zu tun hat und bindet teilweise auch normativ an 
die Zugehörigkeit zur Religionsgemeinschaft an. Er greift aber im Wort-
laut zunächst eine individuelle, persönliche, religiöse Überzeugung auf. 
Noch klarer ist das bei der Gewissensfreiheit. Vielleicht sollten wir es 
dann aber doch stärker so verstehen, dass es um den Schutz des Bekennt-
nisses, nicht den der Zugehörigkeit geht. Ich will an einem Ihrer weite-
ren Beispiele klar machen, warum ich in der Betonung der Zugehörigkeit 
eine Gefahr sehe. Sie haben auch den Streit um ein Paritätsgesetz letztlich 
in Ihren Zugehörigkeitskategorien analysiert. Ich will hier nichts inhalt-
lich zur Verfassungsmäßigkeit von Paritätsvorstellungen sagen. Ich will 
aber doch sagen, dass mir Ihre Analyse, es gehe dabei um Gruppenzu-
gehörigkeit, nicht einleuchtet. Worum geht es im Kern? Im Kern geht es 
doch darum, Gleichberechtigung von Frauen durchzusetzen. Das ist das 
Thema. Frauen waren hier ursprünglich einmal – so Ihre eigene Aus-
gangsanalyse, die ich übrigens wunderbar fand – einfach nicht sichtbar 
und waren deswegen kein Problem. Beim Paritätsgesetz geht es dann 
noch immer um nichts anderes als um gleichberechtigte Teilhabe. Ob die 
Instrumente stimmen, das ist hier nicht mein Thema. Wichtig ist aber: Es 
geht eigentlich nur um Gleichberechtigung. Es geht also überhaupt nicht 
um Gruppenzugehörigkeit. Wenn Sie Frauen hier in eine Gruppe packen, 
tun Sie ihnen an dieser Stelle eigentlich geradezu unrecht. Ich habe 
Sorge, dass insgesamt eine starke Betonung des Zugehörigkeitstopos den 
individuellen Gleichberechtigungs- und Nicht-Diskriminierungsansatz, 
um den es eigentlich geht, ein Stück verdeckt. Dann sind wir aber ganz 
schnell dabei, dass, was eigentlich bloß Forderung nach Gleichberechti-
gung ist, als Identitätspolitik bezeichnet wird. Der normative Ausgangs-
punkt ist aber die Forderung von individuellen gleichen Rechten, der 
individuellen Emanzipation. Wenn stattdessen die Idee von schutzwür-
diger Gruppenzugehörigkeit ins Zentrum gerückt wird, halte ich das für 
gefährlich, weil es den eigentlichen Ansatz, nämlich die Abwehr von Dis-
kriminierung, überlagert.

Jürgen Bast: Jürgen Bast, Uni Gießen. Als Schnittmenge zwischen den 
beiden Referaten habe ich das Thema Gruppenzugehörigkeit zu einer Soli-



Zugehörigkeit und Partizipation 305

dargemeinschaft wahrgenommen. Ich möchte deshalb zu beiden Referaten 
jeweils eine Rückfrage stellen, was die begriffliche Einordnung angeht, 
weniger die einzelnen dogmatischen Schlussfolgerungen, die die Referen-
tin und der Referent gezogen haben. 

Zunächst zu Antje von Ungern-Sternberg: Ich knüpfe an die Ausgangs-
beobachtung an, dass Solidarität häufig als Grundprinzip und Grundwert 
im Hintergrund steht, die rechtlichen Fragen aber über andere dogmati-
sche Figuren, etwa über den Gleichheitsgrundsatz, abgearbeitet werden. 
Vielleicht könnte man das noch etwas stärker zuspitzen, dass explizite 
Solidaritätsdiskurse gerade dann geführt werden, wenn die Zugehörigkeit 
zu einer Solidargemeinschaft prekär ist. Ich beziehe mich auf eine Beob-
achtung von Jürgen Habermas, die mir sehr einleuchtet, der analysiert hat, 
dass moderne Solidaritätsdiskurse ein Element eines Vorgriffs enthalten, 
und zwar eines Vorgriffs auf eine noch nicht bestehende Solidargemein-
schaft. Mit anderen Worten: In Solidaritätsdiskursen wird Zugehörigkeit 
auch dann eingefordert, wenn sie noch keinen Bestand in einem etablierten 
Zugehörigkeitsverhältnis hat. Man könnte sich empirisch zum Beispiel auf 
die Beobachtung beziehen, dass in sozialen und politischen Protesten von 
irregulären Migrantinnen und Migranten der Solidaritätstopos eine große 
Rolle spielt, wenn diese Inklusionsansprüche geltend machen, die auf der 
Grundlage eines Arguments, das an bestehender Zugehörigkeit zu einer 
Solidargemeinschaft ansetzt, nicht durchgreifen würden. Die Frage wäre 
also: Müsste man nicht stärker das Aushandeln der Grenzen von fluiden 
Solidaritätsgemeinschaften in den Blick nehmen, als diese immer schon als 
gegeben vorauszusetzen? 

Zu Andreas Funke: Mich hat zunächst einmal das gesellschafts- und ver-
fassungstheoretische Modell eines Neo-Pluralismus, eines genossenschaft-
lichen Selbstverständnisses im Anschluss an Laski und Gierke sehr ange-
sprochen, dieses sozusagen auf dem heutigen Stand durchzudeklinieren. 
Hier möchte ich an den Ausgangsbefund multipler Zugehörigkeiten und 
Gruppenidentitäten anknüpfen. Da frage ich mich Folgendes: Wie passt 
die besondere Gruppen- bzw. Gattungs-Kategorie „Mensch“ eigentlich 
in dieses Modell? Also, wenn performativ die Zugehörigkeit zur Gattung 
Mensch als maßgebliche Grundlage für Inklusions- oder Anerkennungs-
ansprüche geltend gemacht wird: in Menschenrechtsdiskursen. Wenn in 
solchen Diskursen Ansprüche eben gerade nicht auf die Zugehörigkeit zu 
einer partikularen Solidargemeinschaft gestützt werden – sei es als rechtli-
ches Argument, sei es als politisch-moralischer Anspruch –, sondern auf die 
Eigenschaft, Träger von Menschenrechten zu sein. Wie passt die Kategorie 
Mensch, sowohl auf der Ebene der Zugehörigkeit als auch bezogen auf die 
Identität, in das entworfene neo-pluralistische Modell? Das wären meine 
Fragen.



Aussprache und Schlussworte306

Markus Kotzur: Die beiden außerordentlich inspirierenden Referate 
mussten ihr Thema Zugehörigkeit an zwei Begriffen abarbeiten, die bei 
uns so etwas wie ein fruchtbares Unbehagen auslösen. Frau von Ungern-
Sternberg hat das gleich am Anfang zum Ausdruck gebracht durch ihren 
Verweis auf das Zitat von Michael Stolleis. Solidarität und Identität sind 
außerordentlich ambivalente, oszillierende, definitorisch schwer einzu-
hegende Begriffe. Beide Referate haben deshalb auch auf den Definiti-
onsaspekt jedenfalls nicht die primäre Aufmerksamkeit verwendet. Dieses 
Oszillierende macht auch Verhältnisbestimmungen, wechselseitige Zuord-
nungen schwierig. Und dennoch würde mich eine Grundfrage sehr inter-
essieren, bei Frau von Ungern-Sternberg die Frage nach dem Verhältnis 
von Gemeinschaft und Solidarität. Setzt Solidarität die Existenz einer par-
tikulären Gemeinschaft voraus oder wirkt umgekehrt Solidarität vielleicht 
gemeinschaftsstiftend? Und bei Herrn Funke die Frage, ob Zugehörigkeit 
Identität gar im Sinne von Identifikation voraussetzt? Oder aber entsteht 
Identität nicht vielmehr durch Zugehörigkeit? Diese Frage ist natürlich, 
weil sie ein binäres „Entweder-Oder“ suggeriert, schon falsch gestellt, das 
gebe ich gerne zu. Aber sie soll sozusagen als Hintergrundprovokation die-
nen, um die Komplexität noch ein bisschen größer zu machen und diese 
großen Zusammenhänge in ihrem Wechselspiel noch einmal in Erinnerung 
zu rufen. Danke schön!

Josef Isensee: Ich möchte die Themen Vergangenheit und Zukunft berüh-
ren, die in beiden Referaten anklingen, und das ausgerechnet im Jahr 2022, 
in dem offenkundig geworden ist, dass die bisherige Zukunftsplanung der 
Energiepolitik und der Sicherheitspolitik kläglich gescheitert ist und die 
Politik wieder von vorne anfangen muss, nunmehr aber im vollen Bewusst-
sein der Ungewissheit ihrer Bedingungen und der Ungesichertheit ihrer 
Hoffnungen.

Ein Stück Zukunftsvorsorge, das in den Referaten und durchwegs auch 
in den Diskussionsbeiträgen als sakrosankt vorausgesetzt wird, findet sich 
in der Entscheidung des Bundesverfassungsgerichts zum Klimaschutz. 
Hier wird die grundrechtliche Schutzpflicht angesichts der drohenden 
Naturkatastrophe erstaunlicherweise nicht auf die eigentlich nächstgelege-
nen physischen Grundrechtsgüter bezogen, nämlich nicht auf Leben und 
Gesundheit, auch nicht auf Beruf und Eigentum. Vielmehr gilt die Sorge 
des Bundesverfassungsgerichts der Zukunft der Freiheit, genauer: dem 
Spielraum der politischen Freiheit für künftige Generationen. Das Bundes-
verfassungsgericht stellt die nunmehrige Politik, zumal die Gesetzgebung, 
unter seine Rechts- und Fachaufsicht. Diese kann jederzeit aktiviert wer-
den durch Verfassungsbeschwerden aus aller Welt. Der neue Machtschub 
zugunsten des Bundesverfassungsgerichts auf Kosten von Parlament und 



Zugehörigkeit und Partizipation 307

Regierung kommt jenem Staatsorgan zugute, das keiner Wählerschaft und 
keiner politischen Öffentlichkeit Rechenschaft schuldet und das, verglichen 
mit den anderen Staatsorganen, die schwächste demokratische Legitimation 
aufweist.

Die Dimension Vergangenheit betrifft die nachwirkende Trauer über den 
Weg zur deutschen Wiedervereinigung und die Feststellung einer multip-
len – Sklerose hätte ich beinahe gesagt, denn für mich ist „multipel“ immer 
noch eine medizinische, keine staatsrechtliche Kategorie – nun sage ich 
aber korrekt: multiple Identität. Mit diesem Stichwort stellt sich die Frage, 
ob sich das Problem hätte auffangen lassen dadurch, dass die DDR en bloc 
als Gliedstaat in die vereinigte Bundesrepublik eingefügt worden wäre, als 
Land etwa so groß wie Nordrhein-Westfalen, und die Einheit eine mehr 
staatenbündische Gestalt angenommen hätte. Unter solchen Voraussetzun-
gen wären gesonderte west- und ostdeutsche Identitäten geradezu staats-
rechtlich unterfangen worden, während sie derzeit allenfalls noch soziolo-
gisch bedeutsame Nachwirkungen erkennen lassen, zumal viele geborene 
DDR-Bürger im Westen wohnen und geborene Westdeutsche im Osten 
leben. Die Demoskopie hält dennoch unentwegt an der Unterscheidung 
fest und fragt nicht, ob der Nord-Süd-Unterschied nicht tiefer greift als der 
Unterschied zwischen West und Ost. Das Grundgesetz hat als liberale Ver-
fassung geringen Bedarf an uniformer Identität und lässt es mit multipler 
Identität genügen. Es stellt von sich aus eine Lösung bereit, wie regionale 
Identitäten sich entfalten können, im Föderalismus. Hier in Bremen bekom-
men wir ein Lehrstück, wie sich etwas Singuläres, in Zuschnitt und Menta-
lität Eigenes im Ganzen behauptet. Der Föderalismus ist in seinem Bereich 
die Lösung multipler staatlicher Existenz, die wir nicht kritisieren, sondern 
als Errungenschaft des Grundgesetzes feiern sollten.   

Anna Katharina Mangold: Vielen Dank für zwei sehr anregende Vor-
träge! Meine Fragen richten sich an Dich, Andreas. Und zwar möchte 
ich eine Nachfrage zur epistemologischen Dimension Deines Vortrags 
stellen und dann eine Frage zu der Konstruktion von Fremd- und Selbst-
zuschreibung von Identitäten. Zunächst zu Deiner These sieben, wo Du 
von Antidiskriminierungsgesetzkategorien als Offenlegung „unsichtbarer 
Gesellschaftsstrukturen“ sprachst. Da möchte ich fragen, inwieweit diese 
„unsichtbar“ sind. Denn ich habe doch den Eindruck, wenn man hinguckt, 
sieht man sie. Und wenn man angefangen hat, sie zu sehen, dann kann man 
sie nicht mehr ungesehen machen. Wenn ich mich etwa in unserer Vereini-
gung umschaue, so reden wir zwar mehr über die Frauenbeteiligung. Ich 
kann aber trotzdem nicht ungesehen machen, wie wenig Frauen hier nach 
wie vor sind. Und das sehe ich jedes Mal wieder, wenn ich hier bin. Es geht 
aus meiner Sicht bei Antidiskriminierungskämpfen genau darum: sichtbar 



Aussprache und Schlussworte308

zu werden, wahrgenommen zu werden, im Sosein, auch im Unterschied-
lichsein. Insoweit ist meine Frage an Dich: Inwiefern ist das „unsichtbar“, 
wenn es gerade darum geht, epistemologisch blinde Flecken offenzulegen 
und darauf beharren zu dürfen, ebenfalls zu existieren und sichtbar zu sein? 

Meine zweite Frage richtet sich auf Deine These 18, wo Du sagst, dass 
die Geschlechtszuordnung rechtlich nicht den Einzelnen überlassen blei-
ben sollte. Du hast das damit begründet, wenn ich es recht sehe, dass das 
Geschlecht rechtlich nicht verfügbar sein soll für die Einzelnen, weil es 
sozial so wirkmächtig ist. Das scheint mir jetzt freilich die soziale Dimen-
sion und die rechtliche Dimension zu sehr in eins zu setzen. Wenn wir 
rechtlich sagen, die Einzelnen dürfen sich abwehrrechtlich gegen den Staat 
zur Wehr setzen gegen eine Fremdzuschreibung, und wir rechtlich akzep-
tieren müssen, wie sie sich selbst wahrnehmen, dann ist das nicht das Ende 
der sozialen Existenz von geschlechtlichen Fremdzuschreibungen. Hier 
würde mich interessieren, wie genau Du das meinst, wenn Du sagst, dass 
das Recht diese Selbstzuschreibung, die Selbstbestimmung, die Selbstiden-
tifikation dennoch nicht anerkennen soll. Vielen Dank.

Judith Froese: Vielen Dank. Meine erste Frage bezieht sich auf den Vor-
trag von Antje von Ungern-Sternberg, und zwar auf das Verhältnis von 
Freiheits- und Gleichheitsgrundrechten. Da würde ich gerne einmal nach-
haken. Die Begriffe der Solidarität, der Lastenverteilung, die haben für 
mich doch eine gewisse Nähe zur Gleichheit. Der Begriff der „Freiheits-
lasten“ weckt hingegen eher Assoziationen zu den Freiheitsgrundrechten. 
Sie plädieren dafür, einen vergleichenden Blick anzulegen, die „alterna-
tive Drittbelastung“ in der Verhältnismäßigkeit, das heißt bei der Prüfung 
der Freiheitsgrundrechte zu integrieren. Und da würde mich interessieren: 
Wie genau sehen Sie denn das Verhältnis von Freiheits- und Gleichheits-
grundrechten? Ist das dann etwas überspitzt formuliert ein Plädoyer für 
eine „In-Verbindung-mit-Konstruktion“? In allen Fällen also das Frei-
heitsgrundrecht in Verbindung mit Artikel 3 Absatz 1 Grundgesetz zu prü-
fen? Und weiter daran anknüpfend: Was können Kriterien für eine solche 
„alternative Drittbelastung“ sein? Eine Hierarchie der Grundrechte kennt 
das Grundgesetz – mit Ausnahme der Menschenwürde, spricht man dieser 
Grundrechtsqualität zu – nicht. Ist es dann nicht eher eine Frage der poli-
tischen Gestaltung durch den Gesetzgeber, wie eben einzelne Belastun-
gen in ein Verhältnis zueinander gesetzt werden? Und schließlich, daran 
anknüpfend, der vergleichende Blick, den Sie vorschlagen. Könnte man 
diesen vergleichenden Blick nicht eher vom Gesetzgeber verlangen? In 
dem Sinne, dass der Gesetzgeber einen vergleichenden Blick zu werfen hat 
auf die unterschiedlichen Freiheitslasten, die mit bestimmten Maßnahmen – 
seien es Beschränkungen in der Corona-Pandemie oder eben die Zuteilung 



Zugehörigkeit und Partizipation 309

von Emissionsmengen – verbunden sind und dass der Gesetzgeber diese 
Abwägung vornimmt zwischen den einzelnen Lasten? Und das setzt natür-
lich zunächst einmal voraus, dass wir diese Lasten überhaupt in den Blick 
nehmen. 

Die zweite Frage betrifft den Vortrag von Andreas Funke und dort die 
These 18, das Verhältnis von einer sozialen und einer rechtlichen Festle-
gung. Frau Mangold hatte darauf auch gerade hingewiesen, dass es viel-
leicht einen Unterschied gibt zwischen der sozialen und der rechtlichen 
Festlegung. Um es etwas konkreter zu fassen: Ist die soziale Festlegung, 
also die Fremdwahrnehmung maßgebend? Etwa bei den prominenten Bei-
spielen: Maßnahmen zur Frauenförderung und der Diskussion um den Aus-
schluss von Frauenschutzräumen? Soll es hierfür auf die soziale Sichtweise 
ankommen, also auf die Frage, wie man von anderen „gelesen“ wird? Oder 
ist eine rechtliche Festlegung ausschlaggebend? Die rechtliche Festlegung 
nimmt dann aber vielleicht eine soziale Festlegung zum Ausgangspunkt – 
also das biologische Geschlecht, oder besser gesagt: das Erscheinungsbild 
einer Person? Das Erscheinungsbild eines Menschen, seine Wahrnehmung 
durch andere ist durchaus eine soziale Festlegung, die das Recht aber zu 
seiner eigenen normativen Festlegung machen kann. Entscheidend ist dann 
aber doch die rechtliche Festlegung, die die soziale Festlegung lediglich 
aufgreift. Deine Sichtweise auf dieses Verhältnis von sozialen und rechtli-
chen Festlegungen würde mich näher interessieren. Vielen Dank.

Joachim Lege: Vielen Dank. Ich habe drei Punkte. Der erste ist gerichtet 
an Frau von Ungern-Sternberg. In Ihrer These 11, wenn ich Sie akustisch 
richtig verstanden habe, sagten Sie, es gäbe keine Pflichten im Grund-
gesetz. Da zuckte es in mir. Und ich sagte mir: Auch Artikel 14 Absatz 2 
Grundgesetz ist geltendes Verfassungsrecht, also: „Eigentum verpflichtet. 
Sein Gebrauch soll zugleich dem Wohle der Allgemeinheit dienen.“ Dann 
sind Sie in These 16 aber doch auf Artikel 14 gekommen, haben allerdings 
Artikel 14 Absatz 2 allein unter „Fremdnützigkeit“ verbucht. Da muss man 
jetzt widersprechen, jedenfalls wenn man dem Bundesverfassungsgericht 
folgt. In der Entscheidung zur Vermögensteuer, die ich aus manchen Grün-
den für nicht ganz richtig halte, dient jenes „zugleich“ geradezu als Vehi-
kel, um Abgaben aus dem bestehenden Vermögen der Solidargemeinschaft, 
also der Fremdnützigkeit, zu entziehen. Denn „zugleich“ heiße: Der Ertrag 
aus dem Vermögen müsse mindestens zur Hälfte beim Eigentümer verblei-
ben. An dessen Schäfchen im Trockenen darf man nicht weiter heran. Das 
ist meine kleine Ergänzung zu Ihrer These 16. 

Zu Herrn Funke: Auch bei Ihnen ist es die These 11, und in der These 11 
formulieren Sie: „Gesellschaftliche Funktionssysteme decken sich nicht 
mit vielfältigen Zugehörigkeitsbeziehungen.“ Das muss man noch etwas 



Aussprache und Schlussworte310

schärfer fassen. Funktionssysteme im Sinne Luhmanns sind geradezu das 
Gegenmodell zu Zugehörigkeitsbeziehungen. Funktionssysteme setzen 
nicht an Zugehörigkeiten an, sondern an den jeweiligen Systemrationalitä-
ten von „Wirtschaft“, „Wissenschaft“, „Recht“, „Politik“, sogar „Religion“ 
(in der modernen Gesellschaft ist Religion, liebe Frau Britz, tatsächlich nur 
ein Funktionssystem, kein Zugehörigkeitssystem!). Kurz, Funktionssys-
teme sind das rationale Gegenmodell zu Zugehörigkeiten. 

Damit komme ich zu meinem dritten Punkt: Es ist eine kleine Hom-
mage an Bremen und an die einphasige Juristenausbildung, deren Ziel es 
war, die Grundlagenfächer zu integrieren, und zwar möglichst frühzeitig 
und möglichst kritisch. Ein Funktionssystem, das in unserer Diskussion (da 
können allerdings die beiden Referenten nichts dafür) völlig fehlt, ist das 
Funktionssystem „Wirtschaft“. Versetzen Sie sich, soweit es Ihnen möglich 
ist, zurück in die 1970er Jahre. Damals hätten wir uns mit unserer mar-
xistischen Grundausbildung doch gefragt: Worüber diskutieren wir heute 
eigentlich? Ist das nicht alles doch sehr, sehr viel Überbau? Über einer 
politischen Ökonomie, von der man sich fragen müsste, wer letztlich von 
ihr profitiert (und auch von solchen Überbaudiskussionen)? – Damit zum 
letzten Schlenker: Ich glaube, dass die gelernten DDR-Bürger bis heute 
gerade auch mit dieser Hintergrundvorstellung herumlaufen. Und deshalb 
ist vielleicht weniger die fehlende gemeinsame Verfassung das Problem, 
sondern die wirtschaftliche Entwicklung in den neuen Ländern. Einen 
schönen Gruß auch vom Herrn Kollegen Classen, dem ich diese Anregung 
verdanke. Vielen Dank.

Armin von Bogdandy: Der Bundespräsident gab uns gestern auf, auch 
Differenzen zu markieren, und ich möchte eine Differenz zwischen den 
beiden Vorträgen markieren. Eine These von Frau von Ungern-Sternberg 
lautet, dass der EuGH Solidarität in der Asyl- und Energiepolitik nachvoll-
ziehbar weit interpretiert hat. Dagegen schreibt Herr Funke in These 22, es 
sei schwer, die Unionsbürger als politisch miteinander verbunden zu den-
ken. Ich meine nun, dass der Vertragsgesetzgeber uns genau das aufgibt. 
In Artikel 2 EUV heißt es nämlich, dass die Union zu einer solidarischen 
Gesellschaft geführt hat. Ja, sogar noch mehr, es ist eine Gesellschaft, die 
durch Solidarität charakterisiert ist. Meine Frage an Sie lautet: Ist das ver-
fassungsrechtliche Fake News? Es gibt eine Reihe von gegenteiligen Hin-
weisen. Nicht nur, dass dies in diesem Text steht, der durch die Parlamente 
der 27 Mitgliedstaaten gegangen ist. Wir haben die gemeinsame Impfstoff-
beschaffung. Wir haben Next Generation EU und wir haben, so Frau von 
Ungern-Sternberg, Solidarität bei der Energie- und der Asylpolitik. Nun 
schreiben Sie, Frau von Ungern-Sternberg, das sei Solidarität zwischen den 
Mitgliedstaaten. Aber selbst wenn das eine Solidarität zwischen den Mit-



Zugehörigkeit und Partizipation 311

gliedstaaten ist, dann hat sie doch etwas mit bürgerschaftlicher Zugehörig-
keit zu tun. Denn wir reden ja nicht vom Anstaltsstaat des 19. Jahrhunderts, 
sondern von verfasster Freiheit.

Daniel Thym: Ich danke Andreas Funke für ein Referat, das mich vollauf 
überzeugt hat. Wenn ich jetzt dennoch auf eine Spannungslage hinweise, 
ist dies keine Kritik, sondern eine Frage, die mich selber umtreibt. Auf der 
einen Seite geht Deine Beschreibung der multiplen, gesellschaftlichen, 
religiösen, persönlichen und sonstigen Identitäten bewusst vom Indivi-
duum aus. und sie ist – verfassungsrechtlich zwingend – dann auch indivi-
dualistisch. Daraus folgt zugleich, dass die Antwort auf die Frage, ob sich 
aus den multiplen Identitäten eine auf die Gesamtgesellschaft bezogene 
kollektive Identifikation ergibt, so etwas wie ein Wir-Gefühl im weiteren 
Sinne, offen bleibt. Ein solches Wir-Gefühl kann sich einstellen, muss es 
aber nicht. Und auf der anderen Seite bezeichnest Du die politische Iden-
tität ganz bewusst als genossenschaftlich. Es ist dann ein Problem, so habe 
ich es jedenfalls wahrgenommen, wenn die Ostdeutschen eine partikulare 
politische Identität entwickeln. Meine Frage ist nun, ob es für die genossen-
schaftliche politische Identität darauf ankommt, wie sich die gesellschaft-
lichen Identitäten des Einzelnen entwickeln. Das Fallbeispiel der Ostdeut-
schen zeigt, dass hierbei gewisse Überlappungen zu bestehen scheinen. 
Deren unterschiedliche politische Identität beruht auf sozioökonomischen 
Diskriminierungserfahrungen, aber nach Steffen Mau auch auf kulturel-
ler Erinnerungskultur, die anderweitig gelagert ist. Die Ostdeutschen sind 
natürlich nur ein Beispiel. Wir könnten, für die Zukunft viel wichtiger, 
ebenso über migrantische Communities sprechen. Zugespitzt stellt sich 
dann für mich die Frage, ob eine genossenschaftliche, „dicke“ politische 
Identifikation funktionieren kann, wenn in der Zukunft in der Gesellschaft 
sich starke gruppenbezogene Identifikationsmuster herausbilden sollten, die 
in deiner Sprache „solidaristisch“ und holistisch sind. Der Föderalismus 
stünde dann nicht mehr als Lösung bereit, weil diese Gruppenverständnisse 
nicht regional fokussiert sind. Diese Entwicklung könnte vor allem dann 
ein Problem werden, wenn wir weiterhin eine starke solidarische Umvertei-
lung haben wollen, die vielleicht von einem größeren Reservoir an gesell-
schaftlichem Wir-Gefühl abhängt. Danke.

Christian Hillgruber: Vielen Dank auch. Ich fand beide Referate außeror-
dentlich anregend, will mich aber oder muss mich aus Zeitgründen auf ein 
Referat beschränken, und zwar das von Herrn Funke. Und dazu habe ich 
drei Anmerkungen. Die erste schlägt noch einmal die Brücke zu unserem 
gestrigen Thema Selbstbestimmung–Fremdbestimmung. Herr Funke, Sie 
haben völlig recht: Wir alle haben vielfältige Zugehörigkeiten und einige 



Aussprache und Schlussworte312

von ihnen sind auch persönlichkeitsrelevant, identitätsprägend. Aber sie 
haben auch vorsichtig angedeutet, dass nicht alle diese Zugehörigkeiten 
nach Belieben gewählt, abgewählt, abgestreift werden können. Manches 
ist uns eben vielleicht doch auch ein Stück weit vorgegeben, in manches 
wachsen wir hinein. Und das ist nun besonders heikel bei einigen Fragen, 
über die gegenwärtig ganz heftig diskutiert wird. Wenn das Grundgesetz 
in Artikel 3 Absatz 3 schreibt, niemand darf wegen seines Geschlechts 
benachteiligt werden, dann deute ich das so, dass die Väter und Mütter 
des Grundgesetzes das Geschlecht als eine vorgegebene Kategorie einge-
ordnet haben, die gerade deshalb Diskriminierungsschutz gebietet. Ob das 
jetzt auch für die Sexualität des Menschen gilt, ist eine offene Frage. Dass 
sie offen ist, zeigt sich an changierenden Begriffen. Einige sprechen von 
sexueller Identität, andere von sexueller Orientierung. Ich bin selten einer 
Meinung mit Frau Kollegin Mangold, aber auch ich habe ein Problem 
mit Ihrer These 18: Wenn Sexualität und Geschlecht vorgegebene, unver-
fügbare Kategorien sind, man aus seiner Haut nicht herauskann, wenn ich 
das mal so formulieren darf, dann hat das natürlich ein anderes Gewicht, 
als wenn es sich bloß um soziale Zuschreibung handelt. Dann würde ich 
in der Tat das Grundrecht stark machen wollen und sagen, dieser sozialen 
Zuschreibung, die meiner eigenen Selbsteinschätzung widerspricht, muss 
ich grundsätzlich entgegentreten können, es sei denn, dem stehen, mir jetzt 
im Augenblick nicht vorstellbar, wirklich überragende Gemeinwohlinteres-
sen entgegen.

Der zweite Punkt betrifft die Frage: Gibt es Fälle, in denen man sich aus 
einer einzigen Identität heraus entwirft? Sie haben als Beispiel die Zugehö-
rigkeit zu Religionsgemeinschaften genannt. Ich würde das nicht so deu-
ten, sondern eher von Vorrangrelationen sprechen. Ein Mensch gehört einer 
Religionsgemeinschaft an. Er versteht sich etwa als Christ. Aber er hat auch 
eine Familie. Er gehört einem Nationalstaat an. Es gibt also verschiedene 
Identitäten, aber es geht um Vorrang. Du sollst Gott mehr gehorchen als 
den Menschen im Konfliktfall. Wenn also moralische oder gar rechtliche 
Pflichten gegenüber verschiedenen Gemeinschaften, denen ich in gleicher 
Weise angehöre, in Konflikt miteinander geraten, dann wird es relevant, 
was an erster Stelle steht als Zugehörigkeit. Aus Zeitgründen kann ich jetzt 
zur Religionsfreiheit nicht mehr viel sagen. Ich würde nur in etwas kriti-
scher Distanz zu Frau Britz festhalten wollen: Die Sache ist noch ein biss-
chen komplizierter bei der Jungenbeschneidung. Es geht um ein individu-
alrechtlich begründetes, gemeinschaftsbezogenes Verhalten, das religiöse 
Erziehungsrecht der Eltern, aber ein Individualrecht, das gerade den Zweck 
verfolgt, das Kind in die religiöse Gemeinschaft durch einen Initiationsritus 
einzuführen. Also, es gibt den Bezug zur kollektiven Identität, aber indivi-
dualrechtlich vermittelt. 



Zugehörigkeit und Partizipation 313

Als letztes ganz kurz nur zu Artikel 23 Grundgesetz alter Fassung: 
Herr Funke, ich stimme Ihnen zu. Viele Ostdeutsche haben ein Fremd-
heitsgefühl im eigenen Land. Und das müssen wir ernst nehmen. Aber 
das ist kein Problem von Artikel 23 Grundgesetz alter Fassung. Ich darf 
daran erinnern, um zu verhindern, dass hier Verschwörungstheorien Platz 
greifen: Es waren die Ostdeutschen, die diesen schnellen Beitritt über 
dieses grundgesetzliche Angebot, das sie angenommen haben, gewollt 
haben. Dass sie das oder einige von ihnen heute möglicherweise reut, ist 
eine andere Frage. Aber es ist kein verfassungsrechtliches Problem. Vie-
len Dank.

Christian Calliess: Ich hätte eine ganz kurze Frage, die ich erst für unbe-
deutend hielt. Aber je länger ich der Diskussion lausche, umso mehr denke 
ich, dass sie vielleicht doch interessant wäre: Die Debatte um Solidarität 
ist ja immer auch eng mit jener um Subsidiarität verbunden und ich würde 
gerne die beiden Referenten fragen, wo Sie denn eigentlich dieses klassi-
sche Spannungsverhältnis zwischen Solidaritäts- und Subsidiaritätsprin-
zip in ihren Ausführungen verorten. Natürlich kann ich in Ihren Vorträgen 
Aspekte des Subsidiaritätsprinzips entdecken. Aber der Begriff taucht nicht 
als ordnendes Prinzip auf. Vielen Dank! 

Martin Morlok: Ich wende mich auch an Herrn Funke. Sie haben in schö-
ner Weise das Phänomen identitätsrelevanter Gruppenmitgliedschaften und 
identitätsrelevanter Gruppen herausgearbeitet, auch darauf hingewiesen, 
welche Rechtsnormen diese Mitgliedschaften ermöglichen. Identitäten 
können sich allerdings im Laufe unseres Lebens ändern. Es ist bekannt, 
dass gerade die Vorstellung, früher war ich so, heute bin ich anders, oft 
sehr wichtig ist für die persönliche Identität. Und das bedeutet, dass dann, 
wenn Mitgliedschaften identitätserheblich sind, ich eben solche Mitglied-
schaften auch beenden können muss. Meine Frage zielt auf den rechtlichen 
Schutz der Beendigung solcher Mitgliedschaften. Im Parteienrecht kennen 
wir das Recht zum sofortigen Austritt. In anderen Fällen ist es so, dass das 
Satzungsrecht der Vereinigung dies frei gestalten kann. Mit welchen Fris-
ten man austreten kann, das ist vielleicht nicht immer unproblematisch. 
Tatsächlich wissen wir, dass gerade Leute, die eine fundamentalistische 
Religionsgemeinschaft verlassen wollen, oft erhebliche Schwierigkeiten 
tatsächlicher Art haben. Ob das Recht das abstellen kann, ist eine andere 
Frage. Aber der mir jetzt wichtige Punkt, der gerade zweimal angespro-
chen worden ist, das ist die Knabenbeschneidung. Sie haben richtigerweise 
gesagt, Herr Hillgruber hat es nochmals betont, dass die Beschneidung dem 
Kind den Zutritt zu einer Religionsgemeinschaft eröffnet. Aber zur glei-
chen Zeit erschwert sie rein faktisch auch später die Distanzierung von die-



Aussprache und Schlussworte314

ser Religionsgemeinschaft. Ich habe gerade den Roman von Thomas Hür-
limann gelesen „Der Rote Diamant“. Dort geht es um einen katholischen 
Jungen, der in einem katholischen Internat großgezogen wird. Weil er aus 
medizinischen Gründen beschnitten wurde, wird er dort als Jude diskrimi-
niert. Kommt gegenüber den Gründen zum Schutz der Religionsgemein-
schaft, die Sie im Auge hatten, nicht auch das individuelle Recht ins Spiel? 
Frau Britz hat auf Artikel 4 hingewiesen; wenn ich mich recht erinnere, 
haben Sie nur auf Artikel 140 und die Weimarer Bestimmungen verwiesen. 
Wie kann das individuelle Recht, später im Leben nicht als ein Angehöriger 
einer bestimmten Religion zu gelten, gesichert werden? Es gibt verschie-
dene Gründe, beschnitten zu sein, aber in Deutschland ist beschnitten zu 
sein in den allermeisten Fällen ein Hinweis auf die Zugehörigkeit zu einer 
von zwei Religionsgemeinschaften. Danke.

Hinnerk Wißmann: Vielen Dank. Ich musste erst etwas Mut fassen, als 
wir soeben ermutigt wurden, noch zu intervenieren und nachzufragen. Herr 
Funke, ich habe Ihr Referat in seinen ganzen feinen Abstufungen auch als 
Beitrag zu der Frage nach den Grenzen von Recht verstanden – ob es über-
haupt guttut, in letzte Identitätsfragen mit dem Instrumentarium des Rechts 
reingrätschen zu wollen. Ich habe aber eigentlich eine konkrete Nachfrage 
in Richtung Antje von Ungern-Sternberg: Ich habe Ihr Referat, mit Ver-
laub, als strukturell hoch-konservativ gehört, dabei mit durchaus sympathi-
schen, freiheitsschützenden Ergebnissen. Und dann haben Sie aber in Ihrem 
Schlusssatz einen denkwürdigen Vorbehalt eingebaut: Vielleicht stehen 
wir am Ende der guten Jahre, in denen man so unterkomplex mit Freiheit 
umgehen konnte, und ein neues Solidarpflichten-Verfassungsrecht mag uns 
in ganz neue Relationen führen. Jetzt gibt es ja eine konkrete Operationali-
sierung dieses Gedankens, die auch hier im Raum vielfach vertreten wird, 
bis hin in die Gerichtsbarkeit. Ich würde Sie einfach gerne noch mal fragen, 
wie Sie dazu stehen: Ob man nämlich mit einer direkten und unmittelbaren 
Grundrechtsbindung der Bürger zueinander diese Solidarität in Formen gie-
ßen kann. Ich kann es auch so sagen: Widerstehen Sie diesem Gedanken?

Oliver Lepsius: Das Thema Zugehörigkeit und Partizipation, Solidar-
gemeinschaften, multiple Identitäten könnte eins zu eins auch auf einem 
Soziologentag behandelt werden. Wir haben heute Morgen, finde ich, sehr 
eindrucksvoll gesehen, dass es Juristen gelingt, soziologische Fragestel-
lungen in einer Beschreibungsbreite und Analysetiefe ohne den expliziten 
Rückgriff auf soziologische oder sozialtheoretische Grundkategorien zu 
bewältigen. Ich finde das als Beobachtung des Festhaltens würdig. Und ich 
glaube, der methodische Zugriff findet im Auditorium durchaus Zuspruch 
und Anerkennung. Wir profitieren davon. Wir halten es vielleicht sogar für 



Zugehörigkeit und Partizipation 315

notwendig, dass man solche Themen nur so behandeln kann und ihnen nur 
so gerecht werden kann. Das heißt dann aber umgekehrt, dass jedenfalls 
unsere Referenten, die Diskutanten und wahrscheinlich viele Weitere in 
diesem Saal, ich meine das gar nicht abschätzig, Hobbysoziologen gewor-
den sind, dass sich jedenfalls sozialwissenschaftliche Beschreibungen zu 
einem großen Teil schon ganz selbstverständlich zu einem Instrumentarium 
der Rechtswissenschaft entwickelt haben. Und daran knüpfe ich die Frage 
an die zwei Referenten, ob wir das vielleicht methodologisch auf einen 
Punkt bringen können, im Sinne auch einer Selbstbeschreibung, wo wir als 
Wissenschaftsgemeinschaft stehen. Ich hatte den Eindruck, die Rechtspre-
chung des Bundesverfassungsgerichts wird wie eine Case Study verarbei-
tet, eine rechtssoziologische Case Study. Der Fall als ein Sample, das durch 
die Zulässigkeit der Rechtsfrage ausgelöst wird. Die Probleme lassen sich 
dann beantworten als eine Case Study. In dieser Form ist dann auch ein 
Umgang mit Rechtsprechung in einer längeren Perspektive möglich, ohne 
dass damit eine übertriebene Bindungswirkung oder Abschließungseffekte 
erzeugt werden. Wie können wir das methodologisch beschreiben? Wollen 
Sie eine methodologische Identität? Das ist ja sonst das Wort der Stunde. 
Oder machen Sie „reflektierte Dogmatik“? Ist das interdisziplinär oder ist 
das, Herr Hoffmann-Riem würde vielleicht sagen, transdisziplinär? Ich 
fand jedenfalls einfach wunderbar, was Sie gemacht haben. Aber ich würde 
wünschen, ob wir das noch ein bisschen in methodologischer Weise schär-
fen könnten. Vielleicht gerade hier in Bremen, einem Ort, der auch durch 
die einstufige Juristenausbildung geprägt war. Kehren wir etwa der Sache 
nach zum Legat der Einstufigkeit zurück, auch wenn wir das der Form nach 
nicht tun?

Ekkehart Reimer: Ich ahne, dass eine Debatte über diese Frage unseren 
zeitlichen Rahmen ein wenig sprengen würde, habe aber noch eine Kurz-
intervention zu einer Vorbemerkung von Herrn Kollegen Lepsius gesehen. 
Armin von Burgundy noch einmal mit Einverständnis der beiden Referen-
tinnen. Und dann würden wir aber auch in die Schlussworte gehen.

Armin von Bogdandy: Schönen Dank für diese Steilvorlage. Wenn wir 
Hobbysoziologen sind, dann haben uns diese Vorträge gezeigt, dass die 
Soziologen, die zu diesen Themen arbeiten, Hobbyjuristen sein sollten. Ich 
glaube, damit könnten alle gut leben. Wäre unsere Vereinigung ein wenig 
früher gegründet worden, Max Weber wäre ihr wohl beigetreten. 

Ekkehart Reimer: Lieber Herr Funke, Sie sind jetzt mit dem ersten 
Schlusswort dran und dann folgt wie üblich, die erste Referentin, Antje von 
Ungern-Sternberg.



Aussprache und Schlussworte316

Andreas Funke: Liebe Kolleginnen und Kollegen, vielen herzlichen 
Dank für die Vielzahl von Anmerkungen und Kommentaren und kritischen 
Bemerkungen, die mir auch helfen, mir über ein Thema klarzuwerden, des-
sen genaue Konturen sich für mich erst im Laufe der Bearbeitung des The-
mas herausgeschält haben. Ich habe vier Blöcke unterschiedlicher Größe, in 
die ich meine abschließenden Bemerkungen aufteile. 

Die erste kurze Bemerkung knüpft sowohl an das an, was Herr Wiß-
mann wie auch Herr Lepsius sagten. Herr Wißmann fragte, ob mein Vortrag 
auch die Frage behandelt, wie weit das Recht eigentlich gehen darf, wo die 
Grenzen des Rechts liegen. Die Frage habe ich mir so nicht gestellt, aber 
ich finde sie interessant und eigentlich richtig. Ich würde sie aber so beant-
worten, dass es darum geht, wie weit das Recht gehen kann – nicht darf, 
sondern kann –, was also regelbar ist. Da, würde ich sagen, sollte man den 
Akzent setzen. Und das ist vielleicht eine kurze Antwort auf die schwierige 
Frage von Herrn Lepsius. Ich denke tatsächlich, dass wir die Frage, was 
das Recht regeln kann, nicht rein juristisch beantworten können und dass es 
hilfreich ist, sich anderer Disziplinen und ihrer Erkenntnisse zu bedienen. 
Ich selbst denke, dass die Rechtswissenschaft davon lernen kann und das 
hat sich für mich bei dem Vortrag als fruchtbar herausgestellt. 

Der zweite große Block, der eigentlich eingeleitet wurde mit der berech-
tigten Frage von Herrn Schoch, was denn eine Gruppe ist, lässt sich in drei 
Unterblöcke oder drei Unterfragen aufteilen, die ich auch nutzen möchte, 
um unterschiedliche Bemerkungen einzuflechten.

Der erste Punkt, den ich hervorheben möchte, ist natürlich – auch 
wenn es trivial ist, das zu sagen, aber wir müssen uns das immer wie-
der klar machen –: Der Begriff der Gruppe, es wird uns heute Nachmit-
tag noch beschäftigen, ist unglaublich weit, enthält eine unglaublich breite 
Phänomenologie von verschiedenen Gruppenbildungen. Aber das lässt 
sich nicht auf ein einheitliches Phänomen herunterbrechen. Dieser Viel-
falt an Gruppenbildungen muss auch die Frage Rechnung tragen, wie die 
Bestimmung, was eine Gruppe ist, erfolgt. Das kann man nicht mit einem 
einzigen Kriterium beantworten. Juristisch gesprochen: Es kommt darauf 
an. Mir ist jedenfalls beim Ausarbeiten klar geworden, dass bei Gruppen-
bildungen Regeln eine sehr wichtige Rolle spielen. Längst nicht nur recht-
liche Regeln, sondern auch soziale Regeln oder sogar normative Gebilde, 
die unterhalb der Schwelle der Regeln operieren, über die wir Dinge wie 
Zugehörigkeit, Mitgliedschaft, Loyalität bestimmen. Ein unglaublich flui-
der Bereich, der sich keineswegs festmachen lässt. Das ist die eine Art von 
Regeln, die eine Rolle spielt. Die andere Art sind die Regeln, die wir im 
Antidiskriminierungsrecht haben. Das ist, finde ich, eine faszinierende Ent-
wicklung im Recht: dass wir darüber auch die Gesellschaft wahrnehmen, 
dass aber zugleich die Kategorien des Antidiskriminierungsrechts gesell-



Zugehörigkeit und Partizipation 317

schaftliche Erfahrungen widerspiegeln. Darauf wurde auch in Kommenta-
ren hingewiesen und wahrscheinlich gibt es noch mehrere Felder, in denen 
man solche Arten von Regeln erfassen könnte. Sie lägen dann jenseits 
des Gegenstands des Vortrages. Die Regeln der Wirtschaft, Herr Lege hat 
das kurz angesprochen, wären hier vielleicht zu nennen. Wie funktioniert 
ökonomische Reproduktion? Auch da spielen natürlich Regeln eine große 
Rolle, aber das war nicht mein Thema. Und wenn man diese Regeln in 
den Blick nimmt, dann ist man sozusagen auf der dritten Stufe. Das war 
letztlich das Thema des Vortrages. Wie funktioniert die Identifikation mit 
Gruppen, die sich auf der Grundlage dieser verschiedenen Regeln bilden? 
Auch das sind komplexe Prozesse, Prozesse der Selbstzuschreibung, Pro-
zesse der Fremdzuschreibung, die sich auch nicht auf ein ganz bestimmtes 
Muster zurückführen lassen. Das zeigt dann doch auch die Komplexität des 
Themas an, dieser zweite und dritte Punkt, den ich gerade hervorgehoben 
habe, also die Bedeutung von Regeln, die das Operieren von Zugehörigkei-
ten, Identifikation betreffen.

Die individuelle Identifikation mit diesen Gruppen möchte ich zusam-
menfassend zum Ausgangspunkt nehmen, um auf einige Details einzuge-
hen. Es sind die Bemerkungen von Frau Britz, Jürgen Bast, Markus Kotzur 
und noch ein paar anderen, die hier eine Rolle spielen.

Zunächst zu der konkreten Frage von Frau Britz nach der Auslegung 
von Artikel 4. Da denke ich in der Tat – das wurde auch in der Diskus-
sion hervorgehoben –, dass die kollektive Dimension dieses Grundrechts 
vielleicht ein bisschen vernachlässigt wird, dass sie stärker zu machen ist. 
Ich glaube, sie ist auch stark in der Auslegung des Grundrechts. Das könnte 
man jetzt an verschiedenen Urteilen zeigen, aber jedenfalls denke ich, dass 
das eine unverzichtbare Dimension des Grundrechts ist. Ich würde auch 
sagen, dass es an anderen Stellen meines Vortrages durchaus eine Rolle 
spielt, in der Grundierung die kollektive Dimension von Rechten deutlich 
zu machen. Bei Artikel 4 ist das besonders wichtig. Man kann Artikel 4 
nicht rein individualistisch verstehen. Ich glaube nicht, dass das funktionie-
ren würde. Frau Britz hat auch die Frage angesprochen, die ich sehr inter-
essant und hilfreich finde und bei der es um Nuancen geht: Wie ist das mit 
der Geschlechterparität? Frau Britz hat eigentlich meine Anregung aufge-
nommen, danach zu fragen: Wie ist die Wahrnehmung des Problems? Was 
sehen wir, wenn wir sozusagen ins Parlament gucken? Und warum soll 
man da eigentlich auf Gruppen schauen? Das sehe ich in der Tat als Prob-
lem an. Ich möchte die Frage der Gruppenzugehörigkeit nicht zu sehr beto-
nen, würde aber sagen, das Problem betrifft auf der einen Seite das Ergeb-
nis der Rechtsetzungsprozesse. Insoweit kommt es auf Artikel 3 an, mit 
seinen verschiedenen Varianten, die bestimmen, inwiefern Diskriminierun-
gen vorliegen oder nicht. Das ist aber kein Problem der Zusammensetzung 



Aussprache und Schlussworte318

des Parlaments. Und im Übrigen ist es eine Sache der politischen Gestal-
tung des Rechts, die durch die Zusammensetzung des Parlaments nicht vor-
bestimmt werden kann. Ich will aber auch dazu dezidiert sagen: Die Frage 
der Verfassungsmäßigkeit solcher Regelungen habe ich nicht unmittelbar 
adressiert, und ich möchte sie auch mit diesen Bemerkungen nicht adressie-
ren, sondern es geht mir tatsächlich erst einmal um die Wahrnehmung des 
Problems. 

Jürgen Bast hat gefragt, wo bleibt der Mensch? Und das ist gewisser-
maßen die Grundfrage: Inwiefern ist Platz für universalistische Beschrei-
bungen, wenn man sich auf diese partikularen Beschreibungen einlässt, die 
uns bei dieser Tagung immer wieder beschäftigen? Das ist eine schwierige 
Frage. Ich möchte es mir einfach machen und damit antworten, wie ich das 
berühmte Theorem von Hannah Arendt über das Recht, Rechte zu haben, 
verstehe und interpretiere, nämlich als Hinweis darauf, dass man Recht nur 
in partikularen – für Hannah Arendt: nationalstaatlichen – Gemeinschaften 
haben kann. Sie hat das nicht als eine Rechtsbegründung verstanden, son-
dern als Hinweis auf eine Aporie. Ich glaube, mit dieser Aporie muss man 
in diesem Zusammenhang auskommen.

Einige Fragen – Herr Kotzur, Frau Mangold, Frau Froese, Herr Hill-
gruber, Herr Thym, Herr Morlok – haben auf unterschiedliche Weise 
genauer auf diese Probleme der Identifikation und des Zusammenspiels 
von sozialen und rechtlichen Festlegungen abgestellt. Dazu möchte ich 
ein paar kurze Bemerkungen machen. Generell glaube ich, legen all diese 
Bemerkungen einen Finger in die Wunde, weil das sicherlich ein Kern-
problem ist, das mit dem zusammenhängt, was ich am Anfang ausgeführt 
habe. Wir kommen wieder an den Punkt, was das Recht regeln kann. Herr 
Kotzur hat die Frage eigentlich schon beantwortet und hat nur die Kom-
plexität, die darin liegt, hervorgehoben. Frau Mangold, Frau Froese und 
Herr Hillgruber haben etwas genauer darauf hingewiesen, wie das funk-
tioniert. Auf die Frage von Katharina Mangold nach einem Beispiel, an 
dem man das, was ich gesagt habe, veranschaulichen kann, kann ich mit 
einem schönen Beispiel antworten: Ich hatte in diesem Sommer Gelegen-
heit, trotz der Vorbereitung des Referats noch in den Urlaub zu fahren, 
und war in Norwegen im neuen Norwegischen Nationalmuseum. Für sol-
che Einrichtungen stellt sich die berühmte Toilettenfrage in verschärfter 
Weise. Die Frage wurde dort so beantwortet, dass es ganz klassisch die 
zwei Toiletten gibt, männlich und weiblich. Und an jedem dieser beiden 
Schilder war dann ein zusätzliches Schild befestigt, das den Hinweis 
hatte: „Feel free to use the restroom of your choice.“ Also fühlen Sie sich 
frei, den Raum zu wählen, den Sie möchten. Aus meiner Sicht ist das eine 
absurde Lösung, die eine denkbare Konsequenz der Rechtsprechung des 
Bundesverfassungsgerichts ist, aber nicht die, die man eigentlich wäh-



Zugehörigkeit und Partizipation 319

len sollte, weil sie die Idee der Differenzierung in sich gewissermaßen ad 
absurdum führt. 

Noch ein zweiter Punkt, der eine Rolle spielt: Es handelt sich um eine 
positive Anknüpfung an die Rechtsprechung des Verfassungsgerichts. 
Was in der Entscheidung zur dritten Option sehr schön ist, ist die Bedeu-
tung, die das Gericht in seinen Ausführungen den rechtlichen Kategorien 
beimisst. Es wird ausgeführt, welche soziale Bedeutung die Regeln des 
Personenstands haben, wie wichtig es also im sozialen Leben ist, auf 
diese Kategorien Bezug zu nehmen, sie sozusagen zu leben. Weiter auf-
lösen kann man das an der Stelle nicht, weil sich hier genau dieses Wech-
selspiel zeigt, über das wir sprechen, die soziale Bedeutung rechtlicher 
Regeln, die gelebt werden, die aber ihrerseits die sozialen Gegebenheiten 
aufgreifen und steuern. 

Herr Hillgruber, in dem Zusammenhang fragten Sie, ob man das 
Geschlecht als eine vorgegebene Kategorie verstehen kann. Da ist mir noch 
ein erklärender Hinweis wichtig. Ich habe nicht über Artikel 3 Absatz 3 
gesprochen, in dem der Begriff vorkommt. Da würde ich in der Tat sagen, 
dass das ein offener Begriff ist – so wie es auch die Rechtsprechung sieht. 
Das finde ich absolut nachvollziehbar und zutreffend. 

Schließlich zur Frage der politischen Identifikation, die Daniel Thym 
angesprochen hat. Die Frage hat mich auch beschäftigt und ich hätte gerne 
mehr dazu gesagt. Ich kann es mir leicht machen und auf das Referat von 
Armin von Bogdandy aus dem Jahr 2002 verweisen, das eine Verfassungs-
identifikationspflicht auf liberaler Grundlage herausgearbeitet hat. Das 
finde ich, ehrlich gesagt, überzeugend. Und ich würde es auch auf dieses 
grob skizzierte Modell einer genossenschaftlichen Vergemeinschaftung 
übertragen. Dass damit eine Reihe von Problemen einhergehen, das gebe 
ich gerne zu, aber in diese Richtung stelle ich mir das vor. 

Und diese Auffassung bildet die Grundlage meiner Ausführungen, die 
der letzte Punkt sind, der mit der Rolle von Gruppen zusammenhängt. Herr 
Morlok, die Frage des Austritts. Bei Parteien geht das ja glücklicherweise 
leicht und bei vielen anderen Gemeinschaften auch. Dass der beschnittene 
junge Mann ohne die Vorhaut leben muss, das sind dann die Kosten. Da 
sehe ich, ehrlich gesagt, auch kein größeres Problem. Wir leben mit Tradi-
tion, wir wachsen mit Traditionen auf. Es geht nicht anders, dass dann am 
Ende gewisse Restbestandteile der Traditionsbildung nicht abzuschütteln 
sind. Ich glaube, dass das nicht so dramatisch ist, wie Sie sich das vielleicht 
vorstellen oder wie Sie es vielleicht herausstellen würden. Wir wären keine 
menschlichen Wesen, wenn wir das alles irgendwie loswerden könnten. 
Es gehört zu Erziehung und Bildung dazu, diese Dinge sich mit anzueig-
nen, bis hin zur religiösen Erziehung. Das war der zweite große Block über 
Gruppen und Gruppenbildung. 



Aussprache und Schlussworte320

Der dritte und vierte Punkt betreffen die Frage der Wiedervereinigung 
und die DDR. Darauf haben Herr Isensee und Herr Hillgruber abgestellt. 
Die wirtschaftlichen Unterschiede, die hervorgehoben wurden, sehe ich 
auch. Sie sind etwas, was mich politisch bewegt und sicherlich auch meine 
Themenwahl motiviert hat. Rechtlich allerdings ist der zentrale Punkt tat-
sächlich eher derjenige der Identifikation, die tatsächlich in den Sozialwis-
senschaften festgestellt wird, die fortwirkt, die greifbar ist und die ich als 
eine rechtliche Folge der Prozesse in den 90er Jahren ansehe. 

Letzter Punkt: die Unionsbürger. Herr von Bogdandy hat die Frage 
nach der Solidarität im Europarecht gestellt. Da bin ich skeptisch. Sie 
haben selbst gesagt, es geht dann wohl doch um Solidarität oder um 
Pflichten zwischen den Mitgliedstaaten. Das sind natürlich irgendwie 
auch Solidaritätspflichten zwischen den Bürgerinnen und Bürgern, aber 
primär sind es staatliche Relationen, die eine Rolle spielen. Ich danke 
Ihnen.

Antje von Ungern-Sternberg: Vielen Dank. Ich habe drei Punkte und 
ende auf einer positiven Note. 

Bei den Fragen ist es interessant zu sehen, welche sich auf den großen 
Komplex der Konstituierung der Solidargemeinschaft beziehen und was 
im Übrigen thematisiert wird. Zunächst also zum Verständnis der Solidar-
gemeinschaft, Herr Ladeur, Herr Goldhammer, Herr Schoch, Herr Bast, 
Herr Kotzur, Herr von Bogdandy, Herr Calliess und Herr Lepsius. Welche 
Normen definieren eine Solidargemeinschaft: gesellschaftliche, moralische 
oder rechtliche Normen inklusive Soft Law? Wer gehört dazu: die kleinere 
Ebene oder die größere, gilt also Subsidiarität oder gerade nicht? Besteht 
die Solidargemeinschaft aus Individuen oder Staaten? Oder aus der gegebe-
nenfalls transnationalen Zivilgesellschaft? Wo sind die irregulären Migran-
ten einzuordnen? Und schließlich nicht nur: Wer gehört dazu, sondern wel-
che Faktoren sind zur Bestimmung der Zugehörigkeit wichtig? Juristische, 
geschichtliche, soziologische? Ich glaube zunächst, dass wir für viele die-
ser Fragen schon normativ anknüpfen können, also nicht bei Null anfangen 
müssen. Dies gilt, Herr Goldhammer, im Übrigen auch für nicht-förmliches 
staatlichen Handeln durch Soft Law wie beispielsweise die Öffentlichkeits-
arbeit von Regierungen. Entsprechende Ansätze müsste man weiterentwi-
ckeln. Bei der Frage, wer bestimmt, wer zur Gruppe gehört, sind wir als 
Juristinnen und Juristen erst einmal auf vorrechtliche Faktoren verwiesen. 
Herr Lepsius, ich würde nicht für mich beanspruchen, dass ich für die-
ses Referat interdisziplinär gearbeitet hätte. Aber natürlich ist es an dieser 
Stelle besonders fruchtbringend, das zu versuchen. Zur Zugehörigkeit war 
es mir wichtig, gerade im Kontrast einerseits die Solidargemeinschaft von 
Individuen und andererseits die von Staaten darzustellen. Aber es ist klar, 



Zugehörigkeit und Partizipation 321

dass die Europäische Union auch eine grenzüberschreitende transnationale 
Solidargemeinschaft der Unionsbürgerinnen und Unionsbürger beinhaltet. 

Zweiter kurzer Punkt: Finanzen, Herr Groß und Herr Kempny. Mir ging 
es nicht darum, den Steuerstaat zu relativieren. Mein Fokus lag auf dem 
Aspekt der Freiheitslasten. Und natürlich haben Sie, Herr Groß, zu Recht 
herausgestellt, dass politische Maßnahmen, mit denen man derzeit der 
Energiekrise und ihren Folgen begegnen will, so angelegt sein können, 
dass die sozial Schwächeren nicht in gleichem Maße davon profitieren wie 
andere. Das ist eine Frage der Ausgestaltung. Aber dafür kann es wiederum 
auch respektable Gründe geben wie die Einfachheit oder die Schnelligkeit, 
mit der man eine solche Lösung beschließen und umsetzen kann. 

Der große Punkt, der mir wichtig ist, ist drittens die Frage der Frei-
heitslasten. Ich verstehe es als Kompliment, dass dies ein „konservativer“ 
Vortrag war – im Sinne einer Bekräftigung des Etablierten, als Bekennt-
nis zur traditionellen Freiheit. Ich würde sehr dafür plädieren, dass wir am 
Regel-Ausnahme-Verhältnis von Freiheit und Freiheitseingriff festhalten, 
auch wenn Freiheitslasten zu verteilen sind. Mein Deutungsangebot zielt 
aber nicht nur darauf, dass man bei den solidarischen Freiheitslasten etwas 
genauer hinschaut, sondern ermöglicht auch eine Analyse bestehender Frei-
heitslasten. Hier wird man häufig feststellen, dass sie an Verantwortung 
anknüpfen oder teilweise auch mit Nutzen für die Betroffenen einhergehen 
(beispielsweise die Schulpflicht für Kinder), aber gerade keinen solidari-
schen Zweck verfolgt.

Mit Blick auf den Klimabeschluss und auch zu seiner Verteidigung 
möchte ich betonen, dass jetzt nicht alle Schleusen der Freiheitsbeschrän-
kung und -verteilung geöffnet sind, sondern immer noch an einen parla-
mentarischen Beschluss angeknüpft wird, der Freiheitslasten verteilt und 
die Freiheit in erster Linie auch beschränkt und der, das wäre mein Credo, 
intensiver auch daraufhin zu hinterfragen wäre, wie diese Freiheitslasten 
zu beurteilen sind. Zu den Grundpflichten: Terminologisch kann man diese 
unterschiedlich fassen und eben auch Artikel  14 Absatz  2 GG als Pflicht 
verstehen. Aber die ohne Gesetzesvorbehalt irgendwo aus dem Grund-
gesetz hergeleitete Grundpflicht würde ich ablehnen. Zur Methodik: Frau 
Froese, Sie haben den Finger in die Wunde gelegt. Warum nehmen wir für 
die Lastenverteilung nicht das Gleichheitsrecht? Warum brauchen wir das 
Freiheitsrecht? Ich glaube, weil die Gleichheitsdogmatik nicht dafür ausge-
richtet ist, diese komplexen, umfänglichen Verteilungssysteme zu erfassen. 
Wenn das mit der Gleichheit ginge, bräuchten wir den vergleichenden Blick 
in der Freiheitsprüfung nicht. Im Übrigen kann ich vielleicht noch nachtra-
gen, dass die Abgrenzungen zwischen Verantwortung und Solidarität, Frei-
heitslasten und Finanzlasten von mir kategorial präsentiert wurden, dass 
aber, wenn man näher hinschaut, graduelle Abstufungen und Übergänge 



Aussprache und Schlussworte322

sichtbar sind. Und deswegen, Herr Kube, das ist völlig richtig, kann man 
auch die Last des Freiheitseingriffs durch eine finanzielle Kompensation 
schmälern. 

Schließlich die positive Note, auf der ich enden möchte, nachdem ich 
ausgangs meines Referates etwas düstere Szenarien zur Freiheit in den 
Raum gestellt habe. Es ist ganz interessant: Die Geschichte der Solidari-
tät ist sehr eng mit Erkenntnisfortschritt verknüpft. Für die französischen 
Solidaristen war Louis Pasteur ein wichtiger Mann, weil er durch seine 
Forschung – die Parallele zur zeitgenössischen Pandemie ist verblüffend – 
dargelegt hat, wie der eine Mensch dem anderen zur Gefahr, zum Risiko 
werden kann und wie sich Infektionskrankheiten verbreiten. Er hat dadurch 
eben auch Regelungen ermöglicht, die die Verbreitung von Tuberkulose 
verhinderten, also etwa ein polizeiliches Verbot, in der Straßenbahn auf den 
Boden zu spucken. Diese positive Verknüpfung von Erkenntnisfortschritt in 
anderen Wissenschaften, gerade den Naturwissenschaften, mit Rechtsfra-
gen findet sich auch im Klimaschutzbeschluss. Der Klimaschutzbeschluss 
ist für mich ein zukunftszugewandter, optimistischer Beschluss, der näm-
lich nicht nur darauf vertraut, dass wir die Freiheit beschränken und Frei-
heitslasten gerechter verteilen, sondern auch auf den technologischen Fort-
schritt setzt, mit dem wir einerseits die Begrenzung des Klimawandels, 
aber andererseits auch die Folgenbewältigung angehen können. Und mit 
dieser positiven Haltung würde ich dafür plädieren, dass wir die Fragen 
solidarischer Freiheitslasten in Angriff nehmen, aber nicht unseren Opti-
mismus verlieren.

Ekkehart Reimer: Von diesem Optimismus lässt sich die Vereinigung 
gerne anstecken, wenn sie sich jetzt in die Mittagspause begibt. Ich darf 
noch mal in Ihrer aller Namen Frau von Ungern-Sternberg und Herrn 
Funke sehr herzlich danken, darf auch allen danken, die sich an der Dis-
kussion so lebendig beteiligt haben. Wir beginnen um 14:15 Uhr pünktlich 
wieder hier. Herzlichen Dank!


