
4. Aussprache, Zwischen- und Schlussworte 

Frank Schorkopf: Verehrte Kolleginnen und Kollegen, herzlich willkom-
men zu unserer Nachmittagssitzung, zur Aussprache. Es sind Redebeiträge 
eingegangen. Wir haben diese, wie Sie das kennen, gesichtet und struk-
turiert. Wir müssten es bis etwa fünf oder zehn nach Vier schaffen. Wir 
beginnen mit einem ersten Block von jeweils drei Meldungen. Dann gibt es 
eine Intervention unserer Referenten und dann machen wir einen zweiten 
Block, der in etwa ebenso groß sein wird. Es folgt ein Schlusswort. Kurz-
interventionen, die Betonung liegt auf kurz, sind möglich. Zeigen Sie das 
bitte an. Wir beginnen mit Eckart Klein, dann Paul Kirchhof und Michael 
Fehling. Bitte.

Eckart Klein: Wir haben viel von Selbstbestimmung und Fremdbestim-
mung gehört, von dieser zwischen ihnen bestehenden Gegensätzlichkeit, 
aber auch von der Wechselbezüglichkeit ihrer gegenseitigen Beeinflussung. 
Ich möchte Ihnen für diese Vorträge sehr herzlich danken. Da ich der erste 
Diskussionsredner bin, darf ich diesen Dank aussprechen und sagen, dass 
diese Reihenfolge der philosophischen Betrachtungen, der an bestimmten 
Fällen klar gemachten Entwicklung von Selbstbestimmung und Fremdbe-
stimmung und dann der vielleicht beide vereinigenden letzten Darstellung 
wunderbar stimmig war. Meine Frage an alle drei ist sehr kurz. Welchen 
Stellenwert hat das Verantwortungsprinzip zwischen Selbstbestimmung und 
Fremdbestimmung? Selbstverantwortung nicht im Sinne eben der Selbstbe-
stimmung, sondern einer Verantwortung, die man gerade gegenüber ande-
ren und der Gesellschaft hat. Das ist mir zu kurz gekommen, denn das ist ja 
ein Prinzip, das möglicherweise diese Gegensätzlichkeit zwischen Selbst-
bestimmung und Fremdbestimmung etwas entschärft. Ich wäre also dank-
bar, wenn dieses Prinzip der Verantwortung für andere, für die Gesellschaft 
insgesamt, innerhalb dieser Pole Selbstbestimmung und Fremdbestimmung 
näher bestimmt würde. Danke vielmals. 

Paul Kirchhof: Wir haben drei Referate gehört, die, jedes für sich, inhalt-
lich und methodisch geschlossen in der Frage nach Selbstbestimmung und 
Fremdbestimmung einen Beitrag zur Idee der verfassten Freiheit geleistet 



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte164

haben. Ich möchte die drei Referenten in einen Dialog miteinander bringen, 
indem ich ihnen jeweils die gleiche Frage stelle: Was ist beim Ausgleich 
zwischen Selbst- und Fremdbestimmung Aufgabe der Verfassung? Was soll 
eine Verfassung leisten?

Herr Augsberg, Sie entfalten im Prinzipiellen das Recht als Spracher-
eignis und stellen dar, dass die liberale Demokratie Selbst- und Fremdbe-
stimmung miteinander versöhnt. Dieser individualisierende Ansatz könnte 
exemplarisch verdeutlicht werden. Ein Richter gewinnt Zugang zur Ver-
fassung und ihrer Auslegung durch den Antrag eines Betroffenen, der sich 
in seinen Rechten verletzt fühlt und von der Verfassung Abhilfe erwartet. 
Wir nähern uns der Verfassung in der Sicht des Falles, der individuellen 
Anfrage an das Recht. Dabei gewährt die Verfassung dem Betroffenen nicht 
Freiheiten, sondern Freiheitsrechte, die sich stets in der Begegnung unter 
Menschen ereignet, deshalb definiert, begrenzt sind, auf das Gegenüber 
und das Gemeinwohl abgestimmt werden.

Nun haben wir allerdings gegenwärtig eine große Zahl von Menschen 
in wirtschaftlicher Not, denen der Staat wie ein Generalversicherer durch 
Finanzhilfen zu helfen sucht. Diese Versicherung wird durch Kredit finan-
ziert, den zukünftige, heute noch wehrlose Steuerzahler tragen müssen. Der 
Empfänger der Staatsleistung fühlt sich in seiner Selbstbestimmung bestärkt, 
der Finanzier fremdbestimmt, ohne dass ein Parlament diese Fremdbestim-
mung in konkreten Titeln und Kapiteln des Staatshaushalts gebilligt hätte. 
Was sagt die Verfassung zu dieser Form einer verfassten Freiheit?

Frau Keller, Sie haben für die Covid-Pandemie untersucht, wie unter-
schiedliche Staaten in unterschiedlichen Methoden des verbindlichen 
Regelns, der Aufklärung und Werbung, der finanziellen Steuerung den 
durch das Virus verursachten Gefahren begegnen. Auch hier bestimmt die 
Anfrage an das Recht dessen Antwort. Die Pandemie wandelt das prin-
zipielle Vertrauen in die Redlichkeit und Ehrbarkeit der Menschen in ein 
begrenztes Misstrauen gegenüber dem Menschen, der Infektionsträger sein 
kann. Diese veränderte Realität wird bei Anwendung des Verhältnismä-
ßigkeitsprinzips zur Folge haben können, dass die Eignung und auch die 
Erforderlichkeit abstrakt-kollektiv beurteilt werden darf, die Zumutbar-
keit hingegen individuell bestimmt werden muss. Dabei verändert die tat-
sächliche Gefahr die Maßstäbe der Gefahrenabwehr und der sozialstaatli-
chen individuellen Bedürfnisse. Wenn Sie am Schluss resümierend von 
einer Statistik der Impferfolge in den verschiedenen Staaten berichten und 
dort Italien an der Spitze sehen, dürfte dieser Erfolg seine Ursache nicht 
in der Gesetzgebung und Rechtsprechung finden, sondern in der Realität 
der Todesfälle – der aktuellen Erfahrung der Verletzlichkeit und Vergäng-
lichkeit des Menschen, von Todeserfahrungen, die sie am Beispiel von Ber-
gamo eingehend geschildert haben.



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 165

Herr Lindner, Ihre eindrucksvolle, wirklichkeitsnahe und dogmatische 
Analyse der verschiedenen aktuellen Problemfelder von Fremdbestimmung 
und Selbstbestimmung veranlasst ebenfalls die Frage nach der Aufgabe der 
Verfassung. Können Sie Ihr Postulat, das Zweckverwirklichungsbedürfnis 
müsse eigenständig geprüft werden, für die Breitenwirkung gegenwärtiger 
Staatsfinanzierungen erläutern? Würden Sie Ihre zutreffende Vorstellung, 
dass Freiheitsermöglichung, Freiheitszuteilung und Freiheitsvorsorge größ-
tenteils Politik und nicht Rechtsanwendung ist, mit den Kategorien von 
Verfassungsvoraussetzungen und Verfassungsinhalten, gesetzlichen Frei-
heitsgestaltungen und Freiheitseingriffen verbinden?

Frank Schorkopf: Als nächster Herr Fehling, Ich nenne die nächsten drei, 
damit Sie sich vorbereiten können: Herr Thym, Herr Calliess und Herr 
Engel, bitte. Aber jetzt erst Herr Fehling. 

Michael Fehling: Meine Frage richtet sich in erster Linie, aber nicht aus-
schließlich, an Herrn Lindner. Wie ich finde, haben Sie uns im Ansatz sehr 
überzeugend diese zwei Entwicklungslinien vor Augen geführt: auf der 
einen Seite in Richtung mehr Emanzipation und in diesem Sinne Selbst-
bestimmung des Einzelnen; auf der anderen Seite gestiegene staatliche 
Verantwortung mit einem gewissen Hang zum Etatismus. Dabei haben Sie 
nach meiner Erinnerung auch angedeutet, dass dies keine absoluten Gegen-
sätze sind. Statt der bloßen Freiheit durch Rechtstitel, wie wir sie bei der 
Abwehrfunktion der Grundrechte haben, sollte jetzt aus meiner Sicht die 
alte Diskussion nach realer Freiheit stärker in den Vordergrund rücken. 
Meine Frage wäre also nun: Ist die Ausrichtung auf reale Freiheit eine 
Schnittmenge zwischen diesen beiden Entwicklungslinien, die Sie uns 
geliefert haben? 

Persönlich habe ich insoweit sehr viel Sympathie für den Ansatz des 
ehemaligen Ökonomie-Nobelpreisträgers Amartya Sen mit seinem Capa-
bility Approach, d.h. dem Fokus auf individuelle Verwirklichungschancen. 
Dieses theoretische Konzept muss man aber selbstverständlich nicht teilen. 
Wenn man über reale Freiheit spricht, so hätte ich noch eine Anschluss-
frage an Sie, Frau Keller: Was bedeutet das für die Grundrechtsfunktionen? 
Müssen dann, so würde ich auch die Lehren aus der Pandemie zusammen-
fassen, die Schutzfunktion und die Abwehrfunktion als prinzipiell gleich-
rangig und gleichwertig gedacht werden? Sollte man also endgültig die 
Prämisse vom „Vorrang der Freiheit“ im Sinne des Prima facie-Vorrangs 
des Abwehrrechts verabschieden? Und im Hinblick auf Andeutungen bei 
Herr Lindner im Zusammenhang mit dem allgemeinen Gleichheitssatz: 
Wäre in der Konsequenz nicht vor allem die Dogmatik der Teilhabefunk-
tion der Grundrechte weiter auszubauen? 



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte166

Daniel Thym: Es ist einleuchtend, wenn Herr Augsberg die Spannung 
zwischen Fremd- und Selbstbestimmung dadurch auflöst, dass er die 
Fremdbestimmung in die kollektive Selbstbestimmung übersetzt. Das 
funktioniert natürlich nur innerhalb der liberalen Demokratie, ideal-
typisch im Nationalstaat, prinzipiell aber wahrscheinlich auch in der 
EU oder darüber hinaus. Nun gibt es aber immer auch ein Außen die-
ser liberalen Demokratie, denn kollektive Selbstbestimmung produziert 
Externalitäten. Um es ganz konkret zu machen: Wenn im globalen Nor-
den viel CO2 produziert wird, erodiert die Lebensgrundlage peruani-
scher Bauern. Oder wenn die EU-Mitgliedstaaten ein Einreiseverbot für 
Russen verhängen, können diese hier kein Asyl mehr beantragen. Und 
wenn Deutschland den Onlinevertrieb von Arzneimitteln verbietet, dann 
erschwert das für ausländische Apotheken den Marktzugang. In der Eur-
opa- und Völkerrechtswissenschaft wird versucht, diese Spannungslage 
über die Grundrechte und Grundfreiheiten aufzulösen, indem die Exter-
nalitäten gleichsam virtuell repräsentiert werden. Diese Internalisierung 
der externen Herrschaftsfolgen funktioniert allerdings nicht über die 
demokratische Selbstbestimmung im Innern, sondern über die Gerichte 
oder unabhängige Stellen, die gleichsam virtuell die externen Interessen 
repräsentieren und damit in das System integrieren. Meine Frage, letzt-
lich wahrscheinlich an das ganze Panel, speziell auch an Frau Keller als 
ehemalige EGMR-Richterin: Überzeugt Sie dieser Ansatz, die externe 
Selbstbestimmung über Gerichtsentscheidungen zu internalisieren? Viel-
leicht überzeugt dieser Ansatz ja sogar für die intern marginalisierten 
Interessen, die in der kollektiven Selbstbestimmung nicht wahrgenommen 
werden? Gibt es andere Möglichkeiten, das aufzulösen? Oder muss man 
es vielleicht sogar hinnehmen, dass gewisse Externalitäten eine Fremdbe-
stimmung bleiben und im System nicht abgebildet sind?

Christian Calliess: Danke schön. Ich habe zunächst eine Frage an alle 
Redner, und zwar mit Blick auf den Begriff der liberalen Demokratie. Ich 
frage mich immer, was das eigentlich genau ist, die liberale Demokratie. 
Denn der Begriff ist ja zumindest in unserer Verfassung nicht enthalten und 
daher schon definitionsbedürftig, zumal er mit Blick auf die Themenstel-
lung der Tagung auch eine Art Programmsatz ist. Die Fremdbestimmung in 
einer liberalen Demokratie ist vielleicht anders zu gewichten, als in einer 
offenen Demokratie, in der ich den Zusatz liberal nicht von vornherein 
hinzu setze. Wie nähern Sie sich also dem Begriff an? 

Konkret hätte ich dann noch eine zweite Frage an Herrn Lindner: Sie 
haben den Begriff der Vorsorge und der intertemporalen Freiheitssiche-
rung zwar überzeugend aufgegriffen, im Kontext der Grundrechtsdogma-
tik dann aber nicht weiter hergeleitet, sondern ganz selbstverständlich auf 



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 167

die Staatsverschuldung und die Sozialversicherung ausgedehnt. Insoweit 
würde mich interessieren, wo Sie eigentlich in der Verfassung anknüp-
fen. Für die natürlichen Lebensgrundlagen haben wir Artikel 20a, dort 
steckt das Vorsorgeprinzip, dort stecken die zukünftigen Generationen 
als Anknüpfungspunkt. Wollen Sie – über den Klimabeschluss des Bun-
desverfassungsgerichts hinaus – diese neuartige Konstruktion der inter-
temporalen Freiheitssicherung nunmehr in andere Politikbereiche ausdeh-
nen? Auch müssten Sie dann erläutern, wo Sie in diesen Bereichen das im 
Klimabeschluss für die intertemporale Freiheitssicherung maßstabsset-
zende Budget sehen. Das ist aber gar nicht so einfach. Knüpfen Sie also 
zum Beispiel an die Schuldenbremse an? Insoweit wüsste ich gerne, in 
welche Richtung Sie denken. Vielen Dank.

Christoph Engel: Unser Oberthema spricht von Selbstbestimmung und 
Fremdbestimmung. Ich frage mich, ob man an die Stelle des Begriffs der 
Fremdbestimmung vielleicht eher die Aktualisierung von Normativität set-
zen sollte. Das sind zwei unterschiedliche Rekonstruktionen. Wenn man 
von Fremdbestimmung spricht, dann hat man vor Augen, dass der Staat 
mit souveräner Gewalt den sozial schädlichen Willen einzelner Individuen 
bricht. Wenn er dabei überzieht, können die vor Gericht ziehen.

Zwei Beobachtungen aus der Pandemie lassen mich fragen, ob das 
die sinnvollste Rekonstruktion ist. Eine erste Beobachtung aus der ersten 
Welle: nahezu 100% der Menschen haben sich ohne Weiteres an weitrei-
chende Einschränkungen gehalten, selbst bevor sie gesetzlich verankert 
wurden. Das passt zu Experimentalbefunden. Wir haben relativ viele Expe-
rimente gemacht, bei denen uns interessiert hat, wie weit die Bereitschaft 
geht, Regeln zu befolgen, die nicht mit Befehl und Zwang durchgesetzt 
werden. Diese Bereitschaft geht erstaunlich weit. Selbst wenn es den Leu-
ten zuwider ist, selbst wenn es ihr eigenes Geld kostet, sie machen es nor-
malerweise trotzdem. 

Die zweite Beobachtung aus der Pandemie stammt aus späteren Wellen. 
Es waren vor allem diejenigen für strengere Regeln, die sich selber an die 
Regeln halten wollten. Auch das passt zu Experimentalbefunden, allerdings 
nicht von uns, sondern aus anderen Laboren. Die Leute wollen nicht die 
Dummen sein, sie wollen nicht die einzigen sein, die sich an die Regeln 
halten. Sie sind im Prinzip gutwillig, aber wenn sie erleben, dass andere 
ständig über das Ziel hinausschießen, dann wollen sie irgendwann auch 
nicht mehr regeltreu sein. 

Wenn man das normative Problem auf diese Art rekonstruiert, dann 
könnte das Folgen für die Grundrechtsdogmatik haben. Man könnte sich 
fragen, ob es beim legitimen Ziel schon ausreicht oder vielleicht sogar 
noch wichtiger ist, als dass wir das konkrete Ziel gegenüber den konkreten 



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte168

Adressaten verfolgen, dass wir die Bereitschaft der Bevölkerung zur Norm-
befolgung stabilisieren. 

Gunnar Folke Schuppert: Vielen Dank. Meine kleine Bemerkung 
bezieht sich auf das Referat von Ino Augsberg. Schon in seinem dritten 
Satz, glaube ich, teilt er uns mit, dass zwischen Fremd- und Selbstbestim-
mung eine „eigentümliche“ Verflechtung bestehe. Und da ist man natür-
lich neugierig, wie man sich diese eigentümliche Verflechtung eigentlich 
vorzustellen hat. Kann man diese Verflechtung vielleicht näher beschrei-
ben? Es ist ein bisschen schade, dass unser Referent, der sich ja als wort- 
und sprachmächtig erwiesen hat, sich in seinem Vortrag der Aufgabe ver-
weigert hat, uns diese Prozesse malerisch vorzuführen. Nun hat er aber 
noch zu einem kleinen, ja ich will nicht sagen „Trick“ gegriffen. Er hat 
nämlich zwischen Eigen- und Fremdbestimmung ein Zwischenreich ein-
gebaut, den Bereich der Mitbestimmung mit Bindestrich. Dies lässt mich 
insofern ein bisschen ratlos zurück, weil ich nicht weiß, wie hier eigent-
lich die Anteile bei der Mitbestimmung verteilt sind. Wer bestimmt wie 
viel? Und handelt es sich hier vielleicht um eine Konsensvokabel? Oder 
man könnte kritischer sagen eine Wohlfühlvokabel? Ich glaube, dass man 
dieses Zwischenreich gar nicht braucht, sondern dass man das Verhält-
nis von Eigen- und Fremdbestimmung als einen intensiven interaktiven 
Kommunikations- und Entscheidungsprozess begreifen muss. Und das 
will ich verdeutlichen am Beispiel der Menschenbilder. Ich spreche jetzt 
nicht von essenziell holistischen Menschenbildern wie dem Menschen-
bild des Grundgesetzes, des Rechts, der Pädagogik usw. Sondern ich 
spreche davon, wie Menschenbilder unsere Wahrnehmung, unser Denken 
und unser Handeln beeinflussen. Innerhalb der so verstandenen Men-
schenbilder unterscheidet man normalerweise Selbstbilder und Fremdbil-
der. Jedes Fremdbild, das ich entwerfe, enthält ein Stück Selbstbild von 
mir, in dem ich mich nämlich anders definiere als den Fremden. Dies ist 
nicht nur reine Exklusion, wie etwa bei „Oxford findet Cambridge blöd“. 
Es geht gar nicht anders, als dass Fremd- und Selbstbild aufeinander 
bezogen sind. Ich will Ihnen jetzt noch zwei Typen von Menschenbildern 
nennen, wo das ganz klar wird. Das eine ist, frei nach Axel Honneth, der 
anerkennungsbedürftige Mensch. Wir zählen alle zu diesen, sonst würden 
wir nicht auf die Staatsrechtslehrertagung fahren. Und der zweite Typ ist 
der resonanzbedürftige Mensch nach Hartmut Rosa. Auch dieser Reso-
nanzvorgang ist nicht einfach das Wahrnehmen von einem akustischen 
Signal, sondern ein Austauschen von kommunikativen Beziehungen. Und 
nun weiß ich nicht, ob Du, lieber Ino, ein besonders anerkennungsbedürf-
tiger Mensch bist, aber meine Anerkennung für Deinen schönen Vortrag 
hast Du jedenfalls.



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 169

Oliver Lepsius: Meine Frage knüpft an die Beobachtung von Frau Keller 
an, dass die Selbstbestimmung abnimmt, wenn die Wissenschaftsbasiert-
heit der Entscheidung zunimmt. Das war ein Fazit Ihres Vergleichs. Die-
ses Ergebnis ist für Wissenschaftler kontraintuitiv, zumal für Juristen, die 
sich doch auch der Aufklärung verpflichtet fühlen. Man könnte also eine 
Gleichung aufstellen: Je scientistischer eine Entscheidung begründet wird, 
desto weniger selbstbestimmt bzw. desto fremdbestimmter ist sie. Das 
scheint eine verallgemeinerungsfähige Lehre aus der Pandemie zu sein. 
Jedenfalls bildet sie sich in vielen Rechtsordnungen ab. Man entscheidet 
wissenschaftsbasiert sowohl im demokratischen Entscheidungsprozess als 
auch im gerichtlichen Kontrollprozess. Wir überprüfen eine wissenschafts-
basierte Entscheidung nur noch auf irgendeine Vertretbarkeit oder nach 
noch geringeren Stufen. Mit dieser Entwicklung dürfen wir uns als Verfas-
sungsjuristen nicht zufriedengeben. Was würde daraus folgen, normativ? 
Wenn die Gerichte so judizieren, wie sie judizierten, und wenn die Poli-
tik so entscheidet, wie sie entschied, dann werden zwei Akteure sinnvol-
ler Entscheidungen, nämlich politische Organe und Gerichte, durch „die 
Wissenschaft“ im Funktionieren ihrer eigenen Systemrationalitäten gestört. 
Das Recht erbringt nicht mehr die Kontrolle, weil es glaubt, auf sie zuguns-
ten einer Rationalität verzichten zu können, die von einer anderen Wis-
senschaft verantwortet wird. Die Politik organisiert sich nicht mehr nach 
checks and balances, nicht mehr in Opposition und Mehrheit. Alle sind 
einer Meinung, wissenschaftsbasiert entscheiden zu wollen. Sie verlieren 
ihre Funktionslogik im Glauben an die Überlegenheit „der Wissenschaft“. 
Das ist ein neues Freiheitsverständnis: Wissenschaft erzeugt in dieser Kon-
notation einen antifreiheitlichen Effekt. Frau Keller, helfen Sie uns, aus der 
Umkehrung der Aufklärung im Namen der Wissenschaft rauszukommen. 
Wenn Politik sich aus dieser Konnotation nicht befreien kann, hat das auch 
etwas mit Medienlogiken und mit Rechtfertigung zu tun? Müssten dann 
aber nicht Juristen den Erkenntnis- und Diskursprozess, der sich in „der 
Wissenschaft“ – es ist ja meist vom Singular die Rede – vollzieht, stärker 
zum Gegenstand ihrer Kontrolle machen? Es müsste ja der Pluralismus, der 
in der Politik fehlt, und die Kontrollintensität, die im Gericht fehlt, ersetzt 
werden durch eine Verfahrenskontrolle, die wir auf die wissenschaftlichen 
Prozesse erstrecken. Wäre das nicht die logische Konsequenz? Aber kön-
nen Juristen das leisten? Wenn sie das nicht können – was wäre denn dann 
noch machbar, um uns vor der Orientierung an der Überlegenheit experto-
kratischer Entscheidungsfindung zu bewahren? Und damit dem Rechtsstaat 
und der Demokratie eine Abfuhr zu erteilen?

Andrea Edenharter: Vielen Dank, Andrea Edenharter, Fernuniversität in 
Hagen. Zunächst zum Vortrag von Frau Keller. Sie haben unter anderem 



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte170

die Schweiz in Ihrem Vergleich behandelt. Ich möchte hier noch ein biss-
chen nachhaken. Sie sind nicht auf die Rolle der direkten Demokratie im 
Spannungsfeld zwischen Selbst- und Fremdbestimmung eingegangen. In 
der Schweiz wurde das Covid-19-Gesetz ja im November 2021 in einer 
Volksabstimmung mit über 60% Zustimmung angenommen. Sie haben zu 
Recht gesagt, dass die Schweiz liberalere Corona-Schutzmaßnahmen hatte 
als andere Länder. Sie haben das an der Zusammensetzung des Bundesrats 
festgemacht. Ich würde sagen, das ist nicht der einzige Grund, sondern ich 
würde auch einen Grund darin sehen, dass in der Schweiz Elemente direk-
ter Demokratie vorhanden sind und dass auch die erwähnte Abstimmung 
dazu geführt hat, den Diskurs ein Stück weit zu befrieden. Mit anderen 
Worten: Ich denke, der Umstand, dass man auf Grund der Möglichkeit 
von Volksabstimmungen zumindest den Eindruck hat, dass man über ein 
gewisses Maß an Selbstbestimmung verfügt, hat auch dazu geführt, dass 
bestimmte Schutzmaßnahmen in der Schweiz besser akzeptiert wurden als 
in anderen Ländern mit anderen Systemen. 

Dann zum Vortrag von Herrn Lindner. Sie haben sich dafür ausgespro-
chen, die Rechtsfigur des Zweckverwirklichungsbedürfnisses zu etablie-
ren. Mir leuchtet nicht so ganz die Notwendigkeit ein, warum man hier auf 
der Stufe des legitimen Zwecks eine solche Figur bräuchte. Ist es nicht so, 
dass man diese Erwägungen bei der tradierten Grundrechtsprüfung bei der 
Verhältnismäßigkeitsprüfung nicht ohnehin auf der Stufe der Angemessen-
heit prüft? Außerdem sind bei der Prüfung der Angemessenheit die beiden 
kollidierenden Rechtsgüter ins Verhältnis zu setzen. Ist es da nicht viel 
angebrachter, auf der Angemessenheitsebene das Zweckverwirklichungsbe-
dürfnis mit zu prüfen? Aus meiner Sicht besteht nämlich die Gefahr, dass 
man die Prüfung des legitimen Zwecks andernfalls zu sehr überfrachtet und 
auch ein bisschen zu sehr verengt. 

Anna Leisner-Egensperger: Vielen Dank, Herr Lindner, für Ihre zahlrei-
chen innovativen Ansätze zur Verhältnismäßigkeitsprüfung. Das ist ja ein 
Thema, an dem sich die Wissenschaft des öffentlichen Rechts seit Jahrzehn-
ten abarbeitet, mit mehr oder weniger großem Erfolg. Ich hätte ebenfalls, 
wie schon Frau Edenharter, eine kritische Nachfrage zu Ihrer „Zweckver-
wirklichung“. Hier stellt sich die Frage, ob man das Zweckverwirklichungs-
bedürfnis tatsächlich als eigenes Element der Verhältnismäßigkeitsprüfung 
einführen sollte und ob man damit der Grundrechtsdogmatik nicht Steine 
statt Brot gibt. Denn letztlich wird man so eine Zusatzanforderung nur dann 
stellen können, wenn man sie flankiert mit einer besonders weiten Einschät-
zungsprärogative des Gesetzgebers. Denn sonst setzt man sich dem Vorwurf 
einer Versteinerung der Gesetzgebung aus. Das heißt, um den legislativen 
Gestaltungsspielraum zu wahren, muss man an dieser Stelle von einer wei-



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 171

ten Einschätzungsprärogative ausgehen. Wenn man aber an dieser Stelle eine 
weite Einschätzungsprärogative postuliert, tut man sich meines Erachtens 
besonders schwer, sie an anderer Stelle, nämlich bei der Verhältnismäßigkeit 
im engeren Sinn, vollständig aus der Verhältnismäßigkeitsprüfung zu elimi-
nieren. Vor diesem Hintergrund frage ich Sie, ob man nicht beim legitimen 
Zweck bescheidener ansetzen sollte – in dem Sinn, dass der Gesetzgeber den 
Zweck seines Handelns klar definieren sollte, insoweit mit hohen Anforde-
rungen des Bestimmtheitsgrundsatzes, also durchaus als rechtsstaatliche 
Schranke, und dann zweitens, die Einschätzungsprärogative auf die Prüfung 
der Erforderlichkeit beschränken und nicht auch noch auf der dritten Stufe 
einführen sollte, d.h. bei der Verhältnismäßigkeit im engeren Sinn. Schließ-
lich sollte sich – das scheint mir ein entscheidender Punkt, der klar wird bei 
der Lektüre des Beschlusses zur Bundesnotbremse I – das Bundesverfas-
sungsgericht darum bemühen, die Eingriffstiefe näher zu bestimmen. Denn 
es ist meines Erachtens nicht richtig, dass dort die Angemessenheit letztlich 
nicht bestimmt wurde, sondern – insbesondere bei den Ausgangsbeschrän-
kungen – hat das Bundesverfassungsgericht sehr schnell festgestellt, dass 
dies kein besonders tiefer Eingriff sei.

Andreas Paulus: Vielen Dank auch an alle drei Referentinnen und Refe-
renten. Ich habe eine Frage an Herrn Augsberg. Bei Ihrem wunderbaren 
Referat ist mir nicht ganz klar geworden, wo der Sprung ist oder wie Sie 
genau den Sprung begründen von dem Individuum zu der dann von Ihnen 
hervorgehobenen pluralistischen Verfassung, deren Einheitswirkung nicht 
übertrieben werden sollte. Vielleicht habe ich Sie doch richtig verstan-
den, aber dann bitte ich da um Validierung, dass in dem „Mit“ die Auf-
gabe enthalten ist, die Freiheit des einen mit der Freiheit der anderen zu 
verbinden, dann hätten wir ein verbindendes Element für Ihre Analyse 
gefunden. 

Zu Frau Keller. Ich fand Ihren Vergleich sehr eindrucksvoll, er relati-
viert auch einige deutsche Diskussionen. Ein Punkt wäre mir noch wichtig. 
Sie haben gesagt, dass es in Richtung Ausnahmen geht. Mir scheint, es ist 
sicherlich eine Ausnahmesituation gewesen. Das war eine Daueraufgabe 
für mehrere Jahre mit Aufs und Abs. Aber wir haben in Deutschland eben 
kein Ausnahmerecht angewendet. Das ist nicht in allen Staaten so gewe-
sen, wenn ich zum Beispiel an Ungarn denke. Zeigen Ihre vielen Beispiele 
nicht auf, dass das nicht nötig ist, sondern dass man mit der vorhandenen 
Dogmatik, wenn man die auch hier oder da noch ausformen muss, zurecht-
kommt, und diese Ausnahmesituation nicht zu einem Ausnahmerecht wer-
den darf?

Und wenn ich schon bei der Dogmatik bin, Herr Lindner, auch an Sie 
habe ich eine Frage. Sie haben in Ihrem Referat meines Erachtens durchaus 



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte172

zu Recht gesagt, die Leistungsrechtsdogmatik könnten wir noch ein biss-
chen vertiefen. Die Frage, die sich dann stellt, ist, wo dann der Gesetzgeber 
noch bleibt, wenn wir ihn mit Schutzpflichten, mit sozialen Grundrechten 
und mit Teilhaberechten überfordern? Und wenn wir bei der Prüfung dann 
recht streng sind, dann wird ja doch in der Tat sehr viel den Gerichten über-
lassen. Vor der Pandemie hat es geheißen, 80% der Deutschen oder mehr 
seien zufrieden mit ihrer wirtschaftlichen Lage. Das waren ganz erstaun-
liche Zahlen. Das heißt aber auch, dass die klassische Idee der Sozialde-
mokratie, dass man mittels der Demokratie den Sozialstaat ausbauen kann, 
nicht mehr funktioniert. Das kann man heute so wohl nicht mehr sagen. Ich 
habe heute auch gelesen, dass 40% der Haushalte keine Reserven hätten. 
Dennoch, auch dann sind Mehrheiten ja eher bei den 60% zu vermuten. 
Wie lösen wir dieses Problem?

Stephan Rixen: Vielen Dank. Die Nachdenklichkeit, die Sie bei mir aus-
gelöst haben, ist gleich verteilt, sodass ich für jede bzw. jeden von Ihnen 
eine Frage habe. Herr Augsberg, meine Frage bezieht sich auf die Thesen 
neun und 13. Ich habe Ihren Vortrag wahrgenommen als eine anthropolo-
gische Grundlegung in demokratietheoretischer Absicht. Da interessieren 
mich besonders Ihre Thesen neun und 13, die das Verhältnis von Leiblich-
keit und Sprachlichkeit betreffen. Ich finde es sehr wichtig, dass sie die 
Bedeutung des Leibes bzw. des inkarnierten Subjekts, wie Sie es nennen, 
hervorheben. Ich frage mich aber, wie sich das zu dem Hinweis auf das 
sprechende Lebewesen verhält. Ich denke hierbei etwa an Menschen mit 
Beeinträchtigungen, die nicht sprechen können, die Behinderungen haben, 
die sie daran hindern, Sprache zu entwickeln. Ich denke zum Beispiel auch 
an Wachkomapatientinnen und -patienten, auch an schwerstdemente Men-
schen. Wie müssen wir uns das vorstellen? In welchem Verhältnis stehen 
in dem anthropologischen Konzept, das Sie skizzieren, Sprachlichkeit und 
Leiblichkeit? 

Die zweite Frage bezieht sich auf den Vortrag von Frau Keller, und 
zwar auf die Ausführungen zur Impfpflicht. Gibt es menschenrechtlich 
begründbare Grenzen der Impfpflicht? Eine Grenze wird gemeinhin aner-
kannt, nämlich die der medizinischen Kontraindikationen, die letztlich auch 
grund- bzw. menschenrechtlich begründet ist, weil Menschen nicht sehen-
den Auges einem ernsthaften Gesundheitsrisiko ausgesetzt werden dür-
fen. Aber gibt es noch andere akzeptable Gründe oder müssen wir sagen, 
die gibt es nicht? Ich komme deshalb darauf, weil nach meinem Eindruck  
andere Länder, die Sie nicht genannt haben, etwa die Niederlande, auch 
manche Staaten in den USA, generell andere Weisen des Umgangs mit 
gesundheitsbezogenem Nonkonformismus kennen, die etwas „weicher“ 
sind und die nicht die strikte Pflichterfüllung verlangen, die sich mehr in 



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 173

die Grauzonen des noch Hinnehmbaren begeben, wo Recht und Unrecht 
etwas flexibler unterschieden werden, und die auch dazu animieren könn-
ten,  hierzulande etwas pragmatischer mit dem Problem der Impfablehnung 
umzugehen und auch mehr auf „weichere“ Wege zu setzen, impfskeptische 
Eltern zu überzeugen. 

Die dritte Frage richtet sich an Herrn Lindner. Es geht mir vor allen Din-
gen um die Ausführungen zur Selbstbestimmung durch den Staat, insbeson-
dere um These 35, wo Sie auf die Bildungsstandards hinweisen. Sie haben 
insoweit ja, wenn ich das richtig in Erinnerung habe, vor allzu starker 
Durchdogmatisierung gewarnt, gerade auch in Bezug auf die Frage: Wie 
werden Bildungsstandards festgelegt? Mich interessiert, welche Bedeutung 
hier noch das Elternrecht hat. Es gibt ja eine neuere Rechtsprechung des 
Ersten Senats, zu der auch seit der Entscheidung zur Sukzessivadoption die 
Rede von der staatlichen „Kontroll- und Sicherungsverantwortung“ zulas-
ten der Eltern gehört. Wie verhält sich die Kontrolle der Eltern zu deren 
Elternrecht, wenn Bildungsstandards festgelegt werden?

Frank Schorkopf: Danke. Jetzt machen wir eine Zwischenrunde in umge-
kehrter Reihenfolge. Herr Lindner, dann Frau Keller und Herr Augsberg. 
Wir liegen ganz gut in der Zeit, Sie haben jeweils sieben Minuten.

Josef Franz Lindner: Herzlichen Dank für die Anregungen und Beiträge. 
Ich werde in erster Linie auf die Fragen eingehen, die an mich gerichtet 
sind, aber auch explizit auf eine Anmerkung, die nicht an mich gerichtet 
ist  – obwohl ich nicht auf alle Beiträge eingehen kann. Über vieles muss 
ich noch nachdenken. 

Wie verhält sich das Prinzip Verantwortung zu dem, was ich vorgetragen 
habe? Ich würde sagen, das Prinzip Verantwortung ist nicht etwas, was man 
verfassungsrechtlich, wenn man vom Staatsorganisationrecht absieht, fas-
sen kann. Sondern es ist zunächst eine außerrechtliche Kategorie, das, was 
man früher mal oder vielleicht auch immer noch als Verfassungserwartung 
bezeichnen würde. Man erwartet vom Bürger, dass er von seinen Freiheiten 
in Verantwortung und in einer verantwortbaren Weise Gebrauch macht. Aus 
einem Prinzip der Verantwortung unmittelbar rechtliche Beschränkungen 
abzuleiten, scheint mir doch schwieriger zu sein. Dann könnte man jetzt 
zum Beispiel sagen: Wir haben jetzt Verantwortung für das Klima. Also 
dürfen wir bereits deswegen dies und das und jenes nicht mehr tun, dürfte 
im Bereich der Wirtschaft dies und das nicht mehr passieren. Da wäre dann 
aus meiner Sicht schon noch eine Instanz dazwischen zu schalten, die auch 
legitimerweise festlegt, was eigentlich verantwortbar ist und was nicht. Ich 
würde schon zwischen individueller, vielleicht rechtsethischer Verantwor-
tung, die man den Menschen durch Bildung, durch Erziehung, vielleicht 



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte174

auch durch Appelle mitgibt, und der Frage unterscheiden, ob man daraus 
rechtlich belastbare Pflichten ableitet.

Herr Kirchhof hatte gefragt, was ich von der Verfassung erwarte. Das 
ist eine Frage, Herr Kirchhof, die ich mir in dieser Schärfe eigentlich noch 
nie gestellt habe: Ich würde schlicht sagen, dass sie weiter stabil funktio-
niert, aber dass sie vor allem die Werte, die wir seit noch nicht allzu langer 
Zeit in Deutschland haben, nämlich Freiheit, Gleichheit, Menschenwürde 
auch in diesen Krisenzeiten zu bewahren hilft, entlang der Linien, die ich 
versucht habe, zu ziehen, insbesondere die Freiheitsräume, die Emanzi-
pation zu erhalten – auch gegen informelle Zugriffe, die wir immer öfter 
erleben, wenn wir etwa von Amtsträgern, Ministern bis in den Bereich der 
Körperhygiene hinein vorgeschlagen bekommen, wie wir uns verhalten sol-
len. Das ist etwas, was nicht besonders erstrebenswert ist und was auch aus 
meiner Sicht schon auch ein verfassungsrechtliches Problem darstellt. 

Jetzt würde ich gerne auf eine Anmerkung von Herrn Lepsius kurz 
eingehen, die nicht speziell an mich gerichtet ist, die mir aber essenziell 
erscheint, weil sie mich auch seit längerem umtreibt: Es geht darum, dass 
die Berufung auf Experten und Wissenschaften, wie wir sie in zunehmen-
dem Maße erleben, einen freiheitsfeindlichen Effekt haben kann, so habe 
ich Sie verstanden, Herr Lepsius. Dies konnte und kann man in der Pan-
demie sehr gut beobachten. Das beginnt mit der Frage, nach welchen Kri-
terien das Kanzleramt Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler zur Bera-
tung in der Corona-Politik ausgewählt hat und welche Wissenschaftler dort 
eben nicht zum Zuge gekommen sind.

Und es stellt sich die weitere Frage: Muss man diesen Prozess der Aus-
wahl der Experten normativ steuern? Das wäre eine wichtige Frage, die 
man aus meiner Sicht diskutieren muss: Muss es hierfür Vorgaben geben 
oder muss es nicht mindestens nach sachgerechten und an Pluralität orien-
tierten Kriterien gehen? Muss es eine Art Ausgewogenheit geben? Wie hält 
man es mit der Transparenz der Auswahl? Ich erinnere an die No-Covid 
oder Zero-Covid Strategien, die maßgeblich von denjenigen Wissenschaft-
lerinnen und Wissenschaftlern vertreten worden sind, die im Expertenrat 
oder im Beratergremium der Bundesregierung saßen. Und das hat dann zu 
entsprechenden politischen Folgen geführt, die, was die Bundesnotbremse 
angeht, alles andere als freiheitsfreundlich und aus meiner Sicht überzogen 
waren. 

Vielleicht noch, weil das zwei Fragen waren oder zwei Anmerkungen 
zum Zweckverwirklichungsbedürfnis. Das ist eine Figur, die nicht von mir 
erfunden worden ist, sondern von meinem Doktorvater, Herrn Gallwas, der 
heute leider nicht da ist. In seinem kleinen Büchlein „Grundrechte“, das ich 
als Student als erstes gelesen habe, hat er diese Figur entwickelt – und es 
hat mir immer unmittelbar eingeleuchtet: dass man, wenn man einen ver-



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 175

fassungsrechtlichen Zweck entwickelt, zunächst fragt, ob es tatsächlich 
belastbare Erwägungen gibt, diesen Zweck, der dann zu Grundrechtsein-
schränkungen führt und diese legitimiert, auch zu verfolgen. Wenn ich bei-
spielsweise annehmen würde, wir schränken den Konsum eines XYZ-Pro-
dukts ein, weil dieses Produkt Gesundheitsschäden verursacht, dann ist das 
per se natürlich ein verfassungsrechtlich legitimer Zweck, weil die Men-
schen geschützt werden müssen. Aber die Frage ist, führt dieses Produkt 
tatsächlich zu dieser Gesundheitsbelastung? Das war etwa eine Diskussion 
bei den Mobiltelefonen, das war eine Diskussion bei den neuartigen For-
men des Rauchens, wo behauptet wurde, das sei gesundheitsschädlich, das 
müssen wir einschränken. Wo man diese Frage dogmatisch unterbringt, das 
ist aus meiner Sicht zweitrangig. Aber man muss sie stellen, und sie wird 
nicht immer gestellt. Ich habe das Beispiel Eizellspendeverbot angeführt. 
Besteht ein tatsächliches Bedürfnis, die Kinder davor zu bewahren, dass 
sie durch eine Eizellspende überhaupt geboren werden und dann ihr Leben 
lang darunter leiden, dass sie auf diese Art und Weise zur Welt gekommen 
sind? Die Frage muss man stellen. Man kann sie bereits beim legitimen 
Zweck selbst festmachen. Man kann es als eigenständiges Kriterium anle-
gen, was ich präferieren würde, weil man dann auch tatsächlich auf diese 
Frage eingehen muss und nicht die Gefahr besteht, dass man sagt: Na ja, 
gut, wird ja von allen behauptet, dass wir das machen müssen. Also wird 
das schon tatsächlich belastbar sein. Das ist zu wenig. Damit bin ich am 
Ende. Danke schön.

Helen Keller: Vielen Dank für die spannenden Fragen. Ich beginne mit 
der liberalen Demokratie. Ich habe im schriftlichen Referat einen lapida-
ren Satz: „Zweifellos gehören die ausgewählten Länder zu den liberalen 
Demokratien.“ Und als gute Richterin weiß ich: Wenn ein Satz mit „zwei-
fellos“ eingeführt wird, schummelt man. Ich habe auch geschummelt. Als 
ich das Thema erhalten habe, habe ich mich zuerst selbstkritisch gefragt, 
ob ich die Schweiz, in der die größte Partei eine Volksinitiative lanciert, 
die zum Austritt der Schweiz aus dem Europarat geführt hätte, zu den libe-
ralen Demokratien zählen darf. Kann ich bei Italien, das mittlerweile eine 
rechtsnationale oder rechtspopulistische Regierung hat, von einer liberalen 
Demokratie sprechen? Und so weiter und so fort. Ich habe dann beschlos-
sen, dass ich diesen Teil des Themas einfach weglasse, weil das ein anderes 
Referat ergeben hätte; man kommt nämlich in Teufels Küche, wenn man 
dem Kriterium der liberalen Demokratie auf den Grund gehen will.

Was erwarten wir von der Verfassung? Die Verfassung kann nur in abs-
trakten Begriffen den Ausgleich zwischen Solidarität und Grundpflichten 
einerseits und den Grundrechten andererseits leisten. Aber was die Ver-
fassungsordnung leisten muss, ist die nachträgliche Kontrolle eines Impf-



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte176

regimes. Und da war ich doch bei meinen Recherchen zu diesem Referat 
erstaunt, dass die nachträgliche Verfassungskontrolle fast gar nichts an den 
Impfregimen geändert hat. Schauen Sie sich das Impfregime in Österreich 
an; es ist wirklich hart. Der Verfassungsgerichtshof hat es trotzdem durch-
gewinkt. Gut, man kann sagen, diese Super-Flexibilisierung innerhalb des 
österreichischen Verfassungsrechts hat funktioniert. Die Österreicher haben 
das Impfobligatorium dann doch nicht angewandt. Aber wie gesagt, ich 
habe Zweifel, dass der Rechtsschutz hier wirklich funktioniert, weil die 
Gerichte im Endeffekt immer nur Nebenpunkte bei den Impfregimen kri-
tisiert haben. Ich hätte von den Gerichten allerdings erwartet, dass sie mit 
etwas mehr Abstand und etwas weniger Zeitdruck die Sache genauer über-
prüfen und kritischer sind. Aber die Analyse zeigt ganz klar auf, dass die 
Gerichte sehr, sehr zurückhaltend sind. 

Ich gehe zur Solidarität und zum europäischen und internationalen Rah-
men. Ich glaube, dieses Thema sprengt die heutige Diskussion. Wir haben 
bei der Impfpflicht eine primär nationale Optik gehabt. In allen Gerichts-
entscheidungen, die ich analysiert habe, war die internationale Solidarität 
kein Thema, obwohl diese internationale Dimension im Kontext einer Pan-
demie durchaus wichtig ist. Denken Sie nur an die vielen Impfdosen, die 
in unseren Ländern vernichtet worden sind und die man vielleicht besser 
in andere Regionen der Welt gebracht hätte. Aber diese Dimension ist in 
den Urteilen nie aufgebracht worden. Ich könnte mir vorstellen, dass die 
Gerichte dieses Thema noch verstärkt aufnehmen werden, wenn sie sich 
noch mehr mit Klimafragen befassen müssen. 

Nun zur Wissenschaftskritik: Ich wollte in meinem Referat nicht pau-
schal die Wissenschaft anzweifeln, sondern ich habe versucht zu sagen, 
dass der Mensch in einer bestimmten Art und Weise von der Wissenschaft 
reduziert worden ist. Es ging zeitweise in der Pandemie verloren, dass der 
Mensch nicht nur ein Virenträger, sondern auch ein homo socialis, ein 
homo scholasticus, ein homo culturalis ist. Wie wichtig der soziale Aspekt 
im Zusammensein ist, wurde uns erst im Laufe der Pandemie bewusst. 
Denken Sie an die vielen Kinder, die in Italien über Monate nicht in die 
Schule gehen durften. Denken Sie an die Kontaktbeschränkungen in den 
Altersheimen. Diese Corona-Maßnahmen sind – meiner Meinung nach und 
rückblickend betrachtet – sehr, sehr problematisch gewesen. Wenn wir uns 
reduzieren auf Virenträger, dann gehen andere Aspekte, die dem Menschen 
inhärent sind, verloren. 

Zu guter Letzt zur Schweiz. Ich glaube, es wäre falsch zu sagen, dass die 
Schweiz aufgrund ihrer halbdirekten Demokratie vergleichsweise gut über 
die Pandemie gekommen ist. Wenn wir den allgemeinen Erfolg eines Pan-
demieregimes beurteilen möchten (also nicht beschränkt auf die Frage, wie 
die Gerichte mit den Impfregimen umgegangen sind), müsste man wohl noch 



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 177

viele weitere Faktoren mitberücksichtigen. Die direkt-demokratischen Mit-
wirkungsrechte spielen sicher eine Rolle, aber sind nicht allein für den Erfolg 
oder Misserfolg maßgebend. Beispielsweise müsste man in die Analyse ein-
beziehen, wie robust ein Gesundheitswesen ist. Wie viele finanziellen Mittel 
konnten relativ rasch in das Gesamtsystem gepumpt werden? Das sind alles 
Faktoren, die ich nicht untersucht habe. Und ich glaube, die direkte Demo-
kratie, beispielsweise mit dem mehrfach erhobenen Referendum gegen das 
Covid-Gesetz in der Schweiz, ist ein Instrument, das die Akzeptanz fördert, 
aber auch ein Instrument, das als Ventil für Unzufriedene dienen kann. Es 
wäre sicherlich falsch zu sagen, nur weil wir in der Schweiz Instrumente der 
direkten Demokratie kennen, sind wir besser davongekommen. 

Das wären die Antworten von meiner Seite.

Ino Augsberg: Vielen Dank für alle Fragen. Ich versuche, das in drei 
Blöcke einzuteilen, und hoffe, dass Sie sich in den Antworten alle 
wiederfinden. 

Der erste Block betrifft vorwiegend die Fragen von Herrn Engel, Herrn 
Kirchhof und Herrn Calliess und damit die Fragen nach dem Begriff der 
Normativität und der Verfassung. Der slowenische Philosoph Slavoj Žižek 
hat einmal in einer Talkshow folgende Unterscheidung präsentiert. Der 
klassische autoritäre Vater sagt zu seinem Kind: „Es ist Sonntag, du gehst 
deine Großmutter besuchen!“ Der postmoderne, tolerante Vater dagegen 
sagt etwas anderes: „Du weißt doch, wie sehr dich deine Großmutter lieb 
hat und wie sehr sie sich wünscht, dass du sie besuchen kommst.“ Diese 
Verschiebung scheint mir kein Vorteil zu sein, sondern ein Problem. Dahin-
ter steht die Frage, ob die indirekte Steigerung der Normbefolgungsbereit-
schaft, wenn dabei die Normativität auf eine derartige Weise eskamotiert 
wird, nicht tatsächlich eher ein Rückschritt ist. Und ob dann im Gegensatz 
dazu die Aufgabe einer liberalen Verfassung gerade darin bestünde, solche 
Prozesse zu verhindern und zwar nicht einfach wieder für eine ganz klare 
Distinktion zwischen Fremd- und Selbstbestimmung zu votieren, aber auch 
nicht dafür zu stimmen, dass Fremdbestimmung als solche einfach verdeckt 
wird. Das ist der erste Punkt. 

Der zweite Punkt betrifft die Verflechtung von Selbst- und Fremd-
bestimmung und den Gegensatz zwischen den beiden. Insbesondere an 
Herrn Paulus und Herrn Schuppert gerichtet würde ich sagen, dass man 
mit Blick auf diese Verflechtung zunächst einmal auf einer phänome-
nalen, ganz alltäglichen Ebene ansetzen kann. Das Telefon klingelt, die 
Vorsitzende der Staatsrechtslehrervereinigung ist am anderen Ende der 
Leitung und sagt sehr charmant und freundlich: Wir laden Sie ein, über 
Selbst- und Fremdbestimmung zu referieren. Damit ist die Verflechtung 
schon da. Sie ist also nichts, was erst theoretisch konstruiert werden 



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte178

muss, sondern wir bewegen uns als kommunikative Wesen, die miteinan-
der sprechen und sich gegenseitig Anerkennung zollen (oder auch nicht), 
fortlaufend in solchen Verflechtungszusammenhängen. Das ist völlig 
richtig. Das, was ich mit der Selbst-Bestimmung und der Mit-Bestim-
mung zeigen wollte, liegt aber nun gewissermaßen eine Ebene unterhalb 
dieser Alltagsphänomene. Es handelt sich, etwas emphatisch formuliert, 
um eine ontologische Betrachtungsweise. Was ermöglicht es denn, dass 
wir uns auf diese Weise so zueinander verhalten? Diese Ermöglichung 
ist die Offenheit unserer Selbstkonstitution, die, negativ formuliert, eine 
Spaltung bedeutet, aber zugleich, positiv formuliert, die vollständige 
Abgeschlossenheit verhindert. Und das bedeutet dann in meiner Lesart 
auch, dass es nicht einfach nur die Sphären der einen und der anderen 
Freiheit gibt, die als solche schon existieren, sondern dass noch dieser 
Sphärentrennung etwas vorausgeht, auf das man sich einzustellen hat, 
etwas, das dann erst diese Abgrenzung und damit die Sphären als solche 
hervorbringt. Das ist der zweite Punkt.

Der dritte und letzte Punkt betrifft aus meiner Sicht die Fragen von 
Herrn Klein, Herrn Thym und Herrn Rixen zum Begriff der Verantwortung. 
Ich würde den Begriff der Verantwortung in diesem Kontext nicht so sehr 
mit dem „Prinzip“ der Verantwortung im Sinne von Hans Jonas konnotie-
ren wollen, sondern ihn eher mit dem französischen Philosophen Emma-
nuel Levinas in Verbindung setzen, und damit dann die Frage verknüpfen, 
ob Verantwortung ein bereits sich selbst bestimmendes Subjekt voraussetzt 
oder ob Verantwortung umgekehrt erst dazu führt, dass sich ein Subjekt 
konstituiert, also ob wir zum Subjekt erst dadurch werden, dass wir von 
dem Anderen angesprochen, angerufen werden. Das ist die Levinas’sche 
Position, wenn Sie so wollen: ein Akkusativ, der vor dem Nominativ steht. 
Und ich glaube, dass man in dieser Hinsicht den Begriff der Verantwor-
tung sehr gut verwenden könnte, um die Schwierigkeiten der Abgrenzung 
von Selbst- und Fremdbestimmung noch einmal zu diskutieren und damit 
dann auch die Problematik der negativen Externalitäten aufzunehmen und 
zu sagen, in welchem Maße die Verantwortung bestehen muss. Für wen 
ist diese Verantwortung da? Ist derjenige, von dem ich mich auf diese 
Weise angesprochen sehe, immer nur der Nächste? Gibt es gewisserma-
ßen eine Art engste Gemeinschaft, auf die die Verantwortung reduziert ist? 
Oder, umgekehrt, wie weit lässt sich der Horizont der Verantwortlichkeit 
erstrecken? 

Wenn man das so begreift, wenn man diesen Begriff der Verantwor-
tung mit aufnimmt, dann wird, so glaube ich, auch die scheinbare Dis-
krepanz zwischen dem sprechenden Lebewesen und dem leiblich ver-
fassten Lebewesen nicht mehr so manifest erscheinen. Denn es geht mir 
nicht darum, Sprache als ein Vermögen zu statuieren, also gewisserma-



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 179

ßen Sprache als die spezifisch menschliche Ausstattung zu benennen, die 
ebenso wie Vernunft, Selbstbestimmung, Autonomie und so weiter eine 
bestimmte Qualifikation oder Fähigkeit bezeichnen würde. Sprache ist 
die Weise, wie wir uns in einer Welt als Welt zurechtfinden und dabei 
zugleich uns gegenseitig als leibliche, verletzliche Wesen wahrnehmen. 
Dieser letzte Punkt, glaube ich, wäre entscheidend, um zu verstehen, 
warum wir auf diese Leiblichkeit achten müssen und warum wir viel-
leicht auch in einer Verfassungsordnung nicht auf Autonomie qua Fähig-
keit als letzten Grund abstellen sollten, sondern auf etwas, was Jochen 
von Bernstorff schon einmal im Kontext der Diskussionen zu Artikel 1 
vorgeschlagen hat, eben auf etwas wie unsere Verletzlichkeit. Diese Ver-
letzlichkeit hat dann sehr stark mit der Leiblichkeit des Menschen zu tun. 
Vielen Dank.

Frank Schorkopf: Danke. Wir intensivieren die kommunikativen Bezie-
hungen zwischen Podium und Parkett in einer zweiten Runde. Die ersten 
drei werden sein Herr Mahlmann, Herr Möllers und Herr Kotzur.

Matthias Mahlmann: Vielen Dank für die Vorträge. Eine Frage an Herrn 
Augsberg. Sie haben sich von der Substanzmetaphysik des Subjekts abge-
setzt und haben dann den sozusagen alternativen Weg von Niklas Luhmann 
auch nicht eingeschlagen, das Subjekt funktionalistisch zu rekonstruie-
ren, sondern sich in das Gebiet einer Fundamentalontologie hineinbewegt, 
auf den Pfaden eines phänomenologischen Dekonstruktivismus. Sie haben 
gesagt, Sie hätten sich in eisige Höhen erhoben. Das müsste mir sympathisch 
sein als Mensch aus der Schweiz, diese alpine Metaphorik. Aber ich möchte 
ein paar Probleme signalisieren, die ich sehe. Mich hat diese Methodik schon 
nicht überzeugt. Mir scheint, dass zum Beispiel aus dem bloßen Geboren-
sein und der angeblichen Gegebenheit von Sprache, womöglich unabhängig 
von Menschen, sicherlich nicht schon Subjektivität folgt. Meines Erachtens 
müsste man eine hinlänglich empirisch informierte philosophische Anthropo-
logie betreiben, die sich gerade auf bestimmte kreatürliche Eigenschaften von 
Menschen bezieht und sie auf dem Niveau der gegenwärtigen Wissenschaft 
und ihrer Erkenntnisse spezifiziert. Das führt zu einem, wie ich finde, weite-
ren wichtigen Problem, nämlich der Frage, wie man von einer Fundamenta-
lontologie den Weg in eine normative Theorie schafft. Mir ist nicht ganz klar 
geworden, wie eigentlich aus Subjektivität der Begriff entspringt, der uns hier 
interessiert, nämlich der Begriff der Freiheit. Ist diese Freiheit eine einfach 
gegebene Realität? Worin besteht sie? Und für mich jetzt besonders interes-
sant: Was ist der Wert der Freiheit? Woher kommt das normative Gebot, Frei-
heit zu schützen – gerade in Zeiten, in denen die Feinde der Freiheit viele 
Erfolge feiern? Ist die Freiheit etwa von instrumentellem Wert? Hat die Frei-



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte180

heit einen intrinsischen Wert? Warum besitzt die Freiheit, wenn sie einen sol-
chen intrinsischen Wert hat, einen solchen Eigenwert? Und wie gewinnen wir 
solche normativen Aussagen aus dieser phänomenologisch dekonstruktiven, 
fundamentalen Ontologie? 

Der zweite Punkt, der mich gestört hat, war Ihre Bemerkung zur Gerech-
tigkeit als notwendig und in einem verdächtigen Sinne identitätstheore-
tisch aufgeladen. Aus meiner Sicht ist die Diskussion um die Grenzen der 
Freiheit, die etwa Helen Keller durchgespielt hat, eine, die versucht, den 
Gerechtigkeitsbegriff in der Verfassung operabel zu machen. Unsere Vor-
sitzende hat gestern selbstverständlich Recht mit Gerechtigkeit verbunden. 
War das ein falsches rhetorisches Ornament? Oder ist der Konstitutionalis-
mus vielmehr tatsächlich intrinsisch notwendig ein Gerechtigkeitsprojekt? 

Christoph Möllers: Ja, ich habe auch eine Frage zu dem schönen Refe-
rat von Ino Augsberg, dem man auf jeden Fall nicht vorwerfen kann, dass 
es zu theoretisch wäre, weil es natürlich der Vorstand war, der die Theorie 
abgespalten und als ein Thema für sich vorgegeben hat. 

Meine Frage bezieht sich darauf, dass Du mit dem liberalen Ver-
fassungsstaat begonnen hast. Dieser ist sozusagen ein Angebot, eine 
Lösung. Aber mit diesem gibt es zwei Komplikationen: Die eine liegt in 
der Abgrenzbarkeit von Selbst- und Fremdbestimmung. Die andere liegt 
im Verhältnis von individueller zu kollektiver Freiheit. Das sind die bei-
den Komplikationen. Mir stellte sich am Ende des Vortrags die Frage, 
wo denn die Rolle des Rechts und der Verfassung in Deiner Konstruk-
tion sein könnte. Könnte es hinsichtlich der Architektur des Vortrags 
nicht umgekehrt so sein, dass das Recht gerade die Lösung für diese bei-
den Komplikationen liefert. Müsste man nicht sagen: Fremdbestimmung, 
Selbstbestimmung sind immer irgendwie verwoben. Phänomenologisch 
kriegen wir sie nicht aufgelöst. Wir sind immer in Deinem Modus der 
Mit-Bestimmung. Wir können nicht rein individuell agieren, sondern 
stehen immer inmitten der Komplikationen, die Du hier rekonstruiert 
hast. Aber die Antwort auf diese Komplikationen liegt halt gerade in der 
Formalisierung durch Recht, die  bestimmt, dass wir uns auf diese Ver-
wobenheit jedenfalls in bestimmten Zusammenhängen nicht einlassen 
können. Stattdessen tun wir so, als könnten wir sie unterscheiden. Wir 
formalisieren die Unterscheidungen und versehen sie mit bestimmten 
Sanktionen und Konsequenzen, die natürlich viele Probleme nicht lösen 
können und die auch die Komplexität nicht reduzieren, sondern viel-
leicht sogar erhöhen, aber die ein Angebot darstellen, mit Deinen Kom-
plikationen umzugehen. Wenn man es so sieht, dann hat man auch einen 
Ort für das Recht und die Verfassung, den ich bei Dir ein bisschen ver-
misst habe. Vielen Dank.



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 181

Markus Kotzur: Meine Frage an Herrn Augsberg ist, ob diese faszinie-
rende Konstruktion der „Auto-Heteronomie“ oder „Hetero-Autonomie“ 
ein konkretes Gegenbild in den grundrechtlichen Statuslehren und in den 
grundrechtlichen Schutzdimensionen finden könnte. Wenn wir an den sta-
tus negativus denken, wäre das ja der mögliche Raum der vermeintlichen, 
ich sage bewusst „vermeintlichen“ Selbstbestimmung in Freiheit vom 
Staat. Wenn wir an den status participativus denken, wäre das der Raum zur 
selbstbestimmten Mitbestimmung. Und diese Mitbestimmung führt dann zu 
einer selbstbestimmten Unterwerfung unter Fremdbestimmung. Wenn wir 
an die Schutzpflichtendimension der Grundrechte denken, könnte man das 
so interpretieren, dass das selbstbestimmte Individuum wiederum Fremdbe-
stimmung akzeptiert in der Erwartung, vor sich selbst geschützt zu werden. 
Und wenn wir an die Drittwirkungslehre denken, die dogmatisch besonders 
schwer zu fassen ist, verschwimmen diese Selbstbestimmungs- und Fremd-
bestimmungsmomente miteinander. Ich hatte auch den Eindruck, dass 
man vielleicht aus ihrem Verwobensein, wenn man das grundrechtstheore-
tisch angereichert zu fassen versucht, vielleicht auch zu der ganz banalen 
Schlussfolgerung kommen könnte, dass das Individuum Fremdbestimmung 
umso leichter akzeptiert, wenn sie oder er den Eindruck hat, dass dadurch 
Selbstbestimmung möglich wird. Und wenn ich ganz provokativ schließen 
darf mit einer gewissermaßen religiösen Anspielung, ist es nicht so, dass 
manche Menschen, welche sich guten Willens wähnen, das „fiat voluntas 
tua“ dann doch mit einer gewissen Nonchalance übersetzen, nämlich als 
„mein Wille geschehe“? Vielen Dank!

Karl-Heinz Ladeur: Ich möchte einen ganz unkritischen Beitrag zum Vor-
trag von Ino Augsberg leisten. Mir scheint das nicht so ganz angekommen 
zu sein, die Bedeutung des Rekurses auf die Paradoxie des Selbst. Viel-
leicht kann man das erläutern durch einen kurzen, oberflächlichen Blick 
auf die Situation in der Französischen Revolution, wo sich in einer ganz 
offenen historischen Lage dann sehr schnell die Frage nach dem Anfang 
stellt. Und auf diese unmögliche Frage gibt es eine praktikable, aber letz-
tens doch unmögliche Antwort von Sieyès, der sagt: Wir brauchen Selbst-
erziehung. Das hört sich nicht besonders überzeugend an, aber er sagt 
nicht abstrakt: Wir brauchen Selbsterziehung, sondern Selbsterziehung 
zum repräsentativen System. Und darin steckt eine tiefe Logik, nämlich 
die Einsicht, dass man Paradoxien nicht auflösen, sondern nur in Bewe-
gung setzen kann. Also man fängt im Grunde mit einer Institution an, die 
schon vorgefertigt war, dem Parlament, und setzt dann einen Prozess der 
Erfahrung, der Wissenserzeugung in Gang, der weitere Erfahrungen und 
Entscheidungen ermöglicht, wobei man immer mitdenken muss, dass schon 
wie am Anfang immer etwas anderes ausgeschlossen wird. Das andere, das 



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte182

wieder eingeführt wird, auf eine weichere Weise, sozusagen durch die Mei-
nungsfreiheit, die zu sagen erlaubt, was vorher praktisch durch Entschei-
dung ausgeschlossen worden ist. Und das scheint mir auch zu erklären, wie 
das Verhältnis zwischen Freiheit und Gemeinschaft, wenn man so will, zu 
verstehen ist. Das hat, vielleicht muss ich das noch sagen, die deutschen 
Idealisten nicht besonders überzeugt: Humboldt hat gemeint, die Franzosen 
haben nicht den deutschen Sinn für Metaphysik des Anfangs im Begriff. 
Aber bei näherem Hinsehen findet man im Hegelschen Begriffsdenken das 
gleiche Verständnis für die Grenzen der Denkbarkeit eines Anfangs: Auch 
der Begriff ist immer nur vorstellbar im Zusammenhang mit dem Wissen, 
das er in Gang setzt.

Genau das ist, glaube ich, der Kern eines repräsentativen Systems, dass 
es mit einem Anfang operiert, der eigentlich unmöglich ist, aber dadurch, 
dass er immer wieder neue Möglichkeiten erzeugt, sich doch letzten Endes 
bewährt, wenn man bedenkt, was ausgeschlossen worden ist. Und deshalb 
noch eine kritische Bemerkung zu Herrn Lindner. Ich wehre mich immer 
dagegen, zu sagen, Freiheit ist beliebig. Freiheit ist meiner Ansicht über-
haupt nicht beliebig, sondern sie steht in diesem Kontext, wie ich es formu-
lieren würde, sozusagen der experimentierenden Gesellschaft. Das Subjekt 
ist ein Teil des Experiments und trägt zu dem Wissen, zu dem gemeinsa-
men Wissen, zu den Erfahrungen bei. Und die Gemeinschaft operiert mit 
diesem als gemeinschaftlich anerkannten Wissen. 

Christoph Schönberger: Auch von meiner Seite vielen Dank für die Refe-
rate. Ich habe auch eine Bemerkung und eine Frage an Herrn Augsberg. Sie 
haben uns ja sehr sprachmächtig und nur moderat verspielt ein eindrucks-
volles Theoriedesign vorgestellt. Die Frage, die mir gekommen ist, ist, ob 
Sie nicht eigentlich wieder eine Variante doch recht bekannter rechtsphilo-
sophischer Grundsatzdiskussionen präsentieren, die wir im Grunde führen 
seit der Zeit um 1800, als die moderne Autonomie entdeckt worden ist. Die 
deutsche Geistesgeschichte ist seither ein ewiges Ping-Pong-Spiel zwischen 
Kant und Hegel. In diesem Ping-Pong-Spiel habe ich Sie eher als Hege-
lianer wahrgenommen, vielleicht ein liberaler Hegelianer und vielleicht 
ein französisch verspielter Hegelianer. Und auf diese Weise erschließt sich 
ja auch vieles. Können Sie mit diesem Befund aber eigentlich so viele 
erschrecken? Oder ist nicht der Befund relativ konsensual, dass es irgend-
wie Individualität gibt und dass diese Individualität gleichzeitig konstitu-
iert, eingebunden ist und sich nicht absolut setzen kann? Damit können Sie 
im Grunde nur libertäre amerikanische Theoretiker wirklich erschrecken. 
Alle anderen werden das im Grundsatz durchaus teilen. 

Ich vermute allerdings: The proof of the pudding is in the eating. Sie 
müssten uns schon einmal sagen, wie Sie das zum Beispiel auf die Ebene 



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 183

der Grundrechte herunterbrechen. Können Sie uns vielleicht an einem Bei-
spiel erläutern, wie Ihr Theoriedesign bei bestimmten grundrechtlichen 
Konstellationen funktioniert? Ich verstehe gut, was Sie auf einer anthropo-
logisch-ontologischen Ebene versuchen, wo Sie die Verwobenheit des Indi-
viduums sehr eindrucksvoll vorführen. Aber wie Christoph Möllers eben 
schon gesagt hat, das Recht versucht, sicherlich zum Teil unterkomplex, 
die in ihrem Theoriedesign beschriebenen Probleme konkret zu bearbeiten. 
Mich würde interessieren, wie Sie das miteinander vermitteln. Sie haben 
sich dazu ein bisschen bedeckt gehalten und sind über den Wassern geblie-
ben. Ich würde sie gern ein wenig auf die Erde locken. 

Rüdiger Wolfrum: Vielen Dank. Ich sollte zunächst einmal dem Vorstand 
für die Auswahl dieser Themen danken, die, wie wir in dieser Diskussion 
sehen, reiche Früchte trägt. Ich finde alle drei Vorträge ausgesprochen anre-
gend und möchte mich aber insbesondere an Herrn Augsberg wenden. 

Herr Augsberg, Sie finden das Anschauungsmaterial für Ihren Vortrag, 
der von anderen ja auch schon qualifiziert worden ist, im Völkerrecht. Die 
Diskussion über indigene Völker oder Minderheiten wird von der selbstbe-
stimmten Bestimmung der persönlichen Identität, (individuellen Selbstbe-
stimmung) geprägt. Ich bin, sagen wir, Mapuche. Das war nicht immer so. 
Lange Zeit sind wir davon ausgegangen, dass dies eine Frage der Fremd-
bestimmung sei, nämlich durch einen Staat. Und bis zu einem gewissen 
Grade tragen wir die Eierschalen dieser Politik auch heute noch mit uns 
herum; vor allem hier in Europa und insbesondere auch in Deutschland. 
Also wer ist Sorbe? Bestimmt das der Sorbe selbst oder bestimmt das der 
Staat? Ich lasse dies einmal offen. 

Aber es existiert eine andere Fremdbestimmung, die genauso wirk-
mächtig ist, nämlich die der betreffenden gesellschaftlichen Gruppe. 
Könnten wir sagen Du bist Mauche oder kann ich nicht sagen, ich bin 
Mapuche und die Mapuche sagen, oh nein, Herr Wolfrum, Sie sind es 
nicht. Sie sehen nicht so aus und sie kennen unsere Gebräuche nicht. Wie 
lösen wir diesen Konflikt auf? Sie haben ihn theoretisch angesprochen, 
zumindest indirekt. 

Und damit komme ich zu meinem zweiten Punkt, den wir gar nicht 
angesprochen haben; es ist dies die Selbstbestimmung des Staates. Sie 
mögen sagen, dies habe hier mit dem Thema nichts zu tun. Es hat sehr viel 
damit zu tun. Denn die individuelle Selbstbestimmung kann sich auf die 
Selbstbestimmung des Staates niederschlagen. Wenn in einer Verfassung 
Bezug genommen wird auf pluralistische Gesellschaften, dann haben wir 
diesen Fall. Hier hat, glaube ich, Paul Kirchhof die Frage gestellt, was kann 
die Verfassung dazu sagen? Anschauungsmaterial hierzu finden Sie in der 
schief gegangenen Verfassung für Chile, in der Verfassung von Bolivien 



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte184

und in der diskutierten Verfassung des Sudans. Hier wird immer wieder 
gesagt, wir sind ein pluralistischer Staat, was auch immer das heißt, gene-
tisch, religiös, kulturell. 

Über die Frage werden wir in der Zukunft diskutieren, weil sie einmal 
diskutiert werden muss, einschließlich der Frage, ob dies für uns in Europa 
relevant ist. Ja, es ist sehr relevant. 

Und schließlich ist da auch eine Frage, die ich meine, hätte angespro-
chen werden können, nämlich, kann eine Gruppe versuchen, ihre Selbsti-
dentifikation zu der des Staates zu machen? Wir haben Beispiele hierfür in 
Europa, in Deutschland, gehabt; dies wäre ein sehr gefährlicher Weg.

Uwe Volkmann: Ich habe eine Frage hauptsächlich an Herrn Augsberg, 
vielleicht auch an Herrn Lindner oder eine Anmerkung dazu. Zunächst zu 
Herrn Augsberg: Ich habe zu meiner eigenen Überraschung alles (oder fast 
alles) verstanden, oder ich glaube zumindest, alles verstanden zu haben 
(oder fast alles). Trotzdem zwei kritische Nachfragen, die erste klang schon 
bei Herrn Schönberger an. Sie betrifft den Neuigkeitswert. Auch ich hatte 
streckenweise den Eindruck, der Neuinszenierung einer schon älteren 
Debatte beizuwohnen, die sich um das Verhältnis von Ich und dem Ande-
ren, von Selbstbestimmung und Fremdbestimmung oder eben von Indi-
viduum und Gemeinschaft dreht. Klassisch wurde diese Debatte geführt 
zwischen Kant und Hegel; heute könnte man etwa noch die Liberalismus-
Kommunitarismus-Debatte in den Vereinigten Staaten nennen, die sich an 
der Konzeption eines ungebundenen Selbst in der Gerechtigkeitstheorie 
von John Rawls entzündete. Dem fügst Du nun eine neue – psychoanaly-
tisch, medientheoretisch, philosophisch informierte – Wendung hinzu, die 
dem Ganzen noch einmal eine zusätzliche Schärfe einträgt. Das Problem 
ist aber, wie es Herr Möllers schon angesprochen hat, dass das Recht diese 
Art von Theorie immer nur in sehr eingeschränkter und auch unterkomple-
xer Form verarbeiten kann, in Form von dem, was Cass Sunstein einmal 
„incompletely theorized arguments“ genannt hat. Wir erwarten eben von 
unserem Verfassungsgericht keine komplizierten Auseinandersetzungen 
mit Habermas’ Diskurstheorie oder mit Žizěk oder Lacan, wer soll das dort 
auch machen? Es sitzt ja kein Augsberg darin, der das leisten könnte, und 
dann kommt es eben zu uns in einer für unser Alltagsverständnis herunter-
gebrochenen Variante. Auch die Menschenbildformel ist eine solche verein-
fachende Zusammenziehung, die aber die möglichen Gegensätze und den 
Versuch, sie zu versöhnen, doch schon auf eine intuitive Weise zum Aus-
druck bringt. Sie ist auch nicht folgenlos, sondern sie bringt eine Grundori-
entierung unseres Rechtssystems zum Ausdruck, durch die es sich markant 
etwa von liberal-individualistischen oder überhaupt stärker individualis-
tischen Systemen wie dem US-amerikanischen oder vielleicht auch dem 



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 185

schweizerischen unterscheidet. Die Menschenbildformel macht dies aber 
zugleich in Gestalt einer normativen Setzung, und das führt mich zu mei-
ner zweiten Frage: Was wird jetzt eigentlich von Deinem Ansatz aus den 
normativen Setzungen, mit denen wir bislang gearbeitet haben? Eine erste 
dieser normativen Setzungen beträfe das Demokratieprinzip selbst, das, 
obwohl es im Titel ausdrücklich auftaucht, in allen Referaten nicht wirklich 
behandelt wurde. Aber gerade da haben wir unterschiedliche Konzeptionen: 
Wir haben formale und individualistische Konzeptionen, die Demokratie 
als bloße Form und Methode der Entscheidungsfindung begreifen, die am 
Ende irgendwelche statistischen Mehrheiten zusammenbringen. Wir haben 
materiale oder vielleicht auch gemeinschaftliche Konzeptionen, die Demo-
kratie als ein gemeinschaftliches Unternehmen von Bürgern begreifen, die 
ihre kollektiven Probleme kollektiv zu lösen versuchen. Mein Verdacht ist, 
dass sich gerade diese letzteren nicht mehr halten ließen, wenn Deine the-
oretische Grundposition zutrifft. Ich würde dann nur gern wissen, was an 
ihre Stelle tritt. Die zweite normative Setzung beträfe das Verhältnis von 
Individual- und Gemeinschaftsinteressen und deren nähere Austarierung. 
Natürlich kann man die Formeln „Gemeinwohl“ und „Gerechtigkeit“ strei-
chen, aber man müsste dann ebenfalls überlegen, was an ihre Stelle treten 
soll. Wenn man das nicht kann, sind wir vielleicht am Ende doch wieder 
stärker bei Herrn Lindner, der sagt, eigentlich können wir auf dieses ganze 
theoretische Brimborium, das „Vorspiel im philosophischen Himmel“, 
komplett verzichten. Wir kommen ja auch so irgendwie zurecht.

Silja Vöneky: Herzlichen Dank für die interessanten Vorträge. Ich habe 
auch eine Frage und kritische Anmerkungen für Sie, Herr Augsberg. Ich 
möchte zwei Ihrer Bemerkung herausgreifen. Sie begannen Ihren Vortrag 
damit, dass Sie vertreten haben, die Totalität der Sprache würde zerfal-
len. Und Sie haben Ihren Vortrag unter anderem damit geendet, dass Sie 
sagen, die Integrationslehre oder die totalitäre Schließung der Integrations-
lehre würde unterlaufen. Ich möchte das deswegen kritisch hinterfragen, 
weil ich glaube, dass es richtig ist, dass es keine Totalität der Sprache gibt, 
wie Wittgenstein in den „Philosophischen Untersuchungen“ dargelegt hat: 
So können wir bestimmte Begriffe der natürlichen Sprache nicht abschlie-
ßend definieren, aber das heißt nicht, dass wir nicht für bestimmte Zwe-
cke Begriffen Grenzen ziehen können und dass wir damit die Ungewissheit 
der natürlichen Sprache eingrenzen können – eben für bestimmte Zwecke. 
Und das machen wir als Juristinnen und Juristen, und das machen wir als 
Gesellschaft. Das ist aber keine Totalität, und es gibt deswegen aus meiner 
Sicht auch keinen Zerfall. 

Auch mit Blick auf die Integrationslehre sehe ich keine Totalität. Auch 
die Integrationslehre, jedenfalls in der Interpretation auf der Grundlage des 



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte186

Grundgesetzes, bedeutet eine Interpretation auf der Grundlage der Grund-
rechte und damit auf der Grundlage von Freiheit. Und aus meiner Sicht 
geht es bei dem Thema Selbstbestimmung und Fremdbestimmung und 
den Überschneidungen beider darum zu bestimmen, was die Grenzen von 
bestimmten Begriffen sind, von bestimmten Instituten, und zwar im Dis-
kurs, in einem Austausch: Wo enden Institute, beispielsweise das Institut 
der Ehe? Wie interpretieren wir Artikel 6 GG? Wann beginnt das mensch-
liche Leben? Und in dieser Interpretation können wir bestimmte Grenzen 
ziehen – auch mit Blick im Übrigen auf wissenschaftliche Erkenntnisse, 
wenn diese denn gegeben sind. Und ich glaube, dass die Dekonstruk-
tion eine liberalen Staatstheorie in Gefahr bringt, wenn man sie zu weit 
überzieht.

Christian Tomuschat: Vielen Dank für drei hervorragende Referate. Herr 
Augsberg hat uns für Vieles die Augen geöffnet, was bisher nicht bedacht 
worden war. Frau Keller hat rechtsvergleichende Aspekte eingebracht, 
wie sie bis dahin noch nicht präsent gewesen waren. Und Herr Lindner 
hat eine völlig neue Dimension eingeführt und mich damit zurückgeführt 
auf etwas, was Ernst Forsthoff in der Geschichte dieser Vereinigung frü-
her gesagt hat: Der Rechtsstaat und der Sozialstaat sind unvereinbar mit-
einander. Ich glaube, das ist überwunden. Die Praxis der Bundesrepublik 
Deutschland hat gezeigt: Wir verbinden den Rechtsstaat und den Sozial-
staat in sehr abgewogener Weise. Aber die Probleme sind damit natürlich 
nicht ausgestanden. 

Die eigentliche Frage lautet: Wie werden die Akzente gesetzt? Wenn 
ich jetzt auf das Referat von Herrn Lindner komme, dann habe ich den 
Eindruck, dass seiner Meinung nach das Individuum seine Freiheit nur in 
einem sozial gesicherten, ständig gestützten Umfeld entfalten kann und 
dass man als Person selbstständig gar nicht zu agieren vermag. In seinem 
Bericht ist interessanterweise das Wort Selbstverantwortung gar nicht vor-
gekommen; erst in der Diskussion vorhin hat er es genannt, und Herr Augs-
berg ist auch darauf zurückgekommen. Damit wird letzten Endes, wenn wir 
der Konzeption von Herrn Lindner folgen, das gesamte öffentliche Leben 
institutionalisiert. Es gibt dann nichts mehr, was dem direkten Zugriff der 
Verfassung entzogen wäre. Damit geht eine ungeheure Stärkung der rich-
terlichen Gewalt einher, der Staat wird zur Versicherungsanstalt für alle. 
Auch Herr Kirchhof hat das vorhin schon kurz angesprochen. Es ist ein 
ungeheures Zutrauen in die Macht des Staates, das sich hier manifestiert. 
Ich will nicht von der DDR sprechen, dort war dieser Glaube ja übermäch-
tig. Aber auch hier ist doch weithin die Meinung vorherrschend, vor allem 
bei Ihnen, bei Herrn Lindner, so glaube ich, der Staat könne eigentlich alles 
richten. Und wo bleibt da die Politik? Die Politik hat keinerlei richtige 



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 187

Entfaltungsfreiheit mehr, sondern es wird alles staatlich gestaltet. Somit 
erscheint dann das Individuum irgendwie nur noch als ein Funktionsele-
ment im Staat und nicht mehr als eigenständige Gewalt. Auch die Gesell-
schaft als solche, die ihr Vertrauen auf die eigene Gestaltungskraft setzt, 
fehlt mir in Ihrem Vortrag. Sie legen alles auf die Gestaltungskraft und die 
Ordnungsmacht des Staates. Das ist meines Erachtens eine Verschiebung, 
die eigentlich nicht dem Gleichgewicht unserer Verfassung entspricht. 

Dietrich Murswiek: Selbstbestimmung und Freiheit werden durch die 
Grundrechte so gut geschützt wie der Verhältnismäßigkeitsgrundsatz als 
Schranke gegen staatliche Freiheitseinschränkungen wirkt. In dieser Funk-
tion hat der Verhältnismäßigkeitsgrundsatz sich in einer Situation der weit-
aus umfangreichsten Freiheitseinschränkungen der Nachkriegszeit, nämlich 
zur Zeit der Corona-Maßnahmen, als stumpfes Schwert erwiesen. Man-
che werden nun sagen, das ist kein Wunder, wenn die Gefahr so außeror-
dentlich groß sei, dann müssten sich Freiheitseinschränkungen auch als 
verhältnismäßig erweisen können, wenn sie sehr weit gehen. Ich meine 
aber, man muss die Corona-Maßnahmen differenzierter betrachten. Und 
hierzu hat Herr Lindner in seinem Referat etwas ganz Wichtiges gesagt. 
Der Verhältnismäßigkeitsgrundsatz wird nicht richtig angewendet, wenn 
man einfach abstrakt den Schutz des Lebens der eingeschränkten Freiheit 
gegenüberstellt. Auf der abstrakten Ebene ist es klar: Leben ist das Funda-
mentale, und das muss dann Vorrang vor der Freiheit haben. Aber darum 
geht es bei der Anwendung des Verhältnismäßigkeitsgrundsatzes nicht, 
sondern wie Herr Lindner richtig sagte, es kommt darauf an, welchen Bei-
trag die konkrete Maßnahme, um die es geht, zum Schutz des Lebens leis-
tet. Ich will das veranschaulichen am Beispiel der einrichtungsbezogenen 
Impfpflicht. Da kann man nicht einfach sagen, die Impfpflicht dient dem 
Schutz des Lebens und der Eingriff in die körperliche Unversehrtheit sei 
demgegenüber marginal. Sondern man muss überlegen, wie schützt die 
einrichtungsbezogene Impfpflicht denn das Leben der vulnerablen Perso-
nen in Krankenhäusern, Arztpraxen? Der Schutz kann doch nur darin beste-
hen, dass die Impfung die Übertragung des Virus, die Ansteckung und die 
weitere Übertragung verhindert. Als man das vor einem Jahr diskutiert hat, 
gingen die meisten noch fälschlich davon aus, dass die Impfung Übertra-
gungsschutz bieten und die weitere Übertragung des Virus effektiv verhin-
dern würde. Wir wissen heute, dass das nicht der Fall ist. Man hätte bei der 
Anwendung des Verhältnismäßigkeitsgrundsatzes prüfen müssen, schützt 
die Impfung überhaupt gegen die Übertragung und wenn ja, in welchem 
Umfang? Und nur dieser Gewinn an Sicherheit kann auf die Waagschale 
gelegt werden, nicht aber das Leben als solches. Und dann kann man even-
tuell zu ganz anderen Ergebnissen kommen.



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte188

Ralf Alleweldt: Vielen Dank für die ganz wundervollen Referate. Insbe-
sondere, vielen Dank, Frau Keller, dass Sie das Thema der Impfpflicht aus-
gesucht haben, das für das Verhältnis von Fremdbestimmung und Selbst-
bestimmung heute das sich wirklich am meisten aufdrängende Thema ist. 
Und meine Fragen gehen auch hauptsächlich an Sie, vielleicht noch ein 
bisschen an Herrn Lindner. 

Ich meine, dass diese Entscheidungen Fragen offengelassen haben. Und 
Sie können vielleicht dazu sagen, ob Sie auch dieser Auffassung sind. Ein 
Punkt ist das Recht auf Leben, und zwar nicht das der potenziellen Corona-
Opfer, sondern das Recht auf Leben derjenigen, die geimpft werden. Es hat 
sich jetzt im Laufe der Zeit herausgestellt, dass es ab und zu, die genauen 
Zahlen sind unsicher, zu Todesfällen nach der Impfung kommt. Und das 
bedeutet, dass es – bei einer insgesamt sehr großen Zahl geimpfter Personen 
– zu Todesfällen kommt, bei denen auch eine Kausalität keinesfalls ausge-
schlossen werden kann bzw. in manchen Fällen gesichert ist. Das bedeutet, 
wenn man jetzt das Recht auf Leben betrachtet, dass einer großen Gruppe von 
Personen gesagt wird: Ihr müsst Euch alle impfen lassen und einige von Euch 
werden dabei sterben. Das ist in den Entscheidungen, jedenfalls des Bundes-
verfassungsgerichts und des Europäischen Gerichtshofs für Menschenrechte, 
die ich kenne, nicht problematisiert worden. Bisher sind wir davon ausgegan-
gen, wenn wir die Frage stellen, ob der Staat einige Personen töten kann, um 
viele zu retten, dass die Antwort bisher Nein war. Aber ich will auch gar nicht 
die Antwort vorgeben. Nur: Müssten dazu nicht verfassungsrechtliche Stan-
dards entwickelt werden? Das kommt in den Entscheidungen nicht vor. 

Anschließend daran: Ihnen sind natürlich allen, aber Ihnen besonders, 
Frau Keller, die verfahrensrechtlichen Schutzvorkehrungen beim Recht 
auf Leben bekannt, nämlich die Ermittlungspflichten. Wäre es eine Mög-
lichkeit zu sagen, wir Juristen, wir wollen uns nicht in die medizinischen 
Fragen zu sehr einmischen, aber wir wollen, dass Todesfälle ordentlich 
ermittelt werden. Wenn jemand kurz nach der Impfung stirbt, müsste das 
im Sinne der Menschenrechtskonvention effektiv untersucht werden, das 
heißt zum Beispiel durch eine unabhängige Stelle. Und das bringt mich 
allgemein zu der Überlegung: Die medizinischen Fragen können von den 
Juristen nicht abschließend beantwortet werden, aber die Juristen sind gut 
darin, sich Schutzvorkehrungen, Strukturen zu überlegen, so dass wissen-
schaftliche Erkenntnisse bei der Wahrheitsfindung bestmöglich berück-
sichtigt werden. Und wäre das auch ein Grund, über die Unabhängigkeit 
der beteiligten Institutionen nachzudenken? Das Paul-Ehrlich-Institut und 
das Robert-Koch-Institut sind Bundesbehörden. Wie frei wäre denn das 
Paul-Ehrlich-Institut nach einem Jahr Impfkampagne gewesen, zu sagen, 
wir haben jetzt gemerkt, die Impfung ist doch nicht so sicher, wie wir am 
Anfang annahmen? 



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 189

Und, letzte Bemerkung, wir sind alle kalt erwischt worden von die-
ser Pandemie, nicht nur persönlich, sondern auch juristisch. Mit anderen 
Gefahren haben wir gelernt umzugehen. Wir gehen mit Kriminalität um, 
mit Terrorismusgefahr. Und teilweise haben der Gesetzgeber, der Verfas-
sungsgeber, teilweise die Rechtsprechung und auch die Staatsrechtswissen-
schaft sich Strukturen überlegt, wie wir mit großen Gefahren umgehen und 
den Staat dabei gleichzeitig bändigen. Ich glaube, dass das beim Infektions-
schutz noch nicht recht gelungen ist, sondern dass wir vielleicht so etwas 
wie ein Virusverfassungsrecht oder ein Infektionsverfassungsrecht brau-
chen. Mich würde Ihre Meinung dazu interessieren. 

Franz Mayer: Franz Mayer, Universität Bielefeld. Ich möchte eine allge-
meine Bemerkung vorab machen. Es gibt einen Bereich für Staatsrechts-
lehrerinnen und Staatsrechtslehrer, wo die Selbstbestimmung bei Null liegt 
und die Fremdbestimmung bei 100%. Das ist die Themenwahl für diese 
Tagungen und wohl auch der Themenzuschnitt. Verstehen Sie mich nicht 
falsch: Ich glaube, wir haben faszinierende Fragestellungen heute hier ver-
handelt. Das zeigt ja auch die anhaltende Diskussion. Aber ich will doch 
sagen, dass ich es etwas bedauere, dass wir die 100 Jahre Staatsrechtsleh-
rervereinigung überhaupt nicht haben thematisieren können im Rahmen 
des heutigen Nachmittags. Sie kamen schlicht nicht vor. Deswegen möchte 
ich die Anregung geben, dass wir in 19 Jahren, also wenn dann die 100. 
Tagung stattfindet, die Zeitspanne dann entsprechend auch sich in den The-
men spiegeln lassen. 

Ich will gleichwohl für die umfassenden Referate danken und noch zum 
Thema Impfpflicht etwas sagen. Mir scheint, die Impfpflicht ist doch ein 
wirklich anschauliches Beispiel dafür, wie sich die Selbstbestimmung der 
einen als Fremdbestimmung für die anderen auswirkt, die dann eben höhe-
ren gesundheitlichen Risiken ausgesetzt sind, weil Einzelne auf ein Recht 
auf Nichtimpfung beharren. Wir verarbeiten das rechtlich mit dem Über-
maßverbot einerseits, mit dem Untermaßverbot zum anderen. Das Unter-
maßverbot war wohl hier, bei Covid 19, nicht berührt. Es besteht also ein 
Korridor, in dem politisch entschieden werden kann, vielleicht auch muss. 
Der judicial self-restraint, den wir beobachtet haben, den halte ich auch für 
richtig, weil das den besagten Korridor ermöglicht hat. Und bei unsicherer 
Faktenlage ist mir dann doch lieber, dass Politiker und Politikerinnen ent-
scheiden, die dann später auch zur Verantwortung gezogen werden können, 
und nicht Juristen und Juristinnen. 

Ich will eine konkrete Frage an Frau Keller stellen: Sie haben den Ver-
gleich als Ländervergleich angelegt. Das führt für Deutschland auf interes-
sante Überlegungen. Der Infektionsschutz bewegt sich im Bereich der kon-
kurrierenden Gesetzgebung. Man könnte fragen, ob die Impfpflicht nur in 



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte190

einzelnen Bundesländern eingeführt werden kann, ob das rechtlich möglich 
wäre. Ich möchte Sie, nachdem Sie sich intensiver auf der Vergleichsebene 
mit dem Thema befasst haben, fragen, ob Sie aus dieser Vergleichspers-
pektive mit uns Beobachtungen teilen können, und zwar zu der Frage, ob 
sich das Austarieren zwischen Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in 
föderalen Ordnungen besser verarbeiten lässt und dort besser gelingt. 

Kai von Lewinski: Der Zufall und die Weisheit der Sitzungsleitung hat 
mir jetzt die letzte Frage zugewiesen, und ich habe tatsächlich eine erdende 
Frage oder eine Frage zur Erdung. Es verwundert, wenn das Thema 
„Selbstbestimmung und Fremdbestimmung“ ist, dass in keinem der Refe-
rate ein Terminus auftaucht, der zwar nicht im Verfassungstext selbst ent-
halten ist, aber in Gestalt der „informationellen Selbstbestimmung“ doch 
aus der Rechtsprechung des Verfassungsgerichts stammt. Warum haben die 
Referate und auch bisher die Diskussion diesen nicht thematisiert?

Nun kann man sagen, dass das Recht auf informationelle Selbstbestim-
mung damals so ein bisschen dahingeworfen war und dogmatisch verun-
glückt ist usw. Aber gerade an solchen dogmatischen Unglücken, auch wenn 
sie ja nun auch schon lange zurückliegen und schon lange verhandelt wer-
den, würde man doch über unser Thema Selbstbestimmung, Fremdbestim-
mung usw. einiges lernen können. Ich möchte diese Frage, also die Rück-
kopplung an das, was wir als verfassungsrechtliches Proprium schon haben, 
hier noch einmal in den Raum stellen und bitten, die Themen oder Thesen 
aus den Referaten zu diesem rechtlichen Befund in Bezug zu setzen, sodass 
wir diese anschlussfähig zum Verfassungsrecht besprechen können.

Frank Schorkopf: Danke. Dann kommen wir zu den Schlussworten. Wir 
gehen in der Reihenfolge der Referate vor, zunächst Herr Augsberg, bitte. 

Ino Augsberg: Ganz herzlichen Dank. Ich glaube, ich kann die meisten 
Fragen zusammenfassen. Nur die Frage von Frau Vöneky würde ich vor-
anstellen. Es ging mir nicht darum zu sagen, dass es die Totalität der Spra-
che gibt. Und ich würde natürlich auch sagen, dass bei Wittgenstein die 
Pointe gerade darin liegt, dass in der Moderne die göttliche Instanz fehlt, 
die früher die Verknüpfung von Sprache und Welt garantierte. Eben deswe-
gen wird die Gebrauchstheorie der Sprache nötig, eben deswegen zerfällt 
die Sprache aber auch in eine Unzahl von Sprachspielen, so dass gerade 
keine Einheit mehr gewährleistet ist. Trotzdem kann Kommunikation funk-
tionieren. Wir verständigen uns einigermaßen konsonant miteinander. Aber 
von einer Einheit oder einer Totalität kann nicht mehr die Rede sein. Für 
die Integration gilt Entsprechendes. In dieser Hinsicht würde ich schlicht 
sagen, dass das, worauf ich verweisen wollte, der Fluchtpunkt einer mögli-



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 191

chen Lektüre der Integration ist, wie sie Kelsen vorgelegt hat. Dort werden 
ganz klar protototalitäre Tendenzen dieser Bewegung benannt. Daran kann 
man anknüpfen. 

Die anderen Punkte würde ich zusammenfassen unter dem Aspekt 
einerseits einer philosophiehistorischen, wenn Sie so wollen, Selbstver-
ortung und andererseits des möglichen Übergangs in die Normativität. 
Die philosophiehistorische Verortung oder die Bestimmungen, die hier 
versucht worden sind, habe ich mit Interesse gehört. Manches hat mich 
erstaunt, etwa die Einordnung als eine Art Hegel mit französischem 
Akzent. Mag sein, mir erscheint das ehrlich gesagt nicht allzu plausi-
bel. Ich würde eher sagen, dass mein Freiheitsverständnis tatsächlich das 
kantische ist. Und zwar gerade, weil Kant einerseits auf der Autonomie 
insistiert und andererseits in seiner Autonomiekonzeption zugleich darauf 
beharrt, dass es in der Autonomie das nomische Element gibt, dass sich 
also nicht das autos vollständig vor den nomos drängt. Kant übernimmt 
in diesem Zusammenhang eine paulinische Metapher und spricht ganz 
ausdrücklich von dem „Joch“ des Gesetzes, das wir nun aber nicht mehr 
von uns werfen sollen, sondern das wir als das Joch des Gesetzes tragen 
müssen – nur dass es, so Kant, weil die Vernunft selbst es uns auferlegt, 
ein „sanftes“ Joch ist. Genau diese Spannung, glaube ich, gilt es aufrecht-
zuerhalten – und also Kant wieder zu lesen. Deswegen würde ich auch 
keinen Vorwurf darin sehen, dass ich Ihnen nichts Neues berichtet habe. 
Das, was ich Ihnen vorgestellt habe, ist natürlich vor allem eine Relek-
türe, eine Auseinandersetzung mit einer Diskussion, die ja auch nicht mit 
dem heutigen Referat abgeschlossen sein wird. Das scheint mir zu dieser 
Perspektive zu sagen zu sein.

Damit komme ich zu der Frage nach dem Übergang zum Normativen. 
Wie lässt sich das Ganze konkretisieren? Ich habe in dieser Hinsicht in den 
beiden Fragen von Uwe Volkmann und Christoph Möllers etwas divergie-
rende Positionen wahrgenommen. Denn ich habe bei Christoph Möllers den 
Akzent nicht darin gesehen, dass das Recht einfach mit unterkomplexen 
Konstruktionen arbeiten muss. Ich hätte seine Anmerkung eher so verstan-
den, und das fand ich sehr interessant und würde diese Lesart meinerseits 
unterstreichen wollen, dass das Recht, wenn es mit unterkomplexen Kon-
struktionen arbeitet, dabei zugleich im Modus des Als-ob operiert, der sich 
über bestimmte sonstige Befunde bewusst hinwegsetzt. Das mag dann eine 
Vereinfachung sein, aber keine Vereinfachung nur aus bornierter Ignoranz, 
sondern eine Vereinfachung, die eine spezifische Funktion erfüllt und sehr 
elaboriert ist oder jedenfalls sein kann. Da lag aus meiner Sicht eine kleine 
Differenz zwischen den Beiträgen. 

Lassen Sie mich zum Abschluss noch ein konkretes Beispiel nennen, 
um meine Ausführungen mit der Frage zu verknüpfen, wie der Übergang 



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte192

von der abstrakt-theoretischen Ebene in die konkretere Auseinandersetzung 
funktionieren kann. Ich möchte dafür auf jenen Begriff zurückgreifen, der 
dafür offenbar am wenigsten geeignet ist, weil er besonders abstrakt und 
vielleicht zunächst unverständlich erscheint, nämlich den ganz am Ende 
des Referats genannten Begriff der Heter-Auto-Nomie. Was kann das kon-
kret heißen, dass das Recht mit etwas anderem als Recht konfrontiert ist? 
Was heißt es, sich ein Recht vorzustellen, das sich selbst mit dem Nicht-
Recht infiziert, offenbar ganz bewusst, um auf diese Weise die Selbst-
Totalisierung zu verhindern? Das ist doch offensichtlich eine sehr abstrakte 
Idee. Aber ich würde sagen, Sie können diese Idee sehr gut konkretisieren 
in dem Moment, in dem Sie sagen: Genau das, diese Heter-Auto-Nomie, 
leistet die Menschenwürde.

Die Grundrechte sind nach der Luhmann’schen Lesart Schutzmechanis-
men gegen Expansionstendenzen anderer gesellschaftlicher Sphären, also 
Schutzmechanismen etwa gegen eine Überökonomisierung, eine Übertheo-
logisierung, allgemeiner gesprochen gegen jedwede Vereinnahmung der 
Gesamtgesellschaft durch einzelne partikulare Rationalitäten. Die Men-
schenwürde ist vor diesem Hintergrund dann möglicherweise der Mecha-
nismus, der die vollständige Juridifizierung der Gesellschaft verhindert, 
und zwar genau dadurch, dass sie sich als abwägungsresistentes Gebilde 
darstellt und als solches dem Recht selbst Schranken setzt. Mit der Men-
schenwürde wird danach eine letzte Bastion anerkannt, die selbst für die 
rechtlichen Mechanismen und Verfahren nicht mehr zugänglich ist und nur 
als eine Art eingekapseltes X, dann natürlich in den juristischen Verfahren, 
operationalisiert werden kann. Das scheint mir eine jedenfalls aus meiner 
Sicht plausible Lesart der Funktion der Menschenwürde zu sein. 

Und dann? Dann wäre der notwendige zweite Schritt die Beantwor-
tung der Frage, wie man diese Menschenwürde inhaltlich näher bestimmen 
kann. Dieser Schritt müsste in die Richtung dessen gehen, was ich vorhin 
bereits auf die Frage von Herrn Rixen zu antworten versucht hatte. Die 
Menschenwürde dürfte dann gerade nicht länger nur auf ein mit einer etwas 
hemdsärmeligen Kantinterpretation verknüpftes Modell der Autonomie 
gestützt werden. Erst recht nicht darf sie, in einer Art narzisstischen Selbst-
verdoppelung dieses Modells, zur autonomen Selbstbestimmung erklärt 
werden. Sie müsste vielmehr wiederum in dieser Spannung zwischen Auto- 
und Heteronomie, verstanden werden. Das bedeutet dann erneut, die Würde 
nicht nur in der Autonomie als Fähigkeit, sondern ebenso in der Verletzlich-
keit zu begründen. Vielen Dank.

Helen Keller: Vielen Dank. Ich möchte drei Punkte aufnehmen. Das erste 
ist der Impfschaden. Tatsächlich kommt der Impfschaden in den untersuch-
ten Urteilen nur am Rande zur Sprache. Ich glaube, das liegt daran, dass 



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 193

wir eine etablierte Rechtsprechung in allen Ländern haben, die sich auch 
mit den europäischen Standards zu Impfschäden deckt. Da, wo es eine 
Impfpflicht gibt, braucht es notwendigerweise auch eine gesetzliche Rege-
lung für eine relativ einfache Deckung von Impfschäden. Das ist auch der 
Standard der EMRK, wie der EGMR in Vavřička und andere gegen die 
Tschechische Republik festgehalten hat. Zur Idee, ob man aus Artikel  2 
EMRK eine Pflicht ableiten könnte zur Aufklärung von Impfschäden, 
kann ich Folgendes sagen: Diese prozedurale Pflicht im Falle eines tödlich 
endenden Impffalles gibt es. Aber, wenn Sie einen Impfstoff haben, der 
nach dem europäischen und nationalen Zulassungsverfahren auf den Markt 
gekommen ist, glaube ich nicht, dass Sie über Artikel 2 EMRK eine wei-
tergehende Haftung für einen Impfschaden ableiten können. Der betroffene 
Staat könnte dann nämlich argumentieren: „Wir haben uns an die Zulas-
sungsvoraussetzungen gehalten. Unsere nationale Gesundheitsbehörde hat 
den Impfstoff zugelassen, auch europäisch ist er zugelassen.“ Dann ist man 
da fein raus. Ein Restrisiko bleibt. Ich glaube nicht, dass in dieser Situa-
tion prozedural aus Artikel 2 etwas abzuleiten ist, das über die Deckung des 
Impfschadens hinausgehen würde, wenn dieser außergewöhnliche Todesfall 
korrekt untersucht worden ist.

Das zweite ist die Verhältnismäßigkeit und deren Prüfung – sie habe 
sich als stumpfes Schwert erwiesen. Zum Teil kann ich diesen Satz unter-
schreiben. Ich möchte aber auch betonen, dass das eine genuin deutsche 
Diskussion ist. Der Verhältnismäßigkeitsgrundsatz ist zwar das große 
Exportprodukt aus der deutschen Verfassungsdogmatik. Er ist fast in alle 
Länder übergeschwappt, und die Gerichte in den anderen Ländern geben 
sich große Mühe, die Verhältnismäßigkeitsprüfung auch korrekt durch-
zuführen. Sie wird aber in vielen Rechtsordnungen sehr viel oberfläch-
licher praktiziert als in Deutschland. In Deutschland wiederum, habe ich 
das Gefühl, sind wir an einem Grad der Ziselierung der Verhältnismä-
ßigkeitsprüfung angelangt, die auch die dortigen Gerichte herausfordert. 
Bei der rechtsvergleichenden Analyse lässt sich sagen, dass die deutschen 
Gerichte sicher am gründlichsten sind, wenn es darum geht, die Ver-
hältnismäßigkeit zu prüfen. Aber die Prüfung ist wirklich schwierig und 
intellektuell anspruchsvoll. Was ist das Ziel, das wir in der Pandemie ver-
folgen? Was ist das Instrument, das wir anwenden wollen? Was wägen 
wir da eigentlich ab? Das ist neben all dem wissenschaftlichen Hinter-
grundwissen, das die Richterinnen und Richter haben sollten, intellektuell 
wirklich schwierig. 

Der letzte Punkt, den ich aufgreifen möchte, ist der Föderalismus in der 
Pandemie. Ich hatte ursprünglich einen Teil in meinem Referat zum Föde-
ralismus, weil die Frage, welche Ebene im Bundesstaat aktiv werden soll, 
gerade auch aus der schweizerischen Perspektive total spannend ist zu 



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte194

untersuchen. Was bringt es eigentlich, wenn wir die Pandemiemaßnahmen 
auf kleinere Einheiten herunterbrechen? Ich habe das am Schluss wegge-
lassen, weil die Impfprogramme immer landesweit Anwendung fanden. 
Wahrscheinlich kann man die Aufgabenteilung im föderalen Staat auf eine 
einfache Formel bringen – so jedenfalls auf der Grundlage der schweize-
rischen Erfahrung: „Da, wo die kantonalen Regierungen innovativ waren 
und bereit waren zu experimentieren, da hat der Föderalismus etwas 
gebracht.“ Zum Beispiel hat der Kanton Graubünden, weil er die Skisaison 
retten wollte, eine konsequente Teststrategie durchgeführt. Am Skilift, beim 
Einkaufen, beim Après-Ski – überall konnte man sich testen lassen und 
der Kanton hat die Kosten gedeckt. Diese Teststrategie bildete dann das 
Vorbild für die Bundesebene. Nachdem man im Bund gesehen hatte, dass 
diese Strategie funktioniert, war man auch bereit, die Kosten zu überneh-
men. Aber wenn die kantonalen Regierungen die heiße Kartoffel einfach 
dem Bund zugeschoben haben, dann endete das in einem Fiasko. Dann hat-
ten wir hier eine Regelung und da eine andere. Die Leute waren verwirrt. 
Gerade in kleinräumigen kantonalen Verhältnissen machte dieser Flicken-
teppich keinen Sinn. Basel-Stadt hatte beispielsweise eine andere Rege-
lung als Basel-Landschaft, was die Restaurantschließungen betraf. Das hat 
nicht funktioniert. Ohne ein Minimum an Koordination im föderalen Staat 
funktioniert es nicht. Und eben der Föderalismus ist nur gut, wie die untere 
Ebene bereit ist, innovativ zu experimentieren.

Josef Franz Lindner: Herzlichen Dank für die Fragen und Anregungen. 
Die waren jetzt für mich etwas weniger. Ich möchte aber doch ein paar 
grundsätzliche Dinge aufgreifen, wo ich auch bei Herrn Tomuschat ins-
besondere ein Missverständnis dessen vermute, was ich eigentlich sagen 
wollte. 

Zunächst, Herr Ladeur und Herr Volkmann, zu meinem Ansatz, dass 
man Freiheit zunächst als beliebiges Handeln denken muss. Das ist kein 
realer, auch kein rechtlicher Begriff, sondern ich verstehe das als analyti-
schen Maßstabsbegriff. Erst wenn ich Freiheit als beliebige denke, kann 
ich überhaupt feststellen, ob in einer bestimmten staatlichen oder sonsti-
gen Maßnahme ein Freiheitseingriff oder ein Eingriff in die Selbstbestim-
mung liegt. Sie haben das selber vorgeführt, Herr Ladeur, indem Sie gesagt 
haben, die Gesellschaft operiert mit den Menschen oder vielleicht auch der 
Staat operiert mit den Menschen, indem er Gesetze erlässt und dann schaut, 
wie damit umgegangen wird, wie sich das bewährt. Mit dieser Vorstellung 
sind Sie doch genau in einer Situation, dass Sie mögliche Verkürzungen 
von Selbstbestimmung, die in solchen Operationen liegen, gar nicht mehr 
aufdecken können. Das funktioniert nur, wenn Sie einen analytischen Maß-
stab haben, an dem Sie Freiheitsgefährdungen als solche erkennen kön-



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 195

nen. Das wäre mir schon noch mal wichtig festzuhalten. Sie hatten, Herr 
Volkmann, am Schluss gesagt, ich hätte auf philosophisches „Brimborium“ 
verzichtet. Das habe ich bewusst und eben deswegen gemacht, da ich zu 
einem völlig unterschiedlichen Konzept eines Vortrags komme, je nach-
dem, ob ich einen kantischen Begriff von Freiheit und Selbstbestimmung, 
einen hegelianischen Begriff, einen verantwortungsethischen Begriff, einen 
aristotelischen Begriff – den es auch gibt – zugrunde lege. Deswegen habe 
ich mich dafür entschieden: „Nein, solche Vorverständnisse möchte ich hier 
nicht transportieren.“ Sondern ich gehe eben von einer analytischen Ebene 
aus, die transzendent und auch transzendental weitestgehend reduziert ist. 
Das möchte ich noch mal festhalten, da es um den grundsätzlichen Maßstab 
geht. 

Herr Tomuschat hat gesagt, ich würde für einen Staat als „Sich-um-alles-
Kümmerer“ plädieren. Das ist ein Missverständnis. Ich habe nur versucht, 
eine Entwicklung aufzuzeigen, die in Richtung Etatisierung verläuft, die 
bestimmte Ursachen hat, unter anderem auch das Bundesverfassungsge-
richt. Ich sehe diese Entscheidungen gar nicht negativ. Gleichwohl habe 
ich versucht, deutlich zu machen, dass es eher nicht wünschenswert wäre, 
wenn jetzt die Dogmatik oder das Bundesverfassungsgericht aus den neuen 
sozialen Grundrechten auf Bildungsstandards oder gesundes Aufwachsen 
konkrete Aufgaben des Staates in beliebiger Weise ableitet. Davor wollte 
ich warnen, aber gleichwohl aufzeigen, dass es diese etatistische Tendenz 
eben gibt. Zu Herrn Alleweldt würde ich sagen: Nein, wir brauchen kein 
eigenes Infektionsschutzverfassungsrecht, sondern eine saubere Aufarbei-
tung der Infektionsschutzmaßnahmen, mit unserem vorhandenen, dogma-
tischen Handwerkszeug. Daraus folgt dann eine gewisse Kritik. Ob man 
das dann Infektionsschutzverfassungsrecht nennt, ist genauso unerheblich 
wie, ob man von einem Umwelt-, Bildungs- oder sonstigen Verfassungs-
recht spricht. Aber die dogmatische Aufarbeitung, die braucht man natür-
lich schon. 

Herr von Lewinski, die „Erdung“ hatte ich eigentlich im informationel-
len Selbstbestimmungsrecht auch versucht einfließen zu lassen und hatte 
das als disruptive Entwicklung der Emanzipierungsdynamik dargestellt. 
Wohin das Recht auf informationelle Selbstbestimmung allerdings heute 
tatsächlich geführt hat mit einer im Grunde nicht mehr lesbaren und über-
schaubaren Anzahl von allgemeinen und speziellen und sicherheitsrechtli-
chen Datenschutzvorschriften – da bin ich mir nicht sicher, ob das unbe-
dingt zu einem Mehr an Selbstbestimmung geführt hat. 

Das wären meine Anmerkungen gewesen.

Frank Schorkopf: Das ist Ihr Dank. Und ich danke im Namen des Vor-
stands auch für die Referate, für Ihr Engagement und die Zeitdisziplin. Wir 



Aussprache, Zwischen- und Schlussworte196

liegen gut in der Zeit, ich schließe jetzt hier und darf Sie noch einmal, auch 
in Herrn Franzius‘ Namen, an 17:30 Uhr erinnern. 18:00 Uhr geht es los. 
Gehen Sie bitte in das Rathaus hinein und geben die Jacken ab, damit wir 
wirklich um 18:00 Uhr beginnen können. Sie stellen sich vor das Bremer 
Rathaus mit Blick darauf, dann werden Sie sehen, wohin Sie gehen müs-
sen. Herzlichen Dank, bis nachher.


