4. Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

Frank Schorkopf: Verehrte Kolleginnen und Kollegen, herzlich willkom-
men zu unserer Nachmittagssitzung, zur Aussprache. Es sind Redebeitrige
eingegangen. Wir haben diese, wie Sie das kennen, gesichtet und struk-
turiert. Wir miissten es bis etwa fiinf oder zehn nach Vier schaffen. Wir
beginnen mit einem ersten Block von jeweils drei Meldungen. Dann gibt es
eine Intervention unserer Referenten und dann machen wir einen zweiten
Block, der in etwa ebenso grof3 sein wird. Es folgt ein Schlusswort. Kurz-
interventionen, die Betonung liegt auf kurz, sind moglich. Zeigen Sie das
bitte an. Wir beginnen mit Eckart Klein, dann Paul Kirchhof und Michael
Fehling. Bitte.

Eckart Klein: Wir haben viel von Selbstbestimmung und Fremdbestim-
mung gehort, von dieser zwischen ihnen bestehenden Gegensitzlichkeit,
aber auch von der Wechselbeziiglichkeit ihrer gegenseitigen Beeinflussung.
Ich mochte Thnen fiir diese Vortrige sehr herzlich danken. Da ich der erste
Diskussionsredner bin, darf ich diesen Dank aussprechen und sagen, dass
diese Reihenfolge der philosophischen Betrachtungen, der an bestimmten
Fallen klar gemachten Entwicklung von Selbstbestimmung und Fremdbe-
stimmung und dann der vielleicht beide vereinigenden letzten Darstellung
wunderbar stimmig war. Meine Frage an alle drei ist sehr kurz. Welchen
Stellenwert hat das Verantwortungsprinzip zwischen Selbstbestimmung und
Fremdbestimmung? Selbstverantwortung nicht im Sinne eben der Selbstbe-
stimmung, sondern einer Verantwortung, die man gerade gegeniiber ande-
ren und der Gesellschaft hat. Das ist mir zu kurz gekommen, denn das ist ja
ein Prinzip, das moglicherweise diese Gegensitzlichkeit zwischen Selbst-
bestimmung und Fremdbestimmung etwas entschirft. Ich wire also dank-
bar, wenn dieses Prinzip der Verantwortung fiir andere, fiir die Gesellschaft
insgesamt, innerhalb dieser Pole Selbstbestimmung und Fremdbestimmung
néher bestimmt wiirde. Danke vielmals.

Paul Kirchhof: Wir haben drei Referate gehort, die, jedes fiir sich, inhalt-
lich und methodisch geschlossen in der Frage nach Selbstbestimmung und
Fremdbestimmung einen Beitrag zur Idee der verfassten Freiheit geleistet



164 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

haben. Ich mochte die drei Referenten in einen Dialog miteinander bringen,
indem ich ihnen jeweils die gleiche Frage stelle: Was ist beim Ausgleich
zwischen Selbst- und Fremdbestimmung Aufgabe der Verfassung? Was soll
eine Verfassung leisten?

Herr Augsberg, Sie entfalten im Prinzipiellen das Recht als Spracher-
eignis und stellen dar, dass die liberale Demokratie Selbst- und Fremdbe-
stimmung miteinander versohnt. Dieser individualisierende Ansatz kdnnte
exemplarisch verdeutlicht werden. Ein Richter gewinnt Zugang zur Ver-
fassung und ihrer Auslegung durch den Antrag eines Betroffenen, der sich
in seinen Rechten verletzt fiihlt und von der Verfassung Abhilfe erwartet.
Wir ndhern uns der Verfassung in der Sicht des Falles, der individuellen
Anfrage an das Recht. Dabei gewiéhrt die Verfassung dem Betroffenen nicht
Freiheiten, sondern Freiheitsrechte, die sich stets in der Begegnung unter
Menschen ereignet, deshalb definiert, begrenzt sind, auf das Gegeniiber
und das Gemeinwohl abgestimmt werden.

Nun haben wir allerdings gegenwiértig eine grofle Zahl von Menschen
in wirtschaftlicher Not, denen der Staat wie ein Generalversicherer durch
Finanzhilfen zu helfen sucht. Diese Versicherung wird durch Kredit finan-
ziert, den zukiinftige, heute noch wehrlose Steuerzahler tragen miissen. Der
Empfinger der Staatsleistung fiihlt sich in seiner Selbstbestimmung bestérkt,
der Finanzier fremdbestimmt, ohne dass ein Parlament diese Fremdbestim-
mung in konkreten Titeln und Kapiteln des Staatshaushalts gebilligt hitte.
Was sagt die Verfassung zu dieser Form einer verfassten Freiheit?

Frau Keller, Sie haben fiir die Covid-Pandemie untersucht, wie unter-
schiedliche Staaten in unterschiedlichen Methoden des verbindlichen
Regelns, der Aufklarung und Werbung, der finanziellen Steuerung den
durch das Virus verursachten Gefahren begegnen. Auch hier bestimmt die
Anfrage an das Recht dessen Antwort. Die Pandemie wandelt das prin-
zipielle Vertrauen in die Redlichkeit und Ehrbarkeit der Menschen in ein
begrenztes Misstrauen gegeniiber dem Menschen, der Infektionstriger sein
kann. Diese verdnderte Realitit wird bei Anwendung des Verhéltnismé-
Bigkeitsprinzips zur Folge haben konnen, dass die Eignung und auch die
Erforderlichkeit abstrakt-kollektiv beurteilt werden darf, die Zumutbar-
keit hingegen individuell bestimmt werden muss. Dabei verdndert die tat-
sdchliche Gefahr die Ma@stdbe der Gefahrenabwehr und der sozialstaatli-
chen individuellen Bediirfnisse. Wenn Sie am Schluss resiimierend von
einer Statistik der Impferfolge in den verschiedenen Staaten berichten und
dort Italien an der Spitze sehen, diirfte dieser Erfolg seine Ursache nicht
in der Gesetzgebung und Rechtsprechung finden, sondern in der Realitdt
der Todesfille — der aktuellen Erfahrung der Verletzlichkeit und Vergéng-
lichkeit des Menschen, von Todeserfahrungen, die sie am Beispiel von Ber-
gamo eingehend geschildert haben.



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 165

Herr Lindner, Thre eindrucksvolle, wirklichkeitsnahe und dogmatische
Analyse der verschiedenen aktuellen Problemfelder von Fremdbestimmung
und Selbstbestimmung veranlasst ebenfalls die Frage nach der Aufgabe der
Verfassung. Konnen Sie Thr Postulat, das Zweckverwirklichungsbediirfnis
miisse eigenstindig gepriift werden, fiir die Breitenwirkung gegenwértiger
Staatsfinanzierungen erlautern? Wiirden Sie Thre zutreffende Vorstellung,
dass Freiheitsermdglichung, Freiheitszuteilung und Freiheitsvorsorge grofB-
tenteils Politik und nicht Rechtsanwendung ist, mit den Kategorien von
Verfassungsvoraussetzungen und Verfassungsinhalten, gesetzlichen Frei-
heitsgestaltungen und Freiheitseingriffen verbinden?

Frank Schorkopf: Als nichster Herr Fehling, Ich nenne die néchsten drei,
damit Sie sich vorbereiten konnen: Herr Thym, Herr Calliess und Herr
Engel, bitte. Aber jetzt erst Herr Fehling.

Michael Fehling: Meine Frage richtet sich in erster Linie, aber nicht aus-
schlieBlich, an Herrn Lindner. Wie ich finde, haben Sie uns im Ansatz sehr
iiberzeugend diese zwei Entwicklungslinien vor Augen gefiihrt: auf der
einen Seite in Richtung mehr Emanzipation und in diesem Sinne Selbst-
bestimmung des Einzelnen; auf der anderen Seite gestiegene staatliche
Verantwortung mit einem gewissen Hang zum Etatismus. Dabei haben Sie
nach meiner Erinnerung auch angedeutet, dass dies keine absoluten Gegen-
sitze sind. Statt der bloflen Freiheit durch Rechtstitel, wie wir sie bei der
Abwehrfunktion der Grundrechte haben, sollte jetzt aus meiner Sicht die
alte Diskussion nach realer Freiheit stdrker in den Vordergrund riicken.
Meine Frage wire also nun: Ist die Ausrichtung auf reale Freiheit eine
Schnittmenge zwischen diesen beiden Entwicklungslinien, die Sie uns
geliefert haben?

Personlich habe ich insoweit sehr viel Sympathie fiir den Ansatz des
ehemaligen Okonomie-Nobelpreistrigers Amartya Sen mit seinem Capa-
bility Approach, d.h. dem Fokus auf individuelle Verwirklichungschancen.
Dieses theoretische Konzept muss man aber selbstversténdlich nicht teilen.
Wenn man {iber reale Freiheit spricht, so hitte ich noch eine Anschluss-
frage an Sie, Frau Keller: Was bedeutet das fiir die Grundrechtsfunktionen?
Miissen dann, so wiirde ich auch die Lehren aus der Pandemie zusammen-
fassen, die Schutzfunktion und die Abwehrfunktion als prinzipiell gleich-
rangig und gleichwertig gedacht werden? Sollte man also endgiiltig die
Pramisse vom ,,Vorrang der Freiheit im Sinne des Prima facie-Vorrangs
des Abwehrrechts verabschieden? Und im Hinblick auf Andeutungen bei
Herr Lindner im Zusammenhang mit dem allgemeinen Gleichheitssatz:
Wire in der Konsequenz nicht vor allem die Dogmatik der Teilhabefunk-
tion der Grundrechte weiter auszubauen?



166 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

Daniel Thym: Es ist einleuchtend, wenn Herr Augsberg die Spannung
zwischen Fremd- und Selbstbestimmung dadurch auflost, dass er die
Fremdbestimmung in die kollektive Selbstbestimmung iibersetzt. Das
funktioniert natiirlich nur innerhalb der liberalen Demokratie, ideal-
typisch im Nationalstaat, prinzipiell aber wahrscheinlich auch in der
EU oder dariiber hinaus. Nun gibt es aber immer auch ein Auflen die-
ser liberalen Demokratie, denn kollektive Selbstbestimmung produziert
Externalititen. Um es ganz konkret zu machen: Wenn im globalen Nor-
den viel CO, produziert wird, erodiert die Lebensgrundlage peruani-
scher Bauern. Oder wenn die EU-Mitgliedstaaten ein Einreiseverbot fiir
Russen verhdngen, konnen diese hier kein Asyl mehr beantragen. Und
wenn Deutschland den Onlinevertrieb von Arzneimitteln verbietet, dann
erschwert das fiir ausldndische Apotheken den Marktzugang. In der Eur-
opa- und Volkerrechtswissenschaft wird versucht, diese Spannungslage
iber die Grundrechte und Grundfreiheiten aufzuldsen, indem die Exter-
nalitdten gleichsam virtuell repriasentiert werden. Diese Internalisierung
der externen Herrschaftsfolgen funktioniert allerdings nicht iiber die
demokratische Selbstbestimmung im Innern, sondern iiber die Gerichte
oder unabhingige Stellen, die gleichsam virtuell die externen Interessen
repriasentieren und damit in das System integrieren. Meine Frage, letzt-
lich wahrscheinlich an das ganze Panel, speziell auch an Frau Keller als
ehemalige EGMR-Richterin: Uberzeugt Sie dieser Ansatz, die externe
Selbstbestimmung iiber Gerichtsentscheidungen zu internalisieren? Viel-
leicht iiberzeugt dieser Ansatz ja sogar fiir die intern marginalisierten
Interessen, die in der kollektiven Selbstbestimmung nicht wahrgenommen
werden? Gibt es andere Moglichkeiten, das aufzuldsen? Oder muss man
es vielleicht sogar hinnehmen, dass gewisse Externalititen eine Fremdbe-
stimmung bleiben und im System nicht abgebildet sind?

Christian Calliess: Danke schon. Ich habe zunichst eine Frage an alle
Redner, und zwar mit Blick auf den Begriff der liberalen Demokratie. Ich
frage mich immer, was das eigentlich genau ist, die liberale Demokratie.
Denn der Begriff ist ja zumindest in unserer Verfassung nicht enthalten und
daher schon definitionsbediirftig, zumal er mit Blick auf die Themenstel-
lung der Tagung auch eine Art Programmsatz ist. Die Fremdbestimmung in
einer liberalen Demokratie ist vielleicht anders zu gewichten, als in einer
offenen Demokratie, in der ich den Zusatz liberal nicht von vornherein
hinzu setze. Wie ndhern Sie sich also dem Begriff an?

Konkret hitte ich dann noch eine zweite Frage an Herrn Lindner: Sie
haben den Begriff der Vorsorge und der intertemporalen Freiheitssiche-
rung zwar lberzeugend aufgegriffen, im Kontext der Grundrechtsdogma-
tik dann aber nicht weiter hergeleitet, sondern ganz selbstverstandlich auf



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 167

die Staatsverschuldung und die Sozialversicherung ausgedehnt. Insoweit
wiirde mich interessieren, wo Sie eigentlich in der Verfassung ankniip-
fen. Fiir die natiirlichen Lebensgrundlagen haben wir Artikel 20a, dort
steckt das Vorsorgeprinzip, dort stecken die zukiinftigen Generationen
als Ankniipfungspunkt. Wollen Sie — liber den Klimabeschluss des Bun-
desverfassungsgerichts hinaus — diese neuartige Konstruktion der inter-
temporalen Freiheitssicherung nunmehr in andere Politikbereiche ausdeh-
nen? Auch miissten Sie dann erldutern, wo Sie in diesen Bereichen das im
Klimabeschluss fiir die intertemporale Freiheitssicherung maBstabsset-
zende Budget sehen. Das ist aber gar nicht so einfach. Kniipfen Sie also
zum Beispiel an die Schuldenbremse an? Insoweit wiisste ich gerne, in
welche Richtung Sie denken. Vielen Dank.

Christoph Engel: Unser Oberthema spricht von Selbstbestimmung und
Fremdbestimmung. Ich frage mich, ob man an die Stelle des Begriffs der
Fremdbestimmung vielleicht eher die Aktualisierung von Normativitit set-
zen sollte. Das sind zwei unterschiedliche Rekonstruktionen. Wenn man
von Fremdbestimmung spricht, dann hat man vor Augen, dass der Staat
mit souverdner Gewalt den sozial schidlichen Willen einzelner Individuen
bricht. Wenn er dabei iiberzieht, konnen die vor Gericht zichen.

Zwei Beobachtungen aus der Pandemie lassen mich fragen, ob das
die sinnvollste Rekonstruktion ist. Eine erste Beobachtung aus der ersten
Welle: nahezu 100% der Menschen haben sich ohne Weiteres an weitrei-
chende Einschrinkungen gehalten, selbst bevor sie gesetzlich verankert
wurden. Das passt zu Experimentalbefunden. Wir haben relativ viele Expe-
rimente gemacht, bei denen uns interessiert hat, wie weit die Bereitschaft
geht, Regeln zu befolgen, die nicht mit Befehl und Zwang durchgesetzt
werden. Diese Bereitschaft geht erstaunlich weit. Selbst wenn es den Leu-
ten zuwider ist, selbst wenn es ihr eigenes Geld kostet, sie machen es nor-
malerweise trotzdem.

Die zweite Beobachtung aus der Pandemie stammt aus spiteren Wellen.
Es waren vor allem diejenigen fiir strengere Regeln, die sich selber an die
Regeln halten wollten. Auch das passt zu Experimentalbefunden, allerdings
nicht von uns, sondern aus anderen Laboren. Die Leute wollen nicht die
Dummen sein, sie wollen nicht die einzigen sein, die sich an die Regeln
halten. Sie sind im Prinzip gutwillig, aber wenn sie erleben, dass andere
stindig iiber das Ziel hinausschieBen, dann wollen sie irgendwann auch
nicht mehr regeltreu sein.

Wenn man das normative Problem auf diese Art rekonstruiert, dann
konnte das Folgen fiir die Grundrechtsdogmatik haben. Man konnte sich
fragen, ob es beim legitimen Ziel schon ausreicht oder vielleicht sogar
noch wichtiger ist, als dass wir das konkrete Ziel gegeniiber den konkreten



168 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

Adressaten verfolgen, dass wir die Bereitschaft der Bevolkerung zur Norm-
befolgung stabilisieren.

Gunnar Folke Schuppert: Vielen Dank. Meine kleine Bemerkung
bezieht sich auf das Referat von Ino Augsberg. Schon in seinem dritten
Satz, glaube ich, teilt er uns mit, dass zwischen Fremd- und Selbstbestim-
mung eine ,,eigentiimliche” Verflechtung bestehe. Und da ist man natiir-
lich neugierig, wie man sich diese eigentiimliche Verflechtung eigentlich
vorzustellen hat. Kann man diese Verflechtung vielleicht nidher beschrei-
ben? Es ist ein bisschen schade, dass unser Referent, der sich ja als wort-
und sprachmichtig erwiesen hat, sich in seinem Vortrag der Aufgabe ver-
weigert hat, uns diese Prozesse malerisch vorzufithren. Nun hat er aber
noch zu einem kleinen, ja ich will nicht sagen ,,Trick™ gegriffen. Er hat
nidmlich zwischen Eigen- und Fremdbestimmung ein Zwischenreich ein-
gebaut, den Bereich der Mitbestimmung mit Bindestrich. Dies ldsst mich
insofern ein bisschen ratlos zuriick, weil ich nicht weil}, wie hier eigent-
lich die Anteile bei der Mitbestimmung verteilt sind. Wer bestimmt wie
viel? Und handelt es sich hier vielleicht um eine Konsensvokabel? Oder
man konnte kritischer sagen eine Wohlfiihlvokabel? Ich glaube, dass man
dieses Zwischenreich gar nicht braucht, sondern dass man das Verhilt-
nis von Eigen- und Fremdbestimmung als einen intensiven interaktiven
Kommunikations- und Entscheidungsprozess begreifen muss. Und das
will ich verdeutlichen am Beispiel der Menschenbilder. Ich spreche jetzt
nicht von essenziell holistischen Menschenbildern wie dem Menschen-
bild des Grundgesetzes, des Rechts, der Pddagogik usw. Sondern ich
spreche davon, wie Menschenbilder unsere Wahrnehmung, unser Denken
und unser Handeln beeinflussen. Innerhalb der so verstandenen Men-
schenbilder unterscheidet man normalerweise Selbstbilder und Fremdbil-
der. Jedes Fremdbild, das ich entwerfe, enthilt ein Stiick Selbstbild von
mir, in dem ich mich ndmlich anders definiere als den Fremden. Dies ist
nicht nur reine Exklusion, wie etwa bei ,,Oxford findet Cambridge blod*.
Es geht gar nicht anders, als dass Fremd- und Selbstbild aufeinander
bezogen sind. Ich will Thnen jetzt noch zwei Typen von Menschenbildern
nennen, wo das ganz klar wird. Das eine ist, frei nach Axel Honneth, der
anerkennungsbediirftige Mensch. Wir zdhlen alle zu diesen, sonst wiirden
wir nicht auf die Staatsrechtslehrertagung fahren. Und der zweite Typ ist
der resonanzbediirftige Mensch nach Hartmut Rosa. Auch dieser Reso-
nanzvorgang ist nicht einfach das Wahrnehmen von einem akustischen
Signal, sondern ein Austauschen von kommunikativen Beziehungen. Und
nun weif} ich nicht, ob Du, lieber Ino, ein besonders anerkennungsbediirf-
tiger Mensch bist, aber meine Anerkennung fiir Deinen schonen Vortrag
hast Du jedenfalls.



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 169

Oliver Lepsius: Meine Frage kniipft an die Beobachtung von Frau Keller
an, dass die Selbstbestimmung abnimmt, wenn die Wissenschaftsbasiert-
heit der Entscheidung zunimmt. Das war ein Fazit Thres Vergleichs. Die-
ses Ergebnis ist flir Wissenschaftler kontraintuitiv, zumal fiir Juristen, die
sich doch auch der Aufklarung verpflichtet fiihlen. Man konnte also eine
Gleichung aufstellen: Je scientistischer eine Entscheidung begriindet wird,
desto weniger selbstbestimmt bzw. desto fremdbestimmter ist sie. Das
scheint eine verallgemeinerungsfdhige Lehre aus der Pandemie zu sein.
Jedenfalls bildet sie sich in vielen Rechtsordnungen ab. Man entscheidet
wissenschaftsbasiert sowohl im demokratischen Entscheidungsprozess als
auch im gerichtlichen Kontrollprozess. Wir liberpriifen eine wissenschafts-
basierte Entscheidung nur noch auf irgendeine Vertretbarkeit oder nach
noch geringeren Stufen. Mit dieser Entwicklung diirfen wir uns als Verfas-
sungsjuristen nicht zufriedengeben. Was wiirde daraus folgen, normativ?
Wenn die Gerichte so judizieren, wie sie judizierten, und wenn die Poli-
tik so entscheidet, wie sie entschied, dann werden zwei Akteure sinnvol-
ler Entscheidungen, namlich politische Organe und Gerichte, durch ,,die
Wissenschaft im Funktionieren ihrer eigenen Systemrationalititen gestort.
Das Recht erbringt nicht mehr die Kontrolle, weil es glaubt, auf sie zuguns-
ten einer Rationalitit verzichten zu konnen, die von einer anderen Wis-
senschaft verantwortet wird. Die Politik organisiert sich nicht mehr nach
checks and balances, nicht mehr in Opposition und Mehrheit. Alle sind
einer Meinung, wissenschaftsbasiert entscheiden zu wollen. Sie verlieren
ihre Funktionslogik im Glauben an die Uberlegenheit ,,der Wissenschaft®.
Das ist ein neues Freiheitsverstindnis: Wissenschaft erzeugt in dieser Kon-
notation einen antifreiheitlichen Effekt. Frau Keller, helfen Sie uns, aus der
Umkehrung der Aufklarung im Namen der Wissenschaft rauszukommen.
Wenn Politik sich aus dieser Konnotation nicht befreien kann, hat das auch
etwas mit Medienlogiken und mit Rechtfertigung zu tun? Miissten dann
aber nicht Juristen den Erkenntnis- und Diskursprozess, der sich in ,,der
Wissenschaft® — es ist ja meist vom Singular die Rede — vollzieht, starker
zum Gegenstand ihrer Kontrolle machen? Es miisste ja der Pluralismus, der
in der Politik fehlt, und die Kontrollintensitit, die im Gericht fehlt, ersetzt
werden durch eine Verfahrenskontrolle, die wir auf die wissenschaftlichen
Prozesse erstrecken. Wire das nicht die logische Konsequenz? Aber kon-
nen Juristen das leisten? Wenn sie das nicht konnen — was wére denn dann
noch machbar, um uns vor der Orientierung an der Uberlegenheit experto-
kratischer Entscheidungsfindung zu bewahren? Und damit dem Rechtsstaat
und der Demokratie eine Abfuhr zu erteilen?

Andrea Edenharter: Vielen Dank, Andrea Edenharter, Fernuniversitéit in
Hagen. Zunichst zum Vortrag von Frau Keller. Sie haben unter anderem



170 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

die Schweiz in Threm Vergleich behandelt. Ich mdchte hier noch ein biss-
chen nachhaken. Sie sind nicht auf die Rolle der direkten Demokratie im
Spannungsfeld zwischen Selbst- und Fremdbestimmung eingegangen. In
der Schweiz wurde das Covid-19-Gesetz ja im November 2021 in einer
Volksabstimmung mit {iber 60% Zustimmung angenommen. Sie haben zu
Recht gesagt, dass die Schweiz liberalere Corona-Schutzmafinahmen hatte
als andere Léander. Sie haben das an der Zusammensetzung des Bundesrats
festgemacht. Ich wiirde sagen, das ist nicht der einzige Grund, sondern ich
wiirde auch einen Grund darin sehen, dass in der Schweiz Elemente direk-
ter Demokratie vorhanden sind und dass auch die erwdhnte Abstimmung
dazu gefiihrt hat, den Diskurs ein Stiick weit zu befrieden. Mit anderen
Worten: Ich denke, der Umstand, dass man auf Grund der Moglichkeit
von Volksabstimmungen zumindest den Eindruck hat, dass man {iber ein
gewisses Mal3 an Selbstbestimmung verfiigt, hat auch dazu gefiihrt, dass
bestimmte SchutzmafBnahmen in der Schweiz besser akzeptiert wurden als
in anderen Landern mit anderen Systemen.

Dann zum Vortrag von Herrn Lindner. Sie haben sich dafiir ausgespro-
chen, die Rechtsfigur des Zweckverwirklichungsbediirfnisses zu etablie-
ren. Mir leuchtet nicht so ganz die Notwendigkeit ein, warum man hier auf
der Stufe des legitimen Zwecks eine solche Figur brauchte. Ist es nicht so,
dass man diese Erwégungen bei der tradierten Grundrechtspriifung bei der
VerhiltnismaBigkeitspriifung nicht ohnehin auf der Stufe der Angemessen-
heit priift? Aulerdem sind bei der Priifung der Angemessenheit die beiden
kollidierenden Rechtsgiiter ins Verhiltnis zu setzen. Ist es da nicht viel
angebrachter, auf der Angemessenheitsebene das Zweckverwirklichungsbe-
diirfnis mit zu priifen? Aus meiner Sicht besteht ndmlich die Gefahr, dass
man die Priifung des legitimen Zwecks andernfalls zu sehr iiberfrachtet und
auch ein bisschen zu sehr verengt.

Anna Leisner-Egensperger: Vielen Dank, Herr Lindner, fir Ihre zahlrei-
chen innovativen Ansidtze zur VerhdltnismiBigkeitspriifung. Das ist ja ein
Thema, an dem sich die Wissenschaft des 6ffentlichen Rechts seit Jahrzehn-
ten abarbeitet, mit mehr oder weniger groBem Erfolg. Ich hitte ebenfalls,
wie schon Frau Edenharter, eine kritische Nachfrage zu Ihrer ,,Zweckver-
wirklichung®. Hier stellt sich die Frage, ob man das Zweckverwirklichungs-
bediirfnis tatsidchlich als eigenes Element der VerhiltnisméaBigkeitspriifung
einfithren sollte und ob man damit der Grundrechtsdogmatik nicht Steine
statt Brot gibt. Denn letztlich wird man so eine Zusatzanforderung nur dann
stellen kénnen, wenn man sie flankiert mit einer besonders weiten Einschét-
zungsprarogative des Gesetzgebers. Denn sonst setzt man sich dem Vorwurf
einer Versteinerung der Gesetzgebung aus. Das heiflt, um den legislativen
Gestaltungsspielraum zu wahren, muss man an dieser Stelle von einer wei-



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 171

ten Einschétzungsprirogative ausgehen. Wenn man aber an dieser Stelle eine
weite Einschitzungspriarogative postuliert, tut man sich meines Erachtens
besonders schwer, sie an anderer Stelle, ndmlich bei der VerhéltnismaBigkeit
im engeren Sinn, vollstindig aus der VerhdltnismaBigkeitspriifung zu elimi-
nieren. Vor diesem Hintergrund frage ich Sie, ob man nicht beim legitimen
Zweck bescheidener ansetzen sollte — in dem Sinn, dass der Gesetzgeber den
Zweck seines Handelns klar definieren sollte, insoweit mit hohen Anforde-
rungen des Bestimmtheitsgrundsatzes, also durchaus als rechtsstaatliche
Schranke, und dann zweitens, die Einschdtzungsprirogative auf die Priifung
der Erforderlichkeit beschranken und nicht auch noch auf der dritten Stufe
einfithren sollte, d.h. bei der VerhaltnismafBigkeit im engeren Sinn. Schlief3-
lich sollte sich — das scheint mir ein entscheidender Punkt, der klar wird bei
der Lektiire des Beschlusses zur Bundesnotbremse I — das Bundesverfas-
sungsgericht darum bemiihen, die Eingriffstiefe ndher zu bestimmen. Denn
es ist meines Erachtens nicht richtig, dass dort die Angemessenheit letztlich
nicht bestimmt wurde, sondern — insbesondere bei den Ausgangsbeschrin-
kungen — hat das Bundesverfassungsgericht sehr schnell festgestellt, dass
dies kein besonders tiefer Eingriff sei.

Andreas Paulus: Vielen Dank auch an alle drei Referentinnen und Refe-
renten. Ich habe eine Frage an Herrn Augsberg. Bei Threm wunderbaren
Referat ist mir nicht ganz klar geworden, wo der Sprung ist oder wie Sie
genau den Sprung begriinden von dem Individuum zu der dann von Thnen
hervorgehobenen pluralistischen Verfassung, deren Einheitswirkung nicht
iibertrieben werden sollte. Vielleicht habe ich Sie doch richtig verstan-
den, aber dann bitte ich da um Validierung, dass in dem ,Mit* die Auf-
gabe enthalten ist, die Freiheit des einen mit der Freiheit der anderen zu
verbinden, dann hétten wir ein verbindendes Element fiir Thre Analyse
gefunden.

Zu Frau Keller. Ich fand Thren Vergleich sehr eindrucksvoll, er relati-
viert auch einige deutsche Diskussionen. Ein Punkt wire mir noch wichtig.
Sie haben gesagt, dass es in Richtung Ausnahmen geht. Mir scheint, es ist
sicherlich eine Ausnahmesituation gewesen. Das war eine Daueraufgabe
fiir mehrere Jahre mit Aufs und Abs. Aber wir haben in Deutschland eben
kein Ausnahmerecht angewendet. Das ist nicht in allen Staaten so gewe-
sen, wenn ich zum Beispiel an Ungarn denke. Zeigen Ihre vielen Beispiele
nicht auf, dass das nicht notig ist, sondern dass man mit der vorhandenen
Dogmatik, wenn man die auch hier oder da noch ausformen muss, zurecht-
kommt, und diese Ausnahmesituation nicht zu einem Ausnahmerecht wer-
den darf?

Und wenn ich schon bei der Dogmatik bin, Herr Lindner, auch an Sie
habe ich eine Frage. Sie haben in Threm Referat meines Erachtens durchaus



172 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

zu Recht gesagt, die Leistungsrechtsdogmatik kénnten wir noch ein biss-
chen vertiefen. Die Frage, die sich dann stellt, ist, wo dann der Gesetzgeber
noch bleibt, wenn wir ihn mit Schutzpflichten, mit sozialen Grundrechten
und mit Teilhaberechten tiberfordern? Und wenn wir bei der Priifung dann
recht streng sind, dann wird ja doch in der Tat sehr viel den Gerichten iiber-
lassen. Vor der Pandemie hat es geheiflen, 80% der Deutschen oder mehr
seien zufrieden mit ihrer wirtschaftlichen Lage. Das waren ganz erstaun-
liche Zahlen. Das heil3t aber auch, dass die klassische Idee der Sozialde-
mokratie, dass man mittels der Demokratie den Sozialstaat ausbauen kann,
nicht mehr funktioniert. Das kann man heute so wohl nicht mehr sagen. Ich
habe heute auch gelesen, dass 40% der Haushalte keine Reserven hétten.
Dennoch, auch dann sind Mehrheiten ja eher bei den 60% zu vermuten.
Wie 16sen wir dieses Problem?

Stephan Rixen: Vielen Dank. Die Nachdenklichkeit, die Sie bei mir aus-
gelost haben, ist gleich verteilt, sodass ich fiir jede bzw. jeden von Ihnen
eine Frage habe. Herr Augsberg, meine Frage bezieht sich auf die Thesen
neun und 13. Ich habe Ihren Vortrag wahrgenommen als eine anthropolo-
gische Grundlegung in demokratietheoretischer Absicht. Da interessieren
mich besonders Ihre Thesen neun und 13, die das Verhiltnis von Leiblich-
keit und Sprachlichkeit betreffen. Ich finde es sehr wichtig, dass sie die
Bedeutung des Leibes bzw. des inkarnierten Subjekts, wie Sie es nennen,
hervorheben. Ich frage mich aber, wie sich das zu dem Hinweis auf das
sprechende Lebewesen verhdlt. Ich denke hierbei etwa an Menschen mit
Beeintrichtigungen, die nicht sprechen kénnen, die Behinderungen haben,
die sie daran hindern, Sprache zu entwickeln. Ich denke zum Beispiel auch
an Wachkomapatientinnen und -patienten, auch an schwerstdemente Men-
schen. Wie miissen wir uns das vorstellen? In welchem Verhiltnis stehen
in dem anthropologischen Konzept, das Sie skizzieren, Sprachlichkeit und
Leiblichkeit?

Die zweite Frage bezieht sich auf den Vortrag von Frau Keller, und
zwar auf die Ausfiihrungen zur Impfpflicht. Gibt es menschenrechtlich
begriindbare Grenzen der Impfpflicht? Eine Grenze wird gemeinhin aner-
kannt, ndmlich die der medizinischen Kontraindikationen, die letztlich auch
grund- bzw. menschenrechtlich begriindet ist, weil Menschen nicht sehen-
den Auges einem ernsthaften Gesundheitsrisiko ausgesetzt werden diir-
fen. Aber gibt es noch andere akzeptable Griinde oder miissen wir sagen,
die gibt es nicht? Ich komme deshalb darauf, weil nach meinem Eindruck
andere Lénder, die Sie nicht genannt haben, etwa die Niederlande, auch
manche Staaten in den USA, generell andere Weisen des Umgangs mit
gesundheitsbezogenem Nonkonformismus kennen, die etwas ,,weicher™
sind und die nicht die strikte Pflichterfiillung verlangen, die sich mehr in



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 173

die Grauzonen des noch Hinnehmbaren begeben, wo Recht und Unrecht
etwas flexibler unterschieden werden, und die auch dazu animieren konn-
ten, hierzulande etwas pragmatischer mit dem Problem der Impfablehnung
umzugehen und auch mehr auf ,,weichere” Wege zu setzen, impfskeptische
Eltern zu iiberzeugen.

Die dritte Frage richtet sich an Herrn Lindner. Es geht mir vor allen Din-
gen um die Ausfiihrungen zur Selbstbestimmung durch den Staat, insbeson-
dere um These 35, wo Sie auf die Bildungsstandards hinweisen. Sie haben
insoweit ja, wenn ich das richtig in Erinnerung habe, vor allzu starker
Durchdogmatisierung gewarnt, gerade auch in Bezug auf die Frage: Wie
werden Bildungsstandards festgelegt? Mich interessiert, welche Bedeutung
hier noch das Elternrecht hat. Es gibt ja eine neuere Rechtsprechung des
Ersten Senats, zu der auch seit der Entscheidung zur Sukzessivadoption die
Rede von der staatlichen ,,Kontroll- und Sicherungsverantwortung® zulas-
ten der Eltern gehort. Wie verhilt sich die Kontrolle der Eltern zu deren
Elternrecht, wenn Bildungsstandards festgelegt werden?

Frank Schorkopf: Danke. Jetzt machen wir eine Zwischenrunde in umge-
kehrter Reihenfolge. Herr Lindner, dann Frau Keller und Herr Augsberg.
Wir liegen ganz gut in der Zeit, Sie haben jeweils sieben Minuten.

Josef Franz Lindner: Herzlichen Dank fiir die Anregungen und Beitrége.
Ich werde in erster Linie auf die Fragen eingehen, die an mich gerichtet
sind, aber auch explizit auf eine Anmerkung, die nicht an mich gerichtet
ist — obwohl ich nicht auf alle Beitréige eingehen kann. Uber vieles muss
ich noch nachdenken.

Wie verhélt sich das Prinzip Verantwortung zu dem, was ich vorgetragen
habe? Ich wiirde sagen, das Prinzip Verantwortung ist nicht etwas, was man
verfassungsrechtlich, wenn man vom Staatsorganisationrecht absieht, fas-
sen kann. Sondern es ist zunédchst eine auBerrechtliche Kategorie, das, was
man friher mal oder vielleicht auch immer noch als Verfassungserwartung
bezeichnen wiirde. Man erwartet vom Biirger, dass er von seinen Freiheiten
in Verantwortung und in einer verantwortbaren Weise Gebrauch macht. Aus
einem Prinzip der Verantwortung unmittelbar rechtliche Beschrinkungen
abzuleiten, scheint mir doch schwieriger zu sein. Dann kdnnte man jetzt
zum Beispiel sagen: Wir haben jetzt Verantwortung fiir das Klima. Also
diirfen wir bereits deswegen dies und das und jenes nicht mehr tun, diirfte
im Bereich der Wirtschaft dies und das nicht mehr passieren. Da wire dann
aus meiner Sicht schon noch eine Instanz dazwischen zu schalten, die auch
legitimerweise festlegt, was eigentlich verantwortbar ist und was nicht. Ich
wiirde schon zwischen individueller, vielleicht rechtsethischer Verantwor-
tung, diec man den Menschen durch Bildung, durch Erziehung, vielleicht



174 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

auch durch Appelle mitgibt, und der Frage unterscheiden, ob man daraus
rechtlich belastbare Pflichten ableitet.

Herr Kirchhof hatte gefragt, was ich von der Verfassung erwarte. Das
ist eine Frage, Herr Kirchhof, die ich mir in dieser Schérfe eigentlich noch
nie gestellt habe: Ich wiirde schlicht sagen, dass sie weiter stabil funktio-
niert, aber dass sie vor allem die Werte, die wir seit noch nicht allzu langer
Zeit in Deutschland haben, namlich Freiheit, Gleichheit, Menschenwiirde
auch in diesen Krisenzeiten zu bewahren hilft, entlang der Linien, die ich
versucht habe, zu ziehen, insbesondere die Freiheitsraume, die Emanzi-
pation zu erhalten — auch gegen informelle Zugriffe, die wir immer ofter
erleben, wenn wir etwa von Amtstragern, Ministern bis in den Bereich der
Korperhygiene hinein vorgeschlagen bekommen, wie wir uns verhalten sol-
len. Das ist etwas, was nicht besonders erstrebenswert ist und was auch aus
meiner Sicht schon auch ein verfassungsrechtliches Problem darstellt.

Jetzt wiirde ich gerne auf eine Anmerkung von Herrn Lepsius kurz
eingehen, die nicht speziell an mich gerichtet ist, die mir aber essenziell
erscheint, weil sie mich auch seit langerem umtreibt: Es geht darum, dass
die Berufung auf Experten und Wissenschaften, wie wir sie in zunchmen-
dem Male erleben, einen freiheitsfeindlichen Effekt haben kann, so habe
ich Sie verstanden, Herr Lepsius. Dies konnte und kann man in der Pan-
demie sehr gut beobachten. Das beginnt mit der Frage, nach welchen Kri-
terien das Kanzleramt Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler zur Bera-
tung in der Corona-Politik ausgewihlt hat und welche Wissenschaftler dort
eben nicht zum Zuge gekommen sind.

Und es stellt sich die weitere Frage: Muss man diesen Prozess der Aus-
wahl der Experten normativ steuern? Das wire eine wichtige Frage, die
man aus meiner Sicht diskutieren muss: Muss es hierfiir Vorgaben geben
oder muss es nicht mindestens nach sachgerechten und an Pluralitét orien-
tierten Kriterien gehen? Muss es eine Art Ausgewogenheit geben? Wie hélt
man es mit der Transparenz der Auswahl? Ich erinnere an die No-Covid
oder Zero-Covid Strategien, die mafigeblich von denjenigen Wissenschaft-
lerinnen und Wissenschaftlern vertreten worden sind, die im Expertenrat
oder im Beratergremium der Bundesregierung salen. Und das hat dann zu
entsprechenden politischen Folgen gefiihrt, die, was die Bundesnotbremse
angeht, alles andere als freiheitsfreundlich und aus meiner Sicht liberzogen
waren.

Vielleicht noch, weil das zwei Fragen waren oder zwei Anmerkungen
zum Zweckverwirklichungsbediirfnis. Das ist eine Figur, die nicht von mir
erfunden worden ist, sondern von meinem Doktorvater, Herrn Gallwas, der
heute leider nicht da ist. In seinem kleinen Biichlein ,,Grundrechte®, das ich
als Student als erstes gelesen habe, hat er diese Figur entwickelt — und es
hat mir immer unmittelbar eingeleuchtet: dass man, wenn man einen ver-



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 175

fassungsrechtlichen Zweck entwickelt, zunédchst fragt, ob es tatséchlich
belastbare Erwédgungen gibt, diesen Zweck, der dann zu Grundrechtsein-
schrankungen fiihrt und diese legitimiert, auch zu verfolgen. Wenn ich bei-
spielsweise annehmen wiirde, wir schrinken den Konsum eines XYZ-Pro-
dukts ein, weil dieses Produkt Gesundheitsschiaden verursacht, dann ist das
per se natiirlich ein verfassungsrechtlich legitimer Zweck, weil die Men-
schen geschiitzt werden miissen. Aber die Frage ist, fiihrt dieses Produkt
tatséchlich zu dieser Gesundheitsbelastung? Das war etwa eine Diskussion
bei den Mobiltelefonen, das war eine Diskussion bei den neuartigen For-
men des Rauchens, wo behauptet wurde, das sei gesundheitsschidlich, das
miissen wir einschranken. Wo man diese Frage dogmatisch unterbringt, das
ist aus meiner Sicht zweitrangig. Aber man muss sie stellen, und sie wird
nicht immer gestellt. Ich habe das Beispiel Eizellspendeverbot angefiihrt.
Besteht ein tatsdchliches Bediirfnis, die Kinder davor zu bewahren, dass
sie durch eine Eizellspende iiberhaupt geboren werden und dann ihr Leben
lang darunter leiden, dass sie auf diese Art und Weise zur Welt gekommen
sind? Die Frage muss man stellen. Man kann sie bereits beim legitimen
Zweck selbst festmachen. Man kann es als eigenstdndiges Kriterium anle-
gen, was ich priferieren wiirde, weil man dann auch tatsdchlich auf diese
Frage eingehen muss und nicht die Gefahr besteht, dass man sagt: Na ja,
gut, wird ja von allen behauptet, dass wir das machen miissen. Also wird
das schon tatséchlich belastbar sein. Das ist zu wenig. Damit bin ich am
Ende. Danke schon.

Helen Keller: Vielen Dank fiir die spannenden Fragen. Ich beginne mit
der liberalen Demokratie. Ich habe im schriftlichen Referat einen lapida-
ren Satz: ,,Zweifellos gehdren die ausgewdhlten Lander zu den liberalen
Demokratien.” Und als gute Richterin weif3 ich: Wenn ein Satz mit ,,zwei-
fellos eingefiihrt wird, schummelt man. Ich habe auch geschummelt. Als
ich das Thema erhalten habe, habe ich mich zuerst selbstkritisch gefragt,
ob ich die Schweiz, in der die groBte Partei eine Volksinitiative lanciert,
die zum Austritt der Schweiz aus dem Europarat gefiihrt hétte, zu den libe-
ralen Demokratien zédhlen darf. Kann ich bei Italien, das mittlerweile eine
rechtsnationale oder rechtspopulistische Regierung hat, von einer liberalen
Demokratie sprechen? Und so weiter und so fort. Ich habe dann beschlos-
sen, dass ich diesen Teil des Themas einfach weglasse, weil das ein anderes
Referat ergeben hitte; man kommt nidmlich in Teufels Kiiche, wenn man
dem Kriterium der liberalen Demokratie auf den Grund gehen will.

Was erwarten wir von der Verfassung? Die Verfassung kann nur in abs-
trakten Begriffen den Ausgleich zwischen Solidaritdt und Grundpflichten
einerseits und den Grundrechten andererseits leisten. Aber was die Ver-
fassungsordnung leisten muss, ist die nachtragliche Kontrolle eines Impf-



176 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

regimes. Und da war ich doch bei meinen Recherchen zu diesem Referat
erstaunt, dass die nachtragliche Verfassungskontrolle fast gar nichts an den
Impfregimen gedndert hat. Schauen Sie sich das Impfregime in Osterreich
an; es ist wirklich hart. Der Verfassungsgerichtshof hat es trotzdem durch-
gewinkt. Gut, man kann sagen, diese Super-Flexibilisierung innerhalb des
osterreichischen Verfassungsrechts hat funktioniert. Die Osterreicher haben
das Impfobligatorium dann doch nicht angewandt. Aber wie gesagt, ich
habe Zweifel, dass der Rechtsschutz hier wirklich funktioniert, weil die
Gerichte im Endeffekt immer nur Nebenpunkte bei den Impfregimen kri-
tisiert haben. Ich hétte von den Gerichten allerdings erwartet, dass sie mit
etwas mehr Abstand und etwas weniger Zeitdruck die Sache genauer tliber-
priifen und kritischer sind. Aber die Analyse zeigt ganz klar auf, dass die
Gerichte sehr, sehr zuriickhaltend sind.

Ich gehe zur Solidaritit und zum européischen und internationalen Rah-
men. Ich glaube, dieses Thema sprengt die heutige Diskussion. Wir haben
bei der Impfpflicht eine primir nationale Optik gehabt. In allen Gerichts-
entscheidungen, die ich analysiert habe, war die internationale Solidaritét
kein Thema, obwohl diese internationale Dimension im Kontext einer Pan-
demie durchaus wichtig ist. Denken Sie nur an die vielen Impfdosen, die
in unseren Landern vernichtet worden sind und die man vielleicht besser
in andere Regionen der Welt gebracht hitte. Aber diese Dimension ist in
den Urteilen nie aufgebracht worden. Ich kdnnte mir vorstellen, dass die
Gerichte dieses Thema noch verstirkt aufnehmen werden, wenn sie sich
noch mehr mit Klimafragen befassen miissen.

Nun zur Wissenschaftskritik: Ich wollte in meinem Referat nicht pau-
schal die Wissenschaft anzweifeln, sondern ich habe versucht zu sagen,
dass der Mensch in einer bestimmten Art und Weise von der Wissenschaft
reduziert worden ist. Es ging zeitweise in der Pandemie verloren, dass der
Mensch nicht nur ein Virentrdger, sondern auch ein homo socialis, ein
homo scholasticus, ein homo culturalis ist. Wie wichtig der soziale Aspekt
im Zusammensein ist, wurde uns erst im Laufe der Pandemie bewusst.
Denken Sie an die vielen Kinder, die in Italien {iber Monate nicht in die
Schule gehen durften. Denken Sie an die Kontaktbeschrankungen in den
Altersheimen. Diese Corona-MaBinahmen sind — meiner Meinung nach und
riickblickend betrachtet — sehr, sehr problematisch gewesen. Wenn wir uns
reduzieren auf Virentrager, dann gehen andere Aspekte, die dem Menschen
inhérent sind, verloren.

Zu guter Letzt zur Schweiz. Ich glaube, es wire falsch zu sagen, dass die
Schweiz aufgrund ihrer halbdirekten Demokratie vergleichsweise gut iiber
die Pandemie gekommen ist. Wenn wir den allgemeinen Erfolg eines Pan-
demieregimes beurteilen mochten (also nicht beschrinkt auf die Frage, wie
die Gerichte mit den Impfregimen umgegangen sind), miisste man wohl noch



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 177

viele weitere Faktoren mitberiicksichtigen. Die direkt-demokratischen Mit-
wirkungsrechte spielen sicher eine Rolle, aber sind nicht allein fiir den Erfolg
oder Misserfolg maligebend. Beispielsweise miisste man in die Analyse ein-
beziehen, wie robust ein Gesundheitswesen ist. Wie viele finanziellen Mittel
konnten relativ rasch in das Gesamtsystem gepumpt werden? Das sind alles
Faktoren, die ich nicht untersucht habe. Und ich glaube, die direkte Demo-
kratie, beispielsweise mit dem mehrfach erhobenen Referendum gegen das
Covid-Gesetz in der Schweiz, ist ein Instrument, das die Akzeptanz fordert,
aber auch ein Instrument, das als Ventil fiir Unzufriedene dienen kann. Es
wire sicherlich falsch zu sagen, nur weil wir in der Schweiz Instrumente der
direkten Demokratie kennen, sind wir besser davongekommen.
Das wiren die Antworten von meiner Seite.

Ino Augsberg: Vielen Dank fiir alle Fragen. Ich versuche, das in drei
Blocke einzuteilen, und hoffe, dass Sie sich in den Antworten alle
wiederfinden.

Der erste Block betrifft vorwiegend die Fragen von Herrn Engel, Herrn
Kirchhof und Herrn Calliess und damit die Fragen nach dem Begriff der
Normativitit und der Verfassung. Der slowenische Philosoph Slavoj Zizek
hat einmal in einer Talkshow folgende Unterscheidung prisentiert. Der
klassische autoritire Vater sagt zu seinem Kind: ,,Es ist Sonntag, du gehst
deine GroBmutter besuchen!* Der postmoderne, tolerante Vater dagegen
sagt etwas anderes: ,,Du weiit doch, wie sehr dich deine GroBmutter lieb
hat und wie sehr sie sich wiinscht, dass du sie besuchen kommst.* Diese
Verschiebung scheint mir kein Vorteil zu sein, sondern ein Problem. Dahin-
ter steht die Frage, ob die indirekte Steigerung der Normbefolgungsbereit-
schaft, wenn dabei die Normativitit auf eine derartige Weise eskamotiert
wird, nicht tatsidchlich eher ein Riickschritt ist. Und ob dann im Gegensatz
dazu die Aufgabe einer liberalen Verfassung gerade darin bestiinde, solche
Prozesse zu verhindern und zwar nicht einfach wieder fiir eine ganz klare
Distinktion zwischen Fremd- und Selbstbestimmung zu votieren, aber auch
nicht dafiir zu stimmen, dass Fremdbestimmung als solche einfach verdeckt
wird. Das ist der erste Punkt.

Der zweite Punkt betrifft die Verflechtung von Selbst- und Fremd-
bestimmung und den Gegensatz zwischen den beiden. Insbesondere an
Herrn Paulus und Herrn Schuppert gerichtet wiirde ich sagen, dass man
mit Blick auf diese Verflechtung zunichst einmal auf einer phinome-
nalen, ganz alltdglichen Ebene ansetzen kann. Das Telefon klingelt, die
Vorsitzende der Staatsrechtslehrervereinigung ist am anderen Ende der
Leitung und sagt sehr charmant und freundlich: Wir laden Sie ein, iiber
Selbst- und Fremdbestimmung zu referieren. Damit ist die Verflechtung
schon da. Sie ist also nichts, was erst theoretisch konstruiert werden



178 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

muss, sondern wir bewegen uns als kommunikative Wesen, die miteinan-
der sprechen und sich gegenseitig Anerkennung zollen (oder auch nicht),
fortlaufend in solchen Verflechtungszusammenhéngen. Das ist vollig
richtig. Das, was ich mit der Selbst-Bestimmung und der Mit-Bestim-
mung zeigen wollte, liegt aber nun gewissermaflen eine Ebene unterhalb
dieser Alltagsphdanomene. Es handelt sich, etwas emphatisch formuliert,
um eine ontologische Betrachtungsweise. Was ermdglicht es denn, dass
wir uns auf diese Weise so zueinander verhalten? Diese Ermdglichung
ist die Offenheit unserer Selbstkonstitution, die, negativ formuliert, eine
Spaltung bedeutet, aber zugleich, positiv formuliert, die vollstindige
Abgeschlossenheit verhindert. Und das bedeutet dann in meiner Lesart
auch, dass es nicht einfach nur die Sphiren der einen und der anderen
Freiheit gibt, die als solche schon existieren, sondern dass noch dieser
Sphérentrennung etwas vorausgeht, auf das man sich einzustellen hat,
etwas, das dann erst diese Abgrenzung und damit die Sphiren als solche
hervorbringt. Das ist der zweite Punkt.

Der dritte und letzte Punkt betrifft aus meiner Sicht die Fragen von
Herrn Klein, Herrn Thym und Herrn Rixen zum Begriff der Verantwortung.
Ich wiirde den Begriff der Verantwortung in diesem Kontext nicht so sehr
mit dem ,,Prinzip* der Verantwortung im Sinne von Hans Jonas konnotie-
ren wollen, sondern ihn eher mit dem franzdsischen Philosophen Emma-
nuel Levinas in Verbindung setzen, und damit dann die Frage verkniipfen,
ob Verantwortung ein bereits sich selbst bestimmendes Subjekt voraussetzt
oder ob Verantwortung umgekehrt erst dazu fiihrt, dass sich ein Subjekt
konstituiert, also ob wir zum Subjekt erst dadurch werden, dass wir von
dem Anderen angesprochen, angerufen werden. Das ist die Levinas’sche
Position, wenn Sie so wollen: ein Akkusativ, der vor dem Nominativ steht.
Und ich glaube, dass man in dieser Hinsicht den Begriff der Verantwor-
tung sehr gut verwenden konnte, um die Schwierigkeiten der Abgrenzung
von Selbst- und Fremdbestimmung noch einmal zu diskutieren und damit
dann auch die Problematik der negativen Externalititen aufzunehmen und
zu sagen, in welchem Malle die Verantwortung bestehen muss. Fiir wen
ist diese Verantwortung da? Ist derjenige, von dem ich mich auf diese
Weise angesprochen sehe, immer nur der Néchste? Gibt es gewisserma-
Ben eine Art engste Gemeinschaft, auf die die Verantwortung reduziert ist?
Oder, umgekehrt, wie weit ldsst sich der Horizont der Verantwortlichkeit
erstrecken?

Wenn man das so begreift, wenn man diesen Begriff der Verantwor-
tung mit aufnimmt, dann wird, so glaube ich, auch die scheinbare Dis-
krepanz zwischen dem sprechenden Lebewesen und dem leiblich ver-
fassten Lebewesen nicht mehr so manifest erscheinen. Denn es geht mir
nicht darum, Sprache als ein Vermdgen zu statuieren, also gewisserma-



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 179

Ben Sprache als die spezifisch menschliche Ausstattung zu benennen, die
ebenso wie Vernunft, Selbstbestimmung, Autonomie und so weiter eine
bestimmte Qualifikation oder Fahigkeit bezeichnen wiirde. Sprache ist
die Weise, wie wir uns in einer Welt als Welt zurechtfinden und dabei
zugleich uns gegenseitig als leibliche, verletzliche Wesen wahrnehmen.
Dieser letzte Punkt, glaube ich, wire entscheidend, um zu verstehen,
warum wir auf diese Leiblichkeit achten miissen und warum wir viel-
leicht auch in einer Verfassungsordnung nicht auf Autonomie qua Fahig-
keit als letzten Grund abstellen sollten, sondern auf etwas, was Jochen
von Bernstorff schon einmal im Kontext der Diskussionen zu Artikel 1
vorgeschlagen hat, eben auf etwas wie unsere Verletzlichkeit. Diese Ver-
letzlichkeit hat dann sehr stark mit der Leiblichkeit des Menschen zu tun.
Vielen Dank.

Frank Schorkopf: Danke. Wir intensivieren die kommunikativen Bezie-
hungen zwischen Podium und Parkett in einer zweiten Runde. Die ersten
drei werden sein Herr Mahlmann, Herr Mollers und Herr Kotzur.

Matthias Mahlmann: Vielen Dank fiir die Vortrdge. Eine Frage an Hermn
Augsberg. Sie haben sich von der Substanzmetaphysik des Subjekts abge-
setzt und haben dann den sozusagen alternativen Weg von Niklas Luhmann
auch nicht eingeschlagen, das Subjekt funktionalistisch zu rekonstruie-
ren, sondern sich in das Gebiet einer Fundamentalontologie hineinbewegt,
auf den Pfaden eines phdnomenologischen Dekonstruktivismus. Sie haben
gesagt, Sie hitten sich in eisige Hohen erhoben. Das miisste mir sympathisch
sein als Mensch aus der Schweiz, diese alpine Metaphorik. Aber ich mdchte
ein paar Probleme signalisieren, die ich sehe. Mich hat diese Methodik schon
nicht iiberzeugt. Mir scheint, dass zum Beispiel aus dem bloBen Geboren-
sein und der angeblichen Gegebenheit von Sprache, womoglich unabhéngig
von Menschen, sicherlich nicht schon Subjektivitit folgt. Meines Erachtens
miisste man eine hinldnglich empirisch informierte philosophische Anthropo-
logie betreiben, die sich gerade auf bestimmte kreatiirliche Eigenschaften von
Menschen bezieht und sie auf dem Niveau der gegenwirtigen Wissenschaft
und ihrer Erkenntnisse spezifiziert. Das fiihrt zu einem, wie ich finde, weite-
ren wichtigen Problem, ndmlich der Frage, wie man von einer Fundamenta-
lontologie den Weg in eine normative Theorie schafft. Mir ist nicht ganz klar
geworden, wie eigentlich aus Subjektivitéit der Begriff entspringt, der uns hier
interessiert, ndmlich der Begriff der Freiheit. Ist diese Freiheit eine einfach
gegebene Realitdt? Worin besteht sie? Und fiir mich jetzt besonders interes-
sant: Was ist der Wert der Freiheit? Woher kommt das normative Gebot, Frei-
heit zu schiitzen — gerade in Zeiten, in denen die Feinde der Freiheit viele
Erfolge feiern? Ist die Freiheit etwa von instrumentellem Wert? Hat die Frei-



180 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

heit einen intrinsischen Wert? Warum besitzt die Freiheit, wenn sie einen sol-
chen intrinsischen Wert hat, einen solchen Eigenwert? Und wie gewinnen wir
solche normativen Aussagen aus dieser phdnomenologisch dekonstruktiven,
fundamentalen Ontologie?

Der zweite Punkt, der mich gestort hat, war Thre Bemerkung zur Gerech-
tigkeit als notwendig und in einem verdidchtigen Sinne identitdtstheore-
tisch aufgeladen. Aus meiner Sicht ist die Diskussion um die Grenzen der
Freiheit, die etwa Helen Keller durchgespielt hat, eine, die versucht, den
Gerechtigkeitsbegriff in der Verfassung operabel zu machen. Unsere Vor-
sitzende hat gestern selbstverstdndlich Recht mit Gerechtigkeit verbunden.
War das ein falsches rhetorisches Ornament? Oder ist der Konstitutionalis-
mus vielmehr tatsdchlich intrinsisch notwendig ein Gerechtigkeitsprojekt?

Christoph Mbéllers: Ja, ich habe auch eine Frage zu dem schonen Refe-
rat von Ino Augsberg, dem man auf jeden Fall nicht vorwerfen kann, dass
es zu theoretisch wire, weil es natiirlich der Vorstand war, der die Theorie
abgespalten und als ein Thema fiir sich vorgegeben hat.

Meine Frage bezieht sich darauf, dass Du mit dem liberalen Ver-
fassungsstaat begonnen hast. Dieser ist sozusagen ein Angebot, eine
Losung. Aber mit diesem gibt es zwei Komplikationen: Die eine liegt in
der Abgrenzbarkeit von Selbst- und Fremdbestimmung. Die andere liegt
im Verhéltnis von individueller zu kollektiver Freiheit. Das sind die bei-
den Komplikationen. Mir stellte sich am Ende des Vortrags die Frage,
wo denn die Rolle des Rechts und der Verfassung in Deiner Konstruk-
tion sein konnte. Konnte es hinsichtlich der Architektur des Vortrags
nicht umgekehrt so sein, dass das Recht gerade die Losung fiir diese bei-
den Komplikationen liefert. Miisste man nicht sagen: Fremdbestimmung,
Selbstbestimmung sind immer irgendwie verwoben. Phdnomenologisch
kriegen wir sie nicht aufgelost. Wir sind immer in Deinem Modus der
Mit-Bestimmung. Wir kdnnen nicht rein individuell agieren, sondern
stehen immer inmitten der Komplikationen, die Du hier rekonstruiert
hast. Aber die Antwort auf diese Komplikationen liegt halt gerade in der
Formalisierung durch Recht, die bestimmt, dass wir uns auf diese Ver-
wobenheit jedenfalls in bestimmten Zusammenhingen nicht einlassen
konnen. Stattdessen tun wir so, als konnten wir sie unterscheiden. Wir
formalisieren die Unterscheidungen und versehen sie mit bestimmten
Sanktionen und Konsequenzen, die natiirlich viele Probleme nicht 16sen
konnen und die auch die Komplexitdt nicht reduzieren, sondern viel-
leicht sogar erhdhen, aber die ein Angebot darstellen, mit Deinen Kom-
plikationen umzugehen. Wenn man es so sieht, dann hat man auch einen
Ort fiir das Recht und die Verfassung, den ich bei Dir ein bisschen ver-
misst habe. Vielen Dank.



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 181

Markus Kotzur: Meine Frage an Herrn Augsberg ist, ob diese faszinie-
rende Konstruktion der ,,Auto-Heteronomie* oder ,,Hetero-Autonomie*
ein konkretes Gegenbild in den grundrechtlichen Statuslehren und in den
grundrechtlichen Schutzdimensionen finden kdnnte. Wenn wir an den sta-
tus negativus denken, wire das ja der mogliche Raum der vermeintlichen,
ich sage bewusst ,,vermeintlichen” Selbstbestimmung in Freiheit vom
Staat. Wenn wir an den status participativus denken, wire das der Raum zur
selbstbestimmten Mitbestimmung. Und diese Mitbestimmung fiihrt dann zu
einer selbstbestimmten Unterwerfung unter Fremdbestimmung. Wenn wir
an die Schutzpflichtendimension der Grundrechte denken, kdnnte man das
so interpretieren, dass das selbstbestimmte Individuum wiederum Fremdbe-
stimmung akzeptiert in der Erwartung, vor sich selbst geschiitzt zu werden.
Und wenn wir an die Drittwirkungslehre denken, die dogmatisch besonders
schwer zu fassen ist, verschwimmen diese Selbstbestimmungs- und Fremd-
bestimmungsmomente miteinander. Ich hatte auch den Eindruck, dass
man vielleicht aus ihrem Verwobensein, wenn man das grundrechtstheore-
tisch angereichert zu fassen versucht, vielleicht auch zu der ganz banalen
Schlussfolgerung kommen konnte, dass das Individuum Fremdbestimmung
umso leichter akzeptiert, wenn sie oder er den Eindruck hat, dass dadurch
Selbstbestimmung moglich wird. Und wenn ich ganz provokativ schlieen
darf mit einer gewissermaflen religidsen Anspielung, ist es nicht so, dass
manche Menschen, welche sich guten Willens wéhnen, das ,,fiat voluntas
tua® dann doch mit einer gewissen Nonchalance iibersetzen, namlich als
-mein Wille geschehe“? Vielen Dank!

Karl-Heinz Ladeur: Ich mochte einen ganz unkritischen Beitrag zum Vor-
trag von Ino Augsberg leisten. Mir scheint das nicht so ganz angekommen
zu sein, die Bedeutung des Rekurses auf die Paradoxie des Selbst. Viel-
leicht kann man das erldutern durch einen kurzen, oberfldachlichen Blick
auf die Situation in der Franzosischen Revolution, wo sich in einer ganz
offenen historischen Lage dann sehr schnell die Frage nach dem Anfang
stellt. Und auf diese unmogliche Frage gibt es eine praktikable, aber letz-
tens doch unmdgliche Antwort von Sieyes, der sagt: Wir brauchen Selbst-
erzichung. Das hort sich nicht besonders iiberzeugend an, aber er sagt
nicht abstrakt: Wir brauchen Selbsterziechung, sondern Selbsterziehung
zum reprasentativen System. Und darin steckt eine tiefe Logik, ndmlich
die Einsicht, dass man Paradoxien nicht auflésen, sondern nur in Bewe-
gung setzen kann. Also man fingt im Grunde mit einer Institution an, die
schon vorgefertigt war, dem Parlament, und setzt dann einen Prozess der
Erfahrung, der Wissenserzeugung in Gang, der weitere Erfahrungen und
Entscheidungen ermdglicht, wobei man immer mitdenken muss, dass schon
wie am Anfang immer etwas anderes ausgeschlossen wird. Das andere, das



182 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

wieder eingefiihrt wird, auf eine weichere Weise, sozusagen durch die Mei-
nungsfreiheit, die zu sagen erlaubt, was vorher praktisch durch Entschei-
dung ausgeschlossen worden ist. Und das scheint mir auch zu erkliren, wie
das Verhiltnis zwischen Freiheit und Gemeinschaft, wenn man so will, zu
verstehen ist. Das hat, vielleicht muss ich das noch sagen, die deutschen
Idealisten nicht besonders iiberzeugt: Humboldt hat gemeint, die Franzosen
haben nicht den deutschen Sinn fiir Metaphysik des Anfangs im Begriff.
Aber bei ndherem Hinsehen findet man im Hegelschen Begriffsdenken das
gleiche Verstdndnis fiir die Grenzen der Denkbarkeit eines Anfangs: Auch
der Begriff ist immer nur vorstellbar im Zusammenhang mit dem Wissen,
das er in Gang setzt.

Genau das ist, glaube ich, der Kern eines repriasentativen Systems, dass
es mit einem Anfang operiert, der eigentlich unmdglich ist, aber dadurch,
dass er immer wieder neue Moglichkeiten erzeugt, sich doch letzten Endes
bewihrt, wenn man bedenkt, was ausgeschlossen worden ist. Und deshalb
noch eine kritische Bemerkung zu Herrn Lindner. Ich wehre mich immer
dagegen, zu sagen, Freiheit ist beliebig. Freiheit ist meiner Ansicht tiber-
haupt nicht beliebig, sondern sie steht in diesem Kontext, wie ich es formu-
lieren wiirde, sozusagen der experimentierenden Gesellschaft. Das Subjekt
ist ein Teil des Experiments und tridgt zu dem Wissen, zu dem gemeinsa-
men Wissen, zu den Erfahrungen bei. Und die Gemeinschaft operiert mit
diesem als gemeinschaftlich anerkannten Wissen.

Christoph Schonberger: Auch von meiner Seite vielen Dank fiir die Refe-
rate. Ich habe auch eine Bemerkung und eine Frage an Herrn Augsberg. Sie
haben uns ja sehr sprachméchtig und nur moderat verspielt ein eindrucks-
volles Theoriedesign vorgestellt. Die Frage, die mir gekommen ist, ist, ob
Sie nicht eigentlich wieder eine Variante doch recht bekannter rechtsphilo-
sophischer Grundsatzdiskussionen présentieren, die wir im Grunde fiihren
seit der Zeit um 1800, als die moderne Autonomie entdeckt worden ist. Die
deutsche Geistesgeschichte ist seither ein ewiges Ping-Pong-Spiel zwischen
Kant und Hegel. In diesem Ping-Pong-Spiel habe ich Sie eher als Hege-
lianer wahrgenommen, vielleicht ein liberaler Hegelianer und vielleicht
ein franzosisch verspielter Hegelianer. Und auf diese Weise erschlief3t sich
ja auch vieles. Konnen Sie mit diesem Befund aber eigentlich so viele
erschrecken? Oder ist nicht der Befund relativ konsensual, dass es irgend-
wie Individualitdt gibt und dass diese Individualitét gleichzeitig konstitu-
iert, eingebunden ist und sich nicht absolut setzen kann? Damit konnen Sie
im Grunde nur libertdre amerikanische Theoretiker wirklich erschrecken.
Alle anderen werden das im Grundsatz durchaus teilen.

Ich vermute allerdings: The proof of the pudding is in the eating. Sie
miissten uns schon einmal sagen, wie Sie das zum Beispiel auf die Ebene



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 183

der Grundrechte herunterbrechen. Kénnen Sie uns vielleicht an einem Bei-
spiel erldutern, wie Thr Theoriedesign bei bestimmten grundrechtlichen
Konstellationen funktioniert? Ich verstehe gut, was Sie auf einer anthropo-
logisch-ontologischen Ebene versuchen, wo Sie die Verwobenheit des Indi-
viduums sehr eindrucksvoll vorfiihren. Aber wie Christoph Méllers eben
schon gesagt hat, das Recht versucht, sicherlich zum Teil unterkomplex,
die in ihrem Theoriedesign beschriebenen Probleme konkret zu bearbeiten.
Mich wiirde interessieren, wie Sie das miteinander vermitteln. Sie haben
sich dazu ein bisschen bedeckt gehalten und sind iiber den Wassern geblie-
ben. Ich wiirde sie gern ein wenig auf die Erde locken.

Riidiger Wolfrum: Vielen Dank. Ich sollte zundchst einmal dem Vorstand
fir die Auswahl dieser Themen danken, die, wie wir in dieser Diskussion
sehen, reiche Friichte trdgt. Ich finde alle drei Vortrige ausgesprochen anre-
gend und mdchte mich aber insbesondere an Herrn Augsberg wenden.

Herr Augsberg, Sie finden das Anschauungsmaterial fiir [hren Vortrag,
der von anderen ja auch schon qualifiziert worden ist, im Voélkerrecht. Die
Diskussion iiber indigene Volker oder Minderheiten wird von der selbstbe-
stimmten Bestimmung der personlichen Identitit, (individuellen Selbstbe-
stimmung) geprégt. Ich bin, sagen wir, Mapuche. Das war nicht immer so.
Lange Zeit sind wir davon ausgegangen, dass dies eine Frage der Fremd-
bestimmung sei, ndmlich durch einen Staat. Und bis zu einem gewissen
Grade tragen wir die Eierschalen dieser Politik auch heute noch mit uns
herum; vor allem hier in Europa und insbesondere auch in Deutschland.
Also wer ist Sorbe? Bestimmt das der Sorbe selbst oder bestimmt das der
Staat? Ich lasse dies einmal offen.

Aber es existiert eine andere Fremdbestimmung, die genauso wirk-
michtig ist, ndmlich die der betreffenden gesellschaftlichen Gruppe.
Konnten wir sagen Du bist Mauche oder kann ich nicht sagen, ich bin
Mapuche und die Mapuche sagen, oh nein, Herr Wolfrum, Sie sind es
nicht. Sie sehen nicht so aus und sie kennen unsere Gebriuche nicht. Wie
l6sen wir diesen Konflikt auf? Sie haben ihn theoretisch angesprochen,
zumindest indirekt.

Und damit komme ich zu meinem zweiten Punkt, den wir gar nicht
angesprochen haben; es ist dies die Selbstbestimmung des Staates. Sie
mdgen sagen, dies habe hier mit dem Thema nichts zu tun. Es hat sehr viel
damit zu tun. Denn die individuelle Selbstbestimmung kann sich auf die
Selbstbestimmung des Staates niederschlagen. Wenn in einer Verfassung
Bezug genommen wird auf pluralistische Gesellschaften, dann haben wir
diesen Fall. Hier hat, glaube ich, Paul Kirchhof die Frage gestellt, was kann
die Verfassung dazu sagen? Anschauungsmaterial hierzu finden Sie in der
schief gegangenen Verfassung fiir Chile, in der Verfassung von Bolivien



184 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

und in der diskutierten Verfassung des Sudans. Hier wird immer wieder
gesagt, wir sind ein pluralistischer Staat, was auch immer das heif3t, gene-
tisch, religios, kulturell.

Uber die Frage werden wir in der Zukunft diskutieren, weil sie einmal
diskutiert werden muss, einschlie3lich der Frage, ob dies fiir uns in Europa
relevant ist. Ja, es ist sehr relevant.

Und schlieBlich ist da auch eine Frage, die ich meine, hitte angespro-
chen werden konnen, ndmlich, kann eine Gruppe versuchen, ihre Selbsti-
dentifikation zu der des Staates zu machen? Wir haben Beispiele hierfiir in
Europa, in Deutschland, gehabt; dies wire ein sehr gefahrlicher Weg.

Uwe Volkmann: Ich habe eine Frage hauptsichlich an Herrn Augsberg,
vielleicht auch an Herrn Lindner oder eine Anmerkung dazu. Zunichst zu
Herrn Augsberg: Ich habe zu meiner eigenen Uberraschung alles (oder fast
alles) verstanden, oder ich glaube zumindest, alles verstanden zu haben
(oder fast alles). Trotzdem zwei kritische Nachfragen, die erste klang schon
bei Herrn Schonberger an. Sie betrifft den Neuigkeitswert. Auch ich hatte
streckenweise den Eindruck, der Neuinszenierung einer schon élteren
Debatte beizuwohnen, die sich um das Verhiltnis von Ich und dem Ande-
ren, von Selbstbestimmung und Fremdbestimmung oder eben von Indi-
viduum und Gemeinschaft dreht. Klassisch wurde diese Debatte gefiihrt
zwischen Kant und Hegel; heute konnte man etwa noch die Liberalismus-
Kommunitarismus-Debatte in den Vereinigten Staaten nennen, die sich an
der Konzeption eines ungebundenen Selbst in der Gerechtigkeitstheorie
von John Rawls entziindete. Dem fiigst Du nun eine neue — psychoanaly-
tisch, medientheoretisch, philosophisch informierte — Wendung hinzu, die
dem Ganzen noch einmal eine zusétzliche Schirfe eintrdgt. Das Problem
ist aber, wie es Herr Mollers schon angesprochen hat, dass das Recht diese
Art von Theorie immer nur in sehr eingeschriankter und auch unterkomple-
xer Form verarbeiten kann, in Form von dem, was Cass Sunstein einmal
»incompletely theorized arguments® genannt hat. Wir erwarten eben von
unserem Verfassungsgericht keine komplizierten Auseinandersetzungen
mit Habermas® Diskurstheorie oder mit Ziz&k oder Lacan, wer soll das dort
auch machen? Es sitzt ja kein Augsberg darin, der das leisten konnte, und
dann kommt es eben zu uns in einer fiir unser Alltagsverstdndnis herunter-
gebrochenen Variante. Auch die Menschenbildformel ist eine solche verein-
fachende Zusammenziehung, die aber die moglichen Gegensétze und den
Versuch, sie zu versohnen, doch schon auf eine intuitive Weise zum Aus-
druck bringt. Sie ist auch nicht folgenlos, sondern sie bringt eine Grundori-
entierung unseres Rechtssystems zum Ausdruck, durch die es sich markant
etwa von liberal-individualistischen oder {iberhaupt stirker individualis-
tischen Systemen wie dem US-amerikanischen oder vielleicht auch dem



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 185

schweizerischen unterscheidet. Die Menschenbildformel macht dies aber
zugleich in Gestalt einer normativen Setzung, und das fithrt mich zu mei-
ner zweiten Frage: Was wird jetzt eigentlich von Deinem Ansatz aus den
normativen Setzungen, mit denen wir bislang gearbeitet haben? Eine erste
dieser normativen Setzungen betrife das Demokratieprinzip selbst, das,
obwohl es im Titel ausdriicklich auftaucht, in allen Referaten nicht wirklich
behandelt wurde. Aber gerade da haben wir unterschiedliche Konzeptionen:
Wir haben formale und individualistische Konzeptionen, die Demokratie
als bloe Form und Methode der Entscheidungsfindung begreifen, die am
Ende irgendwelche statistischen Mehrheiten zusammenbringen. Wir haben
materiale oder vielleicht auch gemeinschaftliche Konzeptionen, die Demo-
kratie als ein gemeinschaftliches Unternechmen von Biirgern begreifen, die
ihre kollektiven Probleme kollektiv zu 16sen versuchen. Mein Verdacht ist,
dass sich gerade diese letzteren nicht mehr halten lieBen, wenn Deine the-
oretische Grundposition zutrifft. Ich wiirde dann nur gern wissen, was an
ihre Stelle tritt. Die zweite normative Setzung betrife das Verhiltnis von
Individual- und Gemeinschaftsinteressen und deren ndhere Austarierung.
Natiirlich kann man die Formeln ,,Gemeinwohl und ,,Gerechtigkeit™ strei-
chen, aber man miisste dann ebenfalls iiberlegen, was an ihre Stelle treten
soll. Wenn man das nicht kann, sind wir vielleicht am Ende doch wieder
starker bei Herrn Lindner, der sagt, eigentlich kdnnen wir auf dieses ganze
theoretische Brimborium, das ,,Vorspiel im philosophischen Himmel®,
komplett verzichten. Wir kommen ja auch so irgendwie zurecht.

Silja Véneky: Herzlichen Dank fiir die interessanten Vortrdge. Ich habe
auch eine Frage und kritische Anmerkungen fiir Sie, Herr Augsberg. Ich
mochte zwei Threr Bemerkung herausgreifen. Sie begannen Thren Vortrag
damit, dass Sie vertreten haben, die Totalitdt der Sprache wiirde zerfal-
len. Und Sie haben Ihren Vortrag unter anderem damit geendet, dass Sie
sagen, die Integrationslehre oder die totalitdre SchlieBung der Integrations-
lehre wiirde unterlaufen. Ich mochte das deswegen kritisch hinterfragen,
weil ich glaube, dass es richtig ist, dass es keine Totalitdt der Sprache gibt,
wie Wittgenstein in den ,,Philosophischen Untersuchungen® dargelegt hat:
So konnen wir bestimmte Begriffe der natiirlichen Sprache nicht abschlie-
Bend definieren, aber das heifit nicht, dass wir nicht fiir bestimmte Zwe-
cke Begriffen Grenzen zichen konnen und dass wir damit die Ungewissheit
der natiirlichen Sprache eingrenzen konnen — eben fiir bestimmte Zwecke.
Und das machen wir als Juristinnen und Juristen, und das machen wir als
Gesellschaft. Das ist aber keine Totalitdt, und es gibt deswegen aus meiner
Sicht auch keinen Zerfall.

Auch mit Blick auf die Integrationslehre sehe ich keine Totalitit. Auch
die Integrationslehre, jedenfalls in der Interpretation auf der Grundlage des



186 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

Grundgesetzes, bedeutet eine Interpretation auf der Grundlage der Grund-
rechte und damit auf der Grundlage von Freiheit. Und aus meiner Sicht
geht es bei dem Thema Selbstbestimmung und Fremdbestimmung und
den Uberschneidungen beider darum zu bestimmen, was die Grenzen von
bestimmten Begriffen sind, von bestimmten Instituten, und zwar im Dis-
kurs, in einem Austausch: Wo enden Institute, beispiclsweise das Institut
der Ehe? Wie interpretieren wir Artikel 6 GG? Wann beginnt das mensch-
liche Leben? Und in dieser Interpretation konnen wir bestimmte Grenzen
ziehen — auch mit Blick im Ubrigen auf wissenschaftliche Erkenntnisse,
wenn diese denn gegeben sind. Und ich glaube, dass die Dekonstruk-
tion eine liberalen Staatstheorie in Gefahr bringt, wenn man sie zu weit
iiberzieht.

Christian Tomuschat: Vielen Dank fiir drei hervorragende Referate. Herr
Augsberg hat uns filir Vieles die Augen gedffnet, was bisher nicht bedacht
worden war. Frau Keller hat rechtsvergleichende Aspekte eingebracht,
wie sie bis dahin noch nicht priasent gewesen waren. Und Herr Lindner
hat eine vollig neue Dimension eingefiihrt und mich damit zuriickgefiihrt
auf etwas, was Ernst Forsthoff in der Geschichte dieser Vereinigung frii-
her gesagt hat: Der Rechtsstaat und der Sozialstaat sind unvereinbar mit-
einander. Ich glaube, das ist iiberwunden. Die Praxis der Bundesrepublik
Deutschland hat gezeigt: Wir verbinden den Rechtsstaat und den Sozial-
staat in sehr abgewogener Weise. Aber die Probleme sind damit natiirlich
nicht ausgestanden.

Die eigentliche Frage lautet: Wie werden die Akzente gesetzt? Wenn
ich jetzt auf das Referat von Herrn Lindner komme, dann habe ich den
Eindruck, dass seiner Meinung nach das Individuum seine Freiheit nur in
einem sozial gesicherten, stindig gestiitzten Umfeld entfalten kann und
dass man als Person selbststdndig gar nicht zu agieren vermag. In seinem
Bericht ist interessanterweise das Wort Selbstverantwortung gar nicht vor-
gekommen,; erst in der Diskussion vorhin hat er es genannt, und Herr Augs-
berg ist auch darauf zuriickgekommen. Damit wird letzten Endes, wenn wir
der Konzeption von Herrn Lindner folgen, das gesamte offentliche Leben
institutionalisiert. Es gibt dann nichts mehr, was dem direkten Zugriff der
Verfassung entzogen wire. Damit geht eine ungeheure Stirkung der rich-
terlichen Gewalt einher, der Staat wird zur Versicherungsanstalt fiir alle.
Auch Herr Kirchhof hat das vorhin schon kurz angesprochen. Es ist ein
ungeheures Zutrauen in die Macht des Staates, das sich hier manifestiert.
Ich will nicht von der DDR sprechen, dort war dieser Glaube ja {iberméch-
tig. Aber auch hier ist doch weithin die Meinung vorherrschend, vor allem
bei Thnen, bei Herrn Lindner, so glaube ich, der Staat konne eigentlich alles
richten. Und wo bleibt da die Politik? Die Politik hat keinerlei richtige



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 187

Entfaltungsfreiheit mehr, sondern es wird alles staatlich gestaltet. Somit
erscheint dann das Individuum irgendwie nur noch als ein Funktionsele-
ment im Staat und nicht mehr als eigenstindige Gewalt. Auch die Gesell-
schaft als solche, die ihr Vertrauen auf die eigene Gestaltungskraft setzt,
fehlt mir in Threm Vortrag. Sie legen alles auf die Gestaltungskraft und die
Ordnungsmacht des Staates. Das ist meines Erachtens eine Verschiebung,
die eigentlich nicht dem Gleichgewicht unserer Verfassung entspricht.

Dietrich Murswiek: Selbstbestimmung und Freiheit werden durch die
Grundrechte so gut geschiitzt wie der VerhdltnismaBigkeitsgrundsatz als
Schranke gegen staatliche Freiheitseinschrankungen wirkt. In dieser Funk-
tion hat der VerhdltnisméaBigkeitsgrundsatz sich in einer Situation der weit-
aus umfangreichsten Freiheitseinschrankungen der Nachkriegszeit, nimlich
zur Zeit der Corona-MaBinahmen, als stumpfes Schwert erwiesen. Man-
che werden nun sagen, das ist kein Wunder, wenn die Gefahr so auf3eror-
dentlich groB3 sei, dann miissten sich Freiheitseinschrinkungen auch als
verhdltnismafig erweisen konnen, wenn sie sehr weit gehen. Ich meine
aber, man muss die Corona-Maflnahmen differenzierter betrachten. Und
hierzu hat Herr Lindner in seinem Referat etwas ganz Wichtiges gesagt.
Der VerhédltnisméBigkeitsgrundsatz wird nicht richtig angewendet, wenn
man einfach abstrakt den Schutz des Lebens der eingeschrinkten Freiheit
gegeniiberstellt. Auf der abstrakten Ebene ist es klar: Leben ist das Funda-
mentale, und das muss dann Vorrang vor der Freiheit haben. Aber darum
geht es bei der Anwendung des VerhiltnisméBigkeitsgrundsatzes nicht,
sondern wie Herr Lindner richtig sagte, es kommt darauf an, welchen Bei-
trag die konkrete Maflnahme, um die es geht, zum Schutz des Lebens leis-
tet. Ich will das veranschaulichen am Beispiel der einrichtungsbezogenen
Impfpflicht. Da kann man nicht einfach sagen, die Impfpflicht dient dem
Schutz des Lebens und der Eingriff in die korperliche Unversehrtheit sei
demgegeniiber marginal. Sondern man muss tberlegen, wie schiitzt die
einrichtungsbezogene Impfpflicht denn das Leben der vulnerablen Perso-
nen in Krankenhédusern, Arztpraxen? Der Schutz kann doch nur darin beste-
hen, dass die Impfung die Ubertragung des Virus, die Ansteckung und die
weitere Ubertragung verhindert. Als man das vor einem Jahr diskutiert hat,
gingen die meisten noch filschlich davon aus, dass die Impfung Ubertra-
gungsschutz bieten und die weitere Ubertragung des Virus effektiv verhin-
dern wiirde. Wir wissen heute, dass das nicht der Fall ist. Man hétte bei der
Anwendung des VerhéltnisméBigkeitsgrundsatzes priifen miissen, schiitzt
die Impfung iiberhaupt gegen die Ubertragung und wenn ja, in welchem
Umfang? Und nur dieser Gewinn an Sicherheit kann auf die Waagschale
gelegt werden, nicht aber das Leben als solches. Und dann kann man even-
tuell zu ganz anderen Ergebnissen kommen.



188 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

Ralf Alleweldt: Vielen Dank fiir die ganz wundervollen Referate. Insbe-
sondere, vielen Dank, Frau Keller, dass Sie das Thema der Impfpflicht aus-
gesucht haben, das fiir das Verhiltnis von Fremdbestimmung und Selbst-
bestimmung heute das sich wirklich am meisten aufdrdngende Thema ist.
Und meine Fragen gehen auch hauptsédchlich an Sie, vielleicht noch ein
bisschen an Herrn Lindner.

Ich meine, dass diese Entscheidungen Fragen offengelassen haben. Und
Sie konnen vielleicht dazu sagen, ob Sie auch dieser Auffassung sind. Ein
Punkt ist das Recht auf Leben, und zwar nicht das der potenziellen Corona-
Opfer, sondern das Recht auf Leben derjenigen, die geimpft werden. Es hat
sich jetzt im Laufe der Zeit herausgestellt, dass es ab und zu, die genauen
Zahlen sind unsicher, zu Todesféllen nach der Impfung kommt. Und das
bedeutet, dass es — bei einer insgesamt sehr groflen Zahl geimpfter Personen
— zu Todesfillen kommt, bei denen auch eine Kausalitit keinesfalls ausge-
schlossen werden kann bzw. in manchen Féllen gesichert ist. Das bedeutet,
wenn man jetzt das Recht auf Leben betrachtet, dass einer grolen Gruppe von
Personen gesagt wird: Thr miisst Euch alle impfen lassen und einige von Euch
werden dabei sterben. Das ist in den Entscheidungen, jedenfalls des Bundes-
verfassungsgerichts und des Europdischen Gerichtshofs fiir Menschenrechte,
die ich kenne, nicht problematisiert worden. Bisher sind wir davon ausgegan-
gen, wenn wir die Frage stellen, ob der Staat einige Personen tdten kann, um
viele zu retten, dass die Antwort bisher Nein war. Aber ich will auch gar nicht
die Antwort vorgeben. Nur: Miissten dazu nicht verfassungsrechtliche Stan-
dards entwickelt werden? Das kommt in den Entscheidungen nicht vor.

Anschliefend daran: Thnen sind natiirlich allen, aber IThnen besonders,
Frau Keller, die verfahrensrechtlichen Schutzvorkehrungen beim Recht
auf Leben bekannt, ndmlich die Ermittlungspflichten. Wére es eine Mog-
lichkeit zu sagen, wir Juristen, wir wollen uns nicht in die medizinischen
Fragen zu sehr einmischen, aber wir wollen, dass Todesfille ordentlich
ermittelt werden. Wenn jemand kurz nach der Impfung stirbt, miisste das
im Sinne der Menschenrechtskonvention effektiv untersucht werden, das
heifit zum Beispiel durch eine unabhingige Stelle. Und das bringt mich
allgemein zu der Uberlegung: Die medizinischen Fragen konnen von den
Juristen nicht abschlieBend beantwortet werden, aber die Juristen sind gut
darin, sich Schutzvorkehrungen, Strukturen zu iiberlegen, so dass wissen-
schaftliche Erkenntnisse bei der Wahrheitsfindung bestmoglich beriick-
sichtigt werden. Und wire das auch ein Grund, iiber die Unabhéingigkeit
der beteiligten Institutionen nachzudenken? Das Paul-Ehrlich-Institut und
das Robert-Koch-Institut sind Bundesbehdrden. Wie frei wire denn das
Paul-Ehrlich-Institut nach einem Jahr Impfkampagne gewesen, zu sagen,
wir haben jetzt gemerkt, die Impfung ist doch nicht so sicher, wie wir am
Anfang annahmen?



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 189

Und, letzte Bemerkung, wir sind alle kalt erwischt worden von die-
ser Pandemie, nicht nur personlich, sondern auch juristisch. Mit anderen
Gefahren haben wir gelernt umzugehen. Wir gehen mit Kriminalitdt um,
mit Terrorismusgefahr. Und teilweise haben der Gesetzgeber, der Verfas-
sungsgeber, teilweise die Rechtsprechung und auch die Staatsrechtswissen-
schaft sich Strukturen iiberlegt, wie wir mit groen Gefahren umgehen und
den Staat dabei gleichzeitig bidndigen. Ich glaube, dass das beim Infektions-
schutz noch nicht recht gelungen ist, sondern dass wir vielleicht so etwas
wie ein Virusverfassungsrecht oder ein Infektionsverfassungsrecht brau-
chen. Mich wiirde Thre Meinung dazu interessieren.

Franz Mayer: Franz Mayer, Universitit Bielefeld. Ich mochte eine allge-
meine Bemerkung vorab machen. Es gibt einen Bereich fiir Staatsrechts-
lehrerinnen und Staatsrechtslehrer, wo die Selbstbestimmung bei Null liegt
und die Fremdbestimmung bei 100%. Das ist die Themenwahl fiir diese
Tagungen und wohl auch der Themenzuschnitt. Verstehen Sie mich nicht
falsch: Ich glaube, wir haben faszinierende Fragestellungen heute hier ver-
handelt. Das zeigt ja auch die anhaltende Diskussion. Aber ich will doch
sagen, dass ich es etwas bedauere, dass wir die 100 Jahre Staatsrechtsleh-
rervereinigung liberhaupt nicht haben thematisieren kénnen im Rahmen
des heutigen Nachmittags. Sie kamen schlicht nicht vor. Deswegen mochte
ich die Anregung geben, dass wir in 19 Jahren, also wenn dann die 100.
Tagung stattfindet, die Zeitspanne dann entsprechend auch sich in den The-
men spiegeln lassen.

Ich will gleichwohl fiir die umfassenden Referate danken und noch zum
Thema Impfpflicht etwas sagen. Mir scheint, die Impfpflicht ist doch ein
wirklich anschauliches Beispiel dafiir, wie sich die Selbstbestimmung der
einen als Fremdbestimmung fiir die anderen auswirkt, die dann eben hdohe-
ren gesundheitlichen Risiken ausgesetzt sind, weil Einzelne auf ein Recht
auf Nichtimpfung beharren. Wir verarbeiten das rechtlich mit dem Uber-
malBverbot einerseits, mit dem UntermalBverbot zum anderen. Das Unter-
malfverbot war wohl hier, bei Covid 19, nicht beriihrt. Es besteht also ein
Korridor, in dem politisch entschieden werden kann, vielleicht auch muss.
Der judicial self-restraint, den wir beobachtet haben, den halte ich auch fiir
richtig, weil das den besagten Korridor ermoglicht hat. Und bei unsicherer
Faktenlage ist mir dann doch lieber, dass Politiker und Politikerinnen ent-
scheiden, die dann spéter auch zur Verantwortung gezogen werden konnen,
und nicht Juristen und Juristinnen.

Ich will eine konkrete Frage an Frau Keller stellen: Sie haben den Ver-
gleich als Landervergleich angelegt. Das fiihrt fiir Deutschland auf interes-
sante Uberlegungen. Der Infektionsschutz bewegt sich im Bereich der kon-
kurrierenden Gesetzgebung. Man konnte fragen, ob die Impfpflicht nur in



190 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

einzelnen Bundeslidndern eingefiihrt werden kann, ob das rechtlich méglich
wire. Ich mochte Sie, nachdem Sie sich intensiver auf der Vergleichsebene
mit dem Thema befasst haben, fragen, ob Sie aus dieser Vergleichspers-
pektive mit uns Beobachtungen teilen kdnnen, und zwar zu der Frage, ob
sich das Austarieren zwischen Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in
foderalen Ordnungen besser verarbeiten ldsst und dort besser gelingt.

Kai von Lewinski: Der Zufall und die Weisheit der Sitzungsleitung hat
mir jetzt die letzte Frage zugewiesen, und ich habe tatsichlich eine erdende
Frage oder eine Frage zur Erdung. Es verwundert, wenn das Thema
»Selbstbestimmung und Fremdbestimmung® ist, dass in keinem der Refe-
rate ein Terminus auftaucht, der zwar nicht im Verfassungstext selbst ent-
halten ist, aber in Gestalt der ,,informationellen Selbstbestimmung* doch
aus der Rechtsprechung des Verfassungsgerichts stammt. Warum haben die
Referate und auch bisher die Diskussion diesen nicht thematisiert?

Nun kann man sagen, dass das Recht auf informationelle Selbstbestim-
mung damals so ein bisschen dahingeworfen war und dogmatisch verun-
gliickt ist usw. Aber gerade an solchen dogmatischen Ungliicken, auch wenn
sie ja nun auch schon lange zuriickliegen und schon lange verhandelt wer-
den, wiirde man doch iiber unser Thema Selbstbestimmung, Fremdbestim-
mung usw. einiges lernen kdnnen. Ich mdchte diese Frage, also die Riick-
kopplung an das, was wir als verfassungsrechtliches Proprium schon haben,
hier noch einmal in den Raum stellen und bitten, die Themen oder Thesen
aus den Referaten zu diesem rechtlichen Befund in Bezug zu setzen, sodass
wir diese anschlussfahig zum Verfassungsrecht besprechen konnen.

Frank Schorkopf: Danke. Dann kommen wir zu den Schlussworten. Wir
gehen in der Reihenfolge der Referate vor, zundchst Herr Augsberg, bitte.

Ino Augsberg: Ganz herzlichen Dank. Ich glaube, ich kann die meisten
Fragen zusammenfassen. Nur die Frage von Frau Voneky wiirde ich vor-
anstellen. Es ging mir nicht darum zu sagen, dass es die Totalitdt der Spra-
che gibt. Und ich wiirde natiirlich auch sagen, dass bei Wittgenstein die
Pointe gerade darin liegt, dass in der Moderne die gottliche Instanz fehlt,
die frither die Verkniipfung von Sprache und Welt garantierte. Eben deswe-
gen wird die Gebrauchstheorie der Sprache nétig, eben deswegen zerfillt
die Sprache aber auch in eine Unzahl von Sprachspielen, so dass gerade
keine Einheit mehr gewdhrleistet ist. Trotzdem kann Kommunikation funk-
tionieren. Wir verstidndigen uns einigermaflen konsonant miteinander. Aber
von einer Einheit oder einer Totalitdt kann nicht mehr die Rede sein. Fiir
die Integration gilt Entsprechendes. In dieser Hinsicht wiirde ich schlicht
sagen, dass das, worauf ich verweisen wollte, der Fluchtpunkt einer mogli-



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 191

chen Lektiire der Integration ist, wie sie Kelsen vorgelegt hat. Dort werden
ganz klar protototalitire Tendenzen dieser Bewegung benannt. Daran kann
man ankniipfen.

Die anderen Punkte wiirde ich zusammenfassen unter dem Aspekt
einerseits einer philosophichistorischen, wenn Sie so wollen, Selbstver-
ortung und andererseits des moglichen Ubergangs in die Normativitit.
Die philosophichistorische Verortung oder die Bestimmungen, die hier
versucht worden sind, habe ich mit Interesse gehdrt. Manches hat mich
erstaunt, etwa die Einordnung als eine Art Hegel mit franzdsischem
Akzent. Mag sein, mir erscheint das ehrlich gesagt nicht allzu plausi-
bel. Ich wiirde eher sagen, dass mein Freiheitsverstandnis tatsdchlich das
kantische ist. Und zwar gerade, weil Kant einerseits auf der Autonomie
insistiert und andererseits in seiner Autonomiekonzeption zugleich darauf
beharrt, dass es in der Autonomie das nomische Element gibt, dass sich
also nicht das autos vollstindig vor den nomos dringt. Kant tibernimmt
in diesem Zusammenhang eine paulinische Metapher und spricht ganz
ausdriicklich von dem ,,Joch®“ des Gesetzes, das wir nun aber nicht mehr
von uns werfen sollen, sondern das wir als das Joch des Gesetzes tragen
miissen — nur dass es, so Kant, weil die Vernunft selbst es uns auferlegt,
ein ,,sanftes* Joch ist. Genau diese Spannung, glaube ich, gilt es aufrecht-
zuerhalten — und also Kant wieder zu lesen. Deswegen wiirde ich auch
keinen Vorwurf darin sehen, dass ich Thnen nichts Neues berichtet habe.
Das, was ich Thnen vorgestellt habe, ist natiirlich vor allem eine Relek-
tiire, eine Auseinandersetzung mit einer Diskussion, die ja auch nicht mit
dem heutigen Referat abgeschlossen sein wird. Das scheint mir zu dieser
Perspektive zu sagen zu sein.

Damit komme ich zu der Frage nach dem Ubergang zum Normativen.
Wie lésst sich das Ganze konkretisieren? Ich habe in dieser Hinsicht in den
beiden Fragen von Uwe Volkmann und Christoph Moéllers etwas divergie-
rende Positionen wahrgenommen. Denn ich habe bei Christoph Méllers den
Akzent nicht darin gesehen, dass das Recht einfach mit unterkomplexen
Konstruktionen arbeiten muss. Ich hitte seine Anmerkung eher so verstan-
den, und das fand ich sehr interessant und wiirde diese Lesart meinerseits
unterstreichen wollen, dass das Recht, wenn es mit unterkomplexen Kon-
struktionen arbeitet, dabei zugleich im Modus des Als-ob operiert, der sich
iiber bestimmte sonstige Befunde bewusst hinwegsetzt. Das mag dann eine
Vereinfachung sein, aber keine Vereinfachung nur aus bornierter Ignoranz,
sondern eine Vereinfachung, die eine spezifische Funktion erfiillt und sehr
elaboriert ist oder jedenfalls sein kann. Da lag aus meiner Sicht eine kleine
Differenz zwischen den Beitragen.

Lassen Sie mich zum Abschluss noch ein konkretes Beispiel nennen,
um meine Ausfithrungen mit der Frage zu verkniipfen, wie der Ubergang



192 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

von der abstrakt-theoretischen Ebene in die konkretere Auseinandersetzung
funktionieren kann. Ich mochte dafiir auf jenen Begriff zuriickgreifen, der
dafiir offenbar am wenigsten geeignet ist, weil er besonders abstrakt und
vielleicht zundchst unverstdndlich erscheint, ndmlich den ganz am Ende
des Referats genannten Begriff der Heter-Auto-Nomie. Was kann das kon-
kret heillen, dass das Recht mit etwas anderem als Recht konfrontiert ist?
Was heilit es, sich ein Recht vorzustellen, das sich selbst mit dem Nicht-
Recht infiziert, offenbar ganz bewusst, um auf diese Weise die Selbst-
Totalisierung zu verhindern? Das ist doch offensichtlich eine sehr abstrakte
Idee. Aber ich wiirde sagen, Sie konnen diese Idee sehr gut konkretisieren
in dem Moment, in dem Sie sagen: Genau das, diese Heter-Auto-Nomie,
leistet die Menschenwiirde.

Die Grundrechte sind nach der Luhmann’schen Lesart Schutzmechanis-
men gegen Expansionstendenzen anderer gesellschaftlicher Sphéren, also
Schutzmechanismen etwa gegen eine Uberdkonomisierung, eine Ubertheo-
logisierung, allgemeiner gesprochen gegen jedwede Vereinnahmung der
Gesamtgesellschaft durch einzelne partikulare Rationalititen. Die Men-
schenwiirde ist vor diesem Hintergrund dann moglicherweise der Mecha-
nismus, der die vollstindige Juridifizierung der Gesellschaft verhindert,
und zwar genau dadurch, dass sie sich als abwdgungsresistentes Gebilde
darstellt und als solches dem Recht selbst Schranken setzt. Mit der Men-
schenwiirde wird danach eine letzte Bastion anerkannt, die selbst fiir die
rechtlichen Mechanismen und Verfahren nicht mehr zugénglich ist und nur
als eine Art eingekapseltes X, dann natiirlich in den juristischen Verfahren,
operationalisiert werden kann. Das scheint mir eine jedenfalls aus meiner
Sicht plausible Lesart der Funktion der Menschenwiirde zu sein.

Und dann? Dann wiére der notwendige zweite Schritt die Beantwor-
tung der Frage, wie man diese Menschenwiirde inhaltlich nidher bestimmen
kann. Dieser Schritt miisste in die Richtung dessen gehen, was ich vorhin
bereits auf die Frage von Herrn Rixen zu antworten versucht hatte. Die
Menschenwiirde diirfte dann gerade nicht langer nur auf ein mit einer etwas
hemdsdrmeligen Kantinterpretation verkniipftes Modell der Autonomie
gestiitzt werden. Erst recht nicht darf sie, in einer Art narzisstischen Selbst-
verdoppelung dieses Modells, zur autonomen Selbstbestimmung erklért
werden. Sie miisste vielmehr wiederum in dieser Spannung zwischen Auto-
und Heteronomie, verstanden werden. Das bedeutet dann erneut, die Wiirde
nicht nur in der Autonomie als Fihigkeit, sondern ebenso in der Verletzlich-
keit zu begriinden. Vielen Dank.

Helen Keller: Vielen Dank. Ich méchte drei Punkte aufnehmen. Das erste
ist der Impfschaden. Tatsdchlich kommt der Impfschaden in den untersuch-
ten Urteilen nur am Rande zur Sprache. Ich glaube, das liegt daran, dass



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 193

wir eine etablierte Rechtsprechung in allen Léndern haben, die sich auch
mit den europdischen Standards zu Impfschdden deckt. Da, wo es eine
Impfpflicht gibt, braucht es notwendigerweise auch eine gesetzliche Rege-
lung fiir eine relativ einfache Deckung von Impfschidden. Das ist auch der
Standard der EMRK, wie der EGMR in Vavfi¢ka und andere gegen die
Tschechische Republik festgehalten hat. Zur Idee, ob man aus Artikel 2
EMRK eine Pflicht ableiten kénnte zur Aufkldrung von Impfschiden,
kann ich Folgendes sagen: Diese prozedurale Pflicht im Falle eines todlich
endenden Impffalles gibt es. Aber, wenn Sie einen Impfstoff haben, der
nach dem europdischen und nationalen Zulassungsverfahren auf den Markt
gekommen ist, glaube ich nicht, dass Sie {iber Artikel 2 EMRK eine wei-
tergehende Haftung fiir einen Impfschaden ableiten kdnnen. Der betroffene
Staat konnte dann ndmlich argumentieren: ,,Wir haben uns an die Zulas-
sungsvoraussetzungen gehalten. Unsere nationale Gesundheitsbehorde hat
den Impfstoff zugelassen, auch europdisch ist er zugelassen.” Dann ist man
da fein raus. Ein Restrisiko bleibt. Ich glaube nicht, dass in dieser Situa-
tion prozedural aus Artikel 2 etwas abzuleiten ist, das iiber die Deckung des
Impfschadens hinausgehen wiirde, wenn dieser auBlergewohnliche Todesfall
korrekt untersucht worden ist.

Das zweite ist die VerhdltnismaBigkeit und deren Priifung — sie habe
sich als stumpfes Schwert erwiesen. Zum Teil kann ich diesen Satz unter-
schreiben. Ich mochte aber auch betonen, dass das eine genuin deutsche
Diskussion ist. Der VerhéltnismaBigkeitsgrundsatz ist zwar das grof3e
Exportprodukt aus der deutschen Verfassungsdogmatik. Er ist fast in alle
Léander iibergeschwappt, und die Gerichte in den anderen Lidndern geben
sich grole Miihe, die VerhdltnismaBigkeitspriifung auch korrekt durch-
zufithren. Sie wird aber in vielen Rechtsordnungen sehr viel oberflach-
licher praktiziert als in Deutschland. In Deutschland wiederum, habe ich
das Gefiihl, sind wir an einem Grad der Ziselierung der Verhéltnisma-
Bigkeitsprifung angelangt, die auch die dortigen Gerichte herausfordert.
Bei der rechtsvergleichenden Analyse ldsst sich sagen, dass die deutschen
Gerichte sicher am griindlichsten sind, wenn es darum geht, die Ver-
hiltnismaBigkeit zu priifen. Aber die Priifung ist wirklich schwierig und
intellektuell anspruchsvoll. Was ist das Ziel, das wir in der Pandemie ver-
folgen? Was ist das Instrument, das wir anwenden wollen? Was wigen
wir da eigentlich ab? Das ist neben all dem wissenschaftlichen Hinter-
grundwissen, das die Richterinnen und Richter haben sollten, intellektuell
wirklich schwierig.

Der letzte Punkt, den ich aufgreifen mochte, ist der Foderalismus in der
Pandemie. Ich hatte urspriinglich einen Teil in meinem Referat zum Fode-
ralismus, weil die Frage, welche Ebene im Bundesstaat aktiv werden soll,
gerade auch aus der schweizerischen Perspektive total spannend ist zu



194 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

untersuchen. Was bringt es eigentlich, wenn wir die Pandemiemalnahmen
auf kleinere Einheiten herunterbrechen? Ich habe das am Schluss wegge-
lassen, weil die Impfprogramme immer landesweit Anwendung fanden.
Wabhrscheinlich kann man die Aufgabenteilung im foderalen Staat auf eine
einfache Formel bringen — so jedenfalls auf der Grundlage der schweize-
rischen Erfahrung: ,,Da, wo die kantonalen Regierungen innovativ waren
und bereit waren zu experimentieren, da hat der Foderalismus etwas
gebracht.” Zum Beispiel hat der Kanton Graubiinden, weil er die Skisaison
retten wollte, eine konsequente Teststrategie durchgefiihrt. Am Skilift, beim
Einkaufen, beim Aprés-Ski — iiberall konnte man sich testen lassen und
der Kanton hat die Kosten gedeckt. Diese Teststrategie bildete dann das
Vorbild fiir die Bundesebene. Nachdem man im Bund geschen hatte, dass
diese Strategie funktioniert, war man auch bereit, die Kosten zu iiberneh-
men. Aber wenn die kantonalen Regierungen die heifle Kartoffel einfach
dem Bund zugeschoben haben, dann endete das in einem Fiasko. Dann hat-
ten wir hier eine Regelung und da eine andere. Die Leute waren verwirrt.
Gerade in kleinrdumigen kantonalen Verhidltnissen machte dieser Flicken-
teppich keinen Sinn. Basel-Stadt hatte beispielsweise eine andere Rege-
lung als Basel-Landschaft, was die RestaurantschlieBungen betraf. Das hat
nicht funktioniert. Ohne ein Minimum an Koordination im foderalen Staat
funktioniert es nicht. Und eben der Foderalismus ist nur gut, wie die untere
Ebene bereit ist, innovativ zu experimentieren.

Josef Franz Lindner: Herzlichen Dank fiir die Fragen und Anregungen.
Die waren jetzt fiir mich etwas weniger. Ich mochte aber doch ein paar
grundsitzliche Dinge aufgreifen, wo ich auch bei Herrn Tomuschat ins-
besondere ein Missverstindnis dessen vermute, was ich eigentlich sagen
wollte.

Zunichst, Herr Ladeur und Herr Volkmann, zu meinem Ansatz, dass
man Freiheit zunichst als beliebiges Handeln denken muss. Das ist kein
realer, auch kein rechtlicher Begriff, sondern ich verstehe das als analyti-
schen Maf3stabsbegriff. Erst wenn ich Freiheit als beliebige denke, kann
ich iliberhaupt feststellen, ob in einer bestimmten staatlichen oder sonsti-
gen Mallnahme ein Freiheitseingriff oder ein Eingriff in die Selbstbestim-
mung liegt. Sie haben das selber vorgefiihrt, Herr Ladeur, indem Sie gesagt
haben, die Gesellschaft operiert mit den Menschen oder vielleicht auch der
Staat operiert mit den Menschen, indem er Gesetze erldsst und dann schaut,
wie damit umgegangen wird, wie sich das bewéhrt. Mit dieser Vorstellung
sind Sie doch genau in einer Situation, dass Sie mogliche Verkiirzungen
von Selbstbestimmung, die in solchen Operationen liegen, gar nicht mehr
aufdecken konnen. Das funktioniert nur, wenn Sie einen analytischen Maf3-
stab haben, an dem Sie Freiheitsgefahrdungen als solche erkennen kon-



Selbstbestimmung und Fremdbestimmung in der liberalen Demokratie 195

nen. Das wire mir schon noch mal wichtig festzuhalten. Sie hatten, Herr
Volkmann, am Schluss gesagt, ich hétte auf philosophisches ,,Brimborium
verzichtet. Das habe ich bewusst und eben deswegen gemacht, da ich zu
einem vollig unterschiedlichen Konzept eines Vortrags komme, je nach-
dem, ob ich einen kantischen Begriff von Freiheit und Selbstbestimmung,
einen hegelianischen Begriff, einen verantwortungsethischen Begriff, einen
aristotelischen Begriff — den es auch gibt — zugrunde lege. Deswegen habe
ich mich dafiir entschieden: ,,Nein, solche Vorverstindnisse mdchte ich hier
nicht transportieren.” Sondern ich gehe eben von einer analytischen Ebene
aus, die transzendent und auch transzendental weitestgehend reduziert ist.
Das mochte ich noch mal festhalten, da es um den grundsétzlichen Mafstab
geht.

Herr Tomuschat hat gesagt, ich wiirde flir einen Staat als ,,Sich-um-alles-
Kiimmerer* pladieren. Das ist ein Missverstidndnis. Ich habe nur versucht,
eine Entwicklung aufzuzeigen, die in Richtung Etatisierung verlduft, die
bestimmte Ursachen hat, unter anderem auch das Bundesverfassungsge-
richt. Ich sehe diese Entscheidungen gar nicht negativ. Gleichwohl habe
ich versucht, deutlich zu machen, dass es eher nicht wiinschenswert wére,
wenn jetzt die Dogmatik oder das Bundesverfassungsgericht aus den neuen
sozialen Grundrechten auf Bildungsstandards oder gesundes Aufwachsen
konkrete Aufgaben des Staates in beliebiger Weise ableitet. Davor wollte
ich warnen, aber gleichwohl aufzeigen, dass es diese etatistische Tendenz
eben gibt. Zu Herrn Alleweldt wiirde ich sagen: Nein, wir brauchen kein
eigenes Infektionsschutzverfassungsrecht, sondern eine saubere Aufarbei-
tung der InfektionsschutzmaBnahmen, mit unserem vorhandenen, dogma-
tischen Handwerkszeug. Daraus folgt dann eine gewisse Kritik. Ob man
das dann Infektionsschutzverfassungsrecht nennt, ist genauso unerheblich
wie, ob man von einem Umwelt-, Bildungs- oder sonstigen Verfassungs-
recht spricht. Aber die dogmatische Aufarbeitung, die braucht man natiir-
lich schon.

Herr von Lewinski, die ,,Erdung® hatte ich eigentlich im informationel-
len Selbstbestimmungsrecht auch versucht einflieBen zu lassen und hatte
das als disruptive Entwicklung der Emanzipierungsdynamik dargestellt.
Wohin das Recht auf informationelle Selbstbestimmung allerdings heute
tatsdchlich gefiihrt hat mit einer im Grunde nicht mehr lesbaren und iiber-
schaubaren Anzahl von allgemeinen und speziellen und sicherheitsrechtli-
chen Datenschutzvorschriften — da bin ich mir nicht sicher, ob das unbe-
dingt zu einem Mehr an Selbstbestimmung gefiihrt hat.

Das wiren meine Anmerkungen gewesen.

Frank Schorkopf: Das ist Ihr Dank. Und ich danke im Namen des Vor-
stands auch fiir die Referate, fiir [hr Engagement und die Zeitdisziplin. Wir



196 Aussprache, Zwischen- und Schlussworte

liegen gut in der Zeit, ich schlieBe jetzt hier und darf Sie noch einmal, auch
in Herrn Franzius® Namen, an 17:30 Uhr erinnern. 18:00 Uhr geht es los.
Gehen Sie bitte in das Rathaus hinein und geben die Jacken ab, damit wir
wirklich um 18:00 Uhr beginnen kénnen. Sie stellen sich vor das Bremer
Rathaus mit Blick darauf, dann werden Sie sehen, wohin Sie gehen miis-
sen. Herzlichen Dank, bis nachher.



