
Die Zukunft der Demokratie

Festvortrag von Andreas Wirsching, München*

I.	

Stellt man die Frage nach der Zukunft der Demokratie, dann sind Staats-
rechtslehrer und -lehrerinnen in einer privilegierten Position. Wie niemand 
anders kennen sie die konkrete Verfasstheit und die Wirkmechanismen 
des demokratischen Staates. Aus dieser Kenntnis können sie extrapolieren 
und Probabilitäten darüber berechnen, welche Folgen welches rechtliche 
Normengefüge für die Zukunft der Demokratie haben könnte. Und wenn 
sie zugleich auch Verfassungsrichter oder -richterinnen sein sollten, dann 
haben sie sogar die Möglichkeit, selbst die Zukunft der Demokratie zu 
beeinflussen – mit manchmal weit wegweisenden Urteilen. Die umfangrei-
che Jubiläumsschrift der Vereinigung der Deutschen Staatsrechtslehrer zu 
ihrem 100. Gründungstag legt ein eindrucksvolles Zeugnis ab von diesen 
Kernkompetenzen der Zunft.1

Wir werden sehen, dass die deutschen Staatsrechtslehrer ein untrügliches 
Sensorium für die relevanten Zukunftsfragen der Demokratie hatten und 
haben. Praktisch alle Problemkomplexe, von denen gleich zu sprechen sein 
wird, sind auf den thematischen Jahrestagungen der Vereinigung eingehend 
erörtert worden. Deren Berichte sind daher auch Teil der Demokratiege-
schichte und eine exzellente Quelle für Historiker.

Wenn sich allerdings Historiker über die Zukunft geäußert haben – und 
sie taten (und tun) das sehr oft – dann lagen sie häufig falsch. Die Vorstel-
lung, man könne die Zukunft aus der Geschichte deduzieren, und dies am 
besten mit wissenschaftlichen Methoden, war (und ist) eine gefährliche 
Illusion für rückwärtsgewandte Propheten.

Trotzdem würde ich die Frage nach der Zukunft nicht stellen, wenn ich 
nicht fest davon überzeugt wäre, dass die Kenntnis und Analyse der Ver-

*  Die Vortragsform wurde im Wesentlichen beibehalten.
1  Pascale Cancik/Andreas Kley/Helmuth Schulze-Fielitz/Christian Waldhoff/Ewald Wie-

derin (Hrsg.) Streitsache Staat. Die Vereinigung der Deutschen Staatsrechtslehrer 1922–
2022, 2022.



Andreas Wirsching14

gangenheit zwar kein Zukunftswissen erzeugt, aber doch ein historisches 
Orientierungswissen, das für den ja letztlich immer dunklen Blick in die 
Zukunft sehr nützlich, ja eigentlich unentbehrlich ist.

Blicken wir also in die Geschichte, dann stellen wir zunächst fest: 
Demokratie ist einer der wirkungsmächtigsten Bewegungsbegriffe der 
modernen Geschichte. Lange bevor überhaupt klar war, wie ein demokra-
tisches Regierungssystem auf Dauer aussehen könnte, weckte doch schon 
allein der Begriff immense Hoffnungen2 – und das gilt bis heute. Entschei-
dend war – und ist – das universale Versprechen, das die Demokratie in 
sich trägt. Sie suggeriert den Menschen, in ihrer Freiheit einander gleich zu 
sein – zumindest vor dem Gesetz, künftig aber vielleicht auch in sozialer 
Hinsicht. Und einander gleich zu sein, bedingt die Gleichheit der Interes-
sen und damit die Ausdehnung des zugrundeliegenden Prinzips.3 Ebenso 
verhielt es sich mit dem berühmtesten Gründungsdokument der modernen 
Demokratie – der Déclaration des Droits de l’homme et du Citoyen vom 
August 1789. Zusammen mit Freiheit und Gesetz wurde „démocratie“ im 
politischen Sprachkorpus Frankreichs nach 1789 zu einem der häufig ver-
wendeten Begriffe.4 Universal gedacht, transzendierte das in ihr enthal-
tene Versprechen Grenzen und Sprachen, Völker und Kulturen – einerseits 
zumindest.

Andererseits, und das wissen wir sehr gut, zog die Erklärung vom 
August 1789 auch klare Grenzen. Das betraf nicht nur die vielzitierte 
Abwesenheit der Menschen- und Bürgerrechte für Frauen und Sklaven. 
Auch und vor allem betraf das die Rolle der Nation. Le principe de toute 
Souveraineté réside essentiellement dans la Nation – so lautete der Arti-
kel 3 der Déclaration des Droits de l’homme. Und so bemerkenswert das 
von der Revolution etablierte universalistische Droit du Sol auch war,5 so 
rasch offenbarten sich doch die partikularen Kräfte, die die Revolutionäre 
mit dem Appell an die Nation weckten und die sie schon bald nicht mehr 
zu bändigen wussten. Es ist eine Grundtatsache der modernen Geschichte, 
dass sich die Demokratie zusammen und in Auseinandersetzung mit dem 
Nationalstaat entwickelt.

Auch die Französische Revolution erlaubte daher von Beginn an kontra-
diktorische Lesarten. Wer sich 1789 die politische Zukunft als bürgerlich-

2  Siehe Hans Maier/Reinhart Koselleck Art.  Demokratie, in: Otto Brunner/Werner 
Conze/Reinhart Koselleck (Hrsg.) Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur 
politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Bd. 1, 1972, 821–899, hier v.a. 847–852.

3  Vgl. Niklas Luhmann Die Weltgesellschaft (1971), in: Ders. Soziologische Aufklärung, 
Bd. 2: Aufsätze zur Theorie der Gesellschaft, 2005, 63 (63).

4  Raymonde Monnier Démocratie et Révolution française, in: Mots. Les langages du 
politique 59 (1999), 47–68.

5  Rogers Brubaker Citizenship and Nationhood in France and Germany, 1992.



Die Zukunft der Demokratie 15

liberale Demokratie in Form einer parlamentarischen Monarchie vorstellte, 
musste die Zeit seit 1793 als gewaltträchtige dérapage empfinden – als 
„Entgleisung“ der Revolution, wie es der französische Historiker François 
Furet genannt hat.6 Je nach Lesart mündete diese Entgleisung in der rous-
seauistischen Tugenddiktatur à la Robespierre und Saint-Just, in die „tota-
litäre Demokratie“ à la Jacob Talmon7 oder im aggressiven Chauvinismus, 
von dem zum Beispiel die Marseillaise keineswegs frei war.

Doch ließen sich das universale Versprechen der Demokratie und die 
partikulare Dynamik der souveränen Nation nicht miteinander versöhnen? 
Mussten nicht die Völker zunächst aus ihren partikularen Kräften schöpfen 
– aus ihrer Liebe zum Vaterland und dessen Freiheit –, um sich der inter-
nationalen Gemeinschaft der Bürger anschließen zu können? So jedenfalls 
empfahl es Rousseau mit Blick auf die Polen.8 In eine ähnliche Richtung 
stieß Ludwig Börne im Vormärz mit seiner berühmten liberalen Metapher 
vom Völkerfrühling, konstituiert durch nationale Einheit, politische Frei-
heit und internationale Verbundenheit. Polenbegeisterung und Philhellenis-
mus schienen den Takt vorzugeben für einen gleichsam linken, inter- und 
transnationalen Patriotismus. Wenn die Nation zu sich und ihren Freiheits
traditionen fand – würden dann nicht nationaler Partikularismus und demo-
kratischer Universalismus Hand in Hand gehen in eine gemeinsame und 
hellere Zukunft?

Wir sehen im Rückblick schärfer als viele Zeitgenossen, dass dieses 
Hand-in-Hand-Gehen auf einer entscheidenden historischen Voraussetzung 
beruhte: Es bedurfte nämlich eines gemeinsamen Gegners, gegen den sich 
die Zukunftshoffnungen von Demokratie und Nation gemeinsam richten 
konnten. Und dieser Gegner waren die Monarchien des Ancien Régime – 
wie in Frankreich die Bourbonen, in Deutschland die Fürstenwelt des Alten 
Reichs, international der russische Zarismus und die osmanische Despotie. 
Mangelte es an der Alterität solcher Gegenbilder, dann blieb das demo-
kratische Zukunftsversprechen gleichsam allein mit der Völkerwelt und 
ihren Spannungen, und die Konflikte zwischen den Nationen drohten die 
Oberhand zu gewinnen. Das deutete sich schon 1848 in der Frankfurter 
Paulskirche an, als der liberale Abgeordnete Wilhelm Jordan vom „gesun-
den Volksegoismus“ sprach und die Deutschen für wertvoller hielt als die 
Polen. Der liberal-demokratische Aufbruch der Paulskirche war bereits 
kontaminiert durch den aufkeimenden Nationalismus.9

6  François Furet/Denis Richet Die Französische Revolution, 1968 (zuerst frz. 1965).
7  Jacob L. Talmon Die Ursprünge der totalitären Demokratie, 1961.
8  Siehe Monnier Démocratie et Révolution française, 1999, 54.
9  Franz Wigard (Hrsg.) Stenographischer Bericht über die Verhandlungen der deutschen 

constitutierenden Nationalversammlung zu Frankfurt am Main, Bd. 2, 1848, 1145; Chris-



Andreas Wirsching16

Nun muss man weder dem Hegel’schen Weltgeist anhängen, noch unkri-
tisch Samuel Huntingtons Theorie der „Drei Wellen“ der Demokratisierung 
übernehmen,10 um von größeren Trends in der Geschichte sprechen zu 
können. So stand das ganze lange 19. Jahrhundert in der einen oder ande-
ren Weise unter dem Einfluss der Amerikanischen und der Französischen 
Revolution. Ihre demokratischen Zukunftsversprechen waren Teil eines 
mächtigen Sendungsbewusstseins, das freilich erst im Ersten Weltkrieg 
seinen Katalysator und Kulminationspunkt zugleich fand. In seinem Ver-
lauf klärten sich die ideologischen Fronten. Zwischen dem sogenannten 
„Westen“11 mit seinem von Woodrow Wilson ausgegebenen Ziel, „making 
the world safe for democracy“,12 einerseits und den halbautoritären Regi-
men der vier Kaiserreiche von Berlin bis Petrograd, von Konstantinopel bis 
Wien andererseits schob sich der Keil des demokratischen Anspruchs. In 
Ostmittel- und Südosteuropa trieben der Kriegsausgang und die staatlichen 
Sezessionen die Nationsbildungen katalytisch, gewaltsam und romantisch 
voran. Und in den Pariser Vorortverträgen setzten die Alliierten das westli-
che Modell durch: Ausdehnung des Wahlrechts, Demokratisierung der Par-
lamente und das volle Bürgerrecht für Minderheiten.13

Im geschlagenen Deutschland zog die Verfassunggebende National-
versammlung in Weimar nicht nur einen dicken Strich unter die autori-
täre Vergangenheit des Kaiserreichs, sondern feierte sich selbst als die 
Verkörperung der Demokratie. „Diese Nationalversammlung ist nicht nur 
das Symbol der deutschen Demokratie, sie ist die deutsche Demokratie 
selbst“, wie es der sozialdemokratische Alterspräsident Wilhelm Pfannkuch 
formulierte.14

Eben dies ist der historische Augenblick, in dem sich die deutschen 
Staatsrechtslehrer 1922 unter Heinrich Triepel zusammenfanden.15 Sie 
taten das, um sich gemeinsam als Zunft für die Zukunft zu wappnen, und 
das war die Herausforderung der pluralistischen Demokratie. Nicht zufäl-
lig galt daher die wahrscheinlich bedeutsamste Jahrestagung der Weimar 

tian Pletzing Vom Völkerfrühling zum nationalen Konflikt. Deutscher und polnischer Nati-
onalismus in Ost- und Westpreußen 1830–1871, 2003.

10  Samuel D. Huntington The Third Wave. Democratization in the Late Twentieth Cen-
tury, 1993.

11  Vgl. hierzu die Beiträge in: Riccardo Bavaj/Martina Steber (Hrsg.) Zivilisatorische 
Verortungen. Der „Westen“ an der Jahrhundertwende (1880–1930), 2018.

12  Hierzu zeitgenössisch-kritisch Charles A. Ellwood Making the World Safe for Demo-
cracy, in: The Scientific Monthly 7 (1918), 511 ff.  

13  Vgl. Andreas Wirsching Verfassung und Verfassungskultur im Europa der Zwischen-
kriegszeit, in: Ders. Demokratie und Gesellschaft. Historische Studien zur europäischen 
Moderne, 2019, 177 ff.

14  Verhandlungen Nationalversammlung, Bd. 326, 1. Sitzung vom 6.2.1919, 4.
15  Hierzu Christoph Schönberger in: Streitsache Staat (Fn. 1), 3.



Die Zukunft der Demokratie 17

Republik, nämlich die im Jahre 1926, der Frage nach der Gleichheit in der 
Demokratie.16 Tatsächlich schien 1919 die Zukunft des europäischen Kon-
tinents eine demokratische zu sein. Der britische Jurist und Politiker James 
Bryce spekulierte 1921 über die Frage, „ob der Trend zur Demokratie, der 
jetzt so weithin sichtbar ist, ein natürlicher, sich aus einem allgemeinen 
Gesetz des sozialen Fortschritts speisender Trend“ sei.17

Wie wir wissen, zerschellte dieser Trend sehr bald an der Masse der 
nationalistisch-partikularen Ansprüche und Tendenzen des europäischen 
Kontinents. Bis zum Ende der 1930er Jahre erfolgte eine massive Gegen-
bewegung, beginnend mit Mussolinis Marsch auf Rom, über die national-
sozialistische Machteroberung bis hin zu Pilsudskis autoritärem Regime 
in Polen und Francos Sieg im Spanischen Bürgerkrieg. Am Vorabend des 
Zweiten Weltkriegs war der Großteil der europäischen Demokratien in 
autoritäre, faschistische und totalitäre Regime transformiert worden.

Die Vereinigung der Deutschen Staatsrechtslehrer selbst hat es zwar 
bekanntlich zwischen 1933 und 1949 nicht gegeben. Aber es gab natürlich 
auch die „Summe ihrer Mitglieder“, von denen sich „zahlreiche in vielfäl-
tiger Weise mit dem Nationalsozialismus eingelassen haben“18 – anders 
gesagt: der Demokratie keine Zukunft mehr gaben und geben wollten. Es 
ehrt die Vereinigung, dass sie sich in jüngerer Zeit dieser ihrer eigenen 
Geschichte ohne Tabus gestellt und sie auch gründlich untersucht hat.19

Nach 1945 erhielt die Demokratie eine neue Gestalt. Das unter ameri-
kanischer Führung vorangetriebene demokratische Zukunftsversprechen 
verkörperte nun einen nie dagewesenen universalistischen Anspruch. Die 
Gründung der Vereinten Nationen und ihre Allgemeine Menschenrechts-
erklärung vom 10. Dezember 1948 kodifizierten erstmals den Grundsatz, 
wonach die Menschenrechte allgemeine und weltweit gültige Grundrechte 
waren. „Alle Menschen sind frei und gleich an Würde und Rechten gebo-
ren“ – so erklang der Artikel 1 der Erklärung wie ein fernes Echo auf 1789.

16  Erich Kaufmann Die Gleichheit vor dem Gesetz im Sinne des Art. 109 der Reichsver-
fassung Bericht, VVDStRL 3 (1926), 2 ff.; Hans Nawiasky Der Einfluss des Steuerrechts 
auf die Begriffsbildung des öffentlichen Rechts, VVDStRL 3 (1926), 25 ff.

17  James Bryce Modern Democracies, Bd. 1, 1921, 12: „The question whether the trend 
towards democracy, now widely visible, is a natural trend, due to a general law of social 
progress.“

18  So das Vorwort zu Streitsache Staat, VI.
19  Horst Dreier Die deutsche Staatsrechtslehre in der Zeit des Nationalsozialismus, 

VVDStRL 60 (2001) 9  ff. u. Walter Pauly Die deutsche Staatsrechtslehre in der Zeit des 
Nationalsozialismus, VVDStRL 60 (2001), 73 ff.; vgl. Andreas Kley Die Vereinigung in der 
Zeit des Nationalsozialismus und ihre Auflösung, in: Streitsache Staat (Fn. 1), 39 ff.; Jan 
Thiessen „Selbstgerechtigkeit ist gräßlich“. Der Umgang der Staatsrechtslehrervereinigung 
mit der NS-Vergangenheit, in: Streitsache Staat (Fn. 1), 697 ff.



Andreas Wirsching18

Die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte der Vereinten Nationen 
beeinflusste nicht nur den Parlamentarischen Rat und die Grundrechte-
artikel des Grundgesetzes20; sie wurde in fast fünfzig Sprachen übersetzt, 
und mehr als achtzig Staaten führten den 10. Dezember als Tag der Men-
schenrechte ein.21 Seitdem, zunächst mit Rückschlägen, dann aber seit den 
1990er und 2000er Jahren mit starkem Rückenwind spielt der Rekurs auf 
universal gültige Menschenrechte eine zentrale Rolle in der internationalen 
Politik. 

Nicht wenige Mitglieder der Vereinigung der Staatsrechtslehrer enga-
gierten sich auch praktisch für die Menschenrechte, insbesondere als Rich-
ter bzw. Richterin am Europäischen Gerichtshof für Menschenrechte. Auch 
hat sich die Vereinigung mehrfach mit der schwierigen Frage beschäf-
tigt, wieweit die Universalität der Menschenrechte in der Praxis tatsäch-
lich reicht: etwa wie sich im Grundgesetz das Verhältnis von universalen 
Grundrechten und nationalstaatlicher Demokratie angesichts der großen 
Migrationsbewegungen seit den 1980er Jahren darstellt. Die Diskussionen 
darüber auf den Jahresversammlungen sind hoch interessant, ohne dass sie 
die grundsätzliche Spannung, die in dieser Frage liegt, aufheben können.22

Im heutigen Denken gehören Demokratie und Menschenrechte zusam-
men, und das heißt zugleich: Die sich im Gehäuse des Nationalstaats ent-
faltende Demokratie besitzt eine universale Substanz. Unwiderstehlich 
weist sie über die nationalen Grenzen hinaus, und stößt sich doch beständig 
an diesen Grenzen.

II.	

Ich habe diesen Ausflug in die Geschichte der modernen Demokratie 
unternommen, um etwas Grund zu gewinnen für meinen zweiten Gedan-
kengang. Er gilt der unausweichlichen Frage, wo wir heute stehen. Wie 
könnte die Zukunft unserer Demokratie aussehen? Ist sie gefährdet – von 
innen wie von außen? Wird sie sich stabilisieren oder transformieren – und 
wenn ja wie und wohin? Oder hat sie sich schon so weit verändert, dass 
wir der politischen Regimenlehre neue Typen hinzufügen müssen wie zum 

20  Daniel Eberhardt Der Einfluss der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte auf 
die Grundrechtsberatungen des Grundgesetzes im Parlamentarischen Rat, Menschen-
RechtsMagazin 32 (2009), 162 ff.

21  Jan Eckel Die Ambivalenz des Guten. Menschenrechte in der internationalen Politik 
seit den 1940ern, 2014, 101.

22  Siehe etwa Ulrike Davy Aus dem Schatten ins Licht: Zum Verhältnis von Sozialstaat 
und Rechtsstaat, in: Streitsache Staat (Fn. 1), 381 (401).



Die Zukunft der Demokratie 19

Beispiel Colin Crouchs „Postdemokratie“ oder Viktor Orbans „illiberale 
Demokratie“?23

Dass wir heute solche Fragen stellen, ja sie stellen müssen, zeugt davon, 
dass wir binnen einer Generation zwei weltgeschichtliche Wendungen 
erlebt haben. 1990 schien es für einen historischen Augenblick so, als ob 
sich in einer einzigen historischen Kulmination eine neue universale und 
Ordnung zunächst in ganz Europa, später auch weltweit würde durchset-
zen können. Der große, ursprünglich universalistisch gedachte Anlauf des 
Kommunismus war gescheitert. Stattdessen schien ein gleichsam Wilso-
nianisches Zeitalter angebrochen zu sein: eine friedliche Globalherrschaft 
von Freiheit, liberaler Demokratie und Marktwirtschaft.24 Im November 
1990 riefen die KSZE-Staaten mit der Charta von Paris „ein neues Zeital-
ter der Demokratie, des Friedens und der Einheit“ aus. Die 24 Staaten, die 
diesen Vertrag unterzeichneten (darunter die USA und die Sowjetunion), 
verpflichteten sich auf das „unerschütterliche Bekenntnis zu einer auf Men-
schenrechten und Grundfreiheiten beruhenden Demokratie, Wohlstand 
durch wirtschaftliche Freiheit und soziale Gerechtigkeit und gleiche Sicher-
heit für alle unsere Länder“.25 Für die Zukunft schien diese neue Ordnung 
mit ihren universal gedachten und zugleich stark normativen Leitideen eine 
geradezu hegemoniale Stellung erreicht zu haben.

Dem entsprach es, wenn das Zeitalter der Demokratie – wie der fran-
zösische Historiker Jacques Rancière 1992 formulierte – „selbst in den 
Augen derer, die sie verachteten und bekämpften, das soziale Schicksal der 
modernen Politik geworden war“.26 Heute, mehr als drei Jahrzehnte spä-
ter, mitten in der schon sprichwörtlich gewordenen neuen „Zeitenwende“, 
befinden wir uns in einer geradezu umgekehrten Situation. Die letzte uns 
bekannte Welle der Demokratisierung, die in den 1970er Jahren begann 
und 1989/90 ihren Höhepunkt erreichte, ist gebrochen. Schon die jugosla-
wischen Nachfolgekriege wirken rückblickend wie ein Paradigma künfti-
ger nationalistisch-partikularer Herausforderungen der neuen, in der Charta 

23  Colin Crouch Postdemokratie, 13. Aufl. 2017. Zum Begriff der „illiberalen Demokra-
tie“ bereits früh: Fareed Zakaria The Rise of Illiberal Democracy, in: Foreign Affairs 76 
(1997), 22 ff. In jüngster Zeit hat Viktor Orban den Versuch unternommen, den Begriff ein-
zuführen. Damit versucht er, den eigenen nationalistischen Autoritarismus ideologisch 
durch die historisch und politisch inadäquate Trennung von Liberalismus und Demokratie 
zu untermauern. Vgl. Krisztina Koenen Orbánismus in Ungarn. Ursprünge und Elemente 
der „Illiberalen Demokratie“, Osteuropa 65 (2015), 33 ff.

24  Mit langfristiger Perspektive hierzu G. John Ikenberry Liberal Leviathan. The Ori-
gins, Crisis, and Transformation of the American World Order, 2011.

25  Charta von Paris für ein neues Europa, Paris 1990, 1, abrufbar unter: <https://www.
bundestag.de/resource/blob/189558/21543d1184c1f627412a3426e86a97cd/charta-data.
pdf> (Stand 17.11.22).

26  Zit. bei Monnier (Fn. 8), 48.



Andreas Wirsching20

von Paris gezeichneten europäischen Ordnung. Und es ist bezeichnend, 
dass die Europäer nicht in der Lage waren, diesen Konflikt aus eigenen 
Kräften zu befrieden, sondern es hierfür erst der Intervention der Amerika-
ner bedurfte.27 

Seitdem haben sich weltweit die Gegenbewegungen verbreitet und sie 
türmen sich heute zu einer veritablen Welle gegen die Demokratie auf. 
So zeichnet zum Beispiel der Freedom House Index des Jahres 2022 ein 
düsteres Bild. Die globale Freiheit sieht sich demnach mit einer „gewalti-
gen Bedrohung“ konfrontiert. „In der ganzen Welt verstärken die Feinde 
der Demokratie […] ihre Attacken. […]. Und auch in den lang-etablierten 
Demokratien haben innenpolitische Kräfte die Schwächen ihrer Regie-
rungssysteme ausgenutzt, um die Innenpolitik zu verzerren und Hass, 
Gewalt und zügellose Macht voranzutreiben.“28 Hinzuzufügen wäre noch, 
dass alle Gesellschaften in den demokratischen Ländern gefährlich tief 
gespalten sind. Ökonomische, politische und vor allem kulturelle Bewe-
gungskräfte greifen ineinander und erzeugen Unzufriedenheit, diffusen Pro-
test, ja Wut. Frühere Wahlen in den USA, in Großbritannien und in Frank-
reich haben das sichtbar gemacht. Und die jüngsten Wahlen in Schweden 
und vor allem in Italien, wo eine bekennende Neo-Faschistin die stärkste 
parlamentarische Kraft anführt und Regierungschefin wurde, zeugen wei-
terhin davon.

Wiederholt sich also Geschichte? Muss sich die universalisierende 
Kraft der Demokratien erneut erschöpfen gegenüber den neuen, aber aus 
der Geschichte so gut bekannten Anfeindungen gewalttätiger Partikularis-
men? Zählen die düsteren Erfahrungen des 20. Jahrhunderts nichts mehr? 
In diesen Fragen liegt die politische Herausforderung unserer Zeit. Und 
mir scheint, wir haben zu lange darauf vertraut, dass die Gefährdungen der 
Demokratie denn doch irgendwie und irgendwann bald wieder verschwin-
den? Leider aber lehrt die Geschichte der demokratischen Wellen und 
Gegenwellen das Gegenteil: Die feindlichen Kräfte gehen nicht einfach 
weg; geboten ist vielmehr die robuste Verteidigung der demokratischen 
Freiheit. Und ich meine, dass sich in den heutigen Zukunftsaussichten der 
Demokratie aus der Geschichte durchaus bekannte Potenziale mit ganz 
neuen Herausforderungen verbinden.

Ich möchte daher jetzt weniger über die Ursachen der jüngsten Entwick-
lungen sprechen, die wohl in einer komplexen Gemengelage von Globali-

27  Vgl. hierzu Andreas Wirsching Der Preis der Freiheit. Geschichte Europas in unserer 
Zeit, 2012, 121 ff.

28  Sarah Repucci/Amy Slipowitz The Global Expansion of Authoritarian Rule, in Free-
dom in the World 2022, 1, abrufbar unter: <https://freedomhouse.org/sites/default/
files/2022-02/FIW_2022_PDF_Booklet_Digital_Final_Web.pdf> (Stand 3.10.2022).



Die Zukunft der Demokratie 21

sierung, wirtschaftlicher Status- und kultureller Identitätsunsicherheit zu 
suchen sind. Vielmehr will ich konkret danach fragen, welche Möglichkei-
ten sich angesichts der gegenwärtigen Herausforderungen eröffnen könn-
ten, um die Zukunft der Demokratie zu gestalten. Dabei folge ich drei the-
senhaften Gedankengängen.

Erstens: Die Vertreter und Anhänger der westlichen Demokratie müs-
sen sich künftig wieder stärker zu ihren aufklärerischen Wurzeln und ihrem 
universalen Anspruch bekennen, als sie dies in der jüngsten Vergangenheit 
getan haben. Sie sollten dies tun trotz, aber freilich im klaren Bewusstsein 
all jener historischer Dilemmata, die damit verbunden sind. 

Das gilt zunächst für die gegenwärtig dramatischste, in ihren Grund-
zügen aber aus dem 19. Jahrhundert bekannte Frontstellung. Der sich 
abschließende, auf die Fiktion eines zu purifizierenden Ethnos gründende 
Nationalismus wird sich immer gegen die universalisierenden Kräfte der 
freiheitlichen Demokratie wenden. So ist der russische Angriff auf die 
Ukraine ein Ausweis der noch nicht abgeschlossenen russischen Nations-
bildung.29 Seit 1991 wird diese getränkt mit dem Gift des Irrendentismus 
und dem Empfinden, eine ungerechtfertigte Demütigung erlitten zu haben. 
Wir werden gegenwärtig Zeugen, wie dramatisch schnell eine hierauf auf-
bauende Diktatur errichtet und die Freiheit zerstört werden kann.

Aber auch die demokratische Gesellschaft verändert sich in der Zeit 
der Individualisierung und der weltweiten Migration. Sie erzeugt aus sich 
selbst heraus neue Dilemmata – etwa zwischen individueller Freiheit und 
Toleranz einerseits und dem Anspruch auf kulturelle Differenz andererseits. 
Besonders sichtbar wird dies im Bereich der Religion und ihrer Pluralisie-
rung. So diskutierten die Staatsrechtslehrer auf ihrer Versammlung im Jahre 
2000 intensiv über die verfassungsrechtlichen Folgen, die sich aus dem 
raschen Wandel der religiösen Gewissheiten in der modernen Gesellschaft 
ergaben: Ein Wandel, der, wie damals festgehalten wurde, „nach Jahrzehn-
ten relativer und nur selten gestörter Ruhe [eintrat], in denen es sich der 
Staat und die etablierten Religionen unter dem weiten und bequemen Bal-
dachin des Grundgesetzes doch relativ gemütlich gemacht haben.“30

Die Debatten hierüber, die im Kern eine immer wieder neu aufgelegte 
Debatte über den Multikulturalismus sind, werden nun schon seit mehre-
ren Jahrzehnten ausgetragen; und es scheint nicht gerade so, als verlören 
sie an Schärfe. Im Gegenteil: Muss man nicht den Eindruck gewinnen, dass 
sich der demokratische Meinungs- und Deutungskampf in einen veritablen 
Kulturkampf verwandelt angesichts der zahlreichen wechselseitigen Kla-

29  Siehe hierzu Andreas Kappeler Ungleiche Brüder. Russen und Ukrainer vom Mittelal-
ter bis zur Gegenwart, 2017.

30  So Michael Brenner Staat und Religion, VVDStRL 59 (1999), 265 ff.



Andreas Wirsching22

gen über Cancel Culture und Identitätspolitik, über ideologisch-westlichen 
Eurozentrismus und das vorgebliche Nichtzulassen von Differenz? Der 
erbitterte Streit um die diesjährige Documenta Fifteen ist nur das jüngste 
Beispiel hierfür.

Dahinter verbirgt sich zunächst all das, was sich unter den Sammelbe-
griff des Postkolonialismus subsumieren lässt. Die postkolonialen Iden-
titätskonstruktionen bestreiten den universalistischen Diskurs der westli-
chen Demokratien. Sie argwöhnen, er tendiere zur quasi-kolonialistischen 
Exklusion, bedrohe die eigene Identität und übe eine Macht aus, deren 
Opfer sie bereits geworden sind oder sie erneut werden könnten.

Ähnlich verhält es sich mit dem mächtigen gesellschaftlichen Trend zur 
Individualisierung und Subjektzentrierung.31 Dieser Trend ist auch durch 
juristische Entscheidungen flankiert und sogar verstärkt worden – man 
denke zum Beispiel nur an das Urteil des Bundesverfassungsgerichts von 
2017 zum Personenstandsgesetz. In der Rechtswissenschaft wird der Kom-
plex inzwischen – so zum Beispiel 2020 auf dem Kongress der Vereinigung 
der Deutschen Staatsrechtslehrer – unter dem Begriff des „Grundrechtsin-
dividualismus“ verhandelt. Inwiefern dieser möglicherweise überdehnt 
werden könne, beziehungsweise wieweit Grundrechte auch „Phänomene 
kollektiver Ordnung“ darstellen, scheint mir eine spannende und aktuelle 
rechtswissenschaftliche, aber auch politisch-kulturelle Frage zu sein.32

Nun ist es völlig unbestritten, dass die Demokratie im globalen Zeit-
alter neue kulturelle Spannungen auszuhalten hat. Das entspricht ihrer 
Geschichte, die von Beginn an von Ambiguität gekennzeichnet war. Und 
ein entsprechendes Maß an Ambiguitätstoleranz müssen Demokraten auf-
bringen. Legitim und notwendig bleibt auch die Kritik am historischen 
Umgang des Westens mit seinen Kolonien und seinen Minderheiten im 
Namen einer rassistisch und sozialdarwinistisch unterlegten Zivilisations-
doktrin. Zugleich aber muss die Frage erlaubt sein, wieweit die systema-
tischen und häufig miteinander konkurrierenden Konstruktionen alter wie 
neuer, in jedem Fall aber partikularer Identitäten die Allgemeinverbind-
lichkeit des aufklärerischen Universalismus unterminieren – und das zum 
Schaden der Demokratie. 

Identität ist ja ein höchst problematischer Begriff. Essentialisiert man 
ihn und schiebt ihn in den Panzer einer starren, möglicherweise rechtlich 
normierten Zuschreibung oder auch Selbstzuschreibung, so wird er anti-
emanzipativ wirken. Die Individuen werden dann in ihre immer wieder neu 

31  Pars pro toto: Andreas Reckwitz Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Struktur-
wandel der Moderne, 5. Aufl. 2018.

32  Stefan Muckel Wandel des Verhältnisses von Staat und Gesellschaft – Folgen für 
Grundrechtstheorie und Grundrechtsdogmatik, VVDStRL 79 (2020), 245 (251 f.).



Die Zukunft der Demokratie 23

konstruierten Identitäten eingesperrt; oder sie begeben sich in die selbst 
gewählte Gefangenschaft ihrer eigenen Geschichte – sei sie postkolonialen 
oder religiösen, ethnischen oder regionalen, geschlechtlichen oder anderen 
Zuschnitts.

Wenn wir daher über die Zukunft der Demokratie sprechen, muss daran 
erinnert werden, dass nach ihrem eigenen Verständnis die Freiheit universal 
und unteilbar ist. Wenn sie sich selbst nicht infrage stellen will, dann darf 
sie auch vor nationalistischen, individualistischen oder kulturellen Schran-
ken nicht Halt machen. Vielleicht wird man einwenden, dass einer solchen 
Haltung ein ahistorisch-normativer Begriff der Demokratie zugrunde liege, 
der seine Maßstäbe aus der Gegenwart beziehe. Ich würde dem entgegen-
halten, dass gerade in Deutschland der Wertrelativismus des Historismus 
dazu beigetragen hat, die Weimarer Demokratie zu schwächen. Wenn man 
die Demokratie als bloß historisch kontingent begreift, dann legt man die 
Axt an ihre historische Legitimation. Daher sollten Demokraten aus ihrer 
eigenen Geschichte heraus den Mut zu einem gewissen Maß an Norma-
tivität aufbringen. Und indem sie dies tun, haben sie ein unwiderlegbares 
historisches Argument auf ihrer Seite: Die Geschichte des 20. Jahrhundert 
lehrt uns nämlich, dass es eine erstrebenswerte Alternative zur Demokratie 
nicht gibt. Jede denkbare Alternative stellt, das sollten wir wissen, immense 
Freiheits- und am Ende auch Wohlfahrtskosten in Rechnung.

Und wann sollten wir das besser erkennen als gerade heute? Tatsächlich 
könnte die gegenwärtige Krise in gewisser Weise weiterführend sein. Die 
Herausforderung, ja das Mit-Füßen-Treten aller demokratischen – und übri-
gens auch nationalen – Freiheitswerte durch Putins Russland stärken das 
Selbstbewusstsein der Demokratien.

Ich komme zweitens zu einem weiteren Gedankengang: Er betrifft das 
Problem der politischen Willensbildung und das Prinzip der parlamenta-
rischen Repräsentation. Nun wird diese Frage schon seit den historischen 
Anfängen des Parlamentarismus kontrovers diskutiert und nicht erst seit 
Rousseaus Bonmot, das englische Volk wähne zwar, frei zu sein, täusche 
sich aber darin, da es nur alle sieben Jahre, nämlich bei den Wahlen, frei 
sei, ansonsten aber in Knechtschaft lebe.33 Im Zeitalter der Individualisie-
rung und der multiplen Identitätskonstruktionen wird die Repräsentation 
aber wieder schwieriger und umstrittener. Wenn strittige Politikfelder als 
„Überlebensfragen“ deklariert werden, wie Anfang der 1980er Jahre die 

33  Vgl. insgesamt Dominik Geppert/Andreas Wirsching Krise der Repräsentation? Eine 
Gegenwartsbestimmung des Parlamentarismus aus historischer Perspektive, in: Andreas 
Biefang/Dominik Geppert/Marie-Luise Recker/Andreas Wirsching (Hrsg.) Parlamentaris-
mus in Deutschland. Von 1815 bis zur Gegenwart, 2022, 417 ff.



Andreas Wirsching24

Auseinandersetzung um die Nachrüstung34 oder heute die Klimapolitik, ste-
hen sie ganz grundsätzlich der Repräsentation entgegen. Aktivisten ketten 
sich dann an, kleben sich fest, hungern vor dem Reichstag, oder kleiden 
sich wie in Frankreich in gelbe Westen und bestreiten schlichtweg die Legi-
timität demokratischer Wahlen.

Dahinter steht, so meine ich, eine langfristige Verschiebung der Ich-
Umwelt-Relation und vielleicht sogar eine Art stiller Verfassungswandel. 
Denn zunehmend herrscht die Auffassung, die gewählten Repräsentanten 
seien vor allem dafür da, die individuellen Interessen ihrer Wähler zu ver-
treten. Und wenn der Gewählte für mich unmittelbar nicht erkennbar Gutes 
tut, dann stimmt etwas nicht und er verliert an Legitimität. Damit wird – 
wie übrigens auch in den Diskussionen um eine Quotierung der Abgeord-
neten – ein altes Missverständnis des Repräsentationsprinzips wiederbelebt, 
als ob nämlich mit der parlamentarischen Repräsentanz ein direktes Mandat 
verbunden sei. 

Umgekehrt steigt der Druck auf viele Amts- und Mandatsträger, sich 
„an der Basis“ – und sei es an der eigenen Parteibasis – rückzuversichern. 
Wer aber glaubt, sich permanent rückversichern zu müssen, der wird am 
Ende handlungsunfähig. Notwendig ist es vielmehr, auch unbequeme, aber 
als wahr und richtig erkannte politische Inhalte konsequent zu vertreten 
– ohne den Blick auf Umfragen und ohne Rücksicht auf Presse und Par-
teitaktik. Denn überzeugen und erfolgreich sein können am Ende nur die 
Politikerinnen und Politiker, die persönlich für etwas einstehen, was in der 
Sache durchaus umstritten ist, von einer meist knappen Mehrheit aber als 
der richtige Weg erkannt oder zumindest gebilligt wird. Schlaglichtartig 
deutlich wurde das im September 2022, als Annalena Baerbock versicherte, 
sie wolle die Ukraine dauerhaft unterstützen, „egal, was meine deutschen 
Wähler denken“.35 Absehbar führte das zu einem populistischen Shitstorm 
gegen die Außenministerin, aber sie nahm sich damit bloß das Recht, das 
ihr in einer parlamentarischen Demokratie zusteht.

Insofern hat die gegenwärtige Mehrfachkrise auch in dieser Beziehung 
das Potenzial, die Demokratie zu stärken. Dabei kann die Zukunft der deut-
schen Demokratie jedoch nicht in der Einführung plebiszitärer Elemente 
auf Bundesebene liegen. Der damit zusammenhängende Problemkreis der 
direkten Demokratie und die Legitimationsvermittlung im Parteienparla-
mentarismus sind klassische Themen der Vereinigung Deutscher Staats-

34  Dazu Andreas Wirsching Abschied vom Provisorium. Geschichte der Bundesrepublik 
Deutschland 1982–1990, 2006, 98 ff.

35  Hierzu Christina Höwelhans „Egal was meine Wähler denken“: Warum Baerbock kri-
tisiert wird, WDR v. 2.9.2022, abrufbar unter: https://www1.wdr.de/nachrichten/baerbock-
waehler-zitat-ukraine-russland-sanktionen-energiepreise-100.html (Stand 7.11.2022).



Die Zukunft der Demokratie 25

rechtslehrer. Sie wurden und werden kontrovers diskutiert wie zum Bei-
spiel auf der Jahrestagung 2012, die sich ausdrücklich mit den „Elementen 
direkter Demokratie als Entwicklungsperspektive“ beschäftigte.36

Nach meinem Eindruck hat die Gesamtthematik inzwischen etwas an 
Relevanz verloren. Selbstverständlich bedeutet das keineswegs, dass sich 
nicht neue kommunikativ-partizipative Formate der Bürgerbeteiligung ent-
wickeln lassen. Wichtiger ist indes das entschlossene, glaubwürdige und 
konsistente Handeln der Politikerinnen und Politiker. Und hierfür sollte 
das Prinzip der parlamentarischen Repräsentation mit ihrem freien Mandat 
auf Zeit wieder besser ins Bewusstsein gehoben werden. Dann können wir 
auch die irreführenden Neologismen wie „Postdemokratie“ oder „illiberale 
Demokratie“ dorthin tun, wo sie hingehören, nämlich in den Experimentier-
kasten derer, die an die Zukunft der Demokratie nicht mehr glauben wollen.

Das Thema des entschlossenen und glaubwürdigen Handelns bringt 
mich zu meinem dritten und letzten Gedankengang, und da müssen wir 
auch von Versäumnissen demokratischer Politik sprechen. Denn die 
Zukunft der Demokratie hängt auch und besonders an ihrer Fähigkeit, Pro-
bleme zu lösen. Am Beispiel der Weimarer Republik zeigt sich eindrucks-
voll, dass es nicht unbedingt darauf ankommt, dass die große Mehrheit der 
Wählerinnen und Wähler überzeugte Demokraten sind.37 Gewählt wird 
nicht primär aufgrund abstrakter Überzeugungen. Mindestens ebenso wich-
tig – wenn nicht sogar wichtiger – ist die Funktionalität des demokratischen 
Regierungssystems. Bricht das Vertrauen in die Problemlösungskapazität 
der Demokratie ein, dann leidet die Zustimmung zu ihr und kann am Ende 
ihre Zukunft gefährden.

Die gegenwärtig größte Herausforderung für die Zukunft der Demokra-
tie liegt in dieser Hinsicht wohl darin, die staatliche Daseinsvorsorge für 
die Bürgerinnen und Bürger zu gewährleisten. Und hier besteht ein gewal-
tiger Nachholbedarf. Heute beobachten wir ja, wie Politik und Institutionen 
geradezu hektisch versuchen, verlorene Steuerungskapazität wiederzuge-
winnen. Die Ursachen für die prekäre Situation sind leicht auszumachen. 
Sie liegen zum einen natürlich in dem übermäßigen energiepolitischen Ver-
trauen, das dem russischen Diktator in der Vergangenheit entgegengebracht 
wurde – und das, obwohl man es durchaus hätte besser wissen können. 
Zum anderen aber erhalten wir jetzt die Quittung für die irrige Vorstellung, 

36  Dazu Markus Möstl Elemente direkter Demokratie als Entwicklungsperspektive, in: 
VVDStRL 72 (2012), 356 ff. und Margarete Schuler-Harms Elemente direkter Demokratie 
als Entwicklungsperspektive, in: VVDStRL 72 (2012), 417 ff.

37  Vgl. hierzu Andreas Wirsching „Vernunftrepublikanismus“ in der Weimarer Republik. 
Neue Analysen und offene Fragen, in: ders. (Hrsg.) Demokratie und Gesellschaft, 2019, 
193 ff.



Andreas Wirsching26

man könnte politisch und fiskalisch unbequeme Entscheidungen umge-
hen, indem man sie an den Markt delegiert. Auch in Deutschland hat das 
neoliberale Credo, wonach es nichts Besseres gebe als den Markt, viel zu 
lange als politisches Feigenblatt fungiert. Natürlich war, vor allem in Zeiten 
knapper Kassen, die Versuchung groß, immer weitere Bereiche öffentlicher 
Daseinsvorsorge dem Markt und seinen Privatinteressen zu überlassen. Das 
reduzierte für Amts- und Mandatsträger den Zwang, politisch entscheiden 
und zu einer akzeptierten Lösung kommen zu müssen. Im Einklang mit der 
Hegemonie ökonomischer Lehrmeinungen ließ sich damit in den 1990er 
und frühen 2000er Jahren ganz gut leben. Die ideologische Vorstellung 
vom für alle Zwecke immer guten Markt entlastete die demokratische Poli-
tik von schwierigen, komplexen Steuerungsaufgaben. Aber dem Ansehen 
ihrer Repräsentanten hat dies massiv geschadet.

Der Unwille, für politisch unbequeme Entscheidungen einzustehen, ist 
denn auch hauptsächlich verantwortlich für den schädlichen Rückzug des 
demokratischen Staates aus Kernbereichen der Daseinsvorsorge. Die Fol-
gen von Privatisierung und Entstaatlichung betreffen insbesondere das 
Gesundheits- wie das Verkehrswesen, die Energiewirtschaft wie auch die 
Sicherheitspolitik. Und sensibel, wie sie ist, hat sich die Vereinigung der 
Deutschen Staatsrechtslehrer dieses Themas auch schon ausführlich ange-
nommen – so auf der Tagung 2009 in Graz, die unter dem Titel „Gemein-
wohl durch Wettbewerb?“ stand und deren Band eine instruktive Lektüre 
bietet.

Mehr als drei Jahrzehnte – durch die Europäische Union stark angetrie-
bene – Privatisierungs- und Entstaatlichungspolitik38 haben jedenfalls in 
weiten Bereichen der öffentlichen Infrastruktur eine prekär-hybride Situa-
tion geschaffen. Die Leistungserbringer sind zwar privat – oder sollen so 
agieren, als ob sie privat wären wie die Deutsche Bahn AG. Da es sich aber 
um die öffentliche Infrastruktur und damit um hoheitliche Rechte handelt, 
mussten neue Aufsichtsbehörden eingerichtet werden wie die Bundes-
netzagentur, das Eisenbahn-Bundesamt oder das Bundesaufsichtsamt für 
Flugsicherung. In allen diesen Bereichen hat der Staat massiv an Hand-
lungsfähigkeit eingebüßt. So teilte die Bundesnetzagentur Anfang Okto-
ber 2022 über die gut gefüllten Gasspeicher mit: „Das gespeicherte Gas 
ist in weiten Teilen Eigentum von Gashändlern und -lieferanten, die häu-
fig europaweit agieren.“ Für Deutschland reserviert seien die Reserven also 
nicht, sie könnten von allen nationalen und internationalen Unternehmen, 
die im deutschen Gasmarkt registriert sind, gekauft werden. Entscheidend 

38  Vgl. hierzu: Gary S. Schaal/Matthias Lemke/Claudia Ritzi (Hrsg.) Die Ökonomisie-
rung der Politik in Deutschland. Eine vergleichende Politikfeldanalyse, 2014; Tim Engart-
ner Staat im Ausverkauf. Privatisierung in Deutschland, 2016.



Die Zukunft der Demokratie 27

sei, wer den Höchstpreis biete.39 Das ist ein gutes Beispiel dafür, wie die 
Krise an allen Ecken und Enden die Dysfunktionalität der Entstaatlichung 
sichtbar macht. Es gehört daher zu den wichtigsten Zukunftsaufgaben der 
Demokratie, im Bereich der öffentlichen Infrastruktur und Daseinsvorsorge 
staatliche Handlungssouveränität und damit Problemlösungskompetenz 
zurückzugewinnen.

****
Ich komme zum Schluss und fasse zusammen: Als wichtigste Zukunfts-

dimension der Demokratie haben wir das Bekenntnis zu ihren universalen 
Kräften und zur unteilbaren Freiheit identifiziert – dies freilich immer im 
Bewusstsein der historisch eingeschriebenen Antinomien des demokra-
tischen Prinzips zwischen Universalismus und partikularen Kräften. Aber 
eine solche, gleichsam „wertebasierte“ demokratische Politik ist nur die 
eine Seite der Medaille. Auf der anderen Seite stehen eine legitime poli-
tische Willensbildung und die effiziente Erfüllung staatlicher Kernfunkti-
onen. Auch wenn über alles dieses nicht wenig Kritisches gesagt werden 
kann und muss, so wissen wir doch, dass die Demokratie einen einzigarti-
gen Vorteil hat: Sie ist ein lernendes und damit höchst resilientes System. 
Fehlentwicklungen können nicht ungeschehen gemacht, aber sie können 
erkannt und korrigiert werden. Von Mehrheiten legitimierte Lösungen kön-
nen, wenn sie sich als nicht zielführend erweisen, auch wieder von ande-
ren Mehrheiten zurückgezogen werden. In solchen Lernprozessen spielen 
Staatsrechtslehrerinnen und -lehrer eine zentrale Rolle. Und dass wir, wie 
ich glaube, gerade mittendrin sind in einem solchen Lernprozess, mag uns 
für die Zukunft der Demokratie zuversichtlich stimmen.

39  Abrufbar unter: <https://www.ad-hoc-news.de/wirtschaft/die-bundesregierung-weiss-
nicht-welcher-anteil-des-eingespeicherten-gases/63087072/> (Stand 7.11.2022).




