
5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   375

rende Tradition der Sieben-Köpfe-Kampfschriften und -Flugblätter712 dienen wohl 
als Modell für tierische Frauenvergleiche, die hier in der weiblichen Dämonisie-
rung kulminieren. Weil die ‚böse Sieben‘ mit keinem Geringeren als dem Teufel 
im Bunde steht, muss der „fromme[] Christ“ sich folg lich von ihr hüten. 

Im Jahre 1719 erscheint gar ein Band mit dem Titel Die Entlarvte Böse Siebene, 
das ist/ Kurtze Lebens­Beschreibung Einer liederlichen und bösen Frauen (1719),713 
in welchem die „Quaal und so zu reden Höllen-Pein“ vorgestellt wird, die „ein 
Mann auszustehen hat, der einen liederlichen und bösen Ehegatten an seine 
Seite bekommen […][:] ein Unkraut oder eine solche böse Siebene“.714 Frauen, 
die der normativen Vorstellung der Frühen Neuzeit zuwiderlaufen, werden als 
‚teuflisch‘ abgewertet und lexikal als ‚böse Sieben‘ gebannt.

5  Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae 
doctae

Die tradierte Auffassung, wonach Platon Männer mit ‚Kultur‘, Frauen hingegen 
mit ‚Natur‘ gleich setzte und sein Schüler Aristoteles den Frauen mangelnden 
Verstand unterstellte,715 stieß in der Frühen Neuzeit zunehmend auf Wider-
stand.716 Während in Italien und Frankreich mit Christine de Pizan (1364–1429) 
und Moderata Fonte (1555–1592) bereits früh weibliche Stimmen die scheinbar 
‚natürliche‘ intellektuelle Vorherrschaft der Männer in Zweifel zogen, prangerte 
im Alten Reich erst die zu Köln geborene Anna Maria van Schurman (1607–1678) 
die Bildungs diskriminierung in ihrem Plädoyer für weibliche Gelehrsamkeit 

712 Vgl. etwa Johannes Cochlaeus’ siebenköpfige Darstellung Luthers (1529) sowie die anonyme 
Flugschrift über „Das sibenhabtig Papstier“ (1543).
713 [Anon.:] Die Entlarvte Böse Siebene, das ist/ Kurtze Lebens-Beschreibung Einer liederlichen 
und bösen Frauen/ Denen heut zu Tage über alle Massen liederlichen und bösen Weibes-Per-
sonen zur Besserung/ und der gantzen Welt zum Abscheu wohlmeynend an den Tag geleget. 
Leipzig 1719. – Zu dieser Satire siehe Kap. IV.3.
714 Ebd., Fol. A2r.
715 Siehe dazu synthetisch Holland: Misogynie, S. 47–56, sowie Susan Moller Okin: Women in 
Western Political Thought. Princeton 1979, bes. S. 15–96.
716 Vgl.  den Sammelband Geschlechterstreit am Beginn der europäischen Moderne. Hg. von 
Engel, Hassauer sowie außerdem Elisabeth Gössmann: Einleitung. Die Gelehrsamkeit der Frau-
en im Rahmen der europäischen Querelle des Femmes. In: Das Wohlgelahrte Frauen zimmer. Ar-
chiv für Philosophie- und Theologiegeschichtliche Frauen forschung, Bd.  1. Hg. von Elisabeth 
Göss mann. 2., überarb. und erw. Aufl. München 1998, S. 9–31.



376   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

an:717 De capacitate ingenii muliebris ad scientias, ‚Über die Eignung des weibli-
chen Verstandes für die Wissenschaften‘ (1638).718 

Trotz der humanistischen Aufwertung der eruditio, die, in reduziertem Maße, 
auch weibliche Bildung einschloss, zweifelten viele Männer des 16. Jahrhunderts 
an den geistigen Voraus setzungen der Frauen. So war auch Martin Luther noch 
überzeugt, dass Frauen weniger Verstand hätten als Männer.719 Der Staatstheo-
retiker Jean Bodin stützte seine misogynen Ansichten auf den angeblich wissen-
schaftlichen Befund des durch schnittlich größeren Kopf umfangs der Männer, 
weshalb diese „auch mehr Hirns/ Verstands vnnd Weißheit dann die Weibsbil-
der“ hätten.720 Dennoch brachten die humanistischen Bildungsbestrebungen 
einen neuen Frauentypus hervor, der nicht nur in der Romania und in England, 
sondern sukzessive auch im Alten Reich zum humanistischen Aushängeschild 
wurde: die femina docta.721 Dass die ‚gelehrten Frauen‘ eine Herausforderung für 
die Geschlechter- und damit die Gesellschafts ordnung implizierten, hat Erasmus 
von Rotterdam (um 1466–1536) in seinem Dialog Abbatis et Eruditae (1524) aus 
den an Lukian angelehnten Colloquia familiaria reflektiert.722 Der Abt Antronius, 
der Bildung für ‚unweib lich‘ erachtet, selbst jedoch lieber den Müßiggang genießt 
als Griechisch und Latein zu studieren, unterhält sich darin mit der gebildeten 
Magdalia und eröffnet ihr seine sentenzhaften Ansichten:

717 Freilich kam der Begriff der ‚Bildung‘ im Sinne von „geistig-seelische Formung des Men-
schen, Erziehung“ erst Mitte des 18. Jahrhunderts auf und löste den im 17. Jahrhundert geläufigen 
Begriff der ‚Gelehrsamkeit‘ ab (EWD, Bd. 1, S. 174).
718 Zur „phänomenalen Gelehrten“ siehe Brita Rang: In Distanz zur Moderne: Die gelehrte 
Anna Maria van Schurman (1607–1678). In: Querelles. Jahrbuch für Frauenforschung 1996, Bd. 1: 
Gelehrsamkeit und kulturelle Emanzipation. Hg. von Angelika Ebrecht u. a. Stuttgart, Weimar 
1996, S. 23–47, hier S. 23 f.
719 Vgl. dazu Karant-Nunn, Wiesner-Hanks (Hg.): Luther on Women.
720 Jean Bodin: Vom aussgelasnen wütigen Teuffelsherr. Übers. von Johann Fischart. Vorwort 
Hans Biedermann Straßburg 1591. Nachdruck Graz 1973, S. 266.
721 Vgl. dazu überblickshaft Erich Kleinschmidt: Gelehrte Frauenbildung und frühneuzeitliche 
Mentalität. In: Res publica litteraria. Die Institutionen der Gelehrsamkeit in der frühen Neuzeit. 
Bd. 2. Hg. von Sebastian Neumeister, Conrad Wiedemann. Wiesbaden 1987, S. 549–557, Wolfgang 
Schibel: „Geziemt es dem weiblichen Geschlecht, heidnische Autoren zu lesen?“ Humanismus 
und Frauenbildung in der frühen Neuzeit. In: Der Altsprachliche Unterricht 35.6 (1992), S. 37–52. –  
Allerdings galt weibliche Gelehrsamkeit den Humanisten nicht als „humaner Selbstzweck“, viel-
mehr diente sie „einem repräsentativen, gesellschaftlich funktionalisierbaren Prinzip“ (Klein-
schmidt: Gelehrte Frauenbildung, S. 553).
722 Erasmus von Rotterdam: Abbatis et Eruditae. Der Abt und die gelehrte Frau. In: ders.: Aus-
gewählte Schriften. 8 Bde. Hg. von Werner Welzig. Bd. 6: Colloquia familiaria. Vertraute Gesprä-
che. Übersetzt, eingel. und mit Anm. versehen von Werner Welzig. Darmstadt 1967, S. 252–265. Im 
Folgenden Seitenangaben direkt im Text.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   377

Verstand haben ist nicht Sache der Frau. […] Die Bücher entziehen den Frauen viel von dem 
Hirnschmalz, von dem sie an sich zu wenig haben. […] Immerhin möchte ich keine gelehrte 
Frau. […] Ich habe allenthalben oft sagen gehört, daß eine weise Frau doppelt dumm sei. 
[…] Ich weiß nicht, wie es kommt, daß die Wissenschaften so wenig zur Frau passen wie der 
Sattel zum Ochsen[.]  (252–263)

Doch die misogynen Vorurteile des Abtes tangieren Magdalias Bildungseifer 
kaum, im Gegenteil: Weil Zeiten sich änderten und nunmehr gar „ein ungebil-
deter Abt [k]ein seltener Vogel“ mehr sei, fänden sich mittlerweile auch gelehrte 
Frauen, „die es mit jedem Mann aufzunehmen vermögen. In England gibt es 
solche im Hause des Morus, in Deutschland in den Familien Pirckheimer und 
Blarer“  (262 f.). Das Gespräch – in den Dialog partnern sind wohl die Reforma-
torin Argula von Grumbach723 und der Bischof von St. Asaph, Henry Standish, 
verschlüsselt724 – stieß bei großen Teilen des zeit genössischen Publikums auf 
Ablehnung. Sie galt sowohl der negativen Zeichnung eines dümmlichen Klerus 
als auch der belehrenden Rolle einer Frau.725 Auch in der Forschung hat das ‚ver-
traute Gespräch‘ für Kontroversen gesorgt, umstritten ist besonders der ambiva-
lente Schluss des Dialogs:

Magdalia: […] Wenn Ihr nicht auf der Hut seid, wird es noch so weit kommen, daß wir in den
theologischen Schulen den Vorsitz führen, in den Kirchen predigen und Eure Mitren 
in Beschlag nehmen.

Antronius: Das möge Gott verhüten.
Magdalia: Es wird an Euch liegen, das abzuwenden. Denn wenn Ihr so weitertut wie bisher,

werden eher die Gänse predigen, als daß man Euch stumme Hirten länger erträgt. 
Ihr seht, daß die Bühne sich wandelt. Entweder muß man abtreten oder seine Rolle 
 spielen.726  (262–265)

723 So die These von Barbara Mahlmann-Bauer: „Gender“ – eine Kategorie bei der Analyse 
theologischer Streit schriften von Frauen, oder: Sind die vereinzelten Autorinnen der Reforma-
tionszeit „subalterne“? In: Streitkultur und Öffentlichkeit im konfessionellen Zeitalter. Hg. von 
Henning P. Jürgens, Thomas Weller, Göttingen 2013, S. 179–214, bes. S. 201. – Nach traditioneller 
Ansicht stand Margret More, die Tochter des Erasmus-Freundes Thomas Morus, Patin für Mag-
dalia, siehe dazu auch Martin Schmeisser, Gideon Stiening: Positive oder negative Utopie? Das 
ambivalente Bild der femina docta in Erasmus’ Colloquium Abbatis et Eruditae. In: Dichtung – 
Gelehrsamkeit – Disputationskultur. Festschrift für Hanspeter Marti zum 65. Geburtstag. Hg. von 
Reimund B. Sdzuj, Robert Seidel, Bernd Zegowitz. Wien u. a. 2012, S. 14–33, S. 15.
724 Siehe dazu Preserved Smith: A Key to the Colloquies of Erasmus. New York 1969, S. 27.
725 Vgl. Werner Welzig: Einleitung. In: Erasmus von Rotterdam: Ausgewählte Schriften. 8 Bde. 
Hg. von Werner Welzig. Bd. 6: Colloquia familiaria. Vertraute Gespräche. Übersetzt, eingel. und 
mit Anm. versehen von Werner Welzig. Darmstadt 1967, S. VII–XXVII, bes. XII–XIII.
726 Der Gehalt des Dialogs ist unterschiedlich bewertet worden: Während die ältere Forschung 
in der Kontrastierung des ungebildeten Abtes mit der gebildeten Frau die Kleruskritik lediglich 
prononciert sah, stellte Ursula Hess die Einforderung eines unbedingten weiblichen Bildungs-



378   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Wenn Männer aufgrund selbstgefälliger Faulheit und Desinteresse in Unbil-
dung verharrten, so die Schlussfolgerung Magdalias, könnten gebildete Frauen 
eine Umwälzung der herrschenden Gesellschafts ordnung herbeiführen. Indem 
Magdalia die Zukunftsvision predigender Frauen aufruft, artikuliert sie zwar 
das strukturverändernde Potenzial weiblicher Bildung. Weil sie den Abt aber 
gleichzeitig an seine ‚Rolle‘ im Welttheater erinnert, zeigt sich, dass der Dialog 
weniger ein Plädoyer für weibliche Machtübernahme, sondern vielmehr für 
humanistische Bildung und rollen- bzw. genderkonformes Verhalten ist. So sehr 
Erasmus in seinen Schriften Frauen bildung zwar ausdrücklich begrüßte, so sehr 
schränkte er sie doch primär auf den Zweck ein, ‚gute‘ christliche Ehefrauen und 
Kinder erzieherinnen hervorzubringen.727 Obwohl eine Deutung der ‚Frauen auf 
den Kanzeln‘ als aus schließlich positive Utopie als „nicht haltbar“ ab gelehnt 
wurde,728 eröffnete die literarische Faktizität der gebildeten Frau, unabhängig 
von Erasmus’ Wir kungs intention, dennoch ein wirkmächtiges  identifikatorisches 
Angebot für Frauen.729 So avan cierte der Dialog, wie Barbara Mahlmann-Bauer 
gezeigt hat, „zum Schibboleth engagierter Frauen […], die Anliegen der Kirchen- 
und Frömmigkeitskritik mit der Frage nach mehr Mitsprache rechten und 
Handlungs spielräumen für ihr Geschlecht verbanden“.730 Erasmus’ Dialog legt 
nahe: Der weibliche Intellekt, der den Anspruch auf weibliche Bildung zu impli-

anspruchs der Humanisten heraus, vgl. Ursula Hess: Lateinischer Dialog und gelehrte Partner-
schaft. Frauen als humanistische Leitbilder in Deutschland (1500–1550). In: Deutsche Literatur 
von Frauen. Hg. von Gisela Brinker-Gabler. Bd. 1: Vom Mittelalter bis zum Ende des 18. Jahrhun-
derts. München 1988, S. 113–148, bes. S. 115–117. Zur Kontroverse siehe Martin Schmeisser, Gideon 
Stiening: Positive oder negative Utopie, die auf die lediglich ‚relativen‘ emanzipatorischen Vor-
stellungen Erasmus’ verweisen und eine Deutung als ‚positive Utopie‘ ablehnen. Weiter ging al-
lerdings bereits Drexl: Weiberfeinde, S. 381, die die Funktion des Dialogs darin sieht, „die männ-
liche Führungsschicht vor dem Zusammenbruch der gesellschaftlichen Ordnung zu warnen und 
sie aufzufordern, dagegen aktiv zu werden“. 
727 Indem Erasmus die studia humanitatis und alle artes liberales in sein Verständnis der Frau-
enbildung miteinschloss, ging er über Forderungen, wie sie sein Schüler Juan Luis Vives (1492–
1540) popularisieren sollte, hinaus. Ziel war jedoch, „ihr Haus zu einer Zelle der ‚philosophia 
Christi‘, zu einem Hort christlicher Lebensführung werden zu lassen, alle Hausgenossen, Kinder 
wie Gesinde, soll[t]en davon profitieren“, siehe dazu Christine Christ-von Wedel: Erasmus von 
Rotterdam. Anwalt eines neuzeitlichen Christentums. Münster 2003, S. 226–242, hier S. 238. Zur 
humanistischen Frauenbildung vgl. außerdem Kleinschmidt: Gelehrte Frauen bildung und früh-
neuzeitliche Mentalität sowie Becker-Cantarino: Der lange Weg zur Mündigkeit, bes. S. 149–154.
728 Schmeisser, Stiening: Positive oder negative Utopie, S. 23.
729 So argumentieren Schmeisser, Stiening: ebd. lediglich aus produktions-, nicht aber aus wir-
kungsästhetischer Sicht.
730 Mahlmann-Bauer: „Gender“ – eine Kategorie bei der Analyse theologischer Streitschriften 
von Frauen, S. 188.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   379

zieren scheint, birgt die Gefahr einer Umstürzung der Gesellschafts ordnung. Die 
‚gelehrte‘, vor allem jedoch die ‚(be)leh ren de Frau‘ fordert die patriarchalisch 
geprägten Machtstrukturen heraus.731

Die Herabsetzung weiblicher Rede gehört zu den wirkmächtigen Traditions-
linien der abend ländischen Kultur. Schon Homers Telemachos heißt seine Mutter 
Penelope zu schweigen und verweist sie in eine untergeordnet-häusliche Sphäre, 
wenn er befiehlt:

Du aber gehe ins Haus und besorge die eignen Geschäfte,
Spindel und Webstuhl, heiß deine dienenden Frauen, sie sollen
Auch ins Geschäft sich begeben; die Rede ist Sache der Männer,
Aller, vor allem die meine! Denn mein ist die Macht hier im Hause.732

Während Männern große Reden gelingen, gelten Frauen in der misogynen Lite-
ratur als topisch ‚dümmlich‘ und ihre Rede als ‚schwatzhaft‘.733 Männer ‚dispu-
tieren‘, Frauen ‚schwätzen‘, ‚keifen‘ und ‚tratschen‘.734 Bereits der griechische 
Komödiendichter Xenarchos (4.  Jh.  v. Chr.) bediente das Klischee weiblicher 

731 Tatsächlich wurde weibliche Gelehrsamkeit zeitgenössisch als legitimatorisches Argu-
ment weiblicher Herrschaft angeführt, siehe dazu Jutta Schwarzkopf: Die weise Herrscherin. 
Gelehrsamkeit als Legitimation weiblicher Herrschaft am Beispiel Elisabeths I. von England 
(1558–1603). In: Nonne, Königin und Kurtisane. Wissen, Bildung und Gelehrsamkeit von Frauen 
in der Frühen Neuzeit. Hg. von Michaela Hohkamp, Gabriele Jancke. Königstein/Taunus 2004, 
S. 153–177.
732 Hom. Od. 1, 356–359 (Homer: Odyssee. Griechisch–deutsch. Übertragen von Anton Weiher. 
Mit Urtext, Anhang und Registern. Einführung von A. Heubeck. 14. Aufl. Berlin 2013). Auf die 
Szene verweist auch Mary Beard: Frauen und Macht. Ein Manifest. Aus dem Englischen von Ur-
sula Blank-Sangmeister unter Mitarbeit von Janet Schüffel. 3. Aufl. [2017] 2018, S. 13 f. Kritisch 
dazu allerdings Beate Wagner-Hasel: Penelopes ‚Wohn zimmer‘. Polemische Anmerkungen zu 
Mary Beards Streitschrift „Frauen & Macht“. In: Historische Anthro po logie 26.3 (2018), S. 414–
421, die die unterschiedlichen Arbeits- und damit verbundenen ‚Kompetenzbereiche‘, die Män-
nern und Frauen in der Antike zustanden, hervorhebt.
733 Dies trifft selbstverständlich nicht auf sämtliche Frauenreden der abendländischen Tra-
dition zu. Dieser jedoch eine diesbezügliche Tendenz nachzusagen, ist weniger monoperspek-
tivische Verkürzung als vielmehr Offen legung einer strukturellen Hierarchisierung, der unter-
schiedliche ‚Kompetenzbereiche‘ im Sinne eines subsidiären Prinzips nicht entgegenstehen.
734 Bereits Semonides und Juvenal thematisieren weibliche Rede in ihren Satiren, die sich bei 
Semonides in der ‚keifenden Hundefrau‘ und bei Juvenal in der Schwatzhaftigkeit zeigt, dazu 
siehe Kap. II.4. – So unterscheidet Boccaccio in seiner Schmähschrift Corbaccio (um 1365) dezi-
diert zwischen männlichem und weiblichem Sprechen. Während Frauen im Modus des berlinga­
re (‚tratschen‘) und cinguettare (‚zwitschern‘/‚plappern‘) reden, wird das als gelehrt supponierte 
männliche Sprechen als ragionare (‚argumen tieren‘/‚vernüftig reden‘) bereits lexikalisch erhöht. 
Das Verb ragionare kommt in Bezug auf weibliches Sprechen im Corbaccio nicht vor, vgl. dazu 
Maier: Zu Boccaccios Invektive und Makles Übersetzung, bes. S. XXIV.



380   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Geschwätzigkeit, wenn er mit einem Tiervergleich ironisch klagte: „Sind die 
Zikaden nicht glücklich, deren Frauen überhaupt keine Stimme besitzen?“735 Die 
ver hängnis volle Weisung (1Kor 14, 34–35), die Paulus von Tarsus an die Gemeinde 
in Korinth (um 54 n. Chr.) richtete, sollte weibliche Rede in außerhäuslichen Kon-
texten für Jahr hunderte dis kreditieren.736 In der spätkarolingischen Georgskirche 
der Boden see-Insel Reichenau findet sich das ‚geschwätzige Wesen‘ der Frauen 
gar in einem Fresko (14. Jh.) verewigt [Abb. 43]: Auf einer von Teufeln gespannten 
Kuhhaut werden die „tvmben wibvn“ gescholten, die nichts als „plapla gvspro-
chvn“ hätten und sich spätestens vor dem jüngsten Gericht dafür rechtfertigen 
müssten.737 

Angesichts einer zuneh menden Frauengelehrsamkeit in der Frühen Neu zeit 
avancierte die satirische Schelte solcher Frauen, die ihre ‚Stimme‘ erhoben, zum 
literarischen Bollwerk gegen gesell schaftliche Veränderung: Indem der auf die 
Antike zurück gehende misogyne Topos der Geschwätzigkeit, das aristotelische 
Postulat weiblicher Unvernunft sowie das paulinische Schweige gebot mit dem 
zeit genössischen Unbehagen an der femina docta verwoben wurde, zeigte sich 
Frauen(pseudo)gelehrtheit synkretistisch als negative Weiblichkeit. So brachte 
der Opitz-Antipode Georg Rodolf Weckherlin seine Bedenken angesichts weibli-
cher Bil dung gar mit freundlichem Gestus vor, in seiner meinung wie ein Weib zu 
wöhlen (1619):

So darf Sie auch nicht sein gelehrt/ 
Vil weniger sprachen studieren; 
Der verstand des weibs ist vil wehrt/ 
Der gnug ist Jhr hauß gnug zuzieren:

Die nur ein solches gespräch hab 
Als ein köstliche Gottes gaab; 

735 Fragmenta Comicorum Graecorum. 5 Bde. Hg. von August Meineke. Berlin 1839–1857. Bd. 3: 
Fragmenta poetarum comoediae mediae continens. Berlin 1840, S. 625, dt. Übers. nach Hobert: 
Die französische Frauensatire, S. 160. – Eine (unvollständige) Aufstellung antiker Belegstellen 
zur weiblichen Schwatzhaftigkeit bietet Hobert: ebd., S. 345.
736 Vgl. 1Kor 14, 34–35: „EWer Weiber lasset schweigen vnter der Gemeine/ Denn es sol jnen 
nicht zugelassen werden/ das sie reden/ sondern vntherthan sein/ Wie auch das Gesetz saget. 
Wollen sie aber etwas lernen/ so lasset sie da heim jre Menner fragen. Es stehet den Weibern vbel 
an/ vnter der Gemeine reden“.
737 Siehe dazu Monika Spicker-Beck: Klosterinsel Reichenau. Kultur und Erbe. Fotos von Theo 
Keller. Stutt gart 2001, zu St. Georg in Oberzell vgl. S. 82–92, zur ‚Kuhhaut‘ ebd., S. 84 f. Der auf 
der Kuhhaut zu lesende Text lautet: „Ich will hie scriben von disen tumben wiben: was hie wirt 
plapla gesprochen das wirt alles wohl geraht, so es wirt alles fur den rihter braht“. 



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   381

Vnd mehr nicht dan mein thun vnd lassen 
(Als mein spiegel) in sich thu fassen.738

Die an italienische novenari angelehnten Verse, deren letzte Betonung jeweils auf 
die achte Silbe fällt, sprechen sich für potenzielle Ehefrauen aus, deren begrenz-
ter „verstand“ nur insofern „vil wehrt“ sei, als er zur Zierde wie zur Selbstver-
gewisserung des Ehemannes („mein spiegel“) diene. Gelehrsamkeit ist für die 
Ehefrau der Wahl nicht etwa ein unnötiger Zusatz, sondern explizit unerwünscht 
(„darf […] nicht“), weil kontrastiv zur „köstliche[n] Gottes gab“. Der Versuch, 
Frauen von Bildung fernzuhalten und auf eine untergeordnete Position festzu-
legen, deutet allerdings auch auf die gesellschaftliche Brisanz und das Störpo-
tenzial gelehrter Frauen hin. Im Folgenden sollen zunächst Bildungs chancen 
von Frauen im 17.  Jahrhundert beleuchtet werden, um vor diesem Hintergrund 
die satirische Schelte weiblicher Bildung zu sichten, die sich paradoxerweise 
sowohl gegen ungebildete als auch gebildete Frauen wendet und ständische, 
dann zunehmend antifranzösische Ausprägungen zeigt. 

738 Georg Rodolf Weckherlin: Meine meinung wie ein Weib zu wöhlen. In: ders.: Oden und 
Gesänge. 2 Bde. Stutt gart 1619, Bd. 2, Nr. 31, S. 105–109, hier S. 107, V. 41–48.

Abb. 43: Nichts als „plapla“: Teuflische Schwätzerinnen. Fresko in der Georgskirche, Bodensee-
Insel Reichenau, 14. Jahrhundert.



382   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

5.1 Frauenbildung im 17. Jahrhundert

Dass Mädchen und Frauen bis zum ausgehenden 18.  Jahrhundert „von allen 
Erziehungs institutionen, die geistige Bildung und berufliche Befähigung vermit-
telten, wie die Lateinschulen und Universitäten, ausgeschlossen“ waren, markiert 
die enge Begrenzung, die Frauenbildung in der Frühen Neuzeit erfuhr.739 Zwar 
war im 16. Jahrhundert das Bild der ‚gelehrten Frau‘ von den deutschen Huma-
nisten geradezu forciert worden – wohl auch um an das europäische Phänomen 
der feminae doctae anzuschließen.740 Doch obwohl sich im Zuge von Humanis-
mus und Refor mation eine rudimentäre Mädchenbildung etablierte, war diese 
maßgeblich darauf ausgerichtet, Frauen auf ihre Rolle als christliche Hausfrau 
und Mutter vorzubereiten.741 Um höhere Bildung zu erlangen, standen Frauen 
lediglich zwei Wege offen: Zum einen eröffnete das Kloster Frauen ein Bildungs-
angebot, das freilich mit der Reformation – für reformierte Frauen – ohne Ersatz 
wegfiel.742 Zum anderen ermöglichten bildungsaffine Familien ihren Töchtern 
Zugang zu gelehr tem Wissen, wie es etwa der Nürnberger Äbtissin Caritas Pirck-
heimer (1467–1532), Schwester des Humanisten Willibald, oder der italienischen 
Gelehrten Olympia Fulvia Morata (1526–1555), Tochter des humanistischen Calvi-

739 Zur frühneuzeitlichen Frauenbildung und -erziehung siehe u. a. Becker-Cantarino: Der 
lange Weg zur Mündig keit, S. 149–200, hier S. 149, Kleinschmidt: Gelehrte Frauenbildung und 
frühneuzeitliche Men ta li tät, Claudia Opitz: Die Entdeckung der gelehrten Frau. Zur Debatte um 
die Frauenbildung in Deutschland zwischen 1500 und 1800. In: Schlaglichter der Forschung. 
Zum 75. Jahrestag der Universität Hamburg 1994. Hg.  von Rainer Ansorge. Berlin u. a. 1994, 
S. 305–319. – Bereits der Sammelband Nonne, Königin und Kur tisane. Wissen, Bildung und Ge-
lehrsamkeit von Frauen in der Frühen Neuzeit. Hg. von Michaela Hohkamp, Gabriele Jancke. 
Königstein/Taunus 2004 sowie Sabine Koloch: Kommunikation, Macht, Bildung. Frauen im Kul-
turprozess der Frühen Neuzeit. Berlin 2011 versuchen allerdings, dem Narrativ der „Ausschluss-
forschung“ (so die Hg. in der Einführung zu Nonne, Königin und Kurtisane, S. 8–16, hier S. 11) 
entgegenzuwirken.
740 Dazu siehe auch Hess: Lateinischer Dialog und gelehrte Partnerschaft, bes. S. 124.
741 So waren „[m]ehr als elementare Kenntnisse im Lesen, Schreiben und ein wenig Rech-
nen für die Haushaltung […] für Mädchen nicht vorgesehen. Obwohl protestantische Kreise bis 
heute auf die Bildungsfreudigkeit der Reformatoren und auf die großen Leistungen des Protes-
tantismus im Erziehungswesen hinweisen, blieben Luther und die Reformation doch, was die 
Mädchenbildung anbetraf, weit hinter dem Bildungsprogramm der Humanisten zurück“ (Be-
cker-Cantarino: Der lange Weg zur Mündigkeit, S. 152). Dazu siehe auch Lyndal Roper: The Holy 
Household. Women and Morals in Reformation Augsburg. Oxford 1989. 
742 Insofern ist der Protestantismus für die Frauenbildung auch als Verlustgeschichte gelesen 
worden, vgl. etwa Becker-Cantarino: Der lange Weg zur Mündlichkeit, bes S. 149–170, sowie re-
zent (und weniger kritisch) Anne Conrad: Das helle Licht der Wahrheit? Klosteraustritte in der 
Reformationszeit in geschlechtergeschichtlicher Perspektive. In: Glaube und Geschlecht – Gen-
der Reformation, S. 197–216.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   383

nisten Pellegrino Moretto, zuteilwurde, die in Heidelberg Grie chisch und Latein 
unterrichtete.743 Auch die dem böhmischen Spät humanismus angehörende Eli-
sabeth Johanna von Weston (1582–1612), der Paul Schede Melissus 1601 den ‚poe-
tischen Lorbeerkranz‘ verlieh, zählt zu jenen humanistischen feminae doctae.744 
Ihrer von Georg Martin von Baldhoven (1578–1615) besorgten Werkausgabe neu-
lateinischer Gedichte und Briefe ist abschließend ein „Catalogus doctarvm vir-
ginvm et Faeminarum“ beigegeben.745 Auf elf Oktavseiten werden über sechzig 
‚gelehrte Frauen‘ von der Antike bis in die damalige Gegenwart angezeigt,746 um 
letztlich in der Nennung Westons zu kulminieren:

743 Zu Morata siehe Volker Honemann: Olympia Fulvia Morata (1526 Ferrara – 1555 Heidelberg). 
Schreiben in schwierigen Zeiten. In: Ein Platz für sich selbst. Schreibende Frauen und ihre Le-
benswelten (1450–1700). A Place of Their Own. Women Writers and Their Social Environments 
(1450–1700). Hg. von Anne Bollmann. Frankfurt am Main 2011, S. 43–68, sowie Sandra Plastina: 
L’esilio controriformistico. Un esempio di ‚religionis causa‘: Olimpia Fulvia Morata, un’umanista 
protestante. In: Bollettino di italianistica 8.2 (2011), S. 116–130.
744 Dennoch ist die neulateinische Dichterin in der deutschen Forschung wenig bekannt, 
vgl. Wilhelm Kühlmann: [Art.] Weston, Elisabeth Johanna von. In: Killy, Bd. 12, S. 348, sowie 
allerdings würdigend Wolfgang Schibel: Westonia poetria laureata. Rolle, Schicksal, Text.  
In: Lateinische Lyrik der Frühen Neuzeit. Hg. von Beate Czapla, Ralf Georg Czapla, Robert Sei-
del. Tübingen 2003, S. 278–303. – Eine lateinisch-englische Neuausgabe liegt vor: Elizabeth Jane 
Weston: Collected Writings. Hg. und übers. von Donald Cheney, Brenda M. Hosington. Toronto, 
Buffalo, London 2000.
745 Catalogus doctarvm virginvum et Faeminarum. In: Parthenicon Elisabethae Ioannae Westo-
niae, Virginis nobilis simae, poëtriae florentissimae, linguarum plurimarum peritissimae. Opera 
ac studio G[eorg] Mart[inum] à Bald hoven, Sil[esius] collectus; & nunc denuò amicis desideran-
tibus communicatus. Prag 160[8?], Fol. F3r–F8r.
746 Vgl. ebd. Der Katalog beginnt mit der alttestamentlichen Prophetin Debora, der mytho-
logischen Minerva/Athene und den literarischen Corinnen Ovids.  Es folgen die griechischen 
Dichterinnen Erinna und Sappho. Als antike Gelehrte werden genannt die griech. Philosophin 
Aspasia, die griech. Dichterin Cleobulina, die griech. Mathematikerin Hypatia, die griech. Phi-
losophin Leontion, die griech. Dichterin Praxilla Sicyonia, die griechische Dichterin Phemonoe, 
die spätantike Philosophin Sosipatra, die mythologische Priesterin Theano, die Königin von 
Palmyra Zenobia, die Prophetin Manto, die Göttin der Weissagung Nicostrata (röm. Carmenta), 
die griechische Philosophin Themistoclea, die Königin Istrina, die Cumäische Sibylle Amalthea, 
Damophila, Lastheneia, Mycale, die Philosophinnen Diotima und Aspasia, die gelehrte Arete, 
die Tochter des Pythagoras Dama, Thargelia, Musca, Charixena, Myro, Agallis von Corycena, die 
Dichterin Telesilla, die Philosophin Hipparchia, die Priamus-Tochter Cassandra, Luceja Mima, 
die Heilige (und von Hieronymus gelobte) Fabiola von Rom (4. Jh.) und die Märtyrerin Marcel-
la von Rom (4./5. Jh.), die Gracchen-Mutter Cornelia, die Tochter des röm. Konsuls Gaius Lae-
lius Laelia, die Tochter des Redners Hortensius, die Töchter von Lucius Licinius Crassus, die 
Töchter von Q.  Mucius Scaevola, Cornifica, die Frau des römischen Dichters Statius Claudia, 
die Frau des römischen Dichters Lukan Polla Argentaria, die Heilige Eustochium (368–419/20), 
die röm.-christl. Dichterin Valeria Faltonia Proba, die Frau des oströmischen Kaisers Arcadius 



384   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Elisabetha Johanna Westonia, Angla, nunc Johannis Leonis in Aula Caesarea Pragae Agentis 
uxor, hisce et alijs scriptis ac linguarum aliquot peritia clara.747

Wenn die Dichterin in einer bis auf das Alte Testament und die antike Mytholo-
gie zurück reichende Genealogie weiblicher Gelehrsamkeit verortet wird, zeigt sich 
einerseits insofern der Legiti mations druck humanistisch ambitionierter Frauen, als 
ein ‚Frauenkatalog‘ zwangs läufig die Ungleichheit von männlichen und weiblichen 
Gelehrten verbürgte;748 andererseits rechtfertigt die Einschreibung in eine antike 
Traditionslinie den weiblichen Anspruch auf humanistische Bildungsteilhabe.

Obwohl immer wieder betont wurde, dass es „durch die gesamte frühe 
Neuzeit hindurch zu keiner wirklichen Verbesserung der Frauen bildung gekom-
men“ sei,749 ist Sabine Koloch beizu pflichten, wenn sie trotz der fehlenden 
Institutio nalisierung weiblicher Bildung darauf hinweist, dass der „Anstieg der 
Lesefähigkeit von Frauen  […], das Bildungsangebot des Buch marktes  […], das 
Eindringen von Frauen in den Bildungs sektor […], die frauenbezogene Bildungs-
arbeit von Män nern […] und die Aufnahme von gebildeten Frauen in Sozietäten“ 
dazu führten, dass „im 18. Jahrhundert mehr Frauen als je zuvor […] über höhere 
Bildung verfügten“.750 In der Frühen Neuzeit gab es folglich, so Koloch, „wesent-

Aelia Eudoxia (um 380–404), die Heilige Katharina von Alexandrien. – Dann zu den mittelal­
terlichen Frauen: Genannt werden die Prinzessin Johanna von England (1165–1199), die Mutter 
von Karl Martell Chalpaida (?), anachronistisch eingeschoben die heilige Anastasia. Darauf fol-
gen die humanistischen Gelehrten Ginevra Nogarola (1419–1465), Costanza Varano (1428–1460), 
ihre Tochter Battista Sforza (1445–1472), anachronistisch eingefügt die Benediktinerin Elisabeth 
von Schönau (1129–1164), die ital. Renaissancedichterin Battista Malatesta (1384–1448), die Ve-
roneser Gelehrte Isotta Nogarola (1418–1466), die ital. Humanistin Cassandra Fedele (1465–1558), 
die Humanistin Olympia Fulvia Morata (1526–1555), die Schwestern Anna, Camilla und Lucretia 
Morel, Anna Melanchthon (1522–1547), die Dichterin Elisabeth Widebram, die Französin Geor-
gette de Montenay, die jung verstorbene Helena Maria Wackeriana von Wacken fels (1598–1607), 
Katharina Albert aus Böhmen (?), Elisabeth Johanna Weston. – Vgl.  zur Aufschlüs selung die 
angemerkte (allerdings nicht vollständig auf schlüs selnde) Übersetzung in Weston: Collected 
Works, S. 283–303. 
747 Catalogus doctarvm virginvum et Faeminarum, Fol. F8r.
748 Zur Problematik solcher Traditionslinien für Frauen siehe Jane Stevenson: Women and 
Classical Education in the Early Modern Period. In: Pedagogy and Power. Rhetorics of Classical 
Learning. Hg. von Yun Lee Too, Niall Livingstone. Cambridge 1998, S. 83–109, zum Katalog siehe 
S. 85 f. – So starb die Melanchthon-Tochter Anna Sabinus im Alter von nur fünfundzwanzig Jah-
ren an der Geburt ihres sechsten Kindes. Die vorletzt genannte Helena Maria Wacker wurde zwar 
als Wunderkind gepriesen, starb allerdings bereits im Alter von neun Jahren. Ein bedeutendes 
Werk hat keine der beiden hinterlassen.
749 Opitz: Die Entdeckung der gelehrten Frau, S. 305.
750 Koloch: Kommunikation, Macht, Bildung, S. 6.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   385

lich mehr gelehrte Frauen, als gemeinhin angenom men wird“.751 Wenngleich 
die ‚Gelehrtenrepublik‘ grundsätzlich Männern vorbehalten blieb,752 fanden 
sich mehrere (durchaus prekäre) Förderer der Frauengelehrsamkeit im Alten 
Reich. Ein ambivalentes Plädoyer für Frauenbildung erschien etwa 1633 unter 
dem sprechenden Pseudo nym Johann Frawenlob: das Kompendium Die Lobwür­
dige Gesellschaft der Gelehrten Weiber, in welchem über 200 der „fürnembsten 
gelehrten/ verständigen vnd Kunsterfahrnen Weibs personen/ die in der Welt 
biß auff diese Zeit gelebet haben“ in alphabetischer Reihe vorgestellt werden.753 
Weil das „schöne[] fehige[] Ingenium“ der Frauen, das „offtmahls viel subtiler[]“ 
als jenes der Männer sei, als Gottesgeschenk gedeutet wird, sollten Eltern, wie 
in der Vorrede ausgeführt, ihre Töchter nicht „Müßiggang vnd faulen vnnützem 
Geschwätz/ groben/ vnchristlichen/ ärgerlichen Reden vnd Narrentheidungen“ 
überlassen, sondern durch gezielte Förderung formen, auf dass

nicht stoltze/ hoffertige Schminckflecke/ sondern Gottselige/ verständige/ geschickte Leute 
auß jhnen werden/ die Gott recht dienen/ den Eltern gehorchen/ jre künfftige Ehemänner 
ehren/ vnd der Haußhaltung mit Nutz wol fürstehen können […].754

In der Nachfolge Agrippas von Nettesheim wird folglich eine philogyne Rhetorik 
bemüht, um die gesellschaftliche Unterordnung der Frauen zu zementieren. 

Unter jenen Männern, die ‚weibliche Bildungsarbeit‘ betrieben, sticht der 
Nürnberger Georg Philipp Harsdörffer (1607–1658) hervor, der mit seinen Frau­
enzimmer Gesprächspielen (1641–1657) den „italianisierende[n] Versuch“ unter-
nahm, Frauen als Adressatinnen und Produzentinnen in das literarische Leben 
zu inkorporieren und dieses dadurch zu verfeinern.755 Die Frage, ob Frauen einem 

751 Ebd., S. 355.
752 Dazu grundlegend Wilhelm Kühlmann: Gelehrtenrepublik und Fürstenstaat. Entwicklung 
und Kritik des deutschen Spät humanismus in der Literatur des Barockzeitalters. Tübingen 1982.
753 [Anon., Ps. Johann Frawenlob:] Die Lobwürdige Gesellschaft der Gelehrten Weiber/ Das ist: 
Kurtze Historische Beschrei bung/ der fürnembsten gelehrten/ verständigen vnd Kunsterfahrnen 
Weibspersonen/ die in der Welt biß auff diese Zeit gelebet haben […]. [S.l.] 1633. – Ob sich hinter 
dem Pseudonym der Coburger Philosophie- und Eloquenzprofessor Israel Clauderus verbirgt, ist 
unklar, siehe dazu Elisabeth Gössmann: [Einleitung zu] Johann Frawenlob […]. In: Eva Gottes 
Meisterwerk, S. 115–120, hier S. 116.
754 [Anon., Ps. Johann Frawenlob:] An den Leser. In: ders.: Die Lobwürdige Gesellschaft, Fol. 
A2r–B1v.
755 Italo Michele Battafarano: Harsdörffers italianisierender Versuch, durch die Integration der 
Frau das literarische Leben zu verfeinern. In: Georg Philipp Harsdörffer. Ein deutscher Dich-
ter und europäischer Gelehrter. Hg. von Italo Michele Battafarano. Bern u. a. 1990, S. 267–286. 
Harsdörffer verfolgte sein Modernisierungsprojekt, obwohl ihm wohl bewusst war, dass „in 
Italien die Aufnahme von Frauen in die accademie letterarie auch negative Reaktionen ausge-
löst hatte“ (ebd., S.  279). Ambivalent bewertet Harsdörffers Frauenförderung Karin A. Wurst: 



386   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

solchen Unternehmen überhaupt gewachsen seien, ließ er vom sechs köpfigen – 
ge schlecht lich paritätischen – Gesprächskreis unter der Frage nach einer „Ver-
besserung“ der Gesprächspiele diskutieren,756 wobei der ‚gereist- und belesene 
Student‘ Reymund Discretin die Runde dominiert und sich als Advocat des Bil-
dungsprojekts erweist:

Wo können aber so schöne Gedancken erwachsen/ wann selbe nicht bey rühmlicher Gesell-
schafft/ oder durch Lesung guter Bücher nechst fleissigem Nachdencken/ gleichsamb 
angesämet und in deß Frauenzimmers zwar fähigen/ aber ohn Gebrauch unverständiger 
Verstand ein ge sencket werden.  (53)

Indem Reymund die ‚Unverständigkeit‘ des weiblichen Verstandes weniger 
auf ontologische Ge geben heiten denn auf Bildungsmangel („ohn Gebrauch“) 
zurückführt, scheinen Frauen in seinen Augen für den literarischen Austausch 
geeignet, der sich gleichsam als Bildungsanstalt versteht. Die vom ‚verständi-
gen und gelehrten Soldaten‘ Degenwart von Ruhmeck vorgebrachten Ein wände, 
dass „die tratementi der Gespräch-Spiel […] nicht wenig mit der Schulfüxerey 
parfumiret [seien und] unter den Philosophis besser als unter Damen […] agitiret 
werden“ (53 f.) könnten, wird von Reymund mit der Forderung nach ‚allgemein-
verständlicher‘, deutscher Sprache gekontert, die auch Frauen verstünden, ohne 
„daß sie darzu eines Dolmetschers von nöhten hätten“ (55). Weil die ‚Adeliche 
Jungfrau‘ Cassandra Schönliebin zu bedenken gibt, dass „daß das nötigste/ so 
Frauen zimmer zu wissen ist/ bey dem Gesprächsspielen nicht zu erlernen“ (60) 
sei, nennt Reymund kurz, was die die Gesprächsrunden nicht böten („Hausmüt-
ter“-Wissen),757 um sodann die Frage nach dem weiblichen Intellekt abschlie-
ßend erneut aufzugreifen: 

Die Frau als Mitspielerin und Leserin in Georg Harsdörffers Frauenzimmer Gesprächspielen. In: 
Daphnis 21.4 (1992), S. 615–639, die argumentiert, dass „obwohl Harsdörffer sich der Gemeinplät-
ze einer frauenfreundlichen Haltung bedient, er der Bildung der Frau durch die Ortszuweisung 
in der geselligen Freizeit sowie durch die Spezifik seiner Bildungskonzeption Schranken aufer-
legt“ (ebd., S. 616): „Die potentiell diskurs- und gesellschafts verändernde Anwendung huma-
nistisch gefärbter Bildungsvorstellungen, wie das dialogische Lernverfahren und die Stärkung 
der Muttersprache, auf die Frauenbildung wird durch die hier diskutierten Umwertungs- und 
Beschränkungstechniken wirkungsvoll zurückgenommen und der status quo erneut bestätigt“ 
(ebd., S. 638 f.).
756 Vgl. Georg Philipp Harsdörffer: Frauenzimmer Gesprächspiele. Hg. von Irmgard Böttcher. Bd. 2: 
Nachdruck Nürnberg 1657. Tübingen 1968, S. 42–64. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text.
757 Vgl. ebd., S. 60 f.: „Diesen Einwurff zu beantworten/ ist gewieß/ daß in den Gesprächspie-
len/ die Hausmütter nicht berichtet werden/ welcher Gestalt sie die Kinder börsten/ strehlen/ 
zwagen/ kämmen ec. sollen: Aber wie sie mit rühmlichen Tugenden/ jhren Eheherren sollen 
beywohnen/ mit Verstand ihren Mägden gebieten/ und sich in allen Begebenheiten und Fügnus-
sen klüglich verhalten“.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   387

Nochmal aber zu antworten/ auff widerholten Gegensatz: Daß die Gesprächspiel für Frauen-
zimmer zu schwer/ und ihren Verstand nicht gemäß seyn solten/ sage ich: daß die Sache 
sich ver hält wie mit einem Baursmann/ welcher an der Güte seines Feldes/ an einfallendem 
Gewitter/ an der Sonnen Krafft und Würckung nichts ändern oder hindern kan; jedoch will 
er seiner fleis sigen Arbeit Nutzen haben/ muß er besagtes alles beobachten/ oder wird mit 
leerer Hoffnung der Ernde erwarten. Oder wie der Artzt die Neigung deß Krancken/ und die 
Beschaffenheit seines Ge brechens/ (an welchem er ja keine Schuld hat) bald Anfangs seiner 
Pflegung nicht wenden kan; jedoch selbe Mutmaßlich wissen muß/ umb die Artzneymittel 
darnach beyzuordnen/ und jederzeit so viel mehr Ehr einleget/ wann er gute ersprießliche 
und zugleich anmutige Tränck- und Säfftlein fürschreibet: Gleicher Gestalt befind sich bey 
den Gesprächspielen und deren Anfänger/ daß er die natürlichen Eignungen der Gesell-
schafft/ welche in denselben unerfahren/ als gemächlich leite und wende/ die Blinden bey 
der Hand führe/ den andern ein Liecht vortrage/ und zum wenigsten (wann sie anderst an 
Verstandübung Belieben tragen) erhalte/ daß die Zeit/ so bey Gespräch spie len angewendet 
wird/ nicht verspielet seye/ sondern gute und lehrreiche Reden/ auch nachmals in ihren 
Gedancken schweben mögen.  (61–63)

Wenn Reymund durch seine zwei Vergleiche mit dem Bauern und dem Arzt, die 
jeweils den notwendigen Umgang mit unabänderlichen Widrigkeiten ausmalen, 
freilich kein Plädoyer für die intellektuelle Gleichwertigkeit von Männern und 
Frauen hält, ist diese Diskussion in den Frauenzimmer­Gesprächspielen doch in 
zweierlei Hinsicht paradigmatisch für den zeitgenössischen Diskurs: Zum einen 
kommen fast ausschließlich Männer zu Wort, zum anderen bleiben Frauen auf 
ihre ‚natürlich‘ schwache Position festgelegt. Dennoch regten, wie Mara R. Wade 
gezeigt hat, die Gesprächspiele Frauen zu eigenen literarischen Schriften an.758

Die Beteiligung von Frauen an literarischen Wissens-Diskursen blieb mithin 
keine rein fiktionale Angelegenheit.759 So nahm die bedeutende Fruchtbringende 
Gesellschaft zwar keine Frauen in ihre Reihen auf.760 Als ihr weibliches Pendant 

758 Vgl. Mara R. Wade: From Reading to Writing. Women Authors and Book Collectors at the 
Wolfenbüttel Court. A case Study of Georg Philipp Harsdörffer’s Frauenzimmer Gesprächspiele. 
In: German Life and Letters 67.4 (2014), S. 481–495.
759 Dazu siehe synthetisch Karl F. Otto: Die Frauen in den Sprachgesellschaften. In: Europäi-
sche Hofkultur im 16. und 17. Jahrhundert. Hg. von August Buck u. a. Bd. 3. Hamburg 1981, S. 497–
503, der allerdings resümiert, dass Frauen lediglich im Pegnesischen Blumenorden „eine echte 
Rolle innerhalb der Gesellschaft gehabt“ hätten (ebd., S. 502).
760 Obwohl die renommierte Sprachgesellschaft offiziell keine weiblichen Mitglieder in ihre 
Kreise aufnahm, belegen briefliche Zeugnisse, dass der Fruchtbringenden Gesellschaft na-
hestehende Frauen zumindest als Leserinnen berücksichtigt wurden, vgl.  dazu den Brief des 
Oberhaupts der Fruchtbringenden Gesellschaft, dem ‚Nährenden‘ Fürst Ludwig von Anhalt, an 
Martin Opitz vom 4. Mai 1638, in: Briefe der Fruchtbringenden Gesellschaft und Beilagen. Die 
Zeit Fürst Ludwigs von Anhalt-Köthen 1617–1650. Hg. von Klaus Conermann unter Mitarbeit von 
Gabriele Ball, Andreas Herz. Reihe I. Abteilung A: Köthen, Bd. 4, Tübingen 2006, Nr. 380504, 
aus dem hervorgeht, dass auch Frauen (Töchter, Ehefrauen, Witwen) mit Buchgaben versehen 



388   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

wurde jedoch 1619, angeführt von der Fürstin von Anhalt, Anna Sophia (1584–
1652), und der Gräfin von Bentheim, Amoena Amalia (1586–1625), die Tugendliche 
Gesellschaft gegründet, deren neun weibliche Stifterinnen sich in ihrem ‚Gesell-
schaftsbuch‘ als ‚Musen‘ stilisierten.761 Der von Harsdörffer und Johann Klaj 
1644  in Nürn berg gegründete Pegnesische Blumen orden warb besonders unter 
dem Vorsitz Sigmund von Birkens aktiv weibliche Mitglieder an.762 Durch seine 
„geradezu radikale Handlung der Poetin nen krönungen [sowie] die Aufnahme in 
eine anerkannte Dichtersozietät“ erwies Birken sich als ein Dichterinnen-Förde-
rer, wie er „vorher in der deutschen Literaturgeschichte nicht zu finden ist“.763 
Die von Philipp von Zesen 1669 gegründete Deutschgesinnte Genossenschaft hatte 

wurden. – Paris von dem Werder widmete seine Scudéry-Übersetzung Heroische Reden vierzig 
namentlich genannten „Frauen/ Welche in Ansehung dero hertzliebsten Ehherren/ der löblichs-
ten Fruchtbringenden Gesellschaft so ferne zugethan und anverwandt sich befinden“ (Viertzig 
Durchläuchtige Frauen/ oder deroselben Viertzig Heroische Reden/ Samt ihren eigentlichen 
Abbildungen/ wie solche theils von uhralten geschnittenen ädlen Steinen/ theils von gepräg-
ten Müntzen genommen worden/ in Teutsch übergesetzet. Erster Theil Bestehende in zwantzig 
Reden. Naum burg, Jena 1654, Fol. A2v).
761 Zum ‚Damenorden‘, der lange als „Stiefkind der Forschung“ unbeachtet blieb, siehe aus-
führlich Klaus Coner mann: Die Tugendliche Gesellschaft und ihr Verhältnis zur Fruchtbringen-
den Gesellschaft. Sittenzucht, Gesell schafts idee und Akademiegedanke zwischen Renaissance 
und Aufklärung. In: Daphnis 17 (1988), S. 513–626, hier S. 514. Im Anhang findet sich hier auch 
ein Verzeichnis der „Mitglieder der Tugendlichen Gesellschaft“ (ebd., S. 613–626).
762 Dazu siehe etwa Ralf Schuster: Die Aufnahme von Frauen in den Pegnesischen Blumenor-
den durch Sigmund von Birken. Hg. von Werner Kügel. In: „Erfreuliche Nützlichkeit – Keim gött-
licher Ehre“. Beiträge zum Harsdörffer-Birken-Colloquium des Pegnesischen Blumenordens im 
Oktober 2014. Passau 2015, S. 219–239, sowie ders.: Frauen im Pegnesischen Blumenorden des 
17. Jahrhunderts. In: Sigmund von Birken (1626–1681). Ein Dichter in Deutschlands Mitte. Hg. von 
Klaus Garber, Hartmut Laufhütte, Johann Anselm Steiger. Berlin, Boston 2019, S. 259–272.
763 Mara R. Wade: Strategien des Kulturtransfers im Pegnesischen Blumenorden und ihre Be-
deutung für die Öffnung der Gendergrenzen für schreibende Frauen in der Frühen Neuzeit. In: 
Daphnis 40 (2011), S. 287–326, hier S. 322. – Birkens Hochschätzung des weiblichen Verstandes 
(freilich mit männlichem Blick) verbürgt auch sein Schäfer gedicht, in welchem die schöne, kluge 
und schreibende Frau in petrarkistischer Preziosenmetaphorik für ihre Tugend gerühmt wird:

Ein Corall-gezinkter Mund/
redt und lacht die Herzen wund.
[…]
Noch mehr Feur dem Herzen gibt/
wann das Aug ein Kunst-Buch liebt;
wann der Engel-Mund erklinget/
und ganz Englisch redt und singet.

([Sigmund von Birken:] PEGNESIS oder der Pegnitz Blumengenoß-Schäfere FeldGedichte in 
Neun Tagzeiten. Meist verfasset/ und hervorgegeben/ durch Floridan. Nürnberg 1673, S. 463).



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   389

zumindest zwei weibliche Mitglieder: Catharina Regina von Greiffenberg und 
Ursulane Hedwig.764 

Den noch ist zeitgenössisch immer wieder die Ab-Normalität der ‚gelehrten 
Frauen‘ betont worden, wie die Worte Christian Franz Paullinis am Ende seines 
Gelehrtenlexikons Hoch­ und Wohl­ge lahrtes Teutsches Frauenzimmer (1712) para-
digmatisch nahelegen:

Gleichwie alle der Tugend/ also sind sie [scil. die Frauen] auch der Gelehrsamkeit fähig. Offt 
hat der Höchste Ingenien-Künstler den Weibern ein männlich und recht Göttlich Gemüth 
eingeprägt. Wie nun die Sonne manchmahl ihre Strahlen durch die neblichte Wolcken 
streuet/ also verübet Vernunfft und Verstand ihre Kraft durch Weiber.765

Trotz seines Verdienstes, Frauengelehrtheit eine publizistische Öffentlichkeit 
geboten zu haben, zeu gen seine Schluss worte von einer Weltsicht, die wahrhaft 
‚vernünftige‘ Gedanken grund sätz lich Männern vorbehält.766 So galt ihm, wie 
auch vielen seiner Zeitgenossen, Anna Maria von Schurmann, „als ein Miraculum 
des weiblichen Geschlechtes/ ja als ein Monstrum naturæ (in guter Meynung ver-
standen)“, und mithin nicht nur als herausragende Wissenschaftlerin, sondern 
als Ausnahme einer ontologisch verstandenen Gender norm.767 Ein ähnlicher 
Fall: Wenn Catharina von Greiffenberg, die wohl bedeutendste deutsch sprachige 
Dichterin ihrer Zeit, von ihrem Förderer Sigmund von Birken als „ein Wunder 

764 Vgl.  Otto: Die Frauen in den Sprachgesellschaften, bes.  S.  498. – In Zesens achtundvier-
zig Namen umfassendem Dichterkatalog, den er in seinem Alexandriner-Langgedicht Lustinne 
(1645) vorstellt, finden sich letztgenannt immerhin acht Dichterinnen. Eine Aufschlüsselung bie-
tet Baehr-Oliva: Venus-Dichtungen, S. 96–105.
765 Christian Franz Paullini: Hoch- und Wohl-gelahrtes Teutsches Frauenzimmer, Abermahl 
durch Hinzusetzung unter schiedlicher Gelehrter/ Wie auch Etlicher Ausländischer Damen hin 
und wieder um ein merckliches vermehret. Frankfurt, Leipzig 1712, zur „Schurmannin“ S. 168.
766 Vgl. zum Arzt Christian Franz Paullini und seinen Lexika Karin Schmidt-Kohberg: „Manche 
Weibs personen haben offtmals viel subtilere Ingenia als die mannspersonen“. Weibliche Ge-
lehrsamkeit am Beispiel frühneu zeit licher Frauenzimmerlexika und Kataloge. Sulzbach/Taunus 
2014, bes. S. 25–28 sowie S. 54–64.
767 Ausführlich werden verschiedene Stellungnahmen von Männern aufgeführt, darunter: 
„Spanheim nennt sie Scolatum Musarum & Gratiarum Doctorem, Daniel Heinsius die zehende 
Muse/ Jacob Crucius die Holländische Minervam, Johann Schmieth Alpha Virginum, Caspar Bar-
läus hat ihren Ruhm in einem netten carmine auch ziemlich ausgebreitet. Salmasius spricht: Sie 
sey so mit allerley Gelehrsamkeit ausgerüstet/ daß er nicht wisse/ in welcher er ihr den Vorzug 
geben sollte. Der Königliche Polnische und Schwedische Secretar. Rotger nennt sie das einige 
Exemplar aller Wunderwercke an einem gelahrten Menschen/ ein gäntzlich Monstrum ihres 
Geschlechts/ doch ohne Fehler und Tadel […]“ (Paullini: Hoch- und Wohl-gelahrtes Teutsches 
Frauenzimmer, zur „Schurmannin“ S. 134–143, hier S. 135 f.).



390   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

unserer Zeit“ bezeichnet wurde,768 dann sollte damit neben der Außerordentlich-
keit ihrer Lyrik besonders die Exorbitanz einer schreibenden Frau hervorgehoben 
werden. Die empfundene Anomalie einer klugen Frau wird erneut im Widmungs-
schreiben zu Greiffenbergs Sieges­Seule (1675) deutlich, welches ihr literari scher 
Mentor Johann Wilhelm von Stubenberg dem adhortativen Epos vorschaltete: 

Dieses Werk ist so vollkommen […][,] daß jedes Manns-bild/ welcher sich die grüne Lorbeer-
verdienung mehr als eigenbar einbildet/ sich deren/ als eines Meisterstückes/ billig rühmen 
könnte/ von dem holdseeligen VenusGeschlechte aber billigst vor ein Engel-Werk zu schät-
zen und zu ehren.769 

Indem die Kategorie der Außerordentlichkeit geschlechtlich gebunden und für 
Frauen grund sätzlich auf einem niedrigeren Niveau angesetzt wurde, avancierte 
das Genre des ‚Frauenlobs‘ gleichzeitig zur impliziten Manifestation des ‚schwa-
chen‘ Geschlechts.  Die ‚gelehrte Frau‘ galt zugleich als Abweichung von und 
Bedrohung der Norm.

Die prekäre Stellung der ‚gelehrten Frau‘ bezeugen auch die wenigen Por-
träts früh neu zeit licher Autorinnen, die „seltener als ihre männlichen Kollegen 
mit ‚sprechenden‘ Attributen wie einem Buch oder einer Handschrift darge-
stellt wurden“.770 Besonders augenfällig wird dies anhand zweier Porträts der 
frühen Opitzianerin Sibylla Schwarz (1621–1638), die der von Samuel Gerlach 
1650 posthum herausgegebenen zweibändigen Sammlung ihrer Deutsche Poëti­
schen Gedichte bei gegeben sind.771 Während ein Rollenportät [Abb. 44] die Dich-

768 Diese Formulierung wählte der Dichter in einem Brief an Caspar von Lilien zu Beginn des 
Jahres 1666, siehe den Briefwechsel zwischen Sigmund von Birken und Johann Michael Dilherr, 
Daniel Wülfer und Caspar von Lilien. Hg. von Almut und Hartmut Laufhütte in Zusammenarbeit 
mit Ralf Schuster. Teil I: Texte. Berlin, Boston 2015, S. 129.
769 Catharina von Greiffenberg: Sämtliche Werke. 10 Bde. Hg. von Martin Bircher, Friedhelm 
Kemp. Unver änderter Nachdruck 1675. Millwood, New York 1983, hier Bd.  2: Sieges-Seule der 
Buße und Glaubens […], Fol. ):(12v.
770 Siehe dazu Ulrike Ilg: „Kaum nehmen Frauen die Schreibfeder in die Hand, erhebt sich gleich 
das Geschrei“. Über legungen zur Darstellung weiblicher Autorschaft in der Frühen Neuzeit. In: 
Bildnispolitik der Autorschaft. Visu elle Inszenierungen von der Frühen Neuzeit bis zur Gegen-
wart. Hg. von Daniel Berndt u. a. Göttingen 2018, S. 131–148, hier S. 136. Zu Autorinnenporträts 
der Frühen Neuzeit siehe auch Susanne Skowronek: Autorenbilder. Wort und Bild in den Porträt-
kupferstichen von Dichtern und Schriftstellern des Barock. Würz burg 2000, bes. S. 136–154.
771 Dazu siehe Monika Schneikart: Die Bedeutung des Autorenporträts für weibliche Autor-
schaft im 17.  Jahr hun dert am Beispiel der Edition Deutsche Poëtische Gedichte von Sibylla 
Schwarz. In: Bildnispolitik der Autorschaft. Visuelle Inszenierungen von der Frühen Neuzeit bis 
zur Gegenwart. Hg. von Daniel Berndt u. a. Göttingen 2018, S. 149–171, sowie Skowronek: Auto-
renbilder, S. 143–147.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   391

terin pseudoetymologisch-mytho poetisch als ‚elfte Sibylle‘ legitimieren soll,772 
zeigt ein Autorenporträt [Abb. 45] die Dichterin als einfache, tugendhaft-christ-
liche Frau, die, wie die Verse Gerlachs unter dem Ovalstich verbürgen, vom 
„Himmel“ zwar keine „Schönheit“, dafür aber „Verstand und Tugend“ erhalten 
habe. Statt der ‚klassischen‘ Dichterattribute Feder und Buch hält sie eine Rose 
in der rechten Hand. So verwundert es auch nicht, wenn schreibende Frauen 
des 17.  Jahr hunderts ihre Autor-Persona in ihren Schriften oftmals als ‚einfach‘ 
oder ‚schwach‘ stilisierten, um so im litera ri schen Feld als Frauen einen ihnen 

772 Vgl. zu Schwarz’ Autorschaftsinszenierung auch die Ausführungen von Hania Siebenpfeif-
fer: Sibylle – Clio – Thalia. Inszenierungen mythopoetischer Autorschaft im Titelkupfer und in 
Gedichten von Sibylla Schwarz. In: Daphnis 44 (2016), S. 199–222.

Abb. 44: Rollenporträt als 
Legitimationsstrategie: Sibylla Schwarz als 
elfte Sibylle. Porträtkupfer von Jacob von 
Sandrart nach einer Zeichnung von Samuel 
Niedenthal (1650).

Abb. 45: Die ‚einfache‘ Dichterin: Sibylla 
Schwarz mit Rose. Porträtkupfer von Jacob von 
Sandrart nach einer Zeichnung von Samuel 
Niedenthal (1650).



392   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

von Männern zugestandenen Platz einnehmen zu können.773 Selbst die gelehrte 
Greiffenberg inszenierte sich in ihren Gedichten als ‚einfache Magd‘, münzte das 
zeitgenössische Genderkorsett aber zur poetologischen Maxime um, indem ihre 
angeblich ontologische Schwäche die Essenz des in Jesu Nachfolge stehenden 
Christen menschen in beson derer Weise offenlegen und ihre Dichtung mithin 
legitimieren sollte.774 

Eher als die Rolle der Schriftstellerin war Frauen im frühneuzeitlichen Litera-
turbetrieb die Rolle als Leserin zugedacht, wie sie bereits Martin Opitz in seinem 
Buch von der Deutschen Poeterey (1624) berücksichtigt.775 Ein ‚Zugang für Lese-
rinnen‘ war außerdem ein häufiger Topos in Para texten zu Übersetzungen, in 
denen die fehlenden Latein- oder Fremdsprachenkenntnisse poten zieller Lese-
rinnen oftmals als Publikationsmotiv dienten. Dass vor allem dem Adel angehö-
rige Frauen die romanischen Sprachen meist beherrschten „und also […] keiner 
Dolmet schung darzu von nöhten gehabt hetten“, reflektierte indes schon Paris 
von dem Werder im Vorwort zu den Heroischen Reden (1654), seiner Übersetzung 
von Madeleine de Scudérys französischen Femmes Illvstrés (1642),776 was ihn von 
seinem Unternehmen freilich nicht abhielt.777 Auch die von David Schirmer vor-

773 Zu schreibenden Frauen in der Frühen Neuzeit siehe den Sammelband Ein Platz für sich 
selbst. Schreibende Frauen und ihre Lebenswelten (1450–1700). Hg. von Anne Bollmann. Frank-
furt u. a. 2011, darin siehe bes. den Bei trag von Rüdiger Schnell: Sprechen – Schreiben – Dru-
cken. Zur Autorschaft von Frauen im Kontext kom munikativer und medialer Bedingungen in 
der Frühen Neuzeit, S.  3–41, der vier Bedingungen nennt, unter denen weibliches Schreiben 
zeitgenössisch als „möglich“ galt: (1.) den sozialen Status als ledige Frau oder Witwe, (2.) eine 
„familiär-private Schreibsituation“, (3.) die Beschränkung auf Textsorten, „die eine Affinität zum 
Privat-Familiären besaßen“, und (4.) die Beschränkung auf religiöse Themen sowie evtl. Liebes-
fragen (ebd., S. 18–23).
774 Zur selbstbewusst-poetologischen Selbsterniedrigung Greiffenbergs siehe meine Ausfüh-
rungen: Emma Louise Brucklacher: Weibliche Autorschaftsinszenierung und heroische Chris-
tusnachfolge bei Catharina Regina von Greiffenberg. In: Christus als Held und seine heroische 
Nachfolge. Zur imitatio Christi in der Frühen Neuzeit. Hg. von Achim Aurnhammer, Johann An-
selm Steiger. Berlin, Boston 2020, S. 369–394.
775 So argumentiert Opitz in seiner Poetik hinsichtlich einer angemessenen Themenauswahl 
für literarische Schriften mit der Kompatibilität für ‚sittliche Leserinnen‘: „[S]o sind auch nicht 
alle Poeten die von Liebessachen schreiben zue meiden; denn viel vnter jhnen so züchtig reden/ 
das sie ein jegliches ehrbares frawenzimmer vngeschewet lesen möchte“ (Opitz: Buch von der 
Deutschen Poeterey [1624], S. 21). – Zu Frauen als Leserinnen siehe Helga Meise: Lesen als kul-
turelle Praktik von Frauen (16.–18. Jahrhundert). In: Internationales Archiv für Sozial ge schichte 
der deutschen Literatur 39.1 (2014), S. 166–183.
776 Paris von dem Werder: [Vorwort]. In: Viertzig Durchläuchtige Frauen, Fol. c1r–c4r, hier Fol. c2v.
777 Zur Übersetzung sowie zur darin vorgestellten ‚weiblichen‘ Heroik, die sich von jener der 
Männer besonders durch Internalisierung abgrenzt, siehe meine Ausführungen: Emma Louise 
Brucklacher: Die ‚andere‘ Heroik. Paris von dem Werders Scudéry-Übersetzung Heroische Reden 



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   393

gelegte Übersetzung der lateinischen Streitschrift Heinrich Freders Ob ein Mann 
sein Ehe­Weib schlagen dürfe (1652) wird im Geleitgedicht von „Fr[iedrich] George“ 
als besonderer Dienst an den Frauen gewürdigt:

Du aber/ mein Getreuer/
In dem du deine Leyer
Nach deutscher Art gestimmt/
Damit das WeiberWesen
Auch dißfals könne lesen/
Wer dessen sich annimmt[.]778

Wenn die Schweizer Literaturkritiker Johann Jakob Bodmer und Johann Jakob 
Breitinger in den Discourse[n] der Mahlern (1721–1723) ihre Leseempfehlungen 
für Frauen in einer „Bibliotheck der Damen“, die vorrangig französischspra-
chige Texte und einige deutsche Werke umfasst, vor stel len,779 sind Frauen als 
Leserinnen im Literaturbetrieb längst etabliert. Schon im 17.  Jahr hundert lasen 
und schrieben Frauen in zunehmendem Maße. Neben ihren Förderern fanden 
sich jedoch auch offene Kritiker wie etwa der Roman-Gegner Gotthard Heidegger 
(1666–1711), der Frauen mittels einer etymologischen Herleitung samt alttesta-
mentlichem Pseudo-Beleg in die häusliche Sphäre zu verbannen suchte:

Alles anzudeuten/ daß ein Weib/ so wol als ein Kachel-ofen/ in dem Hauß bleiben/ und 
nicht nach fremder Conversation herumschweiffen müste. Darum heißt auch das Fra-
wen-Zimmer/ von dem Wohn-Zimmer also. Sara/ stehet dort/ war in der Hütte.780

(1654) als Beitrag zur deutschsprachigen Querelle des Sexes.  In: Geistesheld und Heldengeist. 
Studien zum Verhältnis von Intellekt und Heroismus. Hg. von Barbara Beßlich u. a. Baden-Ba-
den 2020, S. 113–136.
778 Fr[iedrich] George: [Geleitgedicht]. In: Freder: Lustige Frage, Fol. A6r–A8r, hier Fol. A7v.
779 Johann Jakob Bodmer, Johann Jakob Breitinger: Die Discourse der Mahlern (1721–1723). 
In: dies.: Schriften zur Literatur. Hg. von Volker Meid. Stuttgart 2014, S. 3–19, die „Bibliotheck 
der Damen“ findet sich ebd., S. 18 f. Zum Phänomen siehe Wolfgang Martens: Leserezepte fürs 
Frauenzimmer. Die Frauenzimmerbibliotheken der deutschen Moralischen Wochenschriften.  
In: Archiv für Geschichte des Buchwesens 15 (1975), Sp. 1143–1200. Der das 18. Jahrhundert prä-
gende literarische Geschmackswandel zeigt sich in der Neuauflage der Leseliste in der Schrift 
Der Mahler Der Sitten (1746), wo vermehrt englische Werke auftauchen.
780 Gotthard Heidegger: Mythoscopia Romantica oder Discours Von den so benanten Romans 
[…]. Zürich 1698, S. 163. – Tatsächlich wurde der im 15. Jahrhundert für das ‚Gemach der Herrin‘ 
verwendete Begriff ‚Frauenzimmer‘ ab dem 16. Jahrhundert auf die dort anwesenden Frauen aus-
geweitet. Erst im 17. Jahrhundert wurde der Begriff auf ‚die Frau‘ als Einzelwesen übertragen, der 
noch im 18. Jahrhundert „neutral“ verwendet wurde, vgl. EWD, Bd. 1, S. 470.



394   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

5.2  Zwischen ‚Waschweibergeschwätz‘ und Möchtegern-Gelehrten:  
Satirische Schelte weiblicher (Un-)Bildung

Während männliche Bildung meist positiv kodiert wurde,781 rief Frauenbildung 
seit jeher deren satirische Schelte auf den Plan. In hyperbolischer Drastik hat 
bereits Juvenal in seiner sechsten Satire vor jenen Frauen gewarnt, die sich als 
doctae verstünden:

Illa tamen gravior, quae cum discumbere coepit,
laudat Vergilium, periturae ignoscit Elissae,
committit vates et comparat, inde Maronem
atque alia parte in trutina suspendit Homerum.
cedunt grammatici, vincuntur rhetores, omnis
turba tacet, nec causidicus nec praeco ne loquetur,
altera nec mulier: verborum tanta cadit vis,
tot pariter pelves ac tintinnabula dicas
pulsari. iam nemo tubas, nemo aera fatiget:
una laboranti poterit succurrere Lunae.
inponit finem sapiens et rebus honestis:
nam quae docta nimis cupit et facunda videri
crure tenus medio tunicas succingere debet, 
caedere Silvano porcum, quadrante lavari.
non habeat matrona, tibi quae iuncta recumbit,
dicendi genus aut curvum sermone rotato
torqueat enthymema nec historias sciat omnes,
sed quaedam ex libris et non intellegat. odi
hanc ego quae repetit volvitque Palaemonis artem 
servata semper lege et ratione loquendi
ignotosque mihi tenet antiquaria versus

781 Freilich existiert auch eine Satire auf die Figur des (männlichen) Gelehrten, vor allem im 
Zerrbild des ‚Pedanten‘, dazu siehe Kühlmann: Gelehrtenrepublik und Fürstenstaat, bes. S. 372–
422. Der maßgebliche Unterschied besteht allerdings darin, dass die Kritik hier keine geschlecht-
liche Komponente aufweist, sondern das Gelehrten dasein ‚an sich‘ ironisiert wird. In Frauensati-
ren allerdings avanciert die Weiblichkeit (im Sinne von sex und/oder gender) der ‚Gelehrten‘ zum 
ausschlaggebenden Kriterium für deren ironische Darstellung. – Zur Gelehrtensatire seit dem 
18.  Jahrhundert siehe Alexander Košenina: Der gelehrte Narr. Gelehrtensatire seit der Aufklä-
rung. Göttingen 2003, zum Verhältnis von (hier grundsätzlich männlich kodierten) Gelehrten zu 
Frauen sowie ‚ge lehrten Frauen‘ siehe ebd., S. 85–109. So führt Košenina aus: „Im Reich der Sa-
tire wird den Frauen lange vor der erhofften Gleichstellung in der Wirklichkeit ein Gleichmaß an 
Gelehrtenspott zuteil […]. Spätestens ein Jahr hundert vor dem Aufkommen des Begriffs ‚Blau-
strumpf‘ um 1800 und dessen Einbürgerung durch Ludwig Börnes Briefe aus Paris (1813–34) 
markieren Molières Les femmes savantes (1672) den Beginn der Genretradition“ (ebd., S.  95). 
Indes findet sich die satirische Schelte weiblicher Gelehrsamkeit bereits bei Juvenal. 



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   395

nec curanda viris. opicae castiget amicae
verba: soloecismum liceat fecisse marito.

[‚Noch schlimmer ist jedoch eine, die, sobald sie sich zu Tisch gelegt hat, Vergil preist, Ver-
ständnis für die dem Tod geweihte Elissa782 hat und die Dichter einander gegenüberstellt 
und vergleicht – die auf der einen Seite der Waage Maro und auf der anderen Homer schwe-
ben lässt. Die Literaturlehrer ziehen sich zurück, die Rhetoriklehrer geben sich geschlagen, 
die ganze Gesellschaft schweigt, weder ein Prozessredner noch ein Auktionator werden zu 
Wort kommen – und nicht einmal eine andere Frau. Ein so gewaltiger Wortschwall prasselt 
herab, da könnte man meinen, dass zeitgleich auf Schüsseln und Glocken eingeschlagen 
wird. Niemand sollte mehr Trompeten und niemand Becken aus Bronze abnutzen. Ganz 
alleine kann sie der Mondgöttin in ihrer Notlage Hilfe bringen. Ein Weiser setzt auch ehren-
vollen Dingen eine Grenze. Denn eine Frau, die allzu gelehrt und redegewandt wirken will, 
soll besser gleich die Tunika bis zur Mitte des Beines hochbinden, ein Schwein für Silvanus 
schlachten und für das Bad nur einen Viertel-As zahlen. Die Dame, die mit dir verheiratet ist 
und sich gemeinsam mit dir zu Tisch legt, sollte keinesfalls einen eigenen Sprachstil haben 
oder dir eine verquere Argumentation in geschraubter Sprache entgegenschleudern und auch 
nicht über alle Erzählstoffe Bescheid wissen, sondern einiges aus den Büchern soll sie auch 
nicht verstehen. Insbesondere verabscheue ich die Frau, die immer wieder auf das Lehrbuch 
des Palaemon zurückgreift und es aufrollt, die ständig alle Gesetze und Regeln der Sprache 
beachtet und als Expertin für altes Wissen mir unbekannte Verse kennt und Dinge, um die sich 
Männer nicht zu kümmern brauchen. Sie soll ruhig die Worte einer banausenhaften Freundin 
korrigieren – ihrem Gatten muss es erlaubt sein, einen sprachlichen Fehler zu machen‘].783 

Gebildete Frauen, so Juvenal, erwiesen sich mit ihrer zum ‚Geschwätz‘ degene-
rierten Rede als unerträglich, zumal ihnen trotz angeblichen Wissens die Einsicht 
eines (männlichen) „sapiens“ vor behalten sei. Ihr Bildungsanspruch schließe 
sie zudem aus der weib lichen Sphäre aus, sodass gebil dete Frauen sich besser 
unverhohlen als Männer ausgeben sollten. Mit seinen Auslassungen über gebil-
dete Frauen lieferte Juvenal ein präfiguratives Argumentations muster, das gleich-
zeitig das der (weiblichen) Gelehrtenschelte inhärente (männliche) Unbehagen 
erklärte: die Infrage stellung männlicher Vorherrschaft angesichts von Frauen, 
die gebildeter sind als ihre Männer.

Auch in der Frühen Neuzeit stellen Frauensatiren dem humanistischen Ideal der 
(relativ) gebildeten Frau deren Zerrbild entgegen: Indem Gelehrsamkeit in einem –  
von der angeblich onto logischen ‚Dummheit‘ der Frauen geleiteten – misogynen 
Kippmoment zu geschwätziger Arroganz abgewertet wird, avanciert weiblich-ge-
lehrte Rede zur lächerlichen Farce. Halbbildung gepaart mit der Überzeugung eines 

782 Gemeint ist die mythologische Königin Dido, die sich mit dem Schwert des Aeneas ersticht, 
nachdem dieser sie verlassen hat. 
783 Iuv. sat. VI, 434–456, Übers. Niklas Holzberg.



396   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

weiblichen ‚Rederechts‘ wird zudem oftmals mit standes satirischen Topoi kombi-
niert und sukzessive auch ethnozentrisch als frankophile Haltung abquali fiziert.

5.2.1  ‚Gekippte‘ Bildung: Dümmliche Geschwätzigkeit und hochmütiger 
Standesdünkel

Satirische Texte möchten durch drastische Darstellung ‚Wahrheiten‘ überzeich-
nen und mithin entlarven. So wird die ‚Schwatzsucht‘ der Frauen in Johann Beers 
Feuermäuer­Kehrer in einem Irrealis-Alexandrinerpaar mit dem Titel Weiber­Ge­
bet ironisiert:

Wann plaudern Beten wär/ in diesem Welt-Getümmel
Wär gar kein Weibes-Bild/ sie wären all im Himmel.784

Die satirische Bloßstellung ungebildeter Frauen manifestiert sich in deren als ‚irre-
levant‘ abge wer teten Gesprächs themen, nicht-institutionalisierten Bildungsstät-
ten sowie inkorrektem Sprach gebrauch. Oftmals geht mit dem Bildungsanspruch 
die Überzeugung einher, ständisch überlegen zu sein, was Frauen nicht nur das 
Laster des Hochmuts, sondern auch eine gesellschaftliche Digres sion zuschreibt.

In Johann Makles Übersetzung von Boccaccios Irr­Garten der Liebe wird der 
männliche Bildungsweg dem weiblichen pointiert gegenübergestellt:

Die elenden Studenten müssen kälte Hitze und Hunger leyden/ mehr wachen denn schla-
fen/ und nach vielen Jahren befinden sie/ daß sie wenig gelernet haben. Diese aber lernen 
auf einen eintzigen Morgen allweil sie in der Kirche sind/ wie sich des Himmels Lauf 
beweget/ wie viel Sterne an dem Himmel/ wie groß sie sind/ was die Sonne vor einen Lauff 
hat/ und die Planeten/ wie der Donner/ Blitz/ Hagel/ der Regenbogen/ und andere Dinge 
mehr sich in der Luft gebären/ wie das Meer Ab- und Zulaufft/ und wie das Erdreich die 
Früchte herfür bringet. Sie wissen was in Indien/ und His panien geschihet/ wie die Woh-
nungen der Mohren gemachet/ wo der Nilus Strom entspringet/ ob die Cristallen aus dem 
Eiß gegen Mitternacht/ oder einer andern Ursachen herkommen: bey welchem jhre Nachba-
rin schläft: Von wem die andere schwanger ist: und wie viel Monaten sie zum Ziel hat: Wie 
viel Buhler eine andere heget/ wer jhr den Ring und den Gürtel geschickt/ wie viel Eyer jhrer 
Nachbarin Henne in einem Jahr leget/ wie viel Spillen zuspinnen zu einem dutzet ehlen 
Leinwand: mit wenig worten sie sind von allem unter richtet/ was jemahlen die Trojaner/ 
Griechen/ und Römer gethan haben.785

784 [Beer:] Feuermäuer-Kehrer, S. 116.
785 Boccaccio, Makle: Irr-Garten der Liebe, S. 45 f. Die Passage ist eine aneignende Bearbeitung 
von Iuv. sat. VI, 398–412. – Wohl aus Gründen der Redundanz verzichtet Makle auf die bei Boc-
caccio folgende weitere Ausschmückung des geschwätzigen Wesens der Frau: „e quelle colla 
fante, colla fornaia, colla lavandaia berlingano senza ristare, se altri non truovano che dia loro 
orecchie, forte turbandosi se alcuna loro riprovata ne fosse“ (Boccaccio: Corbaccio, § 169) [‚und 
mit der Magd, mit der Bäckerin und der Wäscherin schnattern sie ohne Unterlass, wenn sie kei-



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   397

Während der Wissenserwerb für Männer zum weisheitsbringenden Leidensweg 
stilisiert wird, der am Ende entbehrungsreicher Studien zu sokratischen Einsich-
ten führt, steht das kurze weibliche Pseudo-Studium („einen eintzigen Morgen 
[…] in der Kirche“) in krasser Diskrepanz zu den daraus angeblich resultierenden 
Einsichten, die von astrologischem, geographischem, histo rischem wie physika-
lischem Wissen zu zeugen scheinen. Spätestens wenn die asyndetische Reihung 
nahtlos zu indiskretem ‚Alltagsklatsch‘ übergeht, soll sich die Lächerlichkeit 
solcher Frauen zeigen, die meinen, mühelos „von allem unterrichtet“ zu sein. 
Weibliche Bildungs an sprüche sollen so als unbedeutendes, endloses ‚Geschwätz‘ 
entlarvt werden. Die angebliche Unerträg lich keit weiblicher Rede erinnert auch der 
niederländische Humanist Martinus Schoockius (1614–1669) in seinem Encomium 
surditatis (1650), dem ‚Lob der Schwer hörigkeit‘, wenn er den aus der Ein schrän-
kung resultierenden Vorteil anführt, dank eines verminderten Gehörs das ‚Frauen-
ge schwätz‘ nicht länger ertragen zu müssen.786 So sei, wie er satirisch-überspitzt 
anmerkt, „die Zunge der schwatzhaften Frau […], wenn sie nicht mit dem Eisen 
(Messer) vorn abgeschnitten ist, gegenüber jedem Heilmittel empfindungslos“. 
Vor dem Hintergrund des Aufstiegs ge lehrter Frauen in der Frühen Neuzeit erhält 
die Rezeption des antiken Topos eine neue Aktualität und perpetuiert unter dem 
Deckmantel der (klassisch-antiken) Gelehrsamkeit ein konservatives Weltbild.

Den Topos, dass Frauen sich über lächerliche, irrelevante Themen unterhiel-
ten, die mithin ihre eigene Lächerlichkeit und Irrelevanz verdeutlichten, spitzt 
der Hofbeamte Johann Beer in seinem Jungfer­Hobel (1681) zu, indem der homo-
diegetische Erzähler, der als incognito-Ermittler die Damenwelt erforscht,787 die 
Wiedergabe dessen, was er bei den Frauen gehört hat, für zu wenig bedeutsam 
hält, um es dem Lesepublikum zu präsentieren: 

Unter solchen Gedancken brache die Nacht allgemach herein/ und ich hätte nimmermehr 
so viel gedencken können/ wo nicht die Wäscherey und das abgeschmackte Geschwätze 
des Frauen zimmers so lang gewehret/ welches auffzuzeichnen hier viel zu verdrießlich und 
langweillig fället/ dann ihre Correspondesen sind von schlechter Wichtigkeit/ und ich bin 
niemahlen unlieber beschäf ftiget/ als wann ich andern zu gefallen solche Gespräche auffzu-
zeichnen genöthiget werde/ die meine Feder auch in dem ersten Ansatz stumpff machen.788

nen anderen finden, der ihnen Gehör gibt. Und sollten sie je gescholten werden, geraten sie ganz 
außer sich‘ (Übers. ELB)].
786 Vgl. Martinus Schoockius: Encomium surditatis – Lob der Schwerhörigkeit (1650). Einge-
führt, übersetzt, kom mentiert und hg. von Eckard Lefèvre. Berlin, Boston 2021, § 7, S. 58–61. Das 
folgende Zitat ebd., S. 59.
787 Zu Johann Beers Frauensatiren siehe Kap. IV.2.
788 [Beer:] Jungfer-Hobel, S. 88. Im Folgenden Seitenzahlen mit Sigle JH direkt im Text.



398   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Frauengespräche, so verdeutlicht der Erzähler, sind ob ihrer ‚Verdrieslichkeit‘ und 
‚Langeweile‘ nicht einmal würdig, in eine Beschreibung über Frauen aufgenom-
men zu werden. Doch nicht nur der ‚stumpfsinnige‘ Inhalt der Gespräche, auch 
ihre lexikalische Präsentation wird im Jungfer­Hobel scheinbar schamlos entlarvt. 
Vor allem lateinische Begriffe und Phrasen werden von Frauen immer wieder 
falsch wiedergegeben und daraufhin mit belehrendem Gestus vom Erzähler ver-
bessert, so etwa wenn eine Frau ruft: „ich will ein exempel strapliciren (sie wolte 
sagen statuiren)“  (JH  71), die „Praecenz (sie wolte sagen Praecedenz)“ fordert, 
oder von ihrem „seelige[n] Herr[n] Vater“ als „Pota laratus Cesaribus (Poeta laure­
atus Cesareus)“ spricht (JH 83 f.). Auch in Beers Weiber­Hächel (1680) spricht eine 
Frau von ihrem Mann als „Nothnarius (Notarius wolte sie sagen)“, dessen Worte 
sie fälsch lich als „anti portge Stet fextram (ante portam est extra)“ memoriert.789 
Die angezeigten Äußerungen dienen indes nicht ausschließlich dazu, die mangel-
haften Lateinkenntnisse der Frauen anzuprangern. Indem die Frauen mit ihren 
pseudo-lateinischen Phrasen auf ihre studier ten Män ner und ihre adeligen Väter 
(„hat noch darzu ein Ritter-Gut besessen“ [JH 84]) ver weisen, zeigt sich die stän-
dische Dimension des unberechtigten Bildungsanspruchs.  Frauen, die sich für 
gebildet halten, so der Tenor, wollten damit ihre Zugehörigkeit zu einem höheren 
Stand betonen – und scheitern jedoch kläglich. Denn dass Frauen Gelehrsamkeit 
weder zieme noch möglich sei, führt der Erzähler unmissverständlich aus:

In Sachen/ über welche schon tausend Gelehrte ihre Federn stumpff geschrieben/ richtet 
ein Kochlöffel wenig aus. Und woran ein Gelehrter Kopff nichts ausrichten können/ daran 
wird ein Lasterhaffte Zunge noch weniger thun/ es geschehe darnach auff einer Seite wo es 
wolle. Darum so meidet/ O ihr Mägde/ das Disputiren, und zancket euch vielmehr herum/ 
wie viel Butter zu einer guten Habergritz-Suppe erfodert werde/ seid sorgfältig/ ihr Jung-
fern/ wie viel Ellen Spitzen ihr des Tages kleppeln könnet/ und sehet wohl zu/ daß sich 
das Fleisch nicht versiede/ dann ich halte solches vor eine der grösten Thorheiten/ so ihr 
andere in die Schul führen wollet/ da ihr doch erst müst in die Küche geführt werden. Es ist 
genug/ nur so viel gegen euch geredet zu haben/ dann das übrige könt ihr nicht begreiffen. 

789 [Johann Beer:] Des berühmten Spaniers Francisci Sambelle wolauspolirte Weiber-Hächel 
Darinnen demselbigen Geschlecht die Warheit tapffer aufgefiedelt/ die Laudes hurtig gesungen/ 
und ihre Handlungen Choraliter herunter figurirt werden. Alles auf das kürtzeste entworffen/ 
und denen Interessenten zur fernern Uberlegung aus dem Spanischen ins Hochteutsche über-
setzet/ durch den allenthalben bekannten Jan Rebhu, von S. Georgen aus dem Ländlein ob der 
Enß. Gedruckt/ IM Jahr M.DCLXXX. In: Johann Beer: Sämtliche Werke. Hg. von Ferdinand van 
Ingen, Hans-Gert Roloff. 12 Bde. Bern u. a. 1981–2005, Bd. 5, S. 5–58, hier S. 47. – Unter ‚Hächel‘ 
bzw. ‚Hechel‘ (fem.) ist ein „kammartiges Werkzeug mit Drahtspitzen zum Bearbeiten und Rei-
nigen von Flachs- und Hanffasern“ zu verstehen, das „metaphorisch auch zur Bezeichnung von 
Foltergeräten“ verwendet wurde; häufig findet sich die Wendung ‚durch die Hechel ziehen (FWB, 
<http://fwb-online.de/go/hechel.s.1 f_ 1605003423> [15.03.2022]).

http://fwb-online.de/go/hechel.s.1f_


5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   399

Ich habe dazumal eine weitleuffrige Umschreibung concipirt aber weilen meiner Jungfer die 
Kindes-Nöthen angekommen/ wurde ich an meinem Vorhaben zurücke gehalten.  (JH 98)

Statt vergeblich zu versuchen, den inkommensurablen Vorsprung der „tausend 
Gelehrte[n]“ ein zu holen, sollten Frauen besser Expertise in dem für sie vorge-
sehenen Feld erlangen: „in d[er] Küche“. Dass die einsetzenden Wehen seiner 
Vorgesetzten den Erzähler von weiteren Aus füh rungen abhalten, soll die ‚natürli-
che‘ Lebenswelt der Frauen als häusliche Gebärerinnen ‚faktisch‘ unterstreichen. 
Anstelle einer für Frauen ohnehin unerreichbaren Gelehrsamkeit empfiehlt der 
Erzähler den „kluge[n] Weibs-Bild[ern]“ eine lebenspraktische Schläue, „daß man 
liederlich und leicht fertige Gesellschaft fleissig fliehe“ (JH 87). Es ist der Versuch, 
Frauen auf ihre unter ge ord nete, unwissende Rolle fest zulegen. Der prätentiöse 
Anspruch auf Bildung wird mit dem illegi timen Anspruch auf einen höheren 
Stand verbunden und ständesatirisch abgekanzelt. Durch Reprä sentation der 
‚dummen Frau‘ wird für Leserinnen deren Identifikation, für Männer die Bestäti-
gung ihrer Vorurteile angestrebt.

Das Gegenbild zur tadelnswerten ‚Schwätzerin‘ ist die schweigende Frau. Als 
weibliches Ideal bewarben verhaltensmodellierende Texte das Schweigen auch 
explizit, wie etwa das wohl auf Johann Michael und Ernst Bogislaus Moscherosch 
zurückgehende, beliebte Weiber ABC, dessen kehr vers artiger Aufruf weibliche 
Gedankenäußerung für obsolet erklärt: 

Wann das Weib nur schweigen kann
So gewinnt sie ihren Mann.790

Indem weibliche Unterordnung als schöpfungstheologisch begründetes Ziel ange-
mahnt wird, kann die Unterwerfung der Frau unter den Mann als aktive Leistung 
(„gewinnt“) positiv kon notiert und das „[S]chweigen“ als probates Mittel einer 
scheinbaren Selbstverwirklichung im gött lichen Heilsplan propagiert werden. In 
der satirischen für die bösen Weiber nützliche[n] und vo räth i ge[n] Apothecke (1702), 
die unter dem sprechenden Pseudonym Simon Frauendörffer erschien, wurden 
die Verse leicht modifiziert aufgenom men und um einen Schlussvers ergänzt: 

790 Der Weiber ABC. In: [Moscherosch, Ps.  Philison:] Güldner Zanck-Apfel, S.  180–188, hier 
S. 180. Das Prädikat im letzten Vers ist jeweils variiert: „geschweigt […] ergötzt  […] erfreut […] 
behalt […] versöhn […] regieret […] macht sie geehrt […] Zucker süß wird ihr […] Dreymahl mehr 
liebt sie  […] liebt sie der liebe  […] erquickt  […] ziehret sie  […] bereicht  […] begütigt  […] bethö-
ret […] beseeligt […] Wird ein Engel auß dem […] macht sie Ruh […] macht sie weiß […] schafft 
sie Freud […] bezähmt“, bis im letzten Vers die paradoxe Wendung auftritt: „Wenn das Weib nur 
schweigen kan | So wird sie Herr/ wie der Mann“, womit die Rollenverteilung final unter mauert 
wird. – Soweit ich sehe erscheint der Weiber ABC erstmals im Güldne[n] Zanck­Apfel (1666). Ob 
tatsächlich Vater und Sohn Moscherosch Urheber des Lehrgedichts sind, ist allerdings ungewiss.



400   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

So lernet nun dis ABC/
Ihr Jungfern und ihr Eheweiber/
Und wer wünscht daß es wohl steh/
Die folge nie den Bücher-Schreiber
Schweigen ist die schönste Kunst/
Schweigen bringt der Männer Gunst.
Nun die Feder knarret und mir zittern meine Hände/
Adjeu! Nun lebet wohl! Ich mache nun das ENDE.791

Die Verse eröffnen ein angebliches Emanzipationsangebot durch Bildung, das 
sich bei näherer Betrachtung jedoch lediglich als Ausschluss aus höherer Geistes-
betätigung entlarvt. Indem Frauen zwar das ABC „lerne[n]“, den „Bücher-Schrei-
ber[n]“ aber nicht nacheifern sollen, wird eine rezeptive Haltung propagiert, die 
zwar portioniertes Bildungsgut willig aufnimmt. Eigene Gedanken, eigene Syn-
thesen oder gar ein eigenes Narrativ, wie sie für die Erstellung eines ‚Buches‘ 
nötig wären, sollen aber vermieden werden. Dass das ‚Weiber ABC‘ in diesem 
speziellen Fall auch noch die weibliche Stimme verstummen heißt, unterstreicht 
die misogyne Ironie des Autors.

Bereits zu Beginn des 17.  Jahrhunderts hat der englische Dramatiker Ben 
Jonson (1572–1637) in seiner Komödie Epicene, or the silent woman (ED 1607) 
das Idealbild der schweigenden Frau als satirische Verkehrung der Frauensa-
tire vorgestellt.792 Weil sich Epicene, die vermeintliche Inkar nation weib lich-
tugendsamer Schweig samkeit, schon bald als unbändige Schwätzerin entpuppt, 
muss der reiche Protagonist Morose, „a gentleman that loves no noise“, erfahren, 
dass es schweigsame Frauen nicht gibt.793 Indem sich die Braut letztlich jedoch 

791 [Anon., Ps. Frauendörffer von Frauenstadt:] Eine für die Bösen Weiber nützliche und vor-
äthige Apothecke, S. 156.
792 Vgl. Ben Jonson: Epicene, or the silent woman. Hg. von Richard Dutton. Manchester, New 
York 2003, der annotierte Dramentext findet sich ebd., S. 109–273. Das folgende Zitat ebd., S. 112.
793 Moroses ‚Erkenntnisprozess‘ beginnt kurz nach der Eheschließung, als Epicene ihren frisch 
Angetrauten zu recht weist, vgl. ebd., III 4, S. 188 f.:

Epicene. Fie Master Morose, that you will use this violence to a man of the church.
Morose. How!
[…]
Morose. You can speak then!
Epicene. Yes, sir.
Morose. Speak out, I mean.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   401

als verkleideter Mann zu erken nen gibt,794 den Moroses erbwilliger Neffe Eugenie 
engagiert hat, um einen leib lichen Erben zu verhindern, wird das meta poe tische 
Spiel mit Gender zu schrei bungen offenkundig, das freilich durch die ausschließ-
lich männlichen Schau spieler zeit genössisch noch potenziert war.795 Ins Deut sche 
wurde die Komödie allerdings wohl erstmals 1800 von Ludwig Tieck  übersetzt.796

5.2.2  Bildung im Dienst der ‚bösen Lust‘: Die gebildete Frau als 
moralische Gefahr

Dass weiblicher Verstand eine ‚Gefahr‘ in sich birgt, hat bereits Friedrich von 
Logau in seinem Epigramm über Kluge Weiber bedacht:

Ein Weib/ das mehr versteht als sonst ein Weib wol sol/
Die mag zwar was verstehn/ brauchts aber selten wol.797

Die paargereimten Alexandriner spielen mit den verschiedenen Funktionen des 
Wörtchens ‚wohl‘. Während es im ersten Vers als Modalpartikel auf die vermeintlich 
vernünftige Soll bestim mung, wonach Frauen wenig „versteh[en]“ sollen, abhebt, 
verbürgt die adjektivische Bedeutung in ihrer Negation („selten“) die Problematik, 
die weibliches Verstehen mit sich bringe: Verstän dige Frauen, so die Pointe des 
grammatischen Sprachspiels, gebrauchten ihren Verstand für ‚böse‘ Zwecke.

Obwohl Boccaccio im Irr­Garten der Liebe den Frauen gar keinen wirklichen 
Verstand, sondern nur Pseudobildung zubilligt, verwenden Frauen auch diese 
in einem als negativ bewerteten Sinne. So ziehen sie aus ihrer vermeintlichen 
„Weißheit“ die ironisch als „sehr gut[]“ gelobten Lehren und geben diese in ma -
triarchischer Linie an ihre Töchter weiter:

 Epicene. Ay, sir. Why, did you think you had married a statue? Or a motion only? One of the
French puppets with the eyes turned with a wire? Or some innocent out of the hospital, 
that would stand with her hands thus, and a plaicemouth, and look upon you?

Morose. Oh, immodest! A manifest woman! […]
794 Die Zuschauer allerdings sind in das Verkleidungsspiel von Beginn an eingeweiht.
795 Einen Überblick der kontroversen Forschungsdiskussion bietet Claude J. Summers: Jonson 
and his Era. Over views of Modern Research: Epicoene, or the silent woman. In: The Ben Jon-
son Journal 14.2 (2007), S. 233–255, zum Themenkomplex ‚Gender and Sexual issues‘ siehe ebd., 
S. 246–249. So sei nach wie vor strittig, ob das Stück als „misogynistic or […] protofeminist“ ein-
zustufen sei (ebd., S. 235).
796 So erschien die Komödie erstmals im ‚zweiten Stück‘ von Tiecks Poetische[m] Journal des 
Jahres 1800.
797 [Logau:] Sinn-Getichte, Andres Tausend Siebendes Hundert, S. 143, Nr. 11. Der Zweizeiler 
findet sich leicht modifiziert unter dem Titel „eine raffinierte Frau“ wiederabgedruckt im Frauen-
zimmer-Cabinet 1724, S. 164.



402   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

[S]ie [scil. die sich für gelehrt haltenden Frauen, ELB] unterweisen alle wie sie jhre Männer 
bestälen sollen/ wie sie von jhren Bulern Briefe em pfangen/ und auf dieselbigen antwor-
ten/ wie dieselbigen ins Hauß lassen/ wie sie sich stellen sollen/ als weren sie krancke/ 
damit jhnen das Bette von dem Mann frey bleibe/ und viele andere böse Sachen/ ein Narr ist 
der/ so glaubet daß eine Mutter sich freuet/ eine fröm mere Tochter zuhaben/ denn sie ist.798 

Anstelle positiv konnotierter weiblicher Konzepte wie ‚Anstand‘ und ‚Tugend‘ 
lehren die Frauen ihre Töchter allerhand Tricks, ihre Männer mit anderen 
Männern zu betrügen, um so ihrer sexu ellen Lüste zu frönen. Auf Kritik reagierten 
sie allergisch und ‚hochmütig‘:

Sie werden sagen/ sie haben einen Esel sehen fliegen/ und nach dem man jhnen das Gegen-
spiel mit vielen Gründen bewiesen/ ists doch vonnothen/ daß man jhnen alles zugebe/ 
mann wolle dann eine tödliche Feindschafft/ Nach stellungen/ und jmmerwehrenden 
Haß jhm auf den Halß laden. Sie sind auch so frech/ daß wer jhnen ein wenig jhren Ver-
stand gering schätzet/ sie jhm alsobald antworten dörffen: Sind die Sibillen nicht Weiber 
gewesen? Eine jedwedere meynet/ sie müsse die eylfte seyn.799

Indem sie sich zu Nachfolgerinnen der zehn Sibyllen stilisieren, weissagende Pries-
terinnen,800 die Augu stinus schon im 4. Jahrhundert durch den Vergleich mit den 

798 Boccaccio, Makle: Irr-Garten der Liebe, S. 46. Erneut tilgt Makle den bei Boccaccio folgen-
den Passus, in welchem das hinter häl tige Wesen der Frauen detailliert ausgeführt wird: „E non 
nuoce che bisogna che per una bugia, per uno sper giu ro, per una retà, per mille sospiri infinti, 
per cento milia false lagrime elle vadano a lor vicine, che, quando mestier lor fanno, le prestino 
loro: sallo Iddio, ch’io per me non seppi mai tanto pensare ch’io sapessi conoscere o discernere 
dove elle le si tengano, che sì pronte e sì preste ad ogni lor volontà, l’abbino, come hanno. Bene 
è il vero ch’esse sono arrendevoli a lasciarsi provare il lor difetto, e spezialmente quello che altri 
cogli occhi suoi medesimi vede; e non hanno presto il: ‚Non fu così; tu menti per la gola; tu hai le 
traveggole; tu hai le cervella date a rinpedulare; bèi meno; tu non sai ove tu ti se’; se’ tu in buon 
senno? tu farnetichi a santà e anfani a secco‘ e cotali altre lor parolette apuntate?‘“ (Boccaccio: 
Corbaccio § 171 f.) [‚Und es stellt für sie kein Hindernis dar, wenn es dafür einer Lüge, eines fal-
schen Schwurs, einer Bösartigkeit, tausender unendlicher Seufzer oder hundert tau sen der fal-
scher Tränen bedarf. Sie gehen zu ihren Nachbarinnen, auf dass diese, da sie ebenso handeln, 
ihnen beistehen. Weiß Gott, ich wusste es nie, man denke nur, wenn ich gewusst oder geahnt 
hätte, wo diese [Frauen] sich aufhalten, dass sie es so bereit und so schnell zu ihrem Willen 
hätten, wie sie es haben. Es ist jedoch auch wahr, dass sie schnell nachgeben und ihr Laster ein-
gestehen [dies ist ironisch zu verstehen, ELB], und besonders dann, wenn ein jeglicher es schon 
mit eigenen Augen erkennen kann; und dann kommen sie schnell mit: „So war es nicht, du lügst 
doch aus deinem Hals heraus, du siehst weiße Mäuse, du hast dein Gehirn zum Stopfen gege ben, 
trinke weniger; du weißt gar nicht, wo du bist; bist du bei Verstand? Du phantasierst während 
du wachst und mühst dich umsonst ab“ und weitere solcher spitzen Wörtchen‘ (Übers. ELB)].
799 Ebd., S. 46 f.
800 Der römische Schriftsteller Varro aus dem 1. Jahrhundert v. Chr. nennt als erster zehn Sibyl-
len (vgl. Lact. inst. 1,6–8).



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   403

biblischen Propheten auf wer tete,801 eignen sich Frauen die mythologische Vor-
stellungswelt zwar an. In der wirkungs ästhe tischen Logik der Satire soll dadurch 
allerdings vor allem ihre Hybris und ihr Hochmut zum Vor schein kommen. 

Eines der wirkmächtigsten Satiremodelle der Frühen Neuzeit hat Traiano 
Boccalini (1556–1613) mit seinen Ragguagli di Parnasso (1612) vorgelegt, die allein 
im 17. Jahrhundert mindestens 120 europäische Editionen hervorbrachten.802 In 
der 1617 auf Deutsch erschienenen Schrift Rela tion auß Parnasso. Oder Politische 
vnd Moralische discurs findet sich der Aufritt der „Herrn Academici Inthronati“, 
Mitglieder einer renommierten italienischen Sprachgesellschaft, vor dem Thron 
des Richters Apoll.803 Weil die Männer mittlerweile auch Frauen, namentlich die 
Petrarkistinnen Vit toria Colonna (1492–1547), Veronica Gambara (1485–1550) und 
Laura Terracina (1519–1577), in ihre Reihe aufgenommen haben, wodurch „die 
Academici von derselben schönheit entzündet/ sich nicht allein in jhren exerci­
tiis literariis gantz embsig vnd geflissen erzeigt/ sonder auch täglich so stattliche 
Poëterey außgehen lassen/ daß sich die Musae selbst darüber höchlich ver wun-
dert“  (52 f.), „befilcht jhnen Apollo dieselbe wider darauß abzuschaffen“  (52). 
Die Begründung ver weist auf die angebliche Unmöglichkeit gemeinschaftlicher 
Arbeit von Männern und Frauen,

dann sie [scil. ‚Ihre Majestät‘ Apoll] habe einmal gewiß erfahren/ daß die nadel vnd die 
spindel der weiber alleinige rechte Poëterey seye/ vnd wann die weiber künstliche übungen 
mit den männern haben/ seye es nicht anderst als wann die hund mit einander schertzen 
vnd spilen/ das gehe allzeit also ab/ daß sie endtlich über einander fallen. (53)

Als ‚sexuelle Wesen‘ führten auch ‚kluge Frauen‘ in akademischen Zirkeln nur 
zur Ablenkung der Männer. Zwar hat sich etwa Friedrich von Logau in seinen 
Epigrammen als Dichte rin nen-Befürworter gezeigt,804 dennoch blieb die Argu-

801 Vgl.  Augustinus: Von der erythräischen Sibylle, die neben anderen Sibyllen viele in die 
Augen springende Weissungen über Christus getan hat. In: Des heiligen Kirchenvaters Aureli-
us Augustinus zweiundzwanzig Bücher über den Gottesstaat. Aus dem Lateinischen übers. von 
Alfred Schröder. Kempten 1916, Bd. 3: Buch XVII–XXII, XVIII 23, S. 123–127.
802 Zu der komplexen Editionsgeschichte siehe die zweibändige Neuedition Traiano Boccali-
ni: Relationen aus Parnasso. Übersetzungen von 1614, 1616, 1617 und 1644. Hg. von Bettina Bo-
sold-DasGupta, Alfred Noe. 2 Bde. Berlin 2009.
803 Vgl. Traiano Boccalini: Relation auß Parnasso. Oder Politische vnd Moralische discurs/ wie 
dieselbe von allerley welt hän deln darinnen ergehen. Erstlich Italianisch beschrieben […]. [S.l.] 
1617, Nr. XV, S. 52 f., hier S. 52. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text.
804 Siehe dessen zwei Gedichte mit dem jeweils identischen Titel: „Poetinnen“:

OB Weiber mügen Verse schreiben?
Diß Ding zu fragen lasse bleiben
Wer Sinnen hat: Dann/ sollten Sinnen



404   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

mentationslinie der satirischen Produktion des 17. Jahr hunderts ein geschrieben. 
Ein kurioser Vertreter solch einer misogynen Linie ist der pseudonymisch schrei-
bende Momus von Faulwitzhausen.805 So wird in Momi Meisterstuck (um 1647) die 
‚schreibende Frau‘ gescholten, indem im „II. Tadel“ Evas Erschaf fung mit weibli-
cher schriftstellerischer Äußerung konnektiert wird:

Durch der Eva schmeichel Zungen/
Ist die Felsen schwere Sünd/

biß auff Kindes-Kindes-Kind
in der Nachwelt eingedrungen.

Sie wurd auß dem Klapperrippen
und deß Adams härtsten Bein

letzt erschaffen: ihre Lippen
klaffen/ und der Männer Pein

kommet von der Weiber Krippen/
ihre Köpffe sind von Stein.

Wann das Weib nicht könte reden/
Wär an vielen orten Fried; bald sie singt das Meister-Lied/

kan sie ihren Mann befeden/
und man kan doch nicht vermeiden/ ihrer Schwerter holde Scheiden/

die wie scharffe Schwerter schneiden.806

Die fünfzehn trochäischen Verse gliedern sich in drei syntaktische Einheiten, die 
auch durch Reim-Verschränkungen (abba cdcdcd e[ff]e[gg]g) jeweils miteinander 
verbunden sind und vage an Meistersang-Schemata erinnern. Während im ersten 
Quartett die auf Eva zurückgehende Erbsünde anhand ihrer „schmeichel Zungen“ 
erinnert wird, assoziiert der Mittelteil paronomastisch Adams ‚Klapperrippen‘ mit 
Evas ‚klaffenden Lip pen‘, sein ‚hartes Bein‘ mit dem weiblichen ‚Kopf aus Stein‘. 
In einer onomatopoetisch-para logi schen Volte werden weibliche Unzulänglich-
keiten folglich auf ihren schöpfungs theo logischen Ursprung zurückgeführt. Der 

Nicht auch die Weiber brauchen künnen? 

([Logau:] Sinn-Getichte, Andres Tausend Andres Hundert, S. 40, Nr. 49);

Wann Weiber Reime schreiben/ ist dupelt jhre Zier/
Dann jhres Mundes Rose bringt nichts als Rosen für. 

(Ebd., Andres Tausend Andres Hundert, S. 41, Nr. 50).
805 Wer sich hinter dem Pseudonym verbirgt, ist, soweit ich sehe, unklar.
806 [Anon., Ps. Momus von Faulwitzhausen:] Momi Meisterstuck/ Das ist: Herrn Klüglings erster 
und letzter Papierner Spiegel/ Mitten von der alten vnd neuen Welt Sitten: Sampt einem buck-
lichten Anhang. Geschrieben und zusammen getrieben durch a/b/c/d/e/f/g/h/i/k/l/m/n/o/p/
q/r/s/t/u/w/x/y/z. Gedruckt in der Langweil Von schwartz Ruß-Oel auff weisse Lumpen. Im Jahr 
des Friedens Hoffnung. [Nürnberg: bei Paul Fürst] [um 1647], Fol. A6v.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   405

abschließende dritte Teil beginnt mit einer Irrealis-Vorstellung stum mer Frauen, 
um sodann in der weiblichen Autorschaft („Meister-Lied“) eine Kampfansage an 
den Mann („befehden“) zu erkennen. Die beiden Schlussverse, die gemeinsam 
mit dem Bin nen reim des vierzehnten Verses einen Dreireim bilden, alludieren 
in einem abschließenden kon so nantischen Wortspiel („ihrer Schwerter holde 
Scheiden/ | die wie scharffe Schwerter schnei den“) die unvermeidliche ‚Schärfe‘ 
weiblicher Rede. Momus von Faulwitzhausen bedient sich folglich in seiner 
Darstellung einer alttradierten misogynen Topik, wie er es auch in seiner apolo-
getisch-poetologischen „Nachschrifft“ an die „Liebe[n] Getreue[n]“ einräumt: 

Dieses ist es/ was ich in der närrisch verkappten Welt/ durch mein Spiegelartiges Fern-Glaß 
gesehen/ und eurem Splitterichtigen Urtheil untergeben wollen. Dieses/ sage ich/ ist die 
alte Speise/ an welche ich eine neue Brühe gekochet/ und mit allerhand Gewürtz schmack-
hafft machen wollen/ wie ihr leichtlich kosten werdet.807

Weil Eva als nachgeordnetes Geschöpf aus Adams Rippe geschaffen ward und sie 
ihn zur Ursünde überredete, ist das Gehirn der Frauen ‚knochenhart‘ (wie ‚Stein‘), 
ihre (persuasive) Rede gefährlich – was auch dann noch gilt, wenn Frauen zeit-
genössisch zum metaphorischen ‚Schwert‘, der Schreibfeder, greifen. Weibliche 
Gelehrsamkeit wird außerdem in Momi Meister stücks „Buck lichter[m] Anhang“ 
ironisiert, wenn „Die Hohe Schul der Liebe oder Frauen zimmers Freygebigkeit“ 
in einer Traumsatire vorgestellt wird. So ist die einzige Lektion, die Frauen hier 
lernen, ihre Liebhaber um Geld zu bitten.808

Dass weiblicher ‚Hochmut‘ zu ‚Eigensinn‘ führe und weiblicher Verstand nur 
dazu diene, ihre sexu ellen Lüste zu befriedigen, vermitteln noch die Verse aus 
dem entmasketen Frauen zim mer (1701):

Allein wo eine Frau ihr selbst die klügste düncket/
Bringt man sie selten ab von deme was sie will.
Der Man soll seyn bereit/ so ferne sie nur wincket/
Und seine Lehren sind ihr nur ein Possen-Spiel.

Es muß ihn ihr Verstand zu seinen Schaden dienen/
Indem ihr sinnen nur bloß dahin ist gekhert/
Wie sie von frembden Stern doch mögte seyn beschienen/
Und durch verboten Oel die böse Brunst genehrt.809 

807 Ebd., Fol. D2v.
808 Vgl. ebd., Fol. H2r–H6v. Die Traumsatire hat allerdings nicht ‚Frauen bildung‘ im engeren 
Sinn als Thema. Vielmehr werden das Künstlerdasein sowie die poetische Darstellung – vor allem 
der Liebe – kritisiert. So zeigt sich etwa der lange erste Abschnitt als Persiflage auf poetische 
Frühlings beschreibungen. So soll gezeigt werden, wie der Themenkomplex ‚Liebe‘ von allen Fa-
kultäten monetarisiert wird.
809 [Quesnot de La Chenée, anon.:] Das entmaskete Frauenzimmer, S. 173 f.



406   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Die kreuzgereimten Alexandrinerquartette zeichnen weiblichen Verstand grund-
sätzlich als „zu seinem Schaden“, d. h. gegen den Mann gerichtet. Ziel der Frauen 
sei einzig die sexuelle Ent fal tung, wie es auch die kurz darauf folgenden ‚Ehe-
regeln‘ bezeugen, die „Arnolph seiner Agnesen einzubläuen/ bemüht war/ [und] 
doch betrogen“ wurde:

Weibliche Arbeit die ist nur für sie
Ubriges muß sie dem Mann überlassen/
Schreiben ist ihr unanständige Müh/
Drum sie auch niemals die Feder muß fassen.810 

Die Kreuzreime sind jedoch nunmehr schwache und intratextuell erfolglose Versu-
che, die Frauen vom ‚unanständigen‘ Schreiben abzuhalten. Wohl nicht von unge-
fähr wurde das zeitgenössische, für seine Laszivität berüchtigte erotische Lehr-
buch Satyra Sotadica de Arcanis Amoris et Veneris (1660–1678) unter dem Namen 
einer gelehrten Frau, der spanischen Humanistin Aloisia (eigtl. Luisa) Sigea (1522–
1560), lanciert. Dass sie als Autorin jedoch gleichzeitig zeitgenössisch meist aus-
geschlossen wurde, verbürgt die ambivalente Haltung zwischen dämonisierender 
Sexu ali sie rung und kognitiver Herabstufung, die Frauen oftmals entgegengebracht 
wurde.811 Die misogyne Haltung wurde aber bereits zeit genössisch als durchsichtig 
entlarvt, etwa in Eber hard Werner Happels Academischem Roman (1690), wenn 
Klingenfeld, einer der Protagonisten, zum „Discurs“ über Frauen ansetzt: 

Ein gemeiner Mann stehet in den Gedancken/ je einfältiger ein Weibs-Bild/ je züchtiger es 
sey/ dahero tadelt ein solcher an dem Frauenzimmer die freyen Künste und hohen Wissen-
schafften/ ihm vorstellend/ das Exempel der gelehrten Griechischen Sappho, welche ein 
überauß leichtfertiges Weib gewesen; Aber die in solchen Gedancken stehen/ thun dem 
gantzen Weiber-Geschlecht eine unverantwortliche Schmach an. Viel bescheidener haben 
Ludovices Vives, der hochgelehrte Spanier/ und Erasmus Roterodamus hiervon geurtheilet/ 
indem sie bezeuget/ man habe niemahlen eine gelehrte Frau oder Jungfrau gesehen/ die 
unehrlich gewesen/ und ob gleich jetzo ein solch Wildpräth einer gelehrten Damen fast 
seltzamer/ als ein weisser Rab/ so findet man deren gleichwol noch an Ort und Enden/ da 
man sie offt nicht gesuchet hätte/ ja zu allen Zeiten/ und in allen Ländern hat man gelehrte 
Frauen angetroffen.812

810 Ebd., S. 183, Nr. 7.
811 Vgl.  etwa Heidegger: Mythoscopia Romantica, S.  99. Zur neulateinischen ‚Aloisia Sigea‘, 
die 1660 zuerst in Frankreich erschienen war und wohl Nicolas Chorier verfasste, siehe James 
Grantham Turner: ‚Aloisia Sigea‘ in France and England. Female Authorship and the Reception 
of Chorier’s Erotica. In: Oeuvres et Critiques 20.3 (1995), S.  281–294. So habe der Prosadialog 
„probably done more to constitute the discours de la sexualité than any other early modern text“ 
(ebd., S. 281). Zur deutschen Rezeption liegt, soweit ich sehe, bislang keine Studie vor.
812 Eberhard Werner Happel: Der Academische Roman, Worinnen Das Studenten-Leben fürge-
bildet wird […]. Das Gute zur Lehre/ das Böse aber zur Warnung der Ehr-liebenden Jugend/ in einer 



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   407

Klingenfelds katalogartiger Exkurs gelehrter Frauen, die „alle dem Namen nach 
unsterblich worden/ wegen ihrer sonderbaren Wissenschaften in den freyen 
Künsten“,813 verbürgt im ambivalenten Frauenlob allerdings erneut die ‚Ano-
malie‘ weiblicher Ge lehrter, indem er das sprichwörtliche Bild des corvus albus 
heranzieht, das bereits Boccaccio in Anlehnung an Juvenal für seine misogyne 
Schelte verwendet hatte: 

Mögen derohalben die verfluchten geilen Weiber stilschweigen/ und sich nicht mit anderer 
Tugenden zieren/ dann dergleichen fromme Weiber heutigen Tages so selten sind wie der 
Vogel Fenir/ wie die schwartzen Schwanen/ wie die weissen Raben.814

So ist die ‚gelehrte Frau‘ auch Ende des 17. Jahrhunderts nach wie vor dem männ-
lichen Vor behalt ausgesetzt, eine Ausnahme ihres Geschlechts darzustellen.

5.2.3 Galante Bildung: Von der Roman-Kritik zur antifranzösischen Schelte
1630 erscheint anonym das 177 Verse umfassende Langgedicht Spiegel dich Mvlier, 
das nur einen ein zigen durchgehenden Reim auf ‚-ieren‘ verwendet. Neben einer 
mono graphi schen Publikation sind die Verse auch auf zwei Flugblättern (beide 
1630) abge druckt.815 Die Verse gliedern sich in drei Abschnitte, die kontrastiv 
‚schlechtes‘ und ‚gutes‘ Verhalten ‚spiegeln‘. Während die ersten 57 Verse in einer 
konditionalen Protasis weibliche Schreckens versionen als Zerrbild evozieren, 
werden sodann brachiale Maßnahmen („die Lend woll bastonieren“) präsentiert, 
um abschließend die ‚gute Frau‘ zu portraitieren, die „Gott selber clarificiern 
[und] [m]it ewig Frewden coronieren“ werde.816 Gleich zu Beginn wird die Negati-
vität weib licher Bildung aufgerufen:

schönen Liebes-Geschichte fürgestellet […]. Ulm 1690, S. 277 f. Zu Happels Roman siehe Wilhelm 
Kühlmann: Happels Academischer Roman und die Krise der spathumanistischen Gelehrten-
kultur. In: Stadt, Schule, Universität, Buchwesen und die deutsche Literatur im 17. Jahrhundert. 
Vorlagen und Diskussionen eines Barock-Symposions der Deutschen For schungsgemeinschaft 
1974 in Wolfenbüttel. Hg. von Albrecht Schöne. München 1976, S. 383–395, der aller dings Hap-
pel als „Sklaven der Feder […] kaum einen bedeutenden Rang in der Geschichte des deutschen 
Romans“ zubilligt, seinen Werken jedoch „einen nicht unerheblichen dokumentarischen Wert“ 
beimisst (ebd., S. 393).
813 Happel: Der Academische Roman, S. 282. Der Katalog erstreckt sich ebd., S. 278–294.
814 Boccaccio, Makle: Irr-Garten der Liebe, S. 50.
815 Siehe Harms, Bd. 9: Die Sammlung des Kunstmuseums Moritzburg in Halle an der Saale. 
Hg. von Ewa Pietrzak, Michael Schilling. Berlin, Boston 2018, Nr. IX 55, S. 122 f. Die in vier Spalten 
stehenden Verse subscribieren sechs Bildfelder, welche den Inhalt illustrieren. Eine andere Fas-
sung verwahrt die BSB München, die zwei ältere Holzschnitte aus dem 16. Jh. zieren.
816 [Anon.:] Spiegel dich Mvlier, Fol. A2v, V. 60, sowie Fol. A4v, V. 175–177. Das folgende Zitat 
ebd., Fol. A1v, V. 1–13.



408   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Wann Weiber wollen disputiern,
Von Gottes Wort viel referiern, 
Lateinisch Wörter evomiern,
Gantz vngereimbter pronunciern,
Vnd können doch kein Punct pariern,
Vergebens vnd vmbsonst clamiern.
Vielmehr im Amadis studiern,
Pollitisch Sachen reformiern,
Ein jeden Quarck auß scrupeliern,
In vollerweiß viel Gschwätz narriern,
Gern newe Zeitung inquitiern,
Darauß nur böses colligiern,
Vnd vor dem Spiegel speculiern[.]

Indem Frauen sich an Streitgesprächen beteiligen wollen und dabei auf ‚falsches 
Latein‘ zurück greifen, indem sie Romane und Zeitungen lesen und daraus „nur 
böses“ ziehen, wird weiblicher Wissensdrang in den Knittelversen als ‚unmo-
ralisch‘ diskreditiert. Dies belege besonders die Lektüre des Ritterromans vom 
Amadis auss Franckreich (1569), einer Übersetzung von Garcí Ordonez de Mon-
talvos vierbändigem Werk, das bereits im 16. Jahrhundert moralisch inkriminiert 
wurde und im 17. Jahr hundert beinahe schon als Floskel zitiert wird.817 Sprachlich 
spielt das Lang gedicht mit einer alamodistischen Lexik, indem fast alle Endreime 
Gallizismen, Italianismen oder Latinismen darstellen.818 Der ostentative Ge -
brauch von Fremdwörtern dient hier allerdings nicht als „Vor wurf gegenüber 
dem weiblichem Geschlecht, es würde die deutsche Sprache verunstal ten“.819 
Weil das Reimschema alle 177 Verse durchzieht und folg lich auch ‚die Frau, wie 
sie sein soll‘ durch Fremdwörter konturiert wird, ist der alamodische Sprach-
gebrauch eher als ludisches Gestal tungs mittel zu lesen. Der lakonische Witz, der 
die Verse beschließt („Spiegel dich selbst, mein feiner Mann“), verweist auf ein 

817 Dazu nach wie vor grundlegend Hilkert Weddige: Die „Historien vom Amadis auß Franck-
reich“. Doku men tari sche Grundlegung zur Entstehung und Rezeption. Wiesbaden 1975, zur 
Amadis-Kritik siehe bes. ebd., S. 235–291. Stein des moralischen Anstoßes, etwa für den katholi-
schen Humanisten Juan Luis Vives, war die freizügige Darstellung der Liebeshändel, aber auch 
das ‚müßige‘ Lesen an sich, was sicherlich auch mit dem vornehmlichen Lesepublikum zusam-
menhing: Frauen, die sich fortan mit einem Buch vergnügten und Männern neue amouröse An-
sprüche stellten.
818 Ausnahmen unter den hundertsiebenundsiebzig Versen stellen lediglich acht Reimwörter 
dar: „führen […] schmiern […] ziern […] Hiern […] zwiern […] Diern […] rühern […] verlihern“.
819 So argumentiert Michael Schilling: F 790 Spiegel dich MVLIER. In: Harms, Bd.  9: Die 
Sammlung des Kunst museums Moritzburg in Halle an der Saale. Hg. von Ewa Pietrzak, Michael 
Schilling. Berlin, Boston 2018, Nr. IX 55, S. 122.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   409

korrespondierendes Flug blatt, das die Männer wegen ihrer Trinksucht schilt,820 
und verbürgt damit sowohl die inter textuelle Dialogizität als auch den moral-
didaktischen Anspruch der Verse. 

Aller Schmähung zum Trotz diente das Lesen Frauen als Strategie zur Wis-
sensaneignung. Besonders in Frank reich etablierte sich eine weiblich geprägte 
Salonkultur als Raum weiblicher Gelehr samkeit, der sukzessive die männliche 
Kritik als ‚preziöse‘ Verzärtelung und lächerliche Pseudogelehrsamkeit nach 
sich zog.821 Bereits 1656 verfasste Samuel Chappuzeau mit seinem Cercle des 
Femmes eine Komödie über den neuen Trend der Frauensalons.822 Das wohl 
wirk mächtigste Denkmal hat den ‚Preziösen‘ allerdings Jean-Baptiste Poquelin, 
alias Molière (1622–1673), mit seiner Komödie Précieuses ridicules (1659) gesetzt, 
worin zwei von der Romanlektüre angeregte Cousinen auf zwei gewiefte Diener 
hereinfallen, die sich ihnen als romantische Herzensbrecher vorstellen und 
schmachtende Gedichte zum Besten geben. Gemeinsam tanzen und singen die 
vier zu Geigen musik, bis die ‚wahren‘ Herren gemeinsam mit dem Vater der Täu-
schung ein Ende bereiten, indem die Musikanten verprügelt und die Mädchen 
ermahnt werden, von nun an auf ihre literarisch präformierten Liebesvorstellun-
gen zu verzichten.823 Bereits in der ersten deutschen Molière-Ausgabe (1670) ist 
das Stück als Die köstliche Lächerlichkeit aufgenommen.824 Als Die lächer lichen 
Kostbaren/ oder/ die lächerliche Beredsamkeit findet das Stück sich auch in der 
sogenannten ‚Nürn berger Ausgabe‘ (1694), als deren Übersetzerin mittlerweile 
„[d]ie bedeutendste Frauen gestalt des frühen lutherischen Pietismus“ Johanna 

820 Vgl. ebd.
821 Dazu siehe Myriam Dufour-Maître: Les précieuses. Naissance des femmes de lettres en Fran-
ce au XVIIe siècle. 2., überarb., korr. und erw. Aufl. Paris 2008, zum Begriff siehe ebd., S. 39–55, 
die konkludiert: „[F]orce est constater que l’adjectif précieux, précieuse garde son ambiguïté, 
tandis que les substantifs précieuse(s) et préciosité sont, dans une trés large mesure, devenus 
péjoratifs, s’ils ne l’ètaient déja quelque peu. Ils s’appliquent essentiellement aux filles et aux 
femmes, pour désigner d’abord l’affectation de vertu, les manières outrées, puis, de façon de 
plus en plus insistante, l’affectation dans le langage voire les prétentions littéraires“ (ebd., S. 55).
822 Siehe die kritische Ausgabe Samuel Chappuzeau: Le Cercle des femmes et L’academie des 
femmes. Édition critique. Hg. von Joan Crow. Exeter 1983, S. 1–49. Zum Stück siehe Joan Crow: 
Introduction, ebd., S. V–XXVII, bes. S. XVI–XXIV.
823 Vgl. Molière: Les précieuses ridicules. Comédie. In: Oeuvres completes. 2 Bde. Hg. von Geor-
ges Forestier, Claude Bourqui. Paris 2010, Bd. 1, S. 1–31. Siehe ebd. die Ausführungen von Georges 
Forestier, Claude Bourqui: Les précieuses ridicules. Notice, S. 1193–1213.
824 Zur übersetzerischen Molière-Rezeption siehe Gabriele Blaikner-Hohenwart: Der deutsche 
Molière. Molière-Übersetzungen ins Deutsche. Frankfurt am Main 2001, zum 17.  Jahrhundert 
siehe ebd., S. 23–60, sowie zur Rezeption der Précieuses ridicules Katrin Gatzke: Die Übertragung 
des Preziösen in den deutschen Übersetzungen von Molières Le Précieuses ridicules. In: Komödie 
und Tragödie übersetzt und bearbeitet. Hg. von Ulrike Jekutsch. Tübingen 1994, S. 187–223.



410   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Eleonora Petersen, geb. von Merlau (1644–1724) gilt.825 Eine funktionalisierte 
Stoffübernahme stellte freilich Christian Reuters Lustspiel L’Honnéte Femme 
Oder die Ehrliche Frau zu Plißine (1695) dar, in welchem er Komikelemente sowie 
Dialog - und Handlungsfragmente aus Molières Komödie verwendete, um sich an 
seiner Vermieterin Anna Rosine Müller zu rächen.826 Die ‚doktor mäßige‘ Frau hat 
Molière außerdem in seiner Komödie über die Femmes savantes (1672) geschol-
ten, die allerdings erst Bierling 1752 ins Deutsche übersetzte.827 

Während die aus Frankreich importierte Preziösen-Kritik zunächst paneu-
ropäisch auf Roman lesende Frauen bezogen war, verdichtete Johann Burkhard 
Menckes Verssatire Wieder die weib lichen Mängel (1706) das ‚tadelnswerten‘ Phä-
nomens ethnozentrisch zur anti französischen Volte. So wird nun die Frau, die 
„sich zu weise dünckt“ und folglich „allein regiren“ will, zur plappernden ‚Frau 
von Welt‘:828

Sie weiß das neueste, und mancher solte wetten,
Weil ihre Zeitungen so viel und mancherley,
Daß sie die Fama selbst von gantz Europa sey.
Bey ihr steht Marlborough allein in grossen Gnaden,
Hingegen stichelt sie auf Printz – – – – –
Sie weist dem dritten Carl die Wege nach Madrid,
Dem Kayser nach Pariß, zieht in Gedancken mit, 
Nimmt Philipp von Anjou und Ludewig gefangen,

825 Johannes Wallmann: [Art.] Petersen, Johanna Eleonora. In: Killy, Bd. 9, S. 166 f., der Peter-
sen ebenfalls als Übersetzerin nennt, geht in seiner Darstellung allerdings nicht auf die Moliè-
re-Ausgabe ein. – Zu Petersen als Übersetzerin siehe Hilary Brown: Johanna Eleonora Petersen 
and the Reception of Molière in Germany. In: Forum for Modern Language Studies 43.1 (2007), 
S. 69–89, die aufzeigt, dass „the evidence […] suggest that Petersen was behind it“ (ebd., S. 74) 
und die Ausgabe als „a significant milestone in the early reception of Molière in Germany“ (ebd., 
S. 78) würdigt. Als Motivation hinter der Übersetzung sieht Brown Geldnot der Pietistin, die am 
Hofe sicherlich Französisch gelernt hatte.
826 Dazu siehe Gatzke: Die Übertragung des Preziösen, S. 195–197, sowie Nicola Kaminski: Von 
Plißine nach Schelmerode. Schwellenexperimente mit der „Frau Mutter Sprache“ in Christian 
Reuters Schlampampe-Projekt. In: Kulturelle Orientierung um 1700. Traditionen, Programme, 
konzeptionelle Vielfalt. Hg. von Sylvia Heu decker, Dirk Niefanger, Jörg Wesche. Tübingen 2004, 
S. 236–262. Weil es Christian Reuter nicht um allgemeine Laster ging, bescherte der Fall ‚Schlam-
pampe‘ Christian Reuter ein zweijähriges Universitätsverbot sowie einige Wochen im Karzer. 
827 Zu Bierlings einbürgernder Übersetzung siehe Blaikner-Hohenwart: Der deutsche Molìere, 
S. 85–110, zu den Femmes savantes siehe bes. S. 106–110.
828 [Johann Burkhard Mencke, Ps. Philander von der Linde:] Die erste Satyre. Wieder die weibli-
chen Mängel. In: Schertz haffte Gedichte, Darinnen So wol einige Satyren, als auch Hochzeit- und 
Schertz-Gedichte, Nebst einer Ausführlichen Vertheidigung Satyrischer Schrifften enthalten. 
Leipzig: bei Johann Friedrich Gleditsch 1706, S. 2–18, hier S. 6, V. 98 sowie V. 101. Das folgende 
Zitat ebd., S. 7 f., V. 134–144.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   411

Und wo sie sich hiermit nicht weit genug vergangen,
So nimmt sie nach der Hand Constantinopel ein,
Und heist gantz Orient den Christen dienstbar seyn.

Ganz im Stil der von Juvenal und Boccaccio vorgezeichneten Tradition beschreibt 
der Sprecher eine weibliche ‚Pseudogelehrsamkeit‘, die ‚unnützes Wissen‘ 
anhäuft. Allerdings zeigt sich ihr ‚Pseudowissen‘ besonders anhand ihrer Bewer-
tung der aktuellen Zeit geschichte: den sog. ‚Türkenkriegen‘ sowie dem Spani-
schen Erbfolgekrieg. So lobt sie den englischen John Churchill (1650–1722), der 
nur wenige Jahre vorher (1702) den Titel ‚Duke of Marlborough‘ zugesprochen 
bekommen hatte, spottet jedoch über den heimischen, durch die ostentative Aus-
lassung aufgrund des Reims sowie der fünf Auslassungsstriche nur ungenügend 
unkenntlich gemachten ‚Prinz – – – – –‘. Gemeint ist wohl der kaiserliche Feld-
herr Prinz Eugen von Savoyen (1663–1736).829 Die kaum camouflierte Adelskritik 
wird von Mencke in einer Fußnote nur schein bar zurück gewiesen: „Ich fingire 
mir hier solche superkluge Damen, welche in allen Dingen nach den [sic] äusser-
lichen Schein judiciren, und auch grosse Herren über ihre Zunge springen lassen, 
ob sie schon darzu keine rechtmäßige Ursache haben“.830 Denn indem Mencke 
auf die weibliche Bewertung des ‚äußerlichen Scheins‘ hinweist, nutzt er den 
Topos weiblicher ‚Ober flächlichkeit‘, um auf die Kleinwüchsigkeit des Feldherrn 
anzuspielen.831 Wenn der Erz herzog von Österreich und spätere römisch-deut-
sche Kaiser Karl VI., der als Karl III. als designierter Gegenkönig von Spanien 
firmierte, sein Rivale um die Thronfolge, Philipp von Anjou (1683–1746), und 
der französische König Ludwig XIV. alludiert werden, soll damit die umfassende 
Kenntnis aktueller Politik verbürgt werden, die in der Hybris gipfelt, die ‚Türken-
kriege‘ selbst voll ständig gewinnen zu können. Zum zeithistorischen ‚Wissen‘ tritt 
außerdem eine aus ge prägte Frankophilie:

Doch bey dem allen läßt sich noch ein Wunder spühren,
Daß, die es nicht gelernt, dennoch Frantzösch parliren,
Da heist das andre Wort Gloire, Renommée,
Massacre, Belesprit, Fier, Capricieux.

829 Eine andere Deutungsmöglichkeit ist die Identifikation mit dem als ‚Türkenlouis‘ bekann-
ten Erbprinzen-Sohn Ludwig Wilhelm von Baden-Baden (1655–1707), der für seine siegreichen 
Feldzüge in den ‚Türkenkriegen‘ gerühmt wurde. Indem die Auslassungszeichen durch ‚von Ba-
den-Baden‘ ersetzt würden, bliebe das Versmaß intakt. Wahrscheinlicher ist aber das buchsta-
bierende Spiel mit ‚Printz E U G E N‘ bzw. die Ersetzung des ‚Printz – – – – –‘ durch ‚Eugen von 
Savoyen‘.
830 [Mencke:] Die erste Satyre. Wieder die weiblichen Mängel, S. 8, Anm. l.
831 Zur Verankerung Prinz Eugens im kollektiven Gedächtnis siehe Elisabeth Großegger: My-
thos Prinz Eugen. Inszenierung und Gedächtnis. Wien, Köln, Weimar 2014.



412   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

La pretieuse hat das Deutsche gar verschworen;
Es klinget zu paisan in ihren zarten Ohren,
Und kömt nach ihrem Goust canailleux heraus.
Ein Wort Frantzösisch ziert den gantzen Menschen aus.832

Obwohl Frauen die Fremdsprache angeblich „nicht gelernt“ hätten, sprechen 
sie dennoch Fran zö sisch, was sich auch im Duktus des Sprechers spiegelt. 
Statt einer paneuropäischen Kritik am Roman wird die Frauenkritik hier zur 
Frankreich kritik umgemünzt, die gleichzeitig eine Standeskritik impliziert, 
wenn der pretieuse[n] „das Deutsche […] zu paisan“, d. h. zu bäuerlich, klingt. 
Auch wenn Mencke zu Beginn betont, dass er nicht nur das Sujet, sondern auch 
einige „Expressiones“ seinen Vorbildern Juvenal, Boileau und de l’Aume verdan-
ke,833 erweist sich Menckes Frauenkritik als Schelte weiblicher Frankophilie. Den 
Transfer legt Mencke gar selbst offen, wenn der frankophile Ausdruck deutscher 
Frauen dieselbe Funktion erfüllen soll wie das Griechi sche bei Juvenal, das Itali-
enische bei de l’Aume sowie das Lateinische bei Boileau. Im vermeint lich organi-
schen Traditionstransfer zeigt sich folglich eine neue Stoßrichtung und Kritik, die 
Men cke der Frauensatire ethnozentrisch einverleibt: Die lächerliche ‚Gelehrte‘ ist 
nicht mehr die euro päische Roman leserin, sondern die „pretieuse“, die sich vom 
‚bodenständigen‘ Deutschen abwendet. 

In die antifranzösische Kerbe schlägt auch Johann Georg Gressels Satyre Von 
denen all gemeinen Lastern Der Weiber (1715), der die weiblichen Möchte gern-
Gelehrten, wohl in An lehnung an Mencke, als „Superkluge[]“ apostrophiert, die 
„gleich thum men Gänßen/ schnattern“ und die „Ordnungen der Policey“ kriti-
sierten.834 Besonders aber wird die weibliche Franko philie gescholten:

Vor allen aber klingt gewiß recht lächerlich/
Wenn manche mehr Frantzösch- als Deutsche Wörter sprechen/

Da heist es stets Morbleu, ach! Ich muqire mich/
Ma seur, ich will mich noch an der Canalje rächen. (119 f., 207–210)

832 [Mencke:] Die erste Satyre. Wieder die weiblichen Mängel, S. 8, V. 145–152.
833 Siehe ebd., S. 2, Anm. a): „Die Laster der Weiber hatten schon bey denen Römern so über-
hand genommen […]. Daher ich von diesen sonderlich den Juvenalem, Boileau und de l’Aume mir 
als ein Muster fürgestellt, welches in folgender Satyre zu imitiren gesucht. Darbey auch öffent-
lich bekenne, daß gleichwie ich die meisten Traits dieser Satyre, auch öffters die Expressiones, 
aus obgedachten Poeten genommen, also ist mein Absehen im geringsten nicht dahin gerichtet, 
en particulier ein eintziges Frauenzimmer zu touchiren“.
834 [Gressel:] Satyre Von Denen allgemeinen Lastern Der Weiber, S.  114, V.  119, V.  120 f. und 
V. 125. Im Folgenden Seiten- und Verszahl direkt im Text.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   413

Dennoch beteuert der Sprecher in seiner abschließenden Apologie dem als 
‚Gemeinschaft der Frauen‘ apostrophierten „Galante[n] Volck“, „[d]aß euch 
mein Hertze liebt/ doch wies der Himmel lehret/ | Ich küß euch Demuths-voll die 
angenehme Hand/ | Dieweil euch höchst verpflicht mein reiner Geist verehret“ 
(128, 329–332). Nicht nur der finale weibliche Ehrenpreis deutet folglich darauf 
hin, dass die topische Frauenschelte zu Beginn des 18. Jahrhunderts ihren nor-
mativen Anspruch als moralische Institution abgelegt hat. Indem die Verdam-
mung einem jokosen Verlachen gewichen ist, scheint Frauenschelte als Mittel des 
Geschlechterkampfes abgeschwächt. Die misogynen Topoi lebten indes weiter. 

So suggeriert es auch die 1713 erschienene Närrinnenrevue Mala gallina, die 
neben 99 anderen ‚närrischen‘ Verhaltensweisen der Frauen auch das satirische 
Zerr bild der Frau als „[g]elehrte Närrin“ zeichnet. Da sie weibliche Lateinkennt-
nisse lediglich dem Hörensagen zuschreibt,835 knüpft sie an alttradierte Muster 
an. Während das literarische Porträt zunächst einen weiblichen Ge lehrtenkata-
log836 präsentiert und beteuert, dass ein „gelehrtes Frauen zimmer […] allezeit 
hoch gehalten werden“  (149) solle, kippt das ‚Frauenlob‘ schnell ins Gegen teil. 
Denn, so die Argu men tation, „wann ein Frauenzimmer gar zu gelehrt will seyn/ 
so fällt sie offt in ein Zu stand/ der auff teutsch Narrheit genennt wird“  (150). 
Unter Verweis auf die Preziösenkritik Molières wird weibliche Geistesbetätigung 
grundsätzlich der Lächerlichkeit preisgegeben: 

Ja sie wird noch über den Aristotelem mit den pretiosis riculis deß Moliere einen Tractat 
herauß geben/ die Spiritus familiares auff den Leim-Ruthen zu fangen/ und wird sich die 
Welt sehr verbunden erkennen gegen einer solchen Damoiselle. Einen Koch-Löffel in die 
Hand/ sonst wird dirs zur Schand. (150)

Die Möchtegern-Gelehrte wird mithin zur französischen „Damoiselle“, die besser 
in der Küche ihrer ‚eigentlichen Bestimmung‘ („Koch-Löffel“) nachgehen solle. 

835 Gelehrte Närrin. In: [Anon.:] Mala gallina, malum ovum. Das ist: Wie die Alten sungen/ so 
zwitzern auch die Jungen. Im zweyten Centi­Folio. Von heutiger mit Hoffart auffgeblasenen Welt 
außgebrüteten Hundert Auß bündigen Närrinnen/ Auch in Folio, Nach voriger Alapatrit-Paste-
ten-Art/ So vieler Narren Generis Masculini, Anjetzo Mit süssen Confecturen delectiren in einer 
gleichen Anzahl/ Generis Foeminini. Aller Ehr- und Tugend-liebenden/ auch klügern und Thor-
heit-fliehenden Frauen-Zimmer/ zur lustigen Zeit-Vertreib- und Warnung/ gleich samb in einem 
Moralischen Spiegel durch hundert schöne Kupffer wohl-meinend vorgestellet. Wien:  Johann 
Michael Christophori 1713, S. 148–153. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Fließtext.
836 Genannt werden fünf mittelalterliche Äbtissinnen sowie die Heilige Angela von Böhmen, 
eine Königstochter, die „in das heilige Land [zog]/ […] sich in den geistlichen Stand [begab]/ 
und […] schöne geistliche Schrifften an den Tag gegeben“ habe, vgl. ebd., S. 148 f., hier S. 149. 
Bezeich nen derweise finden die zahlreichen gelehrten Humanistinnen keine Erwähnung.



414   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Dass weibliches Bildungs stre ben unnütz sei, legt auch der beigegebene Kupfer-
stich nahe [Abb. 46]. Dargestellt ist eine Frau im Studier zimmer, die sich an der 
Lektüre eines Buches versucht, dessen aufgeschlagene Seiten mit der Aufschrift 
„Weltgeschichte“ bereits die Hybris weiblichen Bildungsanspruchs verdeutlichen 
sollen. So ist der Stich mit folgenden Versen unterschrieben:  

Abb. 46: Zu ‚gering‘ für die Weltgeschichte: Die Frau als „Gelehrte Närrin“. Einlage in Mala 
gallina, malum ovum (1713).



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   415

Es traumt mir, ich bin schon gelehrt,
Wann ich ein Buch zweymal verkehrt,
Ich blätter hin und blätter her,
Wanns auch nur ist von ohngefehr,
Noch ein paar Schuh darzu gehört,
Wenn man dich heissen soll gelehrt.837 

Die jambischen Paarreime verweisen nicht etwa auf eine allgemeine Gelehr-
tenschelte.838 Viel mehr wird dezidiert die Frau, die sich gelehrt wähnt, in ihrer 
Pseudo gelehrsamkeit entlarvt und lächerlich gemacht. Zu ‚wahrer‘ Gelehrsam-
keit fehlen indes noch „ein paar Schuh“, also ein paar Längeneinheiten.839 Die 
gelehrten Humanistinnen scheinen vergessen; statt als Medium des Ge schlechter-
kampfes präsentiert sich die Frauensatire der Mala gallina als konsens fähiger 
Normen katalog. 

5.3 Wider die pseudogelehrten Frauen. Zwei Fallstudien

Die ‚pseudogelehrte Frau‘ avanciert in der Frühen Neuzeit zum eigenständi-
gen Sujet satirischer Darstellung. Um den Spannungsbogen zwischen Späthu-
manismus und Frühaufklärung auszu mes sen, seien zwei Texte vorgestellt, die 
jeweils von einem bedeutenden Autor und einer bedeutenden Autorin stammen: 
Während Jacob Balde in seinen neulateinischen Medizinersatiren die muliercu­
las schilt, die meinen, als Frauen im männlich gepräg ten medizi ni schen Diskurs 
mitsprechen zu können, hat paradoxerweise just die wohl gelehrteste Frau ihrer 
Zeit, Luise Gottsched, eine Komödie vorgelegt, welche die „doctormäßige Frau“ 
satirisch in ihre Schranken verweist. Dass Baldes Frauensatire eine Krise des sich 
in römischer Tradition verstehenden Genres markiert und Gottscheds anonyme 

837 Ebd., die Bild-Text-Kombination findet sich als Einlage nach S. 148.
838 In seiner Quellensammlung kann Horber zeigen, dass das Porträt der ‚Gelehrten Närrin‘ 
zwar auf Ausschnitte aus Albert Conlins Darstellung des „Geldnarren“ sowie des „Weibernarren“ 
(Gelehrtenkatalog) rückgreift, vgl. Horber: Echtheitsfragen, S. 20. Einen ‚gelehrten Narren‘ zeich-
net Conlin allerdings nicht – wohl aber einen „ungelehrten Narren“, vgl. [Albert Joseph Conlin, 
Ps. Alberto Josepho Loncin von Gominn:] Der Christliche Welt-Weise Beweinent Die Thorheit Der 
neu-entdeckten Narrn-Welt […] 5 Bde. Augsburg 1706–1711, hier Bd. 3, S. 417–431.
839 Vgl. DWB, Bd. 15, Sp. 1851 f.: „schuh als längenmasz, […] ein maasz, pes, welches man auch 
fusz heiszt, wann man den schuh am fusz behielt, so hiesz vor zeiten dieses ein schuh, wann 
man aber mit bloszen füszen gemessen hiesz es fusz. […] die länge eines dinges nach schuhen 
messen“.



416   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Über setzung aus dem Französischen als heim liche Kritik der Frauensatire zu 
lesen ist, wird im Folgenden auf gezeigt.

5.3.1  Humanistische Frauensatire? Jacob Balde, Contra mulierculas, virorum 
gloriam ac medicae laudis societatem usurpatis titulis aemulantes (1651)

Die neulateinische Frauensatire Contra mulierculas des elsässischen Jesuiten-
paters Jacob Balde (1604–1668), der als „einer der bedeutendsten Dichter des 
Barock“ gilt,840 ist von der Forschung kaum beachtet worden.841 Dabei läutete 
der just ins Predigeramt nach Landshut versetzte Balde 1651 mit seiner Hexame-
ter-Sammlung gegen alle Widersacher der Medicinae Gloria842 sein satiri sches 

840 Hermann Wiegand: Ethnische und religiöse Minoritäten in den Medizinersatiren Jacob Bal-
des. In: Balde und die römische Satire. Balde et la satire romaine. Hg. von Gérard Freyburger, 
Eckard Lefèvre. Tübingen 2005, S.  151–169, hier S.  152. – Zu Balde siehe Wilfried Stroh: [Art.] 
Balde, Jacob. In: VL 17, Bd. 1, Sp. 412–445, eine aus führliche Bibliographie (bis 1997) findet sich in 
Wolfgang Beitinger, Wilfried Stroh: Bibliographischer Anhang. In: Georg Westermayer: Jacobus 
Balde (1604–1668), sein Leben und seine Werke. Photomechanischer Nachdr. der Ausg. München 
1868. Hg. von Hans Pörnbacher, Wilfried Stroh. Mit einem Nachwort zur Ausgabe, einem Lebens-
bild Georg Westermayers, einem Register bearb. von Veronika Lukas und einer ausführlichen 
Bibliographie von Wolfgang Beitinger, Wilfried Stroh. Amsterdam, Maarssen 1998, S. 15*–67*. 
Mittlerweile liegen zum Jesuiten pater außerdem zwei neuere Sammelbände vor: Jacob Balde im 
kulturellen Kontext seiner Epoche. Zur 400. Wiederkehr seines Geburtstages. Hg. von Thorsten 
Burkard u. a. Regensburg 2006 sowie Balde und die römische Satire. Balde et la satire romaine. 
Hg. von Gérard Freyburger, Eckard Lefèvre. Tübingen 2005.
841 Eine wichtige Ausnahme ist die, soweit ich sehe, einzige Besprechung der 17.  Satire aus 
der Medicinae Gloria von Hermann Wiegand: Ad vestras, medici, supplex prosternitur aras. Zu 
Jakob Baldes Medizinersatiren. In: Heilkunde und Krankheitserfahrung in der frühen Neuzeit. 
Studien am Grenzrain von Literaturgeschichte und Medizin geschichte. Hg. von Udo Benzenhö-
fer, Wilhelm Kühlmann. Tübingen 1992, S. 247–269, der, wenn auch knapp, auf die „Traditions-
bindung“ der 17. Satire Contra mulierculas an die zeitgenössische „Frauenschelte“ aufmerksam 
macht (ebd., S. 256–258).
842 Als hinsichtlich ihrer Wertung weitgehend veraltet gelten müssen wohl die Besprechung 
der Medizinersatiren Baldes von Joseph Knepper: Ein deutscher Jesuit als medizinischer Satiri-
ker. Zum Jubiläum Baldes am 4. Januar 1904. In: Archiv für Kulturgeschichte 2 (1904), S. 38–59, 
Max Neuburger: Jakob Baldes medizinische Satiren. In: Wiener Medizinische Presse 46 (1905), 
S. 341–347, und Artur Hermann Scheunert: Arzt, Krankheit und Kur pfuscherei in den medizini-
schen Satiren von Jacobus Balde S.J. (1604–1668), Diss. Masch. Freiburg 1967. – Neuere Studien 
vorgelegt haben Carl Joachim Classen: Barocke Zeitkritik in antikem Gewande. Bemerkungen zu 
den medizinischen Satiren des Teutschen Horatius Jacob Balde S. J. In: Daphnis 5 (1976), S. 67–
125, Wiegand: Zu Jakob Baldes Medizinersatiren, sowie ders.: Ethnische und religiöse Minoritä-
ten. Einzelstudien finden sich in: Balde und die römische Satire 2005, siehe ebd. die Beiträge von 
Rolf Friedrich Hartkamp (zur 3. Satire) und Eckard Lefèvre (zur 5. Satire).



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   417

Spätwerk ein.843 Der von seinen Zeitgenossen antonomastisch als ‚deutscher 
Horaz‘ gerühmte Gelehrte betont in paratextuellen Ausführungen immer wieder 
die schöpferische novitas als Merkmal großer Dichtung.844 Allerdings lässt Balde 
keinen Zweifel an der didaktischen Wirkungs intention seiner Satiren,845 wie er 
im ‚an den Leser‘ gerichteten Vorwort zur Medicinae Gloria hervorhebt: „Satyra 
animos intrat, ejectisque vitiis morum temperiem quaerit inducere“ [‚Die Satire 
dringt in die Geister ein und sucht anstelle der vertriebenen Laster, die richtige 
Mischung der Sitten einzuimpfen‘].846 Im Vergleich mit dem römischen Satiriker 
Juvenal inszeniert sich Balde hier als gemäßigter Strafredner, der sich angesichts 
der laster haften Zeit um stände bändigen müsse:

Nos certe festivum Carmen & innoxium proponere studuimus: minaciter potius jocosi, 
quam seriò cruenti. […] Indignationes Juvenalis & versus epilepsiam spirantes alteri mate-
riae reserventur. Nostri seculi cursum considerans quis satis splenis ac bilis habeat!

[‚Gewiss bemühten wir uns, ein heiteres und schuldloses Gedicht vorzulegen: Wir waren 
eher drohend scherzhaft, als ernstlich blutgierig. […] Die Empörungen Juvenals und die epi-
leptische Anfälle atmenden Verse mögen für einen anderen Stoff aufgespart bleiben. Wer 
könnte genug Milz und Galle haben, wenn er den Lauf unseres Zeitalters betrachtet!‘]847

Die Selbstinszenierung Baldes wurde bisweilen beim Wort genommen und hat 
ihm und seinen Versen die Zuschreibung einer, der Produktionsästhetik Juven-
als abgewandten, ‚satirischen Heiter keit‘ eingebracht.848 Trotzdem kritisieren 
die zwei undzwanzig Satiren der Medicinae Gloria sämtliche als ‚lasterhaft‘ ein-
gestufte Personengruppen scharf, die sich angeblich unrechtmäßig für Ärzte 

843 Zu Baldes Satirebegriff siehe Doris Behrens: Jacob Baldes Auffassung von der Satire. 
In: Jacob Balde und seine Zeit. Hg. von Jean-Marie Valentin. Bern u. a. 1986, S. 109–126, die be-
sonders Baldes selbsterklärte Wahl verwandtschaft zu Horaz herausstreicht, sowie Christoph 
Friedrich Sauer: Animosum scribendi genus. Annäherungen an den Begriff der Satyra bei Jacob 
Balde. In: Balde und die römische Satire. Balde et la satire romaine. Hg. von Gérard Freyburger, 
Eckard Lefèvre. Tübingen 2005, S. 13–24.
844 Vgl. ebd., S. 13–15.
845 Dies betonen auch Wiegand: Zu Jakob Baldes Medizinersatiren, bes.  S.  252–256, sowie 
Sauer: Annäherungen an den Begriff der Satyra, S. 18. 
846 Jacob Balde: [Vorrede zur] Medicinae Gloria […]. In: ders.: Opera Poetica Omnia. Bd. 4. Neu-
druck der Ausgabe München 1729. Hg. und eingel. von Wilhelm Kühlmann, Hermann Wiegand. 
Frankfurt am Main 1990, S. 368 f., hier S. 369, Übers. ELB.
847 Ebd., S. 369, Übers. ELB.
848 Vgl. die Wertung von Sauer: Annäherungen an den Begriff der Satire, S. 16, der allerdings 
gleichzeitig Baldes „mit der Heiterkeit verbundene Forderung nach Ernsthaftigkeit und Wahr-
haftigkeit“ betont (ebd.).



418   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

hielten.849 In einem eigens an die „Illustribus Christiani Orbis Medicis“ gerichte-
ten Vor bericht erläutert Balde seine Absicht, die ‚wahren Mediziner‘ durch seine 
Angriffe zu schützen vor „agyrtæ, circumforanei, Cingari, idiotæ & muliercula-
rum, malagmata componentium, curiosa imo absurda sagacitas“ [‚Landstrei-
chern, Marktschreiern, ‚Zigeunern‘, Pfuschern und dem vor witzigen, ja vielmehr 
abgeschmackten Scharfsinn der Umschläge machenden Weiblein‘];850 unter die 
„monstris“ zählt er „atheos atque Judæos“.851 Durch die Entlarvung der ‚fal-
schen‘ sollen die ‚wahren‘, gelehrten Mediziner umso heller scheinen und empor-
gehoben werden:

Hi omnes Medicinam, hoc est, Terrarum decus & Reipublicæ columen, vel inscitia corrum-
punt, vel impietate infamant. Digni proinde, qui sicut alieni nominis atque honoris rapto-
res, victimarum ritu ad tumulum Galeni mactentur; Medicis, quemadmodum Simiæ ægris 
leonibus, objecti. Sacrificent alii gallum Æsculapio: Ex Poëta Popa factus, potius profanum 
hoc genus hominum, Satyrica securi percussum, immolandum putavi. Quantus decor 
assurget nobilissimæ Arti his probris recisis!

[‚Diese alle verderben durch Unwissenheit oder bringen durch Gottlosigkeit die Medizin in 
üblen Ruf, welche die Zierde der Erde und die Stütze des Gemeinwesens ist; sie, die wie Räuber 
eines fremden Titels und Ruhms am Grabhügel des Galen nach Sitte der Opfertiere geschlach-
tet werden sollten, verdienen es daher, den Ärzten wie Affen den missvergnügten Löwen vor-
geworfen zu sein. Mögen andere dem Aesculap einen Hahn opfern! Aus dem Dichter zum 
Opferdiener gemacht, glaubte ich vielmehr, dass dieser ruchlose Menschenschlag, nachdem 
er mit satirischem Beil hingestreckt worden war, geopfert werden musste. Welch große Zier 
wird sich für die vorzüglichste Kunst aus dieser getilgten Schmach erheben!‘]

Statt ‚Heiterkeit‘ verfolgt Balde ein moraldidaktisches Schmähprogramm, das 
Medizin als exklu sive Wissenschaft akademisch gebildeter Männer propagiert 
und ‚Trittbrettfahrer‘, wie fahrende Händler, Heiler, ‚Zigeuner‘, Juden sowie 
Frauen, die sich in die medizinische Sphäre wagten, diffamiert.852 Die neulateini-

849 Siehe dazu Classen: Barocke Zeitkritik, bes. S. 101 f., sowie Wiegand: Ethnische und religiö-
se Minoritäten, bes. S. 152–158.
850 Balde: [Vorrede], S. 369, Übers. ELB.
851 Ebd., S. 369, Übers. BMB. Das folgende Zitat ebd., S. 369 f., Übers. BMB.
852 Vgl. Wiegand: Zu Jacob Baldes Medizinersatiren, S. 252: „Kennzeichnend für die keinesfalls 
populäre Haltung Baldes und seine Ausrichtung auf das Selbstverständnis der akademischen 
Elite ist die Tatsache, daß er Formen der Volks- und Außenseitermedizin schroff ablehnt. Die 
Satiren spiegeln so die akademische Monopolisierung des Heilberufs im Kreis der humanis-
tisch gebildeten Ärzte“. Siehe dazu aus medizinhistorischer Sicht Barbara Elkeles: Medicus und 
Medikaster. Zum Konflikt zwischen akademischer und ‚empirischer‘ Medizin im 17. und frühen 
18. Jahrhundert. In: Medizinhistorisches Journal 22 (1987), S. 197–211. Elkeles weist bereits darauf 
hin, dass für Frauen im zeitgenössischen medizinischen Diskurs lediglich „untergeordnete[] und 
karitative[] Tätig keiten“ vorgesehen waren; verließen Frauen jedoch diesen „Kanon […], w[u]r  den 



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   419

sche Faktur der Sammlung verweist auf den Anspruch Baldes, der auch deutsch-
sprachige Dichtung vorlegte, mit seinen Satiren ein gleichsam paneuropäisches 
wie (lateinisch) gelehrtes, vornehmlich männliches Publikum zu erreichen.853

Baldes siebzehnte Satire wendet sich in 115 Hexametern „Contra mulierculas, 
virorum gloriam ac medicae laudis societatem usurpatis titulis aemulantes“, d. h. 
‚gegen die Weiblein, die der Ehre der Männer und der Teilhabe am medizinischen 
Ruhm mit anmaßenden Titeln nacheifern‘. Dass Horaz das Diminutiv ‚muliercula‘ 
in seinen Epoden als Bezeichnung für Prostituierte verwendet hatte,854 antizipiert 
bereits die Negativzeichnung, die hier Frauen zuteilwird, die medizinisch-wis-
senschaftliche Ambitionen verfolgen. Tatsächlich bewegt sich Balde mit seiner 
siebzehnten Satire wirkungs mäßig ganz im Stil der Moralsatire und hält sich 
stärker als bisher berücksichtigt an das antike Muster Juvenals.855 Die dialogisch 
angelegte Verssatire eröffnet fiktiv das Gespräch eines (männ lichen) Sprechers 

sie Opfer einer Polemik, die vor allem angeblich weibliche Eigenschaft hervorhebt: Aberglaube, 
Klatschsucht, Vorwitz, Zank- und Streit sucht, dreiste Dummheit und Falschheit“ (ebd., S. 201).
853 Dazu vgl. Behrens: Jacob Baldes Auffassung von der Satire, S.  118. – Die Transformation 
des literarischen Latein von der gelehrten Universalsprache zur gelehrten „Spielerei“ beschreibt 
Robert Seidel: Die ‚tote Sprache‘ und das ‚Original genie‘. Poetologische und literatursoziologi-
sche Transformationsprozesse in der Geschichte der deut schen neulateinischen Lyrik. In: Latei-
nische Lyrik der Frühen Neuzeit. Hg. von Beate Czapla, Ralf Georg Czapla, Robert Seidel. Tübin-
gen 2003, S. 422–448. – Eine Gesamt über setzung der Medicinae Gloria legte erstmals und wohl 
einzig der Theologe und Philologe Johann Neubig 1833 vor: Jakob Balde’s Medizinische Satyren, 
urschriftlich, übersetzt und erläutert von Johannes Neubig. 3  Tle, hier 1.  Teil. München 1833, 
S. 161–169. Weil Neubigs Übersetzung sehr frei (und darin durchaus ansprechend) ist, wird sie im 
Folgenden nur zum Abgleich konsultiert. Auch Dünnhaupt, Bd. 9.1, S. 393, nennt einzig diese 
Über setzung. Über Neubig (1799–[nach 1844]) ist kaum etwas bekannt, vgl.  Ingrid Bigler-Mar-
schall: [Art.] Neu big, Johann Baptist. In: Deutsches Literatur-Lexikon, Bd. 11, Sp. 155.
854 Siehe Hor. ep. 11, V. 23, sowie die Anmerkung von Niklas Holzberg: „Das hier gebrauchte 
Wort muliercula bezeichnet offensichtlich eine Prostituierte“ (Horaz: Sämtliche Werke, S. 687).
855 Den Einfluss Juvenals auf Baldes Satiren konturiert hat Aude Lehmann: La satire des mé-
dicins chez Balde. Réminiscenses juvénaliennes et réécriture personelle. In: Balde und die rö-
mische Satire. Balde et la satire romaine. Hg. von Gérard Freyburger, Eckard Lefèvre. Tübingen 
2005, S. 189–205, die Baldes siebzehnte Satire nur en passant (S. 199) nennt und vor allem auf 
Baldes fünfzehnte Satire ‚gegen Juden und Laienärzte‘ eingeht. – Für den starken Einfluss Juven-
als spricht auch Baldes anvisierte, aber wohl nie ausgeführte Satyra mulierum, contra viros, die 
ausdrücklich als Kontrafaktur zu Juvenals sechster Satire („opposita Satyrae Iuvenalis sextae“) 
gedacht war, vgl.  dazu den von Balde aufgestellten Elenchus möglicher Sujets: Jakob Balde: 
Elenchus.  In: Eckard Lefèvre: Jakob Baldes Expeditio Polemico-Poetica (1664). Eine satirische 
Verteidigung der lateinischen und neulateinischen Literatur. Einführung, Text, Übersetzung, 
Kommentar. Berlin, Boston 2017, S. 235–355, hier S. 307. Indem der Männersatire als Idee Nr. 320 
allerdings eine Virorum apologia. Sat. contra Satyram unmittelbar folgt, entschärft Balde die in-
tertextuelle Spielidee sogleich durch eine belehrende Einhegung.



420   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

mit einem (männlichen) Du, wobei die ersten zwei Verse als Expo sition dienen 
und den Sprecher im diskursiven Feld der frühneuzeitlichen Querelle des Sexes 
und speziell der Frage nach Frauenbildung verorten: 

Femineas cathedras praeceptoresque stolatos
Mirentur laudentque alii, sed non ego. […].

[‚Weibliche Lehrstühle und mit der Stola bekleidete Lehrer | mögen andere bewundern und 
loben, aber nicht ich.‘]856

Ausdrücklich wendet sich der Sprecher von dozierenden Frauen ab, wie sie 
Erasmus’ Colloquium bereits antizipierte. 

Argumentativ lässt sich Baldes Verssatire in acht Abschnitte gliedern:

I  1–2: Positionierung des Sprechers gegen ‚lehrende Frauen‘.
II  3–9: Perspektivierende Hinleitung zu Negativbeispielen mit positiven Gegenbildern 

Isotta und Ginevra aus Verona. Kritik: Stolz bei gelehrten Frauen größer als Scham.
III  10–43: Negativbeispiele: Gallas (akademisch begründeter) Stolz führt zu mangelnder 

Unterordnung unter Ehemann, die gelehrte Sulpicia ‚schwätzt‘ ununterbrochen.
IV 44–60: Vorstellung vermeintlicher weiblicher medizinischer Erfolge.
V  61–65: Lächerliche Entlarvung: Wenn die Frauen heimkehren, verrichten sie Hausar-

beit.
VI 66–73: Metapoetischer Dialog mit Rezipient. Apologie der Frauen?
VII 74–84: Hilfsarbeiten, die Frauen angemessen sind.
VIII 85–115: Schreckensbild der diabolischen Möchtegernmedizinerin in Männerkleidern.

Dass der Sprecher nicht etwa ‚schlechte‘ Ärztinnen schilt, sondern dezidiert 
Frauen, die sich anmaßen, Ärztinnen sein zu können, zeigt die misogyne Faktur 
der Satire, die sich offen in die Tradition der römischen Verssatire Juvenals stellt, 
der mit seiner sechsten ‚Weibersatire‘ einen Gründungstext der Frauensatire 
vorgelegt hatte.857 Dabei beschränkt sich die Verbindung nicht nur auf topische 
Ähnlichkeiten. Obwohl Balde im Vorwort zur Medicinae Gloria vorgibt, sich pro-
duktions ästhetisch von den indignationes Juvenals abzugrenzen, ist seine sieb-
zehnte Satire Juvenals Prätext sowohl strukturell als auch inhaltlich verpflichtet. 
Wenn ich die inter tex tuellen Juvenalbezüge im Folgenden aufzeige, soll damit 
zwar zum einen Baldes Verankerung in einer satirisch-misogynen Traditionsline 
deutlich werden, vor allem aber lässt sich zum anderen seine Aktualisierung der 
Frauensatire im zeitgenössischen Kontext nachvoll zie hen. 

856 Jacob Balde: Satyra XVII. Contra mulierculas, virorum gloriam ac Medica laudis societatem, 
usurpatis etiam titulis aemulantes. In: ders.: Opera Poetica Omnia. Bd. 4. Neudruck der Ausgabe 
München 1729. Hg. und eingel. von Wilhelm Kühlmann, Hermann Wiegand. Frankfurt am Main 
1990, S. 423–426, hier S. 423, V. 1 f., Übers. ELB.
857 Zu Juvenals sechster Satire vgl. Kap. II.4.2.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   421

In den Bahnen Juvenals steht der Neulateiner schon durch die dialogische 
Faktur, da ein Sprecher ein männliches ‚Du‘ fiktional adressiert. Außerdem arbei-
tet Balde, wie Juvenal, mit onomastischen Evokationen, indem weibliche Laster 
anhand exemplarisch genannter Frauen illustriert werden. Bereits Baldes erst-
genannte „Cornelia“ lässt sich im Sinne einer onomastischen Intertextualität 
als intertextuelle Markierung858 und Referenz an den Prätext lesen. Dass „Cor-
nelia“ mehr Wert auf ihren honor nominis als auf ihr Schamgefühl lege,859 erin-
nert an Juvenals Schelte der Gracchenmutter Cornelia, welcher er die ‚einfache‘ 
Venustina vorziehe: 

[…] malo,
malo Venustinam quam te, Cornelia, mater
Gracchorum, si cum magnis virtutibus adfers
Grande supercilium et numeras in dote triumphos.

[‚Lieber, viel lieber will ich eine Venustina als dich, Cornelia, o Mutter der Gracchen, wenn 
du zusammen mit deinen großartigen Tugenden auch gewaltigen Hochmut mitbringst und 
in deine Mitgift eure Triumphe einrechnest.‘]860

Die erotische Konnotation, die die paronomastische Verbindung der bevorzugten 
Venustina mit der Liebesgöttin Venus aufruft, übergeht Balde allerdings. Insge-
samt sind die Namen aller weiblichen Exempelfiguren lateinisch-romanischen 
Ursprungs („Cornelia  […] Isota  […] Gene bria  […] Prokuleja  […] Galla  […] Sulpi-
cia  […] Bassa  […] Leconia  […] Baccara […] Thelesilla“) und insofern meist eine 
Hommage an die römische Antike.861 Im Stil Juvenals baut auch Balde metapoe-
tische Kommentare in seine Satire, etwa wenn er die angebliche Notwendigkeit 
harter Worte beklagt („Ut ferus accusor crudusque Poëta! Quid autem?“ [‚Wie sehr 
werde ich angeklagt als wilder und grober Dichter! Warum aber?‘]862) und damit 
Juvenals pseudo-apologetische Auslassung imitiert.863

858 Zum Begriff der ‚Markierung‘ in der Intertextualitätstheorie siehe Ulrich Broich: Formen der 
Markierung von Intertextualität. In: Intertextualität. Formen, Funktionen, anglistische Fallstu-
dien. Hg. von Ulrich Broich, Manfred Pfister. Tübingen 1985, S. 31–47.
859 Vgl. Balde: Satyra XVII, V. 2–5: 

[…] plena
Invidiae atque odii res est Cornelia, magnum
Doctae nomen habens, & honorem nominis hujus,
Quam sanctum, cura servans majore, pudorem.

860 Iuv. sat. VI, 166–169, Übers. Niklas Holzberg.
861 Das gilt nicht für „Isota“ und „Genebria“; zu diesen beiden siehe meine Ausführungen im 
Folgenden.
862 Balde: Satyra XVII, V. 66, Übers. ELB.
863 Vgl. Iuv. sat. VI, 635–638.



422   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Neben der Dialogizität, den Namensnennungen und dem metapoetischen 
Gestus finden sich jedoch auch inhaltliche Anklänge an Juvenals sechste Satire. 
Wenn etwa Galla so sehr dem Grie chischen nachhängt, dass sie, selbst wenn 
sie sich kränkelnd hinlegt („recumbit“), Grie chisch hustet,864 alludiert Balde 
die freilich stärker sexualisierte Version Juvenals, in der Frauen gar „con cum-
bunt Graece“.865 Auch Sulpicias in Geschwätzigkeit übergehender Weingenuss 
ist struk turell und thematisch an Juvenals Darstellung römischer Frauen ange-
lehnt.866 So verbinden beide Satiren die trinksüchtige unmittelbar mit der gelehr-
ten Frau. Beidesmal wird dabei deren rote Gesichtsfarbe genannt, wobei Juven-
als Frau vor allem aufgrund einer erotischen Massage „rubicundula“ vor dem 
Weinfass erscheint;867 Baldes Sulpicia hingegen treibt der Wein selbst „rubore“ 
ins Gesicht.868 Beide Texte zeichnen sodann das Bild der Frau, die sich in Trink-
gefäße ‚schlängelt‘:

[…] nam sic, tamquam alta in dolia longus
deciderit serpens, bibit et vomit. […]

[‚Denn wie eine große Schlange, die tief 
runter ins Weinfass gefallen ist, trinkt und 
kotzt sie.‘]869

[…] In calices curvatur ut amphisbaena
In fluvium, nupsit Baccho vultusque rubore
Testatur, quantas fundo vacuaverit urnas. 

[‚Sie biegt sich in die Pokale wie die doppel-
köpfige Schlange in den Fluss, hat dem 
Bacchus sich vermählt und zeigt durch die 
Gesichtsröte an, wie viele Krüge sie von 
Grund auf geleert hat.‘]870

Während Juvenal die Schmähung der gelehrten Frau direkt an die Weinpassage 
anschließt, ver dich tet Balde Juvenals Argumentationsgang, indem er die Trinke-
rin mit der gelehrten Schwät zerin verflicht:

Potitat assiduo datque oscula cara lagenae.
Aut bibit aut loquitur sputumque volubile miscet.
Quondam etiam torto facit enthymemata nodo.

864 Vgl. Balde: Satyra XVII, V. 23–27:

Si quam ipsa minus belle valet atque recumbit,
Non communis eam vexat, sed Jonica tussis.
Sic tremulo supplantat Jonica verba palate.
Haec dialectus enim placet, et non Attica. Nunquam
Vulgari aut raro contenta es temina more.

865 Iuv. sat. VI, 191.
866 Vgl. Balde: Satyra XVII, V. 36–43, und Iuv. sat. VI, 425–456.
867 Iuv. sat. VI, 425.
868 Balde: Satyra XVII, V. 37.
869 Iuv. sat. VI, 431f., Übers. Niklas Holzberg.
870 Balde: Satyra XVII, V. 36–38, Übers. BMB.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   423

Vah! huic conveniens quis epistomium dabit ori 
Harpocrates? fluit ac pertusum est undique labrum.

[‚Unablässig bechert sie und gibt der Flasche zärtliche Küsse. Entweder sie trinkt oder sie 
spricht und mischt den rollenden Speichel. Manchmal stellt sie sogar Betrachtungen mit 
gewundenem Knoten an. Ha! Welcher Harpocrates (Genius des Schweigens) wird diesem 
Mund einen passenden Stöpsel geben? Es fließt und überall wurde die Lippe durchlöchert.‘]871

Der fließende Wein führt assoziativ zu fließenden Worten, welche die weiblichen 
Lippen in dop pelter Metaphorik zum Übersprudeln bringen.

Auch die sexuelle Konnotation ärztlicher Untersuchungen übernimmt Balde 
von Juvenal, wenn gleich er die Rollen der Akteure vertauscht: Während Juvenal 
Frauen evoziert, die sich gern vor Ärzten entblößen –

[…] illa voluptas
Summa tamen, quod iam calida matura iuventa
Inguina traduntur medicis, iam pectine nigro.

[‚Die größte Lust wird jedoch erreicht, wenn das Geschlechtsteil den Ärzten im bereits reifen 
Zustand und mit schwarzem Schamhaar ausgeliefert wird und der junge Mann bereits Lei-
denschaft empfindet.‘]872

– zeichnet Balde die lüstige Möchtegern-Ärztin, die besonders gern junge Männer 
untersucht:

Nec dubitat morbum quemcunque invadere lixæ,
Mensuramque manu venæ librare virilis[.]

[‚Und sie zögert nicht, sich einer jeden Krankheit des Marketenders anzunehmen und von 
Hand die Größe der männlichen Ader [Puls/Penis] abzuwägen.‘]873

Die doppeldeutige Wendung verhüllt nur scheinbar die Botschaft der wollüsti-
gen Frau, die sich un verzüglich dem männlichen Körper zuwendet. Ein transpo-
niertes Juvenal-Zitat enthält auch der Schluss von Baldes Satire, wenn die sich 
in medizinischen Belangen gelehrt wähnende Frau in ihrer ‚eigentlichen‘ Rolle 
zeigen soll: verkleidet als Mann. Wenn Juvenal den gelehrten Frauen bereits eine 
antike Version des Cross­Dressings geraten hatte –

nam quae docta nimis cupit et facunda videri
crure tenus medio tunicas succingere debet, 
caedere Silvano porcum, quadrante lavari.

871 Ebd., V. 39–43, Übers. BMB.
872 Iuv. sat. VI, 368–370, Übers. Niklas Holzberg.
873 Balde: Satyra XVII, V. 101 f., Übers. BMB.



424   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

[‚Denn eine Frau, die allzu gelehrt und redegewandt wirken will, soll besser gleich die 
Tunika bis zur Mitte des Beines hochbinden, ein Schwein für Silvanus schlachten und für 
das Bad nur einen Viertel-As zahlen‘].874 

– schmückt Balde seine Empfehlung zum habituellen Geschlechtswechsel noch 
aus:

Hoc agat, & mutet nomen. convicia dicat
Naturæ; tunicam & mitram, & redimicula ponat:
Vestituque novo Paduam se conferat. At ne
Sic quoque prodatur. lento conamine quadret
Verba loquens graviore sono: retroque capillos,
Quos habet, affigat mento; ac barbata vagetur
Muribus Alpinis medias succincta per urbes.

[‚Möge sie dies tun und ihren Namen ändern! Möge sie der Natur Schmähungen sprechen! 
Möge sie die Tunica, die Haube und das Haarband ablegen und sich in neuer Kleidung nach 
Padua begeben! Damit sie sich so aber auch nicht verrät, soll sie die Worte, die sie mit recht 
tiefer Stimme sprechen möge, mit ruhigem Bemühen vervollständigen und die Haare, die 
sie hat, soll sie von hinten dem Kinn anheften und so bebartet und mit Murmeltieren875 
umgürtet mitten durch die Städte streichen.‘]876

Frauen, die Ärztinnen sein wollen, verlassen, so Balde, mithin die ‚weibliche‘ 
Sphäre und sollten ihre Digression auch äußerlich markieren. Den Weg über die 
Alpen zur renommierten medi zi nischen Fakultät in Padua soll die medizinisch 
ambitionierte Frau folglich mit ihren Heilmitteln und zum Bart nach vorn gebun-
denem Haar, als Mann verkleidet, auf sich nehmen. Zu ihrer weiblichen Gender-
rolle jedenfalls passe ihr Anliegen nicht.

Die Durchsicht zeigt bereits, dass sich Balde nicht sklavisch an Juvenal hält, 
sondern den antiken Autor, durchaus aemulativ sowie im Sinne seiner program-
matisch postulierten novitas aktualisiert. Eine wesentliche Neuerung stellt freilich 
Baldes doppelte Einschränkung auf ‚medizinisch gelehrte Frauen‘ dar. Anders als 
das römische Muster verharrt Balde außerdem nicht in der Verächtlichmachung 

874 Iuv. sat. VI, 445–447, Übers. Niklas Holzberg.
875 So wurden dem Fett der Murmeltiere lange heilende Kräfte zugesprochen: „Man heilt damit 
Gliederreißen (Rheuma), Lähmung (Paracelsus), Sehnenzerrung und Muskeldehnung, Brand-
wunden, Frostbeulen, Lungentuberkulose (äußerlich und als Nahrungsmittel), Leibschneiden, 
Husten, Brustverhärtung, Hodenbrüche, ‚herzgesper‘ oder Abnehmen der Kinder, Kopfleiden (bei 
abnehmenden Mond)“ (Handwörterbuch des deutschen Aberglaubens.  Hg. unter bes.  Mitwir-
kung von E. Hoffmann-Krayer von Hanns Bächtold-Stäubli. 10 Bde. Berlin, Leipzig 1927–1942, 
Bd.  6, Sp. 630–632, hier Sp. 631), gleichzeitig wurden die Tiere vor allem von „ambulante[n] 
Schausteller[n]“ als „Kuriosa“ vorgeführt (DWb, Bd. 6, Sp. 379).
876 Balde: Satyra XVII, V. 104–110, Übers. BMB.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   425

negativer Frauen bilder. Ganz im Einklang mit dem zeitgenössischen Satire ver-
ständnis zeichnet der Sprecher auch weibliche Positivbilder.877 Dennoch über-
rascht das bereits zu Beginn verkündete Lob, das, nach tadelnden Worten über 
die ‚hochmütige‘ Cornelia, zwei Frauen durchaus unironisch zuge spro chen wird:

Laudo tuam Isotam, celebris Verona, tuamque
Laudo Veronam, cantata Genebria. […]

[‚Ich lobe deine Isotta, berühmtes Verona, und dein | Verona lobe ich, gepriesene Ginevra.‘]878

Bei den zwei genannten Veroneserinnen handelt es sich wohl um die adeligen 
Schwestern Isotta und Ginevra Nogarola (1418–1466 und 1419–1465).879 Diese 
hatte bereits Johann Frawenlob in seinem Lexikon Lobwürdige Gesellschaft der 
gelehrten Weiber (1633) aufgenommen:

Isota Novarella.) Eine Jnngfraw [sic] zu Verona in Italia/ ist in der Philosophia vnd Theolo-
gia trefflich gelehrt/ vnd eines hohen Verstandes gewesen/ wie sie dann vnter andern jre 
grosse Geschickligkeit in jhren Orationibus vnd Gesprächen/ die sie den beyden gelehrten 
Bäpsten Nicolao dem Fünfften/ vnd Pio dem Andern zugeschrieben/ herzlich bewiesen. Sie 
hat auch einen Dialogum geschrieben/ in welchem sie durch Colloquentes Disputiert/ ob 
Adam oder Eva zum höchsten vnd gröbsten gesündiget habe. Wie Ravius anzeiget.880

Genebria.) Ein Weib zu Verona in Italia/ zu den Zeiten Babst Pii deß Andern/ hat jhr einen 
vnsterblichen Namen mit jhrer Geschickligkeit gemacht/ sie hat köstlichi Lateinische Epis-
teln voller Lehr vnd Weißheit geschrieben/ vnd schöne Orationes gehalten.881

Die Wertschätzung, die den zwei hochgelehrten Frauen entgegengebracht wird, 
ist innerhalb der Satire durchaus paradox, gleichzeitig verbürgt sie die Ambiva-
lenz, die einer ‚späthumanistischen‘ Frauensatire eingeschrieben ist. Während 
Juvenal gelehrte Frauen pauschal abwerten konnte, ist dies für den humanis-
tischen Dichter problematisch. Vor allem die päpstliche Korrespondenz und 

877 Vgl. dazu auch Wiegand: Zu Jacob Baldes Medizinersatiren, S. 253, der konstatiert: „In Bal-
des Medizinersatiren hingegen wird regelmäßig dem als verkehrt apostrophierten Verhalten von 
Pfuschern und unfähigen Ärzten das positive Gegenbeispiel ohne alle Verfremdung affirmativ 
gegenübergestellt“. 
878 Balde: Satyra XVII, V. 6 f.
879 Zu den Schwestern siehe Lorenzo Carpanè: [Art.] Nogarola, Isotta. In: Dizionario Biografico 
degli Italiani. Hg. von Raffaele Romanelli, Mario Caravale. 100 Bde. Rom 1960–2020, hier Bd. 78 
(2013), S. 680–683.
880 [Anon., Ps. Frawenlob:] Die Lobwürdige Gesellschaft der Gelehrten Weiber, S. 24. – Auch 
das Frauenzimmer­Lexicon (1715) nahm die berühmte Veroneserin auf, vgl. Frauenzimmer-Lexi-
con 1715, Sp. 946 f.
881 [Anon., Ps. Frawenlob:] Die Lobwürdige Gesellschaft der Gelehrten Weiber, S. 21. – Auch sie 
findet sich im Frauenzimmer-Lexicon 1715, Sp. 652 f.



426   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

mithin das Vertrauen des ‚Heiligen Vaters‘ dürfte wohl dafür gesorgt haben, 
dass der Jesuit die italienischen Schwestern vordergründig von seiner Kritik aus-
nimmt. Die doppelte Betonung von deren Herkunftsort Verona kann jedoch auch 
als topo graphi scher Bann gelesen werden, der dieser Stadt die beiden Gelehr-
ten gönnerhaft überlässt, die eigenen Gefilde allerdings von gelehrten Frauen 
freihalten möchte. Indes findet sich in der sieb zehnten Satire nicht nur dieses 
Frauenlob; auch wird Frauen eine medizinische Hilfstätigkeit, darin zeitgenössi-
sche Diskurse aufgreifend, durchaus zugebilligt, etwa die fürsorgliche Kranken-
pflege (als Köchin, Bettmacherin, Hebamme).882 In wissen schaftlichem Sinne 
‚anspruchsvollere‘ Tätigkeiten allerdings darf sich eine Frau nicht anmaßen, wie 
der Sprecher in einer rhetorischen Frage ironisch unterstreicht:

[A]t quid in abstrusa penitus ratione medendi
Præsigne[s] æquare viros ac vincere gestit,
De Lauro et Quercu cum pondere nomen habente[s]?

[‚Aber warum begehrt sie, ausgezeichneten Männern, die von Lorbeer und Eiche ihren 
Namen mit Ansehen führen, in der tief und wohl verborgenen Lehre des Heilens gleichzu-
kommen und zu übertreffen?‘]883

Neben dem Angebot ‚positiver‘ Frauenbilder zeichnet sich Baldes Satire gegen-
über Juvenals Ausgangstext durch drei weitere Aspekte aus: Während seine Satire 
im Gegensatz zur antiken Vorlage stark desexualisiert ist, aktualisiert er sein Sujet 
in doppelter Hinsicht. So inkorporiert er zum einen die in der frühneuzeitlichen 
Querelle des Sexes virulente Herrschaftsthematik, etwa wenn Gallas Gelehrsamkeit 
zu ehelichen „lites“ avancieren884 („Nam quae docta velit mulier submittere fasces?“ 
[‚Denn welche gelehrte Frau würde die Rutenbündel sinken lassen wollen?‘).885 
Weil gelehrte Frauen ihrerseits Herrschaftsansprüche stellen könnten, gefährden 
sie die gesell schaft liche Ordnung, die auf einem heteronormativen, hierarchischen 
Prinzip beruht. Zum anderen nimmt Balde die durch den zeitgenössischen Hexen-
wahn stimulierte diabolische Inkri mi nierung der medizinisch gelehrten Frau auf, 
wenn gleich er die Anschuldigung in ein antik-mythologisches Gewand kleidet.886 
So überrage der ‚gefährliche‘ weibliche Wissenseifer gar jenen der Zauberin Medea:

882 Vgl. Balde: Satyra XVII, V. 74–84. – Den zeitgenössischen Diskurs konturiert knapp Elkeles: 
Medicus und Medikaster, bes. S. 200 f.
883 Balde: Satyra XVII, V. 85–87, Übers. BMB.
884 Ebd., V. 21.
885 Ebd., V. 22, Übers. BMB.
886 Auf die von Balde in die Frauensatire eingebrachte Hexenthematik verweist bereits Wie-
gand: Zu Jacob Baldes Medizinersatiren, S. 258 f., der den Hexenvorwurf allerdings als „neues 
Moment“ deutet, das Balde „in die satirische Frauenschelte“ einführe (ebd., S. 258).



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   427

Pluraque nosse cupit, quam sciverit usa dracone
Auriga virgo, gelidis Æetias Oris.

[‚Und sie will noch mehr wissen als die Tochter des Äetas (d.i. Medea) wusste, die sich als 
jungfräuliche Wagenlenkerin des Drachens in eisigen Gegenden bedient hatte.‘]887

Indem Balde die antike Lenkerin des Drachenwagens als Vergleichssubjekt her-
anzieht, wird die heilkundige Frau als gefährliche ‚Hexe‘ gebrandmarkt.

Doch neben zeitgeschichtlicher Aktualisierung entwirft Balde zweitens ein 
in dieser Form bei Juvenal nicht vorhandenes satirisches Kippmoment der Ent-
larvung, wenn Lecania nach belanglosen Reden („Nugae!“888) über selbstkreierte 
„pastillos“,889 die sie als Vorsitzende auf ge lehr ten Vereini gungen der Männer 
halten darf, nunmehr zu Hause die Treppe putzt:

Tu ride. Nam mox eadem Lecania, quanta-
Cunque tumet palmamque viris auferre laborat,
Fabula cum finita est et posuit caliendrum,
Vasa domi purgat scalasque et mollibus aptat
Staminibus radios et versat pollice fusum.

[‚Lache Du nur! Denn bald wäscht eben diese Lecania, wie sehr sie sich auch aufplustert 
und den Männern die Palme zu entreißen müht, sobald das Theaterstück beendet ist und 
sie die Perücke abgelegt hat, zuhause das Geschirr ab, fegt die Treppen, passt den weichen 
Kettfäden die Weberschiffchen an und dreht mit dem Daumen die Spindel.‘]890

Indem der Sprecher die ehrgeizige Rednerin mit der geforderten Hausfrau kon-
trastiert, soll die lächerliche Diskrepanz dieser zwei Welten hervorgehoben 
werden, wie die antizipierte Rezeptions haltung („Tu ride“) nahelegt. So sind 
Frauen, die vor Männern sprechen, für Balde nicht nur zu belächeln, sondern, 
als fabula entlarvt, durch eine exklusiv-männliche Lach gemein schaft un ironisch 
auszuschließen.

Tatsächlich ist Baldes siebzehnte Satire gegenüber Juvenals Vorlage gemäßigt 
und ambivalent, was vor allem ihrer zeitgenössischen Aktualisierung geschuldet 
ist: Weil de facto gelehrte Frauen wie Isotta und Ginevra Nogarola von kirchlicher 
wie humanistischer Seite geehrt und weil weibliche Dienste als untergeordnete 
‚medizinische Helferinnen‘ zeitgenössisch als wertvoll erachtet wurden, kann 
Juvenals misogynes Schmähprogramm im 17.  Jahrhundert nicht ausgeschöpft 
werden, wenn sich der Satiriker als Zeitkommentator versteht. Dennoch zeigt 

887 Balde: Satyra XVII, V. 91 f., Übers. BMB.
888 Ebd., V. 59.
889 Ebd., V. 57.
890 Ebd., V. 61–65, Übers. BMB.



428   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

vor allem die abschließende, an Juvenal angelehnte Cross­Dressing­Vision, dass 
Baldes Satire keineswegs eine Palinodie der ‚Weibersatire‘ darstellt. Das Schreck-
bild der Frau in Män ner kleidern erklärt all jene Frauen, die sich (medizinische) 
Bildung aneignen wollen, zu ‚Grenz überschreiterinnen‘ ihres Geschlechts und 
mithin Kritikerinnen der göttlichen Ordnung. Baldes Frauensatire propagiert ein 
konservativ-biblisches Frauenbild, das die Frau in eine unter geord nete Stellung 
zurückruft. Die Satire reagiert somit auf eine wachsende Frauen gelehr samkeit, 
der darüber unglückliche Männer mit einer nur vorgeblichen ‚satirischen Heiter-
keit‘ zu begegnen suchten. Baldes Juvenal-Rezeption markiert folglich auch die 
Krise einer humanistisch geprägten Frauensatire, die in der Tradition des römi-
schen Satirikers Juvenal steht.

5.3.2  Barocke Nachwehen? Luise Adelgunde Victorie Gottsched,  
Die Pietisterey im Fischbein-Rocke (1736)

1736 erscheint anonym Die Pietisterey im Fischbein­Rocke, die erst posthum von 
ihrem Mann Johann Christoph der Luise Adelgunde Victorie Gottsched, geb. 
Kulmus (1713–1762) zugeschrieben wurde.891 Im Zentrum der Komödie steht, 
wie der Untertitel angibt, die lächerliche Zurschau stel lung der „doctormäßigen 
Frau“. Die Komödie ist in der Forschung rege besprochen worden,892 auch weil 

891 Siehe [Luise Adelgunde Victorie Gottsched:] Die Pietisterey im Fischbein-Rocke. Komödie. 
Hg. von Wolfgang Martens. Bibliogr. erg. Ausg. Stuttgart [1968] 1996. Im Folgenden Seitenzahlen 
direkt im Text. – Zum gelehrten und dennoch ungleichen Paar siehe den Sammelband Diskurse 
der Aufklärung. Luise Adelgunde Victorie und Johann Christoph Gottsched. Hg. von Gabriele 
Ball, Helga Brandes, Katherine R. Goodman. Wiesbaden 2006.
892 Neuere Einzelstudien bieten Sylvia Schmitz-Burgard: Fashioning mind or body. Women’s 
choices in 1736. Luise Adelgunde Victorie Gottsched’s life in view of Die Pietisterey im Fischbein­
rocke, oder die Doctormäßige Frau. In: Daphnis 42.1 (2013), S. 237–263, Nicola Kaminski: Gott-
sched/in oder Umwege weiblicher Autorschaft. Die Vernünftigen Tadlerinnen – Die Pietisterey im 
Fischbein­Rocke; Oder die Doctormäßige Frau – Herr Witzling. In: Anonymität und Autorschaft. 
Zur Literatur- und Rechtsgeschichte der Namenlosigkeit. Hg. von Stephan Pabst. Berlin, Bos-
ton 2011, S. 89–127, Bettina Bannasch: Von Menschen und Meerkatzen. Luise Adelgunde Victo-
rie Gottscheds Pietisterey im Fischbein­Rocke. In: Pietismus und Neuzeit 35 (2009), S. 253–268, 
Hans-Peter Ecker: Antipietistische Satire und Dokument problematischer weiblicher Identität. 
Luise Adelgunde Victorie Gottscheds Die Pietisterey im Fischbein­Rocke; Oder die Doctormäßige 
Frau. In: Revista de filología alemana (16) 2008, S. 53–64, W. Daniel Wilson: Obedience. In: Pub-
lications of the English Goethe Society 77.1 (2008), S. 47–59, Barbara Becker-Cantarino: „Wenn ich 
mündig, und hoffentlich verständig genug seyn werde---“. Geschlechterdiskurse in den Lustspie-
len der Gottschedin. In: Diskurse der Aufklärung. Luise Adelgunde Victorie und Johann Chris-
toph Gottsched. Hg. von Gabriele Ball, Helga Brandes, Katherine R. Goodman. Wiesbaden 2006, 
S. 89–106, Paola Bozzi: ‚Heroine of scholarship‘ and woman writer. L.A.V. Kulmus Gottsched’s 
Die Pietisterey im Fischbein­Rocke; oder die doctormäßige Frau. In: Harmony in discord. German 



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   429

sie ein Paradox in sich birgt: In der ‚ersten Komödie der Aufklärung‘893 schilt eine 
‚doktormäßige‘ Frau „doctormäßige“ Frauen.894 So zeigen bereits Autorenpor-
träts des 18. Jahr hun derts Luise Gottsched als weibliche Gelehrte, wie etwa der 
1757 angefertigte Kupferstich des Leipzigers Johann Martin Bernigeroth [Abb. 47], 
der in einer Erweiterung des bekannten Ölgemäldes von Elias Gottlob Haußmann 
(um 1750), ‚die Gottschedin‘ im Dreiviertelporträt vor einem verglasten Bücher-
schrank positioniert. Während sie mit der rechten Hand die obere Lage ihres 
Korsett kleides umschlägt, ruht ihre linke Hand ausgestreckt auf einem Band von 
Addisons und Steeles Zeitschrift Spectator, deren Übersetzung ins Deutsche sie 
maßgeblich verantwortet hatte.895 Statt Hauß manns Blumengesteck ist auf ihrem 
Haupt, wenn auch versteckt, ein Lorbeer kranz zu er ken nen,896 der sich hinter 
ihrem Hals über die linke Schulter auf ihr Dekolleté schlängelt und sie mithin als 
bedeutsame Dichterin auszeichnet.897

women writers in the eighteenth and nineteenth centuries. Hg. von Laura Martin. Bern u. a. 2001, 
S. 69–93, Helga Brandes: Luise Adelgunde Victorie Gottsched, Die Pietisterey im Fischbein­Ro­
cke; Oder die Doctormäßige Frau. In: Dramen vom Barock bis zur Aufklärung. Stuttgart 2000, 
S. 200–223, Nancy Kaiser: In our own words. Dramatizing history in L.A.V. Gottsched’s Pietisterey 
im Fischbein­Rocke. In: Thalia’s daughters. German women dramatists from the eighteenth cen-
tury to the present. Hg. von Susan L. Cocalis, Ferrel Rose. In Zusammenarb. mit Karin Obermeier. 
Tübingen, Basel 1996, S. 5–15, Richard Critchfield: Beyond Luise Gottsched’s Die Pietisterey im 
Fischbein­Rocke oder die Doctormäßige Frau. In:  Jahrbuch für internationale Germanistik 17.2 
(1985), S. 112–120.
893 Vgl. bereits Günter Wicke: Die Struktur des deutschen Lustspiels der Aufklärung. Versuch 
einer Typologie. Bonn 1964, S. 125: „Die ‚Pietisterey im Fischbeinrock‘ (1736) ist das erste Lust-
spiel der Aufklärung; es begründet die Gattung und zeigt die polemischen Möglichkeiten, die 
sie bietet“.
894 So ist bisweilen versucht worden, das Stück als präfeministisches Manifest zu lesen, 
vgl. Bozzi: ‚Heroine of Scholarship‘, S. 77: „In making women aware that they are potentially 
equal to men, she [scil. Luise Gottsched] is providing what we now refer to as the rising of a 
feminist consciousness“.
895 Vgl. dazu Wolfgang Martens: Nachwort. In: Luise Adelgunde Victorie Gottsched: Die Pie-
tisterey im Fischbein-Rocke. Komödie. Hg. von Wolfgang Martens. Bibliogr. erg. Ausg. Stuttgart 
[1968] 1996, S. 151–167, S. 152.
896 Zum Lorbeerkranz als triumphales Insigne der Dichter siehe Emma Louise Brucklacher, Bas-
tian Max Bruck lacher: Lorbeerkranz. In: Compendium heroicum. Hg. von Ronald G. Asch, Achim 
Aurnhammer, Georg Feitscher, Anna Schreurs-Morét, publiziert vom Sonderforschungsbereich 
948 „Helden – Heroisierungen – Heroismen“ der Universität Freiburg. Freiburg 13.02.2020. DOI: 
10.6094/heroicum/lkd1.1.20200213.
897 Der ‚Digitale Porträtindex‘ verweist u. a. auch auf ein 1741 vom Schabkünstler Johann Jakob 
Haid angefertigtes Hüftbild im Dreiviertelprofil, das Luise Gottsched vor einer Bücherwand 
zeigt. Ihre rechte Hand schlägt eine Seite im seitlich links neben ihr aufgeschlagenen Buch um, 
vgl. <http://www.portraitindex.de/documents/ obj/33022011> [15.03.2022]. – Trotz ihrer Gelehr-
samkeit wurde Luise Gottsched zeitlebens allerdings nicht zur poeta laureata gekrönt, vgl. John 

http://www.portraitindex.de/documents/


430   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Abb. 47: Die Gelehrte: Luise Victorie Adelgunde Gottsched. Kupferstich von Johann Martin 
Berningeroth, Leipzig 1757, nach dem Gemälde von Elias Gottlob Haußmann.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   431

Wohl aufgrund der Poinierstellung für das Drama der Aufklärung wurde Die 
Pietisterey im Fisch bein­Rocke bislang vor allem im Lichte des 18. Jahrhunderts 
beleuchtet. Die literarische Tradition der Frau en satire mit ihrer spezifischen Aus-
formung der satirischen Darstellung (pseu do)ge lehrter Frauen ist dagegen kaum 
berücksichtigt worden.898 Ich möchte die Komödie im Folgenden, anknüpfend an 
Überlegungen von Nicola Kaminski zu Luise Gott scheds andro ny mischer Autor-
schaftsinszenierung,899 als performative Kritik der Übersetzerin an der weib-
lichen Gelehr ten satire lesen, die allerdings – darin paradigmatisch für die prote-
ische Gattung der Satire – durch ihr auch in der Frühaufklärung konsensfähiges 
Sujet ein Modell für weitere satirische Pietistinnen-Schelten bot, etwa Christian 
Fürchtegott Gellerts Lustspiel Die Betschwester (1745).900

Die Pietisterey ist indes kein ‚Originalwerk‘, sondern beruht auf der franzö-
sischen Vorlage Guil laume-Hyacinthe Bougeants: La Femme docteur, ou la théo­
logie janseniste tombée en quenouille (1690–1743), die Luise Gottsched bereits 
1732 auf Anregung Johann Gottscheds einsah und schließlich übersetzte.901 Die 
einbürgernde Bearbeitung, die die Handlung aus dem Paris der Jansenisten in 

L. Flood: The Laureation of Poets in the Holy Roman Empire. An Introduction. In: Poets Laureate 
in the Holy Roman Empire. A Bio-bibliographical Handbook. 4 Bde. Berlin, New York 2006, Bd. 1, 
S. xlvii–cclv, bes. S. ccxxxvii.
898 Freilich hat Martens darauf hingewiesen, dass „Bougeant und mit ihm seine deutsche Be-
arbeiterin manches Motiv der Komödie Molières verdanken. Die Satire auf die doctormäßigen 
Frauen, die sich voller Ambition der theologischen Gelehrsamkeit annehmen, ist offensichtlich 
in Molières Femmes Savantes vorbereitet“ (Martens: Nachwort, S. 159). Auf die satirische Dimen-
sion des Werks der ‚Gottschedin‘ hingewiesen hat in neuerer Zeit Hilary Brown: Luise Gottsched 
the Satirist. In: Modern Language Review 103.4 (2008), S.  1036–1050. Banasch macht auf die 
Aufnahme von Topoi der Gelehrtensatire in der Pietisterey aufmerksam, allerdings ohne auf eine 
Tradition der Satire weiblicher Gelehrsamkeit zu verweisen, vgl. Bannasch: Von Menschen und 
Meerkatzen, bes. S. 260 f.
899 So liest Kaminski Luise Gottscheds anonym-pseudandronymische Komödie weniger als 
überzeugte Pietisten schelte, „[d]enn ihre verborgene Autorin ist der lutherischen Orthodoxie 
sowenig zuzurechnen wie ihr darum wissender Gatte“ (Kaminski: Gottsched/in oder Umwege 
weiblicher Autorschaft, S. 106). Vielmehr gehe es hier um etwas anderes: „Jenseits der orthodo-
xen Verlachkomödie formuliert es einen exklusiven Appell an den Leser Gottsched, das für ihn 
allein auf einem inneren Schauplatz gegebene Stück Die Doctormäßige Frau in der zeitgenössi-
schen literarischen Öffentlichkeit zu verorten“ (ebd., S. 106 f.). So sei Luise Gottsched ja selbst 
„zu jenem Typus ‚klugseynwollendes Frauenzimmer‘“ zu zählen (ebd., S. 122).
900 Vgl. Brown: Luise Gottsched the Satirist, S. 1049.
901 Vgl. dazu den Brief von Luise Kulmus an Johann Christoph Gottsched vom 30. Mai 1732, in 
welchem sie auf die Anregung Bezug nimmt: „Sie verlangen meine Meynung über die Schrift: 
La femme Docteur ou la Théologie Janseniste tombée en Quenouille? Ich finde viel Aehnlichkeit 
unter den französischen Jansenisten und den deutschen heuchle ri schen Frömmlingen. Weder 
die einen noch die anderen haben meinen Beyfall. Ich werde mich hüten auf Nebenwege zu 



432   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

ein pietistisches Königsberg verlagert, weist nur wenige völlig eigenständige 
Zusätze auf.902 Der Komödie voran gestellt sind in der „Vorrede des Herausgebers“ 
zwei Briefe zwischen „Heraus geber“ und „Verfasser“, die neben poetologischen 
Überlegungen zur Satire und dem Hinweis auf den französischen Prätext eine 
anonyme männliche Autorschaft fingieren.903 So versichert der „Herausgeber“ 
dem „Verfasser“ seine Verschwiegenheit in Autorschaftsfragen und verbürgt die 
‚männliche‘ Legitimität der Satire: 

Denn was wollen die Gegner davon sagen? Ist es etwan eine Sünde, lächerliche Leute auszu-
lachen? […] Daher haben schon längst verständige Männer geurtheilet, man müsse solchen 
Schwärmern die Ehre nicht mehr anthun, ernstlich wider sie zu streiten; und würde besser 
thun, wenn man sie mit Satyrischen Waffen zu erlegen bemühet seyn würde. Dieses haben 
nun E.H. mit so glücklichem Erfolg ins Werck gerichtet, daß dadurch nothwendig einer 
unzehlbahren Menge verführter Seelen die Augen geöffnet werden können. (7)

Die „Antwort des Verfassers“ formuliert daraufhin ‚sein‘ Entsetzen: „Um GOttes 
Willen! […] was wird die Welt von mir gedencken?“  (8). Weil die Pietisterey im 
Fischbein­Rocke allerdings nicht vorrangig die „Schwärmer[]“, sondern die ‚doc-
tormäßige Frau‘ verspottet, treibt Luise Gott scheds Satirenübersetzung nicht 
zuletzt ein metapoetisches Spiel.

Der Inhalt des Fünfakters ist rasch zusammengefasst: Weil „Herr Glaube-
leicht“ auf Geschäfts reise ist und das Szepter seiner „Frau Glaube leichtin“ über-
tragen hat, meint diese nun im frauen freundlichen Pietismus ‚doctormäßig‘ 
walten zu können – auch was die von ihrer Tochter Luischen ersehnte Hochzeit 
mit „Herrn Liebmann“ anbetrifft. Indem sich Frau Glaubeleichtin aber vom Pseu-
do-Pietisten „Herrn Scheinfromm“, der statt einer frommen vor allem eine lukra-
tive Ehe für seinen Vetter „von Muckersdorff“ im Sinn hat, täuschen lässt, wird 
nicht nur pietistisches Gedankengut, sondern vor allem die sich gelehrt wäh-
nende Frau lächerlich gemacht. Die Lächerlichkeit besteht indes vornehmlich 
in ihrer Überzeugung, als Frau theologische Dis pute nachvollziehen und eigen-
ständig druckreife Texte verfassen zu können. Das formal weit gehend im Sinn 

gerathen und darauf irre zu gehen“ (Louise Gottsched – „mit der Feder in der Hand“. Briefe aus 
den Jahren 1730–1762. Hg. von Inka Kording. Darmstadt 1999, S. 31).
902 Vgl. Amédée Vulliod: La femme docteur. Madame Gottsched et son modèle française Bou-
geant, ou Jansenisme et Piétisme. Lyon 1912. Zum intertextuellen Vergleich siehe auch Martens: 
Nachwort, S. 157–162, sowie Michael Waters: Frau Gottsched’s Die Pietisterey im Fischbein­Ro­
cke. Original, Adaptation or Translation? In: Forum for Modern Language Studies 11.3 (1975), 
S. 252–267, der letztlich für die Einordnung als „essentially a trans lation“ votiert (ebd., S. 266). 
Eine Ausnahme bildet die Figur der ‚Frau Ehrlichin‘, die im französischen Ausgangstext keine 
Entsprechung findet, vgl. ebd., S. 258.
903 Vgl. [Gottsched:] Die Pietisterey, S. 5–10.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   433

von Johann Gottscheds Critischer Dichtkunst arrangierte Stück verkörpert mithin  
den Typus der frühaufklärerischen Verlachkomödie.904 Als ‚positive Frauenfigu-
ren‘ angelegt sind zwar die ‚lebenskluge‘ Magd Cathrine, die ‚tugendhafte‘ Toch-
ter Luischen sowie die ‚boden ständige‘ Dialektsprecherin Frau Ehrlichin.905 Für 
‚gelehrte‘ Frauen bleibt jedoch nur Spott.

Dass Frauen in pietistischen Bewegungen tatsächlich bedeutsame Rollen 
zukamen, ist immer wieder bemerkt worden.906 Dennoch gerät die Vorstellung 
der Pietisterey im Fischbein­Rocke zeit genössisch nahezu oxymorisch, wie auch 
ein Gespräch zu Beginn (I 1) zwischen Cathrine und Luischen verbürgt, in dem 
Cathrine die Heiratswillige auf etwaige Intrigen ihrer Schwester Dor chen auf-
merksam macht:

Jungfer Luischen. Was sagst du? Meine Schwester ist so tugendhafft! Sie ist mit lauter Reli-
gions-Zänckereyen beschäfftiget. Es scheint, daß sie die Welt recht ernstlich hasset. Sie 
kan sich ja kaum entschliessen einen Fischbein-Rock zu tragen. (I 1, S. 17)

Der vorgeblich ‚tugendhaften‘ Pietistin Dorchen ist mithin der ‚Fischbein-Rock‘ 
zu aufreizend. Hier klingt an, dass das Kleidungsstück noch wenige Jahre zuvor 
als erotische Raffinesse galt, wie etwa die Verse Auf Der Frauenzimmer Fisch­Bein­
Röcke aus Johann Georg Gressels Poetischer Fricassée (1715) andeuten, die 1724 
im Lustigen Moral­ und Satirischen Frauenzimmer­Cabinet abge druckt wurden.907 

904 Vgl.  dazu Martens: Nachwort, S.  156 f. Zu Johann Christoph Gottscheds poetologischen 
Überlegungen zur Komödie siehe rezent Stephan Kraft: Das Lustspiel als Ideal ohne Muster. Zur 
inneren Dynamik des Komödienkapitels in Gottscheds Critischer Dichtkunst. In: Johann Chris-
toph Gottscheds Versuch einer Critischen Dichtkunst im europäischen Kontext. Hg. von Leonie 
Süwolto, Hendrik Schlieper. Heidelberg 2020, S. 89–104.
905 Besonders Cathrine und Frau Ehrlichin sind in der Forschung immer wieder als Präfigura-
tionen ‚starker‘ Frauen figuren im Drama des 18. Jahrhunderts gelesen worden, vgl. etwa Bozzi: 
‚Heroine of Scholarship‘, bes. S. 79 f., die argumentiert, dass „Frau Ehrlichin and Cathrine use 
their intellect, and carry out a critique not readily accessible to the middle-class woman“ (ebd., 
S. 80), Becker-Cantarino: Geschlechterdiskurse, S. 95–97, die Frau Ehrlichin als „resolute, selb-
ständige Frauenfigur“ (ebd., S. 97) liest, und Bannasch: Von Menschen und Meerkatzen, S. 267, 
die Cathrine ein „strategisches Verhalten von politischer Klugheit“ (ebd.) zuspricht.
906 Vgl. etwa Critchfield: Beyond Luise Gottsched’s Pietisterey, bes. S. 112 f., sowie S. 116–119, 
der eine Diskrepanz zwischen der Negativzeichnung bei Luise Gottsched und der tatsächlichen 
Rolle der Frauen im Pietismus sieht.
907 [Gressel:] Poetische Fricassée, S. 101: 

Daß itzt das Frauen-Volck in Fischbein-Röcken gehet/
Macht/ weil ein angenehmer Wind/
Wenn sich bey ihnen Hitze findt/

An ihre Bein und Bauch ein kützelnd Lüfftgen wehet.

Vgl. außerdem die leicht variierte Version im Frauenzimmer-Cabinet 1724, S. 146.



434   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Die Ironie der Komödie besteht folglich darin, dass die ‚Pietis terey‘ im weltlich-
verführe rischen ‚Fischbein-Rocke‘ auftritt. Innerhalb dieser doppelt verkehrten 
Welt (des falschen weiblichen Pietismus) ist denn auch weibliche Gelehrsamkeit 
Pflicht, wie Cathrine der Verlobten zu bedenken gibt: „Allein, meynt sie, daß die 
Frau Glaubeleichtin sie einem Manne geben werde, ehe sie recht Doctormäßig, 
und in der Lehre vom wahren innern Christenthume des Hertzens recht befestigt 
ist?“ (I 1, S. 14 f.) Während ‚Frauengelehrsamkeit‘ als Merkmal der ‚lächerlichen‘ 
Frau Glaubeleichtin fungiert, die eine glühende Arndt-Verehrerin ist,908 wird im 
Umkehrschluss die naive „Jungfer Luischen“ vorgeblich zum Spiegel weiblicher 
Tugend. So jedenfalls legt es der Dialog der beiden Schwestern nahe: 

Jungfer Dorchen. Mich dünkt, Schwester, daß du nach dem Lesen dieses Buchs eben kein 
grosses Verlangen trägst.

Jungfer Luischen. Was soll ich denn lesen? Ich sehe, daß alle die Schrifften immer einerley 
sagen. Ein erschrecklich Klagen über die Orthodoxen; etliche Sprüche aus der Heil. 
Schrifft, oder aus Doctor Luthern, wohl oder übel angewandt; ein Haufen Geschrey 
vom verborgenen inneren Funcken, und allerley Geschwätze, was ich nicht verstehe; 
das ist alles, was ich darinnen finde.

Jungfer Dorchen. Was du nicht verstehst. Du must sehr dumm seyn.
Jungfer Luischen. Das kann wohl seyn. Mein Trost ist aber, daß ich hierinnen vielen 

andern Personen gleich bin, die man doch eben nicht für so gar dumm hält.
Jungfer Dorchen. Ja! Aber sie beschäfftigen sich mit lauter Kleinigkeiten.
Jungfer Luischen. Es ist wahr, sie bemühen sich nur, ihre Haushaltung zu bestellen; ihre 

Kinder zu erziehen; ihre Bediente zu regieren; und auf diese Art theilen sie ihre Zeit in 
die Häußlichen und Christlichen Pflichten ein: Ich glaube aber, daß man sie deswegen 
eben so hoch hält, als diejenigen, welche sich bemühen über Dinge zu vernünffteln, 
die sie nicht verstehen. (I 3, S. 23 f.)

Das doppeldeutige Gespräch über das ‚Verständnis‘ überblendet die angebliche 
‚Unverständlich keit‘ der pietistischen Lehre mit dem angeblichen ‚Unverstand‘ 
der Frauen. So liegt die Ironie der Szene darin, dass Luise die pietistischen Schrif-
ten nicht deswegen nicht versteht, weil sie „dumm“ ist, sondern weil pietistische 
Schriften, so die satirische Argumentation, per se unver ständ lich seien.

Die autoritative männliche Instanz der Komödie bildet indes der Schwager 
der Frau Glaube leich tin, „Herr Wackermann“, der seine Abneigung gegen den 
Pietismus wiederum mit topischen Argumenten gegen Frauengelehrsamkeit 
überblendet:

908 So gehören Johann Arndts (1555–1621) vier Bücher vom wahren Christentum zu den Urtexten 
des Pietismus.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   435

Herr wackermann. Ich will nicht sagen, daß Scheinfromm ein dummer Mensch ist, der 
nichts weiter als einige heilige Geberden an sich hat. Ich sage nur, daß, seit der Zeit die 
Frau Schwester ihr Vertrauen auf ihn gesetzt haben, ihr gantzes Haus-Wesen im Verfall 
geräth. Das Gesinde kriegt keinen Lohn; die Töchter werden nicht versorgt; ihr Haus 
ist der allgemeine Sammelplatz von den närrischen Schmieralien und Leuten, die nur 
in der Stadt sind: Und da sie vormahls auf meinen Rath noch etwas gaben, so geben 
sie sich jetzo kaum die 
Mühe, mich anzuhören. (I 4, S. 28)

Statt die pietistische Lehre inhaltlich oder Herrn Scheinfromm grundsätzlich zu 
kritisieren, weist der Schwager Frau Glaubeleichtin auf ihren im Zuge ihrer neuen 
Geistlichkeit vernach lässigten Haushalt und mithin auf die für ihr Geschlecht 
vorgesehene häusliche Sphäre hin. So rät er seiner Schwägerin, sich mimetisch 
an „andere[n] Frauens“ zu orientieren:

Herr Wackermann. In Wahrheit, Frau Schwester! Sie haben vor ihrer Aufführung schlechte 
Ehre in der Welt. Sie thäten viel besser, wenn sies wie andere Frauens machten, die 
sie kennen; welche, ohngeacht sie sehr klug sind, sich dennoch eine Ehre daraus 
machen, von den Religions-Streitigkeiten nichts zu wissen. Wozu Hencker stecken sie 
denn immer mit allerley Weibern und Pietisten zusammen, mit welchen sie die Theolo-
gischen Facultäten, die Schrifften der Wittenberger und Rostocker, und sonst hundert 
andere Dinge, davon sie nichts verstehen, verachten oder loben? Was würde doch die 
Welt sagen, wenn sie sich eben so in die Juristerey mischen wollten, als in die Theolo-
gie? Würde man sie nicht auslachen?

Frau Glaubeleichtin. Sie müssen uns für sehr dumm halten.
Herr Wackermann. Für dumm? Nein! Sie wissen alles, was sie wissen sollen: nehen, stri-

cken, sticken, und viele andere Sachen, die ihrem Geschlechte zukommen. Sie haben 
auch Verstand; und ich glaube, daß sie mehr haben, als viele andere Frauen, ja, als 
viele Männer: Aber von der Theologie wissen sie nichts. (I 6, S. 34)

Obwohl Herr Wackermann der Schwägerin zwar durchaus „Verstand“ zubilligt, solle 
sie diesen in jenen Gebieten einsetzen, die traditionell für Frauen vorgesehen seien: 
„nehen, stricken, sticken“. Die Argumentation Wackermanns knüpft zwar insofern 
an die philogyne Traditionslinie Agrippas von Nettesheim an, als er den weibli-
chen ‚Verstand‘ vorgeblich rühmt. Da seine ‚zwar-aber‘-Volte Männern und Frauen 
als grundsätzlich verstandesmäßig gleichwertigen Geschöpfen allerdings unter-
schiedliche Sphären zuweist, zeigt sich eine für die Aufklärung paradigmatische 
neue misogyne Haltung, die den vormodernen ‚Geschlechterkampf‘ nur scheinbar 
hinter sich gelassen hat. Frau Glaubeleichtin, die ihrem sprechenden Namen auch 
deshalb entspricht, da sie meint, als Frau im männlichen Diskurs mitsprechen zu 
können, stellt die kategorialen Verweise ihres Schwagers allerdings in Frage:

Frau Glaubeleichtin. Und warum nicht? Vielleicht weil ich nicht in Rostock studiret habe? 
Giebt denn der schwartze Priester-Rock und Mantel diese Gelehrsamkeit? Muß man 
denn so gar gelehrt seyn, um die Geheimnisse und Grund-Sätze der Religion zu wissen? 



436   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Und die Sätze von dem innern Funcken, von der Versenckung der Seelen in GOtt, von 
der Unmöglichkeit, daß ein Wiedergebohrner sündigen könne, einzusehen? Ach, Herr 
Bruder! Wer die Bücher von unsern Herren gelesen hat, der versteht von der Theologie 
viel mehr, als sie dencken. Fragen sie nur Cathrinen. (I 6, S. 34 f.)

Die intendierte Lächerlichkeit der Frau Glaubeleichtin offenbart ihre vermeint-
lich naive Überzeugung, auch Frauen könnten „Gelehrsamkeit“ aus be däch tiger 
Lek türe extrahieren, sowie ihre Annahme, die Magd Cathrine könne in dieser 
Frage als gewichtige Autorität fungieren.909 Sodenn manifestiert sich die schein-
bar inhärente ‚Bösartigkeit‘ der Frau als Normen über schreiterin auch in ihrer 
Ansprache an Luischen:

Frau Glaubeleichtin. Ach! ich verstehe dich nur gar zu wohl, du Raben-Aas! […] Hast du 
wohl schon das geringste in dem Buche gelesen, was ich dir gab?

[…]
Frau Glaubeleichtin. Was du daraus lernst? Du dummes Thier!
[…]
Jungfer Luischen. Behüte mich GOtt dafür, Mama. Ich verehre alles das, als heilige Sa -

chen; aber ich sehe nicht, was ich mich drein zu mischen habe; und ob überhaupt ein 
Frauenzimmer – – – –. (I 6, S. 30–32)

Indem Frau Glaubeleichtin sich durch ihre grobe Wortwahl als scheinheilig ent-
larvt, stellt Luis chens Schlussfolgerung nicht etwa die pietistischen Ansichten, 
sondern erneut ausschließlich die Legitimität weiblicher Beschäftigung mit theo-
logischen Themen in Frage.

In diesem Zusammenhang aufschlussreich ist auch die Darstellung des weib-
lichen Gesprächs kreises, in welchem Frau Glaube leichtin, Frau Zanckenheimin 
und Frau Seuffzerin als theo logische Trias über das Thema der „Wiedergeburt“ 
disputieren und mithin „diesen Herren zeigen [wollen], daß wir klüger sind, als 
sie“.910 Durch sprachliche Männer-Mimesis versuchen sie, Jacob Böhmes mys-
tisch-theosophische Vorstellungen nachzuahmen und streiten um die Bedeutung 
des „süsse[n] Quell-Wasser des Hertzens“ (IV 1, S. 86). Ihre drei konfligierenden 
Definitionen werden folglich auch Herrn Scheinfromm vorgetragen, der aller-

909 Mit ihrer Antwort („Ja, gewiß! Ich habe zwar nicht so viel Verstand, als Frau Glaubeleichtin, 
daß ich die Theologie so gut fassen könnte; aber so viel getraue ich mir doch zu, daß ich ein Ad-
vocat beym Hof-Gerichte seyn könnte“ [(Gottsched:) Die Pietisterey, I 6, S. 35]) zeigt sich Cathrine 
insofern als ambivalente Figur in der Verlachkomödie, als diese sowohl weiblichen Hochmut 
oder auch ferventen Geschlechterkampf alludieren kann. Gleichzeitig passt wenig ins Bild, dass 
Cathrine hier als ‚Verbündete‘ der ‚Lächerlichen‘ auftritt – sofern die Äußerung nicht als voll-
ständig ironisch zu deuten ist.
910 Vgl. ebd., IV 1, hier S. 85.



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   437

dings angesichts des Publikations vorhabens der Frauen auf männliche Autoritä-
ten verweist: „Wie? Und wollen Glaubens-Artickel machen, ohne die Einwilligung 
unserer Herrn zu haben. Ich bin ihr Diener: Damit habe ich nichts zu thun“ (IV 2, 
S. 97). So zeigt auch der vorgebliche Pietist Scheinfromm eine misogyne Haltung, 
die ihn mit Herrn Wackermann verbindet, welcher erneut die ‚Schicklichkeit‘ 
gelehrter Frauen in Frage stellt: „Aber glauben sie denn, daß es sich vor sie 
schickt, von solchen Dingen zu reden?“ (IV 7, S. 113). 

Die Pietisterey im Fischbein­Rocke überblendet die Frauen- mit der Pietis-
tensatire, indem misogyne Topoi und Argumentationsstrukturen herangezogen 
werden, um vorgeblich die pietis tische Strömung zu kritisieren. Statt theolo-
gisch zu argumentieren, wird allerdings konsequent die Inadäquatheit weibli-
cher Gelehrsamkeit hervorgestellt. Das schiefe Bild der ‚lustfeindlichen‘ Pietis­
terey, die einen modisch-aufreizenden Fischbein­Rock überzieht, verweist so auf 
eine dem Stück inhärente Schieflage. Dennoch wurde die Satire in einer Rezen-
sion, die 1736 in den Nieder sächsischen Nachrichten von gelehrten neuen Sachen 
erschien, positiv als satirische „Comödie gegen die Pietisten“ aufgenommen.911 
Dass womöglich Johann Christoph Gottsched – ein langjähriger Förderer auch 
der Dichterin Christiana Mariana von Ziegler (1695–1760), die 1733 als erste Frau 
im Alten Reich von einer Universität zur Dichterin gekrönt worden war912 – die 
Besprechung unter dem Pseudo nym „Martin Theilrecht“ lanciert hatte, vermutet 
auch Nicola Kaminski.913 Die Apologie der Satire („Wer aus eingebildeten Vorur-
theil weder Satyre noch Comödie vertragen kan, der muß solche Sachen weder 
lesen noch tadeln, weil er sie nicht versteht.“914) erwähnt das in der Komödie pro-
minente Thema der weiblichen Unverständnis mit keinem Wort. Dass die Deutung 
als ‚Pietistenkritik‘ Anklang fand, zeigt nicht zuletzt das eingeschlagene Fenster 
im Haus des Hamburger Pastors Erdmann Neumeister (1671–1756), der zeitweilig 
als Verfasser gehandelt wurde.915 Nun ist es unredlich, aus nicht Vorhandenem 
auf heimlich Gemeintes zu schließen. Ob Luise Gottsched durch ihre übersetzte 
Frauensatire ihrem Mann kontrastiv die Gelehrsamkeit beweisen wollte oder sich 
als Ausnahme eines grundsätzlich ungelehrten Weib lich keitsideals sah, ob sie 

911 Siehe Martin Theilrecht: [Rez. zur Pietisterey im Fischbein­Rocke]. In: Niedersächsische 
Nachrichten von gelehrten neuen Sachen 82 (1736), S. 691–694, hier S. 693. Ein Faksimile-Nach-
druck findet sich in Kaminski: Gottsched/in oder Umwege weiblicher Autorschaft, S. 124–127.
912 Vgl. dazu Sabine Koloch: Anerkennung im Zeichen der Aufklärung. Zur Entstehung der Me-
daille auf die poetische Krönung von Christiana Mariana von Ziegler, angeboten von den Me-
dailleuren Vestner in ihrem Nürnberger Verlag. In: Marburger Jahrbuch für Kunstwissenschaft 
42 (2015), S. 199–220.
913 Vgl. Kaminski: Gottsched/in oder Umwege weiblicher Autorschaft, S. 103, Anm. 50.
914 Theilrecht: [Rez. zur Pietisterey], S. 692.
915 Vgl. Martens: Nachwort, S. 155.



438   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

tatsächlich eine metapoetische Kritik der Frauensatire liefern wollte oder ob sie 
die satirische Übersetzung als devoten Treuebeweis anfertigte, muss daher offen-
bleiben. Indem die gelehrte Luise Gott sched einen französischen Ausgangstext 
über die lächer liche Femme docteur ins Deutsche über setzte, führte die Komödie 
zumindest performativ die darin vor gebrachten miso gynen Argu men tations-
strukturen faktisch ad absurdum und machte sie gleichzeitig salonfähig. So steht 
mit der Pietisterey im Fischbein­Rocke ein in Bezug auf Genderrollen zumindest 
ambivalenter Text am Beginn der Auf klärungs literatur, in dem die Spuren früh-
neu zeitlicher Frauensatiren noch merklich zu erken nen sind.


