
4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   305

der Vorrede genannten Schlagworten „Frömmigkeit“ und „Treu“ zum Vaterland 
eher entspricht als die Adimari-Übersetzungen.515 

Indem Abschatz Adimaris Verse amplifiziert und moralisiert, fügt der Schle -
sier die Schertz­Sonnette in die deutschsprachige satirische Produktion ein. 
Doch bietet die bereits dem Prätext ein geschriebene ‚ethische Dimension‘ auch 
hier bloß einen willkommenen Vorwand. Die ‚hässliche Frau‘ als Gegenstand 
satirischen Schreibens dient Abschatz zwar vorgeblich der Moraldidaxe, tat-
sächlich wird sie hier metapoetisch verhandelt, wie schon das Vorwort anti-
zipiert. Indem Abschatz’ Verse auf ‚weib liche Hässlichkeit‘ abheben, um sie 
in einer offensichtlich rhetorischen Anstrengung zu einem Lob umzumünzen, 
erweisen sich die Schertz­Sonnette als metapoetisch versiertes Spiel mit der 
Frauen satire: Die misogyne Kritik wird zitiert, moralisiert und gleichzeitig iro-
nisch  subvertiert.

‚Hässlichkeit‘ als Zuschreibungskonstrukt fasziniert, auch weil darin das 
Verhältnis von ‚Innen‘ und ‚Außen‘, von Schein und Sein auf den Plan tritt. ‚Weib-
liche Hässlichkeit‘ wird so zum elastischen Sujet für die satirische Produktion im 
Spannungsfeld zwischen moralischer Prägung, misogynem Lachanlass und ero-
tischer Wollust. Eindrücklich zeigt sich an diesem Genderaspekt, wie idealisierte 
Schönheitsvorstellungen, vor allem das petrarkistische Frauenlob, in satirischen 
Gattungen zitiert, variiert und in misogyne Schmähungen verkehrt werden. Die 
metapoetisch-ironische Aufwertung des satirischen Sujets bei Abschatz verbürgt 
die produktive Aufmerksamkeit, die frühneuzeitliche Literaten aus ganz Europa 
dem misogynen Lachanlass der zum Objekt degradierten, als ‚hässlich‘ markier-
ten ‚Frau‘ entgegen brachten. Indem sie ‚hässliche Frauen‘ satirisch vorführen, 
affirmieren Frauensatiren vor allem männlich-literari sche Projektionen weibli-
cher ‚Schönheit‘.

4  Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ 
und ‚Strahl-Hexen‘

Hexen haben in der Frühen Neuzeit Konjunktur. Ein Stigma haftet der Hexe 
bereits im Alten Testament an, das im 2. Buch Mose zu deren Tötung aufruft („DJE 
Zeuberinnen soltu nicht leben lassen“ [Ex 22,17]). Anders als es die generalisie-
renden Plural-Übersetzungen der Septuaginta wie der Vulgata nahelegen, ist der 
tödliche Aufruf schon im hebräischen Urtext spezifisch auf die weib liche Hexe 

515 Siehe Christian Gryphius: [Vorrede:] Hochgeneigter Leser. In: Abschatz: Poetische Uberset-
zungen und Gedichte, Fol. )(8r.



306   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

bezogen, was Martin Luther in seiner wirkmächtigen Übersetzung aufnahm.516 
So forderte der Reformator auch in seinen Tischreden, „keine Barmherzigkeit“ 
für die Hexen walten zu lassen, und ließ verlauten, er wolle „sie [scil. die Hexen] 
selber verbrennen“.517 Das alt testa mentliche ‚Weib von Endor‘,518 das König Saul 
den Unterwelt-Kontakt zum verstorbenen Propheten Samuel ermöglicht, wurde 
im 17.  Jahrhundert zunehmend zur Hexe stilisiert,519 wie die Nachtszene (um 
1670) von Johann Heinrich Schönfeld und Gabriel Ehinger zeigt [Abb.  29]. Im 
Gegensatz zu den vollständig bekleideten Männern, vorne links Prophet Samuel 

516 Dazu siehe Rüdiger Schmitt: „Eine Hexe sollst Du nicht am Leben lassen“ (Exodus 22,17). 
Das Hexerei stigma im Alten Testament und seiner Umwelt. In: Wege der Freiheit. Zur Entstehung 
und Theologie des Exodusbuches. Die Beiträge eines Symposions zum 70. Geburtstag von Rai-
ner Albertz. Hg. von Reinhard Achenbach, Ruth Ebach, Jakob Wöhrle. Zürich 2014, S. 175–187, 
bes.  S.  179–184. So sei „[n]ach gemein vorderorientalischer Vorstellung […] eine böse zauberi-
sche Person oftmals eine Frau: Die weibliche Hexe ist in Mesopotamien die paradigmatische 
Schadenszauberin“ (ebd., S. 180). Schmitt verweist allerdings auch auf den Fall der umstrittenen 
Herrschaft der Königin Isebel (1Kön 9,22), in dem der Hexereivorwurf dazu diente, deren Legiti-
mität in Frage zu stellen, und deutet Hexenvorwürfe „primär als Krisenphänomen“ (ebd., S. 184).
517 Martin Luther: Milchdiebin. In: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamt ausgabe. 4 Abtei-
lungen. Weimar 1883–1929, Abt. 2: Tischreden, Bd. 4, Nr. 3979, S. 51 f., zu den Zitaten siehe ebd., 
S. 52. – Zu Luthers ambi valenter Haltung zu Hexen und Hexenglauben siehe die Beiträge von Jörg 
Haustein: Martin Luthers Stellung zum Zauber- und Hexenwesen. Stuttgart u. a. 1990 und Kai 
Lehmann: Hexenwahn und Hexenverfolgung als Folge der Reformation? In: Negative Implika-
tionen der Reformation? Gesellschaftliche Transformationsprozesse 1470–1620. Hg. von Werner 
Greiling, Armin Kohnle, Uwe Schirmer. Köln u. a. 2015, S. 255–282, sowie den Sammelband Mit 
dem Schwert oder festem Glauben. Luther und die Hexen. Hg. von Markus Hirte, Wolfgang Beu-
tin. Darmstadt 2017. 
518 Siehe 1Sam 28, 3–25, bes. 7–14: „DA sprach Saul zu seinen Knechten/ Sücht mir ein Weib/ die 
einen Warsager geist hat/ das ich zu jr gehe/ vnd sie frage. Seine Knechte sprachen zu jm/ Sihe/ 
zu Endor ist ein Weib/ die hat einen Warsager geist. Vnd Saul wechselt seine Kleider/ vnd zog 
andere an/ vnd gieng hin vnd zween andere mit jm/ vnd kamen bey der nacht zum weibe/ Vnd 
sprach/ Lieber/ weissage mir durch den Warsager geist/ vnd bringe mir erauff den ich dir sage. 
Das weib sprach zu jm/ Sihe/ du weissest wol/ was Saul gethan hat/ wie er die Warsager vnd Zei-
chendeuter ausgerottet hat vom lande/ Warumb wiltu denn meine Seele in das netze füren/ das 
ich ertödtet werde? Saul aber schwur jr bey dem HERRN/ vnd sprach/ So war der HERR lebt/ Es 
sol dir dis nicht zur missethat geraten. DA sprach das Weib/ Wen sol ich dir denn erauff bringen? 
Er sprach/ Bringe mir Samuel erauff. Da nu das weib Samuel sahe/ schrey sie laut/ vnd sprach 
zu Saul/ Warumb hastu mich betrogen? du bist Saul. Vnd der König sprach zu jr/ Fürchte dich 
nicht/ Was sihestu? Das weib sprach zu Saul/ Jch sehe Götter er auffsteigen aus der erden. Er 
sprach/ Wie ist er gestalt? Sie sprach/ Es kompt ein alter Man erauff/ vnd ist bekleidet mit einem 
Seidenrock“.
519 Siehe dazu die Ausführungen von Charles Zika: Recasting Images of Witchcraft in the Later 
Seventeenth Century. The Witch of Endor as Ritual Magician. In: Gender and Emotions in Medie-
val and Early Modern Europe. Destroying Order, Structuring Disorder. Hg. von Susan Broomhall. 
Farnham 2015, S. 147–172.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   307

Abb. 29: Saul spricht mit Samuels Geist bei der ‚Hexe‘ von Endor. Zeichnung von 
Johann Heinrich Schönfeld auf dem Probedruck des Kupferstichs seines Schülers 
Gabriel Ehinger, 42,7 x 31,5 cm, um 1670.

und rechts vorne kniend Saul, ist die weibliche hochgewachsene Gestalt nur 
mit einem Lendenschurz bekleidet, ihre schlaffen Brüste hängen ebenso wie die 
strähnigen Haare herab. Die Hexe, die durch ihren Schatten noch unheimlicher 
erscheint, vermittelt zwischen den aus ihren Sarkophagen steigenden Leichen. 
Am Boden ist ein Zodiakus zu sehen, auf dem Knochen und Reptilien eingezeich-



308   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

net sind, auch eine Eule als Symbol dunklen Wissens beobachtet das Geschehen. 
Zwar kannte bereits das Alte Testament ‚böse‘ Hexen und Schadenszauber.520 
Dennoch zeigt die ‚Verhexung‘ der Frau von Endor die große Popularität, die dem 
Konzept in der Frühen Neuzeit zukam. Eine antike Präfiguration für frühneuzeit-
liche Hexenvorstellungen bot außerdem die mythologische Zauberin Medea, wie 
die Radierung von Johann Wilhelm Baur (1681) [Abb. 30] verbürgt: Indem Medea 
in einem Zodiakus neben einem offenen Kessel kniet, über dem drei teuflische 
Figuren ihr Unwesen treiben, avanciert der mythologische Stoff in der aktualisie-
renden Dar stellung zur antiken Verankerung der die Frühe Neuzeit prägenden 
Hexen obsession.521 Als ‚europäischer Archetypus‘ der Hexengedichte können 
Horaz’ an die Zauberin Canidia gerichteten Epoden gelten, in welchen die dämo-

520 Zur alttestamentlichen Hexereivorstellung siehe Schmitt: „Eine Hexe sollst Du nicht am 
Leben lassen“ sowie Daniel Schwemer: Abwehrzauber und Behexung. Studien zum Schaden-
zauberglauben im alten Mesopotamien. Wiesbaden 2007, bes. S. 247–254, sowie 277–281.
521 Zur frühneuzeitlichen Hexenikonographie siehe Kap. III.4.2.3.

Abb. 30: Aktualisierende Ikonographie: Die Hexe Medea [„Aeson decrepitus fit iunior“ (‚Der 
abgelebte Aeson wird verjüngt‘)]. Radierung von Johann Wilhelm Baur (1681).



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   309

nische Attribution sowohl mit irdischen Herrschaftsansprüchen als auch mit 
sexuellen Verlockungen verschränkt wird.522

Die biblisch präformierte Vorstellung, dass sich Menschen und insbesondere 
Frauen dem Teufel unterwürfen523 und mit Schadenszaubern Unheil anrichteten, 
durchzieht auch früh neuzeitliche Frauensatiren, in denen sich misogyn-satiri-
sche mit dämonologischen Diskursen überschneiden. Exemplarisch bezeugen 
diese satirische Diskursmischung die Verse des in Regensburg und Linz tätigen 
Kantors Johann Kraut (Brassicanus) (1570–1634),524 welche die ‚böse Frau‘ in den 
Zuständigkeits bereich des Teufels transferieren: 

Wann gleich wär das Firmament
Lauter Pappier und Pärgement/
Und alle Wasser sambt dem Meer/
Nichts dann lauter Dinten wär/
Die Stern im Himmel allzumahl/
Deren sehr vil seynd ohne Zahl/
Ein jeder sich thät zum Schreiben richten/
Könnten sie doch Boßheit nichten
Beschreiben eines bösen Weibs/
Der Teuffel in der Höll beschreibs/ 
 Ich nit.525

Die von der konditionalen Konjunktion „Wann“ eingeleiteten Knittelverse, welche 
durch die Reihung von Irrealis-Vergleichen („wär“ [V. 1]) die praktische Unmög-
lichkeit aufzeigen, die grenzen lose „Boßheit“ (V. 8) eines „bösen Weibs“ (V. 9) 
mit geschriebenem Wort zu erfassen, kulminieren darin, dass der im letzten Vers 
als „ich“ (V. 11) hervortretende Sprecher das leidige Sujet niemand anderem als 
dem „Teuffel in der Höll“ (V. 10) abtritt. Trotz der lakonischen Schlusssequenz, 
die zum jokosen Tonfall beiträgt, legen die Verse die Allianz zwischen Frau und 
Teufel nahe. Es handelt sich bei den Versen, wie Barbara James bemerkt hat, 
um die Parodie einer bekannten Liebesliedstrophe, die dem Volksliedgut ange-

522 Bes. Hor. epod. 5 und 8, sowie Hor. sat. I 8. Holzberg sieht in Canidia als „Horazens Gegne-
rin“ das „Prinzip“ einer „nach Macht begierige[n] Weiblichkeit“ symbolisiert (Niklas Holzberg: 
Einführung. In: Quintus Horatius Flaccus: Sämtliche Werke. Lateinisch-deutsch. Hg. und über-
setzt von Niklas Holzberg. Berlin, Boston 2018, S. 9–38, hier S. 16).
523 Vgl. Lk 22,3 sowie Joh 13,27, die Judas’ Verrat Jesu dadurch erklären, dass der ‚Satan‘ in ihn 
gefahren sei. – Zur Verbindung von Frau und Teufel siehe außerdem, wenngleich methodisch 
fragwürdig, Dagmar Scherf: Der Teufel und das Weib. Eine kulturgeschichtliche Spurensuche. 
Frankfurt am Main 1990.
524 Zu Kraut bzw. Brassicanus siehe DBA III 516,366–368.
525 Zit. nach [Anon.:] Spiegel der regiersüchtigen bösen Weibern 1723, S. 140.



310   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

hört.526 Krauts Elfzeiler mit metrisch abgesetztem Schlussvers527 war ein anhal-
tender Erfolg vergönnt, der Eingang in zahlreiche satirisch-misogyne Abhandlun-
gen und Sammlungen des 18. Jahr hunderts fand.528 

Die Verbindung von Frauen mit dem Dämonischen ist kein ausschließlich 
fiktionales Phänomen, sondern war faktual sowohl in religiöser, sozialer und 
rechtlicher Hinsicht lebens bedrohlich. Daher sei zunächst das historische Phä-
nomen der Hexenverfolgung und ihr Niederschlag in der zeitgenössischen Lite-
ratur konturiert, bevor die Hexen- und Teufels allusionen in frühneuzeitlichen 
Frauensatiren systematisch gesichtet werden. Weil im Zusammenhang mit dem 
‚dämonischen‘ Wesen der Frau immer wieder die numerologische Bezeichnung 
‚Bösen Sieben‘ auftaucht, wird dieser Begriff abschließend beleuchtet.

4.1  Hexenverfolgungen in der Frühen Neuzeit und ihr Widerhall 
in der zeitgenössischen Literatur

Die misogyne Prägung der Frühen Neuzeit findet ihren sozialgeschichtlichen Nie-
derschlag in der zeitgenössischen, geradezu obsessiven Hexenverfolgung und 
-verbrennung.529 Deren Radikalisierung ist für die Jahre zwischen 1580 bis 1630 zu 

526 Vgl. Barbara James: Nachwort. In: Spiegel der regiersichtigen bösen Weiberen. Frankfurt, 
Berlin, Wien 1982, S. 133–144, bes. S. 143 f., die auch die Volksliedstrophe wiedergibt: 

Und wenn der Himmel papieren wär
Und jeder Stern ein Schreiber wär
Und jeder Schreiber hätt sieben Händ,
Sie schrieben doch alle unserer Lieb kein End.

Zu verschiedenen Varianten siehe etwa Sabine Wienker-Piepho: „Je gelehrter, desto verkehrter“. 
Volkskundlich-Kulturgeschichtliches zur Schriftbeherrschung. Münster u. a. 2000, S. 240–250.
527 Das Schema findet sich bereits in der mittelalterlichen Lyrik sowie etwa in Kirchenliedern Da-
niel Sudermanns (1550–1631), siehe dazu Frank: Handbuch der deutschen Strophenformen, S. 717.
528 So fanden die Verse Eingang in Albert Joseph Conlins Darstellung des „Weiber Narr[en]“ 
(1706), vgl. [Albert Joseph Conlin, Ps. Alberto Josepho Loncin von Gominn:] Der Weiber Narr. In: 
Der Christliche Welt-Weise Beweinent Die Thorheit Der neu-entdeckten Narrn-Welt […]. Augsburg 
1706, S. 1–57, hier S. 9, in den anonymen Spiegel der regiersüchtigen bösen Weibern (1723) sowie 
in den Johann Michael von Loens zugeschriebenen Traktat Kräftige Mittel wider die Hersch­ und 
Regiersucht der Weiber (1748), vgl.  [Johann Michael von Loen, Ps.  Chrisolocosmopophilopar:] 
Kräftige Mittel wider die Hersch- [sic] und Regiersucht denen bösen Weibern zum Neuen-Jahr ge-
schenkt. [S.l.] [1748], S. 158 f. – Sie fanden zudem Eingang in Karl Wanders renommiertes Sprich­
wörter­Lexicon, Bd. 5 (1880), Sp. 1264.
529 Ausdrücklich sei einem monokausalen Erklärungsansatz für die Hexenverfolgung in miso-
gynen Strukturen und Denkweisen eine klare Absage erteilt. Dennoch entluden sich zeitgenös-



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   311

konstatieren, als eine der letzten ‚Hexen‘ des Alten Reichs gilt Maria Anna Schwe-
gelin, die 1775 im Fürststift Kempten „wegen dieser mit dem bösen Feind [scil. dem 
Teufel] eingegangener wiederholter Bündtnuß“ zum Tode verurteilt wurde.530 Die 
Vorstellung, dass Menschen sich dem Teufel verschreiben, war so tief im frühneu-
zeitlichen Denken verankert, dass selbst engagierte Gegner der Hexenprozesse wie 
etwa der Jesuit Friedrich Spee (1591–1635) und der lutherische Theologe Johann 
Matthäus Meyfart (1590–1642) in ihren Schriften nicht die Existenz von Hexen in 
Frage stellten, sondern ausschließlich die unmenschliche Folterpraxis anpranger-
ten sowie die Wertlosigkeit gewaltsam erpresster Geständnisse hervorhoben.531 Die 

sische misogyne Vorstellungen durchaus in der Hexenverfolgung, wie im Folgenden zu zeigen 
sein wird, besonders im berühmt-berüchtigten Hexenhammer (1487). – Zur frühneuzeitlichen 
Hexenverfolgung liegen zahlreiche regionale Einzelstudien vor. Siehe auch die renommierte 
Reihe „Hexenforschung“, in der seit 1995 siebzehn Bände erschienen sind. Für einen Überblick 
zu Hexenverfolgungen im europäischen Kontext siehe rezent den Sammelband Demonology 
and Witch-Hunting in Early Modern Europe. Hg. von Julian Goodare, Rita Voltmer, Liv Helene 
Willumsen. London, New York 2020 sowie The Oxford Handbook of Witchcraft in Early Modern 
Europe and Colonial America. Hg. von Brian P. Levack. Oxford 2014. Zum deutschsprachigen 
Gebiet siehe Walter Rummel, Rita Voltmer: Hexen und Hexen ver folgung in der Frühen Neuzeit. 
Darmstadt 2012, Wolfgang Behringer: Hexen und Hexenprozesse in Deutschland. München 4., 
überarb. und aktual. Aufl. [1988] 2000, sowie synthetisch Lyndal Roper: Hexenwahn. Geschich-
te einer Verfolgung. Aus dem Englischen von Holger Fock, Sabine Müller. München 2007. –  
Geschlech ter geschichtliche Perspektiven bieten u. a. der Sammelband Geschlecht, Magie und 
Hexenverfolgung. Hg. von Ingrid Ahrendt-Schulte u. a. Bielefeld 2002, Alison Rowlands: Witch-
craft and Gender in Early Modern Europe. In: The Oxford Handbook of Witchcraft in Early Mo-
dern Europe and Colonial America. Hg. von Brian P. Levack. Oxford 2014, S.  449–467, sowie 
Opitz-Belakhal: Böse Weiber. 
530 Siehe dazu Rummel, Voltmer: Hexen und Hexenverfolgung, S.  80–83, sowie Behringer: 
Hexen und Hexen prozesse, S. 180–267, sowie S. 428–438, bes. S. 436–438, hier S. 438. – Zu einer 
Hinrichtung kam es im Fall der Maria Anna Schwegelin trotz des Todesurteils jedoch nicht, sie 
starb 1781 im Kemptener Gefängnis eines natürlichen Todes, vgl. dazu Wolfgang Petz: Die letzte 
Hexe. Das Schicksal der Anna Maria Schwägelin. Frankfurt am Main, New York 2007.
531 Zu den ‚Stationen der Hexenverfolgung‘ (‚Verdacht, Verhör, Folter und Hinrichtung‘) siehe 
Behringer: Hexen und Hexenprozesse, S. 268–313. – Eine Synopse der Struktur der Gegenschrif-
ten bietet Meid: Die deutsche Literatur im Zeitalter des Barock, S. 831–836. Die Forschung hat 
die Nicht-Infragestellung des Hexereivorwurfs ‚an sich‘ bisweilen als taktische Maßnahme ge-
deutet, siehe dazu aus rechtswissenschaftlicher Sicht Eugenio Raúl Zaffaroni, Guido Leonardo 
Croxatto: Friedrich Spee. Der erste kritische Kriminologe. In: Zeitschrift für die gesamte Straf-
rechtswissenschaft 131.4 (2019), S. 1228–1256, bes. S. 1239–1243, kritisch hingegen Stuart Clark: 
Glaube und Skepsis in der deutschen Hexenliteratur von Johann Weyer bis Friedrich von Spee. 
In: Vom Unfug des Hexen-Processes. Gegner der Hexen verfolgungen von Johann Weyer bis Fried-
rich Spee. Hg. von Hartmut Lehmann, Otto Ulbricht. Wies baden 1992, S. 15–33, bes. S. 22 f. Auch 
Wolfgang Schild: Hexereibegriff und Hexereiverbrechen bei Friedrich Spee. In: Spee-Jahrbuch 
19/20 (2012–2013), S. 63–106, votiert dafür, dass „Spee von der Wirklichkeit von Menschen aus-



312   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Lehre von teuflischen Machenschaften, die ‚Dämonologie‘, traf, wie Stuart Clark 
gezeigt hat, in der Frühen Neuzeit auf breite Zustimmung.532 Wenngleich auch 
Männer zu Opfern des Hexen glaubens wurden,533 waren doch etwa 80 Prozent 
der Beklagten weiblichen Geschlechts, worunter die meisten der Gruppe der ‚alten 
Frauen‘ an gehörten.534 Der Vorwurf des sogenan n ten ‚kumulativen Hexereidelikts‘ 
umfasste „Teufelspakt, Teufelsbuhlschaft, Hexenflug, Teil nahme am Hexensabbat 
[und] Schadens zauberei“.535 Während sich nach dämonologischer Vorstellung der 
Teufel Frauen in Männergestalt als incubus präsentierte, konnte er sich als suc­
cubus auch Männern in Frauengestalt offenbaren.536 Die hohe Anzahl an Frauen 
unter den Hexen ist indes kein Zufall. Als „wichtigstes Traktat für die Fixierung 
der Hexerei als spezifisch weibliches Delikt“ gilt der spätmittelalterliche Malleus 
Maleficarum bzw. der Hexenhammer (1487) des Domini kaner inquisitors Heinrich 
Kramer (Institoris) (1430–1505).537 Institoris argumentiert darin mit der ‚natürli-
chen‘ weiblichen Inklination zum Teufel, „da sie schneller am Glauben zweifelt, 
auch schneller den Glauben ableugnet“,538 und traf mit seiner These, wonach „die 
Hexen die Schäden, die ihnen zur Last gelegt wurden, auch tatsächlich verübten“, 

ging, die ein innerliches Bündnis mit dem Teufel geschlossen hatten“ (ebd., S.  103). Zu Mey-
fart und dessen „wortgewaltige[n] Bußpredigt[en]“ siehe Hartmut Lehmann: Johann Matthäus 
Meyfart warnt hexen verfolgende Obrigkeiten vor dem Jüngsten Gericht. In: Vom Unfug des He-
xen-Processes.  Gegner der Hexenverfolgungen von Johann Weyer bis Friedrich Spee. Hg. von 
Hartmut Lehmann, Otto Ulbricht. Wiesbaden 1992, S. 223–229, hier S. 229. – Allerdings finden 
sich auch frühe Zweifel am Hexenglauben, wie sie etwa der Kölner Ratsherr Hermann Weins-
berg (1518–1597) 1589 seinem Tagebuch anvertraute, dazu Matthew Lundin: Paper Memory. A 
Sixteenth-Century Townsman Writes his World. Cambridge u. a. 2012, bes. S. 238 f.
532 Siehe Stuart Clark: Thinking with demons. The Idea of Witchcraft in Early Modern Europe. 
Oxford 1997, bes. S. 683–686, dazu auch tlw. relativierend Peter Elmer: Science and Witchcraft. 
In: The Oxford Handbook of Witchcraft in Early Modern Europe and Colonial America. Hg. von 
Brian P. Levack. Oxford 2014, S. 548–560.
533 Vgl. Rolf Schulte: Hexenmeister. Die Verfolgung von Männern im Rahmen der Hexenverfol-
gung von 1530–1730 im Alten Reich. 2. Aufl. Frankfurt, Berlin 2001 sowie die Rezension von Rita 
Voltmer: [Rez. zu] Rolf Schulte, Hexenmeister. In: Sehepunkte 1 (2001), <http://www.sehepunk-
te.de/2001/01/3536.html> [15.03.2022].
534 Siehe dazu Opitz-Belakhal: Böse Weiber, bes. S. 15, sowie Roper: Hexenwahn, bes. S. 220–243.
535 Rummel, Voltmer: Hexen und Hexenverfolgung, S.  5. Roper: Hexenwahn, S.  103–173, 
nennt und bespricht drei zentrale Vorwürfe, nämlich Kannibalismus, Teufelsbuhlschaft und 
 Hexensabbat.
536 Vgl. Rummel, Voltmer: Hexen und Hexenverfolgung, S. 4 f.
537 Dazu siehe Hans Peter Broedel: The Malleus Maleficarum and the construction of witchcraft. 
Theology and popular belief. Manchester 2003 sowie Opitz-Belakhal: Böse Weiber, bes. S. 58–73, 
hier S. 137. 
538 Kramer (Institoris): Der Hexenhammer, S. 231.

http://www.sehepunkte.de/2001/01/3536.html
http://www.sehepunkte.de/2001/01/3536.html


4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   313

den ‚Nerv‘ einer von Naturkatastrophen geprägten Zeit.539 Trotz humanistischer 
Kritik, etwa von Erasmus von Rotterdam oder Willibald Pirckheimer,540 sollte die 
„rhetorische Saat des Hexenhammers“ vor allem nach der Reformation aufgehen. 
Das biblische Fundament sahen die Hexen verfolger in Exodus 22,17, das durch 
Luthers geschlechtlich markierte Version („Zeuberin nen“) im Gegensatz zu den 
generischen „maleficos“ der Vulgata im Sinne des sensus litteralis die Weiblichkeit 
des Hexereidelikts zu verbürgen schien.541 Rolf Schulte hat auf die konfessionellen 
Aspekte des Hexendiskurses hin gewiesen, denn obgleich der Hexen hammer aus 
der Feder eines Dominikaners stammte, wurden die misogynen Thesen bei vielen 
katholischen Dämonologen kaum beachtet.542 Vielmehr sei, so Schulte, in katholi-
schen Territo rien ein höherer Anteil an Männern unter den Verfolgungsopfern fest-
zustellen als in protestanti schen Herr schafts gebieten. Eine „Fixierung des Hexen-
stereotyps auf Frauen [sei] keine durch gängige Position katholischer, sondern eher 
der protestantischen Autoren“.543 Jedoch bezifferte auch Jean Bodin (1529/1530–
1596), der überkonfessionell orientierte französische Staats theoretiker des Absolu-
tismus, in seinem zeitgenössischen Standardwerk zu Hexenprozessen, De la Démo­
nomanie des sorciers (1580), das Verhältnis von männlichen zu weiblichen Hexen 
auf 1:50.544 So waren, wie Christina Larner formuliert hat, Hexen verfolgungen 
zwar nicht ‚geschlechts spezifisch‘, jedoch durchaus ‚geschlechtsbezogen‘;545 
nach Claudia Opitz-Belakhal war und blieb die „Verbindung von Weiblichkeit und 
dämonischer Verführung […] die stärkste theologisch-kulturelle Begrün dung von 
Hexerei und Hexenverfolgung in der Frühen Neuzeit“546 und diente unter anderem 

539 Vgl. Günter Jerouschek, Wolfgang Behringer: „Das unheilvollste Buch der Weltliteratur“? 
Zur Entstehungs- und Wirkungsgeschichte des Malleus Maleficarum und zu den Anfängen der 
Hexenverfolgung. In: Heinrich Kramer (Institoris): Der Hexenhammer. Malleus Maleficarum. 
Neu aus dem Lateinischen übertragen von Wolfgang Behringer, Günter Jerouschek, Werner 
Tschacher. Hg. und eingeleitet von Günter Jerouschek, Wolfgang Behringer. München 2000, 
S. 9–98, bes. S. 18–20, hier S. 18.
540 Vgl. Opitz-Belakhal: Böse Weiber, S. 47, das folgende Zitat ebd., S. 72 f. 
541 Vgl. Rummel, Voltmer: Hexen und Hexenverfolgung, S. 71–73, sowie Schulte: Hexenmeister, 
S. 170–174. 
542 Vgl. Schulte: Hexenmeister, bes. S. 165–170.
543 Ebd., S. 166.
544 Vgl. Opitz-Belakhal: Böse Weiber, bes. S. 86, zu Bodins Démonomanie siehe zudem ebd., 
S. 89–104.
545 Christina Larner: Enemies of God. The Witch-hunt in Scotland. London 1981, S. 92–95 und 
S. 197, hier S. 92: „Witchcraft was not sex-specific but it was sex-related“. Siehe dazu auch Ingrid 
Ahrendt-Schulte u. a.: Einleitung. In: Geschlecht, Magie und Hexenverfolgung. Hg. von Ingrid 
Ahrendt-Schulte u. a. Bielefeld 2002, S. 7–11.
546 Opitz-Belakhal: Böse Weiber, S. 151.



314   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

auch der „Herstellung der ‚Ordnung der Geschlechter‘“.547 Ohne den komplexen 
geschichtlichen Vorgang monokausal erklären zu wollen, ist der geschlechtliche 
Aspekt ein maßgebliches Element des Hexereidelikts.548 

Als Anklage in einem Hexenprozess genügte bereits die Denunzierung eines 
Menschen als Hexe oder Hexenmeister. Durch grausame Folter wurden die Ange-
klagten zu umfassenden Geständnissen genötigt, wie etwa im Fall der Ursula 
Götz, die im Jahr 1623 im Marchtal verbrannt wurde, nachdem sie gestanden 
hatte, mit dem Teufel, der sich ihr in Gestalt eines Knechts gezeigt habe, sexuell 
verkehrt und das Blut ihrer Großnichte zur Herstellung einer Teufelssalbe verwen-
det zu haben.549 „Vorsichtigen Schätzungen“ zufolge kam es im Zuge der Hexen-
verbrennung europaweit zu 50–60 000 Hinrichtungen.550 Eindeutiges „Kernland 
der Hexen jagden“ war das Alte Reich.551 Das Thema zeitigte eine umfangreiche 
‚Hexen literatur‘ – fiktionale und nicht fiktionale Schriften, die sich mit Hexen 
befassten.552 Nicht nur die traktat haften Parteinahmen für oder wider die Hexen-
prozesse, sondern auch die topische Präsenz des Motivs in der Literatur des 
17. Jahrhunderts bezeugen die damalige Wirkmacht des Hexen glaubens.

4.1.1 Erzählende Literatur
Obwohl oder vielleicht gerade weil Hexen und die von ihnen angeblich ausge-
hende Macht in der kollektiven Vorstellung des 17. Jahrhunderts allgegenwärtig 
waren, wurde deren literarische Resonanz in der Frühen Neuzeit bislang als 
gering eingestuft. So ist der ‚Hexenwahn‘ in der deutschen Literatur des 17. Jahr-

547 Ebd., S. 104. 
548 Nicht umsonst betonen Rummel und Voltmer den Ursprung monokausaler Erklärmuster für 
die Hexen verfolgung – so etwa, „wenn die Ursachen allein auf religiösen Fanatismus und kleri-
kale Frauenfeindlichkeit oder auf Besitz- und Machtgier der Mächtigen reduziert werden“ – in 
„Vorurteilen und mangelnder Sach kenntnis“ (Rummel, Voltmer: Hexen und Hexenverfolgung, 
S. 3). Dazu siehe auch Clark: Thinking with demons, bes. S. 106–133.
549 Den Fall beschreibt Roper: Hexenwahn, S. 13–17. 
550 Rummel, Voltmer: Hexen und Hexenverfolgung, S. 74. – Ältere Schätzungen, nach denen 
der Hexenwahn neun Millionen Menschenleben forderte, gelten inzwischen als überholt, ohne 
das Phänomen zu relativieren, dazu siehe Wolfgang Behringer: Neun Millionen Hexen. Entste-
hung, Tradition und Kritik eines populären Mythos. In: Geschichte in Wissenschaft und Unter-
richt 49 (1998), S. 664–685.
551 Rummel, Voltmer: Hexen und Hexenverfolgung, S. 113, dazu siehe Thomas Robisheaux: The 
German Witch Trials. In: The Oxford Handbook of Witchcraft in Early Modern Europe and Colo-
nial America. Hg. von Brian P. Levack. Oxford 2014, S. 179–198.
552 Den Sammelbegriff erörtert Gerhild Scholz Williams: [Art.] Hexenliteratur. In: RL, S. 44–46, 
dazu siehe auch Behringer: Hexen und Hexenprozesse, S. 408–420.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   315

hunderts laut Italo Michele Battafarano „tabuisiert[]“ worden553 bzw. „kein 
Thema der Dichtung“, so Volker Meid.554 Hexen als Protagonistinnen sind, wie 
Gerhild Scholz Williams bemerkt hat, in der Frühen Neuzeit rar und avancierten 
erst im Zuge der Romantik zum fiktionalen Märchenthema.555 Die weitgehende 
Absenz fiktionaler Hexen-Heldinnen dürfte der grausamen historischen Faktuali-
tät des Hexen glaubens und seinen Implikationen geschuldet sein. Anklänge und 
Bestätigungen dieses Wahns fanden dennoch zumindest anekdotischen Eingang 
in zeitgenössische Schriften.556 

Vor allem der „Ausführliche[] Geographische[] Bericht“ des kaiserlich ge-
krönten Poeten Johann Praetorius (1630–1680),557 der eigentlich Hans Schulze 
hieß, ist als wirkmächtige Rezeptions quelle in die deutsche Literaturgeschichte 
eingegangen. So bediente sich etwa promi nent Johann Wolfgang von Goethe der 
Kompilation Blockes­Berges Verrichtung (1668) als Fundus für seine Darstellung 
des Hexensabbats.558 Praetorius ging es „nicht [um eine] Auseinander setzung 

553 Italo Michele Battafarano: Hexenwahn und Teufelsglaube im Simplicissimus. In: Argenis 1 
(1977), S. 301–372, hier S. 301.
554 Volker Meid: Der Dreißigjährige Krieg in der deutschen Barockliteratur. Stuttgart, Ditzingen 
2017, S. 158.
555 Vgl. Gerhild Scholz Williams: Pursuing the Inside Other. Thinking the Witch in Early Mo-
dern Print Media (16th and 17th Centuries) (Leonhard Thurneysser, Dr. Faustus, Pierre de Lan-
cre, Theatrum Europaeum/Johannes Praetorius; Eberhard Werner Happel). In: The Threat and 
Allure of the Magical. Selected Papers from the 17th Annual Interdisciplinary German Studies 
Confer ence, University of California, Berkeley. Hg. von Ashwin Manthripragada, Emina Muša-
nović, Dagmar Theison. Newcastle upon Tyne 2013, S. 1–23, hier S. 2: „[O]ver the years, I have 
been puzzled by one odd fact, namely that the early modern witch who disquieted and panicked 
learned and lay folk alike never found any memorable literary expression, never became the 
protagonist of a bestseller either on stage or in a book until many years after she disappeared as 
a theological, legal, and social challenge and after she found refuge in the fantasy-scopes of the 
fairytale“. – Zur ‚Hexe‘ als Erzählmotiv siehe überblickshaft Hildegard Gerlach: [Art.] Hexe. In: 
EM, Bd. 6, Sp. 960–992.
556 Einen Überblick zur englischsprachigen Hexen- und Hexereidarstellung im frühneuzeitli-
chen Europa bietet Diane Purkiss: Witchcraft in Early Modern Literatur. In: The Oxford Hand-
book of Witchcraft in Early Modern Europe and Colonial America. Hg. von Brian P. Levack. Ox-
ford 2014, S. 122–140, die besonders auf Hexen in Dramen abhebt.
557 Johannes Praetorius: Blockes-Berges Verrichtung/ Oder Ausführlicher Geographischer Be-
richt/ von den hohen trefflich alt- und berühmten Blockes-Berge: ingleichen von der Hexenfahrt/ 
und Zauber-Sabbathe/ so auff solchen Berge die Unholden aus gantz Teutschland/ Jährlich den 
1. Maij in Sanct-Walpurgis Nachte anstellen sollen. Aus vielen Autoribus abgefasset/ und mit 
schönen Raritäten angeschmücket/ sampt zugehörigen Figuren. Leipzig: bei Johann Scheibe, 
Frankfurt am Main: bei Friedrich Arnst 1668.
558 Dazu siehe etwa Albrecht Schöne: Götterzeichen, Liebeszauber, Satanskult. Neue Einblicke 
in Goethetexte. 3., erg. Aufl. München [1982] 1993, bes. S. 107–230.



316   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

mit dem Hexenwahn und seinen unmenschlichen Folgen“,559 sondern um unter-
haltsame Faszi nation, die sowohl philosophischen als auch magisch-dämono-
logischen Anschauungen den Status einer ‚Wissenschaft‘ zusprach.560 Indem er 
zeitgenössische Kenntnisse aus verschiedenen Berei chen ausbreitete, populari-
sierte Praetorius das „angesammelte Wissen über die Frau als Ver schwo rene des 
Teufels“.561 Bereits der anonyme Titelholzschnitt, der auf einen Kupfer stich Mat-
thäus Merians des Älteren zurückgeht,562 betont die geschlechtliche Dimension 
des Hexentanzes: Deutlicher noch als seine Vorlage malt er die sexuelle Enthem-
mung aus, die zu einer sodomitischen Vermischung von Mensch und Tier führt. 
Auch die Darstellung des Teufels, dessen Hände in Flammen stehen, ist im Ver-
gleich zu Merians Stich [Abb. 31] androgyn erweitert: Dargestellt ist wohl „die in 
den einschlägigen Berichten häufig erwähnte Selbstverbrennung des Satans am 
Ende des Hexensabbats, nach der die Asche des Verbrannten dann als Hexen-
pulver verteilt wird“;563 allerdings weist das Misch wesen im Holz schnitt zu Prae-
torius’ Schrift [Abb. 32] neben behaarten Bocksbeinen einen weib lichen Leib auf 
und verdeutlicht so den feminin-sexuellen Charakter der Teufelsmacht.564 

Die Weiblichkeit des Hexereidelikts wird auch in Grimmelshausens Satyri­
sche[m] Pil gram  (1666/1667) betont, wenn das Hexenwesen aus der weiblichen 
„Unkeuschheit“ erklärt wird: „Auß diesem Ubel der Unkeuschheit folget ein 
grössers/ nemblich die Zauberey/ welche sie ergreiffen und lernen/ wann sie sich 

559 Meid: Der Dreißigjährige Krieg in der deutschen Barockliteratur, S. 158.
560 Dazu siehe auch Gerhild Scholz Williams: Ways of Knowing in Early Modern Germany. 
Johannes Praetorius as a Witness to his Time. Aldershot, Burlington 2006, bes. S. 67–110 und 
S. 219–222.
561 Italo Michele Battafarano: Barocke Typologie femininer Negativität und ihre Kritik bei Spee, 
Grimmelshausen und Harsdörffer. In: Literatur und Kultur im deutschen Südwesten zwischen 
Renaissance und Aufklärung. Neue Studien, Walter E. Schäfer zum 65. Geburtstag gewidmet. Hg. 
von Wilhelm Kühlmann. Amsterdam 1995, S. 245–266, hier S. 245.
562 Merians Stich wiederum beruht auf einer Zeichnung des Nürnbergers Michael Herr, dem 
Verse Johann Klajs beigegeben waren, siehe dazu Hans Henning: Praetorius und sein Hexenbuch 
von 1668. In: Johannes Praetorius: Blockes-Berges Verrichtung. Unver. Nachdruck der Ausgabe 
Leipzig 1669. Hanau 1968, S. I–XXV, bes. S. XVI–XVII, sowie Schöne: Götterzeichen, S. 122–124.
563 Ebd., S.  125, Anm. 34, dazu vgl. Praetorius: Blockes-Berges Verrichtung, S. 283 f. Auf den 
geschlecht lichen Unterschied der beiden Darstellungen geht Schöne allerdings nicht ein.
564 Die Darstellung des Teufels mit weiblichen Brüsten ist kein Einzelfall, sondern findet sich in 
der Frühen Neuzeit gelegentlich, vgl. Otto Böcher: [Art.] Teufel. VIII. Ikonographisch. In: Theolo-
gische Realenzyklopädie, Bd. 33. Hg. von Gerhard Müller u. a. Berlin, New York 2001, S. 141–147, 
bes. S. 146.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   317

zuvor mit dem Teuffel vermischt haben/ dahero findet man vilmehr Unholden565 
und Hexen als Zauberer Mannlichen Geschlechts“.566 Zeit genössische Vorstel-
lungen des ominö sen Hexensabbats nimmt Grimmels hausen in seinem Simpli­
cissimus (1669) auf, wie mehrere inter textuelle Analysen gezeigt haben.567 Die 
sequentielle Affektpoetik des pikarischen Romans will es, dass Simplicius auf 
einem Bauernhof unfreiwilliger Zeuge magischer Vorkommnisse wird:

565 „Unholden“ steht im frühneuzeitlichen Sprachgebrauch als Synonym zu ‚Hexen‘, vgl. DWB, 
Bd. 24, Sp. 1069.
566 [Hans Jacob Christoph von Grimmelshausen:] Satyrischer Pilgram. Hg. von Wolfgang Ben-
der. Tübingen 1970, S. 84.
567 Vgl. Battafarano: Hexenwahn und Teufelsglaube im Simplicissimus sowie ders.: Paolo Grillan-
do, François de Rosset, Martin Zeiller, Grimmelshausen. Die Literarisierung von Hexenprozeßak-
ten in der frühen Neuzeit. In: Simpliciana 20 (1998), S. 13–24, sowie aus linguistischer Perspektive 
Claudia Wich-Reif: Intertextualität. Hexenhammer – Hexenverhörprotokolle – Hexen im Simpli­
cissimus. In: Deutsch im 17. Jahrhundert. Studien zu Sprachkontakt, Sprachvariatio und Sprach-
wandel. Gedenkschrift für Jürgen Macha. Hg. von Markus Denkler u. a. Heidelberg 2017, S. 161–188.

Abb. 31: „Zauberey“: Brennender Teufel auf dem Blocks-Berg. Kupferstich [Ausschnitt] von 
Matthäus Merian nach einer Zeichnung von Michael Herr (1626).



318   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Einsmals zu End deß May/ als ich abermal durch mein gewöhnlich/ ob zwar verbottenes 
Mittel/ meine Nahrung holen wollte/ und zu dem Ende zu einem Baurn-Hof gestrichen 
war/ kam ich in die Küchen/ merckte aber bald/ daß noch Leut auff waren […]; blieb also 
Maußstill sitzen/ biß ich erwarten möchte/ daß sich die Leut nidergelegt hätten: Unterdes-
sen nam ich eines Spalts gewahr/ den das Küchenschälterlein hatte/ welches in die Stuben 
gieng; ich schlich hinzu/ zu sehen/ ob die Leut nicht bald schlaffen gehen wollten? Aber 
meine Hoffnung war nichts/ dann sie hatten sich erst angezogen/ und an statt deß Liechts/ 
ein schweflichte blaue Flamm auff der Banck stehen/ bey welcher sie Stecken/ Besem [sic]/ 
Gablen/ Stül und Bänck schmierten/ und nacheinander damit zum Fenster hinauß flogen. 
Jch verwundert mich schröcklich/ und empfand ein grosses Grausen; weil ich aber grösse-
rer Erschröcklichkeiten gewohnt war/ zumal mein Lebtag von den Unholden weder gelesen 
noch gehört hatte/ achtet ichs nicht sonderlich/ vornemlich weil alles so still hergieng/ 
sondern verfügte mich/ nachdem alles darvon gefahren war/ auch in die Stub/ bedachte 
was ich mit nemmen/ und wo ich solches suchen wollte/ und setzte mich in solchen Gedan-
cken auff einen Banck schrittlings nider[.]568

568 [Hans Jacob Christoffel von Grimmelshausen:] Simplicissimus Teutsch. Hg. von Dieter Breu-
er. 4. Aufl. Frank furt am Main 2015, Buch II, Kap. 17, S. 176 f. Im Folgenden Buch, Kapitel- und 
Seitenzahl direkt im Text.

Abb. 32: Brennender ‚Frauenteufel‘ auf dem Blocks-Berg. Frontispiz [Ausschnitt] zu Johannes 
Praetorius’ Blockes-Berges Verrichtung (1669).



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   319

Mit dem charakteristischen Pikaro-Blick ‚von unten‘ beschreibt Simplicius minu-
tiös das teuflische Vorgehen. Die Eindrücke des erlebenden Ichs werden vom 
erzählenden Ich in ihrer Glaubwürdigkeit noch insofern bestärkt, als der unbe-
lesene und unerfahrene („weder gelesen noch gehört“) Simplicius in diesem 
Moment scheinbar unvoreingenommen der Existenz der „Unholden“, einer alten 
Bezeichnung für ‚Hexen‘, gewahr wird. Die Bank, auf der sich Simplicius nieder-
lässt, bietet ihm allerdings nur wenig Rückzug, sondern befördert ihn ebenfalls 
zur Destination seiner ‚Vorreiter‘, wo ihn ein monströs-teuflischer Reigen erwartet:

Jch war aber kaum auffgesessen/ da fuhr ich sampt der Banck gleichsam augenblicklich 
zum Fenster hinauß […]. Das Auffsitzen/ davon fahren und absteigen/ geschahe gleichsam 
in einem Nu! dann ich kam/ wie mich bedünckte/ augenblicklich zu einer grossen Schaar 
Volks/ es sey dann/ daß ich auß Schrecken nicht geacht hab/ wie lang ich auff dieser 
weiten Räis zugebracht/ diese tantzten einen wunderlichen Tantz/ dergleichen ich mein 
Lebtag nie gesehen/ dann sie hatten sich bey den Händen gefast/ und viel Ring ineinander 
gemacht/ mit zusamm gekehrten Rucken/ wie man die drey Gratien abmahlet/ also daß sie 
die Angesichter heraußwarts kehrten: der inner Ring bestund etwan in 7. oder 8. Personen/ 
der ander hatte wol noch so viel/ der dritte mehr als diese beyde/ und so fortan/ also daß 
sich in dem äussern Ring über 200. Personen befanden; und weil ein Ring oder Craiß umb 
den andern lincks/ und die andere rechts herumb tantze/ konte ich nicht sehen/ wie viel 
sie solcher Ring gemacht/ noch was sie in der Mitten/ darumb sie tantzten/ stehen hatten. 
Es sahe eben greulich seltzam auß/ weil die Köpff so possierlich durcheinander haspel-
ten. Und gleich wie der Tantz seltzam war/ also war auch ihre Music, auch sange/ wie ich 
vermeynte/ ein jeder am Tantz selber drein/ welches ein wunderliche Harmoniam abgab/ 
meine Banck die mich hin trug/ ließ sich bey den Spielleuten nieder/ die ausserhalb der 
Ringe umb den Tantz herum stunden/ deren etliche hatten an statt der Flöten/ Zwerch-
pfeiffen und Schalmeyen/ nichts anders als Natern/ Vipern und Blindschleichen/ darauff 
sie lustig daher pfiffen: Etliche hatten Katzen/ denen sie in Hindern bliesen/ und auff dem 
Schwantz fingerten/ das lautet den Sack-pfeiffen gleich: Andere geigeten auff Roßköpffen/ 
wie auff dem besten Discant, und aber andere schlugen die Harpffe auff einem Kühgeribbe/ 
wie solche auff dem Wasen ligen/ so war auch einer vorhanden/ der hatte eine Hündin 
underm Arm/ deren leyert er am Schwantz/ und fingert ihr an den Dutten/ darunter trompe-
teten die Teuffel durch die Nase/ daß es im gantzen Wald erschallete/ und wie dieser Tantz 
bald auß war/ fieng die gantze höllische Gesellschafft an zu rasen/ zu ruffen/ zu rauschen/ 
zu brausen/ zu heulen/ zu wüten und zu toben/ als ob sie alle toll und töricht gewest wären. 
Da kan jeder gedencken/ in was Schrecken und Furcht ich gesteckt.  (II 17, 177 f.)

Simplicius’ träumerische Vision des Hexensabbats, aus der er sich nur durch ein 
Gebet zu befrei en weiß, beruht auf den dämonologischen Schriften des Nicolaus 
Remigius, Simon Majolus und Paolo Grillando sowie der Darstellung Tomaso 
Garzonis.569 Sie ist in mehrfacher Hin sicht aussagekräftig: Simplicius’ ‚Hexen‘ 

569 Zu den Quellen Grimmelshausens siehe Battafarano: Hexenwahn und Teufelsglaube im 
Simplicissimus, der aller dings nicht konkret auf die Prätexte der Hexensabbat-Szene eingeht. – 



320   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

sind erstens nicht ausschließlich weiblich markiert; so tritt plötzlich „ein Kerl“ 
(II 17, 178) aus der teuflischen Schar hervor, um den stillen Beobachter zum Mit-
machen zu drängen. Zweitens verbürgt die Schilderung insofern eine sexuell-so-
domitische Kon notation des Teuflischen, als zahlreiche Tiere brutal als höllische 
Musikinstrumente miss braucht werden; so werden die ‚Schwänze‘ von Katzen 
und Hunden wie Flöten ‚befingert‘, als Mundstück fungiert der Anus, als Tasten 
die Zitzen der Hündin. Zudem wird drittens die grundsätzliche Faktualität von 
Hexenfahrten betont, wenn Simplicius seine Reflexionen über das Hexenwesen 
dahingehend rechtfertigt, „damit man eigentlich darvor halte/ daß die Zaube-
rinnen und Hexenmeister zu Zeiten leibhafftig auff ihre Versammlungen fahren“ 
(II  18, 181). Ob die betonte Veri dikalität auch für seine eigene Hexenfahrt gilt, 
überlässt der pikarische Erzähler allerdings dem Lese pub likum: 

dann es gilt mir gleich/ es mags einer glauben oder nicht/ und wers nicht glauben will/ der 
mag einen andern Weg ersinnen/ auff welchem ich auß dem Stifft Hirschfeld oder Fulda 
(dann ich weiß selbst nicht/ wo ich in den Wäldern herumb geschwaifft hatte) in so kurtzer 
Zeit ins Ertz-Stifft Magdeburg marchirt seye.  (II 18, 181)

Der raffinierte metapoetische Exkurs entlarvt die Hexenfahrt mithin vor allem als 
erzähl ökono mischen Trick.570 

Auch im Bäyerische[n] Max (1692), der zu den periodischen Europaromanen 
des lutherischen Universalgelehrten Eberhard Werner Happel (1647–1690) gezählt 
wird,571 kommt das „Hexen-Geschmeiß“ zur Sprache, das eine „harte Straffe“ 
verdiene.572 So zumindest argumentiert der titelgebende Max im Gespräch über 
gefährliche „Liebes-Träncke[]“  (225–236). Als Exempel  für die fatale Wirkung 

Zum ‚Hexensabbat‘ siehe Barbara Becker-Cantarino: Kulturelles Wissen zwischen Glaube und 
Aberglaube. Zum „Hexensabbat“ bei Martin del Rio, Pierre de Lancre und Johannes Praetori-
us. In: Natur – Religion – Medien. Transformationen frühneuzeitlichen Wissens. Hg. von Thors-
ten Burkard u. a. Berlin 2013, S. 117–134.
570 Vgl. dazu Dieter Breuer: Kommentar. In: Grimmelshausen: Simplicissimus Teutsch, S. 701–
1082, hier S. 854. – Battafarano: Hexenwahn und Teufelsglaube im Simplicissimus, S. 343, sieht 
Grimmelshausen folglich als Skeptiker des Hexenwahns.
571 Zu den Europaromanen Happels und deren Imitationspotenzial siehe Nicolas Detering: 
Krise und Kontinent. Die Entstehung der deutschen Europa-Literatur in der Frühen Neuzeit. 
Köln, Weimar, Wien 2017, bes. S. 441–455. Die Verfasserfrage bleibt allerdings auch hier offen.
572 [E.  G.  H., d.i. Ps.-Eberhard Werner Happel:] Der Bäyerische Max, Oder so genannter Eu­
ropæischer Geschicht-ROMAN, Auf das 1691. Jahr; In welchem in einer Liebes- und Helden-Ge-
schichte die denckwürdigste Wunder-Begebnüsse/ Kriegs- und Politische Staats-Sachen/ […] 
ingleichem was sonsten in diesem Jahr in Europa Notabels sich zugetragen […] nach Weise der 
bißherigen Geschicht-Romanen/ beschrieben werden. 2. Theil. Ulm 1692, S. 233. Im Folgenden 
Seitenzahlen direkt im Text.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   321

magischer Säfte führt Goribald, einer der Gesprächsteilnehmer, den Fall eines 
deutschen Edelmanns in Neapel an, der nach einer kostspieligen Liaison mit einer 
italienischen „Hof-Dame“ (232) in seine Heimat zurückkehren will. Weil er die von 
„seiner Maistresse“ (ebd.) zubereitete „Collation von allerhand Confect und Zucker-
werck“  (ebd.) als Proviant einpackt und unterwegs seinem erschöpften Pferd 
zur Stärkung reicht, entfaltet sich die aphrodisierende Wirkung des „Liebes-Ku-
chen[s]“ (ebd.) in dem Tier, das sofort aufspringt und sich auf den Weg macht:

Der Edelmann folgete dem Pferd so viel möglich in höchster Eyl nach/ und fraget wo das 
Pferd hingeloffen/ findet es auch vor seiner bißherigen Liebsten Thür/ gantz rasend und 
an die Thür schlagend/ daß es auch/ als die Dame herunter kommen/ und die Thür geöff-
net/ mit Gewalt auf sie springen wollen. Worauß der Teutsche leichtlich abgenommen/ daß 
es ihme vermeynt gewesen/ und wann er den Kuchen genossen/ er ihr hätte nachlauffen/ 
und seinen Verstand darbey auffsetzen müssen/ danckte deßwegen GOtt/ daß es wider sein 
Verdienen noch so wol mit ihme abgeloffen. Hat man demnach wol Achtung auf sich selbs-
ten zu haben/ und sich vor aller böser Gesellschafft/ insonderheit aber vor leichtfertigen 
Metzen und gailen Weibs-Bilder zu hüten.  (232 f.)

Die novellistische Einlage nimmt im Gespräch auf diegetischer Ebene keine 
digressive, sondern eine argumentative Position ein, indem das Vorgehen der 
‚Maitresse‘ vom Gesprächsteilnehmer Firant umgehend inkriminiert wird: „Der-
gleichen Leute die mit solchen Liebes-Gifft-Bereitungen umgehen/ […] sollten 
nicht geduldet/ sondern auf das Schärffeste andern zur Warnung abgestrafft 
werden“  (233). In diese Forderung stimmt auch der ‚bayerische Max‘ ein, der 
zudem darauf hinweist, „daß durch solche Zauber-Händel/ viel und allerley 
Ubel  und Unglück verursacht wird“  (ebd.). Die Passage zeigt nicht nur erneut 
die perzipierte Faktualität, die dem Hexenwesen noch Ende des 17. Jahrhunderts 
eignete. Indem das Gespräch von den magisch-amourösen ‚Liebes-Tränken‘ 
scheinbar mühelos zu physikalischen Neuigkeiten übergeht, nämlich „daß im 
Junio zu London der Ritter Haley eine Machine in Gestalt einer Glocken erfun-
den habe/ deren man sich unter dem wasser bedienen/ darunter arbeiten/ und 
Lufft schöpffen könne“ (236),573 und die Hexenerzählung folglich zwischen wis-
senschaftlichen Erzählungen rangiert,574 birgt die Dialog passage eine doppelte 

573 Die Meldung bezieht sich auf die 1691 vorgestellte Erfindung der Taucherglocke mit Luftver-
sorgung durch den englischen Astronomen Edmund Halley (1656–1742), nach welchem auch der 
‚Halleysche Komet‘ benannt ist. 
574 Vgl. dazu Scholz Williams: Pursuing the Inside Other, bes. S. 1 sowie S. 19–21. Die Stelle bei 
Happel ist allerdings falsch als sich im ersten Band befindlich angegeben. Tatsächlich handelt 
es um eine Passage aus dem zweiten Band.



322   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Implikation: Als Gesprächsanlass wohnt dem Magischen das Sensationelle inne, 
gleichzeitig birgt es einen ungebrochenen Wahrheitsanspruch, der den ‚Wissen-
schaften‘ keineswegs nachsteht. 

4.1.2 Lyrik
Bereits im deutschen Humanismus figurieren ‚teuflische‘ Praktiken nicht nur als 
antikes Rezeptionsphänomen, sondern vor allem als Auseinandersetzung mit 
dem zeitgenössischen Hexendiskurs. So besingt schon der erste deutsche poeta 
laureatus Konrad Celtis (1459–1508) magische Praktiken, etwa in der 14. Elegie 
des ersten Buches seiner Amores.575 Trotz der starken Anlehnung an Horaz’ 
Canidia-Satire  1,8, die „eindeutig gegen die Hexen gerichtet ist“,576 inszeniert 
sich Celtis als Magier, der „fraglos vom Erfolg der magischen Praktik ausgeht“. 
Der späthumanistische Dichter Paul Schede Melissus (1539–1602) erhob seine 
„private Hexenangst zur Dignität eines poetischen Sujets“, das er in klassizisti-
schen Oden besang.577 Statt den Vorwurf des ‚Teufelspaktes‘ kritisch zu hinter-
fragen, verdeutlichen die neulateinischen Verse, inwiefern Hexerei als real bzw. 
existenzielle Bedrohung wahrgenommen wurde.

Dass den zeitgenössischen literarischen Beobachtern die überproportionale 
Anzahl an Frauen unter den Verurteilten auffiel, bezeugt Friedrich Logau, der 
dem Sujet des ‚Hexenwahns‘ zumindest ein Epigramm mit dem Titel „Zauberin“ 
widmete:

575 Konrad Celtis: De exclvsione necromanticas et magicas artes conmemorat (Am. 1,14). In: Hu-
manistische Lyrik des 16. Jahrhunderts. Lateinisch und deutsch. Ausg., übers., erl. und hg. von 
Wilhelm Kühlmann, Robert Seidel, Hermann Wiegand. Frankfurt am Main 1997, S. 86–97. – Zum 
ersten deutschen poeta laureatus siehe Jörg Robert: [Art.] Celtis, Konrad. In: VL DH, Bd. 1, Sp. 375–
427. – Den „verschiedenen Spielarten der Magie“ widmet sich Celtis außerdem im carmen 3,19 sei-
ner Odensammlung, dazu siehe Hermann Wiegand: Konrad Celtis, die Magie und Horaz. Zu Elegie 
1,14 der Amores, ihren Traditionslinien und ihrer Zeitgenossenschaft. In: Horaz und Celtis. Hg. von 
Ulrike Auhagen, Eckard Lefèvre, Eckart Schäfer. Tübingen 2000, S. 307–319, hier S. 313.
576 Anlehnung wie Abweichungen beschreibt Wiegand: ebd., hier S.  315; das folgende Zitat 
ebd., S. 316.
577 Dazu siehe Wilhelm Kühlmann: Poetische Hexenangst. Zu zwei Gedichten des pfälzischen 
Humanisten Paul Schede Melissus (1539–1602) und ihrem literarischen Kontext. In: ders.: Vom 
Humanismus zur Spätaufklärung. Ästhetische und kulturgeschichtliche Dimensionen der früh-
neuzeitlichen Lyrik und Verspublizistik in Deutschland. Hg. von Joachim Telle, Friedrich Voll-
hardt, Hermann Wiegand. Tübingen 2006, S. 323–341, hier S. 330. Auch Kühlmann verweist auf 
die zeitgenössische Brisanz des Themas, das nicht allein im Sinne der imitatio veterum verstan-
den werden kann: „Nichts ist in diesen Gedichten auch zu verspüren von jener Ironie, jenem Be-
wußtsein einer nur literarischen Inszenierung, mit der einst Horaz in seinen Epoden und Satiren 
das Treiben der Hexe Canidia aufs Korn nahm“ (ebd., S. 333).



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   323

Man brennt jetzund viel Hexen/ der Teuffel ist geschäfftig/ 
Vor waren sie in Männern/ sind jetzt in Weibern hefftig/ 
Es tobten sich im Kriege die Männer vormals müde/ 
Drum halten nun die Teuffel der Männer Stell im Friede.578

Die „traurig-affirmative Pointe (im Sinne einer ‚teuflischen‘ ‚gender‘-Gerechtig-
keit)“, die Hans-Georg Kemper den paargereimten Alexandrinern attestiert,579 
verdeutlicht, dass grundsätzlich auch Männer vom „Teuffel“ in Besitz genommen 
werden können. Doch die Verse bieten darüber hinaus eine geschlechterspezi-
fische Aitiologie des Hexenwahns, indem die durch deiktische Zeit adverbien 
„jetzund“, „jetzt“ sowie „nun“ markierten Verse die „vormals“ herrschenden 
Zustände rahmend erklären. Weil sich die vom Teufel angestachelten Männer 
bereits im Dreißig jährigen Krieg ‚müde tobten‘ und folglich an Potenz einbüß-
ten, so die paralogische Argumentation, hätten sich die sexuell vernachlässig-
ten Frauen den „Teuffel[n]“ als Beischläferinnen verschrieben, welche „nun“ 
der „Männer Stell“ eingenommen hätten. Die argut-antithetische Wendung des 
Epigramms liegt in der sexualisierten (Um-)Deutung des Hexenwahns als Aus-
druck weiblicher Wollust und Inklination zum Bösen. So gereicht die Verbindung 
mit dem Teufel den „Weibern“ zum Befriedigungsersatz. 

Hexerei gilt als sozialgeschichtlich-wahrhaftige Angelegenheit, die grau-
samen Hinrich tungen werden depersonalisiert („Man brennt“), misogyn sexu-
alisiert, zum zynischen Lachanlass stilisiert und mithin beglaubigt. Logaus 
Vierzeiler über die Hexen verdichtet eine Zeit kritik, welche nicht etwa auf eine 
kritische Haltung angesichts grausamer Hinrichtungen, sondern moralsatirisch 
auf das ‚teuflische‘ Verhalten der Frauen abzielt, die hier wahrhaftig als „Hexen“ 
 erscheinen.

Eine Infragestellung des Hexenglaubens fehlt auch in der neulateinischen 
Elegie Pistor in Farina des Jesuiten Johannes Bisselius,580 die in dessen Deliciae 
Veris (1638) erschien. Als der junge famulus Panobibactus, Gehilfe der Bäckers-
witwe Pulta, eines Abends nach reichhaltigem Alkoholgenuss „[e]brius“ nach 
Hause zurückkehrt,581 wird er Zeuge dämonischer Machenschaften seiner Herrin:

578 [Logau:] Sinn-Getichte, Drittes Tausend Zehendes Hundert, S. 175, Nr. 9. 
579 Hans-Georg Kemper: Deutsche Lyrik der frühen Neuzeit. Bd. 4.1: Barock-Humanismus: Kri-
sen-Dichtung. Tübingen 2006, zur „Zeitkritik in Sprüchen Salomons (Logau)“ siehe S. 185–201, 
hier S. 194.
580 Zu Bisselius siehe Wilhelm Kühlmann: [Art.] Bisselius, Johannes. In: VL 17, Bd. 1, Sp. 672–683.
581 Johannes Bisselius: Elegia X. Historica. Pistor in Farina. In: ders.: Deliciae Veris – Frühlings-
freuden. Lateinischer Text, Übersetzung, Einführungen und Kommentar. Hg. von Lutz Claren, 
Jost Eickmeyer, Wilhelm Kühlmann, Hermann Wiegand. Berlin, Boston 2013, S.  294–301, hier 
S. 296, V. 8.



324   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Nunc haec, nunc isthaec unguine membra linit.
Oblita, carminibus lenit: furcáque prehensâ;

Furca, per has, per eas, (inquit) abito vias !
Ecce tibi! erupit; celeríque volumine vecta,

Iam non visa fuit, quae modò visa fuit.582

In seiner jugendlichen Neugier und wohl auch aufgrund seiner Konstitution ent-
schließt er sich, der Bäckerswitwe auf ihre Hexenfahrt zu folgen – ein Unterneh-
men, dass letztlich nur durch die Anrufung Christi vereitelt werden kann, worauf-
hin der Bäckerlehrling, von Teufelssalbe und Mehl völlig bedeckt, in eine Grube 
fällt. Auf seine Anzeige hin nennt Pulta ihre teuflischen Verbündeten und muss, 
wenngleich ohne finales Geständnis, den Feuertod auf sich nehmen. Schon in 
der die Verse vorangehenden Prosa-Zusammenfassung ist Pulta metonymisch als 
„Canidia“ – als Hexe – bezeichnet. Funktion der „Elegia Historica“ ist weder die 
Ausgestaltung des Hexenritts noch eine kritische Reflexion des Hexenglaubens, 
sondern vielmehr die Warnung vor der vermeintlich gefährlichen curiositas.583 

4.1.3 Flugpublizistik
Dass zahlreiche frühneuzeitliche Flugblätter und -schriften sich der Hexenthe-
matik angenommen haben, ist in der Forschung zwar erkannt, allerdings kaum 
genauer erörtert worden.584 Dennoch trifft Schillings tentative Einschätzung, 

582 Ebd., S. 296 f., V. 18–22 [,Bald diese, bald jene Glieder beschmiert sie mit Salbe. Die Glieder, 
die beschmiert werden, lullt sie mit Gesängen ein und ergreift die Gabel „Gabel“ (sprach sie), 
„trag mich dahin auf diesen, auf jenen Wegen!“ Sieh nur, sie steigt auf, und, im schnellen Bogen 
empor getragen, ward sie, die eben noch sichtbar war, schon nicht mehr gesehen‘].
583 Vgl.  dazu auch den ausführlichen Kommentar von Wilhelm Kühlmann: Zu Elegie III,10. 
In: Johannes Bisselius: Deliciae Veris – Frühlingsfreuden. Lateinischer Text, Übersetzung, Ein-
führungen und Kommentar. Hg. von Lutz Claren, Jost Eickmeyer, Wilhelm Kühlmann, Hermann 
Wiegand. Berlin, Boston 2013, S. 648–653, bes. S. 648 f.
584 Eine gründliche literaturwissenschaftliche Untersuchung der Hexenthematik in Flugblät-
tern und -schriften steht bislang wohl aus. Jüngst zeigte sich Hans-Joachim Jakob „[a]ngesichts 
der prosperierenden Flugblattforschung […] verwundert [über] die stiefmütterliche Behandlung 
des Flugblatts mit Hexenthematik“ (Hans-Joachim Jakob: Michael Herr, Matthäus Merian der 
Ältere und Johann Klaj. Bild und Text im Flugblatt Eigentlicher Entwurf und Abbildung deß Gott­
losen und verfluchten Zauber Festes. In: Johann Klaj [um 1616–1656]. Akteur – Werk – Umfeld. 
Hg. von Dirk Niefanger, Werner Wilhelm Schnabel. Berlin, Boston 2020, S. 625–644, hier S. 627, 
dort siehe auch eine Auflistung neuerer Einzelstudien). – Eine frühe Fallstudie vorgelegt hat 
bereits Wolfgang Behringer: Hexen verfolgungen im Spiegel zeitgenössischer Publizistik. Die „Er-
weytterte Unholden Zeyttung“ von 1590. In: Ober bayerisches Archiv 109.2 (1984), S. 339–360, der 
die „dümmlich-unkritische Berichterstattung von sensatio nel len Verbrechen und ihrer ‚gerech-
ten‘ Strafe“ moniert, gleichzeitig aber deren „generell herrschafts stabili sie ren d[e] und system-
konservierend[e]“ Funktion benennt (ebd., S. 345).



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   325

„daß auf ihnen die moralische Entrüstung und Befür wortung eines gewaltsamen 
Einschreitens einhergeht mit sexuell gefärbter Faszination am Schrecklichen“, 
wohl zu.585 Hexenprozesse wurden in der Flugpublizistik in affirmierender 
Manier als Exempel funktionalisiert, um die Rezipientinnen und Rezipienten zu 
einem tugend haften Leben hin zu dirigieren, wie etwa der Quartodruck Warhaff­
ter Summarisch­ausführlicher Bericht vnd Erzählung (1654) zeigt, der anführt: 

Was die in deß Heyligen Röm: ReichsStatt Augspurg etlich Wochen lang in verhafft gelegne 
zwo Hexen/ benandtlich Barbara Frölin von Rieden/ vnnd Anna Schäflerin von Erringen/ 
wegen ihrer Hexereyen güt: vnd peinlich bekent/ auch was gestalt die alte Anna Schäfle-
rin/ im Lobl. Reichs Closter vnd Gotteshauß S. Vlrich vnd S. Afra daselbst/ die von einem 
stummen Teuffel besessen geweste Mariam Pihlerin von Haußstetten/ auß deß laidigen 
Teuffels starcken Antrib vorhero/ ehe diser stumme Teuffel durch Priesterlichen Gewalt 
von jhr hätt außfahren sollen/ durch einnöth: vnd beybringung gifftiger Teuffels Sachen/ 
gewaltthätig ermordt hat/ vnd wie endtlich diese beede Vnholden jhrem Verdienst nach/ 
auff Sambstag den 18. Aprill diß 1654. Jahrs hingericht worden.586

Der folgende Bericht exponiert detailliert die Untaten der Verurteilten. So wird 
etwa über die siebzehnjährige, als Hexe inkriminierte Barbara Frölin berichtet, 
dass sie 

alsbalden von dem laidigen Sathan beschlaffen/ vnd jhr das teuflische Vnholden Zaichen 
an heimlichen Orthen eingedruckt worden/ dern Buelteuffel/ ihrer bekandtniß nach/ 
Sawrieffel gehaissen/ mit deme sie hernach noch zewymal Unzucht getriben/ vnd die 
abschewliche Sodomiam begangen/ auch etlichmal mit demselben vnd ihren Mitgespanen 
außgefahren/ vnd das Hexenwerck in einem vnd anderm recht zulehrnen vnd zutreiben 
angefangen habe.  (A2v)

Dass sowohl Barbara Frölin als auch Anna Schäflerin letztlich für ihr teuflisches 
Vergehen „mit dem Schwerdt vnd blutiger Hand“ (A2v und B2r) hingerichtet 
werden, soll nicht nur die Neugier der Leser schaft befriedigen, sondern eine 
einprägsame Lektion lehren: So endet jede der beiden Aus führungen mit dem 
Hinweis „Darvor wisse sich jedermenniglich zuhüten“ (A2v).587 Bericht erstattung 
und Didaxe gehen Hand in Hand. 

Indem die Flugschriften weibliches Fehlverhalten exponieren, die Todes-
strafe bezeichnen und den Rezipientenkreis appellativ zu einem norm kon formen 

585 Schilling: Bildpublizistik, S. 243; dies „wäre unschwer nachzuweisen“. Weiter geht Schilling 
auf die Thematik allerdings nicht ein.
586 [Anon.:] Warhaffter Summarisch-ausführlicher Bericht vnd Erzählung […]. Augsburg: bei 
Andreas Aperger 1654, Titelblatt. Im Folgenden Folioangaben direkt im Text.
587 Die leicht variierte Wiederholung findet sich ebd., Fol.  B2r: „Davor wisse sich Mäniglich 
zuhüten“.



326   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Leben aufrufen, rücken sie gattungstypologisch bereits in die Nähe der frühneu-
zeitlichen Satire, wenngleich der ludisch-hyperbolische Aspekt völlig fehlt. Da 
der Beischlaf mit dem Teufel als Initiationsritual ins Zentrum des Schuldbekennt-
nisses gerückt wird, ist auch hier das Teuflische mit dem Sexuellen als ‚dunklem 
Trieb‘ eng verknüpft. Das Dämonische steht für das Zügellos-Körperliche, für die 
Libido vor der Ratio, für eine Entgrenzung, die sich bildlich in der sodomitischen 
Vereinigung von Mensch und Tier manifestiert.

4.2 Diabolische Allianzen: Hexenallusionen in Frauensatiren

Wenn frühneuzeitliche Frauensatiren weibliches ‚Unwesen‘ anprangern, um zu-
mindest vorder gründig an die Rezipientinnen und Rezipienten zu appellieren, 
sich vor dem Schreckensbild in der außertextlichen Welt in Acht zu nehmen, 
stellt die weibliche Verbindung zu dämonischen Kräften insofern ein gefährli-
ches Sujet dar, als sich die Macht des Teufels für frühneuzeitliche Autorinnen 
und Autoren zumeist als real vorstellte. Zwar gilt allgemein, dass frühneuzeitli-
che Frauensatiren im mer auch einen Bezug zur außertextlichen Welt aufweisen. 
Für die Hexenliteratur ist der ‚Sitz im Leben‘ jedoch angesichts der terminalen 
Bösartigkeit des Delikts gesteigert: Der Realitäts bezug der Frauensatiren gerät 
in teuflischen Angelegenheiten an seine Grenzen, weil die gattungs konstitutive 
Möglichkeit zur Umkehr den Hexen sozialhistorisch nicht mehr gegeben ist.

Gleichzeitig ist die Verbindung der ‚bösen Frau‘ mit dem Teufel das nahezu 
topische Gegen bild zur himmlisch-idealen Frau der neoplatonisch inspirierten 
Literatur, wie Logaus Dreizeiler mit dem generischen Titel Weiber ironisch versi-
fiziert:

Schöne Weiber/ sind der Himmel/ Greuliche/ die sind die Hölle;
Dort/ für Augen; hier für Sinnen. Wie man sich gleich nun geselle/
Halten beyde für den Beutel/ dennoch Fegefeuers stelle.588

Die argute Pointe des Dreireims, wonach Frauen, unabhängig davon, ob sie 
‚schön‘ oder „[g]reu lich[]“ seien, für den Mann in finanzieller Hinsicht grund-
sätzlich ein irdisches Purgatorium, also den zwar schmerzbringenden, aber hoff-
nungsvollen Zwischenraum zwischen Himmel und Hölle, darstellten, übertrifft 
noch die topische Gleichsetzung der bösen Frau mit einem ‚höllischen‘ Leben, wie 

588 [Logau:] Sinn-Getichte, Drittes Tausend Anderes Hundert, S. 24, Nr. 1.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   327

sie schon Sebastian Brant in seinem Narrenschiff (1494) vorgenommen hatte.589 
Die Ausweitung auf alle Frauen übernimmt auch Georg Philipp Harsdörffer in 
seinem grosse[n] Schauplatz Lust­ und Lehrreicher Geschichte (1664), worin er 
Logaus Verse an ein italienisches Sprich wort rückbindet:

Die Italianer pflegen in dem Sprichwort zu sagen/ daß die frommen und schönen Weiber 
der Augen Paradeiß/ die Bösen und Ungestalten ein Hölle deß Gemüts/ beederley aber ein 
Fegfeuer deß Beutels zu seyn pflegen.590

Während die Fegefeuer-Metaphorik etwa in Johann Sommers Malus Mulier-Tex-
ten als Volte gegen den Katholizismus instrumentalisiert wird, bleibt sie hier, 
sowie auch in der anonym verfassten Satire Die böse Frau (1683),591 überkonfes-
sionell.592 

Die dämonische Konnotation ‚der‘ Frau wird auch in satirischen Texten mit 
weiblicher Sexu ali tät und angeblicher geschlechtstypischer Untreue verknüpft, 
wie explizit das Kapitel „Von Wei beren“ verbürgt, dessen Titel auf Grimmelshau-
sen und Beer anspielt: Satyrischer Welt­Gucker/ Das ist: Lob und Schande/ über 
Gutes und Böses/ Tugend und Laster/ auch Nutz und Schaden (1692). So seien 
Frauen für eine Einlassung mit dem Teufel ontologisch prädestiniert:

Aus diesem Ubel der Unkeuschheit folget ein grössers/ nehmlich/ die Zauberey/ welche 
sie ergreiffen/ und lernen/ wann sie sich zuvor mit dem Teuffel vermischt haben/ dahero 
findet man vielmehr Unholden und Hexen/ als Zauberer mannlichen Geschlechts; Uber 
das können sie dieselbe verfluchte Kunst viel fertiger/ und üben sie auch schädlicher als 

589 Vgl. die Zeilen aus dem Kapitel „Von Bösen Weibern“ (Sebastian Brant: Das Narrenschiff. 
Studienausgabe. Mit allen 114 Holzschnitten des Drucks Basel 1494. Hg. von Joachim Knape. 
Stuttgart 2005, Nr. 64, S. 317–321, hier S. 320, V. 79–82):

Eym rynnend tach zů wynters fryst
Jst glich eyn frow die zänckisch ist/
Hell/ vnd vägtüfel hat genůg
Wer mit eynr solchen züht jm pflůg[.]

590 Georg Philipp Harsdörffer: Das Eheliche Fegfeuer. In: ders.: Der Grosse Schauplatz Lust- 
und Lehrreicher Geschichte. 2 Bde. Nachdruck der Ausgaben Frankfurt, Hamburg 1664. Hildes-
heim, New York 1978, Kap. 23, S. 90–93, hier S. 93. – Harsdörffers Ausführungen zielen hierbei 
freilich auch auf die Abwertung der katholischen Vorstellung eines ‚Fegefeuers‘ ab, so läse man 
„[a]n keinem Ort der gantzen H. Schrifft“ (ebd.) davon.
591 Vgl. [Anon., Ps. Pheroponandro:] Die Böse Frau/ Das ist: Artige Beschreibung Der heut zu 
Tage in der Welt lebenden Bösen Weiber/ Wie nehmlich dieselben auff so unterschiedene Art 
und Weise/ nicht so wohl gegen ihre Männer/ als auch unter sich selbst/ und gegen männiglich/ 
ihre Boßheit außzuüben wissen/ In allerhand lustigen Begebenheiten lebendig vorgestellet. 
[S.l.] 1683, S. 114 f.
592 Siehe dazu Roßbach: Der böse Frau, S. 126.



328   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

die Mannsbilder; davon gleichfalls gemelter Garzonius zu lesen: Merckwürdig ists/ daß nie 
kein guter Geist in Weibsgestalt: vielmahl aber die bösen darinnen erscheinen; ich will aber 
auffhören und schonen.593

Um den misogynen Anschuldigungen (pseudo-)wissenschaftliches Gewicht zu 
verleihen, wird auf den italienischen Polyhistor Tomaso Garzoni verwiesen. Zwar 
hatte dieser in seiner Piazza Universale (ED Venedig 1585) einen ‚Discurs‘ über 
die „Zauberer[]/ Beschwerer[]/ Hexen meister[] vnd Hexen“ vorgelegt,594 dort aber 
keineswegs die gefährlichere Wirkmacht der Hexen pro pagiert. Der Verweis spielt 
wohl auf den Diskurs über die „Huren/ vnd denen/ so jnen an hangen“ an, in 
welchem die deutsche Übersetzung ‚böse Eigenschaften‘ der „Weiber[]“ generisch 
schilt: „Vnnd was sollte auch gutes von jnen herkommen können/ da sie vor sich 
selbst voller Boßheit/ List/ Betrug vnd Falschheit stecken“.595 Dass die Passage 
im italienischen Ausgangs text dezidiert auf die „meretrici“, die ‚Huren‘, bezogen 
ist,596 bezeugt nicht nur die misogyne Tendenz der Verdeutschung Garzonis,597 
sondern entlarvt auch den pseudo-wissen schaftlichen Stil miso gyner Argu-
mentationen, die frauenfeindliche Aussagen bekannter Auto ri täten kontextlos 
verbin den.

Besonders in deutschsprachigen Texten der Frühen Neuzeit ist die Vorstel-
lung der ‚bösen Frau‘ eng mit dem Dämonischen verbunden. So manifestiert sich, 
wie im Folgenden zu zeigen ist, die Allianz von (bösen) Frauen und dem Teufel 
in Frauensatiren durch (1.) sprachliche Mar kierung, (2.) figural-diegetische Ver-
knüpfung sowie (3.) durch die literarische wie bild künstle rische Darstellung.

4.2.1 Teuflische Referenz: Sprachliche Markierung
Die wichtigste Methode, Frauen in satirischen Texten mit diabolischen Mächten 
zu korrelieren und sie damit zu inkriminieren, ist neben der mittelbaren Referenz 
zum ‚Teufel‘ die direkte Brandmarkung als ‚Hexe‘.

593 [Anon.:] Satyrischer Welt-Gucker, S. 18 f.
594 Vgl.  Garzoni, anon.: Piazza Vniversale, das ist: Allgemeiner Schauwplatz, 41.  Discurs, 
S. 328–338.
595 Ebd., 73. Discurs, S. 456–464, hier S. 460.
596 Vgl. Garzoni: La Piazza Vniversale, S. 602–612 („Delle meretici, et de’ loro seguaci in parte“), 
hier S. 607 f.: „E in somma tutti i mali grandi sono venuti per cagione delle meretrici. E che cosa 
di bene puo succedere da loro, essendo piene di tutte le malitie, di tutti gli inganni, di tutti i vitij 
che imaginar si possono“.
597 Zu den misogynen Tendenzen der deutschen Übersetzung der Piazza Universale vgl. 
Kap. III.2.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   329

Als Komplizin des ‚Teufels‘ firmiert die gescholtene Frau etwa mehrmals in 
Boccaccios Alterswerk, dem Irr­Garten der Liebe (dt. ED 1660): So verwendet der 
verstorbene Ehemann als intradiegetischer Erzähler einer Traumsequenz den 
Begriff sowohl generisch für die Frauen („Warum suchestu dann […] ein Weib/ 
ja einen Teuffel/ da du gar leichtlich weiß nicht was finden möchtest?“598) sowie 
spezifisch für seine ehemals Angetraute („Und war mein/ ja dein/ ja des Teufels 
liebes Weib“). Das teuflische Wesen der Witwe wird in ‚diabolischen‘ Vergleichen 
(„wie der Teufel“)599 zum Ausdruck gebracht und kulminiert im metapoetisch an 
das „Büchlein“ gerichteten Congedo:600

Für allen dingen aber schaue wohl zu/ daß du nicht in die Hände der bösen Weiber gerah-
test/ besonders derjenigen/ die alle Teuffel mit jhrer Boßheit übertrifft/ und eine Ursache 
deiner gegenwertigen Mühe ist dan du würdest versichert gar übel bewillkommt seyn.

Indem die „Boßheit“ der gescholtenen Frau, welche die Todsünden Hochmut, 
Geiz, Wollust, Zorn, Völlerei, Neid und Faulheit in sich vereint, „alle Teuffel […] 
übertrifft“, wird die maximale Distanz der Witwe zu einer ‚idealen‘, ‚christlichen‘ 
Ehefrau markiert. Solche teuflischen Dekla rationen begegnen häufig in Satiren 
des 17. Jahr hunderts, etwa wenn die eigene Ehefrau im Weiber­Meß­Krahm (1670) 
vom Gesprächspartner Andreas als „Runtzel fählicher Plag-Teuffel“ apostrophiert 
wird.601 

Eine dramatisch-spielerische Reflexion der ‚Teufelsbeschuldigung‘ bietet 
das Bibeldrama und Mischspiel Comoedia. Von der Königin Esther und hoffärti­
gen Haman. Der den alttestamentlichen Stoff in ungebundener Form verarbei-
tende Vierakter war ein großer Erfolg englischer Wander spiel gruppen, der am 
3. Juli 1626 in Dresden aufgeführt wurde.602 Die dramatische Verschränkung der 

598 Boccaccio, Makle: Irr-Garten der Liebe, S. 55, das folgende Zitat ebd., S. 60.
599 Vgl. ebd., S. 57: „Mit diesen nichtigen Sachen prangen und bralen diejenigen/ so sich heu-
tiges Tages Cävaliers zunennen pflegen/ und mit keinen dapffern Thaten/ denen sie so feind 
sind wie der Teufel dem Creutz/ und also fern/ fern von dem rechten Ursprung/ daher der Adel 
herfleust und hergeflossen ist“.
600 Ebd., S. 103, das folgenden Zitat ebd.
601 [Anon.:] Weiber-Meß-Krahm, Fol. A3r.
602 Vgl.  Ralf Haekel: Die Englischen Komödianten in Deutschland. Eine Einführung in die 
Ursprünge des deut schen Berufsschauspiels. Heidelberg 2004, S. 205–212, sowie bereits Julius 
Tittmann: Einleitung. In: Deutsche Dichter des sechzehnten Jahrhunderts.  Mit Einleitungen 
und Worterklärungen. Hg. von Karl Goedeke, Julius Tittmann. Bd. 13: Die Schauspiele der Eng-
lischen Komödianten in Deutschland. Hg. von Julius Tittmann. Leipzig 1880, S.  V–LXXII, zur 
Comoedia. Von der Königin Esther und hoffärtigen Haman siehe S. XXI–XXIV, hier S. XXIV. Das 
Stück findet sich abgedruckt ebd., S. 3–44. Ein Wiederabdruck findet sich außerdem in: Spiel-
texte der Wanderbühne, Bd. 1: Englische Comedien und Tragedien. Hg. von Manfred Brauneck. 



330   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

biblisch-erhabenen Geschichte des persischen Königs Ahasverosch, der wegen 
seiner „ungehor sam[en]“ Frau Vasthi ein Gebot ergehen ließ, wonach jeder Mann 
‚Herr im Haus‘ sein solle,603 mit den satirisch-schwankhaften Figuren Hans 
Knappkäse und dessen namenlos bleibender Ehefrau wurde noch im 19. Jahrhun-
dert als „glücklicher Einfall“ gerühmt.604 So leidet Hans Knapp käse unter dem 
herrischen Wesen seiner Gattin („Ach, meine liebe Fraue, schlaget mich doch 
nicht mehr, denn ihr habet mich genug geschlagen, will ich doch gerne den Korb 
hintragen zur Wäsche“ [I 8]) und schilt in einem Reflexionsmonolog ad spectato­
res deren ‚gottloses‘ Verhalten als ‚teuflisch‘:

Hans. Ja, Frau, ich wil alsbald hingehen und euch gehorsamen. (Sie gehet hinein). Ja, ja,
das ist eine Frau, ja, keine Frau ist es, sondern der Teufel, ich armer betrübter Kerl, was 
sol ich anfahen? Ich muß mich vor Verzweifelung aufhenken, daß ich von der Qual 
abkomme. Denn das Weib ist mein Teufel, mein Hausteufel, und tribulieret mich gar 
zu viel. O weh, ich armer Kerl, was sol ich anfahen? Ich muß doch verzweifeln.   (I 9)

Aufgrund des neuen königlichen Gebots sowie auf den Rat seines Nachbarn hin 
schreitet Hans jedoch zu brachialen Mitteln, in der Hoffnung, seiner Frau, dem 
„Teufel selbst“  (ebd.), „den Teufel aus[zu]banne[n] mit einem großen Prügel“ 
(ebd.). Auf einen nur kurz währenden ‚Erfolg‘ im Kampf gegen „des Teufels 
Mutter“ („Das, das ist eine Frau, hundert Thaler ist sie werth“[II 19]),605 schlägt 
seine Frau jedoch zurück, auf dass sie wieder „Herr im Hause“ (II 24) werde. Als 
beide im letzten Akt vor den König Ahasverosch treten, der in der Zwischenzeit 
den ‚hoffärtigen‘ Haman auf Esthers Wunsch hin hat hinrichten lassen, versucht 
dieser zwischen dem Ehepaar zu vermitteln.606 Weil Hans jedoch einwendet, 

Berlin 1970, S. 5–77, dazu siehe auch den Kommentar von Alfred Noe in: Spieltexte der Wander-
bühne, Bd. 6: Kommentar zu Band I–V. Hg. Alfred Noe. Berlin, New York 2007, S. 5–10.  – Die 
„Beliebtheit des Stücks“, so Tittmann, „bezeugt auch die lateinisch geschriebene ‚Esther‘ des 
Joh. Valentin Andreä (gest. 1654 zu Adelsberg), worin er es seiner eigenen Angabe nach den 
Englischen Komödianten gleichthun wollte“ (Tittmann: Einleitung, S. XXIV). – Zum Stück siehe 
auch die Ausführungen von Rudolf Schwartz: Esther im deutschen und neulateinischen Drama 
des Reformations zeitalters.  Eine litterarhistorische Untersuchung. Oldenburg, Leipzig 1894, 
bes. S. 170–180, der den „dramatischen Wert“ als „sehr gering“ einstuft (ebd., S. 179).
603 [Anon.:] Comoedia. Von der Königin Esther und hoffärtigen Haman, Actus I, S. 6. Im Folgen-
den Akt und Seitenzahl (nach Tittmann) direkt im Text.
604 Tittmann: Einleitung, S. XXIII.
605 An dieser Stelle finden sich parodisierende Anklänge an Shakespeares Taming of the Shrew, 
siehe dazu Kap. III.1.4.
606 „Wir thun dir [scil. Hans] auferlegen, daß du deine Frau nicht mehr Hure nennen sollest. 
Und Weib, so du deinen Mann wirst einen Schelm schelten, soltu deine Strafe erwarten mit 
schwerer [sic] Gefängnis, wie eben auch du, so du das Huren nicht nachlassest, sondern wohnet 
bei einander gleich sich Eheleuten gebühret; habe deine Frau in Ehren und sage: meine liebe 



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   331

seine „liebe Frau [sei] so ein beherzter Teufel, daß sie sich vorm Stocke nicht 
fürchtet“ (IV 43), spricht der König ein bemerkenswertes Machtwort, in welchem 
er angesichts unüberbrückbarer Differenzen für eine Scheidung plädiert: 

Ihr zwei albern Leut, ihr meinet gänzlich, daß eins kein rechter Herr im Hause sei, er müsse 
denn zuschlagen. Nein, ihr irret. Aber ich sehe wol, ihr werdet euch nimmer können vertra-
gen. Darumb sein wir resolviert, euch von einander zu scheiden.607  (IV 43 f.)

Weil Hans jedoch einwendet, dass die beiden sich lediglich „des Tages […] nicht 
vertragen aber des Nachts […] gute Freunde“ (IV 44) seien, kann ein komödian-
tisches ‚happy end‘ doch eingehalten werden: Die Eheleute bleiben verheiratet 
und gehen nur tagsüber getrennte Wege. Die Frau, die ihren Mann beherrschen 
will, firmiert in der Comoedia zwar als „Teufel“ – doch wird die schwankhafte 
Frauenschelte dank der Verschränkung verschiedener Standespersonen auf dra-
matischer Ebene insofern als ineffizient und falsch entlarvt, als das brachiale 
Gewaltmittel, den ‚Teufel herauszuschlagen‘ erstens erfolglos bleibt und zweitens 
das göttlich gewollte Zusammen leben von Mann und Frau, wie Ahasverosch aus-
führt, fehlinterpretiert. Zwar solle sich die christliche Frau dem Mann grundsätz-
lich unterordnen, sollte der Mann jedoch den Eindruck bekommen, ‚Teufel‘ aus 
der Frau herausprügeln zu müssen, sollten die beiden, so die modern-pragmati-
sche königliche Botschaft, besser getrennte Wege gehen. Das Mischstück nimmt 
folglich die schwankhafte – und sicher publikumsbelustigende – Ehesatire auf, 
um einer misogynen Frauen satire die Absage zu erteilen.

Dass die Einrückung in dämonische Kontexte vor allem die Darstellung der 
‚bösen Frau‘ im deutschen Sprachraum prägt, verbürgt die deutsche Übertra-
gung der französischen Subscriptio zu einem Kupferstich des 17.  Jahrhunderts 
[Abb. 33]: Es zeigt im rechten Bild vordergrund einen Mann inmitten eines klas-
sizistischen stu diolo, dessen wütende Frau im Hintergrund mit einer bren nen-
den Fackel bewaffnet ein fliehendes Kind verfolgt, das in den Armen des Vaters 
Schutz sucht:608

Frau; wie auch du ihn [sic] sag: mein lieber Mann; dennoch über alles gebühret der Frauen, dem 
Manne unterthänig zu sein, weil er das Häupt ist“ ([Anon.:] Comoedia. Von der Königin Esther 
und hoffärtigen Haman, Actus II, S. 43).
607 Zum Ausgleich sollen allerdings beide in den Hofdienst übernommen werden.
608 Vgl. den Kupferstich in Eduard Fuchs, Alfred Kind: Die Weiberherrschaft in der Geschichte 
der Menschheit. Mit 665 Textillustrationen und 90 Beilagen, Bd. 1. München 1913, S. 283, zu den 
folgenden Zitaten siehe ebd.



332   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Abb. 33: Juvenalische Furie oder Teufelsweib. Kupferstich, 17. Jahrhundert.

Das böse Weib.

Wer will ein Muster böser Frauen
Und rechten Höllen-Riegel schauen,
Der sehe nur mein Hauß-Creutz an.
Was kann mich Gold und Silber nützen.
Wan ich in düstrer Qual muß sitzen?
O wer erlöst mich armen Mann?

La Mechante.

Voici d’Alecto la copie;
Si ce n’est un original
De notre tems d une Furie.
Ample Sujet pour Iuvenal.
Elle par la colère aigri
Dans les enfans bat le Mari.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   333

Während die französischen Verse die ‚böse Frau‘ als Präfigurat der mythologi-
schen Furie Alecto und ihr Wesen als literarischen Stoff für eine Wiederauflage 
der Satura VI des römischen Satirikers Juvenal präsentieren, ist der antik-my-
thologische Kontext in den deutschen Versen völlig getilgt. Vielmehr wird hier 
die teuflische Dimension („Höllen-Riegel“) der bösen Ehefrau hervor gehoben, 
die – um einen intermedialen Bezug zum Kupferstich zu schaffen, auf welchem 
im rechten Bildvordergrund reichlich Münzen zu sehen sind, – durch keine finan-
ziellen Güter auf gewogen werden könne. ‚Teufelsfrauen‘ scheinen mithin im 
deutschsprachigen Raum besonders prominent.

Doch nicht nur als ‚Teufel‘, auch als dem Teufel unterworfene ‚Hexen‘ begeg-
nen Frauen in satirischen Texten der Frühen Neuzeit. So im Fall von Grimmels-
hausens Lebensbeschreibung der Courasche (um 1670). Zwar ist, wie Jörg Jochen 
Berns angemerkt hat, „Courasche […] ihrem Selbstverständnis nach nie Hexe“,609 
dennoch wird die autodiegetische Erzählerin von Männern als „Strahlhex“ oder 
„Blut hex“ gescholten.610 Besonders augenscheinlich wird die genderspezifische 
Teufels rhetorik im Streit gespräch zwischen Courasche und einem männlichen 
Widersacher, auf den Courasche trifft, nachdem ihre fünfte Ehe mit einem Ritt-
meister vereitelt wurde:611 

Wir hatten unter währendem Gefecht ein wildes Geschrei; er hieße mich eine Hur, eine 
Vettel, eine Hex und gar einen Teufel; hingegen nannte ich ihn einen Schelmen, einen 
Ehrendieb und was mir mehr von solchen ehrbarn Tituln ins Maul kam. (14, 74)

609 Jörg Jochen Berns: Libuschka und Courasche. Studien zu Grimmelshausens Frauenbild. Teil 
II: Darlegungen. In: Simpliciana 12 (1990), S. 417–441, bes. S. 425–431, hier S. 428. Doch werde, 
so Berns weiter, „ihr wiederholt – in bestimmten Männerköpfen (auch in solchen der jüngsten 
Grimmelshausen-Deuterzunft noch!) – Hexen haftig keit zugedacht“ (ebd.). Vgl. zum Hexenglau-
ben in der Courasche außerdem Frank Jung: Magisch-moralische Deu tungs muster und empi-
rische Naturanalyse? Der „Hexen glaube“ in Grimmelshausens Courasche. In:  Sim pliciana 16 
(1994), S. 287–309, sowie Battafarano: Barocke Typologie femininer Negativität und ihre Kritik, 
bes. S. 254–259, sowie Italo Michele Battafarano, Hildegard Eilert: Grimmelshausens Courasche. 
In: dies.: Cou rage. Die starke Frau der deutschen Literatur. Von Grimmelshausen erfunden, von 
Brecht und Grass variiert. Bern u. a. 2003, S.  11–144, bes.  S.  69–115. – Zur Courasche aus gen-
derforscherlicher Sicht siehe etwa Andreas Solbach: Männliche Frauen und weibliche Männer. 
Courasche im Gender-Kampf. In: Memoria Silesiae. Hg. von Mirosława Czarnecka. Breslau 2003, 
S. 177–189.
610 [Grimmelshausen:] Courasche, Kap. 8, S. 48 und Kap. 12, S. 61. Im Folgenden Kapitel- und 
Seitenzahlen direkt im Text.
611 Einen Überblick über Courasches sieben Ehen bietet Martina Hamidouche: Courasches 
Ehen. Eine gender orientierte Untersuchung des Grimmelshausensromans. In: Colloquia Germa-
nica 39.3/4 (2006), S. 231–242.



334   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Weil sich Courasche dem bewaffneten Vergewaltigungsversuch mit Waffengewalt 
entgegenstellt, wird sie erst sexualisiert, dann verteufelt, ohne jedoch ihrerseits 
den männlichen Konterpart teuflisch zu inkriminieren. Während die Erzählerin 
den gewalttätigen Mann verbal diffamiert, wird sie als gewalttätige Frau verbal 
dämonisiert. Auch ein von ihr gefangengenommener Major verteufelt Courasche 
aufgrund ihres ‚unweiblichen‘ Soldatentums, wie sie aus der Ich-Perspektive 
schildert:

Da er [scil. der Major] aber sahe, dass sowohl in meinen Hosensäcken als in den Halftern 
Pistolen staken, die ich sambt meinem Karbiner dort wider lude und fertigmachte, auch 
hörete, was ich hiebevor bei Wimpfen ausgerichtet, gab er sich wieder umb etwas zufrieden 
und sagte, der Teufel möchte mit so einer Hexen etwas zu schaffen haben.  (8, 46 f.)

Weil weibliche Aggression mit Waffengewalt, und sei sie nur Selbstverteidigung, 
in der binären Geschlechtervorstellung des Majors unbekannt und ihm mithin 
unheimlich ist, korreliert er Courasches Verhalten mit über-irdischen, un-christ-
lichen und folglich dämonischen Mächten. Dass Courasche ihren Zeitgenossen 
vorrangig deshalb als ‚Hexe‘ erscheint, weil sie zeitgenös sischen Gendervorstel-
lungen nicht entspricht, wird von der pikarischen Erzählerin gar selbst reflek-
tiert:

Es ist nicht zu glauben, wie ich nach der dieser Schlacht sowohl von meinen Neidern als 
meinen Gönnern gelobt wurde; beide Teile sagten, ich wäre der Teufel selber; und eben 
damals war mein höchster Wunsch, dass ich nur kein Weibsbild wäre; aber was war’s 
drumb? Es war null und verhimpelt. Ich gedachte oft, mich for einen Hermaphroditen aus-
zugeben, ob ich vielleicht dardurch erlangen möchte, offentlich Hosen zu tragen und for 
einen jungen Kerl zu passiern; hergegen hatte ich aber durch meine unmäßige Begierden so 
viel Kerl empfinden lassen, wer ich wäre, dass ich das Herz nicht hatte, ins Werk zu setzen, 
was ich gerne gewollt; dann so viel Zeugen würden sonst ein anders von mit gesagt und 
verursacht haben, dass es dahin kommen wäre, dass mich beides, Medici und Hebammen 
beschauen müssten; behalfe mir derowegen, wie ich konnte, und wann man mir viel ver-
weisen wollte, antwortet ich, es wären wohl ehe Amazones gewesen, die so ritterlich als die 
Männer gegen ihrn Feinden gefochten hätten.  (8, 47)

Indem Courasche die Bezeichnung als ‚Teufel‘ als Lob auffasst, zeigt sich die 
moralische Ambivalenz, die Grimmelshausen seiner Erzählerin eingeschrieben 
hat:612 Denn trotz der vor modernen Differenzierung von sozialer Geschlechter-

612 Ob Courasche als ‚positive‘ bzw. ‚moderne‘ Frauenfigur aktualisiert werden kann, ist in der 
Forschung kontrovers diskutiert worden. Eine deutliche Absage an „[s]olche kraß-verfehlten Ak-
tualisierungen barocker Dichtung“ hat Rainer Hillenbrand: Courasche als emanzipierte Frau. 
Einige erstaunliche Modernitäten bei Grimmelshausen. In: Daphnis 27 (1998), S. 185–199, hier 
S. 185, verfasst. Die Ambivalenz der Zeichnung Courasches betont hat etwa Siegfried Streller: 
Ambivalentes Frauenbild in Grimmelshausens Courasche. In: Simpliciana 24 (2002), S. 67–77, der 



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   335

rolle, die durch täuschendes Cross­Dressing persifliert wird, und dem ‚beschau-
baren‘ biologischen Geschlecht scheitert Courasches Wille, ihre zeitgenössisch 
als gottgewollt verstandene ‚Weiblichkeitsrolle‘ abzulegen, ironischerweise an 
ihrer ontologisch ‚weiblichen‘ Unkeuschheit: So hätten ihre „unmäßige Begier-
den“ dazu geführt, dass bereits viele Männer vom ihrem biologischen Frau-
sein wüssten. Courasche beruft sich auch nur deshalb auf die kämpferischen 
Amazonen, weil ihr alle Möglichkeiten einer von ihr präferierten ‚männlichen‘ 
Identifikation genommen sind. Mit ihrem Unbehagen, sich als ‚Frau‘ zu identifi-
zieren und zu präsentieren, widerspricht Courasche nicht nur zeitgenössischen 
Weiblichkeits idealen, sondern zeigt sich auch auf diegetischer Ebene im wört-
lichen Sinne unfruchtbar.613 Indem Män ner sie als ‚Hexe‘ verunglimpfen, ver-
teufeln sie das Verhalten der Einzelgängerin, die sich keinem Mann unterord-
net. Als ‚teuflische Hexe‘ steht sie im äußersten Widerspruch zur ‚christ lichen 
Idealfrau‘. Die autodiegetische Faktur, die das pikarische Muster im Sinne 
einer Sicht aus einer weiblichen Außenseiterposition variiert, ermöglicht die 
Kontrastierung der äußerlich-männlichen Zuschreibungen mit dem eigenen 
Erleben. Weil Courasche freimütig zugibt, dass sie, hätte sie in jungen Jahren 
noch länger bei der Kupplerin ausgeharrt, „auch gar hexen gelernt hätte“ (5, 36), 
entlarvt die retrospektive Reflexion des eigenen Werdegangs die Zuschreibun-
gen der Männer als Fehldeutung. Courasche daher eindimensional als weibliche 
Selbst ermächtigungs geschichte zu lesen, scheint angesichts der strukturell-the-
matischen Anlage des Romans jedoch insofern verkürzt, als Grimmelshausen 
gezielt auf dämonische Elemente zurückgreift,614 um die Lebensgeschichte der 

argumentiert, dass das Frauenbild in der Courasche zwar „keine Aufwertung enthält, aber die 
Vorwürfe relativiert, die den Frauen gemacht werden“ (ebd., S. 75), sowie ebenfalls abwägend 
Solbach: Männliche Frauen und weibliche Männer, der die Forschungsbeiträge in zwei Lager, 
das der ‚Traditionalisten‘ und jenes der ‚Modernisten‘, einteilt. Als positiv konnotierte ‚starke 
Frau‘ interpretieren Courasche etwa Waltraud Maierhofer: Hexen – Huren – Heldenweiber. Bil-
der des Weiblichen in Erzähltexten über den Dreißigjährigen Krieg. Köln, Weimar, Wien 2005, 
bes. S. 62–66, sowie Battafarano, Eilert: Grimmelshausens Courasche. Jüngst hat Dieter Breu-
er vor „eindeutige[n] Zuordnungen“ gewarnt und einseitige Interpretationen abgelehnt: „Hätte 
Grimmels hausen nur den orthodoxen Erbauungsschriftsteller Albertinus ausschreiben wollen, 
wäre er mit Sicherheit ebenso vergessen wie jener“ (Dieter Breuer: Grimmelshausen. Politik und 
Religion. Darmstadt 2019, zur Courasche bes. S. 236–247, hier S. 246).
613 Vgl. [Grimmelshausen:] Courasche, Kap. 24, S. 124.
614 Dazu siehe Berns: Libuschka und Courasche, bes. S. 428–431.



336   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Libuschka zu erzählen. Der Weg der Kinderlosen über die Grenzen der Gesell-
schaft hinaus endet als heimatlose „Ziegeunerin“ (140),615 die sich „mein Lebtag 
über nichts mehrers verwundert, als dass man uns in den Ländern gedultet, sin-
temal wir weder Gott noch den Menschen nichts nützen, noch zu dienen begeh-
ren, sondern uns nur mit Lügen, Betriegen und Stehlen genähret“ (18, 139).616 
Nicht erst in der „Zugab des Autors“, die männliche Leser vor eben solchen 
„Lupas“ warnt, offenbart sich die moralsatirische Intention Grimmels hausens.617 
Auch wenn Courasche keine Hexe ist, so die wirkungsästhetische Logik, ist ihr 
Verhalten dennoch als ‚teuflisch‘, weil ‚un-christlich‘, abzulehnen; ihre Lebens-
geschichte gereicht männlichen Lesern zur zwar unter haltsamen, letztlich aber 
abschreckenden  Entlarvung jener Frauen, die sie sich für ihre „Hurenlieb“ (140) 
erwählen.618 

4.2.2  Teuflische Proximität: Wahlverwandte des Teufels, Triumphatorin über 
den Teufel 

Die Allianz zwischen Teufel und Frauen erschöpft sich nicht in der referentiellen 
Inkriminierung ‚böser‘, d. h. moralisch verwerflich geltender Frauen als ‚Teufel‘ 

615 Die Schilderung ist überschrieben als: „Wahrhaftige Ursach und kurzgefasster Inhalt dieses 
Traktätleins“.
616 Maierhofers positive Deutung des Schlusses scheint mir ahis torisch: „Als fiktionaler Le-
bensweg ist ihr [scil. Courasches] Leben weder zuende noch gescheitert, im Gegen teil. In der 
anarchischen Gegengesellschaft der Zigeuner hat sie dauerndes Ansehen und Aufstieg erreicht. 
[…] Das unstete Zigeunerleben, Lügen und Stehlen entspricht den Neigungen und Fähigkeiten 
der kampf be währten Frau. […] Sie ist zwar alt und nicht mehr schön, aber immer noch sexuell 
attraktiv und in ihrer Vitalität unbeein trächtigt“ (Maierhofer: Hexen – Huren – Heldenweiber, 
S. 65 f.).
617 Die „Zugab des Autors“ ist in der Forschung kontrovers bewertet worden, siehe etwa Mat-
thias Bauer: Ausgleichende Gewalt? Der Kampf der Geschlechter und die Liebe zur Gerechtigkeit 
in Grimmelshausens Simplicissimus, Courasche und Springinsfeld. In: Simpliciana 31 (2009), 
S. 99–126, der ihr eine „besonders raffinierte Form der Lesesteuerung“ (ebd., S. 113) attestiert, 
die dem vorangehenden Text allerdings entgegenstehe. 
618 So endet der Traktat zwar nicht mit dem Verweis auf jenseitige, dafür aber auf diesseitige 
Qualen, welche die „Huren lieb“ mit sich bringe: „Da wird man erst gewahr, aber zu spat, was 
man an ihnen gehabt, wie unflätig, wie schändlich, lausig, grindig, unrein, stinkend beides, 
am Atem und am ganzen Leib, wie sie inwendig so voll Franzosen und auswendig voller Blat-
ter gewesen, dass man sich endlich dessen bei sich selbsten schämen muss und oftmals viel 
zu spat beklagt“ (ebd.). Die Ansprache richtet sich intertextuell natürlich an Grimmelshausens 
Figur Simplicissimus, der sich mit Courasche eingelassen hatte. – Eine aktualisierende Lesart 
Courasches als ‚starke Frau‘ soll hier jedoch nicht grundsätzlich abgelehnt werden (literarische 
Polyvalenz), wenn auch m. A. solch eine Deutung weder im zeit genössischen Produktions- noch 
Rezeptionsinteresse lag.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   337

oder ‚Hexe‘. Die Referenz erfolgt auch figural auf diegetischer Ebene. So kann die 
Frau als Wahlverwandte des Teufels auftreten; einer alttradierten und zum Topos 
avancierten Erzählung nach triumphiert die Frau sogar über den Teufel selbst 
und erreicht damit die maximale Ausprägung der Gottesferne.

a) Frau als Wahlverwandte des Teufels
Im Jahr 1615 erscheint eine Flugschrift,619 die effekthascherisch eine „erschreck-
liche Geschicht“ ankündigt. Geschildert wird der Fall einer wankelmütigen Jung-
frau, die ihre Verlobung mit einem „Armen/ aber doch schönen Jungen Gesel-
len“ aufgibt und stattdessen einen reichen Mann heiratet.620 Statt mit diesem die 
anstehende Hochzeitsnacht zu verbringen, wird sie allerdings von zwei Teufeln 
entführt. Das Vorkommnis wird als Werk Gottes gedeutet, „[d]enn Gott gibt dem 
Teuffel bißweilen die macht/ das er solche erschreckliche Exempel denn Men-
schen vor Augen stelle“. Weil die Frau nicht Wort hält, so die moralische Logik, 
fällt sie von Gottes Reich ab und gehört fortan dem Teufel an, der sie sogleich 
abholt. Die Flugschrift präsentiert sich als präventiv-didaktische Symbiose von 
Nachrichtenübermittlung, Exempelgeschichte und Moralsatire.

Frauen erscheinen in satirischen Texten als Eigentum, Hülle oder Werkzeug 
des Teufels. Weil sie ihm nach dämonologischer Vorstellung ihren Körper zur Ver-
fügung stellen, muss, um den Teu fel zu besiegen, der weibliche Körper versehrt 
werden. So ist das satirische Motiv der ‚teufli schen Frau‘ oftmals kombiniert mit 
einem ironischen ‚Heilmittel‘, womit der Teufel aus den Frauen ‚herausgeprügelt‘ 
oder ‚herausgequält‘ werden könne. Wirkmächtig hat diese brachiale Variante 
des Exorzismus Hans Sachs versifiziert, dessen Meistersänge sowohl die Vorstel-
lung verschiedener ‚Häute‘ teuflischer Frauen, die nach und nach abgeschlagen 
werden müssten, als auch der Teu fels austreibung durch Auftragen heißen Pechs 
gestaltete.621 

619 [Anon.:] Newe Zeitung. Wunderliche vnnd Erschreckliche geschicht von einer Jungfrawen 
Die sich mit einem Jungen Gesellen Verlobt/ vnd darnach einen Andern genommen hat/ vnd 
wie sie von Gott Schrecklich ist gestrafft vnd vom Teuffel vom Dantze vor ire Eltern vnd Freun-
de Angesicht weggeführet worden. Geschehen im Lande zu Sachsen. An einen guthen Freundt 
Lateinisch geschrieben/ itzt aber Verdeutschet/ vnd Jungfrawen vnd Jungen Gesellen zu trewer 
Warnung. [S.l.] 1615.
620 Ebd., Fol. A2r, das folgende Zitat ebd., Fol. A3v.
621 So legte Hans Sachs die Versdichtung über Die neunerley heud einer bösen Frauen sambt 
ihrer neun eygenschaften (1539) sowie die 1549 entstandene Anleitung Poser weiber dewfl austrei­
ben vor. Einen hilfreichen Überblick über Sachs’ Werke bieten Niklas Holzberg, Horst Brunner: 
Hans Sachs.  Ein Handbuch. Mit Beiträgen von Eva Klesatschke, Dieter Merzbacher, Johannes 
Rettelbach. 2 Bde. Berlin, Boston 2020.



338   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

In pharmakologisch-medizinischer Metaphorik wurden Prügel immer wieder 
als probates Mittel gegen ‚böse Weiber‘ gepriesen, wie etwa im Einblattdruck Offt 
Probiertes und Bewährtes Recept oder Artzney für die bösse Krankheit der unarti­
gen Weiber (um 1650). Die zugehörigen Verse schildern den Fall eines Mannes, der 
sich von der Liebe verleiten lässt und folglich ein ‚teuflisches Weib‘ zur Ehefrau 
nimmt, die ihm die ‚Hölle auf Erden‘ bereitet.622 In einer metapoetischen Anleh-
nung an den Meistersang, den die Ehefrau dem Mann ebenfalls nicht gönnt,623 
wird die Herkunft des Stoffes deutlich. So bezeugt die ‚teuflische‘ Ehefrau nach 
einer qualvollen Züchtigung mit einem eigens besorgten „derben Prügel“ (101) 
zwar ihren Willen zur Umkehr, die sie mit einem Appell an ihre Geschlechtsge-
nossinnen verbindet:

O weh/ mein Haubt/ mein Rück! er hat mir recht getahn.
Ihr Weiber nehmet ihr ein Beyspiel an mir Armen
und lasst das Zepter nicht in eurer Hand erwarmen;
ehrt/ wie euch Gott befihlt/ die Männer nach Gebühr.  (116–119)

Die erlittenen Verletzungen führen jedoch dazu, dass sie „daran ersticken must“; 
die anschlie ßende lakonische Mitteilung „Da ward erst froh der Mann“ (123) ist 
an makabrer Bitterkeit kaum zu überbieten. Tatsächlich war, trotz der insgesamt 
spielerisch-ironischen Faktur des Einblatt druckes, häusliche Gewalt im 17. Jahr-
hundert allgegenwärtig, wie die bemerkenswerte Streit schrift des Juristen Hein-
rich Freder (1604–1654) verbürgt, die der Dichter David Schirmer 1652 ins Deut-

622 Indem das ‚höllische‘ Unglück des Mannes auch darin besteht, dass seine Frau ihn vom 
Alkoholkonsum abhält – ein beliebter Topos der Frauenschelte – zeigt sich die Ambivalenz des 
moralischen Anspruchs:

Der gute Kerl dacht nit/ wie daß das Weibernehmen
ein nöhtigs Ubel sey/ die Eh ein Weh und Grämen.
Man meint/ der Himmel heng voll Geigen/ bis zuletzt
man hört/ das Zittern sind/ die man ihm nit geschätzt.
So gieng es diesem auch. Das Lachen wurd ihm theuer.
Das bitterböse Weib das war sein Fegefeuer
auf Erden seine Höll/ und biß ihn/ wie der Rauch.
sie sagte/ Narr/ für Herr/ hielt ihn für einen Gauch.
Trug etwan ihn der Wein zuhaus auß einer Zeche/
da riefe sie: daß dir der Blitz den Hals zerbreche/
du Schlauch/ du Säufer du. Da war sie Hundetoll/
gesegnet ihm den Trunck mit Teuffeln Tonnenvoll.

([Anon.:] Offt Probiertes und Bewährtes Recept, V. 5–16. Im Folgenden Verszahlen direkt im Text.)
623 Vgl. ebd., V. 30: „[E]r [sic!] dorfft kein Meisterlied in seinem Hauß erklingen“.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   339

sche übersetzte.624 Der Lustige[n] Frage: Ob ein Mann sein Ehe­Weib zu schlagen 
berechtigt sey? erteilt Freder eine scharfe Absage und zeigt sich „erstaun[t]“,625

das fast ungläublich gesaget wird: Wann die Weiber von ihren Ehe-Männern nicht statlich/ 
wie die Sclaven von ihren Herren/ gebläuet und geschlagen würden/ so beschuldigten sie 
dieselben/ als hetten sie kein Zeichen und keine Vergewisserung der Ehelichen Liebe von 
ihnen. Barbarisch genug!

Die prosimetrische Schrift richtet sich gegen die „Weiber-Feinde“ und die miso-
gyne Grund stimmung in breiten Teilen der Gesellschaft, so sei dem Autor „nicht 
unbekant/ daß die Weiber schon vorlängst von dem Urtheil des gemeinen Pöfels 
(welcher am übelsten zu richten pfleget) gerichtet und verdammet weren“. Die 
euphorischen Widmungsgedichte sowie die 1656 folgende zweite Auflage spre-
chen dafür, dass Schirmer mit seiner Freder-Übersetzung auf zeit ge nös si sche 
Zustimmung stieß.626

Dennoch wurden Hans Sachs’ Verse, in denen die ‚teuflische‘ Ehefrau gezüch-
tigt wird, die ihren Mann nicht zum Besuch beim „margraff“ begleiten will und 
dieser sich für den Unwillen seiner Frau „schembt“, im 17.  Jahrhundert immer 
wieder aufgegriffen.627 So ergebe sich die Ineffizienz erzieherischen Schlagens, 
wie satirisch angeführt wird, nicht aus ethischen, sondern ‚teuflischen‘ Gründen:

Da schlüeg er sie an kopf,
Sie sties in mit eim fües ins gmecht.
Der raisig knecht
Der rais ir aüs ain zopf
Und det sie waidelich
Mit güeten straichen wol durch schwingen.

Sie schray [sic]: „Dw vnflat vnd poswicht,
Dein schlagen sol dich helffen nicht.
Schlechst heraüs ein dewffel allein,
So schlechst ir wider zehen nein.“628

624 So hatte Freder die lateinische Streitschrift Lusus Juvenilis De Poenis Uxoriis: Sive Disquisitio, 
Num Fas Sit Vapulare Uxores a maritis? (Tübingen 1627) vorgelegt.
625 Des Hochgelahrten Herrn Heinrich Freders von Dantzig Lustige Frage: Ob ein Mann sein 
Ehe-Weib zu schla gen berechtiget sey. Aus dem Lateinischen ins Teutsche gebracht Durch David 
Schirmern. Dresden 1652, S. 7, die folgenden zwei Zitate ebd., S. 7 f. und S. 113.
626 Erneut aufgelegt wurde die Übersetzung 1736 und 1755 in Jena.
627 Hans Sachs: Sämtliche Fabeln und Schwänke. 6 Bde. In chronologischer Ordnung nach 
den Originalen hg. von Edmund Goetze. Halle 1893–1913, Bd. 5, Nr. 606 („Poser weiber dewffel 
austreiben“), S. 16–18, hier V. 7 und V. 23.
628 Ebd., V. 29–38.



340   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Für jeden Teufel, den der Mann aus der Frau ‚herausschlage‘, so die Selbstaus-
kunft der Frau, schlage er zehn neue Teufel „wider […] nein“.629 Leicht abgeändert 
findet sich diese ironisch-misogyne Infragestellung der Prügelstrafe auch noch 
1683 in der unter dem Autorenpseudonym Pheroponandro erschienen Satire 
Die Böse Frau, etwa wenn der Gesprächsteilnehmer Lysander lamentiert, dass 
sobald er „zehen Teufel heraus[schlage]/ so fährt der eilffte wieder hinein“.630 
Auch an anderer Stelle im Werk begegnet die Idee der ‚Teufels-Herrschaft‘ über 
‚böse Weiber‘: 

Aber was treibt doch/ fragte Lysander Musandern/ die Weiber zu solcher sündlichen 
Boßheit. Ich antworte/ sprach Musander/ der Teuffel; denn GOtt thuts nicht/ der ist ein GOtt 
des Friedens/ der Einigkeit/ Liebe und Freundschafft. Die Menschen können in der Sache 
nichts verrichten/ so ferne nicht der Teufel/ sonder Zweiffel durch eine sonderbare Ver-
hängniß GOttes/ etlichen sein Instrument und Werckzeug hätte/ dadurch er Unfriede/ Zwie-
tracht/ Haß und Feindschafft anrichte. So solte ja/ sprach Lysander, ein boßhafftig Weib in 

629 Der darauffolgende Exorzismus mit glühendem Pech zeigt sich in seiner sexualisierten Ge-
walt besonders drastisch, aber textintern wirksam, vgl. ebd., V. 45–66:

Des andern tags zw hant
Jn keler schickt die frawen sein,
Schlich nach hinein,
Sie an ain sewlen pant
Und züeg sie nacket ab,
Sprach: „Die dewffel ich fon dir dreibe.“

Und ein kvfel mit pech
Het er ob ainer kolen glüet,
Mit drüczing müet
Mit aim weichwedel frech
Er ir den weichprün gab,
Mit haisem pech psprengt iren leibe,

Sprach: „Wie vil dewffel sint noch drin?“
Sie schray: „O, sie sint alle hin.
Hor aüf, mein herzenlieber mon,
Dir wil ich fort sein vnterthon
Mein leben lang vür war.“
Also er sie gehorsam macht
Und von ir pracht
Die dewffel alle gar. –
Ein man den segen hab
Für ain tewffelhaftiges weibe.

630 [Anon., Ps. Pheroponandro:] Die Böse Frau, S. 68.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   341

sich gehen/ von Boßheit ablassen/ und sich vielmehr haben lassen den Geist Gottes/ den 
Geist des Friedens/ als daß sie sich den Teuffel regieren lasse.631 

Die ‚Bosheit‘ der Frauen habe ihren Ursprung folglich in ihrer Unterwerfung 
unter den Teufel – die Hinwendung zum „Geist Gottes“ jedoch könne die Frauen 
heilen, und sei es durch Gewalt. Dass der Teufel Menschen, und besonders 
Frauen oftmals als „Werckzeug“ benutze, um seine Dienste zu erledigen, führt 
auch der anonyme Satyrische Welt­Gucker (1692) aus:

Zu ihrer [scil. ‚die Frau des Pontius Pilatus‘] Ehr taug gar nichts/ das Christus wieder Pilati 
Weibs willen gecreutzigt worden/ sondern es gelangt ihnen zur Schand/ dann der Teuffel 
durch dis Weib als seinen Werckzeug verhindern wollen/ daß das menschliche Geschlecht 
durch das Leyden Christi nicht erlöst wurde; Woraus und anderer mehr Erfahrung das 
gemeine Spriwort [sic] ohn zweiffel entsprungen/ wo der Teuffel nicht hinkommen kan/ da 
schickt er ein alt Weib[.]632

Das Beispiel der Frau des Pontius Pilatus, die ihren Mann von der folgenreichen 
Verurteilung Christi abbringen wollte,633 scheint zunächst die Willkür einer 
misogynen Argumentation zu verbürgen, die weibliches Handeln grundsätzlich 
abwertet. Doch zieht man die Exegese Martin Luthers heran, der den Traum der 
Procula tatsächlich als Versuch des Teufels, Jesu Kreuzigung zu verhindern, deu-
tete,634 erweist sich die theologische Verankerung misogynen Denkens.

Die hyperbolische Zuspitzung der ineffizienten Teufelsaustreibung nimmt 
auch das Theatrum Malorum Mulierum (1700) auf, wo im Kapitel über „Die vom 
Teufel verblendete böse Frau und unschuldige Hurer und Hexenmeister“ die 
Geschichte einer ‚bösen Frau‘ erzählt wird, die ihren Ehemann schuldlos der 

631 Ebd., S. 113 f., zur Bösen Frau siehe Roßbach: Der böse Frau, S. 117–128.
632 [Anon.:] Satyrischer Welt-Gucker, S. 14.
633 Vgl. Mt 27,19: „VND da er [scil. Pontius Pilatus] auff dem Richtstuel sass/ schickte sein Weib 
zu jm/ vnd lies jm sagen/ Habe du nichts zuschaffen mit diesem Gerechten/ Jch habe heute viel 
erlitten im trawm/ von seinet wegen“. Dass die Deutung der – in den Gesta Pilati des apokry-
phen Nikodemusevangeliums namentlich genannten – Procula als ‚Werkzeug Gottes‘ seit dem 
Frühmittelalter mit ihrer Deutung als ‚Werkzeug des Satans‘ konkurrierte, zeigt Erich Fascher: 
Das Weib des Pilatus.  In: ders.: Das Weib des Pilatus (Matthäus 27,19). Die Auferweckung der 
Heiligen (Matthäus 27, 51–53). Zwei Studien zur Geschichte der Schriftauslegung. Halle an der 
Saale 1951, S. 5–31. An einen vorab veröffentlichen Auszug Faschers anknüpfend siehe Albrecht 
Oepke: Noch einmal das Weib des Pilatus, Fragment einer Dämonologie. In: Theologische Lite-
raturzeitung 73.12 (1948), Sp. 743–746, der die dämonologische Deutung der Procula an einem 
spätmittelalterlichen Passionsspiel aufzeigt.
634 Vgl. Martin Luther: Pilatus Probus. In: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamt ausgabe. 
4 Abteilungen. Weimar 1883–1929, Abt. 2: Tischreden, Bd. 4, Nr. 5043, S. 632 f., sowie ders.: De uxore 
Pilati. In: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamt ausgabe. 4 Abteilungen. Weimar 1883–1929, 
Abt. 2: Tischreden, Bd. 4, Nr. 5044, S. 633. Dazu siehe auch Fascher: Das Weib des Pilatus, S. 14.



342   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Hurerei und Hexerei bezichtigt,635 worauf die Gesprächspartner ihm einstimmig 
„eine erbärmliche Ehe“ attestieren und über Gegenmaßnahmen beratschlagen:636

Ja wanns nicht mehr kostete/ als den Halß brechen […]. Schlägt er ihr eine Riebe im Leibe 
oder einen Arm entzwey/ ein Auge aus dem Kopffe/ oder thut ihr sonst einen Schaden/ so 
hat er über das/ daß er viel Heiler-Lohn geben muß/ auch einen Crepel an den Halse/ und 
siehet die Noth stets vor Augen. Und zudem schlägt er 10. Teuffel heraus/ so schlägt er 1000. 
wieder hinein.

Indem der männliche Eigenschutz im Vordergrund steht (Geldersparnis und 
Schutz vor ‚visueller Belästigung‘), avanciert Sachs’ Teufelsargument noch pro-
noncierter als im Meistersang zum paradoxen misogynen Aufruf zu Gewaltver-
zicht unter Verweis auf die dämonische Natur der Frau. Auch im entmaskete[n] 
Frauenzimmer (1701), nach der französischen Femme démasquée ou L’amour peint 
selon l’usage nouveau (1698) von Jean Jacques Quesnot de La Chenée, wird die 
Teufelsaustreibung durch Schläge aufgerufen, aber als zwecklos eingestuft:

Wenn er mit Schläge nun ihr will die Furcht einzwingen/
So denn viel weniger er seinen Zweck erreicht/

Erfahrung wird ihn bald auf die Gedancken bringen/
Daß ein verschmitzes Weib an List dem Teuffel gleicht.637

Obwohl die kreuzgereimten Alexandrinerverse die Ineffizienz von häuslicher 
Gewalt zum Erhalt des Hausfriedens aufzeigen, geht damit kein pazifistischer 

635 So soll die wortgewaltig-falsche Anklage der Frau an ihren Mann wohl deren Impertinenz 
bezeugen: „Kommst du von deinen Huren/ du Hexen-Meister/ du Teufels-Künstler/ da ich dich 
zu zweyen mahlen angetroffen habe/ hastu dich nicht gleich vor meinen und der Magd Augen 
weggehexet/ wenn ichs jetzo thun wolte/ und es suchen/ wo es Krafft hätte/ ob dir Hexen-Meis-
ter nicht der Kopff vorn Ars solte geleget werden/ jetzt kommts raus/ wer mein Alb gewesen ist/ 
der mich des Nachts so gequälet/ daß ich öffters ausgesehen wie eine blaue Böhre/ ich habe 
zwar allezeit deinen Jungen vor einen solchen Alb angesehen/ insonderheit da er seine Schue 
im Neujahrs-Tage an die Treppe gesetzt/ daß ich solte den Hals hinunter brechen/ jetzt sehe ichs 
aber/ daß du teuffelscher Hexen-Meister dieses selbst gethan/ denn warumb musten denn die 
Schue die Spitzen zusammen stossen/ und eben in Neu-Jahrs-Tage da stehen/ wenn es nicht eine 
teuffelsche Hexerey gewesn wäre“ ([Anon.:] Theatrum Malorum Mulierum, Oder Schau-Platz Der 
Bosheiten aller bösen und Regier-süchtigen Weiber über ihre Männer/ Von Eva an biß Socrates 
Entsprossener Xantippe/ und ihre bösen Nachfolgerin. Treufleißig colleg. und beschrieben/ Im 
Jahr/ da die Männer gut/ und die Weiber waren böse. Nebst etl. wenigen Recepten/ böse Weiber 
gut zu machen. Von dem/ der die Warheit Fein Rein Schreibet. Hunßfeld [fing.]: bei Carl Kal-
te-Schahl [um 1700], S. 49 f.).
636 [Anon.:] Theatrum Malorum Mulierum, S. 51, das folgende Zitat ebd., S. 52.
637 [Jean Jacques Quesnot de La Chenée, Übers. anon.:] Das entmaskete Frauenzimmer/ Oder 
Die entdeckte Liebe/ Wie selbige heutiges Tages bey dem Frauenvolcke im gebrauch ist/ Durch 
allerhand Lustige Geschichte vorgestellet. Aus dem Französischen übersetzet. Jena 1701, S. 174.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   343

Appell, sondern der Hinweis auf die ‚teuflische‘ Ontologie der Frauen einher. So 
müsse die „Erfahrung“ Männer lehren, dass Frauen in ihrer „List“ ihre Wahlver-
wandtschaft zum „Teuffel“ offenbarten. Dass das Schlagen der Ehe frau im fran-
zösischen Ausgangstext nicht erwähnt wird, zeigt erneut die misogyne Tendenz 
deut scher Übersetzungen.638

b) Die Frau, die über den Teufel triumphiert (Belfagor)
Neben der Subordination der Frau unter den Teufel und ihrer Beiordnung zum 
Teufel begegnet eine zweite Denkfigur: Die Frau, die über den Teufel triumphiert 
– allerdings nicht, um sich dadurch kontrastiv als gottesfürchtig zu zeigen, 
sondern um den Teufel in seiner Bosheit noch zu über treffen. Das Motiv gehört 
seit jeher zur asiatisch-europäischen Erzähltradition, seine Ausge stal tung fand 
es jedoch erst in der hebräischen Überarbeitung einer arabischen Quelle des 
Joseph ibn Sabara (2. Hälfte des 12. Jh.). Die misogyne Dimension allerdings, die 
vor allem die mittel alter liche jüdisch-christliche Rezeption prägte, wurde spezi-
fisch in der deutschen Überlieferung „weiter nuanciert“.639

Das Motiv begegnet in vielen Satiren des 17.  Jahrhunderts, wie hyperbo-
lisch-pointiert die dem Kom pendium Malus Mulier (1674) vorangestellten Verse 
verbürgen:

Herbei wer gerne list/
Was neu und seltzam ist/
In diesem Büchelein/
Da liegt gescharret ein/
Ein böses Wunder-Thier
Ein Löw/ ein Bähr/ ein Stier/
Ein Drach und Scorpion/
Der Schalckheit Ehren-Thron/
Bißweilen aber voll/
Ein angeputze Sau/
Und Schlangen-gifftge Frau/
Vermessen / stoltz und karg/
Und auß der Weise arg/

638 Vgl.  [Jean Jacques Quesnot de La Chenée:] La femme demasquée ou L’amour peint selon 
l’usage nouveau. [S.l.] 1698, S. 166:

Et trouver, pour venir à ses coupables fins,
Des detours à duper l’adresse des plus fins,
Pour se parer du coup en vain on se fatigue,
Une femme d’esprit, est un Diable en intrigue.

639 Siehe dazu Ulrich Marzolph: [Art.] Weib: Böses Weib schlimmer als der Teufel (AaTh/ATU 
1353). In: EM, Bd. 14, Sp. 551–555, hier Sp. 553.



344   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Ja/ sonder allen zweiffel/
Noch ärger als der Teuffel.640

Weil die Frau als Kulminationspunkt allen Übels diskreditiert wird, muss sie fol-
gerichtig auch die Inkar nation der Gottesferne, den Teufel, übertreffen. 

Wirkmächtig narrativiert wurde die über den Teufel triumphierende Frau in 
der Erzählung des Bel fagor.641 Der weitverbreitete, wohl ursprünglich indische 
Stoff fand seine prägende Version in der satirischen Novella di Belfagor Arcidia­
volo (ED 1549) des Niccolò Machiavelli, der die Geschichte als Gang in die Ober-
welt konzipiert.642 Weil Pluto und seine Höllenfürsten nicht glau ben können, 
dass so viele Männer aufgrund ihrer Ehefrauen die ewige Verdammnis errei chen, 
entscheidet die höllische Gemein schaft, einen Abgesandten in Menschengestalt 
auf die Erde zu senden, der dort zehn Jahre mit einer Frau leben und danach 
dem Rat berichten soll. Das Los trifft den gefallenen Erzengel Belfagor, der als 
attraktiver dreißigjähriger Roderigo in Florenz aufschlägt und die schöne Adelige 
Onesta ehelicht. Da sich schnell deren Hochmut zeigt und der menschgewor-
dene Teufel ihre verarmte Familie finanziell unterstützen muss, nimmt bald 
auch seine anfangs brennende Liebe ab. Um sich vor den fordernden Gläubigern 
zu retten, flüch tet er aufs Land, wo er sich im Misthaufen des schlauen Bauern 
Giammatteo del Bricha ver stecken kann. Zum Dank verschafft Belfagor Giammat-
teo eine lukrative Einnahmequelle als Teufels austreiber. Doch als dieser auch 
nach Ende des Paktes als Exorzist auftreten will, sinnt Bel fagor erbost auf Rache. 
Weil der schlaue Bauer den Teufel aber an die Ehe mit seiner mensch lichen Frau 
erinnert, kehrt Belfagor freiwillig zur Hölle zurück. Denn Frauen – so die miso-
gyne Pointe  – sind selbst für den Teufel unerträglich. Wenngleich die neuere 
Forschung gezeigt hat, dass die Erzählung sich keineswegs in ihrer pointierten 
Misogynie erschöpft,643 hat dieser Aspekt die frühneuzeitliche deutsche Rezep-
tion wesentlich geprägt.

640 [Anon.:] Malus Mulier das ist Neue böser Weiber Legenden, Fol. A1v. 
641 Zur Stoff- und Verbreitungsgeschichte der „drastischen Erzählung“ siehe Elfriede Mo-
ser-Rath, Regina Wolf: [Art.] Belfagor (AaTh 1164). In: EM, Bd. 2, Sp. 80–86.
642 Niccolò Machiavelli: Novella del demonio che prese moglie. In: Operette Satiriche (Belfagor 
– L’Asino d’Oro – I Capitoli). Introduzione e note di Luigi Foscolo Benedetto. Turin 1926, S. 33–56.
643 Eine Übersicht zum Belfagor bietet Filippo Grazzini: Machiavelli narratore. Morfologia e 
ideologia della novella Belfagor con il testo della Favola. Rom 1990. Neuere Studien vorgelegt 
haben Catherine Zuckert: Machiavelli’s Belfagor. Good Government, Domestic Tyranny and 
Freedom. In: History of Political Thought 41.2 (2020), S. 249–263, die die Erzählung als Offen-
legung der „pretensions of conventional ‚Christian‘ morality in favour of a shrewd unassuming 
democratic ethos“ (ebd., S. 249) liest, sowie Sante Matteo: To Hell with Men and Meaning! Ves-



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   345

Die wohl erste deutsche freie Übertragung legte Hans Sachs 1557 mit dem 
Schwank Der Dewffel nam ain alt weib zw der ee, die in vertrieb vor. Er moralisiert 
die stark verkürzte Novelle Machia vellis, indem der Sprecher abschließend zur 
Führung eines „estant[s]“ voll „fried, sön vnd ainikeit“ aufruft.644 Aufgenommen 
wurde das Sujet der über den Teufel triumphierenden Frau zu Beginn des 17. Jahr-
hunderts auch in zahlreichen satirischen Einblattdrucken, die in jeweils leicht 
vari ierter Form Ein vnerhörte seltzame auch wunderbarliche Newe Zeittung ver-
künden.645 So wird in kurzen Versen „von einem bösen Weib“ berichtet,646

ting Authority in Machiavelli’s Belfagor. In:  Italica 79.1 (2002), S. 1–22, der die Ambiguität des 
vorgeblich misogynen Textes beleuchtet.
644 Hans Sachs: Sämtliche Fabeln und Schwänke, Bd. 1, Nr. 177, S. 502–505, zu den Zitaten siehe 
ebd., S. 505, V. 125 f. – Obwohl Sachs’ Schwank merkliche Veränderungen der Vorlage aufweist 
(statt der jungen Frau heiratet der Teufel eine alte Frau, der schlaue Bauer wird durch einen 
frommen Arzt ersetzt), folgt der pointierte Kippmoment einem dem Ausgangstext ähnlichen 
Schema, siehe ebd., S. 504 f., V. 93–111:

Da erdacht ein list der frümb knab [scil. der Arzt],
Und eillent in sal hinaüff loff,
Sprach: „Deüffel, vnden in dem hoff
Do ist dein altes weib herkümen,
Hat ain prieff vom corthriecht genümen,
Spricht dich wider an vmb die ee.
Darümb saüm dich nit lang vnd ge!
Verantwort dich vor dem corghricht!“
Der dewffel gueczt herfüer vnd spricht:
„Wie? ist den mein alter helriegel
Kümen vnd hat pracht prieff vnd siegel,
Das ich zu ir sol widerümb?
Mir nit! Zu ir ich nit mer kümb.
Ich wil e hinab farn gen hel.
Alda hab ich, mein lieber gsel,
Mer rw, den in der alten haüs.“
Darmit fur er zum first hinaüs
Und lies hinter im ain gestanck.

645 Vgl. dazu die Auflistung der elf Fassungen bei Harms, Bd. 1.1, Nr. 152, S. 310.
646 Ich zitiere nach der Version des 1627 in Augsburg verlegten Drucks: [Anon.:] Ein vnerhörte 
seltzame auch wunder barliche Newe Zeittung/ Von einem bösen Weib/ welche sich auff einer 
braitten Haiden mit den Teuffeln hat geschlagen/ gekratz/ gerissen vnnd gebissen/ vnd auch 
endtlich den Sieg gar behalten/ darüber sich der Teuffel selbst verwundert hat/ wie es doch 
könn müglich sein/ auff der gantzen weitten Welt/ das die Arme Männer/ bey solchen Vnziffern 
wohnen können/ Allen bösen weybern zu einem Glückseligen Newen Jar geschenckt. Augsburg 
1627. Im Folgenden Verszahlen direkt im Text.



346   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

welche sich auff einer braitten Haiden mit den Teuffeln hat geschlagen/ gekratz/ gerissen 
vnnd gebissen/ vnd auch endtlich den Sieg gar behalten/ darüber sich der Teuffel selbst 
verwundert hat/ wie es doch könn müglich sein/ auff der gantzen weitten Welt/ das die 
Arme Männer/ bey solchen Vnziffern wohnen[.]

Die Verserzählung berichtet aus der beobachtenden Ich-Perspektive von jenem 
„böse[n] Weib“, das mit „Ofengrucken vnd Gabel“ (9) bewaffnet, in diabolischer 
Inversion des Teufels Mutter, des Teufels Frau sowie den Teufel selbst überwin-
det, sodass diese höllische Schar ausruft:

O wol vns Gesellen mein/
Seyd fro/ das wir dem grewlichen bösen wurm entrunnen sein/
Hat vns dann das böse weyb also gethan/
Ey/ Ey/ wie geschicht dann manchem frommen Mann/
Der etwann auch ein solches böß weib bekumbt[.]  (25–29)

Die ‚Bosheit‘ der Frauen transformiere das Leben der Männer folglich zu einem 
„Jammer thal“  (33). Nach neunzehn antithetischen Versen, die den Willen des 
Mannes mit dem stets abweichenden Willen der Frau kontrastieren („Will er diß/ 
so will sie das“ [37–55]), kulminiert die Ausführung im Paar reim

Ja wann in der Höll ein einig solchs böß weyb wer/
Ja wol es blib kein Teuffel nimmermehr.  (67 f.)

Im darauffolgenden „Beschluß“ wird an eine kluge Brautwahl appelliert, indem 
das ‚böse Weib‘ einer  ‚Frommen‘ gegenübergestellt wird („Ein böß weyb Regiert 
ihren Mann/ | Ein fromme ist jhm allzeit vnderthan“).647 Wenn abschließend 
die „geschworne Gesellschaft/ der bösen Weiber/ so auff S.  Nimmerstag/ den 
Teuffel gantz vnd gar auß der Höll zuvertreiben/ sich Frölich/ Frisch/ vnd vnver-
zagt vnderstehen wöllen“ mit sprechenden Namen firmieren, darunter etwa die 
„Fraw von Hurnhaim“, „Die von Schnaderberg“ und „Die von Haßfort“, wird die 
satirische Inten tion des Einblattdrucks zwar offensichtlich („Auß Schimpff ist 
dieser Spruch gemacht/ | Kein From me nur dardurch veracht“).648 So zeigt der 
vorgeblich relativierende Schluss, dass die Satire jenen Frauen, die sich aus ‚Bos-
heit‘ gegen Unterordnung sträubten, damit droht, als ‚Teufelsweiber‘ diskredi-
tiert zu werden. Indem herrschsüchtige Frauen in der Darstellung des Einblatt-

647 Siehe ebd., Beschluß, V. 23–30, hier V. 25 f. Bemerkenswert ist allerdings die abschließende 
Einschränkung, dass der Sprecher „doch diese nit mein/ | Die offtmalwol auß Noth müssen böß 
sein“ (ebd., Beschluß, V. 43 f.), die auf eine zumindest punktuelle Sensibilität für sozioökonomi-
sche Verhältnisse hinzuweisen scheint.
648 Ebd.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   347

drucks gar den Teufel und seine Familie, so die aemulative Amplifikation des 
Belfagor-Stoffs, an Bösartigkeit über treffen, wird die „[f]romme“ Frau kontrastiv 
zum Ideal erhoben. Die strukturell dominante wort spie le rische enumeratio ver-
leiht dem Neujahrsdruck zudem eine ästhetische Eigendynamik, die über reine 
Moraldidaxe hinausgeht und das teuflische Wesen der Frauen zum (misogynen) 
Lach anlass erhebt. Eine Variante des Flugblatts, die wohl zeitgleich im fingierten 
Druckort „Rumpels kir chen im Schwaderloch“ erschien,649 stellt den Kampf zwi-
schen Frau und Teufel in einem Kup fer stich auch bildlich vor [Abb. 34]. Vor dem 
Hintergrund einer mit Küchen utensilien bewaf fneten weiblichen Armee liefert 
sich die Frau im linken Bildvordergrund einen Zweikampf mit dem Teufel. Das 
mit Bockshörnern, Krallenfüßen, Drachenflügeln und weib lichen Brüsten dar-
gestellte Wesen wird ebenfalls von einer teuflischen Schar unterstützt, die sich im 
rechten Bild vordergrund aufbäumt. Während die Blicke der Frauen ihre Gegner 
fixieren, starrt ein mittig plat ziertes, am Boden kauerndes teuflisches Wesen die 
Bildbetrachterin unmittelbar an. Gleich zeitig befinden sich am rechten Bildrand 
zumindest drei der höllischen Geschöpfe bereits auf dem Rückzug. Der Kampf 
der Frauen gegen den Teufel, so suggeriert es der Kupferstich, ist aus sichts reich. 

Für unsere Zwecke besonders einschlägig ist die Belfagor-Übersetzung, die 
um 1662 unter dem Titel Der vom Weibe überteuffelter Teuffel, „aus dem Mach-
iavello ins Teutsch übertragen durch Siman von Leiden“, erschien.650 Hinter 
dem sprechenden nom de plume der weitgehend wortwörtlichen Über setzung 
verbirgt sich wohl der Dichter Balthasar Kindermann,651 der sich mit seiner im 
selben Jahr erschienenen Böse[n] Sieben in der satirischen Frauenschelte auch 
eigenständig hervor getan hat. Wenngleich Machiavelli in Kindermanns zitatrei-
cher Traumsatire nicht als Autorität fir miert, findet sich doch das gemeinsame 
Sujet einer ‚unerträglichen adeligen Frau‘. Dass Machia vellis deutscher Bel­
fagor nicht als spielerisch-kuriose Novelle, sondern als misogyne Streit schrift 
auf ge nommen wurde, verbürgt die Replik Güldner Zanck­Apfel (1666), wohl ein 
Gemein schafts werk von Johann Michael Moscherosch und dessen Sohn Ernst 
Bogislaus. Ganz im Stil der Que relle des Sexes flankiert die Machiavelli-Überset-

649 Das Flugblatt findet sich in Harms, Bd. 1.1, Nr. 152, S. 310 f.
650 Der vom Weibe überteuffelter [!] Teuffel/ Aus dem Machiavello ins Teutsch übertragen Durch 
Siman von Leiden. Gedrukkt/ Zum Steuerfried/ im schwartzen Schwan. [S.l.] [1662]. Die Überset-
zung fand außerdem Aufnahme in: [Johann Michael und Ernst Bogislaus Moscherosch, Ps. Phi-
lison:] Güldner Zanck-Apfel […]. Nürnberg 1666, S. 1–27, sowie in: Drey curiöse Tractätlein […]. 
Köln 1695. – Zu Kindermann, wenn auch hinsichtlich der Wertung veraltet, Waldemar Kawerau: 
Balthasar Kindermann. Ein Kulturbild aus dem siebzehnten Jahrhundert. In: Geschichts-Blätter 
für Stadt und Land Magdeburg 27 (1892), S. 131–239.
651 Dazu siehe Schäfer: Moral und Satire, bes. S. 157–170.



348   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Abb. 34: Frau gegen Teufel: Zweikampf vor Gefolgschaft. Kupferstich, erstes Viertel des 17. 
Jahrhunderts.

zung darin eine Gegenschrift, Der Weiber Nutz und Schaden, in welcher die vor-
getragenen misogynen Argumente aufgenommen und entkräftet wer den. Weil 
der Text jedoch nicht durchgängig argumentativ, sondern bisweilen abschwei-
fend-digressiv ver fährt, hat Walter Ernst Schäfer das intrinsisch-philogyne 
Interesse der Moscheroschs als gering eingestuft.652 Vielmehr habe der Vater 
Johann Michael darin die Möglichkeit gesehen, seinem Rivalen Kindermann 
zu schaden. Die Moscheroschs versahen die Gegenschrift mit einer Heraus-
geber- und Traumfiktion, die einen alternativen Schluss zur Belfagor-Erzählung 
präsentiert. So habe Pluto, auf Wunsch und Bitten seiner Frau Proserpina, die 
Anklage des Belfagor gegen die Frauen einer gerichtlichen Prüfung unterziehen 
lassen, die von Apoll als höchstem Richter des Parnass’ durchgeführt wird – 
ein Verfahren, das sie Traiano Boccalinis wirkmächtigen Rag guali di Parnasso 
(1612–1618) abgeborgt haben. Innerhalb der Verteidigung der Frauen kommt 
einer Exempelgeschichte, die Clyton zur Ehrenrettung der Frauen vorbringt, 

652 Ebd., bes. S. 154 f. Für eine schematische Übersicht der Disposition und Struktur des Zanck­ 
Apfels, siehe ebd., S. 149–154.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   349

durch ihre Aus führ lich keit eine herausragende Stellung zu.653 Es handelt sich, 
wie bislang unbemerkt blieb, um die geraf fte Übertragung der italienischen 
Novella XV (ED 1554) des Erzählers Matteo Bandello (um 1480–1562), in welcher 
die Frauen Isotta und Lucia durch eine List ihren untreuen Ehemännern Giro-
lamo Bembo und Anselmo Barbadico die Treue erwei sen.654 Weil alle „[d]ieses 
Exempel lobeten und preiseten“,655 werden die Frauen abschließend insofern 
rehabilitiert, als sie dem Mann, ganz im schöpfungstheologischen Sinn, als 
„Gehülff“ wertvoll seien. Der Weiber Nutz und Schaden wird beschlossen von 
einem Weiber ABC, das die Frau auf eine untergeordnete, schweig same Rolle 
verpflichtet und sich in der misogynen Literaturproduktion der Zeit großer 
Beliebt heit erfreute.656 Die vorgebliche Parteinahme für die Frauen entpuppt 
sich als Affirmation misogyner Gendernormen.

Trotz der halbherzigen Gegenschrift blieb die Faszination für teuflische 
Frauen in der Frühen Neu zeit erhalten. ‚Nichts fürchtet der Teufel so sehr wie die 
bösen Weiber‘ – das verbürgen auch noch die paargereimten Verse im Spiegel der 
regiersüchtigen Weibern (1723):

653 Vgl.  [Johann Michael Moscherosch, Ernst Bogislaus Moscherosch, Ps.  Philison:] Güldner 
Zanck-Apfel/ Das ist: Gerichtliches und reiff-erwogenes End-Urtheil: So von des löblich-liebli-
chen Weibervolckes Nutz und Schutz/ In geheimen Rath Apollinis des Parnasschen Rath-Hauses 
geschlossen und abgelesen worden. Nürnberg: bei Johann Hoffmann 1666, S. 111–133.
654 Siehe Matteo Bandello: La prima parte de le novelle. Bd. 1. Hg. von Delmo Maestri. Ales-
sandria 1992, S. 125–143: Weil die verfeindeten venezianischen Nachbarn Girolamo und Ansel-
mo jeweils die Frau ihres Rivalen begehren, die beiden Frauen aber heimlich befreundet sind, 
tauschen diese jeweils die Wohnung, um den eigenen Mann bei Dunkelheit im fremden Haus 
unerkannt zu empfangen. Schnell ist sowohl Isotta als auch Lucia schwanger. Nach einem bei-
nahe tödlichen Unfall eines Edelmanns in der Nachbarschaft werden die Männer nackt in den 
Häusern ihrer Widersacher festgenommen. Weil sie im Gefängnis meinen zu erkennen, dass 
beide von ihren Frauen betrogen wurden, verbünden sie sich und wollen statt der öffentlichen 
Schmach des Ehebruchs lieber einen Mord auf sich nehmen. Kurz bevor die Männer enthauptet 
werden sollen, präsentieren sich die Frauen jedoch vor Gericht und erklären, dass die Männer 
keinen Ehebruch begangen, sondern unwissend die jeweils eigene Frau geschwängert haben. 
So werden Girolamo und Anselmo freigesprochen, sie bleiben Freunde und leben glücklich mit 
ihren Familien zusammen. 
655 [Moscherosch, Ps. Philison:] Güldner Zanck-Apfel, S. 133, das folgende Zitat ebd., S. 178.
656 Vgl. ebd., S. 180–188. – Die Verse finden sich leicht modifiziert unter dem Titel Jungfrauen 
und Weiber A­B­C erneut abgedruckt in: [Anon., Ps. Cornelius Weiber-Freund:] Böse-Weiber-Apo-
tekken/ Das ist: Kunst über alle Künst/ Die bösen regiersüchtigen Weiber fromm und unterthan 
zu machen […]. Fraustadt [fing.] [um 1670], S. 92–99, sowie unter dem Titel Jungfer und Weiber 
ABC erneut in: [Anon., Ps. Frauendörffer von Frauenstadt:] Eine für die Bösen Weiber nützliche 
und voräthige Apothecke, S. 149–156. 



350   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Wann ein böses Weib von Zorn und Rach entbrandt/
Ein Kuchel-Gschirr nimmt in die Hand/
Raßt/ reißt/ und schmeißt sie alles hin/
Ein jedes sorg wie es entrinn/
Es graußt dem Teuffel selbst vor ihr/
Er flieht und macht ihr das Quartier.657

Indem der erste Vers den jambisch-vierhebigen Duktus der Folgeverse mit über-
schüssigen Silben und schwebenden Betonungen überborden lässt, wird ono-
matopoetisch der ‚Ausbruch‘ jener unkon trollierten Affekte, „Zorn und Rach“, 
artikuliert, welche die Frau so sehr überschäumen las sen, dass selbst der 
Teufel vor ihr „flieht“. Weil sie aber als Waffe nur ihr „Kuchel-Geschirr“, d. h. 
ihr ‚Küchengeschirr‘, bereithält,658 das sie metonymisch an die ihr zugedachte 
Sphäre des Haus halts rückbindet, erhält die Darstellung dennoch eine iro-
nisch-komische Note. 

Eindrücklich und gleichzeitig nicht weniger ludisch präsentiert das Flugblatt 
über Das über den Teuffel Triumphirende Weib den Kampf zwischen Frau und 
Teufel [Abb. 35]. Während die mit Haken nase und vorstehendem Kinn karikierte 
Frau mit einem Prügel in der Rechten zum Schlag ausholt, hält sie mit der Linken 
die Kreatur fest, die in der Subscriptio als „Teuffel“ firmiert. So sind die Körper-
teile des Wesens im Sinne eines mixtum compositum verschiedenen Tieren entlie-
hen; anstelle der Füße finden sich Vogelkralle und Bocksfuß, die Schenkel sind 
behaart wie jene einer Ziege, Schwanz und Krallen sind einem Löwen abgeborgt 
und Arme und Flügel gehören einem Drachen. Den Oberkörper der gehörnten 
Gestalt kennzeichnen lange Hängebrüste, deren Brust warzen vertikal nach unten 
zeigen. Die Subscriptio gibt ein Zwiegespräch zwischen den beiden wieder, die im 
höllischen Anspruch der Frau kulminiert:

Heiß mich deine Meisterin, Aller Teuffel Zwingerin
In der Höllen Herscherin, mächtige Regiererin.659

Das teuflische Wesen der Frau zeigt sich einmal mehr in ihrer ungebremsten 
Herrschsucht, die in ihrer vermeintlichen Impertinenz die Rolle der christlichen 
Ehefrau verlässt.

657 [Anon.:] Spiegel der regiersüchtigen bösen Weibern 1723, S. 22.
658 Vgl. DWB, Bd. 11, Sp. 2495.
659 [Anon.:] Das über den Teuffel Triumphirende Weib, Subscriptio. In: Fuchs, Kind: Die Wei-
berherrschaft, Bd. 1, S. 281.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   351

Abb. 35: Triumph der Frau über den Teufel. Flugblatt, 17. Jahrhundert.

4.2.3 Teuflische Darstellung: Hexenbilder
Die merkliche Tendenz deutschsprachiger Texte, nicht-normkonformes weibli-
ches Verhalten als ‚teuflisch‘ und deviante Frauen als ‚Hexen‘ zu inkriminieren, 
hängt wohl mit der besonders im Alten Reich virulenten ‚Hexenangst‘ zusam-
men. Gleichzeitig lässt sich „die Zuspitzung der Hexen verfolgungen ab dem 
15. Jahrhundert auch in der Häufung der bildlichen Darstellung von Frauen als 
Hexen beobachten“.660 So erfuhr die Abbildung von Hexen, wie sie besonders 
die neuen Printmedien verbreiteten, ab dem 15. Jahrhundert eine weitreichende 
sexualisierte Ver weib lichung.661 

660 Irma Trattner: Hexendarstellungen um 1500 – eine Neudefinition zum Thema Weibermacht. 
In: Études médiévales 13–14 (2021), S. 468–489, hier S. 471.
661 Siehe dazu die überzeugende Studie von Charles Zika: The Appearance of Witchcraft. Print 
and Visual Culture in Sixteenth-Century Europe. Oxon 2007. Als „first scholar to systematical-
ly study the influence that the booming printing industry had on the shaping of the figure of 



352   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

a) Hexenikonographie
Indem sie ikonographische Traditionen aufnehmen und (sozio-)kulturelle Muster 
reflektieren, liefern Hexenbilder Aufschluss über zeitgenössische Hexenvorstel-
lungen.662 So entwickelte sich ab dem 16. Jahrhundert ein ‚visueller Code‘, der – 
im Wechselverhältnis mit Hexenliteratur und dem sozial historischen Kontext –  
die Hexenvorstellung des kommenden Jahrhunderts maß geb lich prä gte.663 Domi-
nierte im 15.  Jahrhundert noch das Bild des männlichen Magiers, der sich mit 
dämo nischen Mächten einlässt, die Hexenikonographie, formierte sich, laut 
Charles Zika, ab dem 16.  Jahr hundert besonders mit Hans Baldung Grien (um 
1485–1545) und Albrecht Dürer (1471–1528) eine neue Bildsprache für die Hexe, 
die sich durch die Attribuierung des ‚Flugrittes‘ auf Tieren, Ofengabeln oder 
Besen, durch die Gruppierung um Hexenkessel sowie durch eine starke Sexuali-
sierung auszeichnete.664 

Eine „pre-eminent position“ innerhalb der ‚neuen‘ Hexen ikono graphie attes-
tiert Zika dem Holz schnitt (1510) von Hans Baldung Grien, der im Bild vordergrund 
drei Hexen zeigt, die um einen Hexenkessel gruppiert sind [Abb.  36].665 Eine 
Katze sitzt rücklings zum Bildbetrachter und schmiegt ihren Hinterleib an die 
rechts sitzende Hexe, sodass der Katzenschwanz in einer opti schen Illusion 
auch als ‚Hexenschwanz‘ figuriert. Eine vierte Hexe ist im Hintergrund im Profil 
zu sehen, die fünfte Hexe nimmt das obere Bilddrittel ein, wo sie mit gespreiz-
ten Beinen rück wärts auf einem Ziegenbock durch die Luft reitet. Mittels einer 
Ofengabel transportiert sie einen Kessel, aus dessen flüssigem Inhalt Beine, wohl 

the witch in the sixteenth century, when this subject was mostly represented in prints and only 
 rarely in other media“ preist Matteo Duni: [Rez. zu] Charles Zika. The Appearance of Witchcraft 
[…]. In: Renaissance Quarterly 62.4 (2009), S. 1271–1273, hier S. 1271, den Historiker.
662 So zeigt Zika die Verflechung bildkünstlerischer Hexendarstellungen mit zeitgenössischen 
kulturellen Paradig men auf, von der Antikerezeption über das Nachrichtenwesen zur kolonialen 
Expansion, vgl. dazu Zika: The Appearance of Witchcraft, bes. S. 125–235. – Zu frühneuzeitlichen 
Hexendarstellungen siehe außerdem Laura Kounine: Imagining the Witch. Emotions, Gender, 
and Selfhood in Early Modern Germany. Oxford 2018, bes. S. 178–220, Lyndal Roper: The Witch in 
the Western Imagination. Virginia 2012, sowie Wolfgang Schild: Hexen-Bilder. In: Methoden und 
Konzepte der historischen Hexenforschung. Hg. von Franz Gunther, Franz Irsigler. Trier 1998, 
S. 329–413.
663 So die Leitthese von Zika: The Apperance of Witchcraft, bes. S. 11–69.
664 Zika spricht von „a new visual vocabulary“, das mit „a range of visual cues“ agiere, näm-
lich: „wild hair, cauldrons, cooking sticks, smoke, animals and storms“ (Zika: The Appearance 
of Witchcraft, S. 35). Dazu siehe auch die Ausführungen von Barbara Becker-Cantarino: Hexen­
küche und Walpurgisnacht. Imaginationen der Dämonie in der Frühen Neuzeit und in Faust I.  
In: Euphorion 93.2 (1999), S. 193–225, bes. S. 201–208.
665 Zika: The Appearance of Witchcraft, S. 13. Für Zikas Beschreibung des Holzschnittes siehe 
ebd., S. 11–13.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   353

Abb. 36: Sexualisierte Hexerei. Hans Baldung Griens Hexensabbat (1510).



354   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

eines Huhnes, herausragen. In den Rauch schwaden, die aus den am Boden ste-
henden Hexenkesseln emporsteigen, findet sich eine sechste Hexe, die lediglich 
ihr Haupt sowie Teile ihres Unterleibs preisgibt. Während der Boden von Haus-
haltsutensilien, Schönheitsmitteln und Knochen gesäumt ist, ragt am rechten 
Bildrand ein abgestorbener Baumstamm samt Signatur des Malers empor, dessen 
kurze Äste mit den auf einer Ofengabel gebratenen Würsten auf der linken Bild-
seite korrespondieren und als Phallus symbole den Holzschnitt vertikal rahmen. 
Die Hexen indes sind allesamt unbe kleidet und tragen lange wehende Haaren. 
Zum hauptsächlichen Gegenstand des Holz stiches avanciert folglich die aus-
schweifend-ekstatische Körperlichkeit der Hexen. Hexerei beschränkt sich hier 
nicht auf Apostasie und physische Zerstörung, sondern zeigt vor allem die dämo-
nische Verführungskraft des weiblichen Körpers, der, wie Zika formuliert hat, 
eine „inversion of gender order“ an strebt:666 „Baldung seems to be claiming that 
witchcraft was a female grab for power, an attempt to appropriate not only the 
ritual power of priests, but also the sexual power of men“. Noch stärker sexuali-
siert sind Baldung Griens Zeichnungen,667 in welchen die ‚magischen‘ Elemente 
wie Hexenritt und Hexenkessel vor der Darstellung nackter Weiblichkeit deutlich 
zurück treten. 

Dass ein wesentliches Element visueller Hexendarstellung in deren ostenta-
tiver Sexualität besteht, verbürgt auch der anonyme Stich (1530) [Abb. 37] nach 
einem verschollenen Gemälde des italienischen Malers Francesco Mazzola, 
genannt Parmigianino (1503–1540): Umgeben von einer angsterfüllten Höllen-
schar sitzt eine vermummte Gestalt – die durch einen Besen, den sie umklammert 
hält, als Hexe figuriert – auf einem überdimensionalen Phallus, hinter ihr erhebt 
sich eine hybride Kreuzung aus Löwe und Ziegenbock. Die Knochenreste und der 
Schädel am Boden evozieren eine düstere Atmosphäre, ein geflügelter muskulö-
ser Jüngling, eventuell ein erwachsener Amor, versucht derweil das eigenwillige 
Gefährt emporzuheben. Sexualität und das Düstere gehen hier eine merkwürdige 
Symbiose ein, die Charles Zika als „somewhat bizarre and also comical“ charak-
terisiert hat.668 

Neben ihrer starken Sexualisierung lehnen sich viele frühneuzeitliche He -
xendarstellungen interpiktural an Darstellungskonventionen der Invidia, der 

666 Ebd., S. 13, das folgende Zitat ebd.
667 Dazu siehe ebd., S. 13–18, sowie S. 78–83.
668 Ebd., S. 123. Zika sieht in der Darstellung „the ultimate image of the woman on top, riding 
the beast, loading it over the male, turning the gender order on its head. It testifies to the way 
in which sixteenth-century artists were able to use the subject of witch craft to explore contem-
porary fantasies about a range of issues and debates, and not least the relationship between 
sexuality and the social order“ (ebd., S. 123 f.).



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   355

Abb. 37: Dämonische Sexualität. Stich nach einem Gemälde von Francesco Mazzola, genannt 
Parmigianino, um 1530.

Todsünde des Neides, an.669 So wurde die neidische Zerrissenheit meist in der 
schmerz verzerrten Physiognomie einer Frauengestalt zum Ausdruck gebracht, als 

669 Siehe dazu Roper: The Witch in the Western Imagination, bes. S. 87–116. 



356   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

deren Attribute Schlange und Zankapfel, aber auch der Hund figurieren.670 Ihre 
besondere Rolle als ‚Wurzel aller Sünden‘ resultierte zum einen „aus der engen 
Ver bindung mit dem Teufel, durch dessen Eifer sucht das erste Menschenpaar zu 
Fall kam […][,] [z]um anderen […] aus ihrer fundamentalen Gegensätzlichkeit zu 
einer der wichtigsten christ lichen Grundprinzipien, der Nächstenliebe“.671 So galt 
der Neid gemeinhin als Wurzel des Hexen wesens; die „envious nature“ der Hexen 
trete insofern zutage, als sie das Wetter manipu lierten, um Weizen zu vernichten, 
oder aber den Kühen der Nachbarn Milch stahlen.672 Ikono graphisch wird die 
Verbindung von Invidia und der Hexe bereits in Georg Penczs Illustration zu Hans 
Sachs’ Das Feindtselig Laster, der heymlich Neyd (1534) virulent, welche die Per-
sonifikation des Neides durch Fledermausflügel und Teufelshörner dämonisch 
konnotiert.673 Auch im Kupfer stich Invidia (1670) [Abb. 38], den der Augsburger 
Melchior Küsel (1626–1683) nach der inventio des Straßburger Radierers Johann 
Wilhelm Baur (1607–1642) anfertigte, sind die beiden Bild traditionen miteinander 
verquickt. Der Stich zeigt eine von einem wehenden Lendentuch kaum bedeckte 
Frauengestalt, die mit einem Blasebalg in der Linken für Wolken sorgt. An ihrem 
nackten Oberkörper hängen ausgemergelte Brüste, der Kopf ist von Schlangen-
haar gesäumt, in der Rechten hält sie ebenfalls eine Schlange. Invidia entfaltet 
ihre schädliche Wirkung im rechten Bildrand sowohl im Himmel wie auf Erden. 
Während in olympischen Sphären der Wurf des Zankapfels durch Eris figuriert, 
stellen die verschiedenen Streitszenen den entzweienden, kriegerischen Einfluss 
des Neides vor. Eine explizite Verbindung zu Hexen zeigt die Inschrift auf, deren 
vier Alexandrinerpaare den Stich ausdeuten:

Wer kennt die Vnhold nicht? Die schädlich, Braut der Höllen
Die so vil Vbels pflegt auff Erden an zue stellen?

Es ist der blasse Neid, so feür auffbläst und schürt
Verleumbdet, lästert, liegt, die beste Freünd verwürt

Sein Furcht ist: Hadern, Zanck, Krieg, balgen, rauffen, schlagen
Mord, Vngerechtigkeit, verfolgen, martern, plagen

Vnd was dess Zeuges mehr, ja sein Zanck-Apffel kann
Bey einem Götter-Mahl auch Händel richten an.

670 Dazu siehe Blöcker: Studien zur Ikonographie der sieben Todsünden, bes. S. 69–79, sowie 
Markus Prummer: Die sieben Todsünden in der Kunst. Genese bis in die Moderne. Ein ikonogra-
phischer Überblick zu den sieben Tod sünden. In: Die sieben Todsünden. Sonderausstellung im 
Diözesanmuseum St. Afra in Augsburg vom 11. Februar bis 08. Mai 2016. Hg. von Melanie Thier-
bach. Petersberg 2016, S. 36–61, bes. S. 55.
671 Blöcker: Studien zur Ikonographie der sieben Todsünden, S. 69 f.
672 Roper: The Witch in the Western Imagination, S. 97.
673 Vgl. dazu ebd., S. 94–96.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   357

Indem Invidia als „Vnhold“, d. h. als ‚Hexe‘, apostrophiert wird, bestätigt sich 
die Überlappung der mythologischen Darstellungs- und Überlieferungstradition 
mit dem frühneuzeitlichen Hexen diskurs.

Drei strukturell dominante Aspekte durchziehen folglich die Hexen-Dar-
stellungen des 16. und 17. Jahrhunderts: Zum einen figurieren Hexen als weibli-
che Gestalten, die oftmals von Haus halts utensilien umgeben sind (Ofengabeln, 
Besen, Hexenkessel). Zudem wird ihnen eine dämonisch konnotierte Sexualität 
zugeschrieben, die sich in sodomitisch anmutenden Verbin dungen mit Tieren 
(Ritt auf dem Schafsbock) offenbart. Drittens rücken viele Darstellungen die 
‚Hexe‘ in die ikonographische Tradition der Todsünde Invidia.

Abb. 38: „Die Vnhold“ Invidia. Druckgraphik von Melchior Küsel nach der inventio von Johann 
Wilhelm Baur (1670).



358   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

b) Visuelle Indienstnahme: Diabolische Frontispize
Als Überschneidungsraum von Bildkunst und Literatur sind frühneuzeitliche 
Fronti spize besonders aufschlussreich, indem sie, als intermediale Paratexte 
gelesen, oftmals ein poeto lo gi sches Programm bildsprachlich übersetzen. So 
finden sich auf Frontispizen zu früh neu zeit lichen Frauensatiren immer wieder 
diabolische Anklänge, indem Frauen nächst einer teuf li schen Gestalt oder aber 
selbst als Hexe figurieren.

Prominent rückt etwa das Frontispiz der anonymen Shakespeare-Übersetzung 
Kunst über alle Künste Ein bös Weib gut zu machen (1672) die ‚Zähmung‘ der ‚wider-
spenstigen‘ Catharina in einen magisch-dämo nischen Kontext und eröffnet mithin 
einen paratextuellen Deutungsrahmen, der im Haupt text unausgesprochen bleibt 
[Abb. 39]. Eine Frau und ein Mann stehen sich darin gegen über. Während der Plu-
derhemd, Kniehosen und Absatzstiefel tragende, vornehm gekleidete Mann mit 
dem Rücken zum Publikum steht, ist die Frau mit dem Gesicht zum Mann gewandt 
am linken Bild rand zu sehen. Ein übergeworfenes Tuch verdeckt nur dürftig ihre 
Scham, die hängenden Brüste sind unverhüllt. Anstelle von Haaren ragen Schlan-
gen aus ihrem Haupt, ihr Gesicht ist von tiefen Falten durchzogen. Ikonogra-
phisch alludiert die synkretistische Darstellung mit ausgemergeltem Körper und 
Medusenhaupt die Todsünde Invidia und weist gleichzeitig starke Ähnlichkeit zu 
zeitgenössischen Hexendarstellungen auf. Die doppelt negativ kon notierte Gestalt 
als Todsünde und Hexe stellt die Personifikation des ‚bösen Weibs‘ dar. Die Ver-
bindung zwischen Mann und Frau manifestiert sich in einer Schlinge, die der 
Mann, gleich einem Lasso, ausgeworfen und um den Hals der Frau geschlungen 
hat. Zusätzlich hält der Mann eine Keule sowie einen Fuchsschwanz in Händen, 
wie es auch die „Erklärung deß Kupfer-Tittels“ ver bürgt:

Ist auch wohl in einem ding674 Status ratio von nöthen
So ist es im Weiber-Zwang: Man muß wunderlich die Flöthen
anzusetzen und zu blasen wissen/ bald starck/ bald gelind/
grob und rein: bald muß man sehen/ bald mit ofnen Augen blind
Gleichsam seyn: Das Ohr muß nicht hören/ und doch alles hören:
Man muß/ hocus pocus675 gleich/ alles nach der Zeit umkehren

674 Hier zu verstehen als ‚Angelegenheit‘.
675 Vgl.  Adelung, Bd.  2, Sp. 1262: „Hokus Pokus, ein im gemeinen Leben übliches von den 
Gauklern und Taschenspielern entlehntes Wort, welche dasselbe als einen sehr kräftigen und 
wirksamen Ausdruck bey ihren Künsten aussprechen. Hokus Pokus machen, Gaukeleyen, Blend-
werk. Mache mir nicht solche Hokus Pokus, mache mir kein Blendwerk vor. Dieser Ausdruck ist 
nicht nur in Deutschland, sondern auch in England und Schweden üblich. Der berühmte Tillot-
son hatte den sonderbaren Einfall, ihn von den Worten hoc est corpus abzuleiten, welche in der 
Römischen Kirche bey der Consecration der Hostie ausgesprochen werden, und nachmahls in 
dieser Gestalt von unwissenden Gauklern gemißbraucht worden; Junii Ableitung von dem Engl. 



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   359

Abb. 39: Wie man Frauen zähmt. Frontispiz zur deutschen Adaption von William Shakespeares 
The Taming of the Shrew: Kunst über alle Künste (1672).



360   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Gute Wort mit bösen mischen/ Herkuls Keul’ und Reinckens Schwantz/
So man gantz polit676 gebrauchet/ führen offt die Braut zum Tantz.
Aussen Narr/ von innen klug/ steh’ ich jetzt im Zirck umkreiset
Meine Schlincke ist zugericht/ Keul’ und Schwäntzchen sich auch weiset/
meine böse Katz zu fangen. Was gilts/ es gelinget mir/
Wer Witz und auch Kühnheit heget/ folge nach und ler[n]e hier.677

Die zwölf paargereimten Alexandrinerverse sind als Anweisung für den „Wei-
ber-Zwang“ zu lesen, d. h. die ‚Kunst‘, Frauen zu bezwingen und Herrschaft über 
sie zu erhalten. Die ersten acht Ver se bilden zunächst eine Anleitung in der dritten 
Person („man muß“). Im staatspolitischen Voka bular der „status ratio“ komme dem 
Vorhaben eine gesellschaftliche Schlüsselfunktion zu.678 So sei es „von nöthen“, 
Frauen in eine untergeordnete soziale Stellung zu weisen. Die Maßnahmen ver-
stehen sich als diffiziler Verhaltenskodex, den eine oxymorische Sowohl-als-auch-
Haltung auszeichnet. Im Bild von „Herkuls Keul’ und Reinckens Schwantz“ wird 
eine früh neu zeitliche Variante des Prinzips von ‚Zuckerbrot und Peitsche‘ geprie-
sen, das, „gantz polit gebrau chet“, oftmals „die Braut zum Tantz“ führe.

Mit dem neunten Vers wechselt die Perspektive zum lyrischen „ich“, das 
dem auf dem Fron ti spiz dargestellten Mann das Wort gibt. Der „Zirck“, der ihn 
„umkreiset“, ist mit der lateinischen Sen tenz „In verbis et herbis et lapidibus 
magna consistit virtus“ [‚In Worten und Kräutern und Steinen liegt die größe 
Kunst‘] umschrieben, die einerseits eine Verbindung zur Dämonologie aufmacht 
und zum anderen auf Hans Sachs’ Fastnachtsspiel Das bös Weib mit den Worten, 
Würzen und Stein gut zu machen rückverweist.679 Die Verbindung zum dämoni-

Pocket, die Tasche, und dem Wallis. Hocced, ein Betrug, nicht zu gedenken. Allein es hat alles 
Ansehen, daß es ein sinnloser Schall ist, welchem das Fremde und Ungewöhnliche ein geheim-
nißvolles Ansehen geben sollen“.
676 Vgl.  DWB, Bd.  13, Sp.  1978: „polit, adj., im 17. jahrh. aufgenommen aus lat. politus, ital. 
polito (franz. poli), partic. von polire, s. polieren“. Hier zu verstehen als ‚fein, ausgebildet, ge-
schmackvoll‘.
677 [Shakespeare, anon.:] Kunst über alle Künste 1672, S. 338.
678 ‚Status ratio‘, d. h. die Staatsraison, ist ein Schlagwort der Frühen Neuzeit, das Niccolò Ma-
chiavellis magistrale Studie prägte und Giovanni Botero in seiner Schrift Della ragion di stato 
(Venedig  1589) theoretisierte. Dazu siehe  Friedrich Meinecke: Die Idee der Staatsräson in der 
neueren Geschichte. Hg. und eingeleitet von Walter Hofer. 3. Aufl. München 1963.
679 Dazu vgl. die Ausführungen von Köhler (Hg.): Kunst über alle Künste, S. XLII–XLIII. Hans 
Sachs’ Fastnachts spiel basiert demnach auf einem vom Franziskaner Johannes Pauli in seinem 
Schimpf und Ernst (ED 1522) erzählten Schwank: „Ein böß Weib tugenthafft zuo machen. Von 
Schimpff das 134.“ (Johannes Pauli: Schimpf und Ernst. Hg. von Johannes Bolte. Erster Teil: Die 
älteste Ausgabe von 1522. Berlin 1924, Nr. 134, S. 91 f.). Konzise synthetisiert den Inhalt Köhler: 
„Als einer, der ein sehr böses Weib hatte, den König Salomon deshalb um Rat und Hilfe angieng, 
antwortete ihm dieser weiter nichts als: In verbis, herbis et lapidibus est magna virtus. Der Mann 



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   361

schen Feld wird auch in der Bezeich nung „böse katze“ deutlich, als welche die 
Frau metonymisch bezeichnet wird, insofern die Katze als Hexenattribut fun-
giert; allerdings ist die Katze auch ikonographisches Attribut der Luxuria, der 
Todsünde der Wollust.680 Das Haus im rechten Bildhintergrund, das auf einem 
hohen Berg steht, versinnbildlicht das Ziel des Unternehmens: Der steinige Weg 
nach oben würde, sofern man ihn auf sich nähme, durch zwei Torbögen belohnt, 
die das Ehepaar letztlich ins gemeinsame und erhofftermaßen glückliche Ehele-
ben führten. Die widerspenstige Hexe muss folg lich eingehegt, der dämonische 
Unwille zur Unterordnung überwunden und die männliche Herr schaft akzeptiert 
werden, um ein häusliches Eheglück zu erreichen.

Doch mitunter figuriert auch der Teufel selbst auf Frontispizen, wie bereits 
die Kupferstiche zu Fontange-kritischen Schriften (vgl. Abb. 22 und 23) gezeigt 
haben. Das Frontispiz zu Gorgias’ Betrogene[m] Frontalbo (um 1670) zeigt den 
Kampf zwischen zwei Gestalten, der von einem dia bolischen Wesen verfolgt wird 
– laut Heinz Rölleke „der geschwärzte, gehörnte leibhaftige Teufel selbst“.681 
Dabei weisen die einsehbaren Exemplare zwei unterschiedliche Versionen des 
Fronti spizes auf. Während das von Rölleke autopsierte Exemplar der Jagielloni-
schen Bibliothek in Krakau im Hintergrund eine freie Fläche vor einer Hütte, auf 
der ein Mann mit einem gehörn ten Teufelswesen zum Flötenspiel Amors tanzt, 
abbildet [Abb. 40], spielt die Tanzszene im Exem plar der Gothaer Forschungsbi-
bliothek vor einem dichten Laubwald [Abb. 41]. Im Bild vor dergrund findet sich 
in beiden Versionen eine Kampfszene, die die wirkmächtige Eingangsszene des 
Romans alludiert. Während es sich bei der rücklings auf dem Boden liegenden 
Gestalt um einen bärtigen Mann mit langem Haupthaar handelt, ist die über ihm 
knieende Figur, die in ihrer Rechten einen Schlag stock bereithält, geschlechtlich 
weniger eindeutig markiert. So ist das Haar von einer kapuzenartigen Kopfbe-
deckung ver borgen, um den zum Schrei verzerrten Mund scheint sich ein Bart 
abzuzeichnen. Ob auch die Wangen bärtig oder eher von Falten durchzogen sind, 
lässt sich nicht eindeutig ausmachen. Indem Frontalbos Frau und Widersacherin 

versuchte nun die besten süßesten Worte, dann kaufte er allerlei Kräuter und hielt sie der Frau 
vor die Nase, aber umsonst! Endlich holte er sich seinen Busen und seine Ärmel voll guter Kiesel-
steine und warf damit die Frau, bis sie ihm zu Füßen fiel und Besserung versprach“.
680 Vgl. Hildegard Kretschmer: Lexikon der Symbole und Attribute in der Kunst. Stuttgart 2008, 
S. 209 f. Ein Beispiel für die Verbindung von Luxuria und Katze bietet der Kupferstich ‚Personifi-
kation der Luxuria‘ von Melchior Küsel nach einer Zeichnung von Johann Wilhelm Baur. Vgl. den 
Ausstellungskatalog Die sieben Todsünden. Hg. von Melanie Thierbach, Nr. 20, S. 128 f. Zu Füßen 
der personifizierten Todsünde findet sich, neben zwei Schlangen, eine Katze, was die beigege-
benen Alexandrinerverse folgendermaßen erläutern: „sie [scil. Luxuria] ist ein falsche Katz: und 
voller Schlangen-List“ (zit. nach ebd., S. 129). 
681 Rölleke: Nachwort, S. 157.



362   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Abb. 40: Teuflischer Beistand. Frontispiz zu 
Johann Gorgias’ Betrogenem Frontalbo, um 
1670.

Abb. 41: Vermännlichte Hexe? Variiertes 
Frontispiz zu Johann Gorgias’ Betrogenem 
Frontalbo, um 1670.

Boniperdam ‚männliche‘ Züge trägt, wird ihr ‚geschlechtlicher Grenzübertritt‘ in 
die männliche Herrschaftssphäre bereits ikono graphisch angedeutet. Den Kampf 
flankiert der als mixtum compositum auftretende ‚Teufel‘ mit Krallenfüßen, 
Löwen schwanz, Drachen armen und Bockshörnern, der ein viergeteiltes Banner 
in die Höhe reckt mit dem Schrift zug: „Was sie nicht kann/ geb ich ihr an. Der 
Männer Feind/ der Weiber Freund“.682 Indem der Teufel Frontalbos Widersache-
rin seine Unterstützung zusichert und sich darüber hinaus als philogyn positio-

682 Otto Böcher nennt drei Typen des Teufels, die seit dem frühen Mittelalter nebeneinander 
kursieren: „den menschen gestaltigen Unhold, den Schädiger in Tiergestalt und das Mischwe-
sen aus menschlichen und tierischen Elementen“ (Böcher: [Art.] Teufel. VIII. Ikonographisch, 
Sp. 141).



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   363

niert, wird die weibliche Protagonistin und zumindest teilweise Verur sach erin 
des titelgebenden ‚Betrugs‘ an Frontalbo in die Diskurs tra dition der Hexe einge-
rückt. Neben dem Frontispiz nimmt auch der Haupttext diese Konnotation vor, 
wie ich im folgenden Abschnitt ausführe.

c) Literarische Dämonisierung: Gorgias’ Betrogener Frontalbo (um 1670)
Dass der glücklose Titelheld Frontalbo einer betrügerischen Hexe zum Opfer 
fällt, wird in Gor gias’ traktathaftem Roman nie explizit ausgesprochen. Dennoch 
weisen neben der Beschrei bung der alten Boniperdam auch deren grundlegende 
Handlungsmotive auf eine ‚teuf lische‘ Natur hin: ihr Neid auf die junge Orbella, 
die Frontalbo zur Geliebten nimmt, obwohl sie ihn zuvor ‚die Liebe gelehrt‘ 
hat, und ihre Herrschsucht, die sie antreibt, Frontalbo gewaltsam seine „Mann-
schafft“ zu nehmen.683

So wird die bösartige ‚Natur‘ der Frau auch für das Lesepublikum durch 
eine grausam gestaltete ‚Erken ntnis‘ entlarvt. Denn just als Orbella und Fron-
talbo nach einigen Turbulenzen um den bösen Astarin ein beschauliches Leben 
im Wald führen wollen, tritt plötzlich eine Doppel gän gerin der schönen Orbella 
auf.684 Weil sich Frontalbo durch die verwirrende Dop pelung täu schen lässt, folgt 
er der Anweisung einer der vermeintlich Schönen und tötet grausam die mut maß-
liche Betrügerin.685 Als er nach Hause zurückkehrt, muss Frontalbo allerdings 
fest stellen, dass er sich für die falsche Frau entschieden hat, wie der ‚Betrogene‘ 
intradiegetisch dem Erzähler Veri phantor berichtet:

Als ich in mein Hauß wil gehen/ kompt das alte Weib/ welches ihr gesehen habet/ aus 
meinem Hause. Ich fragte/ Mutter/ was wolt ihr denn? Sie sagte: Ey nun/ so kennet ihr mich 
noch nicht? Ich sagte: Ich kenne euch nicht. Sie sagte: Es ist schon gut/ so werdet ihr mich 
lernen kennen/ wenn ihr mich nun nicht kennet. Ich gieng im Hause herumb/ und suchte 
meine Orbella; aber da war niemand/ denn das alte Weib verhanden.  (106)

Indem Frontalbo die vergangene Situation zunächst präsentisch schildert, wird 
seine unmittelbare Anspannung aktualisiert. Weil die Leserinnen und Leser 

683 [Gorgias:] Betrogener Frontalbo, S. 11. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text.
684 Vgl. ebd., S. 97 f: „Als ich in die Thür komme/ finde ich die Thür nicht verschlossen/ und 
noch eine Orbella im Hause. […] Beyde sagten/ Ich sey ihr Mann/ und beyde sagten auch/ Sie 
seyn meine Weiber“.
685 Vgl. ebd., S. 101 f.: „Endlich kam die eine/ welche sich die rechte zu seyn/ mit viel tausend 
Eydschwüren bezeugete/ und sagte: Ich solte die andere nur nackend ausziehen/ und […] peit-
schen biß das Blut darnach gienge/ so würde sie nicht mehr wiederkommen. Herr/ wenn ich 
gedencke/ wie verstockt ich diesem Rath folgete/ so gedencke ich alsobald zu verzweiffeln: Denn 
mir ware so zu muthe/ als wenn mich tausend Teufel besessen hätten“.



364   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

ebenso wie der intradiegetische Rezi pient Veriphantor der besagten Frau bereits 
zu Beginn der Rahmenerzählung begegnet sind, fun giert die lakonische Schilde-
rung als rezeptionsästhetische Leerstelle und wirkt umso dras ti scher, spiegelte 
doch schon die Eingangsbeschreibung des „alte[n] Weib[s]“ ein harmonisch-
schreck liches Zusammenspiel von äußerlicher und innerer Verdorbenheit wider:

Es war noch nicht eine viertel Stunde vergangen so kam ein Weib eben denselbigen Weg/ 
welchen dieser Armselige [scil. Frontalbo] gekommen war/ gegangen/ und hatte einen Feu-
erbrand nebest einem glüenden Eisen in der Hand. Sie lieffe so sehr sie konte/ ihre Haare 
zerstreuete der Wind/ welche von weiten so spieleten/ als wenn sich Schlangen wickelten: 
Denn bald waren sie gerade/ bald krümmeten sie sich. Ihr Gesichte war mit Runtzeln und 
schändlichen schwartzen dicken Wartzen erfüllet. Die Feuer-rothe Augen liessen einen 
weissen Koth aus.  Der Mund zeigete die Todten-farbe Zähne. Die Brüste hiengen ihr wie 
Fuhrmanns-Taschen. Der Puckel und die schwartze Hände bezeugeten/ daß sie entweder 
der Teuffel war/ oder werden solte.  (7 f.)

Die Schlangenhaare, „Runtzeln“, „schwartze[] dicke[] Wartzen“, triefende „Feu-
er-rothe Augen“, „Tod ten-farbe Zähne“, hängende Brüste, ein krummer Rücken 
und „schwartze Hände“ sum mie ren sich zu einer physiognomischen Schreckens-
erscheinung, die zeitgenössische Hexen dar stel lung alludiert und in einer expli-
ziten Dämonisierung („der Teuffel“) kulminiert. 

 Die ‚Hexe‘ erscheint als männermordendes Schreckgespenst, die ihr 
Äußeres – durch ihre magisch-sexuelle Kraft – manipulieren und die Männer ver-
wirren kann. Dabei handelt es sich bei der Hexengestalt nicht um einen narrativ 
unmotivierten deus ex machina, sondern um eine alte Bekan nte. Weil Frontalbos 
Mutter ihren Sohn zur Liebe erziehen wollte, „nahm sie ein ansehn lich Weib/ 
schönes Angesichtes und reiffen Verstandes zu sich/ welche bey mir [scil. Fron-
talbo] nächt lich schlaffen muste“ (26). Boniperdam, so der Name der alten Lieb-
haberin, wird von der Mutter nicht nur mit der sexuellen Erziehung ihres Sohnes 
beauftragt, sondern auch offen gede mütigt.686 Obwohl die Frau „zweyfach meine 
Mutter seyn können“ (26), verfällt der junge Frontalbo so sehr ihrem „weissen und 
zarten Leib“ (27), dass er sich „endlichen gantz und gar verliebte“ (29) und die 
beiden gemeinsame Zukunftspläne schmieden. Als der liebeserfahrene Jüngling 
allerdings die junge Lydie/Orbella wiedertrifft und seine neu erlernte Kunst bei 
dieser mit „weit lieblichere[r] Lust“ anwendet, schwindet die Liebe zu Boniper-
dam: „Ich that dem alten Weibe allen Wolgefallen/ und wann ich an ihrer Seiten 

686 Vgl. ebd., S. 28: „Meine Mutter war unverschämt/ thate diesem Weibe offt was mit verdruß 
an/ wiewol sie es sich nicht mercken liesse daß sie es verdrosse. Des Tages wenn ein wenig her-
umb gegangen würde/ insonderheit wenn ich mit dem Weibe sprache/ kam meine Mutter hube 
ihr den Rock auff/ entblösete Sie/ und ermahnete mich/ da solt ich sprechen. Ich gewohnete 
dieser Teuffeley fast“.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   365

lage/ dachte ich doch an die schöne Lydie“ (30). Indem Frontalbo sich schließlich 
für ein klandestines Leben mit Lydie entscheidet, lässt er Boniperdam fallen – die 
ihn wiederum in Gestalt der Hexe wiederbegegnet und die Rezipienten mahnend 
daran erinnert, dass, zumindest auf textlicher Ebene, für sündhaft-ausschwei-
fende Sexualität keine Verjährung gilt und das Böse den Sünder immer wieder 
einholt. Bemerkenswert ist, wie Gorgias die Figur der Boniperdam regelrecht 
psychologisiert, wenn sie, von Frontalbo als „Teufelsgespenst“ (100) bezeich net, 
ihren Antrieb Missgunst, Neid und gekränktem Stolz zuschreibt:

Du leichtfertiger Schelm/ antwortete sie: Kennest du nicht die Boniperdam mehr/ welche 
dir in deiner Jugend/ aus einrahten deiner unkeuschen Mutter/ dir ihren Leib so offter hat 
müssen entblössen/ ehe du jemahls der Lydie genossen hast. Du Schind-Vogel/ erinnerst du 
dich nicht mehr davon was du mir schuldig bliebest/ als ich dich in meinen Armen schlaf-
fen liesse/ welcher du doch nimmermehr werth warest. Oder gedenckest du/ daß du umb-
sonst solltest meiner genossen haben? Nein! Nein! Das hättest du dir nur nicht einbilden 
dürffen. Daß ich im ersten so schön war/ das that ich darumb daß du geblendet würdest/ 
die schöne Lydie zu verstossen/ wie denn auch allbereit geschehen.  (110)

Aus Unmut über ihre Zurückweisung will Boniperdam Frontalbo nunmehr malt-
rätieren, indem er nicht nur die gesamte Hausarbeit ausführen, sondern auch 
„bey ihr schlaffen“ (109) soll. Weil Boni perdam durch scheinbar übernatürliche 
Kräfte im Stande ist, ihr Äußeres zu verändern, aber auch weil sie in ihrer sexu-
ell-potenten Weiblichkeit Macht über Frontalbo einfordert, mutiert sie für diesen 
zur „Teuffelin“ (109).

Satirische Indienstnahmen diabolischer Zuschreibungen sind häufig und 
dienen zur Markierung einer negativen Weiblichkeit, die vor dem soziokulturellen 
Hintergrund der zeitgenössischen Hexen verbrennungen allerdings weitgehend 
als ‚domestische Diabolik‘ erscheint. So dient das ‚Teuf lische‘ weniger dazu, die 
dargestellten Frauen als ‚tatsächliche Hexen‘, und insofern als end gültig verlo-
ren, zu inkriminieren, sondern ihr nicht-konformes Handeln als verwoben mit 
Herr schaft, Neid und Sexualität und mithin als ‚böse‘ zu brandmarken. Indem 
das Diabolische als abso luter Gegensatz zum Christlich-Göttlichen fungiert, wird 
die ‚teuflische Frau‘ zum Gegen bild der ‚tugendhaft-christlichen Frau‘, dem weib-
lichen ‚Idealbild‘ der Frühen Neuzeit. 

Im Zuge unseres Überblicks traten zudem zwei Tendenzen zu Tage: Während 
die Referenz zum ‚Teufel‘ häufig eine angebliche Herrschsucht der Frauen mar-
kiert, die, sei es ob ihrer Lächer lich keit oder durch Abschreckung, auf ihre ‚natür-
liche‘ untergeordnete Position verweisen soll, geht die Darstellung als ‚Hexe‘ 
häufiger mit der Macht der Verführung, mit Neid und Sexualität einh er, deren 
oftmals physiognomisch präzise Vorstellung vorrangig Ekel, Abscheu und Ableh-
nung hervorrufen soll.



366   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

4.3 Exkurs: ‚Böse Sieben‘ 

Rachels Semonides-Dichtung, Kindermanns misogyne Satire, die deutsche Über-
setzung von Shake speares Taming of the Shrew – alle drei Texte sind verbunden 
durch eine Redensart, die schon das Deutsche Wörterbuch der Brüder Grimm als 
„ungemein häufig“687 ausweist und in früh neu zeitlichen Frauensatiren mehrfach 
vorkommt. Die Rede ist von der Bezeichnung ‚Böse Sieben‘, die Corvinus’ Frauen­
zimmer­Lexicon (1715) wie folgt definiert:

Böse Sieben, [h]eissen insgemein die käuffigten, zancksüchtigen und beißigten Weiber, so 
Tag und Nacht murren und in die Männer hinein käuffen, dergleichen des Socratis böses 
Weib, die Xantippe war.688

Dass Corvinus die Bezeichnung anhand der ‚ungehorsamen‘ Xanthippe erläu-
tert, zeigt zum einen, wie stark die Wendung zu Beginn des 18.  Jahrhunderts 
im deutschen Sprachgebrauch ver an kert ist. Zum anderen verbürgt der Eintrag, 
dass sich die numerologische Wendung zu diesem Zeit punkt bereits von ihrer 
Herkunft gelöst hat. So liegt der Ursprung der ‚bösen Sieben‘ nicht in der Antike. 
Obwohl verschiedene etymologische Herleitungen vorgebracht wurden, etwa 
dass es sich bei der ‚böse Sieben‘ um eine Verballhornung des Geschlechternor-
men über schreitenden ‚Sie manns‘ handele oder sie als Allusion an die sieben 
Todsünden zu lesen sei,689 gilt mittlerweile ein auf das 15. Jahrhundert zurück-
gehendes Gesellschaftsspiel als Ursprung. Die davon los gelöste Bezeichnung 
geht wohl auf die antikatholische Spottschrift Wider die böse Sieben/ ins Teufels 
Karnöffelspiel (1562) des produktiven lutherischen Theologen Cyriacus Spangen-
berg (1528–1604) zurück,690 in welcher er Papst Pius IV. sowie weitere katholische 
Persönlich keiten scharf attackierte.691 In seiner Vorrede erklärt Spangenberg die 
Wahl des eigenwilligen Titels mit der Funk tion der Siebener-Karte im ‚Karnöffel‘, 
einem beliebten Kartenspiel des 15. und 16. Jahr hun derts:692

687 DWB, Bd. 16, Sp. 802. – Siehe auch Wander, Bd. 4, Sp. 553.
688 Corvinus: Frauenzimmer-Lexicon, Sp. 245.
689 Siehe zu diesen Vorschlägen etwa Simon Peter Widmann: Geschichtsel. Missverstandenes 
und Miss ver ständ liches aus der Geschichte. Paderborn 1891, S. 50. 
690 Dazu siehe DWB, Bd. 16, Sp. 801–803, sowie Herman Schrader: Eine böse Sieben. In: Zeit-
schrift für deutsche Sprache 10 (1892), S. 376–381.
691 Siehe dazu Tim Lorentzen: [Art.] Spangenberg, Cyriacus. In: VL 16, Bd. 6, Sp. 49–64.
692 Cyriacus Spangenberg: An den Christlichen Leser. In: ders.: Wider die böse Sieben/ ins 
Teufels Karnöffelspiel. Eisleben 1562, Fol.  2r–4v. Es folgt eine mehrfach-anaphorische Frage: 
„Worümb ich aber jm den Titel geben/ Wider die böse Sieben/ ins Teufels Karnöffelspiel/ wird 
der guthertzige Leser zuvernemen haben/ aus nach gesetzter frage/ so etwan Anno 1537. Vom 
gantzen heiligen Orden der Kartenspieler/ vom Karnöffel gestalt/ dem Concilio zu Mantua het 



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   367

Dieweil es dan der Teufel/ der im Karnöffel spiel Sieben heisset/ so arg kaum machen kan/ 
als die Sieben Buben/ wider derer Gotteslesterung/ Lügen/ Calumnien vnd falsche Lere/ ich 
in folgendem Buch geschrieben/ habe ich sie nach jhres Vatern des ersten Lügeners/ vnd 
mörders Namen/ auch die böse Sieben nennen wollen.693

Die ‚Böse Sieben‘ steht folglich euphemistisch für den Teufel, den Spangenberg 
besonders auf Seiten der Katholiken wiederfindet. Eine – vom Kartenspiel freilich 
losgelöste – Übertragung der num ero logischen Wendung auf ‚teuflische Frauen‘ 
findet sich bereits zu Beginn des 17. Jahr hun derts.694 So befragt Andreas seinen 
Gesprächspartner Simon in Johann Sommers Malus Mulier (1608) zum Wesen 
seiner herrischen Frau: „Ist denn deine Fraw so eine böse Siebene/ vnd eine 
sol che böse Wettermacherin?“695 Dass die ‚böse Sieben‘ mit der ‚Wetter mache-

vber antwort werden sollen/ […]. Vnd ist nemlich dis die Frage. Worumb doch der Karnöffel den 
Keiser sticht vnd den Bapst/ so er doch nach viel Hochverstendiger Leute deutunge/ ein schlech-
ter Landsknecht ist/ vnd der Oberman ein Reisiger/ der Keiser ein Keiser/ der Bapst ein Bapst? 
Weiter. Worumb doch der Bapst Sees oder Sechs heisse/ vnd steche auch den Keiser mit allen 
Landsknechten/ ausgenommen den Karnöffel/ das ist/ den erwelten Landesknecht? Weiter. Wo-
rumb der Teufel (oder die böse sieben) Teufelsfrey ist/ das in weder Keiser/ Bapst noch Karnöffel 
stechen kann/ so doch der Bapst Gottes Stadthalter ein HERR in der Helle ist? Weiter. Worumb 
doch das erwelte Traus das geringst vnd ermeste stücke auff der karten der Keiser heisse? Viel 
halten der Bapest habe jm zu viel geraubt vnd gestolen/ das er ein Betler mus sein/ vnd doch 
der Keiser heisse/ Denn ein erwelte Sechse hat dreymal so viel/ als ein Trauß/ darumb es nicht 
wunder ist/ das die dreyfaltige Kron/ die einfaltige Kron des Keisers hin weg sticht? Weiter Wo-
rumb doch der faule Fritz/ die Zehene oder das Panier steche? Darüber haben sich mancherley 
Ketzereien und Irthumb/ in der heiligen Kirchen der Kartenspieler/ da man die Klester spület/ 
vnd die todten beine vber die tische lauffen/ erhaben. Etliche meinen der faule Fritz sein die faul-
fressigen Mönche/ die den reichen Bürgern vnd Bauren jre Gütter fressen/ Die anderen sagen/ 
Es sein die vnnützen verdampten Thummen herrn/ die der Könige/ Fürsten vnd Herren gütter 
schendlich verzeren vnd verprassen sc. So weit die frage“.
693 Ebd., Fol. 4v. – Zum Karnöffelspiel siehe Rudolf von Leyden: Karnöffel. Das Kartenspiel der 
Landsknechte. Seine Geschichte vom 15. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Wien u. a. 1978.
694 Der Rachel-Forscher Klenz hatte noch angenommen, dass die Verwendung der Bezeich-
nung für Frauen erstmals bei Balthasar Kindermann (1662) und Joachim Rachel (1664) auftau-
che, vgl. Klenz: Die Quellen von Joachim Rachel’s erster Satire, S. 54: „Ich bin nun zwar nicht der 
Meinung, daß Kindermann und Rachel den Ausdruck ‚böse Sieben‘ obigem [scil. Spangenbergs] 
Werke entlehnt und vom Karnöffelspiel hergenommen haben; aber wie Spangenberg seine Geg-
ner nach ihrem geistigen ‚Vater‘, dem Teufel, benennen konnte, so konnten Kindermann und 
Rachel auch die bösen Weiber nach dem Teufel benennen. Und daß sie sich dabei gerade des 
Ausdrucks ‚Böse Sieben‘ bedienten, wird begreiflich, wenn man sich daran erinnert, daß die Sie-
ben eine Unglückszahl war und daß böse Wesen und Dinge gerne in der Siebenzahl vorgeführt 
wurden“.
695 [Sommer:] Malus Mulier 1608, I („Von der Regimentssucht der bösen Weiber“), S. 15.



368   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

rin‘, einer im 17.  Jahrhundert geläufigen Bezeichnung für die ‚Hexe‘,696 einher-
geht, belegt die dämo nische Konnotation, die der Wendung auch dann anhaftet, 
wenn sie auf Frauen bezogen wird. Dass es dabei allerdings nicht um Forderun-
gen nach Hexenverbrennungen geht, sondern um eine ‚domestische Diabolik‘, 
verbürgt die launige Antwort Simons, die durch ihren genus humile die Gravität 
des Vorwurfs bereits sprachlich abmildert: „Ach lieber Bruder/ wenn sie einmal 
anfengt zu donnern/ so grummelts wol acht tage hernach. Man köndte in vielen 
tagen nicht ein gut wort von jhr kriegen/ viel weniger als einen furtz von einem 
Toden Esel“.697

Dass die Bezeichnung ‚böse Sieben‘ im Laufe des 17. Jahrhunderts zum präg-
nanten Epitheton für ‚böse Frauen‘ avancierte, bezeugen mindestens drei Titel 
frühneuzeitlicher Frauensatiren:

1662 – [Balthasar Kindermann:] Die Böse Sieben Von Welcher heute zu tage die unglückse-
ligen Männer grausamlich geplaget werden. Wittenberg.

1664 – Joachim Rachel: Erste Satyra: das Poetische Frauen-Zimmer Oder Böse Sieben.  
In: ders.: Teutsche Satyrische Gedichte. Frankfurt. 

1719 – Die Entlarvte Böse Siebene, Das ist, Kurtze Lebens-Beschreibung Einer liederlichen 
und bösen Frauen. […] Leipzig.

Zumindest nachträglich erschien auch die deutsche Version des Shakespeare 
zugeschriebenen Stücks Taming of the Shrew (erste dt. Übers.: Kunst über alle 
Künste Ein bös Weib gut zu machen [1672]) in der Übersetzung Friedrich Martin 
Bodenstedts (1819–1892) im Jahre 1865 unter dem Titel Die Kunst, eine böse Sieben 
zu zähmen. Die Bezeichnung ‚böse Sieben‘ begegnet jedoch nicht nur auf Titeln, 
sondern auch auf diegetischer Ebene, wo sie sowohl als Plural (‚sieben böse 
Frauen‘) als auch als Singular (‚eine böse Sieben‘) interpretiert wird. 

Eine pluralische Verwendung der ‚bösen Sieben‘ bietet etwa der 1635 ver-
legte Ein blatt druck Satyrisches Gesicht/ zu Nichtburg in Vtopia durch den blinden 
Cupidinem entdeckt: Wie sich nemlich sieben böse Weiber vmb ein paar stinckende 
Manns Buxen geschlagen/ vnd dieselbige gleichwol zu sonder barer Straff ihrer keine 
davon gebracht. Zu notwendiger Warnung.698 In einer Traumvision erscheinen 
dem „Cornelisirt[en]“ Sprecher,699 der sich nach durchzechter Nacht von seinem 

696 Vgl. DWB, Bd. 29, Sp. 725, wonach die Bezeichnung ‚Wettermacherin‘ „im 16. u. 17. jh. sehr 
geläufig und kaum noch im engeren sinne gebraucht [wird], sondern meist allgemeiner [im 
Sinne von] ‚zauberisches weib, hexe‘“.
697 [Sommer:] Malus Mulier 1608, I („Von der Regimentssucht der bösen Weiber“), S. 15.
698 Vgl. Harms, Bd. 1.1, Nr. 148, S. 306 f.
699 Zu diesem dem Universitätsjargon entnommenen Begriff, der den ‚Katzenjammer nach 
üppigen Ausschweifungen‘ konturiert, siehe Hans-Jürgen Bachorski: Ersticktes Lachen. Johann 



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   369

Rausch erholen muss, ‚sieben böse Weiber‘, die um eine Hose kämpfen.700 Die 
teuflische Konnotation, die den sich körperlich angreifenden Frauen innewohnt, 
artikuliert eine der Frauen explizit:

[…] ihr Hexen-Bräut/
Und Teuffels-Bälge/ die jhr seyd/
Welch den Bruch will wegtragen/
Muß sich mit mir drumb schlagen.701

Warum die höllische Schar so erpicht auf die einzige Männerhose ist, erklärt 
Cupido dem Träu mer damit, dass jene „bösen Weiber […] höllisch Pein anthaten/ | 
Ihren Männern“ (59 f.). Da diese mittler weile jedoch „gestorben“ (61) seien, über-
käme sie ein grausames Schicksal: „Kein Mann will sie mehr freyen“ (63):

Derhalben weren sie jetzt fro/
Wann jhrer eine oder zwo/
Sich jetzt nur möchten reiben/
Und ihre Zeit vertreiben/
Mit einem Bruch/ drinn vor der Mann/
Offt hat gehust/ vnd lassen gahn/
Wann jhm das böse Weibe/
Geplagt hat seinen Leibe. (65–72)

Die im postdelirischen Zustand erfahrene Traumvision prognostiziert in einem 
ironisch gewendeten para-contra passo die Strafe für bösartige Frauen: Weil sie 
ihre Männer im Leben nicht ehrten, müssen sie sich nun um eine einzige Män-
nerhose prügeln. Die teuflische Konnotation der ‚bösen Sieben‘ ist auch dem 
„Buxen-krieg“ (2) eingeschrieben.702 So soll das Bild die Frauen „warnen/ daß sie 
kehren vmb“ (77) und das Traumbild nicht zur Realität wird.

Sommers Fazetiensammlung Emplastrum Cornelianum. In: Komische Gegenwelten. Lachen und 
Literatur in Mittelalter und Früher Neuzeit. Hg. von Werner Röcke, Helga Neumann. Paderborn 
u. a. 1999, S. 103–122, bes. S. 105 f. 
700 Zum ‚Kampf um die Hose‘ siehe Kap. III.1.2. – Das Flugblatt bespricht ausführlich Jörn 
Münkner: ‚Böser Weiber‘ Zähmung. Von fingierten Männerträumen und anderen Schimären. In: 
Zeitschrift für Germanistik 18.1 (2008), S. 30–43, bes. S. 31–34. 
701 [Anon.:] Satyrisches Gesicht/ zu Nichtburg in Vtopia durch den blinden Cupidinem ent-
deckt: Wie sich nemlich sieben böse Weiber vmb ein paar stinckende Manns Buxen geschlagen/
vnd dieselbige gleichwol zu sonder barer Straff ihrer keine davon gebracht. Zu notwendiger War-
nung. [S.l.] [um 1635], V. 49–52. Im Folgenden Verszahlen direkt im Text.
702 Die Siebenzahl der Frauen alludiert auch einen Vers des alttesta mentlichen Propheten 
Jesaja: „Das sieben Weiber werden zu der zeit einen Man ergreiffen/ vnd sprechen/ Wir wollen 
vns selbs neeren vnd kleiden/ Las vns nur nach deinem namen heissen/ Das vnser schmache 
von vns genomen werde“ (Jes 4,1), vgl. dazu die Beschreibung des Flugblatts in Harms, Bd. 1.1, 
Nr. 148, S. 306. 



370   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

In Kindermanns einschlägiger Satire Die Böse Sieben (1662) werden beide 
Formen verwendet. Weil der unglückliche Mundano nicht auf den Rat des 
Erzählers Kurandor gehört hat, muss er sich nun mit der ‚teuflischen‘ Dolorinde 
abgeben, die auf keinerlei ‚Erziehungsmaßnahmen‘ anzu sprechen scheint:

Aber Mundanons seine böse Sieben kunte weder durch gute noch durch böse/ weder durch 
Glimpff/ noch durch Ernst geändert werden. Schlug Er sie/ so schlug Er einen Teufel heraus/ 
den andern wiederum hinein. Alles/ was Er an Ihr that und versuchte/ war nicht anders/ als 
wann Er nach den Regenbogen geworffen/ oder ins Wasser geschlagen hätte.703 

Dass eine ‚herrische‘ Ehefrau, hier verkörpert durch Dolorinde, ihrem Mann die 
‚Hölle auf Erden‘ bereitet, zieht sich anhand der Zahl ‚Sieben‘ leitmotivisch durch 
die Erzählung. So pro phe zeit Kinder manns alter ego Kurandor seinem Protago-
nisten bereits zu Beginn schlechte Zeiten, indem ihn „dünckt/ es warten schon 
sieben lebendige Teufel auf Euch/ die Euch martern und peinigen werden/ von 
Morgen an biß in die Nacht/ und wieder an den Morgen“ (A9r–A9v). Der naive 
Jüngling hin gegen freut sich auf die Heirat mit der reichen Dolorinde und wähnt 
sich früh als zukünftiger Fürst. Als Mundano allerdings am Schloss eintrifft, 
kommen ihm am Eingang bereits „sieben unge heure und schreckliche Bären/ mit 
schaumenden Rachen/ entgegen gesprungen“ (A11v). Erst am Ende der Traum-
satire kann er die „sieben lebendige Teufel“ (E11r), von denen Kurandor sprach, 
identi fizieren:

Der lose Argwohn/ die eigenmüthige Regiersucht/ die grosse Verthuligkeit704/ und boß-
haftige Halsstarrigkeit/ die vermaledeyte Heucheley/ sammt der neidischen Verachtung 
anderer Leute/ und das beharrliche Maulen und sauer sehen meines Weibes.  (E11r)

Indem Dolorinde sich eifersüchtig gebärdet, sich Mundanos Willen nicht unter-
ordnet und gar über ihn ‚herrschen‘ möchte sowie ihm das Leben nicht ange-
nehm gestaltet, mutiert sie zu ‚teuflischen‘ ‚Bösen Sieben‘. Weil aber lediglich die 
‚böse‘ Frau dämonisiert wird, kann die ‚gute Ehefrau‘ im den Band beschließen-
den Gedicht/ In welchem der Verehelichten Lust/ vnd dargegen der Vnverehlichten 
Vnlust […] fürgestellet und die Ehe als „Stand/ den Gott hat eingesetzt“  (G12v), 
dennoch gepriesen werden.705 

Wenn Joachim Rachel für seine Semonides-Aneignung den Titel Böse Sieben 
(1664) wählt und sieben Negativtypen das Idealbild der ‚fleißigen Biene‘ entge-
genstellt, verwendet Rachel den Begriff zunächst in der Plural-Bedeutung. Die 

703 [Kindermann:] Die Böse Sieben, Fol. E10r–E10v. Im Folgenden Folioangaben direkt im Text.
704 D.i. ‚Verschwendung‘, vgl. DWB, Bd. 25, Sp. 1903.
705 Vgl. [Kindermann:] Die Böse Sieben, Fol. G9v–G12v.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   371

irenisch-ironische Schlusswendung allerdings schwächt die moralistische Rhe-
torik etwas ab:

Doch muß man in der Wahl nicht gar zu sorglich seyn/.
Ein unvermuthlich Glük trifft auch nicht selten ein.
Man muß nicht gar zuscharff auff alle Laster sprechen
Kein Korn ist sonder Speltz/ kein Mensch lebt ohn Gebrechen.
Es kan ein Fehler seyn vielleicht an Weib und Mann
Der beiden Theilen auch zu Nutze dienen kann.
Hat dir das Glük den gar den Rükken zugekehret/
Und von der ärgsten Art den besten Kern verehret/
Schweig lieber/ bistu klug und glaube fäst dabey
Daß deine Gans ein Schwan/ die Sau ein Bienlein sey.706

So scheinen die ‚Bösen Sieben‘ in den Schlussversen vor allem zu menschlichen 
Fehlbarkeiten relativiert. In der Probe einer bösen Sieben allerdings, das den 
Rachel-Satiren in einer „Neu-Verbes ser te[n]“ Ausgabe um 1742 beigegeben ist, 
tritt die diabolische Konnotation der Bezeichnung offen zu Tage, wenn der über-
mäßige Zorn der Frauen als ‚teuflisch‘ gescholten wird: 

Wann der [scil. der Zorn]/ wie offt geschicht/ hat überhand genommen/
So soll der Teuffel selbst aus seiner Hölle kommen:

Und hohlen jederman/ auff den sie zornig sind/
Hund/ Katze/ Kuh und Kalb/ Knecht/ Magd/ Mann und das Kind.

Da hebt das gantze Hauß vom Keyffen an zu sausen/
Als wie die wüsten Wind/ im wilden Meere brausen/

Ihr Rachen thut sich auff/ wirfft Feuer aus/ und Gifft/
Die Zähne beissen sich/ die braune Zunge kifft;

Die donnert/ hagelt/ flucht/ läst nichts sonst von sich spühren/
Und machet ein Geschrey/ als zwantzig Bauren führen/

Sie hüpft/ sie rennt/ sie springt/ als wie ein rasend Pferd/
Ist kaum die Sach oftmals nicht eines Dreyers werth[.]707

Indem die ‚böse Sieben‘ in den insgesamt zweiundneunzig Alexandrinerversen 
zumindest sechs der sieben Tod sünden zu verkörpern scheint (einzig Acedia, die 
Trägheit, fehlt), wird die titel gebende „Probe“ auf der „Capell der Laster“ (139, 86) 
zum christlichen ‚Charaktertest‘. Der Ausgang ist allerdings in mei sten Fällen vor-

706 Rachel: Das Poetische Frauenzimmer, S. 13 f., V. 403–412.
707 Joachim Rachel: Neu-Verbesserte Teutsche X. Satyrische Gedichte […] Von neuem wieder 
auffgelegt/ und vor die Liebhaber der edlen Poesie gedruckt. Freyburg/ im Hopffen-Sack [fing.] 
[um 1742], S. 136–140, hier S. 137, V. 13–24. Im Folgenden Seiten- und Versangaben direkt im Text. –  
Die Probe einer bösen Sieben stammt allerdings nicht von Joachim Rachel.



372   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

programmiert, so sei es, „Wann unter Tausenden die Probe ja verfehlt/ […] ein 
Wun der-Werck/ da die Natur verschelt“ (139, 87 f.). Dass aber, laut dem Sprecher, 
auch ein ‚positives Frau -Sein‘ möglich sei, eröffnen die pseudo-apologetischen 
Schlussverse:

Ich bitte aber Euch/ Ihr frommen Fraun und Nympfen/
Ihr wolt deßwegen nur nicht etwan auf mich schimpffen/

Weil ich den schlechten Halt der bösen Sieben da
Angebe/ dann Ich weiß/ Ewer Halt sey besser ja.  (140, 89–92)

Als Gegenpart zur ‚frommen Frau‘ steht die ‚böse Sieben‘ für ein dem christlichen 
Ideal der tugend sam-untergeordneten Frau kontrastierendes Bild und dient folg-
lich statt Gott dem Teu fel.

Wenngleich die Komödie Kunst über alle Künste (1672) die ‚böse Sieben‘ 
nicht im Titel führt, greift der zu Beginn des Stücks auftretende „Vorredner“ die 
Wendung auf, um von seinen eigenen schlechten und zahlreichen Erfahrungen 
mit „einem bösen eyterbissigen Weibe“ zu klagen:708

Ich habe leider viel und mehr als viel darvon erfahren/ ich/ der ich der geduldige Hiob 
micht stets in des frommen Socratis Hosen beholffen. Ich bin mit einem Weibe/ an Besee-
ligungsstatt/ gequälet gewesen/ von welchem ich wohl hab glauben können/ daß sie 
auß der Rippen ohne Zuthuung eines Quentlein Fleisches/ gemachet gewesen: weil jhr 
 hartnäkkichtes/ wiederwilliges Thun/ und vorsetzlich eigenhirniges lassen/ solches mehr 
als zu viel bezeuget/ sie wer eine von den bösen siben/ ob die sechse noch leben/ weiß 
ich nicht.  (7 f.)

Indem er sowohl eine biblische (Hiob) als auch antik-gelehrte (Socrates) Tra-
ditionslinie für sich in Anspruch nimmt, weist der Sprecher auf die beständige 
Aktualität des Themas hin, das durch den Verweis auf die Erschaffung Evas aus 
Adams Rippe gleichzeitig schöpfungstheologisch begrün det und ironisiert wird: 
Weil die Frau aus Knochen geschaffen wurde, sei sie ontologisch ‚hart näckig‘ – 
und müsse folglich ‚geknackt‘ werden. Euphorisch preist der Redner den didak ti-
schen Wert des Stückes an, das den Umgang mit Frauen lehren könne:

Wolte Gott/ es hätte zu meiner Zeit der Sitten Lehrer/ welcher jetzt aufftreten/ wird/ gelebet/ 
ich hätte bey jhm wollen in die Schule gehen/ um zu lernen einem bösen Weibe den Jrrthum 
auß dem eigensinnigen Gehirn zu treiben/ oder den Teuffels Kopff/ welchen sie ihrem 
eigenen Bekäntnuß nach auffsetzen/ bey sich liegen zu lassen.  (7)

Dass das nahezu tautologische „eigensinnige[] Gehirn“ (8) für Frauen einem auf-
gesetzten „Teuffels Kopffe“ gleichkomme, verbürgt erneut die Dämonisierung 

708 [Shakespeare, anon.:] Kunst über alle Künste 1672, S. 7. Im Folgenden Seitenzahlen direkt 
im Text.



4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   373

solcher Frauen, die gegen  die männ liche Vorherrschaft aufbegehren, sowie die 
dämonische Konnotation, die der ‚bösen Sieben‘ anhaf tet. 

Eindrücklich korreliert der unter dem Pseudonym ‚Simon Frauendörffer von 
Frauenstadt‘ schrei bende Verfasser der für die Bösen Weiber nützliche[n] und vor­
ähtige[n] Apothecke (1702)709 die ‚böse Sie ben‘ mit teuflischen Eigenschaften. So 
stellt er seinem Werk ein marktschreierisches Geleit gedicht voran, in welchem 
„Das Buch an den Käuffer“ spricht und zum eigenen Kauf appelliert:

Kommt her und kauffet mich ihr stets geplagte Männer/
Cornelius/ Simon/ und wer nicht Herre ist.
Kommt her/ ihr guter Freund/ eh euch das Hertz abfrist
Die böse Siebene/ so sich den Friedens-Trenner
Ergeben/ die da Folgt dem Satan ihren Gönner/
Die euch zu keiner Zeit erkennet vor ihr Haupt/
Darzu Lust/ Ehr und Gut in ihrer Bosheit raubt.
Und ihr/ kaufft mich auch/ ihr jungen Ehstands-Renner.
Kommt/kaufft/ weil ich bin da/ bringt mich zum neuen Jahre
Und zu der Messe mit der gifftigen bösen Frau
Alleine Fangets an fein klüglich/ weiß und schlau/
Daß ihr nicht Schläge kriegt vor Danck und Scheltworts Wahre.710

Dass die ‚Böse Sieben‘ untrennbar mit dem „Satan“ verbunden ist, verdeutlicht 
auch die die Alexan driner verse flankierende Illustration, welche einen Frauen-
körper mit sieben Köpfen zeigt [Abb. 42]. Bezeichnenderweise ist der siebte Kopf 
ein Teufelskopf, wie auch die Begleitverse zum „der bösen Weiber Geist/| Der in 
der Welt sehr starck einreist | Mit sieben Häuptern“ erklären:711

1. Freundlich wie ein Mensch.
[…]
2. Demütig wie ein Lamm.
[…]
3. Listig wie ein Fuchs
[…]
4. Unersättlich wie ein Wolff.
[…]
5. Blutgierig wie der Leopard.
[…]

709 Laut Adelung, Bd. 2, Sp.  1221, erschien die erste Ausgabe bereits 1690, in den gängigen 
Katalogen lässt sich diese Ausgabe allerdings nicht nachweisen. – Über den sich hinter dem 
Pseudonym verbergenden Urheber ist bislang nichts bekannt.
710 [Anon., Ps. Frauendörffer von Frauenstadt:] Eine für die Bösen Weiber nützliche und vor-
äthige Apothecke, Fol. 1v.
711 Ebd., Fol. 3r, das folgende Zitat ebd., Fol. 3r–4v.



374   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

6. Feurig wie der Drache.
[…]
7. In allen Thun und Lassen wie der Teuffel.

Gleich wie der höllische Satan
Von Anfang nie nichts Guts gethan/

Ja alles Ubel hat gestifft
Also thut auch der Weiber Gifft

Der falschen bösen Weiber Geist
Der manchen zu schaden sich befleisst

Ihr Wort/ ihr Werck Gedancken all
Nur richtet zu des Nechsten Fall

Hüt dich vor ihr mein frommer Christ
So lieb din [sic] Leib und Leben ist.

Semonides’ Weiberiambos und Sachs’ Lehre der verschiedenen Häute, aber auch 
der siebenköpfige Drache der Apokalypse sowie die von Dürers Kupfer herrüh-

Abb. 42: Sieben böse Köpfe. Illustration in der Für die Bösen Weiber nützlichen und voräthigen 
Apothecke (1702).



5 Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae doctae   375

rende Tradition der Sieben-Köpfe-Kampfschriften und -Flugblätter712 dienen wohl 
als Modell für tierische Frauenvergleiche, die hier in der weiblichen Dämonisie-
rung kulminieren. Weil die ‚böse Sieben‘ mit keinem Geringeren als dem Teufel 
im Bunde steht, muss der „fromme[] Christ“ sich folg lich von ihr hüten. 

Im Jahre 1719 erscheint gar ein Band mit dem Titel Die Entlarvte Böse Siebene, 
das ist/ Kurtze Lebens­Beschreibung Einer liederlichen und bösen Frauen (1719),713 
in welchem die „Quaal und so zu reden Höllen-Pein“ vorgestellt wird, die „ein 
Mann auszustehen hat, der einen liederlichen und bösen Ehegatten an seine 
Seite bekommen […][:] ein Unkraut oder eine solche böse Siebene“.714 Frauen, 
die der normativen Vorstellung der Frühen Neuzeit zuwiderlaufen, werden als 
‚teuflisch‘ abgewertet und lexikal als ‚böse Sieben‘ gebannt.

5  Bildung – ‚Dumme‘ Waschweiber und prätentiöse feminae 
doctae

Die tradierte Auffassung, wonach Platon Männer mit ‚Kultur‘, Frauen hingegen 
mit ‚Natur‘ gleich setzte und sein Schüler Aristoteles den Frauen mangelnden 
Verstand unterstellte,715 stieß in der Frühen Neuzeit zunehmend auf Wider-
stand.716 Während in Italien und Frankreich mit Christine de Pizan (1364–1429) 
und Moderata Fonte (1555–1592) bereits früh weibliche Stimmen die scheinbar 
‚natürliche‘ intellektuelle Vorherrschaft der Männer in Zweifel zogen, prangerte 
im Alten Reich erst die zu Köln geborene Anna Maria van Schurman (1607–1678) 
die Bildungs diskriminierung in ihrem Plädoyer für weibliche Gelehrsamkeit 

712 Vgl. etwa Johannes Cochlaeus’ siebenköpfige Darstellung Luthers (1529) sowie die anonyme 
Flugschrift über „Das sibenhabtig Papstier“ (1543).
713 [Anon.:] Die Entlarvte Böse Siebene, das ist/ Kurtze Lebens-Beschreibung Einer liederlichen 
und bösen Frauen/ Denen heut zu Tage über alle Massen liederlichen und bösen Weibes-Per-
sonen zur Besserung/ und der gantzen Welt zum Abscheu wohlmeynend an den Tag geleget. 
Leipzig 1719. – Zu dieser Satire siehe Kap. IV.3.
714 Ebd., Fol. A2r.
715 Siehe dazu synthetisch Holland: Misogynie, S. 47–56, sowie Susan Moller Okin: Women in 
Western Political Thought. Princeton 1979, bes. S. 15–96.
716 Vgl.  den Sammelband Geschlechterstreit am Beginn der europäischen Moderne. Hg. von 
Engel, Hassauer sowie außerdem Elisabeth Gössmann: Einleitung. Die Gelehrsamkeit der Frau-
en im Rahmen der europäischen Querelle des Femmes. In: Das Wohlgelahrte Frauen zimmer. Ar-
chiv für Philosophie- und Theologiegeschichtliche Frauen forschung, Bd.  1. Hg. von Elisabeth 
Göss mann. 2., überarb. und erw. Aufl. München 1998, S. 9–31.


