4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* = 305

der Vorrede genannten Schlagworten ,,Frémmigkeit“ und ,,Treu zum Vaterland
eher entspricht als die Adimari-Ubersetzungen.’*

Indem Abschatz Adimaris Verse amplifiziert und moralisiert, fiigt der Schle-
sier die Schertz-Sonnette in die deutschsprachige satirische Produktion ein.
Doch bietet die bereits dem Pratext eingeschriebene ,ethische Dimension‘ auch
hier blof3 einen willkommenen Vorwand. Die ,hdssliche Frau‘ als Gegenstand
satirischen Schreibens dient Abschatz zwar vorgeblich der Moraldidaxe, tat-
sdchlich wird sie hier metapoetisch verhandelt, wie schon das Vorwort anti-
zipiert. Indem Abschatz’ Verse auf ,weibliche Hésslichkeit abheben, um sie
in einer offensichtlich rhetorischen Anstrengung zu einem Lob umzumiinzen,
erweisen sich die Schertz-Sonnette als metapoetisch versiertes Spiel mit der
Frauensatire: Die misogyne Kritik wird zitiert, moralisiert und gleichzeitig iro-
nisch subvertiert.

,Hasslichkeit‘ als Zuschreibungskonstrukt fasziniert, auch weil darin das
Verhiltnis von ,Innen‘ und ,Auf3en’, von Schein und Sein auf den Plan tritt. ,Weib-
liche Hésslichkeit® wird so zum elastischen Sujet fiir die satirische Produktion im
Spannungsfeld zwischen moralischer Pragung, misogynem Lachanlass und ero-
tischer Wollust. Eindriicklich zeigt sich an diesem Genderaspekt, wie idealisierte
Schonheitsvorstellungen, vor allem das petrarkistische Frauenlob, in satirischen
Gattungen zitiert, variiert und in misogyne Schmahungen verkehrt werden. Die
metapoetisch-ironische Aufwertung des satirischen Sujets bei Abschatz verbiirgt
die produktive Aufmerksamkeit, die frithneuzeitliche Literaten aus ganz Europa
dem misogynen Lachanlass der zum Objekt degradierten, als ,hdsslich’ markier-
ten ,Frau‘ entgegenbrachten. Indem sie ,hdssliche Frauen‘ satirisch vorfiihren,
affirmieren Frauensatiren vor allem ménnlich-literarische Projektionen weibli-
cher ,Schonheit’.

4 Diabolische Affinitaten — Von ,Plagteuffeln®
und ,Strahl-Hexen*

Hexen haben in der Frithen Neuzeit Konjunktur. Ein Stigma haftet der Hexe
bereits im Alten Testament an, das im 2. Buch Mose zu deren Tétung aufruft (,,DJE
Zeuberinnen soltu nicht leben lassen® [Ex 22,17]). Anders als es die generalisie-
renden Plural-Ubersetzungen der Septuaginta wie der Vulgata nahelegen, ist der
todliche Aufruf schon im hebrdischen Urtext spezifisch auf die weibliche Hexe

515 Siehe Christian Gryphius: [Vorrede:] Hochgeneigter Leser. In: Abschatz: Poetische Uberset-
zungen und Gedichte, Fol. )(8r.



306 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

bezogen, was Martin Luther in seiner wirkméchtigen Ubersetzung aufnahm.>

So forderte der Reformator auch in seinen Tischreden, ,keine Barmherzigkeit“
fiir die Hexen walten zu lassen, und lief3 verlauten, er wolle ,,sie [scil. die Hexen]
selber verbrennen“.*" Das alttestamentliche ,Weib von Endor‘,**® das Kénig Saul
den Unterwelt-Kontakt zum verstorbenen Propheten Samuel ermdglicht, wurde
im 17. Jahrhundert zunehmend zur Hexe stilisiert,”'® wie die Nachtszene (um
1670) von Johann Heinrich Schonfeld und Gabriel Ehinger zeigt [Abb. 29]. Im
Gegensatz zu den vollstandig bekleideten Mannern, vorne links Prophet Samuel

516 Dazu siehe Riidiger Schmitt: ,,Eine Hexe sollst Du nicht am Leben lassen“ (Exodus 22,17).
Das Hexereistigma im Alten Testament und seiner Umwelt. In: Wege der Freiheit. Zur Entstehung
und Theologie des Exodusbuches. Die Beitrdge eines Symposions zum 70. Geburtstag von Rai-
ner Albertz. Hg. von Reinhard Achenbach, Ruth Ebach, Jakob Wohrle. Ziirich 2014, S. 175-187,
bes. S. 179-184. So sei ,[n]ach gemeinvorderorientalischer Vorstellung [...] eine bdse zauberi-
sche Person oftmals eine Frau: Die weibliche Hexe ist in Mesopotamien die paradigmatische
Schadenszauberin® (ebd., S. 180). Schmitt verweist allerdings auch auf den Fall der umstrittenen
Herrschaft der Konigin Isebel (1Kon 9,22), in dem der Hexereivorwurf dazu diente, deren Legiti-
mitét in Frage zu stellen, und deutet Hexenvorwiirfe ,,primér als Krisenphdnomen* (ebd., S. 184).
517 Martin Luther: Milchdiebin. In: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe. 4 Abtei-
lungen. Weimar 1883-1929, Abt. 2: Tischreden, Bd. 4, Nr. 3979, S. 51f., zu den Zitaten siehe ebd.,
S. 52. — Zu Luthers ambivalenter Haltung zu Hexen und Hexenglauben siehe die Beitrdge von Jorg
Haustein: Martin Luthers Stellung zum Zauber- und Hexenwesen. Stuttgart u.a. 1990 und Kai
Lehmann: Hexenwahn und Hexenverfolgung als Folge der Reformation? In: Negative Implika-
tionen der Reformation? Gesellschaftliche Transformationsprozesse 1470-1620. Hg. von Werner
Greiling, Armin Kohnle, Uwe Schirmer. K6ln u. a. 2015, S. 255-282, sowie den Sammelband Mit
dem Schwert oder festem Glauben. Luther und die Hexen. Hg. von Markus Hirte, Wolfgang Beu-
tin. Darmstadt 2017.

518 Siehe 1Sam 28, 3-25, bes. 7-14: ,,DA sprach Saul zu seinen Knechten/ Siicht mir ein Weib/ die
einen Warsager geist hat/ das ich zu jr gehe/ vnd sie frage. Seine Knechte sprachen zu jm/ Sihe/
zu Endor ist ein Weib/ die hat einen Warsager geist. Vnd Saul wechselt seine Kleider/ vnd zog
andere an/ vnd gieng hin vnd zween andere mit jm/ vnd kamen bey der nacht zum weibe/ Vnd
sprach/ Lieber/ weissage mir durch den Warsager geist/ vnd bringe mir erauff den ich dir sage.
Das weib sprach zu jm/ Sihe/ du weissest wol/ was Saul gethan hat/ wie er die Warsager vnd Zei-
chendeuter ausgerottet hat vom lande/ Warumb wiltu denn meine Seele in das netze fiiren/ das
ich ertddtet werde? Saul aber schwur jr bey dem HERRN/ vnd sprach/ So war der HERR lebt/ Es
sol dir dis nicht zur missethat geraten. DA sprach das Weib/ Wen sol ich dir denn erauff bringen?
Er sprach/ Bringe mir Samuel erauff. Da nu das weib Samuel sahe/ schrey sie laut/ vnd sprach
zu Saul/ Warumb hastu mich betrogen? du bist Saul. Vnd der Konig sprach zu jr/ Fiirchte dich
nicht/ Was sihestu? Das weib sprach zu Saul/ Jch sehe Goétter er auffsteigen aus der erden. Er
sprach/ Wie ist er gestalt? Sie sprach/ Es kompt ein alter Man erauff/ vnd ist bekleidet mit einem
Seidenrock®.

519 Siehe dazu die Ausfiihrungen von Charles Zika: Recasting Images of Witchcraft in the Later
Seventeenth Century. The Witch of Endor as Ritual Magician. In: Gender and Emotions in Medie-
val and Early Modern Europe. Destroying Order, Structuring Disorder. Hg. von Susan Broomhall.
Farnham 2015, S. 147-172.



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln und ,Strahl-Hexen* = 307

Abb. 29: Saul spricht mit Samuels Geist bei der ,Hexe‘ von Endor. Zeichnung von
Johann Heinrich Schonfeld auf dem Probedruck des Kupferstichs seines Schiilers
Gabriel Ehinger, 42,7 x 31,5 cm, um 1670.

und rechts vorne kniend Saul, ist die weibliche hochgewachsene Gestalt nur
mit einem Lendenschurz bekleidet, ihre schlaffen Briiste hdngen ebenso wie die
strahnigen Haare herab. Die Hexe, die durch ihren Schatten noch unheimlicher
erscheint, vermittelt zwischen den aus ihren Sarkophagen steigenden Leichen.
Am Boden ist ein Zodiakus zu sehen, auf dem Knochen und Reptilien eingezeich-



308 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Aclondecrepifuss fif rumier

Abb. 30: Aktualisierende Ikonographie: Die Hexe Medea [,,Aeson decrepitus fit iunior (,Der
abgelebte Aeson wird verjiingt)]. Radierung von Johann Wilhelm Baur (1681).

net sind, auch eine Eule als Symbol dunklen Wissens beobachtet das Geschehen.
Zwar kannte bereits das Alte Testament ,bose‘ Hexen und Schadenszauber.”*®
Dennoch zeigt die ,Verhexung‘ der Frau von Endor die grof3e Popularitat, die dem
Konzept in der Frithen Neuzeit zukam. Eine antike Prafiguration fiir frithneuzeit-
liche Hexenvorstellungen bot aufierdem die mythologische Zauberin Medea, wie
die Radierung von Johann Wilhelm Baur (1681) [Abb. 30] verbiirgt: Indem Medea
in einem Zodiakus neben einem offenen Kessel kniet, tiber dem drei teuflische
Figuren ihr Unwesen treiben, avanciert der mythologische Stoff in der aktualisie-
renden Darstellung zur antiken Verankerung der die Friihe Neuzeit pragenden
Hexenobsession.**! Als ,europdischer Archetypus‘ der Hexengedichte konnen
Horaz’ an die Zauberin Canidia gerichteten Epoden gelten, in welchen die ddmo-

520 Zur alttestamentlichen Hexereivorstellung siehe Schmitt: ,,Eine Hexe sollst Du nicht am
Leben lassen“ sowie Daniel Schwemer: Abwehrzauber und Behexung. Studien zum Schaden-
zauberglauben im alten Mesopotamien. Wiesbaden 2007, bes. S. 247-254, sowie 277-281.

521 Zur frithneuzeitlichen Hexenikonographie siehe Kap. I11.4.2.3.



4 Diabolische Affinititen — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* =—— 309

nische Attribution sowohl mit irdischen Herrschaftsanspriichen als auch mit
sexuellen Verlockungen verschrinkt wird.>*?

Die biblisch praformierte Vorstellung, dass sich Menschen und insbesondere
Frauen dem Teufel unterwiirfen®> und mit Schadenszaubern Unheil anrichteten,
durchzieht auch frithneuzeitliche Frauensatiren, in denen sich misogyn-satiri-
sche mit ddmonologischen Diskursen iiberschneiden. Exemplarisch bezeugen
diese satirische Diskursmischung die Verse des in Regensburg und Linz tdtigen
Kantors Johann Kraut (Brassicanus) (1570-1634),°** welche die ,bose Frau‘ in den
Zustandigkeitsbereich des Teufels transferieren:

Wann gleich war das Firmament
Lauter Pappier und Pargement/
Und alle Wasser sambt dem Meer/
Nichts dann lauter Dinten wér/
Die Stern im Himmel allzumahl/
Deren sehr vil seynd ohne Zahl/
Ein jeder sich théit zum Schreiben richten/
Konnten sie doch Bof3heit nichten
Beschreiben eines bosen Weibs/
Der Teuffel in der H61l beschreibs/
Ich nit.’®

Die von der konditionalen Konjunktion ,,Wann“ eingeleiteten Knittelverse, welche
durch die Reihung von Irrealis-Vergleichen (,,war“ [V. 1]) die praktische Unmog-
lichkeit aufzeigen, die grenzenlose ,,Bof3heit“ (V. 8) eines ,,b6sen Weibs“ (V. 9)
mit geschriebenem Wort zu erfassen, kulminieren darin, dass der im letzten Vers
als ,,ich“ (V. 11) hervortretende Sprecher das leidige Sujet niemand anderem als
dem ,Teuffel in der H611“ (V. 10) abtritt. Trotz der lakonischen Schlusssequenz,
die zum jokosen Tonfall beitrdgt, legen die Verse die Allianz zwischen Frau und
Teufel nahe. Es handelt sich bei den Versen, wie Barbara James bemerkt hat,
um die Parodie einer bekannten Liebesliedstrophe, die dem Volksliedgut ange-

522 Bes. Hor. epod. 5 und 8, sowie Hor. sat. I 8. Holzberg sieht in Canidia als ,,Horazens Gegne-
rin“ das ,,Prinzip* einer ,,nach Macht begierige[n] Weiblichkeit“ symbolisiert (Niklas Holzberg:
Einfithrung. In: Quintus Horatius Flaccus: Samtliche Werke. Lateinisch-deutsch. Hg. und iiber-
setzt von Niklas Holzberg. Berlin, Boston 2018, S. 9-38, hier S. 16).

523 Vgl. Lk 22,3 sowie Joh 13,27, die Judas’ Verrat Jesu dadurch erkldren, dass der ,Satan‘ in ihn
gefahren sei. — Zur Verbindung von Frau und Teufel siehe aufierdem, wenngleich methodisch
fragwiirdig, Dagmar Scherf: Der Teufel und das Weib. Eine kulturgeschichtliche Spurensuche.
Frankfurt am Main 1990.

524 Zu Kraut bzw. Brassicanus siehe DBA III 516,366-368.

525 Zit. nach [Anon.:] Spiegel der regiersiichtigen bésen Weibern 1723, S. 140.



310 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

hort.>?® Krauts Elfzeiler mit metrisch abgesetztem Schlussvers®” war ein anhal-

tender Erfolg vergonnt, der Eingang in zahlreiche satirisch-misogyne Abhandlun-
gen und Sammlungen des 18. Jahrhunderts fand.>?®

Die Verbindung von Frauen mit dem Damonischen ist kein ausschliellich
fiktionales Phdnomen, sondern war faktual sowohl in religidser, sozialer und
rechtlicher Hinsicht lebensbedrohlich. Daher sei zundchst das historische Pha-
nomen der Hexenverfolgung und ihr Niederschlag in der zeitgendssischen Lite-
ratur konturiert, bevor die Hexen- und Teufelsallusionen in frithneuzeitlichen
Frauensatiren systematisch gesichtet werden. Weil im Zusammenhang mit dem
,ddmonischen’ Wesen der Frau immer wieder die numerologische Bezeichnung
,Bosen Sieben‘ auftaucht, wird dieser Begriff abschlief3end beleuchtet.

4.1 Hexenverfolgungen in der Frilhen Neuzeit und ihr Widerhall
in der zeitgendssischen Literatur

Die misogyne Pragung der Frithen Neuzeit findet ihren sozialgeschichtlichen Nie-
derschlag in der zeitgendssischen, geradezu obsessiven Hexenverfolgung und
-verbrennung.>* Deren Radikalisierung ist fiir die Jahre zwischen 1580 bis 1630 zu

526 Vgl. Barbara James: Nachwort. In: Spiegel der regiersichtigen bésen Weiberen. Frankfurt,
Berlin, Wien 1982, S. 133144, bes. S. 143f., die auch die Volksliedstrophe wiedergibt:

Und wenn der Himmel papieren war

Und jeder Stern ein Schreiber war

Und jeder Schreiber hitt sieben Hand,

Sie schrieben doch alle unserer Lieb kein End.

Zu verschiedenen Varianten siehe etwa Sabine Wienker-Piepho: ,,Je gelehrter, desto verkehrter*.
Volkskundlich-Kulturgeschichtliches zur Schriftbeherrschung. Miinster u. a. 2000, S. 240-250.
527 Das Schema findet sich bereits in der mittelalterlichen Lyrik sowie etwa in Kirchenliedern Da-
niel Sudermanns (1550-1631), siehe dazu Frank: Handbuch der deutschen Strophenformen, S. 717.
528 So fanden die Verse Eingang in Albert Joseph Conlins Darstellung des ,Weiber Narr[en]“
(1706), vgl. [Albert Joseph Conlin, Ps. Alberto Josepho Loncin von Gominn:] Der Weiber Narr. In:
Der Christliche Welt-Weise Beweinent Die Thorheit Der neu-entdeckten Narrn-Welt [...]. Augsburg
1706, S. 1-57, hier S. 9, in den anonymen Spiegel der regierstichtigen bdsen Weibern (1723) sowie
in den Johann Michael von Loens zugeschriebenen Traktat Krdftige Mittel wider die Hersch- und
Regiersucht der Weiber (1748), vgl. [Johann Michael von Loen, Ps. Chrisolocosmopophilopar:]
Kriftige Mittel wider die Hersch- [sic] und Regiersucht denen bésen Weibern zum Neuen-Jahr ge-
schenkt. [S.1.] [1748], S. 158f. — Sie fanden zudem Eingang in Karl Wanders renommiertes Sprich-
worter-Lexicon, Bd. 5 (1880), Sp. 1264.

529 Ausdriicklich sei einem monokausalen Erkldrungsansatz fiir die Hexenverfolgung in miso-
gynen Strukturen und Denkweisen eine klare Absage erteilt. Dennoch entluden sich zeitgends-



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* = 311

konstatieren, als eine der letzten ,Hexen‘ des Alten Reichs gilt Maria Anna Schwe-
gelin, die 1775 im Fiirststift Kempten ,wegen dieser mit dem bosen Feind [scil. dem
Teufel] eingegangener wiederholter Biindtnuf3“ zum Tode verurteilt wurde.>*® Die
Vorstellung, dass Menschen sich dem Teufel verschreiben, war so tief im frithneu-
zeitlichen Denken verankert, dass selbst engagierte Gegner der Hexenprozesse wie
etwa der Jesuit Friedrich Spee (1591-1635) und der lutherische Theologe Johann
Matthdus Meyfart (1590-1642) in ihren Schriften nicht die Existenz von Hexen in
Frage stellten, sondern ausschlief3lich die unmenschliche Folterpraxis anpranger-
ten sowie die Wertlosigkeit gewaltsam erpresster Gestindnisse hervorhoben.>* Die

sische misogyne Vorstellungen durchaus in der Hexenverfolgung, wie im Folgenden zu zeigen
sein wird, besonders im beriihmt-beriichtigten Hexenhammer (1487). — Zur frithneuzeitlichen
Hexenverfolgung liegen zahlreiche regionale Einzelstudien vor. Siehe auch die renommierte
Reihe ,,Hexenforschung®, in der seit 1995 siebzehn Bénde erschienen sind. Fiir einen Uberblick
zu Hexenverfolgungen im europdischen Kontext siehe rezent den Sammelband Demonology
and Witch-Hunting in Early Modern Europe. Hg. von Julian Goodare, Rita Voltmer, Liv Helene
Willumsen. London, New York 2020 sowie The Oxford Handbook of Witchcraft in Early Modern
Europe and Colonial America. Hg. von Brian P. Levack. Oxford 2014. Zum deutschsprachigen
Gebiet siehe Walter Rummel, Rita Voltmer: Hexen und Hexenverfolgung in der Frithen Neuzeit.
Darmstadt 2012, Wolfgang Behringer: Hexen und Hexenprozesse in Deutschland. Miinchen 4.,
iiberarb. und aktual. Aufl. [1988] 2000, sowie synthetisch Lyndal Roper: Hexenwahn. Geschich-
te einer Verfolgung. Aus dem Englischen von Holger Fock, Sabine Miiller. Miinchen 2007. —
Geschlechtergeschichtliche Perspektiven bieten u.a. der Sammelband Geschlecht, Magie und
Hexenverfolgung. Hg. von Ingrid Ahrendt-Schulte u. a. Bielefeld 2002, Alison Rowlands: Witch-
craft and Gender in Early Modern Europe. In: The Oxford Handbook of Witchcraft in Early Mo-
dern Europe and Colonial America. Hg. von Brian P. Levack. Oxford 2014, S. 449-467, sowie
Opitz-Belakhal: Bose Weiber.

530 Siehe dazu Rummel, Voltmer: Hexen und Hexenverfolgung, S. 80-83, sowie Behringer:
Hexen und Hexenprozesse, S. 180-267, sowie S. 428-438, bes. S. 436-438, hier S. 438. — Zu einer
Hinrichtung kam es im Fall der Maria Anna Schwegelin trotz des Todesurteils jedoch nicht, sie
starb 1781 im Kemptener Gefdngnis eines natiirlichen Todes, vgl. dazu Wolfgang Petz: Die letzte
Hexe. Das Schicksal der Anna Maria Schwégelin. Frankfurt am Main, New York 2007.

531 Zu den ,Stationen der Hexenverfolgung® (,Verdacht, Verhor, Folter und Hinrichtung‘) siehe
Behringer: Hexen und Hexenprozesse, S. 268-313. — Eine Synopse der Struktur der Gegenschrif-
ten bietet Meid: Die deutsche Literatur im Zeitalter des Barock, S. 831-836. Die Forschung hat
die Nicht-Infragestellung des Hexereivorwurfs ,an sich‘ bisweilen als taktische Maf3inahme ge-
deutet, siehe dazu aus rechtswissenschaftlicher Sicht Eugenio Ratl Zaffaroni, Guido Leonardo
Croxatto: Friedrich Spee. Der erste kritische Kriminologe. In: Zeitschrift fiir die gesamte Straf-
rechtswissenschaft 131.4 (2019), S. 1228-1256, bes. S. 1239-1243, kritisch hingegen Stuart Clark:
Glaube und Skepsis in der deutschen Hexenliteratur von Johann Weyer bis Friedrich von Spee.
In: Vom Unfug des Hexen-Processes. Gegner der Hexenverfolgungen von Johann Weyer bis Fried-
rich Spee. Hg. von Hartmut Lehmann, Otto Ulbricht. Wiesbaden 1992, S. 15-33, bes. S. 22f. Auch
Wolfgang Schild: Hexereibegriff und Hexereiverbrechen bei Friedrich Spee. In: Spee-Jahrbuch
19/20 (2012-2013), S. 63106, votiert dafiir, dass ,,Spee von der Wirklichkeit von Menschen aus-



312 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Lehre von teuflischen Machenschaften, die ,Damonologie‘, traf, wie Stuart Clark
gezeigt hat, in der Frithen Neuzeit auf breite Zustimmung.>*> Wenngleich auch
Miénner zu Opfern des Hexenglaubens wurden,>*®* waren doch etwa 80 Prozent
der Beklagten weiblichen Geschlechts, worunter die meisten der Gruppe der ,alten
Frauen‘ angehorten.”* Der Vorwurf des sogenannten ,kumulativen Hexereidelikts®
umfasste ,,Teufelspakt, Teufelsbuhlschaft, Hexenflug, Teilnahme am Hexensabbat
[und] Schadenszauberei®.*® Wihrend sich nach ddmonologischer Vorstellung der
Teufel Frauen in Mdnnergestalt als incubus prasentierte, konnte er sich als suc-
cubus auch Ménnern in Frauengestalt offenbaren.>*® Die hohe Anzahl an Frauen
unter den Hexen ist indes kein Zufall. Als ,wichtigstes Traktat fiir die Fixierung
der Hexerei als spezifisch weibliches Delikt* gilt der spatmittelalterliche Malleus
Maleficarum bzw. der Hexenhammer (1487) des Dominikanerinquisitors Heinrich
Kramer (Institoris) (1430-1505).>% Institoris argumentiert darin mit der ,natiirli-
chen‘ weiblichen Inklination zum Teufel, ,,da sie schneller am Glauben zweifelt,
auch schneller den Glauben ableugnet*,**® und traf mit seiner These, wonach ,,die
Hexen die Schiden, die ihnen zur Last gelegt wurden, auch tatsachlich veriibten®,

ging, die ein innerliches Biindnis mit dem Teufel geschlossen hatten“ (ebd., S. 103). Zu Mey-
fart und dessen ,wortgewaltige[n] Buf3predigt(en]“ siche Hartmut Lehmann: Johann Matthius
Meyfart warnt hexenverfolgende Obrigkeiten vor dem Jiingsten Gericht. In: Vom Unfug des He-
xen-Processes. Gegner der Hexenverfolgungen von Johann Weyer bis Friedrich Spee. Hg. von
Hartmut Lehmann, Otto Ulbricht. Wiesbaden 1992, S. 223-229, hier S. 229. — Allerdings finden
sich auch frithe Zweifel am Hexenglauben, wie sie etwa der Kélner Ratsherr Hermann Weins-
berg (1518-1597) 1589 seinem Tagebuch anvertraute, dazu Matthew Lundin: Paper Memory. A
Sixteenth-Century Townsman Writes his World. Cambridge u. a. 2012, bes. S. 238f.

532 Siehe Stuart Clark: Thinking with demons. The Idea of Witchcraft in Early Modern Europe.
Oxford 1997, bes. S. 683-686, dazu auch tlw. relativierend Peter Elmer: Science and Witchcraft.
In: The Oxford Handbook of Witchcraft in Early Modern Europe and Colonial America. Hg. von
Brian P. Levack. Oxford 2014, S. 548-560.

533 Vgl. Rolf Schulte: Hexenmeister. Die Verfolgung von Mdnnern im Rahmen der Hexenverfol-
gung von 1530-1730 im Alten Reich. 2. Aufl. Frankfurt, Berlin 2001 sowie die Rezension von Rita
Voltmer: [Rez. zu] Rolf Schulte, Hexenmeister. In: Sehepunkte 1 (2001), <http://www.sehepunk-
te.de/2001/01/3536.html> [15.03.2022].

534 Siehe dazu Opitz-Belakhal: Bose Weiber, bes. S. 15, sowie Roper: Hexenwahn, bes. S. 220-243.
535 Rummel, Voltmer: Hexen und Hexenverfolgung, S. 5. Roper: Hexenwahn, S. 103-173,
nennt und bespricht drei zentrale Vorwiirfe, ndmlich Kannibalismus, Teufelsbuhlschaft und
Hexensabbat.

536 Vgl. Rummel, Voltmer: Hexen und Hexenverfolgung, S. 4f.

537 Dazusiehe Hans Peter Broedel: The Malleus Maleficarum and the construction of witchcraft.
Theology and popular belief. Manchester 2003 sowie Opitz-Belakhal: Bose Weiber, bes. S. 58-73,
hier S. 137.

538 Kramer (Institoris): Der Hexenhammer, S. 231.


http://www.sehepunkte.de/2001/01/3536.html
http://www.sehepunkte.de/2001/01/3536.html

4 Diabolische Affinitdten - Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* = 313

den ,Nerv* einer von Naturkatastrophen geprigten Zeit.** Trotz humanistischer
Kritik, etwa von Erasmus von Rotterdam oder Willibald Pirckheimer,>*° sollte die
»rhetorische Saat des Hexenhammers* vor allem nach der Reformation aufgehen.
Das biblische Fundament sahen die Hexenverfolger in Exodus 22,17, das durch
Luthers geschlechtlich markierte Version (,,Zeuberinnen®) im Gegensatz zu den
generischen ,,maleficos* der Vulgata im Sinne des sensus litteralis die Weiblichkeit
des Hexereidelikts zu verbiirgen schien.’** Rolf Schulte hat auf die konfessionellen
Aspekte des Hexendiskurses hingewiesen, denn obgleich der Hexenhammer aus
der Feder eines Dominikaners stammte, wurden die misogynen Thesen bei vielen
katholischen Ddmonologen kaum beachtet.**? Vielmehr sei, so Schulte, in katholi-
schen Territorien ein h6herer Anteil an Mannern unter den Verfolgungsopfern fest-
zustellen als in protestantischen Herrschaftsgebieten. Eine ,,Fixierung des Hexen-
stereotyps auf Frauen [sei] keine durchgingige Position katholischer, sondern eher
der protestantischen Autoren“.>** Jedoch bezifferte auch Jean Bodin (1529/1530-
1596), der iiberkonfessionell orientierte franzosische Staatstheoretiker des Absolu-
tismus, in seinem zeitgendssischen Standardwerk zu Hexenprozessen, De la Démo-
nomanie des sorciers (1580), das Verhaltnis von ménnlichen zu weiblichen Hexen
auf 1:50.>* So waren, wie Christina Larner formuliert hat, Hexenverfolgungen
zwar nicht ,geschlechtsspezifisch’, jedoch durchaus ,geschlechtsbezogen‘;**
nach Claudia Opitz-Belakhal war und blieb die ,,Verbindung von Weiblichkeit und
ddmonischer Verfiihrung [...] die stédrkste theologisch-kulturelle Begriindung von
Hexerei und Hexenverfolgung in der Friihen Neuzeit“**® und diente unter anderem

539 Vgl. Giinter Jerouschek, Wolfgang Behringer: ,,Das unheilvollste Buch der Weltliteratur“?
Zur Entstehungs- und Wirkungsgeschichte des Malleus Maleficarum und zu den Anfingen der
Hexenverfolgung. In: Heinrich Kramer (Institoris): Der Hexenhammer. Malleus Maleficarum.
Neu aus dem Lateinischen iibertragen von Wolfgang Behringer, Giinter Jerouschek, Werner
Tschacher. Hg. und eingeleitet von Giinter Jerouschek, Wolfgang Behringer. Miinchen 2000,
S. 9-98, bes. S. 18-20, hier S. 18.

540 Vgl. Opitz-Belakhal: Bése Weiber, S. 47, das folgende Zitat ebd., S. 72f.

541 Vgl. Rummel, Voltmer: Hexen und Hexenverfolgung, S. 71-73, sowie Schulte: Hexenmeister,
S. 170-174.

542 Vgl. Schulte: Hexenmeister, bes. S. 165-170.

543 Ebd., S. 166.

544 Vgl. Opitz-Belakhal: Bose Weiber, bes. S. 86, zu Bodins Démonomanie siehe zudem ebd.,
S. 89-104.

545 Christina Larner: Enemies of God. The Witch-hunt in Scotland. London 1981, S. 92-95 und
S. 197, hier S. 92: ,Witchcraft was not sex-specific but it was sex-related®. Siehe dazu auch Ingrid
Ahrendt-Schulte u. a.: Einleitung. In: Geschlecht, Magie und Hexenverfolgung. Hg. von Ingrid
Ahrendt-Schulte u. a. Bielefeld 2002, S. 7-11.

546 Opitz-Belakhal: Bose Weiber, S. 151.



314 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

auch der ,Herstellung der ,Ordnung der Geschlechter‘“.>*” Ohne den komplexen
geschichtlichen Vorgang monokausal erkldren zu wollen, ist der geschlechtliche
Aspekt ein mafgebliches Element des Hexereidelikts.>*®

Als Anklage in einem Hexenprozess geniigte bereits die Denunzierung eines
Menschen als Hexe oder Hexenmeister. Durch grausame Folter wurden die Ange-
klagten zu umfassenden Gestdndnissen genotigt, wie etwa im Fall der Ursula
GOtz, die im Jahr 1623 im Marchtal verbrannt wurde, nachdem sie gestanden
hatte, mit dem Teufel, der sich ihr in Gestalt eines Knechts gezeigt habe, sexuell
verkehrt und das Blut ihrer Grof3nichte zur Herstellung einer Teufelssalbe verwen-
det zu haben.>*® ,Vorsichtigen Schitzungen* zufolge kam es im Zuge der Hexen-
verbrennung europaweit zu 50-60 000 Hinrichtungen.>*° Eindeutiges ,,Kernland
der Hexenjagden“ war das Alte Reich.**! Das Thema zeitigte eine umfangreiche
,Hexenliteratur‘ — fiktionale und nicht fiktionale Schriften, die sich mit Hexen
befassten.**? Nicht nur die traktathaften Parteinahmen fiir oder wider die Hexen-
prozesse, sondern auch die topische Prdasenz des Motivs in der Literatur des
17. Jahrhunderts bezeugen die damalige Wirkmacht des Hexenglaubens.

4.1.1 Erzdhlende Literatur

Obwohl oder vielleicht gerade weil Hexen und die von ihnen angeblich ausge-
hende Macht in der kollektiven Vorstellung des 17. Jahrhunderts allgegenwartig
waren, wurde deren literarische Resonanz in der Frithen Neuzeit bislang als
gering eingestuft. So ist der ,Hexenwahn' in der deutschen Literatur des 17. Jahr-

547 Ebd., S.104.

548 Nicht umsonst betonen Rummel und Voltmer den Ursprung monokausaler Erklarmuster fiir
die Hexenverfolgung — so etwa, ,wenn die Ursachen allein auf religiosen Fanatismus und kleri-
kale Frauenfeindlichkeit oder auf Besitz- und Machtgier der Machtigen reduziert werden® — in
,WVorurteilen und mangelnder Sachkenntnis“ (Rummel, Voltmer: Hexen und Hexenverfolgung,
S. 3). Dazu siehe auch Clark: Thinking with demons, bes. S. 106-133.

549 Den Fall beschreibt Roper: Hexenwahn, S. 13-17.

550 Rummel, Voltmer: Hexen und Hexenverfolgung, S. 74. — Altere Schitzungen, nach denen
der Hexenwahn neun Millionen Menschenleben forderte, gelten inzwischen als iiberholt, ohne
das Phdnomen zu relativieren, dazu siehe Wolfgang Behringer: Neun Millionen Hexen. Entste-
hung, Tradition und Kritik eines populdren Mythos. In: Geschichte in Wissenschaft und Unter-
richt 49 (1998), S. 664—685.

551 Rummel, Voltmer: Hexen und Hexenverfolgung, S. 113, dazu siehe Thomas Robisheaux: The
German Witch Trials. In: The Oxford Handbook of Witchcraft in Early Modern Europe and Colo-
nial America. Hg. von Brian P. Levack. Oxford 2014, S. 179-198.

552 Den Sammelbegriff erértert Gerhild Scholz Williams: [Art.] Hexenliteratur. In: RL, S. 44-46,
dazu siehe auch Behringer: Hexen und Hexenprozesse, S. 408-420.



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* == 315

hunderts laut Italo Michele Battafarano ,tabuisiert[]* worden®>® bzw. ,kein
Thema der Dichtung®, so Volker Meid.*** Hexen als Protagonistinnen sind, wie
Gerhild Scholz Williams bemerkt hat, in der Friihen Neuzeit rar und avancierten
erst im Zuge der Romantik zum fiktionalen Marchenthema.**> Die weitgehende
Absenz fiktionaler Hexen-Heldinnen diirfte der grausamen historischen Faktuali-
tdt des Hexenglaubens und seinen Implikationen geschuldet sein. Anklange und
Bestadtigungen dieses Wahns fanden dennoch zumindest anekdotischen Eingang
in zeitgenossische Schriften.>**

Vor allem der ,,Ausfiihrliche[] Geographische[] Bericht“ des kaiserlich ge-
kronten Poeten Johann Praetorius (1630-1680),>*” der eigentlich Hans Schulze
hief3, ist als wirkméchtige Rezeptionsquelle in die deutsche Literaturgeschichte
eingegangen. So bediente sich etwa prominent Johann Wolfgang von Goethe der
Kompilation Blockes-Berges Verrichtung (1668) als Fundus fiir seine Darstellung
des Hexensabbats.”*® Praetorius ging es ,nicht [um eine] Auseinandersetzung

553 Italo Michele Battafarano: Hexenwahn und Teufelsglaube im Simplicissimus. In: Argenis 1
(1977), S. 301-372, hier S. 301.

554 Volker Meid: Der Dreifiigjahrige Krieg in der deutschen Barockliteratur. Stuttgart, Ditzingen
2017, S. 158.

555 Vgl. Gerhild Scholz Williams: Pursuing the Inside Other. Thinking the Witch in Early Mo-
dern Print Media (16" and 17" Centuries) (Leonhard Thurneysser, Dr. Faustus, Pierre de Lan-
cre, Theatrum Europaeum/Johannes Praetorius; Eberhard Werner Happel). In: The Threat and
Allure of the Magical. Selected Papers from the 17" Annual Interdisciplinary German Studies
Conference, University of California, Berkeley. Hg. von Ashwin Manthripragada, Emina Musa-
novi¢, Dagmar Theison. Newcastle upon Tyne 2013, S. 1-23, hier S. 2: ,,[O]ver the years, I have
been puzzled by one odd fact, namely that the early modern witch who disquieted and panicked
learned and lay folk alike never found any memorable literary expression, never became the
protagonist of a bestseller either on stage or in a book until many years after she disappeared as
a theological, legal, and social challenge and after she found refuge in the fantasy-scopes of the
fairytale“. — Zur ,Hexe‘ als Erzdhlmotiv siehe iiberblickshaft Hildegard Gerlach: [Art.] Hexe. In:
EM, Bd. 6, Sp. 960-992.

556 Einen Uberblick zur englischsprachigen Hexen- und Hexereidarstellung im friihneuzeitli-
chen Europa bietet Diane Purkiss: Witchcraft in Early Modern Literatur. In: The Oxford Hand-
book of Witchcraft in Early Modern Europe and Colonial America. Hg. von Brian P. Levack. Ox-
ford 2014, S. 122-140, die besonders auf Hexen in Dramen abhebt.

557 Johannes Praetorius: Blockes-Berges Verrichtung/ Oder Ausfiihrlicher Geographischer Be-
richt/ von den hohen trefflich alt- und beriihmten Blockes-Berge: ingleichen von der Hexenfahrt/
und Zauber-Sabbathe/ so auff solchen Berge die Unholden aus gantz Teutschland/ Jahrlich den
1. Maij in Sanct-Walpurgis Nachte anstellen sollen. Aus vielen Autoribus abgefasset/ und mit
schonen Raritdten angeschmiicket/ sampt zugehdrigen Figuren. Leipzig: bei Johann Scheibe,
Frankfurt am Main: bei Friedrich Arnst 1668.

558 Dazu siehe etwa Albrecht Schone: Gotterzeichen, Liebeszauber, Satanskult. Neue Einblicke
in Goethetexte. 3., erg. Aufl. Miinchen [1982] 1993, bes. S. 107-230.



316 —— Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

mit dem Hexenwahn und seinen unmenschlichen Folgen®,”*® sondern um unter-

haltsame Faszination, die sowohl philosophischen als auch magisch-ddmono-
logischen Anschauungen den Status einer ,Wissenschaft‘ zusprach.>*° Indem er
zeitgenossische Kenntnisse aus verschiedenen Bereichen aushreitete, populari-
sierte Praetorius das ,,angesammelte Wissen iiber die Frau als Verschworene des
Teufels“.>** Bereits der anonyme Titelholzschnitt, der auf einen Kupferstich Mat-
thaus Merians des Alteren zuriickgeht,’®? betont die geschlechtliche Dimension
des Hexentanzes: Deutlicher noch als seine Vorlage malt er die sexuelle Enthem-
mung aus, die zu einer sodomitischen Vermischung von Mensch und Tier fiihrt.
Auch die Darstellung des Teufels, dessen Hiande in Flammen stehen, ist im Ver-
gleich zu Merians Stich [Abb. 31] androgyn erweitert: Dargestellt ist wohl ,,die in
den einschldgigen Berichten hdufig erwdhnte Selbstverbrennung des Satans am
Ende des Hexensabbats, nach der die Asche des Verbrannten dann als Hexen-
pulver verteilt wird“;*® allerdings weist das Mischwesen im Holzschnitt zu Prae-
torius’ Schrift [Abb. 32] neben behaarten Bocksbeinen einen weiblichen Leib auf
und verdeutlicht so den feminin-sexuellen Charakter der Teufelsmacht.>®*

Die Weiblichkeit des Hexereidelikts wird auch in Grimmelshausens Satyri-
sche[m] Pilgram (1666/1667) betont, wenn das Hexenwesen aus der weiblichen
,Unkeuschheit“ erklart wird: ,,Auf3 diesem Ubel der Unkeuschheit folget ein
grossers/ nemblich die Zauberey/ welche sie ergreiffen und lernen/ wann sie sich

559 Meid: Der Dreif3igjdhrige Krieg in der deutschen Barockliteratur, S. 158.

560 Dazu siehe auch Gerhild Scholz Williams: Ways of Knowing in Early Modern Germany.
Johannes Praetorius as a Witness to his Time. Aldershot, Burlington 2006, bes. S. 67-110 und
S.219-222.

561 Italo Michele Battafarano: Barocke Typologie femininer Negativitat und ihre Kritik bei Spee,
Grimmelshausen und Harsdorffer. In: Literatur und Kultur im deutschen Siidwesten zwischen
Renaissance und Aufkldarung. Neue Studien, Walter E. Schifer zum 65. Geburtstag gewidmet. Hg.
von Wilhelm Kiihlmann. Amsterdam 1995, S. 245-266, hier S. 245.

562 Merians Stich wiederum beruht auf einer Zeichnung des Niirnbergers Michael Herr, dem
Verse Johann Klajs beigegeben waren, siehe dazu Hans Henning: Praetorius und sein Hexenbuch
von 1668. In: Johannes Praetorius: Blockes-Berges Verrichtung. Unver. Nachdruck der Ausgabe
Leipzig 1669. Hanau 1968, S. [-XXV, bes. S. XVI-XVII, sowie Schone: Gotterzeichen, S. 122-124.
563 Ebd., S. 125, Anm. 34, dazu vgl. Praetorius: Blockes-Berges Verrichtung, S. 283f. Auf den
geschlechtlichen Unterschied der beiden Darstellungen geht Schone allerdings nicht ein.

564 Die Darstellung des Teufels mit weiblichen Briisten ist kein Einzelfall, sondern findet sich in
der Friithen Neuzeit gelegentlich, vgl. Otto Bocher: [Art.] Teufel. VIIL. Ikonographisch. In: Theolo-
gische Realenzyklopédie, Bd. 33. Hg. von Gerhard Miiller u. a. Berlin, New York 2001, S. 141-147,
bes. S. 146.



4 Diabolische Affinitdten - Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* = 317

Abb. 31: ,Zauberey“: Brennender Teufel auf dem Blocks-Berg. Kupferstich [Ausschnitt] von
Matthdus Merian nach einer Zeichnung von Michael Herr (1626).

zuvor mit dem Teuffel vermischt haben/ dahero findet man vilmehr Unholden®®
und Hexen als Zauberer Mannlichen Geschlechts®.”®® Zeitgendssische Vorstel-
lungen des omindsen Hexensabbats nimmt Grimmelshausen in seinem Simpli-
cissimus (1669) auf, wie mehrere intertextuelle Analysen gezeigt haben.*®” Die
sequentielle Affektpoetik des pikarischen Romans will es, dass Simplicius auf
einem Bauernhof unfreiwilliger Zeuge magischer Vorkommnisse wird:

565 ,,Unholden” steht im frithneuzeitlichen Sprachgebrauch als Synonym zu ,Hexen’, vgl. DWB,
Bd. 24, Sp. 1069.

566 [Hans Jacob Christoph von Grimmelshausen:] Satyrischer Pilgram. Hg. von Wolfgang Ben-
der. Tiibingen 1970, S. 84.

567 Vgl. Battafarano: Hexenwahn und Teufelsglaube im Simplicissimus sowie ders.: Paolo Grillan-
do, Francois de Rosset, Martin Zeiller, Grimmelshausen. Die Literarisierung von Hexenprozef3ak-
ten in der frithen Neuzeit. In: Simpliciana 20 (1998), S. 13-24, sowie aus linguistischer Perspektive
Claudia Wich-Reif: Intertextualitdt. Hexenhammer — Hexenverhorprotokolle — Hexen im Simpli-
cissimus. In: Deutsch im 17. Jahrhundert. Studien zu Sprachkontakt, Sprachvariatio und Sprach-
wandel. Gedenkschrift fiir Jiirgen Macha. Hg. von Markus Denkler u. a. Heidelberg 2017, S. 161-188.



318 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Abb. 32: Brennender ,Frauenteufel* auf dem Blocks-Berg. Frontispiz [Ausschnitt] zu Johannes
Praetorius’ Blockes-Berges Verrichtung (1669).

Einsmals zu End def; May/ als ich abermal durch mein gew6hnlich/ ob zwar verbottenes
Mittel/ meine Nahrung holen wollte/ und zu dem Ende zu einem Baurn-Hof gestrichen
war/ kam ich in die Kiichen/ merckte aber bald/ daf} noch Leut auff waren [...]; blieb also
MaufBstill sitzen/ bif3 ich erwarten méchte/ dafi sich die Leut nidergelegt hitten: Unterdes-
sen nam ich eines Spalts gewahr/ den das Kiichenschilterlein hatte/ welches in die Stuben
gieng; ich schlich hinzu/ zu sehen/ ob die Leut nicht bald schlaffen gehen wollten? Aber
meine Hoffnung war nichts/ dann sie hatten sich erst angezogen/ und an statt def3 Liechts/
ein schweflichte blaue Flamm auff der Banck stehen/ bey welcher sie Stecken/ Besem [sic]/
Gablen/ Stiil und Binck schmierten/ und nacheinander damit zum Fenster hinauf} flogen.
Jch verwundert mich schrécklich/ und empfand ein grosses Grausen; weil ich aber grosse-
rer Erschrocklichkeiten gewohnt war/ zumal mein Lebtag von den Unholden weder gelesen
noch gehort hatte/ achtet ichs nicht sonderlich/ vornemlich weil alles so still hergieng/
sondern verfiigte mich/ nachdem alles darvon gefahren war/ auch in die Stub/ bedachte
was ich mit nemmen/ und wo ich solches suchen wollte/ und setzte mich in solchen Gedan-
cken auff einen Banck schrittlings nider[.]**®

568 [Hans Jacob Christoffel von Grimmelshausen:] Simplicissimus Teutsch. Hg. von Dieter Breu-
er. 4. Aufl. Frankfurt am Main 2015, Buch II, Kap. 17, S. 176f. Im Folgenden Buch, Kapitel- und
Seitenzahl direkt im Text.



4 Diabolische Affinititen - Von ,Plagteuffeln und ,Strahl-Hexen* =— 319

Mit dem charakteristischen Pikaro-Blick ,von unten‘ beschreibt Simplicius minu-
tiés das teuflische Vorgehen. Die Eindriicke des erlebenden Ichs werden vom
erzdhlenden Ich in ihrer Glaubwiirdigkeit noch insofern bestirkt, als der unbe-
lesene und unerfahrene (,weder gelesen noch gehort“) Simplicius in diesem
Moment scheinbar unvoreingenommen der Existenz der ,,Unholden®, einer alten
Bezeichnung fiir ,Hexen‘, gewahr wird. Die Bank, auf der sich Simplicius nieder-
lasst, bietet ihm allerdings nur wenig Riickzug, sondern beférdert ihn ebenfalls
zur Destination seiner ,Vorreiter‘, wo ihn ein monstros-teuflischer Reigen erwartet:

Jch war aber kaum auffgesessen/ da fuhr ich sampt der Banck gleichsam augenblicklich
zum Fenster hinaus [...]. Das Auffsitzen/ davon fahren und absteigen/ geschahe gleichsam
in einem Nu! dann ich kam/ wie mich bediinckte/ augenblicklich zu einer grossen Schaar
Volks/ es sey dann/ daf} ich auf3 Schrecken nicht geacht hab/ wie lang ich auff dieser
weiten Riis zugebracht/ diese tantzten einen wunderlichen Tantz/ dergleichen ich mein
Lebtag nie gesehen/ dann sie hatten sich bey den Hianden gefast/ und viel Ring ineinander
gemacht/ mit zusamm gekehrten Rucken/ wie man die drey Gratien abmahlet/ also daf3 sie
die Angesichter herauBwarts kehrten: der inner Ring bestund etwan in 7. oder 8. Personen/
der ander hatte wol noch so viel/ der dritte mehr als diese beyde/ und so fortan/ also daf}
sich in dem &dussern Ring iiber 200. Personen befanden; und weil ein Ring oder Crail umb
den andern lincks/ und die andere rechts herumb tantze/ konte ich nicht sehen/ wie viel
sie solcher Ring gemacht/ noch was sie in der Mitten/ darumb sie tantzten/ stehen hatten.
Es sahe eben greulich seltzam auf3/ weil die Kopff so possierlich durcheinander haspel-
ten. Und gleich wie der Tantz seltzam war/ also war auch ihre Music, auch sange/ wie ich
vermeynte/ ein jeder am Tantz selber drein/ welches ein wunderliche Harmoniam abgab/
meine Banck die mich hin trug/ lief} sich bey den Spielleuten nieder/ die ausserhalb der
Ringe umb den Tantz herum stunden/ deren etliche hatten an statt der Floten/ Zwerch-
pfeiffen und Schalmeyen/ nichts anders als Natern/ Vipern und Blindschleichen/ darauff
sie lustig daher pfiffen: Etliche hatten Katzen/ denen sie in Hindern bliesen/ und auff dem
Schwantz fingerten/ das lautet den Sack-pfeiffen gleich: Andere geigeten auff Ro3kopffen/
wie auff dem besten Discant, und aber andere schlugen die Harpffe auff einem Kiihgeribbe/
wie solche auff dem Wasen ligen/ so war auch einer vorhanden/ der hatte eine Hiindin
underm Arm/ deren leyert er am Schwantz/ und fingert ihr an den Dutten/ darunter trompe-
teten die Teuffel durch die Nase/ dafl es im gantzen Wald erschallete/ und wie dieser Tantz
bald auf$ war/ fieng die gantze hollische Gesellschafft an zu rasen/ zu ruffen/ zu rauschen/
zu brausen/ zu heulen/ zu wiiten und zu toben/ als ob sie alle toll und téricht gewest wiren.
Da kan jeder gedencken/ in was Schrecken und Furcht ich gesteckt. (1117, 1771.)

Simplicius’ traumerische Vision des Hexensabbats, aus der er sich nur durch ein
Gebet zu befreien weif3, beruht auf den ddmonologischen Schriften des Nicolaus
Remigius, Simon Majolus und Paolo Grillando sowie der Darstellung Tomaso
Garzonis.>®® Sie ist in mehrfacher Hinsicht aussagekriftig: Simplicius’ ,Hexen’

569 Zu den Quellen Grimmelshausens siehe Battafarano: Hexenwahn und Teufelsglaube im
Simplicissimus, der allerdings nicht konkret auf die Pratexte der Hexensabbat-Szene eingeht. —



320 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

sind erstens nicht ausschlief3lich weiblich markiert; so tritt plétzlich ,,ein Kerl*
(II 17, 178) aus der teuflischen Schar hervor, um den stillen Beobachter zum Mit-
machen zu dridngen. Zweitens verbiirgt die Schilderung insofern eine sexuell-so-
domitische Konnotation des Teuflischen, als zahlreiche Tiere brutal als hollische
Musikinstrumente missbraucht werden; so werden die ,Schwénze‘ von Katzen
und Hunden wie Fl6ten ,befingert‘, als Mundstiick fungiert der Anus, als Tasten
die Zitzen der Hiindin. Zudem wird drittens die grundsatzliche Faktualitdat von
Hexenfahrten betont, wenn Simplicius seine Reflexionen iiber das Hexenwesen
dahingehend rechtfertigt, ,,damit man eigentlich darvor halte/ dal die Zaube-
rinnen und Hexenmeister zu Zeiten leibhafftig auff ihre Versammlungen fahren*
(II 18, 181). Ob die betonte Veridikalitit auch fiir seine eigene Hexenfahrt gilt,
iiberldsst der pikarische Erzahler allerdings dem Lesepublikum:

dann es gilt mir gleich/ es mags einer glauben oder nicht/ und wers nicht glauben will/ der
mag einen andern Weg ersinnen/ auff welchem ich auf3 dem Stifft Hirschfeld oder Fulda
(dann ich weif selbst nicht/ wo ich in den Wildern herumb geschwaifft hatte) in so kurtzer
Zeit ins Ertz-Stifft Magdeburg marchirt seye. (1118, 181)

Der raffinierte metapoetische Exkurs entlarvt die Hexenfahrt mithin vor allem als
erzdhlkonomischen Trick.>”®

Auch im Bdyerische[n] Max (1692), der zu den periodischen Europaromanen
des lutherischen Universalgelehrten Eberhard Werner Happel (1647-1690) gez&hlt
wird,””* kommt das ,Hexen-Geschmeif3* zur Sprache, das eine ,harte Straffe*
verdiene.>”? So zumindest argumentiert der titelgebende Max im Gespréch iiber
gefdhrliche ,Liebes-Trancke[]“ (225-236). Als Exempel fiir die fatale Wirkung

Zum ,Hexensabbat‘ sieche Barbara Becker-Cantarino: Kulturelles Wissen zwischen Glaube und
Aberglaube. Zum ,,Hexensabbat“ bei Martin del Rio, Pierre de Lancre und Johannes Praetori-
us. In: Natur — Religion — Medien. Transformationen frithneuzeitlichen Wissens. Hg. von Thors-
ten Burkard u. a. Berlin 2013, S. 117-134.

570 Vgl. dazu Dieter Breuer: Kommentar. In: Grimmelshausen: Simplicissimus Teutsch, S. 701-
1082, hier S. 854. — Battafarano: Hexenwahn und Teufelsglaube im Simplicissimus, S. 343, sieht
Grimmelshausen folglich als Skeptiker des Hexenwahns.

571 Zu den Europaromanen Happels und deren Imitationspotenzial siehe Nicolas Detering:
Krise und Kontinent. Die Entstehung der deutschen Europa-Literatur in der Frithen Neuzeit.
Ko6ln, Weimar, Wien 2017, bes. S. 441-455. Die Verfasserfrage bleibt allerdings auch hier offen.
572 [E. G. H., d.i. Ps.-Eberhard Werner Happel:] Der Béyerische Max, Oder so genannter Eu-
ropaeischer Geschicht-ROMAN, Auf das 1691. Jahr; In welchem in einer Liebes- und Helden-Ge-
schichte die denckwiirdigste Wunder-Begebniisse/ Kriegs- und Politische Staats-Sachen/ [...]
ingleichem was sonsten in diesem Jahr in Europa Notabels sich zugetragen [...] nach Weise der
biflherigen Geschicht-Romanen/ beschrieben werden. 2. Theil. Ulm 1692, S. 233. Im Folgenden
Seitenzahlen direkt im Text.



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* = 321

magischer Sifte fiihrt Goribald, einer der Gesprachsteilnehmer, den Fall eines
deutschen Edelmanns in Neapel an, der nach einer kostspieligen Liaison mit einer
italienischen ,,Hof-Dame* (232) in seine Heimat zuriickkehren will. Weil er die von
»seiner Maistresse* (ebd.) zubereitete ,,Collation von allerhand Confect und Zucker-
werck“ (ebd.) als Proviant einpackt und unterwegs seinem erschopften Pferd
zur Starkung reicht, entfaltet sich die aphrodisierende Wirkung des ,,Liebes-Ku-
chen[s]“ (ebd.) in dem Tier, das sofort aufspringt und sich auf den Weg macht:

Der Edelmann folgete dem Pferd so viel moglich in hochster Eyl nach/ und fraget wo das
Pferd hingeloffen/ findet es auch vor seiner bifSherigen Liebsten Thiir/ gantz rasend und
an die Thiir schlagend/ daf3 es auch/ als die Dame herunter kommen/ und die Thiir geoff-
net/ mit Gewalt auf sie springen wollen. Worauf} der Teutsche leichtlich abgenommen/ daf}
es ihme vermeynt gewesen/ und wann er den Kuchen genossen/ er ihr hétte nachlauffen/
und seinen Verstand darbey auffsetzen miissen/ danckte deflwegen GOtt/ daf3 es wider sein
Verdienen noch so wol mit ihme abgeloffen. Hat man demnach wol Achtung auf sich selbs-
ten zu haben/ und sich vor aller boser Gesellschafft/ insonderheit aber vor leichtfertigen
Metzen und gailen Weibs-Bilder zu hiiten. (232f)

Die novellistische Einlage nimmt im Gesprdch auf diegetischer Ebene keine
digressive, sondern eine argumentative Position ein, indem das Vorgehen der
,Maitresse‘ vom Gesprachsteilnehmer Firant umgehend inkriminiert wird: ,,Der-
gleichen Leute die mit solchen Liebes-Gifft-Bereitungen umgehen/ [...] sollten
nicht geduldet/ sondern auf das Schérffeste andern zur Warnung abgestrafft
werden® (233). In diese Forderung stimmt auch der ,bayerische Max‘ ein, der
zudem darauf hinweist, ,dafy durch solche Zauber-Handel/ viel und allerley
Ubel und Ungliick verursacht wird“ (ebd.). Die Passage zeigt nicht nur erneut
die perzipierte Faktualitdt, die dem Hexenwesen noch Ende des 17. Jahrhunderts
eignete. Indem das Gesprach von den magisch-amourdsen ,Liebes-Tranken’
scheinbar miihelos zu physikalischen Neuigkeiten iibergeht, ndmlich ,,daf} im
Junio zu London der Ritter Haley eine Machine in Gestalt einer Glocken erfun-
den habe/ deren man sich unter dem wasser bedienen/ darunter arbeiten/ und
Lufft schopffen konne* (236),>” und die Hexenerzihlung folglich zwischen wis-
senschaftlichen Erzdhlungen rangiert,”* birgt die Dialogpassage eine doppelte

573 Die Meldung bezieht sich auf die 1691 vorgestellte Erfindung der Taucherglocke mit Luftver-
sorgung durch den englischen Astronomen Edmund Halley (1656-1742), nach welchem auch der
,Halleysche Komet* benannt ist.

574 Vgl. dazu Scholz Williams: Pursuing the Inside Other, bes. S. 1 sowie S. 19-21. Die Stelle bei
Happel ist allerdings falsch als sich im ersten Band befindlich angegeben. Tatsachlich handelt
es um eine Passage aus dem zweiten Band.



322 — |Ill Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Implikation: Als Gesprdachsanlass wohnt dem Magischen das Sensationelle inne,
gleichzeitig birgt es einen ungebrochenen Wahrheitsanspruch, der den ,Wissen-
schaften‘ keineswegs nachsteht.

4.1.2 Lyrik

Bereits im deutschen Humanismus figurieren ,teuflische Praktiken nicht nur als
antikes Rezeptionsphdnomen, sondern vor allem als Auseinandersetzung mit
dem zeitgendssischen Hexendiskurs. So besingt schon der erste deutsche poeta
laureatus Konrad Celtis (1459-1508) magische Praktiken, etwa in der 14. Elegie
des ersten Buches seiner Amores.””® Trotz der starken Anlehnung an Horaz’
Canidia-Satire 1,8, die ,eindeutig gegen die Hexen gerichtet ist*,*’® inszeniert
sich Celtis als Magier, der ,,fraglos vom Erfolg der magischen Praktik ausgeht®.
Der spathumanistische Dichter Paul Schede Melissus (1539-1602) erhob seine
»private Hexenangst zur Dignitat eines poetischen Sujets”, das er in klassizisti-
schen Oden besang.”” Statt den Vorwurf des ,Teufelspaktes® kritisch zu hinter-
fragen, verdeutlichen die neulateinischen Verse, inwiefern Hexerei als real bzw.
existenzielle Bedrohung wahrgenommen wurde.

Dass den zeitgendssischen literarischen Beobachtern die iiberproportionale
Anzahl an Frauen unter den Verurteilten auffiel, bezeugt Friedrich Logau, der
dem Sujet des ,Hexenwahns‘ zumindest ein Epigramm mit dem Titel ,,Zauberin
widmete:

575 Konrad Celtis: De exclvsione necromanticas et magicas artes conmemorat (Am. 1,14). In: Hu-
manistische Lyrik des 16. Jahrhunderts. Lateinisch und deutsch. Ausg., iibers., erl. und hg. von
Wilhelm Kiihlmann, Robert Seidel, Hermann Wiegand. Frankfurt am Main 1997, S. 86-97. — Zum
ersten deutschen poeta laureatus siehe Jorg Robert: [Art.] Celtis, Konrad. In: VL DH, Bd. 1, Sp. 375—
427. — Den ,verschiedenen Spielarten der Magie“ widmet sich Celtis auf3erdem im carmen 3,19 sei-
ner Odensammlung, dazu siehe Hermann Wiegand: Konrad Celtis, die Magie und Horaz. Zu Elegie
1,14 der Amores, ihren Traditionslinien und ihrer Zeitgenossenschaft. In: Horaz und Celtis. Hg. von
Ulrike Auhagen, Eckard Lefévre, Eckart Schéfer. Tiibingen 2000, S. 307-319, hier S. 313.

576 Anlehnung wie Abweichungen beschreibt Wiegand: ebd., hier S. 315; das folgende Zitat
ebd., S. 316.

577 Dazu siehe Wilhelm Kiihlmann: Poetische Hexenangst. Zu zwei Gedichten des pfalzischen
Humanisten Paul Schede Melissus (1539-1602) und ihrem literarischen Kontext. In: ders.: Vom
Humanismus zur Spataufklirung. Asthetische und kulturgeschichtliche Dimensionen der friih-
neuzeitlichen Lyrik und Verspublizistik in Deutschland. Hg. von Joachim Telle, Friedrich Voll-
hardt, Hermann Wiegand. Tiibingen 2006, S. 323-341, hier S. 330. Auch Kiihlmann verweist auf
die zeitgenossische Brisanz des Themas, das nicht allein im Sinne der imitatio veterum verstan-
den werden kann: ,,Nichts ist in diesen Gedichten auch zu verspiiren von jener Ironie, jenem Be-
wufBtsein einer nur literarischen Inszenierung, mit der einst Horaz in seinen Epoden und Satiren
das Treiben der Hexe Canidia aufs Korn nahm* (ebd., S. 333).



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln und ,Strahl-Hexen‘ = 323

Man brennt jetzund viel Hexen/ der Teuffel ist geschifftig/
Vor waren sie in Mdnnern/ sind jetzt in Weibern hefftig/
Es tobten sich im Kriege die Mdnner vormals miide/

Drum halten nun die Teuffel der Ménner Stell im Friede.””®

Die ,traurig-affirmative Pointe (im Sinne einer ,teuflischen‘ ,gender‘-Gerechtig-
keit)“, die Hans-Georg Kemper den paargereimten Alexandrinern attestiert,””®
verdeutlicht, dass grundsétzlich auch Manner vom ,,Teuffel“ in Besitz genommen
werden kénnen. Doch die Verse bieten dariiber hinaus eine geschlechterspezi-
fische Aitiologie des Hexenwahns, indem die durch deiktische Zeitadverbien
»jetzund®, ,jetzt“ sowie ,nun“ markierten Verse die ,vormals“ herrschenden
Zustdnde rahmend erkldren. Weil sich die vom Teufel angestachelten Manner
bereits im Dreifligjdhrigen Krieg ,miide tobten‘ und folglich an Potenz einbiif3-
ten, so die paralogische Argumentation, hatten sich die sexuell vernachlassig-
ten Frauen den ,Teuffel[n]* als Beischldferinnen verschrieben, welche ,,nun‘
der ,Manner Stell“ eingenommen hétten. Die argut-antithetische Wendung des
Epigramms liegt in der sexualisierten (Um-)Deutung des Hexenwahns als Aus-
druck weiblicher Wollust und Inklination zum B6sen. So gereicht die Verbindung
mit dem Teufel den ,,Weibern“ zum Befriedigungsersatz.

Hexerei gilt als sozialgeschichtlich-wahrhaftige Angelegenheit, die grau-
samen Hinrichtungen werden depersonalisiert (,,Man brennt*), misogyn sexu-
alisiert, zum zynischen Lachanlass stilisiert und mithin beglaubigt. Logaus
Vierzeiler iiber die Hexen verdichtet eine Zeitkritik, welche nicht etwa auf eine
kritische Haltung angesichts grausamer Hinrichtungen, sondern moralsatirisch
auf das ,teuflische‘ Verhalten der Frauen abzielt, die hier wahrhaftig als ,,Hexen*
erscheinen.

Eine Infragestellung des Hexenglaubens fehlt auch in der neulateinischen
Elegie Pistor in Farina des Jesuiten Johannes Bisselius,*®° die in dessen Deliciae
Veris (1638) erschien. Als der junge famulus Panobibactus, Gehilfe der Bickers-
witwe Pulta, eines Abends nach reichhaltigem Alkoholgenuss ,,[e]brius“ nach
Hause zuriickkehrt,*® wird er Zeuge ddmonischer Machenschaften seiner Herrin:

578 [Logau:] Sinn-Getichte, Drittes Tausend Zehendes Hundert, S. 175, Nr. 9.

579 Hans-Georg Kemper: Deutsche Lyrik der frithen Neuzeit. Bd. 4.1: Barock-Humanismus: Kri-
sen-Dichtung. Tiibingen 2006, zur ,,Zeitkritik in Spriichen Salomons (Logau)“ siehe S. 185-201,
hier S. 194.

580 Zu Bisselius siehe Wilhelm Kiihlmann: [Art.] Bisselius, Johannes. In: VL 17, Bd. 1, Sp. 672-683.
581 Johannes Bisselius: Elegia X. Historica. Pistor in Farina. In: ders.: Deliciae Veris — Friihlings-
freuden. Lateinischer Text, Ubersetzung, Einfiihrungen und Kommentar. Hg. von Lutz Claren,
Jost Eickmeyer, Wilhelm Kiihlmann, Hermann Wiegand. Berlin, Boston 2013, S. 294-301, hier
S. 296, V. 8.



324 — |Ill Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Nunc haec, nunc isthaec unguine membra linit.
Oblita, carminibus lenit: furcaque prehensa;

Furca, per has, per eas, (inquit) abito vias !
Ecce tibi! erupit; celerique volumine vecta,

Iam non visa fuit, quae modo visa fuit.*®

In seiner jugendlichen Neugier und wohl auch aufgrund seiner Konstitution ent-
schliefdt er sich, der Backerswitwe auf ihre Hexenfahrt zu folgen — ein Unterneh-
men, dass letztlich nur durch die Anrufung Christi vereitelt werden kann, worauf-
hin der Béckerlehrling, von Teufelssalbe und Mehl vollig bedeckt, in eine Grube
fallt. Auf seine Anzeige hin nennt Pulta ihre teuflischen Verbiindeten und muss,
wenngleich ohne finales Gestdndnis, den Feuertod auf sich nehmen. Schon in
der die Verse vorangehenden Prosa-Zusammenfassung ist Pulta metonymisch als
»Canidia“ — als Hexe — bezeichnet. Funktion der ,,Elegia Historica“ ist weder die
Ausgestaltung des Hexenritts noch eine kritische Reflexion des Hexenglaubens,
sondern vielmehr die Warnung vor der vermeintlich gefihrlichen curiositas.”®

4.1.3 Flugpublizistik

Dass zahlreiche frithneuzeitliche Flugbladtter und -schriften sich der Hexenthe-
matik angenommen haben, ist in der Forschung zwar erkannt, allerdings kaum
genauer erdrtert worden.”®* Dennoch trifft Schillings tentative Einschitzung,

582 Ebd., S. 296f., V. 18-22 [,Bald diese, bald jene Glieder beschmiert sie mit Salbe. Die Glieder,
die beschmiert werden, lullt sie mit Gesédngen ein und ergreift die Gabel ,,Gabel“ (sprach sie),
»trag mich dahin auf diesen, auf jenen Wegen!“ Sieh nur, sie steigt auf, und, im schnellen Bogen
empor getragen, ward sie, die eben noch sichtbar war, schon nicht mehr gesehen‘].

583 Vgl. dazu auch den ausfiihrlichen Kommentar von Wilhelm Kiihimann: Zu Elegie III,10.
In: Johannes Bisselius: Deliciae Veris — Friihlingsfreuden. Lateinischer Text, Ubersetzung, Ein-
fiihrungen und Kommentar. Hg. von Lutz Claren, Jost Eickmeyer, Wilhelm Kithlmann, Hermann
Wiegand. Berlin, Boston 2013, S. 648-653, bes. S. 648f.

584 Eine griindliche literaturwissenschaftliche Untersuchung der Hexenthematik in Flugblat-
tern und -schriften steht bislang wohl aus. Jiingst zeigte sich Hans-Joachim Jakob ,,[a]ngesichts
der prosperierenden Flugblattforschung [...] verwundert [iiber] die stiefmiitterliche Behandlung
des Flugblatts mit Hexenthematik® (Hans-Joachim Jakob: Michael Herr, Matthdus Merian der
Altere und Johann Klaj. Bild und Text im Flugblatt Eigentlicher Entwurf und Abbildung def8 Gott-
losen und verfluchten Zauber Festes. In: Johann Klaj [um 1616-1656]. Akteur — Werk — Umfeld.
Hg. von Dirk Niefanger, Werner Wilhelm Schnabel. Berlin, Boston 2020, S. 625-644, hier S. 627,
dort siehe auch eine Auflistung neuerer Einzelstudien). — Eine friihe Fallstudie vorgelegt hat
bereits Wolfgang Behringer: Hexenverfolgungen im Spiegel zeitgendssischer Publizistik. Die ,,Er-
weytterte Unholden Zeyttung“ von 1590. In: Oberbayerisches Archiv 109.2 (1984), S. 339-360, der
die ,,diimmlich-unkritische Berichterstattung von sensationellen Verbrechen und ihrer ,gerech-
ten‘ Strafe“ moniert, gleichzeitig aber deren ,,generell herrschaftsstabilisierend[e] und system-
konservierend[e]“ Funktion benennt (ebd., S. 345).



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen == 325

»,dafd auf ihnen die moralische Entriistung und Befiirwortung eines gewaltsamen
Einschreitens einhergeht mit sexuell gefdrbter Faszination am Schrecklichen®,
wohl zu.’®* Hexenprozesse wurden in der Flugpublizistik in affirmierender
Manier als Exempel funktionalisiert, um die Rezipientinnen und Rezipienten zu
einem tugendhaften Leben hin zu dirigieren, wie etwa der Quartodruck Warhaff-
ter Summarisch-ausfiihrlicher Bericht vnd Erzdhlung (1654) zeigt, der anfiihrt:

Was die in def3 Heyligen Rom: ReichsStatt Augspurg etlich Wochen lang in verhafft gelegne
zwo Hexen/ benandtlich Barbara Frélin von Rieden/ vinnd Anna Schéflerin von Erringen/
wegen ihrer Hexereyen giit: vnd peinlich bekent/ auch was gestalt die alte Anna Schifle-
rin/ im Lobl. Reichs Closter vnd Gotteshauf3 S. Vlrich vnd S. Afra daselbst/ die von einem
stummen Teuffel besessen geweste Mariam Pihlerin von Hauf3stetten/ aufl def laidigen
Teuffels starcken Antrib vorhero/ ehe diser stumme Teuffel durch Priesterlichen Gewalt
von jhr hitt auf3fahren sollen/ durch einn6th: vnd beybringung gifftiger Teuffels Sachen/
gewaltthidtig ermordt hat/ vnd wie endtlich diese beede Vnholden jhrem Verdienst nach/
auff Sambstag den 18. Aprill di3 1654. Jahrs hingericht worden.*®¢

Der folgende Bericht exponiert detailliert die Untaten der Verurteilten. So wird
etwa iiber die siebzehnjdhrige, als Hexe inkriminierte Barbara Fr6lin berichtet,
dass sie

alsbalden von dem laidigen Sathan beschlaffen/ vnd jhr das teuflische Vnholden Zaichen
an heimlichen Orthen eingedruckt worden/ dern Buelteuffel/ ihrer bekandtnify nach/
Sawrieffel gehaissen/ mit deme sie hernach noch zewymal Unzucht getriben/ vnd die
abschewliche Sodomiam begangen/ auch etlichmal mit demselben vnd ihren Mitgespanen
auf3gefahren/ vnd das Hexenwerck in einem vnd anderm recht zulehrnen vnd zutreiben
angefangen habe. (A2v)

Dass sowohl Barbara Frolin als auch Anna Schiflerin letztlich fiir ihr teuflisches
Vergehen ,mit dem Schwerdt vnd blutiger Hand“ (A2v und B2r) hingerichtet
werden, soll nicht nur die Neugier der Leserschaft befriedigen, sondern eine
einprdagsame Lektion lehren: So endet jede der beiden Ausfiihrungen mit dem
Hinweis ,,Darvor wisse sich jedermenniglich zuhiiten“ (A2v).>®” Berichterstattung
und Didaxe gehen Hand in Hand.

Indem die Flugschriften weibliches Fehlverhalten exponieren, die Todes-
strafe bezeichnen und den Rezipientenkreis appellativ zu einem normkonformen

585 Schilling: Bildpublizistik, S. 243; dies ,wdre unschwer nachzuweisen®. Weiter geht Schilling
auf die Thematik allerdings nicht ein.

586 [Anon.:] Warhaffter Summarisch-ausfiihrlicher Bericht vnd Erzihlung [...]. Augsburg: bei
Andreas Aperger 1654, Titelblatt. Im Folgenden Folioangaben direkt im Text.

587 Die leicht variierte Wiederholung findet sich ebd., Fol. B2r: ,,Davor wisse sich Maniglich
zuhiiten“.



326 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Leben aufrufen, riicken sie gattungstypologisch bereits in die Nahe der frithneu-
zeitlichen Satire, wenngleich der ludisch-hyperbolische Aspekt vollig fehlt. Da
der Beischlaf mit dem Teufel als Initiationsritual ins Zentrum des Schuldbekennt-
nisses geriickt wird, ist auch hier das Teuflische mit dem Sexuellen als ,dunklem
Trieb‘ eng verkniipft. Das Ddmonische steht fiir das Ziigellos-Korperliche, fiir die
Libido vor der Ratio, fiir eine Entgrenzung, die sich bildlich in der sodomitischen
Vereinigung von Mensch und Tier manifestiert.

4.2 Diabolische Allianzen: Hexenallusionen in Frauensatiren

Wenn frithneuzeitliche Frauensatiren weibliches ,Unwesen‘ anprangern, um zu-
mindest vordergriindig an die Rezipientinnen und Rezipienten zu appellieren,
sich vor dem Schreckensbild in der aufiertextlichen Welt in Acht zu nehmen,
stellt die weibliche Verbindung zu ddmonischen Kréften insofern ein gefdhrli-
ches Sujet dar, als sich die Macht des Teufels fiir friihneuzeitliche Autorinnen
und Autoren zumeist als real vorstellte. Zwar gilt allgemein, dass friihneuzeitli-
che Frauensatiren immer auch einen Bezug zur auflertextlichen Welt aufweisen.
Fiir die Hexenliteratur ist der ,Sitz im Leben‘ jedoch angesichts der terminalen
Bosartigkeit des Delikts gesteigert: Der Realitdtsbezug der Frauensatiren gerat
in teuflischen Angelegenheiten an seine Grenzen, weil die gattungskonstitutive
Moglichkeit zur Umkehr den Hexen sozialhistorisch nicht mehr gegeben ist.

Gleichzeitig ist die Verbindung der ,b6sen Frau‘ mit dem Teufel das nahezu
topische Gegenbild zur himmlisch-idealen Frau der neoplatonisch inspirierten
Literatur, wie Logaus Dreizeiler mit dem generischen Titel Weiber ironisch versi-
fiziert:

Schone Weiber/ sind der Himmel/ Greuliche/ die sind die Holle;
Dort/ fiir Augen; hier fiir Sinnen. Wie man sich gleich nun geselle/
Halten beyde fiir den Beutel/ dennoch Fegefeuers stelle.”®®

Die argute Pointe des Dreireims, wonach Frauen, unabhingig davon, ob sie
,schon‘ oder ,,[g]reulich[]“ seien, fiir den Mann in finanzieller Hinsicht grund-
sdtzlich ein irdisches Purgatorium, also den zwar schmerzbringenden, aber hoff-
nungsvollen Zwischenraum zwischen Himmel und Hoélle, darstellten, iibertrifft
noch die topische Gleichsetzung der bosen Frau mit einem ,héllischen‘ Leben, wie

588 [Logau:] Sinn-Getichte, Drittes Tausend Anderes Hundert, S. 24, Nr. 1.



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln und ,Strahl-Hexen‘ = 327

sie schon Sebastian Brant in seinem Narrenschiff (1494) vorgenommen hatte.>®

Die Ausweitung auf alle Frauen iibernimmt auch Georg Philipp Harsdérffer in
seinem grosse[n] Schauplatz Lust- und Lehrreicher Geschichte (1664), worin er
Logaus Verse an ein italienisches Sprichwort riickbindet:

Die Italianer pflegen in dem Sprichwort zu sagen/ daf3 die frommen und schonen Weiber
der Augen Paradeif3/ die B6sen und Ungestalten ein Holle defl Gemiits/ beederley aber ein
Fegfeuer de3 Beutels zu seyn pflegen.**°

Wahrend die Fegefeuer-Metaphorik etwa in Johann Sommers Malus Mulier-Tex-
ten als Volte gegen den Katholizismus instrumentalisiert wird, bleibt sie hier,
sowie auch in der anonym verfassten Satire Die bése Frau (1683),%°! iiberkonfes-
sionell.>*?

Die ddmonische Konnotation ,der Frau wird auch in satirischen Texten mit
weiblicher Sexualitdt und angeblicher geschlechtstypischer Untreue verkniipft,
wie explizit das Kapitel ,,Von Weiberen“ verbiirgt, dessen Titel auf Grimmelshau-
sen und Beer anspielt: Satyrischer Welt-Gucker/ Das ist: Lob und Schande/ iiber
Gutes und Bdéses/ Tugend und Laster/ auch Nutz und Schaden (1692). So seien
Frauen fiir eine Einlassung mit dem Teufel ontologisch pradestiniert:

Aus diesem Ubel der Unkeuschheit folget ein grossers/ nehmlich/ die Zauberey/ welche
sie ergreiffen/ und lernen/ wann sie sich zuvor mit dem Teuffel vermischt haben/ dahero
findet man vielmehr Unholden und Hexen/ als Zauberer mannlichen Geschlechts; Uber
das konnen sie dieselbe verfluchte Kunst viel fertiger/ und {iben sie auch schadlicher als

589 Vgl. die Zeilen aus dem Kapitel ,,Von Bésen Weibern“ (Sebastian Brant: Das Narrenschiff.
Studienausgabe. Mit allen 114 Holzschnitten des Drucks Basel 1494. Hg. von Joachim Knape.
Stuttgart 2005, Nr. 64, S. 317-321, hier S. 320, V. 79-82):

Eym rynnend tach z wynters fryst

Jst glich eyn frow die zénckisch ist/

Hell/ vnd végtiifel hat gentig

Wer mit eynr solchen ziiht jm pflag|.]
590 Georg Philipp Harsdorffer: Das Eheliche Fegfeuer. In: ders.: Der Grosse Schauplatz Lust-
und Lehrreicher Geschichte. 2 Bde. Nachdruck der Ausgaben Frankfurt, Hamburg 1664. Hildes-
heim, New York 1978, Kap. 23, S. 90-93, hier S. 93. — Harsdorffers Ausfiihrungen zielen hierbei
freilich auch auf die Abwertung der katholischen Vorstellung eines ,Fegefeuers* ab, so 1dse man
,»la]n keinem Ort der gantzen H. Schrifft“ (ebd.) davon.
591 Vgl. [Anon., Ps. Pheroponandro:] Die Bose Frau/ Das ist: Artige Beschreibung Der heut zu
Tage in der Welt lebenden Bosen Weiber/ Wie nehmlich dieselben auff so unterschiedene Art
und Weise/ nicht so wohl gegen ihre Madnner/ als auch unter sich selbst/ und gegen manniglich/
ihre Bof3heit auBzuiiben wissen/ In allerhand lustigen Begebenheiten lebendig vorgestellet.
[S.1.] 1683, S. 114f.
592 Siehe dazu Rof3bach: Der bose Frau, S. 126.



328 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

die Mannsbilder; davon gleichfalls gemelter Garzonius zu lesen: Merckwiirdig ists/ dafd nie
kein guter Geist in Weibsgestalt: vielmahl aber die bésen darinnen erscheinen; ich will aber
auffhéren und schonen.*?

Um den misogynen Anschuldigungen (pseudo-)wissenschaftliches Gewicht zu
verleihen, wird auf den italienischen Polyhistor Tomaso Garzoni verwiesen. Zwar
hatte dieser in seiner Piazza Universale (ED Venedig 1585) einen ,Discurs‘ iiber
die ,,Zauberer[]/ Beschwerer[]/ Hexenmeister[] vd Hexen* vorgelegt,** dort aber
keineswegs die gefahrlichere Wirkmacht der Hexen propagiert. Der Verweis spielt
wohl auf den Diskurs iiber die ,,Huren/ vnd denen/ so jnen anhangen“ an, in
welchem die deutsche Ubersetzung ,b6se Eigenschaften‘ der ,,Weiber[]“ generisch
schilt: ,,Vnnd was sollte auch gutes von jnen herkommen kénnen/ da sie vor sich
selbst voller BoBheit/ List/ Betrug vnd Falschheit stecken®.>*® Dass die Passage
im italienischen Ausgangstext dezidiert auf die ,,meretrici®, die ,Huren‘, bezogen
ist,”%¢ bezeugt nicht nur die misogyne Tendenz der Verdeutschung Garzonis,>”’
sondern entlarvt auch den pseudo-wissenschaftlichen Stil misogyner Argu-
mentationen, die frauenfeindliche Aussagen bekannter Autoritdten kontextlos
verbinden.

Besonders in deutschsprachigen Texten der Frithen Neuzeit ist die Vorstel-
lung der ,b6sen Frau‘ eng mit dem Damonischen verbunden. So manifestiert sich,
wie im Folgenden zu zeigen ist, die Allianz von (bdsen) Frauen und dem Teufel
in Frauensatiren durch (1.) sprachliche Markierung, (2.) figural-diegetische Ver-
kniipfung sowie (3.) durch die literarische wie bildkiinstlerische Darstellung.

4.2.1 Teuflische Referenz: Sprachliche Markierung

Die wichtigste Methode, Frauen in satirischen Texten mit diabolischen Médchten
zu Korrelieren und sie damit zu inkriminieren, ist neben der mittelbaren Referenz
zum ,Teufel‘ die direkte Brandmarkung als ,Hexe".

593 [Anon.:] Satyrischer Welt-Gucker, S. 18f.

594 Vgl. Garzoni, anon.: Piazza Vniversale, das ist: Allgemeiner Schauwplatz, 41. Discurs,
S. 328-338.

595 Ebd., 73. Discurs, S. 456—464, hier S. 460.

596 Vgl. Garzoni: La Piazza Vniversale, S. 602-612 (,,Delle meretici, et de’ loro seguaci in parte®),
hier S. 607f.: ,E in somma tutti i mali grandi sono venuti per cagione delle meretrici. E che cosa
di bene puo succedere da loro, essendo piene di tutte le malitie, di tutti gli inganni, di tutti i vitij
che imaginar si possono®.

597 Zu den misogynen Tendenzen der deutschen Ubersetzung der Piazza Universale vgl.
Kap. IIL.2.



4 Diabolische Affinititen — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* =—— 329

Als Komplizin des ,Teufels‘ firmiert die gescholtene Frau etwa mehrmals in
Boccaccios Alterswerk, dem Irr-Garten der Liebe (dt. ED 1660): So verwendet der
verstorbene Ehemann als intradiegetischer Erzdhler einer Traumsequenz den
Begriff sowohl generisch fiir die Frauen (,Warum suchestu dann [...] ein Weib/
ja einen Teuffel/ da du gar leichtlich weif} nicht was finden méchtest?“*%) sowie
spezifisch fiir seine ehemals Angetraute (,,Und war mein/ ja dein/ ja des Teufels
liebes Weib“). Das teuflische Wesen der Witwe wird in ,diabolischen‘ Vergleichen
(,wie der Teufel“)**® zum Ausdruck gebracht und kulminiert im metapoetisch an

das ,,Biichlein® gerichteten Congedo:°°°

Fiir allen dingen aber schaue wohl zu/ dafl du nicht in die Hinde der bésen Weiber gerah-

test/ besonders derjenigen/ die alle Teuffel mit jhrer Boheit iibertrifft/ und eine Ursache
deiner gegenwertigen Miihe ist dan du wiirdest versichert gar {ibel bewillkommt seyn.

Indem die ,,Bof3heit“ der gescholtenen Frau, welche die Todsiinden Hochmut,
Geiz, Wollust, Zorn, Vollerei, Neid und Faulheit in sich vereint, ,,alle Teuffel [...]
ubertrifft“, wird die maximale Distanz der Witwe zu einer ,idealen’, ,christlichen’
Ehefrau markiert. Solche teuflischen Deklarationen begegnen haufig in Satiren
des 17. Jahrhunderts, etwa wenn die eigene Ehefrau im Weiber-Mef3-Krahm (1670)
vom Gesprdchspartner Andreas als ,,Runtzelfahlicher Plag-Teuffel“ apostrophiert
wird.®

Eine dramatisch-spielerische Reflexion der ,Teufelsbeschuldigung‘ bietet
das Bibeldrama und Mischspiel Comoedia. Von der Konigin Esther und hoffrti-
gen Haman. Der den alttestamentlichen Stoff in ungebundener Form verarbei-
tende Vierakter war ein grofler Erfolg englischer Wanderspielgruppen, der am
3. Juli 1626 in Dresden aufgefiihrt wurde.®°? Die dramatische Verschrinkung der

598 Boccaccio, Makle: Irr-Garten der Liebe, S. 55, das folgende Zitat ebd., S. 60.

599 Vgl. ebd., S. 57: ,,Mit diesen nichtigen Sachen prangen und bralen diejenigen/ so sich heu-
tiges Tages Cévaliers zunennen pflegen/ und mit keinen dapffern Thaten/ denen sie so feind
sind wie der Teufel dem Creutz/ und also fern/ fern von dem rechten Ursprung/ daher der Adel
herfleust und hergeflossen ist“.

600 Ebd., S. 103, das folgenden Zitat ebd.

601 [Anon.:] Weiber-Mef3-Krahm, Fol. A3r.

602 Vgl. Ralf Haekel: Die Englischen Komd6dianten in Deutschland. Eine Einfiihrung in die
Urspriinge des deutschen Berufsschauspiels. Heidelberg 2004, S. 205-212, sowie bereits Julius
Tittmann: Einleitung. In: Deutsche Dichter des sechzehnten Jahrhunderts. Mit Einleitungen
und Worterklarungen. Hg. von Karl Goedeke, Julius Tittmann. Bd. 13: Die Schauspiele der Eng-
lischen Komd&dianten in Deutschland. Hg. von Julius Tittmann. Leipzig 1880, S. V-LXXII, zur
Comoedia. Von der Konigin Esther und hoffdrtigen Haman siehe S. XXI-XXIV, hier S. XXIV. Das
Stiick findet sich abgedruckt ebd., S. 3-44. Ein Wiederabdruck findet sich auflerdem in: Spiel-
texte der Wanderbiihne, Bd. 1: Englische Comedien und Tragedien. Hg. von Manfred Brauneck.



330 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frilhneuzeitlichen Satire

biblisch-erhabenen Geschichte des persischen Konigs Ahasverosch, der wegen
seiner ,,ungehorsam[en]“ Frau Vasthi ein Gebot ergehen lief3, wonach jeder Mann
,Herr im Haus‘ sein solle,*® mit den satirisch-schwankhaften Figuren Hans
Knappkéase und dessen namenlos bleibender Ehefrau wurde noch im 19. Jahrhun-
dert als ,,gliicklicher Einfall“ geriihmt.*®* So leidet Hans Knappkise unter dem
herrischen Wesen seiner Gattin (,,Ach, meine liebe Fraue, schlaget mich doch
nicht mehr, denn ihr habet mich genug geschlagen, will ich doch gerne den Korb
hintragen zur Wasche* [I 8]) und schilt in einem Reflexionsmonolog ad spectato-
res deren ,gottloses‘ Verhalten als ,teuflisch':

Hans. Ja, Frau, ich wil alsbald hingehen und euch gehorsamen. (Sie gehet hinein). Ja, ja,
das ist eine Frau, ja, keine Frau ist es, sondern der Teufel, ich armer betriibter Kerl, was
sol ich anfahen? Ich muf3 mich vor Verzweifelung aufhenken, daf} ich von der Qual
abkomme. Denn das Weib ist mein Teufel, mein Hausteufel, und tribulieret mich gar
zu viel. O weh, ich armer Kerl, was sol ich anfahen? Ich muf$ doch verzweifeln. (19)

Aufgrund des neuen koniglichen Gebots sowie auf den Rat seines Nachbarn hin
schreitet Hans jedoch zu brachialen Mitteln, in der Hoffnung, seiner Frau, dem
,Teufel selbst* (ebd.), ,,den Teufel aus[zu]banne[n] mit einem groflen Priigel“
(ebd.). Auf einen nur kurz wihrenden ,Erfolg‘ im Kampf gegen ,des Teufels
Mutter” (,,Das, das ist eine Frau, hundert Thaler ist sie werth“[II 19]),°%° schligt
seine Frau jedoch zuriick, auf dass sie wieder ,,Herr im Hause“ (II 24) werde. Als
beide im letzten Akt vor den Kénig Ahasverosch treten, der in der Zwischenzeit
den ,hoffartigen‘ Haman auf Esthers Wunsch hin hat hinrichten lassen, versucht
dieser zwischen dem Ehepaar zu vermitteln.®®® Weil Hans jedoch einwendet,

Berlin 1970, S. 5-77, dazu siehe auch den Kommentar von Alfred Noe in: Spieltexte der Wander-
biihne, Bd. 6: Kommentar zu Band I-V. Hg. Alfred Noe. Berlin, New York 2007, S. 5-10. — Die
»Beliebtheit des Stiicks“, so Tittmann, ,,bezeugt auch die lateinisch geschriebene ,Esther‘ des
Joh. Valentin Andred (gest. 1654 zu Adelsberg), worin er es seiner eigenen Angabe nach den
Englischen Komd&dianten gleichthun wollte (Tittmann: Einleitung, S. XXIV). — Zum Stiick siehe
auch die Ausfiihrungen von Rudolf Schwartz: Esther im deutschen und neulateinischen Drama
des Reformationszeitalters. Eine litterarhistorische Untersuchung. Oldenburg, Leipzig 1894,
bes. S. 170-180, der den ,,dramatischen Wert“ als ,,sehr gering* einstuft (ebd., S. 179).

603 [Anon.:] Comoedia. Von der Kénigin Esther und hoffdrtigen Haman, Actus I, S. 6. Im Folgen-
den Akt und Seitenzahl (nach Tittmann) direkt im Text.

604 Tittmann: Einleitung, S. XXIIIL.

605 An dieser Stelle finden sich parodisierende Ankldange an Shakespeares Taming of the Shrew,
siehe dazu Kap. [11.1.4.

606 ,Wir thun dir [scil. Hans] auferlegen, dafl du deine Frau nicht mehr Hure nennen sollest.
Und Weib, so du deinen Mann wirst einen Schelm schelten, soltu deine Strafe erwarten mit
schwerer [sic] Gefidngnis, wie eben auch du, so du das Huren nicht nachlassest, sondern wohnet
bei einander gleich sich Eheleuten gebiihret; habe deine Frau in Ehren und sage: meine liebe



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* = 331

seine ,liebe Frau [sei] so ein beherzter Teufel, daf sie sich vorm Stocke nicht
fiirchtet” (IV 43), spricht der K6nig ein bemerkenswertes Machtwort, in welchem
er angesichts uniiberbriickbarer Differenzen fiir eine Scheidung pladiert:

Thr zwei albern Leut, ihr meinet génzlich, daf} eins kein rechter Herr im Hause sei, er miisse
denn zuschlagen. Nein, ihr irret. Aber ich sehe wol, ihr werdet euch nimmer kénnen vertra-
gen. Darumb sein wir resolviert, euch von einander zu scheiden.®”’ (IV 43f.)

Weil Hans jedoch einwendet, dass die beiden sich lediglich ,,des Tages [...] nicht
vertragen aber des Nachts [...] gute Freunde* (IV 44) seien, kann ein komddian-
tisches ,happy end‘ doch eingehalten werden: Die Eheleute bleiben verheiratet
und gehen nur tagsiiber getrennte Wege. Die Frau, die ihren Mann beherrschen
will, firmiert in der Comoedia zwar als ,,Teufel“ — doch wird die schwankhafte
Frauenschelte dank der Verschrankung verschiedener Standespersonen auf dra-
matischer Ebene insofern als ineffizient und falsch entlarvt, als das brachiale
Gewaltmittel, den ,Teufel herauszuschlagen’ erstens erfolglos bleibt und zweitens
das gottlich gewollte Zusammenleben von Mann und Frau, wie Ahasverosch aus-
fiihrt, fehlinterpretiert. Zwar solle sich die christliche Frau dem Mann grundsétz-
lich unterordnen, sollte der Mann jedoch den Eindruck bekommen, ,Teufel‘ aus
der Frau herauspriigeln zu miissen, sollten die beiden, so die modern-pragmati-
sche konigliche Botschaft, besser getrennte Wege gehen. Das Mischstiick nimmt
folglich die schwankhafte — und sicher publikumsbelustigende — Ehesatire auf,
um einer misogynen Frauensatire die Absage zu erteilen.

Dass die Einriickung in ddmonische Kontexte vor allem die Darstellung der
,bsen Frau‘ im deutschen Sprachraum prigt, verbiirgt die deutsche Ubertra-
gung der franzosischen Subscriptio zu einem Kupferstich des 17. Jahrhunderts
[Abb. 33]: Es zeigt im rechten Bildvordergrund einen Mann inmitten eines klas-
sizistischen studiolo, dessen wiitende Frau im Hintergrund mit einer brennen-
den Fackel bewaffnet ein fliehendes Kind verfolgt, das in den Armen des Vaters
Schutz sucht:®®

Frau; wie auch du ihn [sic] sag: mein lieber Mann; dennoch {iber alles gebiihret der Frauen, dem
Manne unterthinig zu sein, weil er das Haupt ist“ ([Anon.:] Comoedia. Von der Konigin Esther
und hoffartigen Haman, Actus II, S. 43).

607 Zum Ausgleich sollen allerdings beide in den Hofdienst iibernommen werden.

608 Vgl. den Kupferstich in Eduard Fuchs, Alfred Kind: Die Weiberherrschaft in der Geschichte
der Menschheit. Mit 665 Textillustrationen und 90 Beilagen, Bd. 1. Miinchen 1913, S. 283, zu den
folgenden Zitaten siehe ebd.



332 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frithneuzeitlichen Satire

J.}: J[({ﬁnuk
Voia d° Qo la  copic ;

i e mest wn original
L note tevs d wne Frie .
Ample  Siset. posr  Tuvenal
al vl (iEden ! Elle  par’ la colire  aipm
rrer le; nmm :ﬂhnn' LDans f’u enfons bat le Mars |
P -l'-a-- o Gorts o Prraslehie 5 Cov Mgesmpns 5D Noeaw

Abb. 33: Juvenalische Furie oder Teufelsweib. Kupferstich, 17. Jahrhundert.

Das bose Weib. La Mechante.

Wer will ein Muster bdser Frauen Voici d’Alecto la copie;
Und rechten Hollen-Riegel schauen, Si ce nest un original

Der sehe nur mein Hauf3-Creutz an. De notre tems d une Furie.
Was kann mich Gold und Silber niitzen. Ample Sujet pour Iuvenal.
Wan ich in diistrer Qual muf3 sitzen? Elle par la colére aigri

O wer erlost mich armen Mann? Dans les enfans bat le Mari.



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln und ,Strahl-Hexen* =—— 333

Wahrend die franzosischen Verse die ,bdse Frau‘ als Prédfigurat der mythologi-
schen Furie Alecto und ihr Wesen als literarischen Stoff fiir eine Wiederauflage
der Satura VI des romischen Satirikers Juvenal prasentieren, ist der antik-my-
thologische Kontext in den deutschen Versen vollig getilgt. Vielmehr wird hier
die teuflische Dimension (,,Hollen-Riegel“) der bGésen Ehefrau hervorgehoben,
die — um einen intermedialen Bezug zum Kupferstich zu schaffen, auf welchem
im rechten Bildvordergrund reichlich Miinzen zu sehen sind, — durch keine finan-
ziellen Giiter aufgewogen werden konne. ,Teufelsfrauen’ scheinen mithin im
deutschsprachigen Raum besonders prominent.

Doch nicht nur als ,Teufel’, auch als dem Teufel unterworfene ,Hexen‘ begeg-
nen Frauen in satirischen Texten der Friihen Neuzeit. So im Fall von Grimmels-
hausens Lebensbeschreibung der Courasche (um 1670). Zwar ist, wie Jorg Jochen
Berns angemerkt hat, ,,Courasche [...] ihrem Selbstverstdndnis nach nie Hexe*,%*
dennoch wird die autodiegetische Erzdhlerin von Madnnern als ,,Strahlhex“ oder
»Bluthex* gescholten.®'® Besonders augenscheinlich wird die genderspezifische
Teufelsrhetorik im Streitgesprdach zwischen Courasche und einem méannlichen
Widersacher, auf den Courasche trifft, nachdem ihre fiinfte Ehe mit einem Ritt-
meister vereitelt wurde:*"

Wir hatten unter wahrendem Gefecht ein wildes Geschrei; er hiefle mich eine Hur, eine

Vettel, eine Hex und gar einen Teufel; hingegen nannte ich ihn einen Schelmen, einen
Ehrendieb und was mir mehr von solchen ehrbarn Tituln ins Maul kam. (14, 74)

609 Jorg Jochen Berns: Libuschka und Courasche. Studien zu Grimmelshausens Frauenbild. Teil
II: Darlegungen. In: Simpliciana 12 (1990), S. 417-441, bes. S. 425-431, hier S. 428. Doch werde,
so Berns weiter, ,,ihr wiederholt — in bestimmten Médnnerkopfen (auch in solchen der jiingsten
Grimmelshausen-Deuterzunft noch!) — Hexenhaftigkeit zugedacht“ (ebd.). Vgl. zum Hexenglau-
ben in der Courasche auflerdem Frank Jung: Magisch-moralische Deutungsmuster und empi-
rische Naturanalyse? Der ,,Hexenglaube“ in Grimmelshausens Courasche. In: Simpliciana 16
(1994), S. 287-309, sowie Battafarano: Barocke Typologie femininer Negativitdt und ihre Kritik,
bes. S. 254-259, sowie Italo Michele Battafarano, Hildegard Eilert: Grimmelshausens Courasche.
In: dies.: Courage. Die starke Frau der deutschen Literatur. Von Grimmelshausen erfunden, von
Brecht und Grass variiert. Bern u.a. 2003, S. 11-144, bes. S. 69-115. — Zur Courasche aus gen-
derforscherlicher Sicht siehe etwa Andreas Solbach: Madnnliche Frauen und weibliche Manner.
Courasche im Gender-Kampf. In: Memoria Silesiae. Hg. von Mirostawa Czarnecka. Breslau 2003,
S. 177-1809.

610 [Grimmelshausen:] Courasche, Kap. 8, S. 48 und Kap. 12, S. 61. Im Folgenden Kapitel- und
Seitenzahlen direkt im Text.

611 Einen Uberblick iiber Courasches sieben Ehen bietet Martina Hamidouche: Courasches
Ehen. Eine genderorientierte Untersuchung des Grimmelshausensromans. In: Colloquia Germa-
nica 39.3/4 (2006), S. 231-242.



334 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frithneuzeitlichen Satire

Weil sich Courasche dem bewaffneten Vergewaltigungsversuch mit Waffengewalt
entgegenstellt, wird sie erst sexualisiert, dann verteufelt, ohne jedoch ihrerseits
den ménnlichen Konterpart teuflisch zu inkriminieren. Wahrend die Erzdhlerin
den gewalttdtigen Mann verbal diffamiert, wird sie als gewalttdtige Frau verbal
ddmonisiert. Auch ein von ihr gefangengenommener Major verteufelt Courasche
aufgrund ihres ,unweiblichen‘ Soldatentums, wie sie aus der Ich-Perspektive
schildert:

Da er [scil. der Major] aber sahe, dass sowohl in meinen Hosensécken als in den Halftern
Pistolen staken, die ich sambt meinem Karbiner dort wider lude und fertigmachte, auch
horete, was ich hiebevor bei Wimpfen ausgerichtet, gab er sich wieder umb etwas zufrieden
und sagte, der Teufel méchte mit so einer Hexen etwas zu schaffen haben. (8, 46f.)

Weil weibliche Aggression mit Waffengewalt, und sei sie nur Selbstverteidigung,
in der bindren Geschlechtervorstellung des Majors unbekannt und ihm mithin
unheimlich ist, korreliert er Courasches Verhalten mit iiber-irdischen, un-christ-
lichen und folglich ddmonischen Machten. Dass Courasche ihren Zeitgenossen
vorrangig deshalb als ,Hexe‘ erscheint, weil sie zeitgendssischen Gendervorstel-
lungen nicht entspricht, wird von der pikarischen Erzdhlerin gar selbst reflek-
tiert:

Es ist nicht zu glauben, wie ich nach der dieser Schlacht sowohl von meinen Neidern als
meinen Gonnern gelobt wurde; beide Teile sagten, ich wére der Teufel selber; und eben
damals war mein hdchster Wunsch, dass ich nur kein Weibsbild wére; aber was war’s
drumb? Es war null und verhimpelt. Ich gedachte oft, mich for einen Hermaphroditen aus-
zugeben, ob ich vielleicht dardurch erlangen méchte, offentlich Hosen zu tragen und for
einen jungen Kerl zu passiern; hergegen hatte ich aber durch meine unmaéfige Begierden so
viel Kerl empfinden lassen, wer ich wére, dass ich das Herz nicht hatte, ins Werk zu setzen,
was ich gerne gewollt; dann so viel Zeugen wiirden sonst ein anders von mit gesagt und
verursacht haben, dass es dahin kommen wéire, dass mich beides, Medici und Hebammen
beschauen miissten; behalfe mir derowegen, wie ich konnte, und wann man mir viel ver-
weisen wollte, antwortet ich, es wiaren wohl ehe Amazones gewesen, die so ritterlich als die
Ménner gegen ihrn Feinden gefochten hitten. (8, 47)

Indem Courasche die Bezeichnung als ,Teufel‘ als Lob auffasst, zeigt sich die
moralische Ambivalenz, die Grimmelshausen seiner Erzdhlerin eingeschrieben
hat:®'? Denn trotz der vormodernen Differenzierung von sozialer Geschlechter-

612 Ob Courasche als ,positive‘ bzw. ,moderne‘ Frauenfigur aktualisiert werden kann, ist in der
Forschung kontrovers diskutiert worden. Eine deutliche Absage an ,,[s]olche kra3-verfehlten Ak-
tualisierungen barocker Dichtung“ hat Rainer Hillenbrand: Courasche als emanzipierte Frau.
Einige erstaunliche Modernititen bei Grimmelshausen. In: Daphnis 27 (1998), S. 185-199, hier
S. 185, verfasst. Die Ambivalenz der Zeichnung Courasches betont hat etwa Siegfried Streller:
Ambivalentes Frauenbild in Grimmelshausens Courasche. In: Simpliciana 24 (2002), S. 67-77, der



4 Diabolische Affinitdten - Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* == 335

rolle, die durch tauschendes Cross-Dressing persifliert wird, und dem ,beschau-
baren‘ biologischen Geschlecht scheitert Courasches Wille, ihre zeitgenossisch
als gottgewollt verstandene ,Weiblichkeitsrolle‘ abzulegen, ironischerweise an
ihrer ontologisch ,weiblichen‘ Unkeuschheit: So hatten ihre ,,unméflige Begier-
den“ dazu gefiihrt, dass bereits viele Manner vom ihrem biologischen Frau-
sein wiissten. Courasche beruft sich auch nur deshalb auf die kimpferischen
Amazonen, weil ihr alle Moglichkeiten einer von ihr préaferierten ,mannlichen’
Identifikation genommen sind. Mit ihrem Unbehagen, sich als ,Frau‘ zu identifi-
zieren und zu prasentieren, widerspricht Courasche nicht nur zeitgendssischen
Weiblichkeitsidealen, sondern zeigt sich auch auf diegetischer Ebene im wort-
lichen Sinne unfruchtbar.®*®* Indem Minner sie als ,Hexe‘ verunglimpfen, ver-
teufeln sie das Verhalten der Einzelgédngerin, die sich keinem Mann unterord-
net. Als ,teuflische Hexe‘ steht sie im duflersten Widerspruch zur ,christlichen
Idealfrau‘. Die autodiegetische Faktur, die das pikarische Muster im Sinne
einer Sicht aus einer weiblichen Auf3enseiterposition variiert, ermoglicht die
Kontrastierung der dufierlich-mdnnlichen Zuschreibungen mit dem eigenen
Erleben. Weil Courasche freimiitig zugibt, dass sie, hitte sie in jungen Jahren
noch linger bei der Kupplerin ausgeharrt, ,auch gar hexen gelernt hitte“ (5, 36),
entlarvt die retrospektive Reflexion des eigenen Werdegangs die Zuschreibun-
gen der Madnner als Fehldeutung. Courasche daher eindimensional als weibliche
Selbstermdchtigungsgeschichte zu lesen, scheint angesichts der strukturell-the-
matischen Anlage des Romans jedoch insofern verkiirzt, als Grimmelshausen
gezielt auf ddmonische Elemente zuriickgreift,*** um die Lebensgeschichte der

argumentiert, dass das Frauenbild in der Courasche zwar ,keine Aufwertung enthdlt, aber die
Vorwiirfe relativiert, die den Frauen gemacht werden“ (ebd., S. 75), sowie ebenfalls abwégend
Solbach: Mannliche Frauen und weibliche Médnner, der die Forschungsbeitrdge in zwei Lager,
das der ,Traditionalisten und jenes der ,Modernisten’, einteilt. Als positiv konnotierte ,starke
Frau‘ interpretieren Courasche etwa Waltraud Maierhofer: Hexen — Huren — Heldenweiber. Bil-
der des Weiblichen in Erzdhltexten iiber den Dreifligjahrigen Krieg. K6ln, Weimar, Wien 2005,
bes. S. 62-66, sowie Battafarano, Eilert: Grimmelshausens Courasche. Jiingst hat Dieter Breu-
er vor ,eindeutige[n] Zuordnungen“ gewarnt und einseitige Interpretationen abgelehnt: ,Hitte
Grimmelshausen nur den orthodoxen Erbauungsschriftsteller Albertinus ausschreiben wollen,
wire er mit Sicherheit ebenso vergessen wie jener” (Dieter Breuer: Grimmelshausen. Politik und
Religion. Darmstadt 2019, zur Courasche bes. S. 236247, hier S. 246).

613 Vgl. [Grimmelshausen:] Courasche, Kap. 24, S. 124.

614 Dazu siehe Berns: Libuschka und Courasche, bes. S. 428-431.



336 —— Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frithneuzeitlichen Satire

Libuschka zu erzdhlen. Der Weg der Kinderlosen iiber die Grenzen der Gesell-
schaft hinaus endet als heimatlose ,,Ziegeunerin® (140),* die sich ,,mein Lebtag
iiber nichts mehrers verwundert, als dass man uns in den Landern gedultet, sin-
temal wir weder Gott noch den Menschen nichts niitzen, noch zu dienen begeh-
ren, sondern uns nur mit Liigen, Betriegen und Stehlen gendhret“ (18, 139).6%¢
Nicht erst in der ,,Zugab des Autors“, die médnnliche Leser vor ebensolchen
»Lupas*warnt, offenbart sich die moralsatirische Intention Grimmelshausens.®"
Auch wenn Courasche keine Hexe ist, so die wirkungsasthetische Logik, ist ihr
Verhalten dennoch als ,teuflisch’, weil ,un-christlich‘, abzulehnen; ihre Lebens-
geschichte gereicht mdnnlichen Lesern zur zwar unterhaltsamen, letztlich aber
abschreckenden Entlarvung jener Frauen, die sie sich fiir ihre ,,Hurenlieb* (140)
erwihlen.5®

4.2.2 Teuflische Proximitat: Wahlverwandte des Teufels, Triumphatorin iiber
den Teufel

Die Allianz zwischen Teufel und Frauen erschopft sich nicht in der referentiellen

Inkriminierung ,béser?, d. h. moralisch verwerflich geltender Frauen als ,Teufel’

615 Die Schilderung ist {iberschrieben als: ,Wahrhaftige Ursach und kurzgefasster Inhalt dieses
Traktatleins“.

616 Maierhofers positive Deutung des Schlusses scheint mir ahistorisch: ,,Als fiktionaler Le-
bensweg ist ihr [scil. Courasches] Leben weder zuende noch gescheitert, im Gegenteil. In der
anarchischen Gegengesellschaft der Zigeuner hat sie dauerndes Ansehen und Aufstieg erreicht.
[...] Das unstete Zigeunerleben, Liigen und Stehlen entspricht den Neigungen und Fihigkeiten
der kampfbewihrten Frau. [...] Sie ist zwar alt und nicht mehr schon, aber immer noch sexuell
attraktiv und in ihrer Vitalitdt unbeeintrachtigt (Maierhofer: Hexen — Huren — Heldenweiber,
S. 65f.).

617 Die ,,Zugab des Autors*“ ist in der Forschung kontrovers bewertet worden, siehe etwa Mat-
thias Bauer: Ausgleichende Gewalt? Der Kampf der Geschlechter und die Liebe zur Gerechtigkeit
in Grimmelshausens Simplicissimus, Courasche und Springinsfeld. In: Simpliciana 31 (2009),
S. 99-126, der ihr eine ,besonders raffinierte Form der Lesesteuerung® (ebd., S. 113) attestiert,
die dem vorangehenden Text allerdings entgegenstehe.

618 So endet der Traktat zwar nicht mit dem Verweis auf jenseitige, dafiir aber auf diesseitige
Qualen, welche die ,,Hurenlieb“ mit sich bringe: ,,Da wird man erst gewahr, aber zu spat, was
man an ihnen gehabt, wie unflatig, wie schiandlich, lausig, grindig, unrein, stinkend beides,
am Atem und am ganzen Leib, wie sie inwendig so voll Franzosen und auswendig voller Blat-
ter gewesen, dass man sich endlich dessen bei sich selbsten schdmen muss und oftmals viel
zu spat beklagt“ (ebd.). Die Ansprache richtet sich intertextuell natiirlich an Grimmelshausens
Figur Simplicissimus, der sich mit Courasche eingelassen hatte. — Eine aktualisierende Lesart
Courasches als ,starke Frau‘ soll hier jedoch nicht grundsitzlich abgelehnt werden (literarische
Polyvalenz), wenn auch m. A. solch eine Deutung weder im zeitgen6ssischen Produktions- noch
Rezeptionsinteresse lag.



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln und ,Strahl-Hexen‘ = 337

oder ,Hexe‘. Die Referenz erfolgt auch figural auf diegetischer Ebene. So kann die
Frau als Wahlverwandte des Teufels auftreten; einer alttradierten und zum Topos
avancierten Erzdhlung nach triumphiert die Frau sogar iiber den Teufel selbst
und erreicht damit die maximale Auspragung der Gottesferne.

a) Frau als Wahlverwandte des Teufels

Im Jahr 1615 erscheint eine Flugschrift,®*® die effekthascherisch eine ,erschreck-
liche Geschicht“ ankiindigt. Geschildert wird der Fall einer wankelmditigen Jung-
frau, die ihre Verlobung mit einem ,,Armen/ aber doch schénen Jungen Gesel-
len* aufgibt und stattdessen einen reichen Mann heiratet.®?° Statt mit diesem die
anstehende Hochzeitsnacht zu verbringen, wird sie allerdings von zwei Teufeln
entfiihrt. Das Vorkommnis wird als Werk Gottes gedeutet, ,,[d]enn Gott gibt dem
Teuffel biBweilen die macht/ das er solche erschreckliche Exempel denn Men-
schen vor Augen stelle”. Weil die Frau nicht Wort hilt, so die moralische Logik,
fallt sie von Gottes Reich ab und gehort fortan dem Teufel an, der sie sogleich
abholt. Die Flugschrift prasentiert sich als praventiv-didaktische Symbiose von
Nachrichteniibermittlung, Exempelgeschichte und Moralsatire.

Frauen erscheinen in satirischen Texten als Eigentum, Hiille oder Werkzeug
des Teufels. Weil sie ihm nach ddmonologischer Vorstellung ihren Kérper zur Ver-
fligung stellen, muss, um den Teufel zu besiegen, der weibliche Korper versehrt
werden. So ist das satirische Motiv der ,teuflischen Frau‘ oftmals kombiniert mit
einem ironischen ,Heilmittel‘, womit der Teufel aus den Frauen ,herausgepriigelt
oder ,herausgequilt’ werden konne. Wirkméachtig hat diese brachiale Variante
des Exorzismus Hans Sachs versifiziert, dessen Meistersange sowohl die Vorstel-
lung verschiedener ,Haute‘ teuflischer Frauen, die nach und nach abgeschlagen
werden miissten, als auch der Teufelsaustreibung durch Auftragen heifen Pechs
gestaltete.®

619 [Anon.:] Newe Zeitung. Wunderliche vnnd Erschreckliche geschicht von einer Jungfrawen
Die sich mit einem Jungen Gesellen Verlobt/ vnd darnach einen Andern genommen hat/ vnd
wie sie von Gott Schrecklich ist gestrafft vnd vom Teuffel vom Dantze vor ire Eltern vnd Freun-
de Angesicht weggefiihret worden. Geschehen im Lande zu Sachsen. An einen guthen Freundt
Lateinisch geschrieben/ itzt aber Verdeutschet/ vnd Jungfrawen vnd Jungen Gesellen zu trewer
Warnung. [S.1.] 1615.

620 Ebd., Fol. A2r, das folgende Zitat ebd., Fol. A3v.

621 So legte Hans Sachs die Versdichtung iiber Die neunerley heud einer bésen Frauen sambt
ihrer neun eygenschaften (1539) sowie die 1549 entstandene Anleitung Poser weiber dewfl austrei-
ben vor. Einen hilfreichen Uberblick iiber Sachs’ Werke bieten Niklas Holzberg, Horst Brunner:
Hans Sachs. Ein Handbuch. Mit Beitrdgen von Eva Klesatschke, Dieter Merzbacher, Johannes
Rettelbach. 2 Bde. Berlin, Boston 2020.



338 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

In pharmakologisch-medizinischer Metaphorik wurden Priigel immer wieder
als probates Mittel gegen ,bdse Weiber* gepriesen, wie etwa im Einblattdruck Offt
Probiertes und Bewdhrtes Recept oder Artzney fiir die bosse Krankheit der unarti-
gen Weiber (um 1650). Die zugehdrigen Verse schildern den Fall eines Mannes, der
sich von der Liebe verleiten ldasst und folglich ein ,teuflisches Weib‘ zur Ehefrau
nimmt, die ihm die ,H6lle auf Erden‘ bereitet.*? In einer metapoetischen Anleh-
nung an den Meistersang, den die Ehefrau dem Mann ebenfalls nicht génnt,®*
wird die Herkunft des Stoffes deutlich. So bezeugt die ,teuflische‘ Ehefrau nach
einer qualvollen Ziichtigung mit einem eigens besorgten ,,derben Priigel“ (101)
zwar ihren Willen zur Umkehr, die sie mit einem Appell an ihre Geschlechtsge-
nossinnen verbindet:

0 weh/ mein Haubt/ mein Riick! er hat mir recht getahn.

Ihr Weiber nehmet ihr ein Beyspiel an mir Armen

und lasst das Zepter nicht in eurer Hand erwarmen;

ehrt/ wie euch Gott befihlt/ die Mdnner nach Gebiihr. (116-119)

Die erlittenen Verletzungen fiihren jedoch dazu, dass sie ,,daran ersticken must“;
die anschlieRende lakonische Mitteilung ,,Da ward erst froh der Mann“ (123) ist
an makabrer Bitterkeit kaum zu iiberbieten. Tatsdchlich war, trotz der insgesamt
spielerisch-ironischen Faktur des Einblattdruckes, hdusliche Gewalt im 17. Jahr-
hundert allgegenwartig, wie die bemerkenswerte Streitschrift des Juristen Hein-
rich Freder (1604-1654) verbiirgt, die der Dichter David Schirmer 1652 ins Deut-

622 Indem das ,héllische‘ Ungliick des Mannes auch darin besteht, dass seine Frau ihn vom
Alkoholkonsum abhélt — ein beliebter Topos der Frauenschelte — zeigt sich die Ambivalenz des
moralischen Anspruchs:

Der gute Kerl dacht nit/ wie dal das Weibernehmen
ein nohtigs Ubel sey/ die Eh ein Weh und Gramen.
Man meint/ der Himmel heng voll Geigen/ bis zuletzt
man hort/ das Zittern sind/ die man ihm nit geschitzt.
So gieng es diesem auch. Das Lachen wurd ihm theuer.
Das bitterbdse Weib das war sein Fegefeuer

auf Erden seine Holl/ und bif3 ihn/ wie der Rauch.

sie sagte/ Narr/ fiir Herr/ hielt ihn fiir einen Gauch.
Trug etwan ihn der Wein zuhaus auf} einer Zeche/

da riefe sie: daf3 dir der Blitz den Hals zerbreche/

du Schlauch/ du Saufer du. Da war sie Hundetoll/
gesegnet ihm den Trunck mit Teuffeln Tonnenvoll.

([Anon.:] Offt Probiertes und Bewihrtes Recept, V. 5-16. Im Folgenden Verszahlen direkt im Text.)
623 Vgl. ebd., V. 30: ,,[E]r [sic!] dorfft kein Meisterlied in seinem Hauf3 erklingen®.



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* =—— 339

sche iibersetzte.®** Der Lustige[n] Frage: Ob ein Mann sein Ehe-Weib zu schlagen
berechtigt sey? erteilt Freder eine scharfe Absage und zeigt sich ,,erstaun][t]*,%*

das fast ungldublich gesaget wird: Wann die Weiber von ihren Ehe-Ménnern nicht statlich/
wie die Sclaven von ihren Herren/ geblduet und geschlagen wiirden/ so beschuldigten sie
dieselben/ als hetten sie kein Zeichen und keine Vergewisserung der Ehelichen Liebe von
ihnen. Barbarisch genug!

Die prosimetrische Schrift richtet sich gegen die ,,Weiber-Feinde“ und die miso-
gyne Grundstimmung in breiten Teilen der Gesellschaft, so sei dem Autor ,,nicht
unbekant/ dafl die Weiber schon vorldangst von dem Urtheil des gemeinen Péfels
(welcher am iibelsten zu richten pfleget) gerichtet und verdammet weren“. Die
euphorischen Widmungsgedichte sowie die 1656 folgende zweite Auflage spre-
chen dafiir, dass Schirmer mit seiner Freder-Ubersetzung auf zeitgendssische
Zustimmung stief3.*%¢

Dennoch wurden Hans Sachs’ Verse, in denen die ,teuflische Ehefrau geziich-
tigt wird, die ihren Mann nicht zum Besuch beim ,,margraff“ begleiten will und
dieser sich fiir den Unwillen seiner Frau ,,schembt®, im 17. Jahrhundert immer
wieder aufgegriffen.®” So ergebe sich die Ineffizienz erzieherischen Schlagens,
wie satirisch angefiihrt wird, nicht aus ethischen, sondern ,teuflischen‘ Griinden:

Da schliieg er sie an kopf,
Sie sties in mit eim fiies ins gmecht.
Der raisig knecht
Der rais ir aiis ain zopf
Und det sie waidelich
Mit giieten straichen wol durch schwingen.
Sie schray [sic]: ,,Dw vnflat vnd poswicht,
Dein schlagen sol dich helffen nicht.
Schlechst heraiis ein dewffel allein,
So schlechst ir wider zehen nein.“¢*®

624 So hatte Freder die lateinische Streitschrift Lusus Juvenilis De Poenis Uxoriis: Sive Disquisitio,
Num Fas Sit Vapulare Uxores a maritis? (Tiibingen 1627) vorgelegt.

625 Des Hochgelahrten Herrn Heinrich Freders von Dantzig Lustige Frage: Ob ein Mann sein
Ehe-Weib zu schlagen berechtiget sey. Aus dem Lateinischen ins Teutsche gebracht Durch David
Schirmern. Dresden 1652, S. 7, die folgenden zwei Zitate ebd., S. 7f. und S. 113.

626 Erneut aufgelegt wurde die Ubersetzung 1736 und 1755 in Jena.

627 Hans Sachs: Sdmtliche Fabeln und Schwinke. 6 Bde. In chronologischer Ordnung nach
den Originalen hg. von Edmund Goetze. Halle 1893-1913, Bd. 5, Nr. 606 (,,Poser weiber dewffel
austreiben®), S. 16-18, hier V. 7 und V. 23.

628 Ebd., V. 29-38.



340 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Fiir jeden Teufel, den der Mann aus der Frau ,herausschlage‘, so die Selbstaus-
kunft der Frau, schlage er zehn neue Teufel ,,wider [...] nein®.%®° Leicht abgedndert
findet sich diese ironisch-misogyne Infragestellung der Priigelstrafe auch noch
1683 in der unter dem Autorenpseudonym Pheroponandro erschienen Satire

Die Bdse Frau, etwa wenn der Gesprdchsteilnehmer Lysander lamentiert, dass

sobald er ,,zehen Teufel heraus[schlage]/ so fihrt der eilffte wieder hinein®.%*°

Auch an anderer Stelle im Werk begegnet die Idee der ,Teufels-Herrschaft® iiber
,bose Weiber*:

Aber was treibt doch/ fragte Lysander Musandern/ die Weiber zu solcher siindlichen
Bof3heit. Ich antworte/ sprach Musander/ der Teuffel; denn GOtt thuts nicht/ der ist ein GOtt
des Friedens/ der Einigkeit/ Liebe und Freundschafft. Die Menschen kénnen in der Sache
nichts verrichten/ so ferne nicht der Teufel/ sonder Zweiffel durch eine sonderbare Ver-
héngnify GOttes/ etlichen sein Instrument und Werckzeug hitte/ dadurch er Unfriede/ Zwie-
tracht/ Ha und Feindschafft anrichte. So solte ja/ sprach Lysander, ein bo3hafftig Weib in

629 Der darauffolgende Exorzismus mit glithendem Pech zeigt sich in seiner sexualisierten Ge-
walt besonders drastisch, aber textintern wirksam, vgl. ebd., V. 45-66:

Des andern tags zw hant

Jn keler schickt die frawen sein,

Schlich nach hinein,

Sie an ain sewlen pant

Und ziieg sie nacket ab,

Sprach: ,,Die dewffel ich fon dir dreibe.“
Und ein kvfel mit pech

Het er ob ainer kolen gliiet,

Mit driiczing miiet

Mit aim weichwedel frech

Er ir den weichpriin gab,

Mit haisem pech psprengt iren leibe,
Sprach: ,Wie vil dewffel sint noch drin?*

Sie schray: ,,0, sie sint alle hin.

Hor aiif, mein herzenlieber mon,

Dir wil ich fort sein vnterthon

Mein leben lang viir war.*

Also er sie gehorsam macht

Und von ir pracht

Die dewffel alle gar. —

Ein man den segen hab

Fiir ain tewffelhaftiges weibe.

630 [Anon., Ps. Pheroponandro:] Die Bose Frau, S. 68.



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* = 341

sich gehen/ von Bof3heit ablassen/ und sich vielmehr haben lassen den Geist Gottes/ den
Geist des Friedens/ als daf sie sich den Teuffel regieren lasse.®**

Die ,Bosheit der Frauen habe ihren Ursprung folglich in ihrer Unterwerfung
unter den Teufel — die Hinwendung zum ,,Geist Gottes* jedoch kdnne die Frauen
heilen, und sei es durch Gewalt. Dass der Teufel Menschen, und besonders
Frauen oftmals als ,Werckzeug® benutze, um seine Dienste zu erledigen, fiihrt
auch der anonyme Satyrische Welt-Gucker (1692) aus:

Zu ihrer [scil. ,die Frau des Pontius Pilatus‘] Ehr taug gar nichts/ das Christus wieder Pilati
Weibs willen gecreutzigt worden/ sondern es gelangt ihnen zur Schand/ dann der Teuffel
durch dis Weib als seinen Werckzeug verhindern wollen/ dal das menschliche Geschlecht
durch das Leyden Christi nicht erlost wurde; Woraus und anderer mehr Erfahrung das
gemeine Spriwort [sic] ohn zweiffel entsprungen/ wo der Teuffel nicht hinkommen kan/ da
schickt er ein alt Weib[.]***

Das Beispiel der Frau des Pontius Pilatus, die ihren Mann von der folgenreichen
Verurteilung Christi abbringen wollte,%** scheint zundchst die Willkiir einer
misogynen Argumentation zu verbiirgen, die weibliches Handeln grundsétzlich
abwertet. Doch zieht man die Exegese Martin Luthers heran, der den Traum der
Procula tatsédchlich als Versuch des Teufels, Jesu Kreuzigung zu verhindern, deu-
tete,®** erweist sich die theologische Verankerung misogynen Denkens.

Die hyperbolische Zuspitzung der ineffizienten Teufelsaustreibung nimmt
auch das Theatrum Malorum Mulierum (1700) auf, wo im Kapitel iiber ,,Die vom
Teufel verblendete bése Frau und unschuldige Hurer und Hexenmeister” die
Geschichte einer ,bosen Frau‘ erzdhlt wird, die ihren Ehemann schuldlos der

631 Ebd., S. 113f., zur Bdsen Frau siehe Rof3bach: Der bose Frau, S. 117-128.

632 [Anon.:] Satyrischer Welt-Gucker, S. 14.

633 Vgl. Mt 27,19: ,VND da er [scil. Pontius Pilatus] auff dem Richtstuel sass/ schickte sein Weib
zu jm/ vnd lies jm sagen/ Habe du nichts zuschaffen mit diesem Gerechten/ Jch habe heute viel
erlitten im trawm/ von seinet wegen“. Dass die Deutung der — in den Gesta Pilati des apokry-
phen Nikodemusevangeliums namentlich genannten — Procula als ,Werkzeug Gottes‘ seit dem
Frithmittelalter mit ihrer Deutung als ,Werkzeug des Satans‘ konkurrierte, zeigt Erich Fascher:
Das Weib des Pilatus. In: ders.: Das Weib des Pilatus (Matthius 27,19). Die Auferweckung der
Heiligen (Matthédus 27, 51-53). Zwei Studien zur Geschichte der Schriftauslegung. Halle an der
Saale 1951, S. 5-31. An einen vorab verdffentlichen Auszug Faschers ankniipfend siehe Albrecht
Oepke: Noch einmal das Weib des Pilatus, Fragment einer Ddmonologie. In: Theologische Lite-
raturzeitung 73.12 (1948), Sp. 743-746, der die ddmonologische Deutung der Procula an einem
spdtmittelalterlichen Passionsspiel aufzeigt.

634 Vgl. Martin Luther: Pilatus Probus. In: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe.
4 Abteilungen. Weimar 1883-1929, Abt. 2: Tischreden, Bd. 4, Nr. 5043, S. 632f., sowie ders.: De uxore
Pilati. In: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamtausgabe. 4 Abteilungen. Weimar 1883-1929,
Abt. 2: Tischreden, Bd. 4, Nr. 5044, S. 633. Dazu siehe auch Fascher: Das Weib des Pilatus, S. 14.



342 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Hurerei und Hexerei bezichtigt,** worauf die Gesprichspartner ihm einstimmig
»eine erbdrmliche Ehe“ attestieren und iiber Gegenmaf3nahmen beratschlagen:®

Ja wanns nicht mehr kostete/ als den Half3 brechen [...]. Schlégt er ihr eine Riebe im Leibe
oder einen Arm entzwey/ ein Auge aus dem Kopffe/ oder thut ihr sonst einen Schaden/ so
hat er iiber das/ daf3 er viel Heiler-Lohn geben muf3/ auch einen Crepel an den Halse/ und
siehet die Noth stets vor Augen. Und zudem schlégt er 10. Teuffel heraus/ so schlagt er 1000.
wieder hinein.

Indem der ménnliche Eigenschutz im Vordergrund steht (Geldersparnis und
Schutz vor ,visueller Beldstigung®), avanciert Sachs’ Teufelsargument noch pro-
noncierter als im Meistersang zum paradoxen misogynen Aufruf zu Gewaltver-
zicht unter Verweis auf die ddmonische Natur der Frau. Auch im entmaskete[n]
Frauenzimmer (1701), nach der franzésischen Femme démasquée ou Lamour peint
selon l'usage nouveau (1698) von Jean Jacques Quesnot de La Chenée, wird die
Teufelsaustreibung durch Schldge aufgerufen, aber als zwecklos eingestuft:

Wenn er mit Schldge nun ihr will die Furcht einzwingen/
So denn viel weniger er seinen Zweck erreicht/
Erfahrung wird ihn bald auf die Gedancken bringen/

Daf ein verschmitzes Weib an List dem Teuffel gleicht.®*’

Obwohl die kreuzgereimten Alexandrinerverse die Ineffizienz von h&uslicher
Gewalt zum Erhalt des Hausfriedens aufzeigen, geht damit kein pazifistischer

635 So soll die wortgewaltig-falsche Anklage der Frau an ihren Mann wohl deren Impertinenz
bezeugen: ,Kommst du von deinen Huren/ du Hexen-Meister/ du Teufels-Kiinstler/ da ich dich
zu zweyen mahlen angetroffen habe/ hastu dich nicht gleich vor meinen und der Magd Augen
weggehexet/ wenn ichs jetzo thun wolte/ und es suchen/ wo es Krafft hitte/ ob dir Hexen-Meis-
ter nicht der Kopff vorn Ars solte geleget werden/ jetzt kommts raus/ wer mein Alb gewesen ist/
der mich des Nachts so gequilet/ daB ich 6ffters ausgesehen wie eine blaue Béhre/ ich habe
zwar allezeit deinen Jungen vor einen solchen Alb angesehen/ insonderheit da er seine Schue
im Neujahrs-Tage an die Treppe gesetzt/ daf ich solte den Hals hinunter brechen/ jetzt sehe ichs
aber/ daf} du teuffelscher Hexen-Meister dieses selbst gethan/ denn warumb musten denn die
Schue die Spitzen zusammen stossen/ und eben in Neu-Jahrs-Tage da stehen/ wenn es nicht eine
teuffelsche Hexerey gewesn wire“ ([Anon.:] Theatrum Malorum Mulierum, Oder Schau-Platz Der
Bosheiten aller bosen und Regier-siichtigen Weiber iiber ihre Médnner/ Von Eva an bif§ Socrates
Entsprossener Xantippe/ und ihre b6sen Nachfolgerin. Treufleif$ig colleg. und beschrieben/ Im
Jahr/ da die Médnner gut/ und die Weiber waren bose. Nebst etl. wenigen Recepten/ bose Weiber
gut zu machen. Von dem/ der die Warheit Fein Rein Schreibet. Hunf3feld [fing.]: bei Carl Kal-
te-Schahl [um 1700], S. 49f.).

636 [Anon.:] Theatrum Malorum Mulierum, S. 51, das folgende Zitat ebd., S. 52.

637 [Jean Jacques Quesnot de La Chenée, Ubers. anon.:] Das entmaskete Frauenzimmer/ Oder
Die entdeckte Liebe/ Wie selbige heutiges Tages bey dem Frauenvolcke im gebrauch ist/ Durch
allerhand Lustige Geschichte vorgestellet. Aus dem Franzdsischen {ibersetzet. Jena 1701, S. 174.



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln und ,Strahl-Hexen‘ = 343

Appell, sondern der Hinweis auf die ,teuflische‘ Ontologie der Frauen einher. So
miisse die ,,Erfahrung“ Manner lehren, dass Frauen in ihrer ,,List* ihre Wahlver-
wandtschaft zum ,,Teuffel“ offenbarten. Dass das Schlagen der Ehefrau im fran-
zbsischen Ausgangstext nicht erwdhnt wird, zeigt erneut die misogyne Tendenz
deutscher Ubersetzungen.®*®

b) Die Frau, die iiber den Teufel triumphiert (Belfagor)
Neben der Subordination der Frau unter den Teufel und ihrer Beiordnung zum
Teufel begegnet eine zweite Denkfigur: Die Frau, die {iber den Teufel triumphiert
- allerdings nicht, um sich dadurch kontrastiv als gottesfiirchtig zu zeigen,
sondern um den Teufel in seiner Bosheit noch zu iibertreffen. Das Motiv gehort
seit jeher zur asiatisch-europdischen Erzdhltradition, seine Ausgestaltung fand
es jedoch erst in der hebrdischen Uberarbeitung einer arabischen Quelle des
Joseph ibn Sabara (2. Hilfte des 12. Jh.). Die misogyne Dimension allerdings, die
vor allem die mittelalterliche jiidisch-christliche Rezeption préagte, wurde spezi-
fisch in der deutschen Uberlieferung ,weiter nuanciert®.®*

Das Motiv begegnet in vielen Satiren des 17. Jahrhunderts, wie hyperbo-
lisch-pointiert die dem Kompendium Malus Mulier (1674) vorangestellten Verse
verbiirgen:

Herbei wer gerne list/

Was neu und seltzam ist/

In diesem Biichelein/

Da liegt gescharret ein/

Ein boses Wunder-Thier

Ein L6w/ ein Bahr/ ein Stier/
Ein Drach und Scorpion/
Der Schalckheit Ehren-Thron/
BiBweilen aber voll/

Ein angeputze Sau/

Und Schlangen-gifftge Frau/
Vermessen / stoltz und karg/
Und auf3 der Weise arg/

638 Vgl. [Jean Jacques Quesnot de La Chenée:] La femme demasquée ou L'amour peint selon
I'usage nouveau. [S.1.] 1698, S. 166:

Et trouver, pour venir a ses coupables fins,

Des detours a duper I’'adresse des plus fins,

Pour se parer du coup en vain on se fatigue,

Une femme d’esprit, est un Diable en intrigue.
639 Siehe dazu Ulrich Marzolph: [Art.] Weib: Boses Weib schlimmer als der Teufel (AaTh/ATU
1353). In: EM, Bd. 14, Sp. 551-555, hier Sp. 553.



344 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Ja/ sonder allen zweiffel/
Noch &rger als der Teuffel.®*°

Weil die Frau als Kulminationspunkt allen Ubels diskreditiert wird, muss sie fol-
gerichtig auch die Inkarnation der Gottesferne, den Teufel, iibertreffen.

Wirkmachtig narrativiert wurde die {iber den Teufel triumphierende Frau in
der Erzdhlung des Belfagor.*** Der weitverbreitete, wohl urspriinglich indische
Stoff fand seine pragende Version in der satirischen Novella di Belfagor Arcidia-
volo (ED 1549) des Niccold Machiavelli, der die Geschichte als Gang in die Ober-
welt konzipiert.*** Weil Pluto und seine Hollenfiirsten nicht glauben kénnen,
dass so viele Mdnner aufgrund ihrer Ehefrauen die ewige Verdammnis erreichen,
entscheidet die hollische Gemeinschaft, einen Abgesandten in Menschengestalt
auf die Erde zu senden, der dort zehn Jahre mit einer Frau leben und danach
dem Rat berichten soll. Das Los trifft den gefallenen Erzengel Belfagor, der als
attraktiver dreiligjahriger Roderigo in Florenz aufschldgt und die schone Adelige
Onesta ehelicht. Da sich schnell deren Hochmut zeigt und der menschgewor-
dene Teufel ihre verarmte Familie finanziell unterstiitzen muss, nimmt bald
auch seine anfangs brennende Liebe ab. Um sich vor den fordernden Glaubigern
zu retten, fliichtet er aufs Land, wo er sich im Misthaufen des schlauen Bauern
Giammatteo del Bricha verstecken kann. Zum Dank verschafft Belfagor Giammat-
teo eine lukrative Einnahmequelle als Teufelsaustreiber. Doch als dieser auch
nach Ende des Paktes als Exorzist auftreten will, sinnt Belfagor erbost auf Rache.
Weil der schlaue Bauer den Teufel aber an die Ehe mit seiner menschlichen Frau
erinnert, kehrt Belfagor freiwillig zur Hélle zuriick. Denn Frauen - so die miso-
gyne Pointe — sind selbst fiir den Teufel unertrdglich. Wenngleich die neuere
Forschung gezeigt hat, dass die Erzahlung sich keineswegs in ihrer pointierten
Misogynie erschépft,®® hat dieser Aspekt die friihneuzeitliche deutsche Rezep-
tion wesentlich gepragt.

640 [Anon.:] Malus Mulier das ist Neue boser Weiber Legenden, Fol. Alv.

641 Zur Stoff- und Verbreitungsgeschichte der ,drastischen Erzdhlung“ siehe Elfriede Mo-
ser-Rath, Regina Wolf: [Art.] Belfagor (AaTh 1164). In: EM, Bd. 2, Sp. 80-86.

642 Niccolo Machiavelli: Novella del demonio che prese moglie. In: Operette Satiriche (Belfagor
- L'Asino d’Oro - I Capitoli). Introduzione e note di Luigi Foscolo Benedetto. Turin 1926, S. 33-56.
643 Eine Ubersicht zum Belfagor bietet Filippo Grazzini: Machiavelli narratore. Morfologia e
ideologia della novella Belfagor con il testo della Favola. Rom 1990. Neuere Studien vorgelegt
haben Catherine Zuckert: Machiavelli’s Belfagor. Good Government, Domestic Tyranny and
Freedom. In: History of Political Thought 41.2 (2020), S. 249-263, die die Erzahlung als Offen-
legung der ,,pretensions of conventional ,Christian‘ morality in favour of a shrewd unassuming
democratic ethos“ (ebd., S. 249) liest, sowie Sante Matteo: To Hell with Men and Meaning! Ves-



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln und ,Strahl-Hexen* = 345

Die wohl erste deutsche freie Ubertragung legte Hans Sachs 1557 mit dem
Schwank Der Dewffel nam ain alt weib zw der ee, die in vertrieb vor. Er moralisiert
die stark verkiirzte Novelle Machiavellis, indem der Sprecher abschlief3end zur
Fithrung eines ,estant[s]“ voll ,fried, sén vnd ainikeit* aufruft.®** Aufgenommen
wurde das Sujet der iiber den Teufel triumphierenden Frau zu Beginn des 17. Jahr-
hunderts auch in zahlreichen satirischen Einblattdrucken, die in jeweils leicht
variierter Form Ein vnerhérte seltzame auch wunderbarliche Newe Zeittung ver-
kiinden.®* So wird in kurzen Versen ,von einem bdsen Weib* berichtet,54¢

ting Authority in Machiavelli’s Belfagor. In: Italica 79.1 (2002), S. 1-22, der die Ambiguitdt des
vorgeblich misogynen Textes beleuchtet.

644 Hans Sachs: Samtliche Fabeln und Schwinke, Bd. 1, Nr. 177, S. 502-505, zu den Zitaten siehe
ebd., S. 505, V. 125f. - Obwohl Sachs’ Schwank merkliche Verdnderungen der Vorlage aufweist
(statt der jungen Frau heiratet der Teufel eine alte Frau, der schlaue Bauer wird durch einen
frommen Arzt ersetzt), folgt der pointierte Kippmoment einem dem Ausgangstext dhnlichen
Schema, siehe ebd., S. 504f., V. 93-111:

Da erdacht ein list der friimb knab [scil. der Arzt],

Und eillent in sal hinaiiff loff,

Sprach: ,,Deiiffel, vnden in dem hoff

Do ist dein altes weib herkiimen,

Hat ain prieff vom corthriecht geniimen,

Spricht dich wider an vmb die ee.

Dariimb saiim dich nit lang vnd ge!

Verantwort dich vor dem corghricht!“

Der dewffel gueczt herfiier vnd spricht:

»Wie? ist den mein alter helriegel

Kiimen vnd hat pracht prieff vnd siegel,

Das ich zu ir sol wideriimb?

Mir nit! Zu ir ich nit mer kiimb.

Ich wil e hinab farn gen hel.

Alda hab ich, mein lieber gsel,

Mer rw, den in der alten haiis.“

Darmit fur er zum first hinaiis

Und lies hinter im ain gestanck.
645 Vgl. dazu die Auflistung der elf Fassungen bei HARMS, Bd. 1.1, Nr. 152, S. 310.
646 Ich zitiere nach der Version des 1627 in Augsburg verlegten Drucks: [Anon.:] Ein vnerhorte
seltzame auch wunderbarliche Newe Zeittung/ Von einem bésen Weib/ welche sich auff einer
braitten Haiden mit den Teuffeln hat geschlagen/ gekratz/ gerissen vnnd gebissen/ vnd auch
endtlich den Sieg gar behalten/ dariiber sich der Teuffel selbst verwundert hat/ wie es doch
kénn miiglich sein/ auff der gantzen weitten Welt/ das die Arme Ménner/ bey solchen Vnziffern
wohnen kénnen/ Allen bosen weybern zu einem Gliickseligen Newen Jar geschenckt. Augsburg
1627. Im Folgenden Verszahlen direkt im Text.



346 —— Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

welche sich auff einer braitten Haiden mit den Teuffeln hat geschlagen/ gekratz/ gerissen
vnnd gebissen/ vnd auch endtlich den Sieg gar behalten/ dariiber sich der Teuffel selbst
verwundert hat/ wie es doch kénn miiglich sein/ auff der gantzen weitten Welt/ das die
Arme Ménner/ bey solchen Vnziffern wohnen[.]

Die Verserzahlung berichtet aus der beobachtenden Ich-Perspektive von jenem
,,bose[n] Weib*, das mit ,,0fengrucken vnd Gabel® (9) bewaffnet, in diabolischer
Inversion des Teufels Mutter, des Teufels Frau sowie den Teufel selbst tiberwin-
det, sodass diese hollische Schar ausruft:

0O wol vns Gesellen mein/

Seyd fro/ das wir dem grewlichen bésen wurm entrunnen sein/

Hat vns dann das bose weyb also gethan/

Ey/ Ey/ wie geschicht dann manchem frommen Mann/

Der etwann auch ein solches b6 weib bekumbt|.] (25-29)

Die ,Bosheit‘ der Frauen transformiere das Leben der Médnner folglich zu einem
iJammerthal“ (33). Nach neunzehn antithetischen Versen, die den Willen des
Mannes mit dem stets abweichenden Willen der Frau kontrastieren (,,Will er dif3/
so will sie das* [37-55]), kulminiert die Ausfithrung im Paarreim

Ja wann in der Holl ein einig solchs bof3 weyb wer/
Ja wol es blib kein Teuffel nimmermehr. (67£.)

Im darauffolgenden ,,Beschluf3“ wird an eine kluge Brautwahl appelliert, indem
das ,bGse Weib* einer ,Frommen‘ gegeniibergestellt wird (,,Ein b63 weyb Regiert
ihren Mann/ | Ein fromme ist jhm allzeit vnderthan®).%” Wenn abschliefend
die ,,geschworne Gesellschaft/ der bosen Weiber/ so auff S. Nimmerstag/ den
Teuffel gantz vnd gar auf3 der H61l zuvertreiben/ sich Frolich/ Frisch/ vnd vnver-
zagt vnderstehen wollen” mit sprechenden Namen firmieren, darunter etwa die
,Fraw von Hurnhaim®, ,,Die von Schnaderberg® und ,,Die von Haf}fort“, wird die
satirische Intention des Einblattdrucks zwar offensichtlich (,Aufl Schimpff ist
dieser Spruch gemacht/ | Kein Fromme nur dardurch veracht“).®*® So zeigt der
vorgeblich relativierende Schluss, dass die Satire jenen Frauen, die sich aus ,Bos-
heit’ gegen Unterordnung strdubten, damit droht, als ,Teufelsweiber® diskredi-
tiert zu werden. Indem herrschsiichtige Frauen in der Darstellung des Einblatt-

647 Siehe ebd., Beschluf3, V. 23-30, hier V. 25f. Bemerkenswert ist allerdings die abschlief}ende
Einschrdankung, dass der Sprecher ,,doch diese nit mein/ | Die offtmalwol auf3 Noth miissen b6
sein“ (ebd., Beschluf3, V. 43f.), die auf eine zumindest punktuelle Sensibilitit fiir sozio6konomi-
sche Verhiltnisse hinzuweisen scheint.

648 Ebd.



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen‘ = 347

drucks gar den Teufel und seine Familie, so die aemulative Amplifikation des
Belfagor-Stoffs, an Bosartigkeit iibertreffen, wird die ,,[fl[romme* Frau kontrastiv
zum Ideal erhoben. Die strukturell dominante wortspielerische enumeratio ver-
leiht dem Neujahrsdruck zudem eine dsthetische Eigendynamik, die iiber reine
Moraldidaxe hinausgeht und das teuflische Wesen der Frauen zum (misogynen)
Lachanlass erhebt. Eine Variante des Flugblatts, die wohl zeitgleich im fingierten
Druckort ,,Rumpelskirchen im Schwaderloch erschien,® stellt den Kampf zwi-
schen Frau und Teufel in einem Kupferstich auch bildlich vor [Abb. 34]. Vor dem
Hintergrund einer mit Kiichenutensilien bewaffneten weiblichen Armee liefert
sich die Frau im linken Bildvordergrund einen Zweikampf mit dem Teufel. Das
mit Bockshornern, Krallenfiiflen, Drachenfliigeln und weiblichen Briisten dar-
gestellte Wesen wird ebenfalls von einer teuflischen Schar unterstiitzt, die sich im
rechten Bildvordergrund aufbdumt. Wahrend die Blicke der Frauen ihre Gegner
fixieren, starrt ein mittig platziertes, am Boden kauerndes teuflisches Wesen die
Bildbetrachterin unmittelbar an. Gleichzeitig befinden sich am rechten Bildrand
zumindest drei der héllischen Geschopfe bereits auf dem Riickzug. Der Kampf
der Frauen gegen den Teufel, so suggeriert es der Kupferstich, ist aussichtsreich.

Fiir unsere Zwecke besonders einschligig ist die Belfagor-Ubersetzung, die
um 1662 unter dem Titel Der vom Weibe iiberteuffelter Teuffel, ,,aus dem Mach-
iavello ins Teutsch iibertragen durch Siman von Leiden®, erschien.®”® Hinter
dem sprechenden nom de plume der weitgehend wortwértlichen Ubersetzung
verbirgt sich wohl der Dichter Balthasar Kindermann,®! der sich mit seiner im
selben Jahr erschienenen Bose[n] Sieben in der satirischen Frauenschelte auch
eigenstdandig hervorgetan hat. Wenngleich Machiavelli in Kindermanns zitatrei-
cher Traumsatire nicht als Autoritit firmiert, findet sich doch das gemeinsame
Sujet einer ,unertrdglichen adeligen Frau‘. Dass Machiavellis deutscher Bel-
fagor nicht als spielerisch-kuriose Novelle, sondern als misogyne Streitschrift
aufgenommen wurde, verbiirgt die Replik Giildner Zanck-Apfel (1666), wohl ein
Gemeinschaftswerk von Johann Michael Moscherosch und dessen Sohn Ernst
Bogislaus. Ganz im Stil der Querelle des Sexes flankiert die Machiavelli-Uberset-

649 Das Flugblatt findet sich in HARMS, Bd. 1.1, Nr. 152, S. 310f.

650 Der vom Weibe iiberteuffelter [!] Teuffel/ Aus dem Machiavello ins Teutsch iibertragen Durch
Siman von Leiden. Gedrukkt/ Zum Steuerfried/ im schwartzen Schwan. [S.1.] [1662]. Die Uberset-
zung fand auBerdem Aufnahme in: [Johann Michael und Ernst Bogislaus Moscherosch, Ps. Phi-
lison:] Giildner Zanck-Apfel [...]. Niirnberg 1666, S. 1-27, sowie in: Drey curidse Tractitlein [...].
K6ln 1695. — Zu Kindermann, wenn auch hinsichtlich der Wertung veraltet, Waldemar Kawerau:
Balthasar Kindermann. Ein Kulturbild aus dem siebzehnten Jahrhundert. In: Geschichts-Blatter
fiir Stadt und Land Magdeburg 27 (1892), S. 131-239.

651 Dazu siehe Schéafer: Moral und Satire, bes. S. 157-170.



348 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

SR 10 enneib il nfbfllfl} nnﬂmm MTntnxﬁmm Ll:(lﬁ 2
wl 7S 1l 1 Mices NG I
= e i b ?.‘;‘;.'.’f.‘,.li" Ji':r:uzm rﬁmi”‘:‘rmli‘m ms:&-di‘frm;nm

~ _~ ~ il

cErat, gmmn _

fﬂ" q,u ‘Ber _gm\’?nm&lkﬂ
nen .3

Abb. 34: Frau gegen Teufel: Zweikampf vor Gefolgschaft. Kupferstich, erstes Viertel des 17.
Jahrhunderts.

zung darin eine Gegenschrift, Der Weiber Nutz und Schaden, in welcher die vor-
getragenen misogynen Argumente aufgenommen und entkraftet werden. Weil
der Text jedoch nicht durchgédngig argumentativ, sondern bisweilen abschwei-
fend-digressiv verfahrt, hat Walter Ernst Schéfer das intrinsisch-philogyne
Interesse der Moscheroschs als gering eingestuft.®®> Vielmehr habe der Vater
Johann Michael darin die Moglichkeit gesehen, seinem Rivalen Kindermann
zu schaden. Die Moscheroschs versahen die Gegenschrift mit einer Heraus-
geber- und Traumfiktion, die einen alternativen Schluss zur Belfagor-Erzdahlung
prdsentiert. So habe Pluto, auf Wunsch und Bitten seiner Frau Proserpina, die
Anklage des Belfagor gegen die Frauen einer gerichtlichen Priifung unterziehen
lassen, die von Apoll als héchstem Richter des Parnass’ durchgefiihrt wird —
ein Verfahren, das sie Traiano Boccalinis wirkmachtigen Ragguali di Parnasso
(1612-1618) abgeborgt haben. Innerhalb der Verteidigung der Frauen kommt
einer Exempelgeschichte, die Clyton zur Ehrenrettung der Frauen vorbringt,

652 Ebd., bes. S. 154f. Fiir eine schematische Ubersicht der Disposition und Struktur des Zanck-
Apfels, siehe ebd., S. 149-154.



4 Diabolische Affinititen — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* =——— 349

durch ihre Ausfiihrlichkeit eine herausragende Stellung zu.%>* Es handelt sich,
wie bislang unbemerkt blieb, um die geraffte Ubertragung der italienischen
Novella XV (ED 1554) des Erzdhlers Matteo Bandello (um 1480-1562), in welcher
die Frauen Isotta und Lucia durch eine List ihren untreuen Eheménnern Giro-

lamo Bembo und Anselmo Barbadico die Treue erweisen.®** Weil alle ,,[d]ieses

Exempel lobeten und preiseten“,*> werden die Frauen abschlieffend insofern

rehabilitiert, als sie dem Mann, ganz im schopfungstheologischen Sinn, als
,Gehilff“ wertvoll seien. Der Weiber Nutz und Schaden wird beschlossen von
einem Weiber ABC, das die Frau auf eine untergeordnete, schweigsame Rolle
verpflichtet und sich in der misogynen Literaturproduktion der Zeit grofier
Beliebtheit erfreute.®*® Die vorgebliche Parteinahme fiir die Frauen entpuppt
sich als Affirmation misogyner Gendernormen.

Trotz der halbherzigen Gegenschrift blieb die Faszination fiir teuflische
Frauen in der Frithen Neuzeit erhalten. ,Nichts fiirchtet der Teufel so sehr wie die
hosen Weiber* — das verbiirgen auch noch die paargereimten Verse im Spiegel der
regiersiichtigen Weibern (1723):

653 Vgl. [Johann Michael Moscherosch, Ernst Bogislaus Moscherosch, Ps. Philison:] Giildner
Zanck-Apfel/ Das ist: Gerichtliches und reiff-erwogenes End-Urtheil: So von des 16blich-liebli-
chen Weibervolckes Nutz und Schutz/ In geheimen Rath Apollinis des Parnasschen Rath-Hauses
geschlossen und abgelesen worden. Niirnberg: bei Johann Hoffmann 1666, S. 111-133.

654 Siehe Matteo Bandello: La prima parte de le novelle. Bd. 1. Hg. von Delmo Maestri. Ales-
sandria 1992, S. 125-143: Weil die verfeindeten venezianischen Nachbarn Girolamo und Ansel-
mo jeweils die Frau ihres Rivalen begehren, die beiden Frauen aber heimlich befreundet sind,
tauschen diese jeweils die Wohnung, um den eigenen Mann bei Dunkelheit im fremden Haus
unerkannt zu empfangen. Schnell ist sowohl Isotta als auch Lucia schwanger. Nach einem bei-
nahe todlichen Unfall eines Edelmanns in der Nachbarschaft werden die Manner nackt in den
Hausern ihrer Widersacher festgenommen. Weil sie im Gefdngnis meinen zu erkennen, dass
beide von ihren Frauen betrogen wurden, verbiinden sie sich und wollen statt der 6ffentlichen
Schmach des Ehebruchs lieber einen Mord auf sich nehmen. Kurz bevor die Manner enthauptet
werden sollen, prdsentieren sich die Frauen jedoch vor Gericht und erkldren, dass die Mdnner
keinen Ehebruch begangen, sondern unwissend die jeweils eigene Frau geschwangert haben.
So werden Girolamo und Anselmo freigesprochen, sie bleiben Freunde und leben gliicklich mit
ihren Familien zusammen.

655 [Moscherosch, Ps. Philison:] Giildner Zanck-Apfel, S. 133, das folgende Zitat ebd., S. 178.
656 Vgl. ebd., S. 180-188. — Die Verse finden sich leicht modifiziert unter dem Titel Jungfrauen
und Weiber A-B-C erneut abgedruckt in: [Anon., Ps. Cornelius Weiber-Freund:] Bose-Weiber-Apo-
tekken/ Das ist: Kunst iiber alle Kiinst/ Die bosen regiersiichtigen Weiber fromm und unterthan
zu machen [...]. Fraustadt [fing.] [um 1670], S. 92-99, sowie unter dem Titel Jungfer und Weiber
ABC erneut in: [Anon., Ps. Frauendorffer von Frauenstadt:] Eine fiir die Bésen Weiber niitzliche
und vorathige Apothecke, S. 149-156.



350 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Wann ein boses Weib von Zorn und Rach entbrandt/
Ein Kuchel-Gschirr nimmt in die Hand/

Raft/ reifdt/ und schmeifit sie alles hin/

Ein jedes sorg wie es entrinn/

Es grauf3t dem Teuffel selbst vor ihr/

Er flieht und macht ihr das Quartier.®”

Indem der erste Vers den jambisch-vierhebigen Duktus der Folgeverse mit iiber-
schiissigen Silben und schwebenden Betonungen {iiberborden lasst, wird ono-
matopoetisch der ,Ausbruch’ jener unkontrollierten Affekte, ,,Zorn und Rach®,
artikuliert, welche die Frau so sehr iiberschiumen lassen, dass selbst der
Teufel vor ihr ,flieht“. Weil sie aber als Waffe nur ihr ,,Kuchel-Geschirr®, d.h.
ihr ,Kiichengeschirr‘, bereithilt,%*® das sie metonymisch an die ihr zugedachte
Sphédre des Haushalts riickbindet, erhidlt die Darstellung dennoch eine iro-
nisch-komische Note.

Eindriicklich und gleichzeitig nicht weniger ludisch prasentiert das Flugblatt
iiber Das iiber den Teuffel Triumphirende Weib den Kampf zwischen Frau und
Teufel [Abb. 35]. Wahrend die mit Hakennase und vorstehendem Kinn karikierte
Frau mit einem Priigel in der Rechten zum Schlag ausholt, hilt sie mit der Linken
die Kreatur fest, die in der Subscriptio als ,,Teuffel“ firmiert. So sind die Korper-
teile des Wesens im Sinne eines mixtum compositum verschiedenen Tieren entlie-
hen; anstelle der Fiif3e finden sich Vogelkralle und Bocksfuf3, die Schenkel sind
behaart wie jene einer Ziege, Schwanz und Krallen sind einem Léwen abgeborgt
und Arme und Fliigel gehoren einem Drachen. Den Oberkorper der gehdrnten
Gestalt kennzeichnen lange Hangebriiste, deren Brustwarzen vertikal nach unten
zeigen. Die Subscriptio gibt ein Zwiegesprach zwischen den beiden wieder, die im
héllischen Anspruch der Frau kulminiert:

Heif mich deine Meisterin, Aller Teuffel Zwingerin
In der Hollen Herscherin, méchtige Regiererin.®®

Das teuflische Wesen der Frau zeigt sich einmal mehr in ihrer ungebremsten
Herrschsucht, die in ihrer vermeintlichen Impertinenz die Rolle der christlichen
Ehefrau verldsst.

657 [Anon.:] Spiegel der regiersiichtigen bésen Weibern 1723, S. 22.

658 Vgl. DWB, Bd. 11, Sp. 2495.

659 [Anon.:] Das tiber den Teuffel Triumphirende Weib, Subscriptio. In: Fuchs, Kind: Die Wei-
berherrschaft, Bd. 1, S. 281.



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* = 351

i

Ggl CERODAS uber m'u{m rlxlnumPhurmr el "

frh armerLoald b s e Bl gnqudie W Wind 13y CHidend dor
Dl merte vom Aem Merle ? l’u:.-.au- oot (rriet 0l ¢ tm«ann ﬁmndnm .If fidrm
?».rM Pomie ol .wl'.-uo e frmn habk . Seteveftern aigducke,
Kopit plmd oot ek b ng , Man b.-.\,.n- l\lF['“ Jw
oulfel Hooken mactd .!u :Iffz‘ " !-nn’f- S v drck
L4 il hundert frym w.we«-n e bramgem Sehuae e -..&. }.»«b'»- Jermagen
b ir 2 alte Duch, ekt audh tu Fpandn micht, Crar dwrh rudvr Jur Srden und
U sl aree -rn#’ﬂl pour Mifrme (e b grbracht « &5 Joh man Jormaer Derde e,
Erbarme ducks 2oy a,n.'..r i alter Bursd Goff oF pom wur. Dnf) ek dane Mo Nier Coiflel Juwmgorin.
b iy - L g wdcfsge Xogirrvrss .

I bafl Durtorsileret borter Rishm getubent

Abb. 35: Triumph der Frau iiber den Teufel. Flugblatt, 17. Jahrhundert.

4.2.3 Teuflische Darstellung: Hexenbilder

Die merkliche Tendenz deutschsprachiger Texte, nicht-normkonformes weibli-
ches Verhalten als ,teuflisch’ und deviante Frauen als ,Hexen‘ zu inkriminieren,
hingt wohl mit der besonders im Alten Reich virulenten ,Hexenangst‘ zusam-
men. Gleichzeitig ldsst sich ,,die Zuspitzung der Hexenverfolgungen ab dem
15. Jahrhundert auch in der Hiufung der bildlichen Darstellung von Frauen als
Hexen beobachten“.®®® So erfuhr die Abbildung von Hexen, wie sie besonders
die neuen Printmedien verbreiteten, ab dem 15. Jahrhundert eine weitreichende
sexualisierte Verweiblichung.®*

660 Irma Trattner: Hexendarstellungen um 1500 — eine Neudefinition zum Thema Weibermacht.
In: Etudes médiévales 13-14 (2021), S. 468-489, hier S. 471.

661 Siehe dazu die iiberzeugende Studie von Charles Zika: The Appearance of Witchcraft. Print
and Visual Culture in Sixteenth-Century Europe. Oxon 2007. Als ,,first scholar to systematical-
ly study the influence that the booming printing industry had on the shaping of the figure of



352 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

a) Hexenikonographie

Indem sie ikonographische Traditionen aufnehmen und (sozio-)kulturelle Muster
reflektieren, liefern Hexenbilder Aufschluss iiber zeitgendssische Hexenvorstel-
lungen.®® So entwickelte sich ab dem 16. Jahrhundert ein ,visueller Code‘, der -
im Wechselverhaltnis mit Hexenliteratur und dem sozialhistorischen Kontext —
die Hexenvorstellung des kommenden Jahrhunderts mafigeblich prigte.®®* Domi-
nierte im 15. Jahrhundert noch das Bild des mannlichen Magiers, der sich mit
ddmonischen Machten einldsst, die Hexenikonographie, formierte sich, laut
Charles Zika, ab dem 16. Jahrhundert besonders mit Hans Baldung Grien (um
1485-1545) und Albrecht Diirer (1471-1528) eine neue Bildsprache fiir die Hexe,
die sich durch die Attribuierung des ,Flugrittes‘ auf Tieren, Ofengabeln oder
Besen, durch die Gruppierung um Hexenkessel sowie durch eine starke Sexuali-
sierung auszeichnete.®%

Eine ,,pre-eminent position“ innerhalb der ,neuen‘ Hexenikonographie attes-
tiert Zika dem Holzschnitt (1510) von Hans Baldung Grien, der im Bildvordergrund
drei Hexen zeigt, die um einen Hexenkessel gruppiert sind [Abb. 36].°®> Eine
Katze sitzt riicklings zum Bildbetrachter und schmiegt ihren Hinterleib an die
rechts sitzende Hexe, sodass der Katzenschwanz in einer optischen Illusion
auch als ,Hexenschwanz’ figuriert. Eine vierte Hexe ist im Hintergrund im Profil
zu sehen, die fiinfte Hexe nimmt das obere Bilddrittel ein, wo sie mit gespreiz-
ten Beinen riickwarts auf einem Ziegenbock durch die Luft reitet. Mittels einer
Ofengabel transportiert sie einen Kessel, aus dessen fliissigem Inhalt Beine, wohl

the witch in the sixteenth century, when this subject was mostly represented in prints and only
rarely in other media“ preist Matteo Duni: [Rez. zu] Charles Zika. The Appearance of Witchcraft
[...]. In: Renaissance Quarterly 62.4 (2009), S. 1271-1273, hier S. 1271, den Historiker.

662 So zeigt Zika die Verflechung bildkiinstlerischer Hexendarstellungen mit zeitgendssischen
kulturellen Paradigmen auf, von der Antikerezeption iiber das Nachrichtenwesen zur kolonialen
Expansion, vgl. dazu Zika: The Appearance of Witchcraft, bes. S. 125-235. — Zu friihneuzeitlichen
Hexendarstellungen siehe aufierdem Laura Kounine: Imagining the Witch. Emotions, Gender,
and Selfhood in Early Modern Germany. Oxford 2018, bes. S. 178-220, Lyndal Roper: The Witch in
the Western Imagination. Virginia 2012, sowie Wolfgang Schild: Hexen-Bilder. In: Methoden und
Konzepte der historischen Hexenforschung. Hg. von Franz Gunther, Franz Irsigler. Trier 1998,
S. 329-413.

663 So die Leitthese von Zika: The Apperance of Witchcraft, bes. S. 11-69.

664 Zika spricht von ,,a new visual vocabulary“, das mit ,,a range of visual cues“ agiere, ndm-
lich: ,wild hair, cauldrons, cooking sticks, smoke, animals and storms* (Zika: The Appearance
of Witchcraft, S. 35). Dazu siehe auch die Ausfiihrungen von Barbara Becker-Cantarino: Hexen-
kiiche und Walpurgisnacht. Imaginationen der Damonie in der Frithen Neuzeit und in Faust I.
In: Euphorion 93.2 (1999), S. 193-225, bes. S. 201-208.

665 Zika: The Appearance of Witchcraft, S. 13. Fiir Zikas Beschreibung des Holzschnittes siehe
ebd., S. 11-13.



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* == 353

Abb. 36: Sexualisierte Hexerei. Hans Baldung Griens Hexensabbat (1510).



354 — |IIl Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

eines Huhnes, herausragen. In den Rauchschwaden, die aus den am Boden ste-
henden Hexenkesseln emporsteigen, findet sich eine sechste Hexe, die lediglich
ihr Haupt sowie Teile ihres Unterleibs preisgibt. Wahrend der Boden von Haus-
haltsutensilien, Schonheitsmitteln und Knochen gesdumt ist, ragt am rechten
Bildrand ein abgestorbener Baumstamm samt Signatur des Malers empor, dessen
kurze Aste mit den auf einer Ofengabel gebratenen Wiirsten auf der linken Bild-
seite korrespondieren und als Phallussymbole den Holzschnitt vertikal rahmen.
Die Hexen indes sind allesamt unbekleidet und tragen lange wehende Haaren.
Zum hauptsachlichen Gegenstand des Holzstiches avanciert folglich die aus-
schweifend-ekstatische Korperlichkeit der Hexen. Hexerei beschrankt sich hier
nicht auf Apostasie und physische Zerstérung, sondern zeigt vor allem die ddimo-
nische Verfiihrungskraft des weiblichen Korpers, der, wie Zika formuliert hat,
eine ,inversion of gender order* anstrebt:*¢¢ , Baldung seems to be claiming that
witchcraft was a female grab for power, an attempt to appropriate not only the
ritual power of priests, but also the sexual power of men“. Noch stirker sexuali-
siert sind Baldung Griens Zeichnungen,®®’ in welchen die ,magischen‘ Elemente
wie Hexenritt und Hexenkessel vor der Darstellung nackter Weiblichkeit deutlich
zuriicktreten.

Dass ein wesentliches Element visueller Hexendarstellung in deren ostenta-
tiver Sexualitét besteht, verbiirgt auch der anonyme Stich (1530) [Abb. 37] nach
einem verschollenen Gemilde des italienischen Malers Francesco Mazzola,
genannt Parmigianino (1503-1540): Umgeben von einer angsterfiillten Hollen-
schar sitzt eine vermummte Gestalt — die durch einen Besen, den sie umklammert
hilt, als Hexe figuriert — auf einem iiberdimensionalen Phallus, hinter ihr erhebt
sich eine hybride Kreuzung aus Léwe und Ziegenbock. Die Knochenreste und der
Schédel am Boden evozieren eine diistere Atmosphare, ein gefliigelter muskul6-
ser Jiingling, eventuell ein erwachsener Amor, versucht derweil das eigenwillige
Gefahrt emporzuheben. Sexualitdt und das Diistere gehen hier eine merkwiirdige
Symbiose ein, die Charles Zika als ,,somewhat bizarre and also comical® charak-
terisiert hat.%®

Neben ihrer starken Sexualisierung lehnen sich viele frithneuzeitliche He-
xendarstellungen interpiktural an Darstellungskonventionen der Invidia, der

666 Ebd., S. 13, das folgende Zitat ebd.

667 Dazu siehe ebd., S. 13-18, sowie S. 78-83.

668 Ebd., S. 123. Zika sieht in der Darstellung ,,the ultimate image of the woman on top, riding
the beast, loading it over the male, turning the gender order on its head. It testifies to the way
in which sixteenth-century artists were able to use the subject of witchcraft to explore contem-
porary fantasies about a range of issues and debates, and not least the relationship between
sexuality and the social order* (ebd., S. 123f.).



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln und ,Strahl-Hexen* =—— 355

Abb. 37: Damonische Sexualitdt. Stich nach einem Gemélde von Francesco Mazzola, genannt
Parmigianino, um 1530.

Todsiinde des Neides, an.®®® So wurde die neidische Zerrissenheit meist in der
schmerzverzerrten Physiognomie einer Frauengestalt zum Ausdruck gebracht, als

669 Siehe dazu Roper: The Witch in the Western Imagination, bes. S. 87-116.



356 —— Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

deren Attribute Schlange und Zankapfel, aber auch der Hund figurieren.®’° Ihre
besondere Rolle als ,Wurzel aller Siinden resultierte zum einen ,,aus der engen
Verbindung mit dem Teufel, durch dessen Eifersucht das erste Menschenpaar zu
Fall kam [...][,] [zJum anderen [...] aus ihrer fundamentalen Gegensitzlichkeit zu
einer der wichtigsten christlichen Grundprinzipien, der Nichstenliebe“.*”* So galt
der Neid gemeinhin als Wurzel des Hexenwesens; die ,,envious nature“ der Hexen
trete insofern zutage, als sie das Wetter manipulierten, um Weizen zu vernichten,
oder aber den Kiihen der Nachbarn Milch stahlen.®”? Ikonographisch wird die
Verbindung von Invidia und der Hexe bereits in Georg Penczs Illustration zu Hans
Sachs’ Das Feindtselig Laster, der heymlich Neyd (1534) virulent, welche die Per-
sonifikation des Neides durch Fledermausfliigel und Teufelshérner ddmonisch
konnotiert.®”> Auch im Kupferstich Invidia (1670) [Abb. 38], den der Augsburger
Melchior Kiisel (1626-1683) nach der inventio des Straf3burger Radierers Johann
Wilhelm Baur (1607-1642) anfertigte, sind die beiden Bildtraditionen miteinander
verquickt. Der Stich zeigt eine von einem wehenden Lendentuch kaum bedeckte
Frauengestalt, die mit einem Blasebalg in der Linken fiir Wolken sorgt. An ihrem
nackten Oberkorper hidngen ausgemergelte Briiste, der Kopf ist von Schlangen-
haar gesdaumt, in der Rechten hilt sie ebenfalls eine Schlange. Invidia entfaltet
ihre schidliche Wirkung im rechten Bildrand sowohl im Himmel wie auf Erden.
Wahrend in olympischen Spharen der Wurf des Zankapfels durch Eris figuriert,
stellen die verschiedenen Streitszenen den entzweienden, kriegerischen Einfluss
des Neides vor. Eine explizite Verbindung zu Hexen zeigt die Inschrift auf, deren
vier Alexandrinerpaare den Stich ausdeuten:

Wer kennt die Vnhold nicht? Die schidlich, Braut der Héllen
Die so vil Vbels pflegt auff Erden an zue stellen?
Es ist der blasse Neid, so feiir auffblast und schiirt
Verleumbdet, lastert, liegt, die beste Freiind verwiirt
Sein Furcht ist: Hadern, Zanck, Krieg, balgen, rauffen, schlagen
Mord, Vngerechtigkeit, verfolgen, martern, plagen
Vnd was dess Zeuges mehr, ja sein Zanck-Apffel kann
Bey einem Gotter-Mahl auch Handel richten an.

670 Dazu siehe Blocker: Studien zur Ikonographie der sieben Todsiinden, bes. S. 69-79, sowie
Markus Prummer: Die sieben Todsiinden in der Kunst. Genese bis in die Moderne. Ein ikonogra-
phischer Uberblick zu den sieben Todsiinden. In: Die sieben Todsiinden. Sonderausstellung im
Diozesanmuseum St. Afra in Augsburg vom 11. Februar bis 08. Mai 2016. Hg. von Melanie Thier-
bach. Petersberg 2016, S. 3661, bes. S. 55.

671 Blocker: Studien zur Ikonographie der sieben Todsiinden, S. 69f.

672 Roper: The Witch in the Western Imagination, S. 97.

673 Vgl. dazu ebd., S. 94-96.



4 Diabolische Affinitdten - Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* == 357

Abb. 38: ,,Die Vnhold“ Invidia. Druckgraphik von Melchior Kiisel nach der inventio von Johann
Wilhelm Baur (1670).

Indem Invidia als ,,vnhold“, d. h. als ,Hexe*, apostrophiert wird, bestétigt sich
die Uberlappung der mythologischen Darstellungs- und Uberlieferungstradition
mit dem frithneuzeitlichen Hexendiskurs.

Drei strukturell dominante Aspekte durchziehen folglich die Hexen-Dar-
stellungen des 16. und 17. Jahrhunderts: Zum einen figurieren Hexen als weibli-
che Gestalten, die oftmals von Haushaltsutensilien umgeben sind (Ofengabeln,
Besen, Hexenkessel). Zudem wird ihnen eine ddmonisch konnotierte Sexualitit
zugeschrieben, die sich in sodomitisch anmutenden Verbindungen mit Tieren
(Ritt auf dem Schafsbock) offenbart. Drittens riicken viele Darstellungen die
,Hexe‘ in die ikonographische Tradition der Todsiinde Invidia.



358 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

b) Visuelle Indienstnahme: Diabolische Frontispize

Als Uberschneidungsraum von Bildkunst und Literatur sind friihneuzeitliche
Frontispize besonders aufschlussreich, indem sie, als intermediale Paratexte
gelesen, oftmals ein poetologisches Programm bildsprachlich {ibersetzen. So
finden sich auf Frontispizen zu frithneuzeitlichen Frauensatiren immer wieder
diabolische Ankldnge, indem Frauen néchst einer teuflischen Gestalt oder aber
selbst als Hexe figurieren.

Prominent riickt etwa das Frontispiz der anonymen Shakespeare-Ubersetzung
Kunst tiber alle Kiinste Ein bos Weib gut zu machen (1672) die ,Zahmung* der ,wider-
spenstigen‘ Catharina in einen magisch-ddmonischen Kontext und er6ffnet mithin
einen paratextuellen Deutungsrahmen, der im Haupttext unausgesprochen bleibt
[Abb. 39]. Eine Frau und ein Mann stehen sich darin gegeniiber. Wahrend der Plu-
derhemd, Kniehosen und Absatzstiefel tragende, vornehm gekleidete Mann mit
dem Riicken zum Publikum steht, ist die Frau mit dem Gesicht zum Mann gewandt
am linken Bildrand zu sehen. Ein iibergeworfenes Tuch verdeckt nur diirftig ihre
Scham, die hangenden Briiste sind unverhiillt. Anstelle von Haaren ragen Schlan-
gen aus ihrem Haupt, ihr Gesicht ist von tiefen Falten durchzogen. Ikonogra-
phisch alludiert die synkretistische Darstellung mit ausgemergeltem Kérper und
Medusenhaupt die Todsiinde Invidia und weist gleichzeitig starke Ahnlichkeit zu
zeitgendssischen Hexendarstellungen auf. Die doppelt negativ konnotierte Gestalt
als Todsiinde und Hexe stellt die Personifikation des ,bosen Weibs‘ dar. Die Ver-
bindung zwischen Mann und Frau manifestiert sich in einer Schlinge, die der
Mann, gleich einem Lasso, ausgeworfen und um den Hals der Frau geschlungen
hat. Zusitzlich halt der Mann eine Keule sowie einen Fuchsschwanz in Handen,
wie es auch die ,,Erklarung defd Kupfer-Tittels“ verbiirgt:

Ist auch wohl in einem ding®“ Status ratio von néthen

So ist es im Weiber-Zwang: Man muf3 wunderlich die Fl6then
anzusetzen und zu blasen wissen/ bald starck/ bald gelind/

grob und rein: bald muf3 man sehen/ bald mit ofnen Augen blind
Gleichsam seyn: Das Ohr muf3 nicht horen/ und doch alles héren:
Man muf3/ hocus pocus®” gleich/ alles nach der Zeit umkehren

674 Hier zu verstehen als ,Angelegenheit".

675 Vgl. ADELUNG, Bd. 2, Sp. 1262: ,,Hokus Pokus, ein im gemeinen Leben {ibliches von den
Gauklern und Taschenspielern entlehntes Wort, welche dasselbe als einen sehr kréftigen und
wirksamen Ausdruck bey ihren Kiinsten aussprechen. Hokus Pokus machen, Gaukeleyen, Blend-
werk. Mache mir nicht solche Hokus Pokus, mache mir kein Blendwerk vor. Dieser Ausdruck ist
nicht nur in Deutschland, sondern auch in England und Schweden {iblich. Der beriihmte Tillot-
son hatte den sonderbaren Einfall, ihn von den Worten hoc est corpus abzuleiten, welche in der
Romischen Kirche bey der Consecration der Hostie ausgesprochen werden, und nachmabhls in
dieser Gestalt von unwissenden Gauklern gemifSbraucht worden; Junii Ableitung von dem Engl.



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* =—— 359

Abb. 39: Wie man Frauen zéhmt. Frontispiz zur deutschen Adaption von William Shakespeares
The Taming of the Shrew: Kunst iiber alle Kiinste (1672).



360 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Gute Wort mit bésen mischen/ Herkuls Keul’ und Reinckens Schwantz/
So man gantz polit®® gebrauchet/ fithren offt die Braut zum Tantz.
Aussen Narr/ von innen klug/ steh’ ich jetzt im Zirck umkreiset

Meine Schlincke ist zugericht/ Keul’ und Schwéntzchen sich auch weiset/
meine bose Katz zu fangen. Was gilts/ es gelinget mir/

Wer Witz und auch Kiihnheit heget/ folge nach und ler[n]e hier.*””

Die zwolf paargereimten Alexandrinerverse sind als Anweisung fiir den ,Wei-
ber-Zwang* zu lesen, d. h. die ,Kunst‘, Frauen zu bezwingen und Herrschaft iiber
sie zu erhalten. Die ersten acht Verse bilden zunéchst eine Anleitung in der dritten
Person (,,man muf3“). Im staatspolitischen Vokabular der ,,status ratio* komme dem
Vorhaben eine gesellschaftliche Schliisselfunktion zu.%”® So sei es ,,von néthen®,
Frauen in eine untergeordnete soziale Stellung zu weisen. Die Mafinahmen ver-
stehen sich als diffiziler Verhaltenskodex, den eine oxymorische Sowohl-als-auch-
Haltung auszeichnet. Im Bild von ,,Herkuls Keul’ und Reinckens Schwantz* wird
eine frithneuzeitliche Variante des Prinzips von ,Zuckerbrot und Peitsche‘ geprie-
sen, das, ,,gantz polit gebrauchet”, oftmals ,,die Braut zum Tantz“ fiihre.

Mit dem neunten Vers wechselt die Perspektive zum lyrischen ,,ich“, das
dem auf dem Frontispiz dargestellten Mann das Wort gibt. Der ,,Zirck®, der ihn
L2umkreiset®, ist mit der lateinischen Sentenz ,,In verbis et herbis et lapidibus
magna consistit virtus“ [,In Worten und Krdutern und Steinen liegt die gréfle
Kunst‘] umschrieben, die einerseits eine Verbindung zur Ddmonologie aufmacht
und zum anderen auf Hans Sachs’ Fastnachtsspiel Das bds Weib mit den Worten,
Wiirzen und Stein gut zu machen riickverweist.*”® Die Verbindung zum ddmoni-

Pocket, die Tasche, und dem Wallis. Hocced, ein Betrug, nicht zu gedenken. Allein es hat alles
Ansehen, daf} es ein sinnloser Schall ist, welchem das Fremde und Ungew6hnliche ein geheim-
nif3volles Ansehen geben sollen®.

676 Vgl. DWB, Bd. 13, Sp. 1978: ,,polit, adj., im 17. jahrh. aufgenommen aus lat. politus, ital.
polito (franz. poli), partic. von polire, s. polieren“. Hier zu verstehen als ,fein, ausgebildet, ge-
schmackvoll‘.

677 [Shakespeare, anon.:] Kunst iiber alle Kiinste 1672, S. 338.

678 ,Status ratio’, d. h. die Staatsraison, ist ein Schlagwort der Frithen Neuzeit, das Niccolo Ma-
chiavellis magistrale Studie prdgte und Giovanni Botero in seiner Schrift Della ragion di stato
(Venedig 1589) theoretisierte. Dazu siehe Friedrich Meinecke: Die Idee der Staatsrdson in der
neueren Geschichte. Hg. und eingeleitet von Walter Hofer. 3. Aufl. Miinchen 1963.

679 Dazu vgl. die Ausfiihrungen von Kohler (Hg.): Kunst iiber alle Kiinste, S. XLII-XLIII. Hans
Sachs’ Fastnachtsspiel basiert demnach auf einem vom Franziskaner Johannes Pauli in seinem
Schimpf und Ernst (ED 1522) erzdhlten Schwank: ,,Ein b8 Weib tugenthafft zuo machen. Von
Schimpff das 134.“ (Johannes Pauli: Schimpf und Ernst. Hg. von Johannes Bolte. Erster Teil: Die
dlteste Ausgabe von 1522. Berlin 1924, Nr. 134, S. 91f.). Konzise synthetisiert den Inhalt Kéhler:
,»Als einer, der ein sehr béses Weib hatte, den Konig Salomon deshalb um Rat und Hilfe angieng,
antwortete ihm dieser weiter nichts als: In verbis, herbis et lapidibus est magna virtus. Der Mann



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* —— 361

schen Feld wird auch in der Bezeichnung ,,b6se katze* deutlich, als welche die
Frau metonymisch bezeichnet wird, insofern die Katze als Hexenattribut fun-
giert; allerdings ist die Katze auch ikonographisches Attribut der Luxuria, der
Todsiinde der Wollust.®®® Das Haus im rechten Bildhintergrund, das auf einem
hohen Berg steht, versinnbildlicht das Ziel des Unternehmens: Der steinige Weg
nach oben wiirde, sofern man ihn auf sich ndhme, durch zwei Torb6gen belohnt,
die das Ehepaar letztlich ins gemeinsame und erhofftermafien gliickliche Ehele-
ben fiihrten. Die widerspenstige Hexe muss folglich eingehegt, der dimonische
Unwille zur Unterordnung {iberwunden und die mannliche Herrschaft akzeptiert
werden, um ein hausliches Ehegliick zu erreichen.

Doch mitunter figuriert auch der Teufel selbst auf Frontispizen, wie bereits
die Kupferstiche zu Fontange-kritischen Schriften (vgl. Abb. 22 und 23) gezeigt
haben. Das Frontispiz zu Gorgias’ Betrogene[m] Frontalbo (um 1670) zeigt den
Kampf zwischen zwei Gestalten, der von einem diabolischen Wesen verfolgt wird
- laut Heinz Rélleke ,der geschwiirzte, gehérnte leibhaftige Teufel selbst®.s
Dabei weisen die einsehbaren Exemplare zwei unterschiedliche Versionen des
Frontispizes auf. Wahrend das von Roélleke autopsierte Exemplar der Jagielloni-
schen Bibliothek in Krakau im Hintergrund eine freie Flache vor einer Hiitte, auf
der ein Mann mit einem gehdrnten Teufelswesen zum Flotenspiel Amors tanzt,
abbildet [Abb. 40], spielt die Tanzszene im Exemplar der Gothaer Forschungsbi-
bliothek vor einem dichten Laubwald [Abb. 41]. Im Bildvordergrund findet sich
in beiden Versionen eine Kampfszene, die die wirkmachtige Eingangsszene des
Romans alludiert. Wahrend es sich bei der riicklings auf dem Boden liegenden
Gestalt um einen bartigen Mann mit langem Haupthaar handelt, ist die iiber ihm
knieende Figur, die in ihrer Rechten einen Schlagstock bereithilt, geschlechtlich
weniger eindeutig markiert. So ist das Haar von einer kapuzenartigen Kopfbe-
deckung verborgen, um den zum Schrei verzerrten Mund scheint sich ein Bart
abzuzeichnen. Ob auch die Wangen bartig oder eher von Falten durchzogen sind,
lasst sich nicht eindeutig ausmachen. Indem Frontalbos Frau und Widersacherin

versuchte nun die besten siiflesten Worte, dann kaufte er allerlei Krduter und hielt sie der Frau
vor die Nase, aber umsonst! Endlich holte er sich seinen Busen und seine Armel voll guter Kiesel-
steine und warf damit die Frau, bis sie ihm zu Fiif3en fiel und Besserung versprach®.

680 Vgl. Hildegard Kretschmer: Lexikon der Symbole und Attribute in der Kunst. Stuttgart 2008,
S. 209f. Ein Beispiel fiir die Verbindung von Luxuria und Katze bietet der Kupferstich ,Personifi-
kation der Luxuria‘ von Melchior Kiisel nach einer Zeichnung von Johann Wilhelm Baur. Vgl. den
Ausstellungskatalog Die sieben Todsiinden. Hg. von Melanie Thierbach, Nr. 20, S. 128f. Zu Fiiflen
der personifizierten Todsiinde findet sich, neben zwei Schlangen, eine Katze, was die beigege-
benen Alexandrinerverse folgendermaflen erldutern: ,,sie [scil. Luxuria] ist ein falsche Katz: und
voller Schlangen-List“ (zit. nach ebd., S. 129).

681 Rolleke: Nachwort, S. 157.



362 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Abb. 40: Teuflischer Beistand. Frontispiz zu Abb. 41: Vermannlichte Hexe? Variiertes
Johann Gorgias’ Betrogenem Frontalbo, um Frontispiz zu Johann Gorgias’ Betrogenem
1670. Frontalbo, um 1670.

Boniperdam ,méannliche‘ Ziige tragt, wird ihr ,geschlechtlicher Grenziibertritt‘ in
die mannliche Herrschaftssphare bereits ikonographisch angedeutet. Den Kampf
flankiert der als mixtum compositum auftretende ,Teufel’ mit Krallenfiif3en,
Lowenschwanz, Drachenarmen und BockshOrnern, der ein viergeteiltes Banner
in die Hohe reckt mit dem Schriftzug: ,Was sie nicht kann/ geb ich ihr an. Der
Méinner Feind/ der Weiber Freund“.%®? Indem der Teufel Frontalbos Widersache-
rin seine Unterstiitzung zusichert und sich dariiber hinaus als philogyn positio-

682 Otto Bocher nennt drei Typen des Teufels, die seit dem friithen Mittelalter nebeneinander
kursieren: ,,den menschengestaltigen Unhold, den Schéadiger in Tiergestalt und das Mischwe-
sen aus menschlichen und tierischen Elementen® (Bocher: [Art.] Teufel. VIII. Ikonographisch,
Sp. 141).



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* —— 363

niert, wird die weibliche Protagonistin und zumindest teilweise Verursacherin
des titelgebenden ,Betrugs‘ an Frontalbo in die Diskurstradition der Hexe einge-
riickt. Neben dem Frontispiz nimmt auch der Haupttext diese Konnotation vor,
wie ich im folgenden Abschnitt ausfiihre.

c) Literarische Ddmonisierung: Gorgias’ Betrogener Frontalbo (um 1670)
Dass der gliicklose Titelheld Frontalbo einer betriigerischen Hexe zum Opfer
fallt, wird in Gorgias’ traktathaftem Roman nie explizit ausgesprochen. Dennoch
weisen neben der Beschreibung der alten Boniperdam auch deren grundlegende
Handlungsmotive auf eine ,teuflische‘ Natur hin: ihr Neid auf die junge Orbella,
die Frontalbo zur Geliebten nimmt, obwohl sie ihn zuvor ,die Liebe gelehrt’
hat, und ihre Herrschsucht, die sie antreibt, Frontalbo gewaltsam seine ,,Mann-
schafft“ zu nehmen.®

So wird die bdsartige ,Natur’ der Frau auch fiir das Lesepublikum durch
eine grausam gestaltete ,Erkenntnis‘ entlarvt. Denn just als Orbella und Fron-
talbo nach einigen Turbulenzen um den bdsen Astarin ein beschauliches Leben
im Wald fiihren wollen, tritt plotzlich eine Doppelgdngerin der schénen Orbella
auf.®® Weil sich Frontalbo durch die verwirrende Doppelung tduschen lisst, folgt
er der Anweisung einer der vermeintlich Schénen und tétet grausam die mutmaf-
liche Betriigerin.®® Als er nach Hause zuriickkehrt, muss Frontalbo allerdings
feststellen, dass er sich fiir die falsche Frau entschieden hat, wie der ,Betrogene*
intradiegetisch dem Erzdhler Veriphantor berichtet:

Als ich in mein Hauf3 wil gehen/ kompt das alte Weib/ welches ihr gesehen habet/ aus
meinem Hause. Ich fragte/ Mutter/ was wolt ihr denn? Sie sagte: Ey nun/ so kennet ihr mich
noch nicht? Ich sagte: Ich kenne euch nicht. Sie sagte: Es ist schon gut/ so werdet ihr mich
lernen kennen/ wenn ihr mich nun nicht kennet. Ich gieng im Hause herumb/ und suchte
meine Orbella; aber da war niemand/ denn das alte Weib verhanden. (106)

Indem Frontalbo die vergangene Situation zunachst prasentisch schildert, wird
seine unmittelbare Anspannung aktualisiert. Weil die Leserinnen und Leser

683 [Gorgias:] Betrogener Frontalbo, S. 11. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text.

684 Vgl. ebd., S. 97f: ,,Als ich in die Thiir komme/ finde ich die Thiir nicht verschlossen/ und
noch eine Orbella im Hause. [...] Beyde sagten/ Ich sey ihr Mann/ und beyde sagten auch/ Sie
seyn meine Weiber*.

685 Vgl. ebd., S. 101f.: ,,Endlich kam die eine/ welche sich die rechte zu seyn/ mit viel tausend
Eydschwiiren bezeugete/ und sagte: Ich solte die andere nur nackend ausziehen/ und [...] peit-
schen bi} das Blut darnach gienge/ so wiirde sie nicht mehr wiederkommen. Herr/ wenn ich
gedencke/ wie verstockt ich diesem Rath folgete/ so gedencke ich alsobald zu verzweiffeln: Denn
mir ware so zu muthe/ als wenn mich tausend Teufel besessen hatten.



364 —— Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

ebenso wie der intradiegetische Rezipient Veriphantor der besagten Frau bereits
zu Beginn der Rahmenerzdhlung begegnet sind, fungiert die lakonische Schilde-
rung als rezeptionsasthetische Leerstelle und wirkt umso drastischer, spiegelte
doch schon die Eingangsbeschreibung des ,alte[n] Weib[s]“ ein harmonisch-
schreckliches Zusammenspiel von duflerlicher und innerer Verdorbenheit wider:

Es war noch nicht eine viertel Stunde vergangen so kam ein Weib eben denselbigen Weg/
welchen dieser Armselige [scil. Frontalbo] gekommen war/ gegangen/ und hatte einen Feu-
erbrand nebest einem gliienden Eisen in der Hand. Sie lieffe so sehr sie konte/ ihre Haare
zerstreuete der Wind/ welche von weiten so spieleten/ als wenn sich Schlangen wickelten:
Denn bald waren sie gerade/ bald kriimmeten sie sich. Ihr Gesichte war mit Runtzeln und
schédndlichen schwartzen dicken Wartzen erfiillet. Die Feuer-rothe Augen liessen einen
weissen Koth aus. Der Mund zeigete die Todten-farbe Zdhne. Die Briiste hiengen ihr wie
Fuhrmanns-Taschen. Der Puckel und die schwartze Hiande bezeugeten/ dafl sie entweder
der Teuffel war/ oder werden solte. (7£)

Die Schlangenhaare, ,,Runtzeln, ,schwartze[] dicke[] Wartzen“, triefende ,,Feu-
er-rothe Augen“, ,,Todten-farbe Zdhne“, hiangende Briiste, ein krummer Riicken
und ,,schwartze Hande“ summieren sich zu einer physiognomischen Schreckens-
erscheinung, die zeitgendssische Hexendarstellung alludiert und in einer expli-
ziten Damonisierung (,,der Teuffel“) kulminiert.

Die ,Hexe‘ erscheint als mannermordendes Schreckgespenst, die ihr
AuBeres — durch ihre magisch-sexuelle Kraft — manipulieren und die Ménner ver-
wirren kann. Dabei handelt es sich bei der Hexengestalt nicht um einen narrativ
unmotivierten deus ex machina, sondern um eine alte Bekannte. Weil Frontalbos
Mutter ihren Sohn zur Liebe erziehen wollte, ,nahm sie ein ansehnlich Weib/
schones Angesichtes und reiffen Verstandes zu sich/ welche bey mir [scil. Fron-
talbo] néchtlich schlaffen muste* (26). Boniperdam, so der Name der alten Lieb-
haberin, wird von der Mutter nicht nur mit der sexuellen Erziehung ihres Sohnes
beauftragt, sondern auch offen gedemiitigt.*®*® Obwohl die Frau ,,zweyfach meine
Mutter seyn kénnen* (26), verfallt der junge Frontalbo so sehr ihrem ,weissen und
zarten Leib* (27), dass er sich ,endlichen gantz und gar verliebte® (29) und die
beiden gemeinsame Zukunftspldne schmieden. Als der liebeserfahrene Jiingling
allerdings die junge Lydie/Orbella wiedertrifft und seine neu erlernte Kunst bei
dieser mit ,weit lieblichere[r] Lust“ anwendet, schwindet die Liebe zu Boniper-
dam: ,,Ich that dem alten Weibe allen Wolgefallen/ und wann ich an ihrer Seiten

686 Vgl. ebd., S. 28: ,,Meine Mutter war unverschamt/ thate diesem Weibe offt was mit verdruf3
an/ wiewol sie es sich nicht mercken liesse daB sie es verdrosse. Des Tages wenn ein wenig her-
umb gegangen wiirde/ insonderheit wenn ich mit dem Weibe sprache/ kam meine Mutter hube
ihr den Rock auff/ entblésete Sie/ und ermahnete mich/ da solt ich sprechen. Ich gewohnete
dieser Teuffeley fast“.



4 Diabolische Affinititen - Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* =—— 365

lage/ dachte ich doch an die schone Lydie“ (30). Indem Frontalbo sich schlief3lich
fiir ein klandestines Leben mit Lydie entscheidet, ldsst er Boniperdam fallen — die
ihn wiederum in Gestalt der Hexe wiederbegegnet und die Rezipienten mahnend
daran erinnert, dass, zumindest auf textlicher Ebene, fiir siindhaft-ausschwei-
fende Sexualitdt keine Verjdhrung gilt und das Bose den Siinder immer wieder
einholt. Bemerkenswert ist, wie Gorgias die Figur der Boniperdam regelrecht
psychologisiert, wenn sie, von Frontalbo als ,,Teufelsgespenst“ (100) bezeichnet,
ihren Antrieb Missgunst, Neid und gekranktem Stolz zuschreibt:

Du leichtfertiger Schelm/ antwortete sie: Kennest du nicht die Boniperdam mehr/ welche
dir in deiner Jugend/ aus einrahten deiner unkeuschen Mutter/ dir ihren Leib so offter hat
miissen entbldssen/ ehe du jemahls der Lydie genossen hast. Du Schind-Vogel/ erinnerst du
dich nicht mehr davon was du mir schuldig bliebest/ als ich dich in meinen Armen schlaf-
fen liesse/ welcher du doch nimmermehr werth warest. Oder gedenckest du/ daf$ du umb-
sonst solltest meiner genossen haben? Nein! Nein! Das héttest du dir nur nicht einbilden
diirffen. Daf ich im ersten so schon war/ das that ich darumb daf} du geblendet wiirdest/
die schone Lydie zu verstossen/ wie denn auch allbereit geschehen. (110)

Aus Unmut iiber ihre Zuriickweisung will Boniperdam Frontalbo nunmehr malt-
rdtieren, indem er nicht nur die gesamte Hausarbeit ausfiihren, sondern auch
»bey ihr schlaffen” (109) soll. Weil Boniperdam durch scheinbar iibernatiirliche
Krifte im Stande ist, ihr Aufleres zu verdndern, aber auch weil sie in ihrer sexu-
ell-potenten Weiblichkeit Macht iiber Frontalbo einfordert, mutiert sie fiir diesen
zur ,,Teuffelin“ (109).

Satirische Indienstnahmen diabolischer Zuschreibungen sind hadufig und
dienen zur Markierung einer negativen Weiblichkeit, die vor dem soziokulturellen
Hintergrund der zeitgenossischen Hexenverbrennungen allerdings weitgehend
als ,domestische Diabolik‘ erscheint. So dient das ,Teuflische‘ weniger dazu, die
dargestellten Frauen als ,tatsdchliche Hexen‘, und insofern als endgiiltig verlo-
ren, zu inkriminieren, sondern ihr nicht-konformes Handeln als verwoben mit
Herrschaft, Neid und Sexualitidt und mithin als ,bose‘ zu brandmarken. Indem
das Diabolische als absoluter Gegensatz zum Christlich-Gottlichen fungiert, wird
die ,teuflische Frau‘ zum Gegenbild der ,tugendhaft-christlichen Frau‘, dem weib-
lichen ,Idealbild‘ der Friihen Neuzeit.

Im Zuge unseres Uberblicks traten zudem zwei Tendenzen zu Tage: Wahrend
die Referenz zum ,Teufel* hdufig eine angebliche Herrschsucht der Frauen mar-
kiert, die, sei es ob ihrer Lacherlichkeit oder durch Abschreckung, auf ihre ,natiir-
liche® untergeordnete Position verweisen soll, geht die Darstellung als ,Hexe‘
haufiger mit der Macht der Verfiihrung, mit Neid und Sexualitdt einher, deren
oftmals physiognomisch prazise Vorstellung vorrangig Ekel, Abscheu und Ableh-
nung hervorrufen soll.



366 —— Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

4.3 Exkurs: ,Bose Sieben®

Rachels Semonides-Dichtung, Kindermanns misogyne Satire, die deutsche Uber-
setzung von Shakespeares Taming of the Shrew — alle drei Texte sind verbunden
durch eine Redensart, die schon das Deutsche Worterbuch der Briider Grimm als
,ungemein hiufig“®®” ausweist und in friihneuzeitlichen Frauensatiren mehrfach
vorkommt. Die Rede ist von der Bezeichnung ,Bose Sieben’, die Corvinus’ Frauen-
zimmer-Lexicon (1715) wie folgt definiert:

Bose Sieben, [h]eissen insgemein die kauffigten, zancksiichtigen und beiligten Weiber, so
Tag und Nacht murren und in die Médnner hinein kduffen, dergleichen des Socratis boses
Weib, die Xantippe war.%*®

Dass Corvinus die Bezeichnung anhand der ,ungehorsamen‘ Xanthippe erldu-
tert, zeigt zum einen, wie stark die Wendung zu Beginn des 18. Jahrhunderts
im deutschen Sprachgebrauch verankert ist. Zum anderen verbiirgt der Eintrag,
dass sich die numerologische Wendung zu diesem Zeitpunkt bereits von ihrer
Herkunft gel6st hat. So liegt der Ursprung der ,b6sen Sieben‘ nicht in der Antike.
Obwohl verschiedene etymologische Herleitungen vorgebracht wurden, etwa
dass es sich bei der ,bOse Sieben‘ um eine Verballhornung des Geschlechternor-
men tiiberschreitenden ,Siemanns‘ handele oder sie als Allusion an die sieben
Todsiinden zu lesen sei,®® gilt mittlerweile ein auf das 15. Jahrhundert zuriick-
gehendes Gesellschaftsspiel als Ursprung. Die davon losgeldste Bezeichnung
geht wohl auf die antikatholische Spottschrift Wider die bose Sieben/ ins Teufels
Karndffelspiel (1562) des produktiven lutherischen Theologen Cyriacus Spangen-
berg (1528-1604) zuriick,**° in welcher er Papst Pius IV. sowie weitere katholische
Persodnlichkeiten scharf attackierte.®®! In seiner Vorrede erkldrt Spangenberg die
Wahl des eigenwilligen Titels mit der Funktion der Siebener-Karte im ,Karnéffel,

einem beliebten Kartenspiel des 15. und 16. Jahrhunderts:**?

687 DWB, Bd. 16, Sp. 802. — Siehe auch WANDER, Bd. 4, Sp. 553.

688 Corvinus: Frauenzimmer-Lexicon, Sp. 245.

689 Siehe zu diesen Vorschldgen etwa Simon Peter Widmann: Geschichtsel. Missverstandenes
und Missverstandliches aus der Geschichte. Paderborn 1891, S. 50.

690 Dazu siehe DWB, Bd. 16, Sp. 801-803, sowie Herman Schrader: Eine bose Sieben. In: Zeit-
schrift fiir deutsche Sprache 10 (1892), S. 376-381.

691 Siehe dazu Tim Lorentzen: [Art.] Spangenberg, Cyriacus. In: VL 16, Bd. 6, Sp. 49-64.

692 Cyriacus Spangenberg: An den Christlichen Leser. In: ders.: Wider die bose Sieben/ ins
Teufels Karnoffelspiel. Eisleben 1562, Fol. 2r-4v. Es folgt eine mehrfach-anaphorische Frage:
,Woriimb ich aber jm den Titel geben/ Wider die bose Sieben/ ins Teufels Karnoffelspiel/ wird
der guthertzige Leser zuvernemen haben/ aus nachgesetzter frage/ so etwan Anno 1537. Vom
gantzen heiligen Orden der Kartenspieler/ vom Karnoffel gestalt/ dem Concilio zu Mantua het



4 Diabolische Affinitdten - Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* =—— 367

Dieweil es dan der Teufel/ der im Karnoffel spiel Sieben heisset/ so arg kaum machen kan/
als die Sieben Buben/ wider derer Gotteslesterung/ Liigen/ Calumnien vnd falsche Lere/ ich
in folgendem Buch geschrieben/ habe ich sie nach jhres Vatern des ersten Liigeners/ vnd
mérders Namen/ auch die bse Sieben nennen wollen.*

Die ,Bose Sieben‘ steht folglich euphemistisch fiir den Teufel, den Spangenberg
besonders auf Seiten der Katholiken wiederfindet. Eine — vom Kartenspiel freilich
losgeldste — Ubertragung der numerologischen Wendung auf ,teuflische Frauen®
findet sich bereits zu Beginn des 17. Jahrhunderts.®®* So befragt Andreas seinen
Gespréachspartner Simon in Johann Sommers Malus Mulier (1608) zum Wesen
seiner herrischen Frau: ,Ist denn deine Fraw so eine bise Siebene/ vnd eine
solche bése Wettermacherin?“%® Dass die ,bése Sieben‘ mit der ,Wettermache-

vber antwort werden sollen/ [...]. Vnd ist nemlich dis die Frage. Worumb doch der Karnoffel den
Keiser sticht vind den Bapst/ so er doch nach viel Hochverstendiger Leute deutunge/ ein schlech-
ter Landsknecht ist/ vnd der Oberman ein Reisiger/ der Keiser ein Keiser/ der Bapst ein Bapst?
Weiter. Worumb doch der Bapst Sees oder Sechs heisse/ vnd steche auch den Keiser mit allen
Landsknechten/ ausgenommen den Karnoffel/ das ist/ den erwelten Landesknecht? Weiter. Wo-
rumb der Teufel (oder die bose sieben) Teufelsfrey ist/ das in weder Keiser/ Bapst noch Karnoffel
stechen kann/ so doch der Bapst Gottes Stadthalter ein HERR in der Helle ist? Weiter. Worumb
doch das erwelte Traus das geringst vnd ermeste stiicke auff der karten der Keiser heisse? Viel
halten der Bapest habe jm zu viel geraubt vnd gestolen/ das er ein Betler mus sein/ vnd doch
der Keiser heisse/ Denn ein erwelte Sechse hat dreymal so viel/ als ein Trauf3/ darumb es nicht
wunder ist/ das die dreyfaltige Kron/ die einfaltige Kron des Keisers hin weg sticht? Weiter Wo-
rumb doch der faule Fritz/ die Zehene oder das Panier steche? Dariiber haben sich mancherley
Ketzereien und Irthumb/ in der heiligen Kirchen der Kartenspieler/ da man die Klester spiilet/
vnd die todten beine vber die tische lauffen/ erhaben. Etliche meinen der faule Fritz sein die faul-
fressigen Monche/ die den reichen Biirgern vnd Bauren jre Giitter fressen/ Die anderen sagen/
Es sein die vnniitzen verdampten Thummen herrn/ die der Kénige/ Fiirsten vnd Herren giitter
schendlich verzeren vnd verprassen sc. So weit die frage“.

693 Ebd., Fol. 4v. — Zum Karnoffelspiel siehe Rudolf von Leyden: Karnoffel. Das Kartenspiel der
Landsknechte. Seine Geschichte vom 15. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Wien u. a. 1978.

694 Der Rachel-Forscher Klenz hatte noch angenommen, dass die Verwendung der Bezeich-
nung fiir Frauen erstmals bei Balthasar Kindermann (1662) und Joachim Rachel (1664) auftau-
che, vgl. Klenz: Die Quellen von Joachim Rachel’s erster Satire, S. 54: ,,Ich bin nun zwar nicht der
Meinung, dafl Kindermann und Rachel den Ausdruck ,bdse Sieben‘ obigem [scil. Spangenbergs]
Werke entlehnt und vom Karnoffelspiel hergenommen haben; aber wie Spangenberg seine Geg-
ner nach ihrem geistigen ,Vater‘, dem Teufel, benennen konnte, so konnten Kindermann und
Rachel auch die bosen Weiber nach dem Teufel benennen. Und daf} sie sich dabei gerade des
Ausdrucks ,Bose Sieben‘ bedienten, wird begreiflich, wenn man sich daran erinnert, daf} die Sie-
ben eine Ungliickszahl war und daf bése Wesen und Dinge gerne in der Siebenzahl vorgefiihrt
wurden®.

695 [Sommer:] Malus Mulier 1608, I (,Von der Regimentssucht der bésen Weiber*), S. 15.



368 —— Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

rin‘, einer im 17. Jahrhundert geldufigen Bezeichnung fiir die ,Hexe,%°° einher-
geht, belegt die ddmonische Konnotation, die der Wendung auch dann anhaftet,
wenn sie auf Frauen bezogen wird. Dass es dabei allerdings nicht um Forderun-
gen nach Hexenverbrennungen geht, sondern um eine ,domestische Diabolik’,
verbiirgt die launige Antwort Simons, die durch ihren genus humile die Gravitit
des Vorwurfs bereits sprachlich abmildert: ,,Ach lieber Bruder/ wenn sie einmal
anfengt zu donnern/ so grummelts wol acht tage hernach. Man kéndte in vielen
tagen nicht ein gut wort von jhr kriegen/ viel weniger als einen furtz von einem
Toden Esel“.%*

Dass die Bezeichnung ,bose Sieben‘ im Laufe des 17. Jahrhunderts zum prag-
nanten Epitheton fiir ,b6se Frauen‘ avancierte, bezeugen mindestens drei Titel
friihneuzeitlicher Frauensatiren:

1662 — [Balthasar Kindermann:] Die Bose Sieben Von Welcher heute zu tage die ungliickse-
ligen Méanner grausamlich geplaget werden. Wittenberg.

1664 — Joachim Rachel: Erste Satyra: das Poetische Frauen-Zimmer Oder Bose Sieben.
In: ders.: Teutsche Satyrische Gedichte. Frankfurt.

1719 - Die Entlarvte Bose Siebene, Das ist, Kurtze Lebens-Beschreibung Einer liederlichen
und bosen Frauen. [...] Leipzig.

Zumindest nachtraglich erschien auch die deutsche Version des Shakespeare
zugeschriebenen Stiicks Taming of the Shrew (erste dt. Ubers.: Kunst iiber alle
Kiinste Ein bos Weib gut zu machen [1672]) in der Ubersetzung Friedrich Martin
Bodenstedts (1819-1892) im Jahre 1865 unter dem Titel Die Kunst, eine bdse Sieben
zu zdihmen. Die Bezeichnung ,b0se Sieben‘ begegnet jedoch nicht nur auf Titeln,
sondern auch auf diegetischer Ebene, wo sie sowohl als Plural (,sieben bose
Frauen‘) als auch als Singular (,eine bdse Sieben‘) interpretiert wird.

Eine pluralische Verwendung der ,b6sen Sieben‘ bietet etwa der 1635 ver-
legte Einblattdruck Satyrisches Gesicht/ zu Nichtburg in Vtopia durch den blinden
Cupidinem entdeckt: Wie sich nemlich sieben bose Weiber vimb ein paar stinckende
Manns Buxen geschlagen/ vnd dieselbige gleichwol zu sonderbarer Straff ihrer keine
davon gebracht. Zu notwendiger Warnung.®*® In einer Traumvision erscheinen
dem ,,Cornelisirt[en]“ Sprecher,®” der sich nach durchzechter Nacht von seinem

696 Vgl. DWB, Bd. 29, Sp. 725, wonach die Bezeichnung ,Wettermacherin‘ ,,im 16. u. 17. jh. sehr
geldufig und kaum noch im engeren sinne gebraucht [wird], sondern meist allgemeiner [im
Sinne von] ,zauberisches weib, hexe*“.

697 [Sommer:] Malus Mulier 1608, 1 (,Von der Regimentssucht der bésen Weiber*), S. 15.

698 Vgl. HARMS, Bd. 1.1, Nr. 148, S. 306f.

699 Zu diesem dem Universititsjargon entnommenen Begriff, der den ,Katzenjammer nach
iippigen Ausschweifungen‘ konturiert, siehe Hans-Jiirgen Bachorski: Ersticktes Lachen. Johann



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* =—— 369

Rausch erholen muss, ,sieben bse Weiber‘, die um eine Hose kidmpfen.”® Die
teuflische Konnotation, die den sich korperlich angreifenden Frauen innewohnt,
artikuliert eine der Frauen explizit:

[...] ihr Hexen-Braut/

Und Teuffels-Bélge/ die jhr seyd/
Welch den Bruch will wegtragen/
Muf sich mit mir drumb schlagen.”

Warum die hollische Schar so erpicht auf die einzige Mdnnerhose ist, erklart
Cupido dem Traumer damit, dass jene ,,b6sen Weiber [...] h6llisch Pein anthaten/ |
Ihren Mannern“ (59f.). Da diese mittlerweile jedoch ,,gestorben* (61) seien, iiber-
kdme sie ein grausames Schicksal: ,,Kein Mann will sie mehr freyen* (63):

Derhalben weren sie jetzt fro/

Wann jhrer eine oder zwo/

Sich jetzt nur méchten reiben/

Und ihre Zeit vertreiben/

Mit einem Bruch/ drinn vor der Mann/

Offt hat gehust/ vnd lassen gahn/

Wann jhm das bose Weibe/

Geplagt hat seinen Leibe. (65-72)

Die im postdelirischen Zustand erfahrene Traumvision prognostiziert in einem
ironisch gewendeten para-contrapasso die Strafe fiir bosartige Frauen: Weil sie
ihre Mdnner im Leben nicht ehrten, miissen sie sich nun um eine einzige Man-
nerhose priigeln. Die teuflische Konnotation der ,b6sen Sieben‘ ist auch dem
,Buxen-krieg“ (2) eingeschrieben.”®* So soll das Bild die Frauen ,warnen/ daf sie
kehren vmb* (77) und das Traumbild nicht zur Realitit wird.

Sommers Fazetiensammlung Emplastrum Cornelianum. In: Komische Gegenwelten. Lachen und
Literatur in Mittelalter und Friiher Neuzeit. Hg. von Werner Récke, Helga Neumann. Paderborn
u.a. 1999, S. 103-122, bes. S. 105f.

700 Zum ,Kampf um die Hose‘ siehe Kap. III.1.2. — Das Flugblatt bespricht ausfiihrlich Jérn
Miinkner: ,Boser Weiber‘ Zdhmung. Von fingierten Mannertraumen und anderen Schimdren. In:
Zeitschrift fiir Germanistik 18.1 (2008), S. 30-43, bes. S. 31-34.

701 [Anon.:] Satyrisches Gesicht/ zu Nichtburg in Vtopia durch den blinden Cupidinem ent-
deckt: Wie sich nemlich sieben bse Weiber vmb ein paar stinckende Manns Buxen geschlagen/
vnd dieselbige gleichwol zu sonderbarer Straff ihrer keine davon gebracht. Zu notwendiger War-
nung. [S.1.] [um 1635], V. 49-52. Im Folgenden Verszahlen direkt im Text.

702 Die Siebenzahl der Frauen alludiert auch einen Vers des alttestamentlichen Propheten
Jesaja: ,Das sieben Weiber werden zu der zeit einen Man ergreiffen/ vnd sprechen/ Wir wollen
vns selbs neeren vnd kleiden/ Las vns nur nach deinem namen heissen/ Das vnser schmache
von vns genomen werde“ (Jes 4,1), vgl. dazu die Beschreibung des Flugblatts in HARMS, Bd. 1.1,
Nr. 148, S. 306.



370 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

In Kindermanns einschligiger Satire Die Bdse Sieben (1662) werden beide
Formen verwendet. Weil der ungliickliche Mundano nicht auf den Rat des
Erzdhlers Kurandor gehort hat, muss er sich nun mit der ,teuflischen‘ Dolorinde
abgeben, die auf keinerlei ,Erziehungsmafinahmen‘ anzusprechen scheint:

Aber Mundanons seine bose Sieben kunte weder durch gute noch durch bése/ weder durch
Glimpff/ noch durch Ernst gedndert werden. Schlug Er sie/ so schlug Er einen Teufel heraus/
den andern wiederum hinein. Alles/ was Er an Ihr that und versuchte/ war nicht anders/ als
wann Er nach den Regenbogen geworffen/ oder ins Wasser geschlagen hitte.”*®

Dass eine ,herrische‘ Ehefrau, hier verkérpert durch Dolorinde, ihrem Mann die
,Holle auf Erden’ bereitet, zieht sich anhand der Zahl ,Sieben‘ leitmotivisch durch
die Erzahlung. So prophezeit Kindermanns alter ego Kurandor seinem Protago-
nisten bereits zu Beginn schlechte Zeiten, indem ihn ,,diinckt/ es warten schon
sieben lebendige Teufel auf Euch/ die Euch martern und peinigen werden/ von
Morgen an bif3 in die Nacht/ und wieder an den Morgen“ (A9r-A9v). Der naive
Jiingling hingegen freut sich auf die Heirat mit der reichen Dolorinde und wahnt
sich friih als zukiinftiger Fiirst. Als Mundano allerdings am Schloss eintrifft,
kommen ihm am Eingang bereits ,,sieben ungeheure und schreckliche Biren/ mit
schaumenden Rachen/ entgegen gesprungen“ (A11lv). Erst am Ende der Traum-
satire kann er die ,,sieben lebendige Teufel“ (E11r), von denen Kurandor sprach,
identifizieren:

Der lose Argwohn/ die eigenmiithige Regiersucht/ die grosse Verthuligkeit’®/ und bof3-
haftige Halsstarrigkeit/ die vermaledeyte Heucheley/ sammt der neidischen Verachtung
anderer Leute/ und das beharrliche Maulen und sauer sehen meines Weibes. (E11r)

Indem Dolorinde sich eifersiichtig gebardet, sich Mundanos Willen nicht unter-
ordnet und gar {iber ihn ,herrschen’ méchte sowie ihm das Leben nicht ange-
nehm gestaltet, mutiert sie zu ,teuflischen‘ ,Bésen Sieben‘. Weil aber lediglich die
,bose‘ Frau damonisiert wird, kann die ,gute Ehefrau‘ im den Band beschlief3en-
den Gedicht/ In welchem der Verehelichten Lust/ vnd dargegen der Vnverehlichten
Vnlust [...] fiirgestellet und die Ehe als ,,Stand/ den Gott hat eingesetzt“ (G12v),
dennoch gepriesen werden.”®

Wenn Joachim Rachel fiir seine Semonides-Aneignung den Titel Bése Sieben
(1664) wihlt und sieben Negativtypen das Idealbild der ,fleifSigen Biene‘ entge-
genstellt, verwendet Rachel den Begriff zundchst in der Plural-Bedeutung. Die

703 [Kindermann:] Die B6se Sieben, Fol. E10r-E10v. Im Folgenden Folioangaben direkt im Text.
704 D.i. Verschwendung’, vgl. DWB, Bd. 25, Sp. 1903.
705 Vgl. [Kindermann:] Die Bése Sieben, Fol. G9v—G12v.



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln‘ und ,Strahl-Hexen* = 371

irenisch-ironische Schlusswendung allerdings schwicht die moralistische Rhe-
torik etwas ab:

Doch muf3 man in der Wahl nicht gar zu sorglich seyn/.

Ein unvermuthlich Gliik trifft auch nicht selten ein.

Man muf3 nicht gar zuscharff auff alle Laster sprechen

Kein Korn ist sonder Speltz/ kein Mensch lebt ohn Gebrechen.
Es kan ein Fehler seyn vielleicht an Weib und Mann

Der beiden Theilen auch zu Nutze dienen kann.

Hat dir das Gliik den gar den Riikken zugekehret/

Und von der drgsten Art den besten Kern verehret/

Schweig lieber/ bistu klug und glaube fast dabey

Daf3 deine Gans ein Schwan/ die Sau ein Bienlein sey.”

So scheinen die ,Bosen Sieben‘ in den Schlussversen vor allem zu menschlichen
Fehlbarkeiten relativiert. In der Probe einer bdsen Sieben allerdings, das den
Rachel-Satiren in einer , Neu-Verbesserte[n]“ Ausgabe um 1742 beigegeben ist,
tritt die diabolische Konnotation der Bezeichnung offen zu Tage, wenn der iiber-
maflige Zorn der Frauen als ,teuflisch® gescholten wird:

Wann der [scil. der Zorn]/ wie offt geschicht/ hat {iberhand genommen/
So soll der Teuffel selbst aus seiner Holle kommen:

Und hohlen jederman/ auff den sie zornig sind/

Hund/ Katze/ Kuh und Kalb/ Knecht/ Magd/ Mann und das Kind.

Da hebt das gantze Hauf3 vom Keyffen an zu sausen/
Als wie die wiisten Wind/ im wilden Meere brausen/
Thr Rachen thut sich auff/ wirfft Feuer aus/ und Gifft/
Die Zdhne beissen sich/ die braune Zunge Kkifft;

Die donnert/ hagelt/ flucht/ 1dst nichts sonst von sich spiihren/
Und machet ein Geschrey/ als zwantzig Bauren fiihren/
Sie hiipft/ sie rennt/ sie springt/ als wie ein rasend Pferd/
Ist kaum die Sach oftmals nicht eines Dreyers werth[.]"*”

Indem die ,b6se Sieben‘ in den insgesamt zweiundneunzig Alexandrinerversen
zumindest sechs der sieben Todsiinden zu verkdrpern scheint (einzig Acedia, die
Tragheit, fehlt), wird die titelgebende ,,Probe“ auf der ,,Capell der Laster” (139, 86)
zum christlichen ,Charaktertest‘. Der Ausgang ist allerdings in meisten Fallen vor-

706 Rachel: Das Poetische Frauenzimmer, S. 13f., V. 403-412.

707 Joachim Rachel: Neu-Verbesserte Teutsche X. Satyrische Gedichte [...] Von neuem wieder
auffgelegt/ und vor die Liebhaber der edlen Poesie gedruckt. Freyburg/ im Hopffen-Sack [fing.]
[um 1742], S. 136140, hier S. 137, V. 13-24. Im Folgenden Seiten- und Versangaben direkt im Text. —
Die Probe einer bisen Sieben stammt allerdings nicht von Joachim Rachel.



372 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

programmiert, so sei es, ,Wann unter Tausenden die Probe ja verfehlt/ [...] ein
Wunder-Werck/ da die Natur verschelt* (139, 87f.). Dass aber, laut dem Sprecher,
auch ein ,positives Frau-Sein‘ méglich sei, erd6ffnen die pseudo-apologetischen
Schlussverse:

Ich bitte aber Euch/ Ihr frommen Fraun und Nympfen/
Thr wolt defSwegen nur nicht etwan auf mich schimpffen/
Weil ich den schlechten Halt der bosen Sieben da
Angebe/ dann Ich weif3/ Ewer Halt sey besser ja. (140, 89-92)

Als Gegenpart zur ,frommen Frau‘ steht die ,bdse Sieben’ fiir ein dem christlichen
Ideal der tugendsam-untergeordneten Frau kontrastierendes Bild und dient folg-
lich statt Gott dem Teufel.

Wenngleich die Komo6die Kunst iiber alle Kiinste (1672) die ,b6se Sieben
nicht im Titel fiihrt, greift der zu Beginn des Stiicks auftretende ,,Vorredner* die
Wendung auf, um von seinen eigenen schlechten und zahlreichen Erfahrungen
mit ,einem bdsen eyterbissigen Weibe“ zu klagen:"°®

Ich habe leider viel und mehr als viel darvon erfahren/ ich/ der ich der geduldige Hiob
micht stets in des frommen Socratis Hosen beholffen. Ich bin mit einem Weibe/ an Besee-
ligungsstatt/ gequdlet gewesen/ von welchem ich wohl hab glauben kénnen/ dafl sie
auf3 der Rippen ohne Zuthuung eines Quentlein Fleisches/ gemachet gewesen: weil jhr
hartnikkichtes/ wiederwilliges Thun/ und vorsetzlich eigenhirniges lassen/ solches mehr
als zu viel bezeuget/ sie wer eine von den bosen siben/ ob die sechse noch leben/ weif3
ich nicht. (7£.)

Indem er sowohl eine biblische (Hiob) als auch antik-gelehrte (Socrates) Tra-
ditionslinie fiir sich in Anspruch nimmt, weist der Sprecher auf die bestdandige
Aktualitdt des Themas hin, das durch den Verweis auf die Erschaffung Evas aus
Adams Rippe gleichzeitig schopfungstheologisch begriindet und ironisiert wird:
Weil die Frau aus Knochen geschaffen wurde, sei sie ontologisch ,hartnackig* —
und miisse folglich ,geknackt‘ werden. Euphorisch preist der Redner den didakti-
schen Wert des Stiickes an, das den Umgang mit Frauen lehren konne:

Wolte Gott/ es hitte zu meiner Zeit der Sitten Lehrer/ welcher jetzt aufftreten/ wird/ gelebet/
ich hitte bey jhm wollen in die Schule gehen/ um zu lernen einem bésen Weibe den Jrrthum
aufl dem eigensinnigen Gehirn zu treiben/ oder den Teuffels Kopff/ welchen sie ihrem
eigenen Bekdntnufd nach auffsetzen/ bey sich liegen zu lassen. @)

Dass das nahezu tautologische ,,eigensinnige[] Gehirn* (8) fiir Frauen einem auf-
gesetzten ,,Teuffels Kopffe“ gleichkomme, verbiirgt erneut die Damonisierung

708 [Shakespeare, anon.:] Kunst iiber alle Kiinste 1672, S. 7. Im Folgenden Seitenzahlen direkt
im Text.



4 Diabolische Affinitdten — Von ,Plagteuffeln und ,Strahl-Hexen* = 373

solcher Frauen, die gegen die madnnliche Vorherrschaft aufbegehren, sowie die
ddmonische Konnotation, die der ,b6sen Sieben‘ anhaftet.

Eindriicklich korreliert der unter dem Pseudonym ,Simon Frauendérffer von
Frauenstadt‘ schreibende Verfasser der fiir die Bésen Weiber niitzliche[n] und vor-
dhtige[n) Apothecke (1702)"*° die ,b6se Sieben‘ mit teuflischen Eigenschaften. So
stellt er seinem Werk ein marktschreierisches Geleitgedicht voran, in welchem
»Das Buch an den Kauffer” spricht und zum eigenen Kauf appelliert:

Kommt her und kauffet mich ihr stets geplagte Manner/
Cornelius/ Simon/ und wer nicht Herre ist.

Kommt her/ ihr guter Freund/ eh euch das Hertz abfrist

Die bose Siebene/ so sich den Friedens-Trenner

Ergeben/ die da Folgt dem Satan ihren Génner/

Die euch zu keiner Zeit erkennet vor ihr Haupt/

Darzu Lust/ Ehr und Gut in ihrer Bosheit raubt.

Und ihr/ kaufft mich auch/ ihr jungen Ehstands-Renner.
Kommt/kaufft/ weil ich bin da/ bringt mich zum neuen Jahre
Und zu der Messe mit der gifftigen b6sen Frau

Alleine Fangets an fein kliiglich/ weif8 und schlau/

Daf ihr nicht Schlége kriegt vor Danck und Scheltworts Wahre.”*°

Dass die ,Bose Sieben‘ untrennbar mit dem ,,Satan“ verbunden ist, verdeutlicht
auch die die Alexandrinerverse flankierende Illustration, welche einen Frauen-
korper mit sieben Kopfen zeigt [Abb. 42]. Bezeichnenderweise ist der siebte Kopf
ein Teufelskopf, wie auch die Begleitverse zum ,,der bosen Weiber Geist/| Der in
der Welt sehr starck einreist | Mit sieben Hiuptern“ erklaren:""

1. Freundlich wie ein Mensch.
[...]

2. Demiitig wie ein Lamm.

[...]

3. Listig wie ein Fuchs

[...]

4. Unersittlich wie ein Wolff.

[...]

5. Blutgierig wie der Leopard.
[...]

709 Laut ADELUNG, Bd. 2, Sp. 1221, erschien die erste Ausgabe bereits 1690, in den gidngigen
Katalogen lésst sich diese Ausgabe allerdings nicht nachweisen. — Uber den sich hinter dem
Pseudonym verbergenden Urheber ist bislang nichts bekannt.

710 [Anon., Ps. Frauendorffer von Frauenstadt:] Eine fiir die B6sen Weiber niitzliche und vor-
athige Apothecke, Fol. 1v.

711 Ebd., Fol. 3r, das folgende Zitat ebd., Fol. 3r—4v.



374 — |l Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Abb. 42: Sieben bose Kopfe. Illustration in der Fiir die Bosen Weiber niitzlichen und vordthigen
Apothecke (1702).

6. Feurig wie der Drache.
[...]
7. In allen Thun und Lassen wie der Teuffel.
Gleich wie der hollische Satan
Von Anfang nie nichts Guts gethan/
Ja alles Ubel hat gestifft
Also thut auch der Weiber Gifft
Der falschen bésen Weiber Geist
Der manchen zu schaden sich befleisst
Thr Wort/ ihr Werck Gedancken all
Nur richtet zu des Nechsten Fall
Hiit dich vor ihr mein frommer Christ
So lieb din [sic] Leib und Leben ist.

Semonides’ Weiberiambos und Sachs’ Lehre der verschiedenen Héaute, aber auch
der siebenkopfige Drache der Apokalypse sowie die von Diirers Kupfer herriih-



5 Bildung — ,Dumme*‘ Waschweiber und pritentidse feminae doctae =—— 375

rende Tradition der Sieben-K6pfe-Kampfschriften und -Flugblitter’* dienen wohl
als Modell fiir tierische Frauenvergleiche, die hier in der weiblichen Ddmonisie-
rung kulminieren. Weil die ,bése Sieben‘ mit keinem Geringeren als dem Teufel
im Bunde steht, muss der ,,fromme[] Christ* sich folglich von ihr hiiten.

Im Jahre 1719 erscheint gar ein Band mit dem Titel Die Entlarvte Bdse Siebene,
das ist/ Kurtze Lebens-Beschreibung Einer liederlichen und bésen Frauen (1719),3
in welchem die ,,Quaal und so zu reden Hollen-Pein“ vorgestellt wird, die ,,ein
Mann auszustehen hat, der einen liederlichen und bésen Ehegatten an seine
Seite bekommen [...][:] ein Unkraut oder eine solche bose Siebene“.”** Frauen,
die der normativen Vorstellung der Friihen Neuzeit zuwiderlaufen, werden als
steuflisch’ abgewertet und lexikal als ,b6se Sieben‘ gebannt.

5 Bildung - ,Dumme* Waschweiber und prdtentiose feminae
doctae

Die tradierte Auffassung, wonach Platon Manner mit ,Kultur‘, Frauen hingegen
mit ,Natur’ gleichsetzte und sein Schiiler Aristoteles den Frauen mangelnden
Verstand unterstellte,”” stie in der Frithen Neuzeit zunehmend auf Wider-
stand.”® Wihrend in Italien und Frankreich mit Christine de Pizan (1364-1429)
und Moderata Fonte (1555-1592) bereits frith weibliche Stimmen die scheinbar
,natiirliche‘ intellektuelle Vorherrschaft der Midnner in Zweifel zogen, prangerte
im Alten Reich erst die zu Koln geborene Anna Maria van Schurman (1607-1678)
die Bildungsdiskriminierung in ihrem Pladoyer fiir weibliche Gelehrsamkeit

712 Vgl. etwa Johannes Cochlaeus’ siebenkopfige Darstellung Luthers (1529) sowie die anonyme
Flugschrift {iber ,,Das sibenhabtig Papstier* (1543).

713 [Anon.:] Die Entlarvte Bose Siebene, das ist/ Kurtze Lebens-Beschreibung Einer liederlichen
und b6sen Frauen/ Denen heut zu Tage iiber alle Massen liederlichen und bdsen Weibes-Per-
sonen zur Besserung/ und der gantzen Welt zum Abscheu wohlmeynend an den Tag geleget.
Leipzig 1719. — Zu dieser Satire siehe Kap. IV.3.

714 Ebhd., Fol. A2r.

715 Siehe dazu synthetisch Holland: Misogynie, S. 47-56, sowie Susan Moller Okin: Women in
Western Political Thought. Princeton 1979, bes. S. 15-96.

716 Vgl. den Sammelband Geschlechterstreit am Beginn der europdischen Moderne. Hg. von
Engel, Hassauer sowie au3erdem Elisabeth Géssmann: Einleitung. Die Gelehrsamkeit der Frau-
en im Rahmen der europaischen Querelle des Femmes. In: Das Wohlgelahrte Frauenzimmer. Ar-
chiv fiir Philosophie- und Theologiegeschichtliche Frauenforschung, Bd. 1. Hg. von Elisabeth
GOssmann. 2., iiberarb. und erw. Aufl. Miinchen 1998, S. 9-31.



