
3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   245

keuscher Geschlechtlichkeit.363 Dass dieses Bild aber keineswegs immer galt, 
haben die vorangehenden Ausführungen aufgezeigt.

3  Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung 
im Spiegel

Das ‚Hässliche‘ durchzieht die europäische Kultur geschichte nicht nur als Nega-
tion des ‚Schönen‘, sondern auch als Faszinosum.364 Während ‚Schönheit‘ bereits 
bei Platon als irdischer Abglanz des Idealen gilt und diese (kalon) in seinem 
Konzept der Kalokagathia (Schöngutheit) mit ‚Treff lich keit‘ (agathon) korreliert, 
markiert ‚Hässlichkeit‘ in der Funktion eines Kontrast elements oftmals eine 
abstrafende Herabstufung.365 Galten ‚Schönheit‘ und ‚Hässlichkeit‘ im mittel-
alterlichen Den ken primär als metaphysische Moralbegriffe,366 wurde dieser 

363 Ein Frauenbild, das Frauen dem ‚Bösen‘ abgewandte anthropologische Konstanten zu-
schreibt, kursiert bis heute – auch in der Forschung, siehe dazu etwa den Sammelband von 
Lynne Fallwell, Keira V. Williams (Hg.): Gender and the Representation of Evil. New York 2017, 
sowie meine Rezension (Emma Louise Maier: Faszinosum ‚Böse Frau‘. [Rez. zu] Lynne Fallwell, 
Keira V. Williams [Hg.]: Gender and the Representation of Evil. In: Querelles.net 19.1 [2018]). 
364 Eine Geschichte der Hässlichkeit hat Umberto Eco vorgelegt: Storia della bruttezza. Hg. 
von Umberto Eco. Mailand [2007] 2013. Begriffsgeschichtliche Überblicksdarstellungen bieten 
Dieter Kliche: [Art.] Häßlich. In: Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben 
Bänden, Bd.  3. Hg. von Karlheinz Barck u. a. Stuttgart, Weimar 2001, S.  25–66, und Carsten 
Zelle: [Art.] Häßliche, das. In: HWR, Bd. 3, Sp. 1304–1326. So weist Zelle darauf hin, dass sich  
„[a]us kulturanthropologischer Sicht […] das Schöne und H[ässliche] nicht als Pole eines Gegen-
satzes [erweisen], vielmehr stehen beide Phänomenbereiche in einem schwer durchschaubaren 
Mischungs- und Abhängigkeits verhältnis“ (ebd., Sp. 1304). Dazu siehe auch Nelson Goodman: 
Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie. Übers. von Bernd Philippi. Frankfurt 1995, 
bes. S. 235.
365 Vgl. Christine Winkler: Die Maske des Bösen. Groteske Physiognomie als Gegenbild des Hei-
ligen und Vollkom menen in der Kunst des 15. und 16. Jahrhunderts. München 1986, bes. S. 48 f. 
sowie 64–121.
366 Pointiert dazu Ernst Robert Curtius: Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter. 
11. Aufl. Tübingen, Basel [1948] 1993, S. 231, Anm. 1: „Wenn die Scholastik von Schönheit spricht, 
so ist damit ein Attribut Gottes gemeint. Schönheitsmetaphysik (z. B. Plotin) und Kunsttheorie 
haben nicht das Geringste miteinander zu tun. Der ‚moderne‘ Mensch überschätzt die Kunst 
maßlos, weil er den Sinn für die intelligible Schönheit verloren hat, den der Neuplatonismus 
und das Mittelalter besaß […]. Hier ist eine Schönheit gemeint, von der die Aesthetik nichts 
weiß“. – Vgl. dazu Paul Michel: Erklärungsmuster für hässliche und entstellte Menschen in der 
mittel alterlichen Literatur. In: Entstellung und Hässlichkeit. Beiträge aus philosophischer, medi-
zinischer, literatur- und kunsthistorischer sowie aus sonder pädagogischer Perspektive. Hg. von 
Ursula Hoyningen-Süess. Bern, Stuttgart, Wien 1995, S. 59–92.



246   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Konnex im Laufe der Frühen Neu zeit insofern aufgeweicht, als das ‚Schöne‘ an 
weltliche und individuelle Kategorien wie das Sub jekt, die Vernunft, die sinnliche 
Wahrnehmung und die Kunst gebunden wurde.367 Inner halb der „Ästhetik als der 
Wissenschaft von der sinnlichen Erkenntnis“ avancierte das ‚Schöne‘ während 
der Aufklärung zur program matischen Leitkategorie, die sich von physio gno mi-
schen Eigen schaf ten sukzessive löste.

Weil das Zuschreibungskonstrukt des ‚Hässlichen‘, dessen vielfältige „Gestal-
tungsformen […] vom Niedrigen und Obszönen […] bis zum Erhabenen“ reichen, 
sowohl die Funktion des Pathetischen als auch des Lächer lichen einnehmen 
kann,368 ist die Darstellung ‚weiblicher Hässlichkeit‘ für die Frauensatire beson-
ders prädestiniert. In der physiognomischen Variante der ‚hässlichen Frau‘ ist das 
Konzept bereits seit der römisch-griechischen Antike fest im misogynen Kanon 
etabliert:369 Catull, Horaz und Martial besingen Frauen, die dem gängigen Schön-
heitsideal nicht entsprechen und insofern als ‚hässlich‘ markiert werden. Die 
philo so phischen und ästheti schen Idealvorstellungen der Renaissance, die auch 
in idealischen Beschrei bungen der ‚schönen Frau‘ ihren Niederschlag fanden – 
etwa in Baldassare Castigliones Libro del Cortegiano (1528) oder in Agnolo Firen-
zuolas Celso. Dialogo delle bellezze delle donne (1548) –, zeitigten zudem eine 
ins Ironische gewendete lyrische Schmähung weiblicher Schönheit.370 Der am 
Barock dichter Giam battista Marino (1569–1625) geschulten Lyrik des italieni-
schen 17. Jahr hun derts wurde eine „fascination for the no-longer-perfect woman“ 
attestiert, die noch immer als Kontrast modell zur neoplatonischen Idealisierung 
der Renaissance funktioniere und sich wirk mächtig in der antipetrar kistischen 
Tradition materialisiere.371 Auch in deutsch sprachigen Texten der Frühen Neu zeit 

367 Barbara Potthast: „Ô Beauté! Monstre énorme!“ Überlegungen zur menschlichen Schönheit 
und Häßlichkeit in der Literatur. In: Weimarer Beiträge 53.1 (2007), S. 241–266, hier S. 246, das 
folgende Zitat ebd.
368 Vgl. Zelle: Häßliche, Sp. 1304 f., hier Sp. 1304.
369 Einen konzisen Überblick zur ‚hässlichen Frau‘ zwischen Antike und Barock liefert Eco: 
Storia della bruttezza, S. 159–167.
370 Vgl. Francesco Rossini: Torquato Tasso, Antonio de’ Pazzi e Giovan Battista Strozzi. Stan-
ze in lode e in biasimo della donna. In: Le forme del comico. Atti delle sessioni parallele del 
XXI Congresso dell’ADI (Associazione degli Italianisti) Firenze, 6–9 settembre 2017. Hg. von 
Francesca Castellano, Irene Gambacorti, Ilaria Macer, Giulia Tellini. Florenz 2019, S. 560–572, 
bes.  S.  560–564, der die lyrischen Schmähungen als „capovolgimento in chiave ironica tanta 
della bellezza femminile, quanto delle virtù morali e di comportamenti attribuite al gentil sesso“ 
liest (ebd., S. 563).
371 Vgl.  Patrizia Bettella: The Ugly Woman. Transgressive Aesthetic Models in Italian Poetry 
from the Middle Ages to the Baroque. Toronto, Buffalo, London 2005, hier S. 130.



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   247

figuriert ‚weibliche Hässlichkeit‘ als satirischer Gegenstand, wie der anonyme 
Zweizeiler „Ein ungestaltnes Weib“ verbürgt:

Wer ihm ein Weib gefreyt die häßlich von Gesichte
Der lebt im Finsterniß, auch bey dem hellen Lichte.372 

Als relationaler Begriff ist ‚Hässlichkeit‘ allerdings nicht absolut zu setzen, 
sondern liegt, analog zur Schönheit, ‚im Auge des Betrachters‘, wie bereits Martin 
Opitz in seiner Alexandriner-Über setzung An die Crispa bemerkt, die Verse des 
römischen Dichters Ausonius (um 310–395) ins Deutsche bringt:

Ad Crispam.
Deformem quidam te dicunt, Crispa; at ego istud

Nescio: mi pulchra es, judice me satis est.
Quin etiam cupio, junctus quia zelus amori est,

Ut videare aliis fœda, decora mihi.

An die Crispa.
Man sagt du seyst nicht hübsch: ich seh’ und weiß es nicht/
Mir Crispa bist du schön: diß ist genung/ mein Licht.
Ich wüntsch auch (Eyfersucht laßt Liebe nicht allein)
Du mögest mir nur schön/ und andern heßlich seyn.373 

Schön heit wird subjektiviert und in die individuelle Wahrnehmung verlagert. 
‚Hässlich‘ und ‚schön‘ avancieren so zu oppositionellen Attributen, deren Signifi-
kat nahezu beliebig zugeordnet werden kann.

Als Gegenstand der europäischen Frauensatire hat das Sujet der ‚hässli-
chen Frau‘ einen Doppel charakter: Neben der physiognomisch ‚hässlichen‘ Frau 
kann die Schmähung ebenso im Außen-Innen-Kontrast die – aus christlich-mo-
ralischer Deutung – ‚innerlich Hässliche‘ inkrimi nieren, welche sich bisweilen 

372 Zit. nach Frauenzimmer-Cabinet, S. 107.
373 Martin Opitz: Florilegii Variorum Epigrammatum. Liber Alter […]. In: ders.: Weltliche Poe-
mata, Bd. 2. Breslau 1689, S. 449–496, hier S. 479. Die Verse finden sich, ohne den lateinischen 
Ausgangstext, wieder abgedruckt in: Frauenzimmer-Cabinet, S. 102. – Die Verse des Ausonius ent-
stammen dessen Epigrammata de diversis rebus, vgl. Decimus Magnus Ausonius: Epigrams. Text 
with introduction and commentary by Nigel M. Kay. London 2001, Nr. 88, S. 58 [‚Some say you 
are ugly, Crispa, but I don’t know about that. You are beautiful in my eyes; that’s enough for 
me. Indeed, I even wish, since jealousy is love’s companion, that you may appear loathsome to 
others and lovely to me‘, Übers. Nigel M. Kay, ebd., S. 247]. Zum Namen ‚Crispa‘ führt Kay aus, 
dass er, bis auf wenige Ausnahmen, „not used in literary contexts“ sei; „[t]he derivation of the 
name (‚curly-haired‘) does not appear to have any overtones, since there is no suggestion that 
curly hair was considered less attractive than straight; it could conceivably, however, suggest a 
black woman“ (ebd., S. 248).



248   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

durch den Gebrauch von äußerlicher Schminke vermeintlich selbst ent larvt, wie 
es etwa Logaus argutes Epigramm „Auff die bekreidete Lucidam“ nahe legt:

Lucida, du schöner Schwan! dran zu tadeln keine Feder;
Wann du nur nicht/ wie der Schwan/ drunter decktest schwartzes Leder.374 

Der Schwan figuriert aufgrund der farblichen Diskrepanz zwischen weißen 
Federn und dunkler Haut als Tertium Comparationis, das die zeitgenössisch prä-
sente Sein-Schein-Thematik in die Frau ver lagert375 und mithin ein ästhetisches 
Kippmoment (von ‚schön‘ zu ‚hässlich‘) vorstellt. Während die Beschreibung der 
‚inneren Hässlichkeit‘, so auch in diesem Beispiel, vorrangig einem moralidakti-
schen Impetus dient, wird die physiognomisch ‚hässliche Frau‘ als literarisches 
Zuschreibungsphäno men insofern unterschiedlich funktionalisiert, als sich 
sowohl didaktische, ludische wie meta poetisch-poetologische Tendenzen aus-
machen lassen.

Im Folgenden werden zunächst drei satirische Funktionalisierungen weib-
licher ‚Hässlich keit‘ aufgezeigt. Daraufhin wird der Sonderfall der ‚(anti-)pe -
trar kistischen Frauen satire‘ in den Blick genommen, welche sich durch einen 
spielerisch- ironisierenden Umgang mit ästhe tisch-literarischen Konventionen 
auszeichnet und sowohl als Schmähung weiblicher ‚Häss lich keit‘, aber auch als 
deren Lob auftreten kann. Paradigmatisch gesichtet werden abschließend die 
Schertz­Sonnette des schlesi schen Dich ters Hans Aßmann von Abschatz, die iro-
nisch die Schönheit weiblicher „Mängel[]“ besin gen.376

3.1  Abschreckung und Lachanlass. Wirkungsästhetische Funktionalisierung 
von Hässlichkeit

Das Spannungsfeld zwischen Moraldidaxe, zweckfreiem Lachen und spitzfindi-
ger Subversion, in welchem sich satirische Texte verorten, lässt sich auch anhand 
des Genderaspekts ‚Hässlichkeit‘ auf fächern, der sich sowohl psychisch-innerlich 
als auch physiognomisch-äußerlich manifestieren kann. Das folgende Panorama 

374 [Logau:] Sinn-Getichte, Drittes Tausend Erstes Hundert, S. 9, Nr. 21. Modifiziert wiederabge-
druckt in: Frauen zimmer-Cabinet, S. 101, unter dem Titel „Sie schmüncket sich“.
375 Vgl. Arntzen: Satire in der deutschen Literatur, S. 240.
376 Hannß Aßmann von Abschatz: Alexandri Adimari übersetzte Schertz-Sonnette oder 
Kling-Gedichte über die auch bey ihren Mängeln vollkommene und Lieb-würdige Schönheit des 
Frauenzimmers.  In: Herrn Hannß Aßmanns Freyherrn von Abschatz/ Weyl. Gewesenen Lan-
des-Bestellten im Fürstenthum Lignitz/ und bey den Publ. Conventibus in Breßlau Hochansehnl. 
Deputirten/ Poetische Ubersetzungen und Gedichte. Leipzig, Breslau: bei Christian Bauch 1704.



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   249

frühneuzeitlich-satirischer Beschreibungen weiblicher ‚Häs slichkeit‘ unterschei-
det drei hinsichtlich ihrer Wirkungsästhetik voneinander abweichende Strate-
gien – Didaxe, misogyner Lachanlass, erotische Indienstnahme – und untersucht 
diese auf ihre jeweiligen diskursiven Muster.

3.1.1 Didaktische Kippmomente. ‚Hässlichkeit‘ als innere Hässlichkeit 
Dass äußerliche ‚Schönheit‘ bisweilen nur als leere Hülle für ein verdorbenes 
Innere dient, ver deutlicht Jacob Schwiegers allegorische Venus-Satire eindrück-
lich, indem er dem vorder gründig zu Schauenden ein abgründiges Rückenbild 
gegenüberstellt.377 Prononciert wird das Epochen sig num der Schein-Sein-Dialek-
tik durch die äußerliche Schminke, welche den Kor rup tions prozess in Gestalt einer 
künstlichen Bedeckung des ‚natürlich‘ Gegebenen materiell offenlegt.378 Die bis in 
die Antike zurückreichende Tradition der Schminkkritik als Authentizitäts kritik 
fand durch trans latorische Aneignungen auch Eingang in die deutschsprachige 
Literatur, wie etwa die Verdeut schung eines lateinischen Distichons verbürgt: 

Dum sumit Cretam in faciem Sertoria: cretam
Perdidit illa simul perdidit & faciem.

Sertoria verdirb nicht Kreyde und Gesicht,
Wo keine Schönheit hafft, hafft auch die Kreyde nicht.379

Das Alexandrinerpaar des unter den Initialen „J.V.S.“ firmierenden Dichters prä-
sentiert sich als Appell an Sertoria, sich nicht zu schminken, da sie damit nicht 
nur die „Kreyde“, sondern auch ihr „Gesicht“ verdürbe. Die argute Erklärung für 
die scheinbar paradoxe Aussage folgt sogleich als misogyne Pointe: Da an ihr 
keine „Schönheit hafft“, sei auch Schminke vergebens. Schmink kritik geht mit 
misogynem Essentialismus Hand in Hand.

Moralischer geriert sich der geübte Epigrammatiker Friedrich von Logau in 
seinen Versen über Geschmünckte Weiber, in welchen er spitzfindig die Schminke 
in ihrer Künstlichkeit als unnatürlich entlarvt:

Die Damen die sich gerne schmüncken/
Die lassen sich wol selbst bedüncken,
Daß wo Natur an ihren Gaben
Muß etwas übersehen haben:

377 Vgl. Kap. III.2.2.1.
378 Zum Zusammenspiel von Schminke und Sexualität siehe Kap. III.2.3.2.
379 Zit. nach Frauenzimmer-Cabinet, S. 169; für das Distichon findet sich ebd. die Angabe „Pe-
tron. Afran. Epigr. 219“ – in den Satyrica des Petronius Arbiter lassen sich die Verse allerdings 
nicht nachweisen.



250   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Drum wo man Schmuck vnd Schmüncke schauet/
Thut thörlich/ wer der Farbe trauet.380

Wer zur Schminke greift, so die Pointe der paargereimten Vierheber, kaschiert 
damit letztlich die eigene Hässlichkeit – eine Haltung, die zusätzlich als Frevel 
an Gottes Schöpfung („Natur“) gerügt wird. Auch Joachim Beccau schlägt in diese 
moralische Kerbe, indem er sein an die schminkfreudige „Laura“ gerichtetes 
Alexandrinerterzett mit einer gnomisch-allegorischen Sentenz beschließt:

Du meynest schön zu seyn, durch Gifft vermengtes Schmicken,
Du irrest Laura dich die Meynung scheint zu hincken,
Sind gleich die Gräber schön, so merckt man sie doch stincken.381 

Der finale implizite Vergleich des Frauenkörpers mit verzierten „Gräber[n]“ ver-
weist nicht nur im Sinne der vanitas-Topik auf die allgemeine Vergänglichkeit 
des Menschen, sondern spezifisch auf die verderbliche Schminke, die sowohl auf 
materieller als auch auf moralischer Ebene ihre korrumpierende Wirkung entfaltet.

Doch korrumpiert ‚Schönheit‘ nicht nur in ihrer künstlichen Form.  Inwiefern 
‚Schönheit‘ auch in ihrer ‚Natürlichkeit‘ eine irreführende und mithin fatale ‚häss-
liche‘ Wirkung entfalten kann, zeigen paradigmatisch die Verse Daniel Caspars 
von Lohenstein, der in seinem 1888 Alexandriner umfassenden Langgedicht 
Venus allegorisch die gewaltige Kraft der titelgebenden Liebesgöttin preist und 
die weibliche Schönheit als anziehenden „magnet“ beschreibt:

Denn lieben ist nichts mehr/ als eine schifferey/
Das schiff ist unser hertz/ den seilen kommen bey

Die sinn-verwirrungen. Das meer ist unser leben/
Die liebes-wellen sind die angst/ in der wir schweben/

Die segel/ wo hinein bläst der begierden wind/
Ist der gedancken tuch. Verlangen/ hoffnung sind

Die ancker. Der magnet ist schönheit. Unser strudel
Sind Bathseben. Der wein und überfluß die rudel.

380 [Logau:] Sinn-Getichte, Erstes Tausend Vierdtes Hundert, S.  94, Nr.  94. Das Frauenzim-
mer-Cabinet, S. 170 f., druckt die Verse erneut ab, allerdings sind die Schlussverse vereindeutigt: 
„Drum traue keiner Schmincke nicht, | Die so ein wahres Urtheil spricht“ (ebd.).
381 Zit. nach Frauenzimmer-Cabinet, S. 171. – Die Verse sind eine Verdeutschung der ebd. abge-
druckten Verse des Dichters „Stratius“:

Faciem Veneris illis putas pulchram,
Potesse fieri? Laura falleris, non sunt
Sepulcra pulc[h]ra, sint licet dealbata.

[‚Du meinst, dass das schöne Gesicht der Venus jenen (scil. den Frauen) erzeugt | werden kann? Lau-
ra, Du wirst getäuscht: | Es gibt keine schönen Gräber, mögen sie auch übertüncht sein.‘ Übers. ELB].



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   251

Der stern/ nach welchem man die steiffen segel lenckt/
Ist ein benelckter mund. Der port/ wohin man denckt/

Ist eine schöne frau. Die ufer sind die brüste.
Die anfahrt ist ein kuß. Der zielzweck/ süsse lüste.

Wird aber hier umwölckt/ durch blinder brünste rauch/
Die sonne der vernunfft/ so folgt der schiffbruch auch/

Der seelen untergang/ und der verderb des leibes:
Denn beyde tödtet uns der lustbrauch eines weibes.382

In nautischer Metaphorik, wie sie für die Situation des von Amor getriebenen Lie-
benden seit der Antike topisch Verwendung findet,383 wird die geliebte „schöne 
Frau“ zum Rettungshafen, die vor rangig durch ihre „Schönheit“ anziehend wirkt. 

Besonders relevant für den vorliegenden Kontext sind jedoch solche Texte, in 
welchen das Kippmoment zwischen äußerlicher ‚Schönheit‘ und innerer ‚Verdor-
benheit‘ zum didaktischen Über raschungsmoment avanciert und herausragende 
‚Schönheit‘, durchaus im Sinne von Curtius’ ‚Kontrast harmonie‘,384 mit abgrün-
diger ‚Hässlichkeit‘ korrespondiert. 

So beschreibt der überweltliche Geist in Boccaccios Irr­Garten der Liebe, dass 
sich die An ziehungs kraft äußerlicher Schönheit für den Liebenden als verwirren-
der Trugschluss ent puppen kann, indem er den Suizidgefährdeten auf die ‚wahre‘ 
Hässlichkeit der ver meintlich schönen Angebeteten hinweist:

Du hast dafür gehalten/ sie sey lang und schwang/ mit Runden auf geworffenen Brüsten/ 
ach du bist gar fern von der Warheit/ wie dieses mein sagen viel bezeugen können/ als 
erfahrne/ und wil daß du mir auch als einem erfahrnen Glauben zustellen sollest. In dieser 
aus gefülleten Brust ist anders nichts/ denn eine gefaltene Haut samt vielem Werck/ und 
dergleichen Gezeug/ diese Stück sind vor diesem ergötzliche aber doch zween bittere Apffel 
gewesen/ anjetzo aber wie zwo Wind leere Blasen/ oder ein leerer Sack/ nicht anders hinun-
ter hangende/ als diejenige Haut an der Kuhe zwischen dem Kin und der Brust.385

382 Benjamin Neukirch (Hg.): Herrn von Hoffmannswaldau und andrer Deutschen auserlesener 
und bißher un ge druckter Gedichte, Tl. 1. Nach einem Druck vom Jahre 1697 mit einer kritischen 
Einleitung und Lesarten. Hg. von Angelo George de Capua, Ernst Alfred Philippson. Tübingen 
1961, S. 290–346, hier S. 293 f., V. 95–110.
383 Auf die Bedeutung der Schifffahrtsmetaphorik für die europäische Literatur hat Ernst Robert 
Curtius hin gewiesen, vgl. Curtius: Europäische Literatur und Lateinisches Mittelalter, S. 138–141. Als 
„stürmische Liebes fahrt“ im Zeichen Amors zeigt sie sich besonders wirkmächtig im europäischen 
Petrarkismus, vgl. Gerhart Hoffmeister: Petrarkistische Lyrik. Stuttgart 1973, bes. S. 25–28, hier S. 25.
384 Vgl. Curtius: Europäische Literatur und Lateinisches Mittelalter, S. 209, der den Begriff im 
Kontext kontrastiver Landschaften (locus amoenus vs. wilder Wald) anführt und grundsätzlich 
als ‚Pathosformel‘ wertet.
385 Boccaccio, Makle: Irr-Garten, S. 77 f. – Die Beschreibung des aufgrund sexueller Ausschwei-
fungen ausgezehrten Körpers der Witwe zeigt sich im italienischen Ausgangstext ungleich dras-
tischer und expliziter, vgl. meine Anmerkungen ebd.



252   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Wenngleich der deutsche Übersetzer Johann Makle den misogynen Passus stark 
kürzt und sexuelle Anspielungen reduziert, bleibt doch die Diskrepanz zwi-
schen subjektiver Erschei nung („[d]u hast dafür gehalten“) und überzeitlicher 
„Warheit“ erhalten, die hier anhand der weiblichen Brüste exemplifiziert wird. 
Subjektiv empfundene ‚Schönheit‘ entpuppt sich vor der metaphysischen Folie 
des jenseitigen ‚Wissens‘ als fatale Illusion, die mit drastischen Vergleichen („wie 
zwo Wind leere Blasen/ oder ein leerer Sack/ nicht anders hinunter hangende/ 
als diejenige Haut an der Kuhe zwischen dem Kin und der Brust“) offenbart wird.

Auch Ariosts Renaissanceepos Orlando furioso (ED 1516), das Diederich von 
dem Werder ins Deutsche übertrug, präsentiert im sechsten und siebten Gesang 
eine Frauengestalt, deren vorgebliche Schönheit nur Trug ist: die Hexe Alcina, die 
ihre einstigen Liebhaber in Bäume, Tiere oder Quellen zu ver wan deln pflegt.386 Ihre 
nahezu übermenschliche Schönheit, die fünf Stanzen im analysierend-syn theti sie-
ren den Verfahren von Kopf bis Fuß beschreiben,387 beeindruckt einen der männ-

386 Vgl. Ariosto: Orlando furioso, VI 51 f.
387 So wird die Schönheit in petrarkistischer Manier vorgestellt: „[…] Die Allerschönst’ ist doch 
allein Alcina hier/ | Gleich wie die Sonn’ es thut den andern Sternen für. || Ja sie war von Person 
so trefflich wol formiret/ | Daß ihr kein Mahler gleich mit Farben eine zieret/ | Ihr langes gelbes 
Haar bedackt’ ein Rautenkrantz/ | Kein Gold ist in der Welt mit einem solchen Glantz/ | In ihrem 
Angesicht’/ und auff den zarten Wangen | Die Farben von den Ros- und Liljen lieblich prangen/ |  
Ihr’ hocherfrewte Stirn war reinstes Helffenbein/ | Zu groß war dies’ auch nicht/ sie war auch nicht 
zu klein. || In ihren äugelein/ als in zwo klaren Sonnen/ | Da lebt- und schwebten inn viel Frewden/ 
Lüst’ und Wonnen; | Ihr Anblick lieblich ist/ doch er sich kärglich regt/ | Die Liebe selbst mit ihm 
sich hin und her bewegt/ | Sie macht gar ledig auch von dannen ihren Köcher/ | Und scheust in 
manches Hertz offt sichtbarliche Löcher/ | Ihr Näslein so gerad ihr im Gesichte stand/ | Daß auch 
die Mißgunst selbst nichts dran zu tadeln fand. || Und ihr ZinnoberMund/ als zwischen zweyen 
Thalen/ | Ist also/ daß man ihn nicht röther könte mahlen/ | Und in demselben sie zwo Reyhen 
Perlen weist/ | Die eine süsse Lipp’/ auff und zu wieder/ schleust: | Draus solch’ höffliche Wort’ 
und liebste Reden giengen/ | Die alle gröbste Seel- und Hertzen leichtlich fiengen/ | Draus so hold-
selig sie und so anmuthig lacht’/  | Daß sie ein Paradieß stracks aus der Erden macht.  || Recht 
Milchweiß ist ihr Hals/ die Brust für Schnee bestehet/ | Der Hals ist lang und rund/ die Brust breit 
und erhöhet. | Zween weisser äpffelein gehn hin und her darauff/ | Gleich wie am Ufer thut der 
Meeres Wellen Lauff/ | Wann ein gelinder Wind sie pfleget anzuwehen/ | Den andern Rest des Leibs 
kan Argus selbst nicht sehen/ | Jedoch urtheilt man diß/ daß/ was verborgen war/ | Dem ähnlich 
müste seyn/ was man sah’ offenbar. || Gar eine rechte Läng’ ihr Armen beyde haben/ | Die weissen 
Händlein sich auch offt zu sehen gaben/ | Sie waren länglicht schmal/ darzu gerad’ und glatt/ | Da-
rauff kein äderlein zu weit herausser trat. | Den kleinen trocknen Fuß man endlich auch erblicket/ |  
Mit Majestät an ihr sich alles trefflich schicket. | Ihr edle Gaben auch im Himmel zugericht/ | Mit 
keiner Decken sich verbergen lassen nicht“ (Ariost, Werder: Die Historia vom rasenden Roland, 
VII, 10–15). – Zur (italienischen) Darstellung Alcinas siehe Rudolf Baehr: Das Porträt der Alcina in 
Ariosts Orlando furioso (VII, 10–15). In: Italienische Studien 1 (1978), S. 5–17, sowie Evi Zemanek: 
Das Gesicht im Gedicht. Studien zum poetischen Porträt. Köln, Weimar, Wien 2010, S. 110 f.



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   253

lichen Pro tago nisten, den Hippogryphen-Ritter Ruggiero, dergestalt, dass er über 
ihrem Anblick seine eigentliche Mission, die geliebte Bradamante zu finden, gänz-
lich vergisst und sich der ver zau berten Hexe hingibt. Sogleich jedoch weist die auk-
torial anmutende Erzählinstanz explizit auf die ‚schöne‘ Liebesfalle hin, in welcher 
sich Ruggiero verfängt, der fälschlich äußer liche Schönheit mit Tugend gleichsetzt:

Ja alle Theil an ihr sind lauter Strick’ und Netze/
Sie tantze/ sitze/ sing’/ hüpff’/ oder lach’/ und schwätze.
Kein Wunder/ wann allhier Ruggier gefangen wird/
Weil er so tugendhafft und liebreich sie verspürt.
Was er vom Mirtenbaum’ nechst hatte wol vernommen/
Von ihrem Trug und List/ kan jetzund ihm nicht frommen.
Er glaubt/ daß List und Trug ja können wohnen nicht
In solchem edlem Leib’ und schönem Angesicht.388

Weil Ruggiero sich dem wortwörtlichen Zauber der Schönheit nicht entziehen 
kann, werden die beiden zu einem „verliebte[n] Par“. Sukzessive verändert sich 
der einstig kühne Kämpfer auf Alcinas Insel: Er trägt nun ein „Kleid […] [v]on 
Seiden und von Gold“, ein „Halsband […] von vielen Edlen Steinen“, ein „wunder-
lichs Armband“, Perlenohrringe, „auffgekreuste[] Haare“ und Parfüm, sodass der 
Sprecher synthetisiert: „So/ und in der Gestalt Ruggier gefunden ward/ | So hatt 
ihn Zauberey verkahrt von seiner Art“.389 Die Liebe, so suggerieren es die Verse in 
Anspie lung auf antike Topoi, ‚entmännlicht‘ und ‚effeminiert‘ den Liebhaber nicht 
nur generisch, son dern entfernt ihn auch von seinem ‚eigentlichen‘ Wesen.390 Erst 
als die Zauberin Melissa den ver lieb ten Ruggiero schließlich mithilfe eines Rings 
von seinem Bann erlöst, erscheint ihm Alcina in ihrer wahren Gestalt: 

[…] 
An stat der schönsten Fraw/ wie er sie erst gelassen/
Das schandheßlichste Weib/ das wol die gantze Welt
Kein’ älter Rabenstück und Vettel in sich helt.

Bleich/ runtzlich/ gelb’/ und scheel Stirn/ Aug’ und Wangen waren/
Ihr Kopff auch grindicht/ graw/ und dünne doch von Haaren/

388 Ariost, Werder: Die Historia vom rasenden Roland, VII, 16. Das folgende Zitat ebd., VII, 29.
389 Vgl. ebd., VII, 53–55.,
390 Die klassischen Analogien und Anklänge der Alcina-Episode (etwa an Hercules und 
Omphale) sind augen schein lich. Auf das Innovationspotenzial Ariosts, das sich darüber hinaus 
in der Episode zeigt, hat Ita Mac Carthy: Alcina’s Island. From Imitation to Innovation in the 
Orlando Furioso. In: Italica 81.3 (2004), S. 325–350, hinge wiesen, die die Episode in Kombination 
mit den Logistilla-Stanzen (vgl. Ariosto: Orlando furioso, X 632–68) als allegorische Darstellung 
neoplatonischer Liebeskonzepte interpretiert, vgl. bes. ebd., S. 333 f.



254   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Sechs Hande breit war sie nicht in der Länge hoch/
Darzu auch alle Zähn ihr außgefallen noch:
Der Athem stanck ihr sehr/ ein Bückel auff dem Rücken/
Macht’/ daß sie sich im gehn und stehen muste bücken.
Sie aber brauchte Kunst/ und jetzund unbewust/
Daß man sie gar für jung und schön ansehen must.391

Die äußerliche ‚Schönheit‘ entpuppt sich als fahler Zauber, der die hässliche 
‚Wahrheit‘ letztlich doch nicht zu verdecken vermag, sodass „eh Alcina noch 
ward dieses Auffbruchs innen/ | Da kon nte weit genug Ruggier von ihr entrin-
nen“.392 Während Ariost zur Beschreibung der „piú brutta“ [‚der Hässlichsten‘] 
allerdings den mythologischen Vergleich mit Hecuba, Frau des troja ni schen 
Königs Priamus, sowie der tausendjährigen Sibylle von Cumae heranzieht und die 
Passage humanistisch-gelehrt auskleidet,393 entstammt der von Werder hinzuge-
fügte Hin weis auf den schlechten „Athem“ sowie ihren „Bückel auff dem Rücken“ 
einem derb-volks tüm lichen Inventar, der frühneuzeitliche Hexendarstellungen 
aufruft und folglich in seiner sinn lichen Eindrücklichkeit moralisierender wirkt 
als der renaissancehumanistische Prätext.394 Dieser folge, so Ita Mac Carthy, 
nicht primär einer streng didaktischen Intention, sondern zeige allegorisch ver-
schiedene Liebeskonzepte des zeitgenössischen neoplatonischen Diskurses auf, 
nach welchem die Alcina-Episode als ‚amor vulgare‘ oder gar ‚amore bestiale‘ ran-

391 Ariost, Werder: Die Historia vom rasenden Roland, VII, 69 f. (=  Ariosto: Orlando furioso, 
VII 72 f.).
392 Ariost, Werder: Die Historia vom rasenden Roland, VII, 77.
393 Ariosto: Orlando furioso, VII 71, V. 8. – Die Beschreibung der ‚wahren‘ Alcina findet sich 
ebd., VII 72 f., Übers. ELB:

Pallido, crespo e macilente avea
Alcina il viso, il crin raro e canuto:
sua statura a sei palmi non giungea:
ogni dente di bocca era caduto;
Che piú d’Ecuba e piú de la Cumea, 
et avea piú d’ogn’altra mai vivuto.
Ma sí l’arti usa al nostro tempo ignote,
che bella e giovanetta parer puote.

[‚Bleich, faltig und hager war Alcinas Gesicht, das Haar spärlich und weiß: Ihre Höhe erreichte 
keine sechs Handflächen und alle Zähne waren aus ihrem Mund gefallen; sodass sie mehr von 
Hecuba und Cumea und jeder anderen Frau, die jemals lebte, hatte. Aber sie nutzt Künste, die 
unseren Zeiten unbekannt sind, sodass sie schön und jung erscheinen konnte.‘]
394 Zu zeitgenössischen Hexenvorstellungen und deren Niederschlag in satirischen Schriften 
über Frauen siehe Kap. III.4.



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   255

giere.395 Dennoch literarisiert die Alcina-Episode – in Werders Version durch die 
abschreckend-sinnliche Darstellung noch pointierter als der Prätext – das Kipp-
moment zwischen ‚wahrer Hässlichkeit‘ und künstlich-falscher ‚Schönheit‘, von 
der sich Männer immer wieder täuschen ließen. Als narratives Mittel der ‚Ent-täu-
schung‘ dient der Umschlag von ‚schön‘ zu ‚hässlich‘ der satirischen Didaxe.

In grotesk-satirischer Manier arbeitet Johann Beer das Kippmoment der ‚Täu-
schung durch Schön heit‘ in seinem Jungfer­Hobel (1681) aus. So heiratet „Signor 
Roth-Nase“ eine nur flüchtige Bekan ntschaft;396 in der Hochzeitsnacht stellt er 
allerdings fest, dass er von der vermeintlichen ‚Schön heit‘ völlig fehlgeleitet 
wurde und nun der ‚hässlichen Wahrheit‘ ins Auge blicken muss:

Abends wie sie sich niederlegten/ so sahe der Bräutigam/ daß sie einen Buckel hatte/ wie 
2. Klöpel küssen. An einem Bein hinckte sie und das andere war eine höltzerne Steltzen/ 
damit griffe sie mit beyden Händen in die Gosche und langte alle beyde Reihen Zähne 
heraus/ auff solches bückte sie sich mit dem Kopff auff ein Tischlein/ und der Bräutigam/ 
welcher dort im Bette zwischen dem Vorhang gantz erblast hervor guckte und immer ein 
Creutz auffs andere machte/ vermeinte/ sie würde eine abgefangene Lauß todt trücken/ 
aber an statt dessen sahe er/ daß sie ein Aug auß dem Kopffe langte/ welches nach veneti-
anischer Arth gar artig und künstlich auß Glaß geschmeltzet worden. Nach diesem zoge sie 
die Mütze vom Kopff und als sie die auffgesatzten falschen Haare herunter hatte/ sahe der 
Bräutigam mit schröcken/ daß sie dem Grind hatte. Sie schraubte über dieses ein Ohr vom 
Kopffe/ welches ihr aus Helffenbein hinan gedrechselt worden. Auff solches nahme sie auch 
die halbe Nase vom Gesicht hinweg/ die von einem künstlichen Wachs-Pousirer so naturel 
zugericht ware/ daß mans vor einen warhafftigen Schmecker gehalten. Als dieses gesche-
hen/ ruffte sie die Cammer-Magd Cicipe, die muste ihr den lincken Arm/ so insgleichem 
von Wachs gemacht war/ vom Leibe runter nehmen. Ô monstrum ingens, horrens, deforme 
cui lumen ademptum, gedachte der Bräutigam/ sprange demnach gähling aus dem Bette/ 
nahme seine Schlaff-Hosen über die Achsel und eilete was er konte zu seinem Nachbar.

Die augenscheinliche ‚Schönheit‘ der Braut entlarvt sich schnell als unnatürliches 
Kunstprodukt, als mechanische Konstruktion, die der Figur beinahe an  droide 
Züge verleiht. Nachdem sich suk zessive immer mehr Körperteile als unecht erwei-
sen, nimmt der entsetzte Bräutigam Reißaus vor diesem ‚unglaublichen Monster‘. 

395 „Ariosto’s aim is not to preach about Reason versus Lust but to engage readers in a semi-se-
rious philosophical dialectic about Love in general. It is my view that the Alcina episode ques-
tions inherited wisdom regarding Love and its various forms. In doing so, it responds directly to 
contemporary Neoplatonist treatises on the subject“ (Mac Carthy: Alcina’s Island, S. 333).
396 Vgl. [Johann Beer:] Der Neu ausgefertigte Jungfer-Hobel/ Durch welchen ein und andere Jung-
ferliche Untu gen den abgehobelt und sonsten allerley Schnützer und Fautten desselbigen Volckes 
abgesaubert und auff die Seite geworf fen werden/ in einer Historischen Erzehlung umständlich 
eingeschrenckt und an Tag gegeben/ Von Dem berühmten Weiber-Hächler Francisco Sambelle. 
Gedruckt im Jahr. 1681. In: Johann Beer: Sämtliche Werke. Hg. von Ferdinand van Ingen, Hans-
Gert Roloff. 12 Bde. Bern u. a. 1981–2005, Bd. 5, S. 59–100, hier S. 96, das folgende Zitat ebd.



256   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Äußerliche Schönheit, so legt die anekdotische Passage nahe, ist für die Braut-
wahl keine gute Beraterin. Die Diskrepanz zwischen dem schönen äußerlichen 
Schein und dem verdorbenen Inneren reflektiert ähnlich das ‚Sinn-Gedicht‘ 
Johann Georg Gressels über Die heßliche Schöne (1717):

Du siehst von aussen schön/ wie eine Venus, aus/
Doch zeigt/ du geile Dirne/
Dein Thun und Huren-Stirne/

Es sey dein innerstes ein garstig Laster-Hauß.397

Indem die umarmenden Alexandriner, die „aussen“ und „inne[n]“ der angespro-
chenen ‚hässlichen Schönen‘ alludieren, durch adversative („Doch“) hyperkata-
lektisch-jambische Drei heber gespalten sind, wird die beschriebene Diskrepanz 
auch formal nachvollzogen.

‚Schönheit‘ erweist sich in frühneuzeitlichen Texten häufig als optische und 
moralische Täu schung. Gleichzeitig ist jedoch die ‚wahre Schönheit‘ keineswegs 
ausschließlich positiv kon notiert, sondern gilt, wie der anonym verfasste Spiegel 
der regiersüchtigen bösen Weibern (1723) referiert, als grundsätzlich problema-
tisch:

Ach wie vil Mühe ladet ihme derjenige auf den Halß/ welcher eintzig und allein nach der 
Schönheit eines Weibs trachtet; erstlich muß er ihr Hoffarth getulden/ sintemahlen die 
Schönheit und Thor heit immerzu mit einander gehen/ er muß ihre Verschwendlichkeit 
getulden/ dann ein närrischer Kopff und ein schönes Angesicht zwey schädliche Wurmb 
seyn/ so dem Mann das Leben abnagen/ und sein Guth verzehren; er muß ihre zänckische 
Art getulden/ dann ein jegliches schönes Weib will allein Herr im Hauß seyn; er muß ihre 
Wollustbarkeiten getulden/ dann alle schöne Weiber seynd gern bey guten Mittlen; er 
muß auch ihren Ehrgeitz getulden/ dann die schöne Weiber vermeynen/ man müsse sie 
allenthalben obenan setzen; Und endlich/ welcher ein schönes Weib bekommt/ die sonst 
der guten Tugenden verlassen ist/ derselbe bringt ihme vil Unglück ins Hauß. Ein schönes 
Weib/ spricht Prov. cap. 2. und darbey thorecht/ ist wie ein Sau mit einem guldenen Ring 
auf der Nasen.398

Die enge Verzahnung von „Schönheit und Thorheit“, wie sie der Spiegel nahelegt, 
wird insofern bib lisch untermauert, als alttestamentliche Sprüche hinzugezogen 
werden, welche die atemlos wir kende enumeratio der Nachteile, die ‚nur‘ schöne 
Frauen mit sich bringen, als klimaktischen Höhe punkt beschließen.

Dennoch folgt die Darstellung ‚innerer Hässlichkeit‘ keineswegs immer dem 
dialektischen Umweg von Schein und Sein. Wenngleich die platonische Trias des 
Wahren, Schönen und Guten noch nicht zur philosophisch-literarischen Leitka-

397 [Gressel:] Vergnügter Poetischer Zeitvertreib, S. 119.
398 [Anon.:] Spiegel der regiersüchtigen bösen Weibern 1723, S. 9 f. 



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   257

tegorie aufgestiegen ist,399 bedienen sich frühneuzeitliche Frauensatiren, darin 
mittel alterlichen Erzähltraditionen folgend,400 immer wieder einer als ‚hässlich‘ 
markierten Physiognomie, um damit die innere ‚Hässlichkeit‘ hervorzuheben, 
wie es im oben zitierten Fall der Betrügerin aus Johann Gorgias’ Betrogenem Fron­
talbo augenfällig wird.401 

So wird ‚Hässlichkeit‘ vor allem mit der Kategorie ‚Alter‘ konnotiert,402 wie es 
eindrücklich die weltliche Kontrafaktur des Liedes „Ich waiß mir ein Mäydlein ist 
hüpsch vnd fein“ bezeugt, welches der Buchbinder Valentin Schönig 1595 in Augs-
burg unter dem Titel Ich hab ein Weyb bey Achtzig Jaren drucken ließ.403 In 16 Stophen 
beklagt das als „junger Mann“ firmierende lyrische Ich seinen Stand als Ehemann 
einer „alten Flädermauß“,404 die vor allem optisch wenig an sprech end sei:

399 Dazu siehe synoptisch Gerhard Kurz: Das Wahre, Schöne, Gute. Aufstieg, Fall und Fortbe-
stehen einer Trias. Paderborn 2015, zum ‚Aufstieg der Trias‘ siehe bes. S. 53–60.
400 Siehe dazu Zelle: Häßliche, bes. Sp. 1308–1311, sowie Ingrid Kasten: Häßliche Frauenfigu-
ren in der Literatur des Mittelalters. In: Auf der Suche nach der Frau im Mittelalter. Fragen, Quel-
len, Antworten. Hg. von Bea Lundt. München 1991, S. 255–276.
401 Vgl. [Gorgias:] Betrogener Frontalbo, S. 7 f.
402 Siehe dazu etwa die Beispiele in Eco: Storia della bruttezza, bes. S. 160–177. Zu den Quel-
len des Topos der ‚hässlichen Alten‘ siehe Frank-Rutger Hausmann: Das Thema der häßlichen 
Alten in der neulateinischen Lyrik Italiens im Quattrocento und seine volkssprachlichen und 
klassisch-lateinischen Quellen. In: Sprachen der Lyrik. Festschrift für Hugo Friedrich zum 70. 
Geburtstag. Hg. von Erich Köhler. Frankfurt am Main 1975, S. 264–286. Zu Darstellungskonventio-
nen exemplarisch vgl. Maria Warner: Altes Weib und alte Vettel. Allegorien der Laster. In: Allego-
rien und Geschlechterdifferenz. Hg. von Monika Wagner, Sigrid Weigel. Köln u. a. 1994, S. 51–63. 
Zur Kategorie ‚Alter‘ im 17. Jahrhundert siehe Mirosłava Czarnecka: Das Alter – Eine ungeheuer-
liche Krankheit? Zum wissenschaftlichen und ästhetischen Altersdiskurs im 17. Jahrhundert und 
zu den Bildern der alten Frau. In: Daphnis 41 (2012), S. 581–622, sowie dies.: Bilder des Alters. Die 
‚alte Frau‘ im 17. Jahrhundert – zwischen Selbstzeugnissen und literarischen Projektionen. In: 
Zeitschrift für Germanistik 22.2 (2012), S. 332–344.
403 [Anon.:] Ein schöns Lied. Ich hab ein Weyb bey Achtzig Jaren. Im Thon: Ich waiß mir ein 
Mäydlein ist hüpsch vnd fein. Augsburg: bei Valentin Schönig 1595. Das konsultierte Exemplar 
der ÖNB Wien, Sign. 5611-A, entstammt der Sammlung des Romantikers Ludwig Tieck (1773–
1853), vgl. den Katalog Bibliotheca Tieckiana. Berlin 1849, Nr. 203. – Dass die frühneuzeitliche 
Praxis der Kontrafaktur, besonders wenn sie preisend-philogyne durch satirisch-misogyne Texte 
ersetzt, den satirischen Charakter des Hypertexts verstärken kann, zeigt Birgit Lodes: Liederliche 
Männer, böse Frauen und gute Ehen. Zu Orlando di Lassos Lied Mein Frau Hilgart. In: ‚Teutsche 
Liedlein‘ des 16. Jahrhunderts.  Hg. von Achim Aurnhammer, Susanne Rode-Breymann, unter 
Mitwirkung von Frédérique Renno. Wiesbaden 2018, S. 157–199, bes. S. 169–191. Die Bedeutung 
der Volksliedforschung für die Geschlechter beziehungen der Frühen Neuzeit betont Albrecht 
Classen: Poetische Reflexionen der Geschlechter verhältnisse in Liederbüchern des 16. und 
17. Jahrhunderts. Der Fall des Heidelberger Liederbuchs und die Lieder von Erasmus Widmann. 
In: ‚Teutsche Liedlein‘ des 16. Jahrhunderts, S. 319–337.
404 [Anon.:] Ein schöns Lied, Fol. A3v und A4r. Das folgende Zitat ebd., Fol. A1v.



258   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Ich hab ein Weyb bey Achtzig Jarn/ mit fliessenden Augen vnd grawen Haarn/ mit runt-
zleten Händen/ mit dicken lenden/ jhr leib ist baine an allen enden/ ein faulen gang/ ist 
allzeyt kranck/ sitzt auff der banck/ macht nichts dann gstanck.

An jrem leib ist nichts dann falten/ sie wil mir in der Stuben erkalten/ die zän thuot sie 
im Beuttel tragen/ kan täglich nichts dann kiffen vnd nagen/ das Maul stinckt jr/ all mein 
begier/ verschwindt vor jr/ vnd kränckt mich schier.

Ir Maul ist blawer dann Saphier/ weder lust noch lieb hab ich zu jr/ mein leib vnd leben sie 
mir verzert/ jren todt nichts mehr ich beger/ Sie ist mein leydt/ für trost vnd frewdt/ behüt 
sie Gott/ hie vnd in ewigkeit […].

Insofern als die ehelich Angetraute das ‚biblische Alter‘ von achtzig Jahren erreicht 
hat,405 wird ein liminaler Zustand markiert, welchem die Physiognomie der Gattin 
Rechnung trägt: Die Adjektive, die zur Beschreibung ihres Körpers herangezogen 
werden („fliessend[]“; „graw[]“; „runtzlet[]“; „faul“; „kranck“), zeugen allesamt 
von pathologischer Verwesung, auch der Vergleich ihres Mundes, der in vulgärer 
Manier als tierisches „Maul“ verunglimpft wird, mit blauem Saphir reiht sich in 
das Bild ein. Die dritte Strophe kulminiert folglich unverhohlen im Wunsch auf 
„jren todt“, wie der alliterierende Parallelismus „weder lust noch lieb hab ich zu 
jr/ mein leib vnd leben sie mir verzert“ pointiert begründet. Das ungleiche Paar – 
ein seit dem 15. Jahrhundert bekanntes Motiv406 – figuriert bereits im bildkünstle-
rischen Medium der Titelseite als Doppel-Holzschnitt [Abb. 25]. Während auf der 
linken Bildseite ein elegant gekleideter Mann in Kniebundhosen, Rüschen kragen 
und Federhut zu sehen ist, der in der Rechten einen Degen bei sich trägt, zeigt das 
rechte Bild eine in ein langes Schürzenkleid gewandete Frau mit faltig-hängenden  
Gesichts zügen und dünnen strähnigen Haaren. Während sie in der Linken einen 
Gehstock hält, baumelt ein Säckchen, wohl der Geldbeutel, an ihrem rechten Hand -
gelenk, das von klauenartigen Fingern beschlossen wird. Ihr Haupt umgeben 
dichte Wolken, die sich als Mahnung an die Betrachter lesen lassen. Tatsächlich, 
so wird es im Lied geschildert, ist das lyrische Ich höchst unglücklich und beweint 
sein Schicksal, in welchem er „[s]ein alte[s] ungheüer“ ertragen müsse,407 die er 
aufgrund von „d[em] Gelt de[m] Trunck vnd auch d[er] nacht“ geheiratet habe 
und nun als „[s]ein zeytliches Fegfeüer“ fungiere. Als „Spiegel“ soll das Lied vor 
allem anderen jungen Männern zur Abschreckung dienen, denen das Schicksal 
einer solch ‚hässlichen Frau‘ erspart bleiben soll.

405 Vgl. Ps 90, 10: „Vnser Leben wehret siebenzig Jar/ wens hoch kompt so sinds achtzig jar“.
406 Vgl. Czarnecka: Die ‚alte Frau‘ im 17. Jahrhundert, S. 340.
407 [Anon.:] Ein schöns Lied, Fol. A3r. Die folgenden drei Zitate ebd., Fol. A3v, A3r und A3v.



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   259

Abb. 25: Ungleiches Paar: Die ‚alte Flädermauß‘ und der junge Mann. Titelblatt zu Ein schöns 
Lied (1595).

3.1.2 Müßige Erheiterung. Hässlichkeit als misogyner Lachanlass
Nicht immer jedoch impliziert die Darstellung weiblicher ‚Hässlichkeit‘ eine offen 
didaktische Wirkung, vielmehr kann die Beschreibung lediglich dem misogyn-li-
terarischen Spiel dienen: der faszinierenden Freude am Grotesken. Paradigma-
tisch belegt dies Martin Opitz’ Alexandrinerpaar „An die Luculla“, das seinerseits 



260   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

eine Übersetzung des neu lateinischen Epigramms Euricius Cordus’ darstellt und 
mithin durch die gelehrte Herkunft noch nobilitiert ist:

Von ferren bist du schmuck/ vnd häßlich in der nähe/
Drumb fleucht dein Mann vor dir/ daß er dich schöner sehe.408 

Der ludisch-ironische Tenor kommt insofern zum Tragen, als der zweite Vers in 
arguter Manier eine vermeintlich pragmatische Abhilfe für die im ersten Vers vor-
gestellte pseudo-dialektische Ausgangssituation bietet. Dass die Verse nicht nur 
zeitgenössisch auf eine breite Resonanz stießen, verbürgen die Aufnahmen des 
Alexandrinerpaars in die von Christian Friedrich Traugott Voigt herausgegebene 
Sammlung Triumph des deutschen Witzes (1799)409 sowie in den vierten Band 
der Witzfunken und Lichtleiter, oder neue, geordnete Auswahl von Gegenständen 
des Scherzes, der Laune, des Witzes und Scharfsinns (1820), die „zur Erheiterung, 
Belustigung und Belehrung“ seiner vornehmlich männlichen Leserschaft dienen 
sollte.410 Weibliche ‚Hässlichkeit‘ wird hier zum misogyn-erheiternden Gegen-
stand für müßige Nebenstunden.

408 Martin Opitz: Florilegivm Variorvm Epigrammatvm […]. In: ders.: Weltliche Poemata 1644. 
Bd. 2. Mit einem Einhang: Florilegium variorum epigrammatum. Unter Mitwirkung von Irmgard 
Böttcher, Marian Szyrocki hg. von Erich Trunz. Tübingen 1975, S. 1–46, hier S. 46. – Im Druck ist 
Cordus’ Verfasserschaft allerdings nicht genannt; die Verse werden als „Incerti“ vorgestellt: „Es 
Formosa, procul: propè turpis; ut ergo marito | Grata tuo placeas non manet ille domi“ [‚Du bist 
schön, von fern: aus der Nähe aber hässlich; damit du also deinem Mann als Anmutige gefällst, 
bleibt jener nicht zuhause‘, Übers. ELB]. Vgl. dazu: Euricius Cordus: Ad Luculla. In: Evricii Cordi 
Simesvsii Germani, poetæ lepidissimi, opera poëtica omnia, iam primùm collecta, ac posteritati 
transmissa. Frankfurt am Main [um 1550], XI, Fol. 258v.
409 Zum Oberlausitzer Prediger und Schriftsteller Voigt (1770–1814) siehe DBA I 1314,5–18. – Der 
Wortlaut der Verse Opitz’ sind im Triumph nur leicht modernisiert: 

Von weitem bist du hübsch, und hässlich in der Nähe;
Drum fleucht dein Mann vor dir, dass er dich schöner sehe

(Triumph des deutschen Witzes in einer Sammlung der stechendsten Sinngedichte und witzigsten 
Einfälle deutscher Köpfe. Hg. von C[hristian] F[riedrich] T[raugott] Voigt. Bd. 2. Leipzig 1799, S. 68).
410 Witzfunken und Lichtleiter, oder neue, geordnete Auswahl von Gegenständen des Scherzes, 
der Laune, des Witzes und Scharfsinns. Zur Erheiterung, Belustigung und Belehrung. Des vierten 
Bandes erster Cyclus. Leipzig 1820, zu Opitz’ Alexandrinerpaar siehe ebd., S.  190. So moniert 
der Herausgeber „B.“ den „zu ernsten Ernst“ der Deutschen und appelliert an eine „Empfäng-
lichkeit für heitere Stimmung“ (ebd., S. V), in der „Ueberzeugung, daß es Culturvölker giebt, die, 
aus volksthümlichen Geiste, er gesteht es, dem Witze und der Laune der Deut schen bedeutend 
überlegen sind“ (ebd., S. VIII). – Dass vor allem Männer als Rezipienten anvisiert sind, verbürgt 
die Apologie des Scherzes, wonach die Sammlung „fröhlicher[e] Stunden – durch literarische 
Erheiterungen […] für Männer im beharrlichen Ernste ihrer Berufsthätigkeit, und, in der Bürde 
ihres gelehrten und höhern Lebens“ verspricht (ebd., S. V).



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   261

Ähnliche Beispiele versammelt Gottlieb Siegmund Corvinus in seinen Proben 
der Poesie (1710). So wird weibliche ‚Hässlichkeit‘ im Sinne einer unproportio-
nierten Physiognomie zum Thema jener Alexandrinerverse, in welchen der sich 
hinter dem Pseudonym ‚Amaranthes‘ verbergende Dichter ein [A]usgewachsenes 
Frauenzimmer besingt:

Dir hat ja die Natur/ (was klagst du?) wohl gewollt/
Ihr reicher Uberfluß benimmt dir allen Zweiffel/
Doch dieß ist Hippia, hinwiederum der Teuffel/

Daß sie von hinten her gebracht/ was vor gesollt.411 

In der Du-Ansprache wird die erst im dritten Vers namentlich genannte ‚Hippia‘ 
für ihre Anklage an die Natur gerügt, die ihr doch „reiche[n] Uberfluß“ beschert 
habe. Bereits die Namenswahl, Beiname der hippophilen Göttin Athene,412 ver-
weist auf eine Verbindung der Frau zu Pferden – sowohl im Sinne von Semoni-
des’ stolzer Pferdefrau als auch jener Pferden eigenen Physio gnomie. So wird die 
argute Pointe, dass Hippias Proportionen durch metaphysisch-teuflische Beigabe 
verkehrt wurden, vom umarmenden Reim ‚gewollt – gesollt‘ umschlossen: Statt 
der erwünschten großen Brüste hat die Frau nurmehr, ähnlich ihrem tierischen 
Namensvetter, ein großes Hinterteil. Eine ähnlich ludische Strategie verfolgt auch 
Corvinus’ Vierzeiler Uber Murmillens Portrait:

Dein Bild behält den Preiß vor denen andern allen/
Denn ob man sonsten gleich nichts schönes dran erblickt/
Das uns der Lieblichkeit und Zügen nach entzückt/

So muß uns doch der Rahm/ worinn es steht/ gefallen.413

Während der erste Vers zweideutig Murmillens „Bild“ „vor denen andern allen“ 
rühmt, zeigt sich im weiteren Verlauf – so die misogyne Pointe –, dass damit kei-
neswegs die Abgebildete selbst, sondern lediglich der das Bildnis umgebende 
„Rahm[en]“ gemeint ist. Weib liche ‚Hässlichkeit‘ manifestiert sich hier durch 
Negation des ‚Schönen‘, wie der Euphemismus „nichts schönes“ verdeutlicht, 
und wird aufgrund der intendierten Diskrepanz zwischen Erwartung (‚Murmille 
ist schön‘) und Auflösung (‚der Rahmen ist schön, Murmille nicht‘) zum Lachan-
lass. Dass diesen oftmals ‚alte Frauen‘ bieten, zeigen exemplarisch die Alexandri-
nerverse Auf die alternde Doris:

411 [Corvinus:] Proben der Poesie, Bd. 1, S. 466. Wiederabgedruckt in: Frauenzimmer-Cabinet, 
S. 103.
412 Zu Athena Hippia siehe Fritz Graf: [Art.] Athena, Athene. In: DNP, Bd. 2, Sp. 160–166.
413 [Corvinus:] Proben der Poesie, Bd. 1, S. 511.



262   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Der Kalck fällt dir mit Macht auf Stirn und Wangen ein,
Und deine Schönheit wird durch Falten eingerissen,

Was härmst du dich darbey? du wirst ja selber wissen,
Daß Runtzeln allemahl der Schönheit Pausen seyn.414

Indem altersbedingte „Falten“ euphemistisch als „der Schönheit Pausen“ und 
mithin als deren Abwesenheit definiert werden, fungiert weibliche ‚Hässlich-
keit‘ – auch hier, wie im voran gehenden Beispiel, kombiniert mit anhaltendem 
weiblichen Stolz, welcher durch die rhetorisch-ironische Frage („Was härmst du 
dich darbey“) bezeugt wird – als heiter-misogyne Pointe, welche ‚die Frau‘ zum 
Anschauungsobjekt degradiert und sich am manierierten (Sprach-)Spiel ergötzt.

Einen solchen ‚Lachanlass‘ liefern auch Johann Gressels Verse Auf Lisillen 
(1715), die in die satirische Sammlung des Frauenzimmer­Cabinet (1724) aufge-
nommen wurden:

Lisillens Wangen sind wie die Orangen-Früchte,
An gelber Farbe schön/
Und in dem Angesichte
Sieht man ein runtzlicht Feld voll tieffer Furchen stehn/
Die fette Nase treufft als wie ein Laugen-Sack/
Die Ohren hegen Schmaltz auf eben diesen Schlag/
Der Mund riecht kräfftiger als manches Toden-Hauß/
Und dessen Zähne sehn wie Vogelsprenckel aus/
Die Hände gleichen sich den zarten Bären-Decken,
Nun sagt/ muß sie uns nicht zum Lieben Lust erwecken?415

Indem einzelne Körperteile Listillens (Wangen, Nase, Ohren, Mund, Zähne, 
Hände) jeweils durch Vergleiche („wie“) beschrieben werden, die idealisierten 
Schönheitsvorstellungen entgegen stehen, zeichnen die Verse ein Bild vollkom-
mener ‚Hässlichkeit‘. In einer chorischen Aufforderung an die (vorrangig männ-
lichen) Rezipienten („[n]un sagt“) soll die ‚Liebens würdig keit‘ der beschriebe-
nen Frau evaluiert werden – was zur visuellen Imagination der grotesken donna 
sintetica aufruft. Die ‚hässliche Frau‘ fungiert als (un-)ästhetisches Objekt einer 
misogynen ‚Lachgemeinschaft‘, die sich exklusiv über ihr ‚Objekt‘ erheben zu 
können vermeint.416

414 Gottlieb Siegmund Corvinus: Reiffere Früchte der Poesie in unterschiedenen Vermischten 
Gedichten dargestellt. Leipzig 1720, S. 582.
415 [Johann Georg Gressel, Ps. Verimontaniquerano:] Poetische Fricassée aus Galant­ Verliebt- 
und Satyrischen Gedichten. Köln 1715, S.  14. Die Verse finden sich leicht variiert wiederabge-
druckt im Frauenzimmer-Cabinet 1724, S. 104.
416 Zum Begriff der ‚Lachgemeinschaft‘ mit ihren exkludierenden und inkludierenden Funkti-
onen vgl. Röcke, Velten: Einleitung.



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   263

3.1.3 Satirische Inversion. Die Erotik der Hässlichkeit 
Weibliche Hässlichkeit wird in der Satire der Frühen Neuzeit nicht nur didaktisch, 
als müßiger Zeitvertreib oder als gemeinschaftsstiftender Lachanlass funktionali-
siert, sondern avanciert bisweilen auch zum erotischen Spiel. So lassen sich etwa 
Johann Burkhard Menckes Verse über Die beschwerliche Nase, welche sich an Disti-
chen des Renaissanceschriftstellers Thomas Morus (1478–1535) anlehnen und unter 
dem Pseudonym ‚Philander‘ publiziert wurden, als galant-eroti sche Phantasie lesen:

Lupine hatte für dem Kopff
Ein ziemlich grosses Näßgen kleben;

Nun wolte Mops, der arme Tropff,
Ihr gern ein Liebes-Küßgen geben.

Drum sprach er: Nase, bücke dich,
Und laß den Mund zu Gaste laden;

Sie aber sagte: Küsse mich, 
Wo dir die Nase nicht kan schaden.417

Die acht kreuzgereimten Vierheber gliedern sich in zwei Abschnitte. Während die 
ersten vier Verse die Ausgangssituation schildern, in welcher der „arme“ Mops 
der großnasigen Lupine „ein Liebes-Küßgen geben“ möchte, übermitteln die fol-
genden vier Verse die daraus abgeleitete erotisch-doppeldeutige Pointe, welche 
das euphemistisch im Diminutiv gehaltene „Näßgen“ nach sich zieht. Obwohl 
der bereits durch seinen Namen als physiognomisch klein markierte „Mops“ die 
Liebste, die wenig schmeichelhaft metonymisch als „Nase“ apostrophiert wird, 

417 [Mencke:] Schertzhaffte Gedichte, S.  192, wiederabgedruckt im Frauenzimmer-Cabi-
net, S. 109. – Mencke ver weist auf „Th. Morus Epigr. P. 88“ als Prätext, was auf die Londoner 
Morus-Ausgabe aus dem Jahr 1638 schließen lässt. Dort finden sich die Distichen De Tyndaro:

Non minimo insignem naso dum forte puellam
Basiat, en voluit Tyndarus esse dicax.

Frustra ait ergo tuis mea profero labra labellis,
Nostra procul nasus distinet ora tuus.

Protinus erubuit, tacitaque incanduit ira,
Nempe parum falso tacta puella sale.

Nasus ab ore meus tua si tenet oscula, dixit,
Qua nasus non est hac dare parte potes.

[‚Als Tyndarus einmal ein Mädchen, ausgezeichnet mit einer nicht gerade sehr kleinen Nase, | küss-
te, – siehe da! – wollte er satirisch [witzelnd] sein. | „Vergeblich also“, sagte er, „nähere ich meine 
Lippen deinen Lippen, | denn unsere Münder hält deine Nase fern von einander.“ | Sogleich errötete 
das Mädchen und erglühte in stummem Zorn, | obwohl sie offenbar nicht sonderlich vom vermeint-
lichen Witz getroffen worden war. | „Wenn meine Nase deine Küsse von meinem Mund fernhält“, 
sprach sie, | kannst du sie da geben, wo die Nase nicht im Weg ist.“‘ Übers. Bastian Max Brucklacher 
(im Folgenden BMB)] (Thomas More: Epigrammata. London: bei Humphrey Moseley 1638, S. 88).



264   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

bittet, sich zu „bücken“, damit er ihren Mund erreichen könne, fordert Lupine 
ihren Liebeswerber mehrdeutig auf, sie lieber dort zu küssen, „wo dir die Nase 
nicht kann schaden“, wodurch die erotische Phantasie der Rezipienten angeregt 
wird. Die spielerisch-galante Erotik der Verse wird besonders im Vergleich zum 
lateinischen Prätext deutlich, in welchem die angesprochene, zornige puella die 
impertinente Aussage des Tyndarus über ihre große Nase zum Anlass nimmt, 
den Möchtegern-Liebhaber in seine Schranken zu verweisen, und zum Kuss 
einen anderen Ort anbietet – wohl ihr Hinterteil. Statt satirischer Schmähung 
der ‚Hässlichkeit‘ feiern Morus’ Verse die Schlagfertigkeit der Geschmähten. 
Indem Mencke den Zorn des Mädchens verschweigt und der sprechende Name 
des Liebhabers ein ungleiches Größenverhältnis zwischen dem Paar evoziert, 
lässt Lupines deutsche Antwort eher an Cunnilingus denn an eine brüske Absage 
denken. Weibliche Hässlichkeit wird hier zum mehrdeutig-erotischen Spiel.

In Kombination mit der Beschreibung der ‚alten Frau‘ dient Hässlichkeit als 
Negation von jugendlicher Schönheit und Blüte als Abschreckungs szenario der 
epikureischen Persuasionslyrik, innerhalb derer die Mechanismen der Satire für 
erotische Zwecke umfunk tio niert werden. Zwar soll das Bild der alten, hässli-
chen Frau abschrecken, das ‚Exempel ex negativo‘ dient aber keineswegs dazu, 
die Kippfigur ins Negative (Alter und Hässlichkeit) zu verhindern, sondern viel-
mehr das Unvermeidbare anzuerkennen und folglich die bis dahin verbleibende 
(in erotischer Hinsicht attraktive) Zeit für die sexuelle Begegnung zu nutzen. 
Eine solche spielerisch-erotische Wirkungsintention verfolgt etwa das anonyme 
Flugblatt Weiberspiegel (um 1650), das die „drey schönsten Weibsbilder“ in einer 
Bild-Text-Komposition zeigt:418 Lucretia, Kleopatra und Helena, die sämtlich als 
herausragende Frauen der griechisch-römischen Antike bekannt sind. Der einlei-
tende Kupferstich [Abb. 26] zeigt – kontrastiv zum rühmenden Titel – drei Frauen, 
die sich besonders durch faltige Gesichtszüge und im Fall der Helena gar durch 
eine tropfende Hakennase auszeichnen. Neben der sexuellen Funktionalisierung 
physio gnomischer Hässlich keit zeugt das Flugblatt zudem von der europäischen 
Verflechtung der Frauen satire. So weisen die französischen Namen in den Über-
schriften des Kupferstichs („Lvcrece  | Cleopatre  | La belle Helena“), welche die 
deutschen Unterschriften epithetisch ergänzen („die liebe Lucretia | die kluge Cle-
opatra | die schöne Helena“), bereits auf eine französische Vorlage hin. Tatsäch-
lich handelt es sich um eine spiegelverkehrte und – mittels eines Lucretias Brust 
züchtig bedeckenden Schulter tuchs – zensierte Replik [Abb. 27] eines Stichs des 

418 [Anon.:] Weiberspiegel. Darinnen der drey allerschönsten Matronen Conterfect und Bild-
nuß/ einem jeglichen (so sie von nöthen) zum besten vorgestellt und fürgemalet wird. [Nürn-
berg?] [um 1650]. Im Folgenden Verszahlen direkt im Text.



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   265

französischen Kupfer stechers Gaspar Isaac (um 1580–1654), der damit mythologi-
sche Verse in einer inter medialen Komposition ergänzte:

Rome nevst de Taeqvin senti les dvrs fléaux

Ni l’egipte enterre Anthoine et son empire

Ni Priam vev les fevx Troye en cendre redvire

Si, ievnes, novs evssions porte de tels 
mv  seavx.419

[‚Rom, du hättest die Plagen von Tarquinius 
nie gespürt,

weder hätte Ägypten Antonius und sein 
Reich begraben,

noch hätte Priamus die Lichter Trojas zu 
Asche vernichtet gesehen,

wenn, ihr Jungen, wir diese Antlitze
 präsentiert hätten.‘]

Die umarmend gereimten Verse alludieren drei historisch-mythologische Männer 
– Sextus Tarquinius, der die Römerin Lucretia vergewaltigte, Marcus Antonius, 
der der Ägypterin Kleopatra liebend verfiel, und den trojanischen König Priamus, 

419 Gaspar Isaac: La Belle Helena – Cleopatre – Lucrece (IFF 202). Musée Carnavalet, Histoire 
de Paris, Inv. Nr. G.13551, Übers. ELB.

Abb. 26: Gealterte Schönheiten: Lucretia, Kleopatra, Helena. Kupferstich zum Flugblatt 
Weiberspiegel, um 1650.



266   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

dessen Sohn Paris die schöne Helena, Frau des spartanischen Königs Menelaos, 
‚raubte‘ und so den trojanischen Krieg entfachte –, welche allesamt die Weltge-
schicke stark beeinflussten und dabei jeweils von einer Frau, sei es implizit oder 
explizit, geleitet wurden. Indem der vierte Vers sich metapoetisch direkt an die 
„ievnes“ Rezipienten wendet, behauptet der Kupferstich eine konstitutive Funk-
tion, die über bloße Illustration weit hinausgeht: So hätte ein Blick auf die drei 
„mvseavx“ genügt, um die wirkmächtigen Vorkommnisse zu verhindern und so 
manches Leid zu ersparen.

In der deutschen Version, die explizit in die „Fasenacht“ (96) datiert wird, ist 
die historisch-misogyne Phantasie aktualisiert, privatisiert und moralisiert. Die 
96 Knittelverse appellieren an den „[l]iebe[n] Leser“ (1), bei der Brautwahl nicht 
allzu wählerisch zu sein, da selbst die drei Abgebildeten, gemeinhin als ‚schön‘ 
geltenden Frauen letztlich alt und hässlich würden. Abgeleitet wird daraus 
allerdings kein resignativer Weltschmerz, sondern Kritik an einer allzu langen 
Bedenkzeit, die sich ‚junge Leute‘ vor der Hochzeit nähmen:

[…] Wie sie dann auch insonderheit/
Damit vertreiben lange zeit/

Und sich mancher so lang vexiert/
Biß dz letzlich gar nichts drauß wird/

Abb. 27: Freizügige Vorlage: Helena, Cleopatre, Lucrece. Kupferstich von Gaspar Isaac (1580–1654).



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   267

Auch weiln es sonsten in der Welt
Pflegt herzugehn/ wie man dann meld

Bey manchem nach seiner Meynung/
Die ist nicht schön/ die ist nicht jung/

Die ist nicht reich genug an Gelt/
Und also ihm gar keine gfällt/

Auch was noch seyn der mängel viel/
Die ich nicht all erzehlen will/

Daß also mancher jmmerdar
Auff Erden seine beste Jahr/

Mit solchen hin vnd wider wanckn/
Auch gantz vergeblichen Gedanckn

Hinbringen thut/ jedoch vnweiß/
Drauff folgt jhm letzlich dieser Preiß/

Hett er beyzeit fein wargenommn/
Wer er nicht ins alt Eisen kommn […].  (23–42)

Doch nicht nur den Männern, auch den „Weibsbildern vnd Jungfrawen/| [s]o sich 
begern vmbzuschawen/ | [n]ach einem Mann“ wird angeraten (53–55), schnell zu 
einer Entscheidung zu kommen,  

[…] Daß sie die beste Zeit vnd Ruh
Nicht versaumen/ vnd dann hernach

Zu keinem Man/ veralt vnd schwach
Mehr kommen können/ solcher gstalt/

Dieweil sie so runtzelt vnd alt/
Müssens hernach jhnn selbst zu lohn/

Bey diesn drey schön Matronen stehn/
Diß sey ihnen gsagt zur Warnung/

Auch zu eim Spiegel alt vnd jung […].  (59–70)

Als „Spiegel“ sollen die drei Altersportäts folglich das Unabwendbare vorstellen, 
das die Zeit auch den schönsten Schönheiten zumutet. Die dargestellte ‚Häss-
lichkeit‘ der Frauen wird damit satirisch als Ansporn zur raschen Partnerwahl 
funktionalisiert. Der Weiberspiegel ist indes nicht das einzige Flugblatt, dem der 
Stich Isaacs spiegelverkehrt beigegeben ist. So findet sich eine typographisch 
ähnliche Version unter dem Titel Neu­auspolierter Venus­Spiegel. In welchen drey 
der allerschönsten Weibesbilder/ so jemals auf Erden gelebet/ vorgestellet werden, 
welchen der Kunsthändler Paul Fürst (1608–1666) in Nürnberg verlegt hat.420 Die 
holprig-volks tümlichen ‚Fasenacht‘-Knittelverse sind hier durch eine metrisch 

420 Das Flugblatt findet sich abgedruckt in Harms, Bd. 4: Die Sammlungen der Hessischen Lan-
des- und Hochschul bibliothek in Darmstadt. Hg. von Wolfgang Harms, Cornelia Kemp. Tübingen 
1987, IV, 24, S. 40 f.



268   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

durchaus anspruchsvolle Komposition ersetzt, die sich in die daktylisch erwei-
terte Opitz-Nachfolge stellt. Tatsächlich handelt es sich bei den Versen um die 
anonyme Adaption einer Venus-Parodie des bekannten Pegnitz-Schäfers Johann 
Klaj (1616–1656).421 Auf zwanzig einleitende Alexandrinerverse folgt die Beschrei-
bung der drei Abgebildeten, die mit wenigen Abwei chungen Klajs Inversion 
des Schönheitsurteils entnommen ist (die wiederum ihrerseits Michael Piccarts 
Observatorium Historico­Politicarum [1613] entstammt):422

Sie tratten hinein in schändlicher Blösse;
Venus war zwar von ziemlicher Grösse
Gemästet/ gestopfet die garstige Humml/ 
vergleichte sich einer gespanneten Trumml/

Gleich denen Bekkersauen/
War Venus anzuschauen/
Ja wie ein Jahrkochsschwein/
das säufft/frist Weitzen klein/
Laß mir das die Venus seyn.

Frau Juno die ähnlichte Venus an Grösse
Folgte derselbn verdorret in Blösse;

 gantz hager und mager wie eine Latern/
 die Leber und Lunge man sahe von fern.

Es kunt der krumme Stekken
die Zähne nicht bedekken/
Ein alter Schiebekarrn/
der nichts nicht kan als knarrn/
taug nur in das Grab zu scharrn.

Die Pallas die hökkrichte kam auch gekrochen/
Triefäugig/ Zahnlos/ wol völlig an Knochen/

Geruntzelt wie eine gebakkene Birn/
 verschrumpelt/ gefalten an Wangen und

Stirn
Ein Laster von dem Weibe/
Kohlkreidenweiß am Leibe/

Cleopatra.

Auch Cleopatra von zimlicher Grösse
gebrüstet/ besitzet in schändlicher Blösse/
gemästet/ gestopfet die pausende Hummel/
vergleichet sich einer gespanneten Trummel;

Gleich einer Becker Sauen
ihr Bauch ist anzuschauen/
ja wie ein Garkochs Schwein
das nur säufft Weitzen klein/
laß mir das Schöne seyn.

Helena.

Helenen die ziehret die grösste der Nasen
die Läuse in ihren Haubthärelein grasen/
fein hager und mager wie eine Latern/
die Leber und Lunge man siehet von fern.

Es kan der krumme Stecken
die Zähne nicht bedecken/
Ein alter Schiebekarn/
der nichts nicht kan als knarn/
taug nur ins Grab zu scharn.

Lucretia.

Lucretze die Höckrichte kömmet gekrochen/
Trieffäugig/ ohn Zähne/ nur Rieben und

Knochen/
geruntzelt wie eine gebackene Birn/
verschrumpelt gefallten an Wangen und 

Stirn;
Ein Ausbund von den Weibe/
Kohlkreiden weiß am Leibe/

421 Diesen Hinweis verdanke ich Baehr-Oliva: Venus-Dichtungen im deutschen Barock, S. 222, 
Anm. 711. Zu Klajs parodistischer Version des Paris-Urteils siehe ebd., bes. S. 219–225.
422 Vgl. dazu ebd., S. 221 f.



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   269

Ein Beinhaus-dürrer Tod/
gefärbet weiß und roht/
Wie der Schmiede feuerschlot.423

ein Beinhaus/ dürrer Tod/
gefärbet weiß und roht/
als wie mein Ofenschlott.424

In der Gegenüberstellung werden sowohl die wortwörtlichen Übernahmen als auch 
die metrisch passenden Ver ände rungen sichtbar: So korrespondiert „Frau Juno“ 
metrisch mit „Helenen“, „Die Pallas“ mit „Lucretze“ und selbst der katalektisch 
endende, trochäisch-daktylische Vierheber „Venus war zwar von ziemlicher Grösse“ 
wird in der moralisierenden Parodie („Auch Cleopatra von zimlicher Grösse“) über-
nommen und lediglich durch einen Auftakt erweitert. Doch der Neu­auspolierter 
Venus­Spiegel adaptiert nicht nur die Piccarts’sche Hässlichkeitshymne; auch die 
nach folgenden Verse sind an Klajs anschließende Prosaausführungen angelehnt:

Mein Gutdünken über diese Vetteln zu geben/ 
so waren sie wolgestaltet genug/ ohne allein 
daß die Schönheit nicht ihre gebührende 
Stelle eingenommen/ die Röhte der Wangen/ 
war in die Augen gerathen; die schneeweisse 
Leibes far be auf die Lippen/ die Schwärtze 
der Augen brauen auf das Zahnfleisch/ drey 
Här lein wol ten den Silber/ und die vier 
Zä hne den Agstein nichts bevor geben/ auch 
der Buk kel und Schmer wanst war mehr ein 
Zeichen der Vollkommenheit als des Gebre-
chens.425

Was lachet ihr doch wol? sind sie nicht 
wolgestalt?

Ach freylich/ freylich ja so sind sie auch nicht 
alt.

Diß fehlt Die Schönheit hat nicht ihren Ort 
genommen/

der Wangen rohtes Roht ist in die Augen 
kommen/

die weisse Leibesfarb sie auf den Lippen führt
der Augenbrauen schwartz die gelben Zähne 

ziert.
Wem diese nicht gefalln der darff sich nicht 

beweiben/
Er hause nur allein/ und läß das Freyen 

bleiben.426

Auf Klaj geht neben einigen Formulierungen vor allem die Pointe zurück, wonach 
‚falsche‘ Farbzuordnungen die jeweilige „Schönheit“ der drei Frauen vereitelt hätten. 
Als ‚Hässlichkeits merkmale‘ gelten mithin rote Augen (anstelle roter Lippen), weiße 
Lippen (anstelle weißer Haut) und schwarzes Zahnfleisch (anstelle schwarzer Augen-
brauen). Dass dieses ‚schwarze Zahnfleisch‘ im Flugblatt außerdem „die gelben 

423 Johann Klaj: Fortsetzung des vorhergehenden Schäfergedichts. In: Gesprechspiele Fünfter 
Theil; In welchem Unterschiedliche/ in Teutscher Sprache niebekante Erfindungen/ Tugendlie-
benden Gesellschaften auszuüben/ Vorgestellet worden. Nürnberg 1645, Fol. )()()()()(2v–)()()()()
()(1v, hier )()()()()(7v–)()()()()(8v.
424 [Anon.:] Neu-auspolierter Venus-Spiegel. In welchen drey der allerschönsten Weibesbilder/ so 
jemals auf Erden gelebet/ vorgestellet werden. [Nürnberg:] bei Paul Fürst [um 1650], V. 30–47 und 
21–29. Die Anordnung der Strophen wurde zugunsten eines übersichtlichen Vergleichs verändert.
425 Klaj: Fortsetzung, Fol. )()()()()(8v, m. Herv.
426 [Anon.:] Neu-auspolierter Venus-Spiegel, V. 48–55, m. Herv.



270   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Zähne ziert“ stellt einen aemulativen Zusatz zur Vorlage dar, welcher die Hässlich-
keitsbeschreibung noch verstärkt. Es folgt eine sentenzhafte moralisatio, die bei Klaj 
in dieser Form nicht zu finden ist. Indem ‚Schön heit‘ in ver-rückter Zuordnung figu-
riert, wird auf ein poetisches Beschreibungs verfahren zurück gegriffen, das bis in die 
Antike zurückreicht und besonders im europäischen Petrarkismus seine Wirkmacht 
entfaltete: der Schönheitskatalog, innerhalb dessen die Frau in ihren einzelnen Kör-
perteilen beschrieben und so zur donna sintetica wird.427

Schönheitskataloge gehen, vor allem in der petrarkistischen Tradition, oftmals 
mit einer ausgesuchten Preziosen-Metaphorik einher, welche die herausragende 
Schönheit der Geliebten verdeutlicht.428 Als Kontrastrelation wird Preziosen-Me-
taphorik jedoch auch zur satirischen Darstellung von erotisch funktionalisierter 
‚Hässlichkeit‘ herangezogen. Dies verbürgt „[e]ins der schönsten deutschen Lie-
der“,429 so das Votum Herders, das mithin auch als Frauen satire gelesen werden 
kann, nämlich Martin Opitz’ Gedicht „Ach Liebste/ laß vns eilen“:

Ach Liebste/ laß vns eilen/
Wir haben Zeit:

Es schadet das verweilen
Vns beyderseit.

Der edlen Schönheit Gaben
Fliehn fuß für fuß:

Das alles was wir haben
Verschwinden muss.

Der Wangen Zier verbleichet/
Das Haar wird greiß/

Der Augen Fewer weichet/
Die Brunst wird Eiß.

Das Mündlein von Corallen
Wird vngestalt/

Die Händ’ als Schnee verfallen/
Vnd du wirst alt.

Drumb laß vns jetzt geniessen
Der Jugend Frucht/

Eh’ als wir folgen müssen
Der Jahre Flucht.

Wo du dich selber liebest/

427 Vgl. dazu Hoffmeister: Petrarkistische Lyrik, S. 25 f.
428 Zum Petrarkismus siehe Kap. III.3.2.
429 Johann Gottfried Herder (1744–1803) nahm das Gedicht unter dem Titel Eile zum Lieben in 
seine Volkslieder auf, siehe Volkslieder. Nebst untermischten andern Stücken. Zweiter Theil. Hg. 
von Johann Gottfried Herder. Leipzig 1779, S. 52 f. – Sein bekanntes Urteil erscheint als Untertitel 
allerdings erst in: Stimmen der Völker in Liedern. Gesammelt, geordnet, zum Theile übersetzt 
durch Johann Gottfried von Herder. Neu hg. durch Johann von Müller. Wien 1813, S. 500 f. 



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   271

So liebe mich/
Gieb mir/ das/ wann du giebest/

Verlier auch ich.430

Opitz’ „Rede über die rechte Zeit zu lieben“, wie Wulf Segebrecht pointiert for-
muliert hat,431 wird oftmals als ‚typisches‘ Barockgedicht herangezogen, das die 
zeit genössische Vanitas­ und Memento mori-Motivik mit der epikureischen car­
pe­diem-Forderung paradigmatisch verbindet. Dennoch bieten die Verse mehr als 
nur einen allgemeinen Verweis auf die Ver gänglich keit alles Irdischen. So schließt 
der strukturell dominante Verfallsaspekt das lyrische Ich nicht mit ein, sondern 
betrifft allein die angesprochene Frau: „Du wirst alt“ (m. Herv.). Folglich wird – 
lediglich durch das Tempus des Futur zeitlich verschoben – eine hässliche alte 
Frau bildlich evoziert, um die Geliebte im textinternen hic et nunc zum Beischlaf zu 
drängen; die Verse lassen sich so als „amouröse[s] Persuasionsgedicht“ lesen.432 
Insofern Opitz’ Verse an die „Liebste“ eine über zeichnete Dar stellung von nega-
tiver Weiblichkeit, in diesem Fall Hässlichkeit, implizieren, die ex negativo zur 
Einwilligung in eine extradiegetische Praxis führen soll, lässt sich auch für das 
Persuasionsgedicht eine satirische Strategie konstatieren.433 Gewünscht wird 
hier allerdings keineswegs die Zustimmung zu einer gesellschaftlich-allgemeinen 
Norm, sondern zum persönlich-erotischen Wunsch des Liebhabers: der sexuellen 
Vereinigung. Um diesem näher zu kommen, zeichnet das lyrische Ich eine abschre-
ckende Zukunftsvision der (dann nicht mehr) Verehrten, die er mithilfe einer desil-
lusionierenden Brechung petrarkistischer Metaphorik entwirft. Wodurch sich eine 
solche Metaphorik auszeichnet und inwiefern von einer (anti-)pe trar kis tischen 
Frauensatire gesprochen werden kann, soll im Folgenden dargelegt werden.

3.2 Hässliche (Un-)Geliebte. Antipetrarkistische Frauensatire

Als „Referenzsystem europäischer Lyrik“ hat der Petrarkismus poetisches Spre-
chen der Frühen Neu zeit maßgeblich geprägt.434 Die poetische Traditionslinie 

430 Opitz: Gesammelte Werke, Bd. 2,2, S. 666 f.
431 Siehe Wulf Segebrecht: Rede über die rechte Zeit zu lieben. Zu Opitz’ Gedicht Ach Liebste/ 
laß vns eilen. In: Gedichte und Interpretationen. Bd. 1: Renaissance und Barock. Hg. von Volker 
Meid. Stuttgart 1982, S. 137–147.
432 Aurnhammer, Detering: Deutsche Literatur der Frühen Neuzeit, S. 160.
433 Segebrecht spricht von einer „säkularisierten Bußpredigt, die Opitz seiner Geliebten durch 
das Gedicht hält“ (Segebrecht: Rede über die rechte Zeit zu lieben, S. 145).
434 Beatrice Nickel: Petrarkistische Liebesmetaphorik als Referenzsystem europäischer Lyrik der 
Frühen Neuzeit und ihre Kritik bei Louise Labé und anderen. In: Der Petrarkismus. Ein europäi-
scher Gründungsmythos. Hg. von Michael Bernsen, Bernhard Huss. Bonn 2011, S. 147–164, zum Pe-



272   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

des Petrarkismus’ führt zurück auf den namen gebenden italienischen Renais-
sancehumanisten Francesco Petrarca (1304–1374) und dessen Lyriksammlung 
Il Canzoniere.435 Bereits im 16.  Jahrhundert erhob der Kardinal und Humanist 
Pietro Bembo (1470–1547) in seiner sprachpolitischen Schrift Prose della volgar 
lingua (1525) Petrarcas Canzoniere zum normkonstituierenden Vorbild für das 
lyrische Schreiben in der Volkssprache.436 Die ältere Forschung hat den Begriff 
‚petrarchismo‘ zunächst vage als ‚direkte oder indirekte Nachahmung des Pet-
rarca‘ verwendet, und implizierte damit oftmals eine abschätzig bewertete epigo-
nale Praxis.437 Für eine literaturwissenschaftliche Rehabilitierung grundlegend 
zeigte sich die Prämisse, dass die wetteifernde Nachahmung, imitatio und aemu­
latio, die essentiellen produktionsästhetischen Kategorien der Frühen Neuzeit 
darstellen.438 So wurde der Petrarkismus in der neueren Forschung sowohl als 
intertextuelles Phänomen als auch als System aus notwendigen und hinrei-
chenden Elementen beschrieben;439 konstitutiv ist auf thematischer Ebene das 

trarkismus als „europäische[m] Gründungs mythos“ siehe den gesamten Band. – Zum Petrarkis-
mus gibt es mannigfache Literatur, einen konzisen Überblick bieten Hoffmeister: Petrarkistische 
Lyrik, Mariano Guglielminetti: Momenti ed Aspetti del Petrarchismo. In: Petrarca e il Petrarchismo. 
Un’ideologia della letteratura. Hg. von dems. Alessandria 1994, S. 45–53, sowie Gerhard Regn: [Art.] 
Petrarkismus. In: HWR, Bd. 6, Sp. 911–921. Eine die Jahre 1792–2000 abdeckende Petrarkismus-Bi-
bliographie haben Klaus W. Hempfer, Gerhard Regn und Sunita Scheffel (Stuttgart 2005) vorgelegt; 
eine frühneuzeitlich perspektivierte, neuere Synopse bietet Wesche: Petrarkismus.
435 Zu Petrarca siehe überblickshaft Karlheinz Stierle: Francesco Petrarca. Ein Intellektueller im 
Europa des 14. Jahr hunderts. Darmstadt 2003, sowie Marco Santagata: L’amoroso pensiero. Pe-
trarca e il romanzo di Laura. Mailand 2014. – Die europäische Petrarca-Rezeption ist Gegenstand 
zahlreicher Überblicks- und Einzelstudien, genannt seien lediglich exemplarisch: Francesco Pe-
trarca in Deutschland. Seine Wirkung in Literatur, Kunst und Musik. Hg. von Achim Aurnhammer. 
Tübingen 2006, Petrarch in Britain. Interpreters, imitators, and translators over 700 years. Hg. 
von Martin McLaughlin. Oxford 2007, Petrarca nördlich der Alpen. Studien zum Gedenken an 
Agostino Sottili (1939–2004). Hg. von Fabio Della Schiava. Hildesheim, Zürich, New York 2018.
436 Dazu siehe Andreas Kablitz: Warum Petrarca? Bembos Prose della volgar lingua und das 
Problem der Autorität. In: Romanistisches Jahrbuch 50 (1999), S. 127–157. – Während Petrarca 
zum Modell für die Lyrik avancierte, ward Boccaccio zum Modell für die Prosa.
437 So hatte der sich um die italienische Literaturgeschichte verdient gemachte Arturo Graf den 
Petrarkismus noch als „una malattia cronica della letteratura italiana“ gescholten (Arturo Graf: Pe-
trarchismo ed Antipetrarchismo. In: ders.: Attraverso il Cinquecento. Turin 1888, S. 1–86, hier S. 3).
438 Zu den produktionsästhetischen Kategorien imitatio und aemulatio siehe Barbara Bauer: 
[Art.] Aemulatio. In: HWR, Bd. 1, Sp. 141–187 sowie die Einleitung von Jan-Dirk Müller, Ulrich 
Pfisterer: Der allgegenwärtige Wettstreit in den Künsten der Frühen Neuzeit. In: Aemulatio. Kul-
turen des Wettstreits in Text und Bild (1450–1620). Hg. von Jan-Dirk Müller u. a. Berlin, Boston 
2011, S. 1–32.
439 Einen Forschungsüberblick bietet Regn: Petrarkismus, eine Skizze der „Kontroverse um die 
Bestimmungs merkmale des Petrarkismus“ liefert Andreas Kablitz: Die Selbstbestimmung des 



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   273

paradoxal-antinomische Liebesverständnis, das sich auch auf formaler Ebene 
manifestiert, etwa durch rhetorische Figuren wie Antithesen, Parallelismen, 
Chiasmen und Oxymora, sowie gleichzeitig die Beschreibung der Geliebten als 
donna sintetica mittels eines Schönheitskatalogs.440

Vor allem die formalen Aspekte des Petrarkismus’, die sich im 16. Jahrhundert 
als Arsenal topischer Beschreibungsverfahren für die geliebte, aber unerreichbare 
donna formierten, waren für die satirische Aneignung fruchtbar. Eine vornehm-
liche Rolle nimmt die sogenannte Preziosen-Metaphorik ein, der Vergleich ein-
zelner Körperteile mit kostbaren Gegenständen: So gleichen etwa die Zähne der 
idealen donna Perlen, die Augen Diamanten, die Wangen Rubin. Neben den rüh-
menden Vergleich mit Preziosen treten Naturvergleiche, etwa aus dem Bereich der 
Astronomie (‚Augen wie Sterne‘) oder der Botanik (‚Wangen wie Rosen‘). Obwohl 
der lyrische Petrarkismus in Deutschland im Gegensatz zur Romania „verspätet“ 
ein setzte,441 erfuhr er im Alten Reich eine mannigfache Aneignung. Verbürgt 
ist die petrarkistische Vergleichstechnik beispielsweise im frühem Sonett Sie ist 

petrarkistischen Diskurses im Proömialsonett (Giovanni Della Casa – Gaspara Stampa) im Spie-
gel der neueren Diskussion um den Petrarkis mus.  In: Germanisch-Romanische-Monatsschrift 
42.4 (1992), S. 381–414, bes. S. 401–405. – Die Beziehung zwischen Petrarkismus und Intertextu-
alität reflektiert Rainer Warning: Imitatio und Intertextualität. Zur Geschichte lyrischer Dekons-
truktion der Amortheologie: Dante, Petrarca, Baudelaire. In: Ästhetischer Schein. Hg. von Willi 
Oelmüller. Paderborn 1982, S.  168–207. Zum Petrarkismus als ‚System‘ siehe Klaus W.  Hemp-
fer: Probleme der Bestimmung des Petrarkismus. Überlegungen zum Forschungsstand. In: Die 
Pluralität der Welten. Aspekte der Renaissance in der Romania. Hg. von Wolf-Dieter Stempel, 
Karlheinz Stierle. München 1987, S. 253–277.
440 Siehe dazu konzise Hoffmeister: Petrarkistische Lyrik, S. 25–33. – Wirkmächtig wird die ‚ty-
pisch petrarkistische‘ Liebeskonzeption etwa im prominenten Sonett 132 des Canzoniere, wenn 
das lyrische Ich räsoniert: „S’amor non è, che dunque è quel ch’io sento?  | Ma s’egli è amor, 
perdio, che cosa e quale“ (Francesco Petrarca: Canzoniere. Rerum vulgarium fragmenta. Zwei-
sprachige Ausgabe. Ausgew. und aus dem Italienischen übers. von Karlheinz Stierle. Berlin 2010, 
S. 116, Nr. 132, V. 1–2), in der Über setzung (1624) von Martin Opitz: „ISt Liebe lauter nichts/ wie 
daß sie mich entzündet?  | Ist sie dann gleichwol was/ wem ist ihr Thun bewust?“ (Opitz: Ge-
sammelte Werke, Bd. 2.2, S. 703), dem als „petrarkistische[m] Mustersonett“ eine katalysatori-
sche Funktion für den deutschen Petrarkismus zukam, dazu siehe Achim Aurnhammer: Martin 
Opitz’ petrarkistisches Mustersonett Francisci Petrarchae (Canzoniere 132), seine Vorläufer und 
Wirkung. In: Francesco Petrarca in Deutschland. Seine Wirkung in Literatur, Kunst und Musik. 
Hg. von Achim Aurnhammer. Tübingen 2006, S. 189–210.
441 Dazu siehe jüngst Joachim Knape: Verspäteter Petrarkismus? Lyrikhistorische und rezep-
tionstheoretische Über legungen zu den Anfängen des deutschsprachigen Sonetts. In: Sonett-Ge-
meinschaften. Die soziale Referentialität des Sonetts. Hg. von Mario Gotterbarm, Stefan Knödler, 
Dietmar Till. Paderborn 2019, S. 63–85, demnach Über setzungen von Petrarca-Sonetten erst um 
das Jahr 1600 „in eine deutsche Liedersammlung und auch nur in eine einzige Handschrift“ 
fanden (ebd., S. 64).



274   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

gantz lieblich und löblich des Opitz-Antipoden Georg Rodolf Weckherlin (1584–
1653),442 in welchem das Haar der Geliebten „[d]as gold des Morenlands“ über-
trifft, weder Korall noch Rubin „ihres Rosenmunds reichtumb“ erreichen, ihre 
Zähne gar „perlein“ übertrumpfen und ihre Haut „zart[er], glat[er] und weissz[er]“ 
noch ist als „helfenbein“. Obwohl das preziöse Beschreibungs inventar vielen 
Dichtern und Dichterinnen als Inspirations quelle galt und noch gilt, zeigt doch 
bereits die intermediale Aneignung der petrarkistischen Metaphorik im Medium 
der Malerei, wie es in einem von der „kluge[n] Matrone“ Julia von Freudenstein 
initiierten Gespräch aus Georg Philipp Harsdörffers gesellig-gelehrten Frauenzim­
mer Gesprächspielen (Bd. 1, 1644) diskutiert wird, deren satirisches Potenzial:443 
So verweist der vom „gereist- und belesene[n] Student[en]“ Reymund Discretin 
vor getragene Fall eines „wahn witzige[n] Schäfer[s]“ auf die Grenzen poetischen 
Sprechens.444 Da dieser ein Bild von seiner Liebsten anfertigen lassen wollte, 
beschrieb er dem Maler seine Dame ganz in petrarkistischer Manier:

Das Angesicht ist weiß wie der Schnee/ die Lefftzen Corallenzincken/ die Zähn Perlen/ 
auf beiden Wangen Lilien und Rosen/ an statt der Augen zwo Sonnen/ welche Pfeil und 
Flammen von sich stralen/ die Augenbraun sind zween Bögen von Ebenholtz/ die Stirn 
gläntzend wie das Eiß/ und auf derselben Cupido in seinem Thron sitzend/ die Haar theils 
als güldene Ketten/ theils als Netze und Garn/ in welchen die Hertzen der Verliebten bestri-
cket zu sehen/ beide Brüste aber sollen die Himmel vnd Erdkugel bemerken.

Das entstandene Porträt [Abb. 28] lässt sich als Beispiel eines agonalen Wort-Bild- 
Paragone lesen.445 Darüber hinaus zeigt es jedoch, dass poetische (Frauen-)Bilder 

442 Georg Rudolf Weckherlin: Sie ist gantz lieblich und löblich. In: Georg Rudolf Weckherlins 
Gedichte. Hg. von Hermann Fischer. 3 Bde. Tübingen 1894–1907, hier Bd. 1, S. 465. Zu den fol-
genden fünf Zitaten siehe ebd. – Die petrarkistische Dimension der Lyrik des bedeutendsten 
zeitgenössischen Opitz-Antipoden bespricht Viktoria Adam: Hyperbolisches Frauenlob und (un)
erfüllte Liebe. Der petrarkistische Sonettzyklus Georg Rodolf Weck herlins. In: Privatmann – Pro-
testant – Patriot – Panegyriker – Petrarkist – Poet. Neue Studien zu Leben und Werk Georg Ru-
dolf Weckherlins (1584–1653). Hg. von Heiko Ullrich. Passau 2018, S. 185–211, zum Sonett Sie ist 
gantz Lieblich und Löblich siehe bes. S. 189–196. 
443 Vgl. Georg Philipp Harsdörffer: Frauenzimmer Gesprächspiele, Bd. 1. Hg. von Irmgard Bött-
cher. Tübingen 1968, S. 136–144, hier S. 22. – Auf die Möglichkeit einer „parodistischen Wirkung“ 
des ‚petrar kis ti schen Frauenporträts‘ siehe László Jónácsik: Zur Parodie der ‚Hohen Liebeslyrik‘ 
im Deutschland des 17.  Jahr hunderts.  Die Gattung ‚Schönheitsbeschreibung‘. In:  „Swer sinen 
vriunt behaltet, daz ist lobelich“. Festschrift für András Vizkelety. Budapest 2001, S. 309–321, 
bes. 314–316, hier S. 316.
444 Harsdörffer: Frauenzimmer Gesprächspiele, Bd. 1, S. 22 und 139. Das folgende Zitat ebd., 
S. 140.
445 Das Verhältnis von Malerei und Poesie bei Harsdörffer bespricht Stefanie Stockhorst: Text 
und Bild bei Harsdörffer. Vom Paragone zur synästhetischen Animation. In: Intermedialität in 



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   275

in einer außer sprachlichen – hier graphischen – Wirklichkeit oftmals keine Ent-
sprechung finden; so bemerkt die „Adeliche Jungfrau“ Cassandra, sie halte derglei-
chen Beschreibungen „für eine Erfindung der Verliebten und [als] Poeten Einfälle 
zu belachen“.446 Insofern frühneu zeitliche Satire in der Regel auf ein außer-
sprachliches Sein bzw. Handeln zielt, bergen petrarkistische Frauenporträts in der 
augen scheinlichen Diskrepanz zwischen Poesie und Wirklichkeit einen besonde-
ren Reiz für die satirisch-didaktische Auseinandersetzung.

Eine satirische Funktionalisierung petrarkistischen Sprechens ist Ende 
des 19. Jahr hunderts von Arturo Graf mit dem Begriff ‚Antipetrarkismus‘ verse-
hen worden, den Jörg-Ulrich Fechner 1966 zum Titel seiner monographischen 

der Frühen Neuzeit. Formen, Funktionen, Konzepte. Hg. von Jörg Robert. Berlin, Boston 2017, 
S. 347–365, zu poetischen Frauen beschrei bungen S. 354–356.
446 Harsdörffer: Frauenzimmer Gesprächspiele, Bd. 1, S. 22 und 140.

Abb. 28: Poetische Schönheit. Bildliche Umsetzung eines petrarkistischen Frauenportraits in 
Harsdörffers Frauenzimmer Gesprächspielen (1644).



276   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Studie machte.447 Obwohl es sich bei als ‚antipetrar kis tisch‘ klassifizierten 
Texten weniger um ein konzeptuelles Gegenprogramm, welches überhaupt erst 
ein homogenes Konstrukt ‚Petrarkismus‘ erfordern würde, als vielmehr um eine 
Spielart eines versatilen Phänomens handelt, scheint der Begriff in der For-
schung mittlerweile etabliert.448 Das wesentliche Element des Antipetrarkismus’ 
liegt für Fechner im „Einbezug eines größeren Wirklich keitsgehaltes in die Lie-
besdichtung“;449 die sozial-lebensweltliche Realität wird in eine rhetorisch-poe-
tische Traditionslinie inkorporiert. Jörg Robert verweist, daran anknüpfend, auf 
die „zwei komplementären Modelle von Nachahmung“,450 auf die sich Petrarkis-
mus und Antipetrarkismus beziehen:

Petrarkismus beruht seit Bembo auf dem Prinzip der imitatio veterum; dieses wird nun von 
den Antipetrarkisten als Verstellung und Lüge abgelehnt – eben mit Hinweis auf das Gebot, 
der Natur in allem zu folgen, d. h. auf das Prinzip der mimesis. Antipetrarkismus bedeutet 
dagegen radikales Plädoyer für mimesis und gegen imitatio, für ‚Natur‘ (die eigene wie die 
äußere) und gegen Kunst.

Während petrarkistische Texte die grundsätzlich unerreichbare Geliebte nach 
topischen Schönheitskatalogen im Summationsschema rühmen, werden solche 
‚petrarkistischen Texte‘ im Antipetrarkismus zum Ausgangspunkt von Satire: 
Dabei stellen antipetrarkistische Texte jedoch keineswegs eine homogene 
Gattung dar; vielmehr stellt sich die Frage nach dem jeweiligen konkreten Gegen-
stand der Satire. 

Als kanonischer (anti-)petrarkistischer Text gilt das Sonetto alla sua donna 
des toskanischen Dichters Francesco Berni (1497–1535),451 das in endecasillabi 

447 Vgl. Graf: Petrarchismo ed Antipetrarchismo, zum ‚Antipetrarkismus‘ siehe ebd., S. 45–86, 
sowie Fechner: Der Antipetrarkismus. Nur wenig später erschien die Anthologie: Texte zum An-
tipetrarkismus. Hg. von Johannes Hösle. Tübingen 1970. – Kritik an Fechners Studie geübt hat 
unmittelbar Ulrich Schulz-Buschhaus: Anti petrar kismus und barocke Lyrik. Bemerkungen zu 
einer Studie Jörg-Ulrich Fechners. In: Romanistisches Jahrbuch 19 (1968), S. 90–96, indem er den 
meisten von Fechner herangezogenen Beispielen eine literar historische Position „außerhalb der 
petrarkistischen Tradition“ (ebd., S. 93) zuwies.
448 Vgl. etwa die neue Studie von Jörg Robert: Selbstreferenz und Sozialtheorie. Antipetrarkis-
mus als negative Poetik (Aretino, Visscher, Opitz). In: Formen der Selbstthematisierung in der 
vormodernen Lyrik. Hg. von Dorothea Klein. Hildesheim 2020, S. 471–490.
449 Fechner: Der Antipetrarkismus, S. 138. Laut Fechner ist die Voraussetzung für den Antipe-
trarkismus, „daß der Petrarkismus in der zeitlich vorhergehenden Phase der Dichtungstradition 
das die lyrischen Gattungen bezüglich des Liebesmotivs beherrschende System bildet“ (ebd., 
S. 137).
450 Robert: Selbstreferenz und Sozialtheorie, S. 474, das folgende Zitat ebd.
451 Zum Antipetrarkismus bei Berni siehe Ulrich Schulz-Buschhaus: Spielarten des Antipetrar-
kismus bei Francesco Berni. In: Der Petrarkistische Diskurs.  Spielräume und Grenzen. Akten 



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   277

die vermeintlichen „bellezze de la donna mia“, die ‚Schönheiten [s]einer Herrin‘ 
besingt: 

Sonetto alla sua donna

Chiome d’argento fine, irte, ed attorte
senz’arte intorno ad un bel viso d’oro;

fronte crespa, u’ mirando, io mi scoloro,
dove spunta i suoi strali Amore e Morte;

occhi di perle vaghi, luci torte
da ogni obbietto diseguale a loro;
ciglie di neve, e quelle, ond’io m’accoro,

dita e man dolcemente grosse e corte;

labra di latte, bocca ampia celeste;
denti d’ebeno rari e pellegrini;
inaudita ineffabile armonia;

costumi alteri e gravi: a voi, divini
servi d’Amor, palese fo che queste
son le bellezze della donna mia.452

[‚Silberne Strähnen, dünn, struppig und schief,
die kunstlos ein schönes goldenes Antlitz

umranken;
krause Stirn, bei deren Anblick ich erbleiche,
von wo aus Amor seine Pfeile schießt und

der Tod;

unstete Perlenaugen, schiefe Lichter
von jedem Ding anders als sie;
Schneewimpern, und diese, aus denen ich

Mut schöpfe,
süßen dicken und kurzen Finger und Hände;

Milchlippen; ein großer himmelblauer Mund;
Zähne aus Ebenholz, selten und seltsam;
in unerhörter, unvergleichlicher Harmonie;

hochmütige und strenge Sitten; euch göttlichen
Dienern Amors eröffne ich, dass dies
Die Schönheiten meiner Frau sind.‘]

Das Sonett erfreute sich in ganz Europa großer Beliebtheit, wie bereits die frühen 
französischen Nachahmungen von Mellin de Saint-Gelais (um 1491–1558) und 
Joachim Du Bellay (1522–1560) bezeugen.453 Beschrieben werden, lexikalisch wie 
rhetorisch ganz der petrarkistischen Bildsprache folgend, die einzelnen Körper-
partien der Frau als eine zusammengesetzte donna sintetica. Dechif friert man 

des Kolloquiums an der Freien Universität Berlin 23.10.–27.10.1991. Hg. von Klaus W. Hempfer, 
Gerhard Regn. Stuttgart 1993, S. 281–331.
452 Francesco Berni: Rime. Hg. von Giorgio Bàrberi Squarotti. Turin 1969, S. 59, Übers. ELB. Für 
Schulz-Buschhaus bildet das Sonett den „Höhepunkt […] [der] Bernische[n] Petrarkismus-Par-
odie“ (Schulz-Buschhaus: Spielarten des Antipetrarkismus, S. 326). – Eine eigene Übersetzung 
bietet ebenfalls Theodor Verweyen: Komische Intertextualität im Simplicissimus. Am Beispiel des 
Antipetrarkismus. In: Critica poeticae. Lesarten zur deutschen Literatur. Hans Geulen zum 60. 
Geburtstag von seinen Schülern und Freunden. Hg. von Andreas Gössling, Stefan Niehaus. 
Würzburg 1992, S. 41–55, S. 48.
453 Auf Mellin de Saint-Gelais verweist Jörg-Ulrich Fechner: Von Petrarca zum Antipetrarkis-
mus. Bemerkungen zu Opitz’ An eine Jungfraw. In: Euphorion 62 (1968), S. 54–71, bes. S. 65–68. 
Zur Nachahmung Du Bellays siehe Ulrich Schulz-Buschhaus: Emphase und Geometrie. Notizen 
zu Opitz’ Sonettistik im Kontext des europäischen ‚Petrarkismus‘. In: Martin Opitz (1597–1639). 
Nachahmungspoetik und Lebenswelt. Hg. von Thomas Borgstedt, Walter Schmitz. Tübingen 
2002, S. 73–87, bes. S. 84–86.



278   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

allerdings die Bilder – das Haar ist silbern, die Augen sind Perlen – so zeigt sich ein 
Frauenbild, das keineswegs idealtypischen Schönheitsvorstellungen entspricht. 
Ulrich Schulz-Busch haus beschreibt das hier zum Tragen kommende anti-petrar-
kistische Verfahren als ‚plan volle Zerlegung konventioneller  Junkturen‘:

Der semantische Bruch, der die Parodie erzeugt, geht nun nicht von irgendeinem Fremd-
körper in dieser Serie aus, sondern allein von der widersinnigen Kombination ihrer Bestand-
teile. Das heißt: Die konventionellen Junkturen der Nomina und Epitheta sind gewisserma-
ßen zerlegt und nach einem Verfahren planvoller Absurdität ebenso neu wie ‚falsch‘ wieder 
zusammen gesetzt worden.454

Indem Berni bewusst mit petrarkistischen Konventionen spielt, avanciert das 
unspezifisch an seine donna gerichtete Sonett zum literarischen Sprachspiel, das 
seinen ‚Witz‘ aus den ‚falschen‘ Zuordnungen des petrarkistischen Codes zieht.455 
Dennoch lässt sich das Sonett insofern auch als Frauensatire lesen, als weibliche 
‚Hässlichkeit‘ durch den petrarkistischen Sprachcode besonders exaltiert wird. 
Unklar bleibt allerdings, wer oder was als Objekt der Satire zu verstehen ist. Ist es 
die ‚hässliche‘ donna, die dem petrarkistischen Schönheitsideal nicht genügt – 
oder ist es vielmehr die petrarkistische Rhetorik, die die Wirklichkeit abzubilden 
nicht im Stande ist? Eine klare Antwort darauf bietet Berni nicht.

Deutlicher positioniert sich in dieser Frage das wohl bekannteste englisch-
sprachige antipetrar kistische Gedicht: William Shakespeares Sonnet 130, Teil 
der sogenannten dark lady sonnets. Hatte vor allem der Diplomat Thomas Wyatt 
(1503–1542) durch seine zahlreichen Übersetzungen aus Petrarcas Canzoniere zu 
einer Kenntnis des Toskaners und seiner Liebesgedichte im englischen Sprach-
raum beigetragen, konnte Shakespeare bereits auf eine reichhaltige petrarkis-
tische Tradition im englischsprachigen Raum zurückgreifen,456 welche er in 
seinem Sonnet aufnimmt und in ihre Schranken verweist:

454 Schulz-Buschhaus: Spielarten des Antipetrarkismus, S. 328.
455 Vgl. dazu Schulz-Buschhaus: Emphase und Geometrie, S. 85: „Derart ist, was das Gedicht 
an komischer Satire enthält, in erster Linie auch gegen den Code der hohen Liebesdichtung ge-
richtet, dessen Bestandteile analytisch auseinandergenommen und darauf in kompromittieren-
der Weise fehlerhaft wieder zusammengesetzt werden“. Die referentielle Ebene ist für seine Ana-
lyse hingegen weniger von Bedeutung, vgl. ebd.: „Eine Dame, auf die das Sprachspiel eventuell 
referieren könnte, bleibt im Hintergrund“.
456 Zum Petrarkismus in England siehe McLaughlin: Petrarch in Britain, sowie die Anthologie 
Petrarch’s Canzoniere in the English Renaissance. Hg., kommentiert und eingeleitet von Anthony 
Mortimer. Amsterdam, New York 2005.



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   279

My mistress’ eyes are nothing like the sun;
Coral is far more red than her lips’ red;
If snow be white, why then her breasts are dun;
If hairs be wires, black wires grow on her head;
I have seen roses damasked, red and white,
But no such roses see I in her cheeks;
And in some perfumes is there more delight
Than in the breath that from my mistress reeks.
I love to hear her speak, yet well I know
That music hath a far more pleasing sound;
I grant I never saw a goddess go;
My mistress when she walks treads on the ground.

And yet, by heaven, I think my love as rare
As any she belied with false compare.457

Bereits der erste Vers des englischen Sonetts (‚ababcdcdefefgg‘) verdeutlicht 
durch die Negation „nothing“ den vorherrschenden Modus der Abgrenzung, die 
das jambisch fünfhebige Gedicht durchzieht. Während die drei kreuzgereimten 
Quartette jeweils petrarkistische Schönheits merkmale negieren – die „mistress“ 
des Sprechers hat keine Sonnenaugen, keine korallfarbenen Lippen, keine Rosen-
wangen, keinen duftenden Atem und keinen göttlichen Gang usw. –, bezeugt das 
finale rhyming couplet die Liebe zu seiner Frau, die kontrastiv zur (poetischen) 
Liebe jener stünde, welche sie „belied with false compare“. Da es die Wirklichkeit 
nicht zu erfassen vermag, avanciert das rhetorisierte, konventionalisierte, litera-
risch-petrarkistische Sprechen zur ‚Lüge‘; die Natur erhält Vorrang vor der Kunst. 
Gleichzeitig verweist der Sprecher darauf, dass seine ehrliche Liebe ‚lügenhafter‘ 
Bekundungen gar nicht bedarf.458 Die petrarkistische Tradition wird in Shakespe-
ares Sonett folglich nicht als rhetorische Übung, nicht als bloß literarisches Spiel, 
sondern als Ausdruck von Alltagserfahrung herangezogen – und muss daran 
scheitern. Satirisch entlarvt wird nicht die ‚hässliche Frau‘, sondern vielmehr ein 

457 Shakespeare’s Sonnets. Hg. von Katherine Duncan-Jones.  London u. a. 2010, S.  375. – Zu 
Shakespeares Sonetten siehe synoptisch Jonathan F.S. Post: Shakespeare’s sonnets and poems. A 
very short introduction. Oxford, New York 2017, sowie die Sammelbände A companion to Shake-
speare’s sonnets.  Hg. von Michael Schoenfeldt. Malden, Oxford 2007, zum Sonett 130 siehe 
bes.  den Beitrag von Richard Strier: The Refusal to be Judged in Petrarch and Shakespeare, 
S. 73–89, bes. S. 80 f., sowie The sonnets. The state of play. Hg. von Hannah Craw forth, Elizabeth 
Scott-Baumann, Clare Whitehead. London u. a. 2017.
458 Vgl. dazu auch Strier: The Refusal to be Judged, S. 81: „But Shakespeare’s speaker’s point is 
not that his beloved is inferior; it is, rather, that she is in fact quite special“. 



280   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

fehlgeleitetes, untaugliches idealisierendes Verfahren, das außer Stande ist, die 
‚wahre‘ Liebe zu beschreiben.

Als europäisches Phänomen gelangt der Antipetrarkismus in die deutsch-
sprachige Lyrik, wo er von Beginn an gleichberechtigt als Spielart des Petrarkis-
mus’ rezipiert wird.459 So ist das Sonett, das Martin Opitz in seinem Buch von der 
Deutschen Poeterey als prominentes deutschsprachiges Gattungsbeispiel heran-
zieht, welches er nach eigener Angabe „heute im spatzieren gehen/ durch gege-
benen anlaß/ ertichtet“ habe, bezeichnenderweise stark anti petrar kistisch:460 

Du schöne Tyndaris/ wer findet deines gleichen/
Vnd wolt’ er hin vnd her das gantze landt durchziehn?
Dein’ augen trutzen wol den edelsten Rubin/
Vnd für den Lippen muß ein Türckiß auch verbleichen/ 

Die zeene kan kein goldt an hoher farb’ erreichen/
Der mundt ist Himmelweit/ der halß sticht Attstein hin.
Wo ich mein vrtheil nur zue fellen würdig bin/
Alecto wird dir selbst des haares halber weichen/

Der Venus ehemann geht so gerade nicht/
Vnd auch der Venus sohn hat kein solch scharff gesicht;
In summa du bezwingst die Götter und Göttinnen.

Weil man dan denen auch die vns gleich nicht sindt wol/
Geht es schon sawer ein/ doch guttes gönnen soll/
So wündtsch’ ich das mein feind dich möge lieb gewinnen.461

Opitz’ anekdotischer Entstehungsgeschichte zum Trotz hat die Forschung das 
Sonett als modifizierte Aneignung von Bernis Sonetto alla sua Donna gedeutet.462 
Wie schon seine Vorgänger bedient sich Opitz aus dem (anti-)petrarkistischen 
Beschreibungsinventar, das er am Beispiel der angesprochenen „schönen Tyn-

459 So die These Fechners: Der Antipetrarkismus, bes. S. 22, die auch Robert: Selbstreferenz 
und Sozialtheorie, S. 476, bekräftigt.
460 Opitz: Buch von der Deutschen Poeterey (1624), S. 56, das folgende Sonett ebd., S. 56 f.
461 Siehe dazu Fechner: Der Antipetrarkismus, bes. S. 13–15, Jónácsik: Zur Parodie der ‚Hohen 
Liebeslyrik‘, bes. S. 310–313, Schulz-Buschhaus: Emphase und Geometrie, bes. S. 82–87, der vor 
allem auf die italienischen und französischen Subtexte eingeht, sowie Thomas Borgstedt: Topik 
des Sonetts. Gattungstheorie und Gattungs geschichte. Tübingen 2009, S. 298–304.
462 Darauf verweist neben Fechner: Von Petrarca zum Antipetrarkismus, S.  54–71, auch 
Schulz-Buschhaus: Emphase und Geometrie, bes. S. 82–87, der Bernis Sonetto alla sua donna 
als „Archetyp dieses [scil. Opitz’] Gedichts und der mit ihm verbundenen burlesk-satirischen 
Überlieferung“ (ebd., S. 84) deutet. Tatsächlich weist Opitz’ Sonett intertextuelle Verweise auf –  
sowohl hinsichtlich Du Bellays als auch Bernis Sonett, wie etwa die Übernahme der Wendung 
„bocca ampia celeste“ (V. 9) im Lob „Der Mund ist Himmelweit“ (V. 6) verbürgt, vgl. ebd., S. 86.



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   281

daris“ anwendet, einem Beinamen der notorischen Helena von Troja,463 deren 
Schönheit als Auslöser für den Krieg zwischen Griechen und Trojanern gilt. 
Allerdings werden die petrarkistischen Vergleiche insofern mit weiblichen Kör-
perpartien kom bi niert, als dadurch nicht etwa die ‚Schönheit‘, sondern gerade 
die Unzulänglichkeit, Gebrechlich keit und ‚Hässlichkeit‘ der beschriebenen Tyn-
daris zum Ausdruck kommen: das Epitheton ‚schöne‘ im Anfangsvers ist hier 
lediglich ironisch zu verstehen, denn als ‚schön‘ kann die Beschrie bene, deren 
zerzauste Haare noch jene der Furie Alecto übertreffen und die krummer geht 
als der hinkende Götterschmied Vulcanus, kaum gelten. Vielmehr wird Tynda-
ris durch die Vergleiche mit den männlichen Gottheiten Vulcanus und Cupido 
gar entweiblicht. Die Hässlichkeits beschreibung gewinnt ihre komische Note 
aus exaltiert-euphemistischen Negativvergleichen, die formal gänzlich in (anti-)
petrarkistischer Tradition stehen, wenngleich sie durch die mythologischen Ver-
gleiche auch dem neulateinischen Humanismus verpflichtet ist.464 Gezeichnet 
wird hier die topische ‚hässliche Alte‘, deren Beschreibung in der doppeldeutigen 
Wendung „In summa du bezwingst die Götter und Göttinnen“ (V. 11) kulminiert. 
Das letzte Terzett beginnt mit einer gnomischen Sentenz, die vordergründig an 
christlich-normatives Handeln („man soll“) auch angesichts eigener Nachteile 
(„[g]eht es schon sawer ein“) und mithin an das biblische Gebot der Nächsten-
liebe appelliert, um abschließend in einer epigrammartig ‚arguten‘ Wendung in 
ironischer Barmherzigkeit die angesprochene Tyndaris dem eigenen „feind“ zur 
Braut zu wünschen.

Während Schulz-Buschhaus den „Witz des Gedichts“ darin sieht, „daß das im 
Grunde satirisch-burleske Thema des Porträts einer häßlichen Alten erfüllt wird, 
ohne das dem Thema eigentlich angemessene Vokabular zu gebrauchen“,465 zeigt 
Opitz’ Sonett vor allem die Verschränkung verschiedener Diskurstraditionen in 
der satirischen Darstellung der Frau.466 So sind das Objekt der Satire hier nicht, 

463 So wird Helena bei Vergil als „Tyndarida“ bezeichnet (Verg. aen. II 569 und II 601), vgl. dazu 
auch die Anmerkung in Publius Vergilius Maro: Aeneis. Lateinisch-deutsch. Hg. und übersetzt 
von Niklas Holzberg. Mit einem Essay von Markus Schauer. Berlin, Boston 2015, S. 685. – Bereits 
Fechner: Der Antipetrarkismus, S. 14, verweist auf eine Tyndareos-Tochter, ohne allerdings zwi-
schen Helena und Klytaimnestra zu präferieren.
464 Siehe dazu Schulz-Buschhaus: Emphase und Geometrie, S. 87.
465 Ebd., S. 83.
466 Diese Gattungsvermischung sieht durchaus auch Schulz-Buschhaus: ebd., S.  87: „So be-
zeugt schließlich auch die Inversion (Karnevalisierung) der Liebesinvektive, was die barocke 
Dichtung eines Opitz von den Vorlagen des Cinquecento trennt: nämlich der Umstand, daß die 
petrarkistische (und antipetrarkistische) Dichtung der Italiener hier immer gleichsam durch 
einen Filter neulateinischer Epigramme und Elegien rezipiert wird. Das gilt – wie gesagt – bereits 



282   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

wie bei Shakespeare, petrarkistisches Vokabular und rhetorische Darstellungs-
konventionen, sondern vielmehr die als defizitär empfundene, ‚hässliche‘ Frau, 
deren ‚Hässlichkeit‘ durch die petrarkistisch inspirierten Wen dungen an poeti-
scher Komik gewinnt.467 Es handelt sich bei Opitz’ Sonett also sowohl um ein 
anti petrarkistisches Sonett als auch um eine Satire auf eine Frau. Analog zum  
Preis der idealen Schönheit in petrarkistischen Texten ist in Opitz’ antipetrarkisti-
schem Sonett eine ‚maximale Hässlichkeit‘ beschrieben. Die Kombination dieser 
‚maximalen Hässlichkeit‘ mit den formalrhetorischen Strategien des Petrar kis-
mus (Chiasmen, Vergleiche, Parallelismen, Oxymora) erzeugt eine spezifische 
Ironie, die sich für Frauensatiren als konstitutiv erweist: Tyndaris ist keine Iden-
tifikationsfigur. Vielmehr wird durch die beschriebene Darstellung die Unzuläng-
lichkeit ihres Seins deutlich; die satirische Verzerrung, gekoppelt mit süffisanter 
Ironie, sichert die emotionale Distanz des Rezipienten zur Dargestellten. Diese 
Beobachtung stützt die These, dass in frühneuzeitlichen Frauensatiren ein wir-
kungsästhetisches Prinzip virulent ist, das man ‚Entfremdungseffekt‘ nennen 
kann; die Solidarität mit den beschriebenen Figuren der histoire-Ebene ist aus-
drücklich nicht intendiert, sondern geradezu durch die Präsentationsform, die 
discours-Ebene, gebrochen und unterbunden.

Dass die petrarkistische und antipetrarkistische Tradition im deutschspra-
chigen Raum gleichzeitig rezipiert werden, zeigt auch das kontrastive Gedicht-
paar Georg Greflingers (um 1620–1677), welches neben einer „voreffliche[n] schö-
ne[n]“ auch eine „sehr häßliche Jung frau“ besingt:468

für die Dichtung eines Du Bellay oder eines Ronsard, doch für Opitz und den späteren deutschen 
Barock noch in höherem Maß“.
467 Vgl.  auch Robert: Selbstreferenz und Sozialtheorie, S.  477, der Opitz’ Antipetrarkismus 
„nicht nur [als] auto no mes Spiel mit pluralen Semantiken und Codes der Liebe, sondern [als] 
Reflexionsmedium ethischer Stand punkte und sozialer Praktiken“ liest.
468 [Georg Greflinger:] Seladons Weltliche Lieder. Nechst einem Anhang Schimpff- und Ernst-
haffter Gedichte. Frankfurt am Main: Matthäus Kämpffer für Caspar Wächtler, I, 9, S. 42–44 („An 
eine vortreffliche schöne vnd Tugend begabte Jungfrau“) und I, 10, S. 45 („Gegensatz. An eine 
sehr häßliche Jungfrau“). – Zu Greflinger siehe Astrid Dröse: Georg Greflinger und das weltliche 
Lied im 17. Jahrhundert. Berlin, Boston 2015, zu den beiden Gedichten ebd., S. 253 f.



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   283

An eine vortreffliche schöne vnd Tugend 
begabte Jungfrau. 

Gelbe Haare/ Güldne Stricke/
Tauben-Augen/ Sonnen-Blicke/
Schönes Mündlein von Corallen/
Zähnlein/ die wie Perlen fallen.

Lieblichs Zünglein in dem Sprachen
Süsses zörnen/ süsses Lachen/
Schnee- vnd Lilgenweisse Wangen
Die vol rother Rosen hangen.

Weisses Hälßlein/ gleich den Schwanen/
Aermlein/ die mich recht gemahnen/
Wie ein Schnee/ der frisch gefallen/
Brüstlein wie zween Zuckerballen.

Lebens voller Alabaster/
Grosse Feindin aller Laster/
Frommer Hertzen schöner Spiegel/
Aller Freyheit güldner Zügel.

Außbund aller schönen Jugend/
Auffenthaltung aller Tugend/
Hof-statt aller edlen Sitten/
Ihr habt mir mein Herz bestritten.

Gegensatz.
An eine sehr häßliche Jungfrau. 

Graues Haar vol Läuß und Nisse/
Augen von Scharlack/ vol Flüsse/
Blaues Maul vol kleiner Knochen/
Halb verrost und halb zerbrochen.

Blatter-Zunge/ kranck zu sprachen/
Affischs-zörnen/ Narren-lachen/
Runtzel volle magre Wangen/
Die wie gelbe Blätter hangen.

Halß-Haut gleich den Morianen/
Arme/ die mich recht gemahnen/
Wie ein Kind ins Kot gefallen/
Brüste/ wie zween Druckerballen.

Du bist so ein Alabaster/
Als ein wolberegntes Pflaster/
Aller Ungestalt ein Spiegel/
Aller schönen Steigebügel.

Schimpff der Jungfern vnd der Jugend/
Unhuld aller lieben Tugend/
Einöd aller plumpen Sitten/
Lästu’ dich zum freyen bitten?

Die zwei Gedichte auf dieselbe „Melodey“469 besingen eine ‚schöne‘ und eine 
‚hässliche‘ Frau in jeweils fünf Versen à vier paargereimten Vierhebern. Der 
enge Zusammenhang resultiert aus den weitgehend identischen Reimwörtern 
und zeigt, wie rhetorisch kurz der Weg vom Lobpreis zur Schmähung ist. Wie die 
Beschreibung der schönen Frau ganz der petrarkistischen Preziosen metaphorik 
(Gold, Korall, Perlen, Alabaster) verpflichtet ist, so bleibt auch die Liebe des 
Sprechers, darin ganz dem petrarkistischen Muster folgend, unerwidert: Zwar 
hat die Schöne „[s]ein Herz bestritten“, allerdings sind die Chancen, die der Spre-
cher sich errechnet, gering. Die ‚Hässliche‘ hingegen, deren Äußeres mittels der 
Vergröberung der ‚schönen‘ Diminutive sowie einer Zuord nungs verschiebung 
petrarkistischer Metaphorik geschmäht wird, scheint dem lyrischen Ich eine rea-
listische Heiratsoption, sodass die Verse in der großen Frage „Lästu’ dich zum 
freyen bitten?“ kulminieren.470 Die ‚Hässlichkeit‘ der Frau wird mithin zwar zum 

469 [Greflinger:] Seladons Weltliche Lieder, S. 45.
470 Vgl. zu dieser Interpretation auch Dröse: Greflinger und das weltliche Barocklied, S. 254.



284   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Lachanlass, gleichzeitig erfährt sie als ‚realistische‘ Option jedoch eine Aufwer-
tung gegenüber der uner reich baren ‚Schönen‘, da sie dem Sprecher subjektiv als 
die angemessene Wahl erscheint.

Insofern (anti-)petrarkistische und satirische Texte gleichermaßen außer-
textliche Normen referieren, greifen zahlreiche Frauensatiren für inner- wie 
äußerliche ‚Hässlichkeits beschrei bungen‘ auf (anti-)petrar kistische Rhetorik 
zurück. So bedient sich etwa Joachim Rachels Poetisches Frauen­Zimmer (1664), 
eine Bearbeitung von Semonides Weiberiambos,471 für die Beschreibung der 
negativen Frauentypen petrarkistischer Metaphorik. In seiner Vorstellung der 
unbeständigen Meeresfrau wird eine ‚alte Frau‘ evoziert, die zumindest Anklänge 
an die antipetrarkistische Tradition zeigt: 

Stell’ eine Jungfrau dar von vier und achzig Jahren/
Sie sey von Leibe schwartz/ halb kaal/ halb grau von Haren/
Ehr-zucht- und sinnenloß/ lahm/ hokricht/ eingesprengt
Als wie ein bunter Molch: Ist sie nur wol behengt
Mit Sammt und güldem Tuch/ mit Gold und edlen Steinen/
So mag die Sonne nicht so hel und lieblich scheinen
Alß diese Blinde sicht/ das bleiche Froschenmaul/
Wird Purpur ähnlich seyn. Ist sie gleich Esels faul/
So wird sich doch ein Narr für gute Gülden finden/
Der sie vergleichen wird den allerschnellsten Hinden.
Ist gleich das Brustgewehr verfallen auff den Grund/
So schwäret jener doch/ es sey gantz Apfelrund.472

Indem die drastische Hässlichkeitsbeschreibung mit den poetischen Huldi-
gungen eines geld gierigen „Narr[en]“ kontrastiert wird, bieten die Verse einen 
metapoetischen Ausfall gegen die mangelnde Veridikalität petrarkistischer 
Topik. Dennoch wird, so die zur ‚edlen Tugend‘ mahnende Botschaft des Spre-
chers, eine zwar reiche, aber ‚hässliche‘ alte Frau den Bräu ti gam nicht glücklich 
machen: „Geh nun! und nimm ein Weib um ihres Reichtums willen. | Sie wird dir 
deine Lust in wenig Tagen stillen. | O Tugend/ edler Schatz/ wer dich in Ehren 
helt | Dem fehlet nimmer Brot/ der ist nicht ohne Geld“ (9, 257–260). Hier von Inte-
resse ist besonders die rhetorische Präsentation der weiblichen Hässlichkeit, die 
an antipetrar kis ti sche Beschreibungsmuster anknüpft. So wird das Summations-
schema ebenso aufgenommen wie die topischen Vergleiche der Augen mit der 
„Sonne“ und dem, pejorativ markierten, „Froschen maul“ mit Purpur. Petrarkis-

471 Dazu Kap. II.4.1.
472 Rachel: Das Poetische Frauen-Zimmer, S. 8, V. 221–232. Im Folgenden Seiten- und Verszah-
len direkt im Text.



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   285

tisches Sprechen wird so zum literarischen Spiel, das ‚Hässlichkeit‘ rhetorisch 
besonders kunstvoll präsentiert.

Noch deutlicher greift Rachel in der Beschreibung der siebten ‚Pfauenfrau‘ 
auf petrarkistische Motivik zurück. Auf mythologische Vergleiche mit der Män-
nerbekämpferin Andromache und der Amazone Penthesilea folgt eine descripitio 
pulchritudinis:

Der Mund ist kirschenroht/ die lilienweisse Wangen
Mit Purpur angemahlt. Die stoltzen Augen prangen
Wie Venus schöner Stern den blauen Himmel ziert
Wenn er zu Mitternacht den treuen Buhler führt
Biß an der Liebsten Hauß. Der Halß ist gantz umbgeben
Mit seinem kraussen Haar/ als wie mit güldnen Reben.
Wozu noch diese kommt/ daß auch der Ketten Pracht/
Die marmorweisse Haut noch angenehmer macht/
Die Ohren/ Stirn und Brust/ die beiden Hände funkkeln
Von Amethistenglantz Rubinen und Karbunkeln/
Von Gold und Diamant […].  (11, 313–323)

Die paargereimten Alexandrinerverse verbürgen eine ‚typisch petrarkistische 
Schönheit‘, die allerdings insofern ‚verdächtig‘ erscheint, als ihre Augen zwar 
„wie […] Stern[e]“ leuchten, jedoch dazu dienen, „den treuen Buhler […] [b]iß an 
der Liebsten Hauß zu führen“. Petrarkistische ‚Schönheit‘ wird mithin als unmo-
ralisch entlarvt. Statt zu einer überhöhten Wunschvorstellung dirigiert Rachels 
Verssatire hin zu einem Frauenideal, das den petrar kistischen Huldigungen nicht 
entspricht: der fleißigen Biene, die äußerlich „bräunlich/ doch nit schwartz/ zart/ 
doch kein wächsen Bild/  | [a]nmutig/ doch nicht geil: hertzhafftig/ doch nicht 
wild“ (12,  367 f.) ist und folglich optisch das Mittelmaß, die aurea mediocritas, 
personifiziert.

Noch zu Beginn des 18. Jahrhunderts hat Joachim Beccau in seinem Rollenge-
dicht Eine verstorbene Schönheit redet aus dem Sarge das barocke Vanitas-Motiv 
in christlich-didaktischer Manier eindrücklich verknüpft mit (anti-)petrarkisti-
scher Metaphorik: 

Ihr/ die ihr wunderschöne seyd!
Herbey bey diesem Sarg/ betrachtet diese Leiche/
Und seht/ wie ich euch ein Exempel reiche
Der gar zu nahen Sterblichkeit.
Last mich ein Spiegel seyn/ darinn ihr sehet/
Wie Schön- und Sterblich-seyn in gleicher Waage stehet.

Der Stirne Alabaster-Schein
Verspielt die Lieblichkeit; so muß Jeßmin verwelcken!
Die Wunder-Pracht/ der Lippen warme Nelcken



286   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Reist nun der Sterbe-Kittel ein;
Der Augen Licht verschwindt/ das sonst der Sonnen
An Schein und hohem Glantz den Preiß hat abgewonnen.

Der Lilgen-Milch/ das Purpur-Blut
Das mancher Sclave must’ auf meinen Wangen ehren/
Muß jetzt (erschrecklich ists!) muß jetzt ernehren.
Der Schlangen und der Ottern Bruht;
Der Brüste reiner Schnee muß in der Erden
Ein Nest der Eydexen/ der Kröten Wohnung werden.

Der angenehme Rosen-Mund
Ließ manchen süssen Thon durch die geschickte Lippen/
Das manches Hertz entzückt als Stumme Klippen
Und wie bezaubert vor mir stund;
Der Fuß/ der sich offt nach dem Tact bewegt/
Ist alles alles nun in Sand und Staub gelegt.

So könnt ihr hie der Eytelkeit
Genau getroffnes Bild und wahren Abriß schauen/
Doch lasset euch nur für den Tod nicht grauen/
Und sterbet vor der Sterbens-Zeit;
Ein Hertze/ das noch eh es stirbt/ gestorben/
Hat an des Todes statt das Leben ihm erworben.473

Die fünf an „wunderschöne“ Frauen gerichteten Strophen kulminieren im pa radox 
anmutenden Aufruf, „vor der Sterbens-Zeit“ zu sterben, um sich so jeglicher 
„Eytelkeit“ zu entledigen. Während die erste und die fünfte Strophe einen meta-
diskursiven Rahmen bieten, liefern die Strophen zwei bis vier vergebliche Schön-
heitsbeschreibungen in petrarkistischer Vergleichsmetaphorik. Nachdem in der 
zweiten Strophe der einstige Zustand der Stirn, Lippen und Augen als nunmehr 
vergangen („ver welck[t]“; „[r]eist […] ein“; „verschwindt“) markiert wird, evo-
ziert die dritte Strophe den neuen Bewundererkreis der einst verehrten Schön-
heit, welchen nunmehr infernalisch kon no tierte Reptilien – Schlangen, Ottern, 
„Eydexen“ und Kröten – bilden. Die vierte Stro phe erinnert an genossene Vergnü-
gungen des Gesangs und des Tanzes und gipfelt synthe tisierend in der Gnome 
„Ist alles alles nun in Sand und Staub gelegt“. In Verbindung der Geminatio „alles 
alles“ mit der biblisch anmutenden alliterierenden Zwillingsformel „Sand und 
Staub“474 wird der Rat der „verstorbenen Schönheit“ zur allgemeingültig-christ-

473 Beccau: Zuläßige Verkürtzung müßiger Stunden, S. 170 f.
474 So ist die Zwillingsformel biblisch konnotationsreich: Während der ‚Sand‘ an den sandigen 
Untergrund, auf den Christenmenschen besser nicht bauen sollen, angelehnt ist (vgl. Mt 7,26–27: 
„Vnd wer diese meine Rede höret/ vnd thut sie nicht/ Der ist einem törichten Man gleich/ der sein 
Haus auff den Sand bawet. Da nu ein Platzregen fiel/ vnd kam ein Gewesser/ vnd webeten die 



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   287

lichen Hand lungs anweisung. Weil eine Überhöhung der Schönheit als eitel gilt, 
wird nicht nur dem Frauen bild, sondern auch dem petrarkistischen Beschrei-
bungsinventar eine Absage erteilt. Didaktisch sollen die Verse besonders die Rezi-
pientinnen zu einem tugendhaften Dasein hin dirigieren, das, so das christliche 
Paradoxon, den irdischen Tod der Schönheit auf sich nimmt, um im Jenseits das 
ewige Leben erwarten zu dürfen. 

Indes beschränken sich (anti-)petrarkistische Beschreibungen nicht auf die 
Versdichtung. Auch in Prosasatiren sind petrarkistische Verfahren angewandt, 
um damit Frauen zu entlarven. So wird etwa in Balthasar Kindermanns prosime-
trischer Satire Die Böse Sieben (1662) der Protagonist Mundano, der sich unsterb-
lich in Dolorinde verliebt und später das Nachsehen hat, von der petrar kistischen 
Schönheit seiner Herzensdame zunächst ganz ein genommen:

Sie war von wohlgestalten und gesunden Gliedmassen: Ihre Haare schienen mit einer 
nachlässigen Kunst außgekräusselt/ und schertzten zu beyden Seiten mit dem sanft umwe-
benden Winde: Ihre weisse Stirne und Wangen waren mit natürlicher und gesunder Feiste 
untermahlet: Die lieblichen Augen wiesen/ daß sie nicht ohne Ehrerbietung wolten geliebet 
seyn: Die zarte Geruchstelle oder Nasen/ zeigte sich gegen den beseelten Corallen Munde/ 
welcher das Ansehen hatte/ als ob er unaufhörlich solte bemühet seyn/ Die Schätze seines 
gleichsam von Helffenbein eingefasten Schatzkastens zu entdecken: Ich will nicht berüh-
ren vor dieses mahl Ihr wohlberundes Kinn/ den schneeweissen Hals/ noch den Alabaster 
Busen/ von welches Schöne nur ein kleines Muster zu sehen kam. Der Schmuck/ welchen 
sie von Perlen und Gold/ Sammet und Seiden/ Ihrer ohne des liebreitzenden Schönheit 
angeleget hatte/ war nicht wohl zu schätzen.475

Die stark figural gefärbte Erzählerrede zeichnet die preziöse Pracht der noch 
unbekannten Schönen, die den edlen Materialien Korall, Elfenbein und Alabas-
ter in nichts nachsteht. So verleihen die manierierten Formulierungen, etwa die 
Personifikation der „sanfft umwebenden Winde“, die mit ihren Locken „schert-
zen“, oder die preziöse Metapher des „von Helffenbein eingefasten Schatzkas-
tens“ als Beschreibung des Mundes, den Ausführungen einen schwärmerischen 
Ausdruck. Im anschließenden reflexiven Erzählerkommentar Kurandors wird die 
einnehmende Wirkung Dolorindes auf den Protagonisten sogleich proleptisch 
vorweg genommen: 

Winde/ vnd stiessen an das Haus/ da fiel es/ vnd thet einen grossen fall“), weist der ‚Staub‘ auf 
die Nichtig- wie Vergänglichkeit aller Menschen hin, da sie von Gott aus Staub geschaffen wur-
den und letztlich wieder zu Staub werden, vgl. Ps 103,14: „DEnn er kennet was für ein Gemecht 
wir sind/ Er gedencket daran/ das wir Staub sind“.
475 [Kindermann:] Die Böse Sieben, Fol. B4r–B4v.



288   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

O was machte der verliebte Mundano alldar für Complimente! Wie brachte Er alle dieselben 
so glücklich an/ und verlangte Ihn weiter nicht mehr/ als Er nur möchte wissen/ was für 
eine Gottheit Er in dieser liebseligen Person verehre.476

Tatsächlich, so will es die Logik der Frauensatire, entlarvt sich Dolorindes Schön-
heit als Täuschung, wenn auch weniger im ästhetischen, als vor allem im morali-
schen Sinne. So „grämet[]“ sich Mundano schließlich, bereut und beweint „seine 
Thorheit und Blindheit. Warum/ sprach Er/ hast du dich/ durch nichtige Schön-
heit/ flüchtiges Reichthum/ und unrichtige Hoffnung/ befördert zu werden/ in 
diesen Labyrinth gesteckt“. Schönheit, so die didaktische Pointe, taugt als Hei-
ratskriterium nicht. Das petrarkistische Lob zeugt in Kindermanns Frauen satire 
vor allem von emotionaler Verblendung, welche den männlichen Protagonisten 
auf falsche Wege, ins ‚Labyrinth‘, führen. Insofern petrarkistische Metaphorik 
zur Beschreibung der schönen, aber bösen Dolorinde herangezogen wird, wird 
nicht nur ‚die böse Frau‘, sondern auch die petrarkistische Dichtung mit ihren 
Konventionen satirisch gescholten. Wie Kindermanns Traum satire zeigt, erhält 
die petrarkistische Frauenbeschreibung im 17.  Jahrhundert eine Eigen dynamik, 
die auch Frauensatiren für ihre Zwecke funktionalisieren. Petrarkistisches Frau-
enlob avanciert in frühneuzeitlichen deutschsprachigen Frauensatiren zur Frau-
enschelte – zum einen als vergänglich-vordergründiges Trugbild, zum anderen, 
indem es auf die Diskrepanz zwischen poetischem Sprechen und der außertextli-
chen Wirklichkeit abhebt, als unerreichbares Ideal. 

3.3  Lob der Hässlichkeit. Hans Aßmann von Abschatz’ Schertz-Sonnette 
(ED 1704)

Die satirische Darstellung ‚weiblicher Hässlichkeit‘ durchzieht das 17.  Jahrhun-
dert. Unter den Werken von Hans Aßmann, Freiherr von Abschatz, (1646–1699), 
des nach Hoffmannswaldau und Lohenstein „ohne Zweifel bedeutendste[n] 
schlesischen Lyriker[s]“, finden sich die soge nannten Schertz­Sonnette, die Chris-
tian Gryphius im Jahr 1704 herausgab.477 Es handelt sich um die Über setzung der 

476 Ebd., Fol. B4v, das folgende Zitat ebd., Fol. E10v.
477 So das Urteil von Meid: Die deutsche Literatur im Zeichen des Barock, S. 303. – Zu Abschatz 
vgl. Thomas Borg stedt: [Art.] Abschatz, Hans Aßmann Frhr. von. In: VL 17, Bd. 1, Sp. 28–38, dort 
siehe die dünne For schungs lage. Eine größere Studie hat erstmals Carl Hanns Wegener: Hans 
Assmann Freiherr von Abschatz. Ein Beitrag zur Geschichte der deutschen Literatur im 17. Jahr-
hundert. Berlin 1910 vorgelegt. Adimaris Schertz­Sonnetten sind jedoch nur knapp drei Seiten 
gewidmet, vgl.  ebd., S.  55–57. Die negative Bewertung ist unüberhörbar, wenn er die Samm-
lung als „in höchstem Grade langweilige Spielerei und trotz dem aufgewandten ‚Scharfsinn‘ 



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   289

Sonettsammlung La Tersicore o vero scherzi, e paradossi poetici sopra la beltà 
delle donne fra difetti ancora ammirabili, e vaghe (1637) des toskanischen Dichters 
Alessandro Adimari (1579–1649).478 In 50 Sonetten, die jeweils von einer Terzine 
sowie einem Similienapparat flankiert werden, preist der Florentiner hier die 
Schönheit der Frauen, die trotz ihrer ‚Fehler‘ noch immer bewundernswert seien. 
Ein gesamtes Frauenleben von der „[1.] Bella Pargoletta“ bis hin zur „[50.] Bella 
Sepolta“ umspannend, beschreibt der antipetrarkistische Canzoniere in marinis-
tischer Manier weibliche Unzulänglich keiten, die dialektisch zum angeblichen 
Lobpreis umgemünzt sind.

Während Adimaris Sonette der Forschung lange abwertend als ‚bloßes‘ rhe-
torisches Spiel galten und unterbelichtet blieben, hat Paola Marongiu in neuerer 
Zeit verstärkt auf die „dimensione etica“ der Sammlung hingewiesen.479 In der Tat 

und wegen der Protzerei mit antiker Mythologie für einen modernen Leser ungenießbar“ (ebd., 
S. 55 f.) klassifiziert. Die Übersetzung wird charakterisiert als „[m]öglichste Loslösung von dem 
Text des Originals, möglichst freie, sinn gemäße Übertragung und vor allem leider eine übertrie-
bene Anwendung der galanten Bilder- und Prunk sprache, die die Vorlage noch zu übertreffen 
sucht“ (ebd., S.  57). Alba Schwarz erwähnt die Sonette zumindest en passant und resümiert: 
„Wir stehen hier vor dem Phänomen nicht einer antipetrarkistischen Hässlichkeits be schrei bung, 
sondern vor dem barocken Interesse am Deformiertem, Ungewöhnlichem“ (Alba Schwarz: „Der 
teutsch-redende treue Schäfer“. Guarinis Pastor fido und die Übersetzungen von Eilger Mannlich 
1619, Statius Ackermann 1636, Hofmann von Hofmannswaldau 1652, Assman von Abschatz 1672. 
Bern, Frankfurt am Main 1972, hier S. 212).
478 Alessandro Adimari: La Tersicore o vero scherzi, e paradossi poetici sopra la Beltà delle 
Donne Fra difetti ancora ammirabili, e vaghe[.] Opera Ridotta in 50. Sonetti Fondati principal-
mente sopra l’autorità d’ A. Seneca il morale, & concatenati in vn Capitolo. I Terzetti del quale 
seruon per Argumenti. Florenz: bei Amadore Massi, Lorenzo Landi 1637. Weitere Auflagen sind 
nicht überliefert, eine kommentierte Neuausgabe hat erstmals Paola Marongiu (Turin 2009) vor-
gelegt. Im Folgenden zitiere ich Adimaris Tersicore nach der Originalausgabe 1637. – Für Über-
blicksdarstellungen zu Adimari und seinem literarischen Werk siehe ABI I 8,156–172; II 3,276; 
IV 3,270–271. Obwohl Adimari von der Forschung lange vernachlässigt wurde, haben sich neu-
ere Studien besonders hinsichtlich der dramatischen Werke des Florentiners angenommen, 
vgl.  bes.  Sara Mamone: Li due Alessandri. In: La passione teatrale. Tradizioni, prospettive e 
spreco nel teatro italiano: otto e novecento. Studi per Alessandro d’Amico. Hg. von Alessandro 
Tinterri. Rom 1997, S. 223–245, sowie die erweiterte Version Sara Mamone: Alessandro Adimari, 
principe dell’Accademia degli Alterati. In: dies.: Dèi, semidei, uomini. Lo spettacolo a Firenze tra 
neoplatonismo e realtà borghese (XV–XVII secolo). Rom 2003, S. 281–306.
479 Siehe etwa die Einschätzungen von Antonio Belloni: Il Seicento. Turin 1929, S. 68, der die 
Erwähnung von Adimaris Tersicore schließt mit der Bemerkung: „Infatti non è a dire che razza 
di assurdi mostruosi quel disgraziato d’autore abbia il coraggio di spacciare per gemme d’inge-
nosità“ (ebd.), sowie Mario Praz: Introduzione al Barocco (1956). In: ders.: Bellezza e bizzarria. 
Hg. von Andrea Cane. Mailand 2002, S. 5–27, bes. S. 19, und ders.: La bellezza medusea. In: ders.: 
La carne, la morte e il diavolo nella letteratura romantica. 5. Aufl. Florenz [1966] 1976, S. 19–39, 
bes. S. 30–32, der das romantische Interesse am Hässlichen von jener Faszination Adimaris ab-



290   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

apostrophiert Adimari im Proömium sowohl die „Donne“ (V. 1) als auch die titel-
gebende Muse Terpsichore, um die „mancanza esterna“ (V. 11) mit einer „anima 
interna“ (V. 13) zu kontrastieren und seine Gedichte als philogyne Weisheiten zu 
präsentieren.480 Weil „il merito delle Donne è tale, che fin trà l’ombre de’ naturali, 
& accidentali difetti risplende“,481 so Adimari in seinem Widmungsbrief an den 
Verfasser des frauenpreisenden Dialog traktats Della dignità e nobiltà delle donne 
Cristofano Bronzini (1580–1640),482 seien weibliche Vorzüge auch im vermeint-

grenzt: „L’Adimari evidentemente mirava solo a stupire i lettori mostrando come un difetto pot-
esse torcersi in pregio, e la sua gara di belle non è altro che una sorta di corsa con handicap“ 
(ebd., S. 30). – Eine neue Per spektive auf die Gedichte vorgelegt hat Paola Marongiu: Alessandro 
Adimari. La Tersicore tra paradosso barocco e saggezza stoico-cristiana. In: Seicento e Settecen-
to 4 (2009), S. 117–138, hier S. 129, die besonders die ‚ethische Dimension‘ der Sammlung hervor-
hebt und darin Zuspruch findet von Luca Beltrami: [Rez. zu] Paola Marongiu. Alessandro Adi-
mari: la „Tersicore“ tra paradosso barocco e saggezza stoico-cristiana […]. In: La Rassegna della 
letteratura italiana 2 (2011), S. 564. Vgl. auch die Ausführungen von Marongiu: Introduzione. In: 
Adimari: Tersicore, S. V–XXI, bes. S. VIII–XI.
480 Vgl. Adimari: La Tersicore, S. 17, Übers. ELB.

DONNE io prendo à cantar la forza ardente
Di quel, ch’il Ciel vi diede, unico dono,
E s’incredibil cose io vi ragiono,
Quando parla di voi, Musa non mente.

Come offesa nell’alto il Sol non sente,
Varchi trà’l fango, o trà le fiamme, e’l tuono,
Così vostre bellezze inuitte sono,
Benche sembrin talor men vaghe, e spente.

Risplende in voi della Beltà superna
Vn certo ascoso ardor con tanti rai,
Ch’offuscar non lo può mancanza esterna.

TERSICORE gentil, tu che lo sai,
Mostrale à chi nel ver l’anima interna,
Che son Belle ad ognor, Brutte non mai.

[‚Ihr Frauen, ich beginne die brennende Kraft zu besingen | von diesem einzigen Geschenk, das 
der Himmel euch gab, | und wenn ich euch von unglaublichen Dingen erzähle. | Wenn sie von 
euch spricht, lügt die Muse nicht. | So wie die Sonne in der Höhe nicht beleidigt ist | von Durch-
gängen zwischen dem Schlamm oder den Flammen und den Blitzen, | so sind auch eure Schön-
heiten unbesiegt, | auch wenn sie weniger anmutig und erloschen erscheinen. | In euch spiegelt 
sich eine himmlische Schönheit wider, | eine gewisse geheime Leidenschaft mit vielen Strahlen, | 
die äußerlicher Mangel niemals trüben kann. | Liebliche Terpsichore, die du das weißt, | zeig 
ihnen in Wahrheit die innere Seele, | dass sie alle schön sind und niemals hässlich‘]. 
481 Ebd., S. 11, Übers. ELB [‚das Verdienst der Frauen solchermaßen ist, dass es sogar zwischen 
den Schatten der natürlichen und zufälligen Mängel widerscheint‘].
482 Zum ‚Frauenfreund‘ Bronzini siehe Xenia von Tippelskirch: Die Indexkongregation und die 
Würde der Frauen. Cristofano Bronzini Della dignità e nobiltà delle donne. In: Frauen in der Frü-



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   291

lich ‚Un-Schönen‘ zu finden. In einer pragmatischen Volte wird die concettisti-
sche Überlegung als wirkungs ästhetische Intention in der Vorrede des Druckers 
Lorenzo Landi zum Aufruf an das Lese publikum umgemünzt:

[L]eggete dunque le perfettioni imperfette delle Donne […]. Il frutto, che trar se ne deue oltre 
al diletto, sia, che ogni Marito ami la Moglie, ancorchè non perfettamente bella: perchè la 
Donna Onorata non hà difetto, che lodare, e sopportar non si possa: e l’Huomo prudente 
armato di pazienza in simili casi non hà migliore soccorso, se non che.483

[‚Lest also die unvollendeten Vollendungen der Frauen […]. Die Frucht, die man daraus, 
über die Freude hinaus, ziehen soll, ist, dass jeder Mann seine Frau lieben möge, auch wenn 
sie nicht vollständig schön ist: weil die gerühmte Frau keinen Mangel hat, den man nicht 
loben und ertragen könnte: und der kluge Mann, der mit Geduld bewaffnet ist, hat in ähnli-
chen Fällen niemals mehr Erfolg als auf diese Weise.‘]

Durch die Paratexte werden die Sonette folglich nicht nur als ‚Frauen lob‘, sondern 
gar als Plädoyer weiblicher und männlicher intellektueller Ebenbürtigkeit und 
mithin als philogyner Beitrag zur Querelle des Sexes präsentiert. Jedoch bleiben 
die Parteinahme und die damit ver bundene ‚ethische Dimension‘ vordergründig. 
Denn indem Adimari seine rhetorischen Kunst stücke Terpsichore, der Muse des 
Tanzes, die nach der Überlieferung Diodors durch Gelehr samkeit zu verführen 
weiß,484 widmet und diese als „vna di quelle forze, o cognizioni, mediante le 
quali l’animo nostro intende, & con metrica legge esplica il già formato concetto“ 
beschreibt,485 verweist er bereits auf die der Sammlung inhärente Spannung zwi-
schen verführerisch-gelehrter Präsentation und ludischem Produkt. So scheinen 
die Sonette weit davon entfernt, in erster Linie dem ‚Frauenlob‘ zu dienen. Trotz 
des ostentativ philogynen Bekenntnisses gilt wohl auch für Adimaris Verse die 

hen Neuzeit. Lebensentwürfe in Kunst und Literatur. Hg. von Anne-Marie Bonnet, Barbara Schel-
lewald. Köln, Weimar, Wien 2004, S. 235–264, sowie Christina Strunck: Die femme fatale im Kir-
chenstaat. Positionen der Querelle des Femmes in Rom (1622–1678). In: Frauen und Päpste. Zur 
Konstruktion von Weiblichkeit in Kunst und Urbanistik des römischen Seicento. Hg. von Eckhard 
Leuschner, Iris Wenderholm. Berlin 2016, S. 3–20, bes. S. 5–8, die Bronzinis vier bändigen Dialog 
als „Versuch“ deutet, „die Querelle des Femmes erneut politisch zu instrumentalisieren, um die 
Regierungs kompetenz der Frauen zu unterstreichen“, (ebd., S. 7) und in der Großherzogin der 
Toskana Christiane von Lothringen die Initiatorin von Bronzinis Publikationsprojekt vermutet.
483 Lo Stampatore a’ Lettore. In: Adimari: La Tersicore, S. 8 f., hier S. 8, Übers. ELB.
484 Vgl. Diodors Griechische Weltgeschichte. Buch I–X. Übers. von Gerhard Wirth (Buch I–III) 
und Otto Veh (Buch IV–X). Eingel. und komm. von Thomas Nothers. Stuttgart 1993, Tl. 2, Buch 
IV 7, S. 341. Die Muse Terpsichore erhielt demnach ihnen Namen, „weil sie ihre Schüler durch die 
der Erziehung entstammenden guten Dinge entzückt (tarpein)“ (ebd.).
485 Adimari: La Tersicore, S.  10, Übers.  ELB [‚eine der Kräfte oder Erkenntnismöglichkeiten, 
durch welche unser Geist versteht und mit dem metrischen Gesetz unser schon geformtes Kon-
zept erklärt‘].



292   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Ein schätzung, die Patrizia Bettella für die italienisch-marinistische Barocklyrik 
formuliert: 

The apparent rehabilitation of women’s imperfections and physical defects, in the name of 
a new concept of beauty, does not suggest positive roles or liberatory prospects for women. 
A professed attraction towards female tainted beauty or old age in baroque poetry is a mere 
expedient aimed at the achievement of maximum witticism and virtuosity for the exaltation 
of the male poet.486

Wenn im Folgenden Abschatz’ Adimari-Übersetzung erörtert wird, liegt ein 
Schwerpunkt auf dessen translatorischer Strategie, die sich als amplifizierende 
und moralisierende Überbietung präsentiert, ohne den ludischen Charakter des 
Ausgangstextes im Geringsten zu verkennen. So bezeugt der Übersetzer Abschatz 
im Vorwort seine Treue zur Intention des Vorgängers, indem er Adimaris Wid-
mungsbrief an Bronzini auf Deutsch abdruckt und die ‚ernste‘ Absicht der Sonette 
nachdrücklich betont:

Beyder des Urhebers und Dolmetschers Nahme/ welcher ein vielfältiges A führet/ kan ein 
Zeuge der hierbey geführten Auffrichtigen Gedancken seyn […]. Sie sind beyde der Meinung/ 
daß wie keine Schönheit leichtlich ohne Fehler/ also nicht leichtlich Fehler ohne Schön-
heit anzutreffen seyn/ und daß sich offtermahls etwas Lieb-würdiges befinde/ welches für 
vielen Augen verborgen bleibt/ aber dennoch Andere mehr scharffsichtige und durchdrin-
gende entzücket; ja offtermahls ein Gemütte durch einen gantz unbekannten Trieb/ wie 
durch die verdeckten Räder eines Uhr wercks an sich ziehet und hefftet.487 

Indem Abschatz die beiden „Nahmen“, Adimari und Abschatz, als „Zeugen“ 
aufruft, wird in einer sprachspielerisch-verklausulierten interpretatio nominis 
die paradoxe Anlage der Sammlung konturiert, die Bewunderung (‚admirare‘) 
mit Minderung (‚Abschatzung‘488) mischt. Adimari lege mithin ein „ein lustig 
und zugleich gelehrtes Werck“ vor, „welches etlicher müßiger Tage zur Verdeut-
schung würdig geschienen“.489 Statt des gelehrten Musentitels wählt Abschatz 
den generischen Titel Schertz­Sonnette oder Kling­Gedichte über die auch bey 
ihren Mängeln vollkommene und Lieb­würdige Schönheit des Frauenzimmers und 

486 Bettella: The Ugly Woman, S. 9.
487 Abschatz: [Vorrede]. In: Hannß Aßmann von Abschatz: Alexandri Adimari übersetzte 
Schertz-Sonnette oder Kling-Gedichte über die auch bey ihren Mängeln vollkommene und 
Lieb-würdige Schönheit des Frauenzimmers.  In: Herrn Hannß Aßmanns Freyherrn von Ab-
schatz/ Weyl. Gewesenen Landes-Bestellten im Fürstenthum Lignitz/ und bey den Publ. Con­
ventibus in Breßlau Hochansehnl. Deputirten/ Poetische Ubersetzungen und Gedichte. Leipzig, 
Breslau: bei Christian Bauch 1704, S. 177–244, hier S. 179.
488 Vgl. dazu den Eintrag im FWB, <http://fwb-online.de/go/absch%C3%A4tzig.s.4adj_1604966354> 
[15.03.2022].
489 Abschatz: [Vorrede], S. 179.

http://fwb-online.de/go/absch%C3%A4tzig.s.4adj_1604966354


3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   293

reduziert so die mythologische Dimension. Vergleicht man die Titel von Prä- und 
Posttext, so lässt sich ein kleiner grammatikalischer Unterschied ausmachen: 
Während sich bei Adimari die adjektivische Spezifikation „ancora ammirabili e 
vaghe“ [‚dennoch bewundernswert und anmutig‘] auf die „donne“, die Frauen, 
bezieht, beschreiben die Adjektive „vollkommene und Lieb-würdige“ nicht etwa 
das „Frauenzimmer[]“, sondern deren „Schönheit“, wodurch das Thema der Frau 
als eines vollkommenen Wesens im Deutschen leicht abgeschwächt erscheint. 
Zu diesem Eindruck trägt auch bei, dass bereits in Abschatz’ Vorrede die Frage 
nach der ‚Ehrlichkeit‘ des Lobpreises dialektisch antizipiert wird: „Und solte 
jemand was anders aus ihren Worten erzwingen wollen/ so setzet man selbigem 
den Wahlspruch König Eduards entgegen: Arg ist/ wer ihm Arges gedencket“.490 
Abschatz bedient sich hier der Devise des Hosenbandordens (‚Honi soit qui mal y 
pense‘), die auf den Ausspruch König Edwards III. zurückgeht, als seine Geliebte 
beim Tanz das Strumpfband verlor.491 Durch die ironische Wendung, die assozi-
ativ die Muse des Tanzes Terpsichore alludiert, wird das misogyne Moment der 
Sammlung ganz in den Rezipienten verlagert. Abschatz’ Schertz­Sonnette sind 
sich ihres gelehrten Spiels also völlig bewusst.

Der Herausgeber Christian Gryphius rühmt im Vorwort zur Sammelausgabe 
Abschatz’ Adimari-Übersetzung als eigenständige Leistung: „Wer des Adimari 
Welsche Sonnette gelesen/ wird sich über dem Nachdruck/ den Ihnen der seel. 
Frey-Hr. von Abschatz in unsrer Mutter sprache ein geflösset/ billich verwundern“.492 
Auch in seinen die Vorrede abschließenden Alexan driner versen nennt Gryphius 
Abschatz’ Übersetzungen als Zeug nisse eines einbürgernden Kulturtransfers:

Izt hat Dein [d.i. Schlesiens] Abschatz Dir was sonders beygelegt/
Der sich in alle Pracht Italiens gekleidet/
Dein Abschatz/ welcher sich mit dieser Kost geweidet/
Die Rom und Griechenland auff seine Taffeln trägt.
Was Guarini singt und Adimari schreibet/
Hat die geschickte Hand den Teutschen ein verleibet.

Man spüret auch zugleich die reine Frömmigkeit/
Und die verbundne Treu/ die vor des Käysers Glücke

490 Ebd.
491 Zum Hosenbandorden und der anglonormannischen Devise siehe Hugh E. L. Collins: The 
Order of the Garter 1348–1461. Chivalry and Politics in Late Medieval England. Oxford 2000. – Die 
Anekdote des verlorenen Strumpf bandes hat Alexander Pope in seinem ‚scherzhaften Heldenge-
dicht‘ The Rape of the Lock (1712) verarbeitet, eine erste Übersetzung hat Luise Gottsched, geb. 
Kulmus, 1744 vorgelegt.
492 Christian Gryphius: [Vorrede:] Hochgeneigter Leser. In: Herrn Hanß Aßmanns Freyherrn 
von Abschatz […] Poetische Ubersetzungen und Gedichte. Leipzig, Breslau: bei Christian Bauch 
1704, Fol. )(2r–)(8v, hier Fol. )(6r. Das folgende Zitat ebd., Fol. )(8r.



294   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Viel heisse Wünsche thut. Die keuschen Liebes-Blicke
Sind hier von aller Glutt der Uppigkeit befreyt.
Mit kurtzen; was als nett und ungemein zu preisen/
Das kan uns dieses Buch des Helden-Tichters weisen.

So stelle sich Abschatz im Sinne der translatio studii nicht nur in eine von der 
Antike herreichende Tradition, sondern gebe seinen Übersetzungen zudem eine 
eigene Note, die er durch die Schlagwörter „Frömmkeit“ und „Treu“ als sowohl 
‚christlich‘ wie ‚deutsch‘ markiert. Indem der Inhalt der Sammlung des – im Sinne 
Ovids – posthum als „Helden-Tichter[]“ gerühmten Abschatz mit der Zwillings-
formel „nett und ungemein“ konturiert wird,493 stellt Gryphius beson ders den 
unterhaltenden Aspekt der Lyrik – die produktions- und wirkungsästhetische 
Kategorie der delectatio – als Charakteristikum der Abschatz’schen Lyrik hervor.

Abschatz übersetzt sowohl die Sonette als auch Terzinen Adimaris und erwei-
tert die fünfzig Frauenporträts um drei eigene Produktionen (Nr. 8; Nr. 19; Nr. 37). 
Die Sonette samt korrespon dierenden Terzinen haben stets einen weiblichen 
‚Mangel‘ zum Gegenstand, der euphemistisch-alliterierend jeweils durch das 
Adjektiv ‚schön‘ scheinbar aufgewertet wird. Die „Mängel“ der Damen sind dabei 
unterschiedlicher Natur und reichen von körperlichen Ein schränkungen und 
Gebrechen (etwa „Die Schöne Taube“ [10]; „Die Schöne Wundmählige“ [32]) über 
negativ markierte Charaktereigenschaften (etwa „Die Schöne Falschzüngigte“ 
[20]; „Die Schöne Lis tige“ [34]) bis hin zu temporären oder permanenten Seins-
zuständen (etwa „Die Schöne Unfrucht bare“ [41]; „Die Schöne im Fieber“ [51]). 
Insgesamt suggerieren die dreiundfünfzig Gedichte vom „schöne[n] Kind“ [1] bis 
zur „Schöne[n] im Grabe“ [53] eine chronologische Abfolge, die durch Gegensatz-
paare („Die Schöne immer-Lachende“ [22] & „Die Schöne Weinende“ [23]; „Die 
Schöne Magere“ [43] & „Die Schöne Fette“ [44]) aufgelockert wird. Zur Darstel-
lung der ‚mangel behafteten Schönheit‘ werden meist konventionelle Schön-
heits-Bilder, die der antiken wie petrar kis tischen Tradition entstammen, in 
einer paralogischen Volte auf die jeweils beschriebene „Schöne“ bezogen. Wie 
Abschatz diese paralogische Technik ins Deutsche überträgt, zeigt sich eindrück-
lich in dem der ‚Schönen mit Pocken‘ gewidmeten Sonett:

493 So berichtet Ovid zu Beginn der Amores von seinem ursprünglichen Vorhaben, Helden-
dichtung zu schreiben. Da Amors Pfeil jedoch einen seiner Versfüße erwischt habe, müsse er 
statt heroischer Hexameter nun amouröse Distichen verfassen. Die metapoetisch-mythologi-
sche Begründung für Liebes- statt Heldendichtung wurde in der Frühen Neuzeit immer wieder 
aufgenommen, wie wirkmächtig Martin Opitz’ Alexandrinerverse An die teutsche Nation (1624) 
verbürgen.



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   295

3. Bella con Vaiuolo

O di Perle viuaci, egre, ma belle

Gemme al calor d’accesa febbre alzate,
Che per sentier di latte, umide stelle

Forse un più vago Olimpo oggi indorate,

Voi di Scena d’Amor tele nouelle,
Per diletto maggior gli ostri celate,

Come le nubi in queste parti, e in quelle

Cuoprono il Sol, per mitigar l’estate:

Non si dolghin per voi gli offesi amanti,

Per ch’i Gigli del volto, e le viole

Sotto maligno umor cangin sembianti;

Così di stille aspersa Aquila suole

Gettar l’antiche sue piume volanti,

Per meglio alzarsi a gareggiar col Sole.494

3. Die Schöne Blatternde

Ihr Perlen/ die ihr seyd vom Eiter-Thau 
empfangen/

Von innerlicher Hitz’ erhöht und ausgekocht!
Ihr feuchten Sternen/ wer von Milch die 

Strasse sucht/
Die sonst am Himmel glänzt/ find sie auff 

diesen Wangen.

Cupido hat allhier ein Stückwerck angefangen/
Das zarte Fell bedeckt/ das Ros’ und Purpur 

pocht/
Wie wenn der Wolcken Schleyr zu Trost 

erdurster Frucht
Im heissen Sommer wird der Sonnen 

vorgehangen.

Ihr Buhler seyd getrost/ und legt den 
Kummer hin/

Daß ihrer Liljen Pracht die Fäulniß wird 
verletzen:

Sie werden freudiger auff diesen Regen 
blühn.

Pflegt die gescheide Welt der Steine 
Schmuck zu schätzen/

Das zarte Muschel-Kind aus tieffer See zu 
ziehn/

Hier zeuget die Natur Opal/ Perl’ und 
Rubin.495

Adimaris kreuzgereimte Endecasillabi-Quartette apostrophieren in der zweiten 
Person („Voi“ [V. 5]) die als „Perle“ (V. 1) euphemistisch-metaphorisch beschrie-
benen infektiösen Haut bläs chen, die „[f]orse un più vago Olimpo oggi indo-

494 Adimari: La Tersicore, Nr. 3, S. 23, Übers. ELB: ‚O, mit leuchtenden Perlen, krank, aber schön, | 
Edelsteine von der Hitze eines leuchtenden Feuers erhoben, | die ihr auf Milchstraßen, ihr feuch-
ten Sterne, | heute vielleicht einen anmutigeren Olymp vergoldet, | ihr vom Schauspiel Amors die 
neuen Leinwände | für größere Lust die Purpurfarben verdeckt, | so wie Wolken in diesen Gegen-
den und jenen | die Sonne bedecken, um den Sommer zu mildern: | Es sollen sich wegen euch die 
beleidigten Liebhaber nicht grämen, | weil die Lilie des Antlitzes, und die Veilchen | unter böser 
Laune zu oszillieren scheinen; | So pflegt der mit Tropfen benetzte Adler | seine alten Federn im 
Flug abzuwerfen, | um sich besser erheben und mit der Sonne um die Wette fliegen zu können‘.
495 Adimari, Abschatz: Schertz-Sonnette, Nr. 3, S. 194, hier allerdings ohne Spatien zwischen 
den Strophen.



296   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

rate“ (V. 4) und mit wohltuend-kühlenden Sommer wolken („nubi“ [V. 7]) ver-
glichen werden. Während das erste Terzett den „offesi amanti“ (V. 9) jeglichen 
Grund des (Mit-)Leidens abspricht, bietet das abschließende Terzett den bild-
lichen Vergleich einer an Pocken leidenden Frau mit dem noch von Tautrop-
fen benetzten Adler, der seine alten Federn abstreift, um mit der Sonne um die 
Wette zu fliegen. Indem Adimari die im Physiologus beschriebene Christussym-
bolik aufgreift,496 erhält seine Darstellung der Leidenden beinahe blasphemi-
sche Züge.

Um die gesuchte Gelehrsamkeit des vorgeblichen ‚Frauenlobs‘ hervorzuhe-
ben, führt Adimari einen vier Zitate samt Nachweise umfassenden Similienap-
parat an:497

Amor tegit pulchritudines scena sua dignas. [Sen. de Tranq. c. 519]

[‚Amor verhüllt die Schönheiten, die seines Schauspiels würdig sind.‘ | Vgl. Sen. dial. (De 
tranquil li tate animi) I 9.]498

Aquila pennis gravata fontem petit, cujus aspergine pennas egerit, mox in juventam redit. 
[D: Hier. Super Psal. Pier. I 19.]

[‚Der mit Federn belastete Adler sucht die Quelle, mit deren Nass er das Gefieder behandeln 
wird, wenig später wird er wieder jung.‘]

496 Vgl.  dazu Hans Kallenbach: [Art.] Adler. In: Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschich-
te, Bd. I (1933), Sp.  172–179. RDK Labor, URL: <http://www.rdklabor.de/w/?oldid=88738> 
[15.03.2022].
497 In akribischer Arbeit hat Paola Marongiu in ihrem Anmerkungsapparat Adimaris Quellen-
angaben nachverfolgt und mit italienischen Übersetzungen versehen, vgl. S. 83–109. Allerdings 
geht Marongiu dem gelehrten Habitus durchaus auf den Leim, wenn sie konstatiert: „La dimen-
sione morale trova conferma nelle sentenze di Seneca che costituiscono per così dire una guida 
alla lettura dei sonetti. […] Questa saggezza che proviene dalla riflessione su Seneca e da una 
religiosità di tipo controriformistico, che pertanto potremmo definire stoico-cristiana, costituisce 
la cifra di Alessandro Adimari. Quindi siamo al di là dello scherzo e del paradosso di cui si parla 
nel sottotitolo, tipico dell’approccio della poesia burlesca al tema della bruttezza femminile, 
come anche dal puro gusto per situazioni estreme, o comunque fuori dai canoni tradizionali, 
che troviamo così spesso nella poesia secentesca“ (Paola Marongiu: Introduzione. In: Adimari: 
Tersicore, S. V–XXI, hier S. IX–X).
498 Adimari: La Tersicore, Nr. 3, S. 23, Übers. ELB. Vgl. Sen. dial. (De tranquillitate animi) I 9: 
„Quid perlucentes ad imum aquas et circumfluentes ipsa convivia, quid epulas loquar scaena 
sua dignas?“ [‚Was soll ich reden von Wasserbecken, klar bis auf den Grund, die sogar den Spei-
sesaal umgeben, was von den Gerichten, die der Szenerie entsprechen‘], Übers. Gerhard Fink, 
aus: Seneca: De tranquillitate animi. Die Ruhe der Seele. In: ders.: Schriften zur Ethik. Die klei-
nen Dialoge. Lateinisch-deutsch. Hg. und übersetzt von Gerhard Fink. Düsseldorf 2008, S. 478–
551, hier S. 483.

http://www.rdklabor.de/w/?oldid=88738


3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   297

Aqua tempestive data remedii locum obtinet. [Sen. de Benef. I. 2 c. 2.]

[‚Das Wasser, das zur rechten Zeit gegeben wird, wird zu einem Heilmittel‘ | Sen. benef. II 2.]

Non sentit animus ætatis, ac valetudinis iniurias, viget, & magnam partem oneris in infir-
mitate deponit. [Sen. Ep. 26]

[‚Der Geist spürt die Zumutungen des Alters und des Gesundheitszustandes nicht, er ist 
stark und setzt einen großen Teil der Last in der körperlichen Schwachheit ab.‘ | Vgl. Sen. 
epist. XXVI 2.]499

Der ethisch-moralische Anschein, den Adimari mit seinen gelehrten Zitaten 
erweckt, trügt allerdings.  Zwar ist Marongiu beizupflichten, wenn sie die Sen-
tenzen dahingehend zusam men fasst, als sie das Thema des Wassers umkreisen, 
„che purifica e rinnova, simbolo della superiorità dello spirito sulla materia“.500 
Keinesfalls zeigen sich die Sonette jedoch, wie auf dem Titelblatt gerühmt, als 
„fondati principalmente sopra l’autorità d’ A. Seneca“ [‚vorrangig auf die Auto-
rität Senecas gestützt‘]. So bildet die erneuernde Kraft des Wassers kein struktu-
rell domi nantes Argumentationsmuster des Gedichts, in welchem das Element 
zwar durch die „umide stelle“ der Milchstraße und die „stille“ auf den Flügeln 
des Adlers einen losen Rahmen bildet, darüber hinaus jedoch unberührt bleibt. 
Während das Hieronymus-Zitat zumindest das Bild des Adlers intertextuell bestä-
tigt, das dort allerdings als Verjüngungsprozess fungiert, weist die vermeintliche 
Referenz auf ‚Amors Schauspiel‘ bei Seneca eine starke Modifikation auf. Ohne 
intertextuelle Korrespondenz bleiben die Bilder des ‚Wassers als Heilmittel‘ sowie 
der ‚starken Seele‘, die sowohl Alter als auch Gebrechen ins Körperliche ausla-
gert. Vor allem aber beziehen sich die angemerkten Zitate weder aufeinander, 
noch behandeln sie im Entferntesten eine tödliche Infektionskrankheit. Wenn 
Senecas Wasser metaphorik im Sonett zu lebensbedrohlichen, mit Eiter gefüll-
ten Pockenbläßchen in Bezug gesetzt wird, beweist Adimari nicht die ‚ethische 
Dimension‘ seiner Ausführungen, sondern liefert eine ironische Persiflage osten-

499 Adimari: La Tersicore, Nr. 3, S. 23, Übers. ELB. Vgl. Sen. epist. XXVI 2: „non sentio in animo 
aetatis iniuriam, cum sentiam in corpore. Tantum vitia et vitiorum ministeria senuerunt: viget 
animus et gaudet non multum sibi esse cum corore; magnam partem oneris sui posuit.“ [‚Ich ver-
spüre im Geistigen noch nicht die zerstörerische Wirkung des Alters, während ich sie am Körper 
verspüre. Nur meine schlechten Neigungen und, was ihnen diente, sind altersschwach gewor-
den. Frisch ist der Geist und freut sich, daß er nicht mehr viel mit dem Leib zu schaffen hat. Eines 
großen Teils seiner Last hat er sich schon entledigt.‘] Übers. Gerhard Fink, aus: L[ucius] Annaeus 
Seneca: Epistulae Morales ad Lucilium. Briefe an Lucilius, Bd. 1. Lateinisch–deutsch. Hg. und 
übersetzt von Gerhard Fink. Düsseldorf 2007, S. 151.
500 Paola Marongiu: Note esegetiche. In: Adimari: Tersicore, S. 81–109, hier S. 84. Die Verbin-
dung zwischen Sonett und Zitaten wird allerdings nicht weiter ausgeführt.



298   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

tativer Gelehr sam keitsgebärden. Indem die Zitate aus dem Kontext gerissen, auf 
einzelne Schlagworte (‚Adler‘, ‚Schauspiel‘) reduziert und dem Thema entspre-
chend verändert werden, zeigt Adimari vor allem auf, dass Similienapparate 
durchaus korrumpierbar sind.

Kurioserweise verstärkt Abschatz diese Tendenz des Prätextes noch, indem 
er den Similien apparat neu organisiert, die relativ genauen Quellenangaben Adi-
maris verkürzt und zudem vier weitere Zitate hinzufügt:

Ignis vivacior est, qui cum lenta difficilique materia commissus summoque demersus ex 
sordido lucet. Consol. ad Marc.

[‚Eher hält (ein Feuer) vor, das mit schwer entflammbarem, ungeeigneten Material zu 
kämpfen hat, im Qualm fast erstickt und nur ein trübes Licht gibt.‘ (Übers. Gerhard Fink) | 
Vgl. Sen. dial. (Ad Marciam de consolatione), c. 23, S. 377.]501

Sidera ampliora per nubem adspicienti videntur, quia acies nostra in humido labitur: quic-
quid videtur per humorem, longè amplius vero est. Sen. Q. N.

[‚Gestirne scheinen größer, als sie sind, wenn wir sie durch eine Wolke sehen, weil unser Seh-
strahl im Feuchte abgelenkt wird […]. Alles, was man durch ein feuchtes Medium sieht, erscheint 
viel größer als in Wirklichkeit.‘ (Übers. Otto und Eva Schönberger) | Vgl. Sen. nat. I 6.5–6.6.]502

Acrior est Caniculæ rubor, Martis remissior, Jovis nullus, im lucem puram nitore perducto.

[‚(D)er Hundsstern (weist) ein schärferes Rot auf(…), der Mars ein schwächeres und Jupiter 
überhaupt keines, weil sein Glanz in reines Licht übergegangen ist.‘ (Übers. Otto und Eva 
Schönberger) | Vgl. Sen. nat. I 1.7.]

Papulas observatis alienas, ipsi obsiti plurimis ulceribus: hoc tale est, quale si quis pul-
cherrimorum corporum nævos aut verrucas derideat, quem fera scabies depascitur. de V. B.

[‚Pusteln nehmt ihr bei anderen wahr, selbst übersät von zahllosen Geschwüren! Das ist 
ebenso, wie wenn jemand über Muttermale und Warzen wohlgebauter Menschen spottete, 
während ihn selbst eine gräßliche Krätze zerfrißt.‘ (Übers. Gerhard Fink) | Sen. dial. (De vita 
beata), c. 27.]503

501 Vgl. Sen. dial. (Ad Marciam de consolatione), c. 23: „Ignis, quo clarior fulsit, citius exstin-
guitur; vivacior est, qui cum lenta ac difficili materia commissus fumoque demersus ex sordido 
lucet“ [‚Ein Feuer muß, je heller es aufleuchtet, desto schneller erlöschen. Eher hält eines vor, 
das mit schwer entflammbarem, ungeeigneten Material zu kämpfen hat, im Qualm fast erstickt 
und nur ein trübes Licht gibt.‘] (Seneca: Ad Marciam de consolatione. Trostschrift für Marcia. In: 
ders.: Schriften zur Ethik, S. 310–387, hier S. 376 f.).
502 Siehe L[ucius] Annaeus Seneca: Naturales quaestiones.  Naturwissenschaftliche Untersu-
chungen. Latei nisch/Deutsch. Übersetzt und hg. von Otto und Eva Schönberger. Stuttgart 1998, 
hier S. 48 f. 
503 Seneca: De vita beata. Das glückliche Leben. In: Seneca: Schriften zur Ethik, S. 388–457, 
hier c. 27, S. 456 f.



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   299

Zwar zeichnen sich Abschatz’ hinzugefügte Nachweise durch unveränderte Über-
nahme aus der jeweiligen Quelle aus, gleichzeitig weisen auch sie nur vage Ver-
bindungen zum Sonett auf. Neu ist allerdings der nun zumindest nominelle Bezug 
(„Papulas“) zur Infektionskrankheit.

Wenngleich Abschatz’ Übersetzung weitgehend seiner Vorlage folgt, lassen 
sich doch trans latorische Eigenheiten ausmachen. Mit seinen anaphorisch-par-
allelistischen Apostrophen „Ihr Perlen […] Ihr feuchten Sterne […] Ihr Buhler“ 
(V. 1; 3; 9) verstärkt Abschatz zum einen den rhetorischen Charakter des Sonetts, 
der sich auch in der Rahmung durch Preziosen zeigt, die in der Trias „Opal/ Perl’ 
und Rubin“ (V. 14) kulminiert. Vor allem das zweite Terzett weist zudem als belle 
infidèle eine vom Prätext gelöste, eigenständige Akzentuierung auf: Während im 
Ausgangstext das Bild des zur Sonne strebenden Adlers am Ende steht, schließt 
Abschatz mit dem Hinweis auf die natürliche Erzeugung von Edelsteinen, die 
unausgesprochen den Verlauf der Hautinfektion alludiert. Das deiktische „Hier“ 
(V. 14) im letzten Vers erhält, korrespon dierend zur finalen Trias, eine dreifache 
Bedeutung: im bildlichen Sinne als perlen hervorbringender Meeresboden, auf 
übertragener Ebene als pustelbildende Haut sowie metapoetisch gewendet als 
hic et nunc der Dichtung. Abschatz’ amplifizierende Übersetzung rhetorisiert die 
Diktion noch stärker als der Ausgangstext.

Besonders augenfällig tritt die den Sonetten inhärente Dialektik im oxymo-
rischen Sonett über die „Schöne Häßliche“ hervor, worin die deklamierte ‚Schön-
heit‘ allen Mängeln trotzt: 

Qvi si, che non potrà lingua mortale,

Con quanti furon mai colori adorni,

Pingere al senso altrui debile, e frale,

Che doue tolto fù l’abito torni,

E pur tù Brutta in fin dal tuo natale

Frà mille di Natura oltraggi, e scorni,

Negro il sen, Torto il naso, Occhio ineguale,

Di più d’ vn cuore à trionfar ritorni.

Wo nehm’ ich Farben her/ dich zierlich 
auszuschmücken?

Wo find’ ich Worte/ die genugsam kräfftig 
seyn/

Der schwachen Geister Schaar von dir zu 
bilden ein

Die Schönheit/ die sie nicht mit blödem 
Aug’ erblicken?

Sie stellen Mängel aus an Nase/ Schos und 
Rücken:

Der ist nicht lang genung/ die schwartz und 
jene klein/

Und was die Spötter mehr zu deinem 
Schimpff ausschreyn;

Und dennoch müssen sich für dir viel 
Hertzen bücken.



300   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Quell’ occulto vigor, quel Tuon, quel Brio,

Quel, ch’io ridir non sò d’alta virtute,

Rapiscon l’altrui vista, e ’l pensier mio.

La Triaca così fra l’arte mute
 Di Mummie, e Serpenti, e Sangue, e 

Tosco rio,
Vn composto divien, che dà salute[.]504

Ein’ unbekannte Krafft/ diß Blicken/ dieser 
Geist/

Ein uns verborgner Zug/ den ich nicht 
nennen kan

Und dennoch fühl’/ ists/ der die Hertzen zu 
dir reist.

Der finstere Magnet zieht blanckes Eisen an/
Aus schwartzen Mumien/ aus Gifft-

gefürchten Sachen
Kan Klugheit und Verstand ein heilsam 

Labsal machen.505

Während Adimaris Quartette die „Brutta“ (V. 5) direkt apostrophieren und trotz 
ihrer optischen Mängel, die bildlich evoziert werden, als ‚Herzenstriumphato-
rin‘ rühmen, steht in Abschatz’ Version das lyrische Ich im Zentrum, das nach 
„Farben“ (V. 1) und „Worte[n]“ (V. 2) sucht, um die Schönheit der lediglich von 
„schwachen Geister[n]“ (V. 3) als ‚hässlich‘ Gescholtenen zu entdecken. Indem 
Abschatz die italienische Apostrophe „tù Brutta“ in die unqualifizierte Zuschrei-
bung der „Spötter“ (V. 7) verlegt („Sie stellen Mängel aus“ [V. 5]), wird das abso-
lute Paradoxon der ‚schönen Hässlichen‘ zur moralischen Frage nach der ‚rich-
tigen‘ Wahrnehmung umgemünzt. Schönheit als innere Wesenhaftigkeit zu 
erkennen, wird zum Quali fizie rungs merkmal der Schauenden. Das erste Terzett 
beschreibt sodann jene Macht über die Männer, die der nur vordergründig ‚Häss-
lichen‘ innewohnt. Anstelle Adimaris zweideutigen Zuschreibungen der ‚Kraft‘, 
des ‚Donners‘ und des ‚Schwungs, besticht die ‚schöne Hässliche‘ im Deutschen 
neben ihrer „Krafft“ (V. 9), durch deiktisch markierte „Blicke[]“ (ebd.) und ihren 
„Geist“ (ebd.). Der ihr innewohnende „verborgne[] Zug“ (V. 10) ist vom Sprecher 
perzipierbar („fühl’“ [V. 11]), wohin gegen die italienische Wendung, die sich spie-
lerisch des Unsagbarkeitstopos non sò che bedient, ‚was ich nicht sagen kann von 
hoher Tugend‘, eher auf die Absenz einer solchen ver weist. Der Zusatz „e ’l pensier 

504 Adimari: La Tersicore, Nr. 46, S. 109. Im Druck findet sich wohl fälschlich ein abschließen-
des Komma. Übers. ELB: ‚Hier ist es so, dass eine sterbliche Zunge nie | mit allen schmückenden 
Farben, die es je gab, | einem fremden schwachen und gebrechlichen Sinn wird ausmalen kön-
nen, | dass er dahin zurückginge, wo das Kleid abgelegt wurde. | Und obwohl du seit deiner Ge-
burt gänzlich Hässliche | unter tausend Schmähungen und Beleidigungen der Natur (leidest), | 
mit schwarzer Brust, krummer Nase und schielendem Auge, | kehrst du triumphierend zurück 
mit mehr als einem Herzen. | Diese versteckte Kraft, dieser Donner, dieser Schwung | das, was ich 
von hohen Tugenden nicht sagen kann, | nehmen den Blick der Anderen gefangen und meinen 
Gedanken. | Theriak wird so aus den stummen Künsten | von Mumien und Schlangen und Blut 
und bösem Gift | zu einem Gemisch, das Gesundheit verleiht‘.
505 Adimari, Abschatz: Schertz-Sonnette, Nr. 49, S. 240.



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   301

mio (V. 11, m. Herv.) zeigt, dass sich Adimaris Sprecher nicht unter die Bewunde-
rer einreiht, sondern ambivalent bleibt; Abschatz’ Ich hingegen, das sich bereits 
in den Quartetten zum Advokaten der ‚Schönen‘ erhoben hatte, verbürgt sein Lob 
durch sein ‚unerklärliches Gefühl‘. Das letzte Terzett präsentiert sodann das Bild 
der Medizin aus giftigen Substanzen, welches als losgelöste Metapher die schöne 
Wirkung der Hässlichkeit darstellt und sowohl auf die Liebe als auch, metapo-
etisch gewendet, auf das rhetorisch ‚schöne‘ Gedicht über die physio gnomisch 
‚hässliche‘ Frau selbst anspielt. Abschatz stellt diesem Bild zusätzlich die Meta-
pher des Eisen-anziehenden Magneten voran und ergänzt, dass zur Gewinnung 
des „heilsam Lab sal[s]“ (V. 14) „Klugheit und Verstand“ (ebd.) notwendig seien. 
Mit dem finalen Paarreim erhält der Schluss eine epigrammatische Sentenzhaf-
tigkeit. Statt Adimaris ironisch-paradoxer Häss lich keits schmähung, die sich 
durch rhetorische Doppel deutigkeiten auszeichnet, internalisiert und moralisiert 
Abschatz den Schönheitsbegriff und weist folglich jede Schmähung ostentativ 
von sich. Äußerliche ‚Hässlichkeit‘ wird geradezu kontrastiv zur Bedingung für 
eine nicht nur poeti sche, sondern vor allem verinnerlichte Attraktivität. Während 
Adimari mit seinem gesteigerten Para doxon Frauenlob und -satire ludisch mischt 
und zugleich beide Formen subvertiert, bietet Abschatz eine metapoetische Kritik 
der Frauensatire. Abschatz zeigt sich in seinen Über setzun gen mithin als eigen-
ständiger Dichter, der sowohl rhetorische Strukturen als auch sprachliche Bilder 
intentional hinzufügt bzw. ändert.

Den fünfzig Sonetten Adimaris fügt Abschatz außerdem drei eigene Pro-
duktionen hinzu, die explizit als solche gekennzeichnet sind, namentlich Die 
Schöne Rothäugichte [8], Die Schöne Roth härige [19] sowie Der schöne riechende 
Mund  [37]. Bereits die Reimschemata der Alexandriner sonette (abba abba ccd 
dee bzw. abba abba ccd eed) zeigen eine Aneignung der italienischen Sonettform. 
In der Schönen Rothäugichten beschreiben die Quartette manieristisch die neue 
Qualität der Augen, die im ersten Terzett sodann als „Röthe“ (V. 9), die „nicht am 
rechten Orte steht“ (V. 11), dechiffriert wird.506 Das letzte Terzett bietet sodann – 

506 Vgl. ebd., Nr. 8, S. 199: Die Schöne Rothäugichte

Dorinde klaget sich beschwert mit vielen Flüssen/
Weil ihr vor langer Zeit ein feuchter Regenbogen
Den Himmelblauen Kreiß der Augen hat umzogen:
Der heissen Seuffzer Rauch hat sie so sehr gebissen.
Die Glutt/ die manchen Pfeil Cupidens schmiden müssen/
Ist allzusehr bewegt zur Ess’ hinaus geflogen.
Der Angst-Schweiß/ den sie hat viel Hertzen abgesogen/
Muß wieder Tropffenweiß auff ihre Wangen schissen.
Die Röthe giebt den Preiß Rubinen und Corallen/



302   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

ganz in Adimaris Manier – einen selbständigen Ver gleich mit der „Morgen-Röth’“ 
(V.  13). Die Zitate, die Abschatz anführt, entstammen allesamt den Schriften 
Senecas des Älteren wie Senecas des Jüngeren;507 der Abgleich mit dem Sonett 
zeigt allerdings erneut auf, dass sich bis auf vage thematische Überschneidun-
gen – die Zitat sam mlung konturiert den Komplex ‚Augen‘ sowie den Umgang mit 
Schwächen – keine inter textuellen Anhaltspunkte finden, welche das Sonett aus 
den angegebenen Zitaten ableiten lassen. Dennoch zeigen Abschatz’ Anmerkun-
gen, indem sie sich zum einen zweifelsfrei identifizieren lassen und zum anderen 
thematisch verwandt sind, dass sie nicht allein der ironischen Subversion akribi-
scher Gelehrsamkeit dienen, sondern, stärker als bei Adimari, auf die Präsenz des 
Themas schon in der Antike hinzuweisen suchen. Abschatz war es wohl daran 
gelegen, seine gelehrte Belesenheit zu demonstrieren und seiner Dichtung künst-
lerische Prägnanz zu verleihen.

Zinober hat den Ruhm vor andern Farben allen:
Was schadets/ ob er nicht am rechten Orte steht?
Die Sonne sieht so aus/ wenn sie zu Golde geht/
Und also lässet sich die Morgen-Röth’ im Thauen
Mit Perlen-Thränen und in vollem Purpur schauen. 

507 Siehe die Angaben ebd.:
Hi sunt oculi, quos extimuistis mariti. Sen. Contr.

[‚Dies sind Augen, die ihr Ehemänner fürchtetet.‘ | Sen. Rhet. contr. III, 1]
Quibusdam coloribus infirma acies acquiescit, quorundam splendore præstringitur.

 [‚(B)estimmte Farben lassen überanstrengte Augen Ruhe finden, während die Helligkeit von man-
chen sie blendet‘ (Übers. Gerhard Fink, aus: Seneca: Schriften zur Ethik. Die kleinen Dialoge. 
Lateinisch-deutsch. Hg. und übers. von Gerhard Fink. Düsseldorf 2008, S. 243).  | Sen. dial. III 
(De ira) 9]

Tempestatis ac pluviæ ante ipsas notæ veniunt.
 [‚wie Gewitter und Regen sich vorher ankündigen‘ (Übers. Gerhard Fink, aus: Seneca: Schriften 
zur Ethik, S. 245). | Sen. dial. III (De ira) 10]

Imbecilles oculos esse scias, qui ad alienam lippitudinem & ipsi suffunduntur.
 [‚Augen sind schwach – so magst Du wissen –, die von fremder Augenentzündung auch selbst 
getrübt werden‘ (Übers. ELB). | Sen. clem. II 6]

Ignis vivacior est, qui ex sordido lucet.
 [‚Ein Feuer ist lebendiger, das inmitten von Schmutz leuchtet‘ (Übers. ELB). | vgl. Sen. dial. IV (Ad 
Marciam de consolatione) 23]

 Quid est illud, quod contumelia dicitur? In capitis mei levitatem jocatus est, & in oculorum va­
litudinem?

 [‚Und von welcher Art ist das, was man eine Beleidigung nennt? Über meinen glatten Schädel 
hat man Witze gerissen [und] über meine schwachen Augen‘ (Übers. Gerhard Fink, aus: Seneca: 
Schriften zur Ethik, S. 87). | Sen. dial. II (De constantia sapientis) 16]

Quæ contumelia, quod apparet, audire? Sen. in Sap. Non cad. inj.
 [‚Was ist das für eine Beleidigung, wenn man sich anhören muß, was offenkundig ist?‘ (Übers. Ger-
hard Fink, aus: Seneca: Schriften zur Ethik, S. 87). | Sen. dial. II (De constantia sapientis) 16].



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   303

Im Fall der Schönen Rothhärigten werden neben Seneca auch die antiken 
Schriftsteller Vergil, Valerius Maximus und Ovid herangezogen,508 wodurch 
Abschatz auch in seinen eigenen poetischen Werken eine antike Genealogie 
stiftet. Jedoch tritt der didaktische Anspruch des Sonetts stärker als in Adimaris 
Sonetten zum Vorschein: So werden die Quartette von einer rhetorischen Frage 
an die rothaarige „Rubelle“ eingeleitet („Wiltu der Haare Brand mit Ziper-Asche 
decken?“ [V. 1]), um sogleich die Antwort („thu es nicht“ [V. 2]) darauf zu prä-
sentieren. Es bleibt jedoch nicht bei der lakonischen Warnung, die kosmetischen 
Veränderungen natürlicher Gegebenheiten entgegensteht. Vielmehr wird durch 
Vergleiche aufgezeigt, wie hoch die rote Farbe in verschiedenen Konstellationen 
geschätzt wird:

Wiltu der Haare Brand mit Ziper-Asche decken?
Rubelle/ thu es nicht: Der Schönheit höchsten Preiß/
Nach Urtheil kluger Welt/ behalten roth und weiß.
Die Morgen-Welt schmückt Pferd und sich mit rothen Flecken.
Was in den Adern kocht/ muß Etnens Haubt entstecken.
Der Scheitel heisse Glutt befärbt der Wangen Eiß/
Der Berenizen Haar509 glänzt so am Himmels-Kreiß;
Mit Stralen solcher Art pflegt Phöbus uns zu wecken.
Das weisse Schindel-Holz deckt manch verächtlich Hauß;
Man flicht mit gelbem Stroh die Bauer-Hütten aus/
Damit das Ziegel-Dach der Schlösser Zierde sey.
Kömmt Silber oder Bley der Pracht des Goldes510 gleich?
Carfunckel und Scarlat macht Stein und Farben bleich:
Der rothe Safran ist die theurste Specerey.511

Im Zeilenstil verselbständigt sich das Lob der Farbe und zeigt den Leerlauf der 
Bilderhäufung. Deutlich wird jedoch auch, dass drastische Beschreibungen 
und manieristische Wendungen hier weitgehend fehlen. Vielmehr lässt sich das 
Gedicht als Kosmetikkritik lesen und erinnert eher an die schminkkritische Lyrik 
eines Logau. Statt allerdings mit ungewollten Schwanger schaften oder Höllen-
qualen zu drohen, argumentiert die Sprecherinstanz des Sonetts mit der ‚natürli-

508 Vgl. Adimari, Abschatz: Schertz-Sonnette, Nr. 19, S. 210.
509 Die Wendung alludiert die Verstirnung der Locke der ägyptischen Königin Berenike II. 
(267/66–221 v. Chr.), die der griechische Dichter Kallimachos in einer fragmentarisch auf uns 
gekommenen Elegie pries (Kall.fr. 110,48–50) und vollständig in Catulls Carmen 66 überliefert 
ist, dazu siehe Johanna Sprondel, Berenike Schröder: [Art.] Berenike. In: DNP Supplemente II, 
Bd.  8: Historische Gestalten. Hg. von Peter von Möllendorf, Annette Simonis, Linda Simonis, 
Sp. 175–186.
510 Unter dem Begriff ‚Gold‘ ist hier nicht die heute in Europa prototypische Farbgoldlegierung 
‚Gelbgold‘ zu ver stehen, sondern ‚Rotgold‘.
511 Adimari, Abschatz: Schertz-Sonnette, Nr. 19, S. 210.



304   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

chen‘ Schönheit exklusiver Luxusprodukte: Gold, „Carfunkel und Scarlat“ sowie 
Safran. Traditionelle Preziosenmetaphern aus der petrarkistischen Lyrik dienen 
folglich als Anleitung zur Akzeptanz natürlicher Gegebenheiten, in diesem Fall 
der roten Haare.

Eine didaktische Tendenz verfolgt auch das dritte von Abschatz hinzugefügte 
Sonett, das dem „schöne[n] riechende[n] Mund“ gewidmet ist:

Ist dein Gesicht und Ohr vergnügt bey dieser Schönen/
Kanstu mit Lust den Kuß der Wangen wieder käun/
Durch weicher Glieder Schnee die kühne Hand erfreun/
Was wiltu ihren Mund und Athem viel verhönen?
Sol sie den geilen Koth der fremden Katz entlehnen/
Was nach dem Marder schmeckt/ in Haar und Kleider streun?
Wiltu Gewinn und Lust der Nase wegen scheun?
Geruch/ der schwächste Sinn/ darff Liebe nicht bekrönen.
Der Rosen Süßigkeit beleidigt den Molin,
Mit Aepffeln aus dem Stall erquickt sich Constantin.
Dein eckelnd Haubt verschmäht/ was andre nach sich zeucht.
Was Ambra512 schwächt/ wird offt durch Asa513 frisch gemacht/
Wird Wild und Königskron’ um den Geruch veracht?
Am besten reucht die Frau/ die nach nichts fremden [sic] reucht.514

Während die zwei Quartette den männlichen Rezipienten direkt ansprechen 
(„Kanstu […] wiltu […] Wiltu“ [V. 2; 4; 7]) und mit Hilfe rhetorischer Fragen den 
Geruchssinn als „schwächste[n] Sinn“ (V.  8) relativieren, konturiert das erste 
Terzett in assoziativen Vergleichsbildern die Gnome, dass Geschmäcker verschie-
den seien. Das abschließende Terzett hingegen synthetisiert die beiden Aspekte 
(Irrelevanz des Geruchssinns sowie unterschiedliche Präferenzen) und mündet in 
einer didaktischen Sentenz, wonach die Ehefrau oder treue Geliebte zu präferieren 
sei, die „nach nichts fremden reucht“ und folglich christlich-tugendhaft agiere. 
Statt zweckfreiem, manieristischem Spiel tendiert Abschatz in seiner Eigenpro-
duktion zum didaktisierend-moralisierenden Tenor, der den von Gryphius in  

512 Bei ‚Ambra‘ bzw. ‚Amber‘ handelt es sich um einen „wachs- oder harzartige[n] Duftstoff, 
der aus den Aus schei dungen des Pottwales gewonnen wird“ (FWB, <http://fwb-online.de/go/
ambra.s.2s_1604959960> [15.03.2022]).
513 Mit ‚Asa (foetida)‘ ist „ein nach Knoblauch riechendes Gummiharz aus der Wurzel verschie-
dener Ferulaarten, das u. a. zur Abschreckung von Tieren, als Heilmittel und als Gewürz verwen-
det wurde“, gemeint, das auch unter den Begrif fen „Ferula asa-foetida L., Teufelsdreck [und] Stin-
kasant“ kursiert (FWB, <http://fwb-online.de/go/asa_foetida_.s.2s_1604916552> [15.03.2022]).
514 Adimari, Abschatz: Schertz-Sonnette, Nr. 37, S. 228.

http://fwb-online.de/go/ambra.s.2s_1604959960
http://fwb-online.de/go/ambra.s.2s_1604959960
http://fwb-online.de/go/asa_foetida_.s.2s_1604916552


4 Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ und ‚Strahl-Hexen‘   305

der Vorrede genannten Schlagworten „Frömmigkeit“ und „Treu“ zum Vaterland 
eher entspricht als die Adimari-Übersetzungen.515 

Indem Abschatz Adimaris Verse amplifiziert und moralisiert, fügt der Schle -
sier die Schertz­Sonnette in die deutschsprachige satirische Produktion ein. 
Doch bietet die bereits dem Prätext ein geschriebene ‚ethische Dimension‘ auch 
hier bloß einen willkommenen Vorwand. Die ‚hässliche Frau‘ als Gegenstand 
satirischen Schreibens dient Abschatz zwar vorgeblich der Moraldidaxe, tat-
sächlich wird sie hier metapoetisch verhandelt, wie schon das Vorwort anti-
zipiert. Indem Abschatz’ Verse auf ‚weib liche Hässlichkeit‘ abheben, um sie 
in einer offensichtlich rhetorischen Anstrengung zu einem Lob umzumünzen, 
erweisen sich die Schertz­Sonnette als metapoetisch versiertes Spiel mit der 
Frauen satire: Die misogyne Kritik wird zitiert, moralisiert und gleichzeitig iro-
nisch  subvertiert.

‚Hässlichkeit‘ als Zuschreibungskonstrukt fasziniert, auch weil darin das 
Verhältnis von ‚Innen‘ und ‚Außen‘, von Schein und Sein auf den Plan tritt. ‚Weib-
liche Hässlichkeit‘ wird so zum elastischen Sujet für die satirische Produktion im 
Spannungsfeld zwischen moralischer Prägung, misogynem Lachanlass und ero-
tischer Wollust. Eindrücklich zeigt sich an diesem Genderaspekt, wie idealisierte 
Schönheitsvorstellungen, vor allem das petrarkistische Frauenlob, in satirischen 
Gattungen zitiert, variiert und in misogyne Schmähungen verkehrt werden. Die 
metapoetisch-ironische Aufwertung des satirischen Sujets bei Abschatz verbürgt 
die produktive Aufmerksamkeit, die frühneuzeitliche Literaten aus ganz Europa 
dem misogynen Lachanlass der zum Objekt degradierten, als ‚hässlich‘ markier-
ten ‚Frau‘ entgegen brachten. Indem sie ‚hässliche Frauen‘ satirisch vorführen, 
affirmieren Frauensatiren vor allem männlich-literari sche Projektionen weibli-
cher ‚Schönheit‘.

4  Diabolische Affinitäten – Von ‚Plagteuffeln‘ 
und ‚Strahl-Hexen‘

Hexen haben in der Frühen Neuzeit Konjunktur. Ein Stigma haftet der Hexe 
bereits im Alten Testament an, das im 2. Buch Mose zu deren Tötung aufruft („DJE 
Zeuberinnen soltu nicht leben lassen“ [Ex 22,17]). Anders als es die generalisie-
renden Plural-Übersetzungen der Septuaginta wie der Vulgata nahelegen, ist der 
tödliche Aufruf schon im hebräischen Urtext spezifisch auf die weib liche Hexe 

515 Siehe Christian Gryphius: [Vorrede:] Hochgeneigter Leser. In: Abschatz: Poetische Uberset-
zungen und Gedichte, Fol. )(8r.


