
162   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

ler Paarbeziehungen. Wenn Männer nicht von Frauen unterjocht werden wollen, 
wie es ihnen die satirischen Texte spiegelverzerrt vorhalten, müssen sie, so die 
vordergründige sozialdisziplinierende Wirkungsästhetik, die Superioritätsstel-
lung für sich aktiv einfordern. Gleichzeitig tragen Frauensatiren zu einer ‚diskur-
siven Wirklichkeitswerdung‘ weib licher Machtinhaberinnen bei, und sei es nur 
durch den faszinierenden Reiz, der die Abschre ckung gleichsam als aufregende 
(Männer-)Phantasie markiert.

Weibliche Macht über die Männer manifestiert sich allerdings nicht nur in 
körperlicher Züchtigung oder listiger Schmeichelei. So trage, wie die Verse Johann 
Georg Gressels (1717) erinnern, freilich vor allem die „Liebe“ zur männlichen 
Unterordnung bei:

Ja, ja, es bleibt darbey,
Daß die stärckste Macht auf Erden
Liebe sey,
Sie kan mehr als Circe schaffen,
Kehret Menschen selbst in Affen/
Herren müssen Knechte werden/
Hohe Schlösser, Thron und Reich
Macht sie Schäffer-Hütten gleich;
Alles liegt zu ihren Füssen,
Und muß ihren Scepter küssen.142

Die heterometrischen Verse postulieren: Weil die Liebe, stärker noch als Magie, 
Männer an Frauen binde, verließen Männer – ständeübergreifend – ihre überle-
gene Stellung und legten sich den Frauen scheinbar zwangsläufig „zu Füssen“. 
Die Verführungsmacht der Frauen als deren sexuelles Kapital ist das Thema des 
folgenden Kapitels.

2  Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin 
des Mannes 

Die Geschlechtergeschichte ist immer auch eine Geschichte der Sexualität.143 
Als Ziel und Zen trum (heteronormativ-männlicher) sexueller Begierde agieren 

142 [Johann Georg Gressel, Ps.:] Musophili Vergnügter Poetischer Zeitvertreib/ Bestehend Aus 
Satyrisch- Glück wünd schungs- Galant- Sinn- Vermischt- und Geistlichen Gedichten. Nebst einer 
kurtzen doch deutlichen Unter weisung Zur reinen Poesie. Dresden, Leipzig 1717, S. 110.
143 Vgl. Opitz-Belakhal: Geschlechtergeschichte, bes. S. 116–121. Eine Geschichte der Sexualität 
von der griechi schen Antike bis ins 17. Jahrhundert bietet Franz X. Eder: Eros, Wollust, Sünde. 
Sexualität in Europa von der Antike bis in die Frühe Neuzeit. Frankfurt 2018, vgl. außerdem den 
Sammelband Von Lust und Schmerz. Eine historische Anthropologie der Sexualität. Hg. von 



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    163

Frauen in vielen Satiren als scham  lose Ver führe rinnen, die Männer durch ihr 
Verhalten, durch Kleidung oder auch schlicht weg durch ihre Präsenz zu ‚lüs-
ternen‘ Gedanken und Taten anregen. Paradigmatisch figuriert die Män ner-
degra dierende, sexuelle Verführungskraft der Frau im Bild des antiken Philo-
sophen Aristo teles, der sich von Phyllis, der Frau seines Schützlings Alexander, 
reiten ließ.144 Der mittel alterliche Erzähl stoff, dessen orientalische Herkunft 
sich bis ins buddhistische China des 6.  Jahr hunderts zurück ver folgen lässt,145 
war Grundlage zahlreicher frühneuzeitlicher bildkünstlerischer Aneignungen, 
etwa der Holzschnitte von Hans Baldung Grien (1513) [Abb. 19] und Lucas von 
Leyden  (1515) [Abb.  20]. Baldung Grien zeigt die beiden Interaktions partner 
nackt inmitten eines antikisch-stilisierten Gartens, parallel zum Bildrand ist 
das Paar von jeweils einem Baum gerahmt. Während der wulstige Apfelbaum 
im linken Bildhintergrund hinter Phyllis, mit welchem sie durch ein um ihren 
rechten Arm gewundenes Tuch verbunden ist, den paradiesischen Baum der 
Erkenntnis und metonymisch die verführte Verführerin Eva alludiert, ragt im 
rechten Bild rand ein Aristoteles korrespondierender alter Baum in die Höhe, 
an dessen kahlen Ästen  flechtenartige Gewächse gen Boden hängen. Lucas von 

Claudia Bruns, Tilmann Walter. Köln, Weimar, Wien 2004, darin siehe bes. die Einleitung von 
Bruns, Walter: Zur Historischen Anthropologie der Sexualität, S. 1–22.
144 Pointiert zusammengefasst hat den tradierten Stoff in seinen abendländischen Aneignun-
gen Campbell Dodgson: „Aristoteles, als Hauslehrer des jungen Alexander im Schloss seines Va-
ters, Philipp von Makedonien, macht seinem Zögling Vorhaltungen darüber, dass er bei Phyllis, 
der schönen Magd seiner Mutter, der Königin, zu viel Zeit verschwende. Die entrüstete Schöne 
beschließt, sich zu rächen, indem sie den höhnischen Philosophen mit ihren Reizen zu fesseln 
versucht. Der Weiberfeind verliebt sich beim ersten Anblick und macht ihr einen Liebesantrag. 
Phyllis will ihn natürlich nur zum besten haben und bringt es dazu, dass ‚le meillor clerc du 
mont‘ einwilligt, sich aufzäumen und satteln zu lassen und auf allen Vieren, wiehernd wie ein 
Pferd, um den Schlossgarten zu kriechen, während die Reiterin ihre Peitsche schwingt und die 
Königin und ihre Damen von einem hohen Turm der Posse zuschauen. Der schlecht behandelte 
Philosoph flieht aus Scham nach einer Insel, wo er ein Buch wider die Frauen verfasst“ (Campbell 
Dodgson: Aristoteles und Phyllis. Ein unbeschriebener Holzschnitt des Lucas von Leyden. In: 
Jahrbuch der Königlich Preussischen Kunstsammlungen 18 [1897], S. 184–186, hier S. 185).
145 So geht die Forschung davon aus, dass der ursprünglich aus China (516 n. Chr.) stammende 
Stoff im 13. Jahr hundert, wahrscheinlich durch mündliche Überlieferung, nach Europa fand, wo 
die Übertragung der beiden männlichen Figuren auf Aristoteles und Alexander vorgenommen 
wurde, etwa bei Jacques de Vitry und Etienne de Bourbon sowie bei Henri d’Andeli. Erstmals 
mit ‚Phyllis‘ gleichgesetzt wird die weibliche Hauptfigur in Gottfried von Straßburgs Versroman 
Tristan (um 1210). Im Europa des 15. und 16. Jahrhunderts war der Stoff bereits „außerordent-
lich weit verbreitet“, allerdings variierten „Funktion und Motivation der Erzählung im Laufe der 
Zeit stark[]“ (Brednich: Aristoteles und Phyllis, Sp. 787 f.). Zur bildkünstlerischen Aneignung 
vgl. Herrmann: Der ‚gerittene Aristoteles‘. 



164   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Leydens Holzschnitt146 zeigt sich kompositorisch als Bildzitat zu Baldung Griens 
Schnitt, indem Phyllis und Aristoteles in beinah identischer Pose, vor allem mit 
ähnlicher Mimik und Kopfneigung dargestellt sind. Der einzelne kahle Baum im 
rechten Bildhintergrund erinnert ebenfalls an den Vorgängerschnitt. Zwar sind 
Phyllis und Aristoteles hier in weite Gewän der gekleidet, dennoch wirkt der 
Stich insofern sexualisierter, als das Bildzentrum nun mit dem Schoß der Phyllis 
zusammenfällt, der zudem durch einen orna men talen Bauchgürtel exponiert ist. 
Ihre wallenden Locken nehmen beinah die gesamte Breite des Stichs ein, ledig-
lich die Haube könnte als Baldung-Grien-Zitat gelesen werden, ebenso wie die 
orientalisierende Kopfbedeckung des Aristoteles, welche dessen markanter Stirn 
bei Baldung Grien eingedenk ist. Beide Frauenfiguren halten eine Peit sche in der 
linken Hand; während sie bei Baldung Grien ruht, ist sie bei von Leyden zum 
Schlag bereit. 

146 Wiederentdeckt und erstmals beschrieben hat den Holzstich Dodgson: Aristoteles und 
Phyllis, der allerdings keinen bildgenetischen Zusammenhang zum Holzschnitt Baldung Griens 
herstellt, den er, mittlerweile überholt, ebenfalls auf 1515 datiert.

Abb. 19: Hans Baldung Grien: Weibermacht 
(1513). Phyllis reitet auf Aristoteles. Holzschnitt 
33 x 23,6 cm.

Abb. 20: Lucas von Leyden: Aristoteles und 
Phyllis (1515). Holzschnitt 41 x 29 cm.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    165

Dass ‚Aristoteles und Phyllis‘ als Beispiel für ‚Weibermacht‘ figurierten, ver-
bürgt bereits der gleich namige Titel des Holzstichs von Baldung Grien, gleich-
zeitig illustrieren beide Stiche, wenn auch mit unterschiedlichen ikonographi-
schen Mitteln, dass es sich bei dieser Macht um eine explizit erotische handelt. 
So wurde das Motiv des ‚gerittenen Aristoteles‘ in der Forschung mit Recht als 
„Ikone sexueller Hörigkeit“147 tituliert. Es birgt in sich die Ambivalenz, welche 
dem Märe in der ‚omnia vincit amor‘-Tradition,148 vor allem aber in der neueren 
Forschung zuge schrie ben wurde,149 und die für die satirische Darstellung weibli-
cher Sexualität als paradigmatisch gelten darf: Die Frau als sexuelles Wesen wird 
einerseits zwar geächtet und gefürchtet, sie wird aber dabei, ungleich mehr der 
gebieterisch-herrischen Frau, emporgehoben und gefeiert. 

Als frühneuzeitliche Präfiguration ‚böser Frauen‘ gilt die Ehefrau des Socra-
tes, Xanthippe. Ihre sexuelle Dimension wird im Madrigal (1715) des sich hinter 
dem Pseudonym ‚Musophilus‘ ver bergenden Dichters Johann Georg Gressel deut-
lich:

Auf Xantippen

Du garstigs Weiber-Ungeheuer!
Es kan aus deinen Wercken

Dein Ætna-gleiches Liebes-Feuer
Ein ieder leichtlich mercken.

Cupido hat in dir die Trummel offt gerührt/
Daß man die tolle Brunst und Raserey verspürt;

147 Opitz-Belakhal: Geschlechtergeschichte, S. 119.
148 So war das Vergil-Zitat (Verg. ecl. 10,69) im 13. und 14. Jahrhundert vor allem bei Rittern und 
Minnesängern beliebt.
149 In der jüngeren Forschung wurde der Stoff vermehrt einer Re-Interpretation untergezo-
gen, die in der Geschichte von Aristoteles und Phyllis auch die Darstellung weiblicher Selbst-
ermächtigung sieht, vgl.  etwa Hedda Ragotzky: Der weise Aristoteles als Opfer weiblicher 
Verführungskunst. Zur literarischen Rezeption eines verbreiteten Exempels „verkehrter Welt“. 
In: Eros – Macht – Askese. Geschlechterspannungen als Dialog struktur in Kunst und Literatur. 
Hg. von Helga Sciurie, Hans-Jürgen Bachorski. Trier 1996, S. 279–301, Katrin Cieslik: Sinnkons-
titution und Wissenstradierung im spätmittelalterlichen Märe. Aristoteles und Phyllis. In: „Von 
Mythen und Mären“. Mittelalterliche Kulturgeschichte im Spiegel einer Wissenschaftler-Biogra-
phie. Festschrift für Otfried Ehrismann zum 65. Geburtstag. Hg. von Gudrun Marci-Boehncke, 
Jörg Riecke. Hildesheim, Zürich 2006, S. 173–189, die die Interpretation Ragotzkys aufnimmt, 
sowie Ann Marie Rasmussen: Problematizing medieval misogyny. Aristoteles and Phyllis in 
the German tradition. In: Verstellung und Betrug im Mittelalter und in der mittelalterlichen 
Literatur. Hg. von Matthias Meyer, Alexander Sager. Göttingen 2015, S. 195–219.



166   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Denn wenn auch gleich dein Mund kein eintzig Wörtgen spricht/
So giebet mehr als arg dein freches Angesicht

Durch einen geilen Blick und Lachen zu erkennen/
Daß Adern/ Geist und Blut voll böser Flammen brennen.150 

Die zehn heterometrischen Verse apostrophieren in der zweiten Person die ledig-
lich im Titel genan nte Xanthippe als „Weiber-Ungeheuer“, welche angefacht 
durch den Liebesgott Amor „tolle Brunst und Raserey“ verbreitet. Um diese Lust 
zu verspüren, sei allerdings keine Äußerung der Dame vonnöten; bereits ihr 
„geile[r] Blick und Lachen“ würden für die Interpretation vollauf ge nügen.

Frühneuzeitliche Schriften verorten das Zentrum sexueller Begierde meist in 
der Frau, die eine solche bei Männern etwa durch unangemessene Kleidung oder 
Verhalten hervorrufen kon nte. So warnte der lutherische Theologe und Gymna-
sialrektor Jakob Daniel Ernst (1640–1707) in seinen Ausführungen zur Liebes­Ge­
schichte des unglücklich­verliebten Printzens Sichems und des un für sichtigen 
Fräuleins Dina (1693) vor den Gefahren der „Entblössung der Weibsbilder“.151 
Aus gehend von der biblischen Historie des Sichem, der die Tochter Jakobs ver-
gewaltigte und sodann zu Frau nehmen wollte (Gen 34, 1–31), verweist er auf den 
Konnex von Kleidung und Ver führung: 

Wenn Weibsbilder/ so Christinnen seyn und heissen wollen/ mit nackenden Hälsen und 
Brüsten einher treten/ so ists Eine sehr verdächtige Entblössung. Durch welche sie sich/ 
bey erbarn Leuten zum wenigsten in den Verdacht setzen/ als ob sie Lust zu verbotener und 
unzuläßiger Liebe hätten/ solte gleich endlich das Gemüthe bey ihnen annoch rein und 
unbefleckt seyn.

„Lust zu verbotener und unzulässiger Liebe“ zeige sich, so der Theologe, demnach 
in ausge schnit tener Kleidung und sei als sündhaftes Verhalten abzulehnen. 

In der deutschen Übersetzung des enzyklopädischen Kompendiums Piazza 
Universale (ED  Ve ne dig  1585) des „vielleicht meistgelesene[n] italienische[n]
Autor[s] im Deutschland des 17. Jahr hunderts“,152 des Polyhistors Tomaso Garzoni, 
wird resümiert: „In summa, wann man die gröste Vn glück betrachtet/ so jemals 
in der Welt vorgefallen/ wird man befinden/ dz sie alle von Wei bern vnd jrer 

150 [Gressel:] Musophili Vergnügter Poetischer Zeitvertreib, S. 50. Die Verse finden sich verkürzt 
wiederabgedruckt im Frauenzimmer-Cabinet 1724, S. 68.
151 Ernst: Des Unglücklich-verliebten Printzens Sichems/ und Des unfürsichtigen Fräuleins 
Dina/ Traurig abge lauffene Liebes-Geschichte, Kap.  9, S.  144–178: „Von der Entblössung der 
Weibsbilder/ wie ärgerlich/ sündlich und straffbar sie sey? Es werden auch etliche Einwendun-
gen beantwortet“, das folgende Zitat ebd., S. 156.
152 Italo Michele Battafarano: Vorwort. In: Tomaso Garzoni. Polyhistorismus und Interkultu-
ralität in der frühen Neuzeit. Hg. von Italo Michele Battafarano. Berlin u. a. 1991, S. 5 f., hier S. 5.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    167

Unzucht herrühren“.153 Als Belege für die gewagte These dienen die ver mein t-
lich his torischen Beispiele der schönen Helena, die den Trojanischen Krieg zwi-
schen „Europa vnd Asia“ entfachte, der Philosophin Aspasia, die die Samier 
„verstört[e]“ und so den Samischen Krieg (441–439 v. Chr.) initiierte, der Hippoda-
meia, die Phrygien „in eussrste Gefahr vnd Elend“ brachte, sowie der Kleopatra, 
die Ägypten „wenig Nutzen“ brachte.154 Dass im italienischen Aus gangs text nicht 
von Frauen im Allgemeinen, sondern dezidiert von den „meretrici“ die Rede ist, 
verweist bereits auf die misogynen Tendenzen der (Fehl-)Übersetzung.155

153 Garzoni, anon: Piazza Vniversale, das ist: Allgemeiner Schauwplatz/ oder Marckt/ vnd Zu-
sammenkunfft aller Professionen/ Künsten/ Geschäfften/ Händlen/ vnd Handtwercken/ so in 
der gantzen Welt geübt werden: Deßgleichen Wann/ vnd von wem sie erfunden: Auch welcher 
massen dieselbige von Tag zu Tag zugenommen: Sampt außführlicher Beschreibung alles des-
sen/ so darzu gehörig: Beneben der darin vorfallenden Mängel Verbesserung/ vnd kurtze Anno­
tation vber jeden Discurs insonderheit. Nicht allein allen Politicis, sondern auch jedermänniglich 
wes Standts sie seynd/ sehr lustig zu lesen. Erstlich durch Thomam Garzonum auß allerhand 
Authoribus vnd experimentis Italiänisch zusammen getragen/ vnd wegen seiner sonderlichen 
Anmühtigkeit zum offternmal in selbiger Sprach außgangen. Nunmehro aber gemeinem Vatter-
landt Teutscher Nation zu gut auffs trewlichste in vnsere Muttersprach vbersetzt/ Vnd so wol 
mit nohtwendigen Marginalien, als vnterschiedlichen Registern geziert. Franckfurt am Main: bei 
Nicolas Hoffmann 1619, 73. Diskurs („Von Huren/ vnd denen/ so jnen anhangen“), S. 460.
154 Ebd.
155 Zur regen deutschen Rezeption des Werks Garzonis in der Frühen Neuzeit siehe Italo Miche-
le Battafarano: L’opera di Tomaso Garzoni nella cultura tedesca. In: Tomaso Garzoni. Uno zinga-
ro in convento. Celebrazioni garzoniane, IVo centenario (1589–1989). Ravenna 1990, S. 35–79. –  
Dass die deutsche Version der Piazza Universale eine drastische Verschärfung des misogynen 
Potenzials aufweist, blieb, soweit ich sehe, bislang unbeachtet. So lautet die Passage im Italieni-
schen: „La guerra dell’Asia ha principio per Helena, quella de’ Samij per Aspasia, quella di Frigia 
per Hippodamia, quella de’ Centauri per Deianira, quella d’Egitto per Cleopatra. E in somma tutti 
i mali grandi sono venuti per cagione delle meretrici“ (Tomaso Garzoni: La Piazza Vniversale 
di tvtte le professioni del mondo, e nobili et ignobili. Venedig: bei Giovanni Battista Somascho 
1585, S.  607). Zur Darstellung der Frauen bei Garzoni siehe Beatrice Collina: Donne illustri o 
donne oscure e laide. I poli dell’uni verso femminile nell’opera di Tomaso Garzoni. In:  Toma-
so Garzoni. Polyhistorismus und Inter kulturali tät in der frühen Neuzeit. Hg. von Italo Michele 
Battafarano. Berlin u. a. 1991, S. 27–51, zu Frauen in der Piazza Universale siehe bes. S. 35–51. 
So beschäftigen sich zwar nur neun der 155 Diskurse mit weiblichen Professionen, dennoch sei 
Garzoni stets bemüht, seine „pretesa di universalità“ (ebd., S.  31) zu bewahren und absolute 
Urteile zu vermeiden. – Tatsächlich zeigt sich Garzoni an anderer Stelle als vermittelnder Frau-
enfreund, vgl. die Aus führungen im Diskurs über die „Galanti, o Innamorati, o Pennacchini, & 
de Puttanieri“: „Ricordinsi […] che […] non sia cagione una fragil bellezza di donna di far d’un 
core una vittima indegna, e un holocausto ingiusto al femineo sesso, rammentandosi, che esse 
hanno altre volte fatto queste indegnità con più ragione: come l’Aurora s’offerse a Clito, a Cefa-
lo, e a Vitone; Venere a Anchise, a Atide, & a Adone; a Giasone Cerere; & la luna al suo caro & 
amato Endimione“ (Garzoni: Piazza Vniversale, S. 716 f.). Bezeichnenderweise ist die Stelle in der 
deutschen Übersetzung merklich verändert: „Sie würden sich nicht also Tag vnd Nacht vmb ein 



168   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

In satirischer Manier wird die sexuelle Gefahr, die von Frauen ausgeht, para-
digmatisch artikuliert in den Versen eines anonymen Verfassers, die im Lustige[n] 
Moral­ und Satirischen Frauen zimmer­Cabinet (1724) abgedruckt wurden:

Ein Weib ist ein gefährlich Ding.

In einem Weiber-Rock
Sind wie im Rosen-Stock,
Viel Blätter und viel Dörner,
Die machen manche Hörner.156

Der Vierzeiler aus paargereimten jambischen Dreihebern verwendet das oft tra-
dierte Bild der Rose für die Frau, wobei allerdings nicht auf die schöne Blüte, 
sondern auf ‚Blätter und Dörner‘ Bezug genommen wird. Männer, die im Vierzei-
ler implizit die grundlegende Norm bilden, von der aus das „Weib“ als ‚Anderes‘ 
betrachtet wird, würden, so die misogyne Argumentation, von Frauen verführt 
und gegeneinander ausgespielt. Weil Frauen Männer mit ihrer Sexualität anlo-
cken und betrügen, weil sie ihnen „Hörner“ aufsetzen, avanciert ‚das Weib‘ apo-
diktisch zum „gefährlich Ding“.

2.1  Sexualität als Konfessionspolemik: Luthers protestantische Ehelehre 
und ihre satirische Aneignung im katholischen Weibertrost (1606) 

Den sozio-theologischen Nährboden dafür, dass sexuelle Verführung im Medium 
der Satire lite rarisch geschmäht werden konnte, bot freilich die traditionell-christ-
liche Abwertung sexueller Lust als sündhaftes Verlangen.157 So wurde Sexualität 
im Christentum zwar stets als schöpfungs theo logisch notwendige Praxis grund-

leichtfertiges/ boßhafftiges vnd betriegliches Weib grämen/ welches/ wenn sie ihre Reputation 
wüsten zu halten/ vnd sich ein wenig theuwer zu machen/ jhnen selbst würden nachlauffen/ 
wie die Aurora dem Clito, Cephalo vnnd Vitoni, Venus dem Anchisæ, Atidi vnd Adoni, Ceres dem 
Iasoni, vnd die Diana oder Luna jrem lieben Endimioni“ (Garzoni, anon.: Piazza Vniversale, das 
ist: Allgemeiner Schauwplatz, 96. Discurs, S. 543). Es zeigt sich eine bewusste Tendenz zur ‚miso-
gynen Verdeutschung‘.
156 Frauenzimmer-Cabinet 1724, S. 66.
157 Der sinnenfreudigen Erotik des alttestamentlichen Hohelieds zum Trotz, sah man bereits im 
Frühchristentum den ehelichen Beischlaf primär dem Ziel der Kinderzeugung dienend, so galt 
etwa dem später heiliggesprochenen Clemens von Alexandrien (150–215) selbst die ‚Geschlechts-
lust‘ innerhalb der Ehe als sündhaft, wenn er formulierte: „Denn die bloße Lust ist, auch wenn 
sie in der Ehe gewonnen wird, gesetzwidrig und ungerecht und unvernünftig“ (Des Clemens von 
Alexandreia ausgewählte Schriften. 2 Bde. Aus dem Griechischen übersetzt von Otto Stählin. 
Bd. 2: Der Erzieher, Buch II–III. München 1934, Buch II 92.2, S. 99). Dazu vgl. Arnold Angen endt: 



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    169

sätzlich bejaht, das Verhältnis zwischen Sexualität und Chris tentum ist allerdings 
als konfliktreich zu beschreiben.158 Den aus christlicher Sicht legiti ma to ri schen 
Rahmen stellte allein die von den Kirchenvätern zum Sakrament erhobene un auf-
lösliche Ehe dar,159 dennoch zeigten sich schon in vorreformatorischer Zeit unter-
schiedliche Auf fassungen darüber, inwiefern eheliche Sexualität gerechtfertigt 
sei. Kirchengeschichtlich ent fal teten vor allem die lustfeindlichen Ausführungen 
des Kirchenlehrers Augustinus von Hippo (354–430) eine nachhaltige Wirkung 
auf die katholische Sexualmoral.160 Dieser deutete die Ehe in ihrer paradiesi-
schen Ursprünglichkeit als nicht-körperliche, spirituelle Einheit, die er in der 
alt testa mentlichen Gemeinschaft von Adam und Eva, wie diese sie vor dem Sün-
denfall gelebt hat ten, verwirklicht sah.161 Die christliche Ehe nach dem Sünden-
fall zeichne sich, wie Augustinus in seinem Traktat De bono coniugali aus führt, 
durch drei bona aus: Indem Treue (fides) gelebt, Nach kommen (proles) gezeugt 
und die Ehe als Sakrament (sacramentum) verstanden werde. Durch diese bona 
allein könne die der sexuellen Vereinigung innewohnende Sünde ausgeglichen 
werden, wel che sich jedoch stets im Zeugungsakt als Erbsünde auf die kommende 

Ehe, Liebe und Sexualität im Christentum. Von den Anfängen bis heute. 2. Aufl. Münster 2015, 
bes. S. 67–80, zur Allegorisierung des Hohelieds siehe ebd., S. 53–57.
158 Zum spannungsvollen Verhältnis von Christentum und Sexualität vgl. überblickshaft Ange-
nendt: Ehe, Liebe und Sexualität im Christentum, der, aus katholischer Sicht, neben der zivilisa-
torischen Leistung des Christentums im Hinblick auf die Ehe von einer „rigide[n] Einschränkung 
der Lust“ (ebd., S. 243) spricht. Siehe außerdem Raymond J. Lawrence: Sexualität und Christen-
tum. Geschichte der Irrwege und Ansätze zur Befreiung. Innsbruck 2010, der Jesus als „Vorkämp-
fer der sexuellen Befreiung“ (ebd., S. 279) liest sowie die Reformation als „sexuelle Revolution“ 
deutet, vgl. ebd. S. 135–157.
159 Vgl. dazu Philip Lyndon Reynolds: Marriage in the Western Church. The Christianization of 
Marriage During the Patristic and Early Medieval Periods. Leiden, New York, Köln 1994.
160 Zu Augustinus’ Eheverständnis apologetisch Lorenzo Dattrino: Il matrimonio secondo 
Agostino. Contratto, sacramento & casi umani. Mailand 1995. Siehe außerdem Reynolds: Mar-
riage in the Western Church, S. 241–311, sowie synoptisch Angenendt: Ehe, Liebe und Sexualität 
im Christentum, bes. S. 74–78, und Christian Volkmar Witt: Martin Luthers Reformation der Ehe. 
Sein theologisches Eheverständnis vor dessen augustinisch-mittelalterlichem Hintergrund. Tü-
bingen 2017, S. 35–66.
161 Augustinus’ Ausführungen zur Ehe, wie er sie etwa in den Traktaten De Genesi contra Ma­
nichaeos oder De Genesi ad litteram artikuliert, unterliegen ihrerseits einem Wandel, wie Rey-
nolds: Marriage in the Western Church, bes. S. 241–258, aufzeigt. Hatte Augustin in seinen frühen 
Schriften besonders die spirituelle Dimension der Ehe betont, sah er später die Zeugung von 
Nachkommen als schöpfungstheologisch begründete Daseinsberechtigung der Ehe. Jedoch un-
terstreicht Reynolds: „His new perspective did nothing to lessen his pessimism about sexual 
activity and desire, for he always articulated that pessimism in terms of the Fall“ (ebd., S. 259).



170   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Generation übertrage.162 Dass grundsätzlich aber eine abstinente Lebensführung 
der Ehe gegenüber als höherwertig und gar ‚geheiligt‘ anzusehen sei, führte er im 
Traktat De sancta virginitate aus.163 Augustinus’ Bewertung (ehelicher) Sexualität 
blieb der christlichen Sexualmoral lange ein geschrieben, wenngleich schon die 
vor reformatorische Theologie die Ehe empfahl, um Nach kommen zu zeugen und 
sich gegen seitig beizustehen.164 

Entschiedener wertete der ehemalige Augustinermönch Martin Luther den 
Ehe stand auf, indem er ihn schöpfungstheologisch stabilisierte.165 Diese Neube-
stimmung brachte im Hin blick auf das Zusammenleben der Geschlechter weit-
reichende Veränderungen mit sich, welche die neuere Forschung als ‚Gender 
Reformation‘ verstärkt in den Blick genommen hat.166 Anstatt die Ehe als minder-
wertige Lebensform zu klassifizieren, erhob Luther die hetero sexuelle Lebens ge-
meinschaft zum ‚Geschenk des Schöpfers‘,167 in seinem Hochzeitsbrief an Georg 

162 Vgl. dazu Reynolds: Marriage in the Western Union, S. 261: „Augustine was convinced that 
the failure of the rational soul to master the flesh was one of the chief consequences of the Fall. 
Concupiscence, in his view, was literally a disorder, and nowhere was the disordination that 
arose in the fall more apparent than in sex. Moreover, Augustine was convinced that it was by 
means of lust (concupiscentia or libido) that original sin passed from generation to generation“.
163 Dazu vgl. Witt: Martin Luthers Reformation der Ehe, bes. S. 47–53.
164 Vgl. Rüdiger Schnell: Sexualität und Emotionalität in der vormodernen Ehe. Köln u. a. 2002, 
bes. S. 228–233. Allerdings habe auch die mittelalterliche Theologie, in Anlehnung an Augusti-
nus, eine auf Gott hin ausgerichtete Ehe empfohlen, die „nicht von sinnlich-sexuellem Verlan-
gen gesteuert“ sei (ebd., S. 233).
165 Von einer „schöpfungstheologische[n] Stabilisierung der Ehe“ spricht Volker Leppin: Ehe 
bei Martin Luther. Stiftung Gottes und ‚weltlich ding‘. In: Evangelische Theologie 75.1 (2015), 
S. 22–33, hier S. 31. Zu Luthers Ehelehre siehe rezent Witt: Martin Luthers Reformation der Ehe, 
sowie synoptisch ders.: Die Ehe als geheiligte Gemeinschaft der Geschlechter. In: Glaube und Ge-
schlecht – Gender Reformation. Hg. von Eva Labouvie. Wien, Köln, Weimar 2019, S. 87–107. – Zu 
Liebesdiskursen im Kontext der Reformation siehe Tilmann Walter: Unkeuschheit und Werk der 
Liebe. Diskurse über Sexualität am Beginn der Neuzeit in Deutschland. Berlin, New York 1998.
166 So der programmatische Untertitel des Sammelbands Glaube und Geschlecht – Gender 
Reformation, vgl. bes. die Einleitung von Eva Labouvie: Reformation und Geschlecht. In: Glau-
be und Geschlecht – Gender Reformation. Hg. von Eva Labouvie. Wien, Köln, Weimar 2019, 
S. 13–33. So betont Labouvie: „Insbesondere durch Martin Luther wurden die Rollen von Mann 
und Frau, Mutter und Vater, die Vorstellungen von Männlichkeit und Weiblichkeit sowie vom 
Zusammenleben der Geschlechter nachhaltig und bis heute verändert“ (ebd., S. 17). – Vgl. au-
ßerdem den Sammelband Masculinity in the Reformation Era. Hg. von Scott H. Hendrix, Susan 
C. Karant-Nunn. Kirksville 2008.
167 Vgl.  Martin Luther: Nr.  952. Luther an Spalatin. Wittenberg, 6.  Dezember 1525. In:  ders.: 
Werke. Kritische Gesamtausgabe. Briefwechsel, Bd. 3. Weimar 1969 (unveränd. ND 1933), S. 634 f., 
hier S. 635: „Saluta tuam coniugem suauissime, verum vt id tum facias, cum in thoro suauissimis 
amplexibus & osculis Catharinam tenueris, ac sic cogitaueris: En hunc hominem, optimam crea-
turulam Dei mei, donauit mihi Christus meus, sit illi laus & gloria“.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    171

Spalatin nannte er sie ein ‚Paradies‘.168 In seiner Predigt Vom ehelichen Leben 
(1522) postulierte er, dass der eheliche Stand „gott gefalle unnd fur yhm thewr 
geachtet sey mit allen seynen wercken, wie geringe sie sind“.169 Weil sie dem 
Menschen die Möglichkeit gebe, seine Sexualität zu ‚domesti zieren‘, und damit 
einen ‚besseren‘ Weg zur Keuschheit eröffne als der Triebverzicht,170 bildete die 
Ehe in der (nach-)lutherischen Theologie die Voraussetzung für ein christliches 
Wirken auf Er den, das sich mit der christlichen Kindererziehung, welche die Wei-
tergabe des Evange liums impli zierte, vervollkommne; die monastisch-zölibatäre 
Askese wurde dem ge genüber ent schieden abgewertet.171 Mit der lutherischen 
Neubewertung der Ehe ging auch eine Neube wer tung der Frau einher, die er in 
selbiger Predigt von einem ‚heidnischen‘ Verständnis abgrenzte:172 

168 Zu Luthers Eheverständnis siehe Bernd Moeller: Wenzel Lincks Hochzeit. Über Sexua-
lität, Keuschheit und Ehe im Umbruch der Reformation. In: ders.: Luther-Rezeption. Kirchen-
historische Aufsätze zur Reformations geschichte. Hg. von Johannes Schilling. Göttingen 2001, 
S. 194–218, sowie Witt: Martin Luthers Reformation der Ehe, insb. S. 11–34. – In früheren Jahren 
vertrat Luther ein spirituelleres Verständnis der Ehe, die er in seinem Sermon von dem ehlichen 
Stand (1519) noch ursprünglich auf die mystische ‚Brautliebe‘ gegründet sah, welche durch den 
Sündenfall korrumpiert worden sei. Vgl. dazu Georg Kretschmar: Luthers Konzeption von der 
Ehe. In: Martin Luther. Reformator und Vater im Glauben. Hg. von Peter Manns. Stuttgart 1985, 
S. 178–207, insb. S. 182–186, sowie Witt: Martin Luthers Reformation der Ehe, bes. S. 305–328.
169 Luther: Vom ehelichen Leben [1522], S. 298.
170 Neben der Zeugung von Nachkommen lag für Luther in der domestischen Einhegung der 
menschlichen Sexualität der wichtigste Zweck der Ehe. Vgl. Moeller: Wenzel Lincks Hochzeit, 
S. 210. Kretschmar: Luthers Konzeption von der Ehe, S. 187, spricht dabei von einer „radikale[n] 
Bejahung der Leiblichkeit des Menschen“. Zwar blieb die Sündhaftigkeit für Luther der ‚fleisch-
lichen Lust‘ auch in Gestalt ehelicher Sexualität ein geschrieben; durch ihre Verankerung in der 
Schöpfung jedoch sei sie gerechtfertigt. Vgl. Luther: Vom ehelichen Leben [1522], S. 304: „[A]ber 
gott verschonet yhr auß gnaden darumb, das der ehliche orden seyn werck ist und behellt auch 
mitten unnd durch die sund alle das gutt, das er dareyn gepflantzt und gesegnet hatt“.
171 Witt hat die vier „Grundpfeiler“ des lutherischen Eheverständnisses folgendermaßen um-
rissen: „die schöpfungs theo logische Verankerung des ehelichen Standes, die Zielbestimmung 
des ehelichen Miteinanders der Geschlech ter in Nachwuchszeugung und Evangeliumsverkün-
digung, die rechtfertigungs theologisch fundierte Überordnung der Ehe über das monastisch- 
zölibatäre Leben und schließlich die Auflösbarkeit der ehelichen Gemeinschaft zugunsten wahr-
haft gottgefälliger Verbindung“ (Witt: Die Ehe als geheiligte Gemeinschaft, bes. S. 104–107, hier 
S. 104).
172 Die Umwertung der Ehe und die daraus resultierende Rolle der Frau hat aus sozialge-
schichtlicher Sicht Becker-Cantarino: Der lange Weg zur Mündigkeit, bes. S. 37–45, beschrieben. 
Vor allem im Kontext des Reformationsjubiläums 2017 ist Luthers Sicht auf Frauen verstärkt in 
das Blickfeld theologischer wie historischer Forschung gerückt, vgl. etwa, wenngleich tendenzi-
ell apologetisch, Kirsi Stjerna: Luther und Frauen. Überlegungen zu Luthers Anhängerinnen und 
der biblische Beleg. In: Martin Luther. Ein Christ zwischen Reformen und Moderne (1517–2017). 
Hg. von Alberto Melloni. Bd. 1. Berlin, Boston 2017, S. 621–641, sowie besonders den Sammelband 



172   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Es sind vil heydnischer bucher, die nichts denn weyber laster und ehlichs stands unlust 
beschrey ben, alßo das ettliche gemeynett haben, wenn die weyßheyt selbs eyn weyb were, 
sollt man dennoch nicht freyen […]. Alßo haben sie beschlossen, das eyn weyb sey eyn 
nöttigs ubel und keyn hauß on solch ubel. Das sind nu blinder heyden wort, die nicht 
wissen, das man und weyb gottis geschöpffe sey, und lestern yhm seyn werck, gerad, als 
keme man und weyb unversehens daher.173

Anstatt eines „nöttigs ubel[s]“, wie die Frau in der Secundus-Tradition apostro-
phiert worden war, ist die Frau bei Luther Teil von „gottis geschöpffe“, die sich 
allerdings aufgrund des Sündenfalls ihrem Mann unterordnen müsse.174 Während 
Luther der ersten deutschen Frauenbewegung des 19. und beginnenden 20. Jahr-
hunderts als emanzipatorische Lichtgestalt galt, urteilt die heutige For schung 
 differenzierter, indem sie zum einen auf die explizite Misogynie hinweist, die 
vielen Schriften Luthers innewohnt, und zum anderen „(religiöse und andere) 
Handlungsspielräume und Identifikationsmuster von Frauen [ausweist, die] in 
der und durch die Reformation beseitigt wur den“, wie etwa Frauenklöster, die 
ein weibliches Leben abseits von heterosexuellen Familien struk turen ermöglicht 
hatten.175 

So fand die unterschiedliche Bewertung des Ehestandes und damit der 
Sexu  alität regen Widerhall in der satirischen Konfessionspolemik des 16. Jahr -
hunderts. Doch auch noch zu Beginn des 17.  Jahrhunderts wurde der Themen-
komplex ‚Sexu ali tät‘ konfessionspolemisch vereinnahmt, wie bereits die anti-
katholischen Ausführungen in Johann Sommers Malus Mulier-Dialog gezeigt 
haben, in welchem die katholisch propagierte Ehelosigkeit zur misogynen Grund-
lage einer theologischen Notwendigkeit des Fegefeuers umgemünzt wird.176 Die 
lutherische ‚sexual freundliche‘ Position brachte jedoch auch Aneignungen von 
katholischer Seite hervor, wie etwa das „Gesprech“ Lutherischer Weibertrost 
(1606) des „Bonfiaciu[s] Gottfrid von Altkirchen“, in welchem Luthers Axiom 
„Wenn die Fraw nit will/ so komm di Magdt“ von einem vierköpfi  gen Gesprächs-

Glaube und Geschlecht – Gender Reformation. Hg. von Eva Labouvie. Wien, Köln, Weimar 2019, 
darin siehe bes. den Beitrag von Claudia Opitz-Belakhal: Von Ehelob und Zölibatsverbot, Pries-
terehen und streitbaren Nonnen. Reformationsgeschichte als Geschlechtergeschichte, S. 131–142.
173 Martin Luther: Vom ehelichen Leben [1522], S. 292 f.
174 Vgl. dazu bes. Luther: Eine predigt vom Ehestand, bes. S. 22–29.
175 Siehe dazu bes. die Ausführungen von Heide Wunder: Frauen in der Reformation. Rezep-
tions- und historio graphie geschichtliche Überlegungen. In: Archiv für Reformationsgeschichte 
92 (2001), S. 303–320, sowie Opitz-Belakhal: Von Ehelob und Zölibatsverbot, bes. S. 132–142, hier 
S. 132. – Der Historiker Volker Reinhardt attestiert Luther unverhohlen eine „ausgeprägte Miso-
gynie“ (Volker Reinhardt: Luther, der Ketzer. Rom und die Reformation. München 2016, S. 21).
176 Vgl. dazu Kap. III.1.3.2.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    173

kreis ausgelegt wird.177 Dieser besteht aus dem „Nobilis, Hannibal von N.“, der 
„Edel fraw/ Vrsula von N.“, dem „Prædicanten, Martin Hoffmann von N.“ sowie 
dem Studenten „Ioan nes Lauterbach von Manßfeldt“.178 Tatsächlich hatte Luther, 
der bereits im Vorwort der „Lügen/ Ketzerei vnd Schwermerey“179 bezichtigt wird, 
den berühmt-berüchtigten Spruch im Zuge seiner Predigt Vom ehelichen Leben 
(1522) verlauten lassen. Im Kontext möglicher Schei dungsgründe geht er darin 
auf das Recht des Ehemanns auf sexuellen Umgang ein, den er gar zur „ehliche[n] 
Pflicht“ erhebt:

Die dritte sache [scil. Scheidungsgrund, ELB] ist, wenn sich eyns dem andern selbs beraubt 
unnd entzeucht, das es die ehliche pflicht nicht tzahlen, noch bey yhm sein will, Als man 
wol findt ßo eyn halstarriges weyb, das seynen kopff auff setzt, und sollt der man tzehen 
mal ynn unkeuscheyt fallen, ßo fragt sie nicht darnach. Hie ists tzeyt, das der man sage: 
‚wiltu nicht, ßo wil eyn andere, wil fraw nicht, ßo kum die magd‘. Szo doch, das der man 
yhr tzuvor tzwey oder drey mal sage und warne sie und lasses fur ander leutt komen, das 
man offentlich yhre hallstarrickeyt wisße und fur der gemeyne straffe, will sie dann nicht, 
ßo laß sie von dyr und laß dyr eyne Esther geben unnd die Vasthi faren, wie der konig 
Assuerus thett.180

So hatte, wie es das alttestamentliche Buch Esther schildert, Vasthi, die Frau des 
persischen Königs Ahasverosch, sich geweigert, ihrem Mann und dessen Freun-
den „jhre schöne“ zu zeigen („denn sie war schön“), woraufhin der Herrscher sie 
verstieß und er sich Esther als neue Frau er wähl te.181 Sollten Frauen sich der sexu-
ellen Vereinigung mit ihren Ehemännern demnach verweigern, könne der Mann 
sich im äußersten Fall eine andere Sexualpartnerin als neue Ehefrau suchen. 
Zuvor aber sollten, so Luther weiter, alle anderen Maßnahmen ausgeschöpft 
werden, etwa indem die „welltliche ubirkeyt das [sexualitätsverweigernde] weyb 
tzwingen oder umb bringen“ lasse.182 Das Gesprächsquartett beginnt indes nach 
dem Gottesdienst, in welchem Pfarrer Hoff mann über Luther und dessen ‚Lob der 

177 [Anon., Ps. Bonifacius Gottfrid von Altkirchen:] Lutherischer Weibertrost In ein Gesprech 
gefasset/ zur verständtlichen erklärung des Lutherschen Sprüchleins: Wenn die Fraw nit will/ so 
komm die Magdt. Wie man dasselbe recht vnd Sawber verstehen möge damit dem Luther nicht 
vnrecht geschehe. Auß des theuren Mans D. Martini Lutheri Büchern vnd Schrifften zusammen 
getragen/ vnd dem Vrtheil deren die sich gut Lutherisch befinden heimgestellet. Paderborn: bei 
Matthes Brückner 1606.
178 Ebd., Fol. C1r.
179 Ebd., Fol. A3r.
180 Luther: Vom ehelichen Leben [1522], S. 290.
181 Vgl. Esth 1,1–2,23, bes. 1,24.
182 Luther: Vom ehelichen Leben [1522], S. 290. Weiter führt Luther aus: „Wo sie [scil. die weltli-
che Obrigkeit] das nicht thutt, muß der man dencken, seyn weyb sey yhm genomen von reubern 
und umb bracht und nach eyner andern trachten. Müssen wyr doch leyden, ob yhemand seyn 



174   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Ehe‘ gepredigt hat. Darauf wird er gemeinsam mit seinem studentischen Gast vom 
Edelmann Hannibal und seiner Frau Ursula zum Mittagessen ein geladen, um „von 
der Materi ein wenig weiter [zu] []sprechen“.183 Der Student entpuppt sich dabei als 
überzeugter Katholik und scharfer Luther-Kritiker, der die ‚Unkeuschheit‘ der Aus-
füh rungen Luthers hervorhebt. Mit seinen Argumentationen kann er die anderen 
drei Gesprächs partner überzeugen, sodass sich der Pfarrer gemeinsam mit seinen 
Gastgebern letztlich entschei det, fortan doch lieber katholisch zu sein.184

Entgegen dem im Weibertrost gezeichneten Luther-Bild als „zaumloser 
vnkeuscher Münch vnd Loder bub“185 führte Luthers ambivalente Neubewertung 
der Sexualität allerdings keineswegs zu einer ‚lustfreundlichen‘ Haltung der 
reformierten Frühneuzeittheologie. Vielmehr blieb die Nega tivi tät der Sexualität 
eingeschrieben, wenngleich das Bedürfnis der ‚fleischlichen Lust‘ innerhalb der 
Ehe akzeptiert wurde.

2.2 Evas Töchter: Verführte und Verführerinnen

Frauen, die ihre Sexualität zur Schau stellen, werden in frühneuzeitlichen Frau-
ensatiren geschmäht. Der Schmähung zugrunde liegt stets ein ‚männlicher Blick‘, 
welcher Frauen a priori als Sinnbild der Versuchung versteht. Präfiguriert wird 
die versuchte Versuchung im christlichen Kon text in Gestalt der Eva, die sich 
durch die Schlange zum ‚Sündenfall‘ überreden ließ und so dann ihrerseits Adam 

leyb genomen wirt, Warumb sollt man denn nicht leyden, das eyn weyb sich selb dem man rau-
bete odder von andern geraubt wurde?“ (ebd., S. 290 f.).
183 [Anon., Ps. Bonifacius:] Lutherischer Weibertrost, Fol. C1r.
184 Vgl. ebd., Fol. K4r–K4v: 

Prædicant. Ich sage mit Paulo, Ignorans feci, wie viel andere meines gleichen.
[…]
Edelfraw. Gott lob/ wir haben diesen Tag wol angelegt/ daß wir den Newen Martinischen 

Glauben mit seinem vrsprung erkennet haben.
Nobilis. Darzu hat vnser Pfarrner [sic] mit seinem Bapstschelten auch anleitung geben.
Edelfraw. Gott sey danck/ daß dieser frembde Herr zur seligen Stunde zu vns kommen/ 

lieber Junckher bittet jhn daß er etliche Tage wolle bey vns bleiben vnd im Catholischen 
Glauben vnterrichten.

Student. Gestrenger Junckher/ es kan auff dißmal nicht seyn/ aber alsbald ich/ wils Gott/ 
zurückkomm/ wil ich beym Junckherrn einsprechen/ vnd von andern Hauptartickeln 
auß führlich reden.

185 Ebd., Fol. A4v.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    175

überredete. Dass Frauen daher einen Hang zum ‚Fallen‘ hätten, exempli fi zie ren 
die Verse von Daniel Georg Morhof (1639–1691) und Joachim Beccau (1690–1754):

Auf die lüderliche Portia.

Eva cadit primo, post hanc es lapsus Adamus
Huic quo sæpe cadat Portia, causa subest. 
Die Eva fiel zuerst, hernach fiel Adam auch,
daher hat Porcia daß sie offt fällt im Brauch.186

Während Morhof die argute Begründung für den weiblichen Sündenfall im latei-
nischen elegi schen Distichon liefert, greift Beccau auf deutsche paargereimte 
Alexandrinerverse zurück, wel che, darin dem Ausgangstext folgend, Eva als 
erste Sünderin inkriminieren. Dass deutsche Frauen im interkulturellen Ver-
gleich besonders wollüstig abschneiden, postuliert Friedrich von Logau in seinen 
Sinn­Getichten (1654), der den Frauen das Idealbild weiblicher Treue anhand 
indischer Frauen vorstellt. Logau rekurriert dabei auf zeitgenössische Berichte 
über die Witwen verbrennung (Sati) und wertet sie als in „vnserer Welt“ unvor-
stellbare Akte weiblicher Treue:187 

Wann ein Indianisch Mann stirbt vnd wird verbrennt/
Dann wird seines Weibes Trew richtig dran erkennt
Wann sie springet in die Glut. O in vnserer Welt
Springt kein Weib/ dieweil sie sich einem andren helt.188

Die trochäischen Siebenheber mit Hebungsprall nach der siebten Silbe zeigen 
bereits formal auf, dass sich (weibliche) Treue besonders angesichts des Todes 
(des Ehemannes) zeige. Indem Logau auf „vnsere[] Welt“ abzielt, ruft er mithin 
auch die abendländische literarische Tradition auf, in der die novellistische 
Einlage der ‚Witwe von Ephesos‘ in Petrons Satyricon zum topischen Standard 
wurde.189 Die indische Witwenverbrennung wird kulturell als Positivfolie ange-
eignet, vor welcher Frauen abgewertet werden. In einem weiteren Epigramm über 

186 Zit. nach Frauenzimmer-Cabinet, S. 91.
187 So lagen in der Frühen Neuzeit bereits Berichte über Indien vor, die auch die ‚Witwenverbren-
nung‘ aufnahmen. Umfänglichere Reiseberichte erschienen allerdings erst in der zweiten Hälfte 
des 17. Jahrhunderts, vgl. dazu Gita Dharampal-Frick: Indien im Spiegel deutscher Quellen der Frü-
hen Neuzeit (1500–1750). Studien zu einer interkulturellen Konstellation. Tübingen 1994. – Zur ‚Wit-
wenverbrennung‘ aus Sicht frühneuzeitlicher Reisender siehe Pompa Banerjee: Burning Women. 
Widows, Witches and Early Modern European Travellers in India. New York, Basingstoke 2003.
188 [Logau:] Sinn-Getichte, Drittes Tausend Sechstes Hundert, S. 106, Nr. 25. 
189 Petron. 111–112. Statt lange um ihren Mann zu trauern, verliebt sich die Witwe unmittelbar 
nach dem Tod ihres Ehemannes und schändet für ihre neue Liebe sogar den Leichnam des Ver-
storbenen.



176   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Ein[en] Indianische[n] Brauch vermischt Logau gar Frauen- und Priester satire, 
um mit einer antikatholischen Volte zu schließen:

Wann ein Indianer freyet/ schencket er die erste Nacht
Einem Priester/ der zum Segen einen guten Anfang macht.
Blondus freyet eine Jungfer/ ob er gleich nun dort nicht wohnt
Hat sie dennoch jhm ein Pfaffe eingeweihet vnbelohnt.190

Frauen erscheinen sowohl als Verführerinnen als auch als Verführte. 
Die satirische Geißelung weiblicher Sexualität als negativem Genderaspekt 

gestaltet sich in früh neuzeitlichen Frauensatiren mannigfach aus.  Mindestens 
drei pro duktions ästhetische Modi lassen sich separieren, die vorrangig hinsicht-
lich ihrer eingeschriebenen Wir kungs intention differenziert sind: Während die 
ostentativ sozialdisziplinierende Funktion der Satire in einigen Frauensatiren 
humorlos ausgeschöpft wird, scheint in anderen entweder das trans gressive oder 
ludische Moment zu überwiegen.

2.2.1 „Stinckende Lust“ – Sünde und Strafe
Vor der zerstörerischen Kraft der Sexualität warnt ein- und ausdrücklich Johann 
Balthasar Schupp (1610–1661)191 mit seiner Satire Corinna (1660),192 die sich aus 
Exempelsatire und meta diegetischer Reflexion zusammensetzt193 und in die sich 

190 [Logau:] Sinn-Getichte, Drittes Tausend Zehendes Hundert, S. 174, Nr. 3.
191 Zu Schupp siehe Jill Bepler: [Art.] Johann Balthasar Schupp. In: German Baroque Writers, 
1580–1660. Hg. von James N. Hardin. Detroit 1996, S.  304–311, sowie Herbert Jaumann: [Art.] 
Schupp, Johann Balthasar. In: Killy, Bd. 10, S. 643–646. Zu Schupps Satiren siehe Wichert: Jo-
hann Balthasar Schupp and the Baroque Satire in Germany.
192 Vgl. Johann Balthasar Schupp: Corinna. Kritisch durchgesehene und erläuterte Ausgabe mit 
den Varianten der Einzeldrucke und der ältesten Gesamtausgabe der deutschen Schriften. Hg. 
von Carl Vogt. Halle an der Saale 1911. Bereits die Vorrede Vogts zeigt allerdings dessen heute 
überholte Wertungskriterien, vgl.  etwa seine Ausführungen zur Form der Corinna: „Von einer 
Form kann man bei Schupp überhaupt nicht recht reden. Der Stoff sprengt sie ihm jedesmal. So 
auch hier. Dies liegt zum Teile an der Zeit, der ein guter Geschmack mangelte, zum Teile aber 
auch an seiner Persönlichkeit“ (ebd., S. 10).
193 Zwar sei die Zweiteilung laut Schupp von Beginn an vorgesehen gewesen, trotzdem er-
schien der erste Teil – vorgeblich als Raubdruck – 1660 separat, vgl. Johann Balthasar Schupp: 
Dedication. In: Schupp: Corinna, S. 3–11. Bereits 1659 hatte der erste Teil dem Ministerium vor-
gelegen, das die Corinna als „ärgerliche Hurenschrift, die keinem Prediger anstehet“ (zit. nach 
Vogt: Anmerkungen zur Corinna. In: Schupp: Corinna, S. 5, Anm. 6) ablehnte. Zur Kontroverse 
um Schupp als pastoralen Satiriker siehe bereits Friedrich Wilhelm Strieder: Schupp, Schuppi-
us, (Johann Balthasar). In: Grundlage zu einer hessischen Gelehrten und Schriftsteller Geschich-
te. Seit der Reformation bis auf gegenwärtige Zeiten. Bd. 14. Cassel 1804, S. 43–69 (= DBA I 1154, 
427–458), bes. S. 47–49 sowie 57 f., sowie Carl Vogt: Einleitung. In: Schupp: Corinna, S. III–XXI. 



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    177

der lutherische Prediger auto fiktional als ‚Pries ter Ehrenhold‘ einschrieb. Den 
intertextuellen Verweis auf ihren Prätext trägt Corinna be reits im Titel, der auch 
der Name der Protagonistin des ersten Teils ist. So verweist die Satire auf Lukians 
von Samosata (2. Jhr.) sechstes Hetärengespräch Die Erziehung der Corinna, 
welchem ebenfalls die Namen der Mutter Crobyle sowie der Konkurrentin Lyra 
entnommen sind.194 Die in den Dialogi meretricii versammelten, von der attischen 
Neuen Komödie inspirierten satirischen Kurzdialoge stellten eine Eigenschöpfung 
Lukians dar.195 Im sechsten Hetären ge spräch weiht Mutter Crobyle ihre Tochter 
Corinna, nach dem diese ihren ersten Freier Eukritus empfangen hat, in die hetäri-
sche Kunst ein, die etwa darin bestünde, jeden Liebhaber, egal ob schön, hässlich, 
alt oder jung anzunehmen und stets das richtige Maß zwischen „schüchterner 
Zurückhaltung und unanständiger Frechheit“ zu finden.196 Die altphilologische 
Forschung hat allerdings darauf hingewiesen, dass „Satire in den Dialogi minores 
also zwar ihren Platz hat, aber als Schlüssel für eine Gesamtdeutung nicht 
taugt“.197 Besonders die Hetärengespräche hätten weniger einen ‚entlarvenden‘ 

Zur engen Verzahnung von Predigt und (menippeischer) Satire bei Schupp siehe Jaumann: Sa-
tire zwischen Moral, Recht und Kritik, bes. S. 18–20, sowie Trappen: Grimmelshausen und die 
menippeische Satire, S. 168–189.
194 Zu Lukian vgl. Heinz-Günther Nesselrath: [Art.] Lukian (Lukianos von Samosata). In: DNP, 
Bd. 7, Sp. 493–501. – Auf Lukians Hetärengespräche als Quelle der Corinna verweist schon Carl 
Vogt: Johann Balthasar Schupp. Neue Beiträge zu seiner Würdigung. In: Euphorion 16 (1909), 
S. 673–704, bes. S. 697–703, sowie daran anknüpfend Trappen: Grimmelshausen und die menip-
peische Satire, bes. S. 177 f., der besonders die Abweichung Schupps von Lukian herausstellt: 
„Dort aber, wo der Grieche schließt, beginnt der fromme Theologe erst richtig“ (ebd., S. 178). Ma-
nuel Baumbach: Lukian in Deutschland. Eine Forschungs- und Rezeptions geschichtliche Analy-
se vom Humanismus bis zur Gegenwart. München 2002 geht zwar auf Schupps Traktat Deutscher 
Lucianvs (1659), S. 57–61, ein, erwähnt aber dessen literarische Aneignung Corinna nur en pas­
sant. – Neben dem sechsten Hetärengespräch sind außerdem die beiden Gespräche ‚Musarion 
und ihre Mutter‘ sowie ‚Glycera und Thais‘ in Schupps Corinna eingeflochten, außerdem hat Vogt 
für den zweiten Teil der Corinna unter anderem auf die Schrift Theatrum Diabolorum (ED 1569 in 
Frankfurt) als Quelle hingewiesen, vgl. Vogt: Einleitung, S. VII–IX, sowie dessen Anmerkungen 
in Schupp: Corinna, passim.
195 Die Hetärengespräche sind „Kernstück“ der insg. fünfundachtzig tetradisch gebauten Dia­
logi minores Lukians. Dazu vgl. Peter von Möllendorf: Lukians Dialogcorpora – ein ästhetisches 
Experiment. In: Der Dialog im Diskursfeld seiner Zeit. Von der Antike bis zur Aufklärung. Hg. von 
Klaus W. Hempfer, Anita Traninger. Stuttgart 2010, S. 75–91, hier S. 85, der die Hetärengespräche 
topographisch der Erde, bzw. dem „geistigen Zentrum der kaiserzeitlich-hellenistischen Kultur“ 
Athen, sowie chronographisch der Gegenwart zuteilt (ebd., S. 77).
196 Lukian: Hetärengespräche. In: Lukian: Werke in drei Bänden. Hg. von Jürgen Werner, Her-
bert Greiner-Mai. Aus dem Griechischen übersetzt von Christoph Martin Wieland. Bd. 2. Berlin, 
Weimar 1974, S. 156–195 (VI. Krobyle und Korinna: S. 165–168), hier S. 167.
197 Möllendorf: Lukians Dialogcorpora, S. 83, das folgende Zitat ebd.



178   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Charakter, sondern seien viel mehr geprägt von einer deskriptiven „Alltags haftig-
keit“. Obwohl die humanistische Lukian-Rezeption den Zugang zum antiken Autor 
durch lateinische wie deutsche Übersetzungen erleichtert hatte, traf der ‚Syrer‘ vor 
allem innerhalb der katholi schen Kirche auf Widerspruch:198 Aus der Lukian-Aus-
g abe, die 1563 in ein Innsbrucker Jesuitenkloster gelangte, waren die Dialogi Mere­
tricii gar vollständig herausgetrennt worden.199 Der Lutheraner Schupp, der von 
seinen Kritikern, die allerdings vor allem aus seinen ebenfalls lutherischen Kol-
legen bestanden, als ‚Lucianischer Speivogel‘ inkriminiert worden war,200 stellte 
sich in seiner Verteidigungsschrift Deutscher Lucianvs (1659) jedoch explizit in die 
Tradition des „hoch gelahrte[n] Philosophus […]/ welcher in seinem eusserlichen 
Leben vnd Wandel sich der Tugend und Erbarkeit so wol beflissen hat/ als Plato, 
Socrates vnd der Seneca“,201 in welche er auch die Humanisten Johannes Reuch-
lin (1455–1522) und Erasmus von Rotterdam (1466–1536) ein reihte.202 Schupp hatte 
Lukians poetologisches Programm darin folgender maßen charakterisiert: 

Es hat aber dieser Lucianvs die Welt beschrieben/ nicht wie sie seyn soll/ sondern wie sie 
vor Zeiten gewesen ist. Die Regenten waren damals Tyrannen/ und man konte ihn die Wahr-
heit nicht beybringen/ wann sie nicht gleichsam mit Zucker überzogen war. […] Unter dem 
gemeinen Mann giengen alle Laster im schwange.203 

So sah Schupp in Lukians Werken die hoffnungslose Laster haftigkeit des urbanen 
Lebens beschrieben. Dieses Programm machte sich auch der Ham burger Haupt-
pastor zu eigen und nutzte die antike Vorlage in seiner Corinna, um moralische 
Miss stände, nämlich die ‚Hurerei‘, zu illustrieren, die in seiner Wirkungsstätte, 
versteckt unter dem biblischen Toponym Ninive, grassierten.204 

198 Vgl. Baumbach: Lukian in Deutschland, S. 53 f., so galten besonders die Hetärengespräche 
als frivol.
199 Vgl. dazu ebd., S. 54.
200 Vgl. die Ausführungen Schupps in dessen Verteidigungsschrift: Johann Balthasar Schupp: 
Deutscher Lucianvs. [S.l.] 1659, Fol. A6r–A6v. Ein Abdruck des Textes findet sich auch in der kri-
tischen Ausgabe von Carl Vogt, vgl. Johann Balthasar Schupp: Streitschriften, Bd. 2. Hg. von Carl 
Vogt. Halle an der Saale 1911, S. 7–27.
201 Schupp: Deutscher Lucianvs, Fol. A6r–A6v.
202 Vgl. ebd., Fol. B7v. So hätten „die hochgelahrte[n] Männer“ in lukianischer Manier „die un-
sinnige[n] Mönch[e] tractirt[]“ (ebd.).
203 Ebd., Fol. A6v. – Im Folgenden führt Schupp die Poetik Lukians, für dessen Bewertung er 
auf die „praefation des hochgelahrten Frantzosen/ Joannes Bourdelotii ad opera Luciani“ (ebd.) 
verweist, nicht weiter explizit aus, sondern widmet sich in ‚lukianischer Manier‘ den „Philosophi 
in den Schulen“ (ebd.), die er als „grosse Narren“ (ebd., Fol. A7r) ‚entlarvt‘.
204 Das Thema verdeutlichte Schupp bereits in seiner „Vorrede an die Hurer und Ehebrecher“ 
(Schupp: Corinna, S. 12–19). – Das assyrische Ninive, wohin der alttestamentliche Prophet Jona 
gesandt wurde, avancierte in der christlichen Exegese topisch zum Sündenpfuhl und zur Wohn-



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    179

Wie schon bei Lukian, so ist auch Schupps Corinna als Halbwaise gemein-
sam mit ihrer Mutter auf finanzielles Auskommen angewiesen. Angeleitet von 
Mutter Crobyle wird die folgsame Toch ter zur Prostituierten. Der entscheidende 
Unterschied zum Prätext liegt jedoch in dessen christ licher Renarrativierung und 
Amplifikation. Ostentativ wird in der frühneuzeitlichen Satire die titel gebende 
Scheinheiligkeit und Dop pel moral von Mutter und Tochter aufgezeigt, etwa wenn 
Corin na nach ihrer nächtlichen Arbeit mit Crobyle den Gottesdienst besucht:

Thais recommendirte ihr einen Freund nach dem andern, welche ihr Geschencke brachten, 
wie die Königin aus Reich Arabien dem König Salomon. Corinna schlieff nimmer allein. 
Wann aber der Tag an brach und ihre Serviteurs Abschied nahmen, ermahnte sie Crobyle, 
daß sie mit ihr in die Kirche gehen, Gottes Wort anhören und Gott dancken solle für den 
reichen Segen, welchen er gleichsam über sie regnen lasse.205 

Obwohl die christliche Corinna letztlich ihre Schuld bekennt und sich mit der  
neutesta ment lichen Maria Magdalena vergleicht,206 wird die ‚Hure‘ für ihre aus-
ufernde Sexualität bestraft, indem sie von den „Frantzosen“ (54),207 der Geschlechts -
krankheit Syphilis, heim gesucht und körper lich entstellt wird – was Corinna im 
Gespräch mit ihrem Seelsorger Ehrenhold als gerechte Strafe Gottes deutet, nun 
im Einklang mit dem Los des alttestamentlichen Königs David, der die verheiratete 
Bathseba schwängerte und ihren Mann Uria sodann töten ließ:208

stätte der ‚Babylonischen Hure‘. Bei Schupp steht ‚Ninive‘ zeichenhaft für die Stadt Hamburg, 
dazu siehe Wolfgang Beutin: Der Sündenpfuhl „Ninive“ oder: Stadt als Platz der Hurerei und an-
derer Laster in der Satire J.B. Schupps (1610–1661). In: Jahrbuch der Oswald-von-Wolkenstein-Ge-
sellschaft 7 (1992/93), S. 61–73, sowie Dietz-Rüdiger Moser: „Ninive“ als Zeichen in lite rari schen 
Texten des Mittelalters und des Barocks. In: Literatur in Bayern 68 (2002), S. 2–6 sowie 51 f., zu 
Schupps Corinna siehe S. 4 f.
205 Schupp: Corinna, S. 44. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text.
206 Vgl. ebd., S. 52: „Ich erkenne und bekenne, daß ich gesündiget hab wie Maria Magdalena; 
ich bin eine Sünderin, wie die jenige war, derer Luc. 7 gedacht wird“.
207 So klagt Corinna dem Priester Ehrenhold ihr Leid: „Ich bin ein kranckes, mattes Kind, von 
der Fußsohlen an biß auff die Scheitel ist nichts gesundes an mir. Ehrenhold sagte: Was man-
gelt euch denn? Corinna antwortete: Ach Ehrwürdiger Vatter, ich schlage meine Augen nieder 
und schäme mich für Gott und euch, allein ich muß es euch sagen: Es ist ein Barbirer bey mir 
gewesen, der sagte, ich habe die Frantzosen, die haben also überhand genommen, daß er nicht 
wisse, wie mir zu helffen sey, und ich habe in meinem Vermögen nicht mehr als einen halben 
Reichsthaler“ (ebd., S. 54 f.).
208 Vgl.  2Sam  11,2–12,31, wo auch Gottes Missfallen betont wird: „Aber die That gefiel dem 
HERRN vbel/ die Dauid thet“ (2Sam 11,27). So kommt der Prophet Nathan zum König David, der 
diesem dessen Schuld sowie die Strafe Gottes vor Augen führt: „Warumb hastu denn das Wort 
des HERRN verachtet/ Das du solches vbel fur seinen Augen thetest? Vriam den Hethiter hastu 
erschlagen mit dem Schwert/ sein Weib hastu dir zum weib genomen/ Jn aber hastu erwürget mit 
dem Schwert der kinder Ammon. NV so sol von deinem Hause das Schwert nicht lassen ewig-



180   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Hat Gott seines Dieners Davids nicht verschonet, sondern hat ihn umb seiner Unzucht 
willen so hart gestrafft, was ists dann wunder, daß ich armes Mägdlein also gestrafft werde 
umb der vielen und grossen Unzucht willen, welche ich getrieben habe? Ich wil des HErrn 
Zorn tragen, dann ich habe wider ihn gesündiget.  (56 f.)

Uneheliche Sexualität wird als Gotteslästerung abgewertet, die Geschlechts-
krankheit als im ma nente Strafe vorgeführt. Bereits intradiegetisch werden von 
Mutter Crobyle allerdings Gegen argu mente angeführt, welche die gelebte Frei-
zügigkeit in ein positives Licht zu rücken suchen, etwa wenn Crobyle in betonter 
Frankophilie euphemistisch die ‚galante‘ Offenheit der Franzosen an preist, die 
sich von ‚deutscher‘ Unart abhebe: 

Die grobe plumpe Deutschen, welche nicht wissen was Höflichkeit sey, pflegen dieses 
grobe Wort zu brauchen, und wann sie ein Weibesbild sehen, das freundlich in Worten, 
Wercken und Geberden ist, sagen sie alsbald, es ist eine Hure. Im Franckreich, da die rechte 
Schule der Civilität und Höflichkeit ist, nennet man sie eine Maistresse oder eine Galante 
Dame. (25)

Indem Crobyle die ‚französische Höflichkeit‘ gegen ‚deutsche Grobheit‘ ausspielt, 
wird der Topos der französischen Freizügigkeit auf diegetischer Ebene aufge-
nommen,209 und gleichzeitig, weil er der satirisch-verkehrten Negativfigur in den 
Mund gelegt wird, als vermeintlich ‚antideutsch‘ entlarvt. Der frankophile Tenor 
der Kupplerin zieht sich durch die gesamte Erzählung, etwa wenn Crobyle die 
Tochter ermahnt, dem jüngst aus Paris zurückgekehrten Schneider ent sprechend 
entgegenzutreten („[W]irstu ihm nicht begegnen als eine grobe, deutsche Bauern-
magd, sondern wirst gedencken, daß er ein Mann sey, welcher der Frantzösischen 
Civilität und Höflich keit gewohnet.“ [43]) oder aber wenn sie aus ihrer eigenen 
Vergangenheit erzählt und ihren Freier und Geldgeber als „artige[n] Courtisan“ 
beschreibt, „welcher lang in Italien und Franckreich gewesen war und wuste, 
wie er dem Frauenzimmer aufwarten sollte“ (29). ‚Hurerei‘ und Kuppelei werden 
somit ethnozentrisch vorrangig mit Frankreich und dem kulturellen Konzept der 
Galanterie verknüpft, was durch die toponymisch lokalisierte Geschlechtskrank-

lich/ Darumb das du mich verachtet hast/ vnd das weib Vria des Hethiters genomen hast/ das sie 
dein weib sey. So spricht der HERR/ Sihe/ Jch wil Vnglück vber dich erwecken aus deinem eigen 
Hause/ Vnd wil deine Weiber nemen fur deinen augen/ vnd wil sie deinem Nehesten geben/ das 
er bey deinen Weibern schlaffen sol/ an der liechten Sonnen/ Denn du hasts heimlich gethan/ 
Jch aber wil dis thun fur dem gantzen Jsrael vnd an der Sonnen. DA sprach Dauid zu Nathan/ Jch 
hab gesündiget wider den HERRN. Nathan sprach zu Dauid/ So hat auch der HERR deine sünde 
weggenomen/ Du wirst nicht sterben. Aber weil du die Feinde des HERRN hast durch diese Ge-
schicht lestern gemacht/ wird der Son der dir geboren ist/ des tods sterben“ (2Sam 12, 9–14).
209 Zu Ursprung und Funktion stereotyper ‚Nationalcharaktere‘ siehe Ruth Florack: Bekannte 
Fremde. Zu Herkunft und Funktion nationaler Stereotype in der Literatur. Tübingen 2007. 



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    181

heit (‚Franzosen‘) auch scheinbar etymologisch bezeugt wird.210 Obwohl galante 
Muster der Romania zwischen Barock und Aufklärung literatur- und kulturge-
schichtlich zum „lei tende[n] kulturelle[n] Paradigma in Deutschland“ avancier-
ten,211 galt das Nachbarland in moral satirischen Schriften in der zweiten Hälfte 
des 17.  Jahrhunderts vorrangig als Ort sündhafter Freizügigkeit, als deren Aus-
druck die Galanterie verstanden wurde. Indem die moraldidaktische Schrift ex 
negativo an ‚deutsche Redlichkeit‘ appelliert, fungiert sie – neben ihrem miso-
gynen Charakter – auch als antifranzösische Polemik. Crobyle jedoch lässt sich 
in ihrem frankophilen Welt bild von Priester Ehrenhold nicht bekehren, sondern 
führt die geistlichen Ermahnungen auf des sen Senilität und Impotenz zurück, 
wie ihre Antwort auf Corinnas Frage, deren „Hertz zittert und bebet“, ver bürgt, 
ob sie denn „auch in acht genommen, was Ehrenhold unser Priester sagte von 
Huren und Ammen“ (39):

Liebste Corinna, kehre dich an solche Schnackery nicht. Der Priester Ehrenold wird allge-
mach alt und kalt, und fragt nach solchen dingen nicht viel mehr, wer weiß, wie er es in 
der Jugend getrieben hat? Da David kam ins Alter, vergaß er des dinges auch, und machte 
Psalter.  (39)

210 Der Ausdruck ‚Franzosen‘ für die sich ab dem Ende des 15.  Jahrhunderts zur Epidemie 
ausbreitenden Ge schlechts krankheit findet sich bereits zu Beginn des 16. Jahrhunderts im Titel 
des Marbachers Alexander Seitz: Ein nutzlich regiment wider die bösen frantzosen mit etlichen 
clugen fragstucken. Pforzheim 1509, vgl. DWB, Bd. 4, Sp. 63 f. Obwohl Ulrich von Hutten (1488–
1523), der selbst der Geschlechtskrankheit erlag, in seiner Schrift De morbi gallici curatione (1519) 
den primären Ansteckungsherd in Neapel vermutete, übernahm er die gängige Bezeichnung der 
Infektions krankheit als ‚morbus gallicum‘ („pervicit tamen gentium consensus et nos hoc opus-
culo gallicum dicemus“ [‚Es triumphierte jedoch der Gebrauch der Leute und so nennen wir die 
Krankheit in diesem Werklein die französi sche Krankheit‘]), worin ihm sein Übersetzer Thomas 
Murner folgte, vgl.  ebenfalls DWB, Bd.  4, Sp.  63. – Medizin geschichtlich ist die Herkunft der 
Syphilis, die namentlich auf das Lehrgedicht Syphilis, sive morbi gallici libri tres (1522) des itali-
enischen Arztes Girolamo Fracastoro (1477–1553) zurückgeht, welcher die Krank heit nach dem 
Hirten Syphilus benannte, ungeklärt. Dazu siehe synoptisch Werner E. Gerabek: [Art.] Syphi-
lis. In: Enzyklopädie Medizingeschichte. Hg. von Werner E. Gerabek u. a. Berlin, New York 2005, 
S. 1371–1374, bes. S. 1372.
211 Vgl. Isabelle Stauffer: Verführung zur Galanterie. Benehmen, Körperlichkeit und Gefühls-
inszenierungen im literarischen Kulturtransfer 1664–1772. Wiesbaden 2018, hier S. 11, sowie den 
Sammel band Die Kunst der Galanterie. Facetten eines Verhaltensmodells in der Literatur der 
Frühen Neuzeit. Hg. von Ruth Florack, Rüdiger Singer. Berlin, Boston 2012, außerdem Jörn Stei-
gerwald: Galanterie. Die Fabrikation einer natürlichen Ethik der höfischen Gesellschaft (1650–
1710). Heidelberg 2011. – Die genaue Datierung der Literaturepoche um 1700 variiert dabei, 
vgl. auch die Ausführungen im Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, in welchem die 
Epoche der „Literatur zwischen etwa 1675 und 1730“ (Uwe-K. Ketelsen: [Art.] Galanterie. In: RL, 
Bd. 1, S. 649–651, hier S. 649) zugeordnet wird.



182   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Der Binnenreim (Alter – Psalter), der den Text rhythmisiert und auf das 
 Beispiel des alttesta ment lichen Königs David verweist, verdeutlicht die christli-
che Folie, die auch Crobyles Figur unterliegt. Dennoch stirbt sie, ehe Ehrenhold 
ihr die Beichte abnehmen kann, als „unglücklselige Seel“ (48). Corinna hingegen 
gesteht noch zu Lebzeiten ihren Fehler ein, indem sie „bekenn[t], daß ich eine 
Hure sey“ (48), ohne diesen Stand mit Gallizismen zu beschönigen. Ihre sterb-
lichen Über reste möchte sie den ‚frommen Christen‘ nicht zumuten, statt weltli-
cher Unversehrtheit winkt ihr zuletzt jedoch das ewige Seelenheil. So endet der 
erste Teil der Corinna mit deren Bitte an Ehren hold, welche die eschatologische 
Dimension ihrer Situation deutlich macht und als Hoffnungs anker für Andere 
dienen soll: 

Ihr wollet in gantz Ninive kund und offenbar machen, daß die Hure und Ehebrecherin 
glückselig sey, welche in dieser Welt und nicht im höllischen und ewigen Feuer gestrafft 
werde. Und daß Corinna unter viel tausend Huren die glückseligste gewesen sey, darumb, 
weil sie GOTT hier zeitlich mit Schimpff und Verachtung, mit abscheulicher Schwachheit, 
mit grosser Armuth und anderm Ungück heimgesucht und gestrafft habe, biß sie durch 
Hülff und Beystand des Heiligen Geistes ihr das Verdienst Jesu Christi in wahrem Glauben 
zugeeignet, und also ihr böses Leben habe genommen ein seliges ENDE.  (58 f.)

Irdisches Leid (Armut, Tod der Mutter, Verspottung durch die Gemeinschaft, 
schmerzhafte und ent stellende Krankheit) wird darin als Strafe Gottes für das 
Vergehen der ‚Hurerei‘ gedeutet. Auf diegetischer Ebene soll der Weg durch irdi-
sches Leid postmortale Qualen ersparen. 

Die Intention der Exempelsatire Corinna folgt diesem Muster. Bereits in seiner 
Widmung an den Herzog Ferdinand Albrecht I. von Braunschweig-Wolfenbüt-
tel (1636–1687) hatte Schupp das wirkungsästhetische Programm seiner Schrift 
umrissen. So habe er sich ent schlossen,

dieses Tractätlein zuschreiben, damit alle unkeuschen Leute sich darinn spiegelen und 
zusehen mögen, wie gering und kurtz die stinckende Lust sey, dadurch sie sich verlustig 
machen, nicht nur ihrer Ehre, ihres Gelds und Guts, jhrer Gesundheit, jhrer anderen zeitli-
chen Wohlfahrt, sondern auch der ewigen Freude, der ewigen Seligkeit.  (9)

Die Sündenerfahrung, die Corinna auf diegetischer Ebene exemplarisch durch-
lebt, wird auf die indivi duelle Leseerfahrung transponiert: Indem die Lektüre zum 
augenöffnenden und mithin ‚rei nigenden‘ Erlebnis wird, kann das sündenfreie 
Leben direkt im Anschluss beginnen, welches das ewige Seelenheil in Aussicht 
stellt. Obwohl die Darstellung der Sexualität und ihrer Strafe anhand einer weib-
lichen Figur exemplifiziert wird, versteht sich Schupps Text ausdrücklich auch 
als War nung an Männer, wie schon die „Vorrede an die Hurer und Ehebrecher“212 

212 Vgl. Schupp: Corinna, S. 12–19.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    183

verdeutlicht. So weist er auf weitverbreitete Heuchelei hin; gingen doch biswei-
len gerade jene Männer, die man gemein hin für „rechtschaffene[] gute[] Christen 
gehalten“, etwa weil sie Johann Arndts (1555–1621) Erbauungsbücher Von wahrem 
Christenthumb (1605–1610) oder sein Paradiesgärtlein (1612) läsen,213 „endlich mit 
der Concubin zu Bette“ (15). Die Vorrede beendet er folglich mit Versen, welche 
die „Qua len der Ewigkeit“ in manieristischer Höllenfeuer- und Ungeziefer-Meta-
phorik drastisch aus malen.214 Im zweiten Teil der Publikation Schupps wird die 
Geschichte der Corinna als Exempel sodann explizit besprochen. So müsse man, 
wie es der autofiktional als ‚Ich‘ sprechende Erzähler betont, 

leichtlich sehen, daß es eine Schrifft sey gleich einer Tragediæ, darinn eine Mutter und 
Tochter auff den Schauplatz bracht werden, welche vermeinen, weil sie fleissig zur Kirchen 
gehen, fleissig in Betbüchern lesen, Morgends und Abends geistliche Lieder singen, sich 
anderer Tugenden befleissigen, so könne ihnen die Hurerey nicht schaden, dann sie müssen 
es aus Noth thun, und Armuth treibe sie darzu. Solchen Leuten habe ich gleichsam in einem 
Spiegel zeigen wollen, was auff solche Arbeit und auff solch Handwerck erfolge, und daß 
die jenige Hure, Ehebrecherin und Kupplerin für glückselig zu schätzen sey, welche Gott in 
dieser Welt mit Frantzosen, mit Armuth, mit Verachtung und andern Straffen beleget, und 
ihrer mit dem höllischen Feuer schonet.  (67 f.)

Die intendierte Wirkung erkennt bereits intradiegetisch der Freund Nicodemus, 
der die Schreib art sogleich literarhistorisch einordnet:

213 Beide im 17.  Jahrhundert äußerst populären Werke zählten zum Kanon der pietistischen 
Erbauungsliteratur, als welche sie zu den „Bestsellern der christlichen Weltliteratur“ gehören 
(Hans Schneider: Johann Arndt. In: VL 16, Bd. 1, Sp. 146–157). Vgl. dazu sowie zu Arndt im Allge-
meinen Hans Schneider: Der fremde Arndt. Studien zu Leben, Werk und Wirkung Johann Arndts 
(1555–1621). Göttingen 2006, außerdem Wallmann: Der Pietismus.
214 Vgl. Schupp: Corinna, S. 17 f.: „Ich wil der Spinnen schädlichen Safft, | Der bleichen Nattern 
böse Krafft, | Die gelben Molch und Scorpionen | Zu essen, meiner nicht verschonen. | Gib Gift 
her, so das Leben nimt, | Gib Pech, das erst vom Feuer kömt, | Ich scheue nicht des Drachen blut, | 
Wil schlingen Kohlen von der Glut, | Den Rost am Feuer flieh ich nicht, | Und daß ein Spieß mich 
gantz durchsticht, | Es mag mein Grab ein Holtzstoß werden, | Zersticke meinen Leib mit Pfer-
den, | Ein Rost das glüt, des Schwefels pein, | Der Sarck mag meine Marter seyn: | Ich wil Durst, 
Hunger und die Plagen | Der Messer und die Hacken tragen, | Und dieses tausend Jahr ohn ruh, | 
Und tausend Jahre noch darzu. | Im Fall ich hoffen kan und wissen, | Die Zeit werd endlich noch 
verfliessen. | Die Marter sey auch wie sie wil, | So hofft man, hat sie nur ein Ziel, | Die Ewigkeit ists 
die mich plaget, | Die Tag und Nacht mein Hertze naget. | Sie, sie macht erst die Höllenpein, | Sie 
heist das Creutz ein Creutzgen seyn: | Sie rufft die straffen gantz zusammen, | Und doppelt ihre 
grimme flammen“. – Obwohl die Verse von Schupp dem Nürnberger „Geistreiche[n] und Hoch-
gelahrte[n] Theologus“ Johann Michael Dilherr (1604–1669) zugeschrieben werden, (ebd., S. 16) 
handelt es sich um Verse aus den Threnen zu ehren der ewigkeit von Martin Opitz (1597–1639), 
dazu vgl. Martin Opitz: Gesammelte Werke. Kritische Ausgabe. Hg. von George Schulz-Behrend. 
Bd. 4.1: Die Werke von Ende 1626 bis 1630. Stuttgart 1989, S. 121–126.



184   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Mein guter Ehrenhold, ich mercke wohl deine gute intention. Du wilt die bittere Warheit 
mit Zucker überziehen. Es ist ein sonderlich genus Scribendi, dessen Barclajus sich gebrau-
chet in seiner Argenide; und der Sinnreiche Italianer Trajanus Boccalini in seinem Parnasso. 
Ich mercke, daß du dieser Art zu schreiben in Teutscher Sprache wollest nachäffen. Ich 
bekenne, daß dieses Seculum eine solche Art zuschreiben erfordere.  (68 f.)

Indem Ehrenholds Produktionsästhetik als ‚mit Zucker überzogene Wahrheit‘ 
charakterisiert – ein Verfahren, wie Schupp es für Lukian als konstitutiv beschrie-
ben hatte – und mithin als sati risch markiert wird, stellt er sich in eine bis in die 
Antike zurückreichende, europäische Satire tradition, in welche er namentlich 
den Schotten John Barclay (1582–1621), der mit seiner „politisch-didaktische[n] 
Allegorie in Romanform“ Argenis (ED 1621) den Zusammenhang von Tugend 
und Belohnung, aber auch von Laster und Strafe aufgezeigt,215 und den Italie-
ner Traiano Boccalini (1556–1613), der mit seinen Ragguagli di Parnasso (ED 1612) 
ein europäisches Satiremuster geschaffen hatte,216 einreiht und welche Schupp 
auch ins Deutsche bringen möchte. Dass das Satireverständnis auf antike Muster 
zurückgeht, wiederholt nochmals Freund Nico demus und bietet gleichsam eine 
Apologie der Satire:

Ehrenhold, deine Schriften werden gelesen von vielen hohen Standes-Personen, du redest 
oder schreibest nichts, das Gottes Wort oder der Augspurgischen Confession zu wider 
läuffet; Sondern redest die Warheit mit lachendem Munde,  (75)

womit an Horaz’ ridentem dicere verum (Hor.  sat. 1,1,24) angeknüpft wird. Die 
Schrift endet sodann mit der Aufzählung von ‚zehn Ursachen der Wollust‘.217 

215 Zu Barclays Argenis siehe synoptisch Martin Wierschin: [Art.] Barclay, John. Argensis. In: 
KLL, Bd. 2, S. 112 f., hier S. 113. Die erste deutsche Übersetzung hat Martin Opitz 1626 vorgelegt. 
216 Zur deutschen Rezeption der Ragguagli siehe Roberto De Pol: Der Teufel in Parnasso. Boc-
calinis Ragguagli in der deutschen Literatur des 17.  Jahrhunderts.  In: Beiträge zur Aufnahme 
der italienischen und spanischen Literatur in Deutschland im 16. und 17. Jahrhundert. Hg. von 
Alberto Martino. Amsterdam 1990, S. 109–131.
217 So nennt Schupp folgende „Ursache[n], die Menschen zur Unzucht reitze[n]“: (1.) der Teu  fel, 
„die Haupt-Ursache aller Unzucht und unreinigkeit“, welcher „die Leute zu allerhand Unzucht 
und Unreinigkeit treibe“, (2.) die „eigne böse vergiffte Natur und die Verderbung des gantzen 
Menschens am Verstande, Willen und Hertzen“, (3.) „die böse nachlässige Kinderzucht“, (4.) „die 
böse und nachlässige Auffsicht, welche Haußväter und Haußmütter in ihrer Haußhaltung haben 
auff ihr Gesinde“, (5.)  „daß ein Mann offt nicht recht Achtung giebt auff sein Weib, sondern 
läst derselben ihren eignen Willen“, (6.) „die grosse Nachlässigkeit der Obrigkeit, daß sie diese 
Sünde, Schande und Laster nicht gebührlich straffet“, (7.)  „böse Gesellschaft an unzüchtigen 
und verdächtigen Oertern“, (8.) „der Müssiggang“, (9.) „die Badstuben, darinn Mann und Weibs-
personen untereinander sitzen“, (10.) „hof färtige Armut, und arme Hoffarth“ (Schupp: Corinna, 
S. 99–120).



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    185

Corinna zeigt, dass auf (sexuelle) Schuld Strafe meist unverzüglich folgt,218 
spätestens jedoch in Gestalt des Höllenfeuers. Dass Schupp im Vorwort fordert, 
„Ammen, so durch Hurerey zu ihrem Ampt gelanget, ein Ohr ab[zu]schneiden 
[…] und […] sie mit Packnadeln und Bindgarn zusam men[zu]hefften und an den 
obersten Galgen bey Hamburg [zu] hengen“ (7), ist trotz aller Drastik nicht als 
subversive Brechung zu verstehen.219 So hatte bereits Schupps Vorbild Martin 
Luther in seiner Ernst[en] Verman vnd Warnschrifft […] an die Studenten zu Wit­
temberg (1543) wenig versöhnlich formu liert: „Wenn ich Richter were/ so wolt ich 
eine solche frantzösichte gifftige Hure/ redern und edern lassen“.220

Das Motiv der Mutter, die ihre Kinder zur Sexualität anleitet, findet sich 
auch in weiteren Frauen satiren des 17. Jahrhunderts, wie etwa in Johann Gorgias’ 
Betrogenem Frontalbo (um 1670), der im Lauf seines Lebens die „Wahrheit“ 
lernen muss, nämlich „daß ein Weib ein fürwitzig Thier sey/ welches dem Teuffel 
mit List/ dem Menschen aber nur an Schwachheit/ gleichet“.221 Gegen den Willen 
des machtlosen Vaters ‚Expertus Robertus‘ – Personifikation des mittelalter-
lichen Sprichworts und ironisches Moscherosch-Zitat222 –, der ihm früh rät, er 

218 Auch Jaumann attestiert den Prosasatiren Schupps „den Charakter von Strafpredigten“ 
(Jaumann: Schupp, S.  644). Vgl.  außerdem Trappen: Grimmelshausen und die menippeische 
Satire, S. 188 f.
219 So resümiert auch Isabelle Staufer, die in ihrem Beitrag zur Corinna den Zusammenhang 
von (sakralem) Geld und (profaner) Prostitution untersucht, dass die Corinna „insgesamt um 
mehr Eindeutigkeit bemüht [sei], als der facettenreiche Simplicissimus“; auch sei der „Schluss 
eindeutig“ (Isabelle Stauffer: Verkehrte Zirkulation. Geld und Geschlecht in Grimmelshausens 
Simplicissimus und Schuppius’ Corinna. In: Simpliciana 40 [2018], S. 169–183, hier S. 180).
220 Martin Luther: Ernst Verman vnd warnschrifft D. M. L. an die Studenten zu Wittemberg/ 
sich für den Speckt Huren zu hüten/ öffentlich an der Kirchen angeschlagen/ 13. Maij. Anno 
M.D.XLIII. In: ders.: […] Bücher und Schrifften […]. Bd. 8. 3. Aufl. Jena 1568, Fol. 172r–172v, hier 
Fol. 172v. Die ‚Huren‘ gelten Luther als vom ‚bösen Geist‘ gesandt: „Ir [scil. die Studenten] wollet 
ja gewislich gleuben/ Das der böse Geist solche Huren hieher sendet/ Die gnetzig/ schebicht/ 
garstig/ stinckend vnd Frantzösicht sind“ (ebd., Fol. 172r).
221 [Gorgias:] Betrogener Frontalbo, S. 25. Zur misogynen Struktur des Textes vgl. Kevak: Veri-
phantor’s Betrogener Frontalbo sowie Jakob: Verführung und Grausamkeit.
222 So war die Formel ‚Experto Crede Ruperto‘ als verballhornte Erweiterung des Aeneis-Zitats 
(Verg. aen. 11, 283: „experto credite“ [‚glaubt mir, ich erfuhr es‘]) seit dem Spätmittelalter im 
europäischen Sprachraum verbreitet. – ‚Expertus Robertus‘ ist jedoch bereits in Johann Micha-
el Moscheroschs Gesichten des Philanders von Sittewald anzutreffen und steht als ‚Kontrast-
figur‘ zu dessen Alter Ego Philander. Als ‚Experte‘ kann er „unter die täuschende Oberfläche 
der Menschen und Dinge sehen und sie dem naiven Philander deuten“, vgl.  dazu sowie zur 
literarischen Herkunft des ‚Expertus Robertus‘ Curt von Faber du Faur: Philander, der Geängs-
tigte, und der Expertus Robertus. In: Monatshefte für deutschen Unterricht, deutsche Sprache 
und Literatur 39.8 (1947), S.  485–505, hier S.  494. Vgl.  außerdem Schäfer: Moral und Satire, 
bes. S. 84, welcher die Funktion des Experten folgendermaßen beschreibt: „Der wesentliche 



186   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

solle „[s]ich ja nicht von den Weibern verführen lassen/ denn sie wären [so die 
nega tive Trias] unvernünfftig im lieben/ unverständig im rahten/ und unmässig 
in Begierden“,223 leitet die Mutter ihren Sohn an, der Wollust zu frönen. In durch-
dachter Voraussicht bringt sie ihn schon als Knaben mit „kleine[n] Mägdlein“ in 
Kontakt, „damit [er] mit ihnen spielen lernete/ auff daß [er] durch die bewährte 
Jung ferkunst könte zu einer reichen Heyrath gelangen“ (19). Als er das Alter 
erreicht hat, da er frei willig gern mehr Zeit mit ‚Jungfern‘ verbringen würde, will 
die Mutter ihm jedoch ältere Frauen schmackhaft machen.224 Obwohl der Sohn 
eine junge Frau liebt und diese seine Liebe erwidert, möchte die Mutter ihm „mit 
vielen erdichteten Beweiß-Gründen“ zeigen, „daß die eheliche Lust den Alten 
ebenso wohl anstünde“ (22), wie es die Verse des „weltberühmten Poeten“ (24), 
hinter dem sich wohl wenig uneitel der poeta laureatus Gorgias selbst verbirgt, 
auszudrücken anstreben:

Was bringen Jungfern mit in unser Ehebette/
Offt nicht denn Jungfernschafft/
Die auch offt zweiffelhafft/

Und nichtt bey allen so/ wie sie solt billig/ steht.
Ein Witwe aber bringt ein Hauß und grosses Geld/

Ist sie schon Jungfer nicht/
Weiß sie doch mehr bericht

wie man sich in dem Bett (als eine Jungfer) helt.  (24 f.)

Die Mutter verschafft ihm eine ältere Dame, die sich zum Sohn legen soll, um ihn 
auf die „alte[] Liebe“ (26) vorzubereiten.225 Doch als er die vormalige Geliebte wie-

Dienst, den Expertus Robertus, der erfahrene Psycha goge, dem ahnungslosen Philander beim 
Gang durch die Welt leistet, besteht gerade darin, ihn von der fleisch lichen ‚Augenlust‘ und von 
der leichten Reizbarkeit durch die falschen Güter abzulenken zum Gebrauch der ‚Augen des 
Verstandes‘“ (ebd.). – Indem Gorgias Moscheroschs ‚Augenöffner‘ als resignierten Ergebenen 
zeichnet, ver deutlicht er die Brisanz seines Themas und rechtfertigt gleichsam die literarische 
Strategie (in Abwei chung von Moscherosch), die er in seinen Satiren anwendet; zu diesen Stra-
tegien vgl. Kap. III.2.2.3.
223 [Gorgias:] Betrogener Frontalbo, S. 25. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text.
224 Vgl. ebd., S. 21: „Meine Mutter lehrete mich des Fleisches Weise sehr wohl/ die Jungfern 
mit welchen ich allezeit gespielet hatte/ die wurden groß/ und begunten mir hertzliche Plagen 
zu verursachen: Denn ich wolte es eben so haben/ als ichs vormals gehabt hatte; allein meine 
Mutter wolte nicht mehr es zugeben. Sie bildete mir inzwischen ein/ daß die Liebe gleich beliebt 
könne mit einem alten Weibe getrieben werden“.
225 Die anfänglichen Skrupel Doloberts („Ich schämete mich im ersten recht sehr bey einem 
solchen ansehnlichen Weibe/ welches zweyfach meine Mutter seyn können/ zu schlaffen“ 
[ebd.].) halten ihn allerdings nicht davon ab, dem Willen der Mutter letztlich zu folgen.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    187

dersieht und sich „nach Gewohn heit bey ihr auch [s]einer Kunst“ (29) gebraucht, 
kann er die alte Frau nicht mehr ertragen:

Ich erfuhr aber daß eine weit lieblichere Lust bey einer Jungfer denn bey einer Witwe zu 
schmecken: Denn als ich die Apfelrunde Brüste/ und ihre liebliche Härte fühlete/ änderte 
sich mein Gemüth gäntzlich/ und hätte ich mich mit Gewalt nicht können von der Lydie (so 
hiese die Jungfer) abgebracht werden.  (29 f.)

Gorgias zeichnet den Protagonisten Dolobert folglich als einen Mann, der sich 
von Frauen so sehr hat verführen lassen, dass er nun die Verführung selbst 
liebt. Die Strafe, die auf diese multi laterale Sünde (Abkehr vom Rat des Vaters, 
ausschweifendes Sexualleben, Verlangen nach Frauen, sexuelle Lust) folgt, ist 
ebenso drastisch wie auf diegetischer Ebene wirkungsvoll: Dolo bert tötet im 
Wahn seine (unrechtmäßig) geliebte junge Frau Lydie qualvoll und wird von 
seiner alten Beischläferin wiederum beinah zu Tode gequält. Zumal temporär der 
Schein einer buko lischen Liebesidylle, in welcher sich Dolobert und Lydie wie-
derfinden, trügt,226 zeigt die Satire letztlich auf, dass die ‚Sünde‘ unrechtmäßig 
sexueller Lust immer mit ‚Strafe‘ einhergehen muss. 

Johann Beers Bestia Civitatis (1681) nimmt das Motiv der zum unkeuschen 
Leben an stach eln den Mutter in einer an Grausamkeit kaum zu überbietenden 
Szene auf.227 Die hoch schwangere Salome, Tochter der Stadthure ‚Bestia Civitas‘, 
bittet um Hilfe, woraufhin der als Frau verkleidete Ich-Erzähler anbietet, seine 
‚Schwester‘ herbeizubringen.228 Die vermeintliche Schwester ist jedoch ein alter 

226 Eben diese bukolische Liebesidylle hat Heinz Rölleke zur Klassifizierung als „Galant-hero-
ischer Roman“ bewogen; dieser Einordnung widerspricht allerdings bereits Jakob: Verführung 
und Grausamkeit, bes. S. 334–336. 
227 So sind die misogynen Schriften Beers in der Forschung ihrerseits geschmäht worden, 
vgl. etwa Berns, der Beer als „Frauenhasser von militanter Dümmlichkeit, als plattester Vertre-
ter jenes platten Antifeminismus, der in der Frühen Neuzeit obligates Ferment jeder Staatsrä-
son, jeder Konfessionstheologie und so auch der Literatur […] war“, bezeichnet (Berns: Johann 
Beer, der Satiriker, S. 190). Dietz-Rüdiger Moser und Ulrike Wels haben jedoch auf die christliche 
Dimension des Textes hingewiesen und die zu Tage tretende misogyne Grausamkeit in einen 
funktionellen Zusammenhang gerückt, vgl. Dietz-Rüdiger Moser: Augusteisches Denken in Jo-
hann Beers Bestia Civitatis (1681). In: Johann Beer: Schriftsteller, Komponist und Hofbeamter 
1655–1700. Hg. von Ferdinand van Ingen, Hans-Gert Roloff. Bern 2003, S. 169–202, sowie Wels: 
Die Funktion der Misogynie in Johann Beers Roman Bestia Civitatis (1681).
228 Vgl.  [Johann Beer:] Die Mit kurtzen Umständen entworffene Bestia Civitatis Was vor ein 
ärgerliches Leben dieselbe sammt ihrer Tochter geführet/ und wie sie letzlich solches geendet 
haben. Jedermänniglich/ was Standes oder Condition derselbe seye/ nicht allein zur curiosen 
 Belustigung/ sondern auch zur Zeitvertreibenden Gemüths Erbauung Erstlich Lateinisch be-
schrieben Durch Franciscum â Claustro Barfüsser-Mönchen in Bononien, hernachmals wegen 
enthaltener Kostbarkeit ins Teutsche übersetzet Durch den jungen Simplicium Simplicissimum. 
Gedruckt im Jahr 1681. In: Johann Beer: Sämtliche Werke. Hg. von Ferdinand van Ingen, Hans-



188   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Verbündeter, ‚der Zwerg‘, der sich ebenfalls verkleidet. Statt der „in grossen 
Ängsten“  (132) stehenden Gebärenden in ihren Nöten aber zu helfen, eilen die 
beiden herbei, um sie unter Gewaltandrohungen aufzufordern, den Kindsvater 
zu nennen: „Du Schand-Palck/ hiermit bekenne uns fein bald/ wer zu deiner 
Tochter und deinem Huren-Kind Vater ist/ oder wier schneiden dir die Kehle 
ab“  (ebd.). Nach einigen „Klopfbirnen“ endlich gesteht die Frau, „daß sie es 
selbst nicht wüste welcher der rechte sey/ dann sie zeigte mehr als 30. Persoh-
nen an/ mit welchen sie im heimlichen Verständnüß stunde“ (ebd.). Neben der 
Vielzahl an Sexualpartnern führt aller dings eine weitere, psychologisch recht 
unglaubwürdige Äußerung Salomes zur Eskalation, so „bekandte“ sie, „daß sie 
ihre Tochter zu allen solchen Übungen von Jugend auff angehalten hätte“ (ebd.). 
Der Zwerg und der Ich-Erzähler zeigen daraufhin kein Erbarmen: „Auff solches 
zogen wier ihr den Rock vom Leib und strichen sie mit denen Ruthen dergestal-
ten auff der Streu herum/ daß ihr der Athem hätte ausbleiben möge“ (ebd.). Das 
Haus, in welchem die Schwangere bewus st los zurückbleibt, wird von den beiden 
angezündet. Eine Relativierung der Gewalttat sucht man im Erzählerkommentar 
vergeblich,229 vielmehr wird körperliche Gewalt als Strafe legiti miert, die Notwen-
digkeit der Strafe affirmiert. Eine perfide Wendung nimmt die Handlung inso fern, 
als die mordlustigen Gesellen nicht zu Mördern werden, da Salome sich „nach 
Aussage der zurück kommenden/ mutternackicht hinaus und unter die Weinstö-
cke geweltzet/ alwo sie auch eine junge Tochter zur Welt gebracht“ (132). Indem 
sich die ‚Bestia Civitatis‘ und Salome, nach dem diese ihr neu geborenes Kind 
getötet hat, am darauffolgenden Morgen das Leben nehmen, wird die ‚Strafe‘ auf 
diegetischer Ebene dennoch vollzogen:

Des andern Morgen kamme Zeittung/ daß sich die Tochter Salome wegen grosser Verzweif-
lung an ihr Bet-Tuch gehangen/ nachdem sie ihrer jungen Geburth dem Kopff abgeschnitten 
hatte. Über dieser Zeittung erwachte der alten Bestia Civitatis ihr Gewissen/ welche sich vor 
grosser Schand und besorglichen Straffe in den Born hinunter stürtzte. Man fande in ihrem 
Kämmerlein die Wände allenthalben mit Blut besudelt/ weil sie an solche das junge Hurr-
Kind zu tod geschmiessen hatte. Einen solchen Ausgang nehmen solche Comödien/ die 
man nur mit Gefahr der ewigen Seeligkeit spielet. Dieses bezeugen mehr als augenschein-
lich diese unglückseelige Mutter sammt ihrer verführten Tochter.  (135 f.)

Gert Roloff. 12  Bde. Bern u. a. 1981–2005, S.  101–139, hier S.  131 f. Im Folgenden Seitenzahlen 
 direkt im Text.
229 Zur Gewalt in Beers Frauensatiren vgl. Kap. IV.2.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    189

Weil ‚Hurerei‘ aus christlicher Warte eine Sünde ist, findet diese in der Bestia Civi­
tatis ihre ver meint lich ‚gerechte‘ Strafe, die hier narratologisch besonders mons-
trös exerziert wird.230 

Weniger drastisch, aber nicht weniger konsequent wird das sündhafte Wesen 
der „Lust-Seu che“ in Jacob Schwiegers (um 1630–1664)231 prosimetrischem Moral-
traktat Verlachte Venus (1659) vorgeführt. Die bukolische Venus- Satire, in welcher 
Schwiegers literarisches Alter Ego ‚Siegreich‘, auf Bitten der Schäferin Constantia 
hin, eine Glücks burger Gruppe Schäferinnen und Schäfer über das Wesen der 
Venus aufklärt, folgt einer expliziten Didaxe, die bereits die versifizierte Zuschrift 
an das „Tugend-edle Volk/ Ihr unverführten Hertzen“  verbürgt:232

230 Ulrike Wels hat in ihrer Deutung der Bestia Civitatis auf die ‚zwei Dimensionen‘ des Textes 
hingewiesen. So sei zwar einerseits „die Deutung als misogynes Traktat einfach“, andererseits 
sei es wichtig, die „zweite Dimension des Textes zu erschließen: Die des christlich-moralischen 
Traktats“ (Wels: Die Funktion der Misogynie in Johann Beers Roman Bestia Civitatis, S. 116). Wels 
deutet folglich „die Hurerei der Bestia Civitatis und ihrer Tochter als Chiffre für Gottlosigkeit. 
Die ganze Geschichte wird zur Parabel für Unglauben, mangelnde Frömmigkeit und Andacht. 
Das heißt, dass Beer sich der Misogynie als eines Vehikels bedient und ihr damit eine neue 
Bedeutungs ebene zuweist“ (ebd., S. 119). Während Wels insofern unbedingt zuzustimmen ist, 
als die Satire ohne die ‚christliche-moralische‘ Dimension nicht zu verstehen ist, widerstrebt die 
Teilung der beiden Dimensionen (misogyn vs. christlich) der Produktions- und Wirkungsinten-
tion des Textes sowie dem Entstehungskontext. Vielmehr entspringt die zutage tretende Miso-
gynie einer genuin christlichen Weltdeutung, wie sie bereits alt testa mentlich verbürgt ist. Zwar 
stehen die als ‚Huren‘ vorgestellten Mutter und Tochter in allegorischer Lesart durchaus auch im 
Allgemeinen für ihre ‚Gottlosigkeit‘, doch besteht diese hier besonders im Fall der ‚Hurerei‘ und 
somit der christlichen Todsünde der Luxuria. Die misogyne Struktur ist folglich nicht Superstrat, 
das zur Funktionalisierung dient, sondern ihrerseits bereits funktionalisiertes Substrat, welches 
mit rhetorisch-narrativen Mitteln die vermeintliche ‚Unzucht‘ in ihrer Sündhaftigkeit aufzeigt 
und ihr den Kampf ansagt.
231 Zu Schwieger siehe grundlegend Anke-Marie Lohmeier, Dieter Lohmeier: Jacob Schwieger. 
Lebenslauf, Gesell schafts kreis und Bücherbesitz eines Schäferdichters. In: Jahrbuch der Deut-
schen Schillergesellschaft 19 (1975), S. 98–137.
232 Den „ausdrücklichen didaktischen Zweck“ der Schriften Schwiegers betont hat auch Klaus 
Garber: Pastoraler Petrarkismus und protestantisches Bürgertum. Die Schäferlyrik Johann Rists 
und Jakob Schwiegers. In: ders.: Literatur und Kultur im Deutschland der Frühen Neuzeit. Ge-
sammelte Studien. Paderborn 2017, S. 403–428. Eine französische Version des Aufsatzes erschien 
bereits 1980 (Pétrarquisme pastoral et bourgeoisie protestante. La poésie pastorale de Johann 
Rist et Jakob Schwieger. In: Le genre pastoral en Europe du XVe au XVIIe siècle. Hg. von Claude 
Longeon. Saint-Etienne 1980, S. 269–297). – Zu Schwiegers Prosawerken siehe außerdem Karin 
Unsicker: Weltliche Barockprosa in Schleswig-Holstein. Neumünster 1974, bes. S. 237–249.



190   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

[S]chaut hihr [sic] ein Ebenbild der grossen Kuplerinn
und lachet derer Thun in eurem keüschen Sinn.

[…]
[S]o wird doch sein der Schluß: Daß Zucht und Ehrbarkeit
allein beständig sey in diser eitlen Zeit.

[…]
Eüch schreib’ ich dises zu/ Ihr keuschen Glüksburginnen!
ey lachet meiner nicht/ daß ich verlachen künnen

der geilen Venus Werk. Was ist Sie? Traum und Schein:
Drum muß Sie eine recht Verlachte Venus sein.233

Die paargereimten Alexandrinerverse eröffnen eine Dichotomie zwischen Venus 
als einer „gros sen Kupplerin“ und den „keüschen“ Rezipientinnen, welche durch 
die Lektüre des Schäferstücks hinter „Traum und Schein“ die vermeintliche Wahr-
heit verstehen und „Zucht und Ehrbarkeit“ fol gen sollen. Indem die sexuelle 
Dimension des Weiblichen auf die Liebesgöttin ausgelagert wird, kann Venus in 
ihrem vorgestellten Un-Wesen satirisch gescholten und gleichzeitig die Schäferin 
Constantia in ihrer Keuschheit gepriesen werden.

Zentrum des satirischen Traktats bildet das nächtliche „Gesicht“ Sieg-
reichs, in welchem ihm das Wesen der Venus allegorisch als ‚doppelseitige‘ Frau 
erscheint:234

Er sahe einen zimlich erhabenen Felß/ der einen ebenen lustigen Weg hinauf hatte/ aber 
auf der andern Seiten eine stürtzende Stikkelheit235/ und unter derselben ein unergründ-
licher Abgrund/ daraus ein jämmerliches Klagen hervor schallete. Oben auf der Spitzen 
stand ein schönes Weib mit Spinweben bekleidet/ darunter alles/ was an ihrem Leibe war/ 
in ihren natürlichen Farben hervorblikte: Womit/ als einer Bezauberung/ Sie die Hertzen 
der Vorübergehenden an sich zog: Forn an der Brust war in ihr Kleid eingewebet:

Die süsse Liebs-Ergetzung macht/
daß man mich eine Göttin acht.

233 Jacob Schwieger: Verlachte Venus/ aus Liebe der Tugend und teütschgesinneten Gemühtern 
zur ergetzung/ sonderlich auf begehren Der Hoch-Tugend Edelen und Ehren-wehrten Constan-
tia/ aufgesetzet. Glükstad 1659, Fol. A3r–A3v. – Einen Neudruck bietet Antonius Baehr-Oliva: 
Venus-Dichtungen im deutschen Barock (1624–1700). Mythenkorrekturen und Transformatio-
nen. Berlin, Boston 2020, S. 373–384. Zur Struktur sowie zum allegorischen Gehalt des Werks 
vgl. ebd., S. 178–198.
234 Zur zeitgenössischen Gattung der Traumsatire, in die sich Schwieger einreiht, siehe Klamro-
th: Beiträge zur Entwicklungsgeschichte der Traumsatire.
235 Hier zu verstehen als ‚steiler Abhang‘, vgl. DWB, Bd. 18, Sp. 2733: „stickel, stichel, adj. ‚steil 
ansteigend, hoch‘“.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    191

Siegreich begierig dise Schönheit recht zu beschauen/ ward hinter Ihr zur Seiten der 
Abstürtzung gewahr diser Uberschrift:

So bring ich zum Verderben hin/
was auf mich wendet seinen Sinn.

Mit diesem Gesichte verlohr sich zugleich die dunkle Nacht.236

In der Personifikation eines „schöne[n] Weib[es]“ erscheint Venus, nur von 
Spinnweben um geben,237 als doppelter Charakter, was die ihr buchstäblich 
eingeschriebenen Verse offenlegen: Ob gleich sie den Menschen, und vor-
nehmlich den Mann, vordergründig anzieht, stößt sie ihn hinterrücks einen 
steilen Abhang hinunter. Die so von Venus getäuschten Seelen müssen fortan 
ihr Dasein in einer Art Unterwelt fristen, welche an Dantes Inferno, aber auch 
an die (Alb-)Traum landschaft aus Boccaccios Corbaccio erinnert,238 allerdings 
nicht weiter  ausgemalt wird. Jedoch verleiht Schwieger den „Betrübten im 
Abgrunde“ und deren „klagende[n] Jammer-Wor te[n]“ eine chorische Stimme, 
indem er – bauchrednerisch – seiner Zuhörerschaft ein sieben strophiges Lied 
„vor[]sing[t]:239 

1.
Wie weh ist uns/ ach weh!

Ihr Sterblichen/ die Ihr der Erden
dort oben noch geniest und lebt/
die ihr der losen Lust nachstrebt/

dadurch uns endlich gleich zu werden
hört unsern Jammer-Klagen zu
wie wir gequählt sind ohne Ruh/

wie weh ist uns/ ach weh!
[…]
7.

Wie weh ist uns/ ach weh!
Ihr Sterblichen/ diß sind die Früchte

so uns die lose Venus gab/
als Sie uns stürtzte plötzlich ab

236 Schwieger: Verlachte Venus, Fol. A5v–A6v.
237 Zu Siegreichs Auslegung des Spinnweben-Kleids siehe Kap. III.2.3.1.
238 Allerdings lässt sich Schwiegers Kenntnis der beiden Texte nicht nachweisen. Im Kata-
log seiner Bibliothek, den Lohmeier, Lohmeier: Schwieger, S. 211–137, abgedruckt haben, sind 
keine italienischen Texte verzeichnet. Deutsche Übersetzungen aus dem Italienischen finden 
sich lediglich zwei: Guarinis Pastor fido (Nr. 177) und Marinis Gare de’ disperati (Nr. 153). Insge-
samt zeigt die Bibliothek einen Sammelschwerpunkt auf Hirten dichtung, jedoch finden sich in 
Schwiegers 211 Titel umfassender Bibliothek auch Querelle des Sexes-Texte, wie etwa die Erstaus-
gabe der Frag Ob die Weiber Menschen sein oder nicht? (Nr. 198).
239 Schwieger: Verlachte Venus, Fol. B7r, das folgenden Zitat ebd., Fol. B7r–B8v.



192   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

hinunter in das Quahl-gezichte:
Und dises haben wir davon.
O ein recht jämmerlicher Lohn!

Wie weh ist uns/ach weh!

Die sieben achtversigen Strophen zeigen sich als kunstvolles Arrangement aus 
jambischen Vier hebern, die jeweils von jambischen Dreihebern in einer Symploke 
ummantelt werden (‚abccb dda‘): „Wie weh ist uns/ ach weh!“ ist der chorische 
Leidensruf einer anonym bleibenden Masse, welcher zumindest intradiegetisch 
Constantia berührt, die sogleich normative Schlüsse aus ihrer Empfindung zieht:

Kaum kan ich mich der Thränen enthalten/ so gehen mihr die Klage-Worte ins Hertz. So es 
in der Wahrheit so ist/ wie den kein zweifel/ daß die Liebes-seüche/ die die jungen Leüte 
Venus nennen/ in solchen Stand setzet/ solte man den Nahmen und ihre Wirkung zugleich 
verfluchen.240

Constantias Ablehnung der Venus ist folglich als auf die diegetische Ebene verla-
gerte, antizipierte Rezeptionshaltung zu lesen: Im bukolischen Gewand, dessen 
historische Gattungspoetik seit Vergils Bucolica eine didaktische Dimension stets 
mitträgt, wird die Venus insofern ‚verlacht‘, als sie satirisch in ihrem Unwesen 
vorgeführt wird und die Rezipientinnen und Rezipienten vor der Wol lust gewarnt 
werden. Denn wer sich, wie die Sänger des intradiegetischen Jammerchors, dieser 
Warnung entzieht, wird, wie jene, mit ewigwährender Qual bestraft.

Trotz der zahlreichen intra- und extradiegetischen Strafen, die Frauensatiren 
gegen die Sünde der Wollust verhängen, wird doch immer wieder darauf hinge-
wiesen, dass die Schelte nur jenen Frauen gilt, die der beschriebenen Wollust 
anhängen, nicht aber jenen, die ‚keusch‘ lebten. Dies betont explizit Johann 
Gorgias’ Satire Buhlende Jungfer (1666), deren Frontispiz die blumen bekränzte 
‚Buhlende Filidora‘ zeigt, die ihren Liebhaber mit offenen Armen im Schlafzim-
mer empfängt [Abb. 21]. Die beigefügte versifizierte „Erklärung des Kupffer-Bil-
des“ zeigt in der Du-Anrede explizit dem „Jungfer-Volck“ die Fehltritte der abge-
bildeten Filidora an:241

Sieh an du Jungfer-Volck/ das schändlich Angesicht/
Daß seine Jungferschafft den Buhlern hat verpflicht.
Sie trägt Reu und Leid/ und will die Sünde büssen/

240 Ebd., Fol. B8v–B9r.
241 [Johann Gorgias:] Veriphantors Buhlende Jungfer. Darinnen Meistentheils die muthwillige 
Jungfern/ wegen ihres ungebührlichen Verhaltens/ bestraffet/ und zur Besserung ihres Lebens/ 
wie denn auch zur Beförderung der Tugend/ veranlasset werden. Dem Neid zu Leid; Aber allen 
Denen/ welche die Jungfern bedienen/ hoch nützlich und ergetzlich zu lesen. [S.l.] 1666, Fol. A2v, 
das folgende Zitat ebd.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    193

Abb. 21: „Die Buhlende Filidora“ mit Jungfernkranz. Frontispiz zu Johann Gorgias’ Buhlender 
Jungfer (1666).

Und kan doch Buhler-Volck nicht eine Stunde miessen.
Ihr Hur-Geist läst nicht nach. Sie steht hier stoltz geziert/

Dadurch sie junge Leut je mehr und mehr verführt.
Sie will noch Jungfer seyn/ ob sie schon ist geschändet/
Drüm träget sie den Krantz/ womit sie Leute blendet.

Ihr Sinn ist immer hin auf Hurery gericht. Drüm
Versteht euch liebe Leut an dieser Jungfer nicht.



194   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Die für Gorgias typischen, leicht holprigen, paargereimten Alexandrinerverse 
fordern die „lie be[n] Leut“ auf, das Antlitz Filidoras zu schauen, welche, trotz 
ihres Wissens um ihre Sünd haftig keit, als Nymphomanin inkriminiert wird. Der 
intakte Blumenkranz auf ihrem offenen Haar steht spiegelbildlich-konträr zu 
ihrem in ‚Wahrheit‘ „geschändet[en]“ ‚Jungfernkranz‘242 – und offenbart somit 
ihre Falschheit und Heuchelei. Obwohl die folgende Satire ausgehend vom 
Liebesleben der Filidora allgemeine Laster der (sexuell interessierten) Frauen 
betrachtet, erfolgt die Widmung des Bandes in diesem Sinne „an die Keuschen 
Jungfern“:243

Denckt nicht/ Jungfern daß ich greiffe
Hiedurch eure Keuschheit an.
Nichtes hat sich die zu fürchten/
Die nichts böses hat getan. 

Da nur die Sünde mit Strafe belangt werden müsse, richten sich die Ausführun-
gen allein gegen sündiges Fehlverhalten und beruhen nicht auf ontologischen 
Gegebenheiten. Dennoch geht die Buhlende Jungfer im Kausalkonnex von Sünde 
und Strafe nicht auf: So wird die moraldidaktische Funktion hier, wie auch in 
anderen Frauensatiren, von der Kraft des fiktional Gezeichneten unterwandert, 
wovon im folgenden Abschnitt die Rede sein wird.

2.2.2 Kitzel und Qual – Transgression
Vordergründig folgt auch Gorgias’ Buhlende Jungfer der Logik von Sünde und 
Strafe. So hält das diegetische Schicksal für die bereits im Frontispiz gezeichnete 
Filidora, die sich unehelich Män nern hingibt, kein gutes Ende bereit:

242 Mit dem Jungfernkranz ist der „kranz als zier der reinen jungfrau“ (DWB, Bd. 10, Sp. 2384) 
gemeint. Vgl. eben falls DWB, Bd. 11, Sp. 2052, unter dem Lemma ‚Kranz‘: „Daher förmlich als 
zeichen und zier der reinen jung frau schaft, wie auch deren himmlisches vorbild, Maria die 
reine magd, von alters her einen kranz auf fliegendem haare trägt, meist von roten und weiszen 
rosen“. – Wortspiele und Täuschungs-Vorwürfe im Kontext des ‚Kranzes‘ finden in der Buhlenden 
Jungfer mehrmals Anwendung, etwa wenn referiert wird, wie manche „Jungfer[] […] mit einem 
höhnischen Lachen“ ([Gorgias:] Buhlende Jungfer, Fol. D11r) erkläre:

Daß ich jetzt noch Jungfer bin/ diß bezeugt mein Jungfer-Krantz/
Wenn der eine schon zerreist/ bleibt mir doch der ander gantz.

Die Deutung der Verse erfolgt direkt darauf: „Durch den/ welcher zerreissen solt/ verstehet sie 
ihre Jungfer schafft/ durch den/ welcher gantz bleibet/ deutet sie ihren Haupt-Krantz an; Denn 
derselbe kan leichtlich verneuet werden“ (ebd.).
243 Ebd., Fol. A3r, das folgende Zitat ebd.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    195

[S]ie [d.i. Filidora] sturbe eines jämmerlichen Todes in der Geburt/ die ursachen aber ihres 
Todes waren keine andre als folgende: weiln sie mit Gewalt ihren leib zwingen wolte/ üm 
unerkant zu werden. Hat sie sich selbst leichtlich damit schaden können. Es war da ein 
unruhiges Gewissen/ welchem die Verstockung und unbußfertigkeit ängstete/ es war ihr 
geschändeter Leib ein Ziel aller schmähworte/ so jemals erhört werden. Es plagte sie die 
schande/ daß sie/ von welcher viel Glück gehoffet würde/ itzt solte unglückselig seyn: daß 
sie nicht einen Menschen zur ängstenden Noth haben solte/ welcher ihr nur mit einem 
Trunck Wasser hette sollen aufwarten. Es plagete sie das Armuth […]. Die Läuse frassen 
sie fast/ und betteln zu gehen liesse der Zustand/ darinn sie ware/ nicht zu. Wo sie gleich 
hinkroche auf Händen und Füssen/ da war sie nicht sicher/ denn die Haus-Hunde fielen 
sie an/ und heuffeten ihren Schmertzen ängstiglich. Die Kinder lieffen hinter ihr her/ wenn 
sie wolte ausgehen/ und beschmiessen sie mit Koth/ etc. schrien mit vollem Halse/ du 
Hur! du Hur! du Ertzhur! du Pulverhur! etc. Die Verspottung der Leute war ihr auch am 
meisten schmertzlich; Weilen sie sonst vor diesem in so hohem Ansehen bey jedermannen 
war gewesen. Sie weinete Tag und Nacht/ und verfluchte bald sich/ daß sie den Charaxus 
hatte ziehen lassen. Sie fluchte bald den Charaxus und allen ihren Beyschläffern/ daß sie 
sie jetzt nicht mehr kenneten. Sie beweinete die vielfeltige Eyd-schwüre/ welche sie wegen 
ihrer Jungferschafft hatte umsonst gethan. Sie marterte sich mit Gedancken/ und wuste 
nicht/ wie sie die unglückselige Geburt/ welche sie ans Tages-Liecht bringen solte/ von 
allen Leuten verlassen/ unterhalten würde? Es war ihre Angst ohne Maß/ und ihr Schrecken 
ohne Ende/ biß sie hernach ihre unkeusche Seele nach wenigen Tagen mit Ach und Weh/ 
in wärenden Geburtsschmertzen/ in die Lufft ausbliesse. Vnd dieß war also ihrer unkeusch-
heit ENDE.244

Mit drastischen Formulierungen und hyperbolischen Wendungen wird das Ende 
Filidoras, die nun mehr schwanger, von allen verlassen, arm und krank ist und 
zudem übel verspottet wird, als Strafe für ihr sündhaftes Verhalten vorgestellt. 
Dennoch trägt die ästhetische Faktur dazu bei, die moraldidaktische Funktiona-
lisierung nicht ganz aufgehen zu lassen. Zwar wird die Qual Filidoras in diesen 
Schlusssätzen verdeutlicht, im prosimetrischen Mittelteil allerdings scheint 
immer wieder der ‚erotische Kitzel‘ durch, der nicht nur wollüstigen Frauen wie 
Filidora eignet, sondern auch für das Lesepublikum erfahrbar wird. So werden 
etwa die offen-versteckt obszönen „Gedancken“ einer „gute[n] Jungfer“ mitge-
teilt, welche diese „ihrem Liebsten […] gar wol zuverstehen“ (E1v) gibt:

Mit euch bin ich wol zu frieden/ nur diß eine kräncket mich/
Daß ich ein Ding nicht kan wissen/ weil es hält verborgen sich/
Und macht mir so viel Gedancken/ ob es groß oder klein?
Werdet ihr am besten wissen. Wüst ichs auch/ so stürbe Pein.  (E1v)

244 Ebd., Fol. F3r–F4r. Im Folgenden Folioangaben direkt im Text.



196   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Indem die paargereimten Alexandrinerverse die „befleckte[n] oder bedeckte[n] 
Worte“, wie der Erzähler die Rede charakterisiert, wiedergeben, können auch die 
Leser am Reiz der performativ voll zogenen Grenzüberschreitung in den Bereich 
des Obszönen teilhaben. Dennoch betont der homo diegetische Erzähler, nachdem 
er von den Gründen gesprochen hat, die Frauen bisweilen dazu brächten, Männer 
abzuweisen, in einer metadiegetischen Reflexion seine  Grundhaltung:

Mich deucht solcher massen würden die Jungfern mir dieser Schrifft wegen/ auch einen 
Korb geben. Wenn ich auf der Gassen vor ihrem Hauß vorüber gienge: Würden sie zweifels 
ohne sagen: Ey der Kerl sieht allzuschmählich saur aus/ ich will ihn nicht haben. Wenn ichs 
aber hören solte/ wolt ich sagen: begehr ich doch nicht solche Schand-flabbe.  (E10r)

Die Erzählhaltung gleicht mithin einer misogynen Lasterrevue juvenalischer 
Prägung, welche vor allem von der Haltung der indignatio, der ostentativen 
Empörung, getragen ist. Das juvenalische Muster findet sich sowohl im losen 
Aufbau als auch in inhaltlichen Anleihen, etwa wenn Juvenals Sprachkritik nun 
auf die Unterscheidung von Dialekt vs. Hochdeutsch mit fremd sprachigen Ein-
sprengseln umgemünzt wird:

Sie reden gar klein/ wenn sie schmeicheln wollen/ wenn sie aber zornig seyn/ so bestellen 
sie das Amt eines Brumeisen245. Wenn sie ein hochteutsch Wort irgend wo erhaschen/ so 
muß es alsobald in gemeiner Unterredung mit unter geworffen werden/ damit man eine 
sonderbare Weißheit aus ihnen vernehme. Zur Noth können sie auch was Latein/ und ver-
stehen das Domine veni supra lectum auswendig. Manche/ welche was sonderliches vor 
andern seyn will/ legt sich wol gar bey einen Studenten/ in meinung ein Fuder guter Künste 
von ihm im Bette zu erlernen.  (E5v)

Eine zur Schau gestellte (Pseudo-)Gelehrsamkeit diene Frauen demnach primär 
dazu, ihre potenziellen Partner zu beeindrucken bzw. deren „gute[] Künste […] 
zu erlernen“ und mithin sexuelle Handlungen zu forcieren.246 Dem Laster der 
Unkeuschheit winkt folglich auch in der Buhlenden Jungfer nicht nur die irdische, 
sondern auch die ewige Qual; allerdings erweckt die explizite Schilderung obszö-
ner Verhaltensweisen, Gedanken und Möglichkeiten auch deren literarisch-fak-
tische Kraft, welcher die ostentativen Empörungskommentare nur schwach ent-
gegentreten.

Ähnliche Tendenzen weist Gorgias’ zeitgleich erschienene Satire Jungferli­
cher Zeit­Ver trei ber  (1666) auf, die zwar im Vorwort vorgibt „der Laster Feind“ 

245 Ein ‚Brummeisen“ ist in diesem Fall zu verstehen als „femina morosa“ [‚launische, eigensin-
nige Frau‘], vgl. DWB, Bd. 2, Sp. 428.
246 Zum negativen Genderaspekt der (Pseudo-)Gelehrsamkeit siehe Kap. III.5.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    197

zu sein und „die Gebrechen“ aufzuzeigen, allerdings offen mit erotischen Phan-
tasien spielt.247 Weil das Thema der mehrfach gerahmten Satire die angeblich 
instruktive Demaskierung der ‚Jungfern‘ ist, deren titel ge bender ‚Zeitvertreib‘ 
vor allem darin bestünde, „daß sie mögen Männer kriegen“, avanciert Erotik 
scheinbar notwendigerweise zum satirischen Gegenstand. So wird der Traum 
einer „Jungfer“ in der Mischung aus wörtlicher und transponierter Rede wieder-
gegeben: 

Ach mich hat doch heute allzu wunderlich geträumet. Mich träumete/ als wenn unsers 
Schwagers Sohn wäre heute zu mir gekommen/ und habe mich vor die Schönste der Welt 
gerühmet: sie aber hätte ihn vor solche erwiesene Ehe bey sich schlaffen lassen/ als sie nun 
gemeinet habe/ als würden sie betroffen werden/ sey sie erschrocken und froh worden/ 
daß es gleichwol nicht waar gewesen. Und ich gläube nicht/ sprechen sie/ daß der gute 
Mensch solche Gedancken gegen mich haben wird. Er ist zwar ein feiner Mensch/ der einer 
Jungferschaft wol werth ist. Wenn er es wissen solte/ daß ich ihn so gut bin/ er würde viel 
drüm geben. Solche Geschwätze haben sie hernacher von den Träumen/ welche doch meis-
tentheils vorsätzlich getraumet werden.

Trotz der Abwertung des Erzählers als „Geschwätz“ wirken sich die erotischen 
Hoffnungen der Jungfern auch auf den Erzählerkommentar aus, der in offen-zwei-
deutigen Wendungen die „so grossen nächtlichen bewegungen“ alludiert, denen 
die Frauen „unterliegen/ welche ihre leiber oft also abmatten/ daß sie des Morgens 
hernacher leider wenig taugen. Und muß diß den Jungfern/ bey so geilen Gedan-
cken oft geschehen/ und diß vermeine ich/ sey auch der größten Plagen eine/ 
welche sie nach Männern seufftzen macht“.248 Die vorgebliche satirische Inten-
tion, weib liche Laster zu schelten, wird von der erotischen Darstellung zumindest 
unterwandert. Trotz oder gerade aufgrund der ostentativen Betonung des morali-
schen Anspruchs scheint die moralische Funktion nahezu aufgehoben.249

247 [Johann Gorgias, Ps.:] Veriphantors Jungferlicher Zeit-Vertreiber. Darinnen meistentheils 
alle Jungferliche Kurtz weilen/ welcher sie sich zugebrauchen/ so wol heimlich/ als öffentlich/ 
entdekket werden. Und wie ein jed we der Liebhaber könne seiner Liebsten Tugend und Untu-
gend erkennen? Wird aufs fleissigste gezeiget Dem Neid zu Leid. Der Aller-Volkommensten und 
Über-Irrdischen Schäferin Florinda. Meiner Treugeliebten Hertzens-Zwingerin. Aber allen Lieb-
habern der Hochdeutschen Sprachen/ Zum Nutzen und Ergötzen heraus gegeben. [S.l.] 1666, 
Fol. A4v und A5r, die folgenden zwei Zitate ebd., Fol. G6v und Fol. D10r.
248 Ebd., Fol. D10v.
249 Noch deutlicher weist die Satire Klunkermutz unter dem moraldidaktischen Deckmantel 
pornographische Ten den zen aus, dazu Kap. IV.1. 



198   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

2.2.3 Ludische Lust – Moralische Suspension
Neben ernsten und transgressiven Satiren finden sich allerdings auch solche Frau-
ensatiren, in denen der spielerisch-unterhaltende vor den moralischen Anspruch 
tritt. Vorläufer dieser ludi schen Variante begegnen in mittelalterlichen Schwank-
erzählungen, wie sie besonders wirk mächtig Giovanni Boccaccio (1313–1375) in 
seinem Decameron vorgestellt hat. Doch auch in die deutsche Literaturproduk-
tion hat diese Spielart – meist vermittelt über die Romania – Einzug gehalten.

Nicht nur einen Lachanlass für die extradiegetischen Rezipienten, sondern 
bereits für die intra-intradiegetischen Schönlinge Alphonsus und Jocundus bietet 
die vermeintlich notorische sexuelle Untreue der Frauen, wie sie der intradiege-
tische Erzähler Hans Thurnmeyer im Weiber­Lob, einem Kapitel aus dem zweiten 
Teil von Johann Michael Moscheroschs Traum­Gesichten (ED  1640), wieder-
gibt.250 Die Geschichte ist dabei keine Eigenkreation Moscheroschs, sondern, wie 
bereits auf diegetischer Ebene markiert,251 dem italienischen Renaissancedich-
ter Ludovico Ariosto (1474–1533) entnommen, der den Stoff als Binnenerzählung 
in den 28. Gesang seines phantastischen Ritterepos’ in Versen, Orlando furioso, 
eingebettet hatte.252 Thema der Binnen erzählung, die im Ausgangstext den von 
der Liebe enttäuschten Sarazenen Rodomonte aufheitern soll und vom ostiero, 
dem Wirt, erzählt wird, ist das untreue Wesen der Frauen. Dass allerdings der 
Inhalt nicht allen Zuhörerinnen und Zuhörern gefallen dürfte, ist Ariost, dessen 
Epos die zeit genös sische Querelle des Sexes programmatisch aufnimmt,253 wohl 
bewusst, weshalb er der Erzäh lung folgende Warnung voranstellt: 

250 Vgl. [Johann Michael Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald. Hg. von Felix 
Bobertag. Berlin, Stuttgart 1883, die Binnenerzählung findet sich ebd., S. 220–227. – Obwohl Mo-
scheroschs Gesichte an die spanischen Sueños des Francisco Gómez de Quevedo (1580–1645) 
angelehnt sind, die Moscherosch in einer französischen Version des „Sieur de la Geneste“ aus 
dem Jahr 1633 vorlagen (vgl. Walter Ernst Schäfer: [Art.] Mosche rosch, Johann Michael. In: Killy, 
Bd. 8, S. 343–346), findet sich die Geschichte von Alphonsus und Jocundus bei Quevedo nicht, 
sondern stellt einen ‚eigenständigen‘ (Rezeptions-)Beitrag Moscheroschs dar.
251 Den Verweis auf den Urheber Ariost bringt Thurnmeyers intradiegetischer Dialogpartner 
‚Frawendienst‘ vor, vgl. Moscherosch: Gesichte, S. 227.
252 Auf die Ariost-Bearbeitung Moscheroschs hingewiesen hat erstmals Achim Aurnhammer: 
Die produktive Aneignung Ariosts in Deutschland zwischen Humanismus und Barock. Mit einem 
Ausblick auf Moscherosch und Grimmelshausen. In: Ariost in Deutschland. Seine Wirkung in 
Literatur, Kunst und Musik. Hg. von Achim Aurnhammer, Mario Zanucchi. Berlin, Boston 2020, 
S. 217–255, hier S. 243–247.
253 Siehe rezent Rotraud von Kulessa: Zur Metareflexivität der Querelle des femmes in Ariosts Or­
lando furioso am Beispiel des canto XXXVII. In: Romanische Studien Beihefte 3 (2020), S. 93–106, 
die der „Querelle des femmes“ eine große Bedeutung innerhalb des Versepos’ zumisst, gleichzei-
tig jedoch „eine eindeutige Positionierung Ariosts im Geschlechterstreit ausmachen zu wollen“ 
für „wenig sinnvoll“ erachtet, da es „im Orlando unter anderem um einen spielerischen Umgang 



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    199

Donne, e voi che le donne avete in pregio,
per Dio, non date a questa istoria orecchia,
a questa che l’ostier dire in dispregio
e in vostra infamia e biasmo s’apparecchia;
ben che né macchia vi può dar né fregio
lingua sí vile, e sia l’usanza vecchia
che ’l volgare ignorante ognun riprenda,
e parli più di quel che meno intenda.

Lasciate questo canto, che senza esso
può star l’istoria, e non sarà men chiara.
Mettendolo Turpino, anch’io l’ho messo,
non per malivolenzia né per gara.
Ch’io v’ami, oltre mia lingua che l’ha

es presso,
che mai non fu di celebrarvi avara,
n’ho fatto mille prove; e v’ho dimostro
ch’io son, né potrei esser se non vostro.254 

[‚Frauen und ihr, die ihr Frauen in Ehren 
haltet, bei Gott, schenkt dieser Geschichte 
kein Gehör, die der Wirt missachtend und 
zu eurem schlechten Ruf und Nachrede 
erzählen wird; auch wenn euch eine so 
niedere Sprache weder Flecken noch Ehre 
zufügen kann, und es ist die alte Sitte, dass 
die ungebildete Volkssprache jeden rügt 
und davon am meisten spricht, von dem 
sie am wenigsten versteht.

Überspringt diesen Gesang, da die Ge-
schichte auch ohne ihn weitergeht und 
nicht weniger klar ist. Da Turpino ihn ein-
gefügt hat, habe ich es auch getan, nicht 
aus Mißwollen und auch nicht als Wettbe-
werb. Dass ich euch liebe, mehr als meine 
Sprache, die das ausgedrückt hat und die 
nie bitter war und euch nicht gefeiert hat, 
davon habe ich tausend Beweise geliefert: 
Und ich habe euch gezeigt, dass ich bin 
und kein anderer sein könnte als der eure.‘]

Auf die beschwichtigende Publikumsansprache hin erhält der Wirt das Wort 
und beginnt vom Lango barden könig Astolfo zu erzählen, welcher sich in seiner 
Schönheit unübertroffen wähnt. Sein Vertrauter Fausto Latini kennt nur einen, 
der dem Schönen in dieser Eigenschaft gleichkomme: seinen Bruder Iocondo. 
Damit der König diesen sehen und sich ästhetisch mit ihm messen könne, soll 
Iocondo den Weg aus Rom nach Pavia auf sich nehmen, dafür allerdings die 
geliebte Ehe frau zurücklassen. Schweren Herzens trennt er sich am Morgen von 
der namenlos Blei benden. Als Iocondo aber auf dem Weg bemerkt, dass er die 
von ihr als Liebeszeichen erhaltene Kreuzkette unter seinem Kopf kissen verges-
sen hat, eilt er zurück nach Rom, bereit, jegliche Ent schul digungen kundzutun. 
Die Rückkehr zur schlafenden Frau allerdings verläuft anders als erwartet:

mit den Debatten der Zeit, d.h. im Hinblick auf die Querelles des femmes um ein Durchspielen 
von möglichen Geschlechterbeziehungen“ gehe (ebd., S. 104), vgl. dazu auch Deanna Shemek: 
Of Women, Knights, Arms, and Love. The Querelle des Femmes in Ariosto’s Poem. In: Modern 
Language Notes 104.1: Italian Issue (1989), S. 68–97. – Zur ironisch-spielerischen Poetik Ariosts 
siehe Christian Rivoletti: Ariosto e l’ironia della finzione. La ricezione letteraria e figurativa de-
ll’Orlando furioso in Francia, Germania e Italia. Venedig 2015.
254 Ludovico Ariosto: Orlando furioso. 2 Bde. Hg. von Lanfranco Caretti. 3. Aufl. Turin 2015, 
Canto XXVIII 1–2, Übers. ELB. Im Folgenden Angabe von Gesang, Stanze und Vers direkt im Text, 
dt. Übers. in eckigen Klammern von mir (ELB).



200   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

La cortina levò senza far motto,
e vide quel che men veder credea:
che la sua casta e fedel moglie, sotto
la coltre, in braccio a un giovene giacea.
Ricobbe l’adultero di botto,
per la practica lunga che n’avea;
ch’era de la famiglia sua un garzone,
allevato da lui, d’umil nazione. 
(XXVIII 21)

[‚Er hob den Vorhang lautlos und sah, was 
er am wenigsten zu sehen gedacht hatte: 
dass seine keusche und treue Frau unter 
der Decke im Arm eines Jünglings lag. Er 
erkannte den Ehebruch sofort als die schon 
lange währende Praxis, die sie war, da es 
aus seinem Hausstand ein Knecht war, 
von niederer Geburt, den er großgezogen 
hatte.‘]

Statt eine traurige Einsame vorzufinden, blickt Iocondo auf zwei selig-schlafende 
Betrüger. Da er seine Frau dennoch liebt, hält er seinem ersten Affektimpuls, 
beide umzubringen, stand, und begibt sich traurig zurück zu seinem Bruder. 
Doch der seelische Schmerz zeigt physische Narben: Auf dem Weg zum König 
magert Iocondo immer mehr ab und verliert aufgrund der tiefen Traurigkeit 
seine Schönheit: „e la faccia, che dinanzi era sí bella, | si cangia sí, che piú non 
sembra quella“ [‚und das Gesicht, das vorher so schön war, veränderte sich der-
gestalt, dass es diesem nicht mehr glich‘] (XXVIII 26, 7 f.). Der Sorge des Bruders 
Fausto, vor dem König nun als „bugiardo“ [‚Lügner‘] zu gelten, der ihm statt des 
schönsten Menschen nun „il più brutto“ [‚den hässlichsten‘] präsentieren muss 
(XXVIII 28, 3–6), wirkt der König insofern entgegen, als dieser letztlich froh ist, 
sich in seiner Schönheit scheinbar unübertroffen zu wissen. 

Der traurige Betrogene, der dennoch am Hof aufgenommen wird, meidet 
die Außen welt und zieht sich in die Einsamkeit einer abgelegenen Kammer 
zurück, von der er sich Heilung verspricht. Eine Spalte, die sich zwischen Wand 
und  Boden  auftut, eröffnet ihm sodann tatsächlich eine neue Sicht auf seine 
 Situation:

Quindi scopria de la regina tutta
la piú secreta stanza e la piú bella,
ove persona non verria introdutta,
se per molto fedel non l’avesse ella.
Quindi mirando vide in strana lutta
ch’un nano aviticchiato era con quella:
et era quel piccin stato sí dotto,
che la regina aveva messa di sotto.
(XXVIII 34)

[‚Von dort entdeckte er den ganzen allerge-
heimsten und schönsten Raum der Königin, 
in den niemand eingelassen wurde, der ihr 
nicht sehr treu war. Darein schauend sah 
er ein seltsames Ringen, in das ein Zwerg 
mit ihr verwickelt war: Und dieser Kleine 
war so fähig, dass er die Königin unter sich 
liegen hatte.‘] 

Nicht die Einsamkeit der abgelegenen Kammer, wohl aber die Entdeckung, dass 
die Königin den König mit einem Zwerg betrügt, gereichen Iocondo zur Genesung. 
So hat die Szene auf Iocondo insofern heilende Wirkung, als er das Geschaute auf 
eine Metaebene hebt und das Verhalten der Königin in essentialistischer Manier 
zum Wesen der Frauen stilisiert:



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    201

Attonito Iocondo e stupefatto,
e credendo sognarsi, un pezzo stette;
e quando vide pur che gli era in fatto
e non in sogno, a se stesso credette.
„A uno sgrignuto mostro e contrafatto
dunque (disse) costei si sottomette,
che ’l maggior re del mondo ha per marito,
piú bello e piú cortese? oh che appetito!“ 

E de la moglie sua, che così spesso
piú d’ogn’altra biasmava, ricordosse,
perché ’l ragazzo s’avea tolto appresso:
et or gli parve che escusabil fosse.
Non era colpa sua piú che del sesso,
che d’un solo uomo mai non contentosse:
e s’han tutte una macchia d’uno inchiostro,
almen la sua non s’avea tolto un mostro“. 
(XXVIII 35 und 36)

[‚Erschüttert und erstaunt war Iocondo 
und er glaubte er träume und blieb noch 
ein bisschen; und als er sah, dass es Wirk-
lichkeit war und kein Traum, glaubte er 
sich selbst. „Einem buckligen und verstell-
ten Monster (sagte er) gibt sich diese also 
hin, die den größten König der Welt zum 
Mann hat, den schönsten und höflichsten? 
Wieviel Appetit (muss sie haben)!“

Und seiner eigenen Frau, die er so oft mehr 
als alle anderen getadelt hatte, gedachte 
er, warum sie den Jungen zu sich geholt 
hatte: Und jetzt schien es ihm verzeihlich. 
Es war nicht ihre Schuld, sondern jene 
ihres Geschlechts, das sich nie mit einem 
Mann zufriedengab: Und wenn alle glei-
chermaßen von Sünde gezeichnet sind, 
hatte sich seine zumindest kein Monster 
genommen.‘]

Dass der Königin ihr schöner und mächtiger Ehegatte als Sexualpartner nicht 
genügt und sie der Abwechslung willen gar mit einem hässlichen Zwerg vorlieb-
nimmt, offenbart in der Deutung Iocondos die unausweichliche Inklination des 
weiblichen Geschlechts zu ausufernder Sexualität, die sich topisch durch die 
abendländische Kulturgeschichte zieht. Die Idee, dass eine Frau sich niemals 
mit einem einzigen Mann zufriedengebe, findet sich bereits in Juvenals sechs-
ter Satire.255 Dennoch münzt Ariost, hierin Meister seiner jokosen Poetik, den 
misogynen Topos insofern apologetisch um, als Iocondo den Ehebruch seiner 
Frau dadurch verstehen, deren Partnerwahl im relativen Vergleich tolerieren und 
schließlich auch daran genesen kann. Der einst Schöne erlangt folglich rasch 
seine alte Blüte wieder. Nachdem der neugierige König von Iocondo – auf das 
Versprechen hin, dem Wissen keine schädigenden Taten folgen zu lassen – von 
der weiblichen Untreue unterrichtet wurde, entschließen sich die beiden, hinaus-
zuziehen und selbst Frauen anderer Männer zu verführen.256 Auf ihrem Weg, der 
sie durch Italien, Frankreich, Flandern und England führt, können sie bereits die 
Tendenz ausmachen, „che non men ne le lor che ne l’altrui | femine fede e castità 
si trova“ [‚dass in den Frauen der anderen nicht weniger Treue und Keuschheit als 
in den ihren zu finden sei‘] (XXVIII 49, 3 f.). Um der sexuellen Unersättlichkeit der 

255 Vgl. Iuv. sat. VI, 53.
256 Vgl. Ariosto: Orlando furioso, XXVIII 45.



202   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Frauen Herr zu werden, schlägt der König schließlich eine polygame Beziehung 
der beiden Männer mit einer Frau vor, sodass diese immer eine Auswahl hätte. 
Die Wahl der Männer fällt auf „una figliuola d’uno ostiero ispano, | che tenea 
albergo al porto di Valenza, | bella di modi e bella di presenza“ [‚die artige und 
schöne Tochter eines spanischen Wirts, der am Hafen von Valencia eine Herberge 
führte‘] (XXVIII 52, 6–8). Da Fiammetta, so der Name der jungen Frau, allerdings 
ihrem Liebhaber Greco eine letzte Liebesnacht versprochen hat, werden Astolfo 
und Iocondo des Nachts unfrei willige Zeugen einer nunmehr doppelten weibli-
chen Untreue:

Il Greco, sí come ella gli disegna,
quando sente dormir tutta la torma,
viene all’uscio e lo spinge, e quel gli cede:
entra pian piano, e va a tenton col piede.

Fa lunghi i passi, e sempre in quel di dietro
tutto si fera, e l’altro par che muova
a guisa che di dar tema nel vetro,
non che ’l terreno abbia a clacar, ma l’uova;
e tien la mano inanzi simil metro,
va brancolando infin che ’l letto trova:
e di là dove gli altri avean le piante,
tacito si cacciò col capo inante.

Fra l’una e l’altra gamba di Fiammettta,
che supina giacea, diritto venne;
e quando le fu a par, l’abbracciò stretta,
e sopra lei sin presso al dí si tenne.
Cavalcò forte, e non andò a staffetta; 
che mai bestia mutar non gli convenne:
che questa pare a lui che sí ben trotte,
che scender non ne vuol per tutta notte. 
(XXVIII 62, 5–8, sowie 63–64)

[‚Greco kommt, so wie sie es ihm vorzeich-
net, als er die ganze Gruppe schlafen hört 
zum Tor und schiebt es auf und dieses gibt 
nach: Er tritt ganz leise ein und tastet sich 
mit dem Fuß vor.

Er macht lange Schritte und stemmt sich 
immer ganz auf den hinteren Fuß und der 
andere scheint sich so zu bewegen, als 
ob er Glas anmale und nicht den Boden 
berühren würde, sondern Eier. Und er hält 
die Hand dabei ganz ähnlich und tastet 
sich vor, bis er endlich das Bett findet. 
Und von dort aus, wo die anderen die Füße 
hatten, jagte er schweigend mit dem Kopf 
nach vorn.

Zwischen dem einen und dem anderen 
Bein von Fiammetta, die auf dem Rücken 
lag, kam er gerade; und als er auf ihrer 
Höhe war, umarmte er sie fest, und hielt 
sich auf ihr bis zum Tagesan bruch. Er ritt 
heftig, und er wechselte das Pferd nicht: 
da dieses ihm so gut zu laufen schien, dass 
er die ganze Nacht über nicht absteigen 
wollte.‘]

Der bei Ariost metaphorisch kaum verschlüsselte ‚Pferderitt‘ bleibt von den 
zwei Neben schläfern indes nicht unbemerkt, sodass am nächsten Morgen beide 
Männer meinen, der jeweils andere habe die Rolle des Reiters übernommen. Als 
die beiden schließlich Fiammetta zur Rede stellen und diese den nächtlichen 
Besuch beichtet, staunen die beiden:



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    203

Il re e Iocondo si guardaro in viso,
di maraviglia e di stupor confusi;
né d’aver anco udito lor fu aviso,
ch’altri duo fusson mai cosí delusi.
Poi scoppiaro ugualmente in tanto riso,
che con la bocca aperta e gli occhi chiusi,
potendo a pena il fiato aver del petto,
a dietro si lasciar cader sul letto.  
(XXVIII 71)

[‚Der König und Iocondo blickten sich ins 
Gesicht, von Verwunderung und Erstau-
nen verwirrt, da sie meinten, dass sie noch 
nie gehört hätten, dass zwei andere je so 
getäuscht worden seien. Dann brachen 
sie beide gleichzeitig in solch ein Geläch-
ter, mit offenem Mund und geschlossenen 
Augen, dass ihnen fast die Luft in der Brust 
fehlte, und ließen sich rücklings aufs Bett 
fallen.‘]

Dass nicht einmal zwei Männer als stetig alternative Sexualpartner einer Frau 
genügten, sondern sie dennoch mit einem Dritten betrogen wurden, führt den 
Männer das weibliche Wesen der gestalt eindrücklich vor Augen, dass sie nur 
noch lachen können und letztlich ihre Schluss fol ge run gen ziehen:

Dunque possiamo creder che piú felle
Non sien le nostre, o men de l’altre caste:
e se son come tutte l’altre sono,
che torniamo a godercile fia buono. 
(XXVIII 73, 5–8)

[‚Also können wir annehmen, dass unsere 
(Frauen) weder betrügerischer noch weniger 
keusch sind: Und wenn sie ohnehin wie alle 
anderen sind, ist es gut, wenn wir heimkeh-
ren und uns an ihnen erfreuen.‘]

Da die Frauen ‚eben so sind‘, geben Iocondo und der König die betrügerische Frau 
dem Greco zum Mann und kehren zu ihren ursprünglichen Ehefrauen zurück. 
So endet die Binnenerzählung des Wirts, die Rodomonte zum Anlass nimmt, die 
Frauen im Allgemeinen zu schelten. Die Erzählinstanz ergreift jedoch sogleich 
Partei für die Frauen, indem sie mittels rhetorischer Fragen das Publikum auf 
die Untreue und Nachlässigkeit der Männer hinweist sowie darauf aufmerksam 
macht, dass diejenigen Frauen, die ihre Männer verließen, „le più volte cagione 
avuto n’hanno“ [‚in den meisten Fällen auch einen (guten) Grund dazu haben‘] 
(XXVIII 81, 2). Ariost schlägt eine legge, ein ‚Gesetz‘ vor, wonach eine Frau dann 
Ehebruch begehen dürfe, wenn ihr Mann das auch täte, was unter Verweis auf die 
regula aurea christlich-religiös legitimiert wird: „non far altrui quel che patir non 
vuoi“ [‚tu niemandem etwas an, was du selbst nicht erleiden willst‘] (XXVIII 82,8).257

Die misogyn-jokose Binnenerzählung, die in Ariosts Epos einundsieb-
zig Stanzen (XXVIII 4–74) ein nimmt, hat Moscherosch als Prosaerzählung mit 
(wenigen) Verseinlagen ins Deutsche gebracht.258 Ariost war im  deutschsprachigen 

257 Zur ‚goldenen Regel‘ siehe Mt 7,12.
258 Zu Moscheroschs intertextueller Technik siehe Wilhelm Kühlmann: Kombinatorisches 
Schreiben – „Inter textuali tät“ als Konzept frühneuzeitlicher Erfolgsautoren (Rollenhagen, 
Moscherosch). In: Intertextualität in der Frühen Neuzeit. Studien zu ihren theoretischen und 
praktischen Perspektiven. Hg. von Wilhelm Kühlmann. Frankfurt am Main 1994, S.  111–139, 



204   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Raum des 17.  Jahrhunderts durchaus bekannt,259 in den Jahren 1632–1636 hatte 
Diederich von dem Werder (1584–1657), Mitglied der renommierten Fruchtbrin-
genden Gesellschaft, eine, wenn auch unvollständige, deutsche Fassung des 
Orlando furioso in paargereimten Alexandrinerstanzen vorgelegt.260 Johann 
Michael Moscherosch besaß, wie der handschriftliche Katalog seiner Bibliothek 
belegt, mindestens zwei italienische Ausgaben des Orlando furioso.261 Ob sich 
Moscherosch auch an Werders Übersetzung orientierte, ist nicht eindeutig zu 
bestimmen, zumal seine Bibliothek die deutsche Fassung nicht verzeichnet.262 
So finden sich bei Moscherosch deutliche Abweichungen von Werders Version: 
Während Werder in seiner Übersetzung des 28.  Gesangs „mit Fleiß ein Theils 
Gesetze uberhüpfft“263 hatte – etwa den nächtlichen Besuch Grecos –, zensiert 
Moscherosch Ariosts frivole Reitermetaphorik zwar und übernimmt insofern 

bes. S. 127–132, der postuliert, dass sich am Beispiel Moscheroschs zeigen lasse, „wie kombinato-
risches Schreiben, d. h. die Einbindung verschiedenster Vorlagen und Textgenera, eine schein-
bar eindeutige Botschaft des Werkes, wenn nicht sogar präsumptive Positionen des Autors in 
Frage stellt und den Leser zu alternativer Lektüre einlädt“ (ebd., S. 127).
259 Lange galt in der Forschung das Credo Erich Schmidts, Ariost habe nur „spät und langsam 
in Deutschland Einlaß gefunden“ (Erich Schmidt: Ariost in Deutschland. In: ders.: Charakteris-
tiken. Berlin 1886, S. 45–62, hier S. 51, dieses Urteil übernimmt auch Wolfgang Wiesner: Ariosto 
im Lichte der deutschen Kritik. Diss. Univ. Basel 1941, S. 5). Mittlerweile wurde die Aussage al-
lerdings relativiert, vgl. Horst Rüdiger: Ariost in der deutschen Literatur. In: Horst Rüdiger, Willi 
Hirdt: Studien über Petrarca, Boccaccio und Ariost in der deutschen Literatur. Heidelberg 1976, 
S. 56–84, bes. S. 56–60, und vor allem Achim Aurnhammer: Ariost in Deutschland um 1600. In: 
Deutschland und Italien in ihren wechselseitigen Beziehungen während der Renaissance. Hg. 
von Bodo Guthmüller. Wiesbaden 2000, S. 127–151, sowie die erweiterte Version von Aurnham-
mer: Die produktive Aneignung Ariosts in Deutschland zwischen Humanismus und Barock.
260 Ludovico Ariosto: Die Historia vom rasenden Roland. Übersetzt von Diederich von dem 
Werder (Leipzig 1632–1636). Hg. und kommentiert von Achim Aurnhammer, Dieter Martin. 3 Bde. 
Stuttgart 2002.
261 Vgl. den handschriftlichen Katalog der Bibliothek von Moscherosch, den die Hessische Lan-
des- und Hochschul bibliothek Darmstadt, Sign. Hs-3004-I (online einzusehen: <http://tudigit.
ulb.tu-darmstadt.de/show/Hs-3004-I> [15.03.2022]), verwahrt. Demnach besaß Moscherosch 
eine Ausgabe in 4o (ebd., S. 84) sowie eine als Duodezbändchen oder in 16o (ebd., S. 86, jew. 
spätere handschriftliche Paginierung).
262 Der Katalog verzeichnet hingegen Werders andere große Übersetzungsleistung: Tassos Ge­
rusalemme liberata, vgl. ebd., S. 62, unter explizitem Verweis auf „von dem Werder“. Eine italieni-
sche Ausgabe des Werks verzeichnet der Katalog nicht. 
263 Ariost, Werder: Die Historia vom rasenden Roland, S. 927. Auf Stanze 53 folgt, nach zitierter 
Erklärung, unmittelbar die Stanze 60. – Aurnhammer und Martin haben die ‚Dämpfung der Ero-
tik Ariosts‘ als eine der Übersetzungs tendenzen Werders individuiert, vgl. Aurnhammer, Martin: 
Einleitung. In: Die Historia vom rasenden Roland, Bd. 1, S. IX–LXXI, bes. XXX.

http://tudigit.ulb.tu-darmstadt.de/show/Hs-3004-I
http://tudigit.ulb.tu-darmstadt.de/show/Hs-3004-I


2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    205

Werders ‚erotische Dämpfung‘, dennoch übermittelt er lakonisch das Geschehen, 
das als Pointe der Anekdote bedeutsam wird:

Greco, dessen wohl zu muth, nachts, als er meynet, daß die beyde Herren schlaffen 
möchten, schliche heimlich zur Kammerthür, welche daß Mägdlein zuzurieglen mit fleiß 
vergessen hatte, hinein, vnd still, still, daß die mäuse nicht erschrecken, kroch er auff händ 
vnd füssen zum Bett, vnd als er der Flammetta zu den füssen kam, steckte den kopf vnter 
die decke vnd kroch allgemach hinauff vnd bliebe der Lotteläte dieb do ligen biß fast ein 
stund vor tag.264

Moscheroschs Version zeigt sich mithin als Mittelweg zwischen Ariost, der den 
nächtlichen Besuch metaphorisch ausschmückt, und Werder, der ihn über-
geht. An anderer Stelle jedoch übernimmt Werder Ariosts Kampfmetaphorik,265 
während Moscheroschs Beschreibung vage bleibt: „Aber diß mahls sahe er, daß 
ein heßlicher vngestalter Schelm, ein Zwerg mit der Königin schertzte vnd derge-
stalt hausete, dessen sich der König wohl sollte bedacht haben“.266 Moscherosch 
war demnach wohl – unabhängig von Werder – durchgängig auf Dämpfung ero-
tischer Metaphorik bedacht. Auch die eingebürgerten Namen Werders (Alfonso, 
Faust Latiner, Giocondo) werden von Moscherosch nicht übernommen, sondern 
allesamt latinisiert (Alphonsus, Faustus Latinus, Jocondus). Allenfalls vorsich-
tige sprachliche Anleh nun gen lassen sich erkennen, etwa in der Szene, als Jocun-
dus nach der Entdeckung der Affäre seiner Frau zu seinem Bruder zurückkehrt:

Ob er starr und betrübt nun worden sey 
hierüber/

Versuchen solches ich will/ andre sehen 
lieber/

Als daß ich selber hett’ es zu erfahren Lust/
Wie dieser Stümper nun jetzund/ mit

Schmertzen/ must;
Es wollten Eyffer/ Zorn/ gleich mit Gewalt ihn 

zwingen/
Die Wehr’ heraus zu ziehn/ und sie beyd’ 

umbzubringen.
Lieb’ aber/ die er trug (zu eignem Schimpff 

und Spott)
Dem ungetrewen Weib’/ es ihm durchaus 

verbot.

Was Jocundus für gedancken gehabt, weiß 
ich nicht. Aber mich wundert, das er nicht 
von sinnen kommen, vnnd alle beyde 
erwürget habe, wie er dann gewiß gethan 
hätte, wan von der vnglaublichen Lieb, 
die er gegen seim Weib truge, Er nicht so 
gar eingenommen vnd besessen gewesen 
wäre. Deßwegen gieng er mit einer langen 
Nasen fein still widerumb die Stieg hinab 
vnnd auff sein Pferd; daß er damahlen des 
Pferds geschonet, glaube ich nicht wohl, 
viel mehr aber, daß er offt die Zähn wird 
zusammen gebissen vnnd in seinem sinn

264 [Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald, S. 226.
265 Vgl. Ariosto: Orlando furioso, XXVIII 33.
266 [Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald, S. 223.



206   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Es wolt die lose Lieb’ ihm das nicht zu einst 
lassen/

(So hatt’ ihn sie gemacht zu ihrem 
Untersassen)

Daß er sie wecken durfft’/ auff daß er sie nicht 
quel/

In dem ergriffen er sie hett’ in diesem Fehl.
Er gienge wiederumb hinnauß gar sachte 

sachte/
Die Stiege stieg er nab/ und sich zu Rosse 

machte.
Und seinen Weg fort fort (gezwickt vom 

Eyffer) nahm/
Biß in die Herberg’ er noch/ zu dem Bruder/ 

kam.267

auff den leichtfertigen Schelmen ge-
schmissen vnd gestossen haben, vnd das 
arme Pferd es nicht lachen dörffen.268

So lässt der direkte Vergleich eine Kenntnis der Werderschen Übersetzung zumin-
dest plausibel erscheinen. Während die Stellung von Iocondo zu seiner Frau bei 
Ariost mit dem Rezeptionshinweis „vedi se sí l’avea fatto vasallo“ [‚da siehst 
du, dass sie ihn zum Vasallen gemacht hatte‘] (XXVIII 23, 2) umrissen wird, ist 
Werders Giocondo „Untersasse“ seiner Frau, was transponiert als figura etymo­
logica bei Moscherosch zum ‚Besessenen‘ gesteigert wird. Auch die Wendung 
„[q]uanto poté piú tacito“ [‚so leise er konnte‘] (XXVIII 23,5) scheint von Werders 
Geminatio „sachte sachte“ inspiriert, wenn Moscherosch Iocondos Weggang als 
„fein still“ beschreibt.

Insgesamt lässt sich Moscheroschs Version gegenüber dem italienischen 
Ausgangstext durch Auslassungen und Raffungen charakterisieren, die vor allem 
dem raschen Handlungsfortgang dienen, sodass nicht unmittelbar handlungs-
relevante Aspekte – wie etwa Fausto Latinos Gewis sens bisse sowie Iocondos 
Müßiggang, bevor er die Ereignisse im Nachbarzimmer entdeckt – stark gekürzt, 
wenn nicht vollständig getilgt sind. Gleichzeitig finden sich jedoch auch eigene 
Einschübe Moscheroschs, die weder bei Ariost noch bei Werder vorkommen. So 
flicht Moscherosch Adelskritik in die Ausführungen Thurnmeyers:

Derowegen Jocondus sich herrlich kleiden liesse, weil er wuste, das er zu einem Vortreffli-
chen König vnnd nach Hoff reysen muste. Alwo ein schönes Kleid, wan es schon ein Esel an 
hätte, bei Fürsten vnd Herren Willkommener ist als ein Doctor in einem schwartzen Kleid, 
dieweil gunst, lieb, befürderung, vnnd alles, was mann zu Hoff von Glück zu hoffen hat, 
ehe durch ein zierliches Kleid als durch Redlichkeit kan erhalten werden.269

267 Ariost, Werder: Die Historia vom rasenden Roland, 27. Gesang, Stanzen 22 und 23.
268 [Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald, S. 222.
269 Ebd., S. 220 f.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    207

Doch nicht nur die höfliche Oberflächlichkeit wird, darin ganz der zeitgenös -
si schen gegenhöfischen Strömung folgend,270 kritisiert – immer wieder fügt Mo-
scherosch durch Thurnmeyer wertende Erzählerkommentare ein, wie etwa den 
universalistischen Hinweis, dass „solcher verteuffelten Eltern“ wie der spanische  
Wirt, der seine Tochter an zwei Männer verkauft, „an dergleichen orten mehr 
sind“,271 oder wenn der im Ausgangstext relativ versöhnliche Schluss durch Ver-
weise auf das zukünftige Leben „nicht ohne sorgen vnd nachdencken“ getrübt 
wird.272 

Neben Wertungen fügt Moscherosch auch Verse hinzu, wie etwa, wenn von 
Jocundus’ Genesung die Rede ist:

Jocondus, hoho dachte er, geschicht daß einem König! Patientia! was will ich dann darauß 
machen. Muß der König Glocken tragen, so kann ich auch ein Schälle tragen. Tröstete sich 
also mit eines andern vnglück dergestalt, daß von tag zu tag an Schöne vnd Lieblichkeit er 
widerumb begunte zu zunemmen mit männigiches verwundern, auch deß Königs selbsten

– aliorum respice casus,
Mitius ista feres.273

Die lateinischen Verse (‚bedenke der Anderen Unglück, und du wirst das Deine 
gelassener tragen‘) entstammen dem letzten, XV. Buch der Metamorphosen 
Ovids.274 Sie sind darin an die Gattin des zweiten römischen Königs Numa Pom-
pilius, die Nymphe Egeria, gerichtet, die den Tod ihres Mannes beweint. Urheber 
des iterativ artikulierten Ausspruchs ist Hippolytos, „des Theseus Heldensohn“, 
welcher seine eigene Lebensgeschichte erzählt, um Egeria die Relativität mensch-
lichen Leidens vorzuführen. Dass Moscherosch Ariosts Anekdote mit Ovids Versen 
ergänzt, verbürgt nicht nur Moscheroschs ostentative Gelehrsamkeit, sondern 
eröffnet als ‚kombinatorisches Schreiben‘ auch insofern eine subtile Ironie, als 
der existenziell-transzendente Trost einer Witwe zum schadenfrohen Trost eines 
Betrogenen umgemünzt und mithin profaniert wird. Neben der antiken Tradition 
flicht Moscherosch allerdings auch die besonders im deutschen Sprachraum des 

270 Dazu siehe, wenngleich hinsichtlich ihrer völkischen Wertung ungenießbar, in der Be-
schreibung des Phänomens jedoch hilfreich, Erika Vogt: Die gegenhöfische Strömung in der 
deutschen Barockliteratur. Diss. Gießen. Leipzig 1931. 
271 [Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald, S. 225.
272 Ebd., S. 227. – Dies stellt auch einen deutlichen Gegensatz zu Werders Übersetzung dar, der 
die Binnenerzählung, darin ganz Ariost folgend, versöhnlich schließt: „Und kehrten wieder ein 
zu ihren Weiberlein/ | Und machten sich nicht mehr/ von ihrent wegen/ Pein“ (Ariost, Werder: 
Die Historia vom rasenden Roland, 27. Gesang, Stanze 63, V. 7 f. [S. 929]).
273 [Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald, S. 224.
274 Ov. met. XV 494–495. Die deutsche Übersetzung ist Publius Ovidius Naso: Metamorphosen. 
Hg. und übersetzt von Gerhard Fink. 2. Aufl. Düsseldorf 2007, S. 775, entnommen.



208   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

16. und 17. Jahrhunderts florierende Tradition der ‚Flohliteratur‘ in Thurnmeyers 
Rede ein:

Wie solle es dann einem allein müglich seyn, ein Weib zu hüten, wenn Zween nicht eines 
hüten können? Sprach Jocondus; wan ein Weib im sinn hat, den Mann zu betriegen, so ist 
es, siehe ich wohl, vnmüglich, solches zu wehren; was wird dann das sorgen vnd eyffern 
helffen mögen? Es ist vmbsonst vnnd vergebens; es ist eine thorheit, den Flöhen wollen das 
hupffen verwehren, wan sie in einem Korb sind.

Gewiß ist es: für frawen list
Auf Erden nichts verborgen ist,
Vnd wird ein solcher gleich gehalten
Eim Narrn, der Flöhe wolt behalten
In einem Korb vnd kond doch nicht;
Macht ihm nur müh vnd arbeit mit;
Darum ein Mann der eyffern will,
Hatt nichts den angst vnd sorgen viel.275

Die bereits bei Ariost verkündete ‚Erkenntnis‘ über das unabänderliche Wesen 
der Frauen wird bei Moscherosch durch das Bild der Flöhe ergänzt, welche in 
ihrem essentialistisch verstandenen Sein den Frauen verglichen werden, wie es 
vor allem die acht paargereimten Vierheber illustrieren. Moscherosch alludiert 
dadurch etwa metonymisch Johann Fischarts prominente Satire Flöh Haz/ Weiber 
Traz (2. erw. Aufl.  1577), die die Flöhe allerdings als unerbittliche (männliche) 
Gegner im (Geschlechter-)Kampf gegen monströse Frauenkörper entwirft.276 
Gleichzeitig wurden in Aegidius Albertinus’ Schelmenroman Der Landtstörtzer: 
Gusman von Alfarche oder Picaro genant (1615) Frauen mit Flöhen hinsichtlich 
ihrer Unbändigkeit verglichen: „Vil leichter ist ein Wanne voller Flöh zu hüten/ 
denn ein liderliches Eheweib“.277

Der entscheidende Unterschied zum Prätext liegt jedoch wohl darin, dass 
Hans Thurnmeyers Geschichte innerhalb des Weiber­Lobs als Exempelgeschichte 
in einer rhetorisch ausgetragenen Querelle des Sexes fungiert. Als „ein herrliches 

275 [Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald, S. 227.
276 Vgl.  dazu Hans-Jürgen Bachorski: Von Flöhen und Frauen. Zur Konstruktion einer Ge-
schlechterdichotomie in Johan Fischarts Floeh Haz/Weiber Traz. In: Böse Frauen – Gute Frauen. 
Darstellungskonventionen in Texten und Bildern des Mittelalters und der frühen Neuzeit. Hg. 
von Ulrike Gaebel. Trier 2001, S. 253–272.
277 Aegidius Albertinus: Der Landtstörtzer: Gusman von Alfarche oder Picaro genannt/ dessen 
wunderbarliches/ abenthewrlichs vnd possirlichs Leben/ was gestallt er schier alle ort der Welt 
durchloffen/ allerhand Ständt/ Dienst vnd Aembter versucht/ vil guts vnd böses begangen vnd 
außgestanden/ jetzt reich/ bald arm/ vnd widerumb reich vnd gar elendig worden/ doch letztli-
chen sich bekehrt hat/ hierin beschriben wirdt. Theils auß dem Spanischen verteutscht/ theils 
gemehrt vnd gebessert. München: bei Nicolaus Henricus 1615, S. 340.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    209

stücklein der Unbeständigkeit vnnd Vntrew deß Weiblichen Geschlechtß“,278 so 
Thurnmeyer, melde die Ariost-Anekdote über die narrativ-intradiegetische Ebene 
hinaus faktischen Anspruch an: „viel mehr glaube ich, dz sich solcher list heutigs 
tags eine unzähige mänge noch nicht genug verwundern könne“. Statt als jokose 
Anekdote dient die Geschichte im männlichen Gesprächskreis als Argument – das 
jedoch sogleich vom frauenfreundlichen Gegner mit dem sprechenden Namen 
‚Frawendienst‘ als lediglich fiktive Geschichte markiert wird:

Ja, antwortete Frawendienst, wan es Livius oder seines gleichen einer schriebe, so wollte 
ich es glauben; aber Ariostus ist nicht der Mann der seine Schrifften wird in solchen ruff 
bringen, daß sie der warheit ähnlich seyn sollen.

Indem die Faktizität von Ariosts „Schrifften“ abgelehnt und ihre Fiktionalität her-
vorgehoben wird, gelingt Moscherosch kongenial der Hinweis auf die Möglich-
keit, moralische Kategorien für die Lektüre zu suspendieren, ohne dass dies vom 
Erzähler Hans Thurnmeyer so übernommen wird. In befriedender Manier kommt 
zuletzt Philanders Mentor ‚Expertus Robertus‘ zu einem dialektischen Urteil, 
indem er erklärt „wir hätten beyde recht, so wirs recht verstünden. Dann es wären 
eben so vil böse Manner, als böse Weiber, eben so viel gute Weiber, als gute Män-
ner“.279 Weibliches Unwesen erhält somit auch in Moscheroschs Aneignung die 
wirkungsästhetische Funktion, Heiterkeit hervorzurufen; das Lachen der intra-
diegetischen Männer zeigt die antizipierte Rezeptionshaltung auf, wenngleich sie 
in der deutschen Version, viel stärker als im italienischen Ausgangstext, zumin-
dest vordergründig moralischen Kategorien verhaftet bleibt.

Dass drastische Darstellungen bisweilen primär Heiterkeit hervorrufen können 
und sollen, verbürgt das Vorwort zur venezianischen Ausgabe (1611) von Gio-
vanni Boccaccios misogynem Spätwerk Il Corbaccio. So hatte der Herausgeber 
Lodovico Domenichi die besondere Auszeichnung dichterischer Schmähung in 
ihrer scheinbaren Dialektik hervorgehoben:

[È] più d’honore alle femine esser vituperate dalla penna del Boccaccio, che lodate dall’in-
chiostro di molti Scrittori plebei, che le sotterran viue, mentre si danno a credere di potere 
inalzarle al Cielo.280

[‚Es ist für Frauen eine größere Ehre, von der Feder Boccaccios gescholten zu werden, als 
dass sie von der Tinte vieler plebeischer Schriftsteller gelobt werden, die sie lebendig begra-
ben, während sie ihnen weismachen wollen, sie in den Himmel zu erheben.‘]

278 [Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald, S. 227. Die folgenden zwei Zitate ebd.
279 Ebd., S. 251.
280 Giovanni Boccaccio: Laberinto d’amore. Venedig 1611, S. 3, Übers. ELB.



210   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Der Paratext ist gleichzeitig als Rezeptionshinweis wie -zeugnis zu lesen, welcher 
Boccaccios kolloquial verschachtelte, topisch-hyperbolische Rhetorik vorrangig 
als Subversion deutet, wie etwa dessen detaillierte Beschreibung von Zustand 
und Beschaffenheit weiblicher Brüste nahelegt: 

In quello gonfiato, che tu sopra la cintura vedi, abbi per certo ch’egli non v’è stoppa né altro 
ripieno che la carne sola di due bozacchioni; che già forse acerbi pomi furono, a toccare 
dilettevoli e a veder similmente: come che io mi creda che così sconvenevoli li recasse dal 
corpo della madre; ma lasciamo andar questo. Esse, qual che si sia la cagione, o l’essere 
troppo tirate d’altrui, o il soperchio peso di quelle, che distese l’abbia, tanto oltre misura 
dal loro natural sito spiccate e dilungate sono, se cascare le lasciasse, che forse, anzi sanza 
forse, infino al bellìco l’agiugnerebbono, non altrimenti vote o vize che sia una viscia sgon-
fiata; e certo, se di quelle, come de’ cappucci s’usa a Parigi, a Firenze s’usasse, ella per 
leggiadria sopra le spalle se le potrebbe gittare alla francesca. E che più? Cotanto, o meno, 
alle gote dalle bianche bende tirate risponde la ventraia; la quale di larghi e spessi solchi 
vergata, come sono le toriccie, pare un sacco voto, non d’altra guisa pendenti che al bue 
faccia quella buccia vota che li pende dal petto al mento; e per aventura non meno che gli 
altri panni quella le conviene in alto levare, quando, secondo l’oportunità naturale, vuol 
scaricare la vescica o, secondo la dilettevole, infornare il malaguida.281

[‚In dem Aufgeblasenen, das du über ihrem Gürtel siehst, sei sicher, dass das weder eine 
Dich tungsmasse noch eine andere Füllung als das Fleisch zweier vertrockneter Pflaumen 
ist, die einst vielleicht unreife Äpfel waren, zum Anfassen vergnüglich und so auch an zu-
sehen, wenn ich auch denke, dass sie so ungebührlich aus dem Leib der Mutter kamen; 
aber lassen wir das.  Diese, was immer auch der Grund sei – ob sie zu viel von anderen 
gezogen wurden, oder die zu große Last derer, die sie gezogen haben – sie sind jedenfalls 
sehr über ihren natürlichen Zustand hinaus gewachsen und ver längert; wenn sie sie fallen 
lassen würde, würden sie vielleicht, wobei, eigentlich ohne vielleicht, bis zum Bauchnabel 
reichen, nicht anders leer und welk wie eine Blase, aus der man die Luft herausgelassen 
hat, und sicherlich, wenn man solche Kapuzen, wie man sie in Paris gebraucht, auch in 
Florenz tragen würde, könnte sie sie anmutig, nach französischer Art, über die Schultern 
werfen. Und was noch? So sehr, oder weniger, ähnelt den von weißen Bändern gehaltenen 
Backen ihr mächtiger Unterleib, der von breiten und dicken Furchen durchzogen ist, so 
wie die Ziegen, er scheint ein leerer Sack, der nicht anders herabbaumelt als dem Ochsen 
der leere Hautfetzen, der ihm zwischen Brust und Kinn hängt, und zufällig muss sie ihn 
nicht anders als ihre übrige Kleidung hinaufziehen, wenn sie, nach dem natürlichen Drang, 
ihre Blase ent leeren möchte, oder, zu ihrer Freude, den Malaguida [wörtl. den schlechten 
Führer] in den Ofen schieben will.‘]

In der deutschen Übersetzung durch Johann Makles sind – bezeichnend für 
deutschsprachige Frauensatiren – Boccaccios obszöne Anspielungen, die eine 

281 Giovanni Boccaccio: Il Corbaccio. In: Tutte le opere di Giovanni Boccaccio. Bd. 5.2. Hg. von 
Vittore Branca. Mailand 1994. S. 441–614, hier § 288–290, Übers. ELB.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    211

subversiv-jokose Lesart ermöglichen, wenn nicht gänzlich getilgt, so doch stark 
gerafft:

In dieser aus gefülleten Brust ist anders nichts/ denn eine gefaltene Haut samt vielem Werck/282 
und dergleichen Gezeug/ diese Stück sind vor diesem ergötzliche aber doch zween bittere 
Apffel gewesen/ anjetzo aber wie zwo Wind leere Blasen/ oder ein leerer Sack/ nicht anders 
hinunter hangende/ als diejenige Haut an der Kuhe zwischen dem Kin und der Brust.283

Alle ironischen Kommentare und Ausschmückungen sind in Makles Überset-
zung einer linearen Rhetorik gewichen, welche die subversive Wirkungsästhetik 
zugunsten eines belehrenden Habitus dämpft.284 Nichtsdestotrotz bleibt die Rede 
des Geistes auch in der deutschen Version für die Witwe folgenlos: Und selbst der 
„Stachel“, den wider die Witwe zu ergreifen der autofiktionale Erzähler am Ende 
des „Büchlein[s]“ aufruft,285 passt nur vordergründig in das Schema von ‚Sünde 
und Strafe‘, da er auf metaphorischer Ebene – als Phallus gelesen – die vorge-
brachte Tirade ironisch subvertiert. Der Eindruck entsteht mithin, dass ‚Suspen-
sion von Moral‘ innerhalb der Frauensatire vor allem ein literarisches Phänomen 
der Romania ist, welches im deutschsprachigen Raum nur zögerlich und meist in 
entschärfter Form Einzug findet.

2.3 Sexuelle Lockmittel: Mode, Schminke und Haartracht

Um sexuelle Verführung zu ermöglichen, werden immer wieder ‚Lockmittel‘ 
genannt, welche die Frauen verwenden, um die Männer anzuziehen, allen voran: 
Mode, Schminke und Haartracht. Diese ‚Vor würfe‘ sind keineswegs ein litera-
risches Spezifikum der Satire, sondern finden sich gehäuft in zeitgenössischen 
christlich-moralischen Schriften. Paradigmatisch hat der lutherische Theologe 
und Gymnasialrektor Jakob Daniel Ernst (1640–1707) die Bedeutung des äußer-
lichen Erschei nungs bildes für ein christliches Leben hervor gehoben: „Ein Christ 
muß auch an der äusserlichen Kleidung und Sitten sehen lassen/ daß er ein 
Christ/ d.i. ein Kind GOttes ist“.286 Gegen eine Zugehörigkeit zur göttlichen Kin-
derschar aller dings spreche, laut Ernst, die „übermäßige[] Pracht“ (62), die Men-

282 ‚Sache, Ding‘, vgl. DWB, Bd. 29, Sp. 337.
283 Boccaccio, Makle: Irr-Garten der Liebe, S. 77 f.
284 Vgl. dazu auch meine Ausführungen in Maier: Zu Boccaccios Invektive und Makles Überset-
zung, S. XLIX–LXVI, sowie Maier: Johann Makle, bes. S. 433 f.
285 Boccaccio, Makle: Irr-Garten der Liebe, S. 103.
286 Ernst: Des Unglücklich-verliebten Printzens Sichems/ und Des unfürsichtigen Fräuleins 
Dina/ Traurig abge lauffene Liebes-Geschichte, S. 174. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text.



212   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

schen ihrem göttlich gegebenen Erscheinungsbild zufügten, welche er in fünffa-
cher Hinsicht rügt:

Kurtz: Der Kleider-Pracht ist so wohl bey Manns- als Weibs-Personen/1. Eine Verschwen-
dung der Gaben GOttes/ die man wohl nützlicher und nöthiger gebrauchen und anwenden 
könte. 2. Eine Fahne der Hoffarth/ mit welcher man andern fürgehen und sie übertreffen 
will. 3. Ein Zeichen des Müßiggangs und Faulheit/ denn diejenigen/ welche ihre meiste Zeit 
auf die Außputzung ihres Leibes wenden/ versäumen dardurch viel andere und weit nöthi-
gere Dinge. 4. Ein Beweiß der Leichtsinnigkeit/ welche alle Tage was neues erfindet/ oder 
nachahmet. 5. Ein Merckmahl der Leichtfertigkeit.  (63 f.)

Eine übermäßige Schmückung des Körpers erscheint folglich als Gottesläs-
terung.287 Obwohl er den ‚Verschönerungswahn‘ als allgemeines menschli-
ches Laster anprangert, wenden sich seine Ausführungen vorrangig gegen der 
Mode nacheifernde Frauen, wie die neunte Betrachtung zur alttestamentlichen 
Geschichte des Prinzen Sichem verbürgt, in welcher Ernst sich „der Entblössung 
der Weibsbilder/ wie ärgerlich/ sündlich und straffbar sie sey?“ widmet und 
„auch etliche Einwendungen beantwortet“.288 So bilde Außen und Innen keines-
wegs eine Einheit, vielmehr verberge eine schöne Schale oftmals nur den hässli-
chen Kern:

Ein Wiedehopff ist zwar ein sehr wohlbekleideter Vogel/ welcher mit der Schönheit seiner 
Federn viel andere übertift/ er wohnet aber doch in einem stinckenden Neste/ und hat 
einen aus der massen übeln Geruch. Also sind nicht alle schön bekleidete Frauen-Bilder 
richtig unter der Kappe. Und wie öffters die schönsten Blumen entweder gar keinen oder 
doch wenig Geruch haben/ auch wohl gar stincken/ also findet man offtmahls bey dem 
prächtigsten Frauenzimmer die wenigsten Tugenden.  (64)

Die Tier- und Naturvergleiche dienen als ‚natürliche‘ Erklärung für Ernsts 
These. Intensiv widmet sich der Theologe innerhalb der neunten Betrachtung 

287 Um seinen Ausführungen mehr Gewicht zu verleihen, zieht Ernst kontinuierlich Beispiele 
aus der Geschichte heran: „Tertullianus hält den [sic] übermäßigen Pracht der Weibsbilder/ für 
ein unfehlbar Zeichen der Leicht fertig keit. Dieser Meinung waren auch die alten Römer/ denn als 
die Vestalische Nonne Minutia sich in der Kleidung allzuprächtig hielte/ schlossen sie/ sie müste 
eine Hure seyn/ und liessen sie derowegen lebendig begraben“ (Ernst: Des Unglücklich-verlieb-
ten Printzens Sichems/ und Des unfürsichtigen Fräuleins Dina/ Traurig abge lauffene Liebes- 
Geschichte, S. 62 f.). – Dass Schminke einen Akt gegen den Willen des Gottes darstelle, zeigt in 
rhetorischer Drastik der alttestamentliche Prophet Jesaja auf: „darumb/ daß die Töchter Zion 
stoltz sind/ und gehen mit aufgerichtem halse/ mit geschmickten Angesichten/ treten einher 
und schwäntzen und haben köstliche Schue an ihren Füssen/ so wird der Herr den Scheitel der 
Töchter Zion kahl machen/ und der Herr wird ihr Geschmeide wegnehmen“ (Jes 3, 17–24).
288 Vgl.  Ernst: Des Unglücklich-verliebten Printzens Sichems/ und Des unfürsichtigen Fräu-
leins Dina/ Traurig abge lauffene Liebes-Geschichte, S. 144–178.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    213

der Damenmode und moniert tief ausgeschnittene Dekolletés: „Denn wie viele 
werden derer gefunden/ welche den öbern Förder-Theil ihres Leibes/ dermassen 
entblösset darstellen/ daß offtmahls züchtige Hertzen nicht wissen/ wo sie ihre 
Augen hinwenden sollen“  (146). Tiefe Ausschnitte stellten als verführerisches 
Angebot eine Gefahr für Männer dar, sie seien aber auch für die Frauen selbst 
insofern gefährlich, als Gott diese „höchst-straffbare Entblössung“ nicht erst 
jenseitig richte, sondern bereits auf Erden „nicht […] ungestrafft werde hingehen 
lassen“ (168). So könnten diese keineswegs als „politische Zierligkeit und Wohl-
stand“ entschuldigt werden, wie Ernst in direkter Ansprache den „hoffärtigen 
und pracht-süchtigen Damen“ zu bedenken gibt: „[W]ird denn GOtt darumb/ 
weil ihr also dencket/ seine Meinung ändern? keines weges“  (169). Vielmehr 
manifestiere sich Gottes Strafe anschaulich und grausam im Brustkrebs, der 
‚hoffärtige‘ Frauen heimsuche; so habe er „selbst unterschiedliche fürnehme 
Damen gekennet/ welche bey angehendem Alter den fressenden Krebs in die 
Brüste bekommen/ mit welchen sie zuvor sehr stoltziret hatten/ an welcher 
Beschwerung sie mit unsäglichen Schmertzen haben sterben müssen“  (170 f.). 
Einzige Möglichkeit, solch einem letalen Schicksal zu entrinnen, sei „wahre 
Busse und Bekehrung zu GOtt“  (171). Für diejenigen jedoch, die diese (Klei-
dungs-)Konversion zu Lebzeiten verpassen, hält Ernsts eschatologische Lehre 
lediglich Entsetzen bereit: 

O wie wird alsdenn manche wündschen/ daß ihr bey Lebzeiten die Brüste mit glüenden 
Zangen wären abgerissen worden/ ehe sie sich damit an GOtt und dem Nechsten versündi-
get/ es wird aber dieser Wundsch umbsonst und vergebens seyn.  (171)

Besser soll schon zu Lebzeiten der Vergänglichkeit gedacht werden: 

Diejenigen Glieder/ mit welchen du itzo vor so vieler Menschen Augen herfür zu treten und 
zu prangen gedenckest/ werden in kurtzer Zeit eine Speise der Würmer und Schlangen 
seyn/ und deine arme Seele wird vor Christi strengem Richter Stuhl verantworten müssen/ 
das Aergernüß/ welches du deinem Neben-Christen durch deren unanständiger Entblös-
sung so muthwillig gegeben.  (162 f.)

Ernsts ironiefrei lustfeindliche Lehre, die unter anderem auf das altbewährte 
Muster zurückgreift, (ewig-himmlische) Strafen für (irdische) Sünden auszuma-
len, um damit das Verhalten der Menschen zu Lebzeiten zu lenken, bedient sich 
schon beinah der Mittel der Satire, wenn er Chrysostomos’ makabren Vergleich 
anführt:

Der fürtreffliche Lehrer Chrysostomus saget/ eine solche herfürgebrüstete Weibsperson 
wäre anders nichts/ als ein mit Gips überstrichen Grab und vermahnet derowegen die 
Mannspersonen/ so durch solche Bilder zu bösen Gedancken gereitzet werden/ sie solten 



214   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

doch gedencken/ daß das jenige/ was jhnen so anmuthig fürkäme/ Koth und Asche wäre/ 
so würden sich ihre Gedancken balde ändern.  (195 [159])

Um die vermeintliche Norm zu affirmieren, wird eine gesteigerte Repräsentation 
weiblichen Unwesens insofern angeboten, als weiblicher Putz in einer an Drastik 
kaum zu überbietenden Hyperbolik mit einem „mit Gips überstrichenen Grab“ 
sowie mit „Koth und Asche“ verglichen wird. Indem explizit auf den „fürtreffli-
che[n] Lehrer Chrysostomus“ als Urheber verwiesen wird, fordert der Vergleich 
zudem antike Autorität und folglich einen historisch verbürgten Wahrheitsan-
spruch für sich ein.

Als literarische Auffanglager und Katalysatoren für moralische Bedenken 
nehmen Satiren zeitgenössische, aber auch alttradierte Vorbehalte auf, um sie 
gegen die sexuelle Macht der Frauen anzuführen. Grundlegend ist dabei oftmals 
die Annahme, Verführung gehe grundsätzlich von Frauen aus. Die Vorstellung, 
dass Frauen Männer, gleich Vögeln, fangen, hat etwa Friedrich von Logau in 
seinen Sinn­Getichte[n] (1654) pointiert epigrammatisiert:

Deß Frauenzimmers Vogelfang

Der Herd/ drauff Frauenvolck ihr Vögel-Wilprät fangen/
Ist ihr gerader Leib/ Stirn/ Augen/ Mund vnd Wangen;
Die Locker/ sind die Wort; vnd süsses küß- und blicken
Sind Körnung; Armen/ sind da Netze zum berücken.289

In paargereimten Alexandrinerversen setzt er einzelne Körperteile des generischen 
„Frauen volck[s]“ metaphorisch mit Vogelfang-Instrumenten („Herd“, „Locker“, 
„Körnung“, „Netze“) gleich, welche Frauen scheinbar intentional für ihren Män-
nerfang einsetzen. Aus weiblicher Perspektive beschreiben die Verse von Chris-
toph Porsch (1687) den begehrenden Blick des Mannes als ‚aktive Ansteckung‘ von 
Seiten der Frau:

Der Bathseba

Ich steckte durch das Bad dem König David an/
Den Ehbruch konte nicht des Mannes Tod verhehlen/
Doch nach bezeugter Buß ließ Er sich mir vermählen/
Und halff dem Sohn zur Cron. Hier merck’ ein iederman

289 [Logau:] Sinn-Getichte, Andres Tausend Fünfftes Hundert, S. 117, Nr. 94. Leicht verändert 
unter dem Titel „Cupido Vogel-Fang“ wiederabgedruckt in: Frauenzimmer-Cabinet 1724, S. 39.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    215

Das Bad/ der Wein/ das Weib/ befördern zwar das Leben/
Doch wird auch offtermahls durch sie der Tod gegeben.290

Bei den Alexandrinerversen handelt es sich um eine Grabschrift der alttestament-
lichen Bathseba, in welche sich der gerühmte König David verliebte und darauf 
ihren Mann opferte, um sie heiraten zu können. Indem das Rollengedicht aus 
der Perspektive der Bathseba („Ich steckte“) spricht, wird der weibliche Beitrag 
zu Davids Handeln ins Zentrum gerückt. Die abschließende Trias („Das Bad/ 
der Wein/ das Weib“), die auf antike Grab inschriften zurückgeht, wird durch die 
weibliche Perspektive in ihrer Allgemeingültigkeit noch verstärkt, da sich die 
Frau als ‚Akteurin‘ ihres lebensentscheidenden Einflusses wohl bewusst ist. 

Als besonders gefährlich jedoch zeige sich die Kombination weiblicher Ver-
führungskunst mit ‚galanten‘ Eigenschaften, wie sie die intensive Selbstbetrach-
tung im Spiegel darstellt:

Auf Gallanterie-Liesgen.

Liesgen ist zu gallant, nichts als Gallanterie
Sieht man an ihr vom Kopff bis unten an die Knie,
In Spiegel schaut sie stets, gar selten in die Bibel,
Kan auch wohl kaum das A mir sagen aus der Fiebel,
Doch mit Amanten weiß sie trefflich umzugehn.
Absonderlich wenn sie fein offt in Beutel sehn,
Gieb Liesgen aucht darauff, du bist zu frey, ich wette,
Als Jungfer findt man dich einst im sechs-Wochenbette.291

Der sich hinter dem Pseudonym „Calendo“ verbergende Dichter widmet seine 
Alexandrinerverse, wie es der Titel verbürgt, „Gallanterie-Liesgen“, deren Bildung 
ausschließlich in Selbstbespiegelung und Liebesdingen liegt. Allerdings weisen 
die letzten beiden Verse in ihrer direkten Ansprache an „Liesgen“ explizit auf die 
konkreten Gefahren solch eines Verhaltens hin, indem sie der Unverheirateten 
eine baldige Schwangerschaft prognostizieren. Frauen, so verdeutlichen die drei 

290 Porsch: Geistlicher Kirch-Hoff, S. 418 f., Nr. 44. Nur minimal modernisiert wiederabgedruckt 
in: Frauenzimmer-Cabinet 1724, S. 69. – Porsch versieht den vorletzten Vers mit folgender Anmer-
kung: „Das Bad/ der Wein/ das Weib ec. Daß diese drey das Leben und den Tod der Menschen/ 
nachdem sie gebraucht werden/ befördern/ hat auch Faro Contubenna erkannt/ welcher seinem 
Freunde eine Grabschrifft in Rom gesetzet/ welche in folgenden Worten besteht. | D[is] M[anibus] 
| TI[berii] CLAUDI. SECUNDI. | HIC SECUM HABET OMNIA. | BALNEA, VINA, VENUS, CORRUM- | 
PUNT CORPORA NOSTRA; | SED VITAM FACIUNT BALNEA, VINA, | VENUS | V[ixit] AN[nos] LII. 
[‚Im Angedenken an den Verstorbenen Tiberius Claudius Secundus. Hier hat er alles mit sich. 
Bäder, Weine, Liebe zerstören unsere Körper; aber Leben geben uns Bäder, Weine, Liebe. Er lebte 
52 Jahre“, Übers. ELB].
291 Frauenzimmer-Cabinet 1724, S. 85.



216   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Epigramme, verführen Männer mit ihren Reizen, um sich ihrer zu bemächtigen. 
Die verschiedenen Lockmittel, derer sie sich dabei bedienen, werden in Frauen-
satiren zur Sprache gebracht und (ex negativo) didaktisch abgewertet: Kleidung, 
Schminke und Frisuren.

2.3.1 Kleidung
Ein oft besungenes Lockmittel, mit welchem Frauen vermeintlich ihre Sexuali-
tät feilbieten, ist die Mode, die nicht nur generell als Ausdruck sündiger Luxuria 
figuriert, sondern auch durch spezifische Schnitte und Muster vorrangig die 
weiblichen Brüste sexualisiert. Weil dem 17. Jahrhundert in modischer Hinsicht 
vor allem Frankreich als Vorbild galt,292 impliziert Modekritik auf einer zweiten 
Ebene oft auch eine kulturpatriotisch orientierte Alamode-Kritik, welche die 
alther gebrachten misogynen Topoi antihöfisch wie antifranzösisch ummünzt.

Als heftiger Modekritiker macht etwa Friedrich von Logau293 in seinem 
Epigramm Die Mode (1654) einen arguten Konnex zwischen Mode, Widernatür-
lichkeit, Sexualität und Frankreich auf: 

Die Mode, wil nach jhren Sinnen auch gantz deß Leibes Glieder zwingen:
Kein beßrer Rath: Das Kinder zeugen ist nur Frantzosen zuverdingen.294

Indem die durch Antiqua-Type als fremdartig hervorgehobene „Mode“ im ersten 
Vers aktivisch als eigensinnig und dirigierend postuliert wird, präsentiert der 
zweite Vers in einer arguten Volte einen „beßrer[n] Rat“: Die gnomische Sentenz, 
wonach „das Kinder zeugen“, angezeigt durch das Kopulaverb ‚ist‘, damit korres-
pondiere, ‚in rechtsgültiger Form‘ „Frantzosen“ ‚zu überlassen‘,295 zeigt nicht nur 
ein sexualisiertes Modeverständnis an, sondern diskreditiert jenes gleichzeitig 
mit dem antifranzösischen Wortspiel, wonach der Sexualakt den Interagieren-
den ohnehin lediglich eine ansteckende Geschlechtskrankheit, die „Frantzosen“, 
beschere. Logau, der das Alamode-Wesen in seinen Sinn­Getichten immer wieder 

292 Vgl. Erika Thiel: Geschichte des Kostüms. Die europäische Mode von den Anfängen bis zur 
Gegenwart. 8., erg. und aktualisierte Aufl. unter Beratung von Dorothea Dieren. Berlin 2004, 
bes. S. 209. Frankreich löste damit Spanien als modisches Vorbild des europäischen 16. Jahrhun-
derts ab. Zur Damenmode des 17. Jahrhunderts siehe ebd., S. 214–226, sowie S. 239–246.
293 Dazu vgl. Anna Fritzmann: Friedrich von Logau. The Satirist. Bern, Frankfurt am Main, New 
York 1983, zu Logaus „folly of fashion“ siehe S. 339–371.
294 [Logau:] Sinn-Getichte, Deß Dritten Tausend Zu-Gabe, S. 252, Nr. 197.
295 Zur Bedeutung des Verbs ‚verdingen‘ siehe DWB, Bd. 25, Sp. 234, hier: „jemandem etwas 
vertragsweise über lassen, übergeben“. Als Nachweis wird eben jenes Epigramm von Logau auf-
geführt, vgl. ebd., Sp. 235.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    217

schilt,296 zeigt hier paradigmatisch, wie satirische Modekritik im Kern gleichzei-
tig weibliche Sexualität wie französische Kultur trifft. Die Verbindung zwischen 
(französischer) Mode und Sexualität zieht auch der Vierzeiler mit dem program-
matischen Titel Mode­Damen:

Was weiland Metra thät/ thun jetzt die Mode­Damen,
Die so viel Art/ Gebrauch vnd Sitten an sich namen:
Zwar jene suchte Brot/ den Hunger so zu stillen;
Doch dünckt mich daß auch die/ den Beutel wenig völlen.297

Indem der historische Eigenname ‚Metra‘ aufgerufen wird, werden die Mode­Da­
men bereits im ersten Vers in Bezug zur „berühmte[n] Hure in Thessalien“ gesetzt, 
die Corvinus in seinem Frauenzimmer­Lexicon (1715) wie folgt portraitierte:

Metra, War eine berühmte Hure in Thessalien, welche vor ihre Mühe und Vergünstigung, 
weil zur selben Zeit das Gold und Geld noch nicht im Schwange war, Ochsen, Pferde und 
allerhand Vieh statt Recompenses annahm; Daher das gemeine Volck von ihr fabuliret, als 
hätte sie sich in alle diese Thiere verwandeln können.298

Während allerdings die „Hure“ Metra ihrer Profession aus Not („den Hunger so 
zu stillen“) nachginge, würden die „Mode­Damen“, darin Metra vergleichbar 
(„auch“), nur wenig einnehmen („den Beutel wenig völlen“). Die Mode wird 
somit zum einen sexualisiert, zum anderen aber auch in ihrem beschränkten 
Ertrag lächerlich gemacht. 

Dem Sujet der zur Schau gestellten Brüste hat Logau mindestens vier 
Epigramme gewidmet:

296 Zu Logaus satirischer Kritik am Alamode-Wesen siehe Tomasz Jabłecki: Das Sinngedicht 
im Dienste der Satire. Logaus Kritik des Sittenverfalls.  In: Salomo in Schlesien. Beiträge zum 
400. Geburtstag Friedrich von Logaus (1605–2005). Hg. von Thomas Althaus, Sabine Seelbach. 
Amsterdam 2006, S. 229–249, hier S. 234–239.
297 [Logau:] Sinn-Getichte, Andres Tausend Sechstes Hundert, S. 125, Nr. 33.
298 Corvinus: Frauenzimmer-Lexicon, Sp. 1265. – Es findet sich allerdings unter dem Lemma 
‚Metra‘ noch ein weiterer Eintrag: „Metra, Eine Tochter des Erisichtonis aus Thessalien, welche, 
nachdem sie dem Neptunus zu Willen gelebet, dafür dieses von ihm erhalten, daß sie sich, in 
was sie nur wolte, verwandeln konte. Daher als sie ihr Vater aus Hungers-Noth verkauffen muste, 
verwandelte sie sich in einen Fisch, und entzohe sich solcher Dienstbarkeit; Und ob sie gleich 
zum andernmahl von ihrem Vater wieder verkauffet ward, machte sie sich doch allezeit wieder 
frey, indem sie bald eines Ochsens, bald eines Hirsches, bald aber eines Vogels Gestalt annahm“ 
(Sp. 1264 f.).



218   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Von den entblösten Brüsten.

Frauen-Volck ist offenhertzig; so wie sie sich kleiden jetzt
Geben sie vom Berg ein zeichen/ daß es in dem Thale hitzt.299

Blosse Brüste. 

Weiber/ die die Brüste blössen sind von oben aller Leute/
Das was vnten bleibt den Männern/ (mancher zweiffelt) zu der Beute.300

Entblöste Brüste.

Jungfern/ die die Venus Hügel blösen vnverholen
Blasen zu dem Liebes-Feuer jedem auff die Kohlen.301

Von eben denselbten.

Ihr stellt das weisse Milch-Gefäß/ ihr Jungfern an den Tag
Ihr hettet gerne Milch darein vnd was sie trincken mag.302

In allen vier Zweizeilern wird der Kausalkonnex von ‚entblößten Brüsten‘ und 
sexueller Lust variiert: Frauen zeigten demnach ihre Brüste, um Männer zu ihrer 
„Beute“ zu machen, das „Liebes-Feuer“ anzublasen und Kinder zu bekommen. 
‚Modisch‘ drapierte Frauenkörper fungieren in Logaus Versen als sexuelle Lock-
mittel und stellen als solche eine Gefahr für die verführbare Männerwelt dar.

Den Topos der männerlockenden Kleidung nimmt auch Jacob Schwieger 
in  seiner Satire über die Verlachte Venus (1659) auf. Dass seinem literarischen 
Alter Ego ‚Siegreich‘ die titelgebende Liebesgöttin im Traum in Spinnweben 
gekleidet erschienen war, erklärt der Schäfer seiner bukolischen Zuhörerschaft 
folgendermaßen:

Das Bild/ Ehrenwerte Constantia/ mit einer Spinwebe bekleidet/ darunter alles am Leibe 
mit seinen natürlichen Farben hervorblikte/ dazu den Reim welchen Sie an der Brust 
führete/ bedünkken mich fein abzubilden die heütige leichtfertige Kleidungs-art unzüch-
tiger Weiber: Die also beschaffen ist/ daß man weiß nicht wie weit hinein/ und wie tief 
hinunter sehen kan: Lieber möchten Sie nakend als also bekleidet gehen/ weil Sie sich viel-
leicht alsden schämeten unter die Leüte zukommen. Weil aber ihre leichtfertige Kleidung 
durch den Wahn der Zihrligkeit gebilliget wird/ verstrikket Sie/ wie ein Spinnengewebe die 
Fligen/ manches Auge und Hertze/ welches der Venus (Lust-Seuche) auf ihrem Altar ein 
Opfer zubringen bey sich gedenkket. In betrachtung dessen/ was der in diser Kunst woler-
fahrne Ovid von dem Kleide der Corinnen (welches die heütigen Venus-Schwestern auch 
gerne haben wollen) schreibet: 

299 [Logau:] Sinn-Getichte, Andres Tausend Zu-Gabe, S. 219, Nr. 49.
300 Ebd., Drittes Tausend Neundes Hundert, S. 158, Nr. 21.
301 Ebd., Drittes Tausend Neundes Hundert, S. 165, Nr. 61.
302 Ebd., Drittes Tausend Neundes Hundert, S. 165, Nr. 62.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    219

Diripui tunicam, nec multum rara nocebat,
pugnabat tunicâ se tamen illa tegi.

Ich riß den Rok hinweg/ auch könt er weinig [sic] machen/
weil er gewirkket war von über dünnen Sachen/

daß man schier könte sehn was drunter war verstekt
und gleichwol wolte Sie damit sein zugedekt.303

Indem Venus, die von Siegreich durchgängig mit dem Epitheton „Lust-Seuche“ 
versehen wird, dem Hirten in Spinnweben gehüllt erscheint, zeigt sie sich allego-
risch insofern als Männer fängerin, als ihre Kleidung intentional auf diese Funk-
tion hin ausgewählt ist. Das angehängte Distichon Ovids, das Schwieger als vier 
paargereimte Alexandrinerverse wiedergibt, bezeugt zum einen die Literarizität 
sowie zum anderen die zeitenüberdauernde Persistenz des Themas. So sei, laut 
Siegreich, die „Wirkung der leichtfertigen Kleidung“ eben jene „gewaltsahme 
Entzükkung“, welche zu sexuellen Ausschweifungen treibe, wie Siegreich es im 
Fall der Venus von der Überlieferung verbürgt sieht:304

War nicht die bey den Tichtern gerühmte Venus eine (mit Erlaubniß) ErtzHure und Ehebre-
cherin/ die/ daß ich anderer geschweige/ ungeachtet ihres Ehemanns Vulcanus, mit dem 
kriegerischen Mars/ biß die helle Sonne aufging/ ihrer Lust pflegete/ und dennoch eine 
Göttin heissen müste. Es sey denn/ daß/ wie ihre Persohn/ also auch ihre Nahmen und 
Tahten ertichtet sind. Ich lasse dasselbe gern also seyn. Aber daß man unzüchtige Men-
schen/ Göttinnen/ und Laster/ Tugenden heisset/ kan Ich nicht billigen: Es sey dann daß 
man wolle der Ehre die Ader schlagen/ und die Zucht lassen außbluhten.305

Explizit nutzt Siegreich die zur Schau gestellte Lasterhaftigkeit der Venus, um 
an die Tugend seiner Zuhörerschaft zu appellieren, welche sich in „Ehre“ und 
„Zucht“ zeige. Dass Kleider solch einem Ansinnen entgegenstehen können, wird 
von Siegreich in einem sechsstrophigen Lied verarbeitet:

1. 
Den Vogel man an seinen Federn kennt/
der Baum nach seinen Früchten wird genennt
Den schlauen Fuchs verräht sein dikker Schwantz/
und welche Braut sey sihet man am Krantz.
2.
So zeigen auch die Kleider das Gemüht/
wie hie und da ein kleiner Narr außsiht/
wie Geülheit unterm dünnen Kleid und Flor
in ihrer rechten Farbe gukt hervor.

303 Schwieger: Verlachte Venus, Fol. A11v–A12v. – Schwieger selbst gibt den Nachweis zu Ovids 
Versen „Lib: 1. Amor: Eleg. V.“, womit er seine Gelehrsamkeit untersteicht.
304 Schwieger: Verlachte Venus, Fol. A12v.
305 Ebd., Fol. B1r.



220   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

3.
Favörchen Thörchen spielen auf dem Huht
das man der Liebe nur zu liebe thut.
Die Rößchen Lößchen auf der Brüste höh’
entdekken wo der Sinnen Lust hinsteh.
4.
Gelegenheit die meisten Diebe macht:
Ihr bietet dar/ wornach ein ander tracht:
Drüm mancher auch verbotne Kirschen plükt
Und näschet kühnlich weil es Ihm so glükt.
5.
Ihr Lieben macht die Löcher besser zu/
und gönnet doch den Sinnen ihre Ruh:
Wem solte nicht das Hertz in Lust aufgehn/
der durch die Löcher fast kan alles sehn.
6.
Wer aber gerne fremde Tauben fängt/
und hie und da sein Liebes Netz außhängt:
Der mag auch sehn was diese Wirkung bringt/
und wie der Tohn des Lieds am Ende klingt.306

Durchgängig akatalektisch, mit männlicher Kadenz endende jambische Fünf-
heber, die sich jeweils im Paarreim vereinen, wie sie Schwieger hier verwendet, 
sind in der Lieddichtung des Barock häufig anzutreffen,307 spätestens seit Martin 
Opitz den jambischen Fünfheber zum deutschen Pendant des vers commun 
erkoren hat.308 Nachdem die erste Strophe anhand von vier Beispielen auf den 
Kausalkonnex von Wesen und Äußerlichkeit hinweist, wird in den Strophen zwei 
bis fünf das Thema anhand ausgeschnittener verzierter Kleider ausgearbeitet, 
woraufhin die abschließende sechste Strophe in drohendem Gestus den ‚Jam-
merchor‘ am Ende der Satire antizipiert.309 So brächten „dünne[s] Kleid und Flor“ 
die darunter liegende „Geülheit“ erst ans Tageslicht, wie in der dritten Strophe 
modebewusst („Favörchen“, „Rößchen“) exemplifiziert wird. Weil „Gelegenheit 
die meisten Diebe mach[e]“, wird in der fünften Strophe affektiv an die Kleider-
trägerinnen als „Ihr Lieben“ appelliert, ihre Kleidung nicht als „Liebes Netz“ zu 
funktionalisieren und Männer nicht in Versuchung zu bringen. 

Als „Warnung an den Leser“ hingegen fungieren die Eingangsverse in Johann 
Gorgias’ Buhlende[r] Jungfer (1666), worin der als ‚Du‘ apostrophierte, männlich 

306 Ebd., Fol. B1v–B2v.
307 Vgl. dazu Horst Joachim Frank: Handbuch der deutschen Strophenformen. 2. Aufl. Tübin-
gen, Basel 1993, Nr. 4.99, S. 301 f. 
308 Opitz: Buch von der Deutschen Poeterey (1624), S. 55.
309 Vgl. Schwieger: Verlachte Venus, Fol. B7r–B8v, sowie Kap. III.2.2.1.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    221

imaginierte Leser auf die lockende Gefahr weiblicher Kleidung aufmerksam 
gemacht wird:

In einem schönen Glaß scheint Essig gleich wie Wein/
In manchem schönen Kleid/ verbirgt sich falscher Schein.
Wer nach dem Kleide sieht/ den mangelt sein Gesicht.
Denn offt ergreifft er das/ was er doch wünschte nicht.
Ein falsches Jungfer-Aaß hat eben solch Geschück
Als eine Jungfer hat. Sie rühmet ihr Gelück/
Sie beugt und neiget sich. Sie lacht dich freundlich an/
und giebt dir gute Wort/ so viel sie immer kan.
Damit sie fange dich/ Im Fall du gläubest ihr/
So zieht sie unvermerckt/ das Fange-Garn für.
Vnd hält dich so bestrickt/ daß du must immerfort
Als ihr Leibeigner seyn/ Sie giebt dir kein gut Wort.
Mehr als sie vormahls that. Drüm hasse falsche Sinn/
und sieh nicht auf das Kleid/ offt ist ein Aaß darinn.310

Das Bild des ‚schönen Glases‘, das den Blick auf seinen Inhalt verschleiert, eröff-
net die Alexandrinerverse, bevor der zweite Vers anaphorisch-parallelistisch zum 
„schönen Kleid“ umschwenkt, das in seiner verhüllenden Eigenschaft dem trüge-
risch-verzerrenden Glas gleichkomme. Nachdem die metaphorischen Vergleiche 
amplifiziert werden, konkretisieren die Verse 9–13 die dem schönen (Kleider-)
Schein vermeintlich inhärente Funktion: So kleideten sich Frauen deshalb 
„schön“, um Männer zu „fange[n]“, zu „bestrick[en]“ und „[a]ls ihr Leibeigner“ 
zu halten. Der didaktische Schlussappell ist folglich eindeutig: „Drüm hasse 
falsche Sinn/ | und sieht nicht auf das Kleid/ offt ist ein Aaß darinn“. 

2.3.2 Schminke und Cremes
Die ‚putzsüchtige‘ Frau hat bereits Semonides im Bild der ‚Pferdefrau‘ beschrie-
ben.311 Spätestens seit Juvenals Satura VI ist die geschminkte Frau etablierter 
Gegenstand der satirischen Dar stellung: 

310 [Gorgias:] Buhlende Jungfer, Fol. A7r.
311 Satirische Kosmetikkataloge finden sich sowohl in der griechischen und römischen Litera-
tur, etwa bei Aristophanes, Lukian, Plautus und Ovid, dazu vgl. Hobert: Die französische Frauen-
satire, S. 118 f. Zur Kritik der Kirchen väter an der weiblichen ‚Putzsucht‘ siehe ebd., S. 114–117. –  
Der Kirchenvater Gregor von Nazianz (um 329–390), der selbst ein Mahngedicht gegen die weib-
liche ‚Putzsucht‘ verfasste, sah das Urbild der putz süchtigen Frau bereits in Hesiods Pandora, 
vgl.  Gregor von Nazianz: Gegen die Putzsucht der Frauen. Ver besserter griechischer Text mit 
Übersetzung, motivgeschichtlichem Überblick und Kommentar von Andreas Knecht. Heidelberg 
1972, zur Pandora S. 24 f.



222   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Nil non permittit mulier sibi, turpe putat nil,
cum viridis gemmas collo circumdedit et 

cum
auribus extentis magnos commisit elenchos.
[intolerabilius nihil est quam femina dives.]
interea foeda aspectu ridendaque multo
pane tumet facies aut pinguia Poppaeana
spirat, et hinc miseri viscantur labra mariti:
ad moechum lota veniunt cute. quando 

videri
vult formonsa domi? moechis foliata 

parantur,
his emitur quidquid graciles huc mittitis 

Indi.
tandem aperit vultum et tectoria prima 

reponit,
incipit agnosci, atque illo lacte fovetur
propter quod secum comites educet asellas,
exul Hyperboreum si dimittatur ad axem.
sed quae mutatis inducitur atque fovetur
tot medicaminibus coctaeque siliginis offas
accipit et madidae, facies dicetur an 

ulcus? 312

[‚Es gibt nichts, was sich eine Frau nicht 
gestattet, und nichts hält sie daran für 
unanständig, wenn sie sich grüne Edel-
steine um den Hals gelegt und riesige 
Perlenohrringe an ihre ausgeleierten Ohr-
läppchen gehängt hat. [Nichts ist uner-
träglicher als eine reiche Frau.] Bis dahin 
ist ihr Gesicht schrecklich anzusehen, und 
auf lächerliche Weise schwillt es durch eine 
große Menge Brotteig an oder riecht nach 
fettiger Poppaea-Creme – und davon sind 
dann die Lippen ihres armen Gatten ver-
klebt. (Zu ihrem Geliebten gehen sie mit 
gewaschener Haut. Wann will eine Frau 
zu Hause schön aussehen? Für ihre Gelieb-
ten besorgen sie Parfüm, für die kaufen sie 
alles, was ihr dürren Inder hierher expor-
tiert.) Endlich legt sie ihr Gesicht frei und 
trägt die erste Putzschicht wieder ab. Man 
beginnt, sie wieder zu erkennen, und sie 
pflegt sich in der Milch, für die sie als ihre 
Begleitung Eselinnen mitnehmen würde, 
falls sie zum Nordpol in die Verbannung 
geschickt werden sollte. Was aber nach-
einander mit so vielen Mittelchen überzo-
gen und gepflegt wird und erhitzte feuchte 
Mehlklumpen aufnimmt – wird man das als 
Gesicht bezeichnen oder als Geschwür?‘]

Schminke wird hier als „fettige“, schmierige Substanz inkriminiert, die zwar 
einerseits die Frauen verschönert (und sie sich so ihren Liebhabern zuwenden 
können), zum anderen den Männern ‚die Lippen verklebt‘. Als geschlechtsty-
pisches ‚Laster‘ kursiert Schminke auch in der Literatur der Barockzeit.313 Zwar 
versuchten moderate Stimmen, wie Daniel Caspar von Lohenstein (1635–1683) 
in seinem Arminius-Roman, das negative Image des Schminkens zu relativie-

312 Iuv. sat. VI, 457–473, Übers. Sven Lorenz.
313 Vgl. dazu Mirosława Czarnecka: Listen der (Un)Aufrichtigkeit. Der geschminkte weibliche 
Körper in der Literatur des Barock. In: Die Kunst der Aufrichtigkeit im 17. Jahrhundert. Hg. von 
Claudia Benthien, Steffen Martus. Tübingen 2006, S. 163–178. Die vor allem religiös begründeten 
schminkkritischen Positionen des 17. Jahr hunderts finden sich noch im ausgehenden 18. Jahr-
hundert, vgl. dazu Annelie Ramsbrock: Korrigierte Körper. Eine Geschichte künstlicher Schön-
heit der Moderne. Göttingen 2011, bes. S. 31–60. Im 19. Jahrhundert wichen die religiösen Vorbe-
halte sodann oftmals naturwissenschaftlichen ‚Erkenntnissen‘.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    223

ren,314 die frühneu zeitlichen Frauensatiren nahmen jedoch vor allem den auf den 
Kirchenvater Gregor von Nazianz (um 329–390) zurückgehenden, theologisch 
geprägten Diskurs auf, wonach der dezidiert weibliche geschminkte Körper einen 
Frevel an Gottes Schöpfung impliziere.315 Im Folgenden soll die satirische Darstel-
lung der Schminke primär in ihrer Lockfunktion betrachtet werden.

In Anlehnung an Juvenals Ausführungen hatte schon Boccaccio in seiner 
misogynen tour de force Il Corbaccio die weibliche Schminke als Täuschung 
entlarvt, wie es Johann Makle (1660) in seiner Übersetzung Irr­Garten der Liebe 
raffend316 ins Deutsche bringt. Das Ziel vor Augen, den unglücklich Verliebten 
von seiner Liebe zu heilen und ihm gleichzeitig seine Fehler aufzuzeigen, wird 
die vermeintliche Schönheit der Geliebten vom verstorbenen Ehemann gnaden-
los decouvriert:

Darum kehre ich wieder zu meinem vorgenommenen Zweck/ und wil bey der Schönheit 
der neuen Besitzerin deiner Seele anfangen/ welcher jhre Künste so viel geholffen/ daß sie 
nicht allein dich/ sondern viele andere die weniger denn du gefangen worden/ verblendet 
hat und von jhr eine falsche Meynung fassen/ das ist/ von jhrem frischem Fleisch im Ange-
sichte/ welches durch Kunst bereitet/ sich den Morgenrosen vergleichende/ viele samt dir 
vermeynet natürlich zuseyn. Wann du sie und andere Narren/ des Morgens/ gleich wie ich/ 
gesehen/ so hettet jhr euern Fehler gar leichtlich erkand/ wann jhr sie/ sage ich/ gesehen 
hettet aus dem Bette gehen/ ehe sie sich schön gemachet. Diese war/ und ist heutigen Tages 
mehr als nie/ wie ich glaube/ wann sie morgens aus dem Bette ging/ im Gesichte gelb und 
grün/ oder wie die Vogel wann sie sich mausen/ voller Runtzeln/ mit eingefallenen Wangen 
und gantz anders eher sie die Zeit gehabt sie zulecken. Und wer weiß nicht daß auch die 
vom Rauch geschwärtzete Mauren wiederum geweisset/ und mit allerhand Farben nach des 
Mahlers gutdüncken angestrichen werden können. Und wer weiß nicht/ daß die schmin-
ckende Teig das lebendige Fleisch schwellen/ und das eingefallene sich empor heben 
machet? Wann du sie des morgens mit jhrem Haar auf dem Kopff/ und mit dem gefütterten 
Mantel auf den Fersen sitzende das Feuer anblasen/ mit trüben Augen/ Husten/ und grosse 
Fetzen auswerffen gesehen/ so hette dich dieses sie hunderttausenmal mehr hassen/ denn 
jhre von deinem freunde erzehlete/ Tugenden sie lieben gemachet.317

Trotz der bereits der Personenkonstellation eingeschriebenen Ironie avanciert die 
Rede zur Enthüllungsnarration, welche die vermeintliche Schönheit als vollstän-
dige Täuschung entlarvt, die sich der Schminke als Täuschungsmittel bedient. 
Unter den Farben jedoch kommt das ‚wahre‘ Gesicht der Witwe zum Vorschein, 

314 Vgl. Czarnecka: Listen der (Un)Aufrichtigkeit, S. 170–172, sowie zu Lohensteins grundsätz-
lich philogyner Positionierung innerhalb der zeitgenössischen Querelle des Sexes Plume: Hero-
inen in der Geschlechter ordnung.
315 Vgl. Gregor von Nazianz: Gegen die Putzsucht der Frauen.
316 Zu Makles raffender und linearisierender Übersetzungsästhetik vgl. meine Anmerkungen in 
Boccaccio, Makle: Irr-Garten der Liebe, S. 75 f.
317 Ebd., S. 75 f.



224   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

welches in hyperbolischer Drastik dergestalt beschrieben wird, dass es in seiner 
Lächerlich- und Hässlichkeit den Mann vielmehr hätte abschrecken sollen.

In Jacob Schwiegers Venussatire (1659) fungiert der geschminkte weibliche 
Körper primär als Gegenpol zur gottgeschaffenen Natürlichkeit:

Eines fuhr der Schäfer fort/ were ich schier vorbey gegangen/ welches ich mich wider 
erinnere. Des Bildes Schönheit/ die meine Augen eine guhte Zeit an sich zog und mit ihrer 
Anmuhtigkeit im Träume gleichsahm gefangen hielt/ so daß ich vorwitzig ward diser Schön-
heit näher zutreten/ und Sie etwas genauer zubetrachten/ weil Sie mihr nicht eine natürli-
che/ sondern geschminkte (wie Sie in der Taht war und ich in näherer beschaung befand:) 
Schönheit zusein dauchte. Ich bekenne daß Schönheit/ so die zeugende Natur einem Men-
schen gegeben/ ein köstliches Kleinod sey/ und dem jenigen der damit begabet ist zu seiner 
belobung mehr nütze als alle Brife und Lob-schriften/ wie der weise Aristoteles redet.318

Während ‚natürliche‘ Schönheit als hervorragende Schöpfung Gottes goutiert 
wird („ein köstliches Kleinod“), gilt die geschminkte Frau als ‚unnatürlich‘ und 
folglich als Täuschung – eine Kritik, an der unabhängig von den ‚natürlichen‘ 
Begebenheiten festgehalten wird. Dass Schwiegers Schminkkritik christlich fun-
diert ist, verbürgt das Bild des festen bzw. unfesten Untergrunds, das er als Meta-
pher für diejenigen übernimmt, die nur auf geschminkte „eüsserliche Schönheit‘ 
schauten: 

1. 
 Wer auf dem Triebesand im Wasser baut/
 und nur auf eüsserliche Schönheit schaut/
 der sucht Bestand in Unbeständigkeit/
 und fehlt in seinem Sinne Himmel weit.
2. 
 Was ist doch Schönheit? eine leichte Bluhm/
 die gar geschwind verschwindt mit ihrem Ruhm;
 ein kurtzer Glantz der güldnen Morgen-röht
 die Morgens auf und wieder niedergeht.

[…]

5. 
 Hat aber die Natur dich nicht verehrt/
 so mache dich durch Tugend lieb und wehrt:
 Es gukket offt aus einem schlechter Hauß
 ein schöner Wihrt zu seinem Fenster aus.

318 Schwieger: Verlachte Venus, Fol. B2v–B3r.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    225

6.
 Pfü! schäme dich du ungestalte Haut
 daß man dich mit geschminkten Wangen schaut:
 Fürwar/ wer achtzehn Pfennig vor dihr giebt
 dem hat gewiß ein teüer Kauf beliebt.319

Die Vierzeiler postulieren die grundsätzliche Nichtigkeit weltlicher Schönheit 
und kulminieren in der verächtlichen Anklage („Pfü!“) sowohl geschminkter 
Frauen als auch deren Freier. Indem Schwieger den Beschluss der Bergpredigt 
alludiert, offenbart er das theologisch-christliche Fundament seiner Schminkkri-
tik. So gibt das Matthäusevangelium die Worte Jesu wie folgt wieder:

Darumb/ wer diese meine Rede höret/ vnd thut sie/ den vergleiche ich einem klugen Man/ 
der sein Haus auff einen Felsen bawet. Da nu ein Platzregen fiel/ vnd ein Gewesser kam/ 
vnd webeten die Winde/ vnd stiessen an das Haus fiel es doch nicht/ Denn es war auff 
einen Felsen gegründet. Vnd wer diese meine Rede höret/ vnd thut sie nicht/ Der ist einem 
törichten Man gleich/ der sein Haus auff den Sand bawet. Da nu ein Platzregen fiel/ vnd 
kam ein Gewesser/ vnd webeten die Winde/ vnd stiessen an das Haus/ da fiel es/ vnd thet 
einen grossen fall.320  (Mt 7, 24–27)

Wer glaubt, der baut auf einen festen Grund; „Wer GOtt dem Allerhöchsten traut/| 
Der hat auf keinen Sand gebaut“, hat Georg Neumark (ED 1657) die Bibelstelle 
nachhaltig versifiziert.321 

Auch Andreas Gryphius nimmt die zeitgenössische Schminkkritik im Modus 
des Satirischen in seinem Alexandrinersonett An Iolinden auf:

319 Ebd., Fol. B4v–B5r.
320 Vgl. auch Lk 6,47–49: „Wer zu mir kompt/ vnd höret meine rede/ vnd thut sie/ Den wil ich 
euch zeigen/ wem er gleich ist. Er ist gleich einem Menschen/ der ein Haus bawete/ vnd grub 
tieff/ vnd legete den grund auff den Fels. Da aber Gewesser kam/ da reis der Strom zum Hause 
zu/ vnd mochts nicht bewegen/ Denn es war auff den Fels gegründet. Wer aber höret vnd nicht 
thut/ Der ist gleich einem Menschen/ der ein Haus bawete auff die Erden on grund. Vnd der 
Strom reis zu jm zu/ vnd es fiel bald/ vnd das Haus gewan einen grossen Riss“.
321 Georg Neumark: IV. Trostlied. Daß GOTT einen Jeglichen zu seiner zeit versorgen und erhal-
ten wil. Nach dem Spruch: Wirf dein Anliegen auf den Herrn/ der wird dich wohl versorgen. In: 
ders.: Fortgepflantzter Musi kalisch-Poetischer Lustwald. Jena 1657, S. 26–30. Die erste Strophe 
lautet: „Wer nur den lieben GOtt läst walten/| Und hoffet auf Ihn allezeit/| Der wird Ihn wun-
derlich erhalten/| In aller Noht und Traurigkeit.  | Wer GOtt dem Allerhöchsten traut/| Der hat 
auf keinen Sand gebaut“. – Das Trostlied entstand allerdings wohl bereits im Jahr 1641, dazu 
sowie zur breiten Rezeption vgl. Christine Jahn: Nr. 396. Wer nur den lieben Gott lässt walten. In: 
Liederkunde zum Evangelischen Gesangbuch. Im Auftrag der Evangelischen Kirche in Deutsch-
land gemeinschaftlich mit Ansgar Franz u. a. hg. von Ilsabe Alpermann, Martin Evang. Heft 22. 
Göttingen 2016, S. 63–70.



226   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Was habt ihr das ihr mögt an euch ewr eigen nennen!
Die schminck ists die euch so bluttrotte lippen macht:
Die zähne sindt durch kunst in leeren mundt gebracht.

Man weis das meisterstück/ wordurch die wangen brennen.
Ewr eingekauftes haar kan auch ein kind’ erkennen.

Der schlimme schweis entdeckt des halses falsche pracht
Vnd die polirte stirn wird wolverdint verlacht

Wen sich der salben eys will bey den runtzeln trennen.
Gemahlte! sagt mir doch wer seidt ihr/ vnd wie alt?
Ihr mein ich/ sechzehn jahr/ drey stunden die gestalt.

Ihr seidt von haus’ vnd sie ist vber See ankommen.
Ihr schätzt euch trefflich hoch/ vmbsonst! der maaler hatt
Noch für ein schöner bild/ das feill war in der stadt

Vnd länger wehrt den ihr/ drey kronen nur genommen.322

Während die Quartette die Körperteile („blutrotte lippen“, „zähne“, „wangen“, 
„haar“, „hals“, „stirn“) der angesprochenen Iolinde als durchweg künstlich ent-
tarnen, verdeutlichen die Terzette, die mit einer entmenschlichenden Apostro-
phe („Gemahlte!“) einsetzen, insofern den Unterschied zwischen Schein und 
Sein, als – chiastisch verschränkt – das wahre Alter der Sechzehnjährigen sich 
merklich von der erst „drey stunden“ jungen ‚Gestalt‘, die „vber See“ importiert 
wurde, unterscheidet, welche zudem „der maaler“ günstiger („drey kronen nur“) 
und langfristiger („das […] länger wehrt als ihr“) erstellen könne. Dennoch wird 
im Modus der Anklage („Ihr schätzt euch trefflich hoch/ vmbsonst!“) der hohe 
Wert deutlich, den sich Iolinde – aus Sicht des nicht als Ich hervortretenden und 
folglich Allgemeingültigkeit suggerierenden Sprechers – in ihrer modebewussten 
Erscheinung zuschreibt.

In seinen Sinn­Getichten (1654) bestimmt Friedrich von Logau deutlicher als 
Gryphius die kausale Verbindung von Schminke und Wollust, wie es etwa sein 
Epigramm Geschmückte vnd geschmünckte Jungfern paradigmatisch aufzeigt:

Die Jungfern die sich gern am Tage zierlich schmücken/
Die liegen gerne bloß des Nachtes auf dem Rücken:
Und die mit Schmüncke sich verpurpern vnd bekreiden/
Die wollen jhre Brust mit Männern gerne kleiden.323

Während der jeweils erste Vers der Alexandrinerpaare ‚geschmückte‘ bzw. 
‚geschminkte‘ Frauen individuiert, präsentiert der jeweils den Paarreim kom-
plettierende Vers die vermeintliche Intention, die hinter der weiblichen Verschö-

322 Andreas Gryphius: Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke. Hg. von Marian Szyrocki, 
Hugh Powell. Bd. 1: Sonette. Hg. von Marian Szyrocki. Tübingen 1963, S. 49 f.
323 [Logau:] Sinn-Getichte, Erstes Tausend Fünfftes Hundert, S. 104, Nr. 32.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    227

nerungsoperation steht: die unersättliche weibliche Sexualität.324 Unverhohlen 
wird die Lockfunktion im Vierzeiler Schmüncke benannt:

Wann sich Weiber schmüncken/
So ists/ wie ein Wincken/
Das man auffgenommen
Wolle man ja kummen.325 

In der Buhlenden Jungfer (1666) des Johann Gorgias, des erklärten Gegners des 
weiblichen ‚Ehrenpreises‘, mischt sich die Kritik des Schminkens mit generellen 
misogynen Schmähungen. So stellt der Erzähler die erwünschte Wirkung von 
„wolriechenden Pulvern“ keineswegs in Frage, sondern bestätigt darüber hinaus 
deren Notwendigkeit:

Insonderheit aber/ wenn sie selbige mit wolriechenden Pulvern überstreuet/ so mache des 
Pulvers weisse/ der Haaren Schwärtz/ so anmuthig schön/ daß eine Jungfer in gepuder-
ten Haaren mehr einem Engel als Menschen ist zugleichen. Absonderlich hat manche böse 
auf- und aussteigende Feuchtigkeiten/ welche sie wie Böcke stincken machet/ welcher diß 
Mittel/ besser zu riechen/ gar wol gebrauchen kan.326

Gorgias bedient sich hierbei eines auf Horaz zurückgehenden Bildes, welcher den 
Achselgeruch alter Frauen mit einem ‚stinkenden Bock‘ verglichen hatte.327 Als 
expliziter und zentraler Gewährsmann dient Gorgias jedoch kein anderer als der 
sich hinter dem verballhornten Pseudonym „Golan“ verbergende Friedrich von 
Logau, der herangezogen wird, um die Anwendung von Kosmetika als sexuell 
motivierten Täuschungsvorsatz zu markieren:

324 Dem Sujet der geschminkten Frau hat sich Logau in mehreren Epigrammen gewidmet, 
wobei stets entweder der Täuschungsaspekt oder aber die sexuelle Dimension im Zentrum der 
arguten Produktionsästhetik steht, vgl. [Logau:] Sinn-Getichte, Erstes Tausend Viertes Hundert, 
S.  94, Nr.  94: „Geschmünckte Weiber“, Erstes Tausend Fünf ftes Hundert, S.  104, Nr.  32: „Ge-
schmückte vnd geschmünckte Jungfern“, ebd., S. 112, Nr. 37: „Ge schmünc kte Weiber sind willige 
Weiber“, Drittes Tausend Zu-Gabe, S. 205, Nr. 85: „Schmüncke“. – Allerdings bietet er in einem 
Fall statt satirischer Schmähung einen ‚konstruktiven‘ Hinweis, vgl. ebd., Drittes Tausend Erstes 
Hun dert, S. 11, Nr. 35: „Schminke. | Wolt ihr euch/ ihr Jungfern/ schmüncken? Nemet dieses zum 
Bericht/ | Nemet Oele zu den Farben/ Wasser-Farben halten nicht“.
325 Ebd., Drittes Tausend Zu-Gabe, S. 205, Nr. 85.
326 [Gorgias:] Buhlende Jungfer, Fol. E2r–E2v.
327 Hor. epod. XII 4–6: „Namque sagacious unus odoror, | Polypus an gravis hirsutis cubet hir­
cus in alis,  | Quam canis acer ubi lateat sus“ [‚Denn ich kann in einzigartiger Weise schärfer 
riechen, ob ein Polyp sich lagert oder ein stinkender Bock in struppigen Achselhöhlen, als ein 
Spürhund riecht, wo die Sau versteckt ist‘], Übers. nach Quintus Horatius Flaccus: Sämtliche 
Werke. Lateinisch–deutsch. Hg. und übersetzt von Niklas Holzberg. Berlin, Boston 2018, S. 219.



228   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Ihrer Hitze auch desto leichter abzukommen/ nehmen sie alle Gelegenheiten wol in acht/ 
dencken auf allerhand Räncke/ einen ehrlichen Kerl zu betriegen. Sie kleiden sich fein zier-
lich/ damit die Person ein Ansehen habe/ schmincken und schmücken sich/ damit ihre 
Zierden desto beliebter werden. Von diesen sagt der von Golan also:

Die Jungfern/ die sich gern am Tage zierlich schmücken […].328

Mit Logau stimmt Gorgias folglich in den schminkkritisch-misogynen Duktus ein 
und individuiert sechs Gründe, warum geschminkte Frauen nicht tugendhaft 
handelten:

Denn die natürliche Schönheit/ wenn sie vielleicht nicht die vollkommenste ist/ kan sie 
durch die Tugend die allervollkommenste werden. Ob diß die garstige Schmincke zu wegen 
bringen könne? wird höchlich gezweiffelt. Es werden in diesem Stück die Jungfern/ welche 
sich schmincken/ mehr denn Betriegerinnen/ in dem sie erstlich sich selbst ihre natürliche 
Schönheit/ durch eine gemeisterte rauben. Zum andern/ in deme sie manchen frommen 
Menschen dadurch betriegen/ welcher aus natürlicher Einfalt dem Augenschein trauet. 
Zum dritten/ betriegen sie GOtt die Zeit ab/ darin sie diese GOtt ungefällige Wercke verüben. 
Zum vierdten/ geben sie sich selbst zum verderben Gelegenheit/ denn sie werden stoltz; der 
Stoltz aber ist ein Ursprung alles Verderbens. Zum fünften/ so verschertzen sie leichtlich ihr 
Glück selbst; Denn manch ehrlicher Mensch träget einen Abscheu für solchen geschmin-
ckten Weibern/ und für ihrer Unverschämigkeit. Unverschämt sind sie/ denn manche 
beschmieret ihr das Gesicht damit/ daß mans mit Messern würde können abkratzen. Zum 
sechsten/ so können solche leichtlich in den Gemütern keuscher Leute einen Zweiffel erwe-
cken/ welcher ihnen ihre Keuschheit kan betreffen. Daß solche Jungfern auch schwerlich 
können keusch seyn/ ist daraus zu schliessen/ daß sie fast mit Gewalt wollen einen Mann 
haben. Wenn sie sich aber suchen liessen/ wäre es ihnen am rühmlichsten. Es ist gar wol 
bekant/ was Golan sagt:

Wiewol es noch nicht Brauch/ daß Wittwen/ daß Jungfrauen
Sich selbsten bieten an/ und fragen ums Vertrauen.
Jedoch/ will gleich der Mund sich noch in etwas schämen/
Fragt Schmuck und Schmincke doch: Ey will mich niemand nehmen.329

Mit Schminke, so argumentiert der Erzähler in Gorgias’ Buhlender Jungfer, betrügen 
Frauen nicht nur sich selbst, sondern auch die Männer und darüber hinaus ihren 
Schöpfer. Indem Logaus Epigramm, das in dessen Sammlung den sprechenden 
Titel „Geschmünckte Weiber/ sind willige Weiber“ trägt,330 zitiert wird, markiert 
Gorgias seine Ansichten nicht als Partikularmeinung, sondern als allgemeingülti-
ges ‚Wissen‘, was zudem die gnomische Formel „es ist gar wol bekannt“ untermau-
ern soll. Schminke, so der Tenor frühneuzeitlicher Frauensatiren, korrumpiert die 
natürliche Keuschheit, indem sie die weibliche Sexualität hervorhebt.

328 [Gorgias:] Buhlende Jungfer, Fol. B10r. – So erschienen Logaus Gedichte 1654 unter dem 
Pseudonym ‚Salomon von Golau‘.
329 Ebd., Fol. B10v–B11v, m. Herv.
330 [Logau:] Sinn-Getichte, Erstes Tausend Fünfftes Hundert, S. 112, Nr. 73.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    229

2.3.3 Kopfschmuck: Modephänomen Fontange
Zur Mode- und Schminkkritik, die sich in Frauensatiren artikuliert, gesellt sich 
Ende des 17. Jahr hunderts die Kritik einer spezifischen Form des Kopfschmucks: 
der Fontange, deren Name auf ihre vermeintliche Erfinderin und prominente Trä-
gerin Marie Angélique de Scorailles de Roussille (1661–1681), Herzogin von Fon-
tanges, zurückgeht, die als Ehrendame Liselottes von der Pfalz (1652–1722) am 
französischen Hof eingeführt wurde und zwischen 1679 und 1680 Mätresse des 
Sonnenkönigs Ludwig XIV. war.331 Die ‚Fontange‘ bezeichnet eine „mehrstöckige, 
mit Spitzen und Bändern dekorierte Frisur“,332 die Corvinus in seinem Frauenzim­
mer­Lexicon (1715) wie folgt beschreibt:

Fontange oder Aufsatz, Ist ein von weissen Flohr oder Spitzen, über einen absonderlich 
dazu gebogenen und umwundenen Drat in die Höhe gethürmte und faltenweiß über ein-
ander gesteckte Haube, 2. 3. oder 4fach hinter einander auffgezogen, um die Ohren herum 
abgeschlagen, gefältelt, und mit geknüpfften Bandschleifen von allerhand couleur und 
Sorten, so wohl von vorn als hinten gezieret und bestecket; die gehörigen Theile darzu, 
woraus die Fontange geknüpffet und zusammen gestecket wird, sind, der Hauben-Drat, die 
Commode, das Nest von Drat, der Teller darüber, die Pavilotte, und das Band.333

Zur Entstehung konkurrieren verschiedene Erzählungen: So weist Corvinus die Fri-
suridee über mäßiger Hitze während einer Jagd zu, 334 während andere von einem 

331 Zur Herzogin siehe ABF I 376, 287–292; II 266, 366; IIS 39, 103; III 189, 288–289. In Corvinus’ 
Frauenzimmer­Lexicon (1715) wird ihr kurzes Leben folgendermaßen skizziert: „de Fontange, 
Madame, sonst Maria Angelica de Scorrailles genannt, eine Tochter des Marquis des Roussil­
le, war eine sehr schöne Dame, weswegen sie Ludovicus der XIV. König von Franckreich sehr 
liebte. Von dieser Fontange haben die so genannten Frauenzimmer-Fontangen oder Aufsätze 
ihren Nahmen bekommen. Sie sturb in einer unglücklichen Niederkunfft, und wollen einige 
muthmassen, als wenn ihr durch Anstifften der Madame de Montespan, als ihrer Rivalin, etwas 
Gifft beygebracht worden“ (Corvinus: Frauenzimmer-Lexicon, Sp. 555). – Zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts hat die Leipziger Schriftstellerin Benedikte Naubert (1756–1819) die Lebensgeschichte 
der Herzogin als historischen Briefroman vorgelegt: [Benedikte Naubert:] Fontanges, oder das 
Schicksal der Mutter und der Tochter. Eine Geschichte aus den Zeiten Ludwig des Vierzehnten. 
Leipzig 1805.
332 Gretel Wagner: Fontange. In: Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte, Bd. 10 (2004), 
Sp. 184–189 (RDK Labor, URL: <http://www.rdklabor.de/w/?oldid=89118> [15.03.2022]). Zum Mo-
dephänomen siehe außerdem Erika Thiel: Geschichte des Kostüms, bes. S.  243, sowie Hélène 
Loetz: Die höfische Mode. Von der Rhingrave zur Fontange. In: Liselotte von der Pfalz. Madame am 
Hofe des Sonnenkönigs. Ausstellungskatalog. Hg. von Sigrun Paas. Heidelberg 1996, S. 189–198,  
zur Fontange S. 197 f. – Weder das DWB noch das FWB verzeichnen das Lexem.
333 Corvinus: Frauenzimmer-Lexicon, Sp. 555 f.
334 Ebd., Sp. 556: „Die Fontangen haben ihren Nahmen von der Madame Fontange in Franck-
reich bekommen, so mit dem König auff der Jagd gewesen, und sich wegen allzu grosser Hitze 
einen dergleichen hohen Auffsatz von grünen Laub und Blättern gemacht, welcher nicht nur 
bey dem König approbation gefunden, sondern auch anderen Dames hernach zum Modell ihrer 

http://www.rdklabor.de/w/?oldid=89118


230   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

heftigen Wind berichten, der die Frisur der Mätresse durcheinanderbrachte.335 
Eine weitere Genese wird in der Närrinnenrevue Mala gallina (1713) vorgestellt:

Einsmals als die Haubt-Schmertzen die Glückseeligkeit ihres [d.i. ‚Mademoiselle de Fon-
tange‘] Zustandes verbitterten/ lösete sie auß Ungedult ein Knie-Band von dem Fuß/ und 
knüpffte solches umb das Haupt/ also/ daß die Maschen gerad über der Stirn stunde. 
Inzwischen gabe ihr der König die Visite, sie fragend: Mademoiselle, Was ist das? Das stehet 
euch wohl an. Alsobald faste solches das übrige Frauen-Zimmer bey Hoff. Deß andern Tags 
erschienen alle Damen in der Fontange, umb dem König zu gefallen/ mit dergleichen umb-
wundenen Köpffen. Da breitete sich die Mode auß. Etliche knüpfften die Maschen doppelt/ 
und auff solche Weiß sollen die Fontangen ihren Ursprung genommen haben.336

Um 1680 gelangte die Mode aus Frankreich nach Deutschland, wo sie auch bald 
in der zeitgenössischen Literatur Widerhall fand. Zahlreiche Fontange-kritische 
Schriften sind in den Jahren zwischen 1689 und 1720 auszumachen, vor allem das 
Jahr 1690 stellt eine Hochphase der Anti-Fontangeliteratur dar.337 Den Schwer-
punkt bilden theologische Abhandlungen, die das Tragen der Fontange als 

Hauben dienen müssen“. – Der Eintrag wird nahezu wörtlich von Zedler, Bd. 9, Sp. 1456, über-
nommen und noch von Jakob von Falke: Die deutsche Trachten- und Modenwelt. Ein Beitrag zur 
deutschen Culturgeschichte, Bd. 2. Leipzig 1858, S. 245, wieder ge geben.
335 Vgl. Meyers, Bd. 6, Sp. 752: „Name und Sache rühren von der Herzogin von Fontanges (s. d.) 
her, die, als ihr um 1680 auf der Jagd der Kopfputz vom Wind aufgelöst worden war, ihn durch 
Bänder wieder befestigte, deren Schleifen ihr auf die Stirn herabfielen“.
336 Fontange- oder Hauben-Närrin. In: [Anon.:] Mala gallina, malum ovum. Das ist: Wie die 
Alten sungen/ so zwitzern auch die Jungen. Im zweyten Centi­Folio. Von heutiger mit Hoffart 
auffgeblasenen Welt außgebrüteten Hundert Außbündigen Närrinnen/ Auch in Folio, Nach vo-
riger Alapatrit-Pasteten-Art/ So vieler Narren Generis Masculini, Anjetzo Mit süssen Confectu­
ren delectiren in einer gleichen Anzahl/ Generis Foeminini. Aller Ehr- und Tugend-liebenden/ 
auch klügern und Thorheit-fliehenden Frauen-Zimmer/ zur lustigen Zeit-Vertreib- und Warnung/ 
gleichsamb in einem Moralischen Spiegel durch hundert schöne Kupffer wohl-meinend vorge-
stellet. Wien: Johann Michael Christophori 1713, S. 83–88, hier S. 84. – Das Werk ist bisweilen 
fälschlich dem Wiener Erfolgsschriftsteller Abraham a Sancta Clara zugeschrieben worden, 
vgl. dazu Franz M. Eybl: [Art.] Abraham a Sancta Clara. In: Killy, Bd. 1, S. 10–14. Allerdings ba-
siert die Sammlung auf den Schriften Abraham a Sancta Claras sowie vor allem auf den Narren- 
und Närrinnen-Sammlungen des katholischen Predigers Albert Joseph Conlin (1666–1753), dazu 
vgl. die Studie von Ambros Horber: Echtheits fragen bei Abraham a Sancta Clara. Weimar 1929, 
bes. S. 3–32, zu den Quellen der „Fontange- oder Hauben-Närrin“, siehe ebd., S. 18. Zu Conlin 
siehe Veronika Hofmann: [Art.] Conlin, Albert Joseph. In: VL 17, Bd. 2, Sp. 329–334. Zum Konzept 
der ‚Närrin‘ bei Conlin siehe dies.: Frommes Feindbild Frau. Die Idee der Närrin bei Albert Joseph 
Conlin. Eine Studie zur germanistischen und volkskundlichen Erzählforschung. München 2010, 
bes. S. 87–110 sowie 182–234.
337 Das VD 17 verzeichnet zwischen 1689 und 1700 allein zehn Schriften, die den Begriff im Titel 
tragen, das VD 18 liefert immerhin drei Treffer aus den Jahren 1704, 1713 und 1720.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    231

Sünde beschreiben.338 Daneben sind auch vermeintlich ‚faktische‘ Nachrichten 
zu finden, wie etwa die Flugschrift aus dem Jahr 1697 über die Wahrhafftige Vor­
stellung eines mit einer Fontange todt zur Welt gebohrnen Töchterleins/ Welches 
am 15. Octobris dieses 1697sten Jahres […] von frommen und Christlichen Eltern 
erzeuget worden, welche „Dem stoltzen Frauenzimmer zum Abscheu/ uns aber zu 
Besserung unsers sündlichen Lebens“ gereichen soll, indem die Totgeburt eines 
Mädchens mit Schädelverformung als göttliche Strafe für menschliche Hoffart 
gedeutet wird.339 Dass die Fontangen zum Politikum wurden, verbürgen zeitge-
nössische Verordnungen wie etwa die handschriftlich überlieferte kurbayerische 
Kleiderordnung aus dem Jahre 1697, in welcher das Tragen einer Fontange nur 
bestimmten privilegierten gesell schaft lichen Gruppen zugestanden wurde.340

Moraldidaxe und Satire verbinden sich etwa in der mit dem sprechenden Pseu-
donym ‚Ernestus Gottlieb‘ firmierten Schrift Der gedoppelte Blas­Balg der uppigen 
Wollust: Nemlich die erhöhete Fontange und die blosse Brust (1689) insofern, 
als  sie das Tragen der Fontange in hyperbolischer Drastik als gotteslästerliche 
Sünde darstellt und die „Galanen und Courtisanen“ zur Umkehr aufruft, wobei 
kultur patriotische und Alamode-kritische Einwände in die Abrechnung einge-
flochten werden.341 So wohnt der Fontange-Kritik auch eine politische Dimen-

338 Gegen die Fontange aus theologischer Sicht siehe etwa: [Anon.:] Des heutigen Frauen-Zim-
mers Sturm-Haube/ das ist: Kurtzes Bedencken von denen Hohen Köpffen und Haupt-Schmuck. 
Damit das Frauen- und Jungfer-Volck sich ausrüstet/ Christliche Zucht und Erbarkeit bestreitet/ 
und sich vor des heiligen Gottes/ und gottseliger Menschen Augen/ schändlich verstellet/ son-
derlich allen Predigern nützlich zu lesen/ Christ-einfältig entworffen von Einem Liebhaber Got-
tes und der Erbarkeit. [S.l.] 1690.
339 [Anon.:] Wahrhafftige Vorstellung eines mit einer Fontange todt zur Welt gebohrnen Töch-
terleins/ Welches am 15. Octobris dieses 1697sten Jahres in einem Stadtlein/ Buchholtze genant/ 
unweit Anneberg gelegen/ von frommen und Christlichen Eltern erzeuget worden/ Dem stoltzen 
Frauenzimmer zum Abscheu/ uns aber zu Besserung unsers sündlichen Lebens zum öffentli-
chen Druck befördert. Dresden: bei Johann Conrad Rügern 1697. – Gegen die Fontange werden 
neben praktischen vor allem geistliche und ‚natürliche‘ Gründe angeführt: „Was soll ich von dem 
hohen Geniste von allerhand Haaren/ Spitzen/ Banden und Gekröße sagen/ welches zu dieser 
Zeit das Frauenzimmer über ihrem Kopffe aufthürmet/ daß es scheint/ als ob zwey Köpffe über 
einander stünden; Solten diese Köpffe mit dem Thau der Narrheit befeuchtet/ mit der Zeit noch 
höher aufwachsen/ so müsten nicht nur alle Hauß- und Kirch-Thüren erhöhet/ sondern auch 
mancher Haußvater sein Hauß mit unerträglichen Kosten niederreissen und wieder aufbauen 
lassen; Leichtfertiger Kleider-Pracht ist wider GOttes und der Natur Gesetze/ ja die Heyden selbst 
haben darfür einen Abscheu getragen“ (ebd., Fol. A3r).
340 Dazu Veronika Baur: Kleiderordnungen in Bayern vom 14. bis zum 19. Jahrhundert. Mün-
chen 1975, S. 60–62.
341 [Anon., Ps. Ernestus Gottlieb:] Der gedoppelte Blas-Balg der uppigen Wollust/ Nemlich die 
erhöhete Fontange und die blosse Brust/ Mit welchen das Alamodische und die Eitelkeit lie-
bende Frauenzimmer in ihren eigenen/ und vieler unvorsichtigen Manns-Persohnen sich darin 



232   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

sion inne, wenn Gottlieb die fran zösische Herkunft der „Huren-Tracht“ (11) einer 
als moralisch integer kon struierten Vergangen heit der „alten Teutschen“  (15) 
entgegenstellt, präsentisch jedoch ein „armes Teutsch land“  (8), welches sich  
die ausländische Mode zu Eigen mache, beklagt. Die Fontange als „eine GOtt 
verhassete/ und dem Teufel gefallende Tracht“ (6) avanciert in der exempelge-
stützten Abhandlung zum „controfait der Hoffart“  (20), welche neben „Regier-
suchtigkeit“ (11) und „Hoch muht“ (21) die Gering schätzung der Schöp fung Gottes 
impliziere, da sowohl die natürliche „Statur [des] Leibes“ (5) als auch das „Haar/ 
so euch die Natur zur zierlichen Decke umb der Engel willen gegeben“  (10), 
geschmäht würden. So rühre die Motivation, eine Fontange zu tragen, keineswegs 
von legitimer Gottesliebe, sondern von sündhaftem Liebeswerben her: In Anleh-
nung an Logaus Epigramm Deß Frauenzimmers Vogelfang wird auf der weiblichen 
Stirn ein „Vogel-Herd“ (11) lokalisiert, welchen die Fontange verkörpere: „die Fon­
tange sind zum Theil Netze und Stricke/ dann auch das Gebüsch/ da er der Vogler 
sich in verbirgt/ biß er die Einfältigen betriege“ (11). 

Ein Jahr später wurde die Schrift unter dem Titel Die mit lebendigen Farben 
abgemahlte/ und mit der verführischen blossen Brust vergesellschafftete eitele 
Fontange des heutigen Frauen­Zimmers (1690) erneut gedruckt, nun „samt ange-
hengter kurtzer Vorstellung deroselben Neuer Hoffart“ unter dem sprechenden 
Pseudonym ‚Waremundus von Frauenstadt‘.342 Beiden Drucken ist ein identi-
sches Frontispiz [Abb. 22] vor geschaltet, welches ikonographisch die titelgebende 
Fontange sowie ‚blosse Brüste‘ mit Tod und Teufel verbindet und das explizit 

vergaffenden Hertzen ein Feuer der verbothenen Liebes-Brunst anzündet/ so hernach zu einer 
hell-leuchtenden grossen Flamme einer bittern Unlust ausschlägt; Jedermänniglich/ absonderlich 
dem Tugend und Erbarkeit liebenden Frauenzimmer zu guter Warnung und kluger Vorsicht vorge-
stellet/ und zum Druck befordert. [S.l.] 1689, hier S. 3. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text.
342 [Anon., Ps. Waremundus von Frauenstadt:] Die Mit lebendigen Farben Abgemahlte/ Und 
mit der verführischen Blossen Brust vergesellschafftete Eitele Fontange Des heutigen Frau-
en-Zimmers. Samt angehengter kurtzer Vorstellung deroselben Neuer Hoffart. Hoffardia [fing.] 
1690. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text. – Der Zusatz gegenüber der Vorgängerschrift 
besteht in einer „Kurtze[n] Vorstellung/ Jetziger Fräulicher Hoffahrt. Warum dieselbe/ sonderlich 
in der Kirchen/ unziemlich sey“ (S. 71–77) sowie einer aktualisierenden Hieronymus-Auslegung 
„Der heilige Kirch-Vater Hieronymus in einem seiner Send-Schreiben/ urtheilet gar Christlich von 
Weibs-Persohnen/ wenn er von solchem Geschlechte folgender massen schreibet“ (S. 78–82). Die 
Auslegung und somit auch der Druck endet mit Tiervergleichen und dem Hinweis auf die irdi-
sche Vergänglichkeit: „O ihr Damen der Eitelkeit! […] [B]etrachtet obangezogenen Wiedhopff/ 
nebst dem Pfaue/ mit ihren Fontangen und in deren Uberlegung erinnert euch/ daß ihr gleich 
dem Wiedhopf eur Nest der Hoffart/ der Fontangen und anderer Kleider nur auß Dreck und Mist 
gemacht: ja daß ihr selbst von der Erden und dem Koht genommen seyd/ und so wol ihr selbst/ 
als eure schöne Kleider/ und gantzer Hoffarts Pracht/ zur Erden wieder werden müsse [sic]/ und 
bald haben ein kurtzes ENDE“ (ebd., S. 82).



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    233

als „Spiegel“  (3) fungieren soll:343 Einen kaminartigen Tempel flankieren zwei 
Damen, die jeweils durch Kleiderpracht, vor allem aber durch entblößte Brüste 
(wenn auch die Brustwarzen ausgespart sind) sowie hochgetürmte Fontangen 

343 Der Begriff des ‚Spiegels‘ fällt allein auf der ersten Textseite zweimal. Die Rezipientinnen 
sind mehrfach aufgefordert, sich darin zu „beschaue[n]“ und zu „betrachte[n]“, vgl. ebd., S. 3.

Abb. 22: Teufelsmode: Fontangen und ‚bloße Brüste‘. Frontispiz zur Eitelen Fontange (1690).



234   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

mit wehenden Bändern markiert sind. Dass beide in ihrem Aufzug als Marionet-
ten des Teufels figurieren, zeigen die Bänder, an die ihre jeweiligen Handgelenke 
geknüpft sind: Deren Enden hält eine schwarz schraffierte geflügelte Gestalt, 
die mit ihren Krallenfüßen auf der Tempelkuppel steht und deren Haupt nicht 
nur von Ziegenbockshörnern, sondern auch mit einer Fontange geziert ist. Im 
Inneren des Tempels findet sich, gebettet auf zwei gekreuzten Knochen, ein 
überdimensionaler Schädel, den ebenfalls eine Fontange krönt. Im Text werden 
die vornehmlich angesprochenen Rezipientinnen aufgefordert, sich „in diesem 
Spiegel“ zu „bespiegel[n]“ sowie sich die Vergäng lichkeit ihrer eigenen vermeint-
lichen Vorzüge vor Augen zu führen:

So ihr diese Dame in ihren Leben gekant/ so stellet euren Gemüths-Augen derselben Cont­
rafait vor/ und beseufftzet/ wie wenig ihr es itzo gleichet. Die Haar ihrer Stirn/ worauff diese 
hohe Fontange als auff einen den Götzen geheiligten Häyn/ zum Altar erbauet war/ sind ver-
welcket; Die Haar/ als lauter Liebes-Stricke in einander durch anmuhtige Locken gefloch-
ten/ welche zusamt der Fontange feste Fessel waren/ auch die allerfreyesten Gemüther zu 
binden/ sind zerrissen. Die glatte Stirn/ woran lauter Majestät und Patent/ an die Sclaven 
ihrer Liebe gehefftet waren/ ist mehr als allzu glatt. Die zierlich im Kreiß gewehnte Augen-
brahnen/ sind abgefaulet; Die Augen selbst/ welche auch mit einem Winck Leben und Todt 
ihren Liebhabern nach Willkühr andeuten kunten/ ja welche wie Sonn und Mond am Fir-
mament spieleten/ sind verloschen/ und weiß nicht wohin gekommen/ weil der stinckende 
Wust/ womit die holen Löcher angefüllet/ nicht verstattet weiter nachzugrübeln. Die mit 
angenehmer Röhte melirte Wangen sind ein- ja abgefallen: Die zierliche Lefftzen/ der artige 
Mund sind entfleischet/ ja so gerümpffet/ daß die blossen Zähne/ die vormahls Elffen-bei-
nern waren/ nunmehro gelb und scheußlich hervor ragen.  (3 f.)

In petrarkistisch-parallelistischer Manier werden einzelne Elemente des weib-
lichen Hauptes („[d]ie Haar ihrer Stirn“, „[d]ie Haar“, „[d]ie glatte Stirn“, die 
„Augenbrahnen“, „[d]ie Augen selbst“, die „Wangen“, „[d]ie zierliche[n] Lefftzen“, 
„der artige Mund“, die „Zähne“) evoziert, um sie sodann möglichst eindrücklich 
als ‚vergangen‘ zu markieren („verwelcket“, „zerrissen“, „mehr als allzu glatt“, 
„abgefaulet“, „verloschen“, mit „stinckende[m] Wust […] angefüllet“, „ein- ja abge-
fallen“, „entfleischet“, „gerümpffet“). Um die Drastik noch zu steigern, werden 
die auf dem Fronti spiz sichtbaren Pünktchen, die den Schädelknochen sowie die 
Gebeine übersäen, zu „Würmer[n]“ erklärt, welche die sterblichen Knochenreste 
„zerfressen“ (7). Der nunmehr zurück bleibende Totenkopf soll den Rezipientinnen 
folglich als personifiziertes Memento mori zur Abschreckung dienen und sie zur 
(modischen) Umkehr dirigieren:

Alles ist vergangen/ nur die blosse schwartz-beschmauchte und halb vermoderte Fontange/ 
steht auff dieser kahlen Scheitel/ als ein Monument der Eitelkeit/ welche auch schon nieder-
gefallen wäre/ wenn nicht dem schlaffen Bande durch Kunst ein zierlich Eisen-Draht wäre 
untergenehet/ um sich desto mehr zu sträuben. Bespiegelt euch nun hierin ihr Damen/ denn 
was dieser Todten-Kopf ist/ das werdet ihr werden/ und was er war das seyd ihr.  (4)



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    235

Das darüber angebrachte Spruchband mit den Lettern „In me intuens“ verdeut-
licht erneut die unmissverständliche Botschaft, die auch im Text aufgenommen 
wird:

Habe ich verdeckt geredet/ und die Pillen gar zu viel vergüldet/ daß sie keine operation thun 
können/ so tretet nochmahl mit mir vor die vorgesetze Taffel als vor einem Spiegel/ ich sage 
als vor einem Oracul der Uppigkeit/ und fraget was ihr thun solt/ ob es wahr sey/ was diese 
Zeilen hegen/ und ob sie gleich nicht reden kan/ so schreyet sie doch mit stummen und 
verschlossenen Munde: In me intuens, pia esto: Siehe mich an/ und lerne von mir fromm 
und demühtig zu seyn. Sed sapienti pauca, welche Ohren hat zu hören/ die höre.  (24)

Indem der Schreiber das Bild der ‚präparierten Pillen‘ aufnimmt, stellt er seinen 
Text deutlich in eine satirische Tradition, was auch die (Wieder-)Aufnahme des 
Pamphlets in die nützliche Sammlung Satyrischer Straff­Schrifften (1735) ver-
bürgt.344 Gleichzeitig unterstreicht das abschließende gender spezifisch ange-
passte Christuswort insofern erneut die eschatologische Dimension des Fontan-
ge-Tragens, als Christi Gleichnis vom Weizen und Unkraut (Mk 13, 24–30) alludiert 
wird, welches Christus auf Bitten seiner Jünger hin folgendermaßen auslegt: 

Des menschen Son ists/ der da guten Samen seet. Der Acker ist die Welt. Der gute Same/ 
sind die kinder des Reichs. Das Vnkraut/ sind die kinder der bosheit. Der Feind der sie seet/ 
ist der Teufel. Die Erndte/ ist das ende der Welt. Die Schnitter/ sind die Engel. Gleich wie 
man nu das Vnkraut ausgettet vnd mit fewr verbrennet/ So wirds auch am ende dieser Welt 
gehen. Des menschen Son wird seine Engel senden/ Vnd sie werden samlen aus seinem 
Reich alle Ergernisse/ vnd die da vnrecht thun/ Vnd werden sie in den Fewr ofen werffen/ 
Da wird sein heulen vnd zeenklappen. Denn werden die Gerechten leuchten/ wie die Sonne 
in jres Vaters reich. Wer ohren hat zu hören/ der höre.  (Mk 13, 37–43)

Die Erklärung eröffnet eine strikte oppositionelle Binarität zwischen ‚gut‘ und 
‚böse‘, welche jedes als ‚nicht göttlich‘ markierte Verhalten automatisch dem 
„Feind“, d. h. dem „Teufel“ zu ordnet. In diesem Sinne ist das Tragen der Fon-
tange nicht nur ein Frevel an Gottes Schöpfung, sondern gleichzeitig eine unwei-
gerliche Allianz mit dem Bösen, die nichts als ewig währendes „heulen vnd zeen-
klappen“ in Aussicht stellt. 

Obwohl der Verfasser ein konkretes weibliches Verhalten, d.i. das Tragen der 
Fontange, schilt, präsentiert er sich keineswegs als ‚Frauenfeind‘, sondern stellt 
sich insofern in die ‚frauen freundliche‘ Tradition des Cornelius Agrippa von Net-

344 Vgl. Das vierdte Tractätlein. Die auffgedeckte Eitelkeit der Fontangen. In: [Anon.:] Collecta-
nea Curiosa, Theologica & Historica. Oder: Eine nützliche Sammlung Satyrischer Straff-Schriff-
ten, Von vortrefflichen Männern, ehemahls eintzeln heraus gegeben, nun aber wegen ihrer gros-
sen Nutzbarkeit, abermahls von neuen aufgeleget, und zusammen gedruckt. Leipzig, Frankfurt 
1735, S. 71–101. – Auf das Traktat mitsamt Antwortschrift und Epitaph folgt ein „Anhang etlicher 
Anmerckungen über das 4. Tractätlein von der Fontange“ des Herausgebers, S. 102–116.



236   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

tesheim, als er in Eva („das letzte das beste“) die Krönung der Schöpfung preist.345 
Dass die Abhandlung nicht vollständig in Moraldidaxe aufgeht, sondern in ihrer 
ostentativen Bekehrungs intention ein problematisches Potenzial aufweist, wird 
explizit thematisiert: So folgt auf die Fontange-Gegenschrift – nach einer apolo-
getischen Metareflexion, in der die Unordnung des Textes mit der chaotischen 
Form der Fontange gerechtfertigt wird, die jeglicher „Ordnung“ widerstrebe – 
die Antwortschrift eines „Freundes“ und „Dienstwillige[n]“, welcher die Schrift 
als ‚Angriff‘ gegen die Frauen wertet und von einem konkreten Schreibanlass 
ausgeht: „denn mir daucht seine Liebste habe auch eine [scil. eine Fontange]“.346 
Durch die text interne Abschwächung wird der Aushandlungscharakter der Kon-
troverse deutlich. Mit einer abschließenden französischen Grabschrift auf die 
Fontange tritt zumindest leise das ludische Element mit auf den Plan:

L’epitaphe de Fontange

Cy gist, qui étot erigè pour flame & l’amour,
A perdu luy méme le Solei de la justice & jour:
Et Parce qu’elle Dames en Demons dessus change,
Recompençes du Ciel dessous la font-ange.

[‚Hier liegt, was erhoben ward für die Flamme und die Liebe | Die Sonne selbst hat Gerech-
tigkeit und den Tag verloren: | Und weil die Damen mit den Dämonen oben getauscht haben | 
Belohnst du vom Himmel hinunter die Engelmacher (Fontange).‘]

So verbürgt der Vierzeiler zwar erneut, dass Fontangeträgerinnen bei den ‚Dä-
monen‘ in der Hölle landen, weil die Fontange in einem Sprachspiel ‚font-ange‘ 
jedoch pseudoetymologisch als ‚Engelmacherin‘ gelesen wird, zeigt sich eine iro-
nische Sicht auf die ‚gotteslästerliche‘ Tracht. 

Die Verbindung von kultur patriotischer Alamode-Kritik und Frauenschelte 
erscheint 1691 erneut als Teil der ebenfalls pseudonymisch erschienenen Schrift 
Das von Teutschen Geblüth und Frantzösischen Gemüth Leichtsinnige Frauen­Zim­
mer (1691), in welcher die weibliche Trias ‚Kleider pracht‘, Fontange und ‚ent-
blößte Brüste‘ geschmäht wird.347 Obwohl der Text weitgehend identisch bleibt, 

345 [Anon., Ps. Waremundus von Frauenstadt:] Die Mit lebendigen Farben Abgemahlte, S. 12. So 
zeichne sich Eva Adam gegenüber dadurch aus, dass sie „von dem heiligen Fleische gemachet“ 
(ebd.). Zur Frau als „vollkomenste Krönung aller göttlichen Werke“ vgl. Agrippa von Nettesheim: 
De nobilitate, S. 36, § 10 und 11. 
346 [Anon., Ps. Waremundus von Frauenstadt:] Die Mit lebendigen Farben Abgemahlte, S. 27. 
Das folgende Zitat ebd., S. 30, Übers. ELB.
347 [Anon.:] Das von Teutschen Geblüth und Frantzösischen Gemüth Leichtsinnige Frauen-Zim-
mer. Wie dasselbe In drey unterschiedene Classen eingetheilet/ anzusehen I. In ihren übermüh-
tigen Kleider-Pracht/ Mit welchen gar nahe vergesellschafft/ und ausser den nicht bestehen kan. 
II. Die hochgethürnete Fontange. Und III. Die Schandloß-geblößten Brüste. Auß welchen allen die 



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    237

ist dem Druck ein neues Frontispiz vorgeschaltet [Abb. 23], welches die teuflische 
Affinität der Fontangetragenden Frauen umso eindrücklicher verbildlicht, als das 
Simultan bild eschatologisch vorwegnimmt, wie im rechten Bildvordergrund eine 
Fontange trägerin von einem feuerspeienden Monster vertilgt wird. Als sexuali-
sierte Hybrisverkörperung avancierte die Fontange zu einem teuflischen Credo.

Abb. 23: „Mihi et diabolo“: Teuflische Wahlverwandtschaft. Frontispiz zum Leichtsinnigen 
Frauen-Zimmer (1690).

Hindansetzung der einem jeden von Natur eingepflantzten Schamhafftigkeit/ und der hiedurch 
zugleich mit angenommenen Leichtsinnigkeit Sonnen-klahr abzunehmen. Allen denen/ so diesen 
Eitelkeiten ergeben/ zum sonderbahren Abschrecken vorgestellet durch B. C. B. T. A. [S.l.] 1691.



238   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Noch im Jahr 1700 verfasst der Münchberger Archidiakon Johann Wolfgang 
Cöler (1661–1701) eine theologische Abhandlung gegen die „noch im Schwang 
gehende/ oder Welt-übliche Fontangen“, die „eine Sünde/ und dahero zu verdam-
men sey“.348 Die Fontangen-Schelte ist allerdings kein Sujet, das ausschließlich 
theologisch ausgerichteten Werken vorbehalten war. So diskutieren im Philipp 
Balthasar Sinold von Schütz zugeschriebenen Curieusem Caffé­Hauß zu Venedig 
(1698) „ein Venetianer/ ein Neapolitaner und ein Teutscher“ über das Modephä-
nomen und bezeugen mithin dessen Aktualität.349 Aufgrund einer „Haar-Ba­
taille“ im Neben zimmer350 kommt die kleine Gesellschaft auf die Fontange zu 
sprechen, deren Urheberin ‚der Teutsche‘ in einem Rollengedicht satirisch schilt:

Kein Weib hat je/ als ich/ so grossen Ruhm erlanget/
Weil mein Gedächtnis jetzt auf allen Stirnen pranget:

Der Männer falsches Haar/ des Frauenzimmers Zier
Ist der Fontangen Bild/ und nennet sich nach mir.

So viel man Damen schaut/ so viel seynd Pyramiden/
Darauf mein Nahme lebt/ wenn ich schon längst verschieden;

348 Johann Wolfgang Cöler: Gründlicher Verneinungs-Bericht/ von der Frage/ Ob Das Frauen-
zimmer/ das der Christlichen Erbarkeit und Demuth will zugethan seyn/ könne ohne Verletzung 
der beyden Tugenden/ oder deutlicher/ ohne Sünde/ die noch itzt im Schwang gehende/ oder 
Welt-üblichen Fontangen tragen? Welchen/ auf etlicher schrifftliches Begehren/ zu ihren zeitli-
chen und ewigen Besten ertheilen wollen M. Johann Wolffgangus Coelerus, p.t. Archidiaconus in 
Mönchberg. Leipzig: bei Johann Herbord Klossen 1700, hier Fol. A2r. – Zu Cöler siehe DBA I 196, 
261; II 730, 434.
349 [Philipp Balthasar Sinold von Schütz:] Das Curieuse Caffé-Hauß Zu Venedig/ Darinnen die 
Miß-Bräuche und Eitelkeiten der Welt/ nebst Einmischung verschiedener so wohl zum Staat als 
gemeinem Leben gehörige Merck würdigkeiten/ vermittelst einiger ergötzlicher Assembléen von 
allerhand Personen vorgestellet/ Allen honetten und tugendliebhabenden Gemüthern aber zu 
fernern Nachsinnen übergeben worden. Die erste Wasser-Debauche. Freiburg [recte: Leipzig]: 
bei Johann Georg Wahrmund 1698, S. 5. Zu Sinold siehe Herbert Jaumann: [Art.] Sinold, Philipp 
Balthasar. In: Killy, Bd. 11, S. 29–31.
350 Sinold von Schütz: Das Curieuse Caffé-Hauß, S. 8. Das Szenario im Nebenraum zeigt sich 
folgendermaßen: „Eine Cortigiana von derjenigen Sorte/ die sich mit ihrem Leibe ernehren/ lage 
mit ihrer zuzerten Fontange welche Lichterlohe brennete/ auf einem Kerl/ den sie schon die peru­
qve in tausend Stücke zurissen hatte/ und nach Verrichtung solcher löblichen Arbeit nunmehro 
anfinge/ ihm die Backen mit den Nägel so voller Wunden zukratzen/ daß man hätte vermeinen 
sollen/ er habe die vorige Nacht auf einer Materaze von Dornen und Disteln gelegen/ oder er seye 
in ein Blutiges Duell mit den Kazen gerathen“ (ebd., S. 6). Auch verschiedene Löschversuche 
können nicht verhindern, dass „mann sie [scil. die Cortigiana] eher vor eine Furie aus der Hölle/ 
als vor einen Engel des Venetianischen Himmels hätte ansehen sollen“ (ebd., S. 7).



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    239

Schaut/ was mein König nur vor Wunder wircken kan!
Mit der er Unzucht trieb/ die ehret jedermann.351

Indem der Status als Maitresse betont wird, wird die Fontange zwar moralisch 
diskreditiert. Wie der Vierzeiler ‚des Neapolitaners‘ betont, ist die Haarmode 
jedoch ubiquitär:

Fontangen überall/ Fontangen in der Menge;
Fontangen klein und groß/ lang/ kurtz/ breit/ schmal/ weit/ enge;

Frau/ Tochter/ Mutter/ Kind/ Braut/ Fräulein/ Jungfer/ Magd/
Wird von des Ludwigs Dirn/ in Hirn und Stirn geplagt.352 

Die asyndetische Reihung verdeutlicht zum einen die Schwierigkeit, dem Trend 
zu entrinnen, durch das final stehende Partizip „geplagt“ wird jedoch weniger 
die Bösartigkeit der Frauen, als vielmehr ihr Status als ‚Modeopfer‘ beklagt.

Auch der schlesische Mediziner und Dichter Christian Hölmann (1677–1744), 
der zahlreiche Gedichte zu Benjamin Neukirchs galanter Anthologie beisteuer-
te,353 widmete der Fontange einen Vierzeiler:

Die Fontangen.

DAs Frauenzimmer hält vortrefflich viel auff spitzen/
Und weil es meynt/ daß sie sehr wohl und artig sitzen/
So macht’s mit seinen lieb- und seinen leibes-gaben/
Daß ihre männer auch bespitzte stirnen haben.354

Die beiden Alexandrinerpaare sind durch ein Wortspiel miteinander verbunden, 
das misogyne mit Fontange-feindlichen Ressentiments verknüpft und die sexu-
elle Unmäßigkeit der Frauen zum Thema erhebt. So alludiert das erste Verspaar 
das die Position des Subjekts einnehmende „Frauenzimmer“, um ihm eine Vor-
liebe für „spitzen“, wie sie die titelgebende Fontange zieren, zuzuschreiben. Diese 
‚spitzen‘ kehren im zweiten Verspaar als figura etymologica in den „bespitzte[n] 
stirnen“ der in die Objektposition versetzen Männer wieder, welchen sie, auch 
auf Grund ihrer modischen Vorliebe, so legt es die paronomastische Verschie-
bung nahe, ‚Hörner gemacht‘ und sie folglich sexuell betrogen haben.

351 Ebd., S. 20 f.
352 Ebd. Der Vierzeiler findet sich wiederabgedruckt im Frauen zimmer-Cabinet 1724, S. 144.
353 Zu Hölmann, der die Erstausgaben des vierten und fünften Teils der Neukirchschen Samm­
lung edierte, siehe Erika Alma Metzger: [Art.] Hölmann, Christian. In: Killy, Bd. 5, S. 493.
354 Benjamin Neukirch (Hg.): Herrn von Hoffmannswaldau und anderer Deutschen auserlese-
ner und bißher ungedruckter Gedichte. Vierdter Teil. Nach dem Druck vom Jahre 1704 mit einer 
kritischen Einleitung und Lesarten. Hg. von Angelo George de Capua, Erika Alma Metzger. Tü-
bingen 1975, S. 295.



240   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Im Laufe des 18.  Jahrhunderts ebbte die Fontange-Mode jedoch wieder ab, 
was freilich nicht verhinderte, dass die „Fontangen oder Haüben-Närrin“ in die 
Närinnenrevue Mala gallina (1713) aufgenommen wurde [Abb. 24].355 Schon 1716 
war die Fontange zur ‚Rarität‘ geworden, die Johann Georg Gressel unter dem 
Pseudonym Celander in seinen Aller hand schöne Raritäten und schöne Spie­
le­Wercke/ Welche auf dem Binnisch­ und Gräntzischen Hochzeit­Feste vor gestellet 
der Teutsche Welsche Mann besingt:

Gebt weiter Achtung drauf! nun ändert sich das Spiel;
Seht/ hier kommt Adam her mit einer Staats-Paruque,

Die zu Berlin gemacht. Dort lieget an dem Nil
Die grosse Stadt Tyrol mit ihrer güldnen Brücke.

Die Eva kommt mit einem Zopff/
Und der Fontange auf dem Kopf.

Schöne Rarität/ schöne Spiele-Wercke/ Belle Catharine, schöne Sybilla, Ilse, Margaretha, 
Dorotheæ, schöne Rarität/ schöne Spiele-Wercke.356

Evoziert werden die ersten Menschen Adam und Eva, die wie Marionetten mit 
„Staats-Paruque“ und Fontange auftreten. Statt Gegenstand der Moralkritik wird 
die Fontange zum Jahrmarkt inventar. Deutlich abgeschwächt wurde die radikale 
Fontange-Kritik des 17. Jahrhunderts vor allem im Zuge der Frühaufklärung, wie 
paradigmatisch die Kritik der Fontange-Kritik (1728) des Kameralisten Julius 
Bernhard von Rohr (1688–1742)357 verbürgt, welche zunächst die gängigen theo-
logischen Argumente sammelt –

355 Fontangen oder Hauben-Närrin. In: [Anon.:] Mala gallina, malum ovum, S. 83–88. Die dem 
Kupferstich (ebd., Ein lage nach S. 82) als Subscriptio bei ge gebenen Verse zeigen sich jedoch eher 
belächelnd als moral theologisch strafend:

Es ist kein End kein Maas noch Ziel.
Man kann gleich sagen was man will.
Fontange ist bald klein, bald hoch, 
Bald krum, bald grad, bald hats ein loch,
Hör doch einmal mit Hauben auf.
Sonst setz ich dir die Schellen drauf.

356 [Johann Georg Gressel, Ps.  Celander:] Verliebte-Galante/ Sinn-Vermischte und Grab-Ge-
dichte. Hamburg, Leipzig: bei Christian Liebezeit 1716, S. 414–418, hier S. 415. – Zur um 1700 ein-
setzenden Funktionalisierung fiktiver Inventare als Jahrmarktsunterhaltung vgl. Dieter Martin: 
Wunderliche Antiquitäten. Frühneuzeitliche Inventare fiktiver Dinge. In: Simpliciana 39 (2017), 
S. 161–181, bes. S. 173–175.
357 Zu von Rohr siehe Monika Schlechte: [Art.] Rohr, Julius Bernhard von. In:  Killy, Bd.  9, 
S. 706 f.



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    241

Abb. 24: Die Närrin trägt Fontange. Einlage in Mala gallina, malum ovum (1713).

Man führe durch diese Fontangen den Bau des Leibes höher/ als die Natur ihn hätte haben 
wollen/ und suchte den Ausspruch des Heylandes umzustoßen: Wer ist/ der seiner Länge 
eine Elle zusetzen könte? Eva hätte weder vor noch nach dem Fall diese Tracht gebraucht, 
und von GOtt wohl einen Rock von Fellen/ aber keine Fontenge [sic] bekommen. Paulus 
habe dem Frauenzimmer eine Decke auf dem Haupt zu tragen anbefohlen. Christi Haupt 
habe keine seidene Fontenge [sic]/ sondern ein dickes Gebüsch von geflochtenen Dornen 
bedecket. Eine jedwede Schleiffe darinnen stellete einen gekrümmten Wurm für. Das Frau-
enzimmer gebe damit zu verstehen/ daß sie ihren so wohl gegenwärtigen als zukünfftigen 



242   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Männern die Crone und Herrschafft von den Häuptern reissen/ und dadurch ihnen eine 
Regierung anmassen wolten.358 

–, um die drastische Schelte als „unmäßige[n] Eifer der Priester“ zu kritisieren, 
wie etwa jenen „Superintendenten: der/ als er den Hochmuth straffen wollte/ 
[…] die Fontangen-Trägerinnen vor Hoffarts-Schwestern und Teuffels-Köpffe aus-
geruffen, ihnen GOttes Gerichte und das höllische Feuer angedrohet/ auch das 
heilige Abendmahl nicht reichen wollen“. Dieser sei dafür jedoch „von Rechts 
wegen/ injuriarum belanget worden“. In solch falschem theologischen Eifer sieht 
Rohr auch „die Eifersucht des Pöbels“ motiviert, „daß sie sich über diejenigen/ 
denen sie es in der Kleidung nicht gleich thun können/ entrüsten/ ihre vermeynte 
Glückseligkeit beneiden/ und ihnen wohl gar diese oder jene von GOtt verhängte 
Land-Plage beymessen“.359

Im 17.  Jahrhundert jedoch fallen die modekritischen Ressentiments auf 
fruchtbaren Boden. Indem die weibliche Sexualität zur stetigen Verführungsge-
fahr objektiviert und für Männer zur sündhaften Gefahr stilisiert wird, werden 
jegliche ‚Lockmittel‘, welche die sexuelle Verfügbarkeit der Frauen nach außen 
hin zu markieren scheinen, im Medium der Satire abgestraft.

358 Julius Bernhard von Rohr: Einleitung zur Ceremoniel-Wissenschafft der Privat-Personen/ 
Welche die allgemeinen Regeln/ die bey der Mode, den Titulaturen/ dem Range/ den Compli­
ments, den Geberden/ und bey Höfen über haupt/ als auch bey den geistl. Handlungen/ in der 
Conversation, bey der Correspondenz, bey Visiten, Assembleen/ Spielen/ Umgang mit Dames, 
Gastereyen/ Divertissemens, Ausmeublirung der Zimmer/ Kleidung/ Equipage u.s.w. Insonder-
heit dem Wohlstand nach von einem jungen teutschen Cavalier in Obacht zu nehmen/ vorträgt/ 
Einige Fehler entdecket und verbessert/ und sie hin und wieder mit einigen moralischen und 
historischen Anmerckun gen begleitet. Berlin: bei Johann Andreas Rüdiger 1728, S. 571 f. – Zu den 
folgenden drei Zitaten siehe ebd., S. 572.
359 Ebd. Der Kameralist führt dazu folgende Anekdote an: „Also erzehlet der Autor des Clef du 
Cabinet des Princes, p. 382: Es hätte a. 1725. das gemeine Volck in Pont a Mousson in Lothringen 
die Reif-Röcke des Frauenzimmers für ihr Unglück angesehen/ und hätte es nicht viel gefehlet/ 
daß es nicht zu einem Aufruhr gekommen wäre; sie hätten geglaubet/ daß die Reif-Röcke Ursach 
an der Theurung und Mißwachs wären/ also das Frauenzimmer/ so dergleichen getragen/ mit 
aller Macht angefallen/ und sie allenthalben mit Schimpff-Worten verfolgt. Die Weiber wären 
bereit gewesen/ sich über dieser Mode in Stücken zerhauen zu lassen/ hätten sich mit Pistohlen 
und dergleichen versehen/ und gedrohet/ dem ersten dem besten/ der sie anfallen würde/ einen 
schlimmen Streich beyzubringen. Es hätten auch verschiedene von ihnen auf der Gasse Feuer 
gegeben/ biß sich endlich der Magistrat drein geleget“ (ebd., S. 572 f.).



2 Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin des Mannes    243

2.4 Umkehr des Narrativs: Willige Sündenaufnahme

Sexualität als negativ konnotierter weiblicher Genderaspekt durchzieht frühneu-
zeitliche Frauen satiren. Im Zuge der manieristisch-galanten Lyrik der Jahrhun-
dertwende und besonders der anakreontischen Dichtung der Frühaufklärung 
reüssiert jedoch das Sujet des sexuell proaktiven Mannes, der die Frau zum Sexu-
alakt ‚überredet‘.360 Dass damit eine Umkehrung des Narrativs von der wollüs-
tigen Frau einhergeht, soll abschließend exemplarisch aufgezeigt werden. So 
verfasst der evangelische Theologe und Dichter Joachim Beccau (1690–1754) im 
Jahr 1719 Verse An die erzürnete Margaris, welche sich – vor der Folie der sati-
risch-misogynen Lyrik des 17. Jahr hunderts – durch eine bemerkenswerte Umko-
dierung des Geschlechterverhältnisses auszeichnen:

Mich hasset Margaris,
Da mich doch keine Schuld geschwärtzet/
Doch halt! ich habe Schuld daran/
Und leide billig was mich schmertzet/
Ich griff mit Appetit und Lust
Nach ihrer schönen Brust.
Gewiß/
Mich hasset billig Margaris,
Denn ich bin gar zu dreist gewesen/
Ich wollte mit den Lippen
Auf ihrer Brust die Liebes-Aepffel lesen/
Wo ein Rubien das Schnee-Gebürge hertzet/
Dis war die Ursach/ daß sie mich verstieß/
So hab ich nun das Paradies
Durch einen Apffelbiß verschertzet.361 

360 So finden sich gehäuft ‚Persuasionsgedichte‘, in welchen die Frau die Rolle des Wider-
spruchs übernimmt. Dazu vgl. Heinz Schlaffer: Musa iocosa. Gattungspoetik und Gattungsge-
schichte der erotischen Dichtung in Deutsch land. Stuttgart 1971, bes. 161–172, welcher in der „Ar-
gumentation zwischen dem Verführer und seinem Objekt […] die Auseinandersetzung zwischen 
der genuin heidnischen Erotik und den christlich-moralischen Ideen der Zeit ab[gebildet]“ (ebd., 
S.  164) sieht. – Freilich klingt das Sujet, wenngleich weniger eindeutig sexualisiert, schon in 
Martin Opitz’ Gedicht „Ach Liebste, lass uns eilen“ an, dazu Kap. III.3.1.3.
361 Joachim Beccau: Zuläßige Verkürtzung müßiger Stunden/ Bestehend in allerhand Welt-
lichen Poësien, Als Nahmentlich In Verliebten/ Satyrischen- und Sinn-Gedichten/ Grab- und 
Uber-Schrifften/ Moralischen und Vermischten Gedichten. Denen Liebhabern der teutschen Poë­
sie zur vergönneten Gemüths-Ergötzung ans Licht gestellet. Hamburg: bei Christian Liebezeit, 
T.C. Felginer 1719, S. 102. – Zu Beccau siehe Wilhelm Jürgensen: Joachim Beccau, ein bedeutender 
holsteinischer Dichter der Barockzeit. Neumünster 1957, zu dessen weltlicher Lyrik bes. S. 30–59, 
sowie Karin Vorderstemann: [Art.] Beccau, Joachim. In: VL 17, Bd. 1, Sp. 502–508.



244   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Ausgehend von einer manieristisch-erotischen Programmatik in der Nachfolge 
Hoffmannswaldaus nimmt Beccau verschiedene lyrische Traditionen auf, wie 
etwa die epigrammatische Scherz dichtung Logaus mit ihren arguten Wortspie-
len („Appetit“ – „Liebes-Äpffel“ – „Apffel biß“) oder die petrarkistische Gelieb-
ten-Apotheose mit ihrer Preziosenmetaphorik („Rubien“; „Schnee-Gebürge“). 
Dennoch sticht das gewandelte Geschlechter verhältnis des zweigeteilten Madri-
gals hervor. Obwohl das lyrische Ich die erste Position einnimmt, ist die im Titel 
genannte Adressatin das Subjekt. Die präsentische Feststellung „Mich hasset 
Margaris“ wird im zweiten Teil durch das Verstärkungspartikel „billig“ erneut 
unterstrichen und markiert somit zunächst die für die petrarkistische Liebessitu-
ation konstitutive Unerreichbarkeit der Geliebten. Grund für diesen gerechtfertig-
ten ‚Hass‘ ist der männliche „Appetit und [die] Lust | [n]ach ihrer schönen Brust“, 
die im zweiten Teil in petrarkistischer Metaphorik als von „Rubien“ gekrönter 
‚Schnee-Berg‘ figuriert, gleichzeitig aber auch als ‚Liebes-Apfel‘ bezeichnet wird, 
der auf die paradiesische Genesiserzählung verweist. Daran knüpft auch die 
christlich-archetypische weibliche „Schuld“ an, welche durch den „Apffelbiß“ 
zur Vertreibung aus dem „Paradies“ führte. Dass der ‚Sünder‘ hier jedoch männ-
lich und das ‚Paradies‘ die gewährte sexuelle Vereinigung meint, zeigt insofern 
eine Kontrafaktur des petrarkistischen wie christlichen Rahmens, als gleichzeitig 
eine Profanierung der Liebe stattfindet, die den aus christlicher Warte lange als 
sündhaft markierten (außerehelichen) Geschlechtsakt zum irdischen ‚Paradies‘ 
erhebt, sowie die (ausschließlich geschlechtliche) Begierde nun, aufgrund der 
neu vorgenommenen Rahmung, als männlich markiert. Margaris, die das Verhal-
ten des Sprechers wohl als „zu dreist“ empfand, steht somit wegweisend für ein 
neues Frauenbild, wie es sich im Laufe des 18. Jahrhunderts als essentialistische 
Vorstellung durchsetzen sollte:362 Die sittliche, ehrbare Frau als Verkörperung 

362 Dass sich Beccau in seiner „Vorrede“ eine biographische Lesart seiner „Verliebte[n]“ Lyrik 
verbittet, die „eben nicht allemahl aus Grunde des Hertzens geschrieben/ wie denn die darin hin 
und wieder zu befindende Kaltsinnigkeit zur Gnüge bezeuget“ (Beccau: Zuläßige Verkürtzung 
müßiger Stunden, S. 7 f.) und selbige als „nichts/ als eine edle Bemühung müssiger Gemüther“ 
(ebd., S.  11) beschreibt, deutet Jürgensen, darin noch immer einer biographischen Lesart ver-
haftet, als persönliche Absage an die Liebesdichtung, die sich auch in den auf die „Verliebte[n] 
Gedichte“ folgenden „Satyrische- und Sinn-Gedichte[n]“ zeige: „Aus dem schmachtenden und 
bettelnden Liebhaber wird ein Verächter der Frauen, der die volle Schale seines Hohnes über sie 
ergießt“ (Jürgensen: Joachim Beccau, S. 36). Dabei zeugen die Satiren – eine Gattung, in der sich 
Beccau vorgeblich „nicht sonderlich geübet“ (Beccau: Zuläßige Verkürtzung müßiger Stunden, 
S. 11) sah, – vor allem von Beccaus satirischen Vorbildern, auf die er im Vorwort eigens verweist; 
namentlich Joachim Rachel, Peter Lauremberg, Johann Burkhard Mencke (alias Philander von 
der Linde), Christian Friedrich Hunold (alias Menantes), Barthold Feind (1678–1721) und Caspar 
Abel (1676–1763), vgl. ebd. 



3 Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung im Spiegel   245

keuscher Geschlechtlichkeit.363 Dass dieses Bild aber keineswegs immer galt, 
haben die vorangehenden Ausführungen aufgezeigt.

3  Hässliche Schönheit, schöne Hässlichkeit – Verblendung 
im Spiegel

Das ‚Hässliche‘ durchzieht die europäische Kultur geschichte nicht nur als Nega-
tion des ‚Schönen‘, sondern auch als Faszinosum.364 Während ‚Schönheit‘ bereits 
bei Platon als irdischer Abglanz des Idealen gilt und diese (kalon) in seinem 
Konzept der Kalokagathia (Schöngutheit) mit ‚Treff lich keit‘ (agathon) korreliert, 
markiert ‚Hässlichkeit‘ in der Funktion eines Kontrast elements oftmals eine 
abstrafende Herabstufung.365 Galten ‚Schönheit‘ und ‚Hässlichkeit‘ im mittel-
alterlichen Den ken primär als metaphysische Moralbegriffe,366 wurde dieser 

363 Ein Frauenbild, das Frauen dem ‚Bösen‘ abgewandte anthropologische Konstanten zu-
schreibt, kursiert bis heute – auch in der Forschung, siehe dazu etwa den Sammelband von 
Lynne Fallwell, Keira V. Williams (Hg.): Gender and the Representation of Evil. New York 2017, 
sowie meine Rezension (Emma Louise Maier: Faszinosum ‚Böse Frau‘. [Rez. zu] Lynne Fallwell, 
Keira V. Williams [Hg.]: Gender and the Representation of Evil. In: Querelles.net 19.1 [2018]). 
364 Eine Geschichte der Hässlichkeit hat Umberto Eco vorgelegt: Storia della bruttezza. Hg. 
von Umberto Eco. Mailand [2007] 2013. Begriffsgeschichtliche Überblicksdarstellungen bieten 
Dieter Kliche: [Art.] Häßlich. In: Ästhetische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben 
Bänden, Bd.  3. Hg. von Karlheinz Barck u. a. Stuttgart, Weimar 2001, S.  25–66, und Carsten 
Zelle: [Art.] Häßliche, das. In: HWR, Bd. 3, Sp. 1304–1326. So weist Zelle darauf hin, dass sich  
„[a]us kulturanthropologischer Sicht […] das Schöne und H[ässliche] nicht als Pole eines Gegen-
satzes [erweisen], vielmehr stehen beide Phänomenbereiche in einem schwer durchschaubaren 
Mischungs- und Abhängigkeits verhältnis“ (ebd., Sp. 1304). Dazu siehe auch Nelson Goodman: 
Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie. Übers. von Bernd Philippi. Frankfurt 1995, 
bes. S. 235.
365 Vgl. Christine Winkler: Die Maske des Bösen. Groteske Physiognomie als Gegenbild des Hei-
ligen und Vollkom menen in der Kunst des 15. und 16. Jahrhunderts. München 1986, bes. S. 48 f. 
sowie 64–121.
366 Pointiert dazu Ernst Robert Curtius: Europäische Literatur und lateinisches Mittelalter. 
11. Aufl. Tübingen, Basel [1948] 1993, S. 231, Anm. 1: „Wenn die Scholastik von Schönheit spricht, 
so ist damit ein Attribut Gottes gemeint. Schönheitsmetaphysik (z. B. Plotin) und Kunsttheorie 
haben nicht das Geringste miteinander zu tun. Der ‚moderne‘ Mensch überschätzt die Kunst 
maßlos, weil er den Sinn für die intelligible Schönheit verloren hat, den der Neuplatonismus 
und das Mittelalter besaß […]. Hier ist eine Schönheit gemeint, von der die Aesthetik nichts 
weiß“. – Vgl. dazu Paul Michel: Erklärungsmuster für hässliche und entstellte Menschen in der 
mittel alterlichen Literatur. In: Entstellung und Hässlichkeit. Beiträge aus philosophischer, medi-
zinischer, literatur- und kunsthistorischer sowie aus sonder pädagogischer Perspektive. Hg. von 
Ursula Hoyningen-Süess. Bern, Stuttgart, Wien 1995, S. 59–92.


