162 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

ler Paarbeziehungen. Wenn Manner nicht von Frauen unterjocht werden wollen,
wie es ihnen die satirischen Texte spiegelverzerrt vorhalten, miissen sie, so die
vordergriindige sozialdisziplinierende Wirkungsasthetik, die Superioritatsstel-
lung fiir sich aktiv einfordern. Gleichzeitig tragen Frauensatiren zu einer ,diskur-
siven Wirklichkeitswerdung‘ weiblicher Machtinhaberinnen bei, und sei es nur
durch den faszinierenden Reiz, der die Abschreckung gleichsam als aufregende
(Manner-)Phantasie markiert.

Weibliche Macht iiber die Manner manifestiert sich allerdings nicht nur in
korperlicher Ziichtigung oder listiger Schmeichelei. So trage, wie die Verse Johann
Georg Gressels (1717) erinnern, freilich vor allem die ,,Liebe“ zur méannlichen
Unterordnung bei:

Ja, ja, es bleibt darbey,

Daf die stiarckste Macht auf Erden
Liebe sey,

Sie kan mehr als Circe schaffen,
Kehret Menschen selbst in Affen/
Herren miissen Knechte werden/
Hohe Schlésser, Thron und Reich
Macht sie Schéffer-Hiitten gleich;
Alles liegt zu ihren Fiissen,

Und muf ihren Scepter kiissen.'*?

Die heterometrischen Verse postulieren: Weil die Liebe, stirker noch als Magie,
Ménner an Frauen binde, verlief3en Manner - stindeiibergreifend — ihre iiberle-
gene Stellung und legten sich den Frauen scheinbar zwangslaufig ,,zu Fiissen®.
Die Verfithrungsmacht der Frauen als deren sexuelles Kapital ist das Thema des
folgenden Kapitels.

2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin
des Mannes

Die Geschlechtergeschichte ist immer auch eine Geschichte der Sexualitit.’*?
Als Ziel und Zentrum (heteronormativ-méannlicher) sexueller Begierde agieren

142 [Johann Georg Gressel, Ps.:] Musophili Vergniigter Poetischer Zeitvertreib/ Bestehend Aus
Satyrisch- Gliickwiindschungs- Galant- Sinn- Vermischt- und Geistlichen Gedichten. Nebst einer
kurtzen doch deutlichen Unterweisung Zur reinen Poesie. Dresden, Leipzig 1717, S. 110.

143 Vgl. Opitz-Belakhal: Geschlechtergeschichte, bes. S. 116-121. Eine Geschichte der Sexualitat
von der griechischen Antike bis ins 17. Jahrhundert bietet Franz X. Eder: Eros, Wollust, Siinde.
Sexualitdt in Europa von der Antike bis in die Frithe Neuzeit. Frankfurt 2018, vgl. auflerdem den
Sammelband Von Lust und Schmerz. Eine historische Anthropologie der Sexualitdat. Hg. von



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =—— 163

Frauen in vielen Satiren als schamlose Verfiihrerinnen, die Manner durch ihr
Verhalten, durch Kleidung oder auch schlichtweg durch ihre Prasenz zu ,liis-
ternen’ Gedanken und Taten anregen. Paradigmatisch figuriert die Manner-
degradierende, sexuelle Verfiihrungskraft der Frau im Bild des antiken Philo-
sophen Aristoteles, der sich von Phyllis, der Frau seines Schiitzlings Alexander,
reiten lie3.* Der mittelalterliche Erzdhlstoff, dessen orientalische Herkunft
sich bis ins buddhistische China des 6. Jahrhunderts zuriickverfolgen ldsst,'*®
war Grundlage zahlreicher friihneuzeitlicher bildkiinstlerischer Aneignungen,
etwa der Holzschnitte von Hans Baldung Grien (1513) [Abb. 19] und Lucas von
Leyden (1515) [Abb. 20]. Baldung Grien zeigt die beiden Interaktionspartner
nackt inmitten eines antikisch-stilisierten Gartens, parallel zum Bildrand ist
das Paar von jeweils einem Baum gerahmt. Wahrend der wulstige Apfelbaum
im linken Bildhintergrund hinter Phyllis, mit welchem sie durch ein um ihren
rechten Arm gewundenes Tuch verbunden ist, den paradiesischen Baum der
Erkenntnis und metonymisch die verfiihrte Verfiihrerin Eva alludiert, ragt im
rechten Bildrand ein Aristoteles korrespondierender alter Baum in die Hohe,
an dessen kahlen Asten flechtenartige Gewéchse gen Boden hingen. Lucas von

Claudia Bruns, Tilmann Walter. K6ln, Weimar, Wien 2004, darin siehe bes. die Einleitung von
Bruns, Walter: Zur Historischen Anthropologie der Sexualitit, S. 1-22.

144 Pointiert zusammengefasst hat den tradierten Stoff in seinen abendldndischen Aneignun-
gen Campbell Dodgson: ,,Aristoteles, als Hauslehrer des jungen Alexander im Schloss seines Va-
ters, Philipp von Makedonien, macht seinem Z6gling Vorhaltungen dariiber, dass er bei Phyllis,
der schonen Magd seiner Mutter, der Kénigin, zu viel Zeit verschwende. Die entriistete Schéne
beschliefit, sich zu rdchen, indem sie den hohnischen Philosophen mit ihren Reizen zu fesseln
versucht. Der Weiberfeind verliebt sich beim ersten Anblick und macht ihr einen Liebesantrag.
Phyllis will ihn natiirlich nur zum besten haben und bringt es dazu, dass ,le meillor clerc du
mont‘ einwilligt, sich aufzdumen und satteln zu lassen und auf allen Vieren, wiehernd wie ein
Pferd, um den Schlossgarten zu kriechen, wahrend die Reiterin ihre Peitsche schwingt und die
Ko6nigin und ihre Damen von einem hohen Turm der Posse zuschauen. Der schlecht behandelte
Philosoph flieht aus Scham nach einer Insel, wo er ein Buch wider die Frauen verfasst“ (Campbell
Dodgson: Aristoteles und Phyllis. Ein unbeschriebener Holzschnitt des Lucas von Leyden. In:
Jahrbuch der Kéniglich Preussischen Kunstsammlungen 18 [1897], S. 184-186, hier S. 185).

145 So geht die Forschung davon aus, dass der urspriinglich aus China (516 n. Chr.) stammende
Stoff im 13. Jahrhundert, wahrscheinlich durch miindliche Uberlieferung, nach Europa fand, wo
die Ubertragung der beiden ménnlichen Figuren auf Aristoteles und Alexander vorgenommen
wurde, etwa bei Jacques de Vitry und Etienne de Bourbon sowie bei Henri d’Andeli. Erstmals
mit ,Phyllis‘ gleichgesetzt wird die weibliche Hauptfigur in Gottfried von Straf3burgs Versroman
Tristan (um 1210). Im Europa des 15. und 16. Jahrhunderts war der Stoff bereits ,,aulerordent-
lich weit verbreitet“, allerdings variierten ,,Funktion und Motivation der Erzdhlung im Laufe der
Zeit stark[]“ (Brednich: Aristoteles und Phyllis, Sp. 787f.). Zur bildkiinstlerischen Aneignung
vgl. Herrmann: Der ,gerittene Aristoteles’.



164 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Abb. 19: Hans Baldung Grien: Weibermacht Abb. 20: Lucas von Leyden: Aristoteles und
(1513). Phyllis reitet auf Aristoteles. Holzschnitt  Phyllis (1515). Holzschnitt 41 x 29 cm.
33x23,6 cm.

Leydens Holzschnitt**® zeigt sich kompositorisch als Bildzitat zu Baldung Griens
Schnitt, indem Phyllis und Aristoteles in beinah identischer Pose, vor allem mit
dhnlicher Mimik und Kopfneigung dargestellt sind. Der einzelne kahle Baum im
rechten Bildhintergrund erinnert ebenfalls an den Vorgangerschnitt. Zwar sind
Phyllis und Aristoteles hier in weite Gewdnder gekleidet, dennoch wirkt der
Stich insofern sexualisierter, als das Bildzentrum nun mit dem Schof der Phyllis
zusammenfillt, der zudem durch einen ornamentalen Bauchgiirtel exponiert ist.
Thre wallenden Locken nehmen beinah die gesamte Breite des Stichs ein, ledig-
lich die Haube konnte als Baldung-Grien-Zitat gelesen werden, ebenso wie die
orientalisierende Kopfbedeckung des Aristoteles, welche dessen markanter Stirn
bei Baldung Grien eingedenk ist. Beide Frauenfiguren halten eine Peitsche in der
linken Hand; wahrend sie bei Baldung Grien ruht, ist sie bei von Leyden zum
Schlag bereit.

146 Wiederentdeckt und erstmals beschrieben hat den Holzstich Dodgson: Aristoteles und
Phyllis, der allerdings keinen bildgenetischen Zusammenhang zum Holzschnitt Baldung Griens
herstellt, den er, mittlerweile iiberholt, ebenfalls auf 1515 datiert.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes == 165

Dass ,Aristoteles und Phyllis‘ als Beispiel fiir Weibermacht‘ figurierten, ver-
biirgt bereits der gleichnamige Titel des Holzstichs von Baldung Grien, gleich-
zeitig illustrieren beide Stiche, wenn auch mit unterschiedlichen ikonographi-
schen Mitteln, dass es sich bei dieser Macht um eine explizit erotische handelt.
So wurde das Motiv des ,gerittenen Aristoteles‘ in der Forschung mit Recht als
»lkone sexueller Horigkeit“!*” tituliert. Es birgt in sich die Ambivalenz, welche
dem Mire in der ,omnia vincit amor‘-Tradition,*® vor allem aber in der neueren
Forschung zugeschrieben wurde,'*® und die fiir die satirische Darstellung weibli-
cher Sexualitét als paradigmatisch gelten darf: Die Frau als sexuelles Wesen wird
einerseits zwar gedchtet und gefiirchtet, sie wird aber dabei, ungleich mehr der
gebieterisch-herrischen Frau, emporgehoben und gefeiert.

Als frithneuzeitliche Prafiguration ,béser Frauen‘ gilt die Ehefrau des Socra-
tes, Xanthippe. Ihre sexuelle Dimension wird im Madrigal (1715) des sich hinter
dem Pseudonym ,Musophilus‘ verbergenden Dichters Johann Georg Gressel deut-
lich:

Auf Xantippen

Du garstigs Weiber-Ungeheuer!
Es kan aus deinen Wercken
Dein Ztna-gleiches Liebes-Feuer
Ein ieder leichtlich mercken.
Cupido hat in dir die Trummel offt geriihrt/
Dafd man die tolle Brunst und Raserey verspiirt;

147 Opitz-Belakhal: Geschlechtergeschichte, S. 119.

148 So war das Vergil-Zitat (Verg. ecl. 10,69) im 13. und 14. Jahrhundert vor allem bei Rittern und
Minneséngern beliebt.

149 In der jiingeren Forschung wurde der Stoff vermehrt einer Re-Interpretation untergezo-
gen, die in der Geschichte von Aristoteles und Phyllis auch die Darstellung weiblicher Selbst-
ermdchtigung sieht, vgl. etwa Hedda Ragotzky: Der weise Aristoteles als Opfer weiblicher
Verfithrungskunst. Zur literarischen Rezeption eines verbreiteten Exempels ,,verkehrter Welt“.
In: Eros — Macht — Askese. Geschlechterspannungen als Dialogstruktur in Kunst und Literatur.
Hg. von Helga Sciurie, Hans-Jiirgen Bachorski. Trier 1996, S. 279-301, Katrin Cieslik: Sinnkons-
titution und Wissenstradierung im spatmittelalterlichen Mére. Aristoteles und Phyllis. In: ,,Von
Mythen und Méren“. Mittelalterliche Kulturgeschichte im Spiegel einer Wissenschaftler-Biogra-
phie. Festschrift fiir Otfried Ehrismann zum 65. Geburtstag. Hg. von Gudrun Marci-Boehncke,
Jorg Riecke. Hildesheim, Ziirich 2006, S. 173-189, die die Interpretation Ragotzkys aufnimmt,
sowie Ann Marie Rasmussen: Problematizing medieval misogyny. Aristoteles and Phyllis in
the German tradition. In: Verstellung und Betrug im Mittelalter und in der mittelalterlichen
Literatur. Hg. von Matthias Meyer, Alexander Sager. Gottingen 2015, S. 195-219.



166 —— Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Denn wenn auch gleich dein Mund kein eintzig Wortgen spricht/
So giebet mehr als arg dein freches Angesicht

Durch einen geilen Blick und Lachen zu erkennen/

Daf Adern/ Geist und Blut voll béser Flammen brennen.®

Die zehn heterometrischen Verse apostrophieren in der zweiten Person die ledig-
lich im Titel genannte Xanthippe als ,,Weiber-Ungeheuer®, welche angefacht
durch den Liebesgott Amor ,,tolle Brunst und Raserey“ verbreitet. Um diese Lust
zu verspiiren, sei allerdings keine Auferung der Dame vonnéten; bereits ihr
»geile[r] Blick und Lachen* wiirden fiir die Interpretation vollauf geniigen.

Friihneuzeitliche Schriften verorten das Zentrum sexueller Begierde meist in
der Frau, die eine solche bei Mannern etwa durch unangemessene Kleidung oder
Verhalten hervorrufen konnte. So warnte der lutherische Theologe und Gymna-
sialrektor Jakob Daniel Ernst (1640-1707) in seinen Ausfiihrungen zur Liebes-Ge-
schichte des ungliicklich-verliebten Printzens Sichems und des unfiirsichtigen
Friuleins Dina (1693) vor den Gefahren der ,Entblossung der Weibsbilder.**
Ausgehend von der biblischen Historie des Sichem, der die Tochter Jakobs ver-
gewaltigte und sodann zu Frau nehmen wollte (Gen 34, 1-31), verweist er auf den
Konnex von Kleidung und Verfiihrung:

Wenn Weibshilder/ so Christinnen seyn und heissen wollen/ mit nackenden Halsen und
Briisten einher treten/ so ists Eine sehr verdichtige Entbldssung. Durch welche sie sich/
bey erbarn Leuten zum wenigsten in den Verdacht setzen/ als ob sie Lust zu verbotener und
unzuldfliger Liebe hétten/ solte gleich endlich das Gemdiithe bey ihnen annoch rein und
unbefleckt seyn.

»Lust zu verbotener und unzulidssiger Liebe“ zeige sich, so der Theologe, demnach
in ausgeschnittener Kleidung und sei als siindhaftes Verhalten abzulehnen.

In der deutschen Ubersetzung des enzyklopddischen Kompendiums Piazza
Universale (ED Venedig 1585) des ,vielleicht meistgelesene[n] italienische[n]
Autor[s] im Deutschland des 17. Jahrhunderts“,** des Polyhistors Tomaso Garzoni,
wird resiimiert: ,,In summa, wann man die groste Vngliick betrachtet/ so jemals
in der Welt vorgefallen/ wird man befinden/ dz sie alle von Weibern vnd jrer

150 [Gressel:] Musophili Vergniigter Poetischer Zeitvertreib, S. 50. Die Verse finden sich verkiirzt
wiederabgedruckt im Frauenzimmer-Cabinet 1724, S. 68.

151 Ernst: Des Ungliicklich-verliebten Printzens Sichems/ und Des unfiirsichtigen Frauleins
Dina/ Traurig abgelauffene Liebes-Geschichte, Kap. 9, S. 144-178: ,Von der Entblossung der
Weibsbilder/ wie drgerlich/ siindlich und straffbar sie sey? Es werden auch etliche Einwendun-
gen beantwortet®, das folgende Zitat ebd., S. 156.

152 Italo Michele Battafarano: Vorwort. In: Tomaso Garzoni. Polyhistorismus und Interkultu-
ralitét in der frithen Neuzeit. Hg. von Italo Michele Battafarano. Berlin u. a. 1991, S. 5f., hier S. 5.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes == 167

Unzucht herriihren“.”>® Als Belege fiir die gewagte These dienen die vermeint-
lich historischen Beispiele der schénen Helena, die den Trojanischen Krieg zwi-
schen ,Europa vnd Asia“ entfachte, der Philosophin Aspasia, die die Samier
wverstort[e]“ und so den Samischen Krieg (441-439 v. Chr.) initiierte, der Hippoda-
meia, die Phrygien ,,in eussrste Gefahr vnd Elend” brachte, sowie der Kleopatra,
die Agypten ,wenig Nutzen® brachte.” Dass im italienischen Ausgangstext nicht
von Frauen im Allgemeinen, sondern dezidiert von den ,,meretrici“ die Rede ist,
verweist bereits auf die misogynen Tendenzen der (Fehl-)Ubersetzung.'>*

153 Garzoni, anon: Piazza Vniversale, das ist: Allgemeiner Schauwplatz/ oder Marckt/ vnd Zu-
sammenkunfft aller Professionen/ Kiinsten/ Geschéfften/ Handlen/ vnd Handtwercken/ so in
der gantzen Welt geiibt werden: Def3gleichen Wann/ vnd von wem sie erfunden: Auch welcher
massen dieselbige von Tag zu Tag zugenommen: Sampt auffiihrlicher Beschreibung alles des-
sen/ so darzu gehorig: Beneben der darin vorfallenden Méngel Verbesserung/ vnd kurtze Anno-
tation vher jeden Discurs insonderheit. Nicht allein allen Politicis, sondern auch jederménniglich
wes Standts sie seynd/ sehr lustig zu lesen. Erstlich durch Thomam Garzonum auf} allerhand
Authoribus vnd experimentis Italidnisch zusammen getragen/ vnd wegen seiner sonderlichen
Anmiihtigkeit zum offternmal in selbiger Sprach au3gangen. Nunmehro aber gemeinem Vatter-
landt Teutscher Nation zu gut auffs trewlichste in vnsere Muttersprach vbersetzt/ Vnd so wol
mit nohtwendigen Marginalien, als vnterschiedlichen Registern geziert. Franckfurt am Main: bei
Nicolas Hoffmann 1619, 73. Diskurs (,,Von Huren/ vnd denen/ so jnen anhangen®), S. 460.

154 Ebd.

155 Zur regen deutschen Rezeption des Werks Garzonis in der Frithen Neuzeit siehe Italo Miche-
le Battafarano: Lopera di Tomaso Garzoni nella cultura tedesca. In: Tomaso Garzoni. Uno zinga-
ro in convento. Celebrazioni garzoniane, IV° centenario (1589-1989). Ravenna 1990, S. 35-79. —
Dass die deutsche Version der Piazza Universale eine drastische Verschiarfung des misogynen
Potenzials aufweist, blieb, soweit ich sehe, bislang unbeachtet. So lautet die Passage im Italieni-
schen: ,,La guerra dell’Asia ha principio per Helena, quella de’ Samij per Aspasia, quella di Frigia
per Hippodamia, quella de’ Centauri per Deianira, quella d’Egitto per Cleopatra. E in somma tutti
i mali grandi sono venuti per cagione delle meretrici“ (Tomaso Garzoni: La Piazza Vniversale
di tvtte le professioni del mondo, e nobili et ignobili. Venedig: bei Giovanni Battista Somascho
1585, S. 607). Zur Darstellung der Frauen bei Garzoni siehe Beatrice Collina: Donne illustri o
donne oscure e laide. I poli dell’universo femminile nell’opera di Tomaso Garzoni. In: Toma-
so Garzoni. Polyhistorismus und Interkulturalitét in der friihen Neuzeit. Hg. von Italo Michele
Battafarano. Berlin u.a. 1991, S. 27-51, zu Frauen in der Piazza Universale siehe bes. S. 35-51.
So beschiftigen sich zwar nur neun der 155 Diskurse mit weiblichen Professionen, dennoch sei
Garzoni stets bemiiht, seine ,pretesa di universalita“ (ebd., S. 31) zu bewahren und absolute
Urteile zu vermeiden. — Tatsédchlich zeigt sich Garzoni an anderer Stelle als vermittelnder Frau-
enfreund, vgl. die Ausfiihrungen im Diskurs iiber die ,,Galanti, o Innamorati, o Pennacchini, &
de Puttanieri“: ,,Ricordinsi [...] che [...] non sia cagione una fragil bellezza di donna di far d’un
core una vittima indegna, e un holocausto ingiusto al femineo sesso, rammentandosi, che esse
hanno altre volte fatto queste indegnita con piti ragione: come I’Aurora s’offerse a Clito, a Cefa-
lo, e a Vitone; Venere a Anchise, a Atide, & a Adone; a Giasone Cerere; & la luna al suo caro &
amato Endimione“ (Garzoni: Piazza Vniversale, S. 716f.). Bezeichnenderweise ist die Stelle in der
deutschen Ubersetzung merklich verdndert: ,,Sie wiirden sich nicht also Tag vnd Nacht vmb ein



168 —— Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

In satirischer Manier wird die sexuelle Gefahr, die von Frauen ausgeht, para-
digmatisch artikuliert in den Versen eines anonymen Verfassers, die im Lustige[n]
Moral- und Satirischen Frauenzimmer-Cabinet (1724) abgedruckt wurden:

Ein Weib ist ein gefdhrlich Ding.

In einem Weiber-Rock

Sind wie im Rosen-Stock,

Viel Bléatter und viel Dorner,
Die machen manche Hérner.*®

Der Vierzeiler aus paargereimten jambischen Dreihebern verwendet das oft tra-
dierte Bild der Rose fiir die Frau, wobei allerdings nicht auf die schéne Bliite,
sondern auf ,Bladtter und Dérner Bezug genommen wird. Médnner, die im Vierzei-
ler implizit die grundlegende Norm bilden, von der aus das ,,Weib“ als ,Anderes*
betrachtet wird, wiirden, so die misogyne Argumentation, von Frauen verfiihrt
und gegeneinander ausgespielt. Weil Frauen Manner mit ihrer Sexualitdt anlo-
cken und betriigen, weil sie ihnen ,,Horner” aufsetzen, avanciert ,das Weib‘ apo-
diktisch zum ,,gefdhrlich Ding*.

2.1 Sexualitdt als Konfessionspolemik: Luthers protestantische Ehelehre
und ihre satirische Aneignung im katholischen Weibertrost (1606)

Den sozio-theologischen Nahrboden dafiir, dass sexuelle Verfiihrung im Medium
der Satire literarisch geschmiht werden konnte, bot freilich die traditionell-christ-
liche Abwertung sexueller Lust als siindhaftes Verlangen.® So wurde Sexualitit
im Christentum zwar stets als schépfungstheologisch notwendige Praxis grund-

leichtfertiges/ bofShafftiges vnd betriegliches Weib gramen/ welches/ wenn sie ihre Reputation
wiisten zu halten/ vnd sich ein wenig theuwer zu machen/ jhnen selbst wiirden nachlauffen/
wie die Aurora dem Clito, Cephalo vnnd Vitoni, Venus dem Anchisae, Atidi vand Adoni, Ceres dem
Iasoni, vnd die Diana oder Luna jrem lieben Endimioni“ (Garzoni, anon.: Piazza Vniversale, das
ist: Allgemeiner Schauwplatz, 96. Discurs, S. 543). Es zeigt sich eine bewusste Tendenz zur ,miso-
gynen Verdeutschung'.

156 Frauenzimmer-Cabinet 1724, S. 66.

157 Der sinnenfreudigen Erotik des alttestamentlichen Hohelieds zum Trotz, sah man bereits im
Friihchristentum den ehelichen Beischlaf primdr dem Ziel der Kinderzeugung dienend, so galt
etwa dem spiter heiliggesprochenen Clemens von Alexandrien (150-215) selbst die ,Geschlechts-
lust innerhalb der Ehe als siindhaft, wenn er formulierte: ,,Denn die blof3e Lust ist, auch wenn
sie in der Ehe gewonnen wird, gesetzwidrig und ungerecht und unverniinftig“ (Des Clemens von
Alexandreia ausgewahlte Schriften. 2 Bde. Aus dem Griechischen {ibersetzt von Otto Stdhlin.
Bd. 2: Der Erzieher, Buch II-III. Miinchen 1934, Buch 11 92.2, S. 99). Dazu vgl. Arnold Angenendt:



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =——— 169

sdtzlich bejaht, das Verhiltnis zwischen Sexualitdt und Christentum ist allerdings
als konfliktreich zu beschreiben.'®® Den aus christlicher Sicht legitimatorischen
Rahmen stellte allein die von den Kirchenvatern zum Sakrament erhobene unauf-
16sliche Ehe dar,*® dennoch zeigten sich schon in vorreformatorischer Zeit unter-
schiedliche Auffassungen dariiber, inwiefern eheliche Sexualitdt gerechtfertigt
sei. Kirchengeschichtlich entfalteten vor allem die lustfeindlichen Ausfiihrungen
des Kirchenlehrers Augustinus von Hippo (354-430) eine nachhaltige Wirkung
auf die katholische Sexualmoral.’®® Dieser deutete die Ehe in ihrer paradiesi-
schen Urspriinglichkeit als nicht-kérperliche, spirituelle Einheit, die er in der
alttestamentlichen Gemeinschaft von Adam und Eva, wie diese sie vor dem Siin-
denfall gelebt hatten, verwirklicht sah.'¢* Die christliche Ehe nach dem Siinden-
fall zeichne sich, wie Augustinus in seinem Traktat De bono coniugali ausfiihrt,
durch drei bona aus: Indem Treue (fides) gelebt, Nachkommen (proles) gezeugt
und die Ehe als Sakrament (sacramentum) verstanden werde. Durch diese bona
allein konne die der sexuellen Vereinigung innewohnende Siinde ausgeglichen
werden, welche sich jedoch stets im Zeugungsakt als Erbsiinde auf die kommende

Ehe, Liebe und Sexualitdt im Christentum. Von den Anfidngen bis heute. 2. Aufl. Miinster 2015,
bes. S. 67-80, zur Allegorisierung des Hohelieds siehe ebd., S. 53-57.

158 Zum spannungsvollen Verhaltnis von Christentum und Sexualitat vgl. iiberblickshaft Ange-
nendt: Ehe, Liebe und Sexualitédt im Christentum, der, aus katholischer Sicht, neben der zivilisa-
torischen Leistung des Christentums im Hinblick auf die Ehe von einer ,,rigide[n] Einschrinkung
der Lust“ (ebd., S. 243) spricht. Siehe auBerdem Raymond J. Lawrence: Sexualitit und Christen-
tum. Geschichte der Irrwege und Ansatze zur Befreiung. Innsbruck 2010, der Jesus als ,,Vorkdmp-
fer der sexuellen Befreiung* (ebd., S. 279) liest sowie die Reformation als ,,sexuelle Revolution
deutet, vgl. ebd. S. 135-157.

159 Vgl. dazu Philip Lyndon Reynolds: Marriage in the Western Church. The Christianization of
Marriage During the Patristic and Early Medieval Periods. Leiden, New York, Kéln 1994.

160 Zu Augustinus’ Eheverstiandnis apologetisch Lorenzo Dattrino: Il matrimonio secondo
Agostino. Contratto, sacramento & casi umani. Mailand 1995. Siehe auf3erdem Reynolds: Mar-
riage in the Western Church, S. 241-311, sowie synoptisch Angenendt: Ehe, Liebe und Sexualitat
im Christentum, bes. S. 74-78, und Christian Volkmar Witt: Martin Luthers Reformation der Ehe.
Sein theologisches Eheverstandnis vor dessen augustinisch-mittelalterlichem Hintergrund. Tii-
bingen 2017, S. 35-66.

161 Augustinus’ Ausfithrungen zur Ehe, wie er sie etwa in den Traktaten De Genesi contra Ma-
nichaeos oder De Genesi ad litteram artikuliert, unterliegen ihrerseits einem Wandel, wie Rey-
nolds: Marriage in the Western Church, bes. S. 241-258, aufzeigt. Hatte Augustin in seinen friithen
Schriften besonders die spirituelle Dimension der Ehe betont, sah er spiter die Zeugung von
Nachkommen als schopfungstheologisch begriindete Daseinsberechtigung der Ehe. Jedoch un-
terstreicht Reynolds: ,,His new perspective did nothing to lessen his pessimism about sexual
activity and desire, for he always articulated that pessimism in terms of the Fall“ (ebd., S. 259).



170 — Ill Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Generation iibertrage.'®? Dass grundsitzlich aber eine abstinente Lebensfiihrung
der Ehe gegeniiber als hoherwertig und gar ,geheiligt’ anzusehen sei, fiihrte er im
Traktat De sancta virginitate aus.'®® Augustinus’ Bewertung (ehelicher) Sexualitit
blieb der christlichen Sexualmoral lange eingeschrieben, wenngleich schon die
vorreformatorische Theologie die Ehe empfahl, um Nachkommen zu zeugen und
sich gegenseitig beizustehen.'®*

Entschiedener wertete der ehemalige Augustinerménch Martin Luther den
Ehestand auf, indem er ihn schépfungstheologisch stabilisierte.'®* Diese Neube-
stimmung brachte im Hinblick auf das Zusammenleben der Geschlechter weit-
reichende Verdnderungen mit sich, welche die neuere Forschung als ,Gender
Reformation® verstirkt in den Blick genommen hat.'*® Anstatt die Ehe als minder-
wertige Lebensform zu Klassifizieren, erhob Luther die heterosexuelle Lebensge-

meinschaft zum ,Geschenk des Schopfers®,*” in seinem Hochzeitsbrief an Georg

162 Vgl. dazu Reynolds: Marriage in the Western Union, S. 261: ,,Augustine was convinced that
the failure of the rational soul to master the flesh was one of the chief consequences of the Fall.
Concupiscence, in his view, was literally a disorder, and nowhere was the disordination that
arose in the fall more apparent than in sex. Moreover, Augustine was convinced that it was by
means of lust (concupiscentia or libido) that original sin passed from generation to generation®.
163 Dazu vgl. Witt: Martin Luthers Reformation der Ehe, bes. S. 47-53.

164 Vgl. Riidiger Schnell: Sexualitdt und Emotionalitét in der vormodernen Ehe. K61n u. a. 2002,
bes. S. 228-233. Allerdings habe auch die mittelalterliche Theologie, in Anlehnung an Augusti-
nus, eine auf Gott hin ausgerichtete Ehe empfohlen, die ,,nicht von sinnlich-sexuellem Verlan-
gen gesteuert* sei (ebd., S. 233).

165 Von einer ,,schopfungstheologische[n] Stabilisierung der Ehe“ spricht Volker Leppin: Ehe
bei Martin Luther. Stiftung Gottes und ,weltlich ding‘. In: Evangelische Theologie 75.1 (2015),
S. 22-33, hier S. 31. Zu Luthers Ehelehre siehe rezent Witt: Martin Luthers Reformation der Ehe,
sowie synoptisch ders.: Die Ehe als geheiligte Gemeinschaft der Geschlechter. In: Glaube und Ge-
schlecht — Gender Reformation. Hg. von Eva Labouvie. Wien, Kéln, Weimar 2019, S. 87-107. — Zu
Liebesdiskursen im Kontext der Reformation siehe Tilmann Walter: Unkeuschheit und Werk der
Liebe. Diskurse tiber Sexualitdt am Beginn der Neuzeit in Deutschland. Berlin, New York 1998.
166 So der programmatische Untertitel des Sammelbands Glaube und Geschlecht — Gender
Reformation, vgl. bes. die Einleitung von Eva Labouvie: Reformation und Geschlecht. In: Glau-
be und Geschlecht — Gender Reformation. Hg. von Eva Labouvie. Wien, K6ln, Weimar 2019,
S. 13-33. So betont Labouvie: ,Insbesondere durch Martin Luther wurden die Rollen von Mann
und Frau, Mutter und Vater, die Vorstellungen von Mannlichkeit und Weiblichkeit sowie vom
Zusammenleben der Geschlechter nachhaltig und bis heute verandert“ (ebd., S. 17). — Vgl. au-
Berdem den Sammelband Masculinity in the Reformation Era. Hg. von Scott H. Hendrix, Susan
C. Karant-Nunn. Kirksville 2008.

167 Vgl. Martin Luther: Nr. 952. Luther an Spalatin. Wittenberg, 6. Dezember 1525. In: ders.:
Werke. Kritische Gesamtausgabe. Briefwechsel, Bd. 3. Weimar 1969 (unverind. ND 1933), S. 634f.,
hier S. 635: ,,Saluta tuam coniugem suauissime, verum vt id tum facias, cum in thoro suauissimis
amplexibus & osculis Catharinam tenueris, ac sic cogitaueris: En hunc hominem, optimam crea-
turulam Dei mei, donauit mihi Christus meus, sit illi laus & gloria“.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 171

Spalatin nannte er sie ein ,Paradies‘.’*® In seiner Predigt Vom ehelichen Leben
(1522) postulierte er, dass der eheliche Stand ,,gott gefalle unnd fur yhm thewr
geachtet sey mit allen seynen wercken, wie geringe sie sind“.**® Weil sie dem
Menschen die Moglichkeit gebe, seine Sexualitdt zu ,domestizieren‘, und damit
einen ,besseren‘ Weg zur Keuschheit eroffne als der Triebverzicht,”° bildete die
Ehe in der (nach-)lutherischen Theologie die Voraussetzung fiir ein christliches
Wirken auf Erden, das sich mit der christlichen Kindererziehung, welche die Wei-
tergabe des Evangeliums implizierte, vervollkommne; die monastisch-zolibatdre
Askese wurde demgegeniiber entschieden abgewertet.”* Mit der lutherischen
Neubewertung der Ehe ging auch eine Neubewertung der Frau einher, die er in
selbiger Predigt von einem ,heidnischen’ Verstindnis abgrenzte:'’?

168 Zu Luthers Eheverstindnis siehe Bernd Moeller: Wenzel Lincks Hochzeit. Uber Sexua-
litdt, Keuschheit und Ehe im Umbruch der Reformation. In: ders.: Luther-Rezeption. Kirchen-
historische Aufsitze zur Reformationsgeschichte. Hg. von Johannes Schilling. G6ttingen 2001,
S. 194-218, sowie Witt: Martin Luthers Reformation der Ehe, insb. S. 11-34. — In friiheren Jahren
vertrat Luther ein spirituelleres Verstandnis der Ehe, die er in seinem Sermon von dem ehlichen
Stand (1519) noch urspriinglich auf die mystische ,Brautliebe‘ gegriindet sah, welche durch den
Stindenfall korrumpiert worden sei. Vgl. dazu Georg Kretschmar: Luthers Konzeption von der
Ehe. In: Martin Luther. Reformator und Vater im Glauben. Hg. von Peter Manns. Stuttgart 1985,
S. 178-207, insb. S. 182-186, sowie Witt: Martin Luthers Reformation der Ehe, bes. S. 305-328.
169 Luther: Vom ehelichen Leben [1522], S. 298.

170 Neben der Zeugung von Nachkommen lag fiir Luther in der domestischen Einhegung der
menschlichen Sexualitdt der wichtigste Zweck der Ehe. Vgl. Moeller: Wenzel Lincks Hochzeit,
S. 210. Kretschmar: Luthers Konzeption von der Ehe, S. 187, spricht dabei von einer ,,radikale[n]
Bejahung der Leiblichkeit des Menschen®. Zwar blieb die Siindhaftigkeit fiir Luther der ,fleisch-
lichen Lust‘ auch in Gestalt ehelicher Sexualitdt eingeschrieben; durch ihre Verankerung in der
Schopfung jedoch sei sie gerechtfertigt. Vgl. Luther: Vom ehelichen Leben [1522], S. 304: ,,[A]ber
gott verschonet yhr aufy gnaden darumb, das der ehliche orden seyn werck ist und behellt auch
mitten unnd durch die sund alle das gutt, das er dareyn gepflantzt und gesegnet hatt*“.

171 Witt hat die vier ,,Grundpfeiler” des lutherischen Eheverstiandnisses folgendermafien um-
rissen: ,,die schopfungstheologische Verankerung des ehelichen Standes, die Zielbestimmung
des ehelichen Miteinanders der Geschlechter in Nachwuchszeugung und Evangeliumsverkiin-
digung, die rechtfertigungstheologisch fundierte Uberordnung der Ehe iiber das monastisch-
zOlibatdre Leben und schliefilich die Auflosbarkeit der ehelichen Gemeinschaft zugunsten wahr-
haft gottgefilliger Verbindung* (Witt: Die Ehe als geheiligte Gemeinschaft, bes. S. 104-107, hier
S.104).

172 Die Umwertung der Ehe und die daraus resultierende Rolle der Frau hat aus sozialge-
schichtlicher Sicht Becker-Cantarino: Der lange Weg zur Miindigkeit, bes. S. 37-45, beschrieben.
Vor allem im Kontext des Reformationsjubildums 2017 ist Luthers Sicht auf Frauen verstdrkt in
das Blickfeld theologischer wie historischer Forschung geriickt, vgl. etwa, wenngleich tendenzi-
ell apologetisch, Kirsi Stjerna: Luther und Frauen. Uberlegungen zu Luthers Anhingerinnen und
der biblische Beleg. In: Martin Luther. Ein Christ zwischen Reformen und Moderne (1517-2017).
Hg. von Alberto Melloni. Bd. 1. Berlin, Boston 2017, S. 621-641, sowie besonders den Sammelband



172 — Ill Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Es sind vil heydnischer bucher, die nichts denn weyber laster und ehlichs stands unlust
beschreyben, alf3o das ettliche gemeynett haben, wenn die weyf3heyt selbs eyn weyb were,
sollt man dennoch nicht freyen [...]. Al3o haben sie beschlossen, das eyn weyb sey eyn
nottigs ubel und keyn hauf} on solch ubel. Das sind nu blinder heyden wort, die nicht
wissen, das man und weyb gottis geschopffe sey, und lestern yhm seyn werck, gerad, als
keme man und weyb unversehens daher.'”?

Anstatt eines ,,nottigs ubel[s]“, wie die Frau in der Secundus-Tradition apostro-
phiert worden war, ist die Frau bei Luther Teil von ,,gottis geschopffe®, die sich
allerdings aufgrund des Siindenfalls ihrem Mann unterordnen miisse.'”* Wahrend
Luther der ersten deutschen Frauenbewegung des 19. und beginnenden 20. Jahr-
hunderts als emanzipatorische Lichtgestalt galt, urteilt die heutige Forschung
differenzierter, indem sie zum einen auf die explizite Misogynie hinweist, die
vielen Schriften Luthers innewohnt, und zum anderen ,,(religiose und andere)
Handlungsspielrdume und Identifikationsmuster von Frauen [ausweist, die] in
der und durch die Reformation beseitigt wurden®, wie etwa Frauenkloster, die
ein weibliches Leben abseits von heterosexuellen Familienstrukturen ermoglicht
hatten.'”

So fand die unterschiedliche Bewertung des Ehestandes und damit der
Sexualitdt regen Widerhall in der satirischen Konfessionspolemik des 16. Jahr-
hunderts. Doch auch noch zu Beginn des 17. Jahrhunderts wurde der Themen-
komplex ,Sexualitat® konfessionspolemisch vereinnahmt, wie bereits die anti-
katholischen Ausfiihrungen in Johann Sommers Malus Mulier-Dialog gezeigt
haben, in welchem die katholisch propagierte Ehelosigkeit zur misogynen Grund-
lage einer theologischen Notwendigkeit des Fegefeuers umgemiinzt wird.'”® Die
lutherische ,sexualfreundliche‘ Position brachte jedoch auch Aneignungen von
katholischer Seite hervor, wie etwa das ,,Gesprech® Lutherischer Weibertrost
(1606) des ,,Bonfiaciuls] Gottfrid von Altkirchen“, in welchem Luthers Axiom
,Wenn die Fraw nit will/ so komm di Magdt“ von einem vierkdpfigen Gesprachs-

Glaube und Geschlecht — Gender Reformation. Hg. von Eva Labouvie. Wien, K6ln, Weimar 2019,
darin siehe bes. den Beitrag von Claudia Opitz-Belakhal: Von Ehelob und Zolibatsverbot, Pries-
terehen und streitbaren Nonnen. Reformationsgeschichte als Geschlechtergeschichte, S. 131-142.
173 Martin Luther: Vom ehelichen Leben [1522], S. 292f.

174 Vgl. dazu bes. Luther: Eine predigt vom Ehestand, bes. S. 22-29.

175 Siehe dazu bes. die Ausfiihrungen von Heide Wunder: Frauen in der Reformation. Rezep-
tions- und historiographiegeschichtliche Uberlegungen. In: Archiv fiir Reformationsgeschichte
92 (2001), S. 303-320, sowie Opitz-Belakhal: Von Ehelob und Zélibatsverbot, bes. S. 132-142, hier
S. 132. — Der Historiker Volker Reinhardt attestiert Luther unverhohlen eine ,,ausgepragte Miso-
gynie“ (Volker Reinhardt: Luther, der Ketzer. Rom und die Reformation. Miinchen 2016, S. 21).
176 Vgl. dazu Kap. I11.1.3.2.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 173

kreis ausgelegt wird.””” Dieser besteht aus dem ,,Nobilis, Hannibal von N.¢, der
,Edelfraw/ Vrsula von N.“, dem ,,Praedicanten, Martin Hoffmann von N.*“ sowie
dem Studenten ,,Joannes Lauterbach von Manf3feldt“.'”® Tatsdchlich hatte Luther,
der bereits im Vorwort der ,,Liigen/ Ketzerei vnd Schwermerey“*’® bezichtigt wird,
den beriihmt-beriichtigten Spruch im Zuge seiner Predigt Vom ehelichen Leben
(1522) verlauten lassen. Im Kontext moglicher Scheidungsgriinde geht er darin
auf das Recht des Ehemanns auf sexuellen Umgang ein, den er gar zur ,,ehliche[n]
Pflicht“ erhebt:

Die dritte sache [scil. Scheidungsgrund, ELB] ist, wenn sich eyns dem andern selbs beraubt
unnd entzeucht, das es die ehliche pflicht nicht tzahlen, noch bey yhm sein will, Als man
wol findt o eyn halstarriges weyb, das seynen kopff auff setzt, und sollt der man tzehen
mal ynn unkeuscheyt fallen, 3o fragt sie nicht darnach. Hie ists tzeyt, das der man sage:
,wiltu nicht, 30 wil eyn andere, wil fraw nicht, 3o kum die magd‘. Szo doch, das der man
yhr tzuvor tzwey oder drey mal sage und warne sie und lasses fur ander leutt komen, das
man offentlich yhre hallstarrickeyt wisf3e und fur der gemeyne straffe, will sie dann nicht,
30 1af} sie von dyr und laf} dyr eyne Esther geben unnd die Vasthi faren, wie der konig
Assuerus thett.'®®

So hatte, wie es das alttestamentliche Buch Esther schildert, Vasthi, die Frau des
persischen Konigs Ahasverosch, sich geweigert, ihrem Mann und dessen Freun-
den ,jhre schone“ zu zeigen (,,denn sie war sch6n*), woraufhin der Herrscher sie
verstie und er sich Esther als neue Frau erwihlte.*®* Sollten Frauen sich der sexu-
ellen Vereinigung mit ihren Ehemdnnern demnach verweigern, konne der Mann
sich im duflersten Fall eine andere Sexualpartnerin als neue Ehefrau suchen.
Zuvor aber sollten, so Luther weiter, alle anderen Mafinahmen ausgeschopft
werden, etwa indem die ,,welltliche ubirkeyt das [sexualitédtsverweigernde] weyb
tzwingen oder umb bringen“ lasse.'® Das Gesprichsquartett beginnt indes nach
dem Gottesdienst, in welchem Pfarrer Hoffmann tiber Luther und dessen ,Lob der

177 [Anon., Ps. Bonifacius Gottfrid von Altkirchen:] Lutherischer Weibertrost In ein Gesprech
gefasset/ zur verstandtlichen erkldarung des Lutherschen Spriichleins: Wenn die Fraw nit will/ so
komm die Magdt. Wie man dasselbe recht vind Sawber verstehen mége damit dem Luther nicht
vnrecht geschehe. Auf3 des theuren Mans D. Martini Lutheri Biichern vnd Schrifften zusammen
getragen/ vnd dem Vrtheil deren die sich gut Lutherisch befinden heimgestellet. Paderborn: bei
Matthes Briickner 1606.

178 Ebd., Fol. C1r.

179 Ebd., Fol. A3r.

180 Luther: Vom ehelichen Leben [1522], S. 290.

181 Vgl. Esth 1,1-2,23, bes. 1,24.

182 Luther: Vom ehelichen Leben [1522], S. 290. Weiter fiihrt Luther aus: ,,Wo sie [scil. die weltli-
che Obrigkeit] das nicht thutt, muf} der man dencken, seyn weyb sey yhm genomen von reubern
und umb bracht und nach eyner andern trachten. Miissen wyr doch leyden, ob yhemand seyn



174 — 1l Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Ehe‘ gepredigt hat. Darauf wird er gemeinsam mit seinem studentischen Gast vom
Edelmann Hannibal und seiner Frau Ursula zum Mittagessen eingeladen, um ,,von
der Materi ein wenig weiter [zu] [Jsprechen®.’®* Der Student entpuppt sich dabei als
iiberzeugter Katholik und scharfer Luther-Kritiker, der die ,Unkeuschheit der Aus-
fithrungen Luthers hervorhebt. Mit seinen Argumentationen kann er die anderen
drei Gesprachspartner iiberzeugen, sodass sich der Pfarrer gemeinsam mit seinen
Gastgebern letztlich entscheidet, fortan doch lieber katholisch zu sein.'®

Entgegen dem im Weibertrost gezeichneten Luther-Bild als ,,zaumloser
vnkeuscher Miinch vnd Loderbub“*® fijhrte Luthers ambivalente Neubewertung
der Sexualitdt allerdings keineswegs zu einer ,lustfreundlichen‘ Haltung der
reformierten Friihneuzeittheologie. Vielmehr blieb die Negativitdt der Sexualitat
eingeschrieben, wenngleich das Bediirfnis der ,fleischlichen Lust‘ innerhalb der
Ehe akzeptiert wurde.

2.2 Evas Tochter: Verfiihrte und Verfiihrerinnen

Frauen, die ihre Sexualitat zur Schau stellen, werden in frithneuzeitlichen Frau-
ensatiren geschmdaht. Der Schmahung zugrunde liegt stets ein ,mannlicher Blick’,
welcher Frauen a priori als Sinnbild der Versuchung versteht. Prafiguriert wird
die versuchte Versuchung im christlichen Kontext in Gestalt der Eva, die sich
durch die Schlange zum ,Siindenfall‘ {iberreden liefd und sodann ihrerseits Adam

leyb genomen wirt, Warumb sollt man denn nicht leyden, das eyn weyb sich selb dem man rau-
bete odder von andern geraubt wurde?“ (ebd., S. 290f.).

183 [Anon., Ps. Bonifacius:] Lutherischer Weibertrost, Fol. Clr.

184 Vgl. ebd., Fol. K4r-K4v:

Preedicant. Ich sage mit Paulo, Ignorans feci, wie viel andere meines gleichen.

[...]

Edelfraw. Gott lob/ wir haben diesen Tag wol angelegt/ daf} wir den Newen Martinischen
Glauben mit seinem vrsprung erkennet haben.

Nobilis. Darzu hat vnser Pfarrner [sic] mit seinem Bapstschelten auch anleitung geben.

Edelfraw. Gott sey danck/ dafl dieser frembde Herr zur seligen Stunde zu vns kommen/
lieber Junckher bittet jhn daf} er etliche Tage wolle bey vns bleiben vnd im Catholischen
Glauben vnterrichten.

Student. Gestrenger Junckher/ es kan auff difimal nicht seyn/ aber alsbald ich/ wils Gott/
zurlickkomm/ wil ich beym Junckherrn einsprechen/ vnd von andern Hauptartickeln
aufBfiihrlich reden.

185 Ebd., Fol. A4v.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 175

iiberredete. Dass Frauen daher einen Hang zum ,Fallen hitten, exemplifizieren
die Verse von Daniel Georg Morhof (1639-1691) und Joachim Beccau (1690-1754):

Auf die liiderliche Portia.

Eva cadit primo, post hanc es lapsus Adamus
Huic quo seepe cadat Portia, causa subest.

Die Eva fiel zuerst, hernach fiel Adam auch,
daher hat Porcia daf3 sie offt fillt im Brauch.*®

Wahrend Morhof die argute Begriindung fiir den weiblichen Siindenfall im latei-
nischen elegischen Distichon liefert, greift Beccau auf deutsche paargereimte
Alexandrinerverse zuriick, welche, darin dem Ausgangstext folgend, Eva als
erste Siinderin inkriminieren. Dass deutsche Frauen im interkulturellen Ver-
gleich besonders wolliistig abschneiden, postuliert Friedrich von Logau in seinen
Sinn-Getichten (1654), der den Frauen das Idealbild weiblicher Treue anhand
indischer Frauen vorstellt. Logau rekurriert dabei auf zeitgenossische Berichte
iiber die Witwenverbrennung (Sati) und wertet sie als in ,,vnserer Welt“ unvor-
stellbare Akte weiblicher Treue:*®”

Wann ein Indianisch Mann stirbt vnd wird verbrennt/
Dann wird seines Weibes Trew richtig dran erkennt
Wann sie springet in die Glut. O in vnserer Welt

Springt kein Weib/ dieweil sie sich einem andren helt.*®®

Die trochdischen Siebenheber mit Hebungsprall nach der siebten Silbe zeigen
bereits formal auf, dass sich (weibliche) Treue besonders angesichts des Todes
(des Ehemannes) zeige. Indem Logau auf ,,vnsere[] Welt* abzielt, ruft er mithin
auch die abendldndische literarische Tradition auf, in der die novellistische
Einlage der ,Witwe von Ephesos‘ in Petrons Satyricon zum topischen Standard
wurde.’® Die indische Witwenverbrennung wird kulturell als Positivfolie ange-
eignet, vor welcher Frauen abgewertet werden. In einem weiteren Epigramm iiber

186 Zit. nach Frauenzimmer-Cabinet, S. 91.

187 So lagen in der Friihen Neuzeit bereits Berichte iiber Indien vor, die auch die ,Witwenverbren-
nung‘ aufnahmen. Umfénglichere Reiseberichte erschienen allerdings erst in der zweiten Halfte
des 17. Jahrhunderts, vgl. dazu Gita Dharampal-Frick: Indien im Spiegel deutscher Quellen der Frii-
hen Neuzeit (1500-1750). Studien zu einer interkulturellen Konstellation. Tiibingen 1994. — Zur ,Wit-
wenverbrennung’ aus Sicht friihneuzeitlicher Reisender siehe Pompa Banerjee: Burning Women.
Widows, Witches and Early Modern European Travellers in India. New York, Basingstoke 2003.
188 [Logau:] Sinn-Getichte, Drittes Tausend Sechstes Hundert, S. 106, Nr. 25.

189 Petron. 111-112. Statt lange um ihren Mann zu trauern, verliebt sich die Witwe unmittelbar
nach dem Tod ihres Ehemannes und schéndet fiir ihre neue Liebe sogar den Leichnam des Ver-
storbenen.



176 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Einf[en] Indianische[n] Brauch vermischt Logau gar Frauen- und Priestersatire,
um mit einer antikatholischen Volte zu schlief3en:

Wann ein Indianer freyet/ schencket er die erste Nacht

Einem Priester/ der zum Segen einen guten Anfang macht.
Blondus freyet eine Jungfer/ ob er gleich nun dort nicht wohnt
Hat sie dennoch jhm ein Pfaffe eingeweihet vnbelohnt.'*°

Frauen erscheinen sowohl als Verfiihrerinnen als auch als Verfiihrte.

Die satirische Geif3elung weiblicher Sexualitdt als negativem Genderaspekt
gestaltet sich in friihneuzeitlichen Frauensatiren mannigfach aus. Mindestens
drei produktionsasthetische Modi lassen sich separieren, die vorrangig hinsicht-
lich ihrer eingeschriebenen Wirkungsintention differenziert sind: Wahrend die
ostentativ sozialdisziplinierende Funktion der Satire in einigen Frauensatiren
humorlos ausgeschopft wird, scheint in anderen entweder das transgressive oder
ludische Moment zu iiberwiegen.

2.2.1 ,,Stinckende Lust* — Siinde und Strafe

Vor der zerstorerischen Kraft der Sexualitdt warnt ein- und ausdriicklich Johann
Balthasar Schupp (1610-1661)"* mit seiner Satire Corinna (1660),"** die sich aus
Exempelsatire und metadiegetischer Reflexion zusammensetzt'** und in die sich

190 [Logau:] Sinn-Getichte, Drittes Tausend Zehendes Hundert, S. 174, Nr. 3.

191 Zu Schupp siehe Jill Bepler: [Art.] Johann Balthasar Schupp. In: German Baroque Writers,
1580-1660. Hg. von James N. Hardin. Detroit 1996, S. 304311, sowie Herbert Jaumann: [Art.]
Schupp, Johann Balthasar. In: KiLLy, Bd. 10, S. 643-646. Zu Schupps Satiren siehe Wichert: Jo-
hann Balthasar Schupp and the Baroque Satire in Germany.

192 Vgl. Johann Balthasar Schupp: Corinna. Kritisch durchgesehene und erlduterte Ausgabe mit
den Varianten der Einzeldrucke und der dltesten Gesamtausgabe der deutschen Schriften. Hg.
von Carl Vogt. Halle an der Saale 1911. Bereits die Vorrede Vogts zeigt allerdings dessen heute
iiberholte Wertungskriterien, vgl. etwa seine Ausfithrungen zur Form der Corinna: ,Von einer
Form kann man bei Schupp iiberhaupt nicht recht reden. Der Stoff sprengt sie ihm jedesmal. So
auch hier. Dies liegt zum Teile an der Zeit, der ein guter Geschmack mangelte, zum Teile aber
auch an seiner Persénlichkeit* (ebd., S. 10).

193 Zwar sei die Zweiteilung laut Schupp von Beginn an vorgesehen gewesen, trotzdem er-
schien der erste Teil - vorgeblich als Raubdruck — 1660 separat, vgl. Johann Balthasar Schupp:
Dedication. In: Schupp: Corinna, S. 3-11. Bereits 1659 hatte der erste Teil dem Ministerium vor-
gelegen, das die Corinna als ,drgerliche Hurenschrift, die keinem Prediger anstehet® (zit. nach
Vogt: Anmerkungen zur Corinna. In: Schupp: Corinna, S. 5, Anm. 6) ablehnte. Zur Kontroverse
um Schupp als pastoralen Satiriker siehe bereits Friedrich Wilhelm Strieder: Schupp, Schuppi-
us, (Johann Balthasar). In: Grundlage zu einer hessischen Gelehrten und Schriftsteller Geschich-
te. Seit der Reformation bis auf gegenwértige Zeiten. Bd. 14. Cassel 1804, S. 43-69 (= DBA 1 1154,
427-458), bes. S. 47-49 sowie 57f., sowie Carl Vogt: Einleitung. In: Schupp: Corinna, S. III-XXI.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 177

der lutherische Prediger autofiktional als ,Priester Ehrenhold‘ einschrieb. Den
intertextuellen Verweis auf ihren Pratext trdgt Corinna bereits im Titel, der auch
der Name der Protagonistin des ersten Teils ist. So verweist die Satire auf Lukians
von Samosata (2. Jhr.) sechstes Hetdrengesprich Die Erziehung der Corinna,
welchem ebenfalls die Namen der Mutter Crobyle sowie der Konkurrentin Lyra
entnommen sind." Die in den Dialogi meretricii versammelten, von der attischen
Neuen Komodie inspirierten satirischen Kurzdialoge stellten eine Eigensch6pfung
Lukians dar.®® Im sechsten Hetdrengesprich weiht Mutter Crobyle ihre Tochter
Corinna, nachdem diese ihren ersten Freier Eukritus empfangen hat, in die hetdri-
sche Kunst ein, die etwa darin bestiinde, jeden Liebhaber, egal ob schon, hésslich,
alt oder jung anzunehmen und stets das richtige Maf3 zwischen ,,schiichterner
Zuriickhaltung und unanstindiger Frechheit zu finden.'® Die altphilologische
Forschung hat allerdings darauf hingewiesen, dass ,,Satire in den Dialogi minores
also zwar ihren Platz hat, aber als Schliissel fiir eine Gesamtdeutung nicht
taugt“.”” Besonders die Hetdirengespriiche hitten weniger einen ,entlarvenden’

Zur engen Verzahnung von Predigt und (menippeischer) Satire bei Schupp siehe Jaumann: Sa-
tire zwischen Moral, Recht und Kritik, bes. S. 18-20, sowie Trappen: Grimmelshausen und die
menippeische Satire, S. 168-189.

194 Zu Lukian vgl. Heinz-Giinther Nesselrath: [Art.] Lukian (Lukianos von Samosata). In: DNP,
Bd. 7, Sp. 493-501. — Auf Lukians Hetdrengesprdche als Quelle der Corinna verweist schon Carl
Vogt: Johann Balthasar Schupp. Neue Beitréige zu seiner Wiirdigung. In: Euphorion 16 (1909),
S. 673-704, bes. S. 697-703, sowie daran ankniipfend Trappen: Grimmelshausen und die menip-
peische Satire, bes. S. 177f., der besonders die Abweichung Schupps von Lukian herausstellt:
»Dort aber, wo der Grieche schlieft, beginnt der fromme Theologe erst richtig” (ebd., S. 178). Ma-
nuel Baumbach: Lukian in Deutschland. Eine Forschungs- und Rezeptionsgeschichtliche Analy-
se vom Humanismus bis zur Gegenwart. Miinchen 2002 geht zwar auf Schupps Traktat Deutscher
Lucianvs (1659), S. 57-61, ein, erwdhnt aber dessen literarische Aneignung Corinna nur en pas-
sant. — Neben dem sechsten Hetédrengesprach sind auflerdem die beiden Gespriache ,Musarion
und ihre Mutter‘ sowie ,Glycera und Thais* in Schupps Corinna eingeflochten, auflerdem hat Vogt
fiir den zweiten Teil der Corinna unter anderem auf die Schrift Theatrum Diabolorum (ED 1569 in
Frankfurt) als Quelle hingewiesen, vgl. Vogt: Einleitung, S. VII-IX, sowie dessen Anmerkungen
in Schupp: Corinna, passim.

195 Die Hetdrengesprdche sind ,Kernstiick” der insg. fiinfundachtzig tetradisch gebauten Dia-
logi minores Lukians. Dazu vgl. Peter von Mollendorf: Lukians Dialogcorpora — ein dsthetisches
Experiment. In: Der Dialog im Diskursfeld seiner Zeit. Von der Antike bis zur Aufklarung. Hg. von
Klaus W. Hempfer, Anita Traninger. Stuttgart 2010, S. 75-91, hier S. 85, der die Hetdrengesprdche
topographisch der Erde, bzw. dem ,,geistigen Zentrum der kaiserzeitlich-hellenistischen Kultur*
Athen, sowie chronographisch der Gegenwart zuteilt (ebd., S. 77).

196 Lukian: Hetdrengesprdche. In: Lukian: Werke in drei Banden. Hg. von Jiirgen Werner, Her-
bert Greiner-Mai. Aus dem Griechischen iibersetzt von Christoph Martin Wieland. Bd. 2. Berlin,
Weimar 1974, S. 156-195 (V1. Krobyle und Korinna: S. 165-168), hier S. 167.

197 Mollendorf: Lukians Dialogcorpora, S. 83, das folgende Zitat ebd.



178 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Charakter, sondern seien vielmehr gepragt von einer deskriptiven ,,Alltagshaftig-
keit“. Obwohl die humanistische Lukian-Rezeption den Zugang zum antiken Autor
durch lateinische wie deutsche Ubersetzungen erleichtert hatte, traf der ,Syrer‘ vor
allem innerhalb der katholischen Kirche auf Widerspruch:*® Aus der Lukian-Aus-
gabe, die 1563 in ein Innsbrucker Jesuitenkloster gelangte, waren die Dialogi Mere-
tricii gar vollstindig herausgetrennt worden."® Der Lutheraner Schupp, der von
seinen Kritikern, die allerdings vor allem aus seinen ebenfalls lutherischen Kol-
legen bestanden, als ,Lucianischer Speivogel‘ inkriminiert worden war,**° stellte
sich in seiner Verteidigungsschrift Deutscher Lucianvs (1659) jedoch explizit in die
Tradition des ,,hochgelahrte[n] Philosophus |[...]/ welcher in seinem eusserlichen
Leben vnd Wandel sich der Tugend und Erbarkeit so wol beflissen hat/ als Plato,
Socrates vnd der Seneca“,?*! in welche er auch die Humanisten Johannes Reuch-
lin (1455-1522) und Erasmus von Rotterdam (1466-1536) einreihte.?®* Schupp hatte
Lukians poetologisches Programm darin folgendermaf3en charakterisiert:

Es hat aber dieser Lucianvs die Welt beschrieben/ nicht wie sie seyn soll/ sondern wie sie
vor Zeiten gewesen ist. Die Regenten waren damals Tyrannen/ und man konte ihn die Wahr-
heit nicht beybringen/ wann sie nicht gleichsam mit Zucker iiberzogen war. [...] Unter dem
gemeinen Mann giengen alle Laster im schwange.”®

So sah Schupp in Lukians Werken die hoffnungslose Lasterhaftigkeit des urbanen
Lebens beschrieben. Dieses Programm machte sich auch der Hamburger Haupt-
pastor zu eigen und nutzte die antike Vorlage in seiner Corinna, um moralische
Missstdnde, ndmlich die ,Hurerei‘, zu illustrieren, die in seiner Wirkungsstitte,
versteckt unter dem biblischen Toponym Ninive, grassierten.?**

198 Vgl. Baumbach: Lukian in Deutschland, S. 53f., so galten besonders die Hetdrengespriche
als frivol.

199 Vgl. dazu ebd., S. 54.

200 Vgl. die Ausfiihrungen Schupps in dessen Verteidigungsschrift: Johann Balthasar Schupp:
Deutscher Lucianvs. [S.1.] 1659, Fol. A6r—Aé6v. Ein Abdruck des Textes findet sich auch in der kri-
tischen Ausgabe von Carl Vogt, vgl. Johann Balthasar Schupp: Streitschriften, Bd. 2. Hg. von Carl
Vogt. Halle an der Saale 1911, S. 7-27.

201 Schupp: Deutscher Lucianvs, Fol. A6r-A6v.

202 Vgl. ebd., Fol. B7v. So hitten ,,die hochgelahrte[n] Mdnner* in lukianischer Manier ,,die un-
sinnige[n] Monch[e] tractirt[]“ (ebd.).

203 Ebd., Fol. A6v. — Im Folgenden fiihrt Schupp die Poetik Lukians, fiir dessen Bewertung er
auf die ,,praefation des hochgelahrten Frantzosen/ Joannes Bourdelotii ad opera Luciani“ (ebd.)
verweist, nicht weiter explizit aus, sondern widmet sich in ,lukianischer Manier‘ den ,,Philosophi
in den Schulen“ (ebd.), die er als ,,grosse Narren“ (ebd., Fol. A7r) ,entlarvt‘.

204 Das Thema verdeutlichte Schupp bereits in seiner ,,Vorrede an die Hurer und Ehebrecher*
(Schupp: Corinna, S. 12-19). — Das assyrische Ninive, wohin der alttestamentliche Prophet Jona
gesandt wurde, avancierte in der christlichen Exegese topisch zum Siindenpfuhl und zur Wohn-



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =—— 179

Wie schon bei Lukian, so ist auch Schupps Corinna als Halbwaise gemein-
sam mit ihrer Mutter auf finanzielles Auskommen angewiesen. Angeleitet von
Mutter Crobyle wird die folgsame Tochter zur Prostituierten. Der entscheidende
Unterschied zum Prétext liegt jedoch in dessen christlicher Renarrativierung und
Amplifikation. Ostentativ wird in der frithneuzeitlichen Satire die titelgebende
Scheinheiligkeit und Doppelmoral von Mutter und Tochter aufgezeigt, etwa wenn
Corinna nach ihrer nachtlichen Arbeit mit Crobyle den Gottesdienst besucht:

Thais recommendirte ihr einen Freund nach dem andern, welche ihr Geschencke brachten,
wie die Konigin aus Reich Arabien dem Konig Salomon. Corinna schlieff nimmer allein.
Wann aber der Tag an brach und ihre Serviteurs Abschied nahmen, ermahnte sie Crobyle,
daf3 sie mit ihr in die Kirche gehen, Gottes Wort anh6ren und Gott dancken solle fiir den
reichen Segen, welchen er gleichsam iiber sie regnen lasse.?*

Obwohl die christliche Corinna letztlich ihre Schuld bekennt und sich mit der
neutestamentlichen Maria Magdalena vergleicht,?*® wird die ,Hure* fiir ihre aus-
ufernde Sexualitit bestraft, indem sie von den ,,Frantzosen® (54),2°” der Geschlechts-
krankheit Syphilis, heimgesucht und korperlich entstellt wird — was Corinna im
Gesprach mit ihrem Seelsorger Ehrenhold als gerechte Strafe Gottes deutet, nun
im Einklang mit dem Los des alttestamentlichen Konigs David, der die verheiratete
Bathseba schwingerte und ihren Mann Uria sodann téten lief3:*®

stdtte der ,Babylonischen Hure. Bei Schupp steht ,Ninive‘ zeichenhaft fiir die Stadt Hamburg,
dazu siehe Wolfgang Beutin: Der Siindenpfuhl ,,Ninive“ oder: Stadt als Platz der Hurerei und an-
derer Laster in der Satire ].B. Schupps (1610-1661). In: Jahrbuch der Oswald-von-Wolkenstein-Ge-
sellschaft 7 (1992/93), S. 61-73, sowie Dietz-Riidiger Moser: ,,Ninive“ als Zeichen in literarischen
Texten des Mittelalters und des Barocks. In: Literatur in Bayern 68 (2002), S. 2—-6 sowie 51f., zu
Schupps Corinna siehe S. 4f.

205 Schupp: Corinna, S. 44. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text.

206 Vgl. ebd., S. 52: ,Ich erkenne und bekenne, daf3 ich gesiindiget hab wie Maria Magdalena;
ich bin eine Siinderin, wie die jenige war, derer Luc. 7 gedacht wird“.

207 So klagt Corinna dem Priester Ehrenhold ihr Leid: ,,Ich bin ein kranckes, mattes Kind, von
der Fufisohlen an bif3 auff die Scheitel ist nichts gesundes an mir. Ehrenhold sagte: Was man-
gelt euch denn? Corinna antwortete: Ach Ehrwiirdiger Vatter, ich schlage meine Augen nieder
und schdme mich fiir Gott und euch, allein ich muf3 es euch sagen: Es ist ein Barbirer bey mir
gewesen, der sagte, ich habe die Frantzosen, die haben also iiberhand genommen, daf er nicht
wisse, wie mir zu helffen sey, und ich habe in meinem Vermégen nicht mehr als einen halben
Reichsthaler® (ebd., S. 54f.).

208 Vgl. 2Sam 11,2-12,31, wo auch Gottes Missfallen betont wird: ,,Aber die That gefiel dem
HERRN vbel/ die Dauid thet“ (2Sam 11,27). So kommt der Prophet Nathan zum Kénig David, der
diesem dessen Schuld sowie die Strafe Gottes vor Augen fiihrt: ,Warumb hastu denn das Wort
des HERRN verachtet/ Das du solches vbel fur seinen Augen thetest? Vriam den Hethiter hastu
erschlagen mit dem Schwert/ sein Weib hastu dir zum weib genomen/ Jn aber hastu erwiirget mit
dem Schwert der kinder Ammon. NV so sol von deinem Hause das Schwert nicht lassen ewig-



180 — III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friithneuzeitlichen Satire

Hat Gott seines Dieners Davids nicht verschonet, sondern hat ihn umb seiner Unzucht
willen so hart gestrafft, was ists dann wunder, daf3 ich armes Méagdlein also gestrafft werde
umb der vielen und grossen Unzucht willen, welche ich getrieben habe? Ich wil des HErrn
Zorn tragen, dann ich habe wider ihn gesiindiget. (56f.)

Uneheliche Sexualitdt wird als Gotteslasterung abgewertet, die Geschlechts-
krankheit als immanente Strafe vorgefiihrt. Bereits intradiegetisch werden von
Mutter Crobyle allerdings Gegenargumente angefiihrt, welche die gelebte Frei-
ziigigkeit in ein positives Licht zu riicken suchen, etwa wenn Crobyle in betonter
Frankophilie euphemistisch die ,galante‘ Offenheit der Franzosen anpreist, die
sich von ,deutscher’ Unart abhebe:

Die grobe plumpe Deutschen, welche nicht wissen was Hoflichkeit sey, pflegen dieses
grobe Wort zu brauchen, und wann sie ein Weibesbild sehen, das freundlich in Worten,
Wercken und Geberden ist, sagen sie alsbald, es ist eine Hure. Im Franckreich, da die rechte
Schule der Civilitdt und Hoflichkeit ist, nennet man sie eine Maistresse oder eine Galante
Dame. (25)

Indem Crobyle die ,franzdsische Hoflichkeit® gegen ,deutsche Grobheit‘ ausspielt,
wird der Topos der franzosischen Freiziigigkeit auf diegetischer Ebene aufge-
nommen,>® und gleichzeitig, weil er der satirisch-verkehrten Negativfigur in den
Mund gelegt wird, als vermeintlich ,antideutsch’ entlarvt. Der frankophile Tenor
der Kupplerin zieht sich durch die gesamte Erzdhlung, etwa wenn Crobyle die
Tochter ermahnt, dem jiingst aus Paris zuriickgekehrten Schneider entsprechend
entgegenzutreten (,,[W]irstu ihm nicht begegnen als eine grobe, deutsche Bauern-
magd, sondern wirst gedencken, daf} er ein Mann sey, welcher der Frantzdsischen
Civilitdt und Hoflichkeit gewohnet.“ [43]) oder aber wenn sie aus ihrer eigenen
Vergangenheit erzihlt und ihren Freier und Geldgeber als ,,artige[n] Courtisan
beschreibt, ,welcher lang in Italien und Franckreich gewesen war und wuste,
wie er dem Frauenzimmer aufwarten sollte“ (29). ,Hurerei‘ und Kuppelei werden
somit ethnozentrisch vorrangig mit Frankreich und dem kulturellen Konzept der
Galanterie verkniipft, was durch die toponymisch lokalisierte Geschlechtskrank-

lich/ Darumb das du mich verachtet hast/ vind das weib Vria des Hethiters genomen hast/ das sie
dein weib sey. So spricht der HERR/ Sihe/ Jch wil Vngliick vber dich erwecken aus deinem eigen
Hause/ Vnd wil deine Weiber nemen fur deinen augen/ vnd wil sie deinem Nehesten geben/ das
er bey deinen Weibern schlaffen sol/ an der liechten Sonnen/ Denn du hasts heimlich gethan/
Jch aber wil dis thun fur dem gantzen Jsrael vnd an der Sonnen. DA sprach Dauid zu Nathan/ Jch
hab gesiindiget wider den HERRN. Nathan sprach zu Dauid/ So hat auch der HERR deine siinde
weggenomen/ Du wirst nicht sterben. Aber weil du die Feinde des HERRN hast durch diese Ge-
schicht lestern gemacht/ wird der Son der dir geboren ist/ des tods sterben“ (2Sam 12, 9-14).
209 Zu Ursprung und Funktion stereotyper ,Nationalcharaktere‘ siehe Ruth Florack: Bekannte
Fremde. Zu Herkunft und Funktion nationaler Stereotype in der Literatur. Tiibingen 2007.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 181

heit (,Franzosen‘) auch scheinbar etymologisch bezeugt wird.**® Obwohl galante
Muster der Romania zwischen Barock und Aufkldrung literatur- und kulturge-
schichtlich zum ,leitende[n] kulturelle[n] Paradigma in Deutschland® avancier-
ten,?** galt das Nachbarland in moralsatirischen Schriften in der zweiten Hilfte
des 17. Jahrhunderts vorrangig als Ort siindhafter Freiziigigkeit, als deren Aus-
druck die Galanterie verstanden wurde. Indem die moraldidaktische Schrift ex
negativo an ,deutsche Redlichkeit* appelliert, fungiert sie — neben ihrem miso-
gynen Charakter — auch als antifranzdsische Polemik. Crobyle jedoch ldsst sich
in ihrem frankophilen Weltbild von Priester Ehrenhold nicht bekehren, sondern
fiihrt die geistlichen Ermahnungen auf dessen Senilitdt und Impotenz zuriick,
wie ihre Antwort auf Corinnas Frage, deren ,,Hertz zittert und bebet“, verbiirgt,
ob sie denn ,,auch in acht genommen, was Ehrenhold unser Priester sagte von
Huren und Ammen* (39):

Liebste Corinna, kehre dich an solche Schnackery nicht. Der Priester Ehrenold wird allge-
mach alt und kalt, und fragt nach solchen dingen nicht viel mehr, wer weif3, wie er es in
der Jugend getrieben hat? Da David kam ins Alter, vergaf3 er des dinges auch, und machte
Psalter. (39)

210 Der Ausdruck ,Franzosen’ fiir die sich ab dem Ende des 15. Jahrhunderts zur Epidemie
ausbreitenden Geschlechtskrankheit findet sich bereits zu Beginn des 16. Jahrhunderts im Titel
des Marbachers Alexander Seitz: Ein nutzlich regiment wider die bdsen frantzosen mit etlichen
clugen fragstucken. Pforzheim 1509, vgl. DWB, Bd. 4, Sp. 63f. Obwohl Ulrich von Hutten (1488-
1523), der selbst der Geschlechtskrankheit erlag, in seiner Schrift De morbi gallici curatione (1519)
den priméren Ansteckungsherd in Neapel vermutete, iibernahm er die gdngige Bezeichnung der
Infektionskrankheit als ,morbus gallicum’ (,,pervicit tamen gentium consensus et nos hoc opus-
culo gallicum dicemus* [,Es triumphierte jedoch der Gebrauch der Leute und so nennen wir die
Krankheit in diesem Werklein die franzosische Krankheit‘]), worin ihm sein Ubersetzer Thomas
Murner folgte, vgl. ebenfalls DWB, Bd. 4, Sp. 63. — Medizingeschichtlich ist die Herkunft der
Syphilis, die namentlich auf das Lehrgedicht Syphilis, sive morbi gallici libri tres (1522) des itali-
enischen Arztes Girolamo Fracastoro (1477-1553) zuriickgeht, welcher die Krankheit nach dem
Hirten Syphilus benannte, ungeklirt. Dazu siehe synoptisch Werner E. Gerabek: [Art.] Syphi-
lis. In: Enzyklopadie Medizingeschichte. Hg. von Werner E. Gerabek u. a. Berlin, New York 2005,
S. 1371-1374, bes. S. 1372.

211 Vgl. Isabelle Stauffer: Verfiihrung zur Galanterie. Benehmen, Kérperlichkeit und Gefiihls-
inszenierungen im literarischen Kulturtransfer 1664-1772. Wiesbaden 2018, hier S. 11, sowie den
Sammelband Die Kunst der Galanterie. Facetten eines Verhaltensmodells in der Literatur der
Frithen Neuzeit. Hg. von Ruth Florack, Riidiger Singer. Berlin, Boston 2012, auf3erdem Jorn Stei-
gerwald: Galanterie. Die Fabrikation einer natiirlichen Ethik der hofischen Gesellschaft (1650—
1710). Heidelberg 2011. — Die genaue Datierung der Literaturepoche um 1700 variiert dabei,
vgl. auch die Ausfiihrungen im Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft, in welchem die
Epoche der ,,Literatur zwischen etwa 1675 und 1730“ (Uwe-K. Ketelsen: [Art.] Galanterie. In: RL,
Bd. 1, S. 649-651, hier S. 649) zugeordnet wird.



182 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friithneuzeitlichen Satire

Der Binnenreim (Alter — Psalter), der den Text rhythmisiert und auf das
Beispiel des alttestamentlichen Kénigs David verweist, verdeutlicht die christli-
che Folie, die auch Crobyles Figur unterliegt. Dennoch stirbt sie, ehe Ehrenhold
ihr die Beichte abnehmen kann, als ,,ungliicklselige Seel* (48). Corinna hingegen
gesteht noch zu Lebzeiten ihren Fehler ein, indem sie ,,bekenn][t], daf3 ich eine
Hure sey“ (48), ohne diesen Stand mit Gallizismen zu beschonigen. Ihre sterb-
lichen Uberreste mochte sie den ,frommen Christen‘ nicht zumuten, statt weltli-
cher Unversehrtheit winkt ihr zuletzt jedoch das ewige Seelenheil. So endet der
erste Teil der Corinna mit deren Bitte an Ehrenhold, welche die eschatologische
Dimension ihrer Situation deutlich macht und als Hoffnungsanker fiir Andere
dienen soll:

Thr wollet in gantz Ninive kund und offenbar machen, daf} die Hure und Ehebrecherin
gliickselig sey, welche in dieser Welt und nicht im hollischen und ewigen Feuer gestrafft
werde. Und daf3 Corinna unter viel tausend Huren die gliickseligste gewesen sey, darumb,
weil sie GOTT hier zeitlich mit Schimpff und Verachtung, mit abscheulicher Schwachheit,
mit grosser Armuth und anderm Ungiick heimgesucht und gestrafft habe, bif3 sie durch
Hiilff und Beystand des Heiligen Geistes ihr das Verdienst Jesu Christi in wahrem Glauben
zugeeignet, und also ihr béses Leben habe genommen ein seliges ENDE. (58f.)

Irdisches Leid (Armut, Tod der Mutter, Verspottung durch die Gemeinschaft,
schmerzhafte und entstellende Krankheit) wird darin als Strafe Gottes fiir das
Vergehen der ,Hurerei‘ gedeutet. Auf diegetischer Ebene soll der Weg durch irdi-
sches Leid postmortale Qualen ersparen.

Die Intention der Exempelsatire Corinna folgt diesem Muster. Bereits in seiner
Widmung an den Herzog Ferdinand Albrecht I. von Braunschweig-Wolfenbiit-
tel (1636-1687) hatte Schupp das wirkungsésthetische Programm seiner Schrift
umrissen. So habe er sich entschlossen,

dieses Tractdtlein zuschreiben, damit alle unkeuschen Leute sich darinn spiegelen und
zusehen mogen, wie gering und kurtz die stinckende Lust sey, dadurch sie sich verlustig
machen, nicht nur ihrer Ehre, ihres Gelds und Guts, jhrer Gesundheit, jhrer anderen zeitli-
chen Wohlfahrt, sondern auch der ewigen Freude, der ewigen Seligkeit. )

Die Siindenerfahrung, die Corinna auf diegetischer Ebene exemplarisch durch-
lebt, wird auf die individuelle Leseerfahrung transponiert: Indem die Lektiire zum
augenodffnenden und mithin ,reinigenden‘ Erlebnis wird, kann das siindenfreie
Leben direkt im Anschluss beginnen, welches das ewige Seelenheil in Aussicht
stellt. Obwohl die Darstellung der Sexualitét und ihrer Strafe anhand einer weib-
lichen Figur exemplifiziert wird, versteht sich Schupps Text ausdriicklich auch
als Warnung an Minner, wie schon die ,\Vorrede an die Hurer und Ehebrecher“**?

212 Vgl. Schupp: Corinna, S. 12-19.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 183

verdeutlicht. So weist er auf weitverbreitete Heuchelei hin; gingen doch biswei-
len gerade jene Minner, die man gemeinhin fiir ,,rechtschaffene[] gute[] Christen
gehalten®, etwa weil sie Johann Arndts (1555-1621) Erbauungsbiicher Von wahrem
Christenthumb (1605-1610) oder sein Paradiesgiirtlein (1612) lasen,** ,endlich mit
der Concubin zu Bette® (15). Die Vorrede beendet er folglich mit Versen, welche
die ,,Qualen der Ewigkeit* in manieristischer Héllenfeuer- und Ungeziefer-Meta-
phorik drastisch ausmalen.** Im zweiten Teil der Publikation Schupps wird die
Geschichte der Corinna als Exempel sodann explizit besprochen. So miisse man,
wie es der autofiktional als ,Ich‘ sprechende Erzdhler betont,

leichtlich sehen, daf es eine Schrifft sey gleich einer Tragediee, darinn eine Mutter und
Tochter auff den Schauplatz bracht werden, welche vermeinen, weil sie fleissig zur Kirchen
gehen, fleissig in Betbiichern lesen, Morgends und Abends geistliche Lieder singen, sich
anderer Tugenden befleissigen, so konne ihnen die Hurerey nicht schaden, dann sie miissen
es aus Noth thun, und Armuth treibe sie darzu. Solchen Leuten habe ich gleichsam in einem
Spiegel zeigen wollen, was auff solche Arbeit und auff solch Handwerck erfolge, und daf}
die jenige Hure, Ehebrecherin und Kupplerin fiir gliickselig zu schitzen sey, welche Gott in
dieser Welt mit Frantzosen, mit Armuth, mit Verachtung und andern Straffen beleget, und
ihrer mit dem hoéllischen Feuer schonet. (67f.)

Die intendierte Wirkung erkennt bereits intradiegetisch der Freund Nicodemus,
der die Schreibart sogleich literarhistorisch einordnet:

213 Beide im 17. Jahrhundert duflerst populdren Werke zdhlten zum Kanon der pietistischen
Erbauungsliteratur, als welche sie zu den ,,Bestsellern der christlichen Weltliteratur” gehéren
(Hans Schneider: Johann Arndt. In: VL 16, Bd. 1, Sp. 146-157). Vgl. dazu sowie zu Arndt im Allge-
meinen Hans Schneider: Der fremde Arndt. Studien zu Leben, Werk und Wirkung Johann Arndts
(1555-1621). Go6ttingen 2006, aufierdem Wallmann: Der Pietismus.

214 Vgl. Schupp: Corinna, S. 17f.: ,,Ich wil der Spinnen schédlichen Safft, | Der bleichen Nattern
bose Krafft, | Die gelben Molch und Scorpionen | Zu essen, meiner nicht verschonen. | Gib Gift
her, so das Leben nimt, | Gib Pech, das erst vom Feuer komt, | Ich scheue nicht des Drachen blut, |
Wil schlingen Kohlen von der Glut, | Den Rost am Feuer flieh ich nicht, | Und daf ein Spiefy mich
gantz durchsticht, | Es mag mein Grab ein Holtzstof3 werden, | Zersticke meinen Leib mit Pfer-
den, | Ein Rost das gliit, des Schwefels pein, | Der Sarck mag meine Marter seyn: | Ich wil Durst,
Hunger und die Plagen | Der Messer und die Hacken tragen, | Und dieses tausend Jahr ohn ruh, |
Und tausend Jahre noch darzu. | Im Fall ich hoffen kan und wissen, | Die Zeit werd endlich noch
verfliessen. | Die Marter sey auch wie sie wil, | So hofft man, hat sie nur ein Ziel, | Die Ewigkeit ists
die mich plaget, | Die Tag und Nacht mein Hertze naget. | Sie, sie macht erst die Hollenpein, | Sie
heist das Creutz ein Creutzgen seyn: | Sie rufft die straffen gantz zusammen, | Und doppelt ihre
grimme flammen“. — Obwohl die Verse von Schupp dem Niirnberger ,,Geistreiche[n] und Hoch-
gelahrte[n] Theologus“ Johann Michael Dilherr (1604-1669) zugeschrieben werden, (ebd., S. 16)
handelt es sich um Verse aus den Threnen zu ehren der ewigkeit von Martin Opitz (1597-1639),
dazu vgl. Martin Opitz: Gesammelte Werke. Kritische Ausgabe. Hg. von George Schulz-Behrend.
Bd. 4.1: Die Werke von Ende 1626 bis 1630. Stuttgart 1989, S. 121-126.



184 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friithneuzeitlichen Satire

Mein guter Ehrenhold, ich mercke wohl deine gute intention. Du wilt die bittere Warheit
mit Zucker tiberziehen. Es ist ein sonderlich genus Scribendi, dessen Barclajus sich gebrau-
chet in seiner Argenide; und der Sinnreiche Italianer Trajanus Boccalini in seinem Parnasso.
Ich mercke, daf} du dieser Art zu schreiben in Teutscher Sprache wollest nachéffen. Ich
bekenne, daf3 dieses Seculum eine solche Art zuschreiben erfordere. (68f.)

Indem Ehrenholds Produktionsidsthetik als ,mit Zucker iiberzogene Wahrheit’
charakterisiert — ein Verfahren, wie Schupp es fiir Lukian als konstitutiv beschrie-
ben hatte — und mithin als satirisch markiert wird, stellt er sich in eine bis in die
Antike zuriickreichende, europdische Satiretradition, in welche er namentlich
den Schotten John Barclay (1582-1621), der mit seiner ,,politisch-didaktische[n]
Allegorie in Romanform* Argenis (ED 1621) den Zusammenhang von Tugend
und Belohnung, aber auch von Laster und Strafe aufgezeigt,?”® und den Italie-
ner Traiano Boccalini (1556-1613), der mit seinen Ragguagli di Parnasso (ED 1612)
ein europiisches Satiremuster geschaffen hatte,”¢ einreiht und welche Schupp
auch ins Deutsche bringen mochte. Dass das Satireverstandnis auf antike Muster
zuriickgeht, wiederholt nochmals Freund Nicodemus und bietet gleichsam eine
Apologie der Satire:

Ehrenhold, deine Schriften werden gelesen von vielen hohen Standes-Personen, du redest
oder schreibest nichts, das Gottes Wort oder der Augspurgischen Confession zu wider
lauffet; Sondern redest die Warheit mit lachendem Munde, (75)

womit an Horaz’ ridentem dicere verum (Hor. sat. 1,1,24) angekniipft wird. Die
Schrift endet sodann mit der Aufzdhlung von ,zehn Ursachen der Wollust‘.?*”

215 Zu Barclays Argenis siehe synoptisch Martin Wierschin: [Art.] Barclay, John. Argensis. In:
KLL, Bd. 2, S. 112f., hier S. 113. Die erste deutsche Ubersetzung hat Martin Opitz 1626 vorgelegt.
216 Zur deutschen Rezeption der Ragguagli siehe Roberto De Pol: Der Teufel in Parnasso. Boc-
calinis Ragguagli in der deutschen Literatur des 17. Jahrhunderts. In: Beitrdge zur Aufnahme
der italienischen und spanischen Literatur in Deutschland im 16. und 17. Jahrhundert. Hg. von
Alberto Martino. Amsterdam 1990, S. 109-131.

217 Sonennt Schupp folgende ,,Ursache[n], die Menschen zur Unzucht reitze[n]“: (1.) der Teufel,
,die Haupt-Ursache aller Unzucht und unreinigkeit®, welcher ,,die Leute zu allerhand Unzucht
und Unreinigkeit treibe®, (2.) die ,,eigne bose vergiffte Natur und die Verderbung des gantzen
Menschens am Verstande, Willen und Hertzen, (3.) ,,die bGse nachldssige Kinderzucht®, (4.) ,,die
bose und nachlassige Auffsicht, welche Haufivater und Haufimiitter in ihrer Hauf3haltung haben
auff ihr Gesinde®, (5.) ,dafl ein Mann offt nicht recht Achtung giebt auff sein Weib, sondern
last derselben ihren eignen Willen®, (6.) ,,die grosse Nachlassigkeit der Obrigkeit, daf} sie diese
Siinde, Schande und Laster nicht gebiihrlich straffet*, (7.) ,,bse Gesellschaft an unziichtigen
und verdichtigen Oertern®, (8.) ,der Miissiggang®, (9.) ,,die Badstuben, darinn Mann und Weibs-
personen untereinander sitzen“, (10.) ,hoffartige Armut, und arme Hoffarth® (Schupp: Corinna,
S. 99-120).



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 185

Corinna zeigt, dass auf (sexuelle) Schuld Strafe meist unverziiglich folgt,**®

spatestens jedoch in Gestalt des Hollenfeuers. Dass Schupp im Vorwort fordert,
»~Ammen, so durch Hurerey zu ihrem Ampt gelanget, ein Ohr ab[zu]schneiden
[...] und [...] sie mit Packnadeln und Bindgarn zusammen|zu|hefften und an den
obersten Galgen bey Hamburg [zu] hengen“ (7), ist trotz aller Drastik nicht als
subversive Brechung zu verstehen.”™® So hatte bereits Schupps Vorbild Martin
Luther in seiner Ernst[en] Verman vnd Warnschrifft [...] an die Studenten zu Wit-

temberg (1543) wenig vers6hnlich formuliert: ,,Wenn ich Richter were/ so wolt ich

eine solche frantzésichte gifftige Hure/ redern und edern lassen®.?*°

Das Motiv der Mutter, die ihre Kinder zur Sexualitidt anleitet, findet sich
auch in weiteren Frauensatiren des 17. Jahrhunderts, wie etwa in Johann Gorgias’
Betrogenem Frontalbo (um 1670), der im Lauf seines Lebens die ,Wahrheit*
lernen muss, ndamlich ,,daf3 ein Weib ein fiirwitzig Thier sey/ welches dem Teuffel
mit List/ dem Menschen aber nur an Schwachheit/ gleichet*.??* Gegen den Willen
des machtlosen Vaters ,Expertus Robertus‘ — Personifikation des mittelalter-
lichen Sprichworts und ironisches Moscherosch-Zitat>*? —, der ihm friih rit, er

218 Auch Jaumann attestiert den Prosasatiren Schupps ,,den Charakter von Strafpredigten®
(Jaumann: Schupp, S. 644). Vgl. auflerdem Trappen: Grimmelshausen und die menippeische
Satire, S. 188f.

219 So resiimiert auch Isabelle Staufer, die in ihrem Beitrag zur Corinna den Zusammenhang
von (sakralem) Geld und (profaner) Prostitution untersucht, dass die Corinna ,,insgesamt um
mehr Eindeutigkeit bemiiht [sei], als der facettenreiche Simplicissimus*; auch sei der ,Schluss
eindeutig” (Isabelle Stauffer: Verkehrte Zirkulation. Geld und Geschlecht in Grimmelshausens
Simplicissimus und Schuppius’ Corinna. In: Simpliciana 40 [2018], S. 169-183, hier S. 180).

220 Martin Luther: Ernst Verman vnd warnschrifft D. M. L. an die Studenten zu Wittemberg/
sich fiir den Speckt Huren zu hiiten/ offentlich an der Kirchen angeschlagen/ 13. Maij. Anno
M.D.XLIIL In: ders.: [...] Biicher und Schrifften [...]. Bd. 8. 3. Aufl. Jena 1568, Fol. 172r-172v, hier
Fol. 172v. Die ,Huren' gelten Luther als vom ,bGsen Geist‘ gesandst: ,,Ir [scil. die Studenten] wollet
ja gewislich gleuben/ Das der bose Geist solche Huren hieher sendet/ Die gnetzig/ schebicht/
garstig/ stinckend vnd Frantzosicht sind“ (ebd., Fol. 172r).

221 [Gorgias:] Betrogener Frontalbo, S. 25. Zur misogynen Struktur des Textes vgl. Kevak: Veri-
phantor’s Betrogener Frontalbo sowie Jakob: Verfithrung und Grausambkeit.

222 So war die Formel ,Experto Crede Ruperto‘ als verballhornte Erweiterung des Aeneis-Zitats
(Verg. aen. 11, 283: ,,experto credite® [,glaubt mir, ich erfuhr es‘]) seit dem Spéatmittelalter im
europdischen Sprachraum verbreitet. — ,Expertus Robertus‘ ist jedoch bereits in Johann Micha-
el Moscheroschs Gesichten des Philanders von Sittewald anzutreffen und steht als ,Kontrast-
figur‘ zu dessen Alter Ego Philander. Als ,Experte‘ kann er ,,unter die tduschende Oberfldche
der Menschen und Dinge sehen und sie dem naiven Philander deuten“, vgl. dazu sowie zur
literarischen Herkunft des ,Expertus Robertus‘ Curt von Faber du Faur: Philander, der Gedngs-
tigte, und der Expertus Robertus. In: Monatshefte fiir deutschen Unterricht, deutsche Sprache
und Literatur 39.8 (1947), S. 485-505, hier S. 494. Vgl. auflerdem Schifer: Moral und Satire,
bes. S. 84, welcher die Funktion des Experten folgendermafien beschreibt: ,,Der wesentliche



186 —— Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

solle ,,[s]ich ja nicht von den Weibern verfiihren lassen/ denn sie wéren [so die
negative Trias] unverniinfftig im lieben/ unverstdandig im rahten/ und unmaéssig
in Begierden“,?? leitet die Mutter ihren Sohn an, der Wollust zu fronen. In durch-
dachter Voraussicht bringt sie ihn schon als Knaben mit ,,kleine[n] Magdlein“ in
Kontakt, ,damit [er] mit ihnen spielen lernete/ auff dafl [er] durch die bewéhrte
Jungferkunst kénte zu einer reichen Heyrath gelangen“ (19). Als er das Alter
erreicht hat, da er freiwillig gern mehr Zeit mit ,Jungfern‘ verbringen wiirde, will
die Mutter ihm jedoch iltere Frauen schmackhaft machen.?** Obwohl der Sohn
eine junge Frau liebt und diese seine Liebe erwidert, mochte die Mutter ihm ,,mit
vielen erdichteten Beweif3-Griinden® zeigen, ,,da die eheliche Lust den Alten
ebenso wohl anstiinde* (22), wie es die Verse des ,weltberiihmten Poeten* (24),
hinter dem sich wohl wenig uneitel der poeta laureatus Gorgias selbst verbirgt,
auszudriicken anstreben:

Was bringen Jungfern mit in unser Ehebette/
Offt nicht denn Jungfernschafft/
Die auch offt zweiffelhafft/
Und nichtt bey allen so/ wie sie solt billig/ steht.
Ein Witwe aber bringt ein Hauf3 und grosses Geld/
Ist sie schon Jungfer nicht/
Weif3 sie doch mehr bericht
wie man sich in dem Bett (als eine Jungfer) helt. (24f.)

Die Mutter verschafft ihm eine dltere Dame, die sich zum Sohn legen soll, um ihn
auf die ,,alte[] Liebe* (26) vorzubereiten.??> Doch als er die vormalige Geliebte wie-

Dienst, den Expertus Robertus, der erfahrene Psychagoge, dem ahnungslosen Philander beim
Gang durch die Welt leistet, besteht gerade darin, ihn von der fleischlichen ,Augenlust‘ und von
der leichten Reizbarkeit durch die falschen Giiter abzulenken zum Gebrauch der ,Augen des
Verstandes‘“ (ebd.). — Indem Gorgias Moscheroschs ,Augenoéffner als resignierten Ergebenen
zeichnet, verdeutlicht er die Brisanz seines Themas und rechtfertigt gleichsam die literarische
Strategie (in Abweichung von Moscherosch), die er in seinen Satiren anwendet; zu diesen Stra-
tegien vgl. Kap. 111.2.2.3.

223 [Gorgias:] Betrogener Frontalbo, S. 25. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text.

224 Vgl. ebd., S. 21: ,Meine Mutter lehrete mich des Fleisches Weise sehr wohl/ die Jungfern
mit welchen ich allezeit gespielet hatte/ die wurden gro3/ und begunten mir hertzliche Plagen
zu verursachen: Denn ich wolte es eben so haben/ als ichs vormals gehabt hatte; allein meine
Mutter wolte nicht mehr es zugeben. Sie bildete mir inzwischen ein/ daf} die Liebe gleich beliebt
konne mit einem alten Weibe getrieben werden®.

225 Die anfanglichen Skrupel Doloberts (,,Ich schdmete mich im ersten recht sehr bey einem
solchen ansehnlichen Weibe/ welches zweyfach meine Mutter seyn konnen/ zu schlaffen®
[ebd.].) halten ihn allerdings nicht davon ab, dem Willen der Mutter letztlich zu folgen.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 187

dersieht und sich ,,nach Gewohnheit bey ihr auch [s]einer Kunst* (29) gebraucht,
kann er die alte Frau nicht mehr ertragen:

Ich erfuhr aber daf} eine weit lieblichere Lust bey einer Jungfer denn bey einer Witwe zu
schmecken: Denn als ich die Apfelrunde Briiste/ und ihre liebliche Hérte fiihlete/ dnderte
sich mein Gemiith géntzlich/ und hétte ich mich mit Gewalt nicht kénnen von der Lydie (so
hiese die Jungfer) abgebracht werden. (291)

Gorgias zeichnet den Protagonisten Dolobert folglich als einen Mann, der sich
von Frauen so sehr hat verfiihren lassen, dass er nun die Verfithrung selbst
liebt. Die Strafe, die auf diese multilaterale Siinde (Abkehr vom Rat des Vaters,
ausschweifendes Sexualleben, Verlangen nach Frauen, sexuelle Lust) folgt, ist
ebenso drastisch wie auf diegetischer Ebene wirkungsvoll: Dolobert tétet im
Wahn seine (unrechtmifig) geliebte junge Frau Lydie qualvoll und wird von
seiner alten Beischldferin wiederum beinah zu Tode gequalt. Zumal temporar der
Schein einer bukolischen Liebesidylle, in welcher sich Dolobert und Lydie wie-
derfinden, triigt,??® zeigt die Satire letztlich auf, dass die ,Siinde‘ unrechtmafig
sexueller Lust immer mit ,Strafe‘ einhergehen muss.

Johann Beers Bestia Civitatis (1681) nimmt das Motiv der zum unkeuschen
Leben anstachelnden Mutter in einer an Grausamkeit kaum zu {iberbietenden
Szene auf.??” Die hochschwangere Salome, Tochter der Stadthure ,Bestia Civitas,
bittet um Hilfe, woraufhin der als Frau verkleidete Ich-Erzdhler anbietet, seine
,Schwester* herbeizubringen.?® Die vermeintliche Schwester ist jedoch ein alter

226 Eben diese bukolische Liebesidylle hat Heinz Rolleke zur Klassifizierung als ,,Galant-hero-
ischer Roman“ bewogen; dieser Einordnung widerspricht allerdings bereits Jakob: Verfiihrung
und Grausamkeit, bes. S. 334-336.

227 So sind die misogynen Schriften Beers in der Forschung ihrerseits geschmdht worden,
vgl. etwa Berns, der Beer als ,,Frauenhasser von militanter Diimmlichkeit, als plattester Vertre-
ter jenes platten Antifeminismus, der in der Friihen Neuzeit obligates Ferment jeder Staatsra-
son, jeder Konfessionstheologie und so auch der Literatur [...] war“, bezeichnet (Berns: Johann
Beer, der Satiriker, S. 190). Dietz-Riidiger Moser und Ulrike Wels haben jedoch auf die christliche
Dimension des Textes hingewiesen und die zu Tage tretende misogyne Grausamkeit in einen
funktionellen Zusammenhang geriickt, vgl. Dietz-Riidiger Moser: Augusteisches Denken in Jo-
hann Beers Bestia Civitatis (1681). In: Johann Beer: Schriftsteller, Komponist und Hofbeamter
1655-1700. Hg. von Ferdinand van Ingen, Hans-Gert Roloff. Bern 2003, S. 169-202, sowie Wels:
Die Funktion der Misogynie in Johann Beers Roman Bestia Civitatis (1681).

228 Vgl. [Johann Beer:] Die Mit kurtzen Umstdnden entworffene Bestia Civitatis Was vor ein
argerliches Leben dieselbe sammt ihrer Tochter gefiihret/ und wie sie letzlich solches geendet
haben. Jederménniglich/ was Standes oder Condition derselbe seye/ nicht allein zur curiosen
Belustigung/ sondern auch zur Zeitvertreibenden Gemiiths Erbauung Erstlich Lateinisch be-
schrieben Durch Franciscum @ Claustro Barfiisser-Monchen in Bononien, hernachmals wegen
enthaltener Kostbarkeit ins Teutsche iibersetzet Durch den jungen Simplicium Simplicissimum.
Gedruckt im Jahr 1681. In: Johann Beer: Samtliche Werke. Hg. von Ferdinand van Ingen, Hans-



188 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frithneuzeitlichen Satire

Verbiindeter, ,der Zwerg’, der sich ebenfalls verkleidet. Statt der ,,in grossen
Angsten® (132) stehenden Gebirenden in ihren Néten aber zu helfen, eilen die
beiden herbei, um sie unter Gewaltandrohungen aufzufordern, den Kindsvater
zu nennen: ,,Du Schand-Palck/ hiermit bekenne uns fein bald/ wer zu deiner
Tochter und deinem Huren-Kind Vater ist/ oder wier schneiden dir die Kehle
ab“ (ebd.). Nach einigen ,,Klopfbirnen“ endlich gesteht die Frau, ,,daf sie es
selbst nicht wiiste welcher der rechte sey/ dann sie zeigte mehr als 30. Persoh-
nen an/ mit welchen sie im heimlichen Verstandniif3 stunde“ (ebd.). Neben der
Vielzahl an Sexualpartnern fiihrt allerdings eine weitere, psychologisch recht
unglaubwiirdige AuSerung Salomes zur Eskalation, so ,.bekandte” sie, ,daf sie
ihre Tochter zu allen solchen Ubungen von Jugend auff angehalten hitte“ (ebd.).
Der Zwerg und der Ich-Erzdhler zeigen daraufhin kein Erbarmen: ,,Auff solches
zogen wier ihr den Rock vom Leib und strichen sie mit denen Ruthen dergestal-
ten auff der Streu herum/ daf3 ihr der Athem hétte ausbleiben mége“ (ebd.). Das
Haus, in welchem die Schwangere bewusstlos zuriickbleibt, wird von den beiden
angeziindet. Eine Relativierung der Gewalttat sucht man im Erzdhlerkommentar
vergeblich,?”® vielmehr wird kérperliche Gewalt als Strafe legitimiert, die Notwen-
digkeit der Strafe affirmiert. Eine perfide Wendung nimmt die Handlung insofern,
als die mordlustigen Gesellen nicht zu Mérdern werden, da Salome sich ,,nach
Aussage der zuriick kommenden/ mutternackicht hinaus und unter die Weinst6-
cke geweltzet/ alwo sie auch eine junge Tochter zur Welt gebracht® (132). Indem
sich die ,Bestia Civitatis und Salome, nachdem diese ihr neugeborenes Kind
getotet hat, am darauffolgenden Morgen das Leben nehmen, wird die ,Strafe‘ auf
diegetischer Ebene dennoch vollzogen:

Des andern Morgen kamme Zeittung/ daf3 sich die Tochter Salome wegen grosser Verzweif-
lung an ihr Bet-Tuch gehangen/ nachdem sie ihrer jungen Geburth dem Kopff abgeschnitten
hatte. Uber dieser Zeittung erwachte der alten Bestia Civitatis ihr Gewissen/ welche sich vor
grosser Schand und besorglichen Straffe in den Born hinunter stiirtzte. Man fande in ihrem
Kdmmerlein die Wéande allenthalben mit Blut besudelt/ weil sie an solche das junge Hurr-
Kind zu tod geschmiessen hatte. Einen solchen Ausgang nehmen solche Comédien/ die
man nur mit Gefahr der ewigen Seeligkeit spielet. Dieses bezeugen mehr als augenschein-
lich diese ungliickseelige Mutter sammt ihrer verfiihrten Tochter. (135£.)

Gert Roloff. 12 Bde. Bern u.a. 1981-2005, S. 101-139, hier S. 131f. Im Folgenden Seitenzahlen
direkt im Text.
229 Zur Gewalt in Beers Frauensatiren vgl. Kap. IV.2.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 189

Weil ,Hurerei‘ aus christlicher Warte eine Siinde ist, findet diese in der Bestia Civi-
tatis ihre vermeintlich ,gerechte’ Strafe, die hier narratologisch besonders mons-
tros exerziert wird.?°

Weniger drastisch, aber nicht weniger konsequent wird das siindhafte Wesen
der ,,Lust-Seuche“in Jacob Schwiegers (um 1630-1664)*3! prosimetrischem Moral-
traktat Verlachte Venus (1659) vorgefiihrt. Die bukolische Venus-Satire, in welcher
Schwiegers literarisches Alter Ego ,Siegreich’, auf Bitten der Schaferin Constantia
hin, eine Gliicksburger Gruppe Schéiferinnen und Schifer {iber das Wesen der
Venus aufklart, folgt einer expliziten Didaxe, die bereits die versifizierte Zuschrift
an das ,,Tugend-edle Volk/ Ihr unverfiihrten Hertzen* verbiirgt:*?

230 Ulrike Wels hat in ihrer Deutung der Bestia Civitatis auf die ,zwei Dimensionen‘ des Textes
hingewiesen. So sei zwar einerseits ,,die Deutung als misogynes Traktat einfach”, andererseits
sei es wichtig, die ,,zweite Dimension des Textes zu erschliefen: Die des christlich-moralischen
Traktats“ (Wels: Die Funktion der Misogynie in Johann Beers Roman Bestia Civitatis, S. 116). Wels
deutet folglich ,,die Hurerei der Bestia Civitatis und ihrer Tochter als Chiffre fiir Gottlosigkeit.
Die ganze Geschichte wird zur Parabel fiir Unglauben, mangelnde Frommigkeit und Andacht.
Das heifdt, dass Beer sich der Misogynie als eines Vehikels bedient und ihr damit eine neue
Bedeutungsebene zuweist“ (ebd., S. 119). Wihrend Wels insofern unbedingt zuzustimmen ist,
als die Satire ohne die ,christliche-moralische‘ Dimension nicht zu verstehen ist, widerstrebt die
Teilung der beiden Dimensionen (misogyn vs. christlich) der Produktions- und Wirkungsinten-
tion des Textes sowie dem Entstehungskontext. Vielmehr entspringt die zutage tretende Miso-
gynie einer genuin christlichen Weltdeutung, wie sie bereits alttestamentlich verbiirgt ist. Zwar
stehen die als ,Huren‘ vorgestellten Mutter und Tochter in allegorischer Lesart durchaus auch im
Allgemeinen fiir ihre ,Gottlosigkeit‘, doch besteht diese hier besonders im Fall der ,Hurerei‘ und
somit der christlichen Todsiinde der Luxuria. Die misogyne Struktur ist folglich nicht Superstrat,
das zur Funktionalisierung dient, sondern ihrerseits bereits funktionalisiertes Substrat, welches
mit rhetorisch-narrativen Mitteln die vermeintliche ,Unzucht‘ in ihrer Siindhaftigkeit aufzeigt
und ihr den Kampf ansagt.

231 Zu Schwieger siehe grundlegend Anke-Marie Lohmeier, Dieter Lohmeier: Jacob Schwieger.
Lebenslauf, Gesellschaftskreis und Biicherbesitz eines Schéferdichters. In: Jahrbuch der Deut-
schen Schillergesellschaft 19 (1975), S. 98-137.

232 Den ,,ausdriicklichen didaktischen Zweck“ der Schriften Schwiegers betont hat auch Klaus
Garber: Pastoraler Petrarkismus und protestantisches Biirgertum. Die Schéferlyrik Johann Rists
und Jakob Schwiegers. In: ders.: Literatur und Kultur im Deutschland der Frithen Neuzeit. Ge-
sammelte Studien. Paderborn 2017, S. 403-428. Eine franzosische Version des Aufsatzes erschien
bereits 1980 (Pétrarquisme pastoral et bourgeoisie protestante. La poésie pastorale de Johann
Rist et Jakob Schwieger. In: Le genre pastoral en Europe du XV® au XVII® siécle. Hg. von Claude
Longeon. Saint-Etienne 1980, S. 269-297). — Zu Schwiegers Prosawerken siehe auflerdem Karin
Unsicker: Weltliche Barockprosa in Schleswig-Holstein. Neumiinster 1974, bes. S. 237-249.



190 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friithneuzeitlichen Satire

[Slchaut hihr [sic] ein Ebenbild der grossen Kuplerinn
und lachet derer Thun in eurem keiischen Sinn.

[...]
[S]o wird doch sein der Schluf3: Daf} Zucht und Ehrbarkeit
allein bestandig sey in diser eitlen Zeit.

[...]

Eiich schreib’ ich dises zu/ Ihr keuschen Gliiksburginnen!

ey lachet meiner nicht/ daf ich verlachen kiinnen
der geilen Venus Werk. Was ist Sie? Traum und Schein:
Drum muf3 Sie eine recht Verlachte Venus sein.”

Die paargereimten Alexandrinerverse er6ffnen eine Dichotomie zwischen Venus
als einer ,,grossen Kupplerin“ und den ,,keiischen“ Rezipientinnen, welche durch
die Lektiire des Schéiferstiicks hinter ,,Jraum und Schein“ die vermeintliche Wahr-
heit verstehen und ,,Zucht und Ehrbarkeit“ folgen sollen. Indem die sexuelle
Dimension des Weiblichen auf die Liebesg6ttin ausgelagert wird, kann Venus in
ihrem vorgestellten Un-Wesen satirisch gescholten und gleichzeitig die Schaferin
Constantia in ihrer Keuschheit gepriesen werden.

Zentrum des satirischen Traktats bildet das nachtliche ,,Gesicht“ Sieg-
reichs, in welchem ihm das Wesen der Venus allegorisch als ,doppelseitige‘ Frau
erscheint:?**

Er sahe einen zimlich erhabenen Felf3/ der einen ebenen lustigen Weg hinauf hatte/ aber
auf der andern Seiten eine stiirtzende Stikkelheit**®*/ und unter derselben ein unergriind-
licher Abgrund/ daraus ein jammerliches Klagen hervor schallete. Oben auf der Spitzen
stand ein schénes Weib mit Spinweben bekleidet/ darunter alles/ was an ihrem Leibe war/
in ihren natiirlichen Farben hervorblikte: Womit/ als einer Bezauberung/ Sie die Hertzen
der Voriibergehenden an sich zog: Forn an der Brust war in ihr Kleid eingewebet:

Die siisse Liebs-Ergetzung macht/

daf} man mich eine G6ttin acht.

233 Jacob Schwieger: Verlachte Venus/ aus Liebe der Tugend und teiitschgesinneten Gemiihtern
zur ergetzung/ sonderlich auf begehren Der Hoch-Tugend Edelen und Ehren-wehrten Constan-
tia/ aufgesetzet. Gliikstad 1659, Fol. A3r—-A3v. — Einen Neudruck bietet Antonius Baehr-Oliva:
Venus-Dichtungen im deutschen Barock (1624-1700). Mythenkorrekturen und Transformatio-
nen. Berlin, Boston 2020, S. 373-384. Zur Struktur sowie zum allegorischen Gehalt des Werks
vgl. ebd., S. 178-198.

234 Zur zeitgendssischen Gattung der Traumsatire, in die sich Schwieger einreiht, siehe Klamro-
th: Beitrage zur Entwicklungsgeschichte der Traumsatire.

235 Hier zu verstehen als ,steiler Abhang‘, vgl. DWB, Bd. 18, Sp. 2733: ,,stickel, stichel, adj. ,steil
ansteigend, hoch“.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 191

Siegreich begierig dise Schoénheit recht zu beschauen/ ward hinter Thr zur Seiten der
Abstiirtzung gewahr diser Uberschrift:

So bring ich zum Verderben hin/

was auf mich wendet seinen Sinn.
Mit diesem Gesichte verlohr sich zugleich die dunkle Nacht.?*¢

In der Personifikation eines ,,schone[n] Weib[es]* erscheint Venus, nur von
Spinnweben umgeben,?’ als doppelter Charakter, was die ihr buchstiblich
eingeschriebenen Verse offenlegen: Obgleich sie den Menschen, und vor-
nehmlich den Mann, vordergriindig anzieht, st6f3t sie ihn hinterriicks einen
steilen Abhang hinunter. Die so von Venus getduschten Seelen miissen fortan
ihr Dasein in einer Art Unterwelt fristen, welche an Dantes Inferno, aber auch
an die (Alb-)Traumlandschaft aus Boccaccios Corbaccio erinnert,?® allerdings
nicht weiter ausgemalt wird. Jedoch verleiht Schwieger den ,Betriibten im
Abgrunde“ und deren ,klagende[n] Jammer-Worte[n]“ eine chorische Stimme,
indem er — bauchrednerisch — seiner Zuhdorerschaft ein siebenstrophiges Lied
wvor|]sing[t]:*°

1.
Wie weh ist uns/ ach weh!
Thr Sterblichen/ die Ihr der Erden
dort oben noch geniest und lebt/
die ihr der losen Lust nachstrebt/
dadurch uns endlich gleich zu werden
hort unsern Jammer-Klagen zu
wie wir gequahlt sind ohne Ruh/
wie weh ist uns/ ach weh!
[...]
A
Wie weh ist uns/ ach weh!
Ihr Sterblichen/ dif sind die Friichte
so uns die lose Venus gab/
als Sie uns stiirtzte plotzlich ab

236 Schwieger: Verlachte Venus, Fol. A5v—A6v.

237 Zu Siegreichs Auslegung des Spinnweben-Kleids siehe Kap. I11.2.3.1.

238 Allerdings lasst sich Schwiegers Kenntnis der beiden Texte nicht nachweisen. Im Kata-
log seiner Bibliothek, den Lohmeier, Lohmeier: Schwieger, S. 211-137, abgedruckt haben, sind
keine italienischen Texte verzeichnet. Deutsche Ubersetzungen aus dem Italienischen finden
sich lediglich zwei: Guarinis Pastor fido (Nr. 177) und Marinis Gare de’ disperati (Nr. 153). Insge-
samt zeigt die Bibliothek einen Sammelschwerpunkt auf Hirtendichtung, jedoch finden sich in
Schwiegers 211 Titel umfassender Bibliothek auch Querelle des Sexes-Texte, wie etwa die Erstaus-
gabe der Frag Ob die Weiber Menschen sein oder nicht? (Nr. 198).

239 Schwieger: Verlachte Venus, Fol. B7r, das folgenden Zitat ebd., Fol. B7r-B8v.



192 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friithneuzeitlichen Satire

hinunter in das Quahl-gezichte:
Und dises haben wir davon.
0 ein recht jammerlicher Lohn!
Wie weh ist uns/ach weh!

Die sieben achtversigen Strophen zeigen sich als kunstvolles Arrangement aus
jambischen Vierhebern, die jeweils von jambischen Dreihebern in einer Symploke
ummantelt werden (,abccbdda‘): ,Wie weh ist uns/ ach weh!*“ ist der chorische
Leidensruf einer anonym bleibenden Masse, welcher zumindest intradiegetisch
Constantia beriihrt, die sogleich normative Schliisse aus ihrer Empfindung zieht:

Kaum kan ich mich der Thrdnen enthalten/ so gehen mihr die Klage-Worte ins Hertz. So es
in der Wahrheit so ist/ wie den kein zweifel/ dafl die Liebes-seiiche/ die die jungen Leiite
Venus nennen/ in solchen Stand setzet/ solte man den Nahmen und ihre Wirkung zugleich
verfluchen.”*

Constantias Ablehnung der Venus ist folglich als auf die diegetische Ebene verla-
gerte, antizipierte Rezeptionshaltung zu lesen: Im bukolischen Gewand, dessen
historische Gattungspoetik seit Vergils Bucolica eine didaktische Dimension stets
mittrdgt, wird die Venus insofern ,verlacht, als sie satirisch in ihrem Unwesen
vorgefiihrt wird und die Rezipientinnen und Rezipienten vor der Wollust gewarnt
werden. Denn wer sich, wie die Sdnger des intradiegetischen Jammerchors, dieser
Warnung entzieht, wird, wie jene, mit ewigwahrender Qual bestraft.

Trotz der zahlreichen intra- und extradiegetischen Strafen, die Frauensatiren
gegen die Siinde der Wollust verhdngen, wird doch immer wieder darauf hinge-
wiesen, dass die Schelte nur jenen Frauen gilt, die der beschriebenen Wollust
anhdngen, nicht aber jenen, die ,keusch’ lebten. Dies betont explizit Johann
Gorgias’ Satire Buhlende Jungfer (1666), deren Frontispiz die blumenbekrénzte
,Buhlende Filidora‘ zeigt, die ihren Liebhaber mit offenen Armen im Schlafzim-
mer empfingt [Abb. 21]. Die beigefiigte versifizierte ,,Erklirung des Kupffer-Bil-
des* zeigt in der Du-Anrede explizit dem ,,Jungfer-Volck* die Fehltritte der abge-
bildeten Filidora an:***

Sieh an du Jungfer-Volck/ das schindlich Angesicht/
Daf seine Jungferschafft den Buhlern hat verpflicht.
Sie tragt Reu und Leid/ und will die Siinde biissen/

240 Ebd., Fol. B8v-BOr.

241 [Johann Gorgias:] Veriphantors Buhlende Jungfer. Darinnen Meistentheils die muthwillige
Jungfern/ wegen ihres ungebiihrlichen Verhaltens/ bestraffet/ und zur Besserung ihres Lebens/
wie denn auch zur Beforderung der Tugend/ veranlasset werden. Dem Neid zu Leid; Aber allen
Denen/ welche die Jungfern bedienen/ hochniitzlich und ergetzlich zu lesen. [S.1.] 1666, Fol. A2v,
das folgende Zitat ebd.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =—— 193

Abb. 21: ,,Die Buhlende Filidora“ mit Jungfernkranz. Frontispiz zu Johann Gorgias’ Buhlender
Jungfer (1666).

Und kan doch Buhler-Volck nicht eine Stunde miessen.
Thr Hur-Geist 14st nicht nach. Sie steht hier stoltz geziert/
Dadurch sie junge Leut je mehr und mehr verfiihrt.
Sie will noch Jungfer seyn/ ob sie schon ist geschdndet/
Driim traget sie den Krantz/ womit sie Leute blendet.
Thr Sinn ist immer hin auf Hurery gericht. Driim
Versteht euch liebe Leut an dieser Jungfer nicht.



194 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friithneuzeitlichen Satire

Die fiir Gorgias typischen, leicht holprigen, paargereimten Alexandrinerverse
fordern die ,liebe[n] Leut“ auf, das Antlitz Filidoras zu schauen, welche, trotz
ihres Wissens um ihre Siindhaftigkeit, als Nymphomanin inkriminiert wird. Der
intakte Blumenkranz auf ihrem offenen Haar steht spiegelbildlich-kontrédr zu
ihrem in Wahrheit* ,,geschindet[en]“ ,Jungfernkranz‘*** — und offenbart somit
ihre Falschheit und Heuchelei. Obwohl die folgende Satire ausgehend vom
Liebesleben der Filidora allgemeine Laster der (sexuell interessierten) Frauen
betrachtet, erfolgt die Widmung des Bandes in diesem Sinne ,,an die Keuschen

Jungfern®:*43

Denckt nicht/ Jungfern daf3 ich greiffe
Hiedurch eure Keuschheit an.

Nichtes hat sich die zu fiirchten/

Die nichts boses hat getan.

Da nur die Siinde mit Strafe belangt werden miisse, richten sich die Ausfiihrun-
gen allein gegen siindiges Fehlverhalten und beruhen nicht auf ontologischen
Gegebenheiten. Dennoch geht die Buhlende Jungfer im Kausalkonnex von Siinde
und Strafe nicht auf: So wird die moraldidaktische Funktion hier, wie auch in
anderen Frauensatiren, von der Kraft des fiktional Gezeichneten unterwandert,
wovon im folgenden Abschnitt die Rede sein wird.

2.2.2 Kitzel und Qual - Transgression

Vordergriindig folgt auch Gorgias’ Buhlende Jungfer der Logik von Siinde und
Strafe. So halt das diegetische Schicksal fiir die bereits im Frontispiz gezeichnete
Filidora, die sich unehelich Mannern hingibt, kein gutes Ende bereit:

242 Mit dem Jungfernkranz ist der ,,kranz als zier der reinen jungfrau“ (DWB, Bd. 10, Sp. 2384)
gemeint. Vgl. ebenfalls DWB, Bd. 11, Sp. 2052, unter dem Lemma ,Kranz*: ,,Daher férmlich als
zeichen und zier der reinen jungfrauschaft, wie auch deren himmlisches vorbild, Maria die
reine magd, von alters her einen kranz auf fliegendem haare tragt, meist von roten und weiszen
rosen“. — Wortspiele und Tduschungs-Vorwiirfe im Kontext des ,Kranzes‘ finden in der Buhlenden
Jungfer mehrmals Anwendung, etwa wenn referiert wird, wie manche ,,Jungfer][] [...] mit einem
héhnischen Lachen® ([Gorgias:] Buhlende Jungfer, Fol. D11r) erklére:

Daf3 ich jetzt noch Jungfer bin/ dif} bezeugt mein Jungfer-Krantz/
Wenn der eine schon zerreist/ bleibt mir doch der ander gantz.

Die Deutung der Verse erfolgt direkt darauf: ,,Durch den/ welcher zerreissen solt/ verstehet sie
ihre Jungferschafft/ durch den/ welcher gantz bleibet/ deutet sie ihren Haupt-Krantz an; Denn
derselbe kan leichtlich verneuet werden® (ebd.).

243 Ebd., Fol. A3r, das folgende Zitat ebd.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =—— 195

[Slie [d.i. Filidora] sturbe eines jammerlichen Todes in der Geburt/ die ursachen aber ihres
Todes waren keine andre als folgende: weiln sie mit Gewalt ihren leib zwingen wolte/ {im
unerkant zu werden. Hat sie sich selbst leichtlich damit schaden kénnen. Es war da ein
unruhiges Gewissen/ welchem die Verstockung und unbufifertigkeit dngstete/ es war ihr
geschindeter Leib ein Ziel aller schmdhworte/ so jemals erhort werden. Es plagte sie die
schande/ dafd sie/ von welcher viel Gliick gehoffet wiirde/ itzt solte ungliickselig seyn: daf}
sie nicht einen Menschen zur dngstenden Noth haben solte/ welcher ihr nur mit einem
Trunck Wasser hette sollen aufwarten. Es plagete sie das Armuth [...]. Die Lause frassen
sie fast/ und betteln zu gehen liesse der Zustand/ darinn sie ware/ nicht zu. Wo sie gleich
hinkroche auf Hinden und Fiissen/ da war sie nicht sicher/ denn die Haus-Hunde fielen
sie an/ und heuffeten ihren Schmertzen dngstiglich. Die Kinder lieffen hinter ihr her/ wenn
sie wolte ausgehen/ und beschmiessen sie mit Koth/ etc. schrien mit vollem Halse/ du
Hur! du Hur! du Ertzhur! du Pulverhur! etc. Die Verspottung der Leute war ihr auch am
meisten schmertzlich; Weilen sie sonst vor diesem in so hohem Ansehen bey jedermannen
war gewesen. Sie weinete Tag und Nacht/ und verfluchte bald sich/ daf sie den Charaxus
hatte ziehen lassen. Sie fluchte bald den Charaxus und allen ihren Beyschliffern/ daf3 sie
sie jetzt nicht mehr kenneten. Sie beweinete die vielfeltige Eyd-schwiire/ welche sie wegen
ihrer Jungferschafft hatte umsonst gethan. Sie marterte sich mit Gedancken/ und wuste
nicht/ wie sie die ungliickselige Geburt/ welche sie ans Tages-Liecht bringen solte/ von
allen Leuten verlassen/ unterhalten wiirde? Es war ihre Angst ohne Maf3/ und ihr Schrecken
ohne Ende/ bif3 sie hernach ihre unkeusche Seele nach wenigen Tagen mit Ach und Weh/
in wiarenden Geburtsschmertzen/ in die Lufft ausbliesse. Vnd dief3 war also ihrer unkeusch-
heit ENDE.?*

Mit drastischen Formulierungen und hyperbolischen Wendungen wird das Ende
Filidoras, die nunmehr schwanger, von allen verlassen, arm und krank ist und
zudem iibel verspottet wird, als Strafe fiir ihr siindhaftes Verhalten vorgestellt.
Dennoch trdgt die dsthetische Faktur dazu bei, die moraldidaktische Funktiona-
lisierung nicht ganz aufgehen zu lassen. Zwar wird die Qual Filidoras in diesen
Schlusssdtzen verdeutlicht, im prosimetrischen Mittelteil allerdings scheint
immer wieder der ,erotische Kitzel‘ durch, der nicht nur wolliistigen Frauen wie
Filidora eignet, sondern auch fiir das Lesepublikum erfahrbar wird. So werden
etwa die offen-versteckt obszonen ,,Gedancken® einer ,,gute[n] Jungfer® mitge-
teilt, welche diese ,,ihrem Liebsten [...] gar wol zuverstehen* (Elv) gibt:

Mit euch bin ich wol zu frieden/ nur dif3 eine kriancket mich/

Daf3 ich ein Ding nicht kan wissen/ weil es hélt verborgen sich/

Und macht mir so viel Gedancken/ ob es grof3 oder klein?

Werdet ihr am besten wissen. Wiist ichs auch/ so stiirbe Pein. (E1v)

244 Ebd., Fol. F3r-F4r. Im Folgenden Folioangaben direkt im Text.



196 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Indem die paargereimten Alexandrinerverse die ,befleckte[n] oder bedeckte[n]
Worte“, wie der Erzdhler die Rede charakterisiert, wiedergeben, kénnen auch die
Leser am Reiz der performativ vollzogenen Grenziiberschreitung in den Bereich
des Obszdnen teilhaben. Dennoch betont der homodiegetische Erzédhler, nachdem
er von den Griinden gesprochen hat, die Frauen bisweilen dazu brachten, Manner
abzuweisen, in einer metadiegetischen Reflexion seine Grundhaltung:

Mich deucht solcher massen wiirden die Jungfern mir dieser Schrifft wegen/ auch einen
Korb geben. Wenn ich auf der Gassen vor ihrem Hauf3 voriiber gienge: Wiirden sie zweifels
ohne sagen: Ey der Kerl sieht allzuschméhlich saur aus/ ich will ihn nicht haben. Wenn ichs
aber horen solte/ wolt ich sagen: begehr ich doch nicht solche Schand-flabbe. (E10r)

Die Erzdhlhaltung gleicht mithin einer misogynen Lasterrevue juvenalischer
Pragung, welche vor allem von der Haltung der indignatio, der ostentativen
Empdrung, getragen ist. Das juvenalische Muster findet sich sowohl im losen
Aufbau als auch in inhaltlichen Anleihen, etwa wenn Juvenals Sprachkritik nun
auf die Unterscheidung von Dialekt vs. Hochdeutsch mit fremdsprachigen Ein-
sprengseln umgemiinzt wird:

Sie reden gar klein/ wenn sie schmeicheln wollen/ wenn sie aber zornig seyn/ so bestellen
sie das Amt eines Brumeisen®*. Wenn sie ein hochteutsch Wort irgend wo erhaschen/ so
muf es alsobald in gemeiner Unterredung mit unter geworffen werden/ damit man eine
sonderbare Weif3heit aus ihnen vernehme. Zur Noth konnen sie auch was Latein/ und ver-
stehen das Domine veni supra lectum auswendig. Manche/ welche was sonderliches vor
andern seyn will/ legt sich wol gar bey einen Studenten/ in meinung ein Fuder guter Kiinste
von ihm im Bette zu erlernen. (E5v)

Eine zur Schau gestellte (Pseudo-)Gelehrsamkeit diene Frauen demnach primér
dazu, ihre potenziellen Partner zu beeindrucken bzw. deren ,,gute[] Kiinste [...]
zu erlernen“ und mithin sexuelle Handlungen zu forcieren.?*® Dem Laster der
Unkeuschheit winkt folglich auch in der Buhlenden Jungfer nicht nur die irdische,
sondern auch die ewige Qual; allerdings erweckt die explizite Schilderung obsz6-
ner Verhaltensweisen, Gedanken und Moglichkeiten auch deren literarisch-fak-
tische Kraft, welcher die ostentativen Emp&rungskommentare nur schwach ent-
gegentreten.

Ahnliche Tendenzen weist Gorgias’ zeitgleich erschienene Satire Jungferli-
cher Zeit-Vertreiber (1666) auf, die zwar im Vorwort vorgibt ,,der Laster Feind*

245 Ein ,Brummeisen® ist in diesem Fall zu verstehen als ,,femina morosa“ [,launische, eigensin-
nige Frau‘], vgl. DWB, Bd. 2, Sp. 428.
246 Zum negativen Genderaspekt der (Pseudo-)Gelehrsamkeit siehe Kap. IIL5.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 197

zu sein und ,,die Gebrechen“ aufzuzeigen, allerdings offen mit erotischen Phan-
tasien spielt.”*” Weil das Thema der mehrfach gerahmten Satire die angeblich
instruktive Demaskierung der ,Jungfern‘ ist, deren titelgebender ,Zeitvertreib’
vor allem darin bestiinde, ,,daf} sie mogen Madnner kriegen“, avanciert Erotik
scheinbar notwendigerweise zum satirischen Gegenstand. So wird der Traum
einer ,Jungfer” in der Mischung aus wortlicher und transponierter Rede wieder-
gegeben:

Ach mich hat doch heute allzu wunderlich getrdumet. Mich trdumete/ als wenn unsers
Schwagers Sohn wire heute zu mir gekommen/ und habe mich vor die Schonste der Welt
geriihmet: sie aber hétte ihn vor solche erwiesene Ehe bey sich schlaffen lassen/ als sie nun
gemeinet habe/ als wiirden sie betroffen werden/ sey sie erschrocken und froh worden/
daf3 es gleichwol nicht waar gewesen. Und ich gldube nicht/ sprechen sie/ dafl der gute
Mensch solche Gedancken gegen mich haben wird. Er ist zwar ein feiner Mensch/ der einer
Jungferschaft wol werth ist. Wenn er es wissen solte/ daf ich ihn so gut bin/ er wiirde viel
driim geben. Solche Geschwdtze haben sie hernacher von den Traumen/ welche doch meis-
tentheils vorsatzlich getraumet werden.

Trotz der Abwertung des Erzadhlers als ,,Geschwitz“ wirken sich die erotischen
Hoffnungen der Jungfern auch auf den Erzahlerkommentar aus, der in offen-zwei-
deutigen Wendungen die ,,s0 grossen ndchtlichen bewegungen® alludiert, denen
die Frauen ,unterliegen/ welche ihre leiber oft also abmatten/ daf} sie des Morgens
hernacher leider wenig taugen. Und muf} dif3 den Jungfern/ bey so geilen Gedan-
cken oft geschehen/ und dif3 vermeine ich/ sey auch der gréften Plagen eine/
welche sie nach Médnnern seufftzen macht“.?*® Die vorgebliche satirische Inten-
tion, weibliche Laster zu schelten, wird von der erotischen Darstellung zumindest
unterwandert. Trotz oder gerade aufgrund der ostentativen Betonung des morali-
schen Anspruchs scheint die moralische Funktion nahezu aufgehoben.?*’

247 [Johann Gorgias, Ps.:] Veriphantors Jungferlicher Zeit-Vertreiber. Darinnen meistentheils
alle Jungferliche Kurtzweilen/ welcher sie sich zugebrauchen/ so wol heimlich/ als 6ffentlich/
entdekket werden. Und wie ein jedweder Liebhaber konne seiner Liebsten Tugend und Untu-
gend erkennen? Wird aufs fleissigste gezeiget Dem Neid zu Leid. Der Aller-Volkommensten und
Uber-Irrdischen Schéferin Florinda. Meiner Treugeliebten Hertzens-Zwingerin. Aber allen Lieb-
habern der Hochdeutschen Sprachen/ Zum Nutzen und Ergétzen heraus gegeben. [S.1.] 1666,
Fol. A4v und Ab5r, die folgenden zwei Zitate ebd., Fol. G6v und Fol. D10r.

248 Ebd., Fol. D10v.

249 Noch deutlicher weist die Satire Klunkermutz unter dem moraldidaktischen Deckmantel
pornographische Tendenzen aus, dazu Kap. IV.1.



198 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friithneuzeitlichen Satire

2.2.3 Ludische Lust — Moralische Suspension
Neben ernsten und transgressiven Satiren finden sich allerdings auch solche Frau-
ensatiren, in denen der spielerisch-unterhaltende vor den moralischen Anspruch
tritt. Vorldufer dieser ludischen Variante begegnen in mittelalterlichen Schwank-
erzdhlungen, wie sie besonders wirkmachtig Giovanni Boccaccio (1313-1375) in
seinem Decameron vorgestellt hat. Doch auch in die deutsche Literaturproduk-
tion hat diese Spielart — meist vermittelt iiber die Romania — Einzug gehalten.
Nicht nur einen Lachanlass fiir die extradiegetischen Rezipienten, sondern
bereits fiir die intra-intradiegetischen Schonlinge Alphonsus und Jocundus bietet
die vermeintlich notorische sexuelle Untreue der Frauen, wie sie der intradiege-
tische Erzdahler Hans Thurnmeyer im Weiber-Lob, einem Kapitel aus dem zweiten
Teil von Johann Michael Moscheroschs Traum-Gesichten (ED 1640), wieder-
gibt.”*° Die Geschichte ist dabei keine Eigenkreation Moscheroschs, sondern, wie
bereits auf diegetischer Ebene markiert,”®* dem italienischen Renaissancedich-
ter Ludovico Ariosto (1474-1533) entnommen, der den Stoff als Binnenerzdhlung
in den 28. Gesang seines phantastischen Ritterepos’ in Versen, Orlando furioso,
eingebettet hatte.”®> Thema der Binnenerzihlung, die im Ausgangstext den von
der Liebe enttduschten Sarazenen Rodomonte aufheitern soll und vom ostiero,
dem Wirt, erzdhlt wird, ist das untreue Wesen der Frauen. Dass allerdings der
Inhalt nicht allen Zuhorerinnen und Zuhorern gefallen diirfte, ist Ariost, dessen
Epos die zeitgenossische Querelle des Sexes programmatisch aufnimmt,”? wohl
bewusst, weshalb er der Erzdahlung folgende Warnung voranstellt:

250 Vgl. [Johann Michael Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald. Hg. von Felix
Bobertag. Berlin, Stuttgart 1883, die Binnenerzahlung findet sich ebd., S. 220-227. - Obwohl Mo-
scheroschs Gesichte an die spanischen Suerios des Francisco Gémez de Quevedo (1580-1645)
angelehnt sind, die Moscherosch in einer franzdsischen Version des ,,Sieur de la Geneste“ aus
dem Jahr 1633 vorlagen (vgl. Walter Ernst Schifer: [Art.] Moscherosch, Johann Michael. In: KILLY,
Bd. 8, S. 343-346), findet sich die Geschichte von Alphonsus und Jocundus bei Quevedo nicht,
sondern stellt einen ,eigensténdigen‘ (Rezeptions-)Beitrag Moscheroschs dar.

251 Den Verweis auf den Urheber Ariost bringt Thurnmeyers intradiegetischer Dialogpartner
,JFrawendienst‘ vor, vgl. Moscherosch: Gesichte, S. 227.

252 Auf die Ariost-Bearbeitung Moscheroschs hingewiesen hat erstmals Achim Aurnhammer:
Die produktive Aneignung Ariosts in Deutschland zwischen Humanismus und Barock. Mit einem
Ausblick auf Moscherosch und Grimmelshausen. In: Ariost in Deutschland. Seine Wirkung in
Literatur, Kunst und Musik. Hg. von Achim Aurnhammer, Mario Zanucchi. Berlin, Boston 2020,
S. 217-255, hier S. 243-247.

253 Siehe rezent Rotraud von Kulessa: Zur Metareflexivitdt der Querelle des femmes in Ariosts Or-
lando furioso am Beispiel des canto XXXVII. In: Romanische Studien Beihefte 3 (2020), S. 93-106,
die der ,,Querelle des femmes* eine grofie Bedeutung innerhalb des Versepos’ zumisst, gleichzei-
tig jedoch ,,eine eindeutige Positionierung Ariosts im Geschlechterstreit ausmachen zu wollen*
fiir ,wenig sinnvoll“ erachtet, da es ,,im Orlando unter anderem um einen spielerischen Umgang



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =——— 199

Donne, e voi che le donne avete in pregio,
per Dio, non date a questa istoria orecchia,
a questa che l'ostier dire in dispregio

e in vostra infamia e biasmo s’apparecchia;

[,Frauen und ihr, die ihr Frauen in Ehren
haltet, bei Gott, schenkt dieser Geschichte
kein Gehor, die der Wirt missachtend und
zu eurem schlechten Ruf und Nachrede

erzdhlen wird; auch wenn euch eine so
niedere Sprache weder Flecken noch Ehre
zufiigen kann, und es ist die alte Sitte, dass
die ungebildete Volkssprache jeden riigt
und davon am meisten spricht, von dem
sie am wenigsten versteht.

ben che né macchia vi puo dar né fregio
lingua si vile, e sia I'usanza vecchia

che ’1 volgare ignorante ognun riprenda,
e parli pit di quel che meno intenda.

Uberspringt diesen Gesang, da die Ge-
schichte auch ohne ihn weitergeht und
nicht weniger klar ist. Da Turpino ihn ein-
gefiigt hat, habe ich es auch getan, nicht
aus Mifwollen und auch nicht als Wettbe-
werb. Dass ich euch liebe, mehr als meine
che mai non fu di celebrarvi avara, Sprache, die das ausgedriickt hat und die
n’ho fatto mille prove; e v’ho dimostro nie bitter war und euch nicht gefeiert hat,
ch’io son, né potrei esser se non vostro.”* davon habe ich tausend Beweise geliefert:
Und ich habe euch gezeigt, dass ich bin
und kein anderer sein konnte als der eure.]

Lasciate questo canto, che senza esso

puo star listoria, e non sara men chiara.

Mettendolo Turpino, anch’io I’ho messo,

non per malivolenzia né per gara.

Ch’io v’ami, oltre mia lingua che I’ha
espresso,

Auf die beschwichtigende Publikumsansprache hin erhilt der Wirt das Wort
und beginnt vom Langobardenkonig Astolfo zu erzdhlen, welcher sich in seiner
Schonheit uniibertroffen wahnt. Sein Vertrauter Fausto Latini kennt nur einen,
der dem Schonen in dieser Eigenschaft gleichkomme: seinen Bruder Iocondo.
Damit der Konig diesen sehen und sich dsthetisch mit ihm messen konne, soll
Iocondo den Weg aus Rom nach Pavia auf sich nehmen, dafiir allerdings die
geliebte Ehefrau zuriicklassen. Schweren Herzens trennt er sich am Morgen von
der namenlos Bleibenden. Als Iocondo aber auf dem Weg bemerkt, dass er die
von ihr als Liebeszeichen erhaltene Kreuzkette unter seinem Kopfkissen verges-
sen hat, eilt er zuriick nach Rom, bereit, jegliche Entschuldigungen kundzutun.
Die Riickkehr zur schlafenden Frau allerdings verldauft anders als erwartet:

mit den Debatten der Zeit, d.h. im Hinblick auf die Querelles des femmes um ein Durchspielen
von méglichen Geschlechterbeziehungen“ gehe (ebd., S. 104), vgl. dazu auch Deanna Shemek:
Of Women, Knights, Arms, and Love. The Querelle des Femmes in Ariosto’s Poem. In: Modern
Language Notes 104.1: Italian Issue (1989), S. 68-97. — Zur ironisch-spielerischen Poetik Ariosts
siehe Christian Rivoletti: Ariosto e I’ironia della finzione. La ricezione letteraria e figurativa de-
II’Orlando furioso in Francia, Germania e Italia. Venedig 2015.

254 Ludovico Ariosto: Orlando furioso. 2 Bde. Hg. von Lanfranco Caretti. 3. Aufl. Turin 2015,
Canto XXVIII 1-2, Ubers. ELB. Im Folgenden Angabe von Gesang, Stanze und Vers direkt im Text,
dt. Ubers. in eckigen Klammern von mir (ELB).



200 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

La cortina levo senza far motto, [,Er hob den Vorhang lautlos und sah, was
e vide quel che men veder credea: er am wenigsten zu sehen gedacht hatte:
che la sua casta e fedel moglie, sotto dass seine keusche und treue Frau unter
la coltre, in braccio a un giovene giacea. der Decke im Arm eines Jiinglings lag. Er
Ricobbe ’adultero di botto, erkannte den Ehebruch sofort als die schon
per la practica lunga che n’avea; lange wahrende Praxis, die sie war, da es
ch’era de la famiglia sua un garzone, aus seinem Hausstand ein Knecht war,
allevato da lui, d’'umil nazione. von niederer Geburt, den er grofigezogen
(XXVIII 21) hatte.‘]

Statt eine traurige Einsame vorzufinden, blickt Iocondo auf zwei selig-schlafende
Betriiger. Da er seine Frau dennoch liebt, halt er seinem ersten Affektimpuls,
beide umzubringen, stand, und begibt sich traurig zuriick zu seinem Bruder.
Doch der seelische Schmerz zeigt physische Narben: Auf dem Weg zum Konig
magert Iocondo immer mehr ab und verliert aufgrund der tiefen Traurigkeit
seine Schonheit: ,.e la faccia, che dinanzi era si bella, | si cangia si, che pid non
sembra quella“ [,und das Gesicht, das vorher so schon war, verdnderte sich der-
gestalt, dass es diesem nicht mehr glich‘] (XXVIII 26, 7f.). Der Sorge des Bruders
Fausto, vor dem K6nig nun als ,,bugiardo® [,Liigner‘] zu gelten, der ihm statt des
schonsten Menschen nun ,,il pitt brutto“ [,den hésslichsten‘] priasentieren muss
(XXVIII 28, 3-6), wirkt der Konig insofern entgegen, als dieser letztlich froh ist,
sich in seiner Schénheit scheinbar uniibertroffen zu wissen.

Der traurige Betrogene, der dennoch am Hof aufgenommen wird, meidet
die AuBBenwelt und zieht sich in die Einsamkeit einer abgelegenen Kammer
zuriick, von der er sich Heilung verspricht. Eine Spalte, die sich zwischen Wand
und Boden auftut, er6ffnet ihm sodann tatsdchlich eine neue Sicht auf seine
Situation:

Quindi scopria de la regina tutta [,Von dort entdeckte er den ganzen allerge-
la pit1 secreta stanza e la pii bella, heimsten und schonsten Raum der Kénigin,
ove persona non verria introdutta, in den niemand eingelassen wurde, der ihr
se per molto fedel non ’avesse ella. nicht sehr treu war. Darein schauend sah
Quindi mirando vide in strana lutta er ein seltsames Ringen, in das ein Zwerg
ch’un nano aviticchiato era con quella: mit ihr verwickelt war: Und dieser Kleine
et era quel piccin stato si dotto, war so fahig, dass er die Konigin unter sich
che la regina aveva messa di sotto. liegen hatte. ]

(XXVIII 34)

Nicht die Einsamkeit der abgelegenen Kammer, wohl aber die Entdeckung, dass
die K6nigin den Konig mit einem Zwerg betriigt, gereichen Iocondo zur Genesung.
So hat die Szene auf Iocondo insofern heilende Wirkung, als er das Geschaute auf
eine Metaebene hebt und das Verhalten der Kénigin in essentialistischer Manier
zum Wesen der Frauen stilisiert:



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 201

Attonito Iocondo e stupefatto,

e credendo sognarsi, un pezzo stette;

e quando vide pur che gli era in fatto

e non in sogno, a se stesso credette.

,»A uno sgrignuto mostro e contrafatto
dunque (disse) costei si sottomette,

che ’l maggior re del mondo ha per marito,
pit bello e pit cortese? oh che appetito!“

E de la moglie sua, che cosi spesso

pit d’ogn’altra biasmava, ricordosse,
perché 'l ragazzo s’avea tolto appresso:

et or gli parve che escusabil fosse.

Non era colpa sua pid che del sesso,

che d’un solo uomo mai non contentosse:
e s’han tutte una macchia d’uno inchiostro,

[,Erschiittert und erstaunt war Iocondo
und er glaubte er trdume und blieb noch
ein bisschen; und als er sah, dass es Wirk-
lichkeit war und kein Traum, glaubte er
sich selbst. ,,Einem buckligen und verstell-
ten Monster (sagte er) gibt sich diese also
hin, die den gréfiten Konig der Welt zum
Mann hat, den schénsten und hoflichsten?
Wieviel Appetit (muss sie haben)!“

Und seiner eigenen Frau, die er so oft mehr
als alle anderen getadelt hatte, gedachte
er, warum sie den Jungen zu sich geholt
hatte: Und jetzt schien es ihm verzeihlich.
Es war nicht ihre Schuld, sondern jene
ihres Geschlechts, das sich nie mit einem
Mann zufriedengab: Und wenn alle glei-

almen la sua non s’avea tolto un mostro®.
(XXVIII 35 und 36)

chermaflen von Siinde gezeichnet sind,
hatte sich seine zumindest kein Monster
genommen. ‘|

Dass der Konigin ihr schoner und machtiger Ehegatte als Sexualpartner nicht
geniigt und sie der Abwechslung willen gar mit einem héasslichen Zwerg vorlieb-
nimmt, offenbart in der Deutung Iocondos die unausweichliche Inklination des
weiblichen Geschlechts zu ausufernder Sexualitdt, die sich topisch durch die
abendldndische Kulturgeschichte zieht. Die Idee, dass eine Frau sich niemals
mit einem einzigen Mann zufriedengebe, findet sich bereits in Juvenals sechs-
ter Satire.”®® Dennoch miinzt Ariost, hierin Meister seiner jokosen Poetik, den
misogynen Topos insofern apologetisch um, als Iocondo den Ehebruch seiner
Frau dadurch verstehen, deren Partnerwahl im relativen Vergleich tolerieren und
schliefllich auch daran genesen kann. Der einst Schone erlangt folglich rasch
seine alte Bliite wieder. Nachdem der neugierige K6nig von Iocondo — auf das
Versprechen hin, dem Wissen keine schddigenden Taten folgen zu lassen — von
der weiblichen Untreue unterrichtet wurde, entschlief3en sich die beiden, hinaus-
zuziehen und selbst Frauen anderer Manner zu verfiihren.?® Auf ihrem Weg, der
sie durch Italien, Frankreich, Flandern und England fiihrt, konnen sie bereits die
Tendenz ausmachen, ,,che non men ne le lor che ne ’altrui | femine fede e castita
si trova“ [,dass in den Frauen der anderen nicht weniger Treue und Keuschheit als
in den ihren zu finden sei‘] (XXVIII 49, 3f.). Um der sexuellen Unersittlichkeit der

255 Vgl. Iuw. sat. VI, 53.
256 Vgl. Ariosto: Orlando furioso, XXVIII 45.



202 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Frauen Herr zu werden, schldgt der Konig schliefilich eine polygame Beziehung
der beiden Médnner mit einer Frau vor, sodass diese immer eine Auswahl hitte.
Die Wahl der Méanner fillt auf ,,una figliuola d’uno ostiero ispano, | che tenea
albergo al porto di Valenza, | bella di modi e bella di presenza“ [,die artige und
schone Tochter eines spanischen Wirts, der am Hafen von Valencia eine Herberge
fiihrte] (XXVIII 52, 6-8). Da Fiammetta, so der Name der jungen Frau, allerdings
ihrem Liebhaber Greco eine letzte Liebesnacht versprochen hat, werden Astolfo
und Iocondo des Nachts unfreiwillige Zeugen einer nunmehr doppelten weibli-
chen Untreue:

11 Greco, si come ella gli disegna,

quando sente dormir tutta la torma,
viene all’uscio e lo spinge, e quel gli cede:
entra pian piano, e va a tenton col piede.

Fa lunghi i passi, e sempre in quel di dietro
tutto si fera, e I’altro par che muova

a guisa che di dar tema nel vetro,

non che ’l terreno abbia a clacar, ma l’'uova;
e tien la mano inanzi simil metro,

va brancolando infin che ’l letto trova:

e di la dove gli altri avean le piante,

tacito si caccio col capo inante.

Fra I’'una e I’altra gamba di Fiammettta,
che supina giacea, diritto venne;

e quando le fu a par, ’abbraccio stretta,

e sopra lei sin presso al di si tenne.
Cavalco forte, e non ando a staffetta;

che mai bestia mutar non gli convenne:
che questa pare a lui che si ben trotte,

che scender non ne vuol per tutta notte.
(XXVIII 62, 5-8, sowie 63—64)

[,Greco kommt, so wie sie es ihm vorzeich-
net, als er die ganze Gruppe schlafen hort
zum Tor und schiebt es auf und dieses gibt
nach: Er tritt ganz leise ein und tastet sich
mit dem Fuf} vor.

Er macht lange Schritte und stemmt sich
immer ganz auf den hinteren Fufy und der
andere scheint sich so zu bewegen, als
ob er Glas anmale und nicht den Boden
beriihren wiirde, sondern Eier. Und er hilt
die Hand dabei ganz dhnlich und tastet
sich vor, bis er endlich das Bett findet.
Und von dort aus, wo die anderen die Fiif3e
hatten, jagte er schweigend mit dem Kopf
nach vorn.

Zwischen dem einen und dem anderen
Bein von Fiammetta, die auf dem Riicken
lag, kam er gerade; und als er auf ihrer
Hohe war, umarmte er sie fest, und hielt
sich auf ihr bis zum Tagesanbruch. Er ritt
heftig, und er wechselte das Pferd nicht:
da dieses ihm so gut zu laufen schien, dass
er die ganze Nacht iiber nicht absteigen
wollte.‘]

Der bei Ariost metaphorisch kaum verschliisselte ,Pferderitt’ bleibt von den
zwei Nebenschldfern indes nicht unbemerkt, sodass am ndchsten Morgen beide
Ménner meinen, der jeweils andere habe die Rolle des Reiters iibernommen. Als
die beiden schliefilich Fiammetta zur Rede stellen und diese den néichtlichen
Besuch beichtet, staunen die beiden:



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 203

I1 re e Iocondo si guardaro in viso, [,Der Ko6nig und Iocondo blickten sich ins
di maraviglia e di stupor confusi; Gesicht, von Verwunderung und Erstau-
né d’aver anco udito lor fu aviso, nen verwirrt, da sie meinten, dass sie noch
ch’altri duo fusson mai cosi delusi. nie gehort hitten, dass zwei andere je so
Poi scoppiaro ugualmente in tanto riso, getduscht worden seien. Dann brachen
che con la bocca aperta e gli occhi chiusi, sie beide gleichzeitig in solch ein Geldch-
potendo a pena il fiato aver del petto, ter, mit offenem Mund und geschlossenen
a dietro si lasciar cader sul letto. Augen, dass ihnen fast die Luft in der Brust
(XXVIII 71) fehlte, und lie3en sich riicklings aufs Bett
fallen.‘]

Dass nicht einmal zwei Médnner als stetig alternative Sexualpartner einer Frau
geniigten, sondern sie dennoch mit einem Dritten betrogen wurden, fiihrt den
Maéanner das weibliche Wesen dergestalt eindriicklich vor Augen, dass sie nur
noch lachen kénnen und letztlich ihre Schlussfolgerungen ziehen:

Dungque possiamo creder che pit felle [,Also kénnen wir annehmen, dass unsere
Non sien le nostre, o men de I’altre caste: (Frauen) weder betriigerischer noch weniger
e se son come tutte ’altre sono, keusch sind: Und wenn sie ohnehin wie alle
che torniamo a godercile fia buono. anderen sind, ist es gut, wenn wir heimkeh-
(XXVIII 73, 5-8) ren und uns an ihnen erfreuen.‘]

Da die Frauen ,eben so sind’, geben Iocondo und der Konig die betriigerische Frau
dem Greco zum Mann und kehren zu ihren urspriinglichen Ehefrauen zuriick.
So endet die Binnenerzdhlung des Wirts, die Rodomonte zum Anlass nimmt, die
Frauen im Allgemeinen zu schelten. Die Erzdhlinstanz ergreift jedoch sogleich
Partei fiir die Frauen, indem sie mittels rhetorischer Fragen das Publikum auf
die Untreue und Nachldssigkeit der Manner hinweist sowie darauf aufmerksam
macht, dass diejenigen Frauen, die ihre Manner verlief3en, ,,le piti volte cagione
avuto n’hanno“ [,in den meisten Fillen auch einen (guten) Grund dazu haben]
(XXVIII 81, 2). Ariost schldgt eine legge, ein ,Gesetz‘ vor, wonach eine Frau dann
Ehebruch begehen diirfe, wenn ihr Mann das auch téte, was unter Verweis auf die
regula aurea christlich-religios legitimiert wird: ,,non far altrui quel che patir non
vuoi“[,tu niemandem etwas an, was du selbst nicht erleiden willst¢] (XXVIII 82,8).%”

Die misogyn-jokose Binnenerzdhlung, die in Ariosts Epos einundsieb-
zig Stanzen (XXVIII 4-74) einnimmt, hat Moscherosch als Prosaerzdhlung mit
(wenigen) Verseinlagenins Deutsche gebracht.?*® Ariostwarim deutschsprachigen

257 Zur ,goldenen Regel‘ siehe Mt 7,12.

258 Zu Moscheroschs intertextueller Technik siehe Wilhelm Kiihlmann: Kombinatorisches
Schreiben - ,Intertextualitdt* als Konzept friihneuzeitlicher Erfolgsautoren (Rollenhagen,
Moscherosch). In: Intertextualitit in der Frithen Neuzeit. Studien zu ihren theoretischen und
praktischen Perspektiven. Hg. von Wilhelm Kiihlmann. Frankfurt am Main 1994, S. 111-139,



204 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Raum des 17. Jahrhunderts durchaus bekannt,?® in den Jahren 1632-1636 hatte
Diederich von dem Werder (1584-1657), Mitglied der renommierten Fruchtbrin-
genden Gesellschaft, eine, wenn auch unvollstindige, deutsche Fassung des
Orlando furioso in paargereimten Alexandrinerstanzen vorgelegt.?*® Johann
Michael Moscherosch besaf3, wie der handschriftliche Katalog seiner Bibliothek
belegt, mindestens zwei italienische Ausgaben des Orlando furioso.?** Ob sich
Moscherosch auch an Werders Ubersetzung orientierte, ist nicht eindeutig zu
bestimmen, zumal seine Bibliothek die deutsche Fassung nicht verzeichnet.?
So finden sich bei Moscherosch deutliche Abweichungen von Werders Version:
Wihrend Werder in seiner Ubersetzung des 28. Gesangs ,,mit Flei3 ein Theils
Gesetze uberhiipfft“?®* hatte — etwa den néchtlichen Besuch Grecos —, zensiert
Moscherosch Ariosts frivole Reitermetaphorik zwar und i{ibernimmt insofern

bes. S. 127-132, der postuliert, dass sich am Beispiel Moscheroschs zeigen lasse, ,,wie kombinato-
risches Schreiben, d. h. die Einbindung verschiedenster Vorlagen und Textgenera, eine schein-
bar eindeutige Botschaft des Werkes, wenn nicht sogar prasumptive Positionen des Autors in
Frage stellt und den Leser zu alternativer Lektiire einladt* (ebd., S. 127).

259 Lange galt in der Forschung das Credo Erich Schmidts, Ariost habe nur ,,spat und langsam
in Deutschland Einlaf} gefunden“ (Erich Schmidt: Ariost in Deutschland. In: ders.: Charakteris-
tiken. Berlin 1886, S. 45-62, hier S. 51, dieses Urteil {ibernimmt auch Wolfgang Wiesner: Ariosto
im Lichte der deutschen Kritik. Diss. Univ. Basel 1941, S. 5). Mittlerweile wurde die Aussage al-
lerdings relativiert, vgl. Horst Riidiger: Ariost in der deutschen Literatur. In: Horst Riidiger, Willi
Hirdt: Studien iiber Petrarca, Boccaccio und Ariost in der deutschen Literatur. Heidelberg 1976,
S. 56—84, bes. S. 56—60, und vor allem Achim Aurnhammer: Ariost in Deutschland um 1600. In:
Deutschland und Italien in ihren wechselseitigen Beziehungen wéahrend der Renaissance. Hg.
von Bodo Guthmiiller. Wiesbaden 2000, S. 127-151, sowie die erweiterte Version von Aurnham-
mer: Die produktive Aneignung Ariosts in Deutschland zwischen Humanismus und Barock.
260 Ludovico Ariosto: Die Historia vom rasenden Roland. Ubersetzt von Diederich von dem
Werder (Leipzig 1632-1636). Hg. und kommentiert von Achim Aurnhammer, Dieter Martin. 3 Bde.
Stuttgart 2002.

261 Vgl. den handschriftlichen Katalog der Bibliothek von Moscherosch, den die Hessische Lan-
des- und Hochschulbibliothek Darmstadt, Sign. Hs-3004-1 (online einzusehen: <http://tudigit.
ulb.tu-darmstadt.de/show/Hs-3004-1> [15.03.2022]), verwahrt. Demnach besal Moscherosch
eine Ausgabe in 4° (ebd., S. 84) sowie eine als Duodezbdndchen oder in 16° (ebd., S. 86, jew.
spitere handschriftliche Paginierung).

262 Der Katalog verzeichnet hingegen Werders andere grofe Ubersetzungsleistung: Tassos Ge-
rusalemme liberata, vgl. ebd., S. 62, unter explizitem Verweis auf ,,von dem Werder“. Eine italieni-
sche Ausgabe des Werks verzeichnet der Katalog nicht.

263 Ariost, Werder: Die Historia vom rasenden Roland, S. 927. Auf Stanze 53 folgt, nach zitierter
Erklarung, unmittelbar die Stanze 60. — Aurnhammer und Martin haben die ,Dampfung der Ero-
tik Ariosts* als eine der Ubersetzungstendenzen Werders individuiert, vgl. Aurnhammer, Martin:
Einleitung. In: Die Historia vom rasenden Roland, Bd. 1, S. IX-LXXI, bes. XXX.


http://tudigit.ulb.tu-darmstadt.de/show/Hs-3004-I
http://tudigit.ulb.tu-darmstadt.de/show/Hs-3004-I

2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 205

Werders ,erotische Dampfung‘, dennoch iibermittelt er lakonisch das Geschehen,
das als Pointe der Anekdote bedeutsam wird:

Greco, dessen wohl zu muth, nachts, als er meynet, dal die beyde Herren schlaffen
mochten, schliche heimlich zur Kammerthiir, welche dafy Magdlein zuzurieglen mit fleif3
vergessen hatte, hinein, vnd still, still, da3 die mause nicht erschrecken, kroch er auff hand
vnd fiissen zum Bett, vnd als er der Flammetta zu den fiissen kam, steckte den kopf vnter
die decke vnd kroch allgemach hinauff vnd bliebe der Lottelédte dieb do ligen bif3 fast ein
stund vor tag.>*

Moscheroschs Version zeigt sich mithin als Mittelweg zwischen Ariost, der den
nédchtlichen Besuch metaphorisch ausschmiickt, und Werder, der ihn {iber-
geht. An anderer Stelle jedoch iibernimmt Werder Ariosts Kampfmetaphorik,?®®
wihrend Moscheroschs Beschreibung vage bleibt: ,,Aber dif3 mahls sahe er, daf}
ein hefilicher vngestalter Schelm, ein Zwerg mit der Konigin schertzte vnd derge-
stalt hausete, dessen sich der Kénig wohl sollte bedacht haben®.2® Moscherosch
war demnach wohl — unabhingig von Werder — durchgangig auf Dampfung ero-
tischer Metaphorik bedacht. Auch die eingebiirgerten Namen Werders (Alfonso,
Faust Latiner, Giocondo) werden von Moscherosch nicht iibernommen, sondern
allesamt latinisiert (Alphonsus, Faustus Latinus, Jocondus). Allenfalls vorsich-
tige sprachliche Anlehnungen lassen sich erkennen, etwa in der Szene, als Jocun-
dus nach der Entdeckung der Affare seiner Frau zu seinem Bruder zuriickkehrt:

Ob er starr und betriibt nun worden sey
hieriiber/
Versuchen solches ich will/ andre sehen
lieber/
Als dafB ich selber hett’ es zu erfahren Lust/
Wie dieser Stiimper nun jetzund/ mit
Schmertzen/ must;
Es wollten Eyffer/ Zorn/ gleich mit Gewalt ihn
zwingen/
Die Wehr’ heraus zu ziehn/ und sie beyd’
umbzubringen.
Lieb’ aber/ die er trug (zu eignem Schimpff
und Spott)
Dem ungetrewen Weib’/ es ihm durchaus
verbot.

Was Jocundus fiir gedancken gehabt, weif3
ich nicht. Aber mich wundert, das er nicht
von sinnen kommen, vnnd alle beyde
erwiirget habe, wie er dann gewif3 gethan
hétte, wan von der vnglaublichen Lieb,
die er gegen seim Weib truge, Er nicht so
gar eingenommen vnd besessen gewesen
wire. DefSwegen gieng er mit einer langen
Nasen fein still widerumb die Stieg hinab
vnnd auff sein Pferd; daf} er damahlen des
Pferds geschonet, glaube ich nicht wohl,
viel mehr aber, daf3 er offt die Zahn wird
zusammen gebissen vnnd in seinem sinn

264 [Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald, S. 226.
265 Vgl. Ariosto: Orlando furioso, XXVIII 33.
266 [Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald, S. 223.



206 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Es wolt die lose Lieb’ ihm das nicht zu einst auff den leichtfertigen Schelmen ge-
lassen/ schmissen vnd gestossen haben, vnd das
(So hatt’ ihn sie gemacht zu ihrem arme Pferd es nicht lachen dérffen.?%®
Untersassen)
Daf er sie wecken durfft’/ auff daf3 er sie nicht
quel/

In dem ergriffen er sie hett’ in diesem Fehl.
Er gienge wiederumb hinnauf} gar sachte
sachte/
Die Stiege stieg er nab/ und sich zu Rosse
machte.
Und seinen Weg fort fort (gezwickt vom
Eyffer) nahm/
Bif3 in die Herberg’ er noch/ zu dem Bruder/
kam.?®’

So ldsst der direkte Vergleich eine Kenntnis der Werderschen Ubersetzung zumin-
dest plausibel erscheinen. Wahrend die Stellung von Iocondo zu seiner Frau bei
Ariost mit dem Rezeptionshinweis ,vedi se si l’avea fatto vasallo* [,da siehst
du, dass sie ihn zum Vasallen gemacht hatte] (XXVIII 23, 2) umrissen wird, ist
Werders Giocondo ,,Untersasse” seiner Frau, was transponiert als figura etymo-
logica bei Moscherosch zum ,Besessenen‘ gesteigert wird. Auch die Wendung
,»lqJuanto poté pia tacito* [,so leise er konnte‘] (XXVIII 23,5) scheint von Werders
Geminatio ,,sachte sachte“ inspiriert, wenn Moscherosch Iocondos Weggang als
,fein still“ beschreibt.

Insgesamt ldsst sich Moscheroschs Version gegeniiber dem italienischen
Ausgangstext durch Auslassungen und Raffungen charakterisieren, die vor allem
dem raschen Handlungsfortgang dienen, sodass nicht unmittelbar handlungs-
relevante Aspekte — wie etwa Fausto Latinos Gewissensbisse sowie Iocondos
Miifliggang, bevor er die Ereignisse im Nachbarzimmer entdeckt — stark gekiirzt,
wenn nicht vollstandig getilgt sind. Gleichzeitig finden sich jedoch auch eigene
Einschiibe Moscheroschs, die weder bei Ariost noch bei Werder vorkommen. So
flicht Moscherosch Adelskritik in die Ausfiihrungen Thurnmeyers:

Derowegen Jocondus sich herrlich kleiden liesse, weil er wuste, das er zu einem Vortreffli-
chen Konig vand nach Hoff reysen muste. Alwo ein schones Kleid, wan es schon ein Esel an
hitte, bei Fiirsten vnd Herren Willkommener ist als ein Doctor in einem schwartzen Kleid,
dieweil gunst, lieb, befiirderung, vnnd alles, was mann zu Hoff von Gliick zu hoffen hat,
ehe durch ein zierliches Kleid als durch Redlichkeit kan erhalten werden.2*

267 Ariost, Werder: Die Historia vom rasenden Roland, 27. Gesang, Stanzen 22 und 23.
268 [Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald, S. 222.
269 Ebd., S. 220f.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 207

Doch nicht nur die hofliche Oberflachlichkeit wird, darin ganz der zeitgenos-
sischen gegenhoéfischen Stromung folgend, kritisiert — immer wieder fiigt Mo-
scherosch durch Thurnmeyer wertende Erzdhlerkommentare ein, wie etwa den
universalistischen Hinweis, dass ,,solcher verteuffelten Eltern“ wie der spanische
Wirt, der seine Tochter an zwei Mdnner verkauft, ,,an dergleichen orten mehr
sind“,** oder wenn der im Ausgangstext relativ verséhnliche Schluss durch Ver-
weise auf das zukiinftige Leben ,,nicht ohne sorgen vnd nachdencken® getriibt
wird.*”?

Neben Wertungen fiigt Moscherosch auch Verse hinzu, wie etwa, wenn von
Jocundus’ Genesung die Rede ist:

Jocondus, hoho dachte er, geschicht dafl einem Koénig! Patientia! was will ich dann darauf3
machen. Mufl der K6nig Glocken tragen, so kann ich auch ein Schélle tragen. Trostete sich
also mit eines andern vngliick dergestalt, daf} von tag zu tag an Schone vnd Lieblichkeit er
widerumb begunte zu zunemmen mit ménnigiches verwundern, auch def3 Konigs selbsten

— aliorum respice casus,
Mitius ista feres.””

Die lateinischen Verse (,bedenke der Anderen Ungliick, und du wirst das Deine
gelassener tragen‘) entstammen dem letzten, XV. Buch der Metamorphosen
Ovids.”* Sie sind darin an die Gattin des zweiten romischen Konigs Numa Pom-
pilius, die Nymphe Egeria, gerichtet, die den Tod ihres Mannes beweint. Urheber
des iterativ artikulierten Ausspruchs ist Hippolytos, ,,des Theseus Heldensohn®,
welcher seine eigene Lebensgeschichte erzahlt, um Egeria die Relativitdt mensch-
lichen Leidens vorzufiihren. Dass Moscherosch Ariosts Anekdote mit Ovids Versen
ergdnzt, verbiirgt nicht nur Moscheroschs ostentative Gelehrsamkeit, sondern
eroffnet als ,kombinatorisches Schreiben‘ auch insofern eine subtile Ironie, als
der existenziell-transzendente Trost einer Witwe zum schadenfrohen Trost eines
Betrogenen umgemiinzt und mithin profaniert wird. Neben der antiken Tradition
flicht Moscherosch allerdings auch die besonders im deutschen Sprachraum des

270 Dazu siehe, wenngleich hinsichtlich ihrer vélkischen Wertung ungenief3bar, in der Be-
schreibung des Phanomens jedoch hilfreich, Erika Vogt: Die gegenhdfische Strdmung in der
deutschen Barockliteratur. Diss. Gieflen. Leipzig 1931.

271 [Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald, S. 225.

272 Ebd., S. 227. - Dies stellt auch einen deutlichen Gegensatz zu Werders Ubersetzung dar, der
die Binnenerzdhlung, darin ganz Ariost folgend, versohnlich schliefit: ,,Und kehrten wieder ein
zu ihren Weiberlein/ | Und machten sich nicht mehr/ von ihrent wegen/ Pein“ (Ariost, Werder:
Die Historia vom rasenden Roland, 27. Gesang, Stanze 63, V. 7£. [S. 929]).

273 [Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald, S. 224.

274 Ov. met. XV 494-495. Die deutsche Ubersetzung ist Publius Ovidius Naso: Metamorphosen.
Hg. und {ibersetzt von Gerhard Fink. 2. Aufl. Diisseldorf 2007, S. 775, entnommen.



208 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

16. und 17. Jahrhunderts florierende Tradition der ,Flohliteratur‘ in Thurnmeyers
Rede ein:

Wie solle es dann einem allein miiglich seyn, ein Weib zu hiiten, wenn Zween nicht eines
hiiten kénnen? Sprach Jocondus; wan ein Weib im sinn hat, den Mann zu betriegen, so ist
es, siehe ich wohl, vnmiiglich, solches zu wehren; was wird dann das sorgen vnd eyffern
helffen mogen? Es ist vimbsonst vnnd vergebens; es ist eine thorheit, den Flohen wollen das
hupffen verwehren, wan sie in einem Korb sind.

Gewif3 ist es: fiir frawen list

Auf Erden nichts verborgen ist,

Vnd wird ein solcher gleich gehalten
Eim Narrn, der Flohe wolt behalten

In einem Korb vnd kond doch nicht;
Macht ihm nur miih vnd arbeit mit;
Darum ein Mann der eyffern will,

Hatt nichts den angst vnd sorgen viel.?”

Die bereits bei Ariost verkiindete ,Erkenntnis‘ iiber das unabdnderliche Wesen
der Frauen wird bei Moscherosch durch das Bild der Flohe ergédnzt, welche in
ihrem essentialistisch verstandenen Sein den Frauen verglichen werden, wie es
vor allem die acht paargereimten Vierheber illustrieren. Moscherosch alludiert
dadurch etwa metonymisch Johann Fischarts prominente Satire FIoh Haz/ Weiber
Traz (2. erw. Aufl. 1577), die die Flohe allerdings als unerbittliche (ménnliche)
Gegner im (Geschlechter-)Kampf gegen monstrose Frauenkorper entwirft.?”®
Gleichzeitig wurden in Aegidius Albertinus’ Schelmenroman Der Landtstértzer:
Gusman von Alfarche oder Picaro genant (1615) Frauen mit Flohen hinsichtlich
ihrer Unbéndigkeit verglichen: ,,Vil leichter ist ein Wanne voller Floh zu hiiten/
denn ein liderliches Eheweib®.?””

Der entscheidende Unterschied zum Prétext liegt jedoch wohl darin, dass
Hans Thurnmeyers Geschichte innerhalb des Weiber-Lobs als Exempelgeschichte
in einer rhetorisch ausgetragenen Querelle des Sexes fungiert. Als ,,ein herrliches

275 [Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald, S. 227.

276 Vgl. dazu Hans-Jiirgen Bachorski: Von Fléhen und Frauen. Zur Konstruktion einer Ge-
schlechterdichotomie in Johan Fischarts Floeh Haz/Weiber Traz. In: Bose Frauen — Gute Frauen.
Darstellungskonventionen in Texten und Bildern des Mittelalters und der frithen Neuzeit. Hg.
von Ulrike Gaebel. Trier 2001, S. 253-272.

277 Aegidius Albertinus: Der Landtst6rtzer: Gusman von Alfarche oder Picaro genannt/ dessen
wunderbarliches/ abenthewrlichs vnd possirlichs Leben/ was gestallt er schier alle ort der Welt
durchloffen/ allerhand Standt/ Dienst vnd Aembter versucht/ vil guts vnd boses begangen vnd
auf3gestanden/ jetzt reich/ bald arm/ vnd widerumb reich vnd gar elendig worden/ doch letztli-
chen sich bekehrt hat/ hierin beschriben wirdt. Theils aufy dem Spanischen verteutscht/ theils
gemehrt vnd gebessert. Miinchen: bei Nicolaus Henricus 1615, S. 340.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 209

stiicklein der Unbestidndigkeit vind Vntrew defl Weiblichen Geschlecht*,*”® so
Thurnmeyer, melde die Ariost-Anekdote iiber die narrativ-intradiegetische Ebene
hinaus faktischen Anspruch an: ,,viel mehr glaube ich, dz sich solcher list heutigs
tags eine unzdhige minge noch nicht genug verwundern kénne“. Statt als jokose
Anekdote dient die Geschichte im ménnlichen Gesprachskreis als Argument — das
jedoch sogleich vom frauenfreundlichen Gegner mit dem sprechenden Namen
,JFrawendienst‘ als lediglich fiktive Geschichte markiert wird:

Ja, antwortete Frawendienst, wan es Livius oder seines gleichen einer schriebe, so wollte
ich es glauben; aber Ariostus ist nicht der Mann der seine Schrifften wird in solchen ruff
bringen, daf3 sie der warheit dhnlich seyn sollen.

Indem die Faktizitdt von Ariosts ,,Schrifften“ abgelehnt und ihre Fiktionalitdt her-
vorgehoben wird, gelingt Moscherosch kongenial der Hinweis auf die Méglich-
keit, moralische Kategorien fiir die Lektiire zu suspendieren, ohne dass dies vom
Erzdhler Hans Thurnmeyer so iibernommen wird. In befriedender Manier kommt
zuletzt Philanders Mentor ,Expertus Robertus‘ zu einem dialektischen Urteil,
indem er erkldrt ,,wir hdtten beyde recht, so wirs recht verstiinden. Dann es waren
eben so vil b6se Manner, als bose Weiber, eben so viel gute Weiber, als gute Midn-
ner“.?”” Weibliches Unwesen erhilt somit auch in Moscheroschs Aneignung die
wirkungsasthetische Funktion, Heiterkeit hervorzurufen; das Lachen der intra-
diegetischen Manner zeigt die antizipierte Rezeptionshaltung auf, wenngleich sie
in der deutschen Version, viel stirker als im italienischen Ausgangstext, zumin-
dest vordergriindig moralischen Kategorien verhaftet bleibt.

Dass drastische Darstellungen bisweilen primar Heiterkeit hervorrufen kénnen
und sollen, verbiirgt das Vorwort zur venezianischen Ausgabe (1611) von Gio-
vanni Boccaccios misogynem Spatwerk Il Corbaccio. So hatte der Herausgeber
Lodovico Domenichi die besondere Auszeichnung dichterischer Schmdhung in
ihrer scheinbaren Dialektik hervorgehoben:

[E] pitt d’honore alle femine esser vituperate dalla penna del Boccaccio, che lodate dall’in-
chiostro di molti Scrittori plebei, che le sotterran viue, mentre si danno a credere di potere
inalzarle al Cielo.?®°

[,Es ist fiir Frauen eine gréf3ere Ehre, von der Feder Boccaccios gescholten zu werden, als
dass sie von der Tinte vieler plebeischer Schriftsteller gelobt werden, die sie lebendig begra-
ben, wiahrend sie ihnen weismachen wollen, sie in den Himmel zu erheben.‘]

278 [Moscherosch:] Gesichte des Philanders von Sittewald, S. 227. Die folgenden zwei Zitate ebd.
279 Ebd,, S. 251.
280 Giovanni Boccaccio: Laberinto d’amore. Venedig 1611, S. 3, Ubers. ELB.



210 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Der Paratext ist gleichzeitig als Rezeptionshinweis wie -zeugnis zu lesen, welcher
Boccaccios kolloquial verschachtelte, topisch-hyperbolische Rhetorik vorrangig
als Subversion deutet, wie etwa dessen detaillierte Beschreibung von Zustand
und Beschaffenheit weiblicher Briiste nahelegt:

In quello gonfiato, che tu sopra la cintura vedi, abbi per certo ch’egli non v’é stoppa né altro
ripieno che la carne sola di due bozacchioni; che gia forse acerbi pomi furono, a toccare
dilettevoli e a veder similmente: come che io mi creda che cosi sconvenevoli li recasse dal
corpo della madre; ma lasciamo andar questo. Esse, qual che si sia la cagione, o I’essere
troppo tirate d’altrui, o il soperchio peso di quelle, che distese 1’abbia, tanto oltre misura
dal loro natural sito spiccate e dilungate sono, se cascare le lasciasse, che forse, anzi sanza
forse, infino al bellico ’'agiugnerebbono, non altrimenti vote o vize che sia una viscia sgon-
fiata; e certo, se di quelle, come de’ cappucci s’usa a Parigi, a Firenze s’usasse, ella per
leggiadria sopra le spalle se le potrebbe gittare alla francesca. E che pitu? Cotanto, o meno,
alle gote dalle bianche bende tirate risponde la ventraia; la quale di larghi e spessi solchi
vergata, come sono le toriccie, pare un sacco voto, non d’altra guisa pendenti che al bue
faccia quella buccia vota che li pende dal petto al mento; e per aventura non meno che gli
altri panni quella le conviene in alto levare, quando, secondo I'oportunita naturale, vuol
scaricare la vescica o, secondo la dilettevole, infornare il malaguida.?*

[,In dem Aufgeblasenen, das du iiber ihrem Giirtel siehst, sei sicher, dass das weder eine
Dichtungsmasse noch eine andere Fiillung als das Fleisch zweier vertrockneter Pflaumen
ist, die einst vielleicht unreife Apfel waren, zum Anfassen vergniiglich und so auch anzu-
sehen, wenn ich auch denke, dass sie so ungebiihrlich aus dem Leib der Mutter kamen;
aber lassen wir das. Diese, was immer auch der Grund sei — ob sie zu viel von anderen
gezogen wurden, oder die zu grofle Last derer, die sie gezogen haben - sie sind jedenfalls
sehr {iber ihren natiirlichen Zustand hinaus gewachsen und verldngert; wenn sie sie fallen
lassen wiirde, wiirden sie vielleicht, wobei, eigentlich ohne vielleicht, bis zum Bauchnabel
reichen, nicht anders leer und welk wie eine Blase, aus der man die Luft herausgelassen
hat, und sicherlich, wenn man solche Kapuzen, wie man sie in Paris gebraucht, auch in
Florenz tragen wiirde, konnte sie sie anmutig, nach franzosischer Art, iiber die Schultern
werfen. Und was noch? So sehr, oder weniger, dhnelt den von weiflen Biandern gehaltenen
Backen ihr méchtiger Unterleib, der von breiten und dicken Furchen durchzogen ist, so
wie die Ziegen, er scheint ein leerer Sack, der nicht anders herabbaumelt als dem Ochsen
der leere Hautfetzen, der ihm zwischen Brust und Kinn hédngt, und zuféllig muss sie ihn
nicht anders als ihre iibrige Kleidung hinaufziehen, wenn sie, nach dem natiirlichen Drang,
ihre Blase entleeren méchte, oder, zu ihrer Freude, den Malaguida [wortl. den schlechten
Fiihrer] in den Ofen schieben will.¢]

In der deutschen Ubersetzung durch Johann Makles sind — bezeichnend fiir
deutschsprachige Frauensatiren — Boccaccios obszéne Anspielungen, die eine

281 Giovanni Boccaccio: Il Corbaccio. In: Tutte le opere di Giovanni Boccaccio. Bd. 5.2. Hg. von
Vittore Branca. Mailand 1994. S. 441-614, hier § 288-290, Ubers. ELB.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 211

subversiv-jokose Lesart ermoglichen, wenn nicht gidnzlich getilgt, so doch stark
gerafft:

In dieser ausgefiilleten Brust ist anders nichts/ denn eine gefaltene Haut samt vielem Werck/***

und dergleichen Gezeug/ diese Stiick sind vor diesem ergétzliche aber doch zween bittere
Apffel gewesen/ anjetzo aber wie zwo Wind leere Blasen/ oder ein leerer Sack/ nicht anders
hinunter hangende/ als diejenige Haut an der Kuhe zwischen dem Kin und der Brust.?®

Alle ironischen Kommentare und Ausschmiickungen sind in Makles Uberset-
zung einer linearen Rhetorik gewichen, welche die subversive Wirkungsasthetik
zugunsten eines belehrenden Habitus dampft.?®* Nichtsdestotrotz bleibt die Rede
des Geistes auch in der deutschen Version fiir die Witwe folgenlos: Und selbst der
»Stachel“, den wider die Witwe zu ergreifen der autofiktionale Erzahler am Ende
des ,,Biichlein[s]“ aufruft,”®* passt nur vordergriindig in das Schema von ,Siinde
und Strafe‘, da er auf metaphorischer Ebene — als Phallus gelesen — die vorge-
brachte Tirade ironisch subvertiert. Der Eindruck entsteht mithin, dass ,Suspen-
sion von Moral‘ innerhalb der Frauensatire vor allem ein literarisches Phdnomen
der Romania ist, welches im deutschsprachigen Raum nur zdgerlich und meist in
entscharfter Form Einzug findet.

2.3 Sexuelle Lockmittel: Mode, Schminke und Haartracht

Um sexuelle Verfiihrung zu ermoglichen, werden immer wieder ,Lockmittel’
genannt, welche die Frauen verwenden, um die Mdnner anzuziehen, allen voran:
Mode, Schminke und Haartracht. Diese ,Vorwiirfe‘ sind keineswegs ein litera-
risches Spezifikum der Satire, sondern finden sich gehauft in zeitgendssischen
christlich-moralischen Schriften. Paradigmatisch hat der lutherische Theologe
und Gymnasialrektor Jakob Daniel Ernst (1640-1707) die Bedeutung des dufler-
lichen Erscheinungsbildes fiir ein christliches Leben hervorgehoben: ,,Ein Christ
mufl auch an der dusserlichen Kleidung und Sitten sehen lassen/ daf3 er ein
Christ/ d.i. ein Kind GOttes ist“.?®® Gegen eine Zugehérigkeit zur gottlichen Kin-
derschar allerdings spreche, laut Ernst, die ,,iiberméfige[] Pracht“ (62), die Men-

282 ,Sache, Ding‘, vgl. DWB, Bd. 29, Sp. 337.

283 Boccaccio, Makle: Irr-Garten der Liebe, S. 77f.

284 Vgl. dazu auch meine Ausfiihrungen in Maier: Zu Boccaccios Invektive und Makles Uberset-
zung, S. XLIX-LXVI, sowie Maier: Johann Makle, bes. S. 433f.

285 Boccaccio, Makle: Irr-Garten der Liebe, S. 103.

286 Ernst: Des Ungliicklich-verliebten Printzens Sichems/ und Des unfiirsichtigen Frauleins
Dina/ Traurig abgelauffene Liebes-Geschichte, S. 174. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text.



212 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

schen ihrem gottlich gegebenen Erscheinungsbild zufiigten, welche er in fiinffa-
cher Hinsicht riigt:

Kurtz: Der Kleider-Pracht ist so wohl bey Manns- als Weibs-Personen/1. Eine Verschwen-
dung der Gaben GOttes/ die man wohl niitzlicher und né6thiger gebrauchen und anwenden
konte. 2. Eine Fahne der Hoffarth/ mit welcher man andern fiirgehen und sie iibertreffen
will. 3. Ein Zeichen des Miifliggangs und Faulheit/ denn diejenigen/ welche ihre meiste Zeit
auf die AuBputzung ihres Leibes wenden/ versdumen dardurch viel andere und weit néthi-
gere Dinge. 4. Ein Beweif} der Leichtsinnigkeit/ welche alle Tage was neues erfindet/ oder
nachahmet. 5. Ein Merckmahl der Leichtfertigkeit. (63f.)

Eine iibermifige Schmiickung des Korpers erscheint folglich als Gotteslas-
terung.”® Obwohl er den Verschonerungswahn‘ als allgemeines menschli-
ches Laster anprangert, wenden sich seine Ausfiihrungen vorrangig gegen der
Mode nacheifernde Frauen, wie die neunte Betrachtung zur alttestamentlichen
Geschichte des Prinzen Sichem verbiirgt, in welcher Ernst sich ,,der Entbléssung
der Weibsbilder/ wie &rgerlich/ siindlich und straffbar sie sey?“ widmet und
»auch etliche Einwendungen beantwortet“.?®® So bilde Aufien und Innen keines-
wegs eine Einheit, vielmehr verberge eine schéne Schale oftmals nur den héssli-
chen Kern:

Ein Wiedehopff ist zwar ein sehr wohlbekleideter Vogel/ welcher mit der Schonheit seiner
Federn viel andere iibertift/ er wohnet aber doch in einem stinckenden Neste/ und hat
einen aus der massen iibeln Geruch. Also sind nicht alle schon bekleidete Frauen-Bilder
richtig unter der Kappe. Und wie 6ffters die schonsten Blumen entweder gar keinen oder
doch wenig Geruch haben/ auch wohl gar stincken/ also findet man offtmahls bey dem
prachtigsten Frauenzimmer die wenigsten Tugenden. (64)

Die Tier- und Naturvergleiche dienen als ,natiirliche’ Erkldrung fiir Ernsts
These. Intensiv widmet sich der Theologe innerhalb der neunten Betrachtung

287 Um seinen Ausfiihrungen mehr Gewicht zu verleihen, zieht Ernst kontinuierlich Beispiele
aus der Geschichte heran: ,,Tertullianus hilt den [sic] iibermifigen Pracht der Weibsbilder/ fiir
ein unfehlbar Zeichen der Leichtfertigkeit. Dieser Meinung waren auch die alten Romer/ denn als
die Vestalische Nonne Minutia sich in der Kleidung allzupréchtig hielte/ schlossen sie/ sie miiste
eine Hure seyn/ und liessen sie derowegen lebendig begraben® (Ernst: Des Ungliicklich-verlieb-
ten Printzens Sichems/ und Des unfiirsichtigen Frauleins Dina/ Traurig abgelauffene Liebes-
Geschichte, S. 62f.). — Dass Schminke einen Akt gegen den Willen des Gottes darstelle, zeigt in
rhetorischer Drastik der alttestamentliche Prophet Jesaja auf: ,,darumb/ daf} die T6chter Zion
stoltz sind/ und gehen mit aufgerichtem halse/ mit geschmickten Angesichten/ treten einher
und schwintzen und haben kostliche Schue an ihren Fiissen/ so wird der Herr den Scheitel der
T6chter Zion kahl machen/ und der Herr wird ihr Geschmeide wegnehmen® (Jes 3, 17-24).

288 Vgl. Ernst: Des Ungliicklich-verliebten Printzens Sichems/ und Des unfiirsichtigen Frau-
leins Dina/ Traurig abgelauffene Liebes-Geschichte, S. 144-178.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 213

der Damenmode und moniert tief ausgeschnittene Dekolletés: ,,Denn wie viele
werden derer gefunden/ welche den 6bern Férder-Theil ihres Leibes/ dermassen
entblosset darstellen/ daf3 offtmahls ziichtige Hertzen nicht wissen/ wo sie ihre
Augen hinwenden sollen“ (146). Tiefe Ausschnitte stellten als verfiihrerisches
Angebot eine Gefahr fiir Mdnner dar, sie seien aber auch fiir die Frauen selbst
insofern gefdhrlich, als Gott diese ,,hochst-straffbare Entblossung* nicht erst
jenseitig richte, sondern bereits auf Erden ,,nicht [...] ungestrafft werde hingehen
lassen” (168). So konnten diese keineswegs als ,,politische Zierligkeit und Wohl-
stand“ entschuldigt werden, wie Ernst in direkter Ansprache den ,hoffartigen
und pracht-siichtigen Damen“ zu bedenken gibt: ,,[W]ird denn GOtt darumb/
weil ihr also dencket/ seine Meinung dndern? keines weges* (169). Vielmehr
manifestiere sich Gottes Strafe anschaulich und grausam im Brustkrebs, der
,hoffartige’ Frauen heimsuche; so habe er ,selbst unterschiedliche fiirnehme
Damen gekennet/ welche bey angehendem Alter den fressenden Krebs in die
Briiste bekommen/ mit welchen sie zuvor sehr stoltziret hatten/ an welcher
Beschwerung sie mit unsdglichen Schmertzen haben sterben miissen® (170f.).
Einzige Moglichkeit, solch einem letalen Schicksal zu entrinnen, sei ,wahre
Busse und Bekehrung zu GOtt“ (171). Fiir diejenigen jedoch, die diese (Klei-
dungs-)Konversion zu Lebzeiten verpassen, hilt Ernsts eschatologische Lehre
lediglich Entsetzen bereit:

O wie wird alsdenn manche wiindschen/ daf3 ihr bey Lebzeiten die Briiste mit gliienden
Zangen wéren abgerissen worden/ ehe sie sich damit an GOtt und dem Nechsten versiindi-
get/ es wird aber dieser Wundsch umbsonst und vergebens seyn. @71

Besser soll schon zu Lebzeiten der Vergdnglichkeit gedacht werden:

Diejenigen Glieder/ mit welchen du itzo vor so vieler Menschen Augen herfiir zu treten und
zu prangen gedenckest/ werden in kurtzer Zeit eine Speise der Wiirmer und Schlangen
seyn/ und deine arme Seele wird vor Christi strengem Richter Stuhl verantworten miissen/
das Aergerniif3/ welches du deinem Neben-Christen durch deren unanstindiger Entbl6s-
sung so muthwillig gegeben. (162£)

Ernsts ironiefrei lustfeindliche Lehre, die unter anderem auf das altbewihrte
Muster zuriickgreift, (ewig-himmlische) Strafen fiir (irdische) Siinden auszuma-
len, um damit das Verhalten der Menschen zu Lebzeiten zu lenken, bedient sich
schon beinah der Mittel der Satire, wenn er Chrysostomos’ makabren Vergleich
anfiihrt:

Der fiirtreffliche Lehrer Chrysostomus saget/ eine solche herfiirgebriistete Weibsperson
wire anders nichts/ als ein mit Gips iiberstrichen Grab und vermahnet derowegen die
Mannspersonen/ so durch solche Bilder zu bésen Gedancken gereitzet werden/ sie solten



214 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

doch gedencken/ daf} das jenige/ was jhnen so anmuthig fiirkdme/ Koth und Asche wére/
so wiirden sich ihre Gedancken balde dndern. (195 [159])

Um die vermeintliche Norm zu affirmieren, wird eine gesteigerte Reprisentation
weiblichen Unwesens insofern angeboten, als weiblicher Putz in einer an Drastik
kaum zu iiberbietenden Hyperbolik mit einem ,,mit Gips iiberstrichenen Grab“
sowie mit ,, Koth und Asche® verglichen wird. Indem explizit auf den ,,fiirtreffli-
che[n] Lehrer Chrysostomus® als Urheber verwiesen wird, fordert der Vergleich
zudem antike Autoritdt und folglich einen historisch verbiirgten Wahrheitsan-
spruch fiir sich ein.

Als literarische Auffanglager und Katalysatoren fiir moralische Bedenken
nehmen Satiren zeitgendssische, aber auch alttradierte Vorbehalte auf, um sie
gegen die sexuelle Macht der Frauen anzufiihren. Grundlegend ist dabei oftmals
die Annahme, Verfiihrung gehe grundsétzlich von Frauen aus. Die Vorstellung,
dass Frauen Manner, gleich Vogeln, fangen, hat etwa Friedrich von Logau in
seinen Sinn-Getichte[n] (1654) pointiert epigrammatisiert:

Def3 Frauenzimmers Vogelfang

Der Herd/ drauff Frauenvolck ihr Vogel-Wilprit fangen/
Ist ihr gerader Leib/ Stirn/ Augen/ Mund vnd Wangen;
Die Locker/ sind die Wort; vnd siisses kiif3- und blicken
Sind Kérnung; Armen/ sind da Netze zum beriicken.’®

In paargereimten Alexandrinerversen setzt er einzelne Korperteile des generischen
,Frauenvolck[s]“ metaphorisch mit Vogelfang-Instrumenten (,,Herd*, ,Locker®,
,Kornung“, , Netze“) gleich, welche Frauen scheinbar intentional fiir ihren Mén-
nerfang einsetzen. Aus weiblicher Perspektive beschreiben die Verse von Chris-
toph Porsch (1687) den begehrenden Blick des Mannes als ,aktive Ansteckung‘ von
Seiten der Frau:

Der Bathseba

Ich steckte durch das Bad dem Konig David an/

Den Ehbruch konte nicht des Mannes Tod verhehlen/
Doch nach bezeugter Buf3 lie3 Er sich mir vermdhlen/
Und halff dem Sohn zur Cron. Hier merck’ ein iederman

289 [Logau:] Sinn-Getichte, Andres Tausend Fiinfftes Hundert, S. 117, Nr. 94. Leicht verandert
unter dem Titel ,,Cupido Vogel-Fang* wiederabgedruckt in: Frauenzimmer-Cabinet 1724, S. 39.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 215

Das Bad/ der Wein/ das Weib/ beférdern zwar das Leben/
Doch wird auch offtermahls durch sie der Tod gegeben.?*°

Bei den Alexandrinerversen handelt es sich um eine Grabschrift der alttestament-
lichen Bathseba, in welche sich der geriihmte Kénig David verliebte und darauf
ihren Mann opferte, um sie heiraten zu kénnen. Indem das Rollengedicht aus
der Perspektive der Bathseba (,,Ich steckte“) spricht, wird der weibliche Beitrag
zu Davids Handeln ins Zentrum geriickt. Die abschlieSende Trias (,,Das Bad/
der Wein/ das Weib“), die auf antike Grabinschriften zuriickgeht, wird durch die
weibliche Perspektive in ihrer Allgemeingiiltigkeit noch verstarkt, da sich die
Frau als ,Akteurin‘ ihres lebensentscheidenden Einflusses wohl bewusst ist.

Als besonders gefdhrlich jedoch zeige sich die Kombination weiblicher Ver-
flihrungskunst mit ,galanten‘ Eigenschaften, wie sie die intensive Selbstbetrach-
tung im Spiegel darstellt:

Auf Gallanterie-Liesgen.

Liesgen ist zu gallant, nichts als Gallanterie

Sieht man an ihr vom Kopff bis unten an die Knie,

In Spiegel schaut sie stets, gar selten in die Bibel,

Kan auch wohl kaum das A mir sagen aus der Fiebel,
Doch mit Amanten weif3 sie trefflich umzugehn.
Absonderlich wenn sie fein offt in Beutel sehn,

Gieb Liesgen aucht darauff, du bist zu frey, ich wette,

Als Jungfer findt man dich einst im sechs-Wochenbette.”*

Der sich hinter dem Pseudonym ,,Calendo® verbergende Dichter widmet seine
Alexandrinerverse, wie es der Titel verbiirgt, ,,Gallanterie-Liesgen®, deren Bildung
ausschlief3lich in Selbstbespiegelung und Liebesdingen liegt. Allerdings weisen
die letzten beiden Verse in ihrer direkten Ansprache an ,,Liesgen” explizit auf die
konkreten Gefahren solch eines Verhaltens hin, indem sie der Unverheirateten
eine baldige Schwangerschaft prognostizieren. Frauen, so verdeutlichen die drei

290 Porsch: Geistlicher Kirch-Hoff, S. 418f., Nr. 44. Nur minimal modernisiert wiederabgedruckt
in: Frauenzimmer-Cabinet 1724, S. 69. — Porsch versieht den vorletzten Vers mit folgender Anmer-
kung: ,,Das Bad/ der Wein/ das Weib ec. Daf} diese drey das Leben und den Tod der Menschen/
nachdem sie gebraucht werden/ beférdern/ hat auch Faro Contubenna erkannt/ welcher seinem
Freunde eine Grabschrifft in Rom gesetzet/ welche in folgenden Worten besteht. | D[is] M[anibus]
| TI[berii] CLAUDI. SECUNDI. | HIC SECUM HABET OMNIA. | BALNEA, VINA, VENUS, CORRUM- |
PUNT CORPORA NOSTRA; | SED VITAM FACIUNT BALNEA, VINA, | VENUS | V[ixit] AN[nos] LIIL
[,Im Angedenken an den Verstorbenen Tiberius Claudius Secundus. Hier hat er alles mit sich.
Bédder, Weine, Liebe zerstéren unsere Korper; aber Leben geben uns Bader, Weine, Liebe. Er lebte
52 Jahre*“, Ubers. ELB].

291 Frauenzimmer-Cabinet 1724, S. 85.



216 — Ill Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Epigramme, verfithren Mdnner mit ihren Reizen, um sich ihrer zu beméachtigen.
Die verschiedenen Lockmittel, derer sie sich dabei bedienen, werden in Frauen-
satiren zur Sprache gebracht und (ex negativo) didaktisch abgewertet: Kleidung,
Schminke und Frisuren.

2.3.1 Kleidung
Ein oft besungenes Lockmittel, mit welchem Frauen vermeintlich ihre Sexuali-
tit feilbieten, ist die Mode, die nicht nur generell als Ausdruck siindiger Luxuria
figuriert, sondern auch durch spezifische Schnitte und Muster vorrangig die
weiblichen Briiste sexualisiert. Weil dem 17. Jahrhundert in modischer Hinsicht
vor allem Frankreich als Vorbild galt,?*? impliziert Modekritik auf einer zweiten
Ebene oft auch eine kulturpatriotisch orientierte Alamode-Kritik, welche die
althergebrachten misogynen Topoi antihofisch wie antifranzdsisch ummiinzt.
Als heftiger Modekritiker macht etwa Friedrich von Logau*? in seinem
Epigramm Die Mode (1654) einen arguten Konnex zwischen Mode, Widernatiir-
lichkeit, Sexualitdt und Frankreich auf:

Die Mode, wil nach jhren Sinnen auch gantz def3 Leibes Glieder zwingen:
Kein befrer Rath: Das Kinder zeugen ist nur Frantzosen zuverdingen.?**

Indem die durch Antiqua-Type als fremdartig hervorgehobene ,,Mode* im ersten
Vers aktivisch als eigensinnig und dirigierend postuliert wird, prasentiert der
zweite Vers in einer arguten Volte einen ,,befSrer[n] Rat“: Die gnomische Sentenz,
wonach ,,das Kinder zeugen“, angezeigt durch das Kopulaverb ,ist‘, damit korres-
pondiere, ,in rechtsgiiltiger Form‘ ,,Frantzosen ,zu iiberlassen‘,* zeigt nicht nur
ein sexualisiertes Modeverstiandnis an, sondern diskreditiert jenes gleichzeitig
mit dem antifranzésischen Wortspiel, wonach der Sexualakt den Interagieren-
den ohnehin lediglich eine ansteckende Geschlechtskrankheit, die ,,Frantzosen®,

beschere. Logau, der das Alamode-Wesen in seinen Sinn-Getichten immer wieder

292 Vgl. Erika Thiel: Geschichte des Kostiims. Die europdische Mode von den Anfdangen bis zur
Gegenwart. 8., erg. und aktualisierte Aufl. unter Beratung von Dorothea Dieren. Berlin 2004,
bes. S. 209. Frankreich 16ste damit Spanien als modisches Vorbild des europdischen 16. Jahrhun-
derts ab. Zur Damenmode des 17. Jahrhunderts siehe ebd., S. 214-226, sowie S. 239-246.

293 Dazu vgl. Anna Fritzmann: Friedrich von Logau. The Satirist. Bern, Frankfurt am Main, New
York 1983, zu Logaus ,,folly of fashion“ siehe S. 339-371.

294 [Logau:] Sinn-Getichte, Def3 Dritten Tausend Zu-Gabe, S. 252, Nr. 197.

295 Zur Bedeutung des Verbs ,verdingen‘ siehe DWB, Bd. 25, Sp. 234, hier: ,jemandem etwas
vertragsweise tiberlassen, tibergeben“. Als Nachweis wird eben jenes Epigramm von Logau auf-
gefiihrt, vgl. ebd., Sp. 235.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 217

schilt,?® zeigt hier paradigmatisch, wie satirische Modekritik im Kern gleichzei-
tig weibliche Sexualitdt wie franzdsische Kultur trifft. Die Verbindung zwischen
(franzo6sischer) Mode und Sexualitét zieht auch der Vierzeiler mit dem program-
matischen Titel Mode-Damen:

Was weiland Metra thit/ thun jetzt die Mode-Damen,

Die so viel Art/ Gebrauch vnd Sitten an sich namen:

Zwar jene suchte Brot/ den Hunger so zu stillen;

Doch diinckt mich daf8 auch die/ den Beutel wenig vollen.>’

Indem der historische Eigenname ,Metra‘ aufgerufen wird, werden die Mode-Da-
men bereits im ersten Vers in Bezug zur ,,beriihmte[n] Hure in Thessalien“ gesetzt,
die Corvinus in seinem Frauenzimmer-Lexicon (1715) wie folgt portraitierte:

Metra, War eine beriihmte Hure in Thessalien, welche vor ihre Miihe und Vergiinstigung,
weil zur selben Zeit das Gold und Geld noch nicht im Schwange war, Ochsen, Pferde und
allerhand Vieh statt Recompenses annahm; Daher das gemeine Volck von ihr fabuliret, als
hitte sie sich in alle diese Thiere verwandeln kénnen.**®

Wihrend allerdings die ,,Hure“ Metra ihrer Profession aus Not (,,den Hunger so
zu stillen®) nachginge, wiirden die ,,Mode-Damen®, darin Metra vergleichbar
(,auch®), nur wenig einnehmen (,den Beutel wenig vollen®). Die Mode wird
somit zum einen sexualisiert, zum anderen aber auch in ihrem beschridnkten
Ertrag lacherlich gemacht.

Dem Sujet der zur Schau gestellten Briiste hat Logau mindestens vier
Epigramme gewidmet:

296 Zu Logaus satirischer Kritik am Alamode-Wesen siehe Tomasz Jabtecki: Das Sinngedicht
im Dienste der Satire. Logaus Kritik des Sittenverfalls. In: Salomo in Schlesien. Beitrdge zum
400. Geburtstag Friedrich von Logaus (1605-2005). Hg. von Thomas Althaus, Sabine Seelbach.
Amsterdam 2006, S. 229-249, hier S. 234-239.

297 [Logau:] Sinn-Getichte, Andres Tausend Sechstes Hundert, S. 125, Nr. 33.

298 Corvinus: Frauenzimmer-Lexicon, Sp. 1265. — Es findet sich allerdings unter dem Lemma
,Metra‘ noch ein weiterer Eintrag: ,,Metra, Eine Tochter des Erisichtonis aus Thessalien, welche,
nachdem sie dem Neptunus zu Willen gelebet, dafiir dieses von ihm erhalten, daf sie sich, in
was sie nur wolte, verwandeln konte. Daher als sie ihr Vater aus Hungers-Noth verkauffen muste,
verwandelte sie sich in einen Fisch, und entzohe sich solcher Dienstbarkeit; Und ob sie gleich
zum andernmahl von ihrem Vater wieder verkauffet ward, machte sie sich doch allezeit wieder
frey, indem sie bald eines Ochsens, bald eines Hirsches, bald aber eines Vogels Gestalt annahm*
(Sp. 1264£.).



218 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Von den entbl6sten Briisten.

Frauen-Volck ist offenhertzig; so wie sie sich kleiden jetzt

Geben sie vom Berg ein zeichen/ daf3 es in dem Thale hitzt.?*°

Blosse Briiste.

Weiber/ die die Briiste blossen sind von oben aller Leute/

Das was vnten bleibt den Madnnern/ (mancher zweiffelt) zu der Beute.3*°

Entbloste Briiste.

Jungfern/ die die Venus Hiigel blésen vnverholen

Blasen zu dem Liebes-Feuer jedem auff die Kohlen.***

Von eben denselbten.

Ihr stellt das weisse Milch-Gefd3/ ihr Jungfern an den Tag
Ihr hettet gerne Milch darein vnd was sie trincken mag.>®?

In allen vier Zweizeilern wird der Kausalkonnex von ,entblof3ten Briisten‘ und
sexueller Lust variiert: Frauen zeigten demnach ihre Briiste, um Manner zu ihrer
,Beute“ zu machen, das , Liebes-Feuer” anzublasen und Kinder zu bekommen.
,Modisch’ drapierte Frauenkdrper fungieren in Logaus Versen als sexuelle Lock-
mittel und stellen als solche eine Gefahr fiir die verfiihrbare Mannerwelt dar.

Den Topos der midnnerlockenden Kleidung nimmt auch Jacob Schwieger
in seiner Satire iiber die Verlachte Venus (1659) auf. Dass seinem literarischen
Alter Ego ,Siegreich’ die titelgebende Liebesgottin im Traum in Spinnweben
gekleidet erschienen war, erkldrt der Schifer seiner bukolischen Zuhorerschaft
folgendermafien:

Das Bild/ Ehrenwerte Constantia/ mit einer Spinwebe bekleidet/ darunter alles am Leibe
mit seinen natiirlichen Farben hervorblikte/ dazu den Reim welchen Sie an der Brust
fithrete/ bediinkken mich fein abzubilden die heiitige leichtfertige Kleidungs-art unziich-
tiger Weiber: Die also beschaffen ist/ dafl man weifl nicht wie weit hinein/ und wie tief
hinunter sehen kan: Lieber méchten Sie nakend als also bekleidet gehen/ weil Sie sich viel-
leicht alsden schdameten unter die Leiite zukommen. Weil aber ihre leichtfertige Kleidung
durch den Wahn der Zihrligkeit gebilliget wird/ verstrikket Sie/ wie ein Spinnengewebe die
Fligen/ manches Auge und Hertze/ welches der Venus (Lust-Seuche) auf ihrem Altar ein
Opfer zubringen bey sich gedenkket. In betrachtung dessen/ was der in diser Kunst woler-
fahrne Ovid von dem Kleide der Corinnen (welches die heiitigen Venus-Schwestern auch
gerne haben wollen) schreibet:

299 [Logau:] Sinn-Getichte, Andres Tausend Zu-Gabe, S. 219, Nr. 49.
300 Ebd., Drittes Tausend Neundes Hundert, S. 158, Nr. 21.
301 Ebd., Drittes Tausend Neundes Hundert, S. 165, Nr. 61.
302 Ebd., Drittes Tausend Neundes Hundert, S. 165, Nr. 62.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =—— 219

Diripui tunicam, nec multum rara nocebat,
pugnabat tunicd se tamen illa tegi.
Ich rifl den Rok hinweg/ auch kont er weinig [sic] machen/
weil er gewirkket war von iiber diinnen Sachen/
daf man schier konte sehn was drunter war verstekt
und gleichwol wolte Sie damit sein zugedekt.>*

Indem Venus, die von Siegreich durchgangig mit dem Epitheton ,,Lust-Seuche*
versehen wird, dem Hirten in Spinnweben gehiillt erscheint, zeigt sie sich allego-
risch insofern als Mannerfangerin, als ihre Kleidung intentional auf diese Funk-
tion hin ausgewahlt ist. Das angehédngte Distichon Ovids, das Schwieger als vier
paargereimte Alexandrinerverse wiedergibt, bezeugt zum einen die Literarizitat
sowie zum anderen die zeiteniiberdauernde Persistenz des Themas. So sei, laut
Siegreich, die ,,Wirkung der leichtfertigen Kleidung“ eben jene ,gewaltsahme
Entziikkung®, welche zu sexuellen Ausschweifungen treibe, wie Siegreich es im
Fall der Venus von der Uberlieferung verbiirgt sieht:>°*

War nicht die bey den Tichtern geriihmte Venus eine (mit Erlaubnifl) ErtzHure und Ehebre-
cherin/ die/ daf3 ich anderer geschweige/ ungeachtet ihres Ehemanns Vulcanus, mit dem
kriegerischen Mars/ bif} die helle Sonne aufging/ ihrer Lust pflegete/ und dennoch eine
Gottin heissen miiste. Es sey denn/ daf3/ wie ihre Persohn/ also auch ihre Nahmen und
Tahten ertichtet sind. Ich lasse dasselbe gern also seyn. Aber dafl man unziichtige Men-
schen/ Goéttinnen/ und Laster/ Tugenden heisset/ kan Ich nicht billigen: Es sey dann daf3
man wolle der Ehre die Ader schlagen/ und die Zucht lassen aufibluhten.>*

Explizit nutzt Siegreich die zur Schau gestellte Lasterhaftigkeit der Venus, um
an die Tugend seiner Zuhorerschaft zu appellieren, welche sich in ,,Ehre* und
»Zucht“ zeige. Dass Kleider solch einem Ansinnen entgegenstehen konnen, wird
von Siegreich in einem sechsstrophigen Lied verarbeitet:

1.

Den Vogel man an seinen Federn kennt/

der Baum nach seinen Friichten wird genennt

Den schlauen Fuchs verrdht sein dikker Schwantz/
und welche Braut sey sihet man am Krantz.

2.

So zeigen auch die Kleider das Gemiiht/

wie hie und da ein kleiner Narr auf3siht/

wie Geiilheit unterm diinnen Kleid und Flor

in ihrer rechten Farbe gukt hervor.

303 Schwieger: Verlachte Venus, Fol. A11v—A12v. — Schwieger selbst gibt den Nachweis zu Ovids
Versen ,,Lib: 1. Amor: Eleg. V.“, womit er seine Gelehrsamkeit untersteicht.

304 Schwieger: Verlachte Venus, Fol. A12v.

305 Ebd., Fol. Bir.



220 — |Ill Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

3.

Favorchen Thorchen spielen auf dem Huht
das man der Liebe nur zu liebe thut.

Die R6f3chen Lof3chen auf der Briiste hoh’
entdekken wo der Sinnen Lust hinsteh.

4,

Gelegenheit die meisten Diebe macht:

Thr bietet dar/ wornach ein ander tracht:
Driim mancher auch verbotne Kirschen pliikt
Und néschet kiihnlich weil es IThm so gliikt.

5.

Thr Lieben macht die Locher besser zu/

und génnet doch den Sinnen ihre Ruh:

Wem solte nicht das Hertz in Lust aufgehn/
der durch die Locher fast kan alles sehn.

6.

Wer aber gerne fremde Tauben fangt/

und hie und da sein Liebes Netz auf3hangt:
Der mag auch sehn was diese Wirkung bringt/
und wie der Tohn des Lieds am Ende klingt.>*®

Durchgdngig akatalektisch, mit mannlicher Kadenz endende jambische Fiinf-
heber, die sich jeweils im Paarreim vereinen, wie sie Schwieger hier verwendet,
sind in der Lieddichtung des Barock hiufig anzutreffen,?®” spitestens seit Martin
Opitz den jambischen Fiinfheber zum deutschen Pendant des vers commun
erkoren hat.>*® Nachdem die erste Strophe anhand von vier Beispielen auf den
Kausalkonnex von Wesen und Auflerlichkeit hinweist, wird in den Strophen zwei
bis fiinf das Thema anhand ausgeschnittener verzierter Kleider ausgearbeitet,
woraufhin die abschlief}ende sechste Strophe in drohendem Gestus den ,Jam-
merchor‘ am Ende der Satire antizipiert.>*® So brichten ,,diinne[s] Kleid und Flor*
die darunter liegende ,,Geiilheit“ erst ans Tageslicht, wie in der dritten Strophe
modebewusst (,,Favorchen*, ,,R683chen”) exemplifiziert wird. Weil ,,Gelegenheit
die meisten Diebe mach[e]“, wird in der fiinften Strophe affektiv an die Kleider-
tragerinnen als ,,Thr Lieben“ appelliert, ihre Kleidung nicht als ,,Liebes Netz*“ zu
funktionalisieren und Manner nicht in Versuchung zu bringen.

Als ,Warnung an den Leser” hingegen fungieren die Eingangsverse in Johann
Gorgias’ Buhlende[r] Jungfer (1666), worin der als ,Du‘ apostrophierte, méinnlich

306 Ebd., Fol. Blv—B2v.

307 Vgl. dazu Horst Joachim Frank: Handbuch der deutschen Strophenformen. 2. Aufl. Tiibin-
gen, Basel 1993, Nr. 4.99, S. 301f.

308 Opitz: Buch von der Deutschen Poeterey (1624), S. 55.

309 Vgl. Schwieger: Verlachte Venus, Fol. B7r-B8v, sowie Kap. II1.2.2.1.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 221

imaginierte Leser auf die lockende Gefahr weiblicher Kleidung aufmerksam
gemacht wird:

In einem schonen Glaf scheint Essig gleich wie Wein/
In manchem schoénen Kleid/ verbirgt sich falscher Schein.
Wer nach dem Kleide sieht/ den mangelt sein Gesicht.
Denn offt ergreifft er das/ was er doch wiinschte nicht.
Ein falsches Jungfer-Aaf} hat eben solch Geschiick

Als eine Jungfer hat. Sie rithmet ihr Geliick/

Sie beugt und neiget sich. Sie lacht dich freundlich an/
und giebt dir gute Wort/ so viel sie immer kan.

Damit sie fange dich/ Im Fall du gldaubest ihr/

So zieht sie unvermerckt/ das Fange-Garn fiir.

Vnd hilt dich so bestrickt/ dal du must immerfort

Als ihr Leibeigner seyn/ Sie giebt dir kein gut Wort.
Mehr als sie vormahls that. Driim hasse falsche Sinn/
und sieh nicht auf das Kleid/ offt ist ein Aaf} darinn.?*°

Das Bild des ,schonen Glases‘, das den Blick auf seinen Inhalt verschleiert, eroff-
net die Alexandrinerverse, bevor der zweite Vers anaphorisch-parallelistisch zum
»schonen Kleid“ umschwenkt, das in seiner verhiillenden Eigenschaft dem triige-
risch-verzerrenden Glas gleichkomme. Nachdem die metaphorischen Vergleiche
amplifiziert werden, konkretisieren die Verse 9-13 die dem schonen (Kleider-)
Schein vermeintlich inhdrente Funktion: So kleideten sich Frauen deshalb
,»schon“, um Manner zu ,fange[n]“, zu ,bestrick[en]“ und ,,[a]ls ihr Leibeigner
zu halten. Der didaktische Schlussappell ist folglich eindeutig: ,,Driim hasse
falsche Sinn/ | und sieht nicht auf das Kleid/ offt ist ein Aa3 darinn“.

2.3.2 Schminke und Cremes

Die ,putzsiichtige’ Frau hat bereits Semonides im Bild der ,Pferdefrau‘ beschrie-
ben.3" Spitestens seit Juvenals Satura VI ist die geschminkte Frau etablierter
Gegenstand der satirischen Darstellung:

310 [Gorgias:] Buhlende Jungfer, Fol. A7r.

311 Satirische Kosmetikkataloge finden sich sowohl in der griechischen und rémischen Litera-
tur, etwa bei Aristophanes, Lukian, Plautus und Ovid, dazu vgl. Hobert: Die franz6sische Frauen-
satire, S. 118f. Zur Kritik der Kirchenvéter an der weiblichen ,Putzsucht‘ siehe ebd., S. 114-117. —
Der Kirchenvater Gregor von Nazianz (um 329-390), der selbst ein Mahngedicht gegen die weib-
liche ,Putzsucht‘ verfasste, sah das Urbild der putzsiichtigen Frau bereits in Hesiods Pandora,
vgl. Gregor von Nazianz: Gegen die Putzsucht der Frauen. Verbesserter griechischer Text mit
Ubersetzung, motivgeschichtlichem Uberblick und Kommentar von Andreas Knecht. Heidelberg
1972, zur Pandora S. 24f.



Nil non permittit mulier sibi, turpe putat nil,
cum viridis gemmas collo circumdedit et
cum
auribus extentis magnos commisit elenchos.
[intolerabilius nihil est quam femina dives.]
interea foeda aspectu ridendaque multo
pane tumet facies aut pinguia Poppaeana
spirat, et hinc miseri viscantur labra mariti:
ad moechum lota veniunt cute. quando
videri
vult formonsa domi? moechis foliata
parantur,
his emitur quidquid graciles huc mittitis
Indi.
tandem aperit vultum et tectoria prima
reponit,
incipit agnosci, atque illo lacte fovetur
propter quod secum comites educet asellas,
exul Hyperboreum si dimittatur ad axem.
sed quae mutatis inducitur atque fovetur
tot medicaminibus coctaeque siliginis offas
accipit et madidae, facies dicetur an
ulcus? 2

222 — |l Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

[,Es gibt nichts, was sich eine Frau nicht
gestattet, und nichts halt sie daran fiir
unanstdndig, wenn sie sich griine Edel-
steine um den Hals gelegt und riesige
Perlenohrringe an ihre ausgeleierten Ohr-
lappchen gehdngt hat. [Nichts ist uner-
traglicher als eine reiche Frau.] Bis dahin
ist ihr Gesicht schrecklich anzusehen, und
auf lacherliche Weise schwillt es durch eine
grofie Menge Brotteig an oder riecht nach
fettiger Poppaea-Creme — und davon sind
dann die Lippen ihres armen Gatten ver-
klebt. (Zu ihrem Geliebten gehen sie mit
gewaschener Haut. Wann will eine Frau
zu Hause sch6n aussehen? Fiir ihre Gelieb-
ten besorgen sie Parfiim, fiir die kaufen sie
alles, was ihr diirren Inder hierher expor-
tiert.) Endlich legt sie ihr Gesicht frei und
tragt die erste Putzschicht wieder ab. Man
beginnt, sie wieder zu erkennen, und sie
pflegt sich in der Milch, fiir die sie als ihre
Begleitung Eselinnen mitnehmen wiirde,
falls sie zum Nordpol in die Verbannung
geschickt werden sollte. Was aber nach-
einander mit so vielen Mittelchen iiberzo-
gen und gepflegt wird und erhitzte feuchte
Mehlklumpen aufnimmt — wird man das als
Gesicht bezeichnen oder als Geschwiir?¢]

Schminke wird hier als ,fettige®, schmierige Substanz inkriminiert, die zwar
einerseits die Frauen verschonert (und sie sich so ihren Liebhabern zuwenden
kénnen), zum anderen den Méannern ,die Lippen verklebt‘. Als geschlechtsty-
pisches ,Laster® kursiert Schminke auch in der Literatur der Barockzeit.>> Zwar
versuchten moderate Stimmen, wie Daniel Caspar von Lohenstein (1635-1683)
in seinem Arminius-Roman, das negative Image des Schminkens zu relativie-

312 Iuv. sat. VI, 457-473, Ubers. Sven Lorenz.

313 Vgl. dazu Mirostawa Czarnecka: Listen der (Un)Aufrichtigkeit. Der geschminkte weibliche
Korper in der Literatur des Barock. In: Die Kunst der Aufrichtigkeit im 17. Jahrhundert. Hg. von
Claudia Benthien, Steffen Martus. Tiibingen 2006, S. 163-178. Die vor allem religios begriindeten
schminkkritischen Positionen des 17. Jahrhunderts finden sich noch im ausgehenden 18. Jahr-
hundert, vgl. dazu Annelie Ramsbrock: Korrigierte Kérper. Eine Geschichte kiinstlicher Schon-
heit der Moderne. Géttingen 2011, bes. S. 31-60. Im 19. Jahrhundert wichen die religiésen Vorbe-
halte sodann oftmals naturwissenschaftlichen ,Erkenntnissen’.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 223

ren,* die frithneuzeitlichen Frauensatiren nahmen jedoch vor allem den auf den
Kirchenvater Gregor von Nazianz (um 329-390) zuriickgehenden, theologisch
gepragten Diskurs auf, wonach der dezidiert weibliche geschminkte Kérper einen
Frevel an Gottes Schopfung impliziere.>” Im Folgenden soll die satirische Darstel-
lung der Schminke primdr in ihrer Lockfunktion betrachtet werden.

In Anlehnung an Juvenals Ausfiihrungen hatte schon Boccaccio in seiner
misogynen tour de force Il Corbaccio die weibliche Schminke als Tauschung
entlarvt, wie es Johann Makle (1660) in seiner Ubersetzung Irr-Garten der Liebe
raffend®¢ ins Deutsche bringt. Das Ziel vor Augen, den ungliicklich Verliebten
von seiner Liebe zu heilen und ihm gleichzeitig seine Fehler aufzuzeigen, wird
die vermeintliche Schénheit der Geliebten vom verstorbenen Ehemann gnaden-
los decouvriert:

Darum kehre ich wieder zu meinem vorgenommenen Zweck/ und wil bey der Schonheit
der neuen Besitzerin deiner Seele anfangen/ welcher jhre Kiinste so viel geholffen/ daf3 sie
nicht allein dich/ sondern viele andere die weniger denn du gefangen worden/ verblendet
hat und von jhr eine falsche Meynung fassen/ das ist/ von jhrem frischem Fleisch im Ange-
sichte/ welches durch Kunst bereitet/ sich den Morgenrosen vergleichende/ viele samt dir
vermeynet natiirlich zuseyn. Wann du sie und andere Narren/ des Morgens/ gleich wie ich/
gesehen/ so hettet jhr euern Fehler gar leichtlich erkand/ wann jhr sie/ sage ich/ gesehen
hettet aus dem Bette gehen/ ehe sie sich schén gemachet. Diese war/ und ist heutigen Tages
mehr als nie/ wie ich glaube/ wann sie morgens aus dem Bette ging/ im Gesichte gelb und
griin/ oder wie die Vogel wann sie sich mausen/ voller Runtzeln/ mit eingefallenen Wangen
und gantz anders eher sie die Zeit gehabt sie zulecken. Und wer weif3 nicht daf} auch die
vom Rauch geschwiértzete Mauren wiederum geweisset/ und mit allerhand Farben nach des
Mabhlers gutdiincken angestrichen werden kénnen. Und wer weif3 nicht/ daf} die schmin-
ckende Teig das lebendige Fleisch schwellen/ und das eingefallene sich empor heben
machet? Wann du sie des morgens mit jhrem Haar auf dem Kopff/ und mit dem gefiitterten
Mantel auf den Fersen sitzende das Feuer anblasen/ mit triiben Augen/ Husten/ und grosse
Fetzen auswerffen gesehen/ so hette dich dieses sie hunderttausenmal mehr hassen/ denn
jhre von deinem freunde erzehlete/ Tugenden sie lieben gemachet.?"”

Trotz der bereits der Personenkonstellation eingeschriebenen Ironie avanciert die
Rede zur Enthiillungsnarration, welche die vermeintliche Schénheit als vollstdn-
dige Tauschung entlarvt, die sich der Schminke als Tauschungsmittel bedient.
Unter den Farben jedoch kommt das ,wahre‘ Gesicht der Witwe zum Vorschein,

314 Vgl. Czarnecka: Listen der (Un)Aufrichtigkeit, S. 170-172, sowie zu Lohensteins grundsitz-
lich philogyner Positionierung innerhalb der zeitgendssischen Querelle des Sexes Plume: Hero-
inen in der Geschlechterordnung.

315 Vgl. Gregor von Nazianz: Gegen die Putzsucht der Frauen.

316 Zu Makles raffender und linearisierender Ubersetzungsésthetik vgl. meine Anmerkungen in
Boccaccio, Makle: Irr-Garten der Liebe, S. 75f.

317 Ebd,, S. 75f.



224 — |l Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

welches in hyperbolischer Drastik dergestalt beschrieben wird, dass es in seiner
Lacherlich- und Hésslichkeit den Mann vielmehr hétte abschrecken sollen.

In Jacob Schwiegers Venussatire (1659) fungiert der geschminkte weibliche
Korper primdr als Gegenpol zur gottgeschaffenen Natiirlichkeit:

Eines fuhr der Schéfer fort/ were ich schier vorbey gegangen/ welches ich mich wider
erinnere. Des Bildes Schénheit/ die meine Augen eine guhte Zeit an sich zog und mit ihrer
Anmuhtigkeit im Trdume gleichsahm gefangen hielt/ so daf ich vorwitzig ward diser Schén-
heit ndher zutreten/ und Sie etwas genauer zubetrachten/ weil Sie mihr nicht eine natiirli-
che/ sondern geschminkte (wie Sie in der Taht war und ich in niherer beschaung befand:)
Schonheit zusein dauchte. Ich bekenne dafl Schénheit/ so die zeugende Natur einem Men-
schen gegeben/ ein kistliches Kleinod sey/ und dem jenigen der damit begabet ist zu seiner
belobung mehr niitze als alle Brife und Lob-schriften/ wie der weise Aristoteles redet.>'®

Wahrend ,natiirliche’ Schonheit als hervorragende Schépfung Gottes goutiert
wird (,,ein kostliches Kleinod“), gilt die geschminkte Frau als ,unnatiirlich‘ und
folglich als Tauschung — eine Kritik, an der unabhéngig von den ,natiirlichen’
Begebenheiten festgehalten wird. Dass Schwiegers Schminkkritik christlich fun-
diert ist, verbiirgt das Bild des festen bzw. unfesten Untergrunds, das er als Meta-
pher fiir diejenigen iibernimmt, die nur auf geschminkte ,,eiisserliche Schénheit*
schauten:

1.
Wer auf dem Triebesand im Wasser baut/
und nur auf eiisserliche Schénheit schaut/
der sucht Bestand in Unbestindigkeit/
und fehlt in seinem Sinne Himmel weit.

2.
Was ist doch Schonheit? eine leichte Bluhm/
die gar geschwind verschwindt mit ihrem Ruhm;
ein kurtzer Glantz der giildnen Morgen-réht
die Morgens auf und wieder niedergeht.
[...]
5.

Hat aber die Natur dich nicht verehrt/

so mache dich durch Tugend lieb und wehrt:
Es gukket offt aus einem schlechter Hauf3
ein schoner Wihrt zu seinem Fenster aus.

318 Schwieger: Verlachte Venus, Fol. B2v-B3r.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 225

Pfii! schame dich du ungestalte Haut

dafl man dich mit geschminkten Wangen schaut:
Fiirwar/ wer achtzehn Pfennig vor dihr giebt
dem hat gewiB ein teiier Kauf beliebt.>*

Die Vierzeiler postulieren die grundsatzliche Nichtigkeit weltlicher Schonheit
und kulminieren in der verédchtlichen Anklage (,,Pfii!“) sowohl geschminkter
Frauen als auch deren Freier. Indem Schwieger den Beschluss der Bergpredigt
alludiert, offenbart er das theologisch-christliche Fundament seiner Schminkkri-
tik. So gibt das Matthdusevangelium die Worte Jesu wie folgt wieder:

Darumb/ wer diese meine Rede horet/ vnd thut sie/ den vergleiche ich einem klugen Man/
der sein Haus auff einen Felsen bawet. Da nu ein Platzregen fiel/ vnd ein Gewesser kam/
vnd webeten die Winde/ vnd stiessen an das Haus fiel es doch nicht/ Denn es war auff
einen Felsen gegriindet. Vnd wer diese meine Rede horet/ vnd thut sie nicht/ Der ist einem
térichten Man gleich/ der sein Haus auff den Sand bawet. Da nu ein Platzregen fiel/ vnd
kam ein Gewesser/ vnd webeten die Winde/ vnd stiessen an das Haus/ da fiel es/ vnd thet
einen grossen fall.**° (Mt 7, 24-27)

Wer glaubt, der baut auf einen festen Grund; ,,Wer GOtt dem AllerhGchsten traut/|
Der hat auf keinen Sand gebaut®, hat Georg Neumark (ED 1657) die Bibelstelle
nachhaltig versifiziert.3*

Auch Andreas Gryphius nimmt die zeitgenossische Schminkkritik im Modus
des Satirischen in seinem Alexandrinersonett An Iolinden auf:

319 Ebd., Fol. B4v-Bb5r.

320 Vgl. auch Lk 6,47-49: ,Wer zu mir kompt/ vnd héret meine rede/ vnd thut sie/ Den wil ich
euch zeigen/ wem er gleich ist. Er ist gleich einem Menschen/ der ein Haus bawete/ vnd grub
tieff/ vnd legete den grund auff den Fels. Da aber Gewesser kam/ da reis der Strom zum Hause
zu/ vnd mochts nicht bewegen/ Denn es war auff den Fels gegriindet. Wer aber horet vnd nicht
thut/ Der ist gleich einem Menschen/ der ein Haus bawete auff die Erden on grund. Vnd der
Strom reis zu jm zu/ vnd es fiel bald/ vnd das Haus gewan einen grossen Riss*.

321 Georg Neumark: IV. Trostlied. Dafl GOTT einen Jeglichen zu seiner zeit versorgen und erhal-
ten wil. Nach dem Spruch: Wirf dein Anliegen auf den Herrn/ der wird dich wohl versorgen. In:
ders.: Fortgepflantzter Musikalisch-Poetischer Lustwald. Jena 1657, S. 26-30. Die erste Strophe
lautet: ,Wer nur den lieben GOtt l4st walten/| Und hoffet auf Ihn allezeit/| Der wird Thn wun-
derlich erhalten/| In aller Noht und Traurigkeit. | Wer GOtt dem Allerhdchsten traut/| Der hat
auf keinen Sand gebaut“. — Das Trostlied entstand allerdings wohl bereits im Jahr 1641, dazu
sowie zur breiten Rezeption vgl. Christine Jahn: Nr. 396. Wer nur den lieben Gott lasst walten. In:
Liederkunde zum Evangelischen Gesangbuch. Im Auftrag der Evangelischen Kirche in Deutsch-
land gemeinschaftlich mit Ansgar Franz u. a. hg. von Ilsabe Alpermann, Martin Evang. Heft 22.
GoOttingen 2016, S. 63-70.



226 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Was habt ihr das ihr mégt an euch ewr eigen nennen!
Die schminck ists die euch so bluttrotte lippen macht:
Die zdhne sindt durch kunst in leeren mundt gebracht.
Man weis das meisterstiick/ wordurch die wangen brennen.
Ewr eingekauftes haar kan auch ein kind’ erkennen.
Der schlimme schweis entdeckt des halses falsche pracht
Vnd die polirte stirn wird wolverdint verlacht
Wen sich der salben eys will bey den runtzeln trennen.
Gemabhlte! sagt mir doch wer seidt ihr/ vnd wie alt?
Ihr mein ich/ sechzehn jahr/ drey stunden die gestalt.
Thr seidt von haus’ vnd sie ist vber See ankommen.
Thr schétzt euch trefflich hoch/ vmbsonst! der maaler hatt
Noch fiir ein schoner bild/ das feill war in der stadt
Vnd langer wehrt den ihr/ drey kronen nur genommen.**

Wihrend die Quartette die Korperteile (,,blutrotte lippen“, ,,zdhne“, ,,wangen®,
,haar“, ,hals“, ,stirn“) der angesprochenen Iolinde als durchweg kiinstlich ent-
tarnen, verdeutlichen die Terzette, die mit einer entmenschlichenden Apostro-
phe (,,Gemahlte!“) einsetzen, insofern den Unterschied zwischen Schein und
Sein, als — chiastisch verschrdnkt — das wahre Alter der Sechzehnjdhrigen sich
merklich von der erst ,,drey stunden” jungen ,Gestalt‘, die ,.vber See* importiert
wurde, unterscheidet, welche zudem ,,der maaler* giinstiger (,,drey kronen nur*)
und langfristiger (,,das [...] linger wehrt als ihr“) erstellen kénne. Dennoch wird
im Modus der Anklage (,,Ihr schéitzt euch trefflich hoch/ vmbsonst!*) der hohe
Wert deutlich, den sich Iolinde — aus Sicht des nicht als Ich hervortretenden und
folglich Allgemeingiiltigkeit suggerierenden Sprechers — in ihrer modebewussten
Erscheinung zuschreibt.

In seinen Sinn-Getichten (1654) bestimmt Friedrich von Logau deutlicher als
Gryphius die kausale Verbindung von Schminke und Wollust, wie es etwa sein
Epigramm Geschmiickte vnd geschmiinckte Jungfern paradigmatisch aufzeigt:

Die Jungfern die sich gern am Tage zierlich schmiicken/
Die liegen gerne blof3 des Nachtes auf dem Riicken:

Und die mit Schmiincke sich verpurpern vnd bekreiden/
Die wollen jhre Brust mit Médnnern gerne kleiden.’>

Wahrend der jeweils erste Vers der Alexandrinerpaare ,geschmiickte‘ bzw.
,geschminkte® Frauen individuiert, prasentiert der jeweils den Paarreim kom-
plettierende Vers die vermeintliche Intention, die hinter der weiblichen Verscho-

322 Andreas Gryphius: Gesamtausgabe der deutschsprachigen Werke. Hg. von Marian Szyrocki,
Hugh Powell. Bd. 1: Sonette. Hg. von Marian Szyrocki. Tiibingen 1963, S. 49f.
323 [Logau:] Sinn-Getichte, Erstes Tausend Fiinfftes Hundert, S. 104, Nr. 32.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 227

nerungsoperation steht: die unersittliche weibliche Sexualitit.>** Unverhohlen
wird die Lockfunktion im Vierzeiler Schmiincke benannt:

Wann sich Weiber schmiincken/
So ists/ wie ein Wincken/

Das man auffgenommen

Wolle man ja kummen.>?

In der Buhlenden Jungfer (1666) des Johann Gorgias, des erkldrten Gegners des
weiblichen ,Ehrenpreises‘, mischt sich die Kritik des Schminkens mit generellen
misogynen Schmédhungen. So stellt der Erzdhler die erwiinschte Wirkung von
,wolriechenden Pulvern® keineswegs in Frage, sondern bestétigt dariiber hinaus
deren Notwendigkeit:

Insonderheit aber/ wenn sie selbige mit wolriechenden Pulvern iiberstreuet/ so mache des
Pulvers weisse/ der Haaren Schwirtz/ so anmuthig schén/ daf8 eine Jungfer in gepuder-
ten Haaren mehr einem Engel als Menschen ist zugleichen. Absonderlich hat manche bose
auf- und aussteigende Feuchtigkeiten/ welche sie wie Bocke stincken machet/ welcher dif3
Mittel/ besser zu riechen/ gar wol gebrauchen kan.*?¢

Gorgias bedient sich hierbei eines auf Horaz zuriickgehenden Bildes, welcher den
Achselgeruch alter Frauen mit einem ,stinkenden Bock’ verglichen hatte.3?” Als
expliziter und zentraler Gewdhrsmann dient Gorgias jedoch kein anderer als der
sich hinter dem verballhornten Pseudonym ,,Golan“ verbergende Friedrich von
Logau, der herangezogen wird, um die Anwendung von Kosmetika als sexuell
motivierten Tduschungsvorsatz zu markieren:

324 Dem Sujet der geschminkten Frau hat sich Logau in mehreren Epigrammen gewidmet,
wobei stets entweder der Tauschungsaspekt oder aber die sexuelle Dimension im Zentrum der
arguten Produktionsisthetik steht, vgl. [Logau:] Sinn-Getichte, Erstes Tausend Viertes Hundert,
S. 94, Nr. 94: ,,Geschmiinckte Weiber“, Erstes Tausend Fiinfftes Hundert, S. 104, Nr. 32: ,,Ge-
schmiickte vnd geschmiinckte Jungfern®, ebd., S. 112, Nr. 37: ,,Geschmiinckte Weiber sind willige
Weiber“, Drittes Tausend Zu-Gabe, S. 205, Nr. 85: ,,Schmiincke®. — Allerdings bietet er in einem
Fall statt satirischer Schmahung einen ,konstruktiven‘ Hinweis, vgl. ebd., Drittes Tausend Erstes
Hundert, S. 11, Nr. 35: ,Schminke. | Wolt ihr euch/ ihr Jungfern/ schmiincken? Nemet dieses zum
Bericht/ | Nemet Oele zu den Farben/ Wasser-Farben halten nicht.

325 Ebd., Drittes Tausend Zu-Gabe, S. 205, Nr. 85.

326 [Gorgias:] Buhlende Jungfer, Fol. E2r-E2v.

327 Hor. epod. XII 4-6: ,Namque sagacious unus odoror, | Polypus an gravis hirsutis cubet hir-
cus in alis, | Quam canis acer ubi lateat sus“ [,Denn ich kann in einzigartiger Weise schérfer
riechen, ob ein Polyp sich lagert oder ein stinkender Bock in struppigen Achselhdhlen, als ein
Spiirhund riecht, wo die Sau versteckt ist‘], Ubers. nach Quintus Horatius Flaccus: Samtliche
Werke. Lateinisch—deutsch. Hg. und iibersetzt von Niklas Holzberg. Berlin, Boston 2018, S. 219.



228 — |Ill Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Threr Hitze auch desto leichter abzukommen/ nehmen sie alle Gelegenheiten wol in acht/
dencken auf allerhand Réncke/ einen ehrlichen Kerl zu betriegen. Sie kleiden sich fein zier-
lich/ damit die Person ein Ansehen habe/ schmincken und schmiicken sich/ damit ihre
Zierden desto beliebter werden. Von diesen sagt der von Golan also:

Die Jungfern/ die sich gern am Tage zierlich schmiicken [...].3*®

Mit Logau stimmt Gorgias folglich in den schminkKkritisch-misogynen Duktus ein
und individuiert sechs Griinde, warum geschminkte Frauen nicht tugendhaft
handelten:

Denn die natiirliche Schonheit/ wenn sie vielleicht nicht die vollkommenste ist/ kan sie
durch die Tugend die allervollkommenste werden. Ob dif3 die garstige Schmincke zu wegen
bringen konne? wird héchlich gezweiffelt. Es werden in diesem Stiick die Jungfern/ welche
sich schmincken/ mehr denn Betriegerinnen/ in dem sie erstlich sich selbst ihre natiirliche
Schoénheit/ durch eine gemeisterte rauben. Zum andern/ in deme sie manchen frommen
Menschen dadurch betriegen/ welcher aus natiirlicher Einfalt dem Augenschein trauet.
Zum dritten/ betriegen sie GOtt die Zeit ab/ darin sie diese GOtt ungefillige Wercke veriiben.
Zum vierdten/ geben sie sich selbst zum verderben Gelegenheit/ denn sie werden stoltz; der
Stoltz aber ist ein Ursprung alles Verderbens. Zum fiinften/ so verschertzen sie leichtlich ihr
Gliick selbst; Denn manch ehrlicher Mensch traget einen Abscheu fiir solchen geschmin-
ckten Weibern/ und fiir ihrer Unverschiamigkeit. Unverschdmt sind sie/ denn manche
beschmieret ihr das Gesicht damit/ dal mans mit Messern wiirde konnen abkratzen. Zum
sechsten/ so konnen solche leichtlich in den Gemiitern keuscher Leute einen Zweiffel erwe-
cken/ welcher ihnen ihre Keuschheit kan betreffen. Daf} solche Jungfern auch schwerlich
konnen keusch seyn/ ist daraus zu schliessen/ daf sie fast mit Gewalt wollen einen Mann
haben. Wenn sie sich aber suchen liessen/ wire es ihnen am riithmlichsten. Es ist gar wol
bekant/ was Golan sagt:

Wiewol es noch nicht Brauch/ da3 Wittwen/ daf3 Jungfrauen

Sich selbsten bieten an/ und fragen ums Vertrauen.

Jedoch/ will gleich der Mund sich noch in etwas schamen/

Fragt Schmuck und Schmincke doch: Ey will mich niemand nehmen.*”®

Mit Schminke, so argumentiert der Erzdhler in Gorgias’ Buhlender Jungfer, betriigen
Frauen nicht nur sich selbst, sondern auch die Manner und dariiber hinaus ihren
Schopfer. Indem Logaus Epigramm, das in dessen Sammlung den sprechenden
Titel ,,Geschmiinckte Weiber/ sind willige Weiber* tragt,>*° zitiert wird, markiert
Gorgias seine Ansichten nicht als Partikularmeinung, sondern als allgemeingiilti-
ges Wissen‘, was zudem die gnomische Formel ,,es ist gar wol bekannt“ untermau-
ern soll. Schminke, so der Tenor friihneuzeitlicher Frauensatiren, korrumpiert die
natiirliche Keuschheit, indem sie die weibliche Sexualitit hervorhebt.

328 [Gorgias:] Buhlende Jungfer, Fol. B10r. — So erschienen Logaus Gedichte 1654 unter dem
Pseudonym ,Salomon von Golau‘.

329 Ebd., Fol. BI0v-B11v, m. Herv.

330 [Logau:] Sinn-Getichte, Erstes Tausend Fiinfftes Hundert, S. 112, Nr. 73.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =——— 229

2.3.3 Kopfschmuck: Modephdnomen Fontange

Zur Mode- und Schminkkritik, die sich in Frauensatiren artikuliert, gesellt sich
Ende des 17. Jahrhunderts die Kritik einer spezifischen Form des Kopfschmucks:
der Fontange, deren Name auf ihre vermeintliche Erfinderin und prominente Tra-
gerin Marie Angélique de Scorailles de Roussille (1661-1681), Herzogin von Fon-
tanges, zuriickgeht, die als Ehrendame Liselottes von der Pfalz (1652-1722) am
franzosischen Hof eingefiihrt wurde und zwischen 1679 und 1680 Mitresse des
Sonnenkonigs Ludwig XIV. war.**! Die ,Fontange* bezeichnet eine ,,mehrst6ckige,
mit Spitzen und Bindern dekorierte Frisur®,*? die Corvinus in seinem Frauenzim-
mer-Lexicon (1715) wie folgt beschreibt:

Fontange oder Aufsatz, Ist ein von weissen Flohr oder Spitzen, iiber einen absonderlich
dazu gebogenen und umwundenen Drat in die Hohe gethiirmte und faltenweif iiber ein-
ander gesteckte Haube, 2. 3. oder 4fach hinter einander auffgezogen, um die Ohren herum
abgeschlagen, gefiltelt, und mit gekniipfften Bandschleifen von allerhand couleur und
Sorten, so wohl von vorn als hinten gezieret und bestecket; die gehdrigen Theile darzu,
woraus die Fontange gekniipffet und zusammen gestecket wird, sind, der Hauben-Drat, die
Commode, das Nest von Drat, der Teller dariiber, die Pavilotte, und das Band.>**

Zur Entstehung konkurrieren verschiedene Erzdhlungen: So weist Corvinus die Fri-
suridee iiberméRiger Hitze wihrend einer Jagd zu, *** wihrend andere von einem

331 Zur Herzogin siehe ABF I 376, 287-292; 11 266, 366; 1S 39, 103; III 189, 288-289. In Corvinus’
Frauenzimmer-Lexicon (1715) wird ihr kurzes Leben folgendermaflen skizziert: ,,de Fontange,
Madame, sonst Maria Angelica de Scorrailles genannt, eine Tochter des Marquis des Roussil-
le, war eine sehr schone Dame, weswegen sie Ludovicus der XIV. Kénig von Franckreich sehr
liebte. Von dieser Fontange haben die so genannten Frauenzimmer-Fontangen oder Aufsitze
ihren Nahmen bekommen. Sie sturb in einer ungliicklichen Niederkunfft, und wollen einige
muthmassen, als wenn ihr durch Anstifften der Madame de Montespan, als ihrer Rivalin, etwas
Gifft beygebracht worden“ (Corvinus: Frauenzimmer-Lexicon, Sp. 555). — Zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts hat die Leipziger Schriftstellerin Benedikte Naubert (1756-1819) die Lebensgeschichte
der Herzogin als historischen Briefroman vorgelegt: [Benedikte Naubert:] Fontanges, oder das
Schicksal der Mutter und der Tochter. Eine Geschichte aus den Zeiten Ludwig des Vierzehnten.
Leipzig 1805.

332 Gretel Wagner: Fontange. In: Reallexikon zur Deutschen Kunstgeschichte, Bd. 10 (2004),
Sp. 184-189 (RDK Labor, URL: <http://www.rdklabor.de/w/?0ldid=89118> [15.03.2022]). Zum Mo-
dephdnomen siehe auflerdem Erika Thiel: Geschichte des Kostiims, bes. S. 243, sowie Héléne
Loetz: Die hofische Mode. Von der Rhingrave zur Fontange. In: Liselotte von der Pfalz. Madame am
Hofe des Sonnenkonigs. Ausstellungskatalog. Hg. von Sigrun Paas. Heidelberg 1996, S. 189-198,
zur Fontange S. 197f. - Weder das DWB noch das FWB verzeichnen das Lexem.

333 Corvinus: Frauenzimmer-Lexicon, Sp. 555f.

334 Ebd., Sp. 556: ,,Die Fontangen haben ihren Nahmen von der Madame Fontange in Franck-
reich bekommen, so mit dem K6nig auff der Jagd gewesen, und sich wegen allzu grosser Hitze
einen dergleichen hohen Auffsatz von griinen Laub und Blédttern gemacht, welcher nicht nur
bey dem Konig approbation gefunden, sondern auch anderen Dames hernach zum Modell ihrer


http://www.rdklabor.de/w/?oldid=89118

230 — |l Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

heftigen Wind berichten, der die Frisur der Mitresse durcheinanderbrachte.?*

Eine weitere Genese wird in der Narrinnenrevue Mala gallina (1713) vorgestellt:

Einsmals als die Haubt-Schmertzen die Gliickseeligkeit ihres [d.i. ,Mademoiselle de Fon-
tange‘] Zustandes verbitterten/ 16sete sie aufl Ungedult ein Knie-Band von dem Fuf}/ und
kniipffte solches umb das Haupt/ also/ daf} die Maschen gerad iiber der Stirn stunde.
Inzwischen gabe ihr der Konig die Visite, sie fragend: Mademoiselle, Was ist das? Das stehet
euch wohl an. Alsobald faste solches das iibrige Frauen-Zimmer bey Hoff. Def8 andern Tags
erschienen alle Damen in der Fontange, umb dem Ko6nig zu gefallen/ mit dergleichen umb-
wundenen Képffen. Da breitete sich die Mode auf3. Etliche kniipfften die Maschen doppelt/
und auff solche Weif} sollen die Fontangen ihren Ursprung genommen haben.*¢

Um 1680 gelangte die Mode aus Frankreich nach Deutschland, wo sie auch bald
in der zeitgendssischen Literatur Widerhall fand. Zahlreiche Fontange-kritische
Schriften sind in den Jahren zwischen 1689 und 1720 auszumachen, vor allem das
Jahr 1690 stellt eine Hochphase der Anti-Fontangeliteratur dar.>¥” Den Schwer-
punkt bilden theologische Abhandlungen, die das Tragen der Fontange als

Hauben dienen miissen“. — Der Eintrag wird nahezu wortlich von ZEDLER, Bd. 9, Sp. 1456, tiber-
nommen und noch von Jakob von Falke: Die deutsche Trachten- und Modenwelt. Ein Beitrag zur
deutschen Culturgeschichte, Bd. 2. Leipzig 1858, S. 245, wiedergegeben.

335 Vgl. MEYERS, Bd. 6, Sp. 752: ,,Name und Sache riihren von der Herzogin von Fontanges (s. d.)
her, die, als ihr um 1680 auf der Jagd der Kopfputz vom Wind aufgelost worden war, ihn durch
Bander wieder befestigte, deren Schleifen ihr auf die Stirn herabfielen“.

336 Fontange- oder Hauben-Ndarrin. In: [Anon.:] Mala gallina, malum ovum. Das ist: Wie die
Alten sungen/ so zwitzern auch die Jungen. Im zweyten Centi-Folio. Von heutiger mit Hoffart
auffgeblasenen Welt auf3gebriiteten Hundert Auf3biindigen Nérrinnen/ Auch in Folio, Nach vo-
riger Alapatrit-Pasteten-Art/ So vieler Narren Generis Masculini, Anjetzo Mit siissen Confectu-
ren delectiren in einer gleichen Anzahl/ Generis Foeminini. Aller Ehr- und Tugend-liebenden/
auch kliigern und Thorheit-fliehenden Frauen-Zimmer/ zur lustigen Zeit-Vertreib- und Warnung/
gleichsamb in einem Moralischen Spiegel durch hundert schéne Kupffer wohl-meinend vorge-
stellet. Wien: Johann Michael Christophori 1713, S. 83-88, hier S. 84. — Das Werk ist bisweilen
falschlich dem Wiener Erfolgsschriftsteller Abraham a Sancta Clara zugeschrieben worden,
vgl. dazu Franz M. Eybl: [Art.] Abraham a Sancta Clara. In: KiLLy, Bd. 1, S. 10-14. Allerdings ba-
siert die Sammlung auf den Schriften Abraham a Sancta Claras sowie vor allem auf den Narren-
und Nérrinnen-Sammlungen des katholischen Predigers Albert Joseph Conlin (1666-1753), dazu
vgl. die Studie von Ambros Horber: Echtheitsfragen bei Abraham a Sancta Clara. Weimar 1929,
bes. S. 3-32, zu den Quellen der ,,Fontange- oder Hauben-Narrin“, siehe ebd., S. 18. Zu Conlin
siehe Veronika Hofmann: [Art.] Conlin, Albert Joseph. In: VL 17, Bd. 2, Sp. 329-334. Zum Konzept
der ,Narrin‘ bei Conlin siehe dies.: Frommes Feindbild Frau. Die Idee der Narrin bei Albert Joseph
Conlin. Eine Studie zur germanistischen und volkskundlichen Erzdhlforschung. Miinchen 2010,
bes. S. 87-110 sowie 182-234.

337 Das VD 17 verzeichnet zwischen 1689 und 1700 allein zehn Schriften, die den Begriff im Titel
tragen, das VD 18 liefert immerhin drei Treffer aus den Jahren 1704, 1713 und 1720.



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =—— 231

Siinde beschreiben.?*® Daneben sind auch vermeintlich ,faktische‘ Nachrichten
zu finden, wie etwa die Flugschrift aus dem Jahr 1697 iiber die Wahrhafftige Vor-
stellung eines mit einer Fontange todt zur Welt gebohrnen Tochterleins/ Welches
am 15. Octobris dieses 1697sten Jahres [...] von frommen und Christlichen Eltern
erzeuget worden, welche ,,Dem stoltzen Frauenzimmer zum Abscheu/ uns aber zu
Besserung unsers siindlichen Lebens“ gereichen soll, indem die Totgeburt eines
Madchens mit Schidelverformung als gottliche Strafe fiir menschliche Hoffart
gedeutet wird.**® Dass die Fontangen zum Politikum wurden, verbiirgen zeitge-
nossische Verordnungen wie etwa die handschriftlich {iberlieferte kurbayerische
Kleiderordnung aus dem Jahre 1697, in welcher das Tragen einer Fontange nur
bestimmten privilegierten gesellschaftlichen Gruppen zugestanden wurde.>*°
Moraldidaxe und Satire verbinden sich etwa in der mit dem sprechenden Pseu-
donym ,Ernestus Gottlieb* firmierten Schrift Der gedoppelte Blas-Balg der uppigen
Wollust: Nemlich die erhohete Fontange und die blosse Brust (1689) insofern,
als sie das Tragen der Fontange in hyperbolischer Drastik als gottesldsterliche
Siinde darstellt und die ,,Galanen und Courtisanen“ zur Umkehr aufruft, wobei
kulturpatriotische und Alamode-kritische Einwadnde in die Abrechnung einge-
flochten werden.>** So wohnt der Fontange-Kritik auch eine politische Dimen-

338 Gegen die Fontange aus theologischer Sicht siehe etwa: [Anon.:] Des heutigen Frauen-Zim-
mers Sturm-Haube/ das ist: Kurtzes Bedencken von denen Hohen Kopffen und Haupt-Schmuck.
Damit das Frauen- und Jungfer-Volck sich ausriistet/ Christliche Zucht und Erbarkeit bestreitet/
und sich vor des heiligen Gottes/ und gottseliger Menschen Augen/ schindlich verstellet/ son-
derlich allen Predigern niitzlich zu lesen/ Christ-einfiltig entworffen von Einem Liebhaber Got-
tes und der Erbarkeit. [S.1.] 1690.

339 [Anon.:] Wahrhafftige Vorstellung eines mit einer Fontange todt zur Welt gebohrnen Toch-
terleins/ Welches am 15. Octobris dieses 1697sten Jahres in einem Stadtlein/ Buchholtze genant/
unweit Anneberg gelegen/ von frommen und Christlichen Eltern erzeuget worden/ Dem stoltzen
Frauenzimmer zum Abscheu/ uns aber zu Besserung unsers siindlichen Lebens zum offentli-
chen Druck befordert. Dresden: bei Johann Conrad Riigern 1697. — Gegen die Fontange werden
neben praktischen vor allem geistliche und ,natiirliche‘ Griinde angefiihrt: ,,Was soll ich von dem
hohen Geniste von allerhand Haaren/ Spitzen/ Banden und Gekrdfle sagen/ welches zu dieser
Zeit das Frauenzimmer {iber ihrem Kopffe aufthiirmet/ daf3 es scheint/ als ob zwey Kopffe iiber
einander stiinden; Solten diese Kopffe mit dem Thau der Narrheit befeuchtet/ mit der Zeit noch
héher aufwachsen/ so miisten nicht nur alle Hauf3- und Kirch-Thiiren erhéhet/ sondern auch
mancher Hauf3vater sein Hauf3 mit unertraglichen Kosten niederreissen und wieder aufbauen
lassen; Leichtfertiger Kleider-Pracht ist wider GOttes und der Natur Gesetze/ ja die Heyden selbst
haben darfiir einen Abscheu getragen“ (ebd., Fol. A3r).

340 Dazu Veronika Baur: Kleiderordnungen in Bayern vom 14. bis zum 19. Jahrhundert. Miin-
chen 1975, S. 60-62.

341 [Anon., Ps. Ernestus Gottlieb:] Der gedoppelte Blas-Balg der uppigen Wollust/ Nemlich die
erh6hete Fontange und die blosse Brust/ Mit welchen das Alamodische und die Eitelkeit lie-
bende Frauenzimmer in ihren eigenen/ und vieler unvorsichtigen Manns-Persohnen sich darin



232 — |l Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

sion inne, wenn Gottlieb die franzdsische Herkunft der ,,Huren-Tracht* (11) einer
als moralisch integer konstruierten Vergangenheit der ,alten Teutschen“ (15)
entgegenstellt, prisentisch jedoch ein ,,armes Teutschland“ (8), welches sich
die ausldndische Mode zu Eigen mache, beklagt. Die Fontange als ,,eine GOtt
verhassete/ und dem Teufel gefallende Tracht“ (6) avanciert in der exempelge-
stiitzten Abhandlung zum ,,controfait der Hoffart“ (20), welche neben ,,Regier-
suchtigkeit“ (11) und ,,Hochmuht* (21) die Geringschitzung der Schépfung Gottes
impliziere, da sowohl die natiirliche ,,Statur [des] Leibes“ (5) als auch das ,,Haar/
so euch die Natur zur zierlichen Decke umb der Engel willen gegeben“ (10),
geschmiht wiirden. So riihre die Motivation, eine Fontange zu tragen, keineswegs
von legitimer Gottesliebe, sondern von siindhaftem Liebeswerben her: In Anleh-
nung an Logaus Epigramm Def Frauenzimmers Vogelfang wird auf der weiblichen
Stirn ein ,,Vogel-Herd“ (11) lokalisiert, welchen die Fontange verkorpere: ,,die Fon-
tange sind zum Theil Netze und Stricke/ dann auch das Gebiisch/ da er der Vogler
sich in verbirgt/ bif} er die Einfiltigen betriege* (11).

Ein Jahr spater wurde die Schrift unter dem Titel Die mit lebendigen Farben
abgemabhlte/ und mit der verfiihrischen blossen Brust vergesellschafftete eitele
Fontange des heutigen Frauen-Zimmers (1690) erneut gedruckt, nun ,,samt ange-
hengter kurtzer Vorstellung deroselben Neuer Hoffart“ unter dem sprechenden
Pseudonym ,Waremundus von Frauenstadt‘.>** Beiden Drucken ist ein identi-
sches Frontispiz [Abb. 22] vorgeschaltet, welches ikonographisch die titelgebende
Fontange sowie ,blosse Briiste’ mit Tod und Teufel verbindet und das explizit

vergaffenden Hertzen ein Feuer der verbothenen Liebes-Brunst anziindet/ so hernach zu einer
hell-leuchtenden grossen Flamme einer bittern Unlust ausschldgt; Jedermanniglich/ absonderlich
dem Tugend und Erbarkeit liebenden Frauenzimmer zu guter Warnung und kluger Vorsicht vorge-
stellet/ und zum Druck befordert. [S.1.] 1689, hier S. 3. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text.
342 [Anon., Ps. Waremundus von Frauenstadt:] Die Mit lebendigen Farben Abgemahlte/ Und
mit der verfiihrischen Blossen Brust vergesellschafftete Eitele Fontange Des heutigen Frau-
en-Zimmers. Samt angehengter kurtzer Vorstellung deroselben Neuer Hoffart. Hoffardia [fing.]
1690. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text. — Der Zusatz gegeniiber der Vorgangerschrift
besteht in einer ,,Kurtze[n] Vorstellung/ Jetziger Fraulicher Hoffahrt. Warum dieselbe/ sonderlich
in der Kirchen/ unziemlich sey“ (S. 71-77) sowie einer aktualisierenden Hieronymus-Auslegung
,»Der heilige Kirch-Vater Hieronymus in einem seiner Send-Schreiben/ urtheilet gar Christlich von
Weibs-Persohnen/ wenn er von solchem Geschlechte folgender massen schreibet* (S. 78-82). Die
Auslegung und somit auch der Druck endet mit Tiervergleichen und dem Hinweis auf die irdi-
sche Vergénglichkeit: ,,0 ihr Damen der Eitelkeit! [...] [Bletrachtet obangezogenen Wiedhopff/
nebst dem Pfaue/ mit ihren Fontangen und in deren Uberlegung erinnert euch/ daf3 ihr gleich
dem Wiedhopf eur Nest der Hoffart/ der Fontangen und anderer Kleider nur auf; Dreck und Mist
gemacht: ja daf} ihr selbst von der Erden und dem Koht genommen seyd/ und so wol ihr selbst/
als eure schone Kleider/ und gantzer Hoffarts Pracht/ zur Erden wieder werden miisse [sic]/ und
bald haben ein kurtzes ENDE“ (ebd., S. 82).



2 Sexualitidt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 233

Abb. 22: Teufelsmode: Fontangen und ,blo8e Briiste‘. Frontispiz zur Eitelen Fontange (1690).

als ,,Spiegel“ (3) fungieren soll:*** Einen kaminartigen Tempel flankieren zwei
Damen, die jeweils durch Kleiderpracht, vor allem aber durch entbl6fte Briiste
(wenn auch die Brustwarzen ausgespart sind) sowie hochgetiirmte Fontangen

343 Der Begriff des ,Spiegels‘ fallt allein auf der ersten Textseite zweimal. Die Rezipientinnen
sind mehrfach aufgefordert, sich darin zu ,beschaue[n]“ und zu ,,betrachte[n]“, vgl. ebd., S. 3.



234 — |l Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frilhneuzeitlichen Satire

mit wehenden Bandern markiert sind. Dass beide in ihrem Aufzug als Marionet-
ten des Teufels figurieren, zeigen die Bander, an die ihre jeweiligen Handgelenke
gekniipft sind: Deren Enden hélt eine schwarzschraffierte gefliigelte Gestalt,
die mit ihren Krallenfiiflen auf der Tempelkuppel steht und deren Haupt nicht
nur von Ziegenbockshérnern, sondern auch mit einer Fontange geziert ist. Im
Inneren des Tempels findet sich, gebettet auf zwei gekreuzten Knochen, ein
iiberdimensionaler Schadel, den ebenfalls eine Fontange kront. Im Text werden
die vornehmlich angesprochenen Rezipientinnen aufgefordert, sich ,in diesem
Spiegel“ zu ,,bespiegel[n]“ sowie sich die Verginglichkeit ihrer eigenen vermeint-
lichen Vorziige vor Augen zu fiihren:

So ihr diese Dame in ihren Leben gekant/ so stellet euren Gemiiths-Augen derselben Cont-
rafait vor/ und beseufftzet/ wie wenig ihr es itzo gleichet. Die Haar ihrer Stirn/ worauff diese
hohe Fontange als auff einen den G6tzen geheiligten Hiayn/ zum Altar erbauet war/ sind ver-
welcket; Die Haar/ als lauter Liebes-Stricke in einander durch anmuhtige Locken gefloch-
ten/ welche zusamt der Fontange feste Fessel waren/ auch die allerfreyesten Gemiither zu
binden/ sind zerrissen. Die glatte Stirn/ woran lauter Majestit und Patent/ an die Sclaven
ihrer Liebe gehefftet waren/ ist mehr als allzu glatt. Die zierlich im Kreif3 gewehnte Augen-
brahnen/ sind abgefaulet; Die Augen selbst/ welche auch mit einem Winck Leben und Todt
ihren Liebhabern nach Willkiihr andeuten kunten/ ja welche wie Sonn und Mond am Fir-
mament spieleten/ sind verloschen/ und weif3 nicht wohin gekommen/ weil der stinckende
Wust/ womit die holen Locher angefiillet/ nicht verstattet weiter nachzugriibeln. Die mit
angenehmer Réhte melirte Wangen sind ein- ja abgefallen: Die zierliche Lefftzen/ der artige
Mund sind entfleischet/ ja so geriimpffet/ dafl die blossen Zdhne/ die vormahls Elffen-bei-
nern waren/ nunmehro gelb und scheuf3lich hervor ragen. (3f)

In petrarkistisch-parallelistischer Manier werden einzelne Elemente des weib-
lichen Hauptes (,,[d]ie Haar ihrer Stirn“, ,[d]ie Haar*, ,[d]ie glatte Stirn“, die
»Augenbrahnen“, ,,[d]ie Augen selbst“, die ,Wangen*, ,,[d]ie zierliche[n] Lefftzen*,
nder artige Mund“, die ,,Zdhne*) evoziert, um sie sodann moglichst eindriicklich
als ,vergangen‘ zu markieren (,verwelcket“, ,zerrissen®, ,, mehr als allzu glatt,
»abgefaulet®, ,verloschen“, mit ,,stinckende[m] Wust [...] angefiillet“, ,,ein- ja abge-
fallen“, ,entfleischet*, ,geriimpffet*). Um die Drastik noch zu steigern, werden
die auf dem Frontispiz sichtbaren Piinktchen, die den Schadelknochen sowie die
Gebeine iibersden, zu ,Wiirmer[n]* erkldrt, welche die sterblichen Knochenreste
»zerfressen® (7). Der nunmehr zuriickbleibende Totenkopf soll den Rezipientinnen
folglich als personifiziertes Memento mori zur Abschreckung dienen und sie zur
(modischen) Umkehr dirigieren:

Alles ist vergangen/ nur die blosse schwartz-beschmauchte und halb vermoderte Fontange/
steht auff dieser kahlen Scheitel/ als ein Monument der Eitelkeit/ welche auch schon nieder-
gefallen wire/ wenn nicht dem schlaffen Bande durch Kunst ein zierlich Eisen-Draht wire
untergenehet/ um sich desto mehr zu strauben. Bespiegelt euch nun hierin ihr Damen/ denn
was dieser Todten-Kopf ist/ das werdet ihr werden/ und was er war das seyd ihr. (4)



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 235

Das dariiber angebrachte Spruchband mit den Lettern ,,In me intuens“ verdeut-
licht erneut die unmissverstandliche Botschaft, die auch im Text aufgenommen
wird:
Habe ich verdeckt geredet/ und die Pillen gar zu viel vergiildet/ daf} sie keine operation thun
konnen/ so tretet nochmahl mit mir vor die vorgesetze Taffel als vor einem Spiegel/ ich sage
als vor einem Oracul der Uppigkeit/ und fraget was ihr thun solt/ ob es wahr sey/ was diese
Zeilen hegen/ und ob sie gleich nicht reden kan/ so schreyet sie doch mit stummen und

verschlossenen Munde: In me intuens, pia esto: Siehe mich an/ und lerne von mir fromm
und demiihtig zu seyn. Sed sapienti pauca, welche Ohren hat zu héren/ die hore. (24)

Indem der Schreiber das Bild der ,priparierten Pillen’ aufnimmt, stellt er seinen
Text deutlich in eine satirische Tradition, was auch die (Wieder-)Aufnahme des
Pamphlets in die niitzliche Sammlung Satyrischer Straff-Schrifften (1735) ver-
biirgt.3** Gleichzeitig unterstreicht das abschlieRende genderspezifisch ange-
passte Christuswort insofern erneut die eschatologische Dimension des Fontan-
ge-Tragens, als Christi Gleichnis vom Weizen und Unkraut (Mk 13, 24-30) alludiert
wird, welches Christus auf Bitten seiner Jiinger hin folgendermafien auslegt:

Des menschen Son ists/ der da guten Samen seet. Der Acker ist die Welt. Der gute Same/
sind die kinder des Reichs. Das Vnkraut/ sind die kinder der bosheit. Der Feind der sie seet/
ist der Teufel. Die Erndte/ ist das ende der Welt. Die Schnitter/ sind die Engel. Gleich wie
man nu das Vnkraut ausgettet vind mit fewr verbrennet/ So wirds auch am ende dieser Welt
gehen. Des menschen Son wird seine Engel senden/ Vnd sie werden samlen aus seinem
Reich alle Ergernisse/ vnd die da vnrecht thun/ Vnd werden sie in den Fewr ofen werffen/
Da wird sein heulen vnd zeenklappen. Denn werden die Gerechten leuchten/ wie die Sonne
in jres Vaters reich. Wer ohren hat zu h6ren/ der hore. (Mk 13, 37-43)

Die Erkldrung erdffnet eine strikte oppositionelle Binaritit zwischen ,gut’ und
,bose’, welche jedes als ,nicht go6ttlich markierte Verhalten automatisch dem
»Feind“, d.h. dem ,,Teufel“ zuordnet. In diesem Sinne ist das Tragen der Fon-
tange nicht nur ein Frevel an Gottes Schépfung, sondern gleichzeitig eine unwei-
gerliche Allianz mit dem Bosen, die nichts als ewigwadhrendes ,,heulen vnd zeen-
klappen® in Aussicht stellt.

Obwohl der Verfasser ein konkretes weibliches Verhalten, d.i. das Tragen der
Fontange, schilt, prasentiert er sich keineswegs als ,Frauenfeind‘, sondern stellt
sich insofern in die ,frauenfreundliche‘ Tradition des Cornelius Agrippa von Net-

344 Vgl. Das vierdte Tractétlein. Die auffgedeckte Eitelkeit der Fontangen. In: [Anon.:] Collecta-
nea Curiosa, Theologica & Historica. Oder: Eine niitzliche Sammlung Satyrischer Straff-Schriff-
ten, Von vortrefflichen Mdnnern, ehemahls eintzeln heraus gegeben, nun aber wegen ihrer gros-
sen Nutzbarkeit, abermahls von neuen aufgeleget, und zusammen gedruckt. Leipzig, Frankfurt
1735, S. 71-101. — Auf das Traktat mitsamt Antwortschrift und Epitaph folgt ein ,,Anhang etlicher
Anmerckungen iiber das 4. Tractdtlein von der Fontange“ des Herausgebers, S. 102-116.



236 —— Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friithneuzeitlichen Satire

tesheim, als er in Eva (,,das letzte das beste) die Krénung der Schépfung preist.>*®
Dass die Abhandlung nicht vollstandig in Moraldidaxe aufgeht, sondern in ihrer
ostentativen Bekehrungsintention ein problematisches Potenzial aufweist, wird
explizit thematisiert: So folgt auf die Fontange-Gegenschrift — nach einer apolo-
getischen Metareflexion, in der die Unordnung des Textes mit der chaotischen
Form der Fontange gerechtfertigt wird, die jeglicher ,,Ordnung“ widerstrebe —
die Antwortschrift eines ,,Freundes® und ,,Dienstwillige[n]*, welcher die Schrift
als ,Angriff* gegen die Frauen wertet und von einem konkreten Schreibanlass
ausgeht: ,,denn mir daucht seine Liebste habe auch eine [scil. eine Fontange]“.3%¢
Durch die textinterne Abschwédchung wird der Aushandlungscharakter der Kon-
troverse deutlich. Mit einer abschlieflenden franzdsischen Grabschrift auf die
Fontange tritt zumindest leise das ludische Element mit auf den Plan:

Lepitaphe de Fontange

Cy gist, qui étot erigé pour flame & I'amour,

A perdu luy méme le Solei de la justice & jour:

Et Parce qu’elle Dames en Demons dessus change,
Recompences du Ciel dessous la font-ange.

[,Hier liegt, was erhoben ward fiir die Flamme und die Liebe | Die Sonne selbst hat Gerech-
tigkeit und den Tag verloren: | Und weil die Damen mit den Ddmonen oben getauscht haben |
Belohnst du vom Himmel hinunter die Engelmacher (Fontange).¢]

So verbiirgt der Vierzeiler zwar erneut, dass Fontangetrdgerinnen bei den ,Da-
monen’ in der Hélle landen, weil die Fontange in einem Sprachspiel ,font-ange*
jedoch pseudoetymologisch als ,Engelmacherin‘ gelesen wird, zeigt sich eine iro-
nische Sicht auf die ,gotteslédsterliche* Tracht.

Die Verbindung von kulturpatriotischer Alamode-Kritik und Frauenschelte
erscheint 1691 erneut als Teil der ebenfalls pseudonymisch erschienenen Schrift
Das von Teutschen Gebliith und Frantzésischen Gemiith Leichtsinnige Frauen-Zim-
mer (1691), in welcher die weibliche Trias ,Kleiderpracht‘, Fontange und ,ent-
blofte Briiste* geschmiht wird.?*” Obwohl der Text weitgehend identisch bleibt,

345 [Anon., Ps. Waremundus von Frauenstadt:] Die Mit lebendigen Farben Abgemahlte, S. 12. So
zeichne sich Eva Adam gegeniiber dadurch aus, dass sie ,,von dem heiligen Fleische gemachet*
(ebd.). Zur Frau als ,vollkomenste Krénung aller géttlichen Werke* vgl. Agrippa von Nettesheim:
De nobilitate, S. 36, § 10 und 11.

346 [Anon., Ps. Waremundus von Frauenstadt:] Die Mit lebendigen Farben Abgemahlte, S. 27.
Das folgende Zitat ebd., S. 30, Ubers. ELB.

347 [Anon.:] Das von Teutschen Gebliith und Frantzésischen Gemiith Leichtsinnige Frauen-Zim-
mer. Wie dasselbe In drey unterschiedene Classen eingetheilet/ anzusehen 1. In ihren {ibermiih-
tigen Kleider-Pracht/ Mit welchen gar nahe vergesellschafft/ und ausser den nicht bestehen kan.
11. Die hochgethiirnete Fontange. Und III. Die Schandlof3-gebl6f3ten Briiste. Auf3 welchen allen die



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 237

ist dem Druck ein neues Frontispiz vorgeschaltet [Abb. 23], welches die teuflische
Affinitdt der Fontangetragenden Frauen umso eindriicklicher verbildlicht, als das
Simultanbild eschatologisch vorwegnimmt, wie im rechten Bildvordergrund eine
Fontangetrdgerin von einem feuerspeienden Monster vertilgt wird. Als sexuali-
sierte Hybrisverkdrperung avancierte die Fontange zu einem teuflischen Credo.

Abb. 23: ,Mihi et diabolo“: Teuflische Wahlverwandtschaft. Frontispiz zum Leichtsinnigen
Frauen-Zimmer (1690).

Hindansetzung der einem jeden von Natur eingepflantzten Schamhafftigkeit/ und der hiedurch
zugleich mit angenommenen Leichtsinnigkeit Sonnen-klahr abzunehmen. Allen denen/ so diesen
Eitelkeiten ergeben/ zum sonderbahren Abschrecken vorgestellet durch B. C. B. T. A. [S.1.] 1691.



238 — Il Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Noch im Jahr 1700 verfasst der Miinchberger Archidiakon Johann Wolfgang
Coler (1661-1701) eine theologische Abhandlung gegen die ,,noch im Schwang
gehende/ oder Welt-iibliche Fontangen®, die ,,eine Siinde/ und dahero zu verdam-
men sey“.>*® Die Fontangen-Schelte ist allerdings kein Sujet, das ausschlielich
theologisch ausgerichteten Werken vorbehalten war. So diskutieren im Philipp
Balthasar Sinold von Schiitz zugeschriebenen Curieusem Caffé-Hauf3 zu Venedig
(1698) ,,ein Venetianer/ ein Neapolitaner und ein Teutscher® iiber das Modephé-
nomen und bezeugen mithin dessen Aktualitit.>*® Aufgrund einer ,Haar-Ba-
taille“ im Nebenzimmer®*° kommt die Kkleine Gesellschaft auf die Fontange zu
sprechen, deren Urheberin ,der Teutsche’ in einem Rollengedicht satirisch schilt:

Kein Weib hat je/ als ich/ so grossen Ruhm erlanget/
Weil mein Gedachtnis jetzt auf allen Stirnen pranget:
Der Ménner falsches Haar/ des Frauenzimmers Zier
Ist der Fontangen Bild/ und nennet sich nach mir.
So viel man Damen schaut/ so viel seynd Pyramiden/
Darauf mein Nahme lebt/ wenn ich schon ldngst verschieden;

348 Johann Wolfgang Coler: Griindlicher Verneinungs-Bericht/ von der Frage/ Ob Das Frauen-
zimmer/ das der Christlichen Erbarkeit und Demuth will zugethan seyn/ kénne ohne Verletzung
der beyden Tugenden/ oder deutlicher/ ohne Siinde/ die noch itzt im Schwang gehende/ oder
Welt-iiblichen Fontangen tragen? Welchen/ auf etlicher schrifftliches Begehren/ zu ihren zeitli-
chen und ewigen Besten ertheilen wollen M. Johann Wolffgangus Coelerus, p.t. Archidiaconus in
Ménchberg. Leipzig: bei Johann Herbord Klossen 1700, hier Fol. A2r. — Zu Coler siehe DBA 1196,
261; 11730, 434.

349 [Philipp Balthasar Sinold von Schiitz:] Das Curieuse Caffé-Haufl Zu Venedig/ Darinnen die
MiB-Brauche und Eitelkeiten der Welt/ nebst Einmischung verschiedener so wohl zum Staat als
gemeinem Leben gehorige Merckwiirdigkeiten/ vermittelst einiger ergotzlicher Assembléen von
allerhand Personen vorgestellet/ Allen honetten und tugendliebhabenden Gemiithern aber zu
fernern Nachsinnen iibergeben worden. Die erste Wasser-Debauche. Freiburg [recte: Leipzig]:
bei Johann Georg Wahrmund 1698, S. 5. Zu Sinold siehe Herbert Jaumann: [Art.] Sinold, Philipp
Balthasar. In: KiLLy, Bd. 11, S. 29-31.

350 Sinold von Schiitz: Das Curieuse Caffé-Hauf3, S. 8. Das Szenario im Nebenraum zeigt sich
folgendermafien: ,,Eine Cortigiana von derjenigen Sorte/ die sich mit ihrem Leibe ernehren/ lage
mit ihrer zuzerten Fontange welche Lichterlohe brennete/ auf einem Kerl/ den sie schon die peru-
gve in tausend Stiicke zurissen hatte/ und nach Verrichtung solcher 16blichen Arbeit nunmehro
anfinge/ ihm die Backen mit den Nagel so voller Wunden zukratzen/ daf3 man hatte vermeinen
sollen/ er habe die vorige Nacht auf einer Materaze von Dornen und Disteln gelegen/ oder er seye
in ein Blutiges Duell mit den Kazen gerathen“ (ebd., S. 6). Auch verschiedene Loschversuche
konnen nicht verhindern, dass ,,mann sie [scil. die Cortigiana] eher vor eine Furie aus der Holle/
als vor einen Engel des Venetianischen Himmels hétte ansehen sollen“ (ebd., S. 7).



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =——— 239

Schaut/ was mein K6nig nur vor Wunder wircken kan!
Mit der er Unzucht trieb/ die ehret jedermann.>*

Indem der Status als Maitresse betont wird, wird die Fontange zwar moralisch
diskreditiert. Wie der Vierzeiler ,des Neapolitaners‘ betont, ist die Haarmode
jedoch ubiquitar:

Fontangen iiberall/ Fontangen in der Menge;

Fontangen klein und grof}/ lang/ kurtz/ breit/ schmal/ weit/ enge;
Frau/ Tochter/ Mutter/ Kind/ Braut/ Fraulein/ Jungfer/ Magd/
Wird von des Ludwigs Dirn/ in Hirn und Stirn geplagt.>*

Die asyndetische Reihung verdeutlicht zum einen die Schwierigkeit, dem Trend
zu entrinnen, durch das final stehende Partizip ,,geplagt” wird jedoch weniger
die Bosartigkeit der Frauen, als vielmehr ihr Status als ,Modeopfer‘ beklagt.

Auch der schlesische Mediziner und Dichter Christian Hé6lmann (1677-1744),
der zahlreiche Gedichte zu Benjamin Neukirchs galanter Anthologie beisteuer-
te,** widmete der Fontange einen Vierzeiler:

Die Fontangen.

DAs Frauenzimmer hilt vortrefflich viel auff spitzen/
Und weil es meynt/ daB sie sehr wohl und artig sitzen/
So macht’s mit seinen lieb- und seinen leibes-gaben/
Daf ihre ménner auch bespitzte stirnen haben.***

Die beiden Alexandrinerpaare sind durch ein Wortspiel miteinander verbunden,
das misogyne mit Fontange-feindlichen Ressentiments verkniipft und die sexu-
elle Unmafligkeit der Frauen zum Thema erhebt. So alludiert das erste Verspaar
das die Position des Subjekts einnehmende ,,Frauenzimmer“, um ihm eine Vor-
liebe fiir ,,spitzen“, wie sie die titelgebende Fontange zieren, zuzuschreiben. Diese
,spitzen‘ kehren im zweiten Verspaar als figura etymologica in den ,,bespitzte[n]
stirnen” der in die Objektposition versetzen Manner wieder, welchen sie, auch
auf Grund ihrer modischen Vorliebe, so legt es die paronomastische Verschie-
bung nahe, ,Hérner gemacht‘ und sie folglich sexuell betrogen haben.

351 Ehd,, S. 20f.

352 Ebd. Der Vierzeiler findet sich wiederabgedruckt im Frauenzimmer-Cabinet 1724, S. 144.
353 Zu Hoélmann, der die Erstausgaben des vierten und fiinften Teils der Neukirchschen Samm-
lung edierte, siehe Erika Alma Metzger: [Art.] H6lmann, Christian. In: KiLLy, Bd. 5, S. 493.

354 Benjamin Neukirch (Hg.): Herrn von Hoffmannswaldau und anderer Deutschen auserlese-
ner und bilher ungedruckter Gedichte. Vierdter Teil. Nach dem Druck vom Jahre 1704 mit einer
kritischen Einleitung und Lesarten. Hg. von Angelo George de Capua, Erika Alma Metzger. Tii-
bingen 1975, S. 295.



240 — |Ill Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Im Laufe des 18. Jahrhunderts ebbte die Fontange-Mode jedoch wieder ab,
was freilich nicht verhinderte, dass die ,,Fontangen oder Haiiben-Narrin“ in die
Néarinnenrevue Mala gallina (1713) aufgenommen wurde [Abb. 24].3%> Schon 1716
war die Fontange zur ,Raritdt’ geworden, die Johann Georg Gressel unter dem
Pseudonym Celander in seinen Allerhand schone Raritdten und schone Spie-
le-Wercke/ Welche auf dem Binnisch- und Grdntzischen Hochzeit-Feste vorgestellet
der Teutsche Welsche Mann besingt:

Gebt weiter Achtung drauf! nun dndert sich das Spiel;
Seht/ hier kommt Adam her mit einer Staats-Paruque,
Die zu Berlin gemacht. Dort lieget an dem Nil
Die grosse Stadt Tyrol mit ihrer giildnen Briicke.
Die Eva kommt mit einem Zopff/
Und der Fontange auf dem Kopf.
Schone Raritdt/ schone Spiele-Wercke/ Belle Catharine, schone Sybilla, Ilse, Margaretha,
Dorothea, schéne Raritit/ schdne Spiele-Wercke.**

Evoziert werden die ersten Menschen Adam und Eva, die wie Marionetten mit
»Staats-Paruque® und Fontange auftreten. Statt Gegenstand der Moralkritik wird
die Fontange zum Jahrmarktinventar. Deutlich abgeschwacht wurde die radikale
Fontange-Kritik des 17. Jahrhunderts vor allem im Zuge der Frithaufklarung, wie
paradigmatisch die Kritik der Fontange-Kritik (1728) des Kameralisten Julius
Bernhard von Rohr (1688-1742)**7 verbiirgt, welche zunichst die gingigen theo-
logischen Argumente sammelt —

355 Fontangen oder Hauben-Narrin. In: [Anon.:] Mala gallina, malum ovum, S. 83-88. Die dem
Kupferstich (ebd., Einlage nach S. 82) als Subscriptio beigegebenen Verse zeigen sich jedoch eher
beldchelnd als moraltheologisch strafend:

Es ist kein End kein Maas noch Ziel.

Man kann gleich sagen was man will.

Fontange ist bald klein, bald hoch,

Bald krum, bald grad, bald hats ein loch,

Hor doch einmal mit Hauben auf.

Sonst setz ich dir die Schellen drauf.
356 [Johann Georg Gressel, Ps. Celander:] Verliebte-Galante/ Sinn-Vermischte und Grab-Ge-
dichte. Hamburg, Leipzig: bei Christian Liebezeit 1716, S. 414418, hier S. 415. — Zur um 1700 ein-
setzenden Funktionalisierung fiktiver Inventare als Jahrmarktsunterhaltung vgl. Dieter Martin:
Wunderliche Antiquitditen. Frithneuzeitliche Inventare fiktiver Dinge. In: Simpliciana 39 (2017),
S. 161-181, bes. S. 173-175.
357 Zu von Rohr siehe Monika Schlechte: [Art.] Rohr, Julius Bernhard von. In: KiLLy, Bd. 9,
S. 706f.



2 Sexualitidt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 241

@nﬁ“sﬁssw”

l

ald Gra) by ’f’:ﬁﬁ?’f& "
or mwﬁmﬁiﬁf s

Goul (e 10h . ir-, die Scheffen draunf

Abb. 24: Die Nérrin tragt Fontange. Einlage in Mala gallina, malum ovum (1713).

Man fiihre durch diese Fontangen den Bau des Leibes h6her/ als die Natur ihn hitte haben
wollen/ und suchte den Ausspruch des Heylandes umzustofien: Wer ist/ der seiner Lange
eine Elle zusetzen konte? Eva hitte weder vor noch nach dem Fall diese Tracht gebraucht,
und von GOtt wohl einen Rock von Fellen/ aber keine Fontenge [sic] bekommen. Paulus
habe dem Frauenzimmer eine Decke auf dem Haupt zu tragen anbefohlen. Christi Haupt
habe keine seidene Fontenge [sic]/ sondern ein dickes Gebiisch von geflochtenen Dornen
bedecket. Eine jedwede Schleiffe darinnen stellete einen gekriimmten Wurm fiir. Das Frau-
enzimmer gebe damit zu verstehen/ daf} sie ihren so wohl gegenwirtigen als zukiinfftigen



242 — |l Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Ménnern die Crone und Herrschafft von den Hiuptern reissen/ und dadurch ihnen eine
Regierung anmassen wolten.>*

—, um die drastische Schelte als ,,unméfige[n] Eifer der Priester” zu kritisieren,
wie etwa jenen ,,Superintendenten: der/ als er den Hochmuth straffen wollte/
[...] die Fontangen-Tréagerinnen vor Hoffarts-Schwestern und Teuffels-Kopffe aus-
geruffen, ihnen GOttes Gerichte und das héllische Feuer angedrohet/ auch das
heilige Abendmahl nicht reichen wollen”. Dieser sei dafiir jedoch ,,von Rechts
wegen/ injuriarum belanget worden®. In solch falschem theologischen Eifer sieht
Rohr auch ,,die Eifersucht des P&bels“ motiviert, ,,daf3 sie sich iiber diejenigen/
denen sie es in der Kleidung nicht gleich thun kénnen/ entriisten/ ihre vermeynte

Gliickseligkeit beneiden/ und ihnen wohl gar diese oder jene von GOtt verhdngte

Land-Plage beymessen*.>*®

Im 17. Jahrhundert jedoch fallen die modekritischen Ressentiments auf
fruchtbaren Boden. Indem die weibliche Sexualitdt zur stetigen Verfiihrungsge-
fahr objektiviert und fiir Manner zur siindhaften Gefahr stilisiert wird, werden
jegliche ,Lockmittel‘, welche die sexuelle Verfiigbarkeit der Frauen nach auflen
hin zu markieren scheinen, im Medium der Satire abgestraft.

358 Julius Bernhard von Rohr: Einleitung zur Ceremoniel-Wissenschafft der Privat-Personen/
Welche die allgemeinen Regeln/ die bey der Mode, den Titulaturen/ dem Range/ den Compli-
ments, den Geberden/ und bey Hofen iiberhaupt/ als auch bey den geistl. Handlungen/ in der
Conversation, bey der Correspondenz, bey Visiten, Assembleen/ Spielen/ Umgang mit Dames,
Gastereyen/ Divertissemens, Ausmeublirung der Zimmer/ Kleidung/ Equipage u.s.w. Insonder-
heit dem Wohlstand nach von einem jungen teutschen Cavalier in Obacht zu nehmen/ vortragt/
Einige Fehler entdecket und verbessert/ und sie hin und wieder mit einigen moralischen und
historischen Anmerckungen begleitet. Berlin: bei Johann Andreas Riidiger 1728, S. 571f. — Zu den
folgenden drei Zitaten siehe ebd., S. 572.

359 Ebd. Der Kameralist fiihrt dazu folgende Anekdote an: ,,Also erzehlet der Autor des Clef du
Cabinet des Princes, p. 382: Es hitte a. 1725. das gemeine Volck in Pont a Mousson in Lothringen
die Reif-Récke des Frauenzimmers fiir ihr Ungliick angesehen/ und hitte es nicht viel gefehlet/
daf} es nicht zu einem Aufruhr gekommen wire; sie hitten geglaubet/ daf die Reif-R6cke Ursach
an der Theurung und Miflwachs wéren/ also das Frauenzimmer/ so dergleichen getragen/ mit
aller Macht angefallen/ und sie allenthalben mit Schimpff-Worten verfolgt. Die Weiber waren
bereit gewesen/ sich iiber dieser Mode in Stiicken zerhauen zu lassen/ hitten sich mit Pistohlen
und dergleichen versehen/ und gedrohet/ dem ersten dem besten/ der sie anfallen wiirde/ einen
schlimmen Streich beyzubringen. Es hétten auch verschiedene von ihnen auf der Gasse Feuer
gegeben/ bif sich endlich der Magistrat drein geleget* (ebd., S. 572f.).



2 Sexualitdt — Das andere Geschlecht: Die Frau als Verfiihrerin des Mannes =— 243

2.4 Umkehr des Narrativs: Willige Siindenaufnahme

Sexualitdt als negativ konnotierter weiblicher Genderaspekt durchzieht friihneu-
zeitliche Frauensatiren. Im Zuge der manieristisch-galanten Lyrik der Jahrhun-
dertwende und besonders der anakreontischen Dichtung der Friihaufkldrung
reiissiert jedoch das Sujet des sexuell proaktiven Mannes, der die Frau zum Sexu-
alakt ,iiberredet‘.**® Dass damit eine Umkehrung des Narrativs von der wolliis-
tigen Frau einhergeht, soll abschlieflend exemplarisch aufgezeigt werden. So
verfasst der evangelische Theologe und Dichter Joachim Beccau (1690-1754) im
Jahr 1719 Verse An die erziirnete Margaris, welche sich — vor der Folie der sati-
risch-misogynen Lyrik des 17. Jahrhunderts — durch eine bemerkenswerte Umko-
dierung des Geschlechterverhdltnisses auszeichnen:

Mich hasset Margaris,

Da mich doch keine Schuld geschwiartzet/
Doch halt! ich habe Schuld daran/

Und leide billig was mich schmertzet/

Ich griff mit Appetit und Lust

Nach ihrer schénen Brust.

Gewif3/

Mich hasset billig Margaris,

Denn ich bin gar zu dreist gewesen/

Ich wollte mit den Lippen

Auf ihrer Brust die Liebes-Aepffel lesen/
Wo ein Rubien das Schnee-Gebiirge hertzet/
Dis war die Ursach/ daf} sie mich verstief3/
So hab ich nun das Paradies

Durch einen Apffelbif} verschertzet.>*!

360 So finden sich gehauft ,Persuasionsgedichte’, in welchen die Frau die Rolle des Wider-
spruchs iibernimmt. Dazu vgl. Heinz Schlaffer: Musa iocosa. Gattungspoetik und Gattungsge-
schichte der erotischen Dichtung in Deutschland. Stuttgart 1971, bes. 161-172, welcher in der ,,Ar-
gumentation zwischen dem Verfiihrer und seinem Objekt [...] die Auseinandersetzung zwischen
der genuin heidnischen Erotik und den christlich-moralischen Ideen der Zeit ab[gebildet]“ (ebd.,
S. 164) sieht. — Freilich klingt das Sujet, wenngleich weniger eindeutig sexualisiert, schon in
Martin Opitz’ Gedicht ,,Ach Liebste, lass uns eilen“ an, dazu Kap. I11.3.1.3.

361 Joachim Beccau: Zuldfige Verkiirtzung miifliger Stunden/ Bestehend in allerhand Welt-
lichen Poésien, Als Nahmentlich In Verliebten/ Satyrischen- und Sinn-Gedichten/ Grab- und
Uber-Schrifften/ Moralischen und Vermischten Gedichten. Denen Liebhabern der teutschen Poé-
sie zur vergénneten Gemiiths-Ergotzung ans Licht gestellet. Hamburg: bei Christian Liebezeit,
T.C. Felginer 1719, S. 102. — Zu Beccau siehe Wilhelm Jiirgensen: Joachim Beccau, ein bedeutender
holsteinischer Dichter der Barockzeit. Neumiinster 1957, zu dessen weltlicher Lyrik bes. S. 30-59,
sowie Karin Vorderstemann: [Art.] Beccau, Joachim. In: VL 17, Bd. 1, Sp. 502-508.



244 — |1l Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der friihneuzeitlichen Satire

Ausgehend von einer manieristisch-erotischen Programmatik in der Nachfolge
Hoffmannswaldaus nimmt Beccau verschiedene lyrische Traditionen auf, wie
etwa die epigrammatische Scherzdichtung Logaus mit ihren arguten Wortspie-
len (,,Appetit* — ,Liebes-Apffel“ — , Apffelbi’“) oder die petrarkistische Gelieb-
ten-Apotheose mit ihrer Preziosenmetaphorik (,,Rubien; ,,Schnee-Gebiirge®).
Dennoch sticht das gewandelte Geschlechterverhiltnis des zweigeteilten Madri-
gals hervor. Obwohl das lyrische Ich die erste Position einnimmt, ist die im Titel
genannte Adressatin das Subjekt. Die prasentische Feststellung ,,Mich hasset
Margaris*“ wird im zweiten Teil durch das Verstarkungspartikel ,,billig“ erneut
unterstrichen und markiert somit zunachst die fiir die petrarkistische Liebessitu-
ation konstitutive Unerreichbarkeit der Geliebten. Grund fiir diesen gerechtfertig-
ten ,Hass‘ ist der mannliche ,,Appetit und [die] Lust | [n]ach ihrer schénen Brust,
die im zweiten Teil in petrarkistischer Metaphorik als von ,,Rubien” gekronter
,Schnee-Berg* figuriert, gleichzeitig aber auch als ,Liebes-Apfel‘ bezeichnet wird,
der auf die paradiesische Genesiserzdahlung verweist. Daran kniipft auch die
christlich-archetypische weibliche ,,Schuld“ an, welche durch den ,,Apffelbif3*
zur Vertreibung aus dem ,,Paradies” fithrte. Dass der ,Siinder‘ hier jedoch ménn-
lich und das ,Paradies‘ die gewdhrte sexuelle Vereinigung meint, zeigt insofern
eine Kontrafaktur des petrarkistischen wie christlichen Rahmens, als gleichzeitig
eine Profanierung der Liebe stattfindet, die den aus christlicher Warte lange als
stindhaft markierten (auflerehelichen) Geschlechtsakt zum irdischen ,Paradies’
erhebt, sowie die (ausschliefllich geschlechtliche) Begierde nun, aufgrund der
neu vorgenommenen Rahmung, als mannlich markiert. Margaris, die das Verhal-
ten des Sprechers wohl als ,,zu dreist empfand, steht somit wegweisend fiir ein
neues Frauenbild, wie es sich im Laufe des 18. Jahrhunderts als essentialistische
Vorstellung durchsetzen sollte:>*? Die sittliche, ehrbare Frau als Verkdrperung

362 Dass sich Beccau in seiner ,Vorrede“ eine biographische Lesart seiner ,\Verliebte[n]* Lyrik
verbittet, die ,,eben nicht allemahl aus Grunde des Hertzens geschrieben/ wie denn die darin hin
und wieder zu befindende Kaltsinnigkeit zur Gniige bezeuget“ (Beccau: Zuldflige Verkiirtzung
miiliger Stunden, S. 7f.) und selbige als ,,nichts/ als eine edle Bemiihung miissiger Gemiither*
(ebd., S. 11) beschreibt, deutet Jiirgensen, darin noch immer einer biographischen Lesart ver-
haftet, als personliche Absage an die Liebesdichtung, die sich auch in den auf die ,.Verliebte[n]
Gedichte“ folgenden ,,Satyrische- und Sinn-Gedichte[n]“ zeige: ,,Aus dem schmachtenden und
bettelnden Liebhaber wird ein Verédchter der Frauen, der die volle Schale seines Hohnes iiber sie
ergief3t“ (Jiirgensen: Joachim Beccau, S. 36). Dabei zeugen die Satiren — eine Gattung, in der sich
Beccau vorgeblich ,,nicht sonderlich geiibet* (Beccau: Zulif3ige Verkiirtzung miifliger Stunden,
S. 11) sah, — vor allem von Beccaus satirischen Vorbildern, auf die er im Vorwort eigens verweist;
namentlich Joachim Rachel, Peter Lauremberg, Johann Burkhard Mencke (alias Philander von
der Linde), Christian Friedrich Hunold (alias Menantes), Barthold Feind (1678-1721) und Caspar
Abel (1676-1763), vgl. ebd.



3 Héssliche Schénheit, schéne Hisslichkeit — Verblendung im Spiegel = 245

keuscher Geschlechtlichkeit.?®® Dass dieses Bild aber keineswegs immer galt,
haben die vorangehenden Ausfiihrungen aufgezeigt.

3 Hadssliche Schonheit, schone Hasslichkeit — Verblendung
im Spiegel

Das ,Hassliche* durchzieht die europdische Kulturgeschichte nicht nur als Nega-
tion des ,Schénen’, sondern auch als Faszinosum.>®* Wihrend ,Schénheit® bereits
bei Platon als irdischer Abglanz des Idealen gilt und diese (kalon) in seinem
Konzept der Kalokagathia (Schongutheit) mit ,Trefflichkeit (agathon) korreliert,
markiert ,Hasslichkeit’ in der Funktion eines Kontrastelements oftmals eine
abstrafende Herabstufung.’® Galten ,Schonheit‘ und ,Hésslichkeit’ im mittel-
alterlichen Denken primir als metaphysische Moralbegriffe,>*® wurde dieser

363 Ein Frauenbild, das Frauen dem ,B&sen‘ abgewandte anthropologische Konstanten zu-
schreibt, kursiert bis heute — auch in der Forschung, siehe dazu etwa den Sammelband von
Lynne Fallwell, Keira V. Williams (Hg.): Gender and the Representation of Evil. New York 2017,
sowie meine Rezension (Emma Louise Maier: Faszinosum ,Bése Frau‘. [Rez. zu] Lynne Fallwell,
Keira V. Williams [Hg.]: Gender and the Representation of Evil. In: Querelles.net 19.1 [2018]).
364 Eine Geschichte der Hasslichkeit hat Umberto Eco vorgelegt: Storia della bruttezza. Hg.
von Umberto Eco. Mailand [2007] 2013. Begriffsgeschichtliche Uberblicksdarstellungen bieten
Dieter Kliche: [Art.] Hallich. In: Asthetische Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben
Banden, Bd. 3. Hg. von Karlheinz Barck u.a. Stuttgart, Weimar 2001, S. 25-66, und Carsten
Zelle: [Art.] Halliche, das. In: HWR, Bd. 3, Sp. 1304-1326. So weist Zelle darauf hin, dass sich
»l[ajus kulturanthropologischer Sicht [...] das Schéne und H[4ssliche] nicht als Pole eines Gegen-
satzes [erweisen], vielmehr stehen beide Phdnomenbereiche in einem schwer durchschaubaren
Mischungs- und Abhéngigkeitsverhiltnis“ (ebd., Sp. 1304). Dazu siehe auch Nelson Goodman:
Sprachen der Kunst. Entwurf einer Symboltheorie. Ubers. von Bernd Philippi. Frankfurt 1995,
bes. S. 235.

365 Vgl. Christine Winkler: Die Maske des Bosen. Groteske Physiognomie als Gegenbild des Hei-
ligen und Vollkommenen in der Kunst des 15. und 16. Jahrhunderts. Miinchen 1986, bes. S. 48f.
sowie 64-121.

366 Pointiert dazu Ernst Robert Curtius: Europdische Literatur und lateinisches Mittelalter.
11. Aufl. Tiibingen, Basel [1948] 1993, S. 231, Anm. 1: ,Wenn die Scholastik von Schénheit spricht,
so ist damit ein Attribut Gottes gemeint. Schonheitsmetaphysik (z. B. Plotin) und Kunsttheorie
haben nicht das Geringste miteinander zu tun. Der ,moderne‘ Mensch iiberschitzt die Kunst
mafilos, weil er den Sinn fiir die intelligible Schonheit verloren hat, den der Neuplatonismus
und das Mittelalter besaf3 [...]. Hier ist eine Schonheit gemeint, von der die Aesthetik nichts
weif3“. — Vgl. dazu Paul Michel: Erklarungsmuster fiir hassliche und entstellte Menschen in der
mittelalterlichen Literatur. In: Entstellung und Hasslichkeit. Beitrdge aus philosophischer, medi-
zinischer, literatur- und kunsthistorischer sowie aus sonderpadagogischer Perspektive. Hg. von
Ursula Hoyningen-Siiess. Bern, Stuttgart, Wien 1995, S. 59-92.



