
 Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist  
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110779172-004

IV  Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten 
des produktiven Potenzials

Frühneuzeitliche Frauensatiren zeigen sich als proteische Gebilde, die zwar grund-
sätzlich negative Weiblichkeit aufzeigen, gleichzeitig jedoch positive Gegenbilder 
einfordern. Neben ihrer Inkorporation und aemulierenden Aneignung von Topoi 
und Diskurstraditionen entfalteten sie auch ein diverses produktions ästhetisches 
Potenzial. Drei Spielarten sollen im Folgenden in einem begründeten Ideen aufriss 
als knappe Fall studien vorgestellt werden, nämlich das pornographisierende, 
pika ri sie rende wie collagierende Potenzial des Genres. So entwickelten vorgeblich 
moraldidaktische Tex te, wie etwa der anonym erschienene grosse Klunkermutz 
(1671), eine der Frauensatire inhären te, sub ver sive Eigen dynamik: Die gattungs-
typische Darstellung weiblichen Unwesens er fährt hier eine pornographische 
Aneignung, die den Selbstzweck erotischer Literatur nur mehr dürf tig kaschiert. 
Zum anderen nutzen etwa die explizit Gewalt-verherrlichenden Frauen satiren des 
Hof musikers Johann Beer (1655–1700) narrative Muster des pikarischen Erzählens, 
um das anek dotisch tradierte Genre mit dem Pikaroroman zu verknüpfen und die 
Moralisierung temporär zugunsten der Unter haltung zu suspendieren. Drittens 
zeigt sich die topische Herkunft wie gattungspoetische Kohärenz des Genres auch 
in der möglichen Collage ver schie dener Frauensatiren, wie sie in der Entlarvten 
Bösen Siebene (1719) zutage tritt. 

1 Pornographie – Der grosse Klunkermutz (1671)

1671 erscheint anonym ein kleines Bändchen im Duodezformat, das die Gemüter 
der Zeit genos sen erhitzen sollte: Der grosse Klunkermutz. In der Forschung hat 
die freizügige Satire als ‚Grenz über schreitung‘ erstaunlich wenig Beachtung 
gefunden.1 Bereits Richard Alewyn folgte in seinem Urteil Christian Weise, dessen 

1 Die, soweit ich sehe, einzige Arbeit, die sich mit der Satire beschäftigt, ist die Lizentiatsarbeit 
von Katja Mettler, die im April 2003 bei Paul Michel an der Philosophischen Fakultät der Univer-
sität Zürich eingereicht wurde (Katja Mettler: Der große Klunkermuz. Frauensatiren im 17. Jahr-
hundert. ZB Zürich: Lic phil I 2004/222). Für die Bereit stellung eines Scans der Arbeit danke ich 
E. Matthias Reifegerste (Freiburg) sowie Julia Frick (Zürich). – Der renommierte Beer-Forscher 
Alewyn schloss eine Johann Beer zeitgenössisch angehängte Verfasserschaft aus, vgl. Alewyn: 
Johann Beer, S.  109. In Anlehnung an Alewyn verweist am Ende seiner Studie auch Trap pen 
(Grim mels hausen und die menippeische Satire) auf „das Schicksal einer kleinen Satire“ (ebd., 
S. 358), d.i. der Klunker mutz, die er lakonisch als „nicht einmal uninteressant“ beschreibt. Dass 
Trap pen allerdings referiert, der Autor „verzichte[] […] auf direkte Kritik an der Lasterhaftigkeit“, 

https://doi.org/10.1515/9783110779172-004


440   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

apolo getische Vorrede seines unter dem Pseudonym „Catharinus civilis“ erschie-
nenen satirischen Romans Die drey ärgsten Ertz­Narren (1673) das Werk als Nega-
tivbeispiel der Gattung ‚Satire‘ heranzieht:

Und wer will die Satyrische Art zu schreiben der ietzigen Zeit verbieten/ da solches bey den 
klugen Grie chen und Römern mit sonderbahrer Beliebung erhalten worden? Jch mache es 
ja so unhöfflich und unchristlich nicht/ daß ich mich befahren müsse/ als würden sich 
mehr daran ärgern als bes sern. Vielmehr will ich die schreibsichtigen Papier-verderber 
beschämen/ welche unter dem Deck man tel der Satyrischen Freyheit/ solche unverantwort-
liche Zoten vorbringen/ darvor der Him mel verschwartzen möchte. GOtt der unbetrogene 
Hertzenkündiger bringe den leichtfertigen Men schen zum Erkäntniß/ der unlängst den ver-
fluchten und Henckermäßigen Klunckermutz in die Buch lä den eingeschoben hat: gleich als 
wolte er die Abscheuligkeit der Unzucht allen erschreck lich machen/ da er doch mit seinen 
leichtfertigen und unverschämten Umständen so viel junge un schul dige Gemüther geärgert 
hat/ daß man ihm tausend Mühlstein an seinen Hals wünschen möch te.2 

Seit Weise, der den Klunkermutz moralisch abwertet und ihn zur poetologischen 
Standort bestim mung ex negativo nutzt, galt die Satire als ein „mit Recht berüch-
tigt[es]“ Buch, als dessen Verfasser auch der Weissenfelser Johann Beer gehan-
delt wur de.3 Allerdings sei der Klunkermutz, laut Alewyn, anders als Beers Werke, 

verbürgt die Unge nauig keit der knappen Sichtung des Textes (ebd., S. 358 f.) als Beispiel einer 
‚gescheiterten Satire‘, die im Argu men tations gang dazu dient, die große Bedeutung der morali-
schen Wirkungsabsicht für die frühneuzeitliche Satire zu betonen.
2 [Christian Weise:] Die drey ärgsten Ertz-Narren In der gantzen Welt/ Auß vielen Närrischen 
Begebenheiten hervorgesucht/ und Allen Interessenten zu besserem Nachsinnen übergeben […]. 
In: ders.: Sämtliche Werke. Hg. von Hans-Gert Roloff. Bd. 17: Romane I. Bearb. von Hans-Gert 
Roloff, Gerd-Hermann Susen. Berlin, New York 2006, S. 57–296, hier S. 61 f. – Zu Weises Kritik 
siehe Peter Rusterholz: Vom Öffnen und Schließen der Grenzen komischer Schriften. Christian 
Weises Die drey ärgsten Ertznarren in der gantzen Welt. In: Delectatio. Unter haltung und Vergnü-
gen zwischen Grimmelshausen und Schnabel. Hg. von Franz M. Eybl, Irmgard M. Wirtz. Bern 
u. a. 2009, S. 169–184, der auch das Negativbeispiel Klunkermutz als „Schwanksammlung“ (ebd., 
S. 169) nennt, ohne allerdings näher auf den Text einzugehen, ebenso vgl. auch Andrea Wicke: 
Die Politischen Romane, eine populäre Gattung des 17.  Jahrhunderts. Was die Politica ist/ das 
wollen itzt auch die Kinder wissen. Diss. masch. Universität Frankfurt 2005, S. 112.
3 Die ‚Anschuldigung‘ findet sich in dem auf den 27.  Juni 1697 datierten Sendschreiben eines 
berühmten Politici und Fürst lichen Ministri belangend […] wo vor der Weissenfelsische Musicant 
insgemein gehalten werde als „Zugabe“ zu Gottfried Vocker odt: Zeugnüs der Warheit Gegen die 
verderbte Music und Schauspiele/ Opern/ Comödien […]. Frank furt, Leipzig 1689, vgl. ebd., S. 23. 
Dort heißt es: „Und wer will von den [sic] Vater des über alle teutschen Sota den/ schandbahren 
und unflätigen Kluncker-Mutzen/ oder von dem Harlequin zu Weißenfels etwas gewarten/ so dem 
rechtschaffenen Christenthum gemäß oder ähnlich sei?“ (ebd.). – Für Alewyn jedoch ist schon 
aufgrund des „Erscheinungsjahr[es] Beers Verfasserschaft unmöglich – wenn wir nicht einen 
16-jährigen Gym na sias ten als Ver fasser eines pornographischen Romans ansehen wollen –, aber 



1 Pornographie – Der grosse Klunkermutz (1671)   441

„nichts als ein le der nes, noch nicht einmal frivoles Pornogramm“.4 Dass das Bänd-
chen unter Alewyns Zeit ge nos sen jedoch auch Liebh aber fand, verbürgt eindrück-
lich die nahezu enthusiastische Vorrede zu einem 1910 anonym in Dres den erschie-
nenen Duodez-Nachdruck, die das „köstliche Werck chen, voll Humor, echter 
Satire [und] eindringlichster Warnungen“ dem „echten Bibliophilen Freunde“ zur 
Lektüre empfahl.5

Indem Weise dem Klunkermutz vorwarf, die „Satyrische[] Freyheit“ ledig-
lich als „Deckmantel“ zu ver wenden, wies er bereits auf ein der satirischen Pro-
duktions ästhetik inhärentes Potenzial hin, das die explizite Darstellung – auch 
intratextuell negativ bewerteter – sexualisierter Weib lich keit entfalten konnte und 
die noch Alewyn moralisch abstrafte. Stellte die Klassifizierung als ‚Porno gramm‘ 
zu Beginn des 20. Jahr hun derts ein Ausschluss kriterium für die wissenschaftliche 
Beschäftigung dar, hat besonders die jüngere, kulturwissenschaftlich ausgerich-
tete Neuere Deutsche Literaturwissenschaft ein neues Interesse an porno graphi-
schen Schriften bekundet, das allerdings besonders das 18.  Jahr hun dert in den 

noch mehr der Geist dieses Buchs“, in wel chem sich „[n]ichts […] von Beers liebenswürdigen 
Zügen, kein Abenteuer, keine Anmut, keine Phantasie“ finde (Alewyn: Johann Beer, S. 109).
4 Ebd.
5 So lautet die dem Faksimile vorangehende, aktualisierende „Vorrede“ wie folgt: „Unter den 
älteren deutschen Erotica und Sota dica befindet sich eine Anzahl Rarissima, die an Originalität 
und kulturgeschichtlicher Bedeu tung ganze Reihen ähnlicher moderner, zum Teil renommier-
ter Werke übertreffen. Zu den in nur sehr weni gen Exemplaren bekannten Raritäten dieser Gat-
tung gehört die den Bibliophilen hier gebotene Faksimile-Repro duktion (nach dem Dresdner 
Exemplar; ein zweites besitzt die Berliner Königliche Bibliothek) eines über aus derb-satirischen 
Werckchens aus dem Jahre 1671: ‚Der große Klunkermuz‘ (Hayn, Bibl. erot. p. 146). Unter diesem 
drastischen Titel versteht der unbekannt gebliebene Verfasser XYZ, ein gelehrter Zeitgenosse 
Grim mels hausen’s, Mosch er osch’s und Schuppe’s, den Inbegriff eines liederlichen Weibes. Er 
schildert in frei mü tigster, oft scharf-satirischer, oft drollig-jokoser Weise die heimlichen Lie-
beshändel einer Ehefrau ‚Kerkofille‘ mit ihrem Buhler ‚Megorchus‘, sowie diejenige ihrer ver-
schmitzten Magd ‚Pamfile‘ mit dem Reit knecht ‚Eran der‘, Ausschweifungen, welche dem betro-
genen Hausherrn unbekannt bleiben. Ferner die Zustände damaliger galanter Schlupfwinkel 
und die Unsitten dort verkehrender fahrender Frauen. In ausführ lich ster Darstellung folgen 
dann die Praktiken und (schon damals vorhandenen) Perversitäten scheinheiliger Jungfern 
(hauptsächlich des Bürger stan des) und ihrer Mägde. Alles durchwebt mit pikanten Versen, zu-
meist antikgemessenen Übersetzungen aus Simonides, Martial, Catull, Ovid, dem Engländer 
Owen etc. und zahlreichen klassischen Original-Zitaten. Lesens wert ist auch die herzerfreuen-
de, joviale Vorrede des von den besten Absichten beseelten Verfassers. Dieses köst liche Werk-
chen, voll Humors, echter Satire, eindringlichster Warnungen, hätte wegen seines unleugbaren 
sit ten geschichtlichen Wertes längst verdient, der Vergessenheit entrissen zu werden. Möge es 
den echten Biblio phi len Freude bereiten!“ (Der grosse Klunkermutz. Faksimile-Nachdruck der 
Ausg. 1671 [Dresden] [um 1910]).



442   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

Blick genommen hat.6 Problematisch scheint noch immer eine klare Ab gren zung 
zwischen ‚erotischer‘ und ‚por no graphischer‘ Literatur.7 Nach wie vor gilt als 
‚Porno graphie‘, wie im Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft (2007) 
definiert, die „Darstellung sexu eller Akte […], die darauf abzielt, den Rezipienten 
sinnlich zu erregen oder durch Obszönität der Dar stel lung zu provozieren“; der 
Begriff, der im Deutschen freilich erst seit Ende des 19. Jahr hun derts ge bräuch lich 
ist, geht auf die griechischen Bezeich nun gen πόρνη [‚Hure‘] und γραφή [‚Schrift‘] 
zurück und meint im ursprünglichen Sinne ‚Huren schriften‘, wie sie etwa die 
‚Hetä ren gespräche‘ Lukians darstellten.8 Lange hatte sich die Annahme gehalten, 
„daß die Deutschen im 18. Jahr hundert kaum erotische oder gar porno graphische 
Texte ge schrieben hätten“.9 Viel mehr seien, so die tradierte Auffassung, „all die-
jeni gen Werke, die im Zeitalter der Auf klärung in den diversen deutschen Landen 
lustvoll oder gar einhändig gelesen worden seien, […] fremder, vor allem französi-

6 Siehe dazu auch die Diagnose von Ulrich Joost: Die Angst des Literaturwissenschaftlers bei 
der Sexualität. The sen zur Begrifflichkeit, Systematik und Geschichte der Pornographie in neu-
erer fiktionaler Literatur. In: Sprache – Erotik – Sexualität. Hg. von Rudolf Hoberg. Berlin 2001, 
S. 308–327. – Neuerdings liegen allerdings mehrere Sam mel bände vor: Erotisch-pornografische 
Lesestoffe. Das Geschäft mit Erotik und Por no grafie im deutschen Sprach raum vom 18.  Jahr-
hundert bis zur Gegenwart. Hg. von Christine Haug. Wies ba den 2015, Deutsche Porno graphie 
in der Aufklärung. Hg. von Dirk Sangmeister, Martin Mulsow. Göt tin gen  2018, Pornographie 
in der deutschen Literatur. Texte, Themen, Institutionen. Hg. von Hans-Edwin Friedrich, Sven 
 Hanuschek, Christoph Rauen. München 2016. – Für die Vor mo derne scheint die Beschäfti-
gung mit dem Thema ‚Sexualität‘ insgesamt näherliegend, vgl. den gewichtigen Sam mel band 
Sexuality in the Middle Ages and Early Modern Times. New Approaches to a Fundamental 
 Cul tu ral- Histo ri cal and Literary-Anthro pological Theme. Hg. von Albrecht Classen. Berlin u. a. 
2008, darin siehe bes. den aus führlichen Beitrag von Albrecht Classen: The Cultural Signifi-
cance of Sexuality in the Middle Ages, the Renais sance, and Beyond. A Secret Continuous Un-
dercurrent or a Dominant Phenomenon of the Premodern World? Or: The Irrepressibility of Sex 
Yesterday and Today, S. 1–141. – Eklatant zeigt sich an der Forschungslage das 17. Jahrhundert 
noch immer als ‚Schwellenzeit‘, die von der der Mediävistik ‚nicht mehr‘, von der NDL allerdings 
oft ‚noch nicht‘ bedacht wird. 
7 So auch das Fazit Uwe Hentschels zum (sehr gelobten) von Sangmeister und Mulsow hg. 
Sammelband: „Zu einer veritablen Einigung darüber, was Pornographie im 18. Jahrhundert ist 
(im Unterschied zur erotischen Literatur), kommt es letztendlich in diesem Band nicht“ (Uwe 
Hentschel: [Rez. zu] Deutsche Pornographie der Aufklärung […]. In: Informationsmittel für Bib-
liotheken 26.4 [2018], #6198).
8 Vgl. Niklaus Largier: [Art.] Pornographie. In: RL, Bd. 3, S. 127–131, hier S. 127.
9 Dirk Sangmeister: Deutsche Pornographie in der Aufklärung. Streifzüge durch ein vernachläs-
sigtes Feld der Litera tur- und Buchgeschichte. In: Deutsche Pornographie in der Aufklärung. Hg. 
von Dirk Sangmeister, Martin Mulsow. Göttingen 2018, S. 11–233, hier S. 27, das folgende Zitat ebd.



1 Pornographie – Der grosse Klunkermutz (1671)   443

scher Provenienz gewesen“.10 Dieser Auffassung hat besonders der 2018 erschie-
nene Band über Deutsche Pornographie der Aufklärung die Stirn geboten. Als 
„Wasser scheide in der Geschichte der deutsch sprachigen Erotica und Sotadica“ 
nennt Dirk Sangmeister das Jahr 1785:

Bis etwa 1785 gab es klassische Hurengeschichten, scheinheilige Lebensbeichten und 
Bekenntnisse, Romane über gefallene Mädchen, gab es freie, frivole, erotische Texte, gab 
es anzügliche oder ver einzelt obszöne Gedichte, auch Werke mit eingestreuten lizenziösen 
Passagen – aber erst ab etwa 1785 wurden die expliziten Texte publiziert, die durchgän-
gig oder überwiegend Pornographie sind, und kurz darauf tauchen verstärkt all diejenigen 
Werke auf, in denen Pornographie ein Mittel zum Zweck ist, aber nicht dem der Triebabfuhr 
der Rezipienten, sondern dem einer gezielt de couvrie renden Kritik an Kirche und Staat. 
Bündiger formuliert: In der Früh- und Hoch auf klärung dominierte die erotische Literatur, 
während es Pornographie nur im griechischen Wortsinne (Huren geschichten) gab, erst in 
der Spätaufklärung kommt die Pornographie im modernen Sinne (primär auf Erregung zie-
lende Texte) hinzu.11

Vorläufer solcher Schriften, die ‚primär auf Erregung zielen‘, finden sich aller-
dings schon in der deut schen Literatur des 17. Jahrhunderts.12 Der grosse Klunker­
mutz, so meine These, lässt sich nicht nur als eine die Wir kungs ästhetik der Satire 
untergrabende und folglich ‚geschei terte‘ Version der Satire lesen. Viel mehr zeigt 
das Werk, inwiefern die Pro duk tionsästhetik der früh neu zeitlichen Frauensatire 
deutschsprachiges porno graphisches Schrei ben im 17.  Jahrhundert ermöglicht. 

10 Diese Auffassung vertrat noch Matthias Luserke-Jaqui, der in Lina’s aufrichtige Bekenntnisse 
oder Die Freuden der Wollust (um 1790) den „Nachweis des ältesten pornographischen Textes der 
deutschen Literatur, der eben keine Über setzung aus dem Englischen oder Französische ist[,]“ 
vermutete (Matthias Luserke-Jaqui: Lina’s aufrichtige Beken ntnisse oder Die Freuden der Wollust. 
Rhapsodie über Pornographie und Aufklärung. In: Lenz-Jahrbuch 20 [2013], S. 39–66, hier S. 41).
11 Sangmeister: Deutsche Pornographie in der Aufklärung, S. 54.
12 Dass schon im Mittelalter offen ‚pornographische‘ Szenen geschrieben wurden, zeigt anhand 
des mittel hoch deutschen Mähres Das Nonnenturnier (15.  Jahrhundert) Albert Classen: Sexual 
Desire and Pornography: Literary Imagi nation in a Satirical Context. Gender Conflict, Sexual 
Identity, and Misogyny in Das Nonnenturnier. In:  Sexuality in the Middle Ages and Early Mo-
dern Times. New Approaches to a Fundamental Cultural-Historical and Literary-Anthropological 
Theme. Hg. von Albrecht Classen. Berlin u. a. 2008, S. 649–690. Diese sind hier aller dings kein 
Selbstzweck: „In fact, although Der turnei von dem zwers seems to border on the pornographic, 
if the narrative does not actually transgress the limits of decency (even within the medieval con-
text), it powerfully contributed to the broad, at times rather deft, intensive, and complex discour-
se on love, marriage, sexuality, gender identity, and the body“ (ebd., S. 690). – Als ‚erotisch-por-
nographische Lesestoffe‘ der galanten Literatur gelten etwa die Romane von Hunold, Bohse 
und Gressel, dazu vgl. Helga Meise: Amor, Cythere, Polissonerien. Para texte deutschsprachiger 
erotisch-pornographischer Lesestoffe 1690–1875. In: „In Wollust betäubt“. Unzüchtige Bücher im 
deutsch sprachigen Raum im 18. und 19. Jahrhundert. Hg. von Johannes Frimmel, Christine Haug, 
Helga Meise. Wies baden 2018, S. 137–161.



444   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

Wenn ich im Folgen den para digmatisch die satirische Faktur vorstelle, liegt mein 
Haupt augenmerk auf der expliziten Dar stel lung körperlicher Erregung und ihrer 
textinternen Apologie.

Wie schon Balthasar Schupps Corinna (1660) und Johann Gorgias’ Buhlende 
Jungfer (1666) wid met sich der grosse Klun ker mutz (1671) dem Sujet weiblicher 
Lasterhaftigkeit in ihrer spezifisch sexuellen Aus prä gung. Obwohl auch der Klun­
kermutz einen moraldidaktischen Anspruch for muliert, scheint die suggestive 
Kraft der literarischen Evokation die moralische Perspekti vierung bewusst zu 
unter laufen bzw. zu über blenden. Im Klunkermutz ist der Name Programm, so 
wird hier generisch eine femina sordida beschrieben,13 was sich als ‚niederträch-
tige, schmutzige, unflätige Frau‘ über setzen lässt. Gemäß dieser Programmatik 
wird erklärtermaßen die „sonst keusche Feder in […] eine stinckende Mist sotte14 
ein [ge]tauch[t]“15 – ein Bild, das in der Lesart der Feder als Phallus bereits die 
konstitutive obszöne Zweideutigkeit der apologetischen Passage erweist. Zwar 
wird in der „Vor rede“, vermeintlich ganz in moralsatirischer Tradition, der Schein 
einer didaktischen Wir kungs intention gewahrt, welche den satirischen Kausal-
konnex von ‚Sünde und Strafe‘ aufzu nehmen vorgibt:

HIer stellet sich der Welt zu öffentlichen Abscheu vor/ und wil seine biß hieher verbor-
gen gehal tene Laster nicht länger verdeckt wissen/ sondern selbige an den hellen Mittag 
bringen/ den durch die gantze Welt herumher streichende und von allen Tugendliebenden 
verfluchte Klunker mutz: Nicht zwar üm deswegen/ daß er durch seine ansteckende Lust-
seuche/ die noch un schuldigen Gemühter vollends zu gleichmäßiger Unfläterey lokke und 
reitze/ sondern damit bey so eigentlich hervor gebrachten seinen begangenen Untahten ihm 
von züchtigen und keuschen Tugend-Gemüh tern sein wolverdientes Straf- und Endurteil 
desto rechtmäßiger abgefasset und gesprochen werden möchte. (A2r–A2v)

So sollen die im Werk vorgestellten „Laster“ und „Untahten“ hinsichtlich der 
„an stecken de[n] Lust seuche“ durch ihre Darstellung lediglich „Abscheu“ her-
vorrufen, was wiede rum zu einem „wol verdiente[n] Straf- und Endurteil“ führen 
soll. Tentativ wird aller dings bereits ein anderer möglicher Rezeptionsmodus 
angesprochen, nach welchem jene Dar stel lung „zu gleichmäßiger Unfläterey 

13 Vgl. dazu DWB, Bd. 11, Sp. 1298. – Der Begriff ‚Klunkermutz‘ findet sich auch in Johann Beers 
Bestia Civitatis: „Ach lieber Bruder/ hier zu Ninive ist gut in dergleichen Schand zu gerathen/ 
dann weil die gantze Stadt von diesem Laster eingenommen ist/ darff ihrs niemand vorwerffen. 
Dann wann gleich ein und andere Frau oder Jungfrau zu ihr sagen würde/ pfui Teuffel/ du gars-
tiger kluncker-Mutz/ bist eine Hure. Ja/ würde sie sagen/ bistu doch auch eine“ ([Beer:] Bestia 
Civitatis, S. 125). Ob Beer die anonym erschienene Schrift kannte, ist unklar.
14 Hier zu verstehen als ‚Jauche, Mistjauche‘, vgl. DWB, Bd. 16, Sp. 1819.
15 [Anon.:] Der grosse Klunkermutz. [S.l.] 1671, S.  103. Im Folgenden Folioangaben (Vorrede) 
bzw. Seitenzahlen (Haupttext) direkt im Text.



1 Pornographie – Der grosse Klunkermutz (1671)   445

lokke und reitze“. Obwohl diesem Modus eine Absage erteilt wird, bleibt er in der 
Vorrede stets mitbedacht, etwa in den möglichen Vorwürfen, die der hinter dem 
Pseudonym „X. Y. Z.“ stehende Autor bereits vorab antizipiert:

Es möchte zwar mancher Schmach und tadelsichtige Suffenus sich des Scheines einer 
sonderbaren Heilig keit bedienende/ sein unnützes Maul deswegen aufzusperren/ nicht 
scheuen/ daß nemlich der gleichen Unflätereien und Schandpossen zuschreiben/ man sich 
nicht fürnehmen solle/ sinte mahl dadurch nit wenig Aergernüß gegeben würde/ Es wisse 
aber ein jeder/ wer nicht Engelrein seyn will/ daß er mit seinen eigenen Tahten oftmals 
ärgerlicher gewesen/ als dieser Klunkermutz in seiner gantzen Beschreibung/ angesehen/ 
er seine Laster deswegen ans Tagliecht stellen muß/ auf daß andere von deren Abscheu-
lichkeit erschrekket/ davon entzogen würden/ Er hergegen durch solche der gantzen Welt 
vor Augen gesetzte Strafe zu einem bessern Leben bekehret werden möchte: Zumahlen der 
obgeziehlete Zweck dieser Schreiberey/ die bereits angezogen/ gantz gut und unfehlbar: 
Solte nun etwan eine giftige Spinne was böses daraus saugen/ was kan dann die Unschuld 
dafür Rechenschaft geben? Eine arbeitsame Bühne ziehet aus den Blumen mir den Honig-
schwangern Saft: Dergleichen wird ein Ehrliebender Leser auch tuhn. (A2v–A4r)

Zur Verteidigung werden – strukturell ähnlich zum ersten Kapitel der Continua­
tio des Abentheuerlichen Simplicissimi Grimmelshausens16 – zwei Rezeptionshal-
tungen in selbständigen Tiervergleichen konturiert: So soll ten Leser nicht wie 
die Spinnen, die stets ‚das Böse‘ finden, sondern wie die Bienen agie ren, die nur 
das Nützliche und Gute aus den vorhandenen Blüten ziehen.17 Die Vorrede endet 
darauf hin mit einem apologetischen Aufruf an den „Leser“ (A4r), das eigene Unver-

16 So „prostetir[t]“ auch Grimmelshausens Erzähler „kein schuld zuhaben/ wann sich jemand 
deßwegen ärgert/ daß ich den Simplicissimum auf die jenige mode außstaffirt/ welche die Leut 
selbst erfordern/ wann man jhnen etwas nutzlichs beybringen will; läst sich aber in dessen ein 
und anderer der Hülsen genügen und achtet deß Kernen nicht/ der darinnen verborgen steckt/ 
so wird er zwar als von einer kurtzweiligen Histori seine Zufriedenheit: Aber gleichwohl das jenig 
bey weitem nicht erlangen/ was ich ihn zuberichten aigentlich bedacht gewesen“ ([Grimmels-
hausen:] Simplicissimus Teutsch, Continuatio, S. 564).
17 Zum topischen Vergleich siehe auch das Emblem der „Rose, aus der die Biene Honig, die Spin-
ne Gift saugt“ (Emblemata. Handbuch zu Sinnbildkunst des XVI. und XVII. Jahrhunderts. Hg. 
von Arthur Henkel, Albrecht Schöne. Stuttgart 1967, Sp.  302): Boni adulterium. [‚Verfälschung 
des Guten‘]

Funesto Arachnen flos idem succo replet,
Apique mella sufficit liquentia.
Concordiae litisque idem dictum est parens:
Scriptura prauis sica, fit scutum bonis.

[‚Die gleiche Blüte füllt die Spinne mit todbringendem Saft und schenckt der Biene flüssigen 
Honig. Dasselbe Wort bringt Eintracht oder Streit hervor; die Heilige Schrift wird den Bösen zum 
Dolch, den Guten zum Schild‘].



446   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

mögen, d. h. die ‚Steu erung‘ des „lüstern[en] Fleisch[es]“ (A4r) nicht dem Klunker­
mutz vorzuwerfen, sondern vielmehr die ‚gute‘ Absicht des Autors zu erkennen und 
sich vor den „das ewigbrennende Höllenfeuer ver die nenden Missetahten“ (A4r) zu 
hüten.18 Spätestens auf diegetischer Ebene wird die vorgeblich moral didaktische 
Wirkungsästhetik aller dings subvertiert.

Narratologisch lässt sich das metapoetisch durchaus versierte, mit zahlrei-
chen Verseinlagen versehene Werk in fünf Abschnitte gliedern:

I.   (S.  1–24) [extradiegetisch] Ein Ich-Erzähler schwärmt in petrarkistischer Manier von 
seiner gelieb ten Filirene, wird aufgrund einer verbotenen Liebschaft zwischen einem 
Schuhknecht und einer Magd allerdings mehrfach aus seinen Gedanken gerissen. 
Daher fasst er den Plan, aus „Rache“ (23) eine Schrift gegen die Hurerei zu verfassen.

II.   (S. 24–84) [intradiegetisch] Berichtet wird von den Abenteuern der Freunde Erander 
und Delfifi lus:

a)   Erlebnis bei verheirateter Kerkofille und ihrem Geliebten Megorchus. Aufgrund seiner 
Affäre zu Kerkofilles Magd Pamphile kann Erander aus erster Hand berichten. Erander 
wird Pamphile allerdings über drüssig (aufgrund ihrer Schminksucht und des Wahn-
sinns Megorchus’) und will sich ändern.19

b)   Erlebnis in Gasthaus, das sich als Bordell entpuppt. Erander und Delfifilus penetrie-
ren gleich zeitig Zirze. Bei ihrem erneuten Besuch wollen sie Mutter und Tochter die 
Liebesdienste nicht be zah len, worauf diese aber bestehen. So schwören Erander und 
Defifilus der Hurerei ab und wol len sich bessern.

III.  (85–113) [metadiegetisch] Moralisierung durch den Erzähler: Auf Huren warten Höl-
lenqualen, nicht gemeint sind die tugendhaften Frauen. Bezug der Verführerinnen zu 
Hexen, Aufruf zur Selbst  erkenntnis. Ur sprüng lich anvisierter Schluss.

IV.  (113–156) [extra­/intra­/metadiegetisch] Sukzessiver Auftritt mehrerer Freunde, die 
weitere Anek doten und Bei träge zum Thema beisteuern.

V.  (S.  156–167) [extradiegetisch] Kaum ist der Klunkermutz mit Höllenvisionen vollen-
det, erscheint die schöne Fili rene. Durch einen Windstoß wird das Manuskript aus 
dem Fenster geweht. Auf grund einer bereits erfolgten klandestinen Teilveröffentli-
chung entscheidet sich der Verfasser zur Rich tig stel lung durch eine autorisierte Kom-
plett-Veröffentlichung.

18 Eine letzte Synthese samt Ankündigung möglicher weiterer Schriften beschließt die Vorrede: 
„Kurtz darvon zu reden: Er [scil. der Leser] lerne hieraus das vollständige/ und durch das gantze 
Leben sich ausgiessende Haupt- und Natur Gesetze folgenden Inhalts: Tuhe das Gute und meide 
das Böse. Im übrigen erwarte er ins künftige ein mehres und vielleicht bessers“ ([Anon.:] Klun-
kermutz, Fol. A4v–A5r).
19 Vgl. ebd., S. 56: „Summa Summarum. Erander wurde bewogen und dachte: Du hast auch also 
gelebet/ GOtt schonet deiner/ und wil dir ein Beyspiel hier geben/ daran du dich spiegeln soltest: 
Name derowegen kurtz darauf seinen Abschied und entkame also der irrdischen Höllen. Diese 
Frömmigkeit aber wehrete nicht lange […]“.



1 Pornographie – Der grosse Klunkermutz (1671)   447

Besonders die Bordellszene, in welcher die Freunde Erander und Delfifilus die „Ertz-
hure“ (71) Zirze auf suchen,20 ist offen pornographisch gestaltet. Gemeinsam mit Zirze 
wird dort ein Spiel veran staltet, worin jeweils einer der drei Personen ein königliches 
Bestimmungsrecht zugesprochen wird. Nachdem Delfifilus Zirze zehnmal küssen 
soll und Erander die Aufgabe erhält, „der Zirzen Brüste zubegreiffen“ (71), rücket 
sukzessive die gegenseitige Begutachtung der Genitalregion ins Zen trum des Spiels:

[B]ey solcher Gelegenheit mercketen Delfifilus und Erander geschwind ab/ daß diese Zirze 
[…] ihren Schwartzwald gantz in Grund verderbet/ daß der Platz/ worauf er gestanden/ 
gantz kahl und ohne gewöhnlichen Zierraht war/ über dieses bekräftigten ihre hurischen 
Lieder/ die sie denen beyden vorgesungen mehr als zuviel/ was sie für ein erbar Handwerk 
treibe. Durch ferneres spielen kam das Greiffen auch an die Zirze/ welche endlich den Del-
fifilus und Erandern auf einmal zugleich/ ich mag nicht sagen wo/ gehabt/ ungeachtet nun 
sie beyde von der Natur wol versehen gewesen/ hat dennoch Zirze/ als eine hierin verstän-
dig-erfahrne/ in dem sie so viel dergleichen unter Händen und gar im Wanste gehabt/ Eran-
dern den Preiß gegeben/ mit diesen Worten: Dein Herr ist gewiß ein Edelmann. Es wuste 
aber keiner unter ihnen/ wohin es gemeinet sey/ biß sie sich besser erklährete und die 
Ursache hinzu tahte: Weil er so einen grossen hat. (71–73)

Die plastischen Ausführungen, die nur vordergründig mit dem Topos des Sag-
bar-Unsagbaren („ich mag nicht sagen wo“) spielen, verbürgen die produktive 
Lust des Autors an der por no graphischen Ausgestaltung, die sich innerhalb der 
Passage im Ausdruck sukzessive steigert und schließlich kulminativ entlädt, 
wenn mit dem wenig verschlüsselten Wort-Zahlen-Spiel das weib liche Verlangen 
nach vaginaler Penetration offen artikuliert wird:

Erander dachte bey Verständigen adelt die Tugend: In gemeinen Wesen nach Gewohnheit 
das Geschlecht: Bey den Reichen ein Brief: bey den Malabern in Ostindien/ und bey den 
Virginischen in Westindien grosse Nägel an Händen und Füssen/ also/ daß es heisset: Je 
grösser Nagel/ je grösser Adel: Hier aber ein grosser Schwantz/ und muß folgbar heissen: je 
grösser Schwantz/ je grösser Adel. Es war gut gegeben. Das Spiehl gieng nur noch einmal 
herüm/ denn Delfifilus merckte/ wie viel es bey der Zirze im Uhrwercke ihrer Schandbegier-
den geschlagen/ nehmlich: schieben sachte nein. Oder sag ich sieben/ achte/ neun. Ließ 
derowegen aus Königes Macht und Gewalt die Zirze durch Erandern in die Kammer führen/ 
welche sich auch nicht groß wegerte […]. (73 f.)

Auch der oftmals in abgrenzend-moralischer Absicht gebrauchte Topos der ‚fran-
zösischen Frei zü gig keit‘ wird aufgenommen, allerdings sexuell vereindeutigt und 
insofern subvertiert, als fran zö sische Liebhaber den deutschen Männern hinsicht-

20 Der Name der „Ertzhure“ alludiert freilich bereits die mythologische Zauberin Circe, die die 
Gefährten des Odysseus in Schweine verwandelte.



448   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

lich ihrer sexuellen Performanz deutlich unter legen seien.21 Neben dem englischen 
Epigrammatiker John Owen (1564–1622),22 der im Klunker mutz durchweg als litera-
rische Autorität angeführt wird, dient der römische Epigram mati ker Martial struk-
turell als antike Referenzfolie und Quelle.23 So folgt auf den französischen Ver gleich 
ein nur minimal aktualisiertes Martial-Zitat (Mart. X 81), in welchem die originale 
‚Phyllis‘ durch die für den Kontext des Klunkermutz passende  ‚Circe‘ ersetzt wird:

21 Vgl. [Anon.:] Klunkermutz, S. 75 f.: „Diese beyden Freunde [scil. Delfifilus und Erander] waren 
zwar den Hertzen nach gut teutsch: Aber in diesem Stück verglich sich Delfifilus den Frantzosen/ 
welche ebenfals in der ersten Hitze alsobald Feuer geben: Die Teutschen aber verziehen etwas 
länger/ eh der Bettel loß gehet: daher man sagt/ daß die Frantzosen lieber die Teutschen/ als 
ihre eigene Landsleute aufsteigen lassen/ denn einsten eine vermeinte Jungfer zu ihrer Sauf- und 
Hurschwester fragweise gesagt: Ob denn die Mannspersohnen auch so grosse Lust davon emp-
finden möchten/ als sie/ die Weibspersohnen; Und ob es sie auch so gut däuchte und kützelte. 
Als nun die andere solches bejahet/ fängt jene wieder an: Ja/ warum hören denn die Hundsfütter 
so bald auf. Ihr Klunkermutze! sollet ihr ehrliche Kerl also beschimpfen“.
22 John Owen wurde seinerseits als ‚britischer Martial‘ gerühmt, vgl.  dazu bereits Leicester 
Bradner: Musae Anglicanae. A History of Anglo-Latin Poetry, 1500–1925. Repr. New York [1940] 
1966, S. 86–90, bes. S. 89, sowie J. Henry Jones: John Owen, The Epigrammatist. In: Greece and 
Rome 10.29 (1941), S. 65–73. Zum Einfluss Owens auf das deutsche Epigramm vgl. Jutta Weisz: 
Das deutsche Epigramm des 17. Jahrhunderts. Stutt gart 1979, S. 38 sowie 147–149.
23 Den Verweis auf den antiken Urtext bieten bereits die dem Werk vorgeschalteten Verse, die 
eine aktualisierte Übersetzung darstellen „[a]us des Martialis sechsten Buches drey und neunt-
zigsten Uberschrift“:

DU grosser Klunkermutz! Wie übel stinkst du doch?
Wie ein gantz alter Topf vor seinem Kammerloch/
Kein Stenkerbok riecht so/ der seine Brunst gepflogen.
Ein Hund/ dem man das Fell hat übern Kopf gezogen:
Kein faules Ey stinkt so: gestanden Wasser nicht/
Ob du deswegen gleich auf Kunst bist abgericht/
Damit du den Gestank durch köstlich Balsamiren/
Durch öfters Baden mögst vertilgen und verlihren.
Schmierst du gleich Salben an und scharfen Greidenstein/
Must auch mit Bohnen-Mehl gantz über tünchet seyn/
Wird dir/ O Klunkermutz/ mit diesen deinen Schminken
Doch nichts/ als Klunkermutz aus allen Gliedern stinken.

[Anon.:] Klunkermutz, Fol.  A5v, vgl.  dazu Martial: Epigramme VI  93. – Zur Stellung Martials 
in der Frühen Neuzeit siehe Harry C. Schnur: The Humanist Epigram and its influence on the 
German Epigram. In: Acta Conventus Neo-Latini Lovaniensis. Hg. von Jozef Ijsewijn. München 
1973, S. 557–576, sowie Henkel: Anmerkungen zur Rezeption der Römischen Satiriker, passim, 
der die mittelalterliche Einordnung des Römers als poeta ethicus nach weist und diese Stellung 
„innerhalb eines christlich ausgeprägten moralischen Regelsystems […] bis ins 16. Jahr hundert 
lebendig“ konstatiert (ebd., S. 462).



1 Pornographie – Der grosse Klunkermutz (1671)   449

Cum duo venissent ad Circem mane fututum
Et nudam cuperet sumere uterque prior,

Demisit24 pariter se Circe utrique daturam
Et dedit: ille pedem sustulit, 25 hic tunicam.

Als einst zwey auf einmal bey Zirzen wolten liegen
Und jeder auf der Haut der Erste wolte seyn/
Versprach sie jedem diß: Ihr solt mich beyde kriegen/
Drüm hebet ihr der den Rok- und jeder auf das Bein. (77)

Martials elegische Distichen flankieren vier kreuzgereimte Alexandriner, welche 
die folgende ménage à trois literarisch antizipieren. Die Verse werden im Fließtext 
lakonisch von der Bemerkung „Es war hier nicht viel anders.“ (77) ergänzt, wor-
aufhin sich die Freunde verabschieden.

Die Bordell szene zeigt eindrücklich, dass sich die produktions- und wirkungs-
ästhetische Maxi me keineswegs in moraldidaktischen oder gar religiösen Anliegen 
erschöpft. Vielmehr ist die (im mer wieder eingestreute) Verdammung der Laster, 
die angeblich zu einer „unaufhörlichen Höl len pein“ führten,26 als apologetisches 
Feigenblatt der voyeuristisch-pornographischen Pas sagen zu deuten, welches sich 
deren ‚lockender und reizender‘ Wirkung, wie sie bereits das Vor wort er wähnt, 
durchaus bewusst ist. So hatte schon der Satiriker Martial in seinen poeto logischen 

24 In den gängigen Martial-Ausgaben findet sich an dieser Stelle anstatt von „demisit“ [‚sie 
ließ sich herab‘] das Prädi kat „promisit“ [‚sie versprach‘], vgl. etwa M[arcus] Valerius Martialis: 
Epigramme. Lateinisch – deutsch. Hg. und über setzt von Paul Barié, Winfried Schindler. 3. Aufl. 
Berlin 2013, S. 746. Da sich letztere Form auch in der fol gen den deutschen Übersetzung wieder-
findet, ist wahrscheinlich von einem Druckfehler auszugehen.
25 Zum Prädikat „sustulit“ merken Barié, Schindler (Hg.): Martial, S. 1374, an: „Der eine hob ihr 
die Beine hoch, der andere klaute ihr in der Zwischenzeit das Gewand; so gab Phyllis (im zweiten 
Fall ungewollt) beiden, was diese wol lten; der Leser wird geblufft, weil er ein zweites anzügli-
ches sexuelles Detail erwartet“. – Die deutsche Über setzung übernimmt diese Doppelbedeutung 
allerdings nicht.
26 Vgl. die an eine ‚Publikumsbeschimpfung‘ grenzende Auslassung: „Aber es soll für dieses 
mal unberichtet bleiben/ daß solche unbeschreiblichen Sodomidische Unfläthereyen/ woran 
nur zu gedencken/ einen ehr lieben den/ ja der nur ein kleines Fünckgen zur Tugend hat/ graus-
sen und grauen sollte/ diese Erzehlung nicht gar zu ver haßt und den Uhrheber dieser Zuschrift 
verdächtig machen. Doch gläubet sicherlich/ ihr geulen Laster gefül lte Wänste/ werdet ihr nicht 
ablassen/ solche nie sattsam verfluchte/ ja biß in den schweflichten Höllenabgrund stinkende 
und durch ihre straferwartende Ungerechtigkeit den Himmelbeleidigende Schandtahten zu-
begehen/ so sol let ihr künftig durch eben diese Feder mit allen dergleichen lichtscheuenden 
Klunkermützen und Schand gefäs sen auf den allerschimpflichsten Pranger zu ewigen Hohne 
und rechtmäßigen Strafe gestellet werden/ welche Strafe euch aber gegen der unaufhörlichen 
Höllenpein sehr erträglich sein wird“ ([Anon.:] Klunkermutz, S. 84 f.).



450   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

Epi grammen explizit die sexuelle Erregung als Teil seiner Wirkungsästhetik vorge-
stellt, wie etwa dessen Epigramm I 35 verbürgt:27

lex haec carminibus data est iocosis,
ne possint, nisi pruriant, iuvare.28

[‚Für Scherzgedichte gilt die Regel:
Sie können keinen Spaß machen, wenn sie nicht aufgeilen.‘]

Die gattungstypische Darstellung weiblichen Unwesens erfährt hier eine Aneig-
nung, die den Selbstzweck erotischer Literatur nurmehr dürftig verhüllt. Unter 
christlich-moralischem Deck mantel wird erotische Erregung geboten – was die 
Dar stellungs konvention der Satire unter Verweis auf die erotischen Handlungen 
und Gedanken inhärente Sündhaftigkeit und zu künftige Höllenqualen erst ermög-
licht: So liefert der Klunkermutz Pornographie aus dem Geist der Frauensatire. Dass 
der Verfasser sich seiner mithin vor genom menen Grenz über schrei tung durch aus 
bewusst war, bezeugt nicht zuletzt das ab schlie ßende Alexandrinerpaar:

Du aber Klunkermutz! Geh/ sag es nimmermehr/
Wenn irgend einer fragt/ wer ich gewesen wär. (167)

27 Vgl. dazu die Ausführungen von Barié, Schindler (Hg.): Martial, S. 1135. Eine ähnliche poe-
tologische Aussage hin sichtlich Martials Wirkungsästhetik findet sich zudem in XI 16, Überset-
zung nach Barié, Schindler:

Qui gravis es nimium, potes hinc iam, lector, abire
quo libet: urbanae scripsimus ista togae;

iam mea Lampsacio lascivit pagina versu
et Tartesiaca concrepat aera manu.

o quotiens rigida pulsabis pallia vena,
sis gravior Curio Fabricioque licet!

tu quoque nequitias nostri lususque libelli
uda, puella, leges, sis Patavina licet.

erubuit posuitque meum Lucretia librum,
sed coram Bruto; Brute, recede: leget.

[‚Wenn du allzu ernst bist, Leser, kannst du gleich von hier fortgehen,  | wohin du willst: Bis 
hierher habe ich für die römische Toga geschrieben;  | ab jetzt tollt mein Blatt übermütig im 
lampsakischen Vers  | und bringt die eher nen Schellen mit tartessischer Hand zum Tönen.  | O 
wie oft wirst du mit dem Steifen an den Mantel sto ßen, | magst du ernster noch sein als Curius 
und Fabricius! | Auch du, Mädchen, wirst feucht, wenn du die Un ge zo gen heiten und poetischen 
Spielereien in meinem Büchlein | liest, magst du auch aus Padua stammen. | Rot wurde Lucretia 
und legte mein Buch beiseite, | doch nur wenn Brutus dabei war; Brutus, zieh dich zurück, dann 
wird sie’s lesen‘.]
28 Mart. X 81, V. 10 f. Die folgende Übersetzung entstammt Barié, Schindler (Hg.): Martial.



1 Pornographie – Der grosse Klunkermutz (1671)   451

Den pornographischen Inhalt deutet indes bereits das dem Druck zugehörige 
Frontispiz an [Abb. 48]: Zu sehen sind auf einer in der unteren Bildhälfte platzier-
ten Kugel Rücken an Rücken sitzend zwei nackte Frauen, die sich jeweils in einem 
achteckigen Spiegel betrachten. Indem die Spiegel seit lich auf zwei das Fronti-
spiz rahmenden Postamenten platziert sind, eröffnen sie den nahezu freien Blick 
auf die weiblichen Brüste. Während die auf der linken Seite sitzende Frau jung 
er scheint, verweisen die Falten der Frau auf der rechten auf ein fortgeschrittenes 
Alter. Im Hinter grund ist ein Vorhang gespannt, der besonders über der rechts 
sitzenden Frau dunkle Schat tenfiguren wirft. Ein Oval schild links oben gibt den 
Titel wieder; der korrespondierende Oval schild rechts zeigt eine verzerrte Venus 
mit Amor, die als Liebesgöttin das Thema des Bandes ikonographisch vorgibt. 
Ganz am Ende des Werkes ist dem „Kupferblat“ eine „Erkläh rung“ in Vers form 
beigegeben: 

Du garstiger Klunkermutz! Du Schandgefülter Wanst!
Du unverschämtes Bild! Bespiegle deine Glieder/
Die du zur Unzucht brauchst/ in dem sie dir ein jeder/
Der giebt/ betasten darf: Beschmink dich/ weil du kanst/
Und weil d blanke Koht an dir noch haften mag.
Schau’ aber dich auch an nach kurtz verfloßnen Jahren/
Schau’/ wie die Runtzeln sich zu deinem Leibe paaren/
Wie in Verachtung du must liegen Nacht und Tag.
Wo ist dein schön Gesicht/ darauf du prachten kontest?
Dein Hurenleben hat dir Schein und Glantz benommen/
Der Wucher deines Leibes ist dir nunmehr entkommen/
Du hast nicht mehr/ was du zubrauchen sonst vergonst.
Ein jeder fleucht vor dir. Was hast du nun für Schutz?
Es ist ein runder Ball/ worauf du stets gesessen/
Der sich nun umgedreht/ und sol mans recht ermessen/
So wirft er dich bald ab. Du garstiger Klunkermutz. (168)

Die vier umarmend gereimten Alexandrinerquartette werden von der met risch 
ausbrechenden Apostrophe „Du garstiger Klunkermutz“ zyklisch gerahmt, die 
durch eine Zusatz senkung die ansonsten regelmäßige jambische Rhythmik 
durchbricht. Argu mentativ glie dern sich die Verse in vier Abschnitte: Während 
die ersten sechs Verse den apo strophierten „Klunker mutz“ auffordern, sich in 
seiner Jugend zu ‚bespiegeln‘, verweisen die Verse 6–8 auf die „Runtzeln“ der im 
Frontispiz rechts sitzenden Frau, die sich bereits „nach kurtz verfloßnen Jahren“ 
zeigten. Während im dritten Abschnitt (V.  9–13) die vergangene Schönheit der 
Frau betont wird, die nun allein und ohne „Schutz“ zurückbleibe, erläutern die 
letzten drei Verse den auf dem Frontispiz abgebildeten „runde[n] Ball“ als ver-
gängliches ‚Rad der Zeit‘ bzw. als Symbol der Fortuna, durch das die Frau „bald“ 
‚abgeworfen‘ werde. So bietet auch der Para text eine durchaus toxische Mischung 



452   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

Abb. 48: „Schau’ aber dich auch an“. Kupfertitel des grossen Klunkermutz (1671).



1 Pornographie – Der grosse Klunkermutz (1671)   453

aus der wol lüstigen Betrachtung des weiblichen Körpers und einhergehender 
Verdam mung desselben.

Heute weisen Bibliotheksverzeichnisse nur ein unikales Exemplar des Duo-
dezbändchens nach, das die SB Berlin verwahrt.29 Eine zeitgenössische zweite 
Auflage ist nicht über liefert. Dennoch scheint das Werk weit verbreitet gewe sen 
zu sein, was nicht nur Christian Weises und Gottfried Vockerodts ablehnen de  
 Haltungen bezeugen, sondern auch der eingangs zitierte Gesprächskreis in Jo han-
nes Riemers Ausgekehrte[m] politische[n] Feuermäuerkehrer (1682), in welchem 
der Klunkermutz in einem Atemzug mit Johann Beers Frauen satiren genannt 
wird.30 Dass vorgebliche Moraldidaxe das Potenzial zur Pornographie in sich birgt, 
war den Zeitgenossen wohl bewusst, wie bereits Weise alludiert, wenn er den 
Kluncker mutz in eine Linie mit der ‚Aloisia Sigea‘, der pornographischen Schrift 
Nicolas Choriers, stellte:

In Franckreich ist vor wenig Jahren eine Jungfer-Schule natürlich und ärgerlich gnug heraus 
kommen. Doch nun haben wir auch ein Buch [scil. den Klunkermutz]/ dabey wir den Frant-
zosen nichts vorwerffen können. Eine Schande ist es/ daß solche Gewissenslose Drucker 
und Buchhändler gefunden werden/ welche sich so viel mehr dieser Sünden theilhafftig 
machen/ so viel mehr sie die Schand-Possen unter die Leute bringen. Nun ich wünsche 
noch einmal/ GOtt bringe die Liecht-scheuende Fleder-Maus zum Erkäntniß/ damit ihm die 
verdammten Bogen nicht einmahl auf der Seele verbrennen/ und die böse Brunst/ die er 
bey vielen erwecket/ auf seinem Kopfe zu Pech und Schwefel werde. Er mag seyn wer er 
will/ so weiß ich/ daß ihn sein Gewissen eher verdammet hat/ als die ehrbare Welt davon 
hat urtheilen können. Nun wie dem allen/ hier lege ich dem Kerlen mit der Sauglocke was 
anders vor/ daran er mag zierlicher schreiben lernen.31 

Tatsächlich tarnte sich auch die hier gemeinte Schrift, die unter dem Namen der 
spanischen Huma nis tin Aloisia Sigea lanciert wurde, als Satyra Sotadica de Arcanis 
Amoris et Veneris (1660) – aller dings kommen die Dialoge, abgesehen von einer 
apologetischen Vorrede, ohne Moralisie rungen aus.32 Während die ‚Aloisia Sigea‘ 
als sexuelles Aufklärungswerk euro päisch erfolgreich war und zahlreiche, reich 
bebilderte Wieder- und Neuauflagen zeitigte, verbürgt der frühe deutsche porno-
graphische Versuch auch die Unfruchtbarkeit eines (pseudo-)moralischen Schrift-
tums, aus des sen Geist die Auslebung des (männlichen) Bedürfnisses nach Sexua-
lität nur über die Abwer tung weiblicher Sexualität erfolgen kann. 

29 Das Exemplar findet sich unter der Signatur Yy 2301.
30 [Riemer:] Der ausgekehrte politische Feuermäuerkehrer, S. 36.
31 [Weise:] Ertz-Narren, S. 62.
32 Während Turner: „Aloisia Sigea“ in France and England, S. 281–294, die französische und 
englische Rezeption des Werks beleuchtet hat, ist die Erforschung der deutschen Rezeption nach 
wie vor ein Forschungsdesiderat. – Weise bezieht sich hier allerdings wohl auf die 1680 unter 
dem Titel L’Académie des Dames erschienene, erweiterte Fassung der Dialoge. 



454   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

Gegen den Strich gelesen, zeigt die negative zeitgenössische Rezeption 
zum einen, dass der Klunker mutz als (geschei terte) Satire gewertet wurde, zum 
ande ren weist sie zumindest auf einen relativen Grad der Bekanntheit hin, der 
die (negativ kon no tierte) Nen nung rechtfertigte. Eine gewis se, wenn auch bit-
ter-misogyne Ironie bleibt dem Klunker mutz und mithin der früh neu zeit lichen 
Frauen satire einge schrie ben: Gerade die moralische Faktur des Genres eröffnet 
die Möglich keit zur Erotik und Pornographie – und schränkt die Darstellung 
mensch licher Sexualität gleichzeitig als Ver dam mung weiblicher Lust ein.

2 Pikarisierung – Die Frauensatiren Johann Beers (1680–1682)

Trotz des wirkmächtigen Versuchs Richard Alewyns, den Weißenfelser Musikdi-
rektor Johann Beer (1655–1700) zu ‚einem der begnadetsten deutschen Erzähler‘ 
zu stilisieren, der das „Welt gefühl des Realismus“ in seinen Schriften fasse,33 
ist eine breite Leserschaft seines aus schließ lich pseudonymisch bzw. anonym 
erschienenen, etwa fünfundzwanzig Romane und satirische Er zäh lungen umfas-
senden literarischen Oeuvres ausge blie ben.34 In der ger ma nis tischen Forschung 
ist Beer indes längst etabliert, wenngleich gegenüber Alewyns Beer-Bild funda-
mentale Neu justierungen vorgenommen wur den.35 Dennoch prägte die Gering-

33 Alewyn: Johann Beer, S. 226. – Zu Alewyns Beer-Bild siehe Klaus Garber: Kulturelle Räume 
und präsenti mentale Mentalität. Richard Alewyns Werk über Johann Beer und den Roman des 
17. Jahrhunderts. In: Johann Beer. Schriftsteller, Komponist und Hofbeamter 1655−1700. Beiträge 
zum Internationalen Beer-Symposion in Weißenfels Oktober 2000. Hg. von Ferdinand van Ingen, 
Hans-Gert Roloff. Bern u. a. 2003, S. 15–37.
34 Die positive Wertung ist von der Literaturgeschichtsschreibung indes übernommen worden, 
vgl. Volker Meid: Von der Frühen Neuzeit bis zur Aufklärung. In: Geschichte des deutschspra-
chigen Romans. Hg. von Volker Meid. Stuttgart 2013, S.  17–162, hier S.  84, laut welchem Beer 
„mit seinem Einfallsreichtum, seinen satirischen Impulsen und seiner die proklamierte Kunstlo-
sigkeit widerlegenden Vielschichtigkeit den zweiten Höhepunkt in der Geschichte des niederen 
Romans im 17. Jahrhundert nach Grimmelshausen darstellt“. – Zu Beer siehe auch Jörg Krämer: 
[Art.] Beer, Johann. In: VL 17, Bd. 1, Sp. 533–546.
35 Zu Beer liegen mittlerweile vier Aufsatzsammlungen (Johann Beer und Grimmelshausen. 
Deutsche Prosasatire an der Wende vom 17. und 18.  Jahrhundert. Hg. von Jörg Jochen Berns.  
In: Simpliciana 13 [1991], S. 9–441, Beer. 1655−1700. Hofmusiker. Satiriker. Anonymus. Eine Kar-
riere zwischen Bürgertum und Hof. Hg. von Andreas Brandtner, Wolfgang Neuber. Katalog zur 
Ausstellung in der „Galerie im Stifter-Haus“ in Linz [4. Juli bis 30. August 2000] und im Museum 
Schloß Neu-Augustusburg in Weißenfels [3. Oktober bis 19. November 2000]. Wien 2000, siehe 
ebd., S. 304–322, für eine Forschungsbibliographie der Jahre 1860–2000, Zwischen Ordnung und 
Chaos. Das Leben und Schaffen des Dichterkomponisten Johann Beer [1655–1700]. Doku menta-
tion eines literaturwissenschaftlichen Symposions zum 300. Todestag [13.–17.  Juli 2000, Straß 



2 Pikarisierung – Die Frauensatiren Johann Beers (1680–1682)   455

schätzung der satirischen Pro duktion Beers lange die Forschung.36 Obwohl die 
vordergründige Wirkungsintention Beers als ‚prodesse‘ immer wieder betont 
wurde,37 habe man die sati ri schen Erzählungen, wie Andreas Solbach noch 
2003 konstatierte, „nur ungern zur Kenntnis genom men“, da zur „ungewöhn-
lichen und unüber sicht lichen Erzähl struktur […] eine themati sche Monomanie 
[trete], die in der älteren Forschung als Antifeminismus und seit Lynne Tatlock 
als Misogynie bezeichnet wird“.38 Zwar liegen mit tlerweile einige Einzelstudien 
zu den Frauen satiren Beers vor39 – eine Gesamtsichtung der Satiren unternahm 
nach Alewyn allerdings nur Solbach, der die Satiren als ‚ernste Kritik der Affekt-
verfallenheit‘ liest und sie als „Erzähl experi mente“ gescheitert sieht.40 Gleich-

und St. Georgen im Attergau, Oberösterreich]. In: Jahrbuch der österreichischen Goethe-Gesell-
schaft 104/105 [2000/2001], S. 41–190, Johann Beer. Schriftsteller, Komponist und Hofbeamter 
1655−1700. Beiträge zum Internationalen Beer-Symposion in Weißenfels, Oktober 2000. Hg. 
von Ferdinand van Ingen, Hans-Gert Roloff. Bern u. a. 2003) sowie einige Monographien vor, 
vgl. bes. Jörg Krämer: Johann Beers Romane. Poetologie, immanente Poetik und Rezeption ‚nie-
derer‘ Texte im späten 17.  Jahrhundert. Frankfurt am Main u. a. 1991 sowie Andreas Solbach: 
Johann Beer. Rhetorisches Erzählen zwischen Satire und Utopie. Tübingen 2003.
36 So hatte Alewyn zwar bereits darauf hingewiesen, dass die satirischen Schriften Beers zeit-
genössisch „nicht nur wegen ihres pamphletischen Charakters den meisten literarischen Staub 
aufwirbelten, sondern die allein auch von einem gebildeten Publikum ernst genommen werden 
mochten“ (Alewyn: Johann Beer, S. 101). Dennoch konstatierte er: „Es sind gerade die, die uns 
das wenigste Interesse abgewinnen“ (ebd.).
37 Siehe dazu paradigmatisch Hans-Gert Roloff: Geordnete Unordnung – Moralisation und Er-
zählstrategie bei Johann Beer. In: Jahrbuch der österreichischen Goethe-Gesellschaft 104/105 
(2000/2001), S. 47–63, sowie Solbach: Johann Beer. Kritisch zu Solbach vgl. Jörg Krämer: Ursus 
orator? Eine problematische Studie zu Johann Beer. [Rez. zu] Andreas Solbach: Johann Beer. 
Rhetorisches Erzählen zwischen Satire und Utopie. Tübingen: Max Niemeyer 2003. In: IASLon-
line [10.06.2005], URL: <http://www.iaslonline.de/index.php?vor-gang_id=931> [15.03.2022].
38 Solbach: Johann Beer, S. 155. – Weil der Text bereits 1999 für den Druck vorbereitet worden 
war, berücksichtigt Solbach die neueren Sammelbände allerdings nicht.
39 Hardin: Johann Beer’s Der Politische Feuermäuer­Kehrer and the Anonymous Novel Der Aus­
gekehrte Politische Feuer­Mäuer Kehrer, S. 488–502, Tatlock: Speculations on Beer’s Chimneys, 
S. 779–801, Becker-Cantarino: Johann Beers Weiber­Hächel und die Tradition der Ehe- und Frau-
ensatire, S. 443–456, Moser: Augusteisches Denken in Johann Beers Bestia Civitatis, S. 169–202, 
Andreas Keller: „Confuse“ oder „artige“ Ordnung? Zum Spannungsverhältnis von forensischer 
Disposition und adressatenorientierter Dissimulation der oratorischen Kunst bei Johann Beer am 
Beispiel der Weiber­Hächel (1680). In: Johann Beer: Schriftsteller, Kompo nist und Hofbeamter 
1655–1700. Hg. von Ferdinand van Ingen, Hans-Gert Roloff. Bern u. a. 2003, S. 517–573, Wels: Die 
Funktion der Misogynie in Johann Beers Roman Bestia Civitatis, S. 111–122.
40 Vgl.  Solbach: Johann Beer, 154–191, hier S.  240, der den „Frauenhaß des Autors […] als 
die Konsequenz seines Selbsthasses“ (ebd., S.  183) interpretiert. So erweise sich in den „sati-
risch-politischen Romane[n] der Jahre 1679–1685 […] das Anti-Erotische als Voraussetzung der 
Satire befähigung“: „Die Identifi zie rung der Frau und der geschlechtlichen Liebe mit der Leiden-

http://www.iaslonline.de/index.php?vor-gang_id=931


456   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

zeitig ist die eklatante Misogynie Beers oft entweder mora lisch ab ge lehnt41 oder 
als vordergründig ent larvt und mithin relativiert worden: So sieht Kel ler in der 
„der be[n] Frauen kritik“ der Weiber­Hächel „nicht die Absicht, sehr wohl aber das 
vor geblendete Lock mittel, damit die männliche Ziel gruppe den Text auch rezi-
piert und die finale Ermahnung zu auf richtiger Werbung, Achtung gegen über 
den Jungfrauen und einer tugend haf ten Eheführung auch wahrnimmt“.42 Auch 
Wels betont hinter der vordergründigen Misogynie „noch eine weitere Deutungs-
ebene“: Beers „moral päda gogische Intentionen“, die „neben der Warnung vor 
Hurer ei vor allem […] die Mahnung zur Got tes furcht“ verfolgten.43 So diene in der 
Bestia Civitatis die „Derbheit [als] Mittel zum Zweck“. Anders hatte freilich Lynne 
Tatlock Beers Feuermäuer­Kehrer bewer tet, die dessen Misogynie als Ausdruck 
männ licher Ängste und Wünsche gegen über der weib lichen Sexualität deutete.44 

Im Folgenden untersuche ich Beers kurz aufeinander entstandene vier Frauen-
satiren – Weiber­Hächel (1680), Jungfer­Hobel (1681), Bestia Civitatis (1681) sowie 

schafts verfal len heit als zentrales Vergehen markiert den Satiriker als Anti-Erotiker, der dem Lie-
besverlangen nicht unterliegt und damit seine Freiheit und Befähi gung zur Satire demonstriert“ 
(ebd., S. 240). Kritisch zu Solbachs Interpretation siehe Krämer: Ursus orator. – Mittlerweile liegt 
eine komprimierte Fassung meiner Ausführungen zu Beers Frauensatiren auch als Einzelpubli-
kation vor, vgl. Emma Louise Brucklacher: Deviante Weiblichkeit als Erzählmotor. Johann Beers 
Frauensatiren. In: Simpliciana 43 (2021), S. 245–265.
41 Vgl. etwa die Ausführungen von Berns: Johann Beer, der Satiriker, S. 189 f.: „Ob zur Kenn-
zeichnung von Beers Frauensatire wiederum die Faustformel der Satirensatire zulangt, scheint 
fraglich, denn der in seiner klein städtisch-kleinhöfischen Lebenssphäre in Weißenfels wohlver-
heiratete, kinderreiche Hofmusiker erscheint in seiner anonymen und von ihm selbst verleug-
neten Romanproduktion als Frauenhasser von militanter Dümmlichkeit, als plattester Vertreter 
jenes platten Antifeminismus, der in der Frühen Neuzeit obligates Ferment jeder Staatsräson, 
jeder Konfessionstheologie und so auch der Literatur – oder doch der meisten ihrer Genera – war 
(denn in den utopischen und schäferlichen Welten ist eine Gleichberechtigung der Geschlechter 
immerhin schon angedacht!)“. 
42 Vgl. Keller: „Confuse“ oder „artige“ Ordnung, S. 570, der mithin für eine Ausnahme der Wei­
ber­Hächel aus der Grup pe der ‚Frauensatiren‘ plädiert: „Damit wäre dieser Text herauszutren-
nen aus einer nachträglich konstruierten puristischen Gattungstradition der satiregebundenen 
‚Frauenfeindlichkeit‘ und als Unikat zu betrach ten, das auf spezifische Weise mit verschiedenen 
Diskursen seiner Zeit (Sozialdebatte, städtische Souveränität, Ver hal tensethik, Verdrängungswett-
bewerb, Kommunikations- und Verstellungslehre etc.) korrespon diert“. So meint Kel ler: „Eine 
wirklich vernichtende Polemik gegen das weibliche Geschlecht sähe ganz anders aus“ (ebd.).
43 Wels: Die Funktion der Misogynie, S. 113 und 119, das folgende Zitat ebd., S. 121. – Vgl. dazu 
Kap. III.2.2.1. 
44 Vgl. Tatlock: Speculations of Beer’s Chimneys, bes. S. 799, die Beers misogyne Auslassungen 
als „an expression of certain givens of the human condition, and specifically that of the male“ 
liest: „the simultaneous attraction and repulsion of the erotic which leads to dislike and fear of 
the opposite sex and sometimes finds an outlet in ribaldry“.



2 Pikarisierung – Die Frauensatiren Johann Beers (1680–1682)   457

Der politische Feuermäuer­Kehrer (1682) – auf gemeinsame Darstellungs modi, um 
exem plarisch die Überf ührung der Frauen satire in pikarische Schreibmuster nach-
zuweisen. Indem die anek doten hafte Dar stel lungs kon vention der Frauensatire in 
der Reihungsästhetik des pikarischen Erzählens als ‚verkehrte Welt‘ vorgestellt wird, 
kann die moralisierende Autorität des Satirikers hinter der ‚naiven‘ Beschreibung der 
Laster  haftigkeit temporär zurücktreten. Die Pikarisierung als erzähl stimu lierendes 
Potenzial der Frauen satire führt folglich, so meine These, zu einer skopischen ‚Ent-
fremdungs ästhetik‘, die ein skato logi sches und gewaltlegitimierendes Erzählen 
zur literarischen Unterhaltung erhebt – und damit zum Unbehagen heutiger Beer- 
LeserInnen beiträgt.

Alle vier Beer-Texte sind einem gemeinsamen Thema gewidmet: der satiri-
schen Entlarvung lasterhafter Frauen, die vornehmlich deren sexuelle Affektver-
fallenheit rügt. Dass spezifisch Frauen und nicht etwa die Männer, die sich von 
ihnen ‚verführen‘ lassen, im Zentrum der Darstellungen stehen, macht der Erzäh-
ler im Jungfer­Hobel explizit:

Ich hätte hier genugsame Gelegenheit/ der verliebten Narren ihre Täntze und Ceremonien 
durchzu ziehen/ weil ich aber erst vergangene Woche einen Tractat, die verliebten Phan-
tasten genant/ ver fer tiget/ will ich sie dahin gewiesen/ meinen Hobel aber allein an das 
Frauenzimmer gesetztet haben/ welchen es sehr noth thut/ ein wenig geseubert und von 
ihren schröcklichen Thorheiten ab ge halten zu werden.45

Dennoch verstehen sich die vier Satiren grundsätzlich auch als Warnung an die 
Männer, sich vor der ‚falschen‘ Frauen welt in Acht zu nehmen, und präsentieren 
sich als Wahrer einer hierarchi schen, vermeintlich ‚natürlichen‘ Ge schlech ter-
ordnung.46 Wenn der Erzähler des Feuer mäuer­Kehrers seine Schrift nach zeitge-
nössischer Norm poetik vom unzu lässigen „Paßquill“ abgrenzt, nimmt er für sich 
explizit eine moral satiri sche Wirkungsästhetik in Anspruch: 

Eine Satyra ist von einem Paßquill weit unter schieden/ das vorige ist hoch zuloben/ und 
dem ge mei nen Wesen zu ihrem politischen und geist lichen Auf nehmen sehr nützlich/ das 
letztete ist un bil lich und unzulässig. Ich straffe die Laster/ aber nicht die Personen/ weil ich 
die Laster/ aber nicht die Menschen mit Namen nenne/ die sie began gen haben.47 

45 [Beer:] Jungfer-Hobel, S. 85. Im Folgenden Seitenzahlen nach Sigle JH direkt im Text.
46 Vgl.  die ‚Warnung‘ in der Weiber­Hächel: „Solche Händel richten eure stoltze Töchter an/ 
wann sie Männer bekom men/ und eine solche Ehe/ ist vor recht unglückseelig zu halten/ weil 
darinnen die Natur umgekehret wird/ dann die Frau wird Mann/ und der Mann ist Frau/ die Frau 
heisst Simon/ und der Mann heisst ErWeib“ ([Beer:] Weiber-Hächel, S. 43. Im Folgenden Seiten-
zahlen nach Sigle WH direkt im Text.).
47 [Beer:] Feuermäuer-Kehrer, S. 130. Im Folgenden Seitenzahlen nach Sigle FK direkt im Text.



458   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

Beer nutzt die Klassifikation als Satire folglich, um den moraldidaktischen 
‚Nutzen‘ seiner Schrift zu betonen und diese mithin zu legitimieren.

Zunächst seien die Narrationen der vier Satiren kurz vorgestellt: Im als Über-
setzung aus dem Spanischen fingierten Traktat Weiber­Hächel steht ein Ich-Er-
zähler ganz in pikarischer Tradition. Wenn auch im Schnelldurchlauf, wird ab 
ovo berichtet, dass Sambelle, sich selbst als „Baurn-Limmel“  (WH  13) bezeich-
nend, aus ärmlichen Verhältnissen in die Obhut der Gold schmied-Gattin Emilia 
gegeben wird. Da deren Mann im Sterben liegt, wird der kleine Sambelle Zeuge 
der vor nichts zurückschreckenden Heuchelei seiner Herrin. Statt sich zu ihrem 
im Sterben liegenden Mann zu begeben, verweilt sie „wol eine halbe Stund vor 
dem Spiegel“ (WH 19) und bestreicht sich die Augen „dergestalten mit Zwibeln/ 
das sie ihr fast eines halben Fingers weit hervor stunden“  (WH  20). Dabei hat 
sie sich längst dem „Schreiber im Land-Haus“ (WH 21) zur Ehefrau ver sprochen. 
Nach dem Tod des Ehemannes lässt sie sich eine „Parüque“ (WH 36) zusenden, 
um sich so, mög lichst dramatisch, die Haare vor – natürlich nur vorgetäusch-
tem – Schmerz vom Kopf zu reißen. So werden die Laster ver heirateter Frauen 
(Heuchelei, Ehebruch, Schwatzsucht, Her rsch sucht) vorgeführt, um am Ende die 
Leser zur Vorsicht zu mah nen. Allerdings wird nicht nur die Frau in die Mangel 
genommen: auch der Mann wird zum keuschen Leben hin dirigiert: „dann ein 
steter Buhler ist von einem Hurer nicht weit unter schie den“ (WH 58).

Der chrono logisch un mit telbar folgende und thematisch anknüpfende Jung­
fer­Hobel nim mt sodann die noch nicht ver hei ra te ten Frauen ins Visier, wobei 
erneut der ‚Nutzen‘ der Schrift unter strichen wird, mit welcher der Erzähler den 
explizit angesprochenen Frauen „zu gleich eine Schäre [„ver ehre“]/ eure Nägel zu 
beschneiden“  (JH  65). Erneut entstammt der Erzähler als „lieder liche[r] Sol da-
ten Junge“ (JH 68) der unteren sozialen Schicht, den Anstoß zu seiner Erzäh lung 
liefert der Zufall: Als er eines Nachts aus dem Schlafe aufgeschreckt wird, greift er 
im Dunkeln irrig zu Kleidern, die sich als „Weiber-Habit“ (JH 68) entpuppen. Trotz 
eines erlittenen Ver ge walti gungs versuchs bleibt der Erzähler in diesem Aufzug, 
gibt sich den Namen ‚Sophia‘ und erkundet daraufhin inkognito die den Män-
nern gemeinhin ‚verborgene‘ Welt der Frauen. So wird Sophia Zeugin weiblicher 
Heuchelei, zahl reicher unehelicher Affären und heimlicher Schwangerschaften. 
Deutlicher noch als in der Weiber­Hächel fällt die finale Apologie der Satire aus. 
So stilisiert sich der Jungfer­Hobel als didaktisch ‚nütz lich‘: „Was ich erzehlet/ 
ist nicht geschehen zu eurer [scil. der „unschuldigen Hertzen“] Ärger nüß/ son-
dern zu einer klugen Vor sichtig keit/ auff daß ihr euch in solchen Zu stän den zu 
hüten wisset“ (JH 100). Der Text präsentiert sich als persuasiver Aufruf gegen die 
Hurerei, gegen die weltliche Lust setzt der Erzähler das eschato logische Heils-
versprechen der kom menden, himmlischen Selig keit: „doch bitte ich euch/ alle 
Un tugenden auff daß eiffrigste zu mei den/ alsdann werdet ihr erst recht vollkom-



2 Pikarisierung – Die Frauensatiren Johann Beers (1680–1682)   459

men werden/ und euren Häuptern solche Cronen auff setzen/ die in alle Ewig keit 
nicht verwelcken werden“ (JH 100).

Als wahrlich grausam erweist sich Beers Bestia Civitatis, die als Über setzung 
aus dem Lateini schen vorgestellt wird.48 Die Handlung ist räumlich distanziert 
nach Ninive als Heimstätte des Bösen verlagert, wo „Nemo sua sorte con ten tus“ 
[‚niemand mit seinem Los zufrieden‘] (BC 109) sei. Denn hier, so wird der Ich-Er-
zähler, ein aus Jerusalem stammender Schneider, unter richtet, seien „Ehebruch 
und Hurerey […] ein öffent liches Handwerck“ (BC 109). Die ‚Bestia Civitatis‘ ent-
pup pt sich als öffentliche ‚Hure‘, an deren Haus fas sade zahl reiche Schrift züge 
wenig subtil auf ihre innere Verdorbenheit hinweisen, wie etwa das Petrarca 
zugeschriebene Zitat: „Sectantes meretrices, sectantur mortem: Diejenigen/ so auff 
dem Huren Weg lauffen/ die lauf fen dem Todt/ in die Arme“ (BC 114). In eschato-
logischer Voraussicht der ewigen Ver dam mnis sei ihr Haus ein „Him mel ohne 
Licht“  (BC  115). Wie die Mutter, so ist auch die Tochter der ‚Bestia‘ eine ‚Hure‘, 
wobei beide letzt lich nur Exempel seien für alle Frauen der lasterhaften Stadt. Das 
Schick sal meint es mit beiden schlecht: Während die Tochter Salome sich erhängt, 
nach dem sie ihrem neuge bo renen Kind „de[n] Kopff abgeschnitten […] [und es] zu 
tod geschmiessen hatte“ (BC 135), ertränkt sich die Mut ter. Der Erzäh ler zeigt kein 
Mitleid, so habe „[m]an ches Vieh […] es nicht so ab scheu lich/ wie diese beyde 
getrie ben. Sie sind nur mit dem Leib gestor ben/ dann ihre Seelen waren schon im 
Leben tod“ (BC 136). So nimmt der junge Schneider endlich Abschied von Ninive 
und kehrt zurück nach Jerusalem. 

Der Politische Feuer mäuer­Kehrer als längste der vier Erzäh lungen beschließt 
die chrono logische Folge der Beerschen Frauen satiren. Obwohl die Erzählung auf 
dem Titel blatt „Antonino Caminero“ zugeschrieben wird, versichert die Vorrede, 
dass „kein Italiäner noch ausländische Nation“ der Ver fas ser sei, „sondern ein 
guter Teutscher“ (FK  14). Erzähler ist Verutzo, ein aus ärmlichen Ver hält nis sen 
stammender Jüngling, der als „Schlott-Feger oder Rauchfang-Kehrer in die Lehre 
verdinget werden“ (FK 15) soll. Sein Begleiter wird der ‚Kugelmann‘, der ebenfalls 
die Lehre zum ‚Rauchfang-Kehrer‘ absolviert, allerdings mit dem primären Ziel, 
„zu sehen/ ob es dann unter dem Weibsvolck so gar arg hergehe/ wie man ins 
gemein davon redet und schreibet“ (FK 18). Im Handlungsgefüge der Erzählung 
soll der Kugelmann Recht behalten, denn es finden sich allerlei Frauen, die ihre 
Männer hinter gehen, Affären haben und insgesamt ihre Falschheit und Heuche-
lei zu verdecken suchen. Die Predigt eines Mönchs, wonach die Zuhörer „das 
eitle Weibs-Volck“  (FK  29) fliehen sollen, wird von den beiden bedächtig rezi-

48 Vgl.  [Beer:] Bestia Civitatis, Titelblatt. Im Folgenden Seitenzahlen nach Sigle BC direkt im 
Text.



460   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

piert, wobei immer wieder auf den biblischen Täufer Johannes rekurriert wird, 
der Herodes für seine unrechtmäßige Ehe kritisierte und zuletzt mit seinem Leben 
bezahlen musste.49 Frauen huren, Frauen lügen, Frauen heucheln, Frauen spre-
chen über Dinge, von denen sie angeblich nichts wis sen. So endet die Erzählung 
mit fol gendem Aufruf: „Darum lernet/ o ihr Jünglinge/ das Weibs-Volck wohl 
kennen/ betrachtete an ihnen nicht die äusser liche/ sondern vielmehr inner liche 
Gestalt“ (FK 132 f.).

Die Durchsicht zeigt bereits, dass sich Beer mit seinen vier Texten in die 
Tradition der früh neuzeitlichen Frauensatire einreiht, die durch die überzeich-
nete Darstellung weiblicher Laster moral didaktisch wirken will.50 Die Intention, 
Frauen satirisch zu entlarven, verbürgt auch das pro gram matische, vom Nürn-
berger Kupferstecher Thomas Hirsch mann angefertigte Fronti spiz zur Weiber­Hä­
chel [Abb. 49]. Über der Subscriptio „Der Schein betriegt/ und offt belügt/ stets 
unvergnügt“ thront eine sitzende, in ein Frauengewand gekleidete Gestalt. Trotz 
ihrer mit christ licher Symbolik versehenen Halskette zeigt ihr tiefes Dekolleté 
unverkennbar ihre irdischen Lüste. Die Gestalt flankiert links ein Satyr, der eine 
neutrale Maske von ihrem Antlitz nimmt. So ist das ‚wahre‘ Gesicht der Gestalt 
von Falten durchfurcht, alt, hässlich und nahezu ‚männlich‘. Es ist das Antlitz der 
wollüstigen, herrschsüchtigen ‚bösen Frau‘.51 Frauen, so die bildkünstlerische 
Pro gram matik, werden satirisch – hier gemäß der frühneuzeitlichen etymologi-
schen Deutung durch den Satyr – entlarvt. Die entlarvende Produktionsästhetik 
bezeugt außerdem der im unteren Bild vorder grund vor gestellte Hund, der einer 

49 Vgl. Mk 6,17–29, bzw. Mt 14,3–12.
50 Die „große Tradition“ der Frauensatire, die Beer aufgreift, nennt bereits Berns: Johann Beer, 
der Satiriker, S. 183. Zur Verortung der Weiber­Hächel in dieser Traditionslinie vgl. Becker-Can-
tarino: Johann Beers Weiber­Hächel, S. 443–456. – Gegenteilig argumentiert Keller, der in Beers 
Weiber­Hächel „keine Frauen satire, keine Frauen entlarvung“ sieht, sondern die Satire als Text 
deutet, der „auch als eine Männerentlarvung gelesen werden darf“ (Kel ler: „Confuse“ oder „ar-
tige“ Ordnung, S. 573). Weil die frühneuzeitliche Frauensatire die Rolle des Mannes meist mit-
betrifft, wirkt der Gegensatz allerdings konstruiert.
51 Eine andere Deutung hat Keller vorgeschlagen: „Auf dem Titelkupfer nämlich reißt der Satyr 
einer Frauengestalt die Maske herunter und es erscheint ein männliches Gesicht! Thematisiert 
ist damit der schwache Mann, der sich eine Frauenmaske aufsetzt und seine Geschlechterrolle 
verstellt, der seinem männlichen Auftrag nicht nach kommt und damit das Chaos verursacht. Der 
ins Bild gesetzt Narr ist also der Mann, der sich zur Frau macht und der Frau seine Mündigkeit 
abtritt“ (Keller: „Confuse“ oder „artige“ Ordnung, S. 573). Die durchaus charmante Interpretati-
on nimmt somit die intradiegetische Entdeckungstour auf – fraglich ist dann allerdings, warum 
der junge Sambelle hier als alter Mann dargestellt wird, der sich in Frauenkleidern präsentiert. 
Die ‚Männlichkeit‘ der Frauen ist als ikonographischer Hinweis auf deren Herrschsucht nicht un-
gewöhnlich. Auch der tiefe Ausschnitt des Kleides deutet eher daraufhin, dass es sich hier nicht 
um den naiven Sambelle handelt, sondern um eine programmatische Allegorie der Frauensatire. 



2 Pikarisierung – Die Frauensatiren Johann Beers (1680–1682)   461

Amor umspielenden Katze auflauert. Während der Hund als män nlich konno-
tierter ‚(Sitten-)Wäch ter‘ die ‚Treue‘ symbolisiert, erscheint die Katze sowohl als 
Hexenbegleiterin als auch als Sinn bild der Luxuria und verkörpert mithin nega-
tive ‚weib liche‘ Gender aspekte, die von der ‚männlichen‘ Ord nungs instanz ein-
gehegt werden sol len.52 Eine vergröbernde, gleichzeitig jedoch verein deutigende 
Reproduktion des Fronti spizes liefert die Neuauflage der Weiber­Hächel, die 1714 
erschien [Abb. 50]: War die ‚böse‘ Frau in der Version von 1680 als ‚Genderüber-
schreiterin‘ noch mit männlichen Zügen dargestellt, ist sie im 18. Jahr hundert ein-
deutig als ‚weibliche‘ Frau zu erkennen.

Beer nimmt die misogyne Tradition der Frauensatire auf, die sich als grund-
sätzlich moral didaktisch versteht und vorgeblich ‚lediglich‘ die Laster tadeln will, 
und überlagert sie mit pikarischen Erzählmustern.53 Durch die Verflechtung der 
Frauensatire mit dem pikarischen Erzählen erschreibt sich Beer, so meine These, 
ein narratives Potenzial, das pro duk tions ästhetisch die moralische Autorität des 
Satirikers temporär suspendieren, die reihende Darstellung weib licher Laster 
sowie Gewalt als erzählerischen Selbstzweck legitimieren und mithin eine spezi-
fische ‚Erzähl lust‘ er möglichen kann. Dass Beers Frauensatiren pikarische Züge 
aufweisen, verbürgen vier Aspekte: Die „Anlage als Autonarration“, der „distan-
ziert beobach ten de[] und entlarvende[] Blick auf Funk tions zusammenhänge“, 
die „Tendenz zur episodischen Reih ung“, sowie die Über setzungs fiktionen.54 
Während die ersten drei Aspekte die Haupt merk male des pikarischen Erzähl-
ver fahrens darstellen, sind auch die Übersetzungsfiktionen als meta poetische 

52 Zur Symbolik siehe Roland Borgards: [Art.] Hund. In: Metzler Lexikon literarischer Symbole. 
Hg. von Günter Butzer, Joachim Jacob. Stuttgart, Weimar 2008, S. 165 f., sowie Kretschmer: Lexi-
kon der Symbole und Attribute in der Kunst, S. 209 f.
53 Bereits Alewyn hatte die pikarische Faktur der Satiren Beers bemerkt, was ihn freilich zu kei-
nem milderen Urteil kommen ließ: „Am muntersten [scil. unter den Satiren, ELB] sind noch Bra­
tenwender und Feuermäuer­Kehrer, am dürrsten und dürftigsten Weiber­Hächel, Bestia Civitatis, 
Jungfer­Hobel und Der Deutsche Kleider­Affe. Von bestimmten Indizien würde man nicht auf Beer 
raten. […] Sind äußere Anlässe die Ursache, dass er es hier besonders auf die Weiber abgesehen 
hat, und dass er hier zu unserem Missvergnügen in die Tonart der aus dem 16. Jahrhundert sich 
noch fortsetzenden antifeministischen Literatur einstimmt? Formal sind diese Romane aus dem 
Pikaro roman entwickelt, zum Teil unter dem besonderen Einfluss des Politischen Romans“ (Ale-
wyn: Johann Beer, S. 223). – Als genuin ‚pikareske Romane‘ hat Alewyn lediglich Beers Romane 
Simplicianischer Welt­Kucker, Artlicher Pokazi, Corylo, Jucundus Jucundissimus und Narrenspital 
gewertet (vgl. ebd., S. 220–222). Die neuere Forschung hat stärker die Gattungsmischung Beers 
betont, vgl. etwa Krämer: Johann Beers Romane, bes. S. 96 f.
54 Vgl. Jan Mohr, Carolin Struwe, Michael Waltenberger: Pikarische Erzählverfahren. Einleitung. 
In: Pikarische Erzählverfahren. Zum Roman des 17. und 18. Jahrhunderts. Hg. von Jan Mohr, Ca-
rolin Struwe, Michael Walten berger. Berlin, Boston 2016, S. 3–34, zu den Zitaten siehe ebd., S. 3.



462   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

Abb. 49: Entlarvung. Frontispiz zu Johann Beers 
Weiber-Hächel (1680).

Abb. 50: Verweiblichung der ‚bösen‘ Frau. 
Frontispiz zu Johann Beers Weiber-Hächel 
(1714).

Gattungs hin weise zu lesen. So präsentieren Beers Weiber­Hächel und Jungfer­Ho­
bel durchsichtige Über setzungs fiktionen aus dem Spanischen,55 womit das auf 
Lazarillo de Tormes zurück gehende pikari sche Erzählverfahren bereits metony-

55 Dass das pseudonymische Erscheinen und die damit verbundenen Übersetzungsfiktionen 
als solche durch schau bar sind, verbürgt bereits der der Weiber­Hächel voran gestellte Brief des 
Übersetzers Jan Rebhu in einem pseudo-romanischen Idiolekt. Obwohl er vorgibt, nur wenig 
Deutsch zu sprechen („Der Teutsch nid wol gan ik/ aber der Welsch und Spanisch besser“ [(Beer:) 
Weiber-Hächel, S. 11]), weist der Übersetzungstext keine dies bezüg lichen Besonderheiten auf. 
Des Weiteren ist die Weiber­Hächel als Autofiktion ‚Francisco Sambelles‘ in Spanien angesiedelt. 
Allerdings spricht Nebulo dort die „teutsche Wahrheit“ (ebd., S. 24). Auch der Jungfer­Hobel prä-
sentiert sich als Autofiktion Sambelles, spielt aber im heutigen Ungarn.



2 Pikarisierung – Die Frauensatiren Johann Beers (1680–1682)   463

misch alludiert wird.56 In der Bestia Civitatis deutet die latei nische Vorlage sowie 
der monastische Autor auf den noch gestei ger ten religiös-moralischen Anspruch 
hin, wobei der fingierte Übersetzer ‚Simplicius Simplicissimus‘ erneut das pika-
rische Muster des ‚Umbschwermens‘ aufruft.57 Lediglich der Erzähler des Feu­
ermäuer­Kehrers präsentiert sich trotz des romanischen Pseudonyms als „guter 
Teutscher“ (FK 14), der die literarisch vielfach re pro du zierten Zustände nunmehr 
anhand der ‚deutschen Verhältnisse‘ überprüfen will.58 Dass diese Überprüfung 
freilich ebenfalls im literarischen Medium sattfindet, weist auf das bewusste 
Spiel mit dem Sujet der ‚entlarvten‘, negativen Weiblichkeit hin. 

Das pikarische Erzählmuster des in der Frauenwelt umherwandelnden Jüng-
lings eröffnet der Frauensatire erweiterte erzählerische Möglich keiten. So wird 
zwar die Moralisierung nicht völlig aufgehoben, aber doch immer wieder durch 
den ‚naiven Blick von unten‘ ersetzt. Dieser schwächt zwar die grundsätzliche 
moralische Wirkungsintention nicht ab, erlaubt im Gegen zug aber eine narrative 
Ausschmückung, die neben dem wirkungsästhetischen Prinzip des ‚prod esse‘ 
vor allem dem Aspekt des ‚delectare‘ dient. Ein drücklich zeigt sich dies im Feu­

56 Zum Pikaroroman siehe überblickshaft Hans Gerd Rötzer: Der europäische Schelmenroman. 
Stuttgart 2009.
57 So formuliert bereits das Titelkupfer des Simplicissimus Teutsch (1669) die Logik des pika-
rischen Erzählens pro gram matisch, vgl. [Grimmelshausen:] Simplicissimus, S. 10 [Frontispiz]:

Ich wurde durchs Fewer wie Phoenix geborn
Ich flog durch die Lüffte! wurd doch nit verlorn.
Ich wandert durchs Wasser/ Ich raißt über Landt/ 
in solchem Umbschwermen macht ich mir bekandt
was mich offt betrÿebet und selten ergetzt.

Zur Deutung des Titelkupfers siehe etwa Hubert Gersch: Literarisches Monstrum und Buch der 
Welt. Grim mels hausens Titelbild zum Simplicissimus Teutsch. Tübingen 2004. – Allerdings wäre 
es auch hier „zu einfach“, „wenn man den Simplicissimus Teutsch als Vertreter des niederen Ro-
mans oder gar einfach als Schelmenroman auffasst“ (Rosmarie Zeller: Verhängnis und Fortuna 
als Konstruktionsprinzipien des hohen und des niederen Romans. Zur Position des Simplicissi­
mus Teutsch im Gattungssystem des Romans. In: Simpliciana 29 [2007], S. 177–192), vielmehr 
weist auch dieser Text Gattungsmischungen auf.
58 Der Politische Feuermäuer­Kehrer zeigt sich freilich auch – wie der Titel bereits alludiert – als 
der Gattung der zeitgenössisch populären ‚Politischen Romane‘ angehörig, vgl. dazu Wicke: Die 
politischen Romane, bes. S. 272–283 und S. 289. – Zur Funktion misogyner Stereotype innerhalb 
der ‚Politischen Romane‘ vgl. Andrea Wicke: „...heute zu Tage, da recht eine politische Welt und 
alles, ja auch die geringste Vieh-Magd politisch seyn soll...“ – Modi der Geschlechterordnung in 
populärer politischer Literatur des 17. Jahrhunderts. In: Geschlechter streit am Beginn der euro-
päischen Moderne. Die Querelle des Femmes. Hg. von Gisela Engel u. a. König stein/Taunus 2004, 
S. 203–219.



464   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

ermäuer­Kehrer, wenn es dem Erzähler Verutzo, seiner Selbst be schrei bung nach 
ein „einfältiges Kind“, kurz nach der Zusage für seine Schneiderlehre „tref flich 
in denen Därmen“ „rumpelt[]“ (FK 16). Als er bereits die „Hosen […] vom Leibe“ 
hat, sieht er „drey Rauch fang-Kehrer Gesellen“ (FK  16), die er in seiner Unwis-
senheit für Teufel hält. Metaphysisch verängstigt flieht er und rennt „mit hin-
unter hangenden Hosen“ durch die Stadt, „zumahlen ich in der grossen Furcht 
und in dem Anblick dieser Kerl in mein eigen Koth gefallen und mir dadurch ein 
ziemliches Insiegel auf den Rücken und auf das Hembd gedrücket“ (FK 16 f.). Die 
Szene verweist nicht nur auf den in der ‚niederen Literatur‘ der Frühen Neuzeit 
immer wieder anzu tref fen den Sinn für Fäkalhumor, sondern auch auf die Naivi-
tät des Erzählers, vor dem mithin auch die implizite Leserinstanz einen Wissens-
vor sprung erlangt und der dadurch die satirische Sprecher -Autorität zumindest 
ludisch auf weicht. Verutzos Unwissenheit ist zudem intradiegetischer Anlass für 
den Kugelmann, dem „junge[n] Scheiß maticus […] [, der] umb den allgemeinen 
Welt-Gebrauch noch wenig Urkund“  (FK  17) habe, die ‚Wahr heit‘ zu zeigen, da 
man „die Menschen nicht an sehen [müsse]/ wie sie schei nen/ sondern wie sie 
sind“ (FK 18). Die Unwis senheit des Erzählers ist folglich Handlungsmotor und 
impliziter Morali sator, so etwa, wenn das Duo bei einem Arbeits einsatz einen 
Mann im Kamin entdeckt.59 Während Verutzo erst später erkennt, dass es sich 
dabei um einen versteckten Lieb haber handelt,60 kann der implizite Leser die 
Entdeckung bereits als ‚morali sche Eigen leistung‘ antizi pieren.

Der Unterhaltungsfaktor der ‚Frauen-Entlarvung‘ ist im Jungfer­Hobel freilich 
noch dadurch poten ziert, dass sich der Erzähler selbst als junge Frau ‚Sophia‘ 
ausgibt. Den humoristischen Aspekt dieser Cross­Dressing-Anlage beglaubigt 
besonders die Schilderung einer Einkaufstour in die Stadt, die Sophia in weib-
licher Begleitung absolviert. So nimmt Sophia die Handlungs an wei sungen ihrer 
Begleiterin zunächst kommentarlos auf, die unter anderem darin be stehen, den 
Ober rock etwas „in die Höhe [zu] heben/ das man siehet was du darunter an tre-
gest“ (JH 78), zu ver tuschen, falls sie „einen aus vielem Gelächter oder anderer 
Bewe gung wieder meinen Willen fahren lasse“ (JH 79), und sich insgesamt vor-
geblich „andächtig“  (JH  80) zu prä sentie ren. Indes steckt sich die Begleiterin 
„2. grosse[] Schnup-Tücher“ unter die Brüste, da sie ansonsten aussehe „wie ein 
geschundener Wolff/ dem die Raben aus dem Hintern gefressen haben“ (JH 81). 
Dass Sophia die Aus führungen der Jungfer, welche „die ärgste Hure jeder Zeit 
[für] glückseliger/ als die scham hafftigste Jungfer“ (JH 81) hält, als „erbaren und 

59 Vgl. [Beer:] Feuermäuer-Kehrer, S. 21 f. 
60 Vgl. ebd., S. 27. 



2 Pikarisierung – Die Frauensatiren Johann Beers (1680–1682)   465

aufferbaulichen Discurs“ (JH 82) bezeichnet, trägt freilich zur doppelten ‚Unter-
haltung‘ der Leser bei, die sich zum einen in ihrer moralischen Urteilskraft der 
unbedarften Sophia überlegen fühlen und gleichzeitig die ausgeschmückten 
Szenen goutieren können. Erst als im Frauenkreis angesichts einer bevor stehen-
den Hochzeit ausschließlich verächtlich über das Braut paar gesprochen wird,61 
kommt selbst der naive Erzähler zum Schluss, dass die Frauen selbst „Erbar mungs 
würdig [seien]/ und nicht die Braut“ (JH 83). Besonders als sich die Gesprächs-
runde zum Abschied auf den Mund küsst, ist die Beschreibung Sophias in ihrer 
vermeintlichen Naivität nicht nur entlarvend, sondern – dem derben frühneu-
zeitlichen Humor entsprechend – auch unterhaltsam, wenn sie berichtet, „daß 
allen diesen Schwestern das Maul so sehr gestuncken/ als hätten sie 14. Jahr lang 
Käse-Marckt darinnen gehalten“ (JH 87). So zieht der Erzähler den Schluss:

Ihr Narren/ gedachte ich/ ihr spottet des Kerls/ dem es aus dem Maul solle gestuncken 
haben/ und ihr stünckt selbst wie der Teuffel und seine Mutter/ es ist eine gewaltige Ehre/ 
wann ein Esel den andern Sackträger heisset/ aber ich lernete aber einmahl/ daß ein Ver-
leumdter seinen Nech sten um keiner Untugend mehrer durchziehet/ als mit welcher er 
selbsten am meisten besudelt ist. (JH 88)

Sophia/Verutzo hält den lästernden Frauen folglich einen Spiegel vor; ihre Ich-Er-
zählung avanciert zur unterhaltsamen ‚Offenbarung‘, der es aufgrund der fingier-
ten ‚Authentizität‘ zwar nicht an ‚Wahrheit‘, wohl aber an autoritärem Überblick 
zu fehlen scheint.

Mit dem pikarischen Erzählmuster avanciert zudem die sequentielle Reihung 
weiblicher Laster zum narrativen Erzählantrieb.62 Konstitutiv für das pikarische 
Erzählen ist das im doppelten Sinne irrende ‚Umbschwermen‘, in welchem sich 
die Sichtung der (weiblichen) Laster und räum liche Bewegung kreuzen.63 Weil 
das narrative Schema aus ‚Ankunft in der weiblichen Sphäre‘, ‚Hoff nung auf 

61 So wird der Braut eine ausschweifende Sexualität vorgeworfen (sie hätte sich „einmal mut-
ternackicht vor den Spiegel gestellet“ und sei „von mehr als zwelff Kerlen beschlaffen worden“), 
dem Mann hingegen wird sein unangenehmes Verhalten angekreidet, so lasse er „die grösten 
Rilpse/ wie eine Regal-Pfeiffe auff der grossen Orgel“ ([Beer:] Feuermäuer-Kehrer, S. 82).
62 Zur Unstetigkeit des Liebesaffekts als Erzählmotor in den Romanen Beers (und zur Ehe als 
die Affekte sowie die Erzählung einhegende Institution) siehe Nicolas Detering, Emma Loui-
se Maier: Ehe als Ende. Zum Erzählwert ge glück ter Liebe bei Johann Beer. In: Zeitsprünge 22.1 
(2018): Ehestand und Ehe sachen. Literarische Aneig nungen einer frühneuzeitlichen Institution. 
Hg. von Joachim Harst, Christian Meier hofer, S. 138–156. – Zur „Affektverfallenheit als Thema der 
satirischen Schriften der Jahre 1680 bis 1685“ siehe Solbach: Johann Beer, S. 154–191.
63 Vgl. dazu auch Ansgar M. Cordie: Raum und Zeit des Vaganten. Formen der Weltaneignung 
im deutschen Schelmenroman des 17. Jahrhunderts. Berlin, New York 2001, bes. S. 18–21.



466   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

positive Weiblichkeit‘ und ‚Ent-täuschung durch die Sicht weiblicher Laster‘ die 
affekt poetische Voraussetzung des pikarischen Erzählens bildet, korrespondiert 
(lasterhaftes) Figuren handeln mit narrativer Bewegung und Lasterlosigkeit mit 
Erzählstillstand. Dies bringt mit sich, dass selbst wenn auf diegetischer Ebene 
keine Laster erzählt werden können, die Figuren auf ein intradiegetisches Erzäh-
len von „kurzweiligen Histori“ über weibliche Laster zurück greifen, um so den 
Erzählfortgang zu sichern.64 Die weiblichen Laster sind mithin konstitutiv, um 
das narratologische ‚Umbschwermen‘ aufrechtzuerhalten: Der weib liche Affekt, 
das weibliche Laster avanciert zum Motor der Handlung.

Der  ‚Blick von unten‘ führt außerdem zu einer skopischen Entfrem dungs-
ästhetik, die das vom verwunderten Erzähler Geschaute als (moralisches An-
schauungs-)Objekt begreift. In seiner egozentrischen Welt-Entdeckung klammert 
er die empathische Anteil nahme an den ‚Beschauten‘ weitgehend aus. Dies ist 
der Nährboden einer auch in der Forschung immer wieder bedachten, exzessi-
ven und unrelativierten Gewalt, die in den Satiren Beers ausgeübt wird,65 wie 
etwa in der grausamen Prügelszene der Bestia Civitatis.66 Angestrebt wird keine 
Identifikation mit Gewalt opfern. ‚Einfühlung‘ oder ‚Mitleid‘ als Rezeptionshal-
tungen, wie sie etwa Lessing im Zuge der Neuausrichtung einer Gefühlskultur des 
18. Jahrhunderts fordern wird, haben in Beers Satiren, wie häufig in der deutsch-
sprachigen Literaturproduktion der Frühen Neuzeit, noch keinen Platz.67 Weil 
das Geschaute als moralisch ‚schlecht‘ abquali fi ziert wird und der unerfahrene 
Ich-Erzähler homodiegetisch agiert, wird Gewaltanwendung in der Erzähllogik 
still schweigend legitimiert. Neben der Figuration als legitime Strafe avanciert 
Gewalt in Beers Frauen satiren jedoch gleichzeitig auch zum (heute nunmehr 
ungenießbaren) ‚lustigen‘ Selbst zweck, wie eine Szene aus dem Feuermäuer­Keh­
rer verbürgt, in welcher einmal mehr eine Frau misshandelt wird. Der Prügelnde 
ist in diesem Fall ihr eigener Liebhaber, der sie aufgrund ihrer Verkleidung und 

64 Vgl. [Beer:] Feuermäuer-Kehrer, S. 83–88.
65 Vgl. etwa Becker-Cantarino: Beers Weiber­Hächel und die Tradition der Ehe- und Frauensa-
tire, S. 446.
66 Siehe dazu Kap. III.2.2.1.
67 So nimmt ‚das Leid der Anderen‘ – etwa in Darstellungen von Hexenverbrennungen, aber 
auch in zeit genös si schen Satiren wie Schupps Corinna – vorrangig Abschreckungsfunktionen 
ein. Weil Gewaltzuführung in diesen Kon tex ten als irdische Vorwegnahmen eines eschatologi-
schen Heilsplans figurieren, würde, so die implizite (un mensch liche) Logik, die Solidarisierung 
eine Abkehr vom normativen Verhaltenskodex darstellen. Perfiderweise kann die (auch körperli-
che) Züchtigung des bzw. der normativ als ‚Außenseiter/in‘ Gebrandmarkten das Zugehörig keits-
ge fühl der ‚Nichtversehrten‘ kontrastiv stärken. Diese Haltung ändert sich freilich im Verlauf des 
18. Jahr hun derts. 



2 Pikarisierung – Die Frauensatiren Johann Beers (1680–1682)   467

der perfiden Intrige des Kugelmanns fälschlich für einen Widersacher hält.68 Der 
vorgeschobene Unsagbarkeitstopos mindert die Schilderung der Grausamkeit 
kaum: Die Ent fremdungsästhetik lebt hier von einer makabren Symbiose von 
extremer Gewalt und Fäkal humor, denn während Petronella Furzia, so der spre-
chende Name der Geliebten,69 „zer prügelt“ (FK 38) wird, wird ausgemalt, wie sie 
dabei ihrem unästhetischen Beinamen gerecht wird:

Wir [scil. der Kugelmann und der Erzähler] sahen in dessen zu einem Fenster hinaus/ und 
es ist nicht zu beschreiben wie abscheulich der Schreiber seine verkleidte Liebste zerprü-
gelt. „Du Bern heu ter“/ sprache er/ „bistu der grobe Flegel/ der mich auff offener Gasse so 
inhonestissimè traduciret hat? […]“ Zu allen diesen Worten gabe er der verkleideten Jungfer 
Petronella Furzia einen Streich/ und man hörte gar bald/ wie sie mit ihrem Zunahmen 
hiesse/ weil sie vor Angst und Ver wun de rung/ zum theil auch vor grossem Schmertzen 
zimliche Stücke loß-gebrannt. Wir musten endlich zu Verhütung fernerer Ungelegen heit/ 
zu Hülffe eilen/ gestaltsam das gantze Dorff wider den Frem den aufstunde. Solcher gestalt 
zogen wir die ohnmächtige Furzia voll mit Koth und Blut besu delt auf die Strasse/ und von 
dar in ein kleines Wäldlein/ allwo sie allgemach wieder zu sich selbst kame. (FK 38)

Dass das Eingreifen des ‚Duo infernale‘ keineswegs aus Mitleid erfolgt, zeigt das 
Vorgehen der beiden, als Petronella desorientiert erwacht: Der Kugelmann „gab 
[…] ihr eine Ohrfeige/ und ich einen guten Kopffstoß/ daß sie wider eine hoch auf-
geschossene Thanne prällte“ (FK 38). Daraufhin laufen die beiden „zurück in das 
Schloß/ allwo wir noch selbigen Abends mit unserer Arbeit nicht allein fleissig 
fortgefahren/ sondern auch in und zwischen derselben allerley Discurse ge füh-
ret/ welche uns wegen vergangener Geschicht/ zur Lehre nützlich und ersprieß-
lich waren“  (FK  38). Die „rituelle Strafszene“ allerdings bleibt auf diegetischer 
Ebene nicht völlig folgenlos.70 So fällt der Kugel mann, mitten in einer Tirade über 
Frauen, „den Kamin herunter/ und brache mit meinem grossen Entsetzen den 
Rück-Grad entzwey“.71 

68 Vgl.  [Beer:] Feuermäuer-Kehrer, S.  35–38: So erzählt der Kugelmann dem Schreiber, dass 
dieser von einem Mann verleumdet und beschimpft worden sei, der bald bei ihm auftauchen 
werde – tatsächlich ist es jedoch die als Mann verkleidete Petronella, die ihren Liebhaber, wie 
brieflich angekündigt, empfangen möchte. Weil der Kugelmann den Brief jedoch abgefangen 
hat, bereitet er die falsche Konfrontation bewusst vor.
69 Der Wortwitz wird ostentativ vom Kugelmann vorgestellt: „die Petronella hat einen stincken-
den Zunamen/ sie thut auch sehr übel riechen“ (ebd., S. 36).
70 So die Bezeichnung Solbachs: Johann Beer, S.  178, der ebenfalls auf die darin montierten 
„grotesk-skatologischen Details“ (ebd.) hinweist.
71 Vgl. [Beer:] Feuermäuer-Kehrer, S. 38: „‚Ach‘/ sprach Kugelmann/ ‚was seid ihr vor Narren/ O 
ihr Weibsbilder/ daß ihr euch verkleidet/ und allenthalben auf der Näscherey herum lauffet. Ihr 
bildet euch vielleicht ein/ unter einem Mannskleid eure Person zu verbergen? Aber wisset/ daß 
ihr damit nicht allein euch selbsten/ sondern auch eure verborgene Laster erst offenbahr ma-



468   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

Die Deutung der Szene liegt nicht auf der Hand, sondern verbürgt die Ambi-
valenz der pikarischen Frauensatire. Ausgehend von der intra textuell angelegten 
Überblendung des ‚Feuermäuer-Kehrens‘ mit dem ‚Auskehren weiblicher Körper-
öffnungen‘72 hat Tatlock die Tätigkeit der ‚Feuermäuer-Kehrer‘ psychoanalytisch 
als Chif fre für vaginale bzw. anale Penetration gelesen: „the four-letter Anglo 
Saxon verb would most accurately describe the attitude of the author“.73Auf-
grund dieser Prämisse liest sie den Rüc ken bruch des Kugelmanns konsequent 
als Verletzung während des sexuellen Aktes.74 Als „nicht mehr nachvollzieh[-
bar]“ und „gegen den Textbefund“ bewertet hingegen Solbach Tatlocks Deu-
tung,75 der allerdings selbst keine Interpretation der Stelle vorlegt. Indes erleidet 
nicht nur der Kugelmann, sondern auch der Ich-Erzähler körperlichen Schaden, 
indem er unmittelbar nach Kugelmanns Unfall von seinem Meister „jämmerlich 
zerprügelt“ (FK 38) und entlassen wird, da er das ein genom mene Geld auf den 
Heimweg verloren hat. Ist die körperliche Versehrung der beiden intra textuell als 
kontingentes Vorkommnis oder aber als metapoetische Bestrafung zu verstehen? 
Der spätere Rekurs der Mönchspredigt auf den Täufer Johannes plausibilisiert 
zumindest die ‚ungerechte Strafe‘, die bisweilen auch diejenigen trifft, die der 
‚Wahrheit‘ nachstreben. In ihrer Deutungsoffenheit schwächt die körperliche 
Strafe die moralische Autorität des pikarischen Erzählers als Satiriker jedoch 
zumindest ab.

chet. Endlich geht es euch/ wie der Furzia/ was habt ihr Narren nun von eurer Verkleidung/ als 
daß man euch mit dem wohl abgeklopfften Buckel allenthalben auslachet? Und wann ich – – –‘ 
Gleich/ als er weiter fort reden wollte/ fiele er unversehens den Kamin herunter/ und brache mit 
meinem grossen Entsetzen den Rück-Grad entzwey“.
72 Vgl.  ebd., S.  18: „Ich habe bey manchem ehrlichen Mann in dieser Stadt den Rauchfang 
gekehret/ dem es nöthiger gewesen wäre/ daß er seiner Frauen/ oder seiner Tochter solte ich 
sagen/ den Hintern hätte auskehren lassen“.
73 Vgl.  Tatlock: Speculations on Beer’s Chimneys, S.  788: „Eventually we see cleaning out a 
woman’s chimney as tantamount to having sex with her“.
74 Vgl. ebd., bes. S. 791.
75 Solbach: Johann Beer, S. 181. Der „Grundthese“ Tatlocks, wonach „ein Wesenselement der 
Beerschen Satire die Angst vor der Frau und besonders ihrer Geschlechtlichkeit ist“, stimmt 
Solbach zwar zu. Allerdings bewertet er „die Rolle der Frau in Beers Text“ als „nur von sekun-
därem Interesse […][:] denn Beers Thema sind nicht Frauen, sondern Leidenschaften. Die Ge-
fahr, die von Affekten ausgeht und vor allem die seelisch-künstlerische Identität betrifft, ist für 
Beer in der tendenziell leidenschaftsverfallenen Frau konzentriert. Die Frau ist für Beer nicht als 
Mensch suspekt, sondern als Ausdruck des Affektischen, und in der Reduzierung der Frau auf 
ihre alles andere dominierende Sexualität liegt der eigentliche Kern der Misogynie. […] Tatlock 
überschätzt so bei weitem das Angstpotenzial, das Frauen im 17.  Jahrhundert zu mobilisieren 
imstande waren“ (Solbach: Johann Beer, S. 181 f.). 



2 Pikarisierung – Die Frauensatiren Johann Beers (1680–1682)   469

Die moralische Wirkungsästhetik bleibt der Frauensatire durch die Pikari-
sierung zwar einge schrieben. Gleichzeitig, so meine These, emanzipiert sich das 
Erzählen aber auch davon. Ent gegen Solbachs ‚Entlastungsthese‘76 zeigt sich 
das Sujet zeitgenössisch nicht als abgehalftertes Pflichtprogramm, sondern als 
populärer Lesestoff, was auch die 1714 erschienene Wieder auflage der Weiber­Hä­
chel verbürgt.77 Auch die Frauensatiren des „kultur ge schicht liche[n] Uni kum[s]“ 
Johann Beer möchten und sollen ‚unterhalten‘.78 Dies legt bereits die intratextuell 
anti zipierte Re zep tions haltung nahe, wenn der Erzähler dem Kugelmann Unter-
haltsamkeit beschei nigt: „‚Du bist ein Schelm‘/ sagte ich zu ihm/ ‚und kanst alles 
so manierlich herunter schwätzen/ daß dir einer mit grossem Gefallen zuhören 
muß‘“ (FK 96). Der Anspruch, zu unterhalten, zeigt sich auch im ausschmücken-

76 Vgl.  ebd., S.  185: „Das religiöse Bewußtsein kontrolliert jedoch nur die lebensweltlichen 
Objek ti vierungen der Triebangst, und so entwickelt sich ein komplexes Spannungsverhältnis 
von erzählerischer Form (rhetorischer Ebene) und dargestelltem Inhalt (ideologische Ebene). 
Beer empfindet dieses Spannungs verhältnis, so unsere These, Anfang der achtziger Jahre so 
stark, daß er sich mit einer Reihe seiner misogynen Satiren zum einen selbst und seinem re-
ligiösen Bewußtsein gegenüber eine Legitimation zum Erzählen verschafft, und zum anderen 
ganz praktisch den Darstellungszwang der verderblichen Leidenschaften erleichtert. Indem er 
das Thema des gefährlichen Liebesaffekts zum exemplarischen Inhalt gleich mehrerer deutlich 
religiös begründeter Straf satiren macht, entlastet er die gleichzeitig entstehenden Erzählungen 
und Romane von der erdrückenden Domi nanz dieses Motivs und eröffnet die Möglichkeit zur 
Darstellung der Erzählerbiographie“. So seien die ‚satirischen „Weiber-Schelten“‘ „exemplari-
scher Ausdruck monologischen Erzählens und des fast unverstellten, nicht-fiktionalen und au-
toritären Autorworts“ (ebd.).
77 Das Interesse an Beers Weiber­Hächel verbürgt zudem das im folgenden Kapitel besproche-
ne, mehrfach auf ge legte Werk Die Entlarvte Böse Siebene (1719).
78 So hat Vellusig die Romane Beers als „Medien des kurzweiligen Zeitvertreibs“ charakteri-
siert, vgl. Robert Vel lusig: Johann Beer und die Poetik des Zeitvertreibs. In: Daphnis 37 (2008), 
487−522, hier S. 500, das obige Zitat ebd., S. 517. Gleichzeitig kenne „Beers satirische Kurzweil 
[…] kein unbefangenes Verhältnis zu den leiblichen Freuden des Lebens […] [und] kein unbe-
fangenes Verhältnis zu den Frauen“ (ebd., S. 518), was symptomatisch für die deutschsprachi-
ge Literatur der Frühen Neuzeit zu werten sei: „Johann Beers Werk trägt Züge eines kulturellen 
Analphabetentums, dessen Derbheiten, Grobianismen und Schimpftiraden da und dort immer 
auch kurz weilig [sind], das aber in sich selbst keinen Halt findet“ (ebd., S. 522). – Wirtz: Zur Po-
etik der Unterhaltung, S. 101−119, spricht in Bezug auf das prodesse-delectare-Postulat während 
des Barockzeitalters von einer „Umwertung“ (ebd., S. 101). – Die generelle, oftmals unter dem 
Deckmantel der Moraldidaxe versteckte ‚Erzähllust‘ der Frühen Neu zeit hervorgehoben haben 
Manuela Günter, Michael Homberg: Artes Populares. Serielles Vergnügen in der Frühen Neuzeit 
zwischen Gattungs- und Medieneffekten. In: Daphnis 44 (2016), S. 257–293, die argumentieren, 
„dass die Camouflage des Vergnügens als ‚Zucker über der bitteren Pille‘ letztendlich gerade zur 
Befreiung der artes populares aus der Unterordnung unter die Belehrung führte. Die Lust am 
Erzählen konnte sich im Schutz dieser Maskerade ebenso entfalten wie ein neuartiges Fiktions-
bewusstsein“ (ebd., S. 293).



470   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

den Erzählduktus, als es nach einer Beerdigung zu einer „Schlä ge rey zwi schen 
zweyen Jungfern“ kommt „die/ wie zwey Katzen an einander in denen Haaren 
hiengen“ (FK 69):

Es stiesse immer eine der andern den Schedel wider den teller/ daß sie allenthalben voll 
Suppen und Braten-fett waren. „Du Hure“/ sprache die erste/ „der Kaufmans-diener ist 
besser“/ „du bist selbst eine Hure“/ sagte die andere/ „der Student ist besser.“ „Nein/ nein/ 
nein“/ sagte die erste/ „der Kauffmans-Diener ist besser.“ „ja/ ja/ ja“/ sprache die andere 
wieder/ „der Student ist besser“/ und so offt sie also geschrien hatten/ stiessen sie wider die 
Köpffe auf den Tisch/ daß es pumpte wie ein Weber in dem Stuel. Es gienge immer pum/ pum/ 
pum/ rump/ rump/ rump/ puff/ puff/ puff/ truff/ truff/ truff biß daß die Manns-leute sich ins 
Mittel legten und beyde Rabenäser voll Rotz/ Blut und Fett aus einander brachten.79 (FK 69)

Die onomatopoetischen Triaden verweisen darauf, dass die ostentative Gewalt 
als Unterhaltungs element dient. 

Indem durch pikarische Erzählmuster auf die populäre Frauensatire zugegriffen 
wird, können die reihende Darstellung weiblicher Laster durch eine nicht-autorita-
tive, naive Erzählinstanz vor gestellt sowie deren gewaltvolle Bestrafungsaktionen 
produktionsästhetisch legitimiert werden. Die moral didaktische Wirkungsästhetik 
der Frauensatire ermöglicht mithin eine ‚unter haltsame‘, gewalt tätige, sexualisierte, 
misogyne Lust am Erzählen.

3 Collage – Die Entlarvte Böse Siebene (1719)

Die dritte Spielart, die meinen Ideenaufriss beschließen soll, belegt das produk-
tive Potenzial der frühneuzeitlichen Frauensatire, als moraldidaktisches Plädo-
yer für eine ‚normative Weiblichkeit‘ Negativdarstellungen von Frauen kombi-
nieren zu können und folglich als Collage zu funktionieren. Mit der Möglichkeit 
zur Kombination verbürgt sich nicht nur die zeit genössisch perzipierte Famili-
enzusammengehörigkeit der Gattung. Indem noch im 18. Jahr hun dert auf Texte 
des 17.  Jahr hunderts zurückgegriffen wird, zeigt sich außerdem der epo chen-
übergreifende Zusam men hang der Frauensatire.

Exemplarisch lässt sich die Faktur der ‚frauensatirischen Collage‘ anhand 
eines 1719 anonym in Leipzig erschienenen Drucks abbilden, der den allusions-
reichen Titel Entlarvte Böse Siebene trägt und mindestens zwei weitere Auflagen 
(1727, 1728) zeitigte.80 In vierzehn knappen Kapiteln schildert ein studentischer 

79 Die männliche Befriedung des Konflikts währt allerdings nur kurz, vgl.  [Beer:] Feuermäu-
er-Kehrer, S. 69.
80 [Anon.:] Die Entlarvte Böse Siebene, Das ist, Kurtze Lebens-Beschreibung Einer liederlichen 
und bösen Frauen, Denen heut zu Tage über alle Massen liederlichen und bösen Weibes-Perso-



3 Collage – Die Entlarvte Böse Siebene (1719)   471

Ich-Erzähler seine Erlebnisse während der Untermiete bei einem „wohl ansehn-
lichen jungen Kauffmanne“  (5). Obwohl dessen Frau „hübsch“  (5) anzusehen 
sei, ent pup pt sie sich schnell als „Teufel“ (5), was sich für den Erzähler, der aus-
schließlich die Haltung des passiven Beobachters einnimmt, darin zeigt, dass sie 
ihre Bediens te ten schlecht behandelt, ihren Mann beschimpft und außerdem ein 
außereheliches Verhältnis zu ihrem „Galan“ (13) pflegt, der auch der Vater ihres 
Kindes zu sein scheint. Nach dem Tod des gemarter ten Ehemannes heiratet sie 
den „Galan“. Dass das zweite Kind allerdings „ein viertel Jahr zu früh“ geboren 
wird, bringt ihr den ehrvernichtenden Ruf einer „Hure“ (19) ein. Weil der zweite 
Mann ihr das „Regiment“ nicht zugestehen will, verlässt sie ihn in der Hoffnung, 
ihn so „zu zwingen, ihr gute Worte zu geben, und ihr das Ober-Commando zu 
lassen, weil sie sich einbildete, er könte ohne sie nicht leben“ (42). Obwohl der 
Ehemann herausfindet, wo sie sich aufhält, meldet er sich nicht. Trotz der Briefe 
eines Vertrauten, der den Verlassenen um Geld für die mittlerweile kranke und 
einsame Frau bittet, antwortet der Ehemann nicht, der Erzähler reist schließlich 
ab. Das „Tractätlein“ (4) endet mit dem Aufruf an Männer, eine kluge Brautwahl 
zu treffen, und an Frauen, ihr ‚Leben zu ändern‘.81 Dass der Band, der, soweit 
ich sehe, von der Forschung völlig unbeachtet blieb, als syn theti sierende Collage 
frühneuzeitlicher Frauensatiren gelesen werden kann, lässt sich anhand paratex-
tueller, intermedialer sowie intertextueller Anknüp fungen aufzeigen. 

So ist bereits der programmatische Titel als Referenz an die der Moraldi-
daxe verpflichtete frühneuzeitlichen Frauensatire zu lesen. Während die ‚Böse 
Sieben‘ zeitgenössische Frauensatiren wie Balthasar Kinder manns Böse Sieben 
(1662) oder Joachim Rachels Semonides-Bearbeitung Das Poetische Frauen­Zim­
mer Oder Böse Sieben (1664) aufruft, weist die ‚Entlarvung‘ auf den Legitimati-
onstopos der Moral satire hin, hinter dem Schein die ‚Wahrheit‘ aufzuzeigen. Der 
Untertitel formuliert sowohl das generische Darstellungsprinzip der Frauensatire 
(Vorstellung der weiblichen Laster) als auch die ihre Wirkungsästhetik begrün-
dende Feststellung außertextlicher Notwendigkeit:

Kurtze Lebens-Beschreibung Einer liederlichen und bösen Frauen, Denen heut zu Tage über 
alle Massen liederlichen und bösen Weibes-Personen zur Besserung, und der gantzen Welt 
zum Abscheu wohlmeynend an den Tag geleget.

nen zur Besserung, und der gantzen Welt zum Abscheu wohlmeynend an den Tag geleget. Leip-
zig 1719. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text. – Der Index quartus librorum ex Bibliotheca 
regia Berolinensi publica auctionis […]. Berlin 1822, S. 297, nennt außerdem noch eine Ausgabe 
aus dem Jahr 1723. In den gängigen Katalogen lässt sich eine solche Ausgabe allerdings nicht 
nachweisen.
81 Vgl. [Anon.:] Die Entlarvte Böse Siebene, S. 47: „So ändert euer Leben“.



472   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

Erneut avanciert die ‚Krisensituation‘ zum Schreibanlass, wenn die an den 
„Geneigte[n] Leser“ adres sierte Vorrede die „Quaal und so zu reden Höllen-Pein“ 
jener Männer alludiert, die „einen lieder lichen und bösen Ehegatten an [ihre] 
Seite bekom men“  (A2r). Indem die intendierte Rezep tions haltung, dass „die-
jenigen Frauens, so zeithero einen solchen Lebens-Wandel geführet, sich viel­
leicht bessern, und eine friedsame und gesegnete Ehe mit ihren Männern führen 
möchten“ (A2v, m. Herv.), aller dings nur noch den Status einer Möglichkeit ein-
nimmt, klingt bereits der Bedeu tungs verlust an, der dem Satiriker als Moralpre-
diger im 18. Jahrhundert sukzessive die kulturelle Basis entzieht. Dennoch fußt 
die Entlarvte Böse Sieben ostentativ auf der früh neu zeit lichen Prämisse des Sati-
rikers, der sich als moralische Autorität ver steht.

Zweitens stellt das Frontispiz [Abb.  51] eine Wiederaufnahme jenes Fronti-
spizes dar, das bereits Johann Beer seiner Satire Weiber Hächel (1680) vorange-
stellt hatte. In der verfeinerten Fassung ist die Vordergrundszene zwischen Hund, 
Amor und Katze getilgt,82 der Satyr in der linken Bildhälfte rückt durch den Zusatz 
von Hörnern und weiblichen Brüsten in die Nähe frühneuzeitlicher Teufelsdar-
stellungen. Das zwar weibliche, jedoch faltige Gesicht der ‚entlarvten‘ Frau deutet 
darauf hin, dass nicht etwa die spätere Beer-Ausgabe aus dem Jahr 1714, sondern 
der ursprüngliche Druck als Vorlage diente. Die Subscriptio „Der Schein betriegt“, 
die in geschwun genen Antiqua-Lettern den Abgrund ziert, stellt in seiner Ver-
kürzung des originalen Wortlauts eine Präzisierung dar. Die titelgebende ‚Entlar-
vung‘ der bösen Frau lässt sich in der neuen Version auch in einer aktualisierten 
Lesart verstehen: Unstrittig zeigt die ‚hässliche Fratze‘ das vermeintlich ‚wahre 
Gesicht‘ der Frau. Die ‚schöne Maske‘ scheint hier allerdings von der Teufelsfigur 
aufgesetzt zu werden, sodass der „Autor“ durch seine literarische Vorstellung die 
Funktion der Entlarvung übernimmt. 

Vor allem jedoch lassen sich drittens auf der diegetischen Ebene intertextu-
elle Bezüge zu ver schie denen Frauensatiren nachweisen. So erinnert die Konzep-
tion des Studenten, der die Vor gänge einer Wirtsfamilie beobachtet, an Chris-
tian Reuters umstrittene Pseudo über setzung L’Honnéte Femme Oder die Ehrliche 
Frau zu Plißine (1695), die ihm die Klage Anna Rosine Müllers ein ge bracht hat te, 
welche sich in dem ‚Pasquill‘ persönlich verunglimpft sah. Inhaltliche Parallelen 
finden sich in der karikierenden Darstellung der Wirtin, die ihre Mägde schlecht 
behandelt. Um ein Viel faches deutlicher jedoch ist der Prätext der Weiber­Hä­

82 Anders liegt der Fall allerdings in der 1728 erschienenen Neuauflage, die als Frontispiz eine 
(dilettantische) Radierung nach dem originalen Beer-Frontispiz von 1680 mit Hund, Katze, Amor 
und vollständiger Subscriptio darstellt, vgl. Ex. SB Berlin, Sign. Yv 1217.



3 Collage – Die Entlarvte Böse Siebene (1719)   473

Abb. 51: Weibliche Abgründe. Frontispiz zur Entlarvten Bösen Siebene (1719).

chel Johann Beers. So ist jene Passage, in welcher die ‚böse Siebene‘ Trauer über 
den Tod ihres Mannes heuchelt und ihrem Tränenfluss mit Zwiebeln nachhilft, 
nahezu wortwörtlich der fast vierzig Jahre älteren Satire entnommen:



474   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

Wir stiegen vor unserm Hause ab […]. 
Emilia hiesse mich nach solchem etliche 
Küssen/ wel che die in der Kutsche unter 
die Ärsche geleget über eine Treppe in ihre 
Schlaff-Kammer tra gen/ allwo sie noch wol 
eine halbe Stund vor dem Spiegel stunde/ 
ehe sie zu ihrem auf dem Todt-Bett liegen-
den Mann in die obere Stuben gienge. Bald 
fragte sie mich/ wie ihr die Haar locken/ 
bald wieder/ wie ihr die Schnepffe stün de 
[…]. Sie tratte demnach mit mir noch eine 
Treppe hinauf/ und bestriche die Augen 
der gestalten mit Zwibeln/ das sie ihr fast 
eines halben Fingers weit hervor stunden. 
Es ist nicht zu beschreiben/ wie mit einem 
grossen und schwer mütigen Seufftzer sie 
den Goldschmied umfangen. „Ach/ werther 
Schatz und liebes Hertz“ sagte sie in Anwe-
senheit der Umstehen den […][.]

„Wie ist es doch so ein unerträglicher 
Schmertz/ einen so guten Hauswirth zu ver-
liehren/ pur/ pur/ pur/ pur/ pur/ pur/ pur/ 
pur“/ (hiemit fienge sie wieder an zu heulen 
wie ein halb schock Wölff in Winters-Zeiten) 
also/ das die an wesenden Frauen genug an 
ihr zu trösten hatten.83

Da sie nun nach Hause kam, ginge sie erst 
in ihre Bey-Stube, allwo sie noch wohl eine 
halbe Stunde vor den Spiegel stunde, und 
ihre Haar locken und andern Staat an sich 
wieder zu rechte machte, ehe sie zu ihrem 
auf dem Tod-Bette liegenden Mann in die 
Schlaff­Kammer gieng. Mit was vor verstel-
leten Thränen, (so sie sich erst gemachet 
hatte durch eine zerschnit tene Zwiebel, 
damit sie ihre Augen bestrichen, wie mir 
die Köchin hernachmahls gesagt, welche 
sie ihr in die Bey-Stube vor dem Spiegel 
bringen müssen) grossen und schwer-
müthigen Seuf fzern sie ihn um den Halß 
gefallen, ist nicht zu beschreiben, daß man 
hätte meynen sol len, sie hätte ihn nicht so 
lieb: Ach mein Hertz allerliebster Schatz 
und liebes Hertze, sagte sie in Anwesenheit 
der Umstehenden […][.]

[W]ie ist es doch so ein unerträglicher 
Schmertz, so einen lieben Schatz und guten 
Hauß-Wirth zu verlieren, pur, pur, pur, pur, 
pur, pur, pur, hiermit finge sie an wieder 
zu heulen, wie ein halb Schock Wölffe in 
Winters-Zeit, also, daß die anwesenden 
Frauen genug wieder an sie zu trösten 
und ihr zuzureden hat ten, daß sie nur von 
der Leiche in die Beystube wieder gienge, 
und sich schwartz ankleidete, wenn etwa 
Besuch käme. (35–38)

Die wenigen sprachlichen Änderungen verbürgen mithin, dass Beers Prosa auch 
im 18. Jahr hundert nicht gänzlich antiquiert ist. Auch ein beachtlicher Abschnitt 
der finalen Moralisatio entspricht wortwörtlich dem Schluss von Beers Weiber­Hä­
chel.84 Beers Mahnungen an die Männer fügt der anonyme Verfasser allerdings 
eigene Mahnungen an „sowohl Jungfern als Weiber“ (47) an. Deutlicher als Beer 
markiert er folglich den Anspruch, mit seinem Werk einen Beitrag zur moralischen 
Besserung zu leisten. Diese Haltung zeigt sich erneut im apologe tischen Schluss:

So ihr aber in Durchlesung dieses meines kleinen Tractätleins nichts findet, dadurch ihr 
getroffen werdet, so meynet nicht etwan, daß ich es darum geschrieben, das ihr was loses 

83 [Beer:] Weiber-Hächel, S. 19–22.
84 Vgl. ebd., S. 57 f., und [Anon.:] Die Entlarvte Böse Siebene, S. 44–46.



3 Collage – Die Entlarvte Böse Siebene (1719)   475

daraus lernen sollet; ach nein, GOtt behüte mich in allen Genaden davor, das ist meine 
Absicht nicht gewesen, sondern daß ihr solche Laster sollet lassen und sein fromm, erbar 
und züchtig seyn. Alleine ich glaube gäntzlich, daß wenige von Frauenzimmer auf der Welt, 
die nicht in etwas darinnen sollte getroffen worden seyn, und wäre zu wünschen, daß sie 
sich nur wolten bessern, und nicht in solchen Sünden verharren biß an ihr Ende. (47 f.)

Beers misogyner Duktus ist merklich abgeschwächt, auch Gewaltexzesse des 
Erzählers fehlen. Selbst das elendige Schicksal der ‚Bösen Siebene‘ wird nur mit-
telbar über einen Brief kom mu niziert und räumlich in ein ‚Irgendwo‘ distanziert. 
Dennoch bleibt Beer die satirische Referenz. 

Die Entlarvte Böse Siebene beglaubigt jedoch auch die Beständigkeit der früh-
neuzeitlichen Weiber Mandate. So wird der Ich-Erzähler Zeuge eines aussagekräf-
tigen Einkaufs seiner Wirtin, den er wie folgt schil dert: 

Es kam nehmlich ein Hausirer zu sie [sic!, scil. zu der Wirtin], mit unterschiedenen Novitä-
ten, unter welchen nachfolgendes Weiber-Privilegium war, welches ein lustiger und aufge-
räumter Kopff den Weibern zum Possen gemacht hat, weil nun dieses Wasser auf ihre Mühle 
war, und sie nicht anders meynete, es wäre warhafftig darum aufgesetzt, daß die Männer 
darnach leben müsten, und es müste auch so seyn, als kauffte sie sich solches, und nagelte 
es an die Stuben-Thüre, daß sie es immer vor Augen hätte, und ihren Mann damit quälen 
könte[.] (25)

Die Wirtin des Ich-Erzählers kauft die Verhaltensregeln – die etwa fordern, dass 
„man ohne Wissen seines Weibes gantz und gar nicht aus dem Hause gehen“ (29) 
dürfe – in der Überzeugung von deren Umsetz barkeit und bringt sie für alle 
Hausbewohner gut sichtbar an der „Stuben-Thüre“ (25) an. Dass die vorgestellten 
Regeln theoretisch denkbar seien, bestreitet der Ich-Erzähler zwar nicht, aller-
dings appelliert er an das Ehrgefühl der Frauen, die mit solcherlei Forderungen 
gesellschaftlichen, d. h. vornehmlich der Männer Hohn auf sich zögen: „Wenn 
die gute Frau aber mit rechten [sic!] Verstande überlegt hätte, wie von andern 
Leuten, die es zu sehen bekamen, darvon würde judiciret werden, und daß sie 
mehr Schimpff und Schande als wie Ehre dadurch sich zuzöge, sie würde solchen 
Kauff wohl haben bleiben lassen“ (25). In vergrößerter Schrifttype wird sodann 
„Der Frauen und Weiber Privilegium“ wieder gegeben.85 Die siebzehn Verordnun-
gen lassen sich als amplificatio, aber auch sprachliche Verfei nerung des Prätexts 
lesen. Um die sati ri sche Faktur zu betonen, wird als Entstehungsort, wie schon 
im Prätext, „Vestung Plauderburg und Schnader-Schloß“ (33) angegeben. Stärker 
noch als die wört liche Übernahme von Beers ono mato poetischem Passus („pur 
pur pur, hiermit finge sie an wieder zu heulen“) scheint das Weiber Mandat im 
insgesamt gedämpften Text des 18.  Jahr hunderts veraltet und beinahe wie ein 

85 Zu den Weiber­Mandaten siehe Kap. III.1.3.1.



476   IV Aus dem Geist der Frauensatire. Spielarten des produktiven Potenzials

Fremd körper. ‚Weiberherrschaft‘ stellt nicht mehr eine ernstzunehmende Gefahr, 
sondern vor allem eine abstruse Vorstellung dar, die – trotz der ostentativen mora-
lischen Intentions be kundung – Heiterkeit hervorrufen soll. Indem der anonyme 
Autor der Entlarvten Bösen Siebene Beers Weiber­Hächel, die Weiber­Mandate 
des frühen 17. Jahrhunderts und das Konzept der ‚Bösen Sieben‘ miteinander ver-
flicht, zeigt sich das collagierende Potenzial der Frauensatire, das negative Weib-
lichkeit kumulieren und unter Verweis auf die Erhaltung einer ‚moralisch richti-
gen‘ Geschlechter hierarchie als Moraldidaxe präsentieren kann. 

Die Kompilation frühneuzeitlicher Frauensatiren bieten indes auch Antho-
logien, wie etwa Das Lustige Moral­ und Satyrische Frauenzimmer­Cabinet, oder: 
Sammlung artiger Gedancken über die unartige Art desselben, In auserlesenen 
kurtzen Versen und Epigrammatibus vorgestellet (1724). Unter dem Juvenals sechs-
ter Satire entnommenen Motto86 („Nulla fere causa est, in qua non foemina litem 
moverit.“ [‚Kaum ein Prozess wird geführt, bei dem nicht eine Frau den Rechts-
streit angestrengt hat.‘]) werden in fünfzig alphabetisch geordneten Rubriken 
(darunter etwa ‚Die Adelige‘, ‚Die Eigen sinnige‘, ‚Die Leichtgläubige‘) Verse aus 
Romanen und Gedichtbänden des 17.  und 18.  Jahr hunderts zusammengeführt. 
Das kompilatorische Prinzip verbürgt die Bindungskraft des Sujets, das trotz bzw. 
gerade aufgrund der drastischen Darstellung dem Sprecher eine moralisch über-
legene Position („artig[]“) zuzugestehen scheint.

86 Iuv. sat. VI, 242f.


