
 Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist  
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110779172-003

III  Topik negativer Genderaspekte im Spiegel 
der frühneuzeitlichen Satire

Frühneuzeitliche Frauensatiren stellen Figuren in den Mittelpunkt, die zeit genös-
sischen binär-heteronormativen Vorstellungen von der Frau widersprechen und 
insofern als ‚deviant‘ markiert werden. So ent stehen Zerrbilder herrsch süchtiger, 
wollüstiger, hässlicher, teufels an betender und übergelehrter Frauen, die oft 
bereits intradiegetisch für ihr ‚Vergehen‘, d. h. für ihre Abweichung von norma-
tiv verstandenen Mustern, büßen müssen. Die Ideale, die an Frauen herangetra-
gen werden, die Normfolien, vor denen sie zum Gegenstand der Satire werden 
können, speisen sich aus verschiedenen Traditionslinien und Projektionen, die 
miteinander nicht unbedingt in Einklang stehen. Theologisch-lutherisch figuriert 
die fromme Hausfrau, die sich dem Ehemann unterordnet, als Frauenideal, lite-
rarisch-poetisch die petrar kisti sche Vorstellung einer makellosen, marien haften 
Schönheit. Das transmediale Sujet der ‚devianten‘, oft als ‚böse‘ gebrandmarkten 
Frau verknüpft die Antike und das Mittelalter mit der Frühen Neuzeit; als inter-
textuelles Phänomen verbindet die Frauensatire die europäische Kultur. 

Noch zu Beginn des 18. Jahrhunderts positioniert sich der anonyme Verfasser 
des Spiegel[s] der regiersüchtigen bösen Weibern (1723) als Anhänger männlicher 
Vormachtstellung innerhalb der Que relle des Sexes. Das satirische Rollen-Gebet 
für Frauen, das seine frauenfeindliche Suada beschließt, lässt sich als Synthese 
früh neuzeitlicher misogyner Topoi lesen. Wenngleich als vorgebliche Bitte prä-
sentiert, erhält der Text bereits durch die stilistische Verbindung klerikaler mit 
alltags sprach licher Wen dun gen sowie hyperbolischer Akkumulation eine komi-
sche Nuance:

Allmächtiger GOtt! der du das weibliche Geschlecht aus Adams Rippen/ und folgends aus 
einem Bein erschaffen hast/ verleyhe mir genädiglich deine Hülff/ damit ich hinfüro nicht 
verbeint/ hart näckig/ eigensinnig/ verstockt und halßstarrig seye/ habe Gedult mit meinen 
weiblichen Schwach hei ten/ Gebrechen und Blödigkeiten/ wende von mir ab den ange-
bohrnen Fürwitz/ die einge wur tzel te üble Argwöhn/ närrische Eyfersucht und alle eitele 
Einbildungen/ höffärtige Ge dancken/ Wanckelmuth und Unbeständigkeiten/ auch alle 
unordentliche Gelüsten und Verlangen; mache doch/ ach! mache doch/ daß ich mich recht 
behutsamb vor allen sündlichen Ehr-Abschneidungen hüte/ bewahre mich vor allem und 
jedem unnützen Geschwätz auf dem Marckt oder bey Zusammenkunfften böser Weiber/ 
allermeist aber in der Kirchen/ gib mir dein Gnad/ daß ich gegen einem jeden Menschen/ 
absonderlich meinem lieben Mann nicht falsch/ hinterlistig und unaufrecht seye; verschaff 
mir auch deinen Beystand/ daß ich mich nicht murrisch/ verstockt und feindseelig gegen 

https://doi.org/10.1515/9783110779172-003


III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire   107

obbemeldtem meinem Mann erzeige/ daß ich gegen ihm das Maul nicht hänge/ poche/ oder 
sonst wie ein Polter-Geist im Hauß mich aufführe.1

So nimmt das Gebet seinen Ausgang in der Mittelbarkeit der weiblichen Schöp-
fung („aus Adams Rippen“), um danach die vermeintlichen Schwächen des 
weiblichen Geschlechts zu umreißen: körperliche Minderwertigkeit („weibliche 
Schwachheiten“), ontologische Bösartigkeit („ange bohr ne[r] Fürwitz“), sexuelle 
Zügellosigkeit („unordentliche Gelüste[]“), naives Mitteilungs bedürfnis („unnüt-
ze[s] Geschwätz“) und Hinterlist. Als oberste Verfehlung mündet die Aufzäh-
lung, die sich suk zessive derberer Lexik bedient, in der Bitte um Gnade ange-
sichts unziemlichen Verhaltens („wie ein Polter-Geist“) gegenüber dem eigenen 
Ehemann. Kontrastiv wird im zweiten Teil des Gebets ideale Weiblichkeit durch 
asyndetisch gereihte Zwillingsformeln konturiert und implizit die Bienenfrau des 
Semonides erinnert, wenn das weiblich imaginierte Sprecher-Ich darum bittet,

daß ich jederzeit gantz ehrbar/ und nüchtern/ sanfft und mild/ still und verschwiegen/ treu 
und beständig/ fromm und gedultig/ embsig und häußlich/ redlich und wahrfhafft/ danck-
bar und erkanntlich seye/ nicht mein GOtt! sondern dein/ und nach deinem/ auch meines 
Manns Willen in allem geschehe; Letztlich auch verleyhe mir/ daß ich meinen Mann besser 
respectire/ als es bißhero geschehen/ und ihn nicht zu meinem Untergebenen verlange/ 
sondern als meinen Herrn und Ernährer erkenne/ und meinen Willen nach seinem Befelch 
richte/ Amen.2

Das Gebet kulminiert schließlich in der Bitte um völlige Unterwerfung der Frau, 
die in ihrer hyperbolischen Befriedung die weibliche Rede als männliche Wunsch-
projektion entlarvt. Der Ehe mann als „Herr[] und Ernährer“ nimmt sukzessive 
selbst die Stelle Gottes ein, was das abschließende „Amen“ umso deutlicher 
bekräftigt. Während das zu Beginn vorgebrachte weib liche Verhalten als korrek-
turbedürftig markiert und als mangelhaft diskreditiert wird, zeigt der Schluss das 
idealisierte Verhalten einer dem Mann hierarchisch unterstellten Frau. Vor allem 
zeigt der Textausschnitt jedoch, dass mannigfache Aspekte zusammenkommen 
können, wenn misogyne Satire vorliegt. 

Die kompilatorische Anlage vieler Frauensatiren bedingt, dass sie gemeinhin 
mehrere negativ markierte Themen und Motive miteinander verschränken. Um 
die in den Frauensatiren ver knüpften Diskursstränge in ihren kulturhistorischen 
Voraussetzungen, tradierten Topoi und geschlechtsmodellierenden Dynamiken 
nachzuzeichnen, sind im Folgenden fünf negativ kon notierte Gender aspekte 
separiert, die deutsche Frauensatiren maßgeblich prägen: Herrschaft, Sexu alität, 
Häss lichkeit, Teufelsnähe und Bildung. Ausgehend von kultur- und literarhisto-

1 [Anon.:] Spiegel der regiersüchtigen bösen Weibern 1723, S. 141–143. 
2 Ebd., S. 143.



108   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

rischen Kontextualisierungen werden – in einer produktiven Verschränkung von 
extensiver Sichtung und paradigmatischen Analysen – solche Texte und Pas-
sagen auf ihre inhaltlich-geschlechts spezifische wie formal-ästhetische Faktur 
hin analysiert, in welchen der jeweilige Gender aspekt strukturell dominiert. 
Sichtbar werden verschie dene produktions- und wirkungs ästhetische Verfahren, 
intermediale Allianzen und Konkurrenzen sowie die euro päische Einbettung 
frühneuzeitlicher Frauensatiren. 

1  Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“ 
oder: Frauen, die Herren sein wollen

Als Christina, Tochter des protestantischen Schwedenkönigs Gustav II. Adolf 
 (1594–1632), im Jahr 1650 offiziell zur Königin von Schweden gekrönt wird, erscheint 
anonym ein ihr gewid meter, sechs Blätter umfassender Quartdruck:  Nachricht 
Durch was Gelegenheit […] den Vorzug der Weiber für den Männern zuerweisen […].3 
Die bislang unbeachtete Schrift stellt eine geschlechter historisch bemer kenswerte 
Kombination aus Panegyrik, Streitschrift und Utopie im mytho logischen Ge wand 
dar, die sich in die deutschsprachige Querelle des Sexes einfügt. Indem Chris-
tina – „[o]ne of the most fascinating women in European history“ und „one of 
the most influential figures of her time“4 – als faktisches Beispiel weiblicher Herr-
schaft gerühmt wird, verbürgt die Flugschrift nicht nur die historisch perzipierte 
Aktualität des Geschlechterkampfes, sondern benennt auch jenes als ‚Erfolg der 
Frauen‘ gefeierte Ereignis. Die pane gyrische Utopie stellt einen „Elise ischen“ Göt-
terhimmel vor, welchem die „Missgunst“, in Anleh nung an die home rische Eris, 

3 Vgl. Nachricht Durch was Gelegenheit die berühmte Königinnen der Amazonen Antiope, Pen­
thesilea und Thalestris Mit etlichen Heldinnen ihres Geschlechtes auß den Eliseischen Feldern 
auff dem Creiß der Erden angelanget/ den Vorzug der Weiber für den Männern zuerweisen; wel-
cher gestalt unterschiedliche Göttinnen/ die Musæ, und die Tugenden sich bey ihnen verfügt/ 
und auff was weise diese gantze ansehnliche Gesellschafft Christina Der Durchleuchtigsten/ 
Großmächtigsten und Hochgebornen Königin in Schweden/ Bey Ihrer Crönung eine Ewige Ge-
dächtnüß Ihrer unvergleichlichen Vollkommenheit auffgerichtet. [S.l.] 1650.
4 Vgl.  Waltraud Maierhofer: „Wasting away is not permissible“. German Feminist Fiction on 
Christina, Queen of Sweden. In: Clio 34.1/2 (2004/2005), S. 41–58, hier S. 44 und 46. – Zu Chris-
tina von Schweden vgl. den Katalog Christina. Königin von Schweden. Katalog der Ausstellung 
im Kulturgeschichtlichen Museum Osnabrück 23. November 1997–1. März 1998. Hg. von der Stadt 
Osnabrück, dem Oberbürgermeister und dem Amt für Kultur und Museen. Red. von Ulrich Her-
manns. Bramsche 1997.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   109

einen an das „vortreffliche[] Geschlecht“ adressierten „Brieff“ zukommen lässt.5 
Der Streit zwischen den „Helden vnd tapffere[n] Männer[n]“ (A1v) auf der einen 
und den „berühmte[n] Weiber[n]“ (A1v) auf der anderen Seite ist folglich vorpro-
grammiert und mündet in ein langes Plä do yer der Frauen, das die Vorteile des 
„Edle[n] Geschlecht[s] der Weiber“ (A2r) ausmalt, die vor allem besser ‚herrsch-
ten‘ als Männer. Bevor die Männer das Wort ergreifen können, soll die Krönung 
der Schwedenkönigin mit einem weiblichen Triumphzug beehrt werden, zu dem 
sich  auch die männlichen Götter gesellen. Einzig Jupiter, der in Gestalt eines 
Adlers der imaginierten Zere mo nie beiwohnt, verlässt die Veranstaltung verfrüht, 
da er nun um die männliche Herrschaft des Heli kons bangen muss. Die Schrift 
endet jedoch nicht mit der Umkehrung der Gesch lech ter ver hält nisse, sondern mit 
dem Plan, während der ‚realen‘ Krönungsfeierlichkeiten in Schweden „da sel b-
sten in Gegenwart so vieler vornehmer Leute/ die Gerechtigkeit Unserer Sachen 
an  das Tage-Licht zu bringen“  (B2v): So wollen die unterzeichnenden Amazo-
nen-Königinnen Antiope, Penthesilea und Talestris „erweisen, daß die Weiber 
vortrefflicher/ und zu allen hohen Ver rich tun gen/ in Krieges und Friedens Zeiten/ 
viel geschickter seyn als die Männer“ (B2v). Die Gründe, warum Frauen die ‚bes-
seren Herrscher‘ seien, wurzeln in zeitgenössischen medizinischen Geschlechter-
vor stellungen: So sei 

genugsamb bekand/ daß die Natur den Weibern ein zarteres/ gelinderes vnd solches tem­
perament ertheilet/ welches der übermässigen Hitze vnnd Dürre so sehr nicht vnterworffen 
als die natürliche Eigenschafft der Männer; nun were Weltkündig/ daß das zarte/ feuchte 
vnd gelindere viel eher etwas annehme/ vnd zu allen dingen leichter zu bringen als das 
truckene vnd harte/ deßwegen vnwiedersprechlich folgen müste/ daß den Weibern viel 
eher alle Tugend/ alle Wissenschafft vnd Geschickligkeit einzupfantzen/ vnd sie alles gutes 
anzunehmen/ viel tüchtiger vnd geschickter seyn müsten/ als die Männer. (A2r–A2v)

Weil Frauen für das Gute empfänglicher seien, zeigten sie sich „in allen höheren 
Verrich tungen in Krieges und Friedens zeiten viel geschickter als Männer“ (B2v). 
Das Lob der Frauen kulmi niert schließlich im Verweis auf die „ansehnliche 
Crönung der Weitberühmten Königin in Schwe den“  (A3r). Den Christina zu 
Ehren entworfenen poetisch-mythologischen Triumphzug begleitet auch eine 
„Amazone zu Pferde“, 

welche eine grosse Fahne führet/ auff welcher an der einen Seiten gemahlet ist die Tugend 
mit dieser Überschrift: EST FOEMINA VIRTUS; und unten an stehet

Die Tugend selbst die ist auß Weiblichem Geschlecht/
Gehört den Weibern dann der Vorzug nicht mit recht?  (B1v)

5 Nachricht Durch was Gelegenheit […] den Vorzug der Weiber für den Männern zuerweisen, 
Fol. A1v. Im Folgenden Folioangaben direkt im Text.



110   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Die Krönung der Christina von Schweden lieferte den ‚Frauenfreunden‘ ein fak-
tisches Argument in der frühneuzeitlichen Querelle des Sexes. In der philogynen 
Traditionslinie Agrippas von Nettes heim wird die Überlegenheit des weiblichen 
Geschlechts propagiert, die sich anhand der Herr schaft Christinas von Schweden 
zu verwirklichen schien. Statt den weiblichen Vorrang nur theo re tisch anzuer-
kennen – wie dies etwa Wilhelm Ignatius Schütz vornimmt –, wird eine weibliche 
Vor macht stellung realiter eingefordert. Auch der Verweis auf ‚gute Herrschaft‘ 
von Frauen ist in den Friedens bestrebungen Christinas, die bereits seit ihrer Voll-
jährigkeit 1644 die Regierung Schwe dens leitete und die Verhandlungen zum 
Westfälischen Frieden führte, in der außer textlichen Realität begründet. 

Die antike Traditionslinie, in welche Christina in der Nachricht gerückt wird, 
hatte die exzentrische Monarchin selbst forciert.6 Stilisiert als Minerva ließ sie 
sich 1649 von Erasmus Quellinus in einem allegorischen Porträt darstellen, das 
Jeremias Falck zur Vorlage seines Kupfer stichs diente [Abb. 6]. Das Dreiviertelpor-
trät zeigt die auf einem Sockelpodest thronende Büste Christinas im Halb profil. 
Ihre langen Locken, der tiefe Ausschnitt sowie die Perlenkette ver bürgen eine 
selbst be wusste Weiblichkeit, ihr fester Blick scheint den Betrachter direkt anzu-
sehen. Ihr Haupt ziert ein bekränzter Held mit aufwendigem Schweif, auf dem 
außerdem ein gefiedertes weibliches Mischwesen platziert ist. Die Büste flankiert 
zur Linken eine auf drei Büchern sitzende Eule der Gelehrsamkeit, zur Rechten 
ein Olivenzweig. Während jene als Attribute Minervas Christinas gelehrte Weis-
heit symbo li sieren, ver weist der Olivenzweig als Friedenszeichen auf den euro-
päischen Frieden als politische Er run gen schaft der weisen Herrscherin. Christina 
von Schwedens selbstbewusste Selbst ins zen ier ung als weise Friedensherrsche-
rin avancierte in der Querelle des Sexes zum Argument für die Überlegenheit der 
Frauen.

Obwohl Frauen im frühneu zeitlichen Europa oftmals aus normativen Thron-
folge-Regeln – etwa der Lex Salica – ausgeschlossen waren, hatten sie, wie die 
neuere Forschung verstärkt betont, auch in der Frühen Neuzeit de facto Herr-
schaftspositionen inne; „Herrscherinnen waren in der Frühen Neuzeit keine 
Seltenheit“.7 Während Frauen zum einen nach dem Prinzip der rechtlich abge-

6 Die Außerordentlichkeit ihrer weiblichen Herrschaft war Christina wohl bewusst. So deutete 
sie „ihre Ernennung zur Königin im Alter von nur vier Jahren und ihre Amtsübernahme mit acht-
zehn Jahren in ihren Memoiren als einen Beleg göttlicher Handlungsmacht“ (Claudia Jarzebows-
ki, Jonna Behrends: [Art.] Herrscherin. In: EN, Bd. 15, Sp. 729–740, hier Sp. 733).
7 Synthetisch siehe dazu Jarzebowski, Behrends: Herrscherin, hier S. 729. Einen Überblick bie-
ten außerdem Matthias Schnettger: Weibliche Herrschaft in der Frühen Neuzeit. Einige Beobach-
tungen aus verfassungs- und politikgeschichtlicher Sicht. In: zeitenblicke 8.2 (2009), <urn:nbn:-
de:0009-9-19736> [15.03.2022], Heide Wunder: Herrschaft und öffentliches Handeln von Frauen 



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   111

in der Gesellschaft der Frühen Neuzeit. In: Frauen in der Geschichte des Rechts. Von der Frühen 
Neuzeit bis zur Gegenwart. Hg. von Ute Gerhard. München 1997, S. 27–54, sowie Natalie Zemon 
Davies: Frauen, Politik und Macht. In: Geschichte der Frauen. Hg. von Georges Duby, Michelle 
Perrot. Bd. 3: Frühe Neuzeit. Hg. von Arlette Farge, Natalie Zemon Davies. Frankfurt am Main, 
Paris 1994, S. 189–206. Vgl. außerdem den Sammelband: The Rule of Women in Early Modern 
Europe. Hg. von Anne J. Cruz, Mihoko Suzuki. Urbana, Chicago 2009.

Abb. 6: Herrschaftsanspruch: Christina von Schweden als Minerva. 
Kupferstich von Jeremias Falck (um 1610–1677).



112   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

sicherten, subsidiären Erbfolge herrschen konnten (Isabella I. von Kastilien [reg. 
1474–1504], Elisabeth I. von England [reg. 1558–1603], Christina von Schweden 
[reg. 1644–1654], Maria Theresia von Österreich [reg. 1740–1780]), vertraten sie 
zum anderen als Regentin nen ihre Ehemänner oder Söhne (etwa Caterina de’ 
Medici [reg. 1560–1563], Maria Henrietta Stuart [reg. 1657–1660], Isabella von Por-
tugal [reg. 1528–1534 und 1538]) oder leiteten die Regierungs geschäfte als Statt-
halterinnen (wie Margarete von Österreich in den Niederlanden auf Geheiß ihres 
Neffen Karl V. [reg. 1517–1530]).8 Eine um 1645 erschienene Übersicht histori scher 
wie zeitgenössischer Monarchen unnd Potentaten schloss sowohl Frauen als auch 
Männer ein.9 Dennoch war weibliche Herrschaft stark umstritten.10 Als „Höhe-
punkt der Kritik an weiblicher Herrschaft“ gelten die scharfe Ab rechnung The 
First Blast of the Trumpet against the Monstrous Regiment of Women (1558) des 
englischen Calvinisten John Knox sowie Jean Bodins Six livres de la République 
(1576).11 So lehnten viele die ‚Gynäko kratie‘ bzw. das ‚Weiber regiment‘ grundsätz-
lich als widernatürlich ab.12 

Auch das Nutzbare, galante und curiöse Frauenzimmer­Lexicon (ED 1715), in 
welchem der Leipziger Notar und Dichter Gottlieb Siegmund Corvinus (1677–1747) 
zuerst umfängliches Wissen dezi diert für ein weibliches Lesepublikum aufberei-
tete, markiert das „Weiber-Regiment“ als widernatürliche ‚Herrschsucht‘:

Ist eine von denen herrschsüchtigen und hochmüthigen Weibern wider die göttlichen 
Rechte Genes.  III v. 16. I. Cor. II. v. 3. und den Wohlstand angemaßte Herrschaft über ihre 
Männer. Dergleichen herrschsüchtiges und ungehorsames Weib war dort des Königs Ahas-
veri Gemahlin die Vasti, um deren Willen er auch nach ihrer Verstossung ein Königlich 
Gebot im gantzen Reich ausschreiben ließ, daß alle Weiber ihre Männer in Ehren halten, 

8 Die Daten sind Jarzebowski, Behrends: Herrscherin, Sp. 729 f., entnommen.
9 Vgl. Contrafaituren und Beschreibung Deren Monarchen unnd Potentaten: Item/ streitbarer/ 
gelehrter/ unnd anderer berühmbter Männer und Weiber/ deren in dieser Historischen Chronica 
hin und wider gedacht wird. [S.l.] [um 1645].
10 Dies hebt besonders Schnettger: Weibliche Herrschaft in der Frühen Neuzeit, bes. Abschn. 3–7, 
hervor. Schnettger weist zudem mit Recht darauf hin, trotz der „Handlungsspielräum[e] der Re-
gentinnen nicht die Grenzen und Gefährdungen ihrer Herrschaft [zu] verg[e]ss[en] […]. Es wäre 
fatal, statt der früheren Unterschätzung weib li cher Herrschaft ins gegenteilige Ex trem zu verfal-
len“ (ebd., Abschn. 35).
11 Jarzebowski, Behrends: Herrscherin, Sp.  732. Zu Bodin siehe Claudia Opitz-Belakhal: Das 
Universum des Jean Bodin. Staatsbildung, Macht und Geschlecht im 16. Jahrhundert. Frankfurt 
am Main 2006, bes. S. 107–129, zu Knox siehe die Ausführungen von Schnettger: Weibliche Herr-
schaft in der Frühen Neuzeit, Abschn. 3–5, sowie Sharon L. Jansen: Debating Women, Politics, 
and Power in Early Modern Europe. New York u. a. 2008, bes. S. 11–33. 
12 Vgl.  dazu Heide Wunder: Gynäkokratie. Auf der Suche nach einem verloren gegangenen 
Begriff der frühneu zeit lichen politischen Sprache. In: zeitenblicke 8.2 (2009), <urn:nbn:-
de:0009-9-19744> [15.03.2022].



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   113

und ein jeglicher Mann der Oberherr in seinem Hause seyn sollte. Esther. I. v. 19. & 22. Bey 
denen alten Völckern hatten die Männer gar die Gewalt über ihrer Weiber Leib und Leben. 
Jul. Caes.  I 6. Tacit. Anal. Lib. II. Tiraquell. Ad LL Connub gl. I. part. I 31. 73. Dergleichen 
herrschsüchtige Weiber, so dem Mann die Hosen nehmen, haben es vielleicht von der Xan-
tippe erlernet, als welche ihrem Mann dem Socrates öffters seine Kleider nahm, selbige 
anzog, und darinnen öffentlich ausgieng, damit indessen ihr armer Mann genöthiget ward, 
bey seinem Ausgang nur eine alte Haut um sich zu schlagen. Von dem schimpfflichen Wei-
ber-Regiment Vid. Rodenburg. In Tr. D. Jur. Conjug. P. 193.13

So werden die Leserinnen an die biblische Verankerung der Herrschaft des Man  nes 
über die Frau erin nert, wodurch männliche Superiorität und weibliche Unter-
ordnung legitimiert werden soll. Statt lexikalisches Wissen zu vermitteln, liefert 
Corvinus allerdings vorrangig geschlechts ideo lo gisch aufgeladene Moraldida-
xe,14 die sich ihr ‚weibliches‘ Publikum selbst konstruiert.15 Das Cor vi nus’ Eintrag 
zugrundeliegende telos greift auch für viele Frauensatiren, die jedoch statt ‚Auf-
klärung‘ satirische Mittel einsetzen, um ihr Anliegen zu propagieren. 

Das ‚Weiberregiment‘ nimmt eine prominente Stellung innerhalb frühneu-
zeitlicher Frauen satiren ein. Während auch politische Gynäkokratie satirisch 
gescholten wird, ist besonders die grundsätzliche Herrschaft der Frau über den 
Mann Thema der Frauensatiren. Frauen in ‚Weiber röcken‘ oder gar  ‚Männerhosen‘ 
wird oftmals ein ungebrochener Herrschaftsanspruch zuge schrieben, was als 
Ausbrechen aus gesellschaftlich-normativ vorgegebenen Geschlechter mustern 
gedeutet wird. Hosentragende Frauen, ‚Sie-Männer‘ und herrschsüchtige ‚Weiber‘ 
malträtieren ihre fiktiven Ehemänner mit Ungehorsam und Missachtung ihrer 
Pflichten, mit Regelungen und Regimentserlässen, aber auch subtil durch ‚weib-
liche Manipulation‘. Frauen, die ‚Herren‘ sein wollen, changieren in ihrer satiri-

13 Gottlieb Siegmund Corvinus: Nutzbares, galantes und curiöses Frauenzimmer-Lexicon. 
Leipzig 1715, Sp. 2108 f. Den großen Erfolg des Lexikons bezeugen zahlreiche Rezensionen sowie 
die überarbeiteten Neuauflagen der Jahre 1739 und 1773. Ein Neudruck der Erstauflage erschien 
1980, hg. und mit einem Nachwort versehen von Manfred Lemmer. Frankfurt am Main. – Die 
Literaturgeschichtsschreibung hat Corvinus mit seinem Frauenzimmer­Lexicon für „die aufkläre-
rischen Bemühungen um die Erziehung u[nd] Bildung des weibl[ichen] Geschlechts“ gewürdigt, 
vgl. Katharina Festner: [Art.] Corvinus, Gottlieb Siegmund. In: Killy, Bd. 2, S. 488.
14 Dazu vgl. die Einordnung von Nikola Roßbach: Wissenstransfer – Lexikographie – Gender. 
Gottlieb Siegmund Corvinus’ Nutzbares, galantes und curiöses Frauenzimmer­Lexikon. In: Gellert 
und die empfindsame Aufklärung. Vermittlungs-, Austausch- und Rezeptionsprozesse in Wis-
senschaft, Kunst und Kultur. Hg. von Sibylle Schön born, Vera Viehöver. Berlin 2009, S. 175–188, 
bes. S. 182, sowie dies.: Wissen, Medium und Geschlecht im 18. Jahr hundert. Frauenzimmer-Stu-
dien zu Lexikographie, Lehrdichtung und Zeitschrift. Hamburg 2015, bes. S. 69–90.
15 Darauf weist Roßbach: Wissenstransfer – Lexikographie – Gender, S. 185–188, sowie dies.: 
Wissen, Medium und Geschlecht, S. 87–92, völlig zu Recht hin.



114   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

schen Darstellung zwischen gefährlichem Schreckensbild, groteskem Lachanlass 
und lächerlicher Anmaßung.

1.1 Weibliche Regiersucht. Wider die politische Gynäkokratie

Mächtige Frauen wie etwa Catharina von Georgien, die in Gryphius’ Trauerspiel 
(1657) selbstlos und beständig in einer imitatio Christi den Foltertod als Märty-
rerin auf sich nimmt, sind in der Literatur der Frühen Neuzeit durchaus positiv 
konnotiert.16 An tatsächlicher ‚Frauen herrschaft‘ allerdings übten literarische 
Schriften oftmals scharfe Kritik, wie die zahlreichen Invektiven gegen Elisabeth I. 
belegen.17 Ein weitverbreitetes Argument stellte dabei das ‚Natur recht‘ dar, wie es 
sich etwa im Tierreich spiegelte. So galt das Verhältnis von Hahn und Henne als 
normativ-para digmatisch für Geschlechterbeziehungen, wie sie Johann Fischart 
(1545–1591) im Pro ömial gedicht des ersten deutschen Sonettzyklus’ (1575) auf die 
politische Herrschaft von Frauen über trug:

IN dem Hauß/ spricht man/ stehts nicht wol
Vnd muß gewiß was böß gemanen/
Wann die Henn kreht vber den Hanen/

Da sie doch dafür gachsen soll
Zu leuchtem jhren Eyerstoll:

Also wie viel mehr muß es hön
In einem Regiment dann stehn:

Welchs grösser ist vnd sorgen voll:
Wann die Henn wil die Hanen führen:
Da muß sie die gewiß verführen:

Dann es ist wider die Natur
Daß das schwächer das stärcker führt
Das vnzierlichst das zierliehst ziert:

Welch vngleichheit dient zur auffruhr.18

Statt petrarkistisches Frauenlob zu bieten, übten die Verse als Beitrag zu einem aus 
dem Französischen über setzten Pamphlet Kritik an der Königinmutter Caterina 
de’ Medici (1519–1589), der das „Blut bad der Bartholomäusnacht (23./24. August 

16 Siehe dazu Peter-André Alt: Der Tod der Königin. Frauenopfer und politische Souveränität im 
Trauerspiel des 17. Jahrhunderts. Berlin, New York 2004, bes. S. 60–93.
17 Vgl. Dissing Elizabeth. Negative representations of Gloriana. Hg. von Julia M. Walker. Durham 
u. a. 1998.
18 [Johann Fischart, Ps. Huldrich Wisart:] An Ehr vnd Billigkeit liebende Leser. Etlich Sonnet. 
In: Achim Aurn ham mer: Johann Fischarts Spottsonette. In: Simpliciana 22 (2000), S. 145–165, 
darin S. 155–158, hier S. 155.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   115

1572) angelastet“ wurde.19 Indem weibliche Her rschaft als „wider die Natur“ 
angesehen wurde, war die Negativbewertung des mächtigen Ein flusses Caterinas 
in Frankreich lediglich Beweis für die allgemeine Unfähigkeit der hinsicht lich 
Män nern „schwächer[en]“ Frauen zur Herrschaft.

Neben der ‚Widernatürlichkeit‘ weiblicher Herrschaft galt allerdings kontras-
tiv die weibliche ‚Her rschsucht‘ gleichzeitig auch als ontologisches Geschlechts-
merkmal der Frauen. So habe, wie Martin Luther in seiner predigt vom Ehestand 
(1525) ausführte, erst der Sündenfall zur weiblichen Unter ordnung geführt:

Das ist nu das erste stück, das die Weiber sollen gedult tragen und es inen gefallen lassen, 
so jnen Gott, wenn sie schwanger werden und jre kinder geberen, schmertzen, elend und 
kümmernus zu schicket, das solchs eitel selige und aber selige Gottes werck und wolgefal-
len sey. Zum andern so soll des Weibes wille, wie Gott saget, dem Manne unterworffen sein 
unnd der sol jr Herr sein, Das ist: daß das Weib soll nicht jres freyen willens leben, wie denn 
geschehen were, wo Eva nicht gesündiget, so hette sie mit Adam dem Mann zu gleich regiret 
und geherschet als sein mit gehülffe, Jetzt aber, nu sie gesündiget und den Mann verfüret, 
hat sie das Regiment verloren und mus ohne den Mann nichts anfangen oder tun, Wo der 
ist, mus sie mit und sich für jm tücken als für jrem Herrn, den sie soll fürchten, unterthan 
und gehorsam sein. Das ist nu die ander straffe des Weibes, das sie jren Mann verfüret, 
Unnd ich wil gleuben, das die Weiber vorigen beide straffen, wiewol sie schwerer sein als 
schmertz und kummernus, wenn sie schwanger giengen, ehe und lieber, ja auch williger 
und gedültiger leiden solten, denn das sie sollen den Mennern unterthan und gehorsam 
sein, so gerne herschen und regiren die Weiber von natur, jrer ersten Mutter Eva nach.20

Auf die von „jrer ersten Mutter Eva“ herrührende, angeborene Herrschsucht, 
erklärte der Refor ma tor, müssten Frauen schmerzlich verzichten und „das Regi-
ment“ dem Mann abtreten. Die sati ri sche Produktion hat die Topoi der ‚Wider-
natürlichkeit‘ und der ‚Herrschsucht‘ trotz logischer Inkonsistenzen oftmals 
miteinander verbunden, indem der weibliche ‚Wille zur Macht‘ auf gezeigt wurde, 
der zur Katastrophe führte. Um die fatale Destruktivität weiblicher Herr schaft 
offenzu legen, wurden immer wieder katalogartig mythologische, biblische und 
historische Herr sche rin nen erinnert, welche die weibliche Herrschafts-Inkompe-
tenz offenbaren sollten.

19 Dazu Achim Aurnhammer: Johann Fischarts Spottsonette. In: Simpliciana 22 (2000), S. 145–
165, hier S. 146, sowie Sylvia Brockstieger: Sprachpatriotismus und Wettstreit der Künste. Johann 
Fischart im Kontext der Offizin Bernhard Jobin. Berlin, Boston 2018, bes. S. 196–205, zum hier 
genannten Sonett siehe ebd., S. 202 f. – Zum petrarkistischen Frauenlob und dessen satirischer 
Umkehrung siehe Kap. III.3.2.
20 Martin Luther: Eine predigt vom Ehestand. In: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamt-
ausgabe. 4 Abtei lun gen. Weimar 1883–1929, Abt. 1: Schriften, Bd. 17.1, S. 12–29, hier S. 26.



116   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

So wird die weibliche Ohnmacht im Satyrischen Welt­Gucker (1692) nicht 
etwa mit weib lichem Unwillen zur Macht, sondern mit der weiblichen Unfähig-
keit begründet, besonnen mit Macht umzu gehen:

Wann sie macht haben zu Tyrannisieren/ da siehet man/ wie blutgierig/ Rasend/ und 
wütend sie werden; da ist keine disponirt ihre grausame effectus zu zwingen/ oder die 
geringste Beleidigung zu verzeihen/ weniger empfangene gutthaten zu vergelten; Lese 
von der Isabell/ Atalia/ Tomeris der Scythen Königin/ Hirenä Grigischer Käyserin/ Königs 
Andreä von Provencen: und Arianä Käyserin Zenonis Gemahlin; wirst auch sonst viel der-
gleichen Exempel in den Historien hin und wieder finden; Darüm haben sie die Christen 
nicht unbillich aus dem Regiment der Kirchen: die Philosophi von der Phylosophey: Die 
Juristen von der Policey: und die Mahometaner gar aus dem Paradeys geschlossen/ bey 
welchen sie nicht anders als Sclaven gehalten werden.21

Unter Verweis auf sechs ‚tyrannische‘ Herrscherinnen versucht der Sprecher 
weibliche Herrschaft im Sinne der Geschichte als magistra vitae zu diskreditie-
ren: Neben der im Alten Testament figu rie renden israelitischen Königinmutter 
Isebel,22 die Nabot töten und den Propheten Elia ver fol gen lies, sowie der Königin 
in Juda, Atalja,23 die für den Tod des königlichen Nachkommen verantwortlich 
zeichnete, um sich selbst den Thron sichern,24 werden weitere Herrscherinnen 
in achrono logi scher Reihenfolge genannt: die Königin der Massageten Tomyris, 
die nach der Über lieferung Herodots den abgeschlagenen Kopf des Kyros in Men-
schenblut tränkte,25 die Bzyantinische Kaiserin Irene von Athen (reg. 797–802),26 
die Königin von Neapel und Gräfin der Provence Johanna I. von Anjou, genannt 
‚die Schreckliche‘ (1326–1382), die ihren Gemahl Andreas von Ungarn am 18. Sep-
tember in Avesa 1345 töten lies,27 sowie Ariadne, Frau des ost römischen Kaisers 

21 [Anon.:] Gegen-Satz. Von Weibern. In: Satyrischer Welt-Gucker/ Das ist: Lob und Schande/ 
über Gutes und Böses/ Tugend und Laster/ auch Nutz und Schaden. I. Von Weibern. II. Vom 
Gelde. Beydes lustig und nützlich zu lesen. Von neuen zusammen getragen von J. N. F. V. [S.l.] 
1692, S. 13–19, hier S. 16 f.
22 Vgl. 1Kön 21, 5–16.
23 Vgl. 2Kön 11 und 2Chr 22,3–23,21.
24 Aus theologischer Sicht vgl. Ilse Müllner: Bad Women. Isebel, Atalja, die Macht und das Böse. 
In: Hat das Böse ein Geschlecht? Theologische und religionswissenschaftliche Verhältnisbestim-
mungen. Hg. von Helga Kuhl mann, Stefanie Schäfer-Bossert. Stuttgart 2006, S. 151–161.
25 Zur Königin siehe Peter Högemann: [Art.] Tomyris. In: DNP, Bd. 12.1, Sp. 673.
26 Vgl. zur Byzantinischen Kaiserin Franz Tinnefeld: [Art.] Irene. In: DNP, Bd. 5, Sp. 1105.
27 Zu Johanna I. von Anjou siehe Elizabeth Casteen: From She-Wolf to Martyr. The Reign and Dis-
puted Repu ta tion of Johanna I of Naples. Ithaca, London 2015, zum „murder of Andrew of Hungary 
and the Making of a Neapolitan She-Wolf“ siehe S. 29–66, hier S. 66: „Thus, the story of Andrew’s 
murder was constructed as a tale about the destruction of masculine prerogative and the triumph 
of illegitimate female rule, described as the triumph of chaos, immorality, and injustice. In the 



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   117

Zenon, die ein Attentat auf den General Illus inszenierte.28 Weil die histori schen 
Beispiele zeigten, dass Frauen in Macht positionen eine Gefahr (für Männer) dar-
stellten, sollte die Frau Untertan sein. Folge richtig hätten „die Christen“ die Frauen 
aus allen öffent lichen Wis sensformationen (Theo logie, Philosophie, Recht) aus-
geschlossen. Dass kon tras tiv die „Mahometaner“ als besonders frauen feindlich 
prä sen tiert werden, scheint zum einen die Uni versalität weiblicher Unterordnung 
zu belegen, gleich zeitig kann sich die ‚christliche‘ frauen feindliche Haltung 
gegenüber der ‚musli mischen‘ gerade zu als menschlich stilisieren und so dem 
zeitgenössisch virulenten anti islamischen Ressentiment Aus druck verleihen. 

In die Kerbe weiblicher Tyrannei schlägt auch der unter dem Pseudonym 
‚Musophilus‘ schrei bende Arzt Johann Georg Gressel (1675–1771),29 dessen Satyre 
Von denen allgemeinen Lastern Der Weiber (1715) ebenfalls die Verwüstungsmacht 
weiblicher Herrscherinnen behandelt:

Ja/ viele wündschen gar/ daß künfftig auf der Welt
Die Weiber/ (hört doch an/) die stoltze Herrschafft führten/

So sey die Republic weit trefflicher bestellt/
Wenn sie so Staat als Land nach ihren Wahn regierten.

Wem aber ist doch wohl das Unheil unbekannt/
Da der Regierungs-Staab ans Frauen-Volck gekommen?

Was nahm in Israel vor Wuth nicht überhand/
So bald Athalia den Scepter übernommen?

Ein eintz’ger Printz entrann der bösen Grausamkeit/
Es lechtzte Mund und Hertz nach heissen Blut-Vergiessen/

Es war der wilde Mord ihr Freudenspiel der Zeit/
Das viel Unschuldige damahls erfahren müssen.30

Die kreuzgereimten Alexandrinerverse nehmen zeitgenössische Rufe nach weib-
licher Macht auf, die jedoch erneut unter Verweis auf die im Alten Testament 
beschriebene Königin von Juda, Atalja, in ihre Schranken verwiesen werden 

process, Johanna herself became an archetypal she-wolf, one whose fama testified against her 
right or ability to rule“.
28 Zur Gemahlin Zenons siehe den althistorischen Beitrag von Mischa Meier: Ariadne – Der 
‚Rote Faden‘ des Kaiser tums.  In: Augustae. Machtbewusste Frauen am römischen Kaiserhof? 
Herrschaftsstrukturen und Herr schafts praxis II. Akten der Tagung in Zürich 18.–20.9.2008. Hg. 
von Anne Kolb. Berlin 2010, S. 277–292, bes. S. 285–287.
29 Der unter den Pseudonymen ‚Musophilus‘, ‚Philomusus‘ und ‚Celander‘ schreibende Arzt, 
der zahlreiche Gedicht bände, Abhandlungen und Übersetzungen vorlegte, vgl. DBA I 420, 17–27, 
ist von der Forschung bislang vernach läs sigt worden.
30 [Johann Georg Gressel:] Satyre von Denen allgemeinen Lastern Der Weiber. In: ders.: Poeti-
sche Fricassée aus Galant- Verliebt- und Satyrischen Gedichten von Verimontaniquerano. Köln: 
bei Peter Marteau 1715, S. 106–128, hier S. 116, V. 151–162.



118   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

sollen. Während die Auswirkung der Herrschaft Ataljas in einer rhetorischen 
Frage aufgeworfen wird, zeichnet das folgende Alexandrinerquartett ein Schre-
c kens bild, das durch den „eintz’ge[n]“ entronnenen „Printz[en]“ und die vielen 
toten „Un schul digen“ gerahmt wird. Die zweifache Anapher „Es“ depersonali-
siert die Schrecken, die durch die Adjektiv-Substantiv-Wendungen „böse Grau-
samkeit“, „heißes Blutvergiesen“ und „wilder Mord“ in einer destruktiven Trias 
weiblicher Herrschaft eine bedrohliche Eigendynamik annehmen. So soll auch 
hier die Geschichte als magistra vitae lehren, Frauenherrschaft in Zukunft zu ver-
hindern. Aus neuerer Zeit wird das Beispiel der Caterina de’ Medici herangezogen 
und die Bartholomäusnacht alludiert:

Cathrina Medices lebt in Gedächtniß noch/
Weil sie der Frantzen Reich ins Labyrinth geführet/

Ihm war derselben Thun ein unerträglich Joch/
Es hat das Unglück drauff viel Jahre lang gespüret.

Kurtz Weiber-Regiment ist wie des Drachen Grimm/
Der offt mit einem Hauch ein gantzes Land vergifftet/

So bringt auch ihre Wuth viel tausend Seelen ümb/
Indem ihr Herrschen meist den grösten Schaden stifftet.31

Nachdem der lange Nachhall des „Jochs“ beschrieben wird, resümieren die 
vier letztzitierten Verse die angeblich fatale Wirkung weiblicher Herrschaft in 
epigrammatischer Sentenzhaftigkeit.

Noch der im 18.  Jahrhundert beliebte Spiegel der regiersüchtigen bösen 
Weibern (ED 1723), der in mindestens vier weiteren Auflagen (1724, 1725, 1733,32 
1784) erschien, warnt vor dem ‚Weiberregiment‘, welches der satirische Sprecher 
besonders in „Engelland und Schottland“ ver wirklicht sah und das sich konkret 
auf die Geschlechterbeziehungen auswirke:

In Engelland und Schottland ist das Paradeyß der Weyber/ weil sie allda Königin seynd/ 
und die Hosen tragen/ also/ daß der Mann sehr glimpflich und gar bescheiden mit ihnen 
muß umbgehen/ gibt er seiner Eheliebsten Ursach zum Verdruß/ so darf sie ihn gar bald 
bedrohen/ ich will euch zum Hanrey machen[.]33

Weibliche Königinnen führten angeblich zu geschlechtlicher Unruhe. Um dies 
zu belegen, wird das Beispiel der Justina Hamilton angeführt, die 1679 ihren 
Onkel getötet hatte. Die faktuale Notiz ent stammt dem zwölften Teil des Thea­
trum Europaeum (1691), in welchem das Vorkommnis aus dem Jahr 1679 ohne 

31 Ebd., S. 116 f., V. 163–170.
32 Da das Titelblatt angibt, die „sechste Auflag“ zu präsentieren, ist sogar von mehr Ausgaben 
auszugehen.
33 [Anon.:] Spiegel der regiersüchtigen bösen Weibern 1723, S. 49.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   119

Wertung geschildert worden war.34 Allerdings weist der Wortlaut darauf hin, dass 
der anonyme Autor die Nachricht vom schottischen Mord der kompilatorischen 
Exempel sam mlung Lectiones Historico­Morales Curiosae oder Curiöse Histori­
sche Blumen­Lese (1694) des Alten burger Theologen und Gymnasialrektors Jakob 
Daniel Ernst (1640–1707) entnommen hatte:35 

[D]ie Erfahrung lehret/ daß es nicht alle-
mahl wohl abzulauffen pfleget/ wenn zwey 
junge Leu te einan der wider ihren Willen 
heyrathen müs sen. Es hat zu thun/ daß die 
Ehe wohl geräth/ wenn gleich die an gehen-
den Eheleute in gros ser Liebe zusammen 
kom men/ und ist viel mahl der Zorn und 
Haß der ent zwey eten Ehe leute unver söhn-
lich. Jm Jahr 1679. Ist eine Schott ländische 
Dame/ Justina Hamilton genant/ von ihrem 
Ge mahl/ mit dem sie sich nicht wohl ver-
gleichen kön nen/ und ein Graf von besag-
ter Nation war/ ge gangen/ und sich eine 
zeitlang bey ihrem Oheim aufgehalten. Als 
sie nun beyde mit ein an der in dem Garten 
auf eine Zeit spatzieren gien gen/ hat der 
Oheim ihr gerathen/ sich wieder zu ihrem 
Eheherrn zu begeben. Hierüber hat sich die 
Dame dermassen erzörnet/ daß sie jenem 
seinen eigenen Degen von der Seite geris 

[S]o hat es sich zugetragen/ daß im Jahr 
1679 eine Schottländische Dame/ Justina 
Hamilt honin mit Nahmen/ von ihrem Ehe-
gemahl/ mit dem sie sich nicht wohl ver-
gleichen konnte/ gewichen ware/ und sich 
ein Zeitlang bey ihrem Oheim aufhielte/ als 
sie nun beede miteinander in dem Garten 
auf eine Zeit spatzieren giengen/ hat der 
Oheim ihr gantz gütig und wohlmeynend 
gerathen/ sich wider zu ihrem Ehe-Herrn 
zu begeben/ dise Dame dermassen erzür-
net/ daß sie jenem mit gröster Furie seinen 
eigenen Degen von der Seiten gerissen/

34 Vgl. [Anon.:] Theatri Europaei Continuati Zwölffter Theil/ Das ist: Abermalige Außführliche 
Fortsetzung Denck- und Merckwürdigster Geschichten/ Welche/ ihrer gewöhnlichen Eintheilung 
nach/ an verschiedenen Orten durch Europa, Wie auch in denen übrigen Welt-Theilen/ vom Jahr 
1679. an biß 1687. sich begeben und zugetragen. Insgesambt auß der Sachen/ und dero warhaff-
ten umbständlichen Verlauff/ vermittelst von hohen Orten gesuchten/ und Communicirten Actis 
und Urkunden zusammen gezogen. Auch mit vielen darzu nöthigen Kupffer-Stücken und Bild-
nüssen Außgezieret/ und Verlegt. Durch Matthäi Merians Sel. Erben. Frankfurt am Main: bei 
Johann Görlin 1691, S. 126: „Im Septembr. [1679, ELB] hat eine Schottländische Dame/ Justina 
Hamiltin genandt/ so mit einem Grafen dieser Nation verheyrathet war/ mit dem sie sich aber 
nicht wol vertragen können/ und von ihm aus einiger Uneinigkeit entwichen/ ihrem eigenen 
Oheim/ bey deme sie sich eine Zeitlang auffgehalten/ als sie mit ihm in seinem Garten spatzieren 
gangen/ weil er ihr gerathen/ sich wieder zu ihrem Ehe-Herrn zu begeben/ den Degen von der 
Seiten gerissen/ und denselben damit todt gestochen/ sich aber nach geschehener That mit der 
Flucht salvirt“.
35 Zum lutherischen Theologen siehe Emma Louise Brucklacher: [Art.] Ernst, Jakob Daniel. In: 
VL 17, Bd. 2, Sp. 726–737.



120   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

sen/ und ihn auf der Stelle damit todt 
ge stoc hen/ sich aber nach gesche hener 
That mit der Flucht davon gemacht.36

und ihn auf der Stell darmit tod gestochen/ 
sich aber nach geschehener That mit der 
Flucht darvon gemacht.37

Während Ernst anhand der Nachricht die Auswahl von Ehepartnern sowie schei-
ternde Ehen thematisiert, spitzt der Spiegel regiersüchtiger böser Weiber die 
‚Bösartigkeit‘ der Frauen zu, indem der Rat des Onkels („gantz gütig und wohl-
meynend“) beschönigt und die Affekttötung („mit gröster Furie“) grausam ver-
stärkt wird. Die Zeitungsnachricht wird zum Exempel der Frauen satire umge-
münzt.

Weniger fordernd, eher konstatierend hat ein sich hinter den bislang unauf-
gelösten Initialen J. C. G. verbergender Dichter die „weiber-herrschafft“ betrach-
tet, die er in einem sexuell aufgeladenen Alexandriner-Epigramm nur im „kam-
mer-recht“ zugesteht:

Die männer sollen stets die ober-herrschafft führen,
Diß hat das Sachsen-recht denselben zuerkannt;

Allein das kammer-recht das heist die frau regieren,
Da giebt ihr selbst der mann den scepter in die hand.38 

Während die außerhäusliche „ober-herrschafft“ rechtlich unstrittig als dem Mann 
gebührend präsentiert wird, kann die Frau in sexueller Hinsicht über den sich als 
Phallus materialisierenden „scepter“ verfügen.

36 Jakob Daniel Ernst: Lectiones Historico­Morales Curiosae; oder Curiöse Historische Blu-
men-Lese/ Darinnen Ein herrlicher Vorrath von mancherley seltzamen Begebenheiten/ anmuthi-
gen Erzehlungen/ sinnreichen Reden/ Seltenheiten der Natur/ erbaulichen Discursen/ Glück 
und Unglück berühmter Leute/ Tugend- Schand- und Laster-Thaten/ auch vieler andern zu einer 
schönen Wissenschaft gehörigen Sachen/ fürgestellet wird. Mit sonderbahren Fleiß/ aus mehr 
denn fünff hundert Autoribus zusammen getragen/ In Einhundert Sendschreiben verfasset/ Und 
denen Liebhabern der Curiositäten nebenst nützlichen Registern mitgetheilet. Leipzig: Immanu-
el Tietze für Friedrich Lanckischens seel. Erben 1694, S. 1208 f.
37 [Anon.:] Spiegel der regiersüchtigen bösen Weibern 1723, S. 49, m. Herv.
38 [Anon., J. C. G.:] Die weiber-herrschafft. In: Benjamin Neukirchs Anthologie. Herrn von Hoff-
mannswaldaus und andrer Deutschen auserlesener und bißher ungedruckter Gedichte Sechster 
Theil. Nachdr. der Ausg. 1709 mit einer kritischen Einleitung und Lesarten. Hg. von Erika A. Metz-
ger, Michael M. Metzger. Tübingen 1988, S.  123. Wiederabgedruckt im Frauenzimmer-Cabinet, 
S. 111.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   121

1.2 Frauen in Hosen und ihr satirisches Potenzial

Die Herrschaft der Frau über den Mann manifestiert sich in der Frühen Neuzeit 
paradigmatisch im Bild der hosentragenden Frau, das gesamteuropäisch auf 
Sprichwörter des 13.  Jahrhunderts zurückgeht.39 Der von den Gender Studies 
immer wieder betonte performative Charakter der sozialen Kategorie ‚Geschlecht‘ 
tritt darin besonders offensichtlich zutage.40 Mode ist in der Frühen Neuzeit als 
kulturelle Praxis zu lesen, die herrschende Geschlechterverhältnisse nicht nur 
konsolidiert, sondern, im Sinne des Doing Gender, überhaupt erst herstellt.41 So 
impliziert das Tragen von Männern vorbehaltener Beinkleidung den Anspruch auf 
jene Eigenschaften, die Män nern gesellschaftlich zugeschrieben werden.42 Ist die 
Wahl der Beinbekleidung ab dem späten 18. Jahrhundert (auch) eine modische 
Stilfrage, müssen Kleiderordnungen zuvor vorrangig als festgelegte Codes gelesen 

39 Vgl. Wander, Bd. 2, Sp. 792, wo auch auf die europäische Dimension des Sprichworts hinge-
wiesen wird: „87. Sie hat die Hosen an (er den Rock)“. Darauf folgt der Hinweis: „Maria, Königin 
von Ungarn war eine solche. Sie liess sogar Geld schlagen mit der Ueberschrift: Maria Rex Hun-
garia, König und nicht Königin von Ungarn. In Schwaben nennt man eine solche Frau Siemandl. 
[…] Frz.: Elle porte le haut-de-chausses (la culotte). Holl.: Het wijf heeft de broek aan […]“ sowie 
„88. Sie will die Hosen haben“, was als „Herrschaft im Hause“ para phrasiert wird. – Zur symbo-
lischen Macht der Frauenhose vgl. bereits, wenn auch in seinen Analysen veraltet, Alfred Kind: 
Die Weiberherrschaft in der Geschichte der Menschheit. Bd. 2. Wien, Leipzig 1930, S. 433–454, 
hier auch zahlreiche Illustrationen, sowie Sigrid Metken: Der Kampf um die Hose. Geschlechter-
streit und die Macht im Haus. Die Geschichte eines Symbols. Frankfurt, New York 1996. – Eine 
Modegeschichte der Frauenhose hat Gundula Wolter: Hosen, weiblich. Kulturgeschichte der 
Frauenhose. Marburg 1994 vorgelegt.
40 Zur Performativität von Geschlecht vgl. grundlegend Butler: Das Unbehagen der Geschlech-
ter. – Für einen konzisen Überblick siehe Angelika Wetterer: Konstruktion von Geschlecht. 
Reproduktionsweisen der Zwei geschlechtlichkeit. In: Hand buch Frauen- und Geschlechterfor-
schung. Theorie, Methoden, Empirie. Hg. von Ruth Becker, Beate Kortendiek unter Mitarb. von 
Barbara Budrich. Wiesbaden 2010, S. 126–136.
41 Vgl., wenn auch mit Schwerpunkt auf das 20. und 21. Jahrhundert, Gertrud Lehnert: Mode. 
Ästhetische Praxis und Doing Gender. In: Handbuch Interdisziplinäre Geschlechterforschung. 
Geschlecht und Gesellschaft. Bd. 2. Hg. von Beate Kortendiek u. a. Wiesbaden 2019, S. 1405–1414.
42 Als modische Kleidungsstücke für Frauen kamen Hosen erst im Zuge der französischen 
Revolution auf, vgl. die modehistorische Studie von Wolter: Hosen, weiblich, sowie außerdem 
dies.: Die Verpackung des männlichen Geschlechts. Eine illustrierte Kulturgeschichte der Hose. 
Marburg 1988, sowie Eva Stille: Zank um die Hosen. Symbol des Mannes, Kleidungsstück für 
alle. In: Kleider und Leute. Vorarlberger Landesausstellung 1991. Bregenz 1991, S. 135–155. – Aus-
nahmsweise wurden Frauenhosen aus „Gründen der Zweckmäßigkeit“ aller dings auch schon in 
früheren Jahrhunderten getragen, etwa im Bergbau oder der Viehwirtschaft (vgl. Stille: Zank um 
die Hose, S. 144 f.).



122   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

werden, die Stand und Geschlecht repräsentieren.43 Das sogenannte Cross­Dres­
sing, d. h. Frauen, die in Männerkleidung auftreten, und Männer, die sich als 
Frauen verkleiden, nimmt in der europäischen Literatur der Frühen Neuzeit eine 
herausragende Stellung ein.44 Kleider machen hier, im wörtlichen Sinne, Leute. 
Sobald William Shakespeares Frauen figuren in Männerkleidern umherwandeln, 
werden sie als Männer wahrgenommen.45 Ebenso ergeht es Philip Sidneys Prota-
gonisten der Countess of Pembroke’s Arcadia (um 1580), die durch Martin Opitz’ 
stilbildende Übersetzung (ED 1643) auch deutschsprachigen Lesern zugänglich 
war.46 Da mit dem normativen Männlichkeitskonstrukt die Vormacht stellung 
vor der Frau verknüpft war, markierte das ‚Hosentragen‘ auch den Anspruch auf 
männliche Vor rechte wie etwa Entscheidungsgewalt. Die Hose avancierte als 
pars pro toto des Mannes selbst zum Symbol der Vorherrschaft. Frühneuzeitliche 
Frauen, die Hosen tragen, maßen sich an, die Rolle des Mannes einzunehmen 
und mithin über ihre Partner, nun ent-männlichte Männer, zu  verfügen. 

Virulent wird die Hose als weiblicher Machtanspruch paradigmatisch im 
deutsch-italienischen Sprich wörter buch Proverbii Verificati. Per l’esperienza 
cotidiana (1718) des Augsburger Kupferstechers Johann Christoph Kolb (1680–

43 Eine ausführliche Geschichte der Mode hat Barbara Vinken: Angezogen. Das Geheimnis der 
Mode. Stuttgart 2013 vorgelegt.
44 Siehe dazu etwa Rudolf M. Dekker, Lotte C. van de Pol: The tradition of female transvestism 
in early modern Europe. Basingstoke u. a. 1989, Valerie R. Hotchkiss: Clothes make the man: 
Female cross dressing in medieval Europe. New York, London 1996 sowie den Zeitschriftenband 
„Cross-dressing und Maskerade“ der Freiburger FrauenStudien. Zeitschrift für Interdisziplinäre 
Frauenforschung 5.1 (1999). Hg. von Rotraud von Kulessa, Meike Penkwitt.
45 So beispielsweise Portia und Nerissa aus Shakespeares Komödie The Merchant of Venice (ED 
1600), die sich als männliche Juristen verkleiden und mit ihrer Strategie letztlich Erfolg haben. 
Zur Praxis des Cross­Dressing bei Shakespeare, die insofern besonders raffiniert ist, als zeitge-
nössisch sowohl weibliche als auch männliche Rollen ausschließlich von Männern gespielt wur-
den, siehe Catherine Richardson: Shakespeare and Material Culture. Oxford 2011, S. 65–98.
46 Da sich die macedonischen Prinzen Mussidorus und Pirocles unsterblich in die zwei Königs-
töchter Philoclea und Pamela verliebt haben, welche durch den Willen ihres Vaters Basilius je-
doch fern von höfischem Prunk in einem Wald aufwachsen, nehmen die Prinzen jegliche Mühen 
auf sich, um ihren Geliebten nahe zu kommen: Pirocles alias Daiphant alias Zelmana verkleidet 
sich als Amazone und zieht so auch die Liebe des Königs Basilus auf sich. Mussidorus alias Pal-
ladius alias Dorus tarnt sich als Schäfer und begibt sich in den Dienst des Dametas. Nach vielen 
Irrungen und Wirrungen, die Jadgen, Kämpfe, Verwechslungen, Vergewaltigungen und vieles 
mehr mit sich bringen, scheint die Katastrophe bevorzustehen. Glücklicherweise wird letztlich 
die Verkehrung aufgelöst, sodass beide Paare heiraten können. Vgl. Philip von Sidney: Arcadia 
der Gräfin von Pembrock. In Englischer Sprach geschrieben/ auß derselbigen Frantzösisch/ und 
auß beyden erstlich Teutsch gegeben durch [Martin Opitz von Boberfeld, Ps.:] Valentin Theocri-
tus mit schönen Kupferstichen gezieret durch Matheus Merian. Nachdruck Frankfurt 1643. Hil-
desheim, New York 1971.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   123

1748).47 Das Emblembuch basiert auf dem vom Bologneser Professor Giuseppe 
Maria Mitelli (1634–1718) vorgelegten Werk Proverbi figurati (1678), dessen Stiche 
bei Kolb spiegelverkehrt figurieren. Der ‚herrschsüchtigen Frau‘ ist hierin ein 
eigenes Emblem gewidmet:48 Mitellis pictura [Abb.  7] zeigt einen stilisierten 
Innenraum, in welchem Mann und Frau verweilen. Die Frau steht aufrecht und 
hat ihren Blick abweisend nach unten gesenkt. Während sie die linke Hand ange-
winkelt auf die Hüfte stemmt, ist ihre rechte aus ge streckt und hält eine lange 
hölzerne Keule, die im eleganten Interieur deplatziert wirkt. Ihr linkes Bein, das 
in mit Schleifen verzierten Absatzschuhen mündet, ist leicht über die Bildmitte 
hinaus ausgestreckt und berührt beinah den auf Knien am Boden kauernden 
Mann. Die Besonderheit der Darstellung liegt aber vor allem in der Kleidung der 
beiden. Während die Oberbekleidung den jeweiligen Geschlechtern ‚angemessen‘ 
scheint, tritt der Mann im langen Gewand auf, die Frau hingegen – und darin liegt 
die Modifikation Kolbs hinsichtlich seiner italienischen Vorlage – erscheint nicht 
im Kleid, sondern in (Kniebund-)Hosen [Abb. 8].49 Begleitet wird der Kupfer stich 
in der deutschen Fassung von folgender Subscriptio:

Wann der hahn schweigt und lässt die stoltze henne krähen
Wann er zu Füsen kniet und sie den Stock ergreifft,
Da wird es in dem Haus gewiß unglücklich gehen
Und ist mit steter Klag und Elend überhäufft.50

Die holprigen Alexandriner, die sich im unreinen Kreuzreim vereinen und für das 
18. Jahr hun dert reichlich antiquiert wirken, zeigen sich als einbürgernde Über-
setzung der italienischen Verse Mitellis, die bei Kolb in Antiqua ebenfalls abge-
druckt sind:

47 Zu Kolb siehe DBA I 689,238–239; II 739,352–353.
48 Das Emblembuch stellt eine bearbeitete Form des vom Bologneser Professor Giuseppe Maria 
Mitelli (1634–1718) vorgelegten Werks Proverbi figurati (1678) dar. Da Kolbs Stiche im Vergleich zu 
jenen Mitellis spiegel ver kehrt sind, ist davon auszugehen, dass Kolb die Stiche Mitellis übernahm und 
nachträglich ver feinerte. Das Motto Mitellis ist bei Kolb als Über schrift in die Subscriptio gewandert.
49 Bei Mitelli trägt die Frau hingegen einen Rock, wenn auch ein kurzes Exemplar. Vgl. Giusep-
pe Maria Mitelli: Proverbi figurati. Introduzione e note di Alfredo Petruccio. Nachdruck 1678. 
Rom 1967, Nr. 9.
50 Johann Christoph Kolb: Proverbii Verificati. Per l’esperienza cotidiana. Come li megliori e più 
piacevoli informatori di massime salutifere. In 25 Stampe leggiadre et esplicationi de’ versi, al 
profito d’ogni uno. Durch die tägliche Erfahrung beglaubt gemachte Sprich Worter. Als die best 
und anmuthigste Lehrmeister heilsamer Lebens Reglen. In 25 Anmuthigen Kupffer bildern und 
Sinnreichen vers-Erklärungen. Zu jedermanniglichs nutzen und Erbauung vorgestellt und her-
auß gegeben. [Augsburg] 1718, Nr. 9. Die italienische Vorlage Mitellis findet in Kolbs Band keine 
Erwähnung. – Die Sprich wörtlichkeit der Verse verbürgt auch Wander, Bd. 4, Sp. 72: „1. Weiber-
regiment ist dem Haus ein gross Vertritt, dass die Henne kräht und der Hahn nit. – Chaos, 977“.



124   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Abb. 7: Rollentausch. Giuseppe Maria Mitellis 
Proverbi figurati (1678).

Abb. 8: „Weiber Regiment nimmt kein gut 
End“: Kleider- und Rollentausch. Johann 
Christoph Kolbs Kupferstich (1718) nach 
Giuseppe Maria Mitelli.

Trista è quella casa, dove la gallina canta e il gallo tace

Stanza mai più infelice altri non uide,
Di quella, oue talor, con cambio indegno,
Tien Iole il brando, e la canocchia Alcide.51

[‚Traurig ist jenes Haus, wo die Henne singt und der Hahn schweigt. | Ein unglücklicheres 
Zimmer sah man nicht | als jenes, wo, als unwürdiger Tausch, | Iole das Schwert hält und 
den Spinnrocken Alcide.‘]

Der mythologische Aspekt des Ausgangstexts, in welchem Hercules (Alcide) und 
dessen Geliebte (Iole) evoziert werden, ist in der deutschen Version völlig getilgt. 
Das topische Bild von Henne und Hahn hingegen verbürgt jenes ‚naturrechtliche‘ 
Argument, das bereits im 16. Jahrhundert weibliche Herrschaft als ‚unnatürlich‘ dis-
kreditieren sollte. Das Motto, das Kolb für die deutsche Version wählt: „Weiber Regi-
ment nimmt kein gut End“ greift das im frühneu zeit lichen Europa geläufige Sprich-

51 Mitelli: Proverbi figurati, Nr. 9, Übers. ELB. Bereits auf dem Titelblatt wird die Urheberschaft 
Mitellis betont: „Mitellli, Pittore Bolognese, e da lui inventati, disegnati e intagliati“.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   125

wort „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“ auf.52 Die pron on cierte Über schrift 
in Kombination mit der Hosen darstellung zeigt paradigmatisch die vermeint liche 
Gefahr, die von Frauen mit Herrschaftsambitionen ausgeht: Wenn Frauen Hosen 
tragen, müs sen Männer mit Röcken vorlieb nehmen. Das binäre Geschlechtsmodell 
wird so in seiner hierarchischen Aufstellung beibehalten, lediglich die konkrete 
Rollenverteilung kehrt sich um. Dass die hieraus resultierende, neue Geschlechter-
ordnung mit „Klag und Elend“ als „unglücklich“ bezeichnet wird, zeigt, dass eine 
männliche Perspektive zugrundeliegt. Der Rollentausch gefährdet den Mann, wie 
die drohende Gewaltbereitschaft seitens der Frau signalisiert, welche die Keule – 
offenkundiges Phallussymbol – jederzeit zu gebrauchen gewillt scheint. Bedeut-
sam für die Bild seman tik ist allerdings besonders die ostentative Lächerlichkeit, 
der die ‚herrische‘ Frau preis gegeben wird. Mit ihren aufgeplusterten Hosen scheint 
sie den am Boden kauernden Mann zwar zu beeindrucken – die intendierte Wir-
kungsästhetik legt dem Betrachtenden hingegen eine komische ‚Verkehrung‘ der 
Rollen nahe, die durch die Paratexte ausdrücklich geschmäht wird.

Der Konnex von Herrschaftsambitionen und Hosen durchzieht frühneu-
zeitliche Frauen sa ti ren. Bereits Friedrich von Logau pointierte in seinen Sinn­ 
Getichten (1654) den sich in Kleidung manifestierenden weiblichen An spruch auf 
Herrschaft:

Weiber-Herrschung.

Haus/ Dorff/ Stadt/ Land und Reich/ wird Wolfahrt bald gelosen/53
Wo Männer tragen Röck/ vnd Weiber tragen Hosen.54

Die paargereimten Alexandriner bieten eine pessimistische Weltsicht, sollte eine 
 ‚Verkehrung‘ ein treten, die durch den Parallelismus des zweiten Verses besonders 
augenfällig scheint. Nur die vermeintlich ‚natürliche‘ Kleiderordnung sei im Stan -
de, die Ordnung vor dem Chaos zu bewahren.

Das Ausmaß des von weiblichen Herrschaftsambitionen induzierten Ge-
schlechterchaos’ zeigt sich drastisch im Betrogenen Frontalbo (um 1670) des Sie-
benbürger poeta laureatus und Verfassers des gestürtzte[n] Ehren­Preißes (1666) 
Johann Gorgias.55 Die Anfangs schilderung gibt den beobachtenden Blick des 
homodiegetischen Erzählers Veriphantor wieder, der mit ansieht, wie ein Mann 

52 Vgl. Wander, Bd. 4, Sp. 72, der auch Beispiele aus dem Französischen und Polnischen an-
führt. 
53 Das Verb ‚gelosen‘ ist hier zu verstehen im Sinne von ‚los werden‘, d. h. ‚verlieren‘, vgl. DWB, 
Bd. 5, Sp. 3050 f.
54 [Logau:] Sinn-Getichte, Andres Tausend Fünfftes Hundert, S. 102.
55 Auf den Disputationscharakter von Gorgias’ Roman verweist Kundert: Konfliktverläufe, 
S. 118 f. So beteilige er sich „an der Auseinandersetzung um die Frage, ob Frauen mehr Macht 



126   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

von einer alten Frau verfolgt und daraufhin brutal miss handelt wird.56 Veriphan-
tor zitiert die wörtliche Rede, welche die scheinbar Erbarmungslose an den am 
Boden liegenden Dolobert richtet: 

Ey du Schelm. So stellest du dich darumb tod/ damit ich nur mit meiner Züchtigung nach-
lasse. Dencke aber nicht/ denn ich werde es am besten wissen/ wie billig ich dich schlage.57 

Die Szene zeigt eine Frau, die über einen Mann, der nicht in der Lage ist, sich 
zu wehren, nach ihrem Willen verfügt. Es handelt sich um eine Umkehrung der 
zeitgenössisch akzeptierten Geschlechterrollen, und es verwundert es nicht, 
wenn der Erzähler im darauffolgenden Satz die verborgene Triebkraft hinter der 
(un-)weiblichen Handlung entlarvt: „Nach diesen Worte hube sie ihren umbhan-
genden Rock auff/ unter welchen sie des Mannes Hosen anhatte“ (10). Dass das 
Kleidungsstück semantisch aufgeladen ist, verdeutlicht die darauf folgende Rede 
der Alten, die sich Dolobert zunächst als Doppelgängerin seiner schönen Frau 
Orbella genähert, schließlich ihr wahres Wesen gezeigt und den jungen Mann 
nun ganz in ihrer Gewalt hat:58

Siehe/ du Huren-Jäger/ hier sind deine Hosen/ und wollen mir viel eher gebühren als dir. 
Und damit dieselben an allen vollkömlich seyn/ so will ich sie bald durch deine Mann-
schafft bereichern.  (11)

Indem die falsche Orbella die Hosen mit einem Possessivpronomen als dem Mann 
zugehörig ausweist, wird deutlich, dass dieses Kleidungsstück innerhalb einer 
Beziehung zwischen Mann und Frau als Phallus- und Machtsymbol nur einmal 
vergeben werden kann. Die Hose wird gleich gesetzt mit ‚Männlichkeit‘, und 
mit der Übernahme der Hose ist die Frau auch gewillt, den Mann körperlich zu 
‚ent-mannen‘. Frontalbo wird indes „eine richtige Abbildung des Menschlichen 

haben dürf[t]en als Männer. Diese ist zwar typisch für die Querelle des Femmes, bringt allerdings 
am wenigsten kontroverse Standpunkte hervor, weil sie stets verneint wird“ (ebd., S. 118).
56 Die drastische Gewalt im Roman ist in der Forschung immer wieder hervorgehoben worden, 
vgl. Michael Keevak: Veriphantor’s Betrogener Frontalbo (c. 1670) and the Adress of Misogyny. 
In: Germanisch-Romanische Monats schrift N.F. 39 (1989), S. 424–439, bes. S. 425, der die Ein-
gangsszene als „perhaps the most remarkable opening in world literature“ einordnet, sowie 
Hans- Joachim Jakob: Verführung und Grausamkeit in Johann Gorgias’ „Liebes- und klägliche[r] 
TraurGeschicht“ Betrogener Frontalbo (um 1670) im Kontext des Misogynie-Diskurses im 17. Jahr-
hundert. In: Simpliciana 31 (2009), S. 323–342. Die von Heinz Rölleke unzutreffend vorgenomme-
ne Gattungszuschreibung als „Galant-heroischer Roman“, vgl. bereits den Titel sowie das Nach-
wort der von dems. besorgten Ausgabe des Frontalbo, hat Jakob völlig zu Recht zurückgewiesen.
57 [Gorgias:] Betrogener Frontalbo, S. 10. Im Folgenden Seitenangaben direkt im Text.
58 Das Doppelgängermotiv hat noch die Romantiker, vor allem Clemens Brentano, für das früh-
neuzeitliche Werk begeistert. Vgl. dazu Jakob: Verführung und Grausamkeit in Johann Gorgias’ 
Frontalbo, bes. 340 f.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   127

Elendes“ (117) und als Mann zu ‚weiblicher‘ Arbeit degra diert: „Ich musste alles 
thun was im Hause zu thun war/ als waschen/ kochen/ backen/ usf. denn sie 
rührte nicht das geringste an/ sondern befahl nur was zu thun war“ (111). Die von 
der Frau gefor derten ‚häuslichen Pflichten‘ umfassen auch die sexuelle Potenz, 
deren performative Absenz die absolute Machtlosigkeit Frontalbos symbolisiert: 

Zu erachten stehets/ wenn ich des Tages von meinen schweren Verrichtungen müde und 
matt ware/ daß ich ihr nicht werde genüglich haben können auffwarten/ da fluchte sie her-
nacher. Ey sagt sie: Du schöner Mann du/ wie fein Männisch läst du dich an/ ich wollte 
lieber daß ich ein Holtz an deine Stelle bey mich geleget hätte. Wenn ich mich meiner 
Müdigkeit wegen entschuldigen wolte/ so schluge sie auff mich zu daß ich offt hätte mögen 
des Todes seyn.  (112)

Trotz der monströs und nahezu subversiv anmutenden Hyperbolik und der Über-
zeichnung der ‚bösen Frau‘,59 zielt die Wirkungsästhetik darauf ab, den weibli-
chen Herrschafts anspruch als ungeheure, geradezu lebensbedrohliche Gefahr 
für den Mann darzustellen. Explizit wird dies in den die Geschichte von Fron-
talbo-Dolobert60 und Lydie-Orbella beschließenden meta diegetischen Anmah-
nungen des Erzählers Veriphantor, der sich an ein männliches Lese pub li kum 
richtet; so habe es „[h]eute zu Tage […] in Teutschland/ und fast an allen Orten 
der Welt mehr weibische Männer als daß sie könnten gezehlet werden“ (118 f.). 
Als ‚weibische Männer‘ müssen all jene Männer verstanden werden, die sich – 
gleich Frontalbo-Dolobert – von Frauen schikanieren, demütigen und prügeln 
lassen und mithin die hierarchisch untergeordnete, d. h. ‚weibliche‘ Rolle inner-
halb der binären Geschlechterordnung einnehmen. Ist der Mann schwach, so die 
Logik Veriphantors, nutze die Frau, da „die Regier-Sucht [...] allen Weibern ange-
boren“ (137) sei, dieses Machtvakuum aus, um sich der Macht zu bedienen, die 
sie in ihrer ontologischen Minder wertigkeit jedoch gar nicht ausschöpfen könne:

Ein Weib wenn sie Hosen trägt/ mehret sie ihre eigne Schande offt: Denn man weiß daß 
sie sich nicht darein zu schicken wissen/ wie denn an eurem Weibe solches zu sehen ist. Die 
begierde zu herrschen/ wollen die Weiber durch Hosen tragen ersättigen. (124, m. Herv.)

59 Keevak macht zu Recht auf die unterschiedlichen Erzählperspektiven aufmerksam, vgl. Kee-
vak: Veriphantor’s Betrogener Frontalbo, bes.  S.  434–438. Während Frontalbo sich über sein 
Schicksal beklagt, rückt erst Veriphantor dessen Geschichte als Exempel in eine misogyne Ge-
samtdeutung, indem er das männliche Scheitern der Herrschaft der Frau – welche allerdings 
auch und vor allem durch die Schwäche des Mannes ermöglicht wird – zuschreibt. 
60 Das Spiel mit Namen, das dem Genre der Pastorale entnommen scheint, ist ein durchgän-
giges Strukturmerkmal des Textes. Zu den ‚sprechenden Namen‘ siehe auch Jakob: Verführung 
und Grausamkeit in Gorgias’ Frontalbo, bes. S. 325–327, Anm. 6, 9 und 12.



128   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

So ist die Unfähigkeit von Frauen zur absoluten Macht über die Männer bereits in 
der spekta ku lären Anfangsszene angelegt. Denn just als die Alte die Kastration 
vornehmen und so die voll ständige Herrschaft über den Mann erlangen möchte, 
wird ihr ihre spezifisch  ‚weibliche‘ Unfähig keit zum Verhängnis:

Die Frau setzet sich auff des Mannes Leib/ unangesehen derselbe gantz mit Blut überlauf-
fen war/ und schon albereit an der Mannschafft des Mannes/ dis allein war das allerbeste/ 
daß das Messer nicht wol schnitte; denn die Weiber haben meistentheils solche übelschnei-
dende Messer/ weilen sie nicht recht wissen damit zu schneiden/ verderben sie selbige 
leichtlich. (11)

Die Frau in Hosen figuriert als unverbesserliche Verkehrerin einer göttlich legiti-
mierten Welt ordnung. Die Geschichte von Orbella und Dolobert dient als Exempel, 
welches das morali sche Anliegen untermalt, das am Ende explizit wird: „Es bewege 
drumb ein jedweder die vor beschriebne Geschicht rechte wohl/ damit er erlerne/ 
woher die Regier-Sucht der Weiber herquäle“ (141). Die Frau in Hosen avanciert in  
Veriphantors Frontalbo zum Schreckensbild, das seinen Lesern, aber auch etwaigen 
Leserinnen,61 die abgründige Monstrosität aufzeigen möchte, die in der Um keh-
rung gesellschaftlicher Normen liege.

In Grimmelshausens Roman um die titelgebende Antiheldin Courasche (1670), 
der in Clemens Brentanos Exemplar mit Gorgias’ Frontalbo zusammengebunden 
war,62 kommt es zwischen der Protagonistin und ihrem namenlos bleibenden 
dritten Ehemann zu einem buchstäblichen ‚Kampf um die Hosen‘.63 Dabei mutet 
die Ausgangssituation geradezu harmonisch an: Courasche erzählt re tro spektiv, 
wie die beiden nach gemeinsam verbrachter Hochzeitsnacht „bei Aufgang der 
Sonnen beisammenlagen zu faulenzen und [sich] mit allerhand liebreichem und 
freundlichen Gespräch unterhielten“.64 Jedoch hat der neue Ehemann, nachdem 

61 Dass auch weibliche Leserinnen als Rezipienten durchaus vorgesehen waren, verbürgt die 
Widmung Veri phan tors zu Beginn seines Romans, welcher „[d]er über-irdischen/unvergleich-
lichen und allervoll kom mensten Tniper-Nymphe Bethalie […] zum freundlichen Schutz“ zuge-
eignet ist.
62 Brentanos Ausgabe, die mittlerweile von der Jagiellonischen Bibliothek in Krakau verwahrt 
wird, diente Heinz Rölleke als Druckvorlage (dazu siehe [Gorgias:] Betrogener Frontalbo, S. 143). 
Die buchbinderische Ent schei dung ist durchaus als Hinweis auf die thematische Affinität der 
beiden Werke zu lesen, wie es Rölleke nahelegt und besonders Jakob: Verführung und Grausam-
keit in Gorgias’ Frontalbo, S. 340–342, bekräftigt.
63 Dazu vgl. die Studie von Metken: Der Kampf um die Hose, bes. S. 37–88.
64 [Hans Jacob Christoph von Grimmelshausen:] Lebensbeschreibung der Erzbetrügerin und 
Landstörzerin Cou rasche. Hg. von Klaus Haberkamm, Günther Weydt. Bibliogr. erg. Ausg. Stutt-
gart 2001, S. 42. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   129

er sich „zween starke Prügel herbei bringen“ (42) hat lassen, seiner Angetrauten 
wenig Erfreuliches zu verkünden:

Ja, Liebste, Ihr wisst, dass jedermann darforgehalten und geglaubt, Ihr hättet bei Euers 
vorigen Manns Lebzeiten die Hosen getragen, welches ihme dann bei ehrlichen Gesellschaf-
ten zu nicht geringerer Beschimpfung nachgeredet worden; weil ich dann nicht unbillig zu 
besorgen habe, Ihr möchtet in solcher Gewohnheit verharren und auch die meinigen tragen 
wollen, welches mir aber zu leiden unmüglich oder doch sonst schwerfallen würde, sehet, 
so liegen sie dorten auf dem Tische, und jede zween Prügel zu dem Ende darbei, damit wir 
beide uns, wann Ihr sie etwan vor diesem Euch zuschreiben und behaupten wolltet, zuvor 
darumb schlagen könnten; sintemal mein Schatz selbst erachten kann, dass es besser getan 
ist, sie fallen gleich jetzt im Anfang dem einen oder andern Teil zu, als wann wir hernach in 
stehender Ehe täglich darumb kriegen.  (42 f.)

Ganz im Sinne der ‚Performativität von Geschlechterrollen‘ möchte der neue 
Ehemann mit seiner Angetrauten wortwörtlich um die Hosen ‚kämpfen‘, um die 
häusliche Hierarchie zu zemen tieren. Courasche würde ihren Namen verleugnen, 
ließe sie sich auf diesen ‚Kampf‘ nicht ein:65 „Aber ich war ihm viel zu geschwind, 
denn ehe er sich’s versahe, hatte er eins am Kopf, davon er hinausdürmelte wie 
ein Ochs,66 dem ein Streich worden“ (44). Ihr Erfolg in der Causa Hausherrschaft 
ist allerdings insofern zweifelhaft, als sich der gedemütigte „Hochzeiter“, der sich 
„nicht revanchirn und auch das Gespött der Leute nicht mehr gedulten konnte“, 
schnell wieder aus dem Staub macht und Courasche als verlassene „Halbwittib“ 
zurücklässt – in einem Stand, welcher, wie Courasche ausführt, „viel elender ist, 
als wann eine gar keinen Mann hat“ (44 f.). Obwohl Courasche den Kampf um 
die Hosen gewonnen hat, geht sie auf diegetischer Ebene als Ver lie rerin aus der 
Episode hervor.67 Hosentragen und der damit verbundene Herrschafts anspruch, 
so wird deutlich, ziemen sich in frühneuzeitlichen Texten für Frauen nicht.

So lässt sich festhalten: Frauensatiren strafen Frauen in Hosen ab – sei es auf 
intra-, extra- oder paradiegetischer Ebene. Frauen in Hosen unterwandern die gesell -
schaftliche Geschlechter norm, als Bedrohung für den Mann stiften sie Chaos.68 

65 Zur proteischen Heldin vgl. etwa Katja Strobel: Die Courage der Courasche. Weiblichkeit als 
Maskerade und groteske Körperlichkeit in Grimmelshausens Pikara-Roman. In: Maskeraden. 
Geschlechter differenz in der literarischen Inszenierung. Hg. von Elfi Bettinger, Julika Funk. 
 Berlin 1995, S. 82–97.
66 Der Vergleich mit dem Ochsen – einem kastrierten männlichen Rind, das für schwere Ar-
beiten eingesetzt wurde – verweist bereits auf die sexuelle Dimension des weiblichen Machtan-
spruchs, dazu vgl. Kap. III.2.
67 Zur Deutung der unangepassten Protagonistin siehe auch meine Ausführungen zu ‚Coura­
sche als Hexe‘, Kap. III.4.2.1.
68 Eine andere Konnotation der männlichen Hose als dezidiert sexuelle Anspielung findet 
sich als semantische Ablagerung ebenfalls in Bildzeugnissen und Texten des 17. Jahrhunderts, 



130   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Indem sie dazu appellieren, dieser (litera risch projizierten) Vorstellung entgegenzu-
wirken, konsolidieren sie das hierarchische Verhältnis von Mann und Frau. 

1.3 Weiberregiment im Haus

Frauen, die Herren sein wollen, werden in Frauensatiren diskreditiert. So berich-
tet der Spiegel der regier süchtigen bösen Weibern (1723) vom Fall eines „Caval-
lier[s]/ welcher sich mit einer schönen Dame/ welche von Adel gewesen/ […] ver-
ehlichet“.69 Doch weil diese „gleich Anfangs ihrem Her rn die Hosen nemmen“ 
will, verweist der Ehemann seine Frau auf grausame Weise in ihre Schran ken:

Er liesse auf eine Zeit die beste Kuh schlachten/ unterdessen mussten zwey starcke Hof-
Mägde/ ein jede mit einer Hand voll Ruthen/ in ein gewisses Gemach/ in welches er seinen 
Höll-Riegel mit List hinein gebracht/ so bald sie darinnen/ schloß er die Thür zu/ und ließ 
sie durch die Mägd/ welche vom Herrn bedrohet waren/ wofern sie nicht wohl zuhaueten/ 
solten alle beyde scharff gestraffet werden/ tapffer peitschen und geißlen/ ja auf des Herrn 
Befelch wurde sie gantz bloß ausgekleidet und zimlich abgepeitschet/ welches zur Vollbrin-
gung sie ihre Händ und Füß binden müssen/ da hätte man sehen und hören mögen/ wie sie 
mit den Füssen gezappelt/ geschryen/ geheulet/ gedonnert/ geschmächt und gelästert hat/ 
aber die Comödy hatte noch kein End/ der Herr ließ herbey bringen die noch gantz warme 
Kühe-Haut/ die ließ er über mit Saltz reiben/ und das regiersüchtige Weib gebundner hinein 
nähen/ als empfangt sie recht was ihr zugedacht war[.]

Dem weiblichen Willen zur häuslichen Herrschaft, die mit dem Verweis auf die 
adelige Abstammung der Ehefrau noch bekräftigt wird, begegnet der Ehemann 
intradiegetisch mit einem perfiden Strafritual. Erst am Abend, als die Misshan-
delte zum wiederholten Mal um „Gottes Wil len und Erledigung“ bittet, und 
„theuer und hoch [schwört]/ sie wollte all ihr Lebtag nicht mehr den Meister 
spihlen/ sondern gutwillig das Regiment ihrem Herrn überlassen/ auch künf f-
tighin ihme in allem den schuldigen Gehorsamb laisten“, befreit sie ihr Mann 
unter der Auflage, sich niemals „des Regiments wider an[zu]massen“.70 Die 
didaktische Lektion fruchtet zumindest intra diegetisch, da der Frau „aus Forcht 
wieder in die Kühe-Haut eingenähet zu werden/ […] die Regiersucht gäntzlich ver-
gangen“ ist, sodass sie „forthin mit ihrem Ehe-Herren in gewünschter Ruhe und 
Einigkeit biß an ihr End gelebt“. Negative Weiblichkeit wird folglich als Schre-
ckensbild vorgestellt und bereits in der dargestellten Welt durch rohe Gewaltan-

vgl. dazu Metken: Der Kampf um die Hose, S. 96–117.
69 [Anon.:] Spiegel der regiersüchtigen bösen Weibern 1723, S.  52, die folgenden zwei Zitate 
ebd., S. 53.
70 Ebd., S. 53 f., die folgenden zwei Zitate ebd.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   131

wendung gebannt. Die Anekdote zeigt allerdings auch, dass das rechtzeitige ‚Ein-
greifen‘ des Ehemanns ein ‚Weiber regiment‘ verhindern und so die hierarchisch 
strukturierte Ehe stabilisieren kann. 

Indes figurieren ‚herrische Frauen‘ in Frauensatiren nicht grundsätzlich als 
Bestrafte, sondern auch als Aggressorinnen. So zeichnet ein auf die zweite Hälfte 
des 17.  Jahrhunderts zurück reichen des Flugblatt in einer Bild-Text-Komposition 
das ‚Weiberregiment‘ als körperliche Züchtigung des Mannes durch die ‚Schlüssel-
gewalt‘ der Frau. Der Kupferstich [Abb. 9] eröffnet die Sicht auf ein bürger liches 
Interieur, in dessen Zentrum eine Frau mit erhobener linker Hand, die einen 
Schlüs sel bund umfasst, zum Schlag ausholt. Mit der anderen Hand hält sie ihren 
kni  enden Mann fest, der seinen Kopf vor dem bevorstehenden Aufprall zu schützen 
sucht. Die Szene flankiert zur Rechten eine kindliche Spiegelszene, in welcher ein 
Mädchen zum Schlag gegen einen am Boden liegenden Jungen ansetzt, im rechten 
Bildhintergrund lugt hinter dem Bettvorhang ein Mann hervor, der wohl als Gelieb-
ter der Hausherrin das Geschehen beobachtet. Eine weitere Spiegelkonstellation 
flankiert das Paar auf der linken Bildseite, wo der Kampf in die Tierwelt übertragen 
zwischen Henne und Hahn stattfindet. Diesen tierischen Vergleich nehmen auch 
die dem Kupferstich beigegebenen Alexandrinerverse auf, die das Knittelverspaar 
„Jetz die Henn will sein der Haan. Das erfähret mancher mann“ ausschmücken:

Das ist ein böser sitt vnd ärgerliches leben
Wann sich der arme Mann hatt seinem Weib ergeben
Das er von ihrer faust sich übermannen lasse
Vnd nicht ein ander hertz mit klugem Sinn erfasse

Es ist ein solcher tropf mit niemandt zuvergleichen
Als einem schlimmen Haan der thut der hennen weichen
Biss sie sitzt über ihn. Das ist der Gecken art.
Dann sonst kein Meisterman ein solchen schimpf erfahrt.71

Da die Frau das Bildzentrum einnimmt, richten sich die Verse besonders gegen 
den Mann, der seiner Herrschaft nicht nachkommt. So sind die ihm drohenden 
Prügel vor allem „Ausdruck und Konsequenz seines Machtverlustes. Indem die 
Frau als Unterdrückungsinstrument die Schlüssel benutzt, die ihre Rolle als Lei-
terin des Haushalts symbolisieren, missbraucht sie ihre Zuständig keiten und 
versucht sie über den ihr gesellschaftlich zugewiesenen Bereich hinaus auszu-
weiten“.72 Weil das hierarchische Verhältnis zwischen Frauen und Männern nach 

71 Harms, Bd. 9: Die Sammlung des Kunstmuseums Moritzburg in Halle an der Saale. Hg. von 
Ewa Pietrzak, Michael Schilling, Nr. 46, S. 105.
72 Ewa Pietrzak: F 783 Jetz die Henn will sein der Haan. In: Harms, Bd. 9: Die Sammlung des 
Kunstmuseums Moritzburg in Halle an der Saale. Hg. von Ewa Pietrzak, Michael Schilling, 



132   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

zeit genös sischer Vorstellung aktiv hergestellt werden muss, kritisiert die satiri-
sche Darstellung der ‚herrischen Frau‘ immer auch den schwachen Mann. 

Wenn im Folgenden mit den ‚Weibermandaten‘ sowie den Malus Mulier-Tex-
ten zwei Text corpora vorgestellt werden, die zentral auf das ‚herrische Wesen 
der Frauen‘ abheben, zeigt sich zum einen die produktive Nachahmungspoetik 
frühneuzeitlicher Frauensatiren. Zum anderen wird die ambivalente Eigendyna-
mik deutlich, die die Darstellung ‚herrschsüchtiger Frauen‘ im 17.  Jahrhundert 
entfaltet.

1.3.1 Die ‚Weibermandate‘
Bereits zu Beginn des 17. Jahrhunderts durchziehen Frauen, die das ‚Regiment‘ 
führen, deutsch sprachige Drucke. Paradigmatisch figurieren sie in den ano nym 
verfassten ‚Weibermandaten‘, die in der Frühen Neuzeit zahlreiche Bearbeitun-

Nr. 46, S. 104.

Abb. 9: Verkehrte Welt: Frau als Aggressorin. Kupferstich, 2. Hälfte des 17. Jahrhunderts.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   133

gen erfuhren und in ihrer ‚negativen Normativität‘ den frühneuzeitlichen Soziali-
sationsprozess mit gestal te ten.73 

Als monographische Flugschrift erscheint um 1600 das Weiber Mandat.74 In 
Parodie des zeit genössischen Kanzleistils werden hier aus der Warte des „Femi-
narius/ Oberster Gubernator vnnd Schutzherr der Weiber“ (A1v) Regeln für das 
Zusammenleben der Geschlechter aufgestellt, nach denen sich Männer „drey 
Jahr lang/ in einem Sommer“ (A1r) – spätestens hier wird die satirische Fak tur 
deutlich – zu verhalten haben. Bereits das dem mit männlicher Endung verse-
henen ‚Femi narius‘ zugefügte misogyne Epitheton – „Regent in Wäscherey vnd 
Plauderberg“ (A1v) – zeigt die inten dierte Lächerlichkeit der vorgebrachten For-
derungen wie etwa nach eingeschränkter männ licher Freizügigkeit:

[E]in jeglicher Mann sol seinem Weibe gehorsam sein/ ohne jhr Wissen vnd Willen nirgends 
aus dem Haus/ weder zum Bier noch zum Wein/ oder spatzieren gehen/ sondern jhr es 
zuuor anzeigen/ vnd wo sie in willen were mit jhme/ sol er ein wenig warten/ wenn er gleich 
gar einen guten Freund bey sich hette/ derhalben ohn sie nicht gehen/ vnd wie sie jhm 
befihlt/ also sich verhalten.  (A2r)

Darüber hinaus soll der Mann „morgen frü/ ehe die Fraw auffstehet/ einheitzen/ 
für das Gesind lich zukochen/ vnd für die Fraw besonder eine Weinsuppen/ mit 
Gewürtz/ vnd ein gefültes Hünlein/ oder gebratne Vögel zurichten“ (A2v). Männer 
sollen ihren Frauen jederzeit zu Dien sten stehen. Jedoch fordert ‚Feminarius‘ 
nicht nur Pflichten für Männer, sondern auch Rechte für Frauen ein – etwa das 
Recht, sich zu bewaffnen, sowie politische Teilhabe: 

das sie auch Vollmacht hetten/ aus jhnen Hauptleute/ Fendriche/ Bürgermeister/ Richter 
vnd Rathmannen erwehlen/ das Recht halten/ vnd allerley Ordnung einsetzen/ in 
welchem allen/ was sie also auffrichten/ jhnen die Männer gehorsam vnd willig sich erzei-
gen sollen.  (A2r)

73 Vgl. dazu Michael Schilling: Bildpublizistik der frühen Neuzeit. Aufgaben und Leistungen 
des illustrierten Flugblatts in Deutschland bis um 1700. Tübingen 1990, S. 234–336. Zu den Wei­
bermandaten siehe außerdem David Kunzle: History of the Comic Strip. Bd. 1: The Early Comic 
Strip. Narrative Strips and Picture Stories in the European Broadsheet from c. 1450 to 1825. Ber-
kely, Los Angeles, London 1973, S. 236–241, sowie Cornelia Kemp: Gemeiner Weiber Mandat. In: 
Harms, Bd. 4: Die Sammlungen der Hessischen Landes- und Hochschul bibliothek in Darmstadt. 
Hg. von Wolfgang Harms, Cornelia Kemp. Tübingen 1987, Nr. 27, S. 46. – Zu konsta tie ren ist aller-
dings, dass alle drei lediglich Einblattdrucke berücksichtigen, aber die monographisch erschie-
nenen Drucke ausblenden. 
74 [Anon.:] Weiber Mandat. Darinnen vermeldet vnd angezeiget wird, von jhren Freiheiten mit 
welchem sie drey Jahr lang in einem Sommer begabet sind/ Auff welche Artickel sich die Männer 
verhalten sollen/ bey Peyn vnd Straffe/ wie hiernach folget. [S.l.] [um 1600]. Im Folgenden Foli-
oangaben direkt im Text.



134   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Die Schrift wird beschlossen von einem versöhnlichen Reimpaar aus zwei Vierhe-
bern, das ein harmonisches Zusammenleben der Geschlechter unter weiblicher 
Herrschaft zumindest möglich erscheinen lässt:

Mit diesem Petschier75 ist versiegelt/
Weib laß dein Mann vngepriegelt.  (A4r)

In Einklang dazu zeigt das Frontispiz [Abb. 10] das Porträt einer vornehm geklei-
deten, schmuckbehängten weiblichen Gestalt in thronender Position. Der Spiegel 
und die Puder bürste, die sie in Händen hält, verweisen auf ihre Eitelkeit und ihren 
Stolz, die außerdem noch ein Pfau im linken Bildvordergrund sowie ein schrei-
tendes, geschmücktes Pferd im rechten Bildhintergrund bekräf tigen. Die Dar-
stellung der Frau knüpft unmissverständlich an die ikonographische Tradition 
der Superbia an, die christliche Todsünde des Hochmuts, welche in der frühen 
Neuzeit in weiblicher Personifikation mit Spiegel, Pfau und Pferd figurierte.76  
Der bildliche Paratext lässt sich als negativ-normativer Rezeptionshinweis lesen: 
Während der Mann für sie arbeiten soll, übt sich die hoch mütige Frau, so trans-
portiert es der Holzschnitt, im Müßiggang – und zeigt sich damit nicht nur als 
Sünderin, sondern gar als personifizierte Todsünde.

Wohl kurz darauf erscheint, ebenfalls anonym und ohne Angabe des 
Druckorts, das New Mandat der Weiber (um 1600).77 Der überarbeitete Text stellt 
eine durchaus drastische Zuspitzung dar, wie es die veränderten und erweiterten 
Schlussverse verbürgen:

Mit dem Petschier ist es versiegelt/
Weib laß dein Mann nicht vngepriegelt.

Vnd das er dir sey gehorsam/
Biß das dise zeit thut vergahn.78

75 Das Nomen ‚Petschier‘ ist zu verstehen als ‚Siegel‘, vgl. DWB, Bd. 13, Sp. 1580.
76 Zur ikonographischen Tradition der Superbia, welche den Zyklus der sieben Todsünden zu-
meist anführt, vgl. Susanne Blöcker: Studien zur Ikonographie der sieben Todsünden in der nie-
derländischen und deutschen Malerei und Graphik von 1450 bis 1560. Münster, Hamburg 1993, 
bes. S. 57–69, sowie den Ausstellungskatalog Die sieben Todsünden. Sonderausstellung im Diö-
zesanmuseum St. Afra in Augsburg vom 11. Februar bis 08. Mai 2016. Hg. von Melanie Thierbach. 
Augsburg 2016. Eindrücklich zeigen Superbia etwa Georg Pencz (Kupferstich 1540/50; vgl. ebd. 
S. 210, Nr. 55) und Caspar Meglinger (Öl auf Leinwand 1616; ebd., S. 110, Nr. 11). 
77 [Anon.:] New Mandat Der Weiber/ Darinnen vermeldet vnd angezeigt wirdt/ von ihren Frey-
heiten/ mit welchem sie Drey Jahr befreyet und begabet sind/ Auff welche Artickel sich die Män-
ner verhalten sollen/ bey Peen und Straff/ wie hernach volgt. [S.l.] [um 1600]. – Eine genaue Da-
tierung ist bislang nicht möglich, die bildkünstlerischen Beigaben sprechen allerdings für eine 
bild genetische Reihenfolge der Drucke.
78 Ebd., Fol. A4r.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   135

Der Vierzeiler vereint ein Reimpaar aus nun – aufgrund der hinzugefügten, 
bedeutsamen Nega tion – neun Silben mit zwei unrein reimenden Achtsilblern. 
Statt Harmonie unter weib licher Herr schaft wird hier ein Geschlechterkampf 
angekündigt, aus dem die Frau jedoch –  sati risch verzerrt – zumindest tem-
porär als Siegerin hervorgehen soll. Bereits das Fronti spiz hatte die ver meint lich 
weibliche Wunschvorstellung absoluter Herrschaft über den Mann prononciert: 
Der Holzschnitt [Abb. 11] zeigt eine in der linken Bildhälfte thro nen de, bekrönte 
Frau (Superbia) unter einem Baldachin, die zum Zeichen ihrer Herrschaft einen 
zusammengebundenen Reisig besen in ihrer Rechten hält. Vor ihr kniet ein Mann, 
der seine Hände zu einer unterwürfigen Bittgeste zusammengeführt hat. Im 
Hinter grund sind Frauen, wohl der Königin Hof staat, zu sehen, die gleich ihrer 
Gebieterin Arbeitsutensilien in die Höhe recken.

Abb. 10: Superbia an der Macht. Titelblatt des 
Weiber Mandats, um 1600.

Abb. 11: Weibliche Herrschaft. Titelblatt des 
New Mandat Der Weiber, um 1600.

Neben den Flugschrift-Ausgaben des WeiberMandats finden sich außerdem zahl-
reiche illus trierte Einblattdrucke. So scheint das Flugblatt Der Weyber Gebot oder 
Mandat, das in Nürn berg vom Briefmaler Matthias Rauch (1551–1619) verlegt 



136   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

wurde,79 die Vorlage für alle weiteren Bear bei tungen.80 Das Publikationsdatum 
lässt sich nicht eindeutig feststellen, es handelt sich aller dings, wie schon bei 
den vorgängig besprochenen Drucken, um ein Werk der Jahr hundertwende. Es 
stellt insofern eine gekürzte Version der Flug schriften dar, als die Forderung nach 
gesell schaft lich-politischer Teilhabe und folglich die außer häus liche Herrschaft 
von Frauen ausgespart werden. Vor allem aber lässt sich der Holzstich des sich 
hinter dem Monogramm GK verbergenden Künstlers [Abb. 12] als amplificatio des 
Holz schnitts zum New Mandat lesen: Im linken Bild rand thront, flankiert von 
zwei weiblichen Gestalten, eine Frau; vom rechten Bildrand kommen Män ner 
herbei, die von Frauen mit Mist gabeln und Besen zur Herrscherin getrieben wer-
den. Während die Männer in gebeugter Haltung ehrwürdig Reverenz erweisen, 
stehen die in königlichem Ornat gekleideten Frauen – mit Ausnahme der thro-
nenden Gebieterin – aufrecht. Die Ehrwürdigkeit der Szene konterkarieren aller-
dings die häuslich-bäuerlichen Utensilien, mit welchen die Frauen die Männer 
in die Knie zwingen. ‚Weiberherrschaft‘ bleibt im satirischen Zerrbild also auf die 
häusliche Sphäre beschränkt.

Abb. 12: Reverenz für die Herrscherin. Holzschnitt zum Flugblatt Der Weyber Gebot oder 
Mandat, um 1600.

79 [Anon.:] Der Weyber Gebot oder Mandat. Sind auff drey Jar lang begnadt. Nürnberg: bei Mat-
thes Rauch Kupfer stich [um 1600]. – Zum Verleger Rauch vgl. Josef Benzing, Christoph Reske: 
Die Buchdrucker des 16. und 17. Jahrhunderts im deutschen Sprachgebiet. Auf der Grundlage des 
gleichnamigen Werkes von Josef Benzing. 2., überarb. und erw. Aufl. Wiesbaden 2015, Sp. 1238.
80 Vgl. Schilling: Bildpublizistik, S. 235 sowie 323, Nr. 62, der den Druck auf das „Ende des 16. 
Jahr hun derts“ (ebd.) datiert.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   137

Dass die ‚Weibermandate‘ trotz ihres scherzhaften Charakters eine Herausfor-
derung für das normative Geschlechtermodell der Frühen Neuzeit darstellen, ver-
bürgen die zeit genös sischen ‚Männermandate‘ wie etwa das Mandat/ Vnd bericht 
des grossen Herren/ Herrn Generis Masculini/ wider das Freuelichs vnd Krafftloß 
Decret/ der Feminarius genannt, das um 1600, eben falls in Nürnberg, bei Lukas 
Mayer gedruckt wurde. In direkter Replik auf Der Weyber Gebot oder Mandat 
zeigt sich der beigefügte Holzschnitt [Abb.  13] als Kontrafaktur der weiblichen 
Version. Anstelle einer Frau sitzt hier nun ein Mann auf dem Thron, zu welchem 
Frauen als Bittstellerinnen kommen. Erweitert ist das Bild im linken Teil durch 
eine Züchtigungsszene, wie schon im Weyber Gebot schaut im rechten Bildhinter-
grund ein Mann hinter Gefängnisgittern in die Welt hinein, die nun allerdings –  
im Unterschied zur ‚Wei ber herrschaft‘ – keine ‚verkehrte‘ mehr ist. Trotz seiner 
spielerischen Hyperbolik belegt das Flugblatt keineswegs, „[d]aß eine solche 
Umkehrung gleichermaßen satirisch wirkt“;81 viel mehr wird ‚Feminarius‘ rhe-

81 So vermutet Schilling: Bildpublizistik, S.  235, dass die Aufforderungen zur Frühstücksvor-
bereitung „auf jeden Fall ebenso wie die wechselseitige Prügelandrohung überzogen und erhei-
ternd gewirkt haben [dürften], seien sie nun auf den Mann oder auf die Frau bezogen. Sowohl die 
‚Weiber-‘ als auch die ‚MännerMandate‘ reden einer ausgewogenen, auf Interessenausgleich be-
dachten, kompromißfähigen Ehe das Wort und verspotten Herrsch sucht und Unterwürfigkeit“. 
Diese Ausführung ist so allerdings nicht haltbar, wie ich im Folgenden ausführe. Zuzustimmen 
ist Schilling darin, dass „auch diese Blätter am frühneuzeitlichen Sozialisationsprozeß teil[ha-
ben]“ (ebd.).

Abb. 13: Reverenz für den Herrscher. Kolorierter Holzschnitt zum Flugblatt Mandat/ und bericht 
des grossen Herren/ Herrn Generis Masculini, um 1600.



138   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

torisch abgestraft und die Frau auf ihre vermeintlich ‚natür liche‘, unterwürfige 
Haltung hin dirigiert:

Deshalb so wer mein bester Rat
Weil generis Masculini hat
Das Regiment in dem anfang
Gehabt und wirts bhalten lang
Die Welt steht on all hindernus
Das die Weiber on all verdrus
Lebten mit Mennern wolgefellig
Gantz vnderthenig vnd Gottselig
Ein jegliche nach jrem standt
Halt innen beide Mund vnd handt[.]82

Biblisch wird die männliche Herrschaft legitimiert, welche Männer hierarchisch 
den Frauen über stellt. Dass jedoch auch die Geschichte als magistra vitae Bei-
spiele der Verkehrung ‚natür licher‘ Verhältnisse bereithält, bezeugen die drei 
Beispiele Simson, Aristoteles und Socrates.83 So wird allen drei nachgesagt, sie 
hätten sich von Frauen verführen lassen, die darauf hin Macht über sie ausüb-
ten. Der alttestamentliche Simson, dessen Lebensgeschichte im Buch der Richter 
geschil dert ist,84 konnte als Gottes Auserwählter starken Haar wuchs vorweisen, 
der ihn für die feind lichen Philister unüberwindbar machte. Weil seine Geliebte 
Delila ihn aber verriet, ließen die Philister ihn blenden und daraufhin scheren, 
wodurch er alle Kraft verlor. Aristoteles, so will es eine mittel alter liche Über-
lieferung, war so eingenommen von der schönen Phyllis, der Geliebten seines 
Schützlings Alexander, dass sich der Philosoph als ihr Spielgefährte hergab und 
sich von ihr reiten ließ.85 Socrates letztlich wurde schon nach antiker Überlie-

82 [Anon.:] Mandat/ und bericht des grossen Herren/ Herrn Generis Masculini/ wider das Freu-
lichs vnd Krafftloß Decret/ der Feminarius genant/ das dasselbige Feminarisch Decret oder 
Gebot/ kein krafft in Ewigkeit habe/ etc. Nürnberg: bei Lucas Mayr, Formschneider [um 1600], 
V. 89–97. 
83 Vgl. ebd., V. 109–114: „Das keinem nicht er geh voran | Geleich wie dem starcken Simson | Vnd 
auch dem Aristotelem | Den ein Weib zaumbt vnd rit nach dem | Vnd Socrates der war durchecht | 
Von der Xantippa hoch verschwecht“.
84 Vgl. Ri 13,1–16,31.
85 Die auf einem orientalischen Stoff basierende mittelalterliche Erzählung von Aristoteles und 
Phyllis fand beson ders im Europa des 15. und 16. Jahrhunderts große Verbreitung, die sich auch 
in der bildenden Kunst sowie im Fastnachtsspiel niederschlug, vgl. Rolf Wilhelm Brednich: [Art.] 
Aristoteles und Phyllis. In: EM, Bd. 1, Sp. 786–788. Dass das Bild des ‚gerittenen Mannes‘ im Mit-
telalter auch normstabilisierend funktionalisiert wurde, zeigt Cornelia Herrmann: Der „gerittene 
Aristoteles“. Das Bildmotiv des „gerittenen Aristoteles“ und seine Bedeutung für die Aufrechter-
haltung der gesellschaftlichen Ordnung vom Beginn des 13. Jhs. bis um 1500. Pfaffenweiler 1991. 



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   139

ferung von seiner Ehe frau Xanthippe, wie im MännerMandat zu lesen, „hoch 
verschwecht“.86

Den drei männlichen Negativbeispielen korrespondieren drei Frauen, „Sara/ 
Ester vnd Judit“, die alle dem Alten Testament entnommen sind und ideale, d. h. 
untertänige Ehe frauen darstellen sollen, die „[s]ich haben gehalten/ demütig 
| Gegen iren Mennern fein gütig“.87 Indem konstatiert wird, dass „Feminarisch 
sucht […] gar vmbsunst“ sei,88 werden sowohl Frauen als auch Männer auf ihre 
sozialen Rollen und hierarchischen Stel lun gen hin diri giert. Das Mandat kulmi-
niert allerdings keineswegs in Hasstiraden gegen die Frau, son dern, ganz gemäß 
der affirmativen Funktion, im Lob der guten Ehefrau; ein Muster das bereits in 
Semonides’ antikem Weiberiambos angelegt ist. So sei „[e]in frombs Weib […] ein 
Edler Schatz | Wems Gott gobt derselbig hats“. Im „Beschlus vnd Exempel“ wird 
das Anlie gen des Mandats sodann in nuce gefasst:

Wenn ein Henn krehet vor eim Han
Ein Weib Regieret vor eim Man
Ein solche Henne sol Man praten
Ein böses Weib mit Prügeln beraten
Der Man sol sich auch halten eben
Zum zorn keine vrsach geben
So bleibet die Regierung je
Dem Herrn Gerneris [sic!] Masculini.89

Durch den topischen Vergleich mit Henne und Hahn sollen nicht nur Frauen – 
zur Not mit „Prü geln“ –, sondern auch Männer durch adäquates Verhalten, etwa 
Bewusstsein ihrer Führungs kraft, an das ‚natürlich‘ verbürgte, hierar chi sche Ver-
hältnis von Mann und Frau erinnert werden.

Der ‚gerittene Aristoteles‘ symbolisierte demnach zum einen den sittlichen Verfall des Adels, 
zum anderen die Gefahr weiblicher Herrschaft.
86 [Anon.:] Mandat/ und bericht des grossen Herren, V. 114.
87 Ebd., V. 100 sowie V. 101 f. – Alle drei biblischen Figuren zeichnen sich durch ein ungebro-
chenes Gottesvertrauen aus: So gilt Sara, die Frau Abrahams, als ‚Erzmutter‘ des Stammes Is-
rael, die noch in hohem Alter unverhofft ein Kind, Isaak, gebiert (Gen 17,17–19.21); Judit, deren 
Buch Luther unter die Apokryphen aufgenommen hat, wird von diesem in dessen Vorrede als 
Personifikation des „jüdisch[en] Volck[es]“ gedeutet und als „keusche heilige Widwe“ gerühmt, 
die „rein vnd heilig im wort Gottes/ vnd rechtem Glauben“ geblieben sei, außerdem „casteiet 
[sie] sich und betet“; die Königin Esther, Frau des Herrschers Ahasverosch, gilt als gehorsame 
Nachfolgerin und Gegenentwurf zur ersten Frau des Königs Vasthi, die sich dessen Anordnung 
widersetzt hatte, vgl. Esth 1,1–2,23.
88 [Anon.:] Mandat/ und bericht des grossen Herren, V. 104. Das folgende Zitat ebd, V. 121 f.
89 Ebd., V. 122–129.



140   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Trotz der Gegenmandate erscheinen die Regeln des ‚Feminarius‘ erneut im 
Jahre 1640 in leicht gekürzter Form als Gemeiner Weiber Mandat.90 Sowohl die 
Forderungen nach Kriegs dienst als auch nach gesellschaftlicher Teilhabe sind 
hier getilgt, die Vorgaben betref fen lediglich das häusliche Zusammenleben. 
Den Einblattdruck ziert ein illustrativer Kup fer stich [Abb. 14], der den Mann bei 
seinen fünf verschiedenen Diensten (Geld aus lie fe rung; Hausarbeit während die 
Frau noch schläft; Aufwartung als Diener; Wegleuchter; Es sens zubereitung) 
sowie seiner eigenen Kasteiung durch die Frau in simultaner Darstellung zeigt. 
Triumphierend wird die angehängte „Männer Lamentation“ („Ich armer Mann 
[…]“) durch eine „Weiber Defension“ beschlossen, welche die weibliche Herr-
schaft zementiert:

Was wir Weibr können überkommen/
Wer wolt dann vns verdencken drumben:
Ihr Männer hätt Anfangs solln wehrn/
So weret ihr bliebn Oberherrn.
Nun ists vmb ewer Gebiet geschehen/
Wir haben lang gnug durch d Finger gsehen/
Jetzt wölln wir euch ein anders zeigen/
Darumb so möcht jhr nur still schweigen.91

Dem triumphalen Gestus wird jedoch schnell pariert: Wenig später erscheint das 
Flug blatt mit nur leicht veränderter Typographie und modifiziertem Kupferstich 
[Abb. 15]. Entscheidend ist allerdings, dass das Flugblatt nunmehr nicht mit der 
Herrschaft des Feminarius endet, sondern mit einer angefügten „Männer Com­
mina tion, oder bedrohung“ und dem Hinweis auf ein ‚Männer Mandat‘, das 

90 Siehe Harms, Bd. 4: Die Sammlungen der Hessischen Landesbibliothek in Darmstadt. Hg. 
von Wolf gang Harms, Cornelia Kemp. Tübingen 1987, Nr. 27, S. 46 f. Zu diesem Flugblatt vgl. auch 
die Ausfüh run gen von Tschopp: Geschlechterkampf als Gesprächspiel, S. 449–458, die beson-
ders die spielerische Note der Scherz mandate betont, ohne allerdings auf die früheren Drucke 
einzugehen: So würde „[d]as Ver hältnis zwischen Eheleuten und d[en] ihnen angemessenen 
Interaktions muster[n] […] weniger dekre tiert als vielmehr ironisch relativiert, die Männern und 
Frauen zugeordneten Geschlechterrollen weniger mit autoritativem Gestus postuliert als viel-
mehr auf spielerische Weise miteinander konfrontiert“ (ebd., S.  457), womit „das Verhältnis 
zwischen den Ehegatten keinesfalls so asymmetrisch [sei], wie es das dem frühneuzeitlichen 
Ehediskurs zugrunde liegende Axiom, von der Suprematie des Mannes vermuten las sen könnte“ 
(ebd.). Während der ludische Charakter sicher lich vorherrschend ist, darf dieser jedoch nicht 
über die eingeschriebene Hierarchie zwischen den Ehe leuten hinwegtäuschen, die, im Gegen-
teil, gera de durch die hyperbolische Ironie noch deutlicher hervor gehoben wird.
91 [Anon.:] Gemeiner Weiber Mandat. Darinnen vermeldet vnd angezeigt wird/ von jhren Frey-
heiten/ mit welchen sie drey Jahr lang in einem Sommer begabt seynd/ auff welche sich die 
Männer verhalten sollen/ bey Peen vnd Straff/ wie hernach folget. [S.l.] 1640.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   141

„schon in Truck“ sei.92 So wird das Flugblatt beschlossen von einer rigorosen 
Absage an Femi narius:

Darumb Feminari last dir gefallen/
Auff dein Decret nicht so starck prallen/
Wir haben solch nun gentzlich Cassirt/
Weil Jhrs vns zu viel hat bravirt/
Dem Mann gebührt das Regiment/
Wilts anders nehmen ein gut Endt.93

1641 wird in Nürnberg ein leicht veränderter Einblattdruck herausgegeben 
[Abb.  16].94 Um 1650 wird das Simultanbild sequenziell gespalten und um ein 
finales Bild der Züchtigung der Frau durch den Mann ergänzt [Abb. 17].95 Unmiss-
verständlich wird verdeutlicht, dass weib liches Herrschaftsbegehren nicht zu 
tolerieren ist. 

Insgesamt lassen sich die textbegleitenden Illustrationen als kontinuierliche 
Zuspitzung, aber auch als Profanierung und Verengung auf die häusliche Sphäre 
beschreiben. Gleichzeitig wird die vermeintlich von der weiblichen Herrschaft für 
den Mann ausgehende Gefahr immer prononcierter. Durch ‚Frauen- und Män ner-
mandate‘ wird das eheliche Zusammenleben zwar insofern als „Aushandlungs-
pro zess“ präsentiert,96 als nicht nur Frauen, sondern auch Männer sich ihrer 
gesellschaftlich vor gesehenen Rolle fügen müssen. Dass, um die ‚Ordnung‘ zu 
wahren, jene der Männer eine den Frauen hierarchisch übergeordnete sein muss, 
wird allerdings eben falls deutlich. Ein Hauch Subversion scheint den Scherz-
mandaten dennoch ein ge schrieben: Während stets die Absurdität und Wider-

92 [Anon.:] Gemeiner Weiber Mandat. Darinnen vermeldet vnd angezeigt wird/ von jhreu [sic] 
Freyheiten/ mit welchen sie drey Jahr lang in einem Sommer begabt seind/ auff welche sich die 
Männer verhalten sollen/ bey Peen vnd straff/ wie hernach folget. [S.l.] [um 1640], Kupferstich.
93 Ebd. – Das kurz darauf erscheinende Neweröffneter Männerbefehlich beschreibt Tschopp: 
Geschlechterkampf als Gesprächspiel, bes.  S.  451–459. In Umkehrung des Gemeine[n] Weiber 
Man dats wird hier die Frau zu Pflichten herangerufen, die, wie schon im Weiber Mandat, kein 
eheliches Ideal, sondern in diesem Fall eine verzerrte Männerphantasie darstellen.
94 [Anon.:] Gemeiner Weiber Mandat/ Darinnen vermeldet vnd angezeigt wird/ von jhren Frey-
heiten/ mit welchen sie drey Jahr lang in einem Sommer begabt seynd/ auff welche sich die 
Männer verhalten sollen/ bey Peen und Straff/ wie hernach folget. Nürnberg 1641.
95 [Anon.:] Weiber Priuilegi/ vnnd Freiheit/ Das ist/ kurtzer Bericht/ was massen alle vber die 
Männer begierig herrschende Weiber von Ihrem Obristen Regenten mit vielerley Priuilegien 
vnnd Freyheiten sind begabet vnnd begnadet worden. [Halle] [um 1650].
96 Als „Ergebnis von Aushandlungsprozessen“ sieht Tschopp: Geschlechterkampf als Ge-
sprächspiel, S.  457, die Geschlechterrollenzuteilung; eine These, die auch Roßbach: Der böse 
Frau, S. 35, als „recht optimistisch[]“ einstuft und somit in Frage stellt.



142   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Abb. 14: Wenn Frauen Regiment führen, 
oder: „Männer Lamentation“. Das Flugblatt 
Gemeiner Weiber Mandat (1640).

Abb. 15: „O Weib/ O Weib/ sey nicht so stoltz“. 
Das ergänzte Flugblatt Gemeiner Weiber 
Mandat, um 1640.

Abb. 16: Männer zurück zur Arbeit. Kupferstich zum Flugblatt Gemeiner Weiber 
Mandat (1641).



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   143

Abb. 17: Frauenregiment und die Folgen. Kupferstich zum Flugblatt Weiber Priuilegi/ vnnd 
Freiheit, um 1650.

natürlichkeit des weiblichen Herr schafts anspruchs betont wird, realisieren die 
Mandate eine fiktive Gegenwelt, deren literari sche Faktizität eine gesellschaft-
liche Norm zumindest herausfordert.97 Dass ‚weibliche Herr schaft‘ durch die 
‚Weibermandate‘ zeitgenössisch somit ‚salonfähig‘ wurde, darf aller dings stark 
bezweifelt werden. Deutlich wird in jedem Fall, dass sich die Diskussion um die 
‚Weibermandate‘ vor allem als Nürnberger Thema fassen lässt. Die Option einer 
gesell schaft lichen Verkehrung bekommt in der Literatur mithin einen Platz – und 
eröffnet wenigstens die denkbare Möglichkeit weiblicher Herrschaft, wenngleich 
diese vehement mit satirischen Mitteln diskreditiert wird.

Die Verbreitung der ‚Weibermandate‘ sowie deren literaturhistorische Stellung 
vermag eine Gele gen heitsschrift aus dem Jahr 1655 anzudeuten. So erschien anläss-

97 Diese Lesart haben Tschopp: Geschlechterkampf als Gesprächspiel sowie Roßbach: Der böse 
Frau, bes. S. 28–37, stark gemacht.



144   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

lich der Hochzeit des Amts hauptmanns Friedrich Otto von der Groeben (1619–1697) 
und Marie, geb. von Loe, die „zu Cölln an der Spree“, heute Berlin Mitte, stattfand, 
unter dem Titel Weiber­Regiment ein Quart-Druck, den pseu donymisch der „Schäfer 
Rekupe“ vorlegte.98 Das Epithalamion setzt unmittelbar ad rem mit dem weiblichen 
Wunsch ein, „des Mannes Herr zu seyn“. Evoziert wird das Streit gespräch eines 
Ehepaars, in welchem sich die Frau, die „flucht und schalt und lermt im Hause“ 
durch einen „Brieff“ bestätigt sieht: „das Regiment ist meine!“ Abgedruckt wird 
daraufhin das „Weiber-Privilegium“ des Foeminarius in einer sprachlich leicht 
modernisierten Version, wonach Männer ihren Frauen anhand von neun Forde-
rungen gehorsam und dienstbar sein sollten. Rufe nach gesellschaftlicher Teilhabe 
entfallen auch hier, wie auch schon im Gemeinen Weiber Mandat (1640). An die 
Wiedergabe des Regelwerks schließen sich 36 Alexandrinerverse an, welche die 
Reaktion des Ehemannes ausführen (V. 1–9), Mutmaßungen zum Ausgang des Kon-
flikts anstellen (V. 10–14), allgemeine Ratschläge zur Ehe geben (V. 15–23), sowie, 
gattungs typisch, das Brautpaar direkt apostrophieren und auf die Hochzeitsnacht 
anspielen (V. 23–36).99 Weil der Mann von dem „Lumpen-Brief“ nichts hält, werden 
abends „gewisse Schläge“ folgen. Trotz der betont moralischen Faktur, wonach 
Frauen sich ihren Männern unterordnen sollen, zeigt sich die Antizipation des 
abendlichen Zusammentreffens als zumindest zweideutig:

Dann wo der Mann beschenckt des Nachts zu Hause kömmt/
Und sich das Weib in Ernst der Herrschafft übernimmt/
So wird der Betteltantz sich allererst erheben/
Und gar gewieß der Mann dem Weibe Stösse geben.100

Während im typographisch separierten Quartett eine sexuelle Dimension der 
„Herrschaft“ durchaus mitschwingt, mahnen die folgenden Verse die Frau, sich 

98 Vgl. [Anon., Ps. Rekupe:] Weiber-Regiment. Das Regiment/ Welches der Weiber etliche ein-
zuführen/ sich mit Händen und Füssen bemühen/ Wird etlicher Maassen entworffen/ Vnd den 
Männern zur Nachricht hinter bracht/ Bey der Nach dem Churfürstlichen Bran denb. Kindtauffen/ 
zu Cölln an der Spree auff dem Churf. Schlosse den 3. Tag des Mayen-Monats 1655. gehal tenen 
Hochadelichen Hochzeit Des HoochEdelgebornen Gestrengen vnd Vesten/ Herrn Friederich Otto 
von der Grobens/ Capitain Lieutenants/ auff Meseberg und Daborgotzs Erbherrns Und Der Hoo-
chEdelgebornen und Hoochtugendreichen Jungfer Marien von Loe/ Ihrer Churfürstl. Durchl. zu 
Brandenburg Frauen/ Frauen Loysen/ geborner Prinzeßin von Uranien Unser gnädigsten Frauen 
Landes Mutter/ vornehmen Kammer-Jungfer. [S.l.] [1655]. Die folgenden vier Zitate ebd., Fol. A2r.
99 Vgl. zur frühneuzeitlichen Kasuallyrik und zu Hochzeitsgedichten im Speziellen Nikola Roß-
bach: Gelegentliche Geschlechterdiskurse in der Frühen Neuzeit. Die Hochzeitsgedichte der 
Sidonia Hedwig Zäunemann. In: Zeit sprünge 22 (2018): Ehestand und Ehesachen. Literarische 
Aneignung einer frühneuzeitlichen Institution. Hg. von Joachim Harst, Christian Meierhofer, 
S. 180–201, bes. S. 182–187.
100 [Anon.:] Weiber-Regiment, Fol. A3v, V. 11–14.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   145

„auffs Ohr“ zu legen, „[f]ein still“ zu sein und dem Manne „seinen Willen“ zu 
lassen, auf dass sich dieser „das Regiment“ nicht „erst durch das Faustrecht 
kauffen“ müsse. Die abschließenden Verse an das „Hochadeliche[] Paar“,101 die 
in petrarkistischen Wendungen zeit genös si scher tempus fugit- und memento 
mori-Sprachbilder eine Apologie der Ehe vorlegen, zeigen sich nun mehr unver-
hohlen als Aufforderung zur ehelich-sexuellen Vereinigung „zu Bette“. Dass den 
Ehekritikern bisweilen nur die finanziellen Mittel fehlten, alludiert der imperso-
nale Einschub („Wann mancher Mittel hätte/| Wie gerne würd er gehn“). Der als 
interpretatio nominis vor genom mene, mehrdeutige Aufruf an den Bräutigam, es 
„nicht zu grob“ zu ‚machen‘, verdeutlicht insgesamt den sexualisierten Tenor der 
Hochzeitsschrift. Die ‚Weibermandate‘ fungieren intra textuell folg lich als weibli-
ches Argument im Geschlechterkampf, das mit männlicher Maß regelung einher-
gehen muss. Gleichzeitig schwingt im Kampf zwischen Mann und Frau eine sexu-
elle Dimension mit, die in ihrer Figuration des aktiven Mannes und der passiven 
Frau das hierarchische Geschlechter ver hältnis erneut zementiert. 

1.3.2 Malus Mulier-Texte
Auch die Malus Mulier-Texte, die in zahlreichen Bearbeitungen und Fortsetzun-
gen auf Johann Sommers Ethographiae Mundi Pars Posterior Malus Mulier (1608) 
zurückgehen,102 weisen ‚herrschsüchtigen Frauen‘ als andro gynen Wesen promi-

101 Vgl. ebd., Fol. A4r, V. 23–36:

[…] Hochadeliches Paar/
Du wirst itzt Mann vnd Weib/ und achtest nicht Gefahr/
Und Widerwertigkeit die sich bey denen findet/
Die Gottes Ordnung selbst zusammen knüpfft und bindet/
Und thust gar recht und wol! Auch einer der kein Weib
Das leichte schwere Joch ihn [sic] hängt an seinem Leib/
Die sein gantz eigen ist/ hat seinen Graam und Kummer.
Der Jugend Lentz vergeht: des Alters Hitz und Sommer
Vertrocknet als ein Pfuel: des Herbstes Frucht verfällt:
Des Winters Staub der Schnee versteubet in der Welt/
Und wird zu lauter nicht. Geht immer geht zu Bette/
Die Braut und Bräutgam sind. Wann mancher Mittel hätte/
Wie gerne würd er gehn/ so stirbt er ohne Loob.
Nun Gröben mach es wol: doch machs auch nicht zu grob.

102 Sommers Schrift erschien unter dem Pseudonym Johannes Olorinus Variscus. – Die Malus 
Mulier-Texte wurden erstmals umfassend von Nikola Roßbach beschrieben und gewürdigt, die 
sie vor allem aus wissensgeschichtlicher Perspektive betrachtet, vgl. Roßbach: Der böse Frau, 
sowie Roßbach: Der Frau, die Mann. Vgl.  außerdem Schilling: Hose oder Schürze, S.  137–149, 
sowie Ulrike Gaebel: Malus Mulier. Weibliche Rede in Ehe- und Zucht dialogen der Frühen Neu-



146   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

nente Roll en zu.103 So sind sie bereits programmatisch in den Titel des Dialogs 
zwischen Simon und Andreas eingeschrieben: Die Wendung ‚Malus mulier‘ 
scheint zwar grammatikalisch falsch, ist aber semantisch wohl intendiert, da sich 
die Frau [‚mulier, fem.‘] hier insofern ‚schlecht‘ [‚malus,a,um‘] verhält, als sie die 
Geschlechtergrenzen überschreitet und selbst männliche Züge annimmt, die sich 
im adjektivischen Genus widerspiegeln. Auf Simons Gelächter, das der Wen dung 
folgt, weiß Andreas klärend zu antworten:

Ich möchte dich wol außlachen/ das du so ein Fantast bist/ vnd wilt mich zur Schulen führen: 
Meinestu/ das ich nicht mit sonderlichen bedacht also geredet habe? Mann muß das praedi­
catum nach dem subjecto richten/ also das wo das das Weib gut ist/ so nimpt man auch gut 
Latein darzu und saget bona mulier: Wo es aber böse ist/ so gebraucht man böses Latein/ vnnd 
spricht: malus mulier. Drumb frag ich in diesem fall nach der Grammatica, die ich sonsten an 
Schuhen zurissen habe/ lauter nichts/ ja weniger als die Priorin nach der Domina.104

‚Mali mulieres‘ sind das Thema des dialogisch angelegten Traktats, das zunächst 
Ursachen für die ‚Regi mentssucht‘ der Frauen ausfindig macht (1.), daraufhin 
Möglichkeiten nennt, wie Männer sich ihrer Frauen bemächtigen (2.), wie sie mit 
regiersüchtigen Frauen umgehen (3.) und schließ lich, welchen Nutzen fromme 
Männer aus dem Zusammenleben mit ‚bösen Weibern‘ ziehen kön nen (4.). Dass 
die Rede des Andreas – ganz im Sinne von Horaz’ bekanntem Diktum aut pro­
desse volunt aut delectare poetae105 – nicht nur belehren, sondern vor allem 
unter hal ten soll, betont dieser mehrfach. Auch dienen die eingestreuten Reak-
tionen des gemarterten Ehe manns Simon – dessen sprechender Name auf den 
bereits in Flugblättern des 16. Jahrhunderts kur sieren den ‚Sie mann‘, wahlweise 
die männlich-herrische Frau bzw. der weiblich-schwache Mann, verweist106 – als 

zeit. In: Böse Frauen – Gute Frauen. Darstellungskonventionen in Texten und Bildern des Mittel-
alters und der Frühen Neuzeit. Hg. von Ulrike Gaebel, Erika Kartschoke. Trier 2001, S. 299–316. 
Zum konfessionellen Aspekt Drexl: Weiberfeinde, S. 200–216.
103 Neben der Notwendigkeit, den zeitgenössischen Sittenverfall zu beschreiben, sieht Sommer 
das Thema der herrischen Frau vor allem als lukrative Einnahmequelle, wie er im Vorwort zum 
zweiten Band seiner Ethographia ausführt: „[B]evorauß aber dieser Ander Theil/ allen Jobsge-
plagten Männeren zum gründtlichen bericht/ vnd den bösen Weibern zu dienst vnd lob gerichtet 
vnd gestelt ist/ so hab ichs jhm nicht verweigern sollen noch wollen/ der gewissen hoffnung/ ich 
vnd mein drucker werden vns bey beyden Partheyen gar wol verdient machen/ vnd ein ansehen-
liches honorarium zum Newen Jahr bekommen“ ([Sommer:] Malus Mulier 1608, S. 5 f.).
104 [Sommer:] Malus Mulier 1608, S. 163. Im Folgenden Seitenzahlen direkt im Text.
105 Hor. ars 333.
106 Zum ‚Siemann‘ siehe bereits, wenn auch aus heutiger Perspektive unkritisch, Walde-
mar Kawerau: Die Refor ma tion und die Ehe. Ein Beitrag zur Kulturgeschichte des sechzehnten 
Jahrhunderts.  Halle 1892, der das Phänomen der „weiberfeindlichen Spöttereien“ (ebd., S.  42) 
unter der Rubrik der „Grobianischen[n] Litteratur“ (ebd., S.  41–63) verhandelt; so hätte sich  



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   147

antizipierte Rezeptionshaltung, etwa wenn er während der Ausführungen seines 
Dialog partners nicht mehr an sich halten kann: „Hahaha/ des muß ich lachen/ 
du machest/ das ich meines hertze leids etlicher massen vergesse“ (13).

Um das Geschlechterverhältnis zu beschreiben, greift die Abhandlung über 
‚böse Frauen‘ immer wieder auf bellizistische oder gesell schaft liche Metaphorik 
zurück,107 so auch wenn Andreas von seiner eigenen Ehe berichtet:

O hörstu/ lieber Bruder/ aus solcher Weiber-Schlacht bin ich auch kaum entrunnen/ dann 
mein Runtzelfählicher Plag-teuffel hette mir bey nahe mit einer eysern Kehrbürsten die 
Federn aus den Haaren gebürstet/ wann ich nicht einen Sprung genommen/ und mit 
Hasenfüssen mich salviret hätte.  (11)

Während die „Weiber-Schlacht“ eine bellizistisch-militärische Dimension alludiert, 
verweisen die Metaphern aus dem Tierreich (‚Federn bürsten‘, „Hasenfüsse[]“) kon-
trastiv auf die ‚natürlichen‘, nicht-verkehrten Ver hält nisse des Tierreichs.

Ostentativ wirkt außerdem die konfessionelle Verortung, die Sommers Dialog 
eingeschrieben ist.108 Vor allem durch (thematisch meist völlig unmotivierte) Ver-
gleiche zeigt sich die anti papisti sche, antikatholische Ausrichtung, etwa wenn 
Simon seinen Gesprächspartner Andreas bittet, ihm „von den Regier vnd Zanck-
süchtigen Zöpffspinnen vnd haußdrachen“ zu erzählen, und den Hin weis auf 
dessen Belesenheit bedeutungsschwer ausschmückt: „Denn das du veber den 
Büchern/ wie der Mönnich vber der Nonnen/ teglich liegest/ ist mir nicht vnbe-

„[a]us dem harmlosen Spott über die Pantoffelhelden, über die Ehen, in denen die Frau Herr im 
Hause ist, in denen sie Mann ist, […] der Begriff des Siemann [entwickelt], ein Wort, das bald 
von der Frau, bald von dem Manne gebraucht wird, in dem jedoch nach und nach fast alles Ge-
hässige zusammen gefaßt wurde, was den Frauen an Schimpf und Spott überhaupt anzuhängen 
war“ (ebd., S. 44). – Vgl. außerdem Dietz-Rüdiger Moser: Schwänke um Pantoffelhelden oder die 
Suche nach dem Herrn im Haus. Volks erzäh lun gen und ihre Beziehungen zu Volksbrauch, Lied 
und Sage. In: Fabula. Zeitschrift für Erzählforschung 13 (1972), S. 205–292, hier S. 227–232, Helga 
Schnabel-Schüle: Herrmann und Siemann. Zur Hierarchie der Geschlechter be zieh ungen in histo-
rischer Sicht. In: Frau und Mann zwischen Tradition und Emanzipation. Red. Hans-Georg Wehling. 
Stuttgart, Berlin, Köln 1993, S. 28–42, bes. S. 33–35, sowie Roßbach: Der böse Frau, S. 28–37. – Wohl 
erstmals figuriert der ‚Siemann‘ im Nürnberger Gedicht Eine schöne Historie, wie ein junger Gesell 
weiben soll (1515). Paul Rebhuhn hat ‚Siemann‘ als männlichen Pantoffelhelden in seinem Hoch­
zeitsspiel (1538) eingeführt, zu größerer Popularität hat ihm vor allem Hans Sachs verholfen.
107 Vgl. dazu auch Drexl: Weiberfeinde, S. 216, die darin eine subtile Kritik Sommers an politi-
schen und religiösen Institu tionen sieht.
108 Dazu passt auch, dass der Magdeburger Verleger Johann Francke, bei dem der Dialog er-
schien, vor allem lutherisch-orthodoxe Literatur veröffentlichte, wie etwa die Schriften Johann 
Arndts (1555–1621), der mit seinem theologischen Erbauungswerk Von wahrem Christenthumb 
als „Begründer des Pietismus als Frömmigkeitsrichtung“ gilt (Johannes Wallmann: Der Pietis-
mus. Göttingen 2005, S. 33). Vgl. dazu Drexl: Weiberfeinde, S. 201, außerdem Benzing: Die deut-
schen Verleger, Sp. 1135.



148   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

wust“ (20). Die lang atmige Lamentatio endet schließlich gar selbstironisch mit 
dem Vorteil, der von ‚bösen Weibern‘ für ihre – protestantischen – Ehemänner 
ausgehe:

Simon. Weil die Lutherischen Männer von den bösen Weibern allhier das Fegefewer außste-
hen müssen/ vnd aber der Babst/ Cardinal/ Jesuiten vnd Mönche/ keine Weiber haben/ 
die sie hier fegeten/ so werden sie dort erstlich nach jhrem Tod ohne zweiffel ins Feg-
fewer kommen?

Andreas.  Ja freylich/ dem das schreibet Bellarminus vnd seine Antichristliche Companey 
selber. Ich für meine Person gönne jhnen das Bad gar wol/ vnd will lieber das badgelt 
für sie außlegen/ als das ich mit jhnen sollte baden. O nein/ ich thue mich begratien. 

 Prosit balneum Reverendissime & Illustrissime D. cardinalis.
Simon. Wolan sie mögen drinnen sitzen/ vnd wol außschwitzen in secula seculorum. Wir 

wollen lieber hier das Fegefewer ausstehen/ da man noch dem Rauch/ wenn er so sehr 
beisste/ entgehen kan.  (173 f.)

Weil katholische Amtsträger und Mönche, so die Argumentation, aufgrund des 
Zölibats nicht heiraten dürften, seien sie postmortal auf das Fegefeuer angewie-
sen. Da Protestanten dieses aber schon zu Lebzeiten von ihren Ehefrauen bereitet 
bekämen, könnten diese theologisch auf das Purgatorium verzichten. Der deut-
sche Malus Mulier-Diskurs zeigt sich folglich als primär protestantisch geprägt.

Sommers Dialog wurde im 17.  und 18.  Jahrhundert vielfach neuaufge-
legt (1608–1752), gleich zeitig erschien eine Fülle an Bearbeitungen, die Nikola 
Roßbach als „diskursiven Raum“, in welchem „die Ver- und Aushandlung von 
Wissens- und Geschlechtermodellen“ in zugespitzter Form stattfand, erst mals 
gesammelt und vorgestellt hat:109

Malus­Mulier-Bearbeitungen:
Köstlicher vnd hoch nohtwendiger Weiber­Meßkrahm (ED 1642; 1645; 1670) 
Böse­Weiber­Apotekken (ED 1670)
Eine für die Bösen Weiber nützliche und voräthige Apothecken (ED 1702)
Schau­Platz Der Bösen Weiber (ED s. a.; 1751; 1752)

Malus Mulier. Das ist Neue Böser Weiber Legenden (ED 1669; 1671; 1674)

Die Böse Frau (ED 1683; 1685)
Theatrum Malorum Mulierum (ED um 1710)

Mulier Malus! (ED 1690)

109 Roßbach: Der böse Frau, S.  163. Die genauen bibliographischen Angaben sowie inhalt-
lich-strukturelle Zusammen fassungen bietet Roßbach: ebd., S. 55–162.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   149

Indem Roßbach das Textcorpus aus wissens- und geschlechterhistorischer Per-
spektive analysiert, zeigt sie zum einen auf, dass die Satiren zum frühneuzeitli-
chen ‚Wissen‘ über Frauen beitrugen, zum anderen verweist sie auf die einherge-
hende „diskursive Wirklichkeitswerdung“ der ‚malus-mulier‘, die im Laufe des 
17. Jahrhunderts „phraseologisch gebannt und entschärft“ wird.110 Dass die Dar-
stellung der ‚malus mulier‘ als Frau, die das Regiment im Haus führen will, auch 
immer den Mann mitbetrifft, zeigt eindrücklich das Frontispiz zur Bösen Frau 
(1683) [Abb. 18], in welchem nicht nur die titelgebende ‚böse Frau‘ figuriert, die 
sich auf offener Straße mit einer anderen Frau prügelt und im oberen Stockwerk 
des dargestellten Hauses ihren Mann zum Boden putzen antreibt. Das Bildzen-
trum nimmt vielmehr der Mann ein, der nunmehr die vakant gewordene Rolle 
als ‚Windelwäscher‘ ausfüllen muss.111 Wenn Frauen, so die wir kungsästhetische 
Logik, ihrer Rolle als untergeordnete Hausfrau nicht nachkommen, über schreiten 
nicht nur sie die normativen Geschlechtergrenzen und werden als ‚böse‘ gebrand-
markt. Indem der Mann dem Treiben seiner Frau keinen Einhalt gebietet, über-
schreitet auch er die Geschlechtergrenzen und avanciert zum ‚lächerlichen‘ 
Hausmann.

Als Hic Mulier: or, The Man­Woman (1620) erscheint eine nominell ähnliche 
Figur in der englischen Flugpublizistik.112 Trotz der Verbindung der grammatika-

110 Ebd., S. 22 und S. 165.
111 Zur Figur des ‚Windelwäschers‘, den schon Hans Sachs in seiner Schwankdichtung aufruft, 
vgl. die Aus führun gen von Roßbach: Der böse Frau, S. 118–121.
112 [Anon.:] Hic Mulier: or, The Man-Woman: Being a Medicine to cure the Coltish Disease of 
the Staggers in the Masculine­Feminines of our Times. Exprest in a briefe Declamation. Non omnes 
possumus omnes. Mistris, will you be trim’d or truff’d? London 1620. Ein Faksimile-Abdruck des 
Textes findet sich im Textkompendium The Early Modern Englishwoman. A Facsimile Library 
of Essential Works. Series III: Essential Works for the Study of Early Modern Women. T. 2: Texts 
from the Querelle, 1616–1640. Ausgew. und eingel. von Pamela J. Benson. Hg. von Betty S. Tra-
vitsky, Anne Lake Prescott. Aldershot, Burlington 2008. – Die englischen Schriften haben in der 
anglistischen Forschung ein reges Interesse gezeitigt, vgl. Timothy Billings: Masculine in case. 
Latin and the Con struction of Gender in Hic Mulier and The Merry Wives of Windsor. In: Class, 
Boundary and Social Discourse in the Renaissance. Hg. von Alexander C. Y. Huang, I-Chun Wang, 
Mary Theis. Kaohsiung 2007, S. 63–86, Rachel Warburton: Travestied Hermeneutics. Social and 
Semiotic Instability in Hic Mulier and Haec Vir. In: Social Semiotics 16.1 (2006), S. 151–172, Rachel 
Trubowitz: Crossed-Dressed Women and Natural Mothers.  ‚Boundary Panic‘ in Hic Mulier. In: 
Debating Gender in Early Modern England, 1500–1700. Hg. von Cristina Malcolmson, Mihoko Su-
zuki. New York u. a. 2002, S. 185–206, Barbara Rose: Cross-Dressed Women in the Reign of ‚Queen 
James‘. Hic Mulier, Haec Vir, and Muld Sacke. In: Postscript. A Journal of Graduate Criticism and 
Theory 2.1 (1995), S. 63–78, R. Valerie Lucas: Hic Mulier: The Female Transvestite in Early Modern 
England. In: Renaissance and Reformation 24 (1988), S. 65–84, Sandra Clark: Hic Mulier, Haec 
Vir, and the Controversy over Masculine Women. In: Studies in Philology 82.2 (1985), S. 157–183.



150   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

Abb. 18: Der Windelwäscher. Frontispiz zur Bösen Frau (1683).

lischen Genera ist das Thema hier bezeichnenderweise weniger das ‚herrische‘ 
Wesen der Frau, sondern die Vermännlichung der Frauen durch Männerkleidung:

For since the daies of Adam women were neuer so Masculine; Masculine in their genders 
and whole generations, from the Mother, to the youngest daughter; Masculine in Number, 
from one to the multitudes; Masculine in Case, euen from the head to the foot; Masculine in 



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   151

Moode, from bold speech, to impudent action; and Masculine in Tense: for (without redresse) 
they were, are, and will be still most Masculine, most mankinde, and most monstrous.113

Dagegen wird die gottgegebene, unterschiedliche Kleidung betont:

Remember how your Maker made for our first Parents coates, not one coat, but a coat for 
the man, and a coat for the woman; coates of seuerall fashions, seuerall formes, and for 
seuerall vses: the mans coat fit for his labour, the womans fit for her modestie: and will you 
lose the modell lest by this great Work-master of Heauen?

Im selben Jahr folgte allerdings die apologetische Antwortschrift Haec­vir: or, 
The womanish­man (1620), wonach Frauen sich vor allem deshalb ‚männlich 
kleiden‘ müssten, weil Männer ihrer männ lichen Rolle nicht mehr nachkämen. 
Die erneute Reaktion Muld sacke: or The apologie of Hic Mulier: to the late decla­
mation against her (1620) verbürgt eine rege Diskussion, die sich allerdings von 
den deutschen Malus Mulier-Texten abhebt, indem Frauen in ihrer Weiblichkeit 
gelobt werden. So wurden die Pamphlete in der anglistischen Forschung als 
„connected with the (re)entrenchment of the correct social order“114 und „chal-
lenge to the existing socio-sexual hierarchy“115 gelesen, die feste Geschlechter-
rollen angesichts einer durch Travestie bedrohten Geschlechterbinarität ein for-
derten. Die deutschen Malus Mulier-Texte hingegen arbeiten sich vorrangig an 
der ‚weiblichen Herrschsucht‘ ab. Indem sie darauf bedacht sind, die voneinan-
der abhängigen Genderrollen von Mann und Frau innerhalb des binären Systems 
zugunsten einer superioren Stellung des Mannes auszuloten, zeigen sie sich ver-
glichen mit den englischen Texten als stärker misogyn. 

Im Verlauf der 17. Jahrhunderts avanciert die Wendung ‚malus mulier‘ zum 
geflügelten Wort. In Balthasar Kindermanns116 Traumsatire Die Böse Sieben 
(1662) möchte Mundano gemeinsam mit seiner frisch angetrauten Ehefrau Dolo-
rinde einen guten Freund aus Jugendjahren besuchen, der eine schöne Frau 
geheiratet hat. Weil Dolorinde spontan absagen muss, will sie auch ihrem Gatten 
die Fahrt nicht vergönnen. Erbost von der strikten Ablehnung seiner Frau, ergeht 

113 [Anon.:] Hic Mulier 1629, Fol. A3r. Das folgende Zitat ebd., Fol. B2v–B3r.
114 Warburton: Travestied Hermeneutics, S. 166.
115 Lucas: Hic Mulier. The Female Transvestite, S. 80.
116 Zu Kindermann (1636–1706), ein von Johann Rist gekrönter poeta laureatus und Mitglied 
von dessen ‚Elbschwanorden‘, vgl.  die Ausführungen von Lothar Noack: [Art.] Kindermann, 
Balthasar. In: Lothar Noack, Jürgen Splett: Bio-Bibliographien. Brandenburgische Gelehrte der 
Frühen Neuzeit. Mark Brandenburg 1640–1713. Berlin 2001, S.  272–285, sowie Robert Seidel: 
[Art.] Kindermann, Balthasar. In: VL 17 [Musterartikel, im Druck]. Seine Satire Die Böse Sieben 
erschien pseudonymisch unter seinem Ordensnamen ‚Kurandor‘.



152   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

sich Mundano in Sklaven-Vergleichen: „Das will sich nicht schicken/ daß man 
die weiber lasse regieren/ und denenselben sich/ als einen Scalven/ unterwerf-
fe!“117 Nachdem sein Versuch, mit freundlichen Worten die Zustimmung seiner 
Gattin zu erwirken, nicht fruchtet, verabschiedet sich Mundano brüsk: „Wilt 
du mit/ so komm bald! Wo nicht? A dieu“ (D3r). Die Antwort Dolorindes antizi-
piert eindrücklich die Eheprobleme, die Mundano bevorstehen: „Du Hunde! Du 
Schelm! Geh an Galgen!“ (D3r) Der autofiktionale Erzähler Kurandor kommen-
tiert die Szene, indem er sie in den größeren Kontext des ständeübergreifenden 
‚Weiberregiments‘ rückt: 

Und mag ich wohl sagen/ daß das Weiber-regiment die älteste Monarchie oder Regierung 
sey. Denn sie im paradieß bereit ihren Anfang genommen hat. Wann teutschland sonst von 
keiner Plage wüste/ so wäre diese/ mehr/ als zu groß/ daß die meisten Männer darinnen/ 
sich von jhren Weibern müssen regieren lassen. […] [W]as aber ist die Ursache [scil. für 
die Regiersucht der Weiber]? Diese. Wir wollen zuweilen höher fliegen/ als uns die Flügel 
gewachsen sind.  (D3v–D4v)

Frauen, die über Männer bestimmen wollen, so legt es Kurandor nahe, handeln 
insofern ‚gegen die Natur‘, als sie sich über das scheinbar natürlich-hierarchi-
sche Verhältnis von Mann und Frau hinwegsetzen. Dass solch ein weibliches 
Verhalten als deviant und mithin ‚böse‘ bewertet wird, zeigt sich im Laufe des 
satirischen Romans. So ist Mundano wohl eine Zeitlang in der neuen Stadt mit 
seiner Dolorinde „sehr wohl zufrieden“ (E2r). Doch schon nach kurzer Zeit zeigen 
sich dunkle Wolken am Himmel der Ehe, sobald Dolorinde, statt sich um den 
Haushalt zu kümmern, lukullischen Genüssen frönt („Hergegen verstund sie 
sich gar wohl auf Fressen und Sauffen“ [E2v]). Auch Sparsamkeit gehört nicht zu 
ihren Tugenden.118 Auf die Schilderung der Ehe Mundanos mit Dolorinde lässt 
Kurandor einen Dialog zweier unbenannt bleibender Figuren folgen. So spricht 
„[j]ener […] aus Kurtzweil zu seinem Bekandten/ der ein böses Weib hatte: Tu 
habes valdè malus mulier. Ihr habt ein sehr böses Weib“, woraufhin der Freund 
antwortet: „Ho/Ho! Was für ein böses Latein ist das? Darauf gab Ihm jener zur 
Antwort: Böse Weiber und böser Wein/ müssen haben ein böß Latein“ (E4r). So 
seien ‚böse Weiber‘ unveränder lich: „Je mehr man einem bösen Weibe zuredt/ 
desto grösser wird Ihre Boßheit. An böser Waare ist nichts zu gewinnen“ (E4v). 
Auf die gnomisch stilisierte Weisheit folgt eine metadiegetische Ansprache 
Kurandors an alle ‚bösen Weiber‘: 

117 [Kindermann:] Die Böse Sieben, Fol. D2v. Im Folgenden Folioangaben direkt im Text.
118 Vgl. ebd., Fol. E4r.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   153

Verzeihet mir/ Ihr bösen Weiber/ daß ich noch etwas weiter gehe. Ich sage/ daß ein böses 
Weib einem Hundesschwanz nicht ungleich sey. Denn so lange man den in Händen hat/ so 
ist er gerade/ lässt man ihn aber aus der Hand/ so ist er krum/ wie seine Art ist: So lange 
ein Mann seinem Weibe den Willen lässt/ und gute Worte gibt/ so lange stellt sie sich an/ 
als wollte sie den Mann auf den Händen tragen/ und nimmermehr kein Leides thun: Straf-
fet aber der Mann/ was zu straffen ist/ so ist das gute Bier aus/ und das Weib thut wiede-
rum/ was sie zu thun gewohnet ist. O wer kann doch bey einem solchen Weibe wohnen? So 
wenig/ als in dem Feuer.  (E5r)

Hervorgehoben wird erneut die Beratungsresistenz der ‚bösen Frauen‘, deren 
Wesen durch nichts zu ändern sei, „ob man Ihr schon die Nasen abschnitte/ 
oder sie ale tage zweymahl prügelte“  (E5v). Frauen, die sich gegen männliche 
Herrschaft auflehnten oder sich ihr nicht fügten, seien nicht zu tolerieren. Doch 
auch vor vorgetäuschter Besserung wird gewarnt und auf die weibliche Schein-
heiligkeit verwiesen: „Und wann sie weinen/ so hat man sich nicht viel daran 
zu kehren. Denn es sind doch nur Lacrymae ad ostentationem paratae“ (E6r). 
Die wirkungsästhetische Intention zielt darauf ab, jegliches Mitleid mit herrsch-
süchtigen Frauen seitens der Rezipienten zu unter minie ren. Frauen, so postuliert 
Kurandor, bedienten sich aller Mittel, um an die Macht zu kommen, und sei es 
durch ostentative Zurschaustellung ihrer vermeintlichen Schwäche. Dass Frauen, 
die „das Regiment […] im Hause haben“, dort „die Lust begraben“ und gleich 
Xanthippe agieren, betont Johann Georg Möller im Begleitgedicht Auf Kurandors 
Böse Sieben, das Kindermanns Werk bewirbt („Auf kaufft Euch solche Schrifft“119) 
und mit einem Gebet endet:

Ich bitte zum Beschluß: GOTT/ gieb mir kein solch Weib/
(Wie es KURANDOR hier beschreibt) für meinen Leib.

Frauen, die die ‚Herrschaft im Haus‘ übernehmen wollen, werden satirisch als 
‚böse‘ abgestraft. Indem die normative Geschlechterdigression gleichzeitig als 
Übertritt in die Sphäre des ‚Bösen‘ gewertet wird, werden Frauen auf ihre unter-
geordnete Rolle eingeschworen und die Männer auf die Herstellung des hierar-
chischen Verhältnisses verpflichtet.

119 Johann Georg Möller: Auf Kurandors Böse Sieben. In: [Kindermann:] Die Böse Sieben, 
Fol. F12v. Das folgende Zitat ebd.



154   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

1.4  Herrschaft mit ‚weiblichen‘ Mitteln. Subtile Manipulation  
und deren Abwehr

Doch üben Frauen in satirischen Texten der Frühen Neuzeit nicht nur offen Macht 
über Männer aus. Vielmehr agieren sie auch durch emotionale Manipulation, um 
die Männer heimlich zu be herr schen. In Johann Makles120 Übersetzung von Gio-
vanni Boccaccios Spätwerk Il Corbaccio (um 1365), der misogynen Frauenschelte 
Irr­Garten der Liebe (1660), begegnet ein unglücklich Lieben der im Traum dem 
Geist des bereits verstorbenen, auf Erden von jener Frau betrogenen Ehe manns, 
die Ursache der seelischen Qualen des Liebenden ist. Eindrücklich unterrichtet 
ihn der weise Geist über die subtilen Herrschaftsansprüche der Frauen:

Sie [d.s. die Frauen, Anm. ELB] betrachten in jhrer überflüssigen Boßheit/ jhren nidrigen 
und geringen Stand nicht/ sondern wenden alle Sorgen an/ sich grösser zumachen. Und 
erstlich stellen sie Netze der Männer Freyheit mit dem/ was jhnen die Natur an Schönheit 
verliehen/ die bestreichen sie noch mit Salben/ mit Farben/ mit gearbeiteten Wassern/ mit 
Schwefel/ daß jhre Haare den Sonnen Stralen/ und gesponnenen Gold Fäden sich verglei-
chen/ flechten sie auf vielerley Weise in einander/ wie sie meynen daß es am schönsten ist. 
Und darnach zeigen sie sich mit Dantzen/ und bisweilen mit Singen/ fangen also mit jhren 
Angel die Elenden die um sie sind/ ohn einig aufhören/ und werden Weiber und der gröste 
Theil Buhlerin aus jhnen diese dieses/ jene eines andern.121 

Frauen, so erklärt der Geist des betrogenen Ehemanns, manipulierten Männer, 
indem sie diese durch vorgetäuschte Schönheit und Ausübung der Künste („Dant -
zen“ und Singen) gefügig machten.122 Ihre Wirkung auf die Männer interpretierten 
Frauen sodann als Zeichen ihrer Herrschaft, die sie sich mit ihrer vorgetäuschten 
Demut hinterhältig erlangten:

Da gedencken sie/ sie seyen in einen höheren Stand gestiegen/ wiewol sie wissen daß sie 
zudienen geboren/ kriegen alsobald die Hofnung/ und schärfen jhren Wunsch zu einer 
Herrschaft/ stellen sie sich demütig/ gehorsam/ und holdseelig/ so erlangen sie Kronen/ 
Gürteln/ mit Gold gestickte Halstüchlein/ vielerley Kleider/ und andere Zierat/ in welchen 
sie den gantzen Tag gläntzend hereintretten/ von den elenden Ehemännern/ die nicht war-
nehmen/ daß diese Waffen sind/ jhre Meisterschaft zubestreiten/ und zuüberwinden.123

120 Zu Johann Makle vgl. Emma Louise Maier: Johann Makle. Arzt und Übersetzer des 17. Jahr-
hunderts. Eine bio-bibliographische Annäherung. In: Daphnis 46 (2018), S. 227–247.
121 Boccaccio, Makle: Irr-Garten der Liebe, S. 38 f.
122 Zur ‚Manipulation‘ durch Schminke und Mode vgl. Kap. III.2.3.
123 Boccaccio, Makle: Irr-Garten der Liebe, S. 39.



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   155

Der Wille zur Herrschaft, so suggeriert es die Rede des Ehemanns, unterliegt 
als Antriebskraft allen Handlungen der Frauen, die lediglich deshalb scheinbar 
„demütig/ gehorsam/ und holdseelig“ agierten, um die Männer damit gefügig 
zu machen. Nach dieser soziologisch anmutenden Deutung gebrauchten Frauen 
ihre weiblichen Reize als sexuelles Kapital, um Männer zu Entscheidungen zu 
(ver-)leiten, die sie ansonsten nicht getroffen hätten. 

Diese weibliche Eigenschaft hebt auch Christian Friedrich Weichmann 
(1698–1770)124 hervor. So lässt er seiner Übersetzung aus dem „Englischen“, Der 
ordentliche Haus­Stand, die auf Verse „einer vornemen Engländerinn“ zurück-
geht125 und in welcher eine Ver keh rung scheinbar ‚natürlicher‘ Verhältnisse 
angeprangert wird („[w]o nicht die Frau gehorcht, so wie der Mann regieret“), 
einen eigenständigen Zusatz folgen: 

Der Uebersetzer nimmt die Freyheit/ folgendes hinzuzufügen:

Doch welches Theil der Welt ernähret solchen Mann/ 
Der seiner Herrschafft sich mit Wahrheit rühmen kann?

Durch Schmeicheln/ List und Flehn/ durch Pochen/ Schmähn und Schänden/
Ist längst die Herrschaft schon in aller Frauen Händen.

Wiewol itzt denk’ ich erst: höchstglücklich ist der Mann/
Dem solche Frau bescher’t/ die wol regieren kann.126

Die paargereimten Alexandriner lassen sich als ironische Palinodie lesen: 
Während in den ersten beiden Reimpaaren die faktische Frauenherrschaft paral-

124 Zum Wolfenbütteler Hof- und Konsistorialrat Weichmann, der von 1724–1726 wohl federfüh-
render Koordi na tor und Redakteur des ‚Patrioten‘ war und als dessen größte poetische Leistung 
seine sechsbändige Gedicht sammlung Poesie der Nieder­Sachsen (1721–1738) gilt, vgl.  Jürgen 
Rathje: [Art.] Weichmann, Christian Friedrich. In: Killy, Bd. 12, S. 206–208.
125 Vgl. Poesie der Nieder-Sachsen, oder allerhand, mehrentheils noch nie gedruckte Gedichte 
von den berühm testen Nieder-Sachsen, und sonderlich einigen ansehnlichen Mit-Gliedern der 
vormals hieselbst in Hamburg blühenden Teutsch-übenden Gesellschaft mit deren Genehmhal-
tung zusammen getragen, und theils aus den actis MSS. derselben mitgetheilet; auch mit einer 
ausführlichen Vorrede versehen, darin unter andern die Würde der Teutschen Sprache wider den 
angemasseten Vorzug der Fran zö sischen auf Veranlassung des P. Bonhours vertheydiget wird. 
Hg. von Christian Friedrich Weichmann. Ham burg 1721, S. 249:

DA/ wo der Han verstummt/ das Hun hingegen kreht/
Hat die Natur sich selbst verirrt und umgedreht.

Kein Haus ist recht bestellt; kein Werk wird wol geführet/
Wo nicht die Frau gehorcht/ so wie der Mann regieret.

Die Identität der Dichterin ist bislang nicht ermittelt.
126 Ebd., S. 249, das folgende Zitat ebd., zudem wiederabgedruckt in: Frauenzimmer-Cabinet, 
S. 114.



156   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

lelistisch sowohl durch schmeichelndes Bitten als auch durch bösartige List eta-
bliert beschrieben wird, erfolgt im letzten Reimpaar, markiert durch das Prädikat 
„denk’ ich“, die argut-manieristische Reflexion: Da Frauen ohnehin herr schten, 
seien wohl solche Männer glücklich zu schätzen, deren Frauen ihrer Aufgabe 
auch mäch tig seien und mithin „wol regieren“ könnten. Dass dies allerdings kein 
Plädoyer für weib li che Herrschaft darstellt, verbürgen die Verse Weichmanns, 
die an die als ‚Uranie‘ apostro phierte, [t]ugendhafte Erfinderinn vorhergehender 
Gedanken, gerichtet sind:

Die Welt/ Uranie/ muß diesen Ausspruch lieben.
Die Tugend hat ihn selbst/ mit Deiner Hand/ geschrieben.

Ein jeder lies’t ihn gern/ nur böse Weiber nicht/
Denn Du beschreibst darin der Frauen schönste Pflicht.

Du zeigest/ daß annoch ein Mann auf Erden lebet/
Der solche Frau besitzt/ die nicht nach Herrschaft strebet.

Die Musen stutzen selbst bey Deiner Tugend Pracht/
Und küssen diese Hand/ die solche Verse macht.127

So zeige sich, nach Weichmann, der hier den satirischen Modus verlassen hat, 
weibliche Tugend darin, dass sie nicht „nach Herrschaft strebet“. Nur indem 
Frauen das Feld der Macht den Män nern überlassen, können letztere die Frauen 
preisen und ihre Hände „küssen“.

In der anonymen Prosa-Adaption Kunst über alle Künste ein bös Weib gut 
zumachen (1672),128 die auf Wil liam Shakespeares ungewöhnliche Komödie 
Taming of the Shrew zurückgeht,129 gilt Catha rina inso fern als ‚unzähmbar‘, als 

127 Poesie der Nieder-Sachsen, S. 250.
128 [William Shakespeare, Übers. anon.:] Kunst über alle Künste Ein bös Weib gut zu machen. 
Vormahls von einem Italiänischen Cavalier practiciret: Jetzo aber Von einem Teutschen Edelman 
glücklich nachgeahnet/ und In einem sehr lustigen Possenvollem Freuden-Spiele fürgestellet. 
Samt Angehencktem singenden Possen-Spiele Worinn Die unnötige Eyfersucht eines Mannes 
artig betrogen wird. Rapper schweyl: Henning Liebler 1672. – Zum Entstehungshintergrund 
vgl. Kunst über alle Künste Ein bös Weib gut zu machen. Eine deutsche Bearbeitung von Shakes-
peare’s The Taming of the Shrew aus dem Jahr 1672. Neu hg. mit Beifügung des englischen Origi-
nals und Anmerkungen von Reinhold Köhler. Berlin 1864, S. V–XL, sowie knapp Kareen Seidler: 
Kunst über alle Künste ein bös Weib gut zu machen. Shakespeares The Taming of the Shrew auf der 
deutschen Wanderbühne. In: Das Theater des Spätmittelalters und der Frühen Neuzeit. Kulturel-
le Verhandlungen in einer Zeit des Wandels. Hg. von Elke Huwiler. Heidelberg 2015, S. 269–282, 
bes. S. 270–274.
129 Sowohl Autorschaft, Inhalt als auch Struktur des Stücks werden in der Forschung bis heute 
kontrovers diskutiert. Einen guten Ein- und Überblick bietet die Ausgabe von Barbara Hodgdon: 
William Shakespeare: The Taming of the Shrew. Hg. von Barbara Hodgdon. 3. Aufl. London u. a. 
[2010] 2014. – Dass der Text für heutige Leserinnen und Leser eine Provokation darstellt, haben 
Matthias Bauer und Angelika Zirker betont, die dennoch eine moderne Lektüre vorschlagen, 



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   157

sie ihre untergeordnete Rolle als (Ehe-)Frau zunächst nicht an nehmen will. Pro-
noncierter als im englischen Ausgangstext zeigt Catharina – durch bildlichere 
und drasti schere Sprache – ihren Unwillen, sich einem Mann unterzuordnen. 
Unmissverständlich teilt sie dem potenziellen Partner Alfons gleich zu Beginn 
der fünfaktigen Komödie ihre Missbilligung mit:

Mein hochgeöhrter Herr hat gar nicht Ursach 
für dein zu lauffen/ daß ihm nit nachzufol-
gen ge denc ket/ ich hätte auch gar schlechte 
Lust mit euch angebunden zu werden: Wenn 
es aber seyn müste/ würde meine grösseste 
Sorge seyn eure Schweins-Borsten mit einem 
dreybeynigten Melck stuhl außzukemmen/ 
euren Hasen-Barth mit der Feur-Zangen auff-
zusetzen/ euer Gesicht mit der Pfannen zu 
färben/ und euch wie einen Narren/ der jhr 
seyd umzuführen.130

I’faith, sir, you shall never need to fear.
I wis it is not half-way to her heart:
But if it were, doubt not her care should be
To comb your noddle with a three-legged

stool
And paint your face and use you like a 

fool.131

Im Gegensatz zu den englischen Fünfhebern, die sich im abschließenden rhyming 
couplet kunstvoll ver einen, erscheint die deutsche Prosaversion lexikalisch grober 
und in der Charakterzeichnung ‚böser‘. So wird Catharina bereits in den Ausfüh-
rungen des in der deutschen Version hinzu gefügten „Vorredners“ als ‚böse Frau‘ 
markiert, wenn von schlechten Erfahrungen mit „einem bösen eyter bissigen 
Weibe“ die Rede ist.132 Gar als „armer geduldiger Märtyrer“ sei ein solcher Mann 
zu sehen, der sich von einer „bissige[n] Zunge“, von „Mörderische[m] Sinn“ und 
„unbän dige[n] Hände[n]“ habe malträtieren lassen „und sich wohl gar darzu 
die Hörner zur lieben Gedult auffsetzen lassen müssen“ (7). Um die biblisch-an-
tike Dimension seiner Situation auf zu zeigen, vergleicht sich der Redner topisch 

indem sie statt der weiblichen Unterordnung die gegenseitige Liebe der Protagonisten ins Zent-
rum rücken, vgl. Matthias Bauer, Angelika Zirker: Kate Modern? The Taming of the Shrew and the 
Trouble with Obedience. In: Drama and Cultural Change. Turning Around Shakespeare. Hg. von 
Matthias Bauer, Angelika Zirker. Trier 2010, S. 49–63. Zur Misogynie-Frage vgl. außerdem rezent 
Marianne Novy: Shakespeare and Feminist Theory. London u. a. 2017, bes. S. 57–60, die trotz der 
propagierten „patriarchal order“ auf die „heroine with a sense of her agency“ verweist, wenn 
auch ihre deskriptive Schlussbetrachtung erratisch bleibt: „Some criticis would argue that this 
[scil. die weibliche ‚agency‘, ELB] is ironic given that marriage will result in giving up her agency, 
but others maintain that this is too monolithic a picture“ (S. 60). Vgl. zudem Phyllis Rackin: Shake-
speare and Women. Oxford 2005, bes. S. 51–61. 
130 [Shakespeare, anon.:] Kunst über alle Künste 1672, S. 10 f.
131 William Shakespeare: The Taming of the Shrew. Hg. von Barbara Hodgdon. 3. Aufl. London 
u. a. 2014 [2010], I 1, V. 61–65.
132 [Shakespeare, anon.:] Kunst über alle Künste 1672, S. 7. Im Folgenden Seitenangaben direkt 
im Text.



158   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

mit dem alttestamentlichen „geduldige[n] Hiob“ (ebd.), der von Gott auf eine 
harte Probe gestellt wurde,133 sowie dem als „fromm[]“ gerühmten Philo sophen 
„Socrat[e]s“ (7), dem seine Frau Xanthippe das Leben schwer machte. Indem Ca -
tharina als „eine von den bösen siben“ bezeichnet wird, knüpft die Übersetzung 
bereits lexikalisch an deutsch spra chige Frauensatiren an.134 So soll das Stück als 
„Sitten-Lehrer“ den Umgang mit widerspenstigen Frauen lehren, auf dass die 
Zuschauer verstünden, „einem bösen Weibe den Irrthum auß dem eigen sinnigen 
Gehirn zu treiben“ (8). 

Der deutsche Petruccio, der hier den sprechenden Namen Hartmann trägt, 
möchte die wider spen stige Catharina heiraten, weil ihr Vater für diese ‚Bürde‘ eine 
hohe Mitgift zu zahlen gewillt ist. Grund genug für Hartmann, diese ‚hartnäckig‘ 
auf sich zu nehmen. Wie schon in Shake speares Version ist sein Zähmungspro-
gramm reichlich unkonventionell: Er bezwingt seine Ange trau te mit einer drako-
nischen Mischung aus Essens- und Schlafentzug, was er allerdings durch weg mit 
hyperbolischer Freundlichkeit verkauft. Als in der Sonne-Mond-Schlüsselszene 
Catha rina ihren eigenen Willen und ihr eigenes Urteilsvermögen aufgibt („Gott 
lasse es dann dieselbige seyn. Ich bin wohl zu frieden/ lasset es ein wachs-Liecht/ 
Sternn/ Fackel/ oder was jhr wollet seyn“  [177]),135 scheint Hartmanns Projekt 

133 Im alttestamentlichen Buch Hiob wird die Geschichte Hiobs aus dem Lande Uz geschildert, 
der, obwohl er „schlecht vnd recht/ Gottesfürchtig“ (Hi 1,1) lebt, von mannigfachen Unglücken 
(Verlust seiner Güter, Ver lust seiner Kinder) heimgesucht wird, die seinen Glauben auf den Prüf-
stand stellen sollen. Trotz aller Widrig kei ten hält Hiob letztlich an seinem Glauben fest, wie 
seine Worte verbürgen: „Aber ich weis das mein Erlöser lebet/ vnd er wird mich hernach aus 
der Erden auffwecken“ (Hi 19,25). Hiobs Frau allerdings hatte ihm geraten, von Gott abzulassen: 
„Vnd sein [d.i. Hiobs, ELB] Weib sprach zu jm/ Heltestu noch fest an deiner frömkeit: Ja/ Segene 
Gott vnd stirb. Er aber sprach zu jr/ Du redest wie die nerrischen Weiber reden. Haben wir guts 
empfangen von Gott/ vnd solten das böse nicht auch annemen: In diesem allen versündiget sich 
Hiob nicht mit seinen lippen“ (Hi 2,9–10). – Eine zeitgenössische Deutung der Ehefrau Hiobs 
zeigt sich in Christoph Porschs Grabschrift Des Weibes Hiobs: „Im Wolstand liebt’ ich sehr den 
Gott beliebten Mann/ | Im Unglück that ich ihm gebrantes Hertzleyd an/ | Mein Leser schimpff 
mich nicht zu sehr in meinem Grabe/  | Gedencke/ daß ich viel dergleichen Schwestern habe“ 
(Christoph Porsch: Geistlicher Kirch-Hoff/ vorstellende Sechshundert Lust- und Lehrreiche Bi-
blische Grabschrifften/ Derer Tugend- und Lasterhafften Mannes und Weibes-Per so nen/ So wol 
Altes als Neues Testaments. Leipzig 1687, S. 431, Nr. 64).
134 So lässt sich die Formulierung möglicherweise als intertextueller Verweis auf Balthasar 
Kindermanns Böse Sieben (1662) lesen, deren Titel ebenfalls Joachim Rachel (1664) für die Be-
arbeitung des antiken ‚Weiberiambos‘ des Semonides verwendet hatte. Als „ungemein häufig[e] 
redensart […] zur bezeichnung eines bösen, unum gänglichen weibes“ ist die ‚Böse Sieben‘ aller-
dings schon im 16. Jahrhundert nachzuweisen, vgl. DWB, Bd. 16, Sp. 800–802. Zum Ursprung der 
Redewendung vgl. Kap. III.4.3.
135 Eine parodistische Anlehnung an die berühmte Szene findet sich in einer Komödie engli-
scher Wandergruppen: Comoedia. Von der Königin Esther und hoffärtigen Haman. In: Deutsche 



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   159

geglückt. In diesem Sinne gefügig gemacht, bzw. ‚gezähmt‘, endet die ungewöhn-
liche Liebesgeschichte in ihrer deutschen Fassung durchaus versöhnlich:

Hartmann: Siehest du mein Schatz daß dieses viel besser gehet/ als wann wir wiedrig seynd. 
Drum laß uns doch alle Grillen und Eigensinnigkeit beyseit setzen/ und in rechter Ver-
gnügung leben/ nach dem es einmahl genung ist/ daß wir die Hörner/ gegen einander 
abgelauffen haben/ Ich will den tollen Hartmann/ du must die böse Catharina verja-
gen/ so werden wir beyde ein würdiges Paar/ darvon die Welt sagen soll/ seyn.

Catharina. Ich bin mit euch/ seyd ihr mit mir zu frieden.

Hartman: Amen (gehen ab.)  (187)

Der Schlüssel für die Versöhnung liegt allerdings keineswegs darin, dass die 
beiden nun „eben bür tige Partner“136 sind. Vielmehr konturiert Catharina das 

Dichter des sechzehnten Jahrhunderts. Mit Einleitungen und Wort erklärun gen. Hg. von Karl Goe-
deke, Julius Tittmann. Bd. 13: Die Schauspiele der Englischen Komödianten in Deutsch land. Hg. 
von Julius Tittmann. Leipzig 1880, S. 3–44, Actus II, S. 20 f.:

Hans. […] – Aber Frau, warumb ist die Milch so schwarz?
Weib. Mein lieber Mann, es däucht euch nur, denn die Milch ist ja weiß.
Hans (schlägt sie). Ich sage, die Milch ist schwarz.
Weib.  Wor zum Teufel schlagt ihr mich? – Nachbar, ich bitte, sehet ihr, ist die Milch schwarz?
 Nachbar. Wor zum Teufel sol die Milch schwarz sein? Nachbar Hans, bistu toll, die Milch ist 

ja schneeweiß.
 Hans. Potz Schlapperment, ich will es jetzo haben, daß die Milch sol schwarz sein. – Frau, 

ist sie nicht schwarz?
Nachbar.  Nachbäurin, laßt euch derhalben nicht schlagen; saget lieber, sie ist schwarz.
Hans.  Frau, ist die Milch schwarz oder weiß?
Weib. O mein lieber Mann, sie ist pechschwarz.
 Hans. Ja, das wolt ich auch haben, sie muß schwarz sein; sih, da hastu die Mich, friß sie 

rein auf. (Sie nimt sie.)
 Gehe hinter mich, denn dein Herr hat dir noch mehr zu gebieten, Alsbald gehe hin und hole 

unser Ehrenfeste ein Gericht Äpfel, dasselb will ich mit unsern Nachbar verzehren.
Weib.  Ja, mein lieber Mann, ich will euch alsbald bringen. (Gehet hinein.)

Zur Comoedia siehe auch Kap.  III.4.2. Die ‚Zähmung der Widerspenstigen‘ ent puppt sich hier 
letztlich jedoch als erfolglos. Den Eheleuten wird von König Ahasveros die Scheidung empfoh-
len, aufgrund der friedlichen gemeinsamen Nächte will das Paar jedoch nur tagsüber getrennte 
Wege gehen.
136 Diese Interpretation schlägt Seidler: Kunst über alle Künste, S. 281, vor. Zu Recht weist sie 
allerdings auf den markanten Unterschied zwischen der englischen und der deutschen Version 
hin, welche sie als „Umdeutung“ (ebd., S. 280) klassifiziert, die sich durch „deutlich weniger 
misogyne Tendenzen“ (ebd., S. 282) kenntlich mache.



160   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

eheliche Erfolgsrezept in einer Para phra se des Paulusworts, wie jener im Ephe-
serbrief postuliert:

DIe Weiber seien vnterthan jren Mennern/ als dem HErrn/ Denn der Man ist des Weibes 
heubt/ Gleich wie auch Christus das Heubt ist der Gemeine/ vnd er ist seines leibes Heiland. 
Aber wie nu die Gemeine ist Christo vnterthan/ Also auch die Weiber jren Mennern in allen 
dingen. IR Menner/ liebet ewre Weiber/ Gleich wie Christus geliebet hat die Gemeine […]. 
Also sollen auch die Menner jre Weiber lieben/ als jre eigene Leibe. […]. Doch auch jr/ ja ein 
jglicher habe lieb sein Weib als sich selbs / Das Weib aber fürchte den Man.137

Ganz in diesem paulinischen Sinne klärt Catharina ihre Geschlechtsgenossinnen 
auf: „So will ich es uns allen kurtz sagen. Ihr Männer liebet eure Weiber/ und 
ihr Weiber gehorchet euren Män nern“ (213).138 Zustande kommt die lakonische 
Einsicht in der deutschen Fassung auch durch die domes ti zierende Kraft der 

137 Eph 5,22–33. Die theologische Forschung ringt bis heute mit der Einordnung des paulini-
schen Ehe verständ nisses, das bis lange ins 20.  Jahrhundert hinein gängiger Bestandteil der 
protestantischen Eheliturgie war. Zur Frage nach der paulinischen Misogynie aus theologischer 
Sicht apologetisch vgl. Norbert Baumert: Antifeminis mus bei Paulus? Einzelstudien. Würzburg 
1992 sowie Heinz Külling: Die Ordnung der Liebe. Zum Begriff Haupt in der Beziehung von Mann 
und Frau. Eine Auslegung zu 1Kor. 11,2–16 und Eph. 5,21–33. Zürich 2011, bes. S. 95–144.
138 Der Unterschied zur vierundvierzig Verse um fassen den Rede ‚Katherinas‘ in der englischen 
Version (V 2, V. 142–185, m. Herv.) ist augenfällig: „Fie, fie unknit that threatening unkind brow, | 
And dart not scornful glances from those eyes | To wound thy lord, thy king, thy governor. | It blots 
thy beauty as frosts do bite the meads, | Confounds thy fame as whirlwinds shake fair buds, | And 
in no sense is meet or amiable. | A woman mov’d is like a fountain troubled, | Muddy, ill-seeming, 
thick, bereft of beauty | And while it is so, none so dry or thirsty | Will deign to sip or touch one 
drop of it. | Thy husband is thy lord, thy life, thy keeper, | Thy head, thy sovereign; one that cares 
for thee, | And for thy maintenance commits his body | To painful labour both by sea and land, | 
To watch the night in storms, the day in cold, | Whilst thou liest warm at home, secure and safe; | 
And craves no other tribute at thy hands | But love, fair looks, and true obedience, | Too little pay-
ment for so great a debt. | Such duty as the subject owes the prince, | Even such a woman oweth 
to her husband; | And when she is froward, peevish, sullen, sour, | And not obedient to his honest 
will, | What is she but a foul contending rebel | And graceless traitor to her loving lord? | I am 
asham’d that women are so simple | To offer war where they should kneel for peace; | Or seek for 
rule, supremacy, and sway, | When they are bound to serve, love, and obey. | Why are our bodies 
soft and weak and smooth, | Unapt to toil and trouble in the world, | But that our soft conditions 
and our hearts | Should well agree with our external parts? | Come, come, you forward and unable 
worms! | My mind hath been as big as one of yours, | My heart as great, my reason haply more, | To 
bandy word for word and frown for frown; | But now I see our lances are but straws, | Our strength 
as weak, our weakness past compare, | That seeming to be most which we indeed least are. | Then 
vail your stomachs, for it is no boot, | And place your hands below your husband’s foot; | In token 
of which duty, if he please, | My hand is ready, may it do him ease“. 



1 Herrschaft – „Weiber Regiment nimbt selten ein gut End“   161

ehelichen Sexualität. So soll das einvernehmliche Versprechen, von nun an „des 
vorigen nicht mehr [zu] gedencken“ (192) und in Einklang miteinander zu leben, 
bei Nichtbeachtung zukünftig mit der „Straffe“ (192) besetzt sein, die Nacht ohne 
den Partner zu verbringen. Damit ist auch Catharina zufrieden, der die verein-
barte Bestrafungsform einleuchtet, denn: „Ich bin des allein schlafens nunmehro 
entwohnet“ (192).139

Weibliche Herrschaft soll nicht erduldet werden, allerdings, so wird im Stück 
deutlich, muss män nliche Vorherrschaft keinen stetigen Geschlechterkampf 
implizieren. Vielmehr zeigt der deutsche Shakespeare, wie glücklich eine Ehe sei, 
in welcher die Frau sich der einmal erlan gten Herrschaft des Mannes unterstelle. 

Die kursorische Durchsicht hat gezeigt: Kritik an weiblicher Herrschaft wird in sati-
rischen Texten zwar auch anhand tatsächlicher Herrschaft weiblicher Regentin-
nen und Herrscherinnen aufge zeigt. Vor allem aber richten sich deutschsprachige 
Frauensatiren an ein bürgerlich-städti sches Publikum, für welches das ‚Weiberre-
giment‘ vorrangig die Herrschaft im Haus impliziert. Dass bürgerliche Lebensent-
würfe mit Vorstellungen des Adels inkompatibel sind,140 alludiert bereits Kin-
dermanns Böse Sieben (1662). So ist der Quell des Übels der Eheleute, dass sich 
Mundano, geblendet von weiblicher Schönheit, eine adelige, reiche Frau ausge-
sucht hat (nomen est omen: Dolorinde beschert ihm dolor inde, d. h.  daraufhin 
Leid). In betont didaktischer Absicht rät Kurandor davon ab, eine reichere Frau zu 
heiraten, denn: „wer im hause Narr seyn will/ der nehme sich ein reiches Weib. Wo 
das Weib den Mann ernehrt/ da hat man das Pferd hinter den Wagen gespannt“.141 

Weibliche Herrschaft figuriert in satirischen Darstellungen als Schreck-
gespenst und drohende Gefahr, vor der es sich (durch adäquate männliche 
Machtausübung) zu schützen gilt. Zugrunde liegt die Vorstellung einer ‚natürli-
chen‘ Dualität von Herrschendem und Beherrschtem als Grundlage heterosexuel-

139 Bildkünstlerisch wird die ‚Zähmung‘ im der Übersetzung vorangestellten Frontispiz vorge-
stellt, dazu siehe Kap. III.4.2.3.b.
140 Dass dem Adel etwa sexuelle Freizügigkeit attribuiert wurde, verbürgen die Ausführungen 
des protestantischen Theologen und Gymnasialrektors Jakob Daniel Ernst (1640–1707), der in 
seinen moralischen ‚Betrachtungen‘ zur alttestamentlichen Geschichte von Sichem und Dina 
„der Freiheit der Fürsten über das weibliche Geschlecht/ Schädlichkeit ihrer bösen Exempel“ ein 
Kapitel widmet. Vgl. Jakob Daniel Ernst: Des Unglücklich-verliebten Printzens Sichems/ und Des 
unfürsichtigen Fräuleins Dina/ Traurig abgelauffene Liebes-Geschichte/ Wie dieselbe der Mann 
Gottes Moses/ in seinem Ersten Buch am XXXIV. Capitel/ beschrieben/ Nach denen fürnehmsten 
Umständen wiederholet/ mit vielen erbaulichen Erinnerungen und nachdencklichen Beyspielen 
beleuchtet/ und In XXIII. Betrachtungen Männiglichen zu Nutz herausgegeben. Altenburg: bei 
Johann Ludwig Richter 1701, S. 126–144.
141 [Kindermann:] Die Böse Sieben, Fol. D12r.



162   III Topik negativer Genderaspekte im Spiegel der frühneuzeitlichen Satire

ler Paarbeziehungen. Wenn Männer nicht von Frauen unterjocht werden wollen, 
wie es ihnen die satirischen Texte spiegelverzerrt vorhalten, müssen sie, so die 
vordergründige sozialdisziplinierende Wirkungsästhetik, die Superioritätsstel-
lung für sich aktiv einfordern. Gleichzeitig tragen Frauensatiren zu einer ‚diskur-
siven Wirklichkeitswerdung‘ weib licher Machtinhaberinnen bei, und sei es nur 
durch den faszinierenden Reiz, der die Abschre ckung gleichsam als aufregende 
(Männer-)Phantasie markiert.

Weibliche Macht über die Männer manifestiert sich allerdings nicht nur in 
körperlicher Züchtigung oder listiger Schmeichelei. So trage, wie die Verse Johann 
Georg Gressels (1717) erinnern, freilich vor allem die „Liebe“ zur männlichen 
Unterordnung bei:

Ja, ja, es bleibt darbey,
Daß die stärckste Macht auf Erden
Liebe sey,
Sie kan mehr als Circe schaffen,
Kehret Menschen selbst in Affen/
Herren müssen Knechte werden/
Hohe Schlösser, Thron und Reich
Macht sie Schäffer-Hütten gleich;
Alles liegt zu ihren Füssen,
Und muß ihren Scepter küssen.142

Die heterometrischen Verse postulieren: Weil die Liebe, stärker noch als Magie, 
Männer an Frauen binde, verließen Männer – ständeübergreifend – ihre überle-
gene Stellung und legten sich den Frauen scheinbar zwangsläufig „zu Füssen“. 
Die Verführungsmacht der Frauen als deren sexuelles Kapital ist das Thema des 
folgenden Kapitels.

2  Sexualität – Das andere Geschlecht: Die Frau als Verführerin 
des Mannes 

Die Geschlechtergeschichte ist immer auch eine Geschichte der Sexualität.143 
Als Ziel und Zen trum (heteronormativ-männlicher) sexueller Begierde agieren 

142 [Johann Georg Gressel, Ps.:] Musophili Vergnügter Poetischer Zeitvertreib/ Bestehend Aus 
Satyrisch- Glück wünd schungs- Galant- Sinn- Vermischt- und Geistlichen Gedichten. Nebst einer 
kurtzen doch deutlichen Unter weisung Zur reinen Poesie. Dresden, Leipzig 1717, S. 110.
143 Vgl. Opitz-Belakhal: Geschlechtergeschichte, bes. S. 116–121. Eine Geschichte der Sexualität 
von der griechi schen Antike bis ins 17. Jahrhundert bietet Franz X. Eder: Eros, Wollust, Sünde. 
Sexualität in Europa von der Antike bis in die Frühe Neuzeit. Frankfurt 2018, vgl. außerdem den 
Sammelband Von Lust und Schmerz. Eine historische Anthropologie der Sexualität. Hg. von 


