
 Open Access. © 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses Werk ist  
lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitungen 4.0 
International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110779172-001

I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

Nicht nur für Leserinnen und Leser des 21.  Jahrhunderts stellen Frauensatiren 
ein Faszinosum dar. So äußert das „Freyherrlich Fraulein“ ‚Sylvia‘ im fiktiven 
Konversationskreis von Johannes Rie mers Ausgekehrte[m] politische[n] Feu er­
mäuerkehrer (1682) ihren Unmut über jene Schriften,1 die „zu Angehör des Frau-
en-Zimers geschrieben/ und noch dazu [ge]druck[t]“ werden. Die Rede ist von sol-
chen Texten, wie sie in der Frühen Neuzeit en masse anzutreffen sind: Texte, die 
weibliche Las ter satirisch schelten. Namentlich nennt Sylvia „den Jungferlichen 
Zeit-Ver treiber/ den Jung fer-Hobel/ die Weiber-Hächel/ das Wochen-Bette/ den 
Klunckermutz/ den guten Mann/ [sowie den] Politischen Feuermäuer-Kehrer“.2 
Auch die Edeldame Marcellina wundert sich, „wa rum die Leute zu Aus fer tigung 
solcher Dinge sich so viel Zeit und Mühe nehmen kön nen“.3 Beschwich tigend 
erklärt ‚Mon sieur Clodoald‘, dass er die Lektüre „solche[r] Tractätgen lieber denen 
Per so nen überlasse/ welche mit son sten nichts ihre Zeit kürtzen können“, doch 
muss er gesteh en, dass er „der Curiosität hierinnen/ viel leicht auch Alters halben 
nicht zu entschlagen habe“. Anders bewer tet die „obge dachten sämtlichen Saty­
rici“ allerdings der „Licentiat Juris“ ‚Cardistio‘, der vor allem den ‚Nutzen‘ von 
Satiren betont, wie er sich vorbildhaft etwa in Johann Balthasar Schupps Corinna 
(1660) manifestiere.4 Der Gesprächskreis bleibt folglich uneinig, dennoch zeigt 
sich: Frauensatiren geben Anlass zur Diskussion.

Eben jene frühneuzeitlichen Texte, die sich vornehmlich der satirischen Dar-
stellung von Frauen widmen, stellen den Gegenstand der vorliegenden Studie 
dar. Frauensatiren fungieren, so die hier ver tretene These, als Ort der Aushand-
lung frühneuzeitlicher Geschlechterbeziehungen und nehmen eine bedeu tende 
Stellung ein in der zeitgenössischen Querelle des Sexes, der 1399 von Christine de 
Pizan inaugurierten europäischen Debatte um Stellung, Moral und Wert der Frau 

1 [Johannes Riemer:] Der ausgekehrte politische Feuermäuerkehrer. [Nachdr. 1682] Stuttgart 
1996, S. 31, das folgende Zitat ebd., S. 36.
2 Ebd., S.  36. Es handelt sich dabei um Texte Johann Gorgias’ (Jung ferlicher Zeit­Vertreiber 
[1666]) und Johann Beers (Weiber­Hächel [1680]; Jungfer­Hobel [1681], Politischer Feuer mäuer­
Kehrer [1682]), um Der Gute Mann/ oder Der wohlbegabte Hörner­Träger (1682) des Archierus Cor-
nemicus sowie um den anonym erschienenen Roman Klunkermutz (1671). Nicht nachgewiesen 
wurde der Titel Das Wochen­Bette. 
3 [Riemer:] Der ausgekehrte politische Feuermäuerkehrer, S. 40. Die folgenden Zitate ebd., S. 36, 
S. 44 und S. 32.
4 Vgl. ebd., bes. S. 50 f.

https://doi.org/10.1515/9783110779172-001


2   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

gegen über dem Mann.5 Ziel meiner Arbeit ist neben der erstmaligen Erschlie-
ßung der histori schen Textgruppe deren literar- wie kulturhistorische Veranke-
rung und diskurshistorische Syste mati sierung, die mithin deren europäische 
Verflechtung aufzeigt und gleichzeitig frühneuzeitliche Geschlechterkonstrukte 
offenlegt.

Die deutschsprachige Hochphase des großen europäischen Geschlechter-
streits, der durch immer wieder aufgegriffene Argumente, Topoi und Exempla 
eine Verankerung im zeit ge nös sischen kollektiven Gedächtnis erfuhr, ist das 
17.  Jahrhundert.6 Den Anstoß für deutsche Querelle-Texte des 17.  Jahr hun derts 
lieferten zwei kon träre Schriften; zum einen die philogyne lateinische Schrift 
Declamatio de nobilitate et praecellentia foemi nei sexus von 1529 des Cornelius 
Agrippa von Nettesheim (1486–1535), die 1540 unter dem Titel Vom Adel und Für­
treffen Weiblichen Geschlechts ins Deutsche über setzt wurde und sich bis um 
1700 äußerster Popularität erfreute,7 zum anderen die anonym erschienene, dem 

5 Während die Debatte lange als Querelle des Femmes bezeichnet wurde, gilt mittlerweile die 
Bezeichnung Querelle des Sexes als präzisere Beschreibung des immer beide Geschlechter be-
treffenden Phänomens, vgl. Margarethe Zim mer mann: [Art.] Querelle des sexes. In: EN, Bd. 10, 
Sp. 591–595. Grund legend dazu nach wie vor Gisela Bock, Marga rete Zimmer mann: Die Querelle 
des Femmes in Europa. Eine begriffs- und forschungsgeschichtliche Ein führung. In: Die europä-
ische Querelle des Femmes. Geschlechter debatten seit dem 15. Jahrhundert. Hg. von Gisela Bock, 
Margarete Zimmermann. Stuttgart, Weimar 1997, S. 9–38, sowie Julie D. Campbell: The Querelle 
des femmes. In: The Ashgate Research Companion to Women and Gender in Early Modern Euro-
pe. Hg. von Allyson M. Poska, Jane Couchman, Katherine A. McIver. Surrey, GB, Burling ton, USA 
2013, S. 361–379. 
6 Vgl.  dazu Ursula Kundert: The polemic trap. German querelle des femmes and misogynous 
satire in the 17th century. In: Intellectual news 11/12 (2002), S. 57–63, insb. S. 57, die in ihrem Bei-
trag die hohe Relevanz der Querelle für das deutschsprachige 17. Jahrhundert verdeutlicht, sowie 
Brita Rang: Querelle des Femmes in den Lexika gelehrter Frauen des 17. und 18. Jahrhunderts. 
In: Geschlechterstreit am Beginn der europäischen Moderne. Die Querelle des Femmes. Hg. von 
Gisela Engel u. a. Königstein/Taunus 2004, S. 256–271, hier S. 256.
7 H. Cornelius Agrippa von Nettesheim: De nobilitate et praecellentia foeminei sexus. Von 
Adel und Vorrang des weib lichen Geschlechtes. Lateinischer Text und deutsche Übersetzung in 
Prosa, Einleitung und Anmerkungen von Otto Schönberger. Würzburg 1997. – Die Lobschrift ist 
in der Forschung kontrovers bewertet worden, vgl. Claudia Opitz-Belakhal: Böse Weiber. Wissen 
und Geschlecht in der Dämonologie der Frühen Neuzeit. Sulz bach/Taunus 2017, bes. S. 47–55, 
Pierre Béhar: From the Cabala to the Glorification of Woman. Agrippa von Nettesheim’s De Nobi­
litate et Praecellentia Foemin[e]i Sexus. In: German Life and Letters 67.4 (2014), S. 455–466, Betti-
na Spoerri: Ein ambivalentes Frauenlob. Agrippa von Nettesheims De nobilitate et praecellentia 
foeminei sexus. In: Schwierige Frauen – schwierige Männer in der Literatur des Mittelalters. Hg. 
von Alois M. Haas, Ingrid Kasten. Bern u. a. 1999, S. 283–303, Claudia Brinker-von der Heyde: 
Der Frauenpreis des Agrippa von Nettes heim. Persönliche Strategie, politische Invektive, rhe-
torisches Spiel? In: Text im Kontext. Anleitung zur Lektüre deutscher Texte der frühen Neuzeit. 



I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung   3

Humanisten Valens Acidalius (1567–1595) zugeschriebene Disputatio nova contra 
mulieres, qua probatur eas homines non esse von 1595.8 Obwohl sich diese expli-
zit gegen exe ge tische Praktiken der „Anabaptistae, & Papistae“ [‚Wiedertäufer 
und Papisten‘] richtete,9 warnten die lutherisch-theologischen Fakultäten zu 
Wittenberg und Leipzig ihre Studenten eingehend vor der vermeintlich frauen-
feindlichen Lektüre.10 Noch im selben Jahr gab der Leipziger Professor für hebrä-
ische Sprache Simon Gediccus (1551–1631) eine Defensio sexus muliebris heraus, 
worin er die in der Disputatio vorgebrachten Thesen widerlegte.11 Später wurden 
Disputatio und Defensio oft zusammen publiziert: Die Umarbeitung in einen 
deutschen Dialog zwischen dem misogynen Bene dik tiner Endres und dem phi-
logynen Jesuiten Eugenius erschien erstmals 1618 und darauf hin in mindestens 
sechs weiteren Auflagen unter dem epoche machenden Titel Gründ­ vnd probier­
liche Beschreibung […] Belangende die Frag/ Ob die Weiber Menschen seyn/ oder 
nicht? 12 Wie präsent diese Dis putationsfrage im 17.  Jahrhundert war, zeigen 

Hg. von Alexander Schwarz. Bern u. a. 1997, S. 31–48. Aus theologischer Perspektive siehe Valeria 
Ferrari Schiefer: La Belle Question. Die Frage nach der Gleichheit der Geschlechter bei François 
Poullain de la Barre (1647–1723) vor dem Hintergrund der (früh-)neuzeitlichen Querelle des fem­
mes. Luzern 1998, S. 88–108.
8 Eine Neuausgabe des lateinischen Traktats samt deutscher Übersetzung haben Ralf Georg Cza-
pla und Georg Burk hard vorgelegt: Valens Acidalius: Disputatio nova contra mulieres, qua pro-
batur eas homines non esse. Neue Dis putation gegen die Frauen zum Erweis, dass sie keine Men-
schen sind. Lateinisch und deutsch. Mit der Über set zung von Georg Burkhard hg. und erl. von 
Ralf Georg Czapla, Georg Burkard. Heidel berg 2006. Zur zwei fel haften Verfasserschaft vgl. ebd., 
S. 16 f. Zur Schrift grundlegend Magdalena Drexl: Weiber feinde – Wei ber freunde? Die Querelle 
des femmes im Kontext konfessioneller Konflikte um 1600. Frankfurt, New York 2006, bes. S. 40–
99. – Zu Acidalius siehe Wilhelm Kühlmann: [Art.] Acidalius, Valens. In: VL 16, Sp. 10–17, nach 
wel chem die „skandalumwitterte“ Disputatio nova allerdings „wohl nicht von A[cidalius]“ stam-
me (ebd., Sp. 13).
9 Valens Acidalius: Disputatio nova, S.  102 f. – Zur argumentativen Struktur des Textes siehe 
Kap. II.2.
10 Vgl. dazu Drexl: Weiberfeinde – Weiberfreunde, S. 144, die betont, dass das Lesepublikum 
der Disputatio nova vor wiegend innerhalb der gelehrten Jugend gesehen wurde. Die Empörung 
wurde jedoch auch von der katholi schen Kirche geteilt: „Als 1647 die Disputatio nova von 1595 
auf Italienisch erschien (Che le donne non siano della specie degli uomini), wurde sie umgehend 
auf den römischen Index gesetzt (allerdings sollten noch über drei Jahr hun derte vergehen, bis 
1988 ein päpstlicher Brief über Mulieris dignitatem erschien)“ (Gisela Bock: Frauen in der euro-
päischen Geschichte. Vom Mittelalter bis zur Gegenwart. München 2000, S. 19 f.).
11 Vgl. dazu Kap. II.2.
12 Ein Abdruck des Textes findet sich im Archiv für philosophie- und theologiegeschichtliche 
Frauenforschung: [Anon.:] Gründ- vnd probierliche Beschreibung/ Argument vnd Schluß- Articul, 
sampt beygefügten außführlichen Beant wortungen: Belangend die Frag/ Ob die Weiber Men-
schen seyn/ oder nicht? Meisten theils auß heiliger Schrifft/ das vbrige auß andern Scribenten 



4   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

Gegen schriften wie etwa der Traktat Das Weib auch ein wahrer Mensch: gegen 
die unmenschlichen Lästerer Weibl[ichen] Geschlechts (1697) der Pietistin Rosina 
Dorothea Schilling-Ruckteschel (1670–1744).13 

Frühneuzeitliche Frauensatiren, die sich in der zweiten Hälfte des 17.  Jahr-
hun derts häufen, sind Teil der europäischen Querelle des Sexes.14 Indem sie 
Frauen por trä tieren, die normativen (Gender-)Vorstellungen widersprechen und 
insofern als ‚deviant‘ markiert werden, stellen sie den gattungsspezifischen Ver-
such dar, Frauen auf eine Männern untergeordnete Position festzulegen. Im Zuge 
ihrer rheto ri schen Hyperbolik stiften Frauensatiren ‚Lachgemein schaf ten‘,15 
die sich zwar genderneutral geben, indem sie sowohl Frauen als auch Männer 

vnd der Experientz selbsten zusamen getragen/ Zuuor Teutsch im Truck nie gesehen: Anjetzo aber 
zu mercklicher guter Nachrichtung/ Beuorab dem weiblichen Geschlecht/ zu gebür licher Verant-
wortung/ Gesprächsweiß lustig verfasset vnd publicirt, Durch einen besondern liebhaber der Lieb 
vnd Bescheidenheit Anno 1617. Gedruckt im Jahr/ MDCXVIII. In: Ob die Weiber Menschen seyn, 
oder nicht? Hg. von Elisabeth Gössmann. 2., überarb. und erw. Aufl. München 1996, S. 101–124. – 
Die sechs im VD  17 aufgelisteten Ausgaben ent stam men der Jahre 1618, 1619, 1643, 1660, 1671 
sowie 1672. Des Weiteren erschien eine erneute Auflage im Jahr 1720 (vgl. VD 18).
13 Die erst siebenundzwanzigjährige Rosina Dorothea Schilling beklagte sich im Vorwort ihrer 
Verteidigungsschrift darüber, dass die Diskussion über diese Frage das kleinste Dorf erreicht 
habe, obwohl aus theologischer Sicht sowohl Männer als auch Frauen Geschöpfe Gottes seien, 
und entlarvt die Frage somit als Blasphemie. Der entstellt überlieferte Titel der Schrift konn-
te erst im Jahr 2004 bibliografisch verifiziert werden, vgl. Sabine Koloch, Elisabeth Gössmann: 
Rosina Dorothea Schilling-Ruckteschel (1670–1744), vorgestellt anhand ihres Werkes Das Weib 
auch ein wahrer Mensch gegen die unmenschlichen Lästerer Weibl. Geschlechts (1697). Einführung 
zum Text von Sabine Koloch, Komm. (mit einem Blick auf das 7. Sendschreiben) von Elisabeth 
Gössmann (mit Reproduktionen aus den Wer ken). In: Weisheit – eine schöne Rose auf dem Dor-
nenstrauche. Hg. von Elisabeth Gössmann. Mün chen 2004, S. 291–456.
14 Im Vergleich zu ‚ernsten‘ Abhandlungen über die Stellung der Frau sind satirische Bearbei-
tungen des Themas im 17.  Jahr hundert weit häufiger, vgl. Helmut Arntzen: Satire in der deut-
schen Literatur. Bd. 1: Vom 12. bis zum 17. Jahr hundert. Darmstadt 1989, bes. S. 238 f. Für eine 
Verbindung zwischen der Querelle des Sexes und Frauen satiren plädiert auch Ursula Kundert: 
The polemic trap, S. 59: „Satires that criticise the behaviour of women towards men are generally 
regarded as misogynous satires, whereas those texts with utopian features are thought to belong 
to the querelle des femmes. However, the two aspects often go hand in hand in the same text“.
15 Ich verwende den Begriff im Sinne von Werner Röcke, Hans Rudolf Velten: Einleitung. In: 
Lach gemein schaften. Kulturelle Inszenierung und soziale Wirkungen von Gelächter im Mittel-
alter und in der Frühen Neuzeit. Hg. von Werner Röcke, Hans Rudolf Velten. Berlin, New York 
2005, S. IX–XXXI, bes. S. XIV–XVII, nach welchen ‚Lachgemeinschaften‘ die Macht haben, „über 
soziale Exklusion oder Inklusion, Reputation oder Verachtung [zu] entscheiden. Sie vermögen 
Machtpositionen durch zusetzen, ermöglichen aber auch Transgressionen der gewohnten Dispo-
sitionen des Verhaltens oder aber bestätigen den moralischen oder rechtlichen Konsens einer 
Gesellschaft, der in der Lachgemeinschaft mit ihrer Hilfe vollzogen und durchgesetzt wird“ 
(ebd., S. XV).



I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung   5

inkorporieren, grund sätz lich aber die ‚män n liche‘ Superioritätsstellung unter-
mauern. Gleich zeitig bieten Frauensatiren ‚devian ter Weiblich keit‘ eine mediale 
Plattform, die funktional subversive und autonome Lesarten eröff net. Basis für 
diesen Mechanismus ist die produktions ästhetische Dialektik des prodesse und 
delec tare,16 in deren mehrdimensionalem Spannungsfeld sich die Frauensatire 
bewegt.

Das 17. Jahrhundert, in welchem sich das Deutsche als konkurrenzfähige Lite-
ratursprache eta blierte, war ein europäisches Jahrhundert:17 Zahlreiche Über-
setzungen trugen hier als „sen si bel ste Gelenk stelle[n] kultureller Austausch-
prozesse“18 zu einer Verflechtung der europäischen Gelehr ten kultur bei.19 Dass 
Frauensatiren als transmediale Brücken nicht nur synchron zwischen den euro-
päischen Literaturen, sondern auch diachron zwischen Antike und Christentum 
fungierten, ist bisher nur wenig beachtet worden. Obwohl Martin Luther sich 
1522 über eben solche „heyd ni sche[n] bucher, die nichts denn weyber laster und 
ehlichs stands unlust beschr[ie]ben“, echauf fierte,20 avancierten derartige Schrif-

16 Zum frühneuzeitlichen Postulat und seinen ambivalenten Implikationen siehe Irmgard 
M. Wirtz: Zur Poetik der Unterhaltung. Ein diskursives Feld zwischen Roman und Ethik um 1680. 
In: Delectatio. Unterhaltung und Ver gnügen zwischen Grimmelshausen und Schnabel. Hg. von 
Franz M. Eybl, Irmgard M. Wirtz. Bern 2009, S. 101–119, bes. S. 101–108.
17 Siehe dazu etwa Achim Aurnhammer, Nicolas Detering: Deutsche Literatur der Frühen Neu-
zeit. Humanismus, Barock, Frühaufklärung. Tübingen 2019, bes. S. 20 sowie passim.
18 Renate Jürgensen: Die deutschen Übersetzungen der Astrée des Honore d’Urfe. Tübingen 
1990, hier S. XII.
19 Im 17.  Jahrhundert war die Übersetzung als kulturelle Tätigkeit anerkannt; „translations 
 played an important role throughout the century as the means whereby Germany was ac-
quainted with the more advanced literatures“ (Curt Faber du Faur: German Baroque Literature. 
A Catalogue of the Collection in the Yale University Library. New Haven 1958, S. 459). Die Inan-
spruchnahme der Übersetzung mit dem telos der Angleichung der deutschen Lite ratur an ein eu-
ropäisches Niveau, womit gleichzeitig eine Europäisierung des frühneuzeitlichen Buchmarktes 
sowie eine Kanonisierung der für übersetzungswürdig gehaltenen Schriften einhergeht, fordert 
bereits Martin Opitz, vgl. Martin Opitz: Buch von der Deutschen Poeterey (1624). Studienausgabe. 
Mit dem Aristarch (1617) und den Opitz schen Vorreden zu seinen Teutschen Poemata (1624 und 
1625) sowie der Vorrede zu seiner Über set zung der Trojanerinnen (1625). Hg. von Herbert Jau-
mann. Stuttgart 2002, S. 71. Um das Deutsche als National spra che wettbewerbsfähig zu machen, 
fertigte er für diverse Gattungen exemplarische Musterübersetzungen an, etwa die Übersetzung 
der Trojanerinnen des Seneca (1625).
20 Martin Luther: Vom ehelichen Leben [1522]. In: D. Martin Luthers Werke. Kritische Gesamt-
ausgabe. 4 Abtei lun gen. Weimar 1883–1929, Abt. 1: Schriften, Bd. 10.2, S. 267–304, hier S. 292. 
Luther unterstellt den ‚heid ni schen Büchern‘ dabei eine dem Christentum konträre, diabolische 
Botschaft: „Da [scil. 1. Mose 2, 18] sihistu, das er [d.i. Gott] das weyb gutt und eyn gehülffen 
nennet. Befindistu es aber anders, ßo ists deyn schuld gewiß, das du gottis wort und werck nicht 
verstehist noch glewbist. Sihe, mit dißem spruch gottis stopffet man das maul allen, die uber 



6   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

ten im 17. Jahrhundert zum beliebten Genre. Frauensatiren trugen, wie zu zeigen 
sein wird, zu einer Europäisierung der literarischen Produktion im Alten Reich 
bei, in deren Zuge sich gleichzeitig ethnozentrische Vorbehalte mehrten. Indem 
negative Weib lichkeit sukzessive national ausgelagert wurde, verdichtete sich 
im Laufe des 17. Jahr hunderts kon trastiv das Zuschreibungskonstrukt der ‚guten 
deutschen Frauen‘, die Friedrich von Logau im Vergleich mit der grenzenlosen 
„Trew“ indischer Witwen in den Sinn­Getichten (1654) noch als heuch lerisch 
abge wertet hatte.21

Insofern Frauensatiren über Standesgrenzen hinweg generisch ‚die Frauen‘ 
apostrophieren, kommen in ihnen mittelbar auch Standeskonflikte zur Sprache, 
wie sie besonders die frühneu zeitlichen Stadtkulturen prägten. So trugen Frau-
ensatiren zu einer geschlechtsspezifischen Nivellierung, wenn nicht gar Egali-
sierung der frühneuzeitlichen städtischen Bevölkerung – dem Zielpublikum der 
Frauensatire – bei.

Im Folgenden werden einleitend vier Schritten gegangen. Einer exemplari-
schen Skizze des Ausgangsphänomens folgt die dieser Arbeit zugrundeliegende 
Funktionsdefinition der ‚Frauen satire‘. In einem dritten Abschnitt wird die For-
schung zu frühneuzeitlichen Frauensatiren und der Querelle des Sexes im Alten 
Reich kritisch gemustert, bevor viertens Erkenntnisinteresse, Methode und 
Aufbau der vorliegenden Studie vorgestellt werden.

1 Ausgangsphänomen ‚Deviante Frauen‘

Um 1660 kursiert ein Einblattdruck, der unter einem von Peter Tröschel ange-
fertigten Kupfer stich die sagenhafte Weiber­Treu [d]er Frauen zu Weinsberg in 
einem zwölfstrophigen Lied rühmt. Weil die Weinsbergerinnen ihre Männer als 
ihr ‚Hab und Gut‘ auf dem Rücken aus der belagerten Stadt trugen, werden die 
„WeiberFeinde“ in der vorletzten Strophe aufgerufen, ihr misogynes Pro gramm 
zu ändern:

die ehe klagen und schelten. Darumb die iungen gesellen sich fur sehen mügen, wenn sie die 
heyd ni schen bücher leßen und die gemeyne klage hören, das sie nicht gifft schepffen, denn dem 
teuffel ist nicht wol mit dem ehelichen leben, das macht, es ist gottis werck und gutter wille. 
Darumb hatt er ynn der wellt ßo viel da widder schreyen und schreyben lassen, das er die leutt 
von dem gottlichen leben abschreckt und ynn den stricken der hurerey und stummen sunde 
behielte“ (ebd., S. 294). – Zum protestantischen Eheverständnis siehe Kap. III.2.1.
21 [Friedrich von Logau, Ps. Salomon von Golaw:] Deutscher Sinn-Getichte Drey Tausend. Bres-
lau: Gottfried Grün der für Caspar Kloßmann 1654, Drittes Tausend Sechstes Hundert, S.  106, 
Nr. 25, vgl. dazu Kap. III.2.



1 Ausgangsphänomen ‚Deviante Frauen‘   7

Schweiget nun/ ihr WeiberFeinde;
Lobt/ was ihr zuvor geschmäht.
Frauen/ sind die treusten Freunde/
Ihre Lieb vor alles geht.22

Verfasser ist wohl Sigmund von Birken (1626–1681),23 der sich in verschiedenen 
Schriften als Ver fechter des weiblichen Geschlechts hervorgetan hat.24 Das Flug-
blatt wendet sich in direkter Anrede an Verfasser von Texten, die gerade nicht 
die Treue der Frauen, sondern, im Gegenteil, deren negative Eigenschaften auf-
zeigen.

Tatsächlich bietet die Literatur der Frühen Neuzeit einen schier unermessli-
chen Fundus an Schriften, die vor allem weibliche Mängel herausstellen – angeb-
lich ‚weibliche‘ Eigenschaften, die nicht nur innere ‚Makel‘, etwa moralische oder 
intellektuelle Unzulänglichkeiten, sondern auch äußerliche Defor ma tionen und 
Abweichungen von einem als ‚schön‘ normierten Frauen körper einschließen. 
Unter den Negativzeichnungen dominieren vor allem satirische Betrach tun gen.25 
So erscheinen zwischen 1600 und 1720 (oftmals in vielen Auflagen) über dreißig 
mono gra phi sche Drucke (etwa Dialoge, Traumsatiren, Romane), die sich vor-
rangig der satirischen Dar stellung der Frau widmen. Hinzu kommen frauensa-
tirische Einlagen in allgemeinen Satiren, frauen satirische Komödien, zahlreiche 
satirische Flugblätter und -schrif ten sowie unzählige lyrische Kleinformen (etwa 
Sonette und Epigramme). Die erste hochdeutsche Verssatire (1664), die aus der 
Feder Joachim Rachels stammt, trägt den Titel Das Poetische Frauen­Zimmer oder 
Böse Sieben und besingt die ‚Mängel der Frauen‘; viele Verssatiren folgten. Ange-
sichts der Schätzung, dass im 17. Jahrhundert „[n]ur knapp 5% aller Druckerzeug-

22 [Sigmund von Birken:] Der Weiber-Treu Der Frauen zu Weinsberg. Nürnberg: bei Paul Fürst 
[um 1660], Ex. SBB-PK Berlin: Einbl. YA 3360 m.
23 Zur Verfasserschaft Birkens vgl. Harms, Bd. 1: Die Sammlung der Herzog August Bibliothek 
in Wolfenbüttel. Hg. von Wolfgang Harms, Michael Schilling. Tübingen 1985, Nr. 149.
24 So etwa prominent in der Gratulationsekloge zur Hochzeit von Maria Catharina und Heinrich 
Arnold Stock fleth: Fürtrefflichkeit des Lieblöblichen Frauenzimmers (1669), dazu siehe Kap. II.2.2. 
Birkens ‚Frauen freund lichkeit‘ wurde von der Forschung besonders im Kontext des ‚Pegnesi-
schen Blumenordens‘ hervor gehoben, dazu siehe Kap. III.5.1.
25 Vgl. dazu Arntzen: Satire in der deutschen Literatur, Bd. 1, bes. S. 238–240, Ursula Kundert: 
Konfliktverläufe. Normen der Geschlechterbeziehungen in Texten des 17.  Jahrhunderts. Berlin 
2004, S. 28 („Unter den deutschen Satiren der zweiten Hälfte des 17. Jahrhunderts ist die große 
Zahl von Frauensatiren auffällig“), sowie dies.: The polemic trap, S. 57–63. – Insgesamt gilt „[s]a-
tirisches Schreiben in seiner ganzen Vielfalt […] in der deutschen Barock literatur [als] besonders 
ausgeprägt vertreten“ (Guillaume van Gemert: Moralisch-didaktische Literatur. In: Die Literatur 
des 17. Jahrhunderts. Hg. von Albert Meier. München, Wien 1999, S. 485–500, hier S. 495). 



8   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

nisse [...] [der] ‚schöne[n] Literatur‘“26 angehören, ist der Anteil der frauensatiri-
schen Schriften beachtlich.

Während die Negativzeichnungen hinsichtlich ihres konkreten Gegenstands, 
ihrer Intensität, aber auch ihrer Funktion durchaus Unterschiede aufweisen, 
zeigen viele Frauen satiren eine Ten denz zur kombinatorischen Reihung tradier-
ter Genderstereotype, welche die Frau kumulativ zum Monstrum perhorreszie-
ren. So wird ‚die Frau‘ im Irr­Garten der Liebe (1660), der vom Arzt Johann Makle 
ange fer tig ten Über setzung des misogynen Boccaccio-Spätwerks Il Corbaccio (um 
1365), geradezu ent mensch licht, wenn sie als „unvolkommenes Thier“, das „tau-
senterley mißfälligen Begierden ergeben“ sei, verun glimpft wird und „heimlich 
einenjeglichen Mann für eine Bestie [halte]/ der sie liebet/ der jhnen nach ge het/ 
der sie begeret“.27 Weil ‚tierische Begierden‘ das weibliche Verhalten steuerten, 
werden Frauen zu ‚unvollkom menen Wesen‘ abqua li fiziert, die selbst für ihre Ver-
ehrer nur Verachtung erübrigen können. Vor allem die ‚bösen‘ und ‚herrschsüch-
tigen‘ Frauen durch ziehen die satiri sche Literatur der Frühen Neuzeit als Schreck-
gespenster, wie etwa die Verse des Neu[en] anmuti ge[n] Lied[s]/ von den Bösen 
Weibern aus dem anonymen Weiber­Meß­Krahm (1670) zum Ausdruck  brin gen:

Ein Geschlecht find sich auff Erdt/
Böß von Sitten und Geberd
 Arglistig und verschlagen:
Welches man böse Weiber nennt
Niemand käufft sie wer sie kennt/
 Hütt dich thu ich dir sagen.28

Indem die paränetischen Verse vertraulich ein ‚Du‘ apostrophieren, das sich 
vor dem aufgerufenen „Geschlecht“ ‚hüten‘ soll, stiftet der männliche Sprecher 
eine misogyne Allianz mit dem Rezipienten. Das „gülden A. B. C. böser Weiber“ 

26 Peter Cersowsky: Buchwesen. In: Die Literatur des 17.  Jahrhunderts. Hg. von Albert Meier. 
München, Wien 1999, S. 176–200, hier S. 177.
27 Giovanni Boccaccio: Irr-Garten der Liebe. Übersetzt von Johann Makle (Frankfurt 1660). Hg. 
und kommentiert von Emma Louise Maier. Stuttgart 2018, S. 37 f.
28 [Anon.:] Ein Neu anmuthiges Lied/ von den Bösen Weibern […]. In: [Anon.:] Köstlich und 
hoch-nothwendiger Weiber-Meß-Krahm/ Das ist: Ein Gespräch von dem Weiber-Regiment/ 
Wie auch deren Regier-Zanck und Hadersucht/ samt ihren bösen Sitten/ zwischen Simon und 
Andrea. Dabey auch viel schöne nützliche Mittel/ Präservatien/ und approbierte Artzeneyen/ 
wie solchen Regiersüchtigen gifftigen Weibern zu begegnen. Allen und jeden durch die gant-
ze Welt wohnenden Männern/ so von ihren Regimentssüchtigen bösen Weibern gepeinigt/ und 
unter deroselben Regiments-Joch gespannet seyn/ zu sonderm Trost: den zänckischen Weibern 
aber zum Meß-Krahm vorgestellet. [S.l.] [um 1670], Fol. B7r–B8r, hier Fol. B7r.



1 Ausgangsphänomen ‚Deviante Frauen‘   9

(1690) exponiert die weibliche Bösartigkeit nahezu enzyklo pä disch.29 Auf zwei 
lateinische Strophen folgt unter dem Buchstaben ‚C‘ ein vier Quartseiten füllen-
des deutsches Schmähgedicht, das in paargereimten jambischen Vierhebern die 
vorgebliche Natur des „böse[n] Weib[es]“30 paradigmatisch darlegt als

Ein Eiterbeil ein Höllenbad/
Ein bellend Hund und krätzigs Thier/
Süß wie Wermuth und saures Bier/
Ein zischend Natter/ gifftig Schlang/
Die ihrem Mann das Hertz macht bang/
Daß wo er ist/ er an sie denckt/
Ja dencken muß/ und schier versenckt.
Reißt er auffs Land sie umb ihn schwebt/
Stets wie ein Schatt der doch nicht lebt/
So viel er Tritt thut dünckt es ihn/
Er seh ihr Gstalt und knirsend Zähn/
Ihr böses Maul und grausam Gsicht/
Ihr falsch Gebärd und Lügen-Gdicht.31

Schreckensvorstellungen der herrschsüchtigen, wollüstigen, hässlichen, teufli-
schen und (un-)ge bil deten Frau stellen mithin eine Herausforderung für die (in 
der Regel männlichen) Verfasser dar, wie Bal thasar Kindermann in der Vorrede zu 
seiner prosimetrischen Satire Die Böse Sieben (1662) offenlegt: „Denn ich mich/ 
in Wahrheit/ für den bösen Weibern ärger fürchte/ als für allen Thie gerThieren 
in gantz Lybien“.32 Die satirische Beschreibung der Frau, die sich als herrisch-
grau same Ehefrau des Protagonisten Frontalbo entpuppt, gilt dem homodiegeti-
schen Erzähler Veriphantor um 1670 als Exempel und Warnung vor der Macht der 
hosentragenden Frauen, denn diese seien „in Teutschland so gemein/ daß es fast 
eine Schande zu sagen ist/ wie mächtig die Weiber herrschen“.33

29 [Anon.:] Mulier Malus! [S.l.] 1690. Dazu siehe Nikola Roßbach: Der [!] böse Frau. Wissenspoe-
tik und Geschlecht in der Frühen Neuzeit. Sulzbach/Taunus 2009, bes. S. 154–162.
30 [Anon.:] Mulier Malus! 1690, Fol. A3r.
31 [Anon.:] Mulier Malus! 1690, Fol. A3r–A3v.
32 [Balthasar Kindermann:] Die Böse Sieben Von Welcher heute zu Tage die unglückseligen 
Männer grausamlich gepla get werden/ Fürgestellt In einem wunderbahrem Gesichte/ Durch Ein 
Mitglied des hochlöbl[ichen] Schwa nen-Ordens. Zu Ende ist beygelegt der verehligten Lust und 
Unlust. Wittenberg: Michael Wendt für Gottfried Heß 1662, Fol. A3v.
33 [Johann Gorgias, Ps.:] Veriphantors Betrogener Frontalbo, Das ist Eine Liebes- und klägiche 
TraurGeschicht/ wel che sich mit dem Frontalbo, und der schönen Orbella, begeben/ Worinnen 
auch zu ersehen ist/ wie es die Wei bische Männer/ und Männische Weiber zu machen pfle gen/ 
All denen/ welche die Verfolgungen des Glücks und das gefährliche Freyen noch nicht recht 
erlernet haben/ sich selbst zu rathen/ hoch nützlich/ ergötzlich und nach dencklich zu lesen [um 
1670]. Hg. und mit einem Nachwort versehen von Heinz Rölleke. 2., verb. Aufl. Bonn 1988, S. 141.



10   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

Immer wieder findet sich in zeitgenös si schen Titeln und Paratexten die Meta-
pher des ‚Spiegels‘, der Frauen vorgehalten werden soll. Ein Flugblatt aus dem 
Jahr 1630 trägt den Imperativ gar als Titel: Spiegel dich Mvlier.34 Als ‚Spiegelbil-
der‘ werden häufig auch Frauengestalten aus Mythologie, Bibel und Geschichte 
heran gezogen, wie etwa Delila, die Simson verriet, oder Xanthippe, die ungehor-
same Ehefrau des Sokrates, die der Frühen Neuzeit als Präfigurant35 weiblicher 
Negativität diente.36

‚Lustig‘ sind frühneuzeitliche Frauensatiren aus heutiger Perspektive oftmals 
nicht. Dies zeigt sich besonders im Fall eines Einblattdruckes, der um 1650 in 
Nürnberg bei Paul Fürst unter dem Titel Offt Probiertes und Bewährtes Recept oder 
Artzney für die bösse Kranckheit der unartigen Weiber erschien.37 Die Verssatire 
erzählt von einem „unartigen Weib“, einer als „bitterböse“ und gar als „Siemann“ 
apostrophierten Ehefrau. Ihre weiblichen Laster kulminieren in der „Mutterlieb/ 
d[er] blinde[n] | d[er] Narrenliebe“, die ihre Kinder vor der Rute des strafenden 
Vaters beschützen will. Die im Titel angepriesene Arznei entpuppt sich als eine 
Tracht Prügel, an deren Folgen die Frau letztlich stirbt, allerdings mit der angeb-
lichen ‚Erkenntnis‘, dass ihr Mann recht gehandelt habe. Die finalen vier paarge-
reimten Alexandriner wenden sich dezidiert an Rezi pien tinnen: 

So hat sich dieser Mann deß bösen Weibs entladen/
daß euch/ ihr Weiber/ klug gemacht mit ihrem Schaden.
Doch diese meint man nicht/ die man verständig weiß.
Wer eine sölche hat/ der wohnt im Paradeiß.

34 [Anon.:] Spiegel dich Mvlier. [S.l.] 1630.
35 Zum Begriff der ‚Präfiguration‘ siehe Hans Blumenberg: Präfiguration. Arbeit am politischen 
Mythos. Hg. von Angus Nicholls, Felix Heidenreich. Berlin 2014. Ich unterscheide im Folgenden 
zwischen ‚Präfigurant‘, bzw. dem ‚präfigurativen‘ Vorbild, und ‚Präfigurat‘, bzw. der ‚präfigura-
len‘ Nachbildung.
36 So wird etwa in der Vorrede der Bösen Weiber Apotheke (1702) die ungebrochene Traditionsli-
nie zwischen Xant hip pe und den zeitgenössischen Frauen postuliert: „Ist aber die böse Xantippe 
gleich vor langen Jahren ver recket/ so ist doch ihre Art nicht mit ihr vergangen/ sondern sie hat 
noch unzählich viel Schwestern und Töchter hin ter lassen/ ja man möchte wähnen/ sie habe 
gar einen sonderbahren Orden oder Societät vor ihrem Tode gestif ftet/ darinnen an Mit-Glie-
dern noch bis dato kein Mangel ist“ ([Anon., Ps. Simon Frauendörffer von Frauen stadt:] Eine für 
die Bösen Weiber nützliche und voräthige Apothecke/ Darinnen Unterschiedliche Artzen eyen/ 
Kunst und helffende Mittel Die regiersüchtigen Mannquelerischen bösen Weiber fromm/ gehor-
sam und geschmeidig zu machen […]. Frauenberg [fing.] 1702, S. 3).
37 [Anon.:] Offt Probiertes und Bewährtes Recept oder Artzney für die bösse Kranckheit der un-
artigen Weiber. Nürn berg: bei Paul Fürst [um 1650].



1 Ausgangsphänomen ‚Deviante Frauen‘   11

Paradoxerweise stilisieren sich Frauensatiren mithin oftmals apologetisch zum 
Frau enlob. In besonders schriller Weise vollzieht diesen produktionsästheti-
schen Spagat der Spiegel der regier süchtigen bösen Wei bern (1723):

Lebe aber der vertröstlichen Hoffnung/ weilen dises nur eintzig und allein die bösen Weiber 
als Mör derinnen ihrer Männer gericht/ die Frommen hierinn auf alle Weiß entschuldiget 
und gäntz lichen ausgenommen seyn/ jenige mir solches nicht in Ublem aufzunemmen/ 
auch nichts arges über mich zu gedencken/ zumahlen mein Intent nicht dahin gezihlet/ 
das Kind mit samt dem Baad aus zu giessen/ oder hinweg zu werffen/ sondern nur allein das 
trübe übel riechende Wasser/ nemb lich die bösen Ubel/ und schlimme Weiber/ durch das 
unschuldige Kind/ welches man verpflicht ist zu behalten/ als werden die frommen und 
unschuldige Frauen hierdurch verstanden/ deren ein jeder Mann schuldig verbunden/ in 
aller Höfligkeit sie zu veneriren respectiren und aufzuwarten.38

Ungeachtet der drastischen Anschuldigungen, die der anonyme Autor erhebt, 
sollen die Angriffe angeb lich allein den Lastern gelten, nicht aber den Frauen.

Bei oft anonymer Autorschaft erzielten Frauensatiren mehrfache Auflagen. 
Dass die ‚Pub likumserfolge des 17. Jahr hunderts‘ nicht die höfischen Romane und 
die ‚hohe Poesie‘, sondern vor allem Erbauungsschriften und Satiren waren, hat 
die Sozialgeschichte auf gezeigt.39 Für die forscherliche Rezeption hat sich auch 
die oftmals der Zensur geschuldete Ano nymität satirischer Schriften erschwerend 
ausgewirkt. Während, wie Horst Fassel formu liert, „[d]ie Vertreter ‚hohe[r] Litera-
tur‘ […] als Gestalt immer sichtbar und erkennbar“ waren, mussten die „Autoren 
der ‚niederen Literaturen‘ […] erst entdeckt werden“.40 Dass Frauensatiren ein 
signifikantes Publikum fanden, verbürgen nicht zuletzt die zeitgenössischen 

38 [Anon.:] Spiegel der regiersüchtigen bösen Weibern/ Worinnen entsetzlich und nach Genü-
gen zu ersehen: dero grossen Schalck auch Boßheit/ gifftiger Zorn und erschröckliche Rach-
gierigkeit. Und zwar nicht allein der Kern von solcher Sathanischen Schlangen-Bruth/ aus 
unter schiedli chen gemeinen Büchern verfaßt/ wie nicht weniger/ was auch die Heil[igen] Vät-
ter und Kir chen-Lehrer von deren schlimmen verlogenen Werckzeug der Teuffeln beschrieben. 
[…]. Zusam men getragen durch einen der bösen Weiber/ als zweyfüssigen Ketten-Hunden/ ihr 
groß-geneigter Freund und allezeit affectionirter Diener/ gleichwie der Hund gegen der Katz. 
[S.l.] 1723, S. 5 f. – Vgl. dazu auch die Neuausgabe: Spiegel der regiersichtigen bösen Weiberen. 
Mit einem Nachwort von Barbara James. Frankfurt am Main, Berlin, Wien 1982, S. 8 f. Der bei 
Ullstein erschienene Neudruck basiert auf der Ausgabe 1733. Die Transkription weist allerdings 
einige Fehler auf, weswegen im Folgenden aus dem Erstdruck 1723 zitiert wird.
39 Vgl. Horst Fassel: Johann Gorgias – ein Siebenbürger in der deutschen Literatur des 17. Jahr-
hunderts. In: Süd ost deutsche Vierteljahres Blätter 36 (1987), S. 125–131, bes. S. 125 f., der argu-
mentiert, dass „[d]ie Romansatiren und die Schelmenromane […] entscheidend mit dazu bei[tru-
gen], daß in Deutschland überhaupt eine literarisch interes sierte Öffentlichkeit entstand, eine 
Meinungsbildung einsetzte, die breite Leserschichten erfaßte“ (ebd.).
40 Fassel: Johann Gorgias, S. 126. Beispielhaft weist Fassel auf die ‚Entdeckungen‘ Hans Jacob 
Christoffels von Grim melshausen (1834) und Johann Beers (1927) hin, vgl. ebd.



12   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

Antwortschriften, die explizit frauensatirische Prätexte aufgriffen und mit ‚phi-
logynem Impetus‘ gegen sie Stel lung bezogen, wie Ernst Bogilaus’ und Johann 
Michael Moscheroschs Güldner Zanck­Apfel (1666), Johan nes Riemers Ausgekehr­
ter Feuermäuerkehrer (1682) sowie die anonym erschienene Gute Frau (1685).

2 Proteus Frauensatire: Funktionsdefinition

Um den Begriff der ‚Frauensatire‘ zu schärfen, schlage ich eine dreifache Spezi-
fizierung vor: Erstens (a) stellt sich die Frage nach dem ‚Satirischen‘, zweitens 
(b) nach der Kom ponente der ‚Frau‘ und drittens (c) nach der diskursiven Text-
gemein schaft.

Unter der Analysekategorie ‚Frauensatire der Frühen Neuzeit‘ sei eine dis-
kur sive Textsorte verstanden, die sich durch ihr mehrschichtiges Verhältnis zu 
einer geschlechtlich kodierten ‚Norm‘ defi niert: So stellt die Frauensatire Eigen-
schaften und Verhaltensweisen weib licher Figuren dar, die zeitgenössisch einer 
Norm als „kontrafaktisch stabilisierten Erwar tung“41 nicht entsprechen und 
auf grund des vorherrschenden heteronormativen Binaritäts modells auch ‚den 
Mann‘ unmit telbar oder mittelbar betreffen. Die wirkungsästhetische Funktion 
der Frauen satire besteht darin, bei den Rezipientinnen und Rezipienten Konsens 
über die Dar stellung weib lichen Unwesens und deren Ableh nung auf der Folie 
einer gegenderten Norm herzustellen. Die sprachlichen Mittel reichen von ‚rea-
listischer‘ Darstellung über groteske Überzeichnung bis hin zu offener Komik 
und ent wickeln oftmals eine ästhetische Eigendynamik, die mit der vorgeblich 
didak ti schen Funktion konfligiert. Die Frauensatire interagiert insofern mit der 
zeit ge nös si schen Querelle des Sexes, als die Infragestellung männlicher Über-
legenheit abge wehrt wird. Zwischen den Polen Norm ver let zung (diegetische 
Ebene) und Norm stabilisierung (vermeintliche Intention) eröffnet sich den noch 
ein Deutungs spielraum, in welchem die Legitimität der jeweiligen Norm proble-
matisiert werden kann.42

41 Niklas Luhmann: Normen in soziologischer Perspektive. In: Soziale Welt 20 (1969), S. 28–48, 
zum Zitat ebd., S. 37. – Zum Begriff siehe anwendungsbezogen aus historischer Perspektive auch 
Dagmar Freist: Geschlechter geschichte. Normen und soziale Praxis. In: Frühe Neuzeit. Hg. von 
Anette Völker-Rasor. Mit einem Geleitwort von Winfried Schulze. 3. Aufl. München 2010, S. 183–
202, sowie zu literarisch konstruierten Normen Kundert: Konfliktverläufe.
42 Die Formulierung lehnt sich an an Überlegungen von Silvia Serena Tschopp: Geschlechter-
kampf als Gespräch spiel. Frühneuzeitliche Ehesatire im Spannungsfeld von Affirmation und 
Diskursivierung sozialethischer Normen. In: Anthropologie und Medialität des Komischen im 
17. Jahrhundert (1580–1730). Hg. von Stefanie Arend u. a. Amsterdam, New York 2008, S. 429–
463, bes. S. 463.



2 Proteus Frauensatire: Funktionsdefinition   13

(a) Zum ‚Satirischen‘: Seit den 1960er Jahren ringt die germanistische Forschung 
um den Begriff der Satire.43 Die Schwierigkeit liegt – von der den meisten Kon-
struk ten zuwiderlaufenden Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen abgesehen – vor 
allem in der diachronen Transformation des Phänomens. So erfuhr der Begriff der 
‚Satire‘ von der Antike bis in die Gegenwart hinein einen tiefgreifenden seman-
tischen Wandel, welcher ‚die Satire‘ nurmehr in ihrem jeweiligen historischen 
Kontext verstehen und definieren lässt.44 Ein über zeitliches Satire verständnis 
als „sprachästhetische[r] Modus“, wie Helmut Arntzen seinen Gegenstand defi-
nierte,45 wird früheren Satirevorstellungen weder in gattungspoetisch-normati-
ver Hinsicht gerecht, noch entspricht es der literarischen Praxis, die sich durch 
Vielfalt und Veränderung aus zeichnet. Besonders im Ausgang des 17.  Jahrhun-
derts zeigt sich, so Herbert Jaumann, eine sukzessive  ‚Entwertung‘ der satirischen 
Sprecherrolle, indem als neue „Leitoperation der raison“ im Zuge der Aufklärung 
die ‚Kritik‘ auf den Plan tritt.46 Beanspruchten Satiriker lange die Rolle als mora-

43 Einen Überblick zur älteren literaturwissenschaftlichen Satireforschung liefert Jürgen Brum-
mack: Zu Begriff und Theorie der Satire. In: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft 
und Geistesgeschichte 45 (1971), Sonderheft, S. 275–377. Die Forschung bis zur Jahrtausendwende 
zusam men gefasst haben Harald Kämmerer: „Nur um Himmels willen keine Satyren…“. Deut-
sche Satire und Satire theo rie des 18. Jahrhunderts im Kontext von Anglophilie, Swift-Rezeption 
und ästhetischer Theorie. Heidelberg 1999, S. 4–25, sowie, wenn auch knapp, Christine Schmitz: 
Das Satirische in Juvenals Satiren. Berlin, New York 2000, S. 5–10. In jüngerer Zeit aus germanis-
tischer Perspektive konzise dargestellt haben die Satire: Jürgen Brum mack: [Art.] Satire. In: RL, 
Bd. 1, S. 355–360, Burkhard Meyer-Sickendiek: [Art.] Satire. In: HWR, Bd. 8, Sp. 447–469, Sven 
Hanuschek: [Art.] Satire. In: Handbuch der literarischen Gattungen. Hg. von Dieter Lamping in 
Zus. mit Sandra Pope u. a. Stuttgart 2009, S. 652–661, sowie Christoph Deupmann: [Art.] Satire. 
In: EN, Bd.  11, Sp.  600–610. – Ein linguistisches Satiremodell vorgelegt hat Sebastian Rosen-
berger: Satire und Sprach ge schichts schreibung. Theoretische und methodische Überlegungen. 
In: Jahrbuch für Germanistische Sprach ge schichte 5.1 (2014), S. 266–280, vgl. dazu auch ders.: 
Satirische Sprache und Sprachreflexion. Grimmels hausen im dis kursiven Kontext seiner Zeit. 
Berlin 2015, zu seinem Satireverständnis bes. S. 188–228. Rosenberger geht mit der älteren For-
schung von einer notwendigen ‚außersprachlichen Wirklichkeit‘ der Satire aus und unterstreicht 
deren normkonstituierende Funktion.
44 Einen Überblick bietet Matthew Hodgart: Die Satire. Aus dem Englischen von Peter Fischer. 
München 1969. Eine Geschichte der Satire in Deutschland vorgelegt hat Helmut Arntzen: Satire 
in der deutschen Literatur, Bd.  1 (mehr Bände nicht erschienen), dazu kritisch siehe Herbert 
Jaumann: Satire zwischen Moral, Recht und Kritik. Zur Auseinandersetzung um die Legitimität 
der Satire im 17. Jahrhundert. In: Simpliciana 13 (1991), S. 15–27, bes. S. 15 f. Historische Abrisse 
bieten Brum mack: Satire, bes. S. 357–359, Meyer-Sickendiek: Satire, Sp. 448–466, Hanuschek: 
Satire, S. 655–661, sowie Deup mann: Satire, Sp. 606–610.
45 Arntzen: Satire in der deutschen Literatur, S. 15.
46 Dazu pointiert Jaumann: Satire zwischen Moral, Recht und Kritik, S. 15–26. – Auf die Dyna-
mik der Satire im 17. Jahr hundert hatte bereits Wichert hingewiesen: „The century’s satire un-



14   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

lische Instanz, etablierte sich im 18. Jahrhundert das Selbstverständnis der Satire 
als Kunstform.

Das ‚Satirische‘ in frühneuzeitlichen Frauensatiren sei daher als ‚Darstel-
lungsprinzip‘ oder ‚Schreibart‘ verstanden, die nicht an eine spezifische Gattung 
geknüpft und mithin trans ge ne risch ist.47 Der ‚Proteus‘-Charakter, den Carl Fried-
rich Flögel in seiner Geschichte der komischen Litteratur (1784–1787) der Satire 
attestierte,48 geht zurück auf frühneu zeitliche Ety mo logien, welche die Satyra 
von lat. lanx satura (‚Opferschüssel‘, ‚Mischgefäß‘) herleiteten; kon kur rierend 
dazu galt die pseudoetymologische Verbindung zum sexuell aufge lade nen Satyr-
spiel.49 Dass beide Herleitungen zeitgenössisch Bestand hatten, zeigt das alle-

dergoes a clearly discernible develop ment from an essentially critical approach which is, on the 
whole, unreconciled with its object to a treat ment of reality which, though it does not reach the 
level of what might be called tolerant humor, is softened by a kinder attitude“ (Hildegarde Edith 
Wichert: Johann Balthasar Schupp and the Baroque Satire in Germany. New York 1952, S. 189).
47 Vgl. dazu Deupmann: Satire, bes. Sp. 600 f. – Hanuschek: Satire, S. 652, sieht die Satire trotz 
formaler Ungebundenheit als ‚ Gattung‘ an, was der zeitgenössischen Wahrnehmung der Sati-
re als ‚diskursive Einheit‘ entgegen kommt. Das ver deutlichen etwa die Ausführungen Johann 
Burkhard Menckes (1674–1732), der eine funktionale Verwandt schaft zwischen ‚Komödien‘ und 
‚Satiren‘ sieht, „zumal ohne dem die meisten Comœdien nicht anders als Satyren wider die im 
Schwange gehenden übele Gewohnheiten seyn“ ([Johann Burkhard Mencke, Ps. Philander von 
der Linde:] [Ausführlichen Vertheidigung Satyrischer Schrifften]. In: ders.: Schertzhaffte Ge-
dichte, Darinnen So wol einige Satyren, als auch Hochzeit- und Schertz-Gedichte, Nebst einer 
Ausführlichen Ver theidigung Satyrischer Schrifften enthalten. Leipzig: bei Johann Friedrich Gle-
ditsch 1706, Fol. a2r–b4r, hier Fol. a7v). – Zu frühneuzeitlichen Satiren siehe die Studien von 
Heinz Klamroth: Beiträge zur Ent wicklungs geschichte der Traumsatire im 17. und 18. Jahrhun-
dert. Diss. Bonn 1912, Jörg-Ulrich Fechner: Der Anti petrar kis mus. Studien zur Liebessatire in 
barocker Lyrik. Heidel berg 1966, Günter Hess: Deutsch-lateinische Narrenzunft. Studien zum 
Verhältnis von Volkssprache und Latinität in der satirischen Literatur des 16. Jahrhunderts. Mün-
chen 1971, Winfried Freund: Die deutsche Verssatire im Zeitalter des Barock. Düsseldorf 1972, 
Barbara Becker-Cantarino: Zur Satire in der deutschen Literatur der Frühen Neuzeit. In: Daphnis 
14.4 (1985), S. 605–613, Barbara Könneker: Satire im 16. Jahrhundert. Epoche – Werke – Wirkung. 
München 1991, Walter Ernst Schäfer: Moral und Satire. Konturen oberrheinischer Literatur des 
17. Jahrhunderts. Tübingen 1992, Stefan Trappen: Grimmelshausen und die menippeische Satire. 
Eine Studie zu den historischen Voraussetzungen der Prosasatire im Barock. Tübingen 1994, In-
grid A. R. De Smet: Menippean satire and the republic of letters 1581–1655. Genf 1996, Christoph 
Deupmann: ‚Furor satiricus‘. Verhandlungen über literarische Aggression im 17.  und 18.  Jahr-
hundert. Tübingen 2002, sowie Jasmin Azazmah: Poetologische Reflexionen in satirischen Ro-
manen des 17. Jahrhunderts, 1615–1696/97. Heidelberg 2018.
48 Carl Friedrich Flögel: Geschichte der komischen Litteratur. 4 Bde. Liegnitz, Leipzig: bei David 
Siegert 1784–1787, Bd. 1, S. 294: „Die Satyre als ein Werk des Geschmacks betrachtet, hat keine 
bestimmte Form, sondern sie ist ein Proteus, der sich in alle Gestalten verwandelt“.
49 Dazu vgl. bes. Schäfer: Moral und Satire, S. 78–105, sowie Walter Ernst Schäfer: Der Satyr und 
die Satire. Zu Titel kupfern Grimmelshausens und Moscheroschs. In: Wilhelm Kühlmann, Walter 



2 Proteus Frauensatire: Funktionsdefinition   15

gorische Frontispiz zu den Satiren Johann Burkhard Menckes (1706), welches 
die Deutungen ikono graphisch vereint [Abb.  1]: Vor einer antiken Tempelruine 
sitzt im rechten Bildvorder grund eine in ein wallendes Gewand geklei dete Frau-
engestalt. Während ihre Brüste entblößt sind, wendet sie ihr Gesicht im Halb-
profil zum linken Bildrand. Auf ihrem linken Knie hält sie eine große, mit Wein-
trauben und Früchten gefüllte Schale, welche durch die Aufschrift als ‚SATVRA‘ 
gekenn zeichnet ist. Die weiblich-laszive Personifikation der Satire umgeben vier 
gehörnte Satyrn: Misch wesen, die menschliche Oberkörper mit einem tierischem 
Bocks unterleib kombinieren und im 17.  Jahrhundert auch mit der christlichen 
Figur des Teufels assoziiert wurden.50 Die Satire zeigt sich im bildkünstlerischen 
Paratext ikonographisch als eine in antiker Tradition stehende, freizügige Misch-
gattung. Völlige Form losig keit trifft aller dings, wie Stefan Trappen betont,51 auf 
die frühneuzeitliche Satire nicht zu. So finden sich, nach Christoph Deupmann, 
drei Hauptformen: die (lucilische) Vers-Satire, die (menip peische) Prosa-Satire 
sowie die satirische Komödie.52

Den formal ungebundenen Mischcharakter postulierten schon frühneuzeitli-
che Poetiken. Martin Opitz definierte in seiner Regelpoetik die „Satyra“ vor nehm-
lich anhand ihrer Funktion:

Zu einer Satyra gehören zwey dinge: die lehre von gueten sitten vnd ehrbaren wandel/ 
vnd höf fli che reden vnd schertzworte. Ihr vornemstes aber vnd gleichsam als die seele ist/ 
die harte verwei sung der laster vnd anmahnung zue der tugend: welches zue vollbringen 
sie mit allerley stachligen vnd spitzfindigen reden/ wie mit scharffen pfeilen/ vmd sich 
scheußt. Vnd haben alle Satyrische scri benten zum gebrauche/ das sie vngeschewet sich 
vor feinde aller laster angeben/ vnd jhrer bes ten freunde ja jhrer selbst auch nicht verscho-
nen/ damit sie nur andere bestechen mögen: wie es denn alle drey Horatius/ Juuenalis vnnd 
Persius meisterlich an den tag gegeben.53

Nicht durch eine spezifische Form sei die Satire bestimmt, sondern durch ihren 
Zweck: Die Las ter zu tadeln mit rhetorischer Kraft, die durch die alliterierenden 
Adjektive ‚stachlig‘, ‚spitzfindig‘ und ‚scharf‘ konturiert wird. Das Satirische als 
spezifische Diskursform der Frühen Neu zeit zeigt sich in der Auseinandersetzung 
mit (gesellschaftlichen) Normen, das Gene ral thema bildet der „Gegen satz von 

Ernst Schäfer: Literatur im Elsaß von Fischart bis Moscherosch. Gesam melte Studien. Tübingen 
2001, S. 245–287.
50 Vgl. Deupmann: Satire, bes. Sp. 604–606.
51 Vgl. Trappen: Grimmelshausen und die menippeische Satire, bes. S. 87–124.
52 Vgl. Deupmann: Satire, bes. Sp. 602–604.
53 Opitz: Buch von der Deutschen Poeterey (1624), S. 30.



16   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

Abb. 1: Personifikation der Satire. Frontispiz zu Johann Burkhard Menckes Schertzhafften 
Gedichten (1706).



2 Proteus Frauensatire: Funktionsdefinition   17

Sein und Sollen“.54 Als apologetische „Selbstbehauptung der sati ri schen Aggres-
sion“ wurden zeitgenössisch die satirischen Funktionen der ‚Strafe‘, der ‚Hei-
lung‘ sowie der ‚Erziehung‘ hervorgehoben.55 Dabei beanspruchen die Satiren, 
wie die poeto logisch grun dier ten Paratexte betonen, Exemplarität, womit ein 
persuasiver Appell an Rezi pien tinnen und Rezi pien ten verbunden ist, das Darge-
stellte (inhaltlich und/oder formal) zu bewer ten. Abgegrenzt wird die Satire zeit-
genössisch vor allem vom ‚Pasquill‘, d. h. der persönlichen Invektive gegen eine 
konkrete Person, welche statt allgemeiner Laster angebliche individuelle Defizite 
in den Vordergrund stelle.56 Dass allerdings die produktions- und wirkungs-
ästhetische Faktur oftmals nicht in der arti ku lierten Wirkungsintention aufgeht, 
ist in der neueren Forschung verstärkt her vor gehoben wor den, die der Barockzeit 
mehr Diversität und Spielräume zuschreibt, als die gat tungs poeto logi schen Vor-
schriften nahelegen.57 So sind ausschließlich nor ma tiv-moraldidaktische Sati-
remodelle in jüngerer Zeit oftmals abgelehnt worden, wogegen ein poly valentes 

54 Brummack: Zu Begriff und Theorie der Satire, S. 333. Dazu siehe auch Schäfer: Moral und 
Satire, S. 50, der die Rolle der Moralphilosophie hinsichtlich barocker Satiren verdeutlicht, dazu 
vgl. bes. S. 50–134.
55 Deupmann: Satire, bes. Sp. 602.
56 Siehe dazu etwa die Ausführungen Menckes, der die ‚Satyricos‘ deutlich von den ‚Pasquillan-
ten‘ abgrenzt: „Vor nemlich aber ist der Endzweck bey beyden gantz unterschieden, massen ein 
Satyricus sein Absehen dahin richtet, wie er die verderbten Sitten der Menschen verbessern und 
sich also um seinen Nechsten wol verdient machen möge; allein ein Pasquillante tastet die Leute 
an ihrem ehrlichen Nahmen an, und suchet ihren Ruhm durch Läste rungen und Verläumdungen 
wo gar auslöschen, dennoch zu schälern und zu schwächen. Ich weiß nicht, ob ich noch darzu 
setzen darf, daß dieser die Leute bey ihren Nahmen nennt, und gleichsam mit Fingern auf sie  
weiset, jener aber mehr auf die im Schwange gehenden Laster, als die damit behaffteten Per-
sonen siehet“ ([Mencke:] [Ausführliche Vertheidigung Satyrischer Schrifften], Fol. a3r). – Die 
Abgrenzung betonen auch etwa Joachim Rachel (Joachim Rachel: Zuschrifft […]. In: ders.: Teut-
sche Satyrische Gedichte. Frankfurt: bei Aegidius Vogel 1664, Fol. )(1r–)(4v, bes. )(2r–)(2v) oder 
Johann Beer ([Johann Beer:] Der Politische Feuermäuer-Kehrer/ Oder überaus lustige und ma­
nierliche Bege ben heiten der Curiosen Welt/ absonderlich aber denen jungen und lust be gierigen 
Gemüthern/ zur vorsichtigen Warnung des heut zu Tag in Grund verdorbenen Frauenzimmers/ 
welches darin nen nach all ihren Eigenschafften abgemahlet wird/ Practiqven und falschen Qvin-
ten wol zu fliehen und zu meiden/ mit kurtzen Umbständen entworffen Von Antonino Caminero. 
Gedruckt zu Straßburg/ Und von dar zum Verkauff übersandt An Christian Weidmannen/ Buch-
h[änd]l[er] in Leipzig/ Im Jahr 1682. In: Johann Beer: Sämtliche Werke. Hg. von Ferdinand van 
Ingen, Hans-Gert Roloff. 12 Bde. Bern u. a. 1981–2005, Bd. 6, S. 5–135, S. 130).
57 Vgl. grundlegend Dirk Wesche: Literarische Diversität. Abweichungen, Lizenzen und Spiel-
räume in der deutschen Poesie und Poetik der Barockzeit. Tübingen 2004, sowie zur Satire rezent 
Philip Ajouri: Policey und Literatur in der Frühen Neuzeit. Studien zu utopischen und satiri-
schen Schriften im Kontext Guter Policey. Berlin, Boston 2020, bes. S. 268–272.



18   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

Ver ständnis auch der frühneuzeitlichen Satire forciert wird.58 Als weitgehend 
konsensfähig gelten nach wie vor ihr nor mativer ‚Wirklich keits bezug‘59 sowie ihre 
rhetorische Aggression.60

Mit Michel Foucault, der den Diskurs als „Macht“ versteht, „deren man sich 
zu bemächtigen sucht“,61 lässt sich die Satire auch deuten als transitorisches 
Element zwischen Diskurs und Anti dis kurs, das selbst wieder in einen Diskurs 
rückgebunden ist. Die Satire suspendiert auf der deno ta tiven Ebene den von 
Foucault identifizierten „Willen zur Wahrheit“62 des Diskurses. Die Satire bewegt 
sich damit zwischen Diskurs und Antidiskurs; ihr ‚Wille zur Wahr heit‘ ist nur mit-
telbar, er muss erschlossen werden und so changiert die Satire zwischen Affir ma-
tion, Suspension und Diskreditierung einer Norm.

58 Bereits Klaus Lazarowicz, Pionier der germanistischen Satireforschung, sah sich nach der 
Analyse frühneu zeitlicher Poetiken (wie etwa jene Menckes, Gottscheds und Rabeners) mit 
der Frage konfrontiert, „ob es erlaubt sei, die Satire [über die Moraldidaxe hinaus, m. Anm.] in 
die Zuständigkeit der Ästhetik zu überführen“ (Klaus Lazarowicz: Verkehrte Welt. Vorstudien 
zu einer Geschichte der deutschen Satire. Tübingen 1963, hier S. 26). – Zu einem polyvalenten 
Verständnis der Satire vgl. etwa die Arbeiten von Klaus W. Hempfer: Tendenz und Ästhetik. Stu-
dien zur französischen Verssatire des 18. Jahrhunderts. München 1972 und Könneker: Satire im 
16. Jahr hundert. Pointiert zeigt sich diese Auffassung in Mirosława Czarneckas Definition, die 
unter dem Begriff der Satire „eine modusübergreifende Form der Auseinandersetzung mit Nor-
men und Werten, die neben einer kodifi zie renden und disziplinierenden Funktion zugleich von 
einer gewissen Offenheit gegenüber Verän derungen dieser Nor men und Werte getragen wird“ 
(Mirosława Czarnecka: Misogyne Lachgemeinschaft. Barocke Frauen satire im deutsch-polni-
schen Vergleich. In: Anthropologie und Medialität des Komischen im 17.  Jahrhundert [1580–
1730]. Hg. von Stefanie Arend u. a. Amsterdam, New York 2008, S. 357–370, hier S. 357) versteht.
59 Dieser in der Satireforschung immer wieder konstatierte ‚Wirklichkeitsbezug‘ wurde aller-
dings keineswegs ein heit lich gedeutet. Während Richard Alewyn das barocke Verhältnis zur 
Wirklichkeit (in Abgrenzung zu Johann Beers ‚Realismus‘) als ‚naturalistisch‘ beschrieb, und 
Satirikern wie Grimmelshausen attestierte, die ‚Wirklichkeit‘ ‚zu um gehen‘ „und nur die gestei-
gerte oder geblähte oder verzerrte“ Welt darzustellen (Richard Alewyn: Johann Beer. Studien 
zum Roman des 17. Jahr hun derts. 2., verb. Aufl., aus dem Nachlass hg. von Klaus Garber, Micha-
el Schrö ter. Heidelberg 2012, bes. S. 186–208, hier S. 196), ist der Satire an anderer Stelle eine 
„relativ un ge brochen[e] [Nähe zur] sozial geschichtlichen Realität“ zugesprochen worden (Horst 
Langer: „Weiber“-Schel te, „Weiber“-Lob. Zum Frauenbild in Prosasatiren von Moscherosch bis 
Beer. In: Zeitschrift für Germanistik 2 [1992], S. 355–366, hier S. 356). – ‚Wirklichkeitsbezug‘ meint 
hier  – ausdrücklich nicht im hegelianischen Sin ne  – den Bezug zu einem extradiegetischen 
( reellen, sozialen, psychologischen, literarischen oder anderen) Phä no men.
60 Zur Satire als ‚Aggression‘ siehe bes. Deupmann: ‚Furor satiricus‘.
61 Michel Foucault: Die Ordnung des Diskurses. Aus dem Französischen von Walter Seitter. Mit 
einem Essay von Ralf Konersmann. 2., erw. Aufl. Frankfurt am Main 1993, hier S. 11.
62 Ebd., S. 16 f.



2 Proteus Frauensatire: Funktionsdefinition   19

(b) Die Frauensatire ist thematisch insofern gebunden, als sie ‚die Frau‘ bzw. 
dezidiert als ‚weib lich‘ markierte Verhaltensweisen und Eigenschaften in den 
Mittelpunkt rückt. Als literarisches Motiv ist die ‚Frau‘ in der Forschung oftmals 
betrachtet worden; während die ältere Frauen forschung aller dings nach (stati-
schen) ‚Frauenbildern‘ suchte, ist der Zugang der neueren Geschlechter forschung 
pro zess orientiert.63 Daran anknüpfend ist die Analysekategorie ‚Frau‘ bzw. ‚weib-
li ch‘ im Rahmen dieser Studie keinesfalls essentialistisch, sondern als litera-
risch-konstruierte ‚geschlechts bezogene Selbst- und Fremdzuschreibung‘ zu 
verstehen,64 die zumeist dem hetero normativen Phal lo go zen tris mus frühneuzeit-
licher Geschlechter diskurse entspringt, innerhalb derer die Kategorien ‚biologi-
sches Geschlecht‘ (sex) und ‚soziale Geschlechterrolle‘ (gender) sowohl getrennt als 
auch (pseudo-)kausal verbunden werden. Während sich im Zuge der Auf klä rung 
die essentialistische Vorstellung zweier ‚natürlicher‘ und unwandelbarer Gesch-
lechts charak tere weitgehend durchsetzte, galt die Frau zuvor vorrangig als defizi-
täre Ver sion des Mannes, woraus ihre ontologische Inferiorität abgeleitet wurde.65 

63 Vgl. dazu die Ausführungen von Nieberle: „Diese mediale Metapher des Bildes wurde auf-
grund ihrer statischen Qua li tät im Laufe der Jahre immer stärker kritisiert und von prozess-
orientierten Ansätzen abgelöst (Geschlech ter diskurs, Genderperformanz) […] Der Ansatz der 
‚Bildbeschreibung‘ greift deutlich zu kurz, weil er übersieht, dass hierfür häufig von einem sehr 
schlichten mimetischen Welt-Text-Verständnis ausgegangen wurde, dem zu folge der literarische 
Text das historische Geschlechterverhältnis lediglich nachzeichnen würde. Ein literarischer Text 
kann sich hingegen sehr weit von den zeitgenössischen Sitten, Gebräuchen und Gesetzen seiner 
Zeit ent fer nen, auch oder gerade wenn sie die literarische Imagination des Geschlechterverhält-
nisses betreffen“ (Sigrid Nieberle: Gender Studies und Literatur. Eine Einführung. Darmstadt 
2013, S. 11).
64 Dazu grundlegend Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter [OT: Gender Trouble 
1990]. Aus dem Amerikanischen von Kathrina Menke. 19. Aufl. Frankfurt am Main [1991] 2018. – 
Ich verwende die Bezeichnung ‚Gender‘ folglich mit Sabine Koloch als „genuin sozialpsychologi-
sche Kategorie“ und „Sammelname […] für geschlechts- und geschlechterbezogene Selbst- und 
Fremdzu schrei bungen“ (Sabine Koloch: Wissenschaft. Geschlecht. Gender. Termi nologiearbeit. 
Die deutsche Literaturwissenschaft. München 2017, S.  9). In diesem Sinne meint Gender for-
schung „eine Forschungsrichtung, die geschlechts- und geschlechterbezogene Selbst- und 
Fremdzuschreibungen in Geschichte und Gegenwart dokumentiert und analysiert“ (ebd.).
65 In einer vielbeachteten Studie hat das voraufklärerische Modell als ‚one-sex model‘ beschrie-
ben Thomas Laqueur: Making Sex. Body and Gender from the Greeks to Freud. Cambridge, 
London 1990. Wenngleich der vor mo derne Geschlechterdiskurs sicherlich vielschichtiger war, 
„bleibt aber ein Verdienst der Studie Laqueurs, auf die Histo rizität der Idee von der ‚natürlichen 
Zweigeschlechtlichkeit des Menschen‘ nachdrücklich hin gewiesen zu haben“ (Claudia Opitz-Be-
lakhal: Geschlechtergeschichte. Frankfurt, New York 2010, S. 49). – Zum „Para dig men wechsel 
der Geschlechterdiskurse“, der im 18. Jahrhundert verortet wird, siehe auch Eva Kormann: Ich, 
Welt und Gott. Autobiographik im 17. Jahrhundert. Köln, Weimar, Wien 2004, bes. S. 19–34, hier 
S. 21, sowie Allison P. Coudert: From the Clitoris to the Breast: The Eclipse of the Female Libido 



20   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

So wird in vielen Texten der Frühen Neu zeit die Performativität von Geschlecht, 
etwa durch Kleidung, Hand lungs weisen und Gebär den – was die Gender for-
schung im Rückgriff auf die inter aktions theoretische Soziologie Doing Gender 
nennt66 – ausdrücklich betont.67 Umso strikter scheint norm konformes Verhalten 
von Frauen in der Frühen Neuzeit aktiv einge fordert werden zu müssen. Wenn 
in dieser Arbeit von ‚devianten Frauen‘ die Rede ist, meint ‚Devianz‘ ausdrück-
lich die Zuschreibung einer Abwei chung von zeitgenössischen Gendernormen als 
Genderkonstrukten.68 Frauen, die zeit genössi schen Nor men nicht ent sprechen, 
avancieren zum satirischen Gegen stand. Die Normfolie, von der devi ante Frauen 
abweichen, speist sich vorrangig aus fünf Soll-Bestim mungen: Frauen agieren 
‚wider die Natur‘ (Naturrecht), ‚unchristlich‘ (biblische Anthropologie nach 
frühneu zeit licher Auslegung), ‚undeutsch‘ (Ethnozentrismus), ‚ständisch unan-

in Early Modern Art, Literature, and Philosophy. In: Sexuality in the Middle Ages and Early Mo-
dern Times. New Approaches to a Fun da mental Cultural-Historical and Literary-Anthropological 
Theme. Hg. von Albrecht Classen. Berlin, New York 2008, S. 837–878, die aufzeigt, „how atti-
tudes towards male and female sexuality changed during the so-called ‚long eighteenth century‘ 
(1660–1800) as a new form of essentialism came to define the sexes, restricting women to the 
domestic realm more closely than ever before“ (ebd., S. 838).
66 Siehe dazu synoptisch Regine Gildemeister: Doing Gender. Soziale Praktiken der Geschlech-
terunterscheidung. In: Handbuch Frauen- und Geschlechterforschung. Theorie, Methoden, Em-
pirie. Hg. von Ruth Becker, Beate Kortendiek. Wiesbaden 2004, S. 137–145.
67 Einschränkend dazu vgl.  Barbara Becker-Cantarino: Genderforschung und Germanistik. 
Perspektiven von der Frühen Neuzeit bis zur Moderne. Berlin 2010, bes. S. 45–59, die den „An-
spruch, Geschlecht ausschließlich als performativ zu begreifen […] als eine Utopie“ verwirft (ebd., 
S. 16 f., Herv. im Orig.). So führt Becker-Can ta rino, die sich besonders um die ‚Sozialgeschichte 
der Frau‘ verdient gemacht hat, aus: „Gender nur als Per for mativität zu fassen[,] geht an der 
langen Geschichte und gegenwärtigen Lebenswelt vorbei, die (noch immer) in Geschlechterka-
tegorien von männlich und weiblich lebt und denkt. Diese jedoch als essentialistisch oder auch 
unver änderbar zu verabschieden, erscheint mir als unhistorisches, von der Realität abgehobe-
nes Wunschdenken, das auch heute die reale Existenz von Männern und Frauen nicht aus der 
Welt schaffen kann“ (ebd., S. 17, Herv. im Orig.). – Becker-Cantarino vermischt in ihrer zum Teil 
berechtigten Kritik allerdings epistemologisch-philo so phische Postulate (‚Geschlecht existiert 
nicht a priori, sondern wird hergestellt [und somit ist die ‚Geschichte der Frauen‘ obsolet]‘) mit 
analytischen Beschreibungsinstrumenten.
68 So verwendet jüngst Christian Loos den Begriff mit einer normativ gefärbten Konnota-
tion, wenn er hinsichtlich frühneuzeitlicher ‚Landstreicher‘ und Soldaten resümiert, dass sich  
„[d]as Deviante […] nicht nur in expli ziten Verbrechen, sondern auch in sozial-abweichenden 
und unaufrichtigen Lebensformen [zeige]“ (Christian Loos: Im Konflikt mit der guten Policey. 
Soldaten und Landstreicher bei Grimmelshausen. In:  Simpliciana  41 [2019], S.  104–127, hier 
S. 126). Vgl. außerdem ders.: Zur Darstellung devianter Personengruppen als Form der Einheit 
in den simplicianischen Schriften Grimmelshausens. In: Simpliciana 42 (2020), S. 61–84. ‚Devi-
ant‘, wie ich den Begriff verwende, meint hingegen die Fremd- bzw. Selbstzuschreibung als einer 
grundsätzlich konstruierten (Geschlechter-)Norm nicht entsprechend.



2 Proteus Frauensatire: Funktionsdefinition   21

gemessen‘ (Stände gesellschaft) oder ‚unästhetisch‘ (literarische und bildkünstle-
rische Idealisierung). Vorgeb liches Programm ist die ‚Demaskierung‘ der Frau, 
die in ihrer ‚nega tiven Normativität‘ entlarvt werden soll. Deutsch sprachige 
Frauensatiren der Frühen Neu zeit verstehen sich meist nicht als misogam, auch 
wollen sie das weibliche Geschlecht nicht grundsätzlich schmähen, sondern nur 
die von Norm und Ideal abweichenden ‚Las ter‘ tadeln. Da die Darstellung funk-
tional zur ‚Bes se rung der Sitten‘ beitragen soll, was sowohl intra diegetisch, etwa 
durch Dialog partner, als auch extra die getisch, etwa durch den Erzähler oder 
durch Paratexte, artikuliert werden kann, avanciert negative Weiblichkeit zum 
satirischen Sujet. Gleichzeitig ermöglichen Frauensatiren allerdings die „diskur-
sive Wirklich keits werdung“69 devianter Frauen. 

Da satirische Frauendarstellungen in frühneu zeitlichen Texten ubiquitär 
sind, gelten als ‚Frauensatiren‘ vorrangig solche Texte, in welchen die satirische 
Weiblichkeitsdarstellung im Zentrum steht. Dennoch sind Frauensatiren nicht als 
‚Frauen diskurse‘ im Sinne von Rüdiger Schnell zu verstehen, der darunter „das 
Reden über die Frau ohne jegliche kritische Reflexion über den Mann“ subsu-
miert.70 Vielmehr ist die Rolle des Mannes (als starkes Geschlecht, als christlicher 
Hausvater, als Deutscher, als Standesvertreter, als poetischer Frauen bewunderer) 
im binären Geschlechtermodell grundsätzlich (wenn auch implizit) mitbe dacht. 
Weil die Frau vor allem durch ihre relative Stellung zum Mann betrachtet wird, 
sind auch Männerdarstellungen Teil von Frauensatiren. In diesem Sinne definiere 
ich auch Texte, die, oftmals in Anlehnung an Schnell, als ‚Ehesatiren‘ bezeich-
net werden, dann als ‚Frauensatiren‘, wenn die Darstellung der ‚bösen Frau‘ das 
argumentative Zentrum bildet.71

69 Ich übernehme den Begriff von Roßbach: Der böse Frau, S. 30.
70 Schnell spricht dort von ‚Frauendiskursen‘, „wo das Reden über die Frau ohne jegliche kri-
tische Reflexion über den Mann auskommt. Der Mann als absoluter Maßstab, als Verkörperung 
des Vollkommenen, als Repräsentant der idealen Norm, entwirft Bilder und Konzepte von den 
Frauen, ohne sich selbst in Frage zu stellen“ (Rüdiger Schnell: Frauendiskurs, Männerdiskurs, 
Ehediskurs. Textsorten und Geschlechterkonzepte in Mittelalter und Früher Neuzeit. Frankfurt, 
New York 1998, hier S.  171). Von ‚Frauendiskursen‘ grenzt Schnell ‚Männer-‘ und ‚Ehediskur -
se‘ ab.
71 In diesem Sinne verstehe ich auch die Kritik Barbara Becker-Cantarinos, die Schnells Dis-
kursaufteilung (wenn auch etwas zu polemisch) Unzulänglichkeiten vorwirft: „Schnell konzen-
triert sich auf das Mittelalter, bringt nur ein Textbeispiel für das 16. Jahrhundert und nichts zum 
17. Jahrhundert, läßt damit die Frühe Neuzeit unbeachtet. Außerdem gilt seine ausufernde, oft 
unscharfe und schiefe Darstellung kaum auf inhaltliche Argumente und Wertigkeit ein, so daß 
er oft den Wald vor lauter Bäumen, die misogynen Inhalte vor lauter Diskursen nicht sieht. Auch 
scheint sein Hauptanliegen zu sein, das sog. ‚frauenfeindliche Mittelalter‘ gegenüber der in Ehe-
fragen vermeintlich progressiven – oder von der protestantischen Reformationsforschung für 
progressiv erklärten – Reformation zu retten. Eine solche Intention verkennt und ist blind für die 



22   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

(c) Von einer historischen Gattungsgemeinschaft der Frauensatire lässt sich inso-
fern sprechen, als diese in Anlehnung an Wittgenstein als ‚Familienähnlichkeit‘ 
verstanden werden kann.72 Die ‚Ähnlichkeit‘ der Texte betrifft folglich sowohl 
die satirische Schreibart, deren vor geb liche Funktion das Aufzeigen von Lastern 
darstellt, als auch deren Bezug zur ‚Frau‘. Ausdrucks for men finden Frauensati-
ren, einem weiten Textbegriff folgend, in satirischen Flug blättern und -schrif-
ten, Verssatiren, lyrischen Kleinformen (Scherzsonette, Epigramme), Komödien, 
Prosa satiren, (menippeischen) Traumsatiren, Närrin nen revuen und Traktaten 
sowie in der zeit genö ssischen Bildkunst (Gemälde, Kupferstiche, Radierun-
gen). Neben ihrer gemein samen Funktion teilen Frauensatiren oftmals formale 
Ähnlichkeiten wie den Rekurs auf tradierte miso gyne Topoi und Präfiguranten 
sowie die reihende Kombination negativer Frauen darstellungen. Dass Frauensa-
tiren zeitgenössisch als zusammengehörige Textgruppe wahr ge nom men wurden, 
belegt der eingangs zitierte Gesprächskreis. 

3 Zum Forschungsstand

Obwohl das Sujet ‚Frau‘ seit jeher beliebtes Satirethema war,73 blieben früh neu-
zeit liche Frauen satiren ebenso wie die deutschsprachige Querelle des Sexes for-
scherlich erstaun lich wenig beachtet. Von wenigen Spezialstudien abgesehen, 
fehlt bislang eine systematische Darstellung frühneu zeit licher Frauensatiren im 
deutschen Sprachraum.

in vielen, aber natürlich nicht in allen Texten des Mittelalters und der Frühen Neuzeit herrschen-
de Misogynie“ (Barbara Becker-Cantarino: Johann Beers Weiber­Hächel und die Tradition der 
Ehe- und Frauensatire. In: Johann Beer. Schrift stel ler, Komponist und Hofbeamter. 1655–1700. 
Hg. von Ferdinand van Ingen, Hans-Gert Roloff. Bern u. a. 2003, S. 443–456, hier S. 452). – So 
basieren die sogenannten ‚Ehesatiren‘ meist auf einer invertierten Binarität zwischen Mann 
und Frau, im Zuge derer die ‚böse Frau‘ zum Schreckensbild avanciert, der Mann hingegen zum 
bemit leidens werten Schwächling degradiert wird. 
72 Das kohäsionsbildende Element ist mithin in der funktionalen „Ähnlichkeit zwischen den 
‚Familien-mitgliedern‘“ zu verorten, vgl. dazu Wilhelm Voßkamp: [Art.] Gattung. In: RL, Bd. 1, 
S. 651–658, hier S. 653.
73 So verwies Egon Hajek bereits 1925 auf die forscherliche Vernachlässigung der Frauensatire, 
wenn er monierte, „Egon Cohn [habe] bei der Aufzählung der typischen Stoffe der Satire den 
Begriffskomplex: Weib nicht in dem Maße berücksichtigt, wie es ihm zukommt“ (Egon Hajek: 
Johann Gorgias, ein verschollener Dichter des 17. Jahr hun derts. In: Euphorion 26 [1925], S. 22–49 
sowie 197–240, hier S. 236). ‚Die Frauen‘ als prominentes Satire thema bespricht hingegen Hod-
gart: Die Satire, S. 87–110, der allerdings keine Beispiele aus dem deutschen Sprachraum anführt.



3 Zum Forschungsstand   23

3.1 Studien zu Frauensatiren der Frühen Neuzeit

Dass ‚Frauensatiren‘ in der Frühneuzeitforschung lange nur wenig Auf merk-
samkeit zukam, liegt wohl auch in deren Wirkungsästhetik begründet, die aus der 
Perspektive der Nach geborenen in mehrfacher Hinsicht befremdet. So wurden 
einzelne Frau en satiren zum einen als qualitativ minderwertig abgetan, indem 
sie als epigonale Reminis zen zen des Mittelalters gewertet wurden;74 zum andern 
wurden misogyne Satiren immer wieder als Aus druck ‚indivi dueller Pathologie‘ 
oder ‚dümmlichen Frauenhasses‘ seitens ihrer (männlichen) Auto ren gelesen.75 
Beide Sichtweisen werden dem vielschichtigen, gesamteuropäischen Phäno men 
nicht gerecht. 

Für den französischen und englischen Sprachraum liegt jeweils eine mono-
graphische Studie zu frühneuzeitlichen Frauensatiren vor. 1967 erschien Eber-
hard Hoberts Dissertation zur ‚fran zösi schen Frauensatire zwischen 1600 und 

74 Vgl.  etwa die Ausführungen zu Beers Frauensatiren von James Hardin: Johann Beer’s Der 
Politische Feuermäuer­Kehrer and the Anonymous Novel Der Ausgekehrte Politische Feuer­Mäuer 
Kehrer: Contrasting Views of Woman in the German Novel of the Late Seventeenth Century. In: 
Modern Language Notes 96.3 (1981), S. 488–502, der konstatiert: „These works, while artistically 
weak, are valuable evidence of the continuing survival of medieval and sixteenth century attitu-
des toward women and the erotic“ (ebd., S. 489). – So hat die mittelalterliche Figur des ‚übelen 
wip‘ als „Frauentyp, der vom Stricker bis zu Hans Sachs, in der Fazetien- und Schwankliteratur 
bis ins 18. Jahr hundert und auch in der Predigt angeprangert wurde“, in der mediävistischen For-
schung großen Raum eingenommen, vgl. Elfriede Moser-Rath: Frau. In: EM, Bd. 5, Sp. 100–137, 
hier Sp. 105. Dazu siehe bereits Franz Brietzmann: Die böse Frau in der deutschen Litteratur des 
Mittelalters. Berlin 1912 sowie, aus jüngerer Zeit, Marta Szałajko: Strategeme der ‚Weiberlist‘ in 
den deutschen Mären des Spätmittelalters. Lublin 2019 sowie Edith Wenzel: Hêre vrouwe und 
übelez wîp. Zur Konstruktion von Frauenbildern im Minnesang. In: Manlîchiu wîp, wîplîch man. 
Zur Konstruktion der Kategorien ‚Körper‘ und ‚Geschlecht‘ in der deutschen Literatur des Mit-
telalters. Hg. von Ingrid Bennewitz, Helmut Tervooren. Berlin 1999, S. 264–283, Gudrun Aker: 
Göttin, Frouwe, Übel Wîp. Zur Konstituierung des neuzeitlichen Frauenbildes im sozialen und 
literarischen Konflikt. In: Gegenwart als kulturelles Erbe. Ein Beitrag der Germanistik zur Kultur-
wissenschaft deutsch sprachiger Länder. Hg. von Bernd Thum. München 1985, S. 85–122.
75 Die Einschätzungen trafen besonders Johann Gorgias (vgl. etwa Arntzen: Satire in der deut-
schen Literatur, bes. S. 239, sowie Heinz Rölleke: Nachwort. In: Johann Gorgias alias Veriphan-
tor: Betrogener Frontalbo. Galant-heroischer Roman aus dem 17. Jahrhundert. Hg. und mit einem 
Nachwort versehen von Heinz Rölleke. 2., verb. Aufl. Bonn 1988, S.  147–163, bes. S.  149) und 
Johann Beer (vgl. Jörg Jochen Berns: Johann Beer, der Satiriker. In: Beer 1655–1700. Hofmusiker. 
Satiriker. Anonymus. Eine Karriere zwischen Bürgertum und Hof. Katalog zur Ausstellung in der 
Galerie im Stifterhaus in Linz [4. Juli bis 30. August 2000] und im Museum Schloß Neu-Augus-
tusburg in Weißenfels [3. Oktober bis 19. November 2000]. Hg. von Wolfgang Neuber, Andreas 
Brandtner. Wien 2000, S. 177–202, bes. S. 190).



24   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

1800‘.76 Neben dem Verdienst, die Topoi der Frauen satire in der antiken Tradition 
verortet zu haben, beschränkt sich die Arbeit allerdings auf die sum marische Auf-
listung zahlloser Topoi. Eine überzeugende und problembewusste Definition des 
Begriffs ‚Frauensatire‘ liefert sie nicht. Englische Frauensatiren zwischen 1660 
und 1750 erörtert Felicity A. Nussbaum (1984), die sich besonders den Verssati-
ren Jonathan Swifts (1667–1745) und Alexander Popes (1688–1744) widmet und 
deren polyvalente Funktion betont, die nicht auf eine „corrective function“ ein-
zuschränken sei.77 

Dass sich auch im deutschen Sprachraum im 17. Jahrhundert vermehrt ‚Frau-
ensatiren‘ finden, hat schon Arntzen (1989) hervorgehoben.78 Vor allem zu Texten, 
die unter Klarnamen erschienen oder ex post einem Autornamen zugeordnet 
werden konnten – wie Johann Balthasar Schupp (1610–1661), Hans Jacob Christof-
fel von Grimmelshausen (um 1622–1676), Johann Gorgias (1640–1684) und Johann 
Beer (1655–1700) –, finden sich mittlerweile einige kleinere Studien.79 Während 
bereits Lynne Tatlock (1985) die prononcierte Misogynie im Feuermäuer­Kehrer 
Johann Beers als sexuell aufge la dene (Auto-)Aggression las,80 betonte Horst 
Langer (1992) vor allem den Unter hal tungs charakter miso gyner und satirischer 
‚Frauenbilder‘.81 Die ‚Frauen- und Ehesatire‘ als in einem ‚misogynen Tra ditions-
zusammenhang‘ stehende Gattung erstmals explizit berück sichtigt hat Barbara 
Becker-Cantarino (2003), die Johann Beers Weiber­Hächel als Gattungsbeispiel 
anführte und darauf hin wies, dass die „misogyne Tradition für den deutschen 
Raum noch nicht umfas send analysiert“ sei.82 Der ‚Komik‘ der Frauensatiren des 
17. Jahrhunderts ging Mirosława Czar necka (2008) in einem interkulturell fundier-
ten Vergleich polnischer und deutscher Vers satiren nach.83 Silvia Serena Tschopp 

76 Erhard Hobert: Die französische Frauensatire 1600–1800 unter Berücksichtigung der antiken 
Tradition. Marburg 1967.
77 Felicity A. Nussbaum: The brink of all we hate. English Satires on Women 1660–1750. Lexing-
ton 1984.
78 Vgl. Arntzen: Satire in der deutschen Literatur, S. 238–240.
79 Die Forschungsbeiträge sind im Folgenden an den jeweiligen Stellen berücksichtigt und 
werden hier nicht einzeln aufgelistet – zumal einige Forschungstexte sich zwar (im Sinne der 
hiesigen Definition) mit einer ‚Frauensatire‘ beschäftigen, ohne aber die Textgattung zu reflek-
tieren. 
80 Vgl. Lynne Tatlock: Speculations on Beer’s Chimneys. The bawdy in Johann Beer’s Frauensa-
tire Der Politische Feuer mäuer­Kehrer. In: Daphnis 14.4 (1985), S. 779–801.
81 Vgl. Langer: „Weiber“-Schelte, „Weiber“-Lob.
82 Becker-Cantarino: Johann Beers Weiber­Hächel und die Tradition der Ehe- und Frauensatire, 
S. 450.
83 Vgl.  Czarnecka: Misogyne Lachgemeinschaft, S.  357–370. So konstatiert sie, dass „für das 
Idealbild der Frau […] in der deutschen wie in der polnischen Literatur des Barock ähnliche 
Tugenden“ (ebd., S.  368) gelten. „Im Gegensatz zur deutschen Literatur“ fänden sich „in der 



3 Zum Forschungsstand   25

(2008) widmete sich im selben Kontext der ehesatirischen Flugblatt publizistik 
des 16. und 17. Jahr hunderts, welche „die Lebensgemeinschaft von Mann und Frau 
primär als Ort eines gewaltsam ausgetragenen Kampfes um Macht“ präsentiere.84 
Das große Verdienst, das ano nym erschienene, neun Texte umfassende Malus­ 
Mulier-Corpus erstmals vorgestellt zu haben, ge bührt Nikola Roßbach (2009), 
die die seinerzeit beliebten Texte aus wissens- und geschlech ter historischer 
 Perspektive betrachtet und kommen tierte Inhalts zusammenfassungen liefert.85 

Diskutiert wurde in neuerer Zeit folglich besonders die wirkungsbezogene 
Ein ordnung der prononcierten Misogynie, die sich eng mit der Frage nach den 
Möglichkeiten der ‚Satire‘ in Abgrenzung zum ‚Sozialdisziplinierungs‘-Postulat 
verknüpft zeigt.86 So betont die neuere For schung vermehrt die satirische Poly-
valenz auch hinsichtlich ‚normativer‘ Gesch lech ter konzepte. Wäh rend Michael 
Schilling die Misogynie in Johann Sommers Ethographia Mundi (1608) „durch 
mehrfache Dis tan zierungsmerkmale gebrochen und zurückgenommen“ sieht,87 
räumt Tschopp für die satiri schen Flugblätter ein, dass sich der „Fokus der sati-
rischen Angriffe […] in erster Linie gegen die Frauen“ richte.88 Sie hält aber fest, 
dass die „Diskursivierung der Geschlechter ord nung […] als Aufforderung verstan-
den werden [könne], neuartige Interaktionsmuster zwischen Mann und Frau zu 
imaginieren“. Czarnecka sieht ausgehend von einem „polyvalente[n] Ver ständ nis 
der Satire“ im „inszenierte[n] Lachen einen gewissen Raum für Transgressionen 
des andro normativen Wertesystems“.89 Roß bachs Deutung hebt vor allem auf 
den diskursiven Eintritt der männlichen ‚bösen Frau‘ in den Gesch lechterdiskurs 
ab, wodurch das Phänomen „phraseologisch gebannt und entschärft“ werde.90 

polnischen im ideellen Bild der Frau oft heroische Eigen schaften wie Großmut, Würde, Stärke, 
Entscheidungsfähigkeit, kriegerische Leistungs fähig keit, Lebens klugheit oder Regierungsfähig-
keit“ (ebd., S. 369).
84 Tschopp: Geschlechterkampf als Gesprächspiel, S. 430 f.
85 Vgl. Roßbach: Der böse Frau.
86 Vgl. zur Problematik der fehlenden Eindeutigkeiten am Beispiel der Ehetexte des 16. Jahrhun-
derts bereits Manuel Braun: Disziplinierung durch disziplinlose Texte? Der moraltheologische 
Ehediskurs und ein Leit para digma der Frühneuzeitforschung. In: Daphnis 31 (2002), S. 413–467. 
Die „Kritik am Konzept der Sozial disziplinierung und ‚Gute Policey‘“ hat jüngst Ajouri zusam-
mengefasst (Ajouri: Policey und Literatur in der Frühen Neuzeit, S. 10–17).
87 Michael Schilling: Hose oder Schürze. Der Streit der Geschlechter und seine Inszenierung in 
Johann Sommers Ethographia Mundi. In: Leben in der Stadt. Eine Kultur- und Geschlechterge-
schichte Magdeburgs. Hg. von Eva Labouvie. Köln u. a. 2004, S. 137–149, hier S. 148.
88 Tschopp: Geschlechterkampf als Gesprächspiel, S. 431, das folgende Zitat ebd., S. 463.
89 Czarnecka: Misogyne Lachgemeinschaft, S. 357.
90 Roßbach: Der böse Frau, S. 165, vgl. außerdem ebd., S. 30: „Es steht nicht in Abrede, dass die 
Intention von Ehesatiren wesentlich moraldidaktisch, disziplinierend und normierend ist, doch 
kann die spezifische Textualität der Ehetexte diese Absicht dadurch unterminieren, dass sie dem 



26   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

Ulrike Wels (2008) hingegen deutet die misogyne Ebene in Beers Bestia Civitatis 
als funktionales Superstrat der Moraldidaxe des „tief religiöse[n] Mensch[en], der 
es als seine Auf gabe ansieht, sein Publikum zur Religiosität zu ermahnen, der 
ihm den eifernden, rächenden Gott vor Augen führt, der die Verfehlungen der 
Menschen furcht bar und konsequent ahndet, wenn sie nicht umkehren“.91

Trotz des verstärkten Interesses, das die jüngere Forschung an misogynen 
Texten zeigte, blieb die historische Textgruppe der frühneuzeitlichen deutsch-
sprachigen Frauensatire insgesamt unter bestimmt. Da eine bibliographische 
Erschließung fehlt, blieben zahlreiche Frauensatiren bislang unbeachtet. Dass 
viele Frauensatiren in Bibliothekskatalogen unter dem problematischen Begriff 
‚Frauenliteratur‘ eingeordnet sind, wird dem Gegenstand weder in historischer 
noch forscherlicher Perspektive gerecht.92 Insgesamt mangelt es an einer ver-
stärkten Beschäf ti gung mit inter medialen und inter textuellen Bezügen, die die 
europäische Prägung wie ethnozentrische Eigen heiten deutsch sprachiger Frau-
ensatiren hervorheben; zu wenig beachtet wurde vor allem die Positio nierung der 
Frauensatiren im Kontext der Querelle des Sexes.93

3.2 Zur europäischen Querelle des Sexes im Alten Reich

Als „spezifisch europäisches und allem Anschein nach gesamt europäisches“ 
Phänomen bezeich nen Gisela Bock und Margarete Zimmer mann die Querelle des 
Sexes in ihrer weg weisenden begriffs- und forschungsgeschichtlichen Einfüh-
rung94 – ein Phäno men, das „wie kaum ein anderes Thema die Kultur der Frühen 

Kritisierten und Verurteilten überhaupt erst sprachlichen Raum gibt. Die diskursive Wirklich-
keitswerdung des [sic] bösen Frau findet trotz und wegen ihrer Stigmatisierung statt – eine textu-
elle Dynamik, für die das klassische Sozialdisziplinierungsparadigma der Frühneuzeitforschung 
blind ist“.
91 Ulrike Wels: Die Funktion der Misogynie in Johann Beers Roman Bestia Civitatis (1681). In: 
Wider die Frau. Zu Geschichte und Funktion misogyner Rede. Hg. von Andrea Geier, Ursula Ko-
cher. Köln u. a. 2008, S. 111–122, hier S. 119 f.
92 Zu den Unzulänglichkeiten des Begriffs vgl.  auch die Ausführungen von Koloch: Wissen-
schaft. Geschlecht. Gender. Terminologiearbeit, bes. S. 29 f.
93 Zumindest Becker-Cantarino nennt in ihren Ausführungen die „Querelle des Dames“ als li-
terarhistorischen Kontext, vgl. Becker-Cantarino: Johann Beers Weiber­Hächel und die Tradition 
der Ehe- und Frauensatire, bes. S. 449–451.
94 Das Phänomen ist hier allerdings noch als ‚Querelle des Femmes‘ bezeichnet, vgl. Bock, Zim-
mer mann: Die Querelle des Femmes in Europa, S.  11. Ein erneu ter Abdruck der ‚begriffs- und 
forschungsgeschichtlichen Ein führung‘ findet sich in Gisela Bock: Geschlech ter geschichten der 
Neuzeit. Ideen, Politik, Praxis. Göttingen 2014, S. 69–99.



3 Zum Forschungsstand   27

Neuzeit prägte“.95 Der Begriff der Querelle ist dabei nicht ledigl ich eine historio-
graphische Zuschreibung ex post, sondern wurde bereits von Martin Le Franc in 
seinem zwischen 1440 und 1442 entstandenen allegorischen Werk Champion des 
Dames explizit verwendet.96 Das zwischen Spät mittelalter und Spätaufklärung 
zu situierende Phäno men der Querelle des Sexes manifestierte sich in einer kri-
tischen Diskussion darüber, ob Frauen intellektuelle Fähig keiten sowie morali-
sche Qualitäten auf wiesen, die denen der Männer eben bürtig seien.97 Cornelia 
Plu me definierte die Querelle als „Debatte um den anthropologischen Status des 
weib lichen Geschlechts, um seine ethischen, rationalen und praktischen Poten-
zen, um seine Stellung innerhalb der menschlichen Gesellschaft insgesamt und 
gegenüber dem Mann als Vater bzw. Ehemann im Be son deren“.98 Doch nicht nur 
Männer, sondern auch Frauen ergriffen, wenngleich seltener, selbst das Wort.

Während die Querelle des Sexes in Christine de Pizans Le livre de la cité 
des dames (1405) ihren Beginn und ersten Höhe punkt hatte,99 ist die der deut-
schen Literatur immer wieder attestierte ‚kulturelle Ver spä tung‘ auch daran zu 
erkennen, dass, nach der Ehedebatte der Reformationszeit, erst das 17. Jahrhun-
dert einen verstärkten ‚Geschlechter kampf‘ zeitigte.100 Auch forscherlich sind 
deutsch spra chige Texte der Querelle des Sexes im Gegensatz zur Roma ni stik und 
Anglistik nach wie vor unter belichtet. Insbesondere fehlen einschlägige Quellen-
corpora, wenn auch die zunehmende Digitali sierung alter Drucke den Zugang 
zu früh neu zeit lichen Texten und damit auch zu Texten der Querelle ungemein 
erleichtert.101

95 Bock: Frauen in der europäischen Geschichte, S. 15. – Freilich blieb die Querelle des Sexes 
keineswegs die einzige Querelle der Frühen Neuzeit, da Kontro verse und Dialog hier beliebte 
Präsentationsformen darstellten; erinnert sei insb. an die Querelle des Anciens et des Modernes. 
Im Folgenden meint Querelle allerdings grundsätzlich den Geschlechter streit.
96 Vgl. Bock, Zimmermann: Die Querelle des Femmes in Europa, S. 11. 
97 Vgl. dazu Friederike Hassauer: ‚Heiße‘ Reserve der Modernisierung. Zehn Blicke auf das For-
schungsterrain der Querelle des Femmes. In: Geschlechterstreit am Beginn der europäischen 
Moderne. Die Querelle des Femmes. Hg. von Gisela Engel u. a. Königstein/Taunus 2004, S. 11–19.
98 Cornelia Plume: Heroinen in der Geschlechterordnung. Wirklichkeitsprojektionen bei Daniel 
Casper von Lohen stein und die Querelle des Femmes. Stuttgart, Weimar 1996, S.  15. Vgl. dazu 
ähnlich auch Drexl: Weiberfeinde – Weiberfreunde, S. 14. 
99 Vgl. Zimmermann: Querelle des sexes, Sp. 592.
100 Vgl. dazu Kundert: The polemic trap, insb. S. 57, sowie Rang: Querelle des Femmes in den 
Lexika gelehrter Frauen des 17. und 18. Jahr hun derts, S. 256.
101 Hervorzuheben ist allerdings die von Elisabeth Gössmann herausgegebene Reihe Archiv für 
philologische und theo logie geschichtliche Frauenforschung (bislang 8 Bde., ersch. 1984–2004), 
die zumindest einige Texte der Querelle des Sexes mit einer Einleitung versehen wiederabge-
druckt hat. Für die anglistische Forschung steht mit dem dreibändigen Text kompendium The 
Early Modern Englishwoman. Facsimile Library of Essential Works. Series III: Essential Works 



28   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

Selbst wenn die Querelle des Sexes als europäisches Phänomen in mehre-
ren Aufsatz sam mlun gen besprochen wurde, stammen die Beispiele vorrangig 
aus dem französischen, italienischen und spanischen Sprach raum.102 Zudem 
überwiegt die historische Orientie rung, während die ästhetische und mediale 
Überlieferung zu kurz kommt. Ein neuerer komparatistischer Sammel band 
zu frühneuzeitlichen Autorinnen verortet sich immerhin in der Querelle des 
Sexes.103 Größere literatur wissen schaft liche Darstellungen liegen allerdings zu 
Einzelaspek ten der deutsch sprachi gen Querelle des Sexes vor. Bereits 1996 hat 
Cornelia Plume die ‚Querelle des Femmes‘ im Werk von Daniel Caspar Lohen-
stein nachgezeichnet.104 Martin Bausen hat 2002 die philogyne Schrift Loff vnd 
Vnschuldt der Frouwen des Theologen Johannes Freder (1510–1562) im Kontext 
der Querelle besprochen.105 Den konfes sionellen Konflikten im Zusammenhang 
mit der Querelle um 1600 hat sich Magdalena Drexl in einer Arbeit aus dem 
Jahr 2004 gewid met.106 Ebenfalls aus dem Jahr 2004 stammt Ursula Kunderts 
Studie,107 die literarische ‚Konflikt verlaufs muster‘ für Geschlechter bezie hun gen 
im 17.  Jahr hun dert aufzeigt. Eine systematische Unter suchung der Querelle des 
Sexes fehlt aller dings nach wie vor.108 Auch hat sie in neuere Über blicks- und 
Grund lagen werke zur Frühen Neuzeit bzw. zur Barock literatur der germa nisti-

for the Study of Early Modern Women. Part 2. Texts from the Querelle. 3 Bde. Hg. von Betty S. Tra-
vit sky und Anne Lake Prescott. Aldershot, Burlington 2007, wenn auch als Faksimile-Aus gabe, 
hilf rei ches Arbeits material zur Verfügung. – So böte sich mittlerweile an, die deutschsprachigen 
Querelle-Texte, statt in Faksimile-Druckausgaben, in ihrer dialogischen Ver flech tung auf einer 
digitalen Plattform zugänglich zu machen.
102 Vgl. Streitpunkt Geschlecht. Historische Stationen der Querelle des femmes in der Romania. 
Hg. von Marlen Bid well-Steiner. Wien 2001, The ‚Querelle des Femmes‘ in the Romania. Studies 
in Honour of Friederike Hassauer. Hg. von Wolfram Aichinger. Wien 2003, Geschlechterstreit am 
Beginn der europäischen Moderne. Hg. von Gisela Engel, Friederike Hassauer. Königstein/Taun-
us 2004, Heißer Streit und kalte Ordnung. Epochen der Querelle des femmes zwischen Mittelalter 
und Gegenwart. Hg. von Friederike Hassauer unter Mitarb. von Kyra Waldner. Göttingen 2008.
103 Vgl. Femmes de lettres. Europäische Autorinnen des 17. und 18. Jahrhunderts. Hg. von Mari-
na Ortrud M. Hertrampf. Berlin 2020.
104 Vgl. Plume: Heroinen in der Geschlechterordnung.
105 Vgl. Martin Bausen: Lob und Unschuld der Ehefrauen. Analytische Betrachtungen zu Leben 
und Werk des Johannes Freder. Ein Beitrag zur Querelle des femmes des 16. Jahrhunderts. Frank-
furt am Main u. a. 2002.
106 Vgl. Drexl: Weiberfeinde – Weiberfreunde.
107 Vgl. Kundert: Konfliktverläufe.
108 So gilt nach wie vor die Einschätzung von Drexl, wonach die Querelle des Sexes im Alten 
Reich „bislang nicht systematisch untersucht [wurde] und auch die Zusammenstellung eines 
Quellencorpus […] ein Forschungs desiderat [darstellt]“ (Drexl: Weiberfeinde – Weiberfreude, 
S. 25).



3 Zum Forschungsstand   29

schen For schung noch immer nicht Eingang gefunden.109 Als  ‚Schlagwort‘ ist 
Querelle des Sexes bzw. Querelle des Femmes in der Biblio graphie der deutschen 
Sprach- und Literatur wissenschaft (BdSL) nicht gelistet,110 und das Reallexikon 
der deutschen Literatur wissenschaft bespricht die ‚Querelle des Fem mes‘ nur am 
Rande unter dem Lemma ‚Querelle‘.111

Als Merkmale klassischer Querelle-Texte gelten sowohl ihre dialogi sche Ver-
fasstheit, die ent weder im Text selbst oder in ihrer Reaktion auf eine  vorgängige 
Schrift vorliegt, als auch ihr Rekurs auf eine Geschlechterdebatte mit miso-
gyner Rede und frauen apolo ge ti scher Gegenrede: Um die jeweiligen Argumente 
zu stützen, werden weibliche Tugenden und Laster aufgeführt; „dabei kommen 
durch die Aufzählung herausragender Frauen aus der Bibel, der Mythologie und 
der Geschichte zuweilen so genannte ‚Frauenkataloge‘ zustande“.112 Wenn den 
Querelle-Texten ihr rhetorischer Charakter und ein stetiges Rekapitulieren von 
antiken, kirchenväterlichen und mittelalterlichen Topoi oftmals vorgeworfen 
wurde, so verkennt diese Sicht die früh neu zeitliche Relevanz der produktions-
ästhetischen Kategorien imitatio und aemulatio.113 Gisela Bock und Mar ga rete 
Zimmermann unter scheiden zudem zwischen primären und sekundären Querel­
le-Texten: Während sie unter primären Quellen „all jene Äußerungen auf der Text- 
oder Bild-Ebene verst[ehen], deren Titel, vorrangige Aussage intention und Rezi-
pientengruppe unmittelbar auf die Querelle ver weisen“114 und welche meist auf 
die Gattungen Brief, Traktat, Dialog und Streitschrift rekurrieren, integrieren die 
sekundären Querelle-Texte Bezüge auf die Querelle in weitere Zusam menhänge.115

Indem Frauensatiren weibliche Schreckensbilder vorstellen, nehmen sie an 
der zeit genös si schen Debatte mit literarischen Mitteln teil. Frauensatiren stellen 
folglich keine ‚primären‘, son dern ‚sekundäre‘ Que relle-Texte dar. Sie nutzen die 

109 So findet sich beispielsweise weder bei Volker Meid: Barockthemen. Eine Einführung in die 
Literatur des 17. Jahr hun derts. Stuttgart 2015 noch bei Dirk Niefanger: Barock. Lehrbuch Germa-
nistik. 3. aktual. und erw. Aufl. Stuttgart, Weimar 2012 eine Darstellung der Querelle des Sexes.
110 Die Suche über ‚Freitext‘ ergibt für Querelle des Sexes null, für Querelle des Femmes neun 
Einträge, Stand 25.03.2021.
111 Vgl. Herbert Jaumann: [Art.] Querelle. In: RL, S. 205–208.
112 Drexl: Weiberfeinde – Weiberfreunde, S. 18.
113 Vgl.  Bock, Zimmermann: Die Querelle des Femmes in Europa, S.  24. Auf einen weiteren, 
oft vernach lässigten Aspekt macht Ursula Kundert aufmerksam, nämlich „the socially creative 
processes that the debate implies too: its utopian aspects and its role in the redefinition of social 
entities like the two genders“ (Kundert: The polemic trap, S. 58).
114 Bock, Zimmermann: Die Querelle des Femmes in Europa, S. 23.
115 Als Beispiele für sekundäre Querelle-Texte führen Bock, Zimmermann: Die Querelle des 
Femmes in Europa, S. 23, Baldassare Castigliones Cortegiano (1528) sowie Ludovico Ariostos Or­
lando furioso (1532) an.



30   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

rhetorische Wirkmacht sowie die moral didak ti sche Legitimation der Satire, um 
deviante Frauen vorzuführen und die vorherrschenden Geschlech ter nor men 
folglich (zumindest vorgeblich) zu affirmieren, indem sie ‚Frauen‘ eine inferiore 
Position zuweisen.

4 Erkenntnisinteresse, Methode, Aufbau

Trotz des wachsenden Forschungsinteresses, das misogynen Texten in den letzten 
Jahren zukam, blieb das Medium der frühneu zeitlichen Frauensatire im Alten 
Reich bislang unterbestimmt. Zu wenig beachtet wurden die transmediale Viel-
falt sowie deren diachrone Dynamik in ihren trans latorischen Aneignungen und 
ethnozentrischen Umakzentuierungen. Auch der Ein fluss der humanistischen 
Antikerezeption sowie das spezifische kreativitäts ästhetische Poten zial von 
Frau  ensatiren jenseits der vorgeblichen Moral didaxe blieben vage. Dabei ist die 
frühneu zeitliche Frauensatire einer doppelten Dynamik ausge setzt. So erfuhr der 
Gesch lech ter dis kurs vom 17. zum 18. Jahrhundert tiefgreifende Verschiebungen, 
innerhalb derer sich die herr schende Vor stellung der weiblichen Ontologie von 
einem im Vergleich zum Mann minderwertigen Wesen zu einer gleichwertigen 
(wenngleich keineswegs gleich berech tigten) Part ne rin umko dierte. Galt die autori-
tative Satire zuvor als starkes Mittel im agonal aus ge richteten Geschlechter kampf, 
wurde sie im Ausgang des 17. Jahrhunderts sukzessive umfunktioniert zur – noch 
immer miso gynen – Kunstform. Die dynamische Textgruppe der Frauen satire hält 
mithin Einsichten sowohl über die Konstruktion von Gesch lech ter rollen als auch 
über die pluralen Funktionen der früh neu zeit lichen Satire bereit.

Ziel ist erstens die Erschließung des bislang kaum erfassten Corpus’ der früh-
neu zeit lichen Frauen satiren, das neben Texten im engeren Sinne auch bildkünstle-
rische Quellen als Paratexte berücksichtigt, deren Einrückung in Darstellungs tradi-
tio nen weitere Deutungsebenen eröffnet. Zweitens ist das disparate Quel   lenmaterial 
zu syste mati sieren, um diskursive Strukturen und funktionale Anlagen von Frau-
ensatiren aufzuzeigen. So soll drittens die Konstruktion der ‚devianten Frau‘ in 
diachroner Perspektive nachgezeichnet werden. Inwiefern Frauensatiren antike 
Vor bil der, mittel alterliche Traditionen und volks sprach liche Vorlagen des früh-
neuzeit lichen Europas trans la torisch aneignen bzw. diese modifizieren, soll vier-
tens das inter textuelle Profil frühneu zeit licher Frauensatiren schärfen.

Das Interesse meiner Studie ist vornehmlich literatur- und geschlechter-
historisch. Die besprochenen Texte sind nicht Teil der ‚Höhenkammliteratur‘ der 
Zeit, sondern ‚populärer Lese stoff‘. Es geht folglich nicht darum, frühneuzeitli-
che Frauen satiren als ‚zu Unrecht über sehene Meister werke‘ zu rehabilitieren, 
sondern der Anspruch ist, historische (Ge schlech ter-)Diskurse zu erschließen. Im 



4 Erkenntnisinteresse, Methode, Aufbau   31

Anschluss an die „Arbeitsweise“ des New Historicism,116 wonach sich Literatur 
„weder als Widerspiegelung noch Ergänzung von Wirklich keit, sondern ein be-
zogen in einen komplexen Vorgang gegenseitiger Bestimmung, Trans for ma tion 
und Beein flus sung“ versteht und „Geschichte […] nicht als ‚Hintergrund‘, als eine 
Ansamm lung von Ereig nissen gesehen, sondern vorrangig selbst als Text behan-
delt“ wird,117 legen Frauen satiren die (Re-)Organisation misogyner Argumentati-
onsstrukturen als litera risch tradierte und medial präformierte Konstrukte offen. 

Als ‚Frauensatiren‘ klassifi zierte Texte bilden das Untersuchungscorpus dieser 
Studie. Der zeitliche Schwerpunkt liegt – gemäß der phänomenalen Häufung – auf 
dem ‚langen 17. Jahr hundert‘, dementsprechend Texte des 16. und frühen 18. Jahr-
hunderts heran gezogen werden, um die Dynamik des Untersuchungs zeitraums 
aufzuzeigen.118 ‚Klassiker‘ der Frühneu zeit for schung, wie etwa Grimmels hausens 
Courasche (1670), flankieren von der Forschung ver nach lässigte bzw. gänzlich 
ignorierte Texte, die oft anonym erschienen sind, wie etwa Johann Gorgias’ 
Buhlende Jungfer (1666) oder Balthasar Kindermanns Die Böse Sieben (1662).119 
Obwohl die volkssprachliche satirische Produktion dominiert,120 werden auch 
neulateinische Frauensatiren, wie Jacob Baldes hexametrische Verssatire Contra 
Mulierculas (1651), berücksichtigt. Weil das Sujet eine schier unüberschaubare 
Fülle an Literatur, besonders lyrischer Art, hervor gebracht hat, präsentiert diese 
Studie eine Auswahl an satirischen Quellen texten, die keineswegs den Eindruck 
der Abgeschlossenheit vermitteln soll. Vielmehr stellt die Sammlung ein offenes 
Corpus dar, das sich grund sätzlich erweitern ließe. Für die Aus führungen wurden 
solche Texte herangezogen, die jeweils repräsentativ für einzelne (Gen der-)Dis-
kurse stehen; ergänzend sind weitere Quellen in Anmerkungen genannt. Die For-
schung ist jeweils an Ort und Stelle eingearbeitet.

Die vorliegende Studie ist vor allem diskurshistorisch fundiert. Weil frühneu-
zeitliche Frauensatiren nicht einfach einen Diskurs bilden, sondern zumeist ver-

116 Siehe dazu Stephen Greenblatt: Grundzüge einer Poetik der Kultur. In: Texte zur Literatur-
theorie der Gegen wart. Hg. und komm. von Dorothee Kimmich, Rolf G. Renner, Bernd Stiegler, 
S. 259–279, hier S. 259.
117 Dorothee Kimmich: Diskursanalyse und New Historicism. In: Texte zur Literaturtheorie der 
Gegenwart. Hg. und komm. von Dorothee Kimmich, Rolf G. Renner, Bernd Stiegler, S. 223–231, 
hier S. 228. 
118 Als ‚langes 17. Jahrhundert‘ bezeichnet die Jahre 1570–1740 etwa Dirk Werle: Erforschung 
von epischen Vers dichtungen im langen 17. Jahrhundert (ca. 1570–1740). Vorwort. In: Zeitschrift 
für Germanistik 28.1 (2018), S. 7–9.
119 Den bislang einzigen Beitrag zur Buhlenden Jungfer vorgelegt hat jüngst Hans-Joachim 
Jakob: Grenzen der Satire. Veriphantors Buhlende Jungfer (1665) und Veriphantors Jungferlicher 
Zeit­Vertreiber (1665) von Johann Gorgias. In: Simpliciana XLIII (2021), S. 229–244.
120 Vgl. dazu Kundert: The polemic trap, S. 62.



32   I Frühneuzeitliche Frauensatiren. Zur Einleitung

schiedene Diskursstränge miteinander verflechten, habe ich die maßgeblichen 
‚Stränge‘ identifiziert und separiert. Das empirische Material ist nach genderspe-
zifischen Mustern geordnet und in zeitgenössische Argumentations zusammen-
hänge ein gerückt. Die einzel nen ‚Stränge‘ sind Genderaspekten zugeordnet, 
denen jeweils die Angriffe satirischer Frauen kri tik gelten: ‚Herrschaft‘, ‚Sexua-
lität‘, ‚Häss lich keit‘, ‚Teu fels nähe‘ und ‚(Un-)Bildung‘ stellen die fünf identifi-
zierten Hauptaspekte negativer Weib lichkeit dar, die Frauen satiren auf rufen, 
modifizieren und tradieren. Eingebettet in den jewei ligen kultur- und literarhis-
torischen Kontext werden die einzelnen Stränge auf ihre argumentativen Veran-
kerungen und wirkungsästhetischen Funktionen geprüft, die nicht zwangs läufig 
in der vorgeblichen moraldidaktischen Intention auf gehen. Um den Bedeutungs-
gehalt der Texte auszuschöpfen, werden intertextuelle Bezüge aufgezeigt, die 
Vereinnahmungen, aber auch Wider legungen tradierter Topoi erweisen. Neben 
den grundlegenden antiken Prätexten Semonides’ und Juvenals wird auch auf 
Frauensatiren des mittelalterlich-frühneuzeitlichen Europa, etwa von Giovanni 
Boccaccio, William Shakespeare und Molière, rekurriert.

Besonderes Augenmerk liegt auf der komparatistischen Analyse, die darauf 
abzielt, wie argumentative Aneignungen antiker und zeitgenössischer Frauen-
satiren zur Modifikation der Diskursstränge beitragen – etwa wenn der Rekurs 
auf die französische Preziösenkultur ethno zentrisch zu einer frankophoben 
Haltung umgemünzt wird – oder die Prätexte dem deutsch sprachigen Diskurs 
angepasst werden – etwa wenn die ‚herrische‘ Frau in der deutschen Version ‚in 
Hosen‘ statt, wie im italienischen Vorbild, im Rock dargestellt wird. Die diskurs-
historische Herangehensweise hat freilich zur Folge, dass ihr Interesse weniger 
Einzel werken gilt als dem Nachweis der Kontinuität und Dynamik der Diskurs-
stränge. Um das eklektische Vorgehen in eine argumenta tive Synthese zu über-
führen, werden diachron selektive ‚Close Readings‘ para dig matischer Belegstel-
len jeweils verschränkt mit intensiv-synchronen Analysen von Ganztexten, die 
die Gattung der Frauensatire metapoetisch reflektieren und deren Besprechung 
stärker auf die jeweilige ‚Werkstruktur‘ abhebt.

Die Analysekategorien sind insofern auf das Quellencorpus abgestimmt, als sie 
auf die in den Normpoetiken des 17. Jahr hun derts maßgeblichen Kategorien zielen. 
Neben der inhaltlichen Frage nach geschlechtsspezifischen Zuschreibungen, Tra-
ditionseinrückungen und Modifi ka tionen wird vor allem nach der rhetorischen, 
metrischen sowie lexika li schen und metaphorischen Verfasstheit der Texte gefragt. 
Der Form und dem Stil werden folglich als Bedeutungsträger Rechnung getragen; 
Metaphern und Vergleiche werden hinsichtlich ihrer histo ri schen Semantik auf 
ihren gender geschichtlichen Gehalt geprüpft. Weil bildkünstlerische Quellen, wie 
sie die Flug publizistik, Frontispize und Bildbeigaben darstellen, als eigenständige 
Bedeu tungs träger fungieren, gilt inter medialen Bezügen ein verstärktes Interesse. 



4 Erkenntnisinteresse, Methode, Aufbau   33

So rücken visuelle Quellen weibliche Figurationen in ikonographische Traditio-
nen – etwa in Darstellungskonventionen der Tod sünden – und gehen dadurch in 
die Aussage ein. Indem sich Bildbeigaben in Bild-Text-Relationen bei Weitem nicht 
nur als illustrativ erweisen, sondern argumentativ eigene Bedeu tungs schichten 
beitragen, erweitern Bildbetrachtungen in Anlehnung an Erwin Panofsky das 
Instrumenta rium der Analysen.121

Vorliegende Studie gliedert sich in vier Abschnitte. Zunächst werden die 
diskurs historischen Voraussetzungen der Frauensatire konturiert und Referenz-
texte der Antike hinsichtlich ihrer frühneuzeitlichen Aneignung im deutschen 
Kontext vorgestellt (Kapitel II: Tradierte Misogynie). Als frauensatirischen ‚Grün-
dungstexten‘ kommen Semonides’ Weiberiambos und Juvenals Satura VI heraus-
ragende Bedeutung zu. Zentrum der Ausführungen bildet die systematische 
Analyse jener wirkmächtigen Genderaspekte – ‚Herrschaft‘, ‚Sexualität‘, ‚Häss-
lichkeit‘, ‚Diabolik‘ und ‚Bil dung‘ –, die in frühneuzeitlichen Frauensatiren domi-
nieren (Kapitel III: Topik nega ti ver Gen der aspekte). Aufgezeigt werden Argumen-
tationslinien, Aneignungen und Modifi ka tionen sowie die jeweilige satirische 
Programmatik. Das pro duk tions ästhetische Poten tial misogyner Satiren wird in 
einem Ideenaufriss anhand der drei Spielarten ‚Pornographie‘, ‚Pikarisierung‘ 
und ‚Collage‘ vorgestellt (Kapitel IV: Aus dem Geist der Frauensatire). Sie zeigen 
sowohl die Produktivität der Frau en satire als auch deren subversive Abweichung 
von der vorgeblich moral satiri schen Wirkungsabsicht auf. In einem Ausblick wird 
schließlich die kulturhistorische Persistenz frühneuzeitlicher Frauensatiren nach-
gezeichnet, die noch das 18. Jahrhundert prägen und im Zuge der Emanzipations-
bewegung um 1900 eine neue Aktualität erfuhren (Kapitel V: Barocke Reminis-
zen zen).

121 Vgl. bes. Erwin Panofsky: Ikonographie und Ikonologie. In: Bildende Kunst als Zeichensys-
tem. Ikonographie und Ikonologie. Hg. von Ekkehard Kaemmerling. 6., überarb. Aufl. Köln 1994, 
S. 207–225.


