
2 Der Dräumling

Im Vorwort zur zweiten Auflage bringt Raabe den ironischen Gestus seiner 1872
erschienenen romanhaften Erzählung Der Dräumling folgendermaßen auf den
Punkt, und zwar selbst zwanzig Jahre nach der Erstveröffentlichung mit er-
kennbar beleidigtem Unterton über die eher verhaltene Aufnahme:

Der Dräumling ist in der Zeit vom 1. April 1870 bis zum 12. Mai 1871 verfaßt worden; und
daß das deutsche Volk damals kein Ohr für jemand hatte, der ihm statt von Wörth, Metz,
Sedan, Paris und dem Frankfurter Frieden: von der achtzehnhundertneunundfünfziger
Schillerfeier in Paddenau erzählen wollte, durfte freilich das närrische Menschenkind –
der Autor nämlich – nur sich selber zuschreiben. (BA 10, 7, Herv. im Original)

Die Feierlichkeit anlässlich des hundertjährigen Geburtstages Friedrich Schillers
in der fiktiven Kleinstadt Paddenau erscheint in Anbetracht der hier aufgezählten
welthistorisch bedeutsamen Ereignisse geradezu lächerlich unbedeutend. Im vol-
len Bewusstsein dieser Diskrepanz wertet die Erzählung die Schillerfeier zu
einem regelrechten Großereignis auf, auf das die gesamte Handlung zugeschnit-
ten ist. Der vielfältig belesene und gleichsam literarisch ambitionierte Schulrek-
tor Gustav Fischarth hat es sich zum Ziel gesetzt, die Paddenauer Öffentlichkeit,
wenn schon nicht für die Texte des Jubilars, so wenigstens mit einem Spektakel
zu begeistern, und bereitet gemeinsam mit seinem Freund, dem Maler Rudolf
Haeseler, ein aufwendiges Festprogramm vor. Mit diesen Vorbereitungen aufs
Engste verknüpft ist die Geschichte um die erfolgreiche Verkuppelung eben-
dieses Malers mit Wulfhilde Mühlenhoff, der Tochter des zweiten, aber in sei-
nen Ambitionen bereits resignierten Gelehrten Paddenaus, des Geheimen
Hofrats und ehemaligen Prinzenerziehers Dr. Mühlenhoff. Diese Verkuppe-
lung treiben Fischarth und seine Frau Agnes gemeinsam voran. Eine erfolgrei-
che Verkuppelung bedeutet gleichzeitig den Misserfolg einer vereinbarten
Verlobung zwischen Wulfhilde und ihrem reichen Vetter George Knackstert
aus Hamburg wie auch das Scheitern – und hier kommen Verlobung und
Schillerfest wieder zusammen – der Intrige dieses Vetters gegen die Durchfüh-
rung der Feierlichkeiten.

Raabe referiert in seiner Vorrede aber nicht nur auf die verhaltene Auf-
nahme seines Buches, für das er sich nun in der zweiten Auflage „vielleicht ei-
nige nachdenkliche Gönner mehr als damals“ (BA 10, 7) erhofft, sondern auch
auf den spezifischen zeitgeschichtlichen Kontext der Entstehung, auf den die
Rezeption in der aktuellen Raabe-Forschung den Text bis heute weitestgehend
reduziert hat: die Gründung des deutschen Kaiserreichs 1871 und die Rolle
Schillers für die Idee der nationalen Einheit. So lassen sich in der Konstellation
der Jahre, die Handlung (1859), Entstehung (1870/71) bzw. Veröffentlichung

Open Access. ©2022 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses
Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110778304-013

https://doi.org/10.1515/9783110778304-013


(1872) sowie Zweitveröffentlichung mit Vorrede (1892) bilden, Verschiebungen
feststellen, die sowohl Raabes Position in Bezug auf die nationale Frage betref-
fen, als auch seine persönliche wie eine allgemeine, zeitgenössische Schiller-
und Goethe-Rezeption.1 Der Dräumling scheint also in erster Linie ein Kommentar
zum Zusammenspiel von Kultur und Politik sowie zur Möglichkeit ideologischer
Inanspruchnahme von Literatur zu sein.

Obwohl der Roman wegen der hohen Dichte mehr oder weniger expliziter in-
tertextueller Referenzen und Zitate sowie darüber hinaus wegen der erheblichen
Aufmerksamkeit für das Phänomen von „Literatur aus Literatur“2 eine besondere
Stellung in Raabes Erzählwerk einnimmt,3 hat sich die Forschung bisher nur
marginal mit diesem Text beschäftigt. In seinen Verfahren gleicht Der Dräumling
nämlich durchaus vielen prominenteren Erzähltexten aus Raabes Werk: Er be-
sitzt eine metafiktionale Rahmung, hält intermediale Systemreferenzen und
-performanzen bereit,4 die das Erzählen im System der Theateraufführung
spiegeln, und lässt metaleptisch Figuren auftreten, und zwar nicht nur wie in
vielen seiner anderen Erzählungen einen ‚Autor‘ oder, in abgeschwächter
Form, ein nicht näher bestimmtes Wir, sondern auch eine ganze Reihe von
literaturgeschichtlichen Persönlichkeiten: Schiller, Goethe, Shakespeare und
Kotzebue. Gleichzeitig beruht der Plot auf gängigen Figuren und Motiven –
wie dem Typus des Sumpfmalers, der Konkurrenz von Kunst und ‚Leben‘ oder
dem Paragone von Gemälde und Rede –, die eine Auseinandersetzung mit
poetologischen Kernfragen des Realismus anzeigen,5 wenn auch die Verfah-
ren der ironischen Distanzierung, mit welcher der Roman den Schiller- und
Dichterkult allgemein aufs Korn nimmt, diese Fragen nicht unberührt lassen.

Was den Dräumling jedoch in besonderer Weise auszeichnet, ist die spezifi-
sche Konstellation von metafiktionalem Erzählen und ausgestellter Intertextua-
lität. Denn in diesem Roman entwirft Raabe eine Erzählanordnung, welche
Intertextualität in die erzählte Welt implementiert und dabei ontologisch wen-
det: als Struktur zwischen Welten. Das Strukturmoment der Versetzung ist für
diese Vorstellung von Intertextualität konstitutiv, weil es Raum, Figuren und
Modusgestaltung verbindet und dabei zunächst die Abhängigkeit der epistemo-
logischen (Zugriff) von der ontologischen Erzählfunktion (Setzung) veranschau-

 Siehe Fiedler 2018, 234–238; Göttsche 2000, 113 f.; Henkel 2009.
 Denkler 1989, 187.
 Siehe unter anderem Parr 2016a, 338.
 Zu diesen Begriffen siehe Berndt/Tonger-Erk 2013, 160 f.
 Siehe einschlägig Plumpe 1994, der Raabes Dräumling mit Stifters Nachkommenschaften
vergleicht.

330 IV Zwischen den Welten



licht, um dann die intertextuelle Dimension des Erzählens als ein – im wörtli-
chen Sinn – ‚Statt-Erzählen‘ adressiert.

Im Folgenden werde ich deshalb zunächst die räumliche Ordnung der Er-
zählung und ihre topologischen Achsen analysieren, entlang derer sie eine
komplexe ontologische Struktur entwirft (2.1). Im zweiten Schritt (2.2) stehen
die sich wiederholenden Anordnungen einer versetzten Wahrnehmung im Zent-
rum, mit denen die Erzählung den Zugriff auf die erzählte Welt in Abhängigkeit
von der ontologischen Erzählfunktion fokussiert. Auf dieser Basis nehmen sich
die figürlichen Auftritte Schillers, Goethes und intertextueller Konsorten, um
die es im dritten Schritt (2.3) geht, als Teil dieser Anordnungen aus, mit dem
Unterschied jedoch, dass diese Anordnung eine ontologische Differenz einführt
und im Modell des Olymps bebildert. Insofern mündet die Anordnung in eine
spezifische, komplexe Intertextualität, welche die Erzählung sowohl medial als
auch in Form der Zitierpraxis der Figuren entwirft und die ich im vierten Schritt
analysiere (2.4). Im fünften Schritt (2.5) geht es schließlich darum, die Struktur
der Versetzung zu skizzieren, die Raum, Stimme (voix) und Intertextualität ver-
bindet und mit der das intertextuelle Erzählverfahren zwischenWelten führt.

2.1 Raum: Topologie

Die Erzählung trägt ihren Schauplatz im Titel: Gemeint ist der Sumpf, Dräum-
ling genannt, in dem die Kleinstadt Paddenau situiert ist. Damit ist eine erste
Fährte gelegt, dass dieser Sumpf mehr ist als eine prototypische provinzielle
Landschaft, die der Handlung um die Schillerfeier den räumlichen Rahmen für
die humoristische Zuspitzung liefert. Die Exposition der Erzählung greift diese
Herausstellung durch den Titel auf und führt den Sumpf mitsamt seiner tieri-
schen und menschlichen Bewohnerschaft ein. Die Art und Weise, wie sie den
Schauplatz präsentiert, lässt bereits zwei topologische Achsen erkennen, ent-
lang derer die Erzählung zum einen Figurenkonstellation und Handlung ent-
wirft. Zum anderen stellen sie die Parameter des Worldmaking bereit, die – wie
ich im Folgenden zeigen möchte – über Analogien von Positionen eine kom-
plexe ontologische Struktur entwerfen.

Dezidiert fernab von jeder Großstadt, mitten in der norddeutschen Provinz,
situiert der Erzählanfang das „Städtchen von etwa siebentausend Seelen, Pad-
denau genannt“ (BA 10, 10), und zwar nicht ohne ebendiese Abgelegenheit de-
tailliert zu beschreiben. Die Stadt liegt nämlich „auf einer Art Halbinsel“ in
einem See, der Teil eines Sumpfgebiets ist – des Dräumlings, der wiederum von
„Wäldern, Heiden und kärglichen Ackerfeldern umgeben“ ist (BA 10, 10). Die
Semantisierung als abgelegene Provinz ergibt sich zudem aus dem Kontrast zur

2 Der Dräumling 331



Herkunft der Figuren, die sich für den eigentümlichen Plot um Schillerfeier
und Verlobung in Paddenau eingefunden haben. Mit Rudolf Haeseler aus
Köln und München, Agnes Fischarth aus Berlin und George Knackstert aus Ham-
burg setzt die Erzählung zwar einen großstädtischen Rahmen,6 schließt aber Pad-
denau aus diesem Netzwerk aus, weil eben kein Verkehr von dort in den kleinen
Ort besteht. Die Figuren sind dort entweder gestrandet oder geboren – gemeinsam
ist beiden Gruppen, dass sie jetzt wortwörtlich im Sumpf sitzen (vgl. BA 10, 125).
Damit eignet den Bewohner*innen von Paddenau eine gewisse räumliche Gebun-
denheit und Einschränkung, die sie vom „Weltbürger[ ]“ (BA 10, 69) Knackstert
unterscheidet, der Paddenau genau aufgrund seiner Abgelegenheit zum Zu-
fluchtsort erwählt hat und nach seinem doppelten Misserfolg gar nicht schnell
genug den Rückweg antreten kann.

Doch es gibt neben derjenigen von Zentrum und Peripherie noch eine zweite,
ungleich bedeutendere Achse, die den erzählten Raum des Romans organisiert:
die Vertikale. Diese Achse ist mit der Existenzweise der Paddenauer*innen, die
‚im Sumpf sitzen‘, aufs Engste verschränkt. Die Exposition führt diese Achse
über die tierischen Sumpfbewohner ein, die fürs Erste im Zentrum stehen: der
Storch und die Frösche. „Es war ein ziemlich bedeutender Morast“, so eröffnet
die Erzählung, „an dessen Rande der Storch stand, auf welchen wir […] die Auf-
merksamkeit des Publikums hinwenden möchten“ (BA 10, 9). Anhand des Storchs
werden zunächst der Sumpf, dann Paddenau, seine mehrfach gestaffelte abgele-
gene Umgebung und die Bewohnerschaft eingeführt. Allerdings dient die Land-
schaftsbeschreibung zum Anlass, eine zeitliche, beinahe mythische Dimension
des Sumpfes in die räumliche Ordnung einzubringen,7 die an eine Vorstellung
von Tiefe geknüpft ist:

Der Sumpf hieß der Dräumling und war seit uralten Zeiten berühmt wegen seiner fetten
Frösche und seiner derben Jungen und Mädchen; und wir – wir können und wollen es
nicht hindern, daß alles auf dieser Erde seine gewiesenen Wege gehe und daß immerfort
ein wimmelnder Überfluß des Lebens aus der Tiefe in die Höhe geholt werde. (BA 10, 10)

Die historische Tiefendimension des Sumpfes erhält in dieser Reflexion eine re-
gelrecht existenzielle Bedeutung, die im darauffolgenden Absatz in einem Bild
des Natur wie Menschen nährenden Sumpfes fortgeführt wird.8 „[A]us der Tiefe

 Vgl. Opie 1981, 137.
 Vgl. Plumpe 1994, 78 f.
 In dieser Tiefendimension, die unmittelbar an eine lebensspendende und lebensnehmende
Funktion geknüpft ist, erinnert der Sumpf an andere Gewässer in Raabes Erzähltexten, die
ähnlich profiliert werden, wie der Fluss, der die Erzählung Wer kann es wenden? durchzieht,
vgl. Kap. III.1.

332 IV Zwischen den Welten



in die Höhe“ bezeichnet dabei die Bewegung, an die diese existenzielle Bedeu-
tung des Sumpfes geknüpft ist. Diese Bewegung bildet den Hintergrund für die
durch die Erzählung hindurch immer wieder aufgerufene Vorstellung einer ein-
geschränkten Bewegungsfreiheit der Paddenauer*innen und ihrer daraus resul-
tierenden Perspektivgebundenheit, die der Text mit dem Philistertum engführt
(vgl. BA 10, 74), weil für dieses eine im übertragenen Sinn beschränkte Perspek-
tive ja konstitutiv ist.9

Doch die Funktion dieser Exposition erschöpft sich nicht in einer bloßen
Einführung der zentralen Metapher der Frösche für die Philister*innen, die das
tertium comparationis der beschränkten, gebundenen Perspektive reguliert. Auch
die etymologische Ableitung Paddenaus aus dem niederdeutschen ‚Padde‘ für
Kröte oder Frosch, auf welche die Forschung wiederholt hingewiesen hat,10 er-
schließt sich von dort aus in einer umfassenderen Funktion als bloß der einer
„scherzhaft intendierte[n] Bezeichnung“.11 Anders als Göttingens „Universität
und Würste“12 in Heinrich Heines berühmtem ersten Satz der Harzreise, die hier
anklingt, haben die „fetten Frösche“ und „derben Jungen und Mädchen“ durch-
aus etwas gemeinsam: Sie bezeichnen Positionen, die zueinander in Beziehung
gesetzt werden. Denn was tatsächlich zunächst als bloß metaphorische Eng-
führung der Paddenauer*innen mit den Fröschen anmutet, wenn der Sumpf
„wegen seiner fetten Frösche und seiner derben Jungen und Mädchen“ berühmt
ist, wird im weiteren Verlauf der kleinen Exposition auch ontologisch an die Exis-
tenz der Figuren gebunden.

Die Exposition besitzt neben dem Sumpf, dem hier eine Art Eigenleben un-
terstellt wird, nämlich noch einen weiteren Protagonisten: den Storch. Dass
auch dieser Storch mehr ist als nur das dynamische Moment einer Landschafts-
beschreibung, daran wird kein Zweifel gelassen: „Das Tier war von einem viel
allgemeinern Gesichtspunkte aus zu betrachten“ (BA 10, 9) – von welchem Ge-
sichtspunkt allerdings, erschließt sich erst in der genaueren Lektüre. Der „ernst-
hafte, nachdenkliche Vogel“ hatte nämlich „der träumerischen Landschaft vor
kurzem sein Nachtessen in Gestalt dreier wohlbeleibter Frösche entnommen“,
das er „nunmehr ruhig verdauete“ (BA 10, 9). Nachdem die Exposition das Städt-
chen Paddenau in seiner räumlichen wie zeitlichen Dimension situiert hat, reak-

 Vgl. Grimm, für die der Philister „ähnlich wie pfahl- und spieszbürger, ein nüchterner, pe-
dantischer, beschränkter, lederner mensch ohne sinn für eine höhere und freiere auffassung“
ist (DWB, Bd. 13, 1827). Vgl. bereits Fricker 1939, 87. Vgl. außerdem Fiedler 2018, 236; Henkel
2009, 199; Henkel 2016, 139; Opie 1981, 135.
 Vgl. Henkel 2009, 199; Henkel 2016, 139; Opie 1981, 137.
 Henkel 2016, 139.
 Heine 2005, 103.

2 Der Dräumling 333



tiviert sie den Storch, der als Träger einer Bewegung hin zu den Figuren der Er-
zählung fungiert: „Aber wie im klaren über den ruhigen Fortgang seines Verdau-
ungsprozesses erhob er sich in die Luft und nahm seinen Flug Paddenau zu, und
wir folgen ihm“ (BA 10, 11).

Dort lässt er sich – nun mit seinem Fabelnamen als „Meister Bartold der
Adebar“ (BA 10, 11) bezeichnet – auf dem Haus der Fischarths nieder und führt
dadurch zum initialen Ereignis der Romanhandlung hin, das ausgerechnet in
einer Geburt besteht:

Auch dieses Haus grenzt mit seinem Gärtchen an den Paddenauer See, und der Schimmer
von zwei Lichtern, die im ersten Stockwerk brennen, zieht uns bedeutend an. Das erste
flimmert hinter den Fenstern des Rektors Gustav Fischarth und das andere in der Wohn-
stube der Frau Agnes Fischarth, des ehelichen Weibes des Rektors von Paddenau –
Drillinge! ................................................................................................................................
...............................................................................................................................................
Wir treten in das letztgenannte Gemach in dem Augenblicke, wo der dreimal glückliche
Vater den einen seiner Sprößlinge, und zwar den männlichen (die beiden andern sind
weiblichen Geschlechtes), so hoch, als es die niedrige Stubendecke gestattet, empor-
schwingt[.] (BA 10, 11 f., Herv. im Original)

Typographisch abgesetzt bildet der kursivierte Ausruf „Drillinge!“ dieses initiale
Ereignis im Diskurs ab und markiert ein Einsetzen der Handlung. Die Geburt der
Drillinge des Ehepaares Fischarth steht zunächst in einer dem Volksglauben ent-
sprechenden Verbindung zum Storch, dessen Ankunft am Haus mit der Geburt
zusammenfällt, wenn auch der Kausalzusammenhang nicht explizit narrativ her-
gestellt wird. Ein erstaunlicherer Zusammenhang ergibt sich allerdings durch die
Zahl Drei, welche die Drillingsgeburt zum Abendmahl des Storches, den drei
„wohlbeleibte[n] Frösche[n]“ (BA 10, 9), in Beziehung setzt. Was in der Einfüh-
rung des Sumpfes als „wegen seiner fetten Frösche und seiner derben Jungen
und Mädchen [berühmt]“ (BA 10, 10) noch wie eine harmlos-humorvolle Verbin-
dung klingt, erhält vor dieser Inszenierung eine Wendung, welche eine etwas
makabre Existenzbedingung der Figuren nahelegt. Die scheinbar beiordnende
Konjunktion „und“ offenbart sich als kausal-zeitliche Aufeinanderfolge: ‚und
deshalb‘ bzw. ‚und dann‘. Zugleich wird die metaphorische Gleichsetzung von
Fröschen und Paddenauer*innen durch eine radikale Negation unterlaufen: Der
Tod der ersteren ist die Bedingung der letzteren. Diese Verbindung von Fröschen,
Storch und Drillingsgeburt entspricht einer mythischen Dimension, die eben
nicht identifizierend auserzählt wird, sondern durch Entsprechungen und sprach-
liche Ambiguität nahegelegt wird. Nicht einfach als eine Figur aus einer dem
Volksglauben entsprechenden Darstellung tritt der Storch auf, sondern er ist

334 IV Zwischen den Welten



vielmehr verdoppelt: als Tier und als mythischer Doppelgänger seiner selbst –
„Meister Bartold der Adebar“ (BA 10, 11). Auf einer ersten Ebene zeigt der Na-
menswechsel einen Registerwechsel an – oder besser: eine Ambiguität der Regis-
ter – auf einer zweiten Ebene eine Komplexitätssteigerung der ontologischen
Struktur des Worldmaking.

Inhaltlich legt die Exposition zwar die Grundlage für das der Anlage nach
humoristische Erzählen, strukturell bildet sie jedoch die Folie für das Worldma-
king der Erzählung. Was sich in dieser kleinen narrativen Exposition formiert,
ist eine komplexe ontologische Struktur, die verschiedene Positionen auseinan-
dertreten lässt und diese doch über die Operation des Vergleichens engführt.
Dieses Verfahren setzt die Erzählung fort, indem sie neben Storch und Fröschen
noch ein weiteres Positionspaar einführt, das über die Vertikale zueinander in
Beziehung gesetzt wird und das den Handlungsverlauf der Erzählung konterka-
riert: ‚Götter‘ und Menschen.

Der Festzug hatte sich wie in zwanzigtausend andern Städten diesseits und jenseits aller
Weltmeere, so auch in Paddenau in Bewegung gesetzt, und wenn wir es über uns gewin-
nen könnten, den Anfang des Zuges zu versäumen und uns für einige Augenblicke in den
Olymp zu erheben, so würden wir vielleicht folgenden Gespräches teilhaftig werden[.]

(BA 10, 106)

Ohne auf derartige Lizenzen der Erzählung vorzubereiten, wechselt der Schauplatz
zu Beginn des 16. Kapitels von Paddenau auf den „Olymp“, auf dem die zu un-
sterblichen Göttern erhobenen Dichter sich in postumer Geselligkeit zusammenge-
funden haben. Vermittelt ist dieser Wechsel über eine Kollektivierung Paddenaus,
die, vergleichbar mit Verfahren iterativen Erzählens, den Festzug als einzelnes Er-
eignis in ein kollektives, allgemeines Ereignis überführt, das in „zwanzigtausend
andern Städten diesseits und jenseits der Weltmeere“ gleichzeitig statthat. Noch
bevor der Olymp also als Schauplatz eingeführt oder überhaupt benannt wird,
wird seine Perspektive narrativ eingenommen: als Standpunkt einer globalen
Übersicht, von der aus der Festzug als singuläres Ereignis in einem kollektiven,
ubiquitären Ereignis verallgemeinert werden kann.

Dass die Regeln, nach denen vom Olymp erzählt werden kann, andere sind,
markiert die Erzählung deutlich. Das Deiktikon „wir“, das durch die Erzählung
hinweg Schauplatzwechsel als Bewegung durch den erzählten Raum anzeigt und
damit einen figurierten Zugriff auf die erzählte Welt nahelegt, stellt die Folie für
diese Bewegung in die Höhe bereit. Sich „in den Olymp […] erheben“ zu können,
widerspricht nämlich genau der Gebundenheit an eine Position – die der Frö-
sche –, die das Erzählen größtenteils bestimmt. Gleichzeitig ist dieser Schau-

2 Der Dräumling 335



platzwechsel von einem Konditional mit Irrealis abhängig, der den Schauplatz-
wechsel gleichsam vollzieht wie negiert: „so würden wir vielleicht“ (BA 10, 106);
in dieser etwas eigenwilligen Form des Erzählens lässt sich also die Operation
des Verdoppelns erkennen, die zwischen den Schauplätzen eine modale Struktur
etabliert. Logischer Operator dieser modalen Struktur ist die Negation, die der Ir-
realis semantisch bereithält. Doch trotz des verunmöglichenden Konditionalsat-
zes im Irrealis, der durch das „vielleicht“ noch zusätzlich verunsichert wird, wird
das „folgende[ ] Gespräch[ ]“ (BA 10, 106) zwischen Goethe und Schiller über ei-
nige Absätze hinweg präsentiert. Die Rückkehr zum Paddenauer Festzug erfolgt
dann modal ungehindert: „Wir entsinken dem Olymp, und uns – ja uns hindert
nichts, uns in den Paddenauer Jubelzug einzufügen oder ihn an uns vorüberzie-
hen zu lassen“ (BA 10, 108). Wenn der Dichterolymp dann im 22. Kapitel zum
zweiten Mal Schauplatz eines szenisch präsentierten Gesprächs wird, dann unter
anderen modalen Vorzeichen. Dort ist die ontologische Verdoppelung in den
Olymp nämlich an die Figur Fischarth gebunden und als modale Abhängigkeit
aufgelöst. In einem alkoholisierten Traum unterhält sich Fischarth selbst zwi-
schen „Wolkenbildung[en]“ (BA 10, 149) nicht nur mit Goethe und Schiller, son-
dern auch noch mit Shakespeare und Kotzebue, bevor er dann – wortwörtlich –
aus allen Wolken fällt und erwacht (vgl. BA 10, 150).

Die Exposition führt also die beiden zentralen topologischen Achsen ein:
eine horizontale und eine vertikale, die aber ein ungleiches Profil erhalten. Wäh-
rend die horizontale Achse mit der Opposition von Großstadt und Provinz die
Figurenkonstellation ordnet und die Handlung motiviert, ist die vertikale mit
dem Worldmaking assoziiert. Was die Erzählung entlang der vertikalen Achse
vorstellt, ist eine komplexe ontologische Struktur, welche die erzählte Welt orga-
nisiert. Auf ihr werden Positionen zueinander Beziehung gesetzt: Frösche und
Storch sowie Menschen und Götter scheinen dabei zunächst einfach analoge
Paare zu bilden, die jeweils ähnliche Perspektiven zueinander einnehmen. Aller-
dings intervenieren sowohl Zeitlichkeit als auch ontologische Differenzen in die-
ser Zuordnung. Die zeitliche Dimension bildet sich entlang der Vertikalen als
Aufwärtsbewegung ab: Der Storch holt die Frösche aus dem Sumpf, deren Tod
dann – mythisch vermittelt – in die initiale Geburtsszene der Drillinge mündet.
Die Apotheose der Dichter auf den Dichterolymp wiederum ist ebenfalls an ihren
Tod gebunden, wohingegen sie dort zu „Unsterblichen“ (BA 10, 118) werden. Die-
sen anabasischen Weg, den die Positionen skizzieren, formuliert Haeseler als
Ziel seines Künstlertums: „[S]elbst Paddenau im Dräumling ist mir nur eine Sta-
tion auf dem Wege in die Unsterblichkeit“ (BA 10, 43). Über die Positionen, die
auf diese komplexen Verfahren miteinander relationiert werden, spannt sich also
ein zeitlicher Bogen, der die Dimensionen der erzählten Zeit, die sich aus der
Handlung ergeben, um eine mythische Zeitlichkeit erweitert. Diese zeitliche Di-

336 IV Zwischen den Welten



mension bildet die Erzählung mithin als vertikale, räumliche Anordnung ab,
womit sich das Ringen um die Höhe als deutlich komplexere Angelegenheit her-
ausstellt, als es durch eine Kritik an der beschränkten Position der froschähnli-
chen Paddenauer*innen erklärbar wäre.

2.2 Form: Teichoskopie

Einschränkungen der Position spielen in der Erzählung aber nicht nur in Bezug
auf die Figuren eine Rolle, sondern werden auch in räumlichen Anordnungen
entworfen. Einen Schlüssel zum Zusammenhang dieser Anordnungen bietet die
Art und Weise, wie das zentrale Ereignis der Handlung, die Schillerfeier, prä-
sentiert wird. Als nämlich die Feier, welcher der enorme narrative Vorlauf ge-
widmet ist, endlich stattfinden soll, passiert etwas Unerwartetes: Während die
Schar der Figuren in den Festsaal zieht, um den Feierlichkeiten beizuwohnen,
folgt ‚das Erzählen‘ nicht dorthin:13 „Wir gehen nicht mit auf das Schafott und
führen auch die Leser nicht dahin“ (BA 10, 155), wie es mit Referenz auf die
Szene der Hinrichtung Maria Stuarts aus Schillers gleichnamigem Drama heißt.
Stattdessen beziehen ‚wir‘ Stellung in der Gaststube unter dem Festsaal, auf die
das wahrnehmungsförmige Erzählen daraufhin beschränkt ist. Die vertikale
Trennung von Bühne im Festsaal oben als Schauplatz des Geschehens und
Gaststube unten als Schauplatz der Wahrnehmung hat die Form einer Teicho-
skopie, wie der Erzählerkommentar in einer „dramaturgische[n] Notiz“ (BA 10,
158) explizit nachträgt.14

Das Ringen um die Höhe führt also nicht nur zu den Störchen und Göttern,
sondern auch in den Kern der Reihe von räumlichen Anordnungen, die ihre An-
leihen bei der dramatischen Technik der Teichoskopie explizit reflektieren. In
dieser intergenerischen Analogie installieren die Anordnungen die Anschauung
eines Bühnenraumes, die das Erzählen organisiert. In ihm erhält die räumliche
Dimension des Erzählens, in der jedes Erzählen als Worldmaking operiert,15 eine
Form. Die Aufmerksamkeit auf den Zusammenhang von Wahrnehmung und Er-
zählen, den diese Anordnungen vorführen, erschöpft sich nicht in der Profilie-
rung einer „Hör-Perspektive“,16 die den Zugriff auf die erzählte Welt – wie man
meinen könnte – absichert. Vielmehr geht es – so die These dieses Kapitels – mit
ihnen darum, die epistemologische Dimension des Erzählens überhaupt adres-

 Vgl. allgemein Kamann 1994, 114.
 Vgl. Opie 1981, 141 f.; Stocksieker Di Maio 1981, 83 f.
 Siehe dazu und zum Begriff des Erzählraumes Kap. II.1.1.
 Henkel 2009, 216; Henkel 2016, 140f.

2 Der Dräumling 337



sierbar zu machen und sie in ihrer Abhängigkeit von der ontologischen Erzähl-
funktion auszuloten. Denn in der Reihe von Anordnungen des erzählten Raumes
inszeniert die Erzählung ein Auseinandertreten von visueller und akustischer
Wahrnehmung und problematisiert so den Zugriff auf die erzählte Welt, die in
Abhängigkeit vom erzählten Raum gesetzt wird. Im Folgenden werde ich zu-
nächst die teichoskopische Anordnung der Schillerfeier analysieren und ihre
Leistung für eine Reflexion des Worldmaking herausarbeiten, bevor ich diese
Folie dafür nutze, um zwei vorausgehende Szenen der Erzählung als Variationen
eines teichoskopischen Erzählens zu beschreiben.

Die Voraussetzung dafür, dass Geschehen und Wahrnehmung auseinander-
treten, ist ein ‚Nicht-Erzählen‘: Eine Verweigerungsgeste eröffnet paradigmatisch
das sich über vier Kapitel erstreckende Erzählen von den Feierlichkeiten des
Schillerjubiläums: „Wir gehen nicht mit auf das Schafott und führen auch die
Leser nicht dahin“ (BA 10, 155, Herv. C.P.) – also über eine zweifache Negation.
Der erste Teil des Satzes, „nicht mit auf das Schafott [zu gehen]“, bezieht sich auf
eine Bewegung in der erzählten Welt. Eine Abkehr vom Strom der feierwütigen
Paddenauer*innen vollziehend, eröffnet diese Bewegung die räumliche Struktur
des doppelten Schauplatzes: zum einen den Ort, an den nicht gefolgt wird, und
zum anderen den Ort, der stattdessen Ziel der Bewegung ist. Der zweite Teil des
Satzes, und damit die zweite Negation, nämlich „die Leser nicht dahin [zu füh-
ren]“ (BA 10, 155), bezieht sich auf die Konsequenzen dieser Bewegung für das
Erzählen, welche die narrative Informationsvergabe betreffen. In doppelter Ver-
weigerung setzt die Bewegung erzählte Welt und Erzählfunktion, die den Zugang
zur erzählten Welt reguliert, in gegenseitige Abhängigkeit. Die bei Raabe so häu-
fige Bühne ist dabei das Modell, das diese Abhängigkeit anschaulich vermittelt
und damit als Versuchsanordnung des Erzählens fungiert. Bereits mit der Refe-
renz auf den letzten Akt der Maria Stuart wird der erzählte Raum in Analogie zu
einem Bühnenraum gesetzt; eine Analogie, die der Text dann ausbuchstabiert,
wobei es weniger um das Modell als vielmehr um die Form geht, die der Raum
darüber erhält.

Die konkrete räumliche Anordnung wird explizit zur Bedingung des Erzäh-
lens, das auf dieser Struktur des doppelten oder besser: verschobenen Schau-
platzes – ‚hier und eben nicht dort‘ – basiert und in Form einer Teichoskopie
auftritt. Deshalb müssen zunächst die räumlichen Voraussetzungen im erzähl-
ten Raum geschaffen werden:

„Herr Ahrens?!“ erschallte es wider; aber ehe wir das, was der Wirt zum Grünen Esel wei-
ter zu bemerken hatte, den kommenden Geschlechtern mitteilen, haben wir die Einzelhei-
ten nachzuholen, die wir früherhin bei der Schilderung seines Lokales ausließen. Neben
dem Ofen der Gaststube befindet sich eine Tür […]. Die Tür führt in ein lochartiges Ge-
mach, und aus dem Loch führt eine enge Treppe hinauf in das erste Stockwerk des Hau-

338 IV Zwischen den Welten



ses, in den Korridor vor dem großen Saale, und von diesem Korridor auch noch mit wei-
tern zwölf Stufen bis zum Musikantengerüst. (BA 10, 157 f.)

Bevor teichoskopisch erzählt werden kann, muss die Bühnenkonstruktion in
ihren „Einzelheiten“ errichtet werden, deren Bauplan das Erzählen folgt. Die Ab-
hängigkeit vom erzählten Raum an dieser Stelle macht auf die Räumlichkeit des
Erzählens selbst aufmerksam, für die der erzählte Raum eine Anschauung liefert.
Die Voraussetzung des teichoskopischen Erzählens ist demnach ein spezifisches
Setting des erzählten Raumes, das die beiden Schauplätze in eine bestimmte
Konfiguration der Wahrnehmung bringt: nämlich in ein Verhältnis des Nicht-
Sehens, aber vermittelten Hörens. Die einzelnen Elemente werden über lokale
und direktionale Präpositionen in ein konkretes räumliches Verhältnis gesetzt,
das Verb „führt“ fokussiert zudem die Verbindungen und löst die Relationen in
eine Bewegung auf. Die Häufung der räumlichen Elemente des Übergangs wie
Tür, Loch, Treppen und Korridor markieren, worum es geht, nämlich um Vermitt-
lung: „War die Tür, die in die Gaststube führte, geöffnet, so konnte man trefflich
von unten nach oben oder von oben nach unten sich alle wünschenswerten Mit-
teilungen machen“ (BA 10, 158). Von genau diesem Informationskanal macht das
Erzählen in den folgenden Kapiteln Gebrauch.

Trotz des weitgehenden Verzichts auf visuell erfassbare Elemente erscheint
die Wahrnehmung klar verortet, was sich auf die Wiedergabe auditiv wahr-
nehmbarer Informationen zurückführen lässt.17 Denn während die Ereignisse in
der Schankstube weitgehend im dramatischen Modus und damit in geringer Dis-
tanz erzählt werden, werden die auditiven Signale aus dem Festsaal über der
Schankstube als undeutlich und nicht abgesichert dargestellt: „Ein dumpfes,
allgemeines, langhallendes Getöse, Hochrufen, Stuhlrücken und Fußscharren
bewog den Vetter aus Hamburg […] die Nase über das veraltete Zeitungsblatt zu
erheben und zu fragen: ‚Was bedeutet das, Herr Wirt?‘“ (BA 10, 161). Die räumli-
che Trennung von Handlungsschauplatz und Ort der Wahrnehmung hat eine
ungenaue und infolgedessen verunsicherte Wahrnehmung zur Folge, die keine
eindeutigen Informationen über die Ereignisse ermöglicht. Wenn Knackstert
also fragt: „Was bedeutet das, Herr Wirt?“, dann markiert seine Frage genau
diese Grenze der Wahrnehmung. Das bloße Geräusch, das nicht visuell abgesi-
chert ist, ist interpretationsbedürftig. In der Folge des Erzählens wird die Inter-
pretation zwar nachgeliefert, jedoch bleibt sie maximal problematisch. Denn
sie ist nicht wie in der klassischen Teichoskopie über eine einzelne, sondern
gleich über eine ganze Reihe von Figuren vermittelt:

 Vgl. Henkel 2009, 116 f.; Jakob 2019, 155 f.

2 Der Dräumling 339



„Lou – ih!“
„Herr Ahrens?“
„Wie weit sind sie da oben?“
„Der Herr Rektor ist fertig. Jetzt kommt wieder die Musik; nachher, hat Pieperling

gesagt, sagt Fritze, kommt Fräulein Mühlenhoff.“ (BA 10, 161 f.)

Versucht man die Anordnung, Informationen über mehrere Figuren zu vermit-
teln, nachzuvollziehen, wird das Problem der Vermittlung offenbar. Die Figu-
ren bilden eine Kette nach dem Prinzip des Kinderspiels Stille Post: Der Wirt
Ahrens, an den sich Knacksterts Frage richtet, gibt die Frage weiter an Louis,
der ebenfalls noch in der Schankstube, aber nahe der Tür platziert ist, der wie-
derum seine Information von Fritze bezieht, der auf der Galerie einen Überblick
über das Geschehen im Saal hat, der aber wohl wiederum aufgrund der Distanz
keinen Zugang zu direkten sprachlichen Informationen besitzt, die er deshalb
von Pieperling bezieht, der an der Saaltür positioniert ist. Die bis zur Unver-
ständlichkeit gereihten Relativsätze, mit denen ich die Anordnung an dieser
Stelle nachvollziehe, zeigt das Problem an, um das es geht. Die asymmetrische
Wahrnehmung von Sehen und Hören ist von Figur zu Figur weiterverschoben
und kommt an keinem Punkt zur Übereinstimmung. Stattdessen generiert sie
eine Staffelung von Vermittlung und unterläuft die Absicherung der Ereignisse
auf diese Weise schon deshalb, weil sie ihre Vermittlung ad absurdum führt.
Bis zum Höhepunkt des Festes, der Rede des Malers Haeseler, die er anstelle
seines Transparents präsentiert und für die es Knackstert und die übrigen Figu-
ren dann eben doch aus der Schankstube auf die Musikantentribüne zieht, ver-
fährt das Erzählen von den Ereignissen im Festsaal weiter nach diesem Muster.

Die abundante Wiederholung von Frage und Antwort zwischen den Figuren
hat zweifellos einen komischen Effekt. Zugleich weist sie penetrant auf die
mehrfache Vermittlung hin und lässt das Wahrnehmungsproblem auf diese
Weise deutlich hervortreten. Dass die teichoskopische Passage für die selbstre-
flexive Anlage des Erzählens zentral ist, markiert der Text, indem er eine „dra-
maturgische Notiz“ (BA 10, 158) einfügt. Diese erläutert das teichoskopische
Erzählverfahren:

Die dramatische Kunst ist schon seit längerer Zeit darauf angewiesen, irgend jemand auf
einen Turm oder sonst erhöhten Aussichtspunkt steigen und von dort aus Bericht geben
zu lassen, wenn in der Ferne etwas geschieht, dessen Verlauf zu kennen auf der Bühne
wünschenswert ist. Und wenn der Ausluger droben wirklich etwas zu sehen und mitzutei-
len hat, so lauscht das Publikum vor den Lampen immer noch mit einer gewissen Span-
nung, höchstwahrscheinlich angesteckt von dem Interesse, welches das Publikum hinter
den Lampen pflichtgemäß zu betätigen hat. (BA 10, 161)

340 IV Zwischen den Welten



Die gattungstheoretische Reflexion leistet an dieser Stelle zwei Dinge. Erstens
greift sie die intertextuell hergeleitete Folie der Handlung als Bühnengeschehen
auf und führt sie fort. Zweitens bildet sie dramatische und narrative Darstel-
lungsverfahren aufeinander ab.18 Die Anordnung der Figuren im erzählten
Raum, die in diesem Kapitel bereits analysiert wurde, lässt sich mit der teicho-
skopischen Form in Übereinstimmung bringen: Es gibt einen erhöhten Aus-
sichtspunkt, von dem aus über Verfahren der Distanz – das Nicht-Sehen und
ungenaue Hören – die fernen Ereignisse berichtet werden, und zwar vermittelt
über mehrere Figuren.

Die „dramaturgische Notiz“ trägt jedoch nicht allein eine Anleitung für den
teichoskopischen Versuchsaufbau nach. Sie bringt auch die Rahmung einer
imaginierten Aufführungssituation ins Spiel, indem sie ein „Publikum vor den
Lampen“ von einem „Publikum hinter den Lampen“ unterscheidet. Dabei mei-
nen beide Publika eben nicht das erzählte Publikum, die Versammlung der
Paddenauer*innen im Festsaal. Stattdessen geht es um das Setting innerhalb
der Schankstube, in der einerseits die dort verbliebenen Figuren, allen voran
George Knackstert, und andererseits die deiktisch indizierte Position des Zu-
griffs auf die erzählte Welt, das pseudofigürliche Wir, verortet sind. Die Lampen
markieren in dieser imaginierten Aufführung die Grenze zwischen Bühnendar-
stellung und ‚Realität‘ und entsprechen damit der ontologischen Grenze, an der
sich die Struktur von Setzung und Zugriff des Worldmaking formiert. Dass es
auf beiden Seiten der Lampen ein Publikum gibt, macht den Effekt der Teicho-
skopie deutlich, um den es hier geht. Die Teichoskopie bildet die Rahmung der
Aufführung wiederum auf die Bühne ab, ist also eine Variante des Spiels im
Spiel. In dieser Abbildung verändert sich jedoch die epistemologische Konfigu-
ration – die Art und Weise, wie der Zugang zur erzählten Welt modelliert ist.
Statt einer direkten visuellen (und auditiven) Wahrnehmung der Aufführung
auf der Bühne konfiguriert die Teichoskopie eine auditiv vermittelte visuelle
Wahrnehmung. Sie verschiebt den Modus der Rezeption somit vom Sehen zum
Nicht-Sehen. Dieses Nicht-Sehen formt den erzählten Raum ontologisch: als
Nicht-Erzählen, das zwei Schauplätze auseinandertreten lässt. Diese Struktur
ist die Bedingung der Möglichkeit des Erzählens, das wiederum in der räumli-
chen Anordnung seine epistemologische Dimension anschaulich macht.19 Oder
kurz: Der erzählte Raum erhält eine Form, die den Zugriff auf die erzählte Welt
reguliert und diesem gleichzeitig vorausgeht.

 Vgl. ähnlich, aber allgemein Kamann 1994, 113 f.
 Vgl. anders Henkel 2009, 217.

2 Der Dräumling 341



Diese Verbindung von Teichoskopie und Erzählen macht deutlich: Die
„dramaturgische Notiz“ ist kein dramentheoretischer Exkurs – der Text reflek-
tiert hier seine eigenen, genuin narrativen Verfahren. Die beiden Bereiche, die
in der imaginierten Aufführung als ‚Realität‘ und Darstellung unterschieden
werden können – als Publikum vor und hinter den Lampen – bezeichnen im
Erzählen beide Positionen der narrativen Struktur, sind also Teil der Darstel-
lung: Was in der Aufführung die Grenze zwischen ‚Realität‘ und Darstellung
war, ist für den Erzähltext die ontologische Grenze der erzählten Welt. Aus die-
sem Grund geht der intermediale Vergleich nicht in einer bloßen Analogie auf.
Stattdessen hat die Doppelung des Publikums in der Analogie von Aufführung
zu Erzählanlage einen Rückkopplungseffekt, der nicht unerheblich ist und den
bereits die Bezeichnung des „Publikum[s] hinter den Lampen“ (BA 10, 161)
deutlich macht. Denn in der Übertragung auf das Erzählen verschiebt sich das
Bühnensetting in der narrativen Struktur und unterlegt dem Erzählakt insge-
samt eine Anschauung, wie sie in Raabes anderen Texten ebenfalls als Modell
ausbuchstabiert wird.20

Doch damit nicht genug, es geht ja schließlich immer noch um die Erzählan-
ordnung der Schillerfeier, die von der Notiz kommentiert wird. Die konkrete, er-
zählte Aufführungssituation bringt eine weitere Komplexitätssteigerung mit sich.
Während die Notiz auf die „Bühne“ als denjenigen Ort referiert, an dem die Mittei-
lungen gemacht werden – also übertragen auf die räumliche Anordnung während
der Schillerfeier: die Schankstube –, entspricht die konkrete Bühne der Schiller-
feier im Festsaal dem in der Notiz benannten Ort der „Ferne“, von dem aus Mittei-
lung gemacht wird. Die Mise en abyme der Bühnen setzt sich hier demnach fort;
der erzählte Raum besitzt insgesamt die Form der Teichoskopie. Darüber hinaus
staffelt die Schillerfeier die Vermittlung über mehrere Figuren, wobei die Position
des Sehenden privilegiert ist. Er besitzt eine Art Filterfunktion: „Und wenn der
Ausluger droben wirklich etwas zu sehen und mitzuteilen hat“ (BA 10, 161). Mit
dem Auseinandertreten der Wahrnehmung geht es also um den Zugang zur erzähl-
ten Welt und die Informationsvermittlung, das heißt um die epistemologische Di-
mension des Erzählens auf der Basis einer räumlichen Setzung, die das Deiktikon
‚wir‘markiert. Damit ist es die Situation des Nicht-Sehens und vermittelten Hörens,
die in dieser detaillierten und spezifischen Anlage eine differenzierte Reflexion des
Worldmaking leistet.

Wie bereits zu Beginn des Kapitels angekündigt, lässt sich diese teichosko-
pische Anordnung der Schillerfeier zu einer ganzen Reihe weiterer Anordnun-
gen der Erzählung in Beziehung setzen. Als roter Faden zieht sich die Geste der

 Vgl. Arendt 1980; Arendt 1983. Siehe Kap. II.1.3.

342 IV Zwischen den Welten



Verweigerung einer ‚direkten‘ Wahrnehmung und Ersetzung durch sprachliche
Vermittlung in Form von Figurenrede durch die gesamte Erzählung. So werden
die Bewohner*innen Paddenaus bereits im zweiten Kapitel allein über ihre
Stimmen eingeführt. Sie kommen im dramatischen Modus direkt zu Wort,
wobei ihre Rede nicht einzelnen Figuren, sondern jeweils einer Stimme zuge-
ordnet wird: „eine Stimme“, „eine zweite Stimme“ und „eine dritte Stimme“,
„jemand“ (BA 10, 14 f.) –, und zwar unter Verzicht auf weitere, visuell wahr-
nehmbare Charakterisierungen. Im Garten der örtlichen Kegelbahn, der Garten-
wirtschaft „zum Krebs“, versammelt sich die Paddenauer Bevölkerung zum
Plausch – und wird dabei belauscht:

In einer dichtbebuschten Laube saß, beleuchtet von einem leise flackernden Lichte, die
Gesellschaft, mit welcher wir es augenblicklich zu tun haben, und sechs Schritte weiter
ab, in einer andern Laube, saß jemand, der sich heut abend gleichfalls noch ins Spiel mi-
schen wird[.] (BA 10, 14, Herv. C.P.)

Von diesem Jemand wird erst rückwirkend, nämlich am Ende des Kapitels, klar,
dass er die ganze Zeit über den Plausch unbemerkt verfolgt hat: „Der einzelne Gast
am Nebentische hatte nämlich mit großem Interesse gehorcht“ (BA 10, 18). Auch
in dieser anfänglichen Passage basiert das Erzählen somit auf derselben Form
des Raumes, die zwei Schauplätze in Beziehung setzt. Dabei ist auch hier, wie
später in der teichoskopischen Anordnung, am einen Ort die Wahrnehmung situ-
iert, welche die narrative Informationsvergabe reguliert, am anderen die erzählte
Handlung, hier zunächst die Unterhaltung der Paddenauer*innen. Die narrativen
Verfahren, nämlich der dramatische Modus und der Verzicht auf Beschreibungen
visuell wahrnehmbarer Elemente, modellieren eine Wahrnehmungssituation, die
auf der räumlichen Struktur dieser beiden Schauplätze in Form durch Bewuchs
getrennter Lauben basiert. Diese Wahrnehmung ist zum einen durch das Nicht-
Sehen bestimmt, zum anderen durch die sprachliche Vermittlung in Form von
Figurenrede. Was jedoch in dieser ersten räumlichen Anordnung der beiden
Lauben fehlt, ist die vertikale Dimension: der „Ausluger“ (BA 10, 161). Es er-
folgt folglich keine Kompensation des Nicht-Sehens durch narrative Vermitt-
lung. Stattdessen ist die narrative Information auf akustisch wahrnehmbare
Elemente beschränkt und markiert eine Grenze des Wissens. Neben der di-
rekten Figurenrede präsentieren die sehr knapp gehaltenen extradiegeti-
schen Inquit-Formeln lediglich eine Unterscheidung der „Stimme[n]“ sowie
deren Modulierung, je nachdem, ob die Stimme „sprach“, „schrie“, „lachte“
oder „seufzte“ (BA 10, 14 f.).

Wieder in anderer Variation findet sich die teichoskopische Form, als es
um die Komiteesitzung in Vorbereitung der Schillerfeier geht. Im „Grüne[n]
Esel“, dem „erste[n] Gasthof des Dräumlings“ (BA 10, 63 f.), tagt das Komitee

2 Der Dräumling 343



der Schillerfeier, während sich zeitgleich die Paddenauer Bevölkerung erneut
zum Gespräch versammelt hat. Der Form nach steht die Anordnung nicht nur
in Verbindung mit dem Gespräch in der Laube der Gartenwirtschaft. Darüber
hinaus sind beide teichoskopischen Szenen explizit miteinander verbunden,
denn „Wir kennen die meisten Stimmen bereits aus der Gartenwirtschaft zum
Krebs“ (BA 10, 64). Wieder sind es zwei Schauplätze, an deren räumlicher Be-
ziehung sich der Zugriff auf die erzählte Welt formiert.

[D]as Komitee der Schillerfeier hält eine Schlußsitzung in einem Zimmer des untern
Stockwerks, eine letzte Beratschlagung, in welche wir uns um keinen Preis eindrängen
und einmischen werden. Aber um den großen Tisch in der allgemeinen Gaststube sitzen
diejenigen Paddenauer, die auch nicht Mitglieder des Komitees geworden […]. Das Zim-
mer der Ausschußsitzung und das allgemeine Gastzimmer stoßen aneinander und stehen
durch eine augenblicklich geschlossene Tür in Verbindung. In beiden Gemächern ist die
Diskussion lebhaft und der Austausch der Meinungen und Ansichten munter im Gange.
Was die ausgeschossenen Enthusiasten über das große Fest auszufechten hatten, geht
uns, wie gesagt, nichts an; aber der Chor der Greise redete nicht nur über das Fest, son-
dern auch über die Enthusiasten, und das geht uns sehr viel an. (BA 10, 64)

Anders als in der Situation der beiden Lauben zu Beginn der Erzählung sind
die beiden Zimmer zwar räumlich verbunden, es besteht jedoch gerade kein
Informationsaustausch. Der erzählte Raum dient hier bereits als Dispositiv der
epistemologischen Dimension, wie sie dann für das teichoskopische Erzählen
der Feierlichkeiten ausbuchstabiert und explizit reflektiert wird. Die wie es
heißt „augenblicklich geschlossene Tür“ markiert nicht nur die Grenze visuel-
ler, sondern auch akustischer Wahrnehmung. Die Grenze der Wahrnehmung
entspricht einer Grenze der narrativ präsentierten Informationen, die im Erzäh-
len entlang der räumlichen Anordnung gezogen wird. Denn von der Sitzung
dringt allein „der Lärm der Debatte im Nebenzimmer“ in die Gaststube und
„macht[ ] sich jeglichem Ohr in der schweigenden Gaststube um so eindringli-
cher bemerklich“ (BA 10, 66). Dass die Komiteesitzung zwar das eigentlich be-
deutsame Ereignis darstellt, welches aber eben nicht erzählt wird, wird mehrfach
durch eine Geste der Verweigerung markiert, welche die räumliche Anordnung
als Dispositiv affirmiert: „in welche wir uns um keinen Preis eindrängen und
einmischen werden“ (BA 10, 64). Das Gespräch der Paddenauer*innen in der
Gaststube, das anstelle der Komiteesitzung erzählt wird, ist dieser insofern
vermittelnd nachgeordnet, als es nur die Schillerfeier sowie die Komiteemit-
glieder – die „Enthusiasten“ (BA 10, 64) – zum Gegenstand hat. Doch gerade
die Tatsache, dass dieses Gespräch auf einem fehlenden Informationsaus-
tausch basiert, der Bezug zu seinem Gegenstand also unklar ist, entlarvt es
als bloßes Gerede. Es vermag demnach letztlich nichts zu vermitteln und be-

344 IV Zwischen den Welten



tont stattdessen die Form der Vermittlung, ähnlich wie die Stille Post der Fi-
gurenreihe auf der Schillerfeier.

Diese drei Szenen, die jeweils zwei Schauplätze zu einem festen Arrange-
ment in der Form der Teichoskopie verbinden, bauen aufeinander auf, dienen
sich auf diese Weise gegenseitig als Folie und steigern in der Reihe die Komple-
xität ihrer Anordnungen. So profilieren sie in ihrer Abfolge die epistemologi-
sche Dimension des Erzählens, deren Abhängigkeit von der ontologischen
Operation des Differenzierens stets neu ausgelotet wird. Die zentrale Anord-
nung des teichoskopischen Erzählens liefert dann mit der Bühne ein räumli-
ches Modell, das die Form des Raumes motiviert. In ihm wird das Verhältnis
von Worldmaking und Zugang zu dieser erzählten Welt sichtbar – und zwar
über die narrative Geste der Verweigerung. Das Erzählen inszeniert seine eigene
Anschaulichkeitsfunktion ex negativo in Varianten des ‚Nicht-Erzählens‘, das
eine epistemologische Konfiguration bildet: als Nicht-Sehen und vermitteltes
Hören. Es bindet seinen Weltzugang und die Absicherung an sprachliche Ver-
mittlung, die genau über diese Trennung aber auch erst eingesetzt wird. Das
teichoskopische Erzählen, das die Aufführungssituation eine narrative Ebene
‚weiterverschiebt‘, macht damit letztlich nichts anderes, als den Finger in die
‚Wunde‘ des narrativen Textes zu legen: Denn in ihm ist Erzählen immer Nicht-
Sehen; es ist auf narrative Erzeugung von Anschaulichkeit angewiesen, die in
einer räumlichen Struktur operiert.

Dass das Erzählen an dieser Stelle den Zusammenhang der ontologischen
und der epistemologischen Dimension seines Worldmaking reflektiert, macht
die Rede des Protagonisten, des Sumpfmalers Haeseler, auf der Schillerfeier
deutlich. Er setzt nämlich die narrative Geste der Verweigerung motivisch in
der Figurenebene fort. Statt das groß angekündigte und von der Bevölkerung
erwartete Transparent zu präsentieren, hält er eine Rede, in der er die Intrige
seines Gegenspielers Knackstert aufdeckt. Die wortwörtliche Enthüllung des
Gemäldes wird so durch eine narrative Enthüllung im übertragenen Sinn er-
setzt. Die Geste der Ersetzung bildet auch den rhetorischen Basso continuo sei-
ner Rede, wenn er apologetisch eröffnet: „Entschuldigen Sie mich, daß ich an
die Stelle dessen zu treten wage, was ich Ihnen aus der engbegrenzten Fülle
meiner schwachen Kunst zu geben versprach“ (BA 10, 174) und den Tropus
zum Ende der Rede auf die Formel bringt: „Ich habe nicht gemalt, ich habe ge-
sprochen“ (BA 10, 176).

2 Der Dräumling 345



2.3 Modell: Olymp

Die teichoskopischen Anordnungen problematisieren den Zugriff auf die erzählte
Welt, indem sie dem Erzählen ein Nicht-Erzählen zur Seite stellen, an dessen
Grenze sich die epistemologische Dimension des Erzählens zu einer Wahrneh-
mungssituation profiliert. In all diesen Anordnungen erfolgt die Wahrnehmung, die
sich in dieser Form des Erzählens anhand ihrer Grenzen formiert,21 auf Basis der
konkreten Ausgestaltung des erzählten Raumes: Wände, Treppen, Türen, Emporen,
Fenster, während die narrative Vermittlung weitgehend an die direkte Figurenrede
delegiert ist. Der erzählte Raum ist dabei das Einzige, was diesen wahrnehmungs-
formierenden Settings vorausgeht und durch ontologische Operationen singulie-
rend gesetzt, identifizierend verbunden und detaillierend konkretisiert wird. Das
deiktisch indizierte Wir, das die epistemologische Beschränkung für alle diese An-
ordnungen als figurenanaloge Einschränkung der Perspektive markiert, hält
dabei stets die ontologische Basis präsent: Es macht die Setzung sichtbar, die
damit gleichzeitig die Wahrnehmung als narratives Konstrukt entlarvt.

Noch deutlicher wird diese Basis aber in den Passagen, in denen die Form
der Teichoskopie mit der vertikalen Raumordnung von Paddenau und Olymp
zusammengeführt werden, die, wie ich in Kapitel 2.1 analysiert habe, eine onto-
logische Differenz organisiert. Doch auf das eingangs lediglich in seiner vertika-
len Ordnung beschriebene Verhältnis von Paddenau und Olymp übertragen,
erhält die teichoskopische Form eine weitere funktionale Prägung. Diese betrifft
das Worldmaking in seiner intertextuellen Dimension, in der die Form der Tei-
choskopie das zentrale Modell der Erzählung – den Olymp – motiviert und
damit die umgangssprachliche Bezeichnung für den obersten Rang im Theater
wörtlich nimmt, wie ich in diesem Kapitel zeigen möchte. Denn in der Übertra-
gung der teichoskopischen Anordnung von der Bühne auf den Olymp führt der
Roman sein Thema – die Schillerfeier – auf der Basis einer ontologischen Diffe-
renz in die erzählte Welt selbst wieder ein: als figürliche Auftritte Goethes und
Schillers im Dichterolymp. Ontologie und Intertextualität werden miteinander
verbunden, indem die Erzählung über die Art und Weise, wie der Olymp zur
Erde und mit ihr zu Raum, Zeit und Figuren in Beziehung gesetzt wird, sein
Worldmaking in einer intertextuellen Dimension inszeniert.

Der Schauplatzwechsel von den Paddenauer Feierlichkeiten in den Olymp
am Tag des Jubiläums steht auf den ersten Blick in krassem Kontrast zu den per-

 Obwohl diese Grenze der Wahrnehmung in etwa der narratologischen Kategorie der Foka-
lisierung (vgl. Genette 2010, 124) entspricht, verzichte ich an dieser Stelle auf den Begriff, weil
er zu sehr von der Figur her gedacht ist und die ontologische Basis der Setzung damit aus dem
Blick rückt. Zur Frage, ob der ‚Erzähler‘ Focalizer sein kann, siehe Margolin 2009, 50–53.

346 IV Zwischen den Welten



spektivisch gebundenen teichoskopischen Passagen, die im vorausgehenden Ka-
pitel analysiert wurden. Schließlich widersetzt sich ihre einleitende Bewegung
explizit einer solchen perspektivischen Gebundenheit, die es sich herausnimmt,
„uns für einige Augenblicke in den Olymp zu erheben“ (BA 10, 106). Diese Be-
wegung steht im Gegensatz zum Dispositiv der Beschränkung, das sowohl die
Paddenauer*innen sowie die Frösche in ihrem Sumpf hält, als auch den deik-
tisch indizierten Standpunkt des Erzählens an die Infrastruktur und teicho-
skopische Architektur Paddenaus bindet.22 Aber auch die Beschränkung des
extradiegetischen Erzählens auf die konkreten räumlichen und zeitlichen
Daten, die den weitgehend im dramatischen Modus präsentierten Figurenbegeg-
nungen als Rahmen dienen, reduzieren jede Form der Informationsvergabe über
die erzählte Welt auf figurengebundenes Wissen. Die Bewegung in die Vertikale
spielt vor allem beim ersten Wechsel auf den Olymp eine Rolle, der wiederum ja
auch eine neue ontologische Grenze in die erzählte Welt einführt. Diese Bewegung
formiert sich eben genau aus der Abkehr von der Beschränkung. Sie vollzieht sich
über ubiquitäre Übersicht, aus der Paddenau mit „zwanzigtausend andern Städten
diesseits und jenseits aller Weltmeere“ (BA 10, 106) verglichen werden kann, und
darüber hinaus als Wechsel der Modalität, die sich aus der Kombination von
Irrealis und realisiertem Vollzug ergibt: „[W]enn wir es über uns gewinnen
könnten, […] uns für einige Augenblicke in den Olymp zu erheben, so würden
wir vielleicht folgenden Gespräches teilhaftig werden“ (BA 10, 106). Die Tatsa-
che, dass überhaupt eine Übersicht präsentiert wird, sei es eine perspektivi-
sche in Form eines Überblicks oder freien Wechsels von Schauplätzen, oder
sei es allgemeiner eine epistemologische in Form eines Mehr-Wissens, mar-
kiert also vor der Beschränkung, welche die Erzählung über weite Teile struk-
turiert, eine Ermächtigungsgeste.

Doch während der Kontrast die Ermächtigung dieses Schauplatzwechsels
betont, der von der epistemologischen Dimension des Erzählens stumpf auf die
basale ontologische Erzählfunktion – als Setzung nämlich, oder hier sogar als
Hinwegsetzung – zurückschaltet, verfahren die Szenen auf dem Olymp wieder
entsprechend der Form der Teichoskopie.

„Wie schade, lieber Schiller, daß gerade heute das Wetter da unten so trübe ist. Ich sehe
kaum etwas durch das Wolkenmedium; allein selbst dieses wenige genügt, um Ihnen dar-
über meine besten Komplimente zu machen, werter Freund.“

 Vgl. BA 10, 11. Hier wird im Gegensatz zum Anflug des Storchs eine figurenanaloge Bewe-
gung durch den erzählten Raum des Dräumlings und damit die Beschränkung der Perspektive
angedeutet.

2 Der Dräumling 347



„Ich danke Ihnen; aber Sie wissen, ich habe kein Glück in allem, was jenen wunderlichen
Planeten anbetrifft; er hat zu allen Zeiten sein möglichstes getan, sich mir von der unan-
genehmen Seite zu zeigen. Es ist freilich verdrießlich, daß uns unsere Pflicht hier über
der alten Welt am Fenster festhält; ich bin fest überzeugt, alle andern Seiten unserer frü-
heren Heimat liegen im hellsten Sonnenschein. Nun, wir haben ja Freund Knebel dort hin-
übergeschickt.“ (BA 10, 107)

Bevor das olympische Gespräch im dramatischen Modus präsentiert wird, ist al-
lein seine Relation zum Paddenauer Festzug noch extradiegetisch bestimmt:
als räumliche Überordnung und als zeitliche Beiordnung. Damit sind beide Er-
eignisse, das Gespräch und der Festzug, in ein Verhältnis der Gleichzeitigkeit
gesetzt, die eine raumzeitliche Kontinuität stiftet: Dem einen beizuwohnen be-
deutet, das andere „zu versäumen“ (BA 10, 106). Die Figuren, Schiller und Goe-
the, führen daraufhin sich und ihre Situation in Form direkter Rede selbst ein.
Sie beobachten nämlich die Feierlichkeiten zu Ehren des hundertsten Geburts-
tages Schillers von oben durch die Wolken hindurch – oder versuchen dies zu-
mindest trotz eingeschränkter Sichtverhältnisse.

Die Pointe dieser Adaptation des teichoskopischen Erzählens besteht also
darin, dass trotz der übergeordneten räumlichen wie zeitlichen Perspektive –
„über der alten Welt am Fenster“ (BA 10, 107) – die Wahrnehmung dennoch be-
grenzt ist. Zwar sind es hier die Wolken und keine architektonischen Hinder-
nisse, die zumindest die Möglichkeit des Überblicks anzeigen, wenn „das Wetter
da unten so trübe ist“, dass man „kaum etwas“ sieht (BA 10, 107, Herv. C.P.). Die
getrübte Wahrnehmung bildet dann immerhin die Grundlage dafür, dass Goethe
für einen kurzen Moment den Kirchturm Paddenaus erspäht, wie – und hier wird
das Personal der Erzählung erneut erweitert – von einem vorbeifliegenden „Bo-
tenengel“ (BA 10, 108) bestätigt:

„In diesem Augenblicke sehe ich von ganz Deutschland nicht das geringste“, sagte Wolf-
gang Goethe. „Doch – halt! Dort einen kleinen lichtern Fleck im Grau! Wer kann uns nun
sagen, welch einem Wesen jener Kirchturm dort zum Augenpunkt dient, wie jener Ort
sich nennt?“ (BA 10, 107)

Dieser ‚Lichtblick‘ kommt jedoch über die Identifikation Paddenaus nicht hin-
aus, denn schon schiebt sich „ein neues Gewölk“ (BA 10, 108) in den Weg –
Paddenau und der dort gleichzeitig stattfindende Festzug sind also weniger die
Objekte, welche die „Unsterblichen“ (BA 10, 118) wahrnehmen, als vielmehr
diejenigen, die sie hätten wahrnehmen können, aber eben nicht wahrnehmen.
In der olympischen Teichoskopie sind Goethe und Schiller selbst die „Auslu-
ger“ „auf eine[m] Turm oder sonst erhöhten Aussichtspunkt“ (BA 10, 161), wes-
halb ihr Nicht-Sehen eben nicht die Bedingung für eine narrativ vermittelte
Darstellung ist, sondern eine solche verhindert. Der Begriff des „Wolkenmedi-

348 IV Zwischen den Welten



um[s]“ (BA 10, 107) bringt die Kehrseite der Vermittlungsfunktion hervor: ein
Dazwischen-Treten.

Weil Schiller und Goethe von ihrem olympischen Ausblick also gerade nichts
sehen, tritt ihre Unterhaltung an die Stelle einer narrativen Präsentation der Er-
eignisse, die zu beobachten sie sich eigentlich in Position gebracht haben. Die
Gespräche folgen dabei, wie Gabriele Henkel aufgezeigt hat, in Formulierungen
und Referenzen weitestgehend dem Duktus des Briefwechsel Schillers mit Goe-
the,23 auf den die Figuren auch explizit Bezug nehmen (vgl. BA 10, 107). Gleich-
zeitig fällt auf, dass ihr Gespräch neben dem Wetter vor allem persönliche
Beziehungen und geschäftliche Angelegenheiten behandelt und gerade nicht,
wie man erwarten könnte, ästhetische Fragen. Literaturgeschichte wird in Form
der olympischen Gesellschaft zunächst als Netzwerk präsentiert: Anhand von
Namen, auf die Goethe und Schiller Bezug nehmen, auf die aber auch extradiege-
tisch referiert wird, bildet sich eine Konstellation biographisch-historischer Ver-
trauter und Bekannter ab: (Karl Ludwig von) „Knebel“, (Christian Gottfried)
„Körner“ und sein Sohn „Theodor[ ]“, (Johann Peter) „Eckermann“ und (Fried-
rich Wilhelm) „Riemer“ (vgl. BA 10, 107f.). Weniger als eigenständige Persönlich-
keiten aufgerufen, reichern sie vielmehr Goethe und Schiller kontextuell an und
repräsentieren deren biographische Stationen. Mit Blick auf diesen ersten Schau-
platzwechsel zum Dichterolymp scheint es also, als ob sich dort ebenjene litera-
turgeschichtliche Konstellation figürlich versammeln würde, um die es mit der
Handlung um das Schillerjubiläum ja auch geht. Was die Schillerfeier also aus
der Literaturgeschichte aktualisiert, erhält innerhalb des Worldmaking seine
räumliche und figürliche Entsprechung als Dichterolymp. In einer Geste der Aktu-
alisierung übersetzt die Erzählung somit die Anordnung von Olymp und Pad-
denauer Schillerfeier in eine räumliche, vertikale Anordnung der Gleichzeitigkeit.

Wenn im zweiten Schauplatzwechsel zum Olymp der Figurenkreis jedoch er-
weitert wird und neben dem Zeitgenossen Goethes und Schillers Kotzebue auch
noch der „Herr Theaterdirektor Shakespeare aus Stratford am Avon“ (BA 10, 149)
als Figur auftritt, verlagert sich das Profil dieses Dichterolymps. Statt nur eine spe-
zifische historische Konstellation des Netzwerks um Goethe und Schiller in eine
apotheotische Gemeinschaft zu projizieren, versammeln sich im Olymp nun auch
Figuren aus anderen historischen wie geographisch zu verortenden Kontexten und
können – Shakespeare steht dafür exemplarisch ein – miteinander über Zeit und
Raum in Dialog treten: Der Figurendialog stiftet performativ diese raumzeitliche
Gegenwärtigkeit,24 während die Figurennamen fast schon an gewisse Aspekte

 Vgl. Henkel 2009, 250 f.
 Vgl. Opie 1981, 143.

2 Der Dräumling 349



einer Foucault’schen Autorfunktion erinnernd als Ordnungsbegriffe bestimmte
biographische, ästhetische und allgemein diskursive Kontexte aufrufen.25

Mit Shakespeares figürlichem Auftritt werden die verhältnismäßig kurzen
Passagen auf dem Dichterolymp von einer konkreten kulturpolitischen Aktualisie-
rung und Inanspruchnahme der Goethezeit, die im ausgehenden neunzehnten
Jahrhundert mit den Dichterjubiläen virulent wird und die Raabes Erzählung als
Apotheose Goethes und Schillers zuspitzt, in einen größeren literaturgeschichtli-
chen Kontext gestellt. Die Art und Weise, wie der Olymp in die Erzählung einge-
führt und zu Paddenau in Beziehung gesetzt wird, hat eine spezifische Figuration
von Ontologie und Intertextualität zur Folge. Diese Figuration lässt sich als para-
doxe raumzeitliche Struktur begreifen, die sowohl eine Kontinuität stiftet als auch
ontologisch getrennte Bereiche unterscheidet. „[H]ier über der alten Welt am
Fenster“ (BA 10, 107) beschreibt Schiller seine Position auf dem Olymp und setzt
die räumliche Verortung auf dem Olymp – „hier“ – in eine zeitliche Aufeinander-
folge von alt (Erde) und neu (Olymp). Beide, Goethe und Schiller, referieren in
ihrem Gespräch auf ihre Vergangenheit „drunten“ (BA 10, 107) und projizieren
damit ihre eigenen biographischen Daten in die Vergangenheit, die dem ‚gegen-
wärtigen‘ Geschehen um das Schillerjubiläum ja notwendigerweise vorausgeht.26

Ihre spezifische Perspektive als „Unsterbliche[ ]“ (BA 10, 107) nehmen sie ein,
indem sie nicht nur anhand biographischer Eckdaten auf ihr Leben, sondern
auch auf ihren Tod referieren, wenn Goethe Schiller einen Ausblick auf die Zeit
nach seinem Tod gibt, denn: „Sie gingen früher von uns fort“ (BA 10, 107).

Die Grenze, an der die Vergangenheit der Handlung in eine Gegenwart auf
dem Olymp umschlägt, adressieren die beiden unsterblichen Figuren als Welt-
grenze, indem sie ihre Position als außerhalb der Welt und ihrer raumzeitlichen
Kontinuität verorten – als „Unsterbliche[ ]“ „über der alten Welt“ (BA 10, 107).
Der in dieser Erzählung häufig auch metaphorisch verwendete Begriff der „Welt“
adressiert an dieser Stelle zunächst die Grenze, während im kurzen Dialog Goe-
thes und Schillers mit dem „Botenengel“ dann diese außerweltliche Position
auch buchstäblich als außerirdische Position imWeltall semantisiert wird:

„Heda, lieb Kind, klein Mäuschen; wie heißt das Städtchen dorten auf jenem Gestirn?“
„Auf der Erde?“
„Auf der Erde! Wir stammen dorther, und die Kugel interessiert uns deshalb noch

ein wenig.“ (BA 10, 108)

 Siehe Foucault 2003 [1969].
 Vgl. Stocksieker Di Maio 1981, 81 f.

350 IV Zwischen den Welten



Die Anschauung der Welt als Planet Erde ermöglicht überhaupt erst, ein Außer-
halb derselben zu imaginieren. Gleichzeitig kollidiert hier aber auch augen-
scheinlich die Bildlogik. Das planetare System läuft der vertikalen Ordnung
zuwider, in welcher der Olymp in den Wolken über dem Dräumling angesiedelt
ist. Doch als Ankerpunkt, der die vertikale Ordnung intakt hält, dient ausge-
rechnet der Storch, der mit den Dichtergöttern in einem Entsprechungsverhält-
nis steht. „Wer kann uns nun sagen, welch einem Wesen jener Kirchturm dort
zum Augenpunkt dient […]?“ (BA 10, 107, Herv. C.P.), fragt Goethe und relatio-
niert damit Storchennest und Olymp über eine Vergleichsoperation.

Der Dichterolymp besitzt als Modell somit eine doppelte Funktion, mit der
die Erzählung an dieser Stelle die intertextuelle Dimension in das Worldmaking
einbezieht und anschaulich macht. Erstens imaginiert er einen Ort, der die
Dichter aus ihrem historischen Kontext herausnimmt und sie in einen Dialog
treten lässt. Dieser Ort ist damit vor allem ein Kommunikationsraum, der durch
die direkte Rede gestiftet wird. Denn außer der Bewegungsrichtung des Erhe-
bens nach oben ist der Olymp nicht als erzählter Raum ausgestaltet, sondern
als solcher nur von den Wolken begrenzt. Bedenkt man die Einleitung des
Schauplatzwechsels auf den Olymp, die über eine aufwendige grammatische
Konstruktion – in einem von einem irrealen Konditional abhängigen Potentia-
lis – die Modalität einer irrealen Möglichkeit entwirft, so bildet der Olymp eine
Art virtuellen Raum. Wenn dort die „unsterblichen“ Dichter, das heißt metony-
mische Effekte ihres eigenen Werkes, im Dialog miteinander stehen, dann stellt
der Olymp ein Modell für ein intertextuelles Netzwerk bereit; wenn auch gewiss
ein sehr elitäres, das mit der Wertung von Kunst, die Raabes Erzählung mit
ihrer vertikalen Ordnung immer auch mitaufruft, unwillkürlich einhergeht.

Zweitens wird der Olymp als Ort zwischen den Welten entworfen, indem er
außerhalb der raumzeitlichen Kontinuität steht und sich zugleich deiktisch zu
ihr in Beziehung setzt. Denn das Gespräch der beiden Dichter am olympischen
Fenster basiert auf einer analogiestiftenden Operation, die sich in der Struktur
der erzählten Welt fortsetzt. Das Storchennest als dem Olymp analoger „Augen-
punkt“ auf dem „irdischen Festplatze“ (BA 10, 107 f.) bildet dabei den Anker-
punkt, der diese Relationierung sichtbar macht. Die Analogie setzt sich jedoch
darüber hinaus fort, indem sie unmittelbar die Anordnungen der Szenen in
Paddenau vorgibt. Die beiden Dichtergötter am „Fenster“ „über der alten Welt“
(BA 10, 107) sind nämlich keineswegs die einzigen, die sich für das Spektakel
der Schillerfeier am Fenster positioniert haben. Auch die Figuren in Paddenau
versammeln sich am Fenster des Geheimen Hofrats Mühlenhoff mit Aussicht
auf den Marktplatz, um von dort dem Festzug beizuwohnen (vgl. BA 10, 110).
Doch kurz bevor Rektor Fischarth seine Festrede hält, fügt sich erneut ein kur-
zer Exkurs auf den Olymp ein, wo man den „heute gefeierten Unsterblichen zu

2 Der Dräumling 351



dem erhabenen Freunde [würde] sagen hören: ‚Sollen wir nicht lieber das Fens-
ter schließen?[‘]“ (BA 10, 118), woraufhin auch extradiegetisch eine Abkehr von
der Festrede erfolgt und anschließend der Wechsel in die „Wohnung des Gehei-
men Hofrats“ ausgerechnet dieselbe Aufforderung präsentiert: „Beste Kinder,
ich glaube, ihr könnt jetzt wohl das Fenster schließen“ (BA 10, 119). Was sich in
dieser Parallelität andeutet, geht über eine bloße Analogie hinaus, sondern pro-
filiert die Analogie als strukturierende Funktion, die über eine Wirkungsrich-
tung verfügt.

2.4 Stimme: Zitieren und Deklamieren

Der figurale Auftritt der Autoren auf dem Dichterolymp ist eingebettet in ein
vielschichtiges intertextuelles Verfahren, das Raabes Erzählen grundsätzlich
kennzeichnet, aber gerade diese Erzählung exzessiv betreibt.27 Nicht nur bildet
die kulturpolitische Inanspruchnahme von Literatur den zentralen Konflikt der
Handlung, darüber hinaus referieren Erzählerkommentar und Figurenrede auch
auf literarische Texte und zitieren diese sogar wörtlich. Neben dem Verweisungs-
geflecht aus Anspielungen und mehr oder weniger versteckten oder codierten Re-
ferenzen ist es im Dräumling insbesondere das markierte Zitat, über das die
Erzählung ihre eigene intertextuelle Dimension ins Spiel bringt. Dabei führt die
Erzählung – so die These dieses Kapitels – vor, wie die intertextuelle Dimension
des Erzählens mit der ontologischen Erzählfunktion interagiert. Intertextualität
betrifft demnach neben der komplexen Semantik auch das Worldmaking. Wie
ich im Folgenden zeigen möchte, inszenieren die Gespräche auf dem Dichter-
olymp Intertextualität als Struktur der Gleichzeitigkeit, wodurch sie förmlich aus-
agiert wird. Aber auch auf der Erde, in Paddenau, wird intertextuell gesprochen.
Über die zahlreichen extra- wie intradiegetischen, als solche markierten inter-
textuellen Zitate konzipiert die Erzählung Intertextualität als Dimension des
Worldmaking.

Die Erzählung präsentiert ihre Figuren vornehmlich sprechend. Die Hand-
lung um die Vorbereitung der Schillerfeier, Knacksterts Intrige sowie die Ver-
mittlung des Paares Rudolf Haeseler und Wulfhilde Mühlenhoff besteht in
Gesprächen der Figuren, die in direkter Figurenrede präsentiert werden. Doch
die Figuren sprechen nicht nur als sie selbst, sondern zu einem nicht geringen

 Vgl. Henkel 2016, 139; Stocksieker Di Maio 1981, 80–82.

352 IV Zwischen den Welten



Anteil zitieren sie auch. Die Zitate und Referenzen besitzen ein breites Spek-
trum, das in etwa Raabes intertextuelles Universum im Kleinen abbildet:28

Neben Schiller, der über seine Stellung als Jubilar auch in den Zitaten eine pro-
minente Stellung einnimmt,29 und Goethe umfassen sie die antiken Klassiker
sowie kanonische Autoren der europäischen Literaturgeschichte wie Dante und
Shakespeare bis hin zu Autoren des neunzehnten Jahrhunderts wie Heine und
Grillparzer. Biblische und mythologische Referenzen sowie der nicht zu unter-
schätzende Bereich der Unterhaltungs- und Trivialliteratur flankieren diese ka-
nonische Reihe. Doch gerade in Anbetracht der schieren Menge dieser Zitate
treten der einzelne Verweis und dessen punktueller semantischer Effekt in den
Hintergrund, das Zitieren selbst hingegen in den Vordergrund.30

Es ist also nicht einfach die Erzählung, die in ihren Erzählverfahren auf in-
tertextuelle Zitate zurückgreift, sondern konkreter wird das Zitieren als Sprech-
handeln der Figuren ins Zentrum gerückt. Dies gilt insbesondere für Rektor
Fischarth, dessen Rede kontinuierlich von Zitaten und Referenzen durchbro-
chen wird.31 Er ist die erste Figur, die von der Erzählung unmittelbar nach dem
initialen Ereignis der Drillingsgeburt eingeführt wird:

Wir treten in das letztgenannte Gemach in dem Augenblicke, wo der dreimal glückliche
Vater den einen seiner Sprößlinge […] so hoch, als es die niedrige Stubendecke gestattet,
emporschwingt und dazu mit sonderbarem Pathos deklamiert:

„Weh der gefügigen Wog, die den Helden
Schaukelte an den bithynischen Strand
Und das beflügeltste Herz von Hellas
Gab in die feige, barbarische Hand!“

„O Gott, Gustav, wie närrisch!“ tönte eine matte, verdrießliche Stimme von dem verhan-
genen Bette her. „Leg ihn wieder hin und laß ihn in Ruhe, wenn du ihm weiter nichts zu
sagen hast.“ (BA 10, 12)

Die erste direkte Figurenrede, die ja im Folgenden den Modus weitgehend be-
stimmt, ist also bereits ein Zitat – ein Zitat, das wiederum Agnes Fischarths ver-
ärgerte Reaktion als die erste ‚eigentliche‘ Figurenrede evoziert, wenn sie das
Zitat ihres Mannes als nichtssagend aburteilt. Gustav Fischarth zitiert dabei

 Zu Raabes „Literatur aus Literatur“ siehe Denkler 1989, 187–192.
 Siehe ausführlich Henkel 2009.
 Vgl. allgemein zum Zitieren bei Raabe Denkler 1989, 189.
 Vgl. ähnlich und unter dem Schlagwort der Epigonalität Kamann 1994, 100. Dort findet
sich auch die Überlegung, Fischarth als Referenz auf Johann Fischart und seine Poetik zu ver-
stehen, vgl. Kamann 1994, 101.

2 Der Dräumling 353



ausgerechnet Raabes eigene – weitestgehend unveröffentlichte – lyrische Ver-
suche, die Eingang in den Dräumling gefunden haben.32 Doch statt für diese
Selbstbezüglichkeit einen Nachweis anzuführen, fügt sich das Zitat mit seinen
daktylischen vierhebigen Versen und den antiken Eigennamen fast schon in
einer Art poetisch-performativer Mimikry in die Reihe von Zitaten ein, wel-
che insbesondere Fischarth, aber auch die anderen Figuren in ihren (Selbst-)
Gesprächen vortragen.

Diese szenische Eröffnung der Handlung ist insofern paradigmatisch, als sie
die Differenz von Zitat und Figurenrede regelrecht zur Schau stellt, an welcher
die Praktik des Zitierens in dieser Erzählung stets operiert. Da die meisten der
direkten Zitate aus gebundenen, lyrischen Texten stammen, führt diese Differenz
zunächst auf den medialen Schauplatz des Drucktextes, wo sie typographisch
ausgetragen wird. Die direkte Figurenrede ist mit Anführungszeichen kenntlich
gemacht, die Zitate in dieser Figurenrede wiederum weist der in Verszeilen um-
gebrochene Drucksatz als solche aus. Während in Hinblick auf die Handlung die
Zitate also die Figurendialoge initiieren, begleiten und in Gang halten, unterbre-
chen sie im Medium des Schrifttextes den Figurendialog und markieren eine
Differenz, welche die Figurenrede strukturiert. Medial bilden sie das ab, was
Michael Riffaterre mit dem Strukturbegriff der Syllepse als grundsätzliche in-
tertextuelle Dimension literarischer Texte beschrieben hat. Riffaterre schlägt
in seiner literatursemiotischen Intertextualitätstheorie vor, eine Dualität der
Referenz poetischer Zeichen anzunehmen, in der ein und dasselbe Zeichen so-
wohl eine kontextuelle als auch eine intertextuelle Bedeutung besitzt.33 Diese
Struktur wird bei Raabe sichtbar gemacht und regelrecht medial in Szene ge-
setzt. In Typographie und Satz werden zwei Differenzen sichtbar, die diese
Praxis des Zitierens bestimmen: Zum einen markieren Anführungszeichen
und Absatz den Wechsel von extradiegetischem Erzählen zu intradiegetischer
Rede, zum anderen – und zum Teil deckungsgleich – markiert der Drucksatz
in Verszeilen den Wechsel von der eigenen in eine fremde Rede.

Doch was im Medium des Schrifttextes deutlich voneinander unterschieden
werden kann, stellt sich in Bezug auf die erzählte Welt anders dar: Hier sind es
die Charakteristika konzeptualisierter Lautlichkeit der zitierten lyrischen Texte
wie Metrum und Reim sowie stilistische Merkmale, die das Differenzkriterium
von Figurenrede und Zitat in der Figurenrede stiften. Jedoch markiert bereits der
Zusammenfall dieser ersten Figurenrede des Romans, die komplett in einem Zitat
aufgeht, dass die Überlagerung von Rede und Zitat die Figurenrede grundsätzlich

 Vgl. Schrader 2016, 260; Stocksieker Di Maio 1981, 81.
 Vgl. Riffaterre 1980, 637 f. Siehe Berndt/Tonger-Erk 2013, 107–110.

354 IV Zwischen den Welten



prekär werden lässt. Dieser prekäre Status zeitigt im weiteren Verlauf der Erzäh-
lung zwei Effekte, die eine klare Unterscheidung unmöglich machen. Erstens
übertragen sich Stil und thematische Aspekte aus den Zitaten auf die Figuren-
rede selbst – auch das betrifft vor allem Gustav Fischarth, der in einem Selbstge-
spräch abwechselnd die gerade von ihm zu Papier gebrachten Verse deklamiert
und Gedanken darüber anstellt, die er in unverkennbar ähnlichem Stil äußert:

Weh der gefügigen Wog, die den Helden
Schaukelte an den bithynischen Strand
Und das beflügeltste Herz von Hellas
Gab in die feige, barbarische Hand!

Gradeso wie mich und meine Frau, oder vielmehr wie meine Frau und mich! Evan, Evoe!
[…] Nehmen wir schleunigst diesen Haufen deutscher Stilübungen hiesiger, dem hyperbo-
reischen Sumpfe entsprossener Jugend zur Hand. (BA 10, 13)

Fischarths Umgang mit dem Zitat, das innerhalb der erzählten Welt ja ihm selbst
und eben nicht Raabe zugeordnet wird, scheint die stilistischen Transgressionen
zu motivieren. Er stiftet nämlich selbst Ähnlichkeitsrelationen, indem er das Zitat
vergleichend aufgreift – „Gradeso“ – und mit seiner eigenen Situation in Bezie-
hung setzt – „wie mich und meine Frau“. Der daran anschließende Jubelruf, der
aus dem Kontext der Dionysosverehrung in der Dithyrambendichtung entstammt,
sowie die durch daktylisch rhythmisierte Nominalphrasen – „dem hyperborei-
schen Sumpfe“ – setzt diese Transgression dann auf morphologischer und metri-
scher Ebene fort.34

Zweitens bilden die im Drucksatz abgehobenen Deklamationen lyrischer
Texte lediglich die Spitze des Eisbergs der intertextuellen Zitate und Referenzen
der Figurenrede. Insbesondere die Gespräche Fischarths mit Haeseler sind
durchsetzt von Formulierungen und Bezeichnungen oder Namen, die auf zahl-
reiche literarische Texte verweisen. Auch der Stellenkommentar der Braun-
schweiger Ausgabe, der sehr darauf bedacht ist, die Zitate und Referenzen
nachzuvollziehen und zum Teil sogar in ihrer Stoffgeschichte aufzuschlüsseln,
kann der intertextuellen Dichte nur annäherungsweise gerecht werden.35 Allein
für das im achten Kapitel stattfindende Gespräch der beiden in Haeselers Ate-
lier, in dem Fischarth seinen Freund dazu drängt, das Transparent für die Feier-
lichkeiten beizusteuern, listet der Kommentar etliche Zitate und Anspielungen:
Aristophanes’ Frösche, Äsops Phädrus, Horaz’ Satiren, Lafontaines Fabeln, Goe-

 Charakteristisch für die stilistisch aus der antiken und antikisierenden Versdichtung
durchsetzte Sprache Fischarths ist sein Monolog, mit dem die Traumerzählung beginnt, die
ihn in den Dialog mit den Dichtergöttern bringt, vgl. BA 10, 143 f.
 Für die Auseinandersetzung mit Schiller siehe ausführlich Henkel 2009.

2 Der Dräumling 355



thes Der Fischer, die Atlassage aus Homers Odyssee und Hesiods Theogonie, ein
Volkslied, Schillers Die Verschwörung des Fiesco zu Genua, Das verschleierte
Bild zu Sais sowie Wilhelm Tell.36 Während nur das Zitat eines Gedichts aus
Reuters Satire Ein gräflicher Geburtstag (vgl. BA 10, 55) sowie zwei Zeilen aus
Schillers Die Antike an den nordischen Wanderer (vgl. BA 10, 53) in der Figuren-
rede durch den Drucksatz hervorgehoben sind, fügen sich die anderen Zitate
und Referenzen unmarkiert ein.37 Die im Drucksatz abgehobenen Verszeilen
können also letztlich nicht die Differenz von Figurenrede und Zitat innerhalb
der Figurenrede absichern. Sie machen vielmehr auf eine intertextuelle Dimen-
sion der Figurenrede aufmerksam, die diese grundsätzlich kennzeichnet. Was
vermeintlich das literarische Zitat von der Figurenrede unterscheidet, markiert
in erster Linie eher eine Differenz der Gattung, indem sie die lyrischen Zitate in
ihrer medialen Struktur als typographisches Dispositiv hervorhebt.38 Die me-
diale Hervorhebung der Zitate ist folglich nur eine scheinbare Begrenzung, die
vielmehr den intertextuellen Horizont der Figurenrede explizit und damit die
Überlagerung von eigener und fremder Rede als Strukturmerkmal der Figuren-
rede deutlich macht.

Nun ist das Zitat nicht einfach sprachlicher und medial markierter Bestand-
teil der Figurenrede. Als kulturelle Praktik der Figuren führt das Zitieren und
Deklamieren vielmehr mitten in den Kernkonflikt der Handlung.39 In ihrem um-
strittenen Auftritt auf der Schillerfeier soll Wulfhilde Mühlenhoff nämlich Verse
deklamieren, jedoch nicht, wie es zu erwarten wäre, diejenigen Schillers, son-
dern diejenigen Gustav Fischarths. Indem Wulfhilde also Fischarth zitiert, wird
die intertextuelle Dimension der Figurenrede, die andere Texte als semantische
Kontexte aktualisiert wie funktionalisiert, in die erzählte Welt selbst abgebildet,
nämlich als Relation zwischen den Figuren. „Wulfhilde Mühlenhoff deklamiert
am Zehnten unter deinem Transparente meine Verse“ (BA 10, 56), so erläutert
Fischarth das Setting der Schillerfeier seinem Freund Haeseler. Mit ihrem Zitat
Fischarths führt Wulfhilde eine ontologische Differenz der Sprecherposition
ein. Diese Differenz, die darauf beruht, dass Wulfhilde eben nicht Fischarth ist,
macht qua vermittelnder Funktion die ohnehin inhärente Differenz von Figu-
renrede und literarischer Darstellung in Fischarths Rede deutlich. Vermittelt
durch Wulfhildes Deklamation wird der grundsätzlich prekäre Status der Figu-

 Vgl. Kommentar BA 10, 475 f.
 Zur Vermischung von Zitat und Figurenrede vgl. Jakob 2019, 152 f.
 Zum Konzept des typographischen Dispositivs siehe Wehde 2000, 119–133. Zum typogra-
phischen Dispositiv als Gattungskriterium, in diesem Fall für das Drama, siehe Falk 2016 und
Tonger-Erk 2018.
 Siehe Jakob 2019.

356 IV Zwischen den Welten



renrede virulent, der aber bereits in den Deklamationen Fischarths selbst ange-
legt ist. Dass auch der Vortrag seiner eigenen Verse ein Zitieren darstellt, ist
schon deshalb naheliegend, weil die Zitate in den wenigsten Fällen durch eine
Quellenangabe extra- oder intradiegetisch ausgewiesen sind. Das Selbstzitat
hat jedoch den Effekt, dass Fischarths Verse in ein intertextuelles Netzwerk einge-
speist werden, wo sie gemeinsam mit dem enormen Fundus, den die Erzählung
als Horizont andeutet, für die intradiegetischen Zitierpraktiken zur Verfügung ste-
hen: Und so „zitierte er [Fischarth, C.P.], und er zitierte diesmal nicht sich selber,
sondern Grillparzer“ (BA 10, 122). Die Struktur des Zitats der Figurenrede findet
damit in der Zitierpraxis und insbesondere in den Deklamationen Eingang in die
Handlung, wo das Verfahren in Form eines fiktionstheoretischen Re-entrys aus-
agiert wird.

Bisher habe ich gezeigt, inwiefern die Erzählung Zitieren auf der Handlungs-
ebene so zum Thema macht, dass in der die Erzählverfahren dominierenden Fi-
gurenrede eine inhärente Ambiguität deutlich wird. Die Figuren sprechen als sie
selbst, sie zitieren und deklamieren aber auch literarische Texte und nicht immer
lässt sich beides voneinander unterscheiden. Dabei geht es zwar auch um die se-
mantischen Effekte der Zitate, aber darüber hinaus um ihr Fiktionspotenzial:40

Sie führen eine eigene Deixis ein, die auf der ontologischen Differenz von Äußer-
ungsinstanz – der Figur, die spricht – und figurierter Stimme – die von der Dar-
stellung der Intertexte abhängt – basiert. Diese strukturelle Trennung setzt der
Auftritt Wulfhildes auf der Schillerfeier um und markiert die Struktur durch ein
vermittelndes Dazwischentreten. Diese zusätzliche Position der Vermittlung bil-
det die Entsprechung der indirekten Wahrnehmung der teichoskopischen Form;
beiden ist das Auseinandertreten von zwei Positionen respektive Schauplätzen
gemein, das eine grundsätzliche, strukturelle Differenz anschaulich macht. Über
diese Trennung hinweg können dann, wie es in Fischarths Umgang mit seinen
eigenen Versen deutlich wird, Vergleiche angestellt und Ordnungen wie Positio-
nen der von der Darstellung des Intertextes abhängigen Welt zur Welt der Figu-
ren in ein Verhältnis der Ähnlichkeit gesetzt werden. Das Zitat eröffnet also in
der narrativen Struktur dieser Erzählung eine intertextuelle Dimension, die fikti-
onstheoretisch gefasst ist, nämlich als Korrespondenz zwischen Welten.

Diese intertextuelle Dimension geht jedoch über die Figurenrede und den
Umgang der Figuren mit literarischen Texten hinaus. Denn auch extradiege-
tisch greift das Erzählen auf Zitate und Referenzen zurück, die der Erzählung
als Folien dienen, um raumzeitliche Anordnungen oder Figuren einzuführen.

 „[D]urch die Zitierpraxis wird die Fiktionalität unterstrichen“, so fasst Denkler 1989, 192,
allgemeiner die Verbindung von Fiktionalität und Intertextualität.

2 Der Dräumling 357



Dabei wird die „strukturstiftende Funktion“41 der intertextuellen Zitate, die
Horst Denkler vor allem dem Spätwerk Raabes attestiert, fiktionstheoretisch
präzisiert: als intertextuelle Dimension des Worldmaking. In den extradiegeti-
schen Referenzen wird diese strukturstiftende Funktion deutlicher, weil sie
nicht wie im Fall der Figurenrede als bloßer Interpretationshorizont der Figuren
verstanden werden kann, sondern der ontologische Effekt dieser intertextuellen
Referenz dabei explizit benannt wird:

Der Zug in den Grünen Esel ordnete sich und setzte sich in Bewegung; wir aber, die wir
zu Ehren des gefeierten Dichters seine edeln Werke von neuem lasen, ziehen Vorteile dar-
aus, und zwar in diesem eben gegebenen Falle aus der Tragödie Maria Stuart.

Wir gehen nicht mit auf das Schafott und führen auch die Leser nicht dahin!
Wie der Graf Leicester nehmen wir unsern Standpunkt über dem Jammer – nein,

nicht über dem Jammer, sondern unter ihm!
Da wir keine hohe unsterbliche Tragödie schaffen, sondern nur eine harmlose Posse

aus der Kinderstube des Lebens liefern, so halten wir uns ruhig unter den großen Dingen,
die im Festsaale vorgehen. Wir bleiben bescheiden in der Gaststube, die, wie wir wissen,
unter dem Festsaale gelegen ist, brauchen aber auch keineswegs zusammenzufahren,
wenn droben etwa ein Schemel gerückt werden sollte. (BA 10, 155)

Noch bevor die räumliche Anordnung detailliert wird, welche das epistemologi-
sche Dispositiv formt, um die Schillerfeier auf eine ganz bestimmte Art und
Weise zu präsentieren, wird die intertextuelle Vorlage für diese Anordnung auf-
gerufen: Schillers „Tragödie Maria Stuart“.42 „Vorteile daraus [zu ziehen]“ be-
deutet an dieser Stelle, die Anordnung von Schiller zu übernehmen, der – wie
es scheint – überhaupt erst die Lizenzen für die Geste der Verweigerung, das
Nicht-Erzählen bereitstellt: „Wir gehen nicht mit“. Das Wir bezeichnet dabei
den Punkt, an dem das Erzählen den intertextuellen Bauplan mit der räumli-
chen Anordnung abstimmt. Vergleichend – „wie der Graf Leicester“ – wird der
erzählte Raum zunächst in Übereinstimmung gebracht, um dann in Form einer
Correctio – „nein, nicht über dem Jammer, sondern unter ihm!“ – von ihr
abzuweichen.

Das intertextuelle Worldmaking operiert also mit drei Größen: dem Wir,
das Setzung und Zugriff in die erzählte Welt abbildet, dem Geschehen im Grü-
nen Esel, hier als „Jammer“ bezeichnet, und der intertextuellen Folie. Nicht nur
in Bezug auf das Geschehen, sondern auch in Bezug auf Maria Stuart (1800) voll-
zieht das Erzählen demnach eine Geste der Negation, die in beiden Fällen eine

 Denkler 1989, 190.
 Vgl. Jakob 2019, 155.

358 IV Zwischen den Welten



räumliche Verlegung markiert: Vom „Festsaal“ in die „Gaststube“, vom „Stand-
punkt über dem Jammer“ zu einem „unter ihm“. Folglich führt die intertextuelle
Dimension des Worldmaking insofern zwischen die Welten, als es intertextuell
vergleichend die Daten ihrer Welten vermittelt, was freilich wesentlich auf Dif-
ferenzen basiert. Die zentrale Differenz, die des anderen Textes nämlich, wird
bei Raabe als intertextuelle Versetzung konzipiert: Entitäten, Positionen und
Anordnungen aus Schillers Maria Stuart können gerade deshalb narrativ in An-
spruch genommen werden, weil die Erzählung eben gerade nicht Schillers
Maria Stuart ist.

Diese intertextuelle Dimension des Worldmaking, die Entitäten, Positionen
oder Ordnungen aus anderen Texten als nichtidentisch aktualisiert, spielt im
Dräumling nicht nur punktuell für einzelne Szenen und Anordnungen eine
Rolle, sondern organisiert das spezifische Worldmaking grundlegend. Die verti-
kale Ordnung der Erzählung, die, wie ich in Kapitel 2.1 gezeigt habe, sowohl
jeweils zwei Positionen zueinander in Beziehung setzt als auch eine Bewegung,
nämlich von der Tiefe in die Höhe abbildet, erhält ihre Makrostruktur aus zwei
intertextuellen Referenztexten: Aristophanes’ Komödien Die Frösche (405 v. Chr.)
und Die Vögel (414 v. Chr.). Dass unter anderem der Name des Städtchens Pad-
denau auf Aristophanes’ Frösche anspielt und Raabe damit den antiken Ko-
mödiendichter wie auch in anderen Texten zum Paten seines humoristischen
Erzählens erklärt,43 gilt spätestens mit dem Kommentar der Braunschweiger
Ausgabe als gesetzt. Neben der Lesart der Frösche als Metapher für das Philis-
tertum folgten aus dieser intertextuellen Verbindung jedoch bisher keine wei-
terführenden Überlegungen.44

Obwohl der Name Aristophanes in der Erzählung nicht genannt wird, offen-
bart doch die Exposition, die den titelgebenden Sumpf anhand der kleinen Szene
von Storch und Fröschen einführt, dass das Gerüst des Worldmaking intertextu-
ell hergeleitet wird. Aristophanes’ Frösche bebildern – hier lassen sich bereits
erste Parallelen zu Raabes Dräumling ziehen – eine politische Krise Athens als
Krise der literarischen Produktion: Nach dem Tod von Aischylos, Sophokles und
Euripides erlebt die attische Tragödiendichtung eine Flaute. Der Gott Dionysos
macht sich daraufhin persönlich auf den Weg in die Unterwelt, um den besten
Dichter wieder heraufzuholen – ein Titel, der in einem erebischen Wettkampf
zwischen Aischylos und Euripides ausgetragen wird. Den titelgebenden Frö-
schen, die als Chor in Erscheinung treten, begegnen Dionysos und sein Diener

 Siehe Kap. II.1.3 zu Vom alten Proteus, wo Raabe bestimmte Darstellungsverfahren von
Aristophanes und dessen modernem ‚Erben‘ Shakespeare adaptiert.
 Vgl. Kommentar BA 10, 482. Vgl. Henkel 2009, 199; Henkel 2016, 139.

2 Der Dräumling 359



am Totensee und verspotten den ‚Gesang‘ der Sumpftiere auf Derbste. Ebendie-
sen Gesang, das „Brekekekex, koax, koax!“,45 zitiert Raabes Haeseler in einem
Gedankenmonolog über seine Existenz als Sumpfmaler (vgl. BA 10, 51).

Dass sich die zentralen Raumordnungen, die bereits in der Exposition aufge-
gleist und immer wieder an Kapitelanfängen und dann insbesondere in einer
ebenso aufwendigen Schlusssequenz wieder aufgegriffen werden, gleich aus
zwei Komödien des Aristophanes speisen, wird deutlich, wenn man die vertikale
Ordnung betrachtet. Nicht die Frösche, sondern der Storch ist der Protagonist
von Erzählanfang und -ende; seine Analogie mit der Position der Dichtergötter
auf dem Olymp ergänzt die Ordnungen und Positionen der Frösche also um dieje-
nigen der Vögel, in der die Vögel als den Göttern verwandt den Menschen ge-
genübergestellt werden. Zwei Exilathener überzeugen in dieser Komödie des
Aristophanes die Vögel davon, einen Vogelstaat zu gründen, der eine Zwischen-
stellung zwischen dem Reich der Menschen und dem Reich der Götter ein-
nimmt.46 Raabes Erzählung kombiniert beide Komödien strukturell, indem die
Katabasis der Aristophanischen Frösche in eine Anabasis auf den Olymp transfor-
miert wird. Zusammen stellen beide Komödien Ordnungen und Positionen bereit,
die das Worldmaking bei Raabe als Folien aufgreift. Raabes Worldmaking ope-
riert dabei aber von vornherein zwischen zwei Intertexten, die dann gemeinsam
die komplexe Struktur der Erzählung ausmachen. Die Texte und ihre Ordnungen
werden nicht einfach verbunden, sondern in ihrer kontrapunktischen Gegenläu-
figkeit für das Worldmaking fruchtbar gemacht, das diese Differenzen ausagiert.
Dass intertextuelles Worldmaking zwischen die Welten führt, erweist sich damit
ein weiteres Mal als die Art und Weise, wie Raabes Erzählung den Zusammen-
hang von Ontologie und Intertextualität konzipiert.

2.5 Welt: Versetzungen

Raabes Dräumling macht sich Literatur zum Thema wie kaum eine zweite Erzäh-
lung in Raabes Erzählwerk. Doch nicht nur porträtiert sie humoristisch einen
entscheidenden Moment der Kanonbildung deutscher Literaturgeschichte, son-
dern sie nimmt das Thema zum Anlass, diesem kulturpolitischen wie ideologi-
schen Phänomen der Dichterverehrung ein Staging von Intertextualität zur Seite
zu stellen. Dieses Staging basiert auf einem Statt-Erzählen, das die Erzählung an
verschiedenen Systemstellen veranschlagt: Vom Raum über die Figuren bis hin

 Aristophanes 2016a, V. 210 f.
 Vgl. Aristophanes 2016b, V. 187 ff.

360 IV Zwischen den Welten



zu Verfahren des Zitierens inszeniert Raabes Dräumling sein Erzählen als World-
making, das zwischen Schauplätze, Ereignisse, Figuren und letztlich Welten
führt. Dieses Statt-Erzählen perspektiviert den Zusammenhang von Ontologie
und Intertextualität als eine Frage von Ähnlichkeit und Modalität, wie ich im Fol-
genden zeigen möchte.

Auch die eingangs zitierte Einleitung, die Raabe der zweiten Auflage voran-
stellt, greift auf dieses Strukturmoment des ‚Statt‘ zurück, um die Erzählung
zusammenzufassen:

Der Dräumling ist in der Zeit vom 1. April 1870 bis zum 12. Mai 1871 verfaßt worden; und
daß das deutsche Volk damals kein Ohr für jemand hatte, der ihm statt von Wörth, Metz,
Sedan, Paris und dem Frankfurter Frieden: von der achtzehnhundertneunundfünfziger
Schillerfeier in Paddenau erzählen wollte, durfte freilich das närrische Menschenkind –
der Autor nämlich – nur sich selber zuschreiben. (BA 10, 7)

Vor dem Hintergrund der Analyse der vorausgehenden Kapitel stellt sich dieses
Zitat als mehr als ein bloßer rhetorischer Kniff heraus, der in der Aufwertung
der Provinzfeier gegenüber den historischen Ereignissen das ironische Register
der Erzählung eröffnet. Stattdessen muss die konkrete Form ernst genommen
werden. Denn hier bildet sich im Kleinen eine Gedankenfigur ab, welche die
Folie für dasjenige Strukturmoment bereitstellt, das die Erzählung insgesamt
organisiert: die Abkehr. Die antithetische Konjunktion „statt“ eröffnet dabei
eine dreistellige Struktur, die dem rhetorischen Format der Aversio folgt: einer
Ab- und Hinwendung.47 Die Aversio bezeichnet zum einen den übergeordneten
Begriff für Figuren der Ab- und Hinwendung, im Spezifischen und im Gegen-
satz zur Apostrophe insbesondere die „Abwendung von einer behandelten
Sache“ und Hinwendung zu einer anderen.48 Mit dem Begriff der Aversio geht
es mir um die allgemeinere Form dieser Figur in Abgrenzung von der vornehm-
lich als Kommunikationsfigur bestimmten Apostrophe, welche die Kontaktfigur
par excellence darstellt.49 In Raabes Einleitung allerdings stellt diese Gedan-
kenfigur der Abwendung eine verkürzte Form der Aversio dar, weil sie nicht
einen Gegenstand des Erzählens durch die Hinwendung zu einem anderen voll-
zieht, sondern der eine Gegenstand nur in der Abkehr selbst aufscheint. Inso-
fern nähert sich diese narrative Aversio der Gedankenfigur der Correctio an, die
in ihrer klassischen Form eine Ersetzung regelrecht ‚vortäuscht‘: nicht „Wörth,
Metz, Sedan Paris und de[r] Frankfurter Frieden“, sondern die „achtzehnhun-
dertneunundfünfziger Schillerfeier in Paddenau“. Die Correctio steht hier im

 Vgl. Lausberg 2008, § 848–851.
 Lausberg 2008, § 848.
 Vgl. Berndt 2022, 216. Siehe dazu Kap. III.1.2.

2 Der Dräumling 361



Dienst der Aversio, weil die Correctio ebenfalls die narrative Vermittlung mar-
kiert, die in dieser Bewegung sichtbar gemacht wird. Jedoch geht es eben nicht
in erster Linie um die Figurierung der Position der Rede; es geht um die Rela-
tion der beiden Positionen, die diese Abkehr verbindet.

Basierend auf dem einschlägigen Aufsatz von Jonathan Culler wurde in der
Forschung die spezifische dreistellige Struktur der Aversio für die Apostrophe
herausgearbeitet, die kommunikative Variante der Aversio, deren Präsenzef-
fekte eben von dieser Struktur abhängen.50 Denn mit der Apostrophe, so Culler,
führt sich ein diskursives Ereignis in die Erzählung ein, das die narrative Dar-
stellung von etwas unterbricht und in der Hinwendung an ein fiktives Publikum
eine Gegenwart des Sprechens erzeugt.51 Meixner resümiert die narratologischen
Implikationen dieser Figur, indem er vorschlägt, sie „als Abwendung von einer
narrativen oder repräsentierenden Funktion der Rede hin zu einer performativen
oder diskursiven Funktion [zu] fassen“.52 Zwar gilt der ontologische Effekt, den
diese performative Funktion als fiktives Ereignis vorstellt, in der einen oder ande-
ren Form für Gedankenfiguren im Allgemeinen, die sich neben dem affektiven
Potenzial durch ein Fiktionspotenzial auszeichnen.53 Dennoch lässt sich die drei-
stellige Struktur, die insbesondere die Apostrophe, aber eben auch die „Sach-
aversio“54 auszeichnet, auf einen zentralen gemeinsamen Nenner bringen, der
auch in Raabes Dräumling den springenden Punkt des organisierenden Struktur-
moments bildet: die Negation.

Die spezifische Funktion der Aversio für das Worldmaking besteht in einem
Statt-Erzählen, welches das Nicht-Erzählen (Kap. 2.2) präzisiert. In doppelter Hin-
sicht organisiert dieses Statt-Erzählen die Erzählung: in Bezug auf den erzählten
Raum sowie in Bezug auf die Handlung. Statt von einem Weltereignis erzählt sie
von einem provinziellen Dichterjubiläum, statt von der Jubiläumsfeier selbst nur
von ihrer Geräuschkulisse, die in die Schankstube dringt, statt des angekündig-
ten Transparents folgt eine Rede. Dabei stehen diese anschaulichen Einsätze des
Strukturmoments – des ‚statt‘ – in einem übergeordneten Kontext. Schließlich
bildet sich die Aversio im Erzählen selbst und führt dabei in gewisser Weise aus
der erzählten Welt hinaus, weil sie sich vor der Folie dessen profiliert, was eben
gerade nicht erzählt wird. So werden Nicht-Erzählen und Statt-Erzählen zu einer
Kippfigur. Dass aber auch die Struktur der Aversio ihre Anschaulichkeit aus
einer räumlichen Bewegung gewinnt, lässt sich ebenfalls paradigmatisch am

 Vgl. Berndt 2015, 85.
 Vgl. Culler 1977, 68.
 Meixner 2015, 125.
 Vgl. Schüttpelz 1996, 468. Siehe Kap. I.2.3.
 Lausberg 2008, § 849, Herv. im Original.

362 IV Zwischen den Welten



Zitat aus Raabes Einleitung erkennen. Denn „statt von Wörth, Metz, Sedan, Paris
und dem Frankfurter Frieden: von der achtzehnhundertneunundfünfziger Schiller-
feier in Paddenau [zu] erzählen“ (BA 10, 7) setzt nicht nur das lächerlich erschei-
nende Provinzereignis gegen die großen Ereignisse des Deutsch-Französischen
Krieges und damit stellvertretend gegen die Reichsgründung. Vielmehr markiert
es eine räumliche Verlegung des Geschehens: von den Orten der entscheidenden
Schauplätze des Deutsch-Französischen Krieges hin zu dem abgelegenen Klein-
städtchen Paddenau.

Die Reihe der teichoskopischen Anordnungen, die ich in Kapitel 2.2 analy-
siert habe, bilden diese Struktur der Ab- und Hinwendung ebenfalls ab und ge-
stalten sie in Variation aus: vom Tratsch der Paddenauer*innen in der doppelten
Laube der Gartenwirtschaft, über die Komiteesitzung im Gasthaus zum Grünen
Esel, über die Schauplatzwechsel in den Olymp und schließlich die Beschrän-
kung des Erzählens von der Schillerfeier auf die Schankstube unterhalb des
Festsaals. Die dreistellige Struktur dieser räumlichen Versetzungen basiert
durchgängig auf der Struktur, die sich mit der Konjunktion aus der Einleitung,
dem „statt“ (BA 10, 7) beschreiben lässt, denn immer geht es in diesen Anord-
nungen um ein Gegeneinanderstellen und eine Gewichtung. Die Konjunktion
reguliert dabei die dreistellige Relation: die beiden Schauplätze bzw. die dort
verorteten Ereignisse und den Zugriff darauf. Die Setzungen des „statt“ operie-
ren dabei ontologisch. Sie führen einen Ausschluss ein, der Kontinuität stiftet –
entweder das eine oder das andere –, aber setzen auch eine Eigentlichkeit, und
zwar ex negativo. Die ‚eigentlichen‘ Ereignisse werden nicht erzählt, wobei sich
die Eigentlichkeit eben gerade erst daraus ergibt. Die Erzählfunktion gewinnt
also das Erzählte aus einer Negation heraus, indem sie die Geste des Statt-
Erzählens als räumliche Verlegung sichtbar macht. Wenn eine Umbewertung
und Umgewichtung so als räumliche Versetzung erscheint, lässt sich das präzi-
sieren, was die Forschung allgemeiner als den ironischen Gestus dieser Erzäh-
lung ausgemacht hat.55

Aus der Struktur des ‚Statt‘ generiert sich zudem die Dynamik der Handlung;
es ist folglich nicht nur die Erzählfunktion, die diese Geste im Raum anschaulich
macht. Auch die Figuren ver- und ersetzen – oder sie versuchen es zumindest. So
beruht die Intrige George Knacksterts, mit der er die Paddenauer Schillerfeier zu
verhindern sucht, darauf, kurzfristig die Feierlichkeiten vom Grünen Esel in das
Goldene Kalb zu verlegen, womit er allerdings scheitert (vgl. BA 10, 123–127). Die
Konsequenz seiner Niederlage besteht darin, dass er selbst diese räumliche Ver-
setzung vollzieht: Er flüchtet aus dem Grünen Esel und kommt für die letzte

 Siehe bspw. Mayer 1960, 77; Stocksieker Di Maio 1981, 78.

2 Der Dräumling 363



Nacht vor seiner Abreise aus Paddenau im weniger angesehenen Goldenen Kalb
unter. Während Knackstert mit seiner Versetzung scheitert, gelingt Haeselers Tri-
umph über den Konkurrenten gerade durch eine zweifache Ersetzung, welche
die Struktur des ‚Statt‘ buchstäblich auf die Bühne bringt. Anstatt der erwar-
tungsvollen Paddenauer Öffentlichkeit das im Programm der Feier angekündigte
Transparent zu präsentieren, tritt Haeseler selbst auf die Bühne und hält eine
Rede: „Entschuldigen Sie mich, daß ich an die Stelle dessen zu treten wage, was
ich Ihnen aus der engbegrenzten Fülle meiner schwachen Kunst zu geben ver-
sprach“ (BA 10, 174), und beendet sie, indem er die Geste erneut vollzieht „Ich
habe nicht gemalt, ich habe gesprochen“ (BA 10, 176). Haeselers Rede, die an die
Stelle des Bildes tritt, ist keine bloße Verlegung in ein anderes Medium, sondern
bringt auch einen anderen Darstellungsgegenstand mit sich. Inhalt der Rede ist
nämlich Knacksterts Intrige, die Haeseler – und darin besteht die zweite erfolg-
reiche Ersetzung – durch ein Zitat aufdeckt:

Und wahrlich, der ist nicht zu beneiden, der sich die Furien im Busen wachruft; wer aber
hat herzerschütternder von den Furien gesungen, als unser großer Dichter? Hoffen wir zu
den Göttern, daß er von ihnen – ich meine den Furien – zu niemanden in dieser Ver-
sammlung gesungen habe:

Besinnungraubend, herzbetörend
Schallt der Erinnyen Gesang,
Er schallt des Hörers Mark verzehrend
Und duldet nicht der Leier Klang:
Wohl dem, der frei von Schuld und Fehle
Bewahrt die kindlich reine Seele!
Ihm dürfen wir nicht rächend nahn,
Er wandelt frei des Lebens Bahn. –

Und ich, der ich den grausen Sängerinnen kaum entronnen bin, ich vor allem weiß es zu
schätzen, was es ist, des Lebens Bahnen frei wandeln zu dürfen, und ich beneide jenen
nicht um seine Seelenruhe – jenen, welcher am heutigen Tage in einer fernabgelegenen
Stadt dem Gastfreund zum Grauen Laubfrosch zweihundert Taler bot, um durch eine
schlecht ersonnene Intrige das hohe Fest in seinen Säulen zu erschüttern und umzustür-
zen[.] (BA 10, 175)

Den Kern der Rede, die Enthüllung der Intrige, delegiert Haeseler zunächst an
Schillers Ballade Die Kraniche des Ibykus (1779), womit er Schuld intertextuell
konstruiert, statt sie einfach zu behaupten. Das tut Haeseler nicht nur, indem
er das zentrale Thema der Schuld aus dem Schiller-Gedicht aufruft, sondern er
tut es performativ. Denn das Zitat beinhaltet selbst einen Wechsel der Stimme
(voix), von der extradiegetischen Erzählung der Theateraufführung der Eumeni-
den des Aischylos hin zur intradiegetischen Rede des Chors der Erinnyen, die

364 IV Zwischen den Welten



den Mörder – Orest – verfluchen, und zwar mit dem Fluch, den sie dann selbst
verkörpern. Der eigentliche Fluch ist in Haeselers Zitat genau ausgespart, wenn
es mitten in der 16. Strophe vor dem Einsetzen des Fluchs abbricht, der folgen-
dermaßen beginnt:

Doch wehe wehe, wer verstohlen
Des Mordes schwere That vollbracht,
Wir heften uns an seine Sohlen,
Das furchtbare Geschlecht der Nacht!56

Spätestens hier wird deutlich, dass Haeselers Zitat eben nicht bloß die Schuld zi-
tiert – abgesehen davon, dass der Schritt vom Muttermord des Orest hin zur In-
trige Knacksterts gegen die Schillerfeier nicht gerade naheliegend ist –, sondern
vielmehr die Vorstellung einer metaleptischen Wirksamkeit der Theaterdarstel-
lung. Denn die Pointe in Schillers Ballade besteht ja gerade darin, dass sich der
Fluch von der Theaterdarstellung auf das Publikum überträgt, wo der „Thäter“
unerkannt unter „der Griechen Mitte“ sitzt.57 Wenn im Anschluss an den Fluch
der Erinnyen sich dann die beiden Mörder des Ibykus beim Anblick der Kraniche
selbst entlarven und ihre Strafe damit in Gang setzen, dann ist es der Effekt der
direkten Rede der Erinnyen, der die ontologische Differenz von der Orestie in das
Setting des Theaters zuallererst zu durchbrechen vermag. Ebendiesen Effekt zitiert
Haeseler also, wenn er Schillers Verse direkt übernimmt und in ihnen wiederum
den Erinnyen das Wort erteilt. „Die Scene wird zum Tribunal“,58 resümiert die
Ballade diesen metaleptischen Effekt, der über die Grenze der Fiktion hinweg
zwei Welten verbindet.

In Haeselers Rede, die in einer doppelten Ersetzung den Triumph über den
Konkurrenten Knackstert vollzieht, verbindet die Erzählung also systematisch
die Struktur des ‚statt‘ mit den Verfahren des Zitierens. In dieser Verbindung
wird der Zusammenhang von Intertextualität und Ontologie für das Worldma-
king noch einmal zugespitzt. Es geht um die fiktionstheoretischen Implikatio-
nen der intertextuellen Dimension – also um die Frage, ob und inwiefern ein
anderer Text eine andere Welt aufruft. Voraussetzung dafür ist, dass das Zitat
den zitierten Text als Darstellung mit in das Erzählen einführt, womit es eine
ontologische Differenz innerhalb der erzählten Welt stiftet. Das Schiller-Zitat
adressiert genau diese systematische Frage, indem sie das Problem bereits in
sich selbst abbildet. In den „Kranichen des Ibykus“ basiert der metaleptische

 Schiller 1943, 388.
 Schiller 1943, 387.
 Schiller 1943, 390.

2 Der Dräumling 365



Effekt des Fluchs auf der ontologischen Trennung, welche die Theaterauffüh-
rung als Teil der erzählten Welt der Ballade konstituiert.

Die Differenz, welche bei Schiller die Theateraufführung stiftet, übernehmen
im Dräumling die Zitate der Figurenrede. Sie führen eine eigene Deixis und damit
auch eine ontologische Differenz ein, gleichzeitig besitzen sie innerhalb der Figu-
renrede immer eine Ambiguität, die auch umgekehrt ontologisch wirksam wer-
den kann: nicht als Trennung von zwei Welten, sondern als ihre Verbindung –
genauso wie in der metaleptischen Übertragung des Fluchs der Erinnyen. Ent-
sprechend offenbart auch die Funktion des Zitats in Haeselers Rede eine Ambigu-
ität der Stimme (voix), die das Zitat in der Figurenrede als Sprechen in zwei
Welten ausstellt, durch das aber diese ontologische Verdoppelung überhaupt
erst konstituiert wird. Haeseler wechselt also mit dem Zitat von der Figurenrede,
in der er selbst spricht, zur extradiegetischen Erzählung der Ballade und dann
nach vier Versen zur direkten Rede der Erinnyen, die nicht einfach Figuren sind,
sondern zugleich in den Darstellungskontext der Theateraufführung eingebun-
den – mithin Schauspielende als Erinnyen sind. Die Figurenrede wird dadurch
zum ontologischen Umschlagplatz. Während Haeseler im Zitieren die Origines
wechselt, stellt er als Redner gleichzeitig die Deixis bereit, von welcher aus die
Zitate als Versetzungen in einen anderen raumzeitlichen Kontext deutlich wer-
den können.

Das Strukturformat der Aversio, das die Erzählung in räumlichen Verset-
zungen durchdekliniert, verbindet Haeselers Rede auf der Schillerfeier mit den
Verfahren des Zitierens, die Intertextualität als ambige narrative Stimme (voix)
inszenieren. Zugegebenermaßen besitzt die Ersetzungsoperation des Zitats eine
andere Form als die räumlichen Versetzungen, welche die Erzählung vorstellt.
Auf der Grundlage der gemeinsamen Logik des ‚statt‘ sind sie aber konzeptuell
aufeinander bezogen. Haeselers Rede führt beide Formen dieser Struktur, das
räumliche Versetzen und das stimmliche Überlagern, zusammen, weil in ihr
das intertextuelle Zitat als Wechsel zwischen Welten ausagiert wird. Dieser
Wechsel tritt in einem Rückkopplungseffekt der Versetzung zutage. Der ontolo-
gische Effekt des intertextuellen Zitats beruht auf der Ambiguität der narrativen
Stimme (voix), welche die Position des „große[n] Dichter[s]“ (BA 10, 175) her-
auskürzt, dem in Haeselers Einführung des Zitats die extradiegetische Position
der Ballade zugeschrieben wird. Haeseler spricht – wenn man so will – anstelle
von Schiller zuerst die extradiegetische Erzählung der Ballade und dann die di-
rekte Rede der Erinnyen.

Dass Schiller im Dräumling ja durchaus als sprechende Figur auftritt, über-
trägt diese Versetzung und gleichzeitige Ambiguierung der Stimme (voix) im
Zitat in eine räumliche Anordnung: Während die Figuren in Paddenau Schiller,
Goethe und Konsorten zitieren, das heißt sprechen lassen, beinhalten die Ge-

366 IV Zwischen den Welten



spräche auf dem Dichterolymp keine literarischen Texte, sondern – man kann
es nicht anders nennen – Small Talk. Das Zitieren erscheint in dieser räumli-
chen Ordnung als Versetzen: als Aktualisieren fremder Rede an anderem Ort
und zu anderer Zeit. In Folge dieser Praxis des Zitierens findet also eine Verset-
zung statt, die verdeutlicht, dass der literarische Text eben kein Kommunikati-
onsakt ist, der an die Deixis der kommunizierenden Position gebunden ist.
Stattdessen beinhaltet er in seiner Darstellung eine eigene Deixis, die von die-
ser Position unterschiedlich ist. Damit setzt die Erzählung dem Dichterkult, den
sie aufs Korn nimmt,59 durchaus etwas entgegen: Entscheidend ist nicht der
Dichter, dessen Verehrung sowie Auf-, Ab- und Umwertung nur einen Neben-
schauplatz der Literatur bilden, sondern die Zitatpraxis der Figuren. Der litera-
rische Text konstituiert sich als Intertext in seiner Aktualisierung im Zitat.

Nun zitieren die Figuren in Raabes Erzählung neben den kanonischen Au-
toren der europäischen Literaturgeschichte auch die lyrischen Versuche Raabes
selbst. Was bedeutet es demnach, wenn Raabe seine Texte in die Gruppe der zi-
tierfähigen Texte einschreibt? Das Zitat mit seiner Struktur der ambigen Stimme
(voix) stellt die Folie für Raabes „Erzähluniversum“60 bereit, wie die Verbindung
seiner Texte untereinander in der Forschung bezeichnet wurde und die ich im
vorausgehenden Kapitel IV.1 exemplarisch am Roman Unruhige Gäste analysiert
habe. Vor dieser Folie nämlich kann das ‚Selbst-Zitat‘ nicht als Resümee und Ab-
schied von der eigenen Versproduktion verstanden werden, wenn die Entste-
hung des Dräumlings auch in diesen Zeitraum fällt und mit einer biographischen
Umbruchsituation koinzidiert.61 Vielmehr speist Raabe in dieser Erzählung seine
unveröffentlichten Verse ohne Quellenangabe in das intertextuelle Universum
ein, das den Figuren des Dräumlings für ihre Zitierpraxis zur Verfügung steht.
Damit gewinnen die unveröffentlichten und unbeachteten Texte einen Status als
literarische Schriften innerhalb der Erzählung. Aus der Praktik des Zitats gene-
riert die Erzählung ihre Struktur als Statt-Erzählen und mit ihr die intertextuelle
Dimension ihres Worldmaking.

 Siehe exemplarisch Henkel 2009; Jakob 2019; Kamann 1994, 104–116.
 Fauth 2007, 106.
 Siehe Henkel 2009; vgl. außerdem Stocksieker Di Maio 1981, 81.

2 Der Dräumling 367


