
2 Meister Autor

Raabes Meister Autor oder Die Geschichten vom versunkenen Garten (1873) erzählt
nicht einfach eine Welt, sondern eine Welt im Umbruch. Ob zwischen Elmwald
und Großstadt, ob zwischen Alter und Jugend, ob zwischen Familie und Gesell-
schaft, ob zwischen Heimat und Kolonie – an all diesen Gegensätzen formieren
sich radikale Veränderungen. Betrachtet man die verschiedenen Register, in
denen die Erzählung den Umbruch ausbuchstabiert, dann finden sich genau die
Konzepte, mit denen die großen interdependenten Prozesse der Modernisierung
des neunzehnten Jahrhunderts beschrieben werden: Industrialisierung, Urbani-
sierung, Globalisierung.1 Die Erzählung lotet die komplexen Zusammenhänge
dieser historischen Prozesse anhand ihres Personals wie ihrer räumlichen Ord-
nung aus und konstelliert sie so auf eine „Dialektik des Fortschritts“2 hin, wie
Dirk Göttsche gezeigt hat.3 In den auffälligen selbstreflexiven und poetologischen
Passagen der Erzählung bilden sich zudem Umbrüche ab, die auf einen konkre-
ten kultur- und literaturgeschichtlichen Horizont verweisen, insbesondere das
romantische Erbe des Realismus sowie die grundlegenden Veränderungen hin
zu einem marktförmigen Literaturbetrieb, der vornehmlich durch die periodi-
sche Presse bestimmt ist.4 Dass der Umbruch jedoch nicht vornehmlich außer-
halb des Textes zu suchen ist und stattdessen die Struktur des Worldmaking
organisiert, möchte ich im Folgenden zeigen. Umbrüche spezifizieren in der
Erzählung nämlich das Verhältnis von Raum, Zeit, Figur und Ereignis im Hin-
blick auf eine ontologische Struktur der Kontinuität.

In drei, der Länge nach äußerst ungleichen Episoden präsentiert die „ro-
manhafte Erzählung“5 die Geschichte um eine Erbschaft, an der freundschaftli-
che und familiäre Bande zerbrechen. Das „Waldfräulein“ (BA 11, 13) Gertrud
Tofote wächst bei ihrem Vater, dem Förster Arend Tofote, in Haus und Gesell-
schaft dessen Freundes und Mitveterans Autor Kunemund auf. Als sie einige
Jahre später überraschenderweise zur Alleinerbin von Meister Autors verstorbe-
nem Bruder, Mynheer van Kunemund, wird, trennen sich nicht nur die Wege
dieser abgeschiedenen Wohngemeinschaft, sondern auch diejenigen Gertruds
und ihres Kindheitsfreundes und Verehrers, des Seemanns Karl Schaake. Nur

 Siehe Detering 1992; Göttsche 2005; Pizer 2009; Richter 2018.
 Göttsche 2016a, 147.
 Vgl. außerdem Richter 2018, 217–219.
 Anhand des Waldes als Ressource in doppelter Hinsicht zeigt das in einer detaillierten Ana-
lyse Schubenz 2017.
 Göttsche 2016a, 145.

Open Access. ©2022 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses
Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110778304-010

https://doi.org/10.1515/9783110778304-010


der Diener des verstorbenen Kolonialisten Ceretto Meyer – dessen Biographie
Kolonialgeschichte derart verdichtet, dass er fast schon als Verkörperung des
globalen Mächtegefüges erscheint6 – bleibt auf Gertruds Aufstiegsweg in die
städtische Gesellschaft ihr ständiger Begleiter. Symbolisches Zentrum der Er-
zählung und zugleich Sinnbild der katastrophalen Folgen des eher schleichen-
den Bruchs der Figuren ist das markante Ereignis eines Eisenbahnunglücks, an
dessen Folgen Karl Schaake stirbt. Während eine Zusammenfassung der Hand-
lung notwendigerweise Veränderungen der Figuren in ihrer Prozessualität be-
nennt, verfährt die Erzählung grundsätzlich anders: Sie präsentiert insgesamt
drei Episoden, die eher als Bestandsaufnahmen der bereits eingetretenen Ver-
änderungen konzipiert sind. Die Erzählung verfolgt in ihren Episoden die Sta-
tionen dieser schrittweisen Entfremdung.

Dass eine Zusammenfassung der Handlung ohne eine Erwähnung des homo-
diegetischen Erzählers auskommt,7 lässt aufmerken. Genau darauf scheint die
Figurenkonstellation in ihrer Relation zur Erzählsituation angelegt. Denn gerade
im Vergleich zu Raabes anderen homodiegetischen Erzählungen ist der Erzähler
Emil von Schmidt auffallend unscheinbar.8 Zwar eine bloße Nebenfigur inner-
halb des Figurenensembles tritt dieser extradiegetisch-homodiegetische Erzäh-
ler – genauer: sein erzähltes Ich – als Garant des Worldmaking in Erscheinung.
Die Bewegungen des erzählten Ich strukturieren nämlich zum einen die Episoden
der Erzählung: Er ist Teil der Reisegruppe, welche die Familie Tofote und Autor
Kunemund im Elmwald aufsucht; er überbringt den Brief der Erbschaft und
nimmt gemeinsam mit Autor Kunemund, der jungen Erbin Gertrud Tofote und
ihrem Verehrer Karl Schaake das vererbte Anwesen eines Rokokoschlosses in Au-
genschein; er ist Augenzeuge des Zugunglückes sowie in dessen Folge verschie-
dener Wiederbegegnungen der Figuren untereinander. Zum anderen bringt er
die Handlung zu einem, wenn nicht gar dem Schluss schlechthin: einer Doppel-
hochzeit.9 Doch von Schmidt ist eben keinesfalls die eigentliche Hauptfigur der
Erzählung, vielmehr wird das homodiegetische Erzählen in ihm an seine Grenzen
geführt.

Die Frage nach der Hauptfigur führt auch am titelgebenden Meister Autor
nicht vorbei. Der äußerst eigenwillige Titelheld gibt der Forschung seit jeher Rät-
sel auf. Bereits die ältere Raabe-Forschung macht verschiedene Deutungsange-
bote: Als konkrete Referenzen werden sowohl der Braunschweiger Stadtheilige

 Vgl. Göttsche 2005, 66 f.
 Siehe bspw. Jückstock-Kießling 2004, 208.
 Vgl. Göttsche 2016a, 145, der den ‚Ich-Erzähler‘ Emil von Schmidt dem „Subtext des Ro-
mans“ zuordnet, während die Figurengruppe um Autor Kunemund im „Vordergrund“ stehe.
 Vgl. Martini 1981, 190.

2 Meister Autor 241



namens Autor als auch der „wirkliche[ ] Meister Autor, Wolfgang von Goethe“
(BA 11, 155) ins Feld geführt.10 Es finden sich aber auch Lesarten, die in dieser
Figur eine Reflexion entweder Raabes selbst oder allgemeiner eines Konzepts
von Autorschaft vermuten,11 bisweilen sogar den Sonderling als allegorische
Personifikation einer vorindustriellen Zeit verstehen.12 Gerade angesichts der Be-
obachtung, dass sich das Erzählen in Meister Autor grundsätzlich durch Verfah-
ren der Mehrfach- und Übercodierung auszeichnet,13 scheint diese Frage jedoch
nicht beantwortbar oder sogar irreführend. Inwiefern Meister Autor eine Welt im
Umbruch erzählt, hängt statt mit einer einzelnen Figur vielmehr mit der Figuren-
konstellation insgesamt zusammen. Während der titelgebende Meister Autor zu
viele Deutungsangebote macht und zugleich als Gradmesser der Veränderungen
der erzählten Welt fungiert, also letztlich ‚zu viel Figur‘ ist, erscheint von Schmidt
als Erzähler wie als Figur geradezu unfigürlich. Er scheint vielmehr der Austra-
gungsort des Erzählens zu sein, anstatt eine mit sich selbst identische Konstante
innerhalb der im Umbruch begriffenen Welt darzustellen, die eine Struktur der
Kontinuität stiften könnte. In der Struktur des Umbruchs, die im Modell der Bau-
stelle veranschaulicht wird, ist die Welt grundsätzlich nicht mit sich identisch
und ihre raumzeitliche Kontinuität problematisch.

Im Folgenden werde ich deshalb im ersten Schritt (2.1) zeigen, wie der Er-
zählanfang das Verhältnis von Figur und Welt in paradoxer Abhängigkeit ein-
führt und dabei ein Worldmaking aus der erzählten Welt heraus inszeniert: als
ruptive Setzung mitten in die Welt. Im zweiten Schritt zeige ich (2.2), wie die Er-
zählung das Worldmaking topographisch als Baustelle veranschaulicht und so in
einem Modell Konkretion verleiht, in dem die Welt grundsätzlich im Umbruch
und folglich nicht mit sich identisch ist. Am Verhältnis von Figuren und erzählter
Welt wird das ontologische Problem deutlich, das die Struktur des Umbruchs mit
sich bringt: Kontinuität ist problematisch, wenn nicht gar unmöglich, wie ich im
dritten Schritt zeige (2.3). Im vierten Schritt (2.4) bringe ich die Struktur des Um-
bruchs mit der spezifischen Erzählanordnung zusammen, die das homodiege-
tische auf ein heterodiegetisches Erzählen hin buchstäblich brüchig werden
lässt. Schließlich werde ich die Verschiebung von der Novelle zur Autobiogra-
phie analysieren, die am Begriff des Außergewöhnlichen ausgehandelt wird
und ein ontologisches Problem formuliert, das sich aus dem spezifischen Mo-
dell des Worldmaking ergibt, nämlich der Frage nach der Möglichkeit des Er-
eignisses (2.5).

 Siehe bereits Fehse 1937, 389 f.; Hajek 1981, 163.
 Siehe Hajek 1981, 163 f.
 Siehe Detering 1992.
 Siehe Detering 1992, 9 f.; Jückstock-Kießling 2004, 211–219; Martini 1981, 177–179.

242 III In der Welt



2.1 Anfang: Mitten in die Welt

Bevor sich die Frage stellt, wie eine Welt im Umbruch erzählt werden kann,
steht mit dem Erzählanfang zunächst überhaupt die Einführung dieser Welt zur
Disposition. Anders als in Raabes Erzählungen, die in ihrer Inszenierung des
Worldmaking vor die Welt führen, um die Verankerung der Welt zu problemati-
sieren, führt der Erzählanfang von Meister Autor mitten in die Welt, so die
These dieses ersten Kapitels. Er lässt die titelgebende Hauptfigur auftreten, ge-
nauer gesagt zu Wort kommen, und diese wiederum spricht ausgerechnet über
die Welt. Über die Figurenrede vermittelt gewinnt sich das Erzählen und mit
ihm die erzählte Welt aus der erzählten Welt heraus. Angesichts der besonde-
ren Aufmerksamkeit für das Worldmaking in Raabes Erzählanfängen fordert
dieser Erzählanfang besondere Beachtung, nicht zuletzt deshalb, weil er mit
einer Reflexion auf die Horaz’sche Unterscheidung der zwei Grundtypen des Er-
zählanfangs einhergeht: vom Anfang oder von der Mitte her.14 Aus dem Erzähl-
anfang in medias res wird bei Raabe der Anfang ‚in medium mundum‘, der
jedoch alles andere als unproblematisch ist, weil diese initiale Setzung mitten
in die Welt als Bruch offen zutage tritt.

Wie etabliert der Erzählanfang diese Reflexionsebene, vor deren Hinter-
grund der Zusammenhang von Erzählanfang und Worldmaking verhandelt
wird? Zunächst erscheint er rein strukturell als Verweigerung eines Anfangs.
Die initiale Geste des Erzählens besteht darin, dem titelgebenden Meister Autor
Kunemund das Wort zu übergeben – und dieser spricht über sich und die Welt:

Wann und unter welchen Umständen der Meister Kunemund den Ausspruch tat, weiß ich
nicht mehr; aber daß er ihn tat, weiß ich.

Er sagte nämlich:
„Ich verstehe die Welt wohl noch, aber sie versteht mich nicht mehr, und so werden

wir wohl nie mehr so zusammenkommen wie damals, als wir beide noch jünger waren.
Na, mir ist’s zuletzt einerlei; ja, Herr, es kitzelt einen sogar dann und wann, wenn man
bei sich überlegt, daß man im Grunde der Jüngere von zweien geblieben ist. Laß sie alt
werden, die Welt; was kümmert’s mich!“ (BA 11, 7)

Die extradiegetische Vermittlung, die Kunemunds Auftritt einleitet, gibt neben
dem Namen der Figur keine narrativen Informationen, führt weder Raum noch
Zeit ein, sondern stellt einzig den intradiegetischen Sprechakt aus. Eine Figur
direkt zu Beginn einer Erzählung zu Wort kommen zu lassen, gilt als klassi-
sches Verfahren des Typus eines Erzählanfangs in medias res, wie ihn Horaz

 Vgl. Hor. ars, 143–152. Siehe dazu Schönau 1973.

2 Meister Autor 243



von einer Erzählung ab ovo unterschieden hat.15 Dabei geriert sich der Erzähl-
anfang bei Raabe als Kommentar zu dieser Technik des Anfangens ‚von der
Mitte her‘.16 Denn zum einen ist die direkte Figurenrede, auf die sich der Fokus
des Anfangs richtet, eines der klassischen Verfahren eines solchen Erzählan-
fangs, weil sie die narrative Vermittlung zugunsten eines Effekts von Unmittel-
barkeit ausschaltet.17 Zum anderen legt die Formulierung, mit welcher der
Erzähler nach der Einführung seiner Hauptfigur das Erzählen abbricht, eine di-
rekte Auseinandersetzung mit der Horaz’schen Typologie von Anfängen offen:
„Doch da hat mich das Anfangen sofort weit in die Mitte meines Berichtes hin-
eingerissen […]. Glücklicherweise aber gelingt es mir dieses Mal noch zur rech-
ten Zeit, mich zu besinnen: ich hebe von neuem an zu erzählen“ (BA 11, 8,
Herv. C.P.). Horaz benennt ebenjenen Effekt des Anfangs „in medias res“, wenn
der Erzähler der Ilias „immer […] zum Schlußpunkt [eilt] [ad eventum festinat]“
und den „Hörer“ „in das Herzstück der Handlung [reißt] [in medias res (…)
rapit]“.18 Im Abbruch wird der erste Erzählanfang damit explizit als Anfang
in medias res deutlich, während im zweiten Erzählanfang eine andere Heran-
gehensweise gewählt wird.

Die Correctio von Abbruch und Neuanfang verbindet somit zwei unterschied-
liche Typen des Erzählanfangs. Der zweite Anfang trägt dann in der Handlungs-
abfolge der Erzählung die chronologisch früheste Sequenz nach: den Ausflug in
den Elmwald. So scheint es, als setze die Korrektur des Anfangs ein ab ovo gegen
das in medias res des ersten Anfangs. Jedoch stimmt das nur bedingt. Der Aus-
flug in den Elmwald stellt zwar in der Folge der extradiegetisch präsentierten Se-
quenzen der Handlung das früheste Ereignis dar, jedoch greifen die beiden
intradiegetischen Erzähler Kunemund und Ceretto auch analeptisch deutlich
davor aus. Letztlich – und das dürfte das stärkere Gegenargument sein – ist es
schon allein deshalb kein Anfang ab ovo, da er erst in der Korrektur nachgetra-
gen wird.

Welche Funktion hat also der doppelte Erzählanfang von Meister Autor? In
der Forschung hat die initiale Geste der Korrektur ebenfalls einige Beachtung
gefunden und wurde dort vor allem mit den beiden Gattungen in Verbindung
gebracht, die der Erzähler in seiner Rolle als Schriftsteller gegeneinanderstellt:
Novelle und Autobiographie.19 Die Tatsache, dass die Korrektur aber nicht nur
strukturell zwei Anfänge auseinandertreten lässt, sondern dabei die zwei tradi-

 Vgl. Hor. ars, 147 f.
 Vgl. Drath 2016, 101.
 Vgl. Polaschegg 2020, 43–47.
 Hor. ars, 148 f. Zit. nach Horaz 2000, 260f.
 Siehe Schmidt 2012, 2–6.

244 III In der Welt



tionellen Typen des Erzählanfangs aufruft, führt zunächst auf einen anderen,
nämlich narratologischen Schauplatz. Der Erzählanfang adressiert ein spezifi-
sches Problem: das der narrativen Vermittlung. Denn wie Andrea Polaschegg
dargelegt hat, sind die beiden Typen des Anfangs, die Horaz differenziert, un-
auflösbar mit der Frage nach der Gattungstheorie verbunden, spezifischer: mit
dem Unterschied des Anfangs in der Erzählung und desjenigen im Drama.20

Während die Beispiele bei Horaz vor allem einen inhaltlich bestimmbaren Ein-
satzpunkt des Erzählens nahelegen – Polaschegg erinnert zurecht daran, dass
das Ei (lat. ovum) durchaus ein tatsächliches Ei und nicht etwa (nur) eine Meta-
pher des Ursprungs meint21 –, legt die Rezeption der Unterscheidung, welche
die Effekte der verschiedenen Typen diskutiert, ein dezidiert diskursnarratolo-
gisches Argument offen. Mit dem Anfang in medias res geht es um die Frage
bzw. die „Problematik des Unvermittelten“.22 Deshalb greift die Theoriebildung
in ihren Beschreibungen der Effekte eines Anfangs in medias res nicht von un-
gefähr auf dramentheoretische Begriffe zurück, weil Anfänge im Drama grund-
sätzlich immer in medias res führen.23

Auch die Inszenierung bei Raabe zielt dezidiert auf dieses Problem der narra-
tiven Vermittlung, verbindet die Frage nach der Chronologie der Handlung aller-
dings mit der Frage nach der Welt. Denn der Erzählanfang in medias res, wie
Raabe ihn in Meister Autor in Stellung bringt, adressiert die ontologische Basis-
operation des Differenzierens, indem er die Setzung sichtbar macht. Dass die
Figur direkt zu Wort kommt, setzt im Sprechen eine raumzeitliche Deixis. Als das
Verfahren der Unvermitteltheit schlechthin besitzt die direkte Figurenrede einen
Präsenzeffekt, der auf dem Ereignis eines Sprechakts als einzige Möglichkeit
einer mimetischen narrativen Darstellung beruht.24 Als solche überspringt die Fi-
gurenrede die narrative Vermittlung, die zwangsläufig relational einen Zugang
zur Setzung miteinführen würde. Doch obwohl dieser Effekt für Raabes Erzählan-
fang die Folie bildet, besitzt ihn dieser gerade nicht. Vielmehr zitiert er dieses
Verfahren und streicht es gleichzeitig durch. Denn der einleitende Satz, welcher
der Figurenrede vorausgeht und sie ankündigt, führt zuerst eine extradiegeti-
sche, rhetorisch figurierte Erzählstimme ein. Gleichzeitig verweigert er dann

 Vgl. Polaschegg 2020, 44–47.
 Vgl. Polaschegg 2020, 45.
 Polaschegg 2020, 45.
 Vgl. Polaschegg 2020, 45 f. Vgl. außerdem Polaschegg 2012. Dieser gattungstheoretische
Kurzschluss geht freilich nur zu den Kosten auf, dass man das Drama streng vom so genann-
ten Haupttext her konzipiert und dabei die Erzählfunktion der so genannten Nebentexte aus-
blendet. Siehe dagegen Tonger-Erk 2018.
 Siehe Kap I.3.3. Vgl. Genette 2010, 199 f.

2 Meister Autor 245



doch jegliche relationale Bestimmung, die eine Vermittlung eigentlich leisten
würde: „Wann und unter welchen Umständen“ (BA 11, 7) die Figur spricht, bleibt
offen. Weil Zeitpunkt und situativer Kontext dieser Aussage nicht bloß fehlen,
sondern explizit unbestimmt bleiben, hat die einleitende Vermittlung den Effekt,
dass Kunemunds Aussage sozusagen ein leeres raumzeitliches Koordinatensys-
tem einführt. Letztlich formuliert die vermittelnde Einleitung nur das, was eine
direkte Figurenrede zum Erzählanfang leisten würde: nicht wann, nicht wo, son-
dern nur dass.

Ohne jede Verankerung innerhalb einer erzählten Welt erscheint die Figu-
renrede also merkwürdig in der Schwebe, gleichzeitig ist sie ausgerechnet
durch die vorgeschaltete Vermittlung nicht in der Lage, einen Koordinaten-
punkt für das Worldmaking bereitzustellen. In seiner Rede thematisiert Kune-
mund wiederum sein Verhältnis zur Welt. Er erzählt dieses Verhältnis als
Beziehungsgeschichte, das von Asymmetrien bestimmt ist: „Ich verstehe die
Welt wohl noch, aber sie versteht mich nicht mehr“ (BA 11, 7). Marie Drath hat
die rhetorische Geste, mit der Kunemund sich und die Welt einführt, mit der
rhetorischen Satzfigur des Epanodos beschrieben, die eine Logik der Umkehr in
der Erzählung stifte.25 Doch mehr noch als eine bestimmte Gedankenfigur, ist
mit dieser kleinen asymmetrischen Beziehungsgeschichte von Kunemund und
Welt eine Umkehr des Verhältnisses von Welt und Figur angezeigt, wie ich
meine. Statt Teil der erzählten Welt zu sein, ist es nämlich Kunemund, der die
Welt in die Erzählung einführt, wenn auch in Form eines ‚Sprechens-Über‘
und in maximaler Allgemeinheit. Diese Umkehr der Relation hängt von einer
Anthropomorphisierung ab, mit der Kunemund seine Relation zur Welt auser-
zählt. Denn er spricht von ihr nicht als Welt, sondern wie von einer weiteren
Figur, die zu ihm in einem Verhältnis der Generation oder gar Kohorte steht.
Nicht er als Figur wird innerhalb einer Welt verortet, vielmehr setzt er die Welt
in Beziehung zu sich selbst: Nach einem Zeitpunkt der Synchronie, als sie
„beide noch jünger waren“, sei er danach „der Jüngere von zweien geblieben“
(BA 11, 7), während die Welt alt wurde. Damit leistet er das, was die Erzählfunk-
tion einleitend unterlassen hat: Er stiftet eine Relation, in der er selbst den Ver-
gleichspunkt für die Welt bereitstellt, an der ihre Veränderung sich bemisst.

Diese Beziehungsgeschichte zwischen Figur und Welt in direkter Figuren-
rede gewinnt ihr spezifisches Profil allerdings erst aus der Einbettung in den
extradiegetischen Erzählerbericht, der sie einleitet und anschließend wieder
auf sie Bezug nimmt. Auf die Einführung von Figur und Welt folgt erst diejenige
des Erzählers. Denn erst die nachträgliche Bestätigung figuriert die Erzähl-

 Vgl. Drath 2016, 100f.

246 III In der Welt



stimme als homodiegetischen Erzähler: „Nun sehe ich ihn doch wieder ganz
genau vor mir, wie er dasaß und das Wort sagte. Es ist ganz richtig, er saß auf
seiner Schnitzbank und fuchtelte mir mit seinem Schnitzmesser bedenklich vor
der Nase herum“ (BA 11, 7). Anders als das Ich der kurzen einleitenden Passage
operiert das Deiktikon „ich“ nun sowohl extradiegetisch als auch als Figur.
Dabei bildet sich syntaktisch und grammatisch ab, wie die homodiegetische
Struktur von der Figur Kunemund abzuhängen scheint. Denn während das
extradiegetische Ich die Figur Kunemund zwar mit einer Semantik der Erinne-
rung einführt, ist aber dennoch einleitend keine Kontinuität zwischen Kune-
mund und erzählendem Ich vorausgesetzt. Diese Kontinuität leistet nun erst
die nachträgliche Bestätigung des Auftritts Kunemunds. Die Verbphrase „Nun
sehe ich“ rahmt den Erzählakt semantisch als Erinnerungs- respektive Imagina-
tionsakt und verleiht ihm eine Gegenwart, welche die Figur Kunemund als Ob-
jekt fasst: „ihn doch wieder ganz genau vor mir“. Umgekehrt wird das erzählte
Ich wiederum als Objekt Kunemunds eingeführt: „fuchtelte mir mit seinem
Schnitzmesser bedenklich vor der Nase herum“. Folglich stiftet die Reihenfolge
innerhalb des Satzes nachträglich die Relation, welche die extradiegetische Ein-
leitung der Figurenrede verweigerte. Insgesamt, und das scheint die Pointe die-
ses Erzählanfangs, ist und bleibt das Zentrum der Relationen der Sprechakt
Kunemunds, der zugleich das erste Ereignis darstellt.26 In seiner Rede themati-
siert bzw. problematisiert er sein Verhältnis zur Welt, so dass die nachträgliche
extradiegetische Vermittlung, Bestätigung und Einordnung dieses Ereignisses
wie durch die Rede Kunemunds selbst initiiert erscheint. Allerdings verzichtet
der Erzählanfang in Meister Autor anders als in den paradigmatischen Erzähl-
anfängen der beiden heterodiegetischen Erzählungen Vom alten Proteus und
Zum wilden Mann, auf auktoriale Gesten, die den Erzählakt als Setzung einer
erzählten Welt profilieren und die zugleich den Zugang zu ihr formieren.27

Stattdessen zielt die Inszenierung in Meister Autor auf eine Trennung oder
sogar vollständige Abkoppelung von Erzählakt und erzählter Welt, indem sie
den erinnernden Zugriff ins Leere laufen lässt und dafür in medias res Kune-
mund selbst zu Wort kommen lässt. Diese bezuglose Setzung formiert insofern
einen Bruch, als sie die ontologischen Operationen des Relationierens verwei-
gert. Ein Bruch ist es deshalb, weil die Differenz unvermittelt gesetzt wird; die-
ses Strukturmoment wiederholt sich im weiteren Verlauf der Erzählung auch in
raumzeitlichen und semantischen Brüchen. Zweifellos ist dieser initiale Bruch
ein besonderer, schließlich setzt er unvermittelt eine Position in der erzählten

 Vgl. Moser 2015, 137.
 Siehe Kap. II.1.1–2 und II.2.1–2.

2 Meister Autor 247



Welt, die erst danach auch eingeführt wird. Denn mit seinem Sprechakt führt
sich nicht nur Kunemund als figürliche Entität der erzählten Welt ein, sondern
als Gegenstand ihrer Rede auch die Welt. Initiiert durch die Rede über die Welt,
wird im Folgenden das Ereignis des Sprechakts nachträglich zum deiktischen
Zentrum des Worldmaking: zu einem Sprechen in der Welt.

Erst nach dieser komplexen Struktur paradoxer Abhängigkeit von Figur,
Stimme (voix) und erzählter Welt, weist sich die Erzählanordnung als homodie-
getische aus und führt das erzählte Ich ein. Jedoch ist dieser erste Auftritt des
erzählten Ich keineswegs einer als handelnde Figur, sondern lediglich als Ob-
jekt Kunemunds. Der Erzählanfang, so scheint es, zielt auf eine Struktur des
Worldmaking, die jegliche Position außerhalb oder vor der erzählten Welt ne-
giert. Ebenso vehement unterläuft sie ein naturalisierendes, homodiegetisches
Erzählen. Stattdessen ist das Worldmaking aus der erzählten Welt heraus kon-
zipiert und dennoch in seinem Setzungscharakter offenbar. Weil diese Setzung
ostentativ nicht vermittelt wird und in keiner raumzeitlichen Relation steht,
trägt sie den Charakter eines Bruchs: Das bezuglose Redeereignis steht am An-
fang dieser Erzählung.

Doch das ist noch nicht alles, was in diesem ersten Erzählanfang vor der Cor-
rectio zum zweiten Erzählanfang seinen Platz findet: Neben dem Bruch geht es
auch um Kontinuität, die mit diesem in Frage steht. Es folgt eine genealogische
Herleitung Kunemunds, die der erzählten Welt eine geschichtliche Dimension
unterlegt. Allerdings führt diese Genealogie eine ontologische Differenz der Fik-
tion in die Struktur der Kontinuität ein: Die Erzählung präsentiert ein Zitatver-
satzstück aus Grimms Märchen von einem, der auszog, das Fürchten zu lernen,
das einen furchtlosen Königssohn durch eine Reihe von Mutproben begleitet.28

„[V]on diesem Jungen aber stammte der Meister Kunemund in gradester Linie ab
und war insofern mit den berühmtesten Leuten im deutschen Volke verwandt,
und nicht allein im deutschen Volke“ (BA 11, 8), schließt der intertextuelle Ex-
kurs. Ausgerechnet im Märchen also erhält Kunemund seine genealogische
Herleitung, die ihn als Figur nach Namensgebung und Auftritt im Sprechakt
vervollständigt. Um den Status dieser Genealogie macht die Erzählung keinen
Hehl: „Mündliche Tradition, Schreiberkunst und Druckerkunst geben uns
recht“ (BA 11, 7) – die Genealogie der Figur ist eine literaturgeschichtliche.29

Weil sie damit nicht nur aus einer gerade eingeführten raumzeitlichen Konti-
nuität der erzählten Welt in eine medial vermittelte Genealogie wechselt, son-

 Vgl. Grimm 2001, Bd. 1, 41–51. Vgl. Rölleke 2006, 129–131.
 Vgl. Martini 1981, 178. Vgl. auch Rölleke 2006, 126, der zudem die fingierte Mündlichkeit
dieser Genealogie betont.

248 III In der Welt



dern auch in eine dezidiert fiktionale Gattung, wird der Genealogie der Figur
Kunemunds eine ontologische Differenz eingetragen. Kunemund und seine
Vorfahren besitzen schlicht nicht denselben ontologischen Status. Die Verbin-
dung über diese Differenz hinweg stiftet ein Gegenstand: das Schnitzmesser,
das als dasselbe aus dem Märchen identifiziert wird: „Es war ein berühmtes
Messer und war aus fernster Volksurzeit von Hand zu Hand bis in die Hand
des Meisters herabgelangt“ (BA 11, 7).

Diese dezidiert fiktionale Genealogie Kunemunds motiviert das Märchen
als semantische Folie, die durch die Erzählung hindurch für Figuren, Schau-
plätze und Ereignisse über Operationen des Vergleichens und Verdoppelns ak-
tiviert wird.30 Sämtliche Figuren erhalten eine Märchenrolle, wie Gertrud als
„Goldprinzessin“ (BA 11, 41) und „Waldelfe“ (BA 11, 111) oder Kunemund als
„Hexenmeister“ (BA 11, 41); einzelne Szenen werden mit Märchentopoi ausstaf-
fiert.31 Die Frage, welchen Status diese Verdoppelung von Elementen und Figu-
ren besitzt, hat auch die Forschung beschäftigt. Ein Angebot, das auf Martinis
einflussreiche Lektüre als Verklärung zurückgeht, besteht darin, die Verdoppe-
lung als Perspektivierung der erzählten Welt aus einer bereits verloren gegan-
genen Zeit heraus zu interpretieren, die über das Moment des Verlusts hinweg
diese präsent hält.32 Jedoch würde eine klare Zuordnung des Märchens zu einer
vergangenen Zeit der erzählten Welt ignorieren, dass anhand der fiktionalen
Genealogie aus dem Märchen Kontinuität zugleich aufgerufen wie in Frage ge-
stellt wird. Schließlich markiert bereits die Genealogie eine ontologische Diffe-
renz zwischen Märchen und erzählter Welt, über die hinweg Elemente und
Figuren ‚wandern‘ können, wenn sie wie das „Schnitzmesser“ (BA 11, 7) als die-
selben identifiziert werden, aber eben nicht in einer raumzeitlichen Kontinuität
stehen. Vielmehr geht es mit dieser Verdoppelung, wie ich meine, um eine
punktuelle ontologische Ambiguität der erzählten Welt, die zum Teil modal auf-
gelöst wird, zum Teil aber in dieser Ambiguität wirksam bleibt.33

Dass diese eigenwillige Genealogie Kunemunds im Rahmen des Erzählan-
fangs platziert wird, der wiederum in Form paradoxer Abhängigkeiten ein World-
making aus der Welt heraus entwirft, legt einen spezifischen ontologischen
Fokus nahe. Die ruptive Setzung in die Welt scheint darauf angelegt, Vorstellun-
gen von Kontinuität zur Disposition zu stellen. Schließlich spielen semantische
Konzepte von Genealogie und Erbe auch für die Handlung eine zentrale Rolle
und aktivieren eine analoge Dynamik. So erhält Gertrud Tofote das unverhoffte

 Vgl. Zirbs 1986, 169.
 Vgl. Detering 1992, 9.
 Vgl. Martini 1981; Rölleke 2006, 133. Vgl. auch Göttsche 2016a, 147.
 Vgl. ähnlich Detering 1992, 9 f.; Jückstock-Kießling 2004, 214–219; Rölleke 2006.

2 Meister Autor 249



Erbe, das sie korrumpiert und in dessen Folge sie die familiären und freund-
schaftlichen Bande zusehends löst, ausgerechnet nicht von ihrem Verwandten,
sondern vom verstorbenen Bruder ihres Ersatzonkels.34 Das Erbe setzt eben
keine natürliche Genealogie voraus. Stattdessen tritt es in der Geste einer rupti-
ven Setzung auf, die Kontinuität bricht und aus deren Folge sich neue Relationen
ergeben. Die semantischen Konzepte der Handlung und ihre Strukturen stehen
so in Analogie zu den Strukturen des Worldmaking, wie sie der Erzählanfang ent-
wirft. Diese Analogie markiert ein grundsätzliches Problem jeder Form von Kon-
tinuität in dieser Erzählung, das selbst ein Konzept der Genealogie nicht zu
stiften vermag. Weil die Genealogie im Erzählanfang explizit als fiktional einge-
führt wurde, ist auch sie nicht in der Lage, die Gegenfolie zur ruptiven Setzung
der Erbschaft zu bilden. Stattdessen beruhen beide auf dem Strukturmoment der
Setzung über eine Differenz hinweg. Von diesem Strukturmoment aus ist Konti-
nuität dem Bruch nachgeordnet sowie von ihm abhängig. Mit dieser Überführung
des Bruchs in eine zeitliche Relation wird aus ihm ein Umbruch, der das World-
making insgesamt strukturiert.35 Dass die Erzählung nicht nur Umbrüche thema-
tisiert, sondern auch die Struktur eines Umbruchs aufweist, veranschaulicht die
Erzählung im Modell der Baustelle, um das es im folgenden Kapitel gehen soll.

Um zusammenzufassen: der erste Erzählanfang verbindet zwei Aspekte der
Struktur des Erzählakts als Worldmaking. Er bringt Relationen innerhalb der er-
zählten Welt mit dem Problem der narrativen Vermittlung zusammen und führt
beide auf die ontologischen Operationen des Differenzierens sowie des Identifi-
zierens und Relationierens zurück. Damit bespiegeln sich die ontologische
Struktur der erzählten Welt und die Struktur der Stimme (voix) gegenseitig. Aus
dem Typus des Erzählanfangs in medias res wird eine ganz spezifische Form
der Setzung gewonnen, die für den initialen Moment des Worldmaking die nar-
rative Vermittlung überspringt und so unvermittelt in die erzählte Welt führt.
Dieses Verfahren ist bei Raabe nicht einfach zur Anwendung gebracht, sondern
wird problematisiert und in einen performativen Widerspruch geführt. Dennoch
entwirft der Erzählanfang so den Einsatzpunkt des Erzählens in der erzählten
Welt selbst: als Setzung, die den Charakter eines Bruchs trägt. Vor allem im
Vergleich mit einem alternativen Erzählanfang ab ovo wird dieser Unterschied
deutlich: Der Bruch, nicht die Kontinuität, ist das produktive Moment dieses
Worldmaking.

 Vgl. Jückstock-Kießling 2004, 213 f.
 Vgl. ähnlich Jückstock-Kießling 2004, 230, die den „Spalt“ (BA 11, 103) in der Wand als
zentrales Strukturmerkmal ausmacht.

250 III In der Welt



2.2 Modell: Baustelle

Während der Erzählanfang einen Bruch in Szene setzt und Kontinuität problema-
tisiert, entwirft die Erzählung insgesamt die erzählte Welt als im Umbruch befind-
lich. Der Begriff des Umbruchs ist zunächst den geschichtswissenschaftlichen
Diskursen um die tiefgreifenden Veränderungen des neunzehnten Jahrhunderts
entnommen und beschreibt damit motivische Elemente der Erzählung: Phäno-
mene der Industrialisierung, Urbanisierung und Globalisierung. Jedoch geht seine
Funktion für die Erzählung über diese motivischen Aspekte deutlich hinaus, weil
er mit der Struktur des Umbruchs in Meister Autor mit einem Modell für das
Worldmaking einhergeht, so die These dieses Kapitels. Der Umbruch integriert
nämlich – und hier greife ich die abstrakten Strukturen des Erzählanfangs wieder
auf – Bruch und Kontinuität in eine zeitliche Struktur, in der Kontinuität nur zu
den Bedingungen der Nicht-Identität besteht. Der Schauplatz dieses Umbruchs ist
der erzählte Raum, genauer die Großstadt, in der sich die Umbrüche manifestie-
ren. In der Interaktion der Figuren mit dem erzählten Raum erhält die Verände-
rung der Welt die Qualität von Umbrüchen, die dann narrativ entfaltet werden:
Die Figuren finden sich nicht (mehr) zurecht, sie werden verdrängt, ziehen um
oder sind gezwungen umzuziehen. Im Modell der Baustelle perspektiviert die Er-
zählung die Struktur des Umbruchs dann noch einmal anders, nämlich als Pro-
jekt, das auf eine Zukunft hin entworfen ist. Gleichzeitig spitzt sich im Modell der
Baustelle der konstitutive Bruch des Umbruchs als Abbruch zu: Häuser, Schlösser
und ganze Stadtviertel werden regelrecht nivelliert. In diesem negativen Moment
des Abbruchs entwirft die Erzählung eine Vorstellung einer mit sich selbst nicht
identischen erzählten Welt. Diese Nicht-Identität ist zugleich Basis und Preis für
die Produktivität des Umbruchs.

Wo und wie formiert die Erzählung also ihre Welt als eine Welt des Umbruchs?
Um beschreiben zu können, wie der Umbruch den erzählten Raum kennzeichnet
und dort das Worldmaking modelliert, muss zunächst die Anlage des erzählten
Raumes in Meister Autor skizziert werden. Zentrum der Raumstruktur und Schau-
platz der dritten und längsten Episode der Erzählung ist die Großstadt, die bereits
in den ersten beiden Episoden einen wichtigen Bezugspunkt darstellt. Nicht nur
ihre ausführliche topographische Ausgestaltung macht sie zu mehr als bloß dem
Schauplatz der Handlung. Insbesondere durch die Art und Weise, wie die Figur
von Schmidt mit ihr interagiert, wird sie zum Austragungsort der Beziehung von
Welt und Figur. Wie in der Forschung bereits ausführlich diskutiert wurde, ist die
Topographie der Stadt in auffälliger Weise verdichtet.36 Als ein Nebeneinander mo-

 Vgl. Henkel 1993, 295.

2 Meister Autor 251



numentaler Zeugnisse aus verschiedensten Zeiten bildet der erzählte Raum der
Stadt einen Chronotopos,37 in dem nach Michail M. Bachtin „räumliche und zeitli-
che Merkmale zu einem sinnvollen und konkreten Ganzen [verschmelzen]“.38

Die urbane Topographie entwirft die Erzählung in zwei Episoden: Die kür-
zere präsentiert den gemeinsamen Besuch des geerbten Rokokoanwesens; in
der umfassenden dritten und letzten Episode kehrt von Schmidt nach Jahren
zurück und bringt nach und nach die Veränderungen in der Stadt und in den
Beziehung der Figuren in Erfahrung. Wenn sich von Schmidt nach seiner Rück-
kehr in der Großstadt zu orientieren versucht, dann ist diese Orientierung eine
räumliche wie eine zeitliche:

Innerhalb einer der hundert eingeweideartig ineinander geschlungenen und gewundenen
Gassen der Stadt fand ich mich vor einem schwarzen, verwitterten und weiter verwittern-
den Torborgen, der bis dahin für mich durchaus noch nicht dagewesen war und den ich
also um so verwunderter betrachtete. Das war noch Renaissance; aber die Wölbung
durchschreitend, fand ich mich nicht im neunzehnten, nicht sechzehnten, sondern im
vollsten, unverfälschten fünfzehnten Säkulo und stand von neuem still in begreiflichem
Erstaunen. (BA 11, 75)

Auf der Suche nach Karl Schaake bewegt sich von Schmidt also buchstäblich
durch die zeitlichen Schichten der Stadt. Die architekturhistorischen Elemente
stehen für ihre Entstehungszeit ein, die fortschreitende Verwitterung wiederum
zeigt ihr Alter an. Der Cyriacushof, dessen „Torbogen“ sich von Schmidt hier fast
schon magisch auftut, bildet den ältesten Teil dieser chronotopischen Durchdrin-
gung. Einer Zeitreise gleich führt das Durchschreiten des Torbogens in eine andere
Zeit, nämlich das Spätmittelalter, während im Erzählen von dieser Bewegung die
anderen Zeiten qua Negation mitaufgerufen werden: vom neunzehnten Jahrhun-
dert der erzählten Gegenwart, durch das sechzehnte Jahrhundert, den Renais-
sancebogen ins fünfzehnte Jahrhundert, aus dem die „wohlkonservierten Ruinen“
(BA 11, 77) stammen.

Der Chronotopos der Stadt kommt also dadurch zustande, dass die topolo-
gische Organisation, die der Topographie zugrunde liegt, eine zeitliche ist. In
der Topographie der Stadt bildet sich damit eine Ordnung ab, die verschiede-
nen Bereichen ein je verschiedenes Alter zuordnen: jedem Bereich eine be-
stimmte Zeit.39 Eine Ordnung, die auf Positionierungen im Raum basiert, lässt
sich vor dem Hintergrund der Rhetorik als topische Ordnung bezeichnen.40 Bei

 Vgl. Kontulainen 2019, 79.
 Bachtin 2008 [1975], 7.
 Vgl. Henkel 1993, 294.
 Siehe Berndt 2005; Berndt 2015.

252 III In der Welt



Raabe ist die topische Ordnung jedoch nicht von Dauer. Das macht allein der
Umstand deutlich, dass sich von Schmidt trotz seiner Ortskenntnis von Grund
auf neu orientieren muss. Diese Orientierung läuft über verschiedene Medien,
welche die topische Ordnung repräsentieren sollen, es aufgrund ihrer Unbe-
ständigkeit aber nicht können. Das erste, aber sicherlich auch das problema-
tischste Medium der topischen Ordnung ist die Erinnerung der Figuren.41 Von
Schmidts Orientierungsschwierigkeiten nach seiner Rückkehr lassen sich näm-
lich auf eine Inkongruenz der erinnerten topischen Ordnung und der sich in
der veränderten Stadttopographie ebenfalls veränderten topischen Ordnung zu-
rückführen: „Da suchte ich den Garten, den Gertrud Tofote geerbt hatte, und
fand ihn nicht mehr“ (BA 11, 82) – aus dem Suchen wird deshalb kein Finden,
weil die beiden topischen Ordnungen inkongruent sind.

Abhilfe schaffen die beiden anderen Medien der topischen Ordnung, derer
sich von Schmidt am Ende seines Streifzugs durch die Stadt bedient: der Friedhof
und das Adressbuch. Beide Medien, das räumliche und das schriftliche, verbin-
det dabei mehr als bloße Koinzidenz. Tatsächlich führt der „Ort der Verwesung“
von Schmidt unmittelbar in den „nächsten Buchladen“, um „ein Adreßbuch der
Stadt“ zu kaufen – ein Zusammenhang, den der Erzähler dadurch bestärkt, dass
er ihn elliptisch benennt, wenn er es „den Lesern nicht deutlich zu machen
[sucht], wie [er] gerade jetzt darauf kam“ (BA 11, 85, Herv. im Original). Funktio-
nal komplementär zueinander angelegt verweist der Friedhof als „Garten der
Toten“ in seiner Resistenz gegen die städtebaulichen Veränderungen auf die
„verschwundenen Gärten der Lebendigen“, während das Adressbuch wiederum
als „Buch[ ] des Lebens“ (BA 11, 84f.) bezeichnet wird. Zwar setzt der Friedhof
mit seinem „schwarzen, eisernen Gitter, vor welchem auch die neue Prachtstraße
hatte haltmachen müssen“ (BA 11, 84), den Veränderungen einen einigermaßen
stabilen Widerstand entgegen, weil er „[d]reißig Jahre und länger verlangt […] re-
spektiert zu werden“ (BA 11, 84).42 Dennoch versagt er als Vergleichspunkt, der
die inkongruenten topischen Ordnungen in Übereinstimmung bringen könnte.
Der Friedhof fällt nämlich aus der topischen Ordnung heraus. An seiner Grenze
verdoppelt sich die topische Ordnung der Stadt, nun aber der sie bewohnenden
Figuren, erneut: als topische Ordnung der Toten, die damit aus der Dynamik aus-
geschlossen werden.

Während die Medien der topischen Ordnung zumindest noch die Möglichkeit
einer Kongruenzsetzung andeuten, ist spätestens mit der Großbaustelle der „Pri-
oritätenstraße“ (BA 11, 45) die Inkongruenz kein punktuelles Phänomen mehr.

 Zur Funktion der Topik für die Memoria siehe Berndt 2015, 453–455.
 Vgl. Richter 2018, 216.

2 Meister Autor 253



Die konkrete Ausgestaltung der Stadttopographie bildet nicht nur eine räumliche
Verdichtung der Vergangenheit in der Gegenwart ab, sondern sie wird als stetig
im Umbruch begriffen erzählt. Jede topische Ordnung stellt dabei letztlich nur
eine momenthafte Bestandsaufnahme dar; das detaillierende Erzählen gestaltet
den erzählten Raum als veränderten aus, markiert damit aber zugleich dessen
Unbeständigkeit. Jede Bestandsaufnahme fordert damit letztlich eine weitere La-
gebewertung. Eine bestimmte Ordnung zu repräsentieren ist die Stadt deshalb
nicht in der Lage, weil sie eine große Baustelle darstellt, in der ubiquitäre Ab-
brüche eine zeitliche Kontinuität verhindern.

Am konkreten Modell der Baustelle führt die Erzählung eine neue Perspek-
tive der Kontinuitätsstiftung ein: die projektive. Denn den Veränderungen der
Stadttopographie liegt ein Plan zugrunde, der die einzelnen Abbrüche zusam-
menführt und aus ihnen ein umfassendes Projekt macht: der „Stadterweiterungs-
plan“ (BA 11, 45). Er besitzt eine narrative Funktion, weil er die Inkongruenzen in
eine gemeinsame, zeitliche Struktur integriert, indem er durch die Episoden der
Erzählung in unterschiedlichen Stadien seiner Realisierung abgebildet wird.
Keine organische Veränderung, wie sie dem Bild des ‚Stadtkörpers‘ und seiner
„Splanchnologie“ (BA 11, 75), seiner Organlehre, entsprechen würde, sondern
Abbrüche bestimmen die Umsetzung des Plans. Als von Schmidt im mittelalterli-
chen Cyriacushof auf einen Agenten dieses Plans trifft, der gerade mit Messun-
gen und Aufzeichnungen beschäftigt ist, erfährt er vom geplanten Abbruch des
Hofes. Im Gespräch imaginiert von Schmidt diesen Abbruch:

„Ich kann es mir in größter Deutlichkeit vorstellen. Also wirklich, von dem, was wir jetzt
hier um uns sehen, bleibt nichts aufrecht?“

„Nichts!“ sprach mit entflammtem Nachdruck mein entzückter, begeisterter Bau-
künstler. (BA 11, 77)

Anders als es der Begriff des „Stadterweiterungsplan[s]“ (BA 11, 45) nahelegt,
bezieht sich die Imagination der Umsetzung dieses Plans auf das negative Mo-
ment des Abbruchs: „Nichts!“. Der Figurendialog projiziert die Umsetzung in
modaler Abhängigkeit von den Figuren in die Zukunft, zugleich konturiert er
sie damit als möglich. Buchstäblich formiert sich der Plan hier als Projekt: als
Entwurf für eine zukünftige Realisierung, wenn auch eines „Nichts“. Flucht-
punkt der Veränderung ist damit anstelle eines neuen Bauwerks – oder wie in
diesem konkreten Fall: der geplanten Straße – ausgerechnet der Abriss des Ge-
bäudes. Das ist auch der Grund, warum die Veränderungen der erzählten Welt,
wie sie hier konzipiert sind, in einer Struktur des Umbruchs zu fassen sind.
Kontinuität, ob nun projektiv in die Zukunft oder nachträglich als Rekonstruk-
tion, ist in dieser Erzählung immer auf ein negatives Moment bezogen: den

254 III In der Welt



(Ab-)Bruch. Vom Cyriacushof zur Realisierung der „neuprojektierten Straßenan-
lagen“ (BA 11, 76) führt der Weg nur über die radikale „Nivellierung“ (BA 11, 76).

Die Struktur des Umbruchs, die im Modell der Baustelle anschaulich wird,
hängt aufs Engste mit der narrativen Zeitgestaltung zusammen. Schließlich
führt die episodische Struktur der Erzählung dazu, dass verschiedene Stadien
der Umsetzung des „Stadterweiterungsplan[s]“ (BA 11, 45) wie Bestandsaufnah-
men präsentiert werden, wohingegen ein Verlauf der Veränderung beispiels-
weise in zeitlicher Raffung eben nicht erzählt wird. Insbesondere an zwei
Gebäuden wird der Umbruch durch solche Bestandsaufnahmen manifest, die
auch in der Erzählung miteinander enggeführt werden: am Rokokoschlösschen,
das Gertrud Tofote von Mynheer Kunemund erbt, und am mittelalterlichen Cy-
riacushof, in dem die Base Schaake den verunglückten Seemann pflegt.43 Die
beiden Bauwerke mit ihren jeweiligen Bestandsaufnahmen bilden im Verlauf
der Erzählung wiederum verschiedene Stadien der Umsetzung des Stadter-
weiterungsplans ab. Zunächst wird das Projekt am geerbten Rokokoschlös-
schen thematisiert. Während die Figuren in der zweiten Episode das Schloss
inspizieren und dabei die „rotweiße[ ] Stange“ (BA 11, 45) bemerken, sind in
der dritten Episode das Gebäude und der dazugehörige Garten bereits abgeris-
sen. Durch die Engführung der zwei Bauwerke etablieren die beiden Episoden,
welche die Stadt zu jeweils verschiedenen Zeitpunkten der erzählten Zeit zum
Schauplatz haben, eine zeitliche Dynamik. Im Vergleich der Gebäude werden
die Stadien auf einer Zeitachse in Beziehung gesetzt und deuten dadurch eine
sich fortsetzende Logik an:

Da suchte ich den Garten, den Gertrud Tofote geerbt hatte, und fand ihn nicht mehr. –
Der Garten war verschwunden, wie in einem Jahre – vielleicht in weniger als einem Jahre,
jener prächtige, alte, düstere Cyriacushof mit seinen jahrhundertelangen Erinnerungszei-
chen, den ich eben verlassen hatte, verschwunden sein konnte – verschwunden war.

(BA 11, 82)

Die Operation des Vergleichens legt zwei zu unterschiedlichen Zeitpunkten
stattfindende Ereignisse übereinander: die bereits vergangene Nivellierung des
„Gartens“ und den zukünftigen Abriss des Cyriacushofes. Ersterer dient damit
als Folie für den Folgenden. Doch in der syntaktischen Verschränkung vollzieht
sich die Überlagerung bereits als grammatische Angleichung und korrigiert das
bloß mögliche Ereignis „verschwunden sein konnte“ zu einem aktualen „ver-
schwunden war“. Die strukturelle Ambiguität des Erzählens tritt als Ambiguität
der Deixis hier offen zutage: Die zeitliche Deixis der Figur – „eben“, „in weniger
als einem Jahr“ – und die implizite zeitliche Deixis des erzählenden Ich im Prä-

 Vgl. Hajek 1981, 157.

2 Meister Autor 255



teritum stimmen nicht überein und schlagen sich als doppelte Modalität im Er-
zählen nieder, wenn sie demselben Ereignis einen je anderen Status zusprechen.

Das bereits abgerissene Anwesen bildet dann wiederum die Folie für eine
Projektion in die Zukunft: den „demnächstigen Abbruch des Cyriacihofes“
(BA 11, 140). Diese Form der Narrativierung macht aus dem motivischen Stadt-
erweiterungsplan als möglichem Projekt ein bereits in der Realisierung begriffe-
nes. Auf diese Weise verzeitlicht, wird der Umbruch zum Motor des Worldmaking.
Welt wird hier ‚aus Welt‘ gemacht, allerdings nicht als kontinuierliches Umbilden.
Vielmehr gewinnt es seine Kontinuität erst aus einer zeitlichen Verbindung über
den Bruch hinweg: als Umbruch. Durch die zeitliche Versetzung der Abrisse ist es
auch nicht möglich, eine alte von einer neuen Ordnung zu unterscheiden, die für
sich jeweils stabil sind. Stattdessen destabilisiert der narrativierte Umbruch die
räumliche Ordnung derart, dass die Relation von alt und neu nur noch punktuell
zu beschreiben ist. „Herr, je älter man wird, desto brüchiger scheint auch die Welt
um einen her zu werden“ (BA 11, 140), so resümiert Kunemund die spezifische
Logik der Veränderung als Umbruch.

Symbolisch konzentriert findet sich die Struktur des Umbruchs, die eine
zeitliche Relation über den Abbruch hinweg entfaltet, in den Signalstangen.
Diese sind in den Garten des Rokokoschlösschens, aber auch in den Innenhof
des Cyriacushofes eingeschlagen.44 Sie machen den „Stadterweiterungsplan“
(BA 11, 45) als Projekt sichtbar und repräsentieren die zeitliche Struktur gegen-
ständlich im erzählten Raum. Sie stellen damit symbolische Risse in der räumli-
chen Ordnung beider Anwesen dar. In beiden Fällen, dem Rokokoanwesen wie
dem Cyriacushof, folgt diese räumliche Ordnung der Folie der Idylle,45 mit der
sie zentrale Strukturmerkmale und Topoi teilen: die Begrenzung des Raumes
und die Stillstellung der Zeit, aber auch das Inventar des locus amoenus.46 In
diesem Rahmen erscheinen die Stangen zunächst als Fremdkörper, die für Irri-
tation sorgen:

„Was ist denn aber das?“ fragte der Meister Autor, vor einer rotweißen Stange stehenblei-
bend, die mitten im Wege zwischen dem Grün, den Blumen, unter den summenden Bie-
nen, den flatternden Schmetterlingen und den grauen Steinbildern im Boden stand.

(BA 11, 45)

Das Verfahren der Enumeration, mit dem die idyllische Umgebung des Gartens
entfaltet wird, zielt darauf ab, die Stange als Fremdkörper auszuweisen. Kune-

 Vgl. Hajek 1981, 157; Henkel 1993, 284.
 Vgl. Henkel 1993, 291; Martini 1981, 183.
 Siehe Böschenstein 2010, 119–122. Zum Topos des locus amoenus siehe Curtius 1967 [1948],
202.

256 III In der Welt



munds Frage bestätigt diesen Status der Stange, wenn er seine Irritation darü-
ber äußert. Sie fügt sich nicht in die räumliche Ordnung: Schon die Signalfarbe
Rot hebt die Stange aus den übrigen Elementen hervor. Als Zeichen der Diffe-
renz bildet die Stange das symbolische Zentrum des idyllischen Raumes. Eine
solche, anscheinend dem Charakter der Idylle widersprechende Struktur der
Differenz ist für die Idylle immer schon konstitutiv und bestimmt ihre Metaphy-
sik, wie Florian Schneider gezeigt hat.47

Fast schon idealiter verkörpert die Stange im Garten des Rokokoschlösschens
dieses Moment der Differenz. Jedoch lässt sich die Differenz, die sie in den Garten
einträgt, noch präzisieren. Sie zeigt nämlich eine zeitliche Struktur an, die Rück-
blick und Zukunft integriert, indem sie indexikalisch auf einen Eingriff in den
Garten verweist, und zwar zugleich auf einen vergangenen und einen zukünfti-
gen. Ceretto, der die Gruppe um Gertrud Tofote und Autor Kunemund durch das
Anwesen führt, interpretiert diese doppelte Verweisstruktur der Stange für die
anderen Figuren: Die Stange habe „das Stadtbauamt neulich eingepflanzt“, weil
„[n]ach dem Stadterweiterungsplan […] die Prioritätenstraße grade über das
Grundstück“ gehe (BA 11, 45). In dieser doppelten Verweisstruktur expliziert,
wird aus der Stange mehr als ein bloßes Zeichen der Differenz in der idyllischen
Umgebung, aber auch mehr als eine Markierung eines Punktes im erzählten
Raum. Sie wird zum Symbol der Struktur des Projekts: zur „Stange des Stadter-
weiterungsplanes“ (BA 11, 47). Komprimiert findet sich diese Struktur in der Be-
zeichnung der „Zukunftsstraße“ (BA 11, 77), welche die ontologische Dimension
in einem Oxymoron zuspitzt: Diese Straße ist eben (noch) keine Straße. Von die-
sem Oxymoron hängt dann wiederum eine bestimmte Modalität dieser Straße ab,
wenn es sie als zu realisierende Straße auszeichnet.

Was in der Episode der Besichtigung der Erbschaft als Projekt in die Zukunft
des erzählten Zeitpunkts entworfen wird, wird dann durch eine Rückprojektion er-
gänzt. Im Zuge der Erkundungen der veränderten Stadttopographie von Schmidts
werden nämlich die beiden Stadien der Topographie übereinandergelegt:

Die damals durch den rotweißen Pfahl angedeutete Straße zog sich, vollständig ausge-
baut, mit Kanalisation und Gasleitung über den romantischen Platz hin. Der Teich, in
welchen der Stein der Abnahme hineingefallen war, war ausgefüllt, und die Räder des
Tages rollten leicht darüber weg. (BA 11, 82)

Mithilfe der ontologischen Operation des Identifizierens werden die beiden Sta-
dien der Umsetzung verbunden oder vielmehr verschränkt. Es handelt sich des-
halb um eine Verschränkung, weil die einfache Operation des Identifizierens

 Vgl. Schneider 2004, insbes. 193–197.

2 Meister Autor 257



ins Leere läuft. Denn die Entitäten können nicht mehr als sie selbst identifiziert
werden. Stattdessen erfolgt das Identifizieren über den Nachvollzug der zeitli-
chen Struktur des Projekts: „Die damals durch den rotweißen Pfahl angedeutete
Straße“ (Herv. C.P.). Was damals „Pfahl“ war, aber bereits „Straße“ bedeutete,
ist jetzt als Straße realisiert: „vollständig ausgebaut“. Auf diese Weise wird
nicht nur von der Realisierung der Straße erzählt, sie bildet sich vielmehr narra-
tiv ab. Umgekehrt verhält es sich mit dem „Teich“: Was „damals“ ein Teich
war, ist jetzt keiner mehr, sondern er ist „ausgefüllt“ und in den Straßenverlauf
integriert. Der Teich wird zwar zunächst in Form repetitiven Erzählens identi-
fiziert, wenn der Relativsatz, der ihn spezifiziert, ein Ereignis aus der zweiten
Sequenz der Erzählung wiederholt: „in welchen der Stein der Abnahme gefal-
len war“. Anschließend wird er aber in seiner Existenz negiert. Der modale Ef-
fekt dieses Oxymorons besteht darin, dass an derselben räumlichen Position
sowohl Teich als auch Straße als aktuale Entitäten gesetzt, aber auf eine zeitli-
che Achse projiziert werden: als Aufeinanderfolge.

An den Stangen als Marker der Bruchstellen im erzählten Raum wird die
Baustelle als ein Modell des Worldmaking entworfen, das buchstäblich an die
Substanz führt. Denn zum Modell aus der Welt heraus wird die Baustelle auch
deshalb, weil sie ganz bestimmte Arten von Projekten in den Fokus rückt. An
den Stangen formiert sich das Worldmaking durchgängig als ein Projekt der In-
frastruktur: Es geht um Straßen, aber auch die Anbindung an Fernverkehrs-
wege, um Kanalisation und Gasleitungen (vgl. BA 11, 82). Wie Steffen Richter
bemerkt, handelt es sich bei der „Prioritätenstraße“ (BA 11, 45) um ein „Infra-
struktur-Projekt par excellence“.48 In seiner Studie zur Infrastruktur als Schlüs-
selkonzept der Moderne geht Richter unter anderem in Raabes Erzählungen
Präfigurationen eines Konzepts der Infrastruktur als Schnittstelle von Hygiene,
Verkehr, Politik und Verwaltung im ausgehenden neunzehnten Jahrhundert
nach,49 das als Begriff erst später dieses Profil erhält.50 Meister Autor attestiert
Richter vor dem Hintergrund der zentralen Rolle, welche die infrastrukturellen
Phänomene in der Erzählung einnehmen, und der Beobachtung, wie sich die
Figuren zu ihnen verhalten, eben keine grundsätzliche kultur- oder modernisie-
rungskritische Stoßrichtung,51 sondern – im Gegenteil – eine Wendung hin zur
Forderung nach mehr Modernisierung und Technisierung.52 Dieser Weltent-

 Richter 2018, 215.
 Vgl. Richter 2018, 15–20.
 Zur Begriffsgeschichte siehe allgemein van Laak 1999.
 Vgl. anders bspw. Göttsche 2005; Göttsche 2016a.
 Vgl. Richter 2018, 218 f.

258 III In der Welt



wurf, der sich allmählich in der Struktur des Umbruchs realisiert, besitzt dem-
nach eine infrastrukturelle Basis.

Dass das Projekt der neuen Straße in ein umfassenderes Infrastrukturprojekt
eingebunden ist, erläutert der „Baukünstler“ (BA 11, 77) in seinem Gespräch mit
von Schmidt im Cyriacushof. Die Geometrie der Straße „aus dem Mittelpunkte
der Stadt in geradester Linie zum Bahnhofe“ (BA 11, 76) ist auf eine Effizienz des
Nah- und Fernverkehrs ausgelegt, der sowohl der Abriss des Rokokoanwesens
als auch der „demnächstige[ ] Abbruch des Cyriacihofes“ (BA 11, 140) geschuldet
sind. Die Straße bildet dabei den sichtbaren und expliziten Teil des umfassenden
Projekts: Sie wird von den Figuren thematisiert, ihre Umsetzung schlägt sich in
den Abbrüchen im erzählten Raum nieder. Unsichtbar sind demgegenüber an-
dere Bestandteile – wie „Kanalisation und Gasleitung“ (BA 11, 82) –, die Raabes
Erzählung zur urbanen Infrastruktur bündelt.53 Sie treten nur punktuell in Er-
scheinung, weil sie die besseren Gebäude der Stadt mit Gaslicht versorgen
(vgl. BA 11, 109, 119).54 Dass ausgerechnet der Eisenbahnunfall das zentrale Er-
eignis der Erzählung bildet,55 ist vor diesem Hintergrund kein Zufall. Der Begriff
der Infrastruktur ist aufs Engste mit dem Ausbau des Eisenbahnnetzes verbun-
den und wurde von dort erst später auf einen größeren sozialpolitischen Kontext
übertragen und ausgeweitet.56 Das Besondere der Infrastrukturen, die Raabes Er-
zählung entwirft, ist, dass sie in dem Moment in Erscheinung treten, in dem sie
problematisch werden: an den Abbrüchen und Unfällen.57

Weil nun aber die Erzählung anhand der Stadttopographie und ihrer Infra-
strukturprojekte das Worldmaking verhandelt, besitzt die Infrastruktur auch eine
Funktion für das Erzählen. Berücksichtigt man die Verbindung von Erzählen und
der ‚sichtbaren‘ Infrastruktur der Verkehrswege, wird deutlich, dass die Erzäh-
lung von Anfang an auf Infrastruktur beruht. Das Erzählen ist nämlich an die Fi-
gurenbewegung im Raum gebunden. Zum einen bewegt sich von Schmidt in der
dritten Episode, die nach seiner Rückkehr einsetzt, durch die Stadt und verbindet
dabei netzwerkartig die inzwischen verstreute Figurengruppe um Autor Kune-
mund. Seine Wege bringen die Figuren und die verschiedenen Schauplätze in
einer Handlungsstruktur zusammen. In seiner Vermittlungsfunktion wird er in
die Nähe einer Infrastruktur der Erzählung gerückt, die er dann auch als homo-
diegetischer Erzähler auf anderer Ebene einlöst. Zum anderen verbindet die Ei-
senbahn sämtliche Episoden der Erzählung: vom Ausflug in den Elmwald, zur

 Zum Zusammenhang von Urbanität und Infrastruktur siehe van Laak 1999, 291.
 Vgl. Richter 2018, 216.
 Vgl. Detering 1992, 1.
 Vgl. van Laak 1999, 280.
 Richter 2018, 215, spricht von einer „Krisen-Logik“.

2 Meister Autor 259



Rückkehr von Schmidts in die Heimatstadt, die vom Zwischenspiel des Eisen-
bahnunfalls verzögert wird, bis hin zu Kunemunds Ankunft in der Stadt. Gera-
dezu augenfällig endet die Erzählung mit dem Abschied Kunemunds und von
Schmidts am Bahnhof. Eine stark geraffte Prolepse weist diesen Abschied als
Auskoppelung Kunemunds aus der Infrastruktur der Erzählung aus: „Wie oft
auch noch während seiner übrigen Lebenszeit ich von dem Bahnzuge aus sein
Dorf in der Ferne daliegen sehen mochte: es stand dahin, ob ich noch einmal
einen Lebenstag auf einen Besuch bei ihm verwenden würde“ (BA 11, 157). Wenn
auch die modale Abschwächung der Prolepse als Dubitatio – „es stand dahin“ –
die vorausdeutende Aussage an eine Perspektive der Figur annähert, vollzieht
sich dennoch am Ende eine infrastrukturelle Entkoppelung, und zwar von Erzäh-
lung und Hauptfigur.

2.3 Figuren: Widerstände und Gradmesser

Eine Welt im Umbruch kann nicht einfach erzählt werden, sondern der Umbruch
ist die Struktur des Worldmaking, das eine erzählte Welt von (Ab-)Brüchen her
entwirft und dann zeitlich in Relation setzt. Der Umbruch stellt sich damit als
eine spezifische Spielart der Kontinuität heraus, die wesentlich auf dem Moment
des Bruchs basiert, veranschaulicht im Modell der Baustelle. In Meister Autor er-
setzt die Struktur des Umbruchs diejenige der Kontinuität, was letztlich nichts
anderes bedeutet, als dass es die Kontinuität immer als Konstruktion sichtbar
macht, wie im vorausgehenden Kapitel deutlich wurde. Während die Brüche als
Abbrüche im erzählten Raum in Erscheinung treten, formiert sich der Umbruch
erst an den Figuren und ihrem Verhältnis zur erzählten Welt: ob von Schmidt,
dessen Wege die Erzählung in ihren Sequenzen taktet, ob Kunemund, der sein
spezifisches Verhältnis einer inkongruenten Geschwindigkeit zur Welt im An-
fangsmonolog thematisiert, oder Ceretto, der mit seiner kolonialen Biographie
die räumliche Verdichtung der Globalisierung verkörpert.58 Die Figuren besitzen
damit – so die These dieses Kapitels – eine doppelte Funktion, um die Umbrüche
sichtbar zu machen. In Bezug auf die Welt fungieren die Figuren als Gradmesser,
weil sie Perspektiven auf die Veränderungen in dieser einführen, die nicht mit
dem Worldmaking übereinstimmen. Untereinander fungieren die Figuren eben-
falls als Gradmesser, weil es nur eine Figur gibt, die sich verändert, während alle
anderen Konstanten bilden. Der zentrale Bruch in der Figurenkonstellation weist
somit die Figur als Umschlagplatz von Welt und Handlung aus.

 Vgl. Göttsche 2005, 66 f.

260 III In der Welt



Weil die Figuren die radikalen Umbrüche der erzählten Welt thematisieren,
erscheinen sie als Konstanten, die über die Umbrüche hinweg Kontinuität stiften.
Während die Figuren als Entitäten zu Gradmessern des Umbruchs werden, füh-
ren sie selbst eine zweite Perspektive auf die Veränderungen der Welt ein, die
sich vom Umbruch unterscheidet. Die Art und Weise, wie das Personal dieser Er-
zählung über die Veränderungen spricht, konzipiert Welt zunächst als etwas den
Figuren Äußerliches, an dem sie nicht aktiv partizipieren, sondern dem sie unter-
worfen sind. Für von Schmidt, dessen An- und Abwesenheit in der Stadt die Erzäh-
lung sequenziert, gilt das in besonderer Weise, weil er aus dem Zusammenhang
der Stadt und der anderen Figuren heraustritt. Er bebildert dieses Verhältnis von
passiver Figur und Welt im Umbruch in seinem Gespräch mit der inzwischen er-
wachsenen Gertrud Tofote in der medialen Metapher des Guckkastens:

Ich war längere Jahre abwesend von dieser Stadt und habe meinerseits gleichfalls die Bil-
der im Guckkasten in bunter Folge wechseln gesehen. Überall verschiebt die Welt sich,
mein teures Fräulein, und sonderbarerweise meistens, ohne daß wir es bemerken[.]

(BA 11, 91)

Passiver Beobachter in einer Weltbühne en miniature, so benennt von Schmidt
seine Position in der Welt. Als optische Vorrichtung der Frühen Neuzeit erfuhr der
Guckkasten ab der Zeit um 1800 eine enorme Verbreitung, die nicht nur dazu
führte, dass ein bestimmtes sequenzielles Sehen medial formatiert wurde, son-
dern auch, dass er zu einer der gängigen literarischen Chiffren für die globale
Welt avancierte.59 Denn er verbreitete, wie etwas später auch die illustrierten Zeit-
schriften, Bilder der „große[n] Welt“,60 die maßgeblich an der Imagination von
Welt beteiligt sind. Darüber hinaus gab er dieser Vorstellung von Welt im Wechsel
der Bilder auch eine Struktur, die in der „bunte[n] Folge“ eine Form erhielt.

In der metaphorischen Chiffrierung wandert, wenn man so will, die Abfolge
als Form der Darstellung von Welt an die Position der Form von Welt selbst.
Damit stellt der Guckkasten eine andere Folie bereit, die Veränderungen der
Welt zu beschreiben – eine Perspektive, die sich von der Struktur des Um-
bruchs unterscheidet. Denn als Folge verstanden, heben sich die Umbrüche in
dieser Perspektive auf die Veränderungen auf. Diese andere Sichtweise auf die
Veränderungen der Welt wird ebenfalls reguliert vom Medium des Guckkas-
tens. Schließlich handelt es sich bei den Guckkastenbildern zwar um einzelne,
unbewegliche Bilder, die aber in der schnellen Abfolge und mithilfe von Licht-
technik derart übereinandergelegt werden, dass sie zu verschmelzen scheinen.

 Vgl. Košenina 2006.
 Kos ̌enina 2006, 59.

2 Meister Autor 261



Weil in ihm „Details zu einer Synthese [kommen]“ und „Einzelbilder in einer
magischen Box zu einer Reihe und Geschichte [verschmelzen]“,61 wirkt der
Guckkasten strukturbildend für Welt, wie sie von Schmidt hier als Konzept
aufruft.

Im Kontext des Worldmaking der Erzählung insgesamt geht die Perspek-
tive, die sich aus der medialen Metapher ergibt, allerdings nicht auf. Schließ-
lich ist die übergeordnete Struktur des Worldmaking diejenige des Umbruchs.
Die „bunte[ ] Folge“ (BA 11, 91) des Guckkastens, dessen Verschiebungen unbe-
merkt vonstattengehen, scheint vielmehr eine gegensätzliche Beschreibungsfolie
zur Welt im Umbruch darzustellen, die in der Großbaustelle der Stadt veran-
schaulicht wird.62 Die Sequenzen, die davon eingeleitet werden, dass von
Schmidt mit den anderen Figuren (erneut) zusammentrifft, inventarisieren er-
zählend den erzählten Raum jeweils zu einem bestimmten Zeitpunkt. Damit
folgt die narrative Struktur nicht der chronologischen Aufeinanderfolge, son-
dern dem Umbruch. Insofern bildet von Schmidt selbst die Ausnahme von der
Beschreibungsfolie der unmerklichen Abfolge, die er mit der medialen Meta-
pher des Guckkastens selbst ins Feld geführt hat.

Doch auch die anderen Figuren sind eher als widerständige Entitäten in
der von umfassenden Umbrüchen gekennzeichneten Welt konzipiert, die einer
Beschreibung der Veränderungen als unmerkliche Abfolge entgegenstehen. So-
wohl Meister Autor Kunemund als auch Ceretto Meyer dienen nämlich in den
Wiederbegegnungen als Gradmesser der Veränderung. Alle Wiedersehen von
Schmidts mit den anderen Figuren sind in auffälliger Weise davon begleitet,
dass die Wiederbegegnung als Wiedererkennung im Figurendialog thematisiert
wird. Besonders deutlich wird das Moment der Affirmation von Identität im
Aufeinandertreffen mit Ceretto:

„Ceretto! Signor Ceretto!“ rief ich. „[…] [S]eid Ihr es denn wirklich? Alter Freund, ist es
wirklich kein Gerücht, wandelt Ihr wirklich noch unter den Lebendigen, um mit dem
Meister Kunemund dieser schlechten Welt die Stange zu halten?“ (BA 11, 96)63

Bestandteil der zweiten ‚Inventarisierung‘ – wenn man die Analogie von Inven-
tur des Erbgrundstücks und von Schmidts Erfassung der Veränderungen nach
seiner Rückkehr stark machen will – sind auch die Figuren. Die Gemeinsamkeit

 Kos ̌enina 2006, 53.
 Vgl. anders Henkel 1993, 292.
 Aus diesem Zitat getilgt sind die auf rassistischen Klischees und Topoi basierenden Be-
zeichnungen für Ceretto Meyer, die in der Erzählung auf vielfältige Art und Weise variiert wer-
den. Zur Einordnung der Darstellung der Figur des ‚Afro-Deutschen‘ Ceretto Meyer siehe
ausführlich Göttsche 2005. Vgl. Pizer 2009.

262 III In der Welt



Cerettos und Kundemunds, die von Schmidt hier benennt, besteht also in ihrer
Widerständigkeit.64 Die Redewendung, „die Stange zu halten“, welche diese
Widerständigkeit bebildert, entstammt der Turniersprache und markiert damit
ein antagonistisches Setting.65

Eine Figur jedoch fällt aus der Reihe der widerständigen Figuren heraus: Ger-
trud Tofote. Sie ist die einzige, deren Identität als Figur um einen Bruch herum
organisiert ist. Sie ist bei jeder Begegnung der drei Episoden schlicht nicht ‚die-
selbe‘. Zwischen dem Kind Gertrud Tofote im Elmwald, der achtzehnjährigen
Gertrud während der Besichtigung des Rokokoschlösschens und schließlich der
erwachsenen Gertrud, wie sie von Schmidt nach seiner Rückkehr antrifft, besteht
eine Inkongruenz, die zunächst mit dem Lebensabschnitt begründet wird:66

Das Trudchen hatte sich verändert in den Jahren, die hingegangen waren, seit wir es als
Kind zuerst am Bache im Elm trafen. Es war ein großes Mädchen geworden – eine Jung-
frau, wie man in den Büchern, – ein Fräulein, wie man im Leben des Tages sagt. Und was
für eine Jungfrau! Was für ein Fräulein! (BA 11, 38)

Kunemund erzählt von Schmidt summarisch von Gertruds Heranwachsen: vom
„Kind“, zum „Mädchen“, zum „Fräulein“ und füllt damit nur tentativ die Lü-
cken zwischen den Episoden. Dass ausgerechnet die Pubertät Gertruds die Leer-
stelle bildet, hat der Forschung Anlass gegeben, die sexualisierte Codierung
des männlichen Blicks als Subtext der Erzählung zu dechiffrieren.67

Doch der Figurendialog vermag ebenfalls die Lücken nicht zu schließen. In
der Folge der Episoden, aber vor allem im Vergleich mit den anderen Figuren
wird die Nicht-Identität der Figur offenbar. Im Netzwerk der Figurenkonstellation
formiert sich Gertruds Veränderung als Umbruch, der die Nicht-Identität der
Figur zu ihrem Hauptmerkmal, zu ihrer ‚Identität‘ als Figur werden lässt. Auch
hier sind zwei divergierende Perspektiven erkennbar: Gertruds und die des
Worldmaking. „[A]lles“ habe „sich seltsam verändert“ (BA 11, 91), so Gertrud
im vertrauten Gespräch mit von Schmidt in ihrer neuen Unterkunft in der
Stadtvilla der Gesellschaftsdame Christine von Wittum. „Dekorationen und
Akteure sind andere geworden, und unter den letztern hab auch ich mein Kos-
tüm gewechselt – finden Sie nicht?“ (BA 11, 91). Ihre eigene Nicht-Identität be-
bildert Gertrud also mit der Verkleidung. Nicht nur setzt sie sich damit zum
Medium des Guckkastens als Miniaturbühne in Beziehung, sondern sie über-
nimmt sogar dessen Form der ‚bunten Folge‘ für die Beschreibung ihrer eige-

 Vgl. Hajek 1981, 164. Zur Komplementarität der Figuren siehe Göttsche 2016a.
 Vgl. Wander 1964 [1867], Bd. 4, 776.
 Vgl. Hajek 1981, 160–162; Schmidt 2012, 19.
 Siehe Schmidt 2012.

2 Meister Autor 263



nen Veränderung: als Wechsel von „Kostümen“. Sie ist damit die einzige
Figur, die als Teil der sich verändernden Welt angelegt ist. Die übrigen Figu-
ren, die innerhalb der sich verändernden Welt Widerstände bilden und die
Veränderung damit als Umbrüche sichtbar machen, besitzen demgemäß die-
selbe Funktion auch in Bezug auf Gertrud. Folglich treten die Veränderungen
Gertruds erst in der Figurenkonstellation in Erscheinung: „Wir sind auseinan-
der gekommen, ohne daß wir es gemerkt haben; das heißt, wir waren einmal
eines Tages auseinander und merkten es dann erst“ (BA 11, 71), resümiert
Kunemund. Auch in der Figurenkonstellation bildet sich die Veränderung
also als Umbruch ab, der im Erzählen erst als solcher formiert wird, während
der eigentliche Bruch eine Leerstelle darstellt.

Die Ursache dieses Bruchs in der Figurenkonstellation wird von den Figuren
selbst in einem anderen Register verhandelt, als ihn die Anordnung in der Erzäh-
lung als Umbruch nahelegt. Sie führen ihn nämlich auf einen Fluch zurück, der
in der „Hexe“ (BA 11, 102, passim) Christine von Wittum, in Kunemunds verstor-
benem Bruder Mynheer sowie, nicht zuletzt, im Fetischgegenstand, dem so ge-
nannten „Stein der Abnahme“ (BA 11, 52) verschiedene Erscheinungsformen
erhält.68

Die beiden alten Herren, der Förster Tofote, der Meister Kunemund und – ich, wir waren
also machtlos gegen das, was sich mit einschlich in den Garten Mynheers, und der junge
Mensch, der Leichtmatrose, ebenfalls, obgleich der vielleicht noch am ehesten etwas da-
gegen hätte tun können, wenn er nicht im natürlichen Lauf der Dinge den veränderten
Umständen gegenüber sofort so sehr verdrossen und unerträglich geworden wäre.

(BA 11, 99, Herv. C.P.)

Die Märchenfolie, die für Figuren und Schauplätze vergleichend und verdop-
pelnd in einer modalen Ambiguität aktiv gehalten wird, fungiert als Spenderin
einer alternativen Motivierung der Korruption Gertruds. In einem unbestimm-
ten „was“ führt Ceretto diese Deutungsversuche zusammen, die Gertruds Ver-
änderung nachträglich motivieren. Dieses „was“ operiert strukturanalog zur
Perspektive auf die rasante Veränderung der Welt in der medialen Metapher
des Guckkastens. Denn wie auch in der ‚bunten Folge‘ des Guckkastens geht
die Veränderung Gertruds mit einer bestimmten Epistemologie einher, die den
genauen Punkt der Veränderung in der Sukzession unbemerkbar werden lässt.

Zwei Beschreibungsangebote konkurrieren also in Abhängigkeit von zwei
verschiedenen Perspektiven, das Verhältnis von Figur und Welt zu fassen: der
Umbruch und die Folge. Jedoch ist diese Konkurrenz keine echte, sondern sie
ist asymmetrisch. Weder in Bezug auf die Welt noch in Bezug auf Gertrud folgt

 Vgl. Rölleke 2006, 131 f. Zum Stein der Abnahme vgl. Joseph 2001, 200–202.

264 III In der Welt



die Erzählung der Folie einer sukzessiven und unbemerkten Veränderung;
diese Folie bleibt auf eine Perspektive der Figuren beschränkt. Das Worldma-
king hingegen bleibt an die Struktur des Umbruchs gebunden. So stellt das je-
weils nachträgliche Identifizieren über die einzelnen Episoden hinweg Gertrud
als nicht mit sich selbst identisch dar. Gertrud mag ihre eigene Veränderung
zwar selbst als Folge fassen, im Worldmaking, das dem Umbruch folgt, ist sie
hingegen nicht mit sich identisch. Weil der Umbruch als Struktur des Erzählens
übergeordnet und somit in gewisser Weise ‚gesetzt‘ ist, kann die Beschreibung
als Folge ihm letztlich gar keine Konkurrenz machen, wohl aber können ihm in
der Perspektive der Figuren verschiedene Deutungsschemata unterlegt werden.
Dadurch, dass der für die narrative Struktur des Umbruchs konstitutive Bruch
selbst eine Leerstelle bildet, sind verschiedene Motivierungen möglich, die
auch verschiedene Bewertungen der Veränderungen produzieren. Ob als Ver-
fall oder als Modernisierung, sowohl der Umbruch der Figur als auch der Um-
bruch der Welt bieten beide Lesarten an.69

Wie die Baustelle Abbrüche der Welt als Moment des Umbruchs sichtbar
macht, bildet sich auch der Bruch in der Figurenkonstellation räumlich ab. Im
erzählten Raum werden auf diese Weise die Brüche zwischen den Figuren sicht-
bar. Gertruds Umzug in die Stadt bildet den ersten Schritt, der den Bruch inner-
halb der idyllischen Wohngemeinschaft des Elmwalds vollzieht. Mit einem
nochmaligen, und zwar doppelten Umzug endet die Erzählung: Gertrud und
Vetter Vollrad ziehen nach Freiburg im Breisgau, von Schmidt und Christine
von Wittum nach Berlin (vgl. BA 11, 156). Dieser Schluss wirft die Frage nach
dem Status des Endes der Erzählung in Bezug auf die Struktur des Umbruchs
auf. Freilich werden auch diese Umzüge nachträglich in Form von elliptisch
eingeleiteten Bestandsaufnahmen präsentiert – „Nun sind wieder zwei Jahre
hingegangen“ (BA 11, 156) –, jedoch scheint der Umbruch in der Fortführung
nicht mehr dasselbe ruptive Potenzial zu entfalten. Stattdessen werden die Um-
brüche in der Wiederholung ebenfalls nur noch als Folge greifbar, nun aller-
dings als Folge von Umbrüchen. Somit führt der Umbruch von Raum und Welt
zu Figur und Handlung, wo er seine narrative Funktion für die Handlung entfal-
tet. Raabes Erzählung führt beide systematischen Schauplätze des Umbruchs –
Welt und Figur – zusammen und markiert damit den negativen Umschlagpunkt
der Welt in die Figur und von dort zur Handlung. Das, was in der narratologi-
schen Systematik der Geschichte in der Regel auseinanderfällt,70 nämlich Welt
und Handlung, ist hier über eine gemeinsame Struktur miteinander verbunden.

 Vgl. Göttsche 2016a, 147.
 Siehe einschlägig Martínez/Scheffel 2019 [1999], 6.

2 Meister Autor 265



2.4 Stimme: Grenzen des homodiegetischen Erzählens

Während die vorausgegangenen Kapitel die Struktur des Umbruchs und seine
konstitutiven Brüche anhand der Figuren sowie von Raum und Zeit beschrieben
und das Modell der Baustelle analysiert haben, das diese Struktur veranschau-
licht, soll es im Folgenden um das spezifische homodiegetische Erzählen und
dessen Funktion für das Worldmaking gehen. „Ich heiße Schmidt. Mein Name ist
drolligerweise sogar von Schmidt“ (BA 11, 11, Herv. im Original), so stellt sich der
Erzähler zu Beginn des zweiten Kapitels vor. Doch bleibt er, zumindest als Figur,
auffällig unauffällig. Die narrativen Informationen zu dieser Figur beschränken
sich bis zu den letzten beiden Kapiteln auf die wesentlichen Personenangaben
und biographischen Daten: Nachname, adlige Herkunft, Studium und Betätigung
als Autor. Anders als in den homodiegetischen Erzählungen von Raabes Spät-
werk erzählt der Erzähler nämlich nicht seine eigene Geschichte. Er ist auf die
Rolle des entfernten Bekannten, Beobachters und Boten – letzteres noch nicht
einmal besonders erfolgreich – beschränkt.71 Doch nicht nur als Figur, auch als
Erzähler ist seine Rolle gebrochen. So werden die wesentlichen Entwicklungen
der Handlung von intradiegetischen Erzählinstanzen präsentiert, von Autor Kune-
mund, Ceretto Meyer, von Gertrud Tofote und Karl Schaake, ja sogar von Insti-
tutionen und Behörden.72 Hinzu kommt, dass die epistemologische Basis des
nachträglichen Erzählens stets gebrochen, verschoben und verunsichert – kurz:
unklar – ist.73 Jedoch zielt die Erzählanordnung, wie ich in diesem Kapitel
zeigen möchte, nicht in erster Linie auf Verfahren eines so genannten unzuver-
lässigen Erzählens, die im Zugriff auf die erzählte Welt eine epistemologische
Vermittlung durch eine Figur formieren. Das ist schon allein deshalb nicht mög-
lich, weil die Erzählebenen grundsätzlich problematisch sind, worauf bereits Zirbs
hingewiesen hat.74 Die Tendenz zur transponierten Rede, die aber nicht markiert
ist, resultiert in einem ‚pseudo-diegetischen‘ Erzählen, wie Genette die Überlage-
rung in der narrativen Stimme (voix) nennt.75 Dennoch hat diese Überlagerung ge-
rade nicht die Funktion, einen erinnernden Zugriff zu formieren, in dem das
Erzählen insgesamt aufgeht. Stattdessen führt sie das homodiegetische Erzählen
an seine Grenzen und legt dessen ontologische Basis offen. ‚Der Erzähler‘ stellt

 Vgl. Jückstock-Kießling 2004, 221, die allerdings eine Verfügungsgewalt des erzählenden
Ich konstatiert.
 Vgl. Jückstock-Kießling 2004, 212 f.
 Vgl. Sammons 2009, 233, der das unzuverlässige Erzählen benennt, ohne es jedoch zu
analysieren.
 Vgl. Zirbs 1986, 167 f. Vgl. auch Jückstock-Kießling 2004, 219–223.
 Vgl. Genette 2010, 154–158.

266 III In der Welt



eben gerade kein konsistentes, mit sich identisches Ich bereit, das den Umbrüchen
eine Verankerung geben und sie erzählbar machen würde. Vielmehr problemati-
siert die Erzählanordnung ganz grundsätzlich die Relation zwischen den drei Posi-
tionen der narrativen Struktur: der extradiegetischen des erzählenden Ich, der
intradiegetischen des erzählten Ich und der des Geschehens.

Dass die Distanz groß ist, welche die Figur von Schmidt zu den anderen,
handlungstragenden Figuren einnimmt, thematisiert der Erzähler immer wieder
selbst: „Was gingen grademich alle diese Leute an? – !“ (BA 11, 83, Herv. im Origi-
nal). Und tatsächlich: Fasst man die Handlung der doch relativ umfangreichen
Erzählung zusammen, so spielt die Figur von Schmidt lediglich eine Nebenrolle.76

Es handelt sich bei dieser Priorisierung nicht nur um eine Gewichtung der Figuren
in der Analyse. Vielmehr reflektiert von Schmidt als Erzähler genau dieses Ver-
hältnis dezidiert als Rollen in Bezug auf das Geschehen, das heißt auf die chrono-
logische Ereignisfolge.77 Er erzählt den Grad seiner Beteiligung immer wieder mit,
„als Chorus“ (BA 11, 90) oder auch „in [s]einer Rolle als Zuschauer“ (BA 11, 129).
Darüber hinaus ist er, und zwar als Figur und nicht als Erzähler, dafür zuständig,
narrative Informationen zu erfragen: Er erkundigt sich bei jedem Zusammentref-
fen nach den vergangenen Ereignissen, denen er zumindest in den wesentlichen
Entwicklungen eben nicht beigewohnt hat, und evoziert dadurch die intradiegeti-
schen Erzählungen der anderen Figuren.78 Damit lotet die Erzählung also an
ihrem erzählten Ich das aus, was in der Narratologie unter anderem bei Martínez
und Scheffel als Stellung des Erzählers zum Geschehen bezeichnet wird.79

Jedoch ist es mit einer Bestimmung dieser Stellung, wie sie im Rückgriff auf
Susan Sniader Lanser durch die verschiedenen Grade der Beteiligung des Erzäh-
lers – oder letztlich, wie man präzisieren müsste: des erzählten Ich – auf einer
Skala vom heterodiegetischen zum autodiegetischen Erzählen angeordnet
wird,80 angesichts der starken Veränderung, welche die narrative Struktur in
dieser Hinsicht durchläuft, in diesem Fall nicht getan. Vielmehr inszeniert
Raabes Erzählung die drei konstitutiven Größen für jedes homodiegetische Er-
zählen, das dessen Worldmaking spezifisch macht: die Position des Erzählens
(das erzählende Ich), die Position der Figur (das erzählte Ich) und die Position
des Geschehens,81 das nicht zwangsläufig mit dem erzählten Ich zusammenfallen

 Vgl. Göttsche 2016a, 145; Moser 2015, 140.
 Vgl. Hajek 1981, 151 f.
 Vgl. Moser 2015, 165.
 Siehe Martínez/Scheffel 2019 [1999], 85–89.
 Vgl. Lanser 1981, 159 f.; Martínez/Scheffel 2019 [1999], 86f.
 Zu diesem Begriff vgl. Martínez/Scheffel 2019 [1999], 27, die damit eine zeitliche Integration
von Ereignissen bezeichnen. Trotz seiner offenkundigen Probleme einer naturalisierenden In-

2 Meister Autor 267



muss. Dass diese Positionen gesetzt und stetig identifizierend miteinander vermit-
telt werden müssen, offenbart die ontologische Basis dieser Erzählanordnung. Zu-
gleich tritt an diesen Relationen der Positionen die epistemologische Dimension
des Erzählens zum Vorschein, die von diesen Operationen abhängig ist. Wenn die
Erzählung also die Distanz zwischen den Positionen miterzählt und Probleme der
Vermittlung reflektiert, dann führt sie die Grenzen des homodiegetischen Erzäh-
lens vor. Denn letztlich läuft ein solches Ausloten Gefahr, dass die Gewichtung
das Verhältnis umkehrt: Zum einen, dass das erzählte Ich, nicht obwohl, sondern
weil es so weit vom ‚eigentlichen‘ narrativen Geschehen entfernt ist, dieses aus-
bootet; zum anderen, dass das erzählende Ich selbst in den Fokus gerät, wie das
in anderen homodiegetischen Erzählungen Raabes wie der Chronik der Sperlings-
gasse oder den Akten des Vogelsangs der Fall ist.

Erinnerung ist die semantische Folie, über welche diese Positionen in Bezie-
hung gesetzt werden, und zwar nicht nur, wie es zu erwarten wäre, die Stellung
von erzählendem Ich zu den Figuren, sondern auch der Figuren untereinander.
In der Art und Weise, wie die Interaktion der Figuren und insbesondere deren
sporadische Zusammentreffen präsentiert sind, welche die Erzählung strukturie-
ren, wird die Distanz von Schmidts zu den anderen Figuren deutlich. Weil diese
nämlich Schwierigkeiten haben, sich an ihn zu erinnern, muss er sich ihnen bei
jedem Zusammentreffen erneut zu erkennen geben und ihrem Gedächtnis auf die
Sprünge helfen. Insbesondere Autor Kunemund, der es von Schmidt besonders
angetan zu haben scheint, lässt die Beziehung in seinen Äußerungen als ausge-
sprochen einseitig erscheinen. Bereits der erste Besuch Kunemunds bei von
Schmidt in der Stadt offenbart eine deutliche Asymmetrie: Während von Schmidt
für Kunemund nichts weiter als eine Bekanntschaft unter „vielen Dutzenden“
(BA 11, 19) ist, auf die er aufgrund eines konkreten Anliegens der Amtshilfe zurück-
greift, ist von Schmidt von diesem Zusammentreffen ungleich bewegter, wovon der
„überwältigende[ ] Wortschwall und Ausbruch [s]einer Gefühle“ sowie der „helle[ ]
Eifer“ (BA 11, 19) zeugen. Auf von Schmidts Anrede „Liebster, bester Freund“, ant-
wortet er „Lieber Herr –“ (BA 11, 18) und lässt ihn so regelrecht auflaufen.

Als die beiden Figuren dann durch den „unglückliche[n] Zufall“ (BA 11, 91)
des Eisenbahnunglücks erneut zusammentreffen, ist aus dieser Asymmetrie der
Freundschaft eine Asymmetrie der Erinnerung geworden. Denn für die Szene
einer Anagnorisis auf dem Kornfeld bedarf es durchaus einiger Vermittlung: „Er

ferenz übernehme ich diesen Begriff, weil es mir an dieser Stelle nicht um einzelne Ereignisse,
sondern um ganze Ereigniskomplexe geht. Man könnte in die Beschreibung dieses Auseinan-
dertretens von erzähltem Ich und Geschehen auch bei den figuralen Träger*innen desselben
ansetzen. Entsprechend beschreibt Zirbs dieses Auseinandertreten als Distanz zwischen dem
erzählten Ich und seinen „Kontrastfiguren“, vgl. Zirbs 1986, 162.

268 III In der Welt



[Autor Kunemund, C.P.] erkannte mich natürlicherweise nicht sofort“ (BA 11, 59),
woraufhin sich von Schmidt erneut vorstellen muss und ihn daran erinnert,
dass sie „gute Freunde“ (BA 11, 59) sind. Auch mit Karl Schaake und Gertrud
Tofote fällt das Wiedersehen nach Jahren eher als Wiederbekanntmachung
aus (vgl. BA 11, 78 f.; 89 f.). Folglich ist die Erinnerung der Marker der Vermitt-
lung bzw. der immer wieder neu zu stiftenden Verbindung zwischen erzähl-
tem Ich und handlungstragenden Figuren.

Unzureichende Erinnerung kennzeichnet aber nicht nur die Figuren unterei-
nander, sondern auch die Struktur der narrativen Stimme (voix), die ihr extradie-
getisch-homodiegetisches Setting ebenfalls als Erinnerungsanordnung entwirft.
Damit etablieren die ontologischen Operationen der Erzählfunktion gleichzeitig
ein epistemologisches Profil des Erzählens, das die paradoxe Struktur von Set-
zung und Zugriff als Erinnerung zumindest semantisch aufzulösen andeutet: Der
erinnernde Zugriff tritt in den Vordergrund. Jedoch ist diese Erinnerung eine
durch und durch problematische. Es ist nämlich keineswegs so, dass im Erzählen
ein konsistentes erzählendes Ich entworfen wird, das – wenn auch unzuverläs-
sig – über die Ereignisse als erinnerte verfügt bzw. wie man korrekterweise um-
gekehrt sagen müsste: das sich durch die Zugriffe auf die erinnerten Ereignisse
als erinnerndes Ich konstituiert. Zwar wird im Erzählen zunächst eine erinnernde
Verfügbarkeit über die erzählten Ereignisse behauptet, wie sie sich nicht zuletzt
in den Prolepsen äußert, welche die Hochzeit am Ende vorwegnehmen. Dennoch
ist diese Verfügbarkeit stetig in Frage gestellt. In der Regel tragen solche
Unzuverlässigkeiten bis zu einem gewissen Grad dazu bei, homodiegetische
Erzählanordnungen zu naturalisieren und ihnen ein psychologisches Skript
zu unterlegen, durch welche die Setzung der Welt in der Form des Zugriffs
aufgeht. Nicht so in Meister Autor, wo die Erinnerung vielmehr die Relationen
als problematisch markiert. Zwar wird der Standardfall homodiegetischen Er-
zählens, das auf einer Erinnerungsanordnung basiert, im Erzählerkommentar
aufgerufen und dient dem Erzählen als Folie, jedoch ergeben sich Widersprü-
che, die diese Verfügbarkeit grundsätzlich problematisieren. Bereits untereinan-
der ist die Distanz der Figuren groß, sie erinnern sich kaum aneinander und
wissen wenig übereinander bzw. vergessen sich gegenseitig. Hinzu kommt, dass
die Erinnerung des erzählenden Ich im Erzählerkommentar immer wieder in
Frage gestellt wird und damit mit den ausschweifenden Figurendialogen und
intradiegetischen Erzählungen in Widerspruch tritt. Damit ist die Erinnerungssi-
tuation äußerst komplex, denn sie verbindet bzw. trennt die Positionen der nar-
rativen Struktur: Sowohl die Verbindung des erzählenden Ich zu den Figuren als
auch die Verbindung von erzähltem Ich und übrigen Figuren ist als durch und
durch problematische Erinnerung semantisiert.

2 Meister Autor 269



Ein ‚Gedächtnisfehler‘, welcher den doppelten Boden der Erinnerungserzäh-
lung aufdeckt, ist besonders markant. Er basiert nämlich genau auf dem Problem
der doppelten Erinnerung, dem der Figuren und des Erzählers. Denn auch von
Schmidt erinnert sich nicht mehr an alle übrigen Figuren. Bei seinem Gespräch mit
Autor Kunemund im Kornfeld muss dieser ihm Karl Schaake in Erinnerung rufen,
den er am Tag der Erbschaftsinspektion kennengelernt hatte. Weil es sich um die
Figur und nicht den Erzähler handelt, der dieser Fauxpas unterläuft, wäre dieser
Umstand allein nicht weiter auffällig. Doch extradiegetisch kommentiert das erzäh-
lende Ich ihn folgendermaßen: „Unbeschadet eines gegen das Ende des zehnten
Abschnittes niedergeschriebenen Wortes war mir der Seefahrer – in dieser Stunde
wenigstens – ganz und gar aus der Erinnerung abhanden gekommen“ (BA 11, 69).
Der Kommentar verbindet zwar auch zwei verschiedene Erinnerungszustände, wel-
che die Gedächtnislücke mit der ontologisch begründeten epistemologischen Diffe-
renz von erzähltem und erzählendem Ich plausibilisieren. Er markiert aber vor
allem einen Widerspruch innerhalb des narrativen Diskurses, indem er auf eine
vorausgehende Stelle, nämlich das „gegen das Ende des zehnten Abschnittes
niedergeschriebene[ ] Wort[ ]“ verweist. Der Querverweis zwischen zwei Textstel-
len lässt die Rollensemantik des erinnernden Erzählakts auflaufen. Folgt man die-
sem Verweis, findet sich eine gegenteilige Behauptung: „Aber dessenungeachtet
behielt ich jenen Tag mit allen seinen Figuren und Vorgängen in merkwürdiger
Frische in der Erinnerung“ (BA 11, 54). Jedoch, so meine ich, dient dieser Wider-
spruch nicht in erster Linie dazu, eine Unzuverlässigkeit zu markieren, sondern
die Konstruktionsbedingungen sichtbar zu machen, an denen sich die drei Posi-
tionen immer wieder scheiden, die für dieses spezifische Worldmaking konstitutiv
sind. Er verweigert damit auch, den Erzählakt als kontinuierlichen Erinnerungs-
akt zu verstehen.82 Die Erinnerung dient nicht dazu, das homodiegetische Erzäh-
len zu naturalisieren; stattdessen bleiben die Setzungen sichtbar und stellen das
Erinnern als Pseudoerinnern aus.83 Sich zu erinnern und sich nicht zu erinnern
basiert auf denselben ontologischen Operationen, allen voran dem Identifizieren.

Weil das Erinnern zwar die semantische Folie bereitstellt, um die Positio-
nen von erzählendem Ich, erzähltem Ich und den übrigen Figuren auszuloten,
dabei aber vor allem die Vermittlung zwischen den Positionen sichtbar macht,
führt das Erzählen an die Grenzen des homodiegetischen Erzählens. Es setzt
keine Einheit voraus – und zwar weder von erzähltem Ich und Geschehen noch

 Vgl. anders Moser 2015, 159.
 Vgl. dagegen Krebs 2009, 60–63; Schmidt 2012, 5. Vgl. allgemein Drummer 2005, 82–130,
die in ihrer Beschreibung komplett im Modell des erinnernden Erzählens verhaftet bleibt, das
aber – so das Fazit ihrer Lektüre – möglicherweise „Auflösungserscheinungen“ (Drummer
2005, 129) zeitige.

270 III In der Welt



von erzählendem und erzähltem Ich –, sondern lenkt die Aufmerksamkeit auf
die Operationen, die zwischen diesen Positionen vermitteln. Damit gerät das spezi-
fische homodiegetische Erzählen in Meister Autor in auffällige Nähe zu dem Mar-
ker, mit dem Raabes heterodiegetische Erzählungen das Problem der Vermittlung
in ganz ähnlicher Weise sichtbar macht: das Wort ‚wir‘. Dieses Wir, das geradezu
das Signum von Raabes Erzählen bildet,84 markiert nämlich vornehmlich, aber
nicht ausschließlich in den heterodiegetischen Erzählungen eine analoge Struktur,
die ich deshalb als pseudohomodiegetisches Erzählen bezeichne. Das Wir hat in
diesen Erzählungen zwei Positionen: Zum einen markiert es die Position des Erzäh-
lens und ist nicht selten mit einer aufwendigen rhetorischen Inszenierung des Er-
zählakts verbunden, wie das beispielsweise im Anfang der Erzählung Vom alten
Proteus der Fall ist.85 Zum anderen markiert es eine Position in der erzählten Welt,
die dort, im heterodiegetischen Erzählen, ontologisch von den anderen Entitäten
und Figuren unterschieden ist, die aber die Deixis für Bewegungen, Schauplatz-
wechsel oder Wahrnehmungssituationen bereitstellt und folglich wiederum eine
Relation zum narrativen Geschehen bezeichnet.

Weil das Wir aus Raabes heterodiegetischen Erzählungen seine Struktur
mit dem spezifischen homodiegetischen Erzählen in Meister Autor teilt, stellt
sich die Frage, was Letzteres überhaupt noch von Ersterem trennt. Oder über-
spitzt formuliert: Ist von Schmidt am Ende nichts anderes als eine figürliche
Entsprechung des Wortes ‚wir‘? Ohne Zweifel ist von Schmidt eine Figur, denn
er ist mit ‚Figurendaten‘ wie Namen, Beruf und Kurzbiographie ausgestattet
und interagiert mit den anderen, handlungstragenden Figuren. Dennoch legt
meines Erachtens nach die Erzählung eine Nähe zu diesem formalen Marker
nahe, um auf ein bestimmtes ontologisches Problem des Erzählens aufmerksam
zu machen, dessen zwei Seiten in diesem Vergleich deutlich werden. Der Unter-
schied eines pseudofigürlichen Wir zur Figur wird in der ersten Begegnung von
Schmidts mit Autor Kunemund auf dem Ausflug in den Elmwald vorbereitet,
mit dem die Erzählung in den ersten beiden Kapiteln eröffnet wird.

Wir erreichten den Elm über Kneitlingen hinaus. –

Über Kneitlingen hinaus, linksab, unbestimmt tief in den Wald hineinwärts, da wohnte
der Meister Kunemund, den die Welt nicht mehr so recht verstand, weil er ihr zu jung
geblieben war. Da wohnte er ziemlich verborgen, das heißt, er hatte sich einem Förster
in die Kost und unter Dach getan; und da machte ich seine Bekanntschaft und er die mei-
nige, was unter Umständen nicht sich von selber versteht oder, besser gesagt, nicht das-
selbe ist. (BA 11, 9, Herv. C.P.)

 Vgl. allgemein Helmers 1965.
 Siehe Pierstorff 2020.

2 Meister Autor 271



Die etwas seltsame Formulierung, dass es sich bei der Bekanntschaft zwischen
von Schmidt und Autor Kunemund um eine gegenseitige Bekanntschaft han-
delt, ist an dieser Stelle in ihrer Funktion nicht zu unterschätzen. Denn mit ihr
führt sich das Ich überhaupt erst als Figur ein. Ist es zuvor nur in das Wir der
Reisegruppe inkludiert, das auch während der restlichen Episode im Elmwald
die Präsentation des Geschehens dominiert, wird genau in diesem Moment der
Bekanntschaft eine Unterscheidung eingeführt, die das erzählte Ich aus dem
Kollektiv der Reisegruppe hervortreten lässt. Dass sich die gegenseitige Be-
kanntschaft „unter Umständen nicht von selber versteht“ bzw. „nicht dasselbe“
ist, kann als Marker ebendieser Differenz von pseudofigürlicher Deixis und
Figur gelesen werden. Die gegenseitige Bekanntschaft stellt damit das erzählte
Ich und die Figur Autor Kunemund in ein Verhältnis der Kontiguität, das eine
raumzeitliche Koexistenz für diese beiden Figuren einführt.

Doch auch aus umgekehrter Richtung adressiert die Erzählung die Unter-
scheidung von homo- und heterodiegetischem Erzählen, indem sie das Raabe’-
sche Wir in einer kleinen, aber umso erstaunlicheren narrativen Metalepse
mit der Grenze zwischen homo- und heterodiegetischem Erzählen assoziiert.
Erneut ist der Ausgangspunkt, an dem der Marker ansetzt, von Schmidts Dis-
tanz zum Geschehen, genauer: zum zentralen Ereignis des Eisenbahnunfalls.
Von Schmidt ist zwar Augenzeuge der Konsequenzen des Unfalls, jedoch
selbst kein Passagier des verunglückten Zuges, sondern lediglich eines Folge-
zuges. Erst nachträglich erfährt er selbst vom Unfall, wenn die Informationen
„von Mund zu Munde durch alle Klassen des Zuges“ (BA 11, 55) weitergegeben
werden. Über das volle Ausmaß des Unfalls informiert ihn schließlich die Zei-
tung am Morgen des folgenden Tages:

So kam ich denn im Verlaufe des Sommerabends und nach dem Verlauf der Jahre der Ab-
wesenheit wieder an in der Heimat, fand meinen Weg ins Hotel und ins Bett und las am
andern Morgen beim Frühstück in der Zeitung ausführlich und mit allen Einzelheiten be-
schrieben, was ich selber mit erlebt hatte, ohne doch dabei zugegen gewesen zu sein.
Und es ward mir, als ob plötzlich jemand sich mir über die Schulter beuge und mit un-
sichtbarem Finger auf das interessanteste Wort in dem langen Berichte deute.

„Es ist nicht möglich!“ rief ich.
„Doch wohl!“ sagte das Ding hinter mir. „Wir machen das häufig so.“ (BA 11, 72)

Das „Ding hinter [ihm]“, das von Schmidt bei seiner morgendlichen Zeitungslek-
türe auf Karl Schaakes Namen in der Liste der Opfer aufmerksam macht, insze-
niert einen Eingriff in die erzählte Welt. Dieser Eingriff ist zunächst durch die
Einführung einer modalen Abhängigkeit abgeschwächt: „Und es ward mir, als

272 III In der Welt



ob“. Wenn dann „das Ding“ auf den überraschten Ausruf von Schmidts in direk-
ter Rede antwortet, dann ist aufgrund der Modusambiguität der Verbform „sagte“
unklar, ob die Antwort in dieser Abhängigkeit verbleibt oder eine ontologische
Transgression darstellt. Diese Modusambiguität entspricht letztlich einer modalen
Ambiguität der nicht näher bestimmten Entität.86 Nicht von ungefähr greift die
Darstellung an dieser Stelle auf Topoi der Gespensterdarstellungen in Texten des
Poetischen Realismus zurück, für die ebendiese Ambiguität von ‚Wirklichkeit‘
und Wahrnehmung konstitutiv ist.87

Doch obwohl die Ambiguität auch eine Lesart zulässt, die „das Ding“ als –
um mit Strowick zu sprechen – „[w]ahrgenommene Wirklichkeit“88 aufzulösen
nahelegt, leistet dennoch die Art und Weise, in der es das Wort ergreift, ontolo-
gischen Widerstand. Denn anders als die „Augengespenster“89 des Poetischen
Realismus interagiert „das Ding“ mit der Figur, indem seine direkte Rede in der
narrativen Präsentation gleichberechtigt neben diejenige des erzählten Ich tritt
und auf diese reagiert.90 Zumindest in seiner direkten Rede erhält es damit
einen Auftritt als pseudofigürliche Entität. Dabei durchläuft die Entität ver-
schiedene Stadien, die zwar alle abstrakt sind, aber die Position der Entität un-
terschiedlich formalisieren: Als „jemand“ erhält sie das Format einer Figur, als
„Ding“ das einer Entität und schließlich als Wir eine eigene Deixis (BA 11, 72).
Damit rückt das Wir in die Nähe der formalen Position, die in den heterodiegeti-
schen Erzählungen Raabes den Zugriff, aber auch den setzenden Eingriff in die
erzählten Welten markiert. Was aber soll dieser Eingriff, und vor allem, was
soll er an dieser Stelle? Die Funktion dieses Auftritts in Bezug auf den Verlauf
der Handlung ist klar: Der metaleptische Fingerzeig veranlasst von Schmidt
dazu, Karl Schaake und daraufhin auch Autor Kunemund und Gertrud Tofote
ausfindig zu machen. Als Garant einer teleologischen Motivierung erschient
„das Ding“ (BA 11, 72) als deus ex machina, wenngleich die modale Ambiguität
den ontologischen Bruch etwas zurücknimmt.

Doch nicht allein die Handlung steht mit dieser Inszenierung zur Disposi-
tion, sondern auch die Struktur der Stimme (voix). Der Eingriff markiert nämlich
die Distanz zwischen erzähltem Ich und den handlungstragenden Figuren allein
dadurch, dass er vonnöten ist. Als (späterer) Erzähler ist die Figur von Schmidt

 Vgl. ähnlich Zirbs 1986, 169, der von einer „Disparität der Seinsbereiche“ spricht.
 Vgl. Strowick 2019, 6.
 Strowick 2019, 7.
 Strowick 2019, 6. Zum Goethe’schen Begriff und seinem Status für den Realismus siehe
Strowick 2019, 1–12.
 Wie in der Forschung bemerkt, ist das Phänomen in eine Reihe solcher ‚Eingriffe‘ eingebet-
tet, die als Spuk semantisiert sind, vgl. Jückstock-Kießling 2004, 213 f.

2 Meister Autor 273



letztlich untauglich, weil kaum eine Verbindung zu den übrigen Figuren und mit
ihnen zum Geschehen besteht. Dass seine Position zum Geschehen eher auf der
Basis einer raumzeitlichen Differenz denn auf einer der Nähe zu bestimmen ist,
dafür ist seine Relation zum zentralen Ereignis des Eisenbahnunfalls paradigma-
tisch. Was er „selber mit erlebt hatte, ohne doch dabei zugegen gewesen zu sein“
(BA 11, 72), muss er durch verschiedene Quellen nachträglich zusammentragen.
Buchstäblich markiert er als Figur die Relation einer räumlichen, aber vor allem
zeitlichen Kontiguität: Er verpasst das Ereignis. Vor diesem Hintergrund wird
deutlich, dass das erzählte Ich in der Anlage dieses spezifischen homodiegeti-
schen Erzählens über weite Teile der Handlung letztlich nicht einmal die Position
eines so genannten unbeteiligten Beobachters besetzt, die in Lansers Skala die dis-
tanzierteste Variante homodiegetischen Erzählens darstellt.91 Indem das „Ding“
mit seinem Eingriff genau auf diese Unzulänglichkeit aufmerksam macht und zu-
gleich als pseudofigürliches Wir in Erscheinung tritt, tendiert es zur Grenze oder
sogar zur Kippfigur homodiegetischen und heterodiegetischen Erzählens.

2.5 Gattung: Wider die Novelle

Das Worldmaking und seine Reflexion im Modell der Baustelle ist, wie ich gezeigt
habe, aufs Engste mit der Erzählanordnung verknüpft, die das homodiegetische
Erzählen an seine Grenzen führt. Die Erzählanordnung des Meister Autor ist
nicht stabil, sondern verändert sich im Lauf der Erzählung. Am deutlichsten ge-
schieht dies wohl gegen Ende, wenn zunehmend von Schmidt als Figur selbst
ins Zentrum rückt und seine eigene Geschichte erzählt; er wird also von der Ne-
benfigur des Geschehens zum Protagonisten. Diese Veränderung vollzieht sich in
der Erzählung im Rahmen der gattungspoetologischen Dynamik von Novelle und
Autobiographie, so die These dieses abschließenden Kapitels. Mit dem Konzept
des Außergewöhnlichen auf der einen und der Absage an das Außergewöhnliche
durch die Gewöhnung auf der anderen Seite werden die generischen Formen ein-
ander gegenübergestellt. Die novellistische Suche nach dem Außergewöhnlichen
spitzt sich am zentralen symbolischen Ereignis, dem Eisenbahnunglück, zu und
führt ihr Scheitern vor. Dabei adressiert das Scheitern am Außergewöhnlichen
ein grundsätzliches ontologisches Problem: das des Ereignisses, das in der Welt
im Umbruch gleich in mehrfacher Hinsicht fraglich wird.

 Vgl. Lanser 1981, 159 f.; Martínez/Scheffel 2019 [1999], 86.

274 III In der Welt



Am Ende ändert sich der Charakter der Erzählung radikal. Die letzten bei-
den Kapitel verschieben den Fokus auf die Figur von Schmidt, auf seine Verlo-
bung und Heirat mit Christine von Wittum – eine Beziehung, die scheinbar aus
dem Nichts entsteht, der aber eine Vorgeschichte nachgetragen wird. Doch
neben dem überraschenden Plottwist lässt sich die Wendung am deutlichsten
als Wechsel des Gattungsformats beschreiben. Wie die Forschung gezeigt hat,
besitzt Meister Autor eine dezidiert gattungspoetologische Dimension, weil der
Text verschiedene Gattungen zitiert und montiert.92 Neben Idylle und Märchen,
die weniger formal als vielmehr an den einzelnen Figuren und anderen Entitä-
ten ansetzen, sind es vor allem die Novelle und die Autobiographie, welche die
Formdynamik der Erzählung bestimmen.93 Von Schmidt ist schließlich nicht
bloß ein homodiegetischer Erzähler, der qua Erinnerung eine raumzeitliche
Kontinuität von Erzähler und Figur respektive Geschehen stiftet, er ist auch
Autor: Er verfasst Novellen, und zwar mit durchschnittlichem Erfolg (vgl. BA 11,
16).94 Erneut und nun gattungspoetologisch wird das Erinnerungsschema rela-
tiviert, das der homodiegetischen Erzählanordnung unterlegt ist. Denn als
Autor ist von Schmidt auf der Suche nach Stoff für seine Novellen, wodurch die
Erinnerung nicht nur punktuell, sondern grundsätzlich in Frage gestellt wird.

Zwei widersprüchliche semantische Skripte steuern zugleich die homodiege-
tische Erzählanordnung. Sie führen letztlich in eine Aporie, weil unklar ist, wie
sich sein erinnerndes Erzählen zu seiner Tätigkeit als Autor verhält.95 Als solcher
verfasst er fiktionale Erzählungen, „[r]echt niedliche Novellen“, die nicht vorgän-
gig Geschehenes darstellen, sondern als „Erzeugnisse [s]eines Geistes“ narrativ
entwerfen (BA 11, 16); als erinnernder Erzähler berichtet er vorgängig Geschehe-
nes respektive bringt die Informationen in Erfahrung. Die Erzählanordnung steht
also von Beginn an in einem Missverhältnis zu seinem novellistischen Projekt.
Wenn sich von Schmidt zum Ende der Erzählung von Kunemund abwendet und
seine eigene Geschichte erzählt, die dann in einer Doppelhochzeit endet, wech-
selt die Erzählung in das Format des autobiographischen Romans, wenn auch
eher als Formzitat.96 Die Aporie der semantischen Skripte, die der Erzählanord-
nung unterlegt sind, löst sich damit zum Ende hin auf: Gattung und Erzählanord-
nung sind in Übereinstimmung gebracht, wenn auch zum Preis der Abwendung
von der ‚eigentlichen‘ Handlung um Kunemund.

 Siehe Martini 1981; Rölleke 2006.
 Vgl. Göttsche 2016a; Martini 1981, inbes. 176 f. Zur Autobiographie siehe Schmidt 2012.
 Zu einer Einordnung in Parameter der Trivialliteratur siehe Moser 2015, 134–138.
 Vgl. Schmidt 2012, 2–4.
 Vgl. Schmidt 2012, 3.

2 Meister Autor 275



Doch Widersprüche lassen sich nicht nur an divergierenden Rollensemanti-
ken der Erzählerposition festmachen. Sie lassen sich auch an der Logik dessen
aufzeigen, was den Fokus der erzählten Handlung ausmacht. Denn ein, wenn
nicht das poetologische Leitkonzept der Novelle ist in der gesamten Erzählung
omnipräsent und reflektiert sowie legitimiert jeweils die Relationen der drei-
stelligen Struktur von erzählendem Ich, erzähltem Ich und Geschehen: das
Außergewöhnliche.97 In einer ganzen Reihe semantisch verwandter Bezeich-
nungen wird das Außergewöhnliche variabel attribuiert: den Figuren – der alten
Frau Schaake als dem „kuriose[n] Weibchen“ (BA 11, 92) oder dem „kuriose[n]
Philosoph[en]“ (BA 11, 156) Ceretto –, aber auch den Schauplätzen – dem Ro-
kokoschlösschen als einem dieser „kuriose[n] alte[n] Gartenhäuser“ (BA 11, 47)
oder anderen „kuriose[n] Winkel[n]“ (BA 11, 74) der Stadt – sowie den Gegen-
ständen – insbesondere dem Stein der Abnahme, dem „geheimnisvolle[n]
Amulett“ (BA 11, 116), das unter den „absonderliche[n] Kuriositäten in dem
Schlamme“ (BA 11, 87) wiedergefunden wird. Als eine Art poetologisches Reiz-
wort inszeniert das Außergewöhnliche damit die Suche nach dem novellistischen
Fokus des Erzählens, wobei exzessive Verwendung und scheinbar wahllose Attri-
buierung eine Semantik des Außergewöhnlichen ad absurdum führen. Statt eine
einzelne Entität oder ein einzelnes Ereignis zu qualifizieren, verbindet die Zu-
schreibung viele Einzelne und stellt sie in Reihe. Statt sie zu detaillieren und
ihnen so Individualität zu verleihen, löst die Ubiquität dieser Zuschreibung einen
performativen Widerspruch aus; schließlich sind sie in der Reihe eines nicht:
außergewöhnlich.

Inwiefern das Außergewöhnliche das Erzählen konkret als novellistisch
rahmt, wird am deutlichsten an der Art und Weise, wie das zentrale und – zu-
mindest potenziell – novellistische Ereignis, das Zugunglück, eingeleitet wird.
Als der „Schnellzug“, in dem sich auch von Schmidt befindet, außerplanmäßig
„im freien Felde“ (BA 11, 55) anhält, ist der Grund für die Fahrgäste zunächst
unklar:

Nach einer weiteren Minute bogen sich die ungeduldigeren Passagiere aus den Fenstern,
um sich nach diesen Gründen umzusehen, und einen kürzesten Moment später bot die
lange Wagenreihe mit den daraus hervorguckenden Köpfen den Anblick einer Straßen-
seite, wenn drunten in der Gasse etwas ganz Außergewöhnliches vorgegangen ist oder
vorgeht. Wenn nun aber auch kein Kanarienvogel der zärtlichen Pflege seiner altjüngferli-
chen Herrin entschlüpft war, so war nichtsdestoweniger etwas, wenn auch nicht Außer-
gewöhnliches, so doch gewiß ziemlich Aufregendes passiert, zumal für diejenigen,
welche dergleichen noch nicht auf ihren Reisen erlebt hatten. (BA 11, 55)

 Vgl. Aust 2012, 13, der das Außergewöhnliche dem Wortfeld um Goethes ‚unerhörte Bege-
benheit‘ zuordnet. Für den Begriff der Kuriosität siehe Arnold-de Simine 2009.

276 III In der Welt



Noch bevor das Ereignis überhaupt erzählt wird, wird es als außergewöhnliches
gerahmt. Durch den Vergleich mit schaulustigen Anwohner*innen sind es die
neugierigen Fahrgäste, die das Ereignis als „etwas ganz Außergewöhnliches“
ausweisen. Zwar relativiert das Beispiel eines außergewöhnlichen Ereignisses,
das dem im Vergleich herangezogenen Setting zugeordnet wird, das Merkmal
des Außergewöhnlichen. Ausgerechnet ein entflogener Kanarienvogel soll ex-
emplarisch für das „ganz Außergewöhnlich[e]“ einstehen.

Die Leerstelle des eigentlichen Ereignisses gibt also Anlass zur Reflexion
über die Charakterisierung eines Ereignisses als Außergewöhnliches, für das die
Erzählung an dieser Stelle zwei Merkmale als dessen Bedingung verhandelt: zum
einen die Einmaligkeit, zum anderen die Narrationsförmigkeit. In einer antikli-
maktischen Relativierung wird das hier noch rein potenziell außergewöhnliche
Ereignis zum „[a]ufregende[n]“ Ereignis zurückgenommen, das davon abhängig
ist, ob die Passagier*innen „dergleichen noch nicht […] erlebt hatten“ (BA 11, 55).
Diese Einmaligkeit reicht aber für den Status des Außergewöhnlichen noch nicht
aus. Erst im mündlichen Erzählen der Fahrgäste, dann in der medialen Aufberei-
tung in der Zeitung, die davon „ausführlich und mit allen Einzelheiten“ (BA 11,
72) berichtet, erhält das Zugunglück den Status des Außergewöhnlichen. Nicht
der Maßstab einer individuellen Erfahrung ist also entscheidend, sondern eine
Einmaligkeit, die sich aus der medialen Präsentation gewinnt.

Wenn imMeister Autor das zentrale Ereignis und zugleich symbolische Zen-
trum der Erzählung zum Anlass einer Reflexion über das Konzept des Außerge-
wöhnlichen wird, das an mediale Präsentation gebunden ist, dann führt das zu
von Schmidts Tätigkeit als Novellenschreiber zurück. Denn dass das Außerge-
wöhnliche von der medialen Präsentation abhängt, die aus einem Geschehen
ein novellistisches Ereignis macht, bezieht die gattungspoetologische Reflexion
auf das Medium der periodischen Presse, genauer: der illustrierten Zeitschrift.
Schließlich besitzt dort das Außergewöhnliche als Programm verschiedener Ku-
riositäten und Neuigkeiten seinen mediengeschichtlichen Ort, indem es die lite-
rarischen Texte mit den anderen Beiträgen und Meldungen zumindest lose
verbindet.98

In diesem Zusammenhang nicht unbedeutend ist die Publikationsgeschichte
der Erzählung: Raabe wollte sie nämlich in der von Friedrich Wilhelm Hacklän-
der herausgegebenen illustrierten Familienzeitschrift Über Land und Meer veröf-
fentlichen, deren Redaktion die Erzählung allerdings ablehnte.99 Sowohl die
Novellenproduktion, die ab der Mitte des neunzehnten Jahrhunderts in den Zeit-

 Vgl. Günter 2007, insbes. 48–52; vgl. exemplarisch Schwarz 2016.
 Siehe Kommentar BA 11, 454.

2 Meister Autor 277



schriften geradezu explodierte,100 als auch die zahlreichen Reiseberichte und
-erzählungen führen das Programm des Außergewöhnlichen freilich in eine wei-
tere Aporie. Im Rahmen dieser Zeitschriften ist selbst eine Erzählung von einem
Eisenbahnunfall nichts Außergewöhnliches mehr, sondern sie sind genau der
mediale Ort, an dem diese Ereignisse geradezu in Serie präsentiert werden. Wäh-
rend der Eisenbahnunfall spätestens mit Charles Dickens’ Erzählung The Signal-
Man (1866) bereits Einzug in die Literatur des englischsprachigen Realismus
gehalten hat, ist eine solche Darstellung wie sie Raabe präsentiert, in der deutsch-
sprachigen Literatur – so könnte man mit Blick auf die heute kanonischen
Vertreter*innen des deutschsprachigen Realismus meinen – ein Novum.101

In der periodischen Presse allerdings häufen sich sowohl faktuale Berichte als
auch zunehmend fiktionale Erzählungen von solchen Unfällen, die zum Teil
selbst eine novellistische Form besitzen. Dieses Interesse lässt sich zum einen
auf den historischen Kontext zurückführen: Vor allem in Irland und England war
es vermehrt zu schweren Unfällen gekommen, aber auch in verschiedenen deut-
schen Regionen gab es seit den 1840er Jahren immer wieder Unfälle der Eisen-
bahn. Zum anderen ist der Eisenbahnunfall nicht irgendein Ereignis, sondern ein
höchst symbolisches, weil er ausgerechnet das Symbol des technischen Fort-
schritts sowie der Globalisierung schlechthin betrifft.102

In ebendieser Familienzeitschrift Über Land und Meer, die Raabe für die
Erstpublikation vorgesehen hatte, koinzidiert ein Bericht mit der Entstehungs-
zeit von Meister Autor. Es handelt sich um eine homodiegetische, ausgespro-
chen szenische Erzählung aus der Sicht eines Passagiers des Pacific Express
Train, der am 6. Februar 1871 auf einer Brücke über den Hudson River verun-
glückte, wobei 22 Menschen starben.103 Der Beitrag ist nur mit der Initiale „X.“
signiert und unter dem Titel „Das Eisenbahnunglück von Wappingers Creek am
6. Februar 1871“ wenige Monate nach dem Unglück erschienen. Er findet sich
im 26. Band des 1871er Jahrgangs im in der Regel für vermischte Berichte zu
Kultur, Geschichte oder Zeitgeschehen vorgesehenen Druckbereich vor den Rät-
seln, Bekanntmachungen und Anzeigen aller Art.104 Titel, Initiale statt Name
wie auch der konkrete Druckort innerhalb der Zeitschrift legen den pragmati-

 Vgl. Schlaffer 1993, 79–82.
 Eine weitere Ausnahme aus den 1870er Jahren stellt Fontanes Ballade Die Brück’ am Tay
von 1879 dar.
 Vgl. Glasner 2009, 192–195. Zur Ambivalenz der Eisenbahn bei Raabe siehe allgemein
Radcliffe 1974.
 Vgl. den Bericht „The Railroad Slaughter on the Hudson River Railroad“ in Sacramento
Daily Union 40/7104, 18. Februar 1871, 1.
 Vgl. Über Land und Meer 31, 1871, 20–22.

278 III In der Welt



schen Status eines faktualen Erlebnisberichts nahe.105 Dennoch unterscheidet
die dramaturgische Ausgestaltung der Erzählung ebenso wie die homodiegeti-
sche Erzählanordnung diese Erzählung von Berichten über dieses spezifische
Unglück in der Nähe von New Hamburg oder über andere Eisenbahnunfälle.
Ob es Raabe um eine Auseinandersetzung mit dieser konkreten Darstellung
eines Eisenbahnunglücks getan war oder nicht, kann man letztlich nur vermu-
ten. Die außergewöhnliche Form dieses spezifischen narrativen Berichts, der
ihn aus der Reihe der Texte in Zeitungen und Zeitschriften über den techni-
schen Unfall der Moderne schlechthin hervortreten lässt, bietet sich aber als
Folie an, um zu untersuchen, inwiefern das Zugunglück in Meister Autor das
Problem von Einmaligkeit und Außergewöhnlichkeit adressiert.

Während der Eisenbahnunfall in den illustrierten Zeitschriften – überspitzt
gesagt – in Serie gestellt wird und thematisch nicht mehr ausreicht, um Außerge-
wöhnlichkeit zu stiften, ist die homodiegetische Erzählung eines Beteiligten auf-
grund ihrer Erzählanordnung außergewöhnlich.106 Denn den Eisenbahnunfall
kennen inzwischen alle, fast niemand hat ihn aber erlebt. Der Erlebnisbericht
vom Unfall am Wappinger Creek führt aus diesem Dilemma heraus, weil er das
Zugunglück trotz seiner Ubiquität als außergewöhnliches Ereignis darzustellen
vermag. Das gelingt in dieser konkreten Erzählung durch das homodiegetische
Erzählen, das identifizierend eine Verbindung von Erleben und Erzählen stiftet.
Nicht das Ereignis des Zugunglücks als solches, sondern die Erzählanordnung,
die eine Position einführt, aus der rückblickend von einem solchen erzählt wer-
den kann, macht das Ereignis zu einem außergewöhnlichen. Erst in der Identifi-
kation, die Erleben und Erzählen in Relation der Kontinuität setzt, wird so etwas
wie Einmaligkeit als Außergewöhnlichkeit formiert. Ebendiese narrative Struktur
macht das Ereignis erst unwiederholbar. Aus umgekehrter Warte heraus verdeut-
licht die Reihe der Eisenbahnunglücke, von denen Zeitungen und Zeitschriften
ab der Mitte des neunzehnten Jahrhunderts vermehrt berichteten, dass das Zug-
unglück allein nicht ausreicht, um Einmaligkeit anzuzeigen.107 Setzt man den
Horizont der zeitgenössischen periodischen Presse an, ist auch die Darstellung
eines solchen Ereignisses eben nicht außergewöhnlich: Sie besitzt genau dort
ihren angestammten Ort.

Raabes Erzählung verhält sich, wie ich meine, in ganz spezifischer Weise zu
diesem Problem der Einmaligkeit und Außergewöhnlichkeit. Bei Raabe handelt

 Zur Gestalt der Hefte siehe allgemein Gretz 2016, 317 f.
 Zur strukturellen Einmaligkeit von Unfallerzählungen siehe Glasner 2009, insbes. 186–190.
 Vgl. Schivelbusch 2018 [1977], 117–120. Vgl. auch Glasner 2009, 192–195.

2 Meister Autor 279



es sich zwar grundsätzlich auch um homodiegetisches Erzählen; gerade in Bezug
auf das zentrale symbolische Ereignis des Zugunglücks wird nun aber genau
diese Kontinuität von Erleben und Erzählen verweigert. Wenn von Schmidt die-
ses Ereignis „selber mit erlebt hatte, ohne doch dabei zugegen gewesen zu sein“
(BA 11, 72), dann ist damit genau dieser Punkt bezeichnet, der die narrative
Struktur fast, aber eben doch nicht ganz an eine Kontinuität von Erleben und Er-
zählen heranführt. Das homodiegetische Erzählen formiert also gerade kein
einmaliges geschweige denn außergewöhnliches Ereignis. Ganz im Gegenteil:
Bereits auf der unmittelbaren Weiterfahrt von der Unglückstelle lautet das Re-
sümee: „und jetzt schon war für alle, die sich auf dem Zuge befanden, das
traurige Ereignis zu einer überwundenen Verdrießlichkeit geworden, zu einem
Thema, über das sich schon jetzt angenehm reden und behaglich lügen ließ“
(BA 11, 72). Die Gewöhnung, nicht das Außergewöhnliche ist die Leistung, die
der medialen Präsentation zugeschrieben wird.108

Entlang des novellistischen Reizwortes des Außergewöhnlichen bildet sich
im Erzählen eine Suchbewegung ab, die den Fokus des Erzählten bestimmt. Je-
doch wird dieses Außergewöhnliche nicht eingelöst: Während die Figur von
Schmidt jedes im engeren Sinn, also als Zustandsveränderung konzipierte Ereig-
nis verpasst und so Erleben und Erzählen gerade keine Kontinuität bilden, ist die
wahllose Attribuierung des Außergewöhnlichen an die verschiedenen Figuren
und Gegenstände mehr performatives Scheitern als ein Erzählen vom Außerge-
wöhnlichen. Das zentrale Ereignis des Zugunglücks treibt dieses Problem noch
auf die Spitze und verweist das Außergewöhnliche letztlich an den Ort der medi-
alen Präsentation, in die periodische Presse. Wenn von Schmidt im Gespräch mit
Gertrud resignativ bemerkt, „[e]s ist noch nie etwas Außergewöhnliches auf
Erden vorgefallen“ (BA 11, 134), dann kündigt er diese Suchbewegung auf. Wen-
det sich von Schmidt zum Ende der Erzählung seiner eigenen Biographie zu, die
in der doppelten Hochzeit einen Schluss erfährt, bedeutet das für den Erzähler
auch eine Abkehr von der Suche nach dem Außergewöhnlichen.109 Die Behag-
lichkeit der bürgerlichen Ehe, die von Schmidt in seinem in transponierter Rede
summarisch präsentierten Antrag an Christine von Wittum als Wunsch ausdrück-
lich formuliert, nämlich „frühere liebliche Tage in behaglicherer und gediegene-
rer Weise von neuem leben zu dürfen“ (BA 11, 153), bringt damit von Schmidts

 Diese Dynamik entspricht damit dem Programm der Familienzeitschriften als „Konstruk-
tion eines bereits Bekannten als Neuigkeit einerseits, in der Familiarisierung des Fremden an-
dererseits“ (Günter 2007, 51, Herv. im Original).
 In eine ähnliche Richtung argumentiert Jückstock-Kießling, die das Verhältnis von Auto-
biographie – respektive expliziter Autofiktion – und Novelle als Palimpsest zwischen Erzähl-
ebenen beschreibt, vgl. Jückstock-Kießling 2004, 223.

280 III In der Welt



Antrieb und gleichzeitig den narrativen Motor, sich „auf diese unbehaglichen,
ungemütlichen Angelegenheiten fremder Leute einzulassen“ (BA 11, 73), zum Er-
liegen. Das novellistische Projekt, das, statt eingelöst zu werden, lediglich als Dy-
namik des Erzählens, als Suchbewegung sozusagen, in der dreistelligen Struktur
der Erzählanordnung entworfen wurde, ist damit aufgegeben.

2 Meister Autor 281


