
2 Zum wilden Mann

Eine weitere Erzählung aus der Sammlung der Krähenfelder Geschichten führt auf
paradigmatische Weise vor die erzählte Welt, indem sie das Worldmaking verräum-
licht: Zum wilden Mann. Als die mit Abstand meistbeachtete und -besprochene Er-
zählung nimmt sie innerhalb der Sammlung eine Sonderstellung ein, was wohl
zum einen ihrer besonderen, nämlich ‚dreifachen‘ Publikationsgeschichte geschul-
det ist: als serieller Vorabdruck inWestermanns Monatsheften 1874, als Teil des ers-
ten Bands der Krähenfelder Geschichten 1879 und als Jubiläumsband der Reclams
Universal Bibliothek 1885.1 Zum anderen zeichnet die Erzählung eine spezifische
Konstellation aus, die zwei Perspektiven auf Raabes Realismus miteinander verbin-
det, die in Rezeption und Forschung in der Regel ohne größere Berührungspunkte
verhandelt werden. Denn die Erzählung kann sowohl als Paradefall für die aufwen-
digen metafiktionalen Inszenierungen gelten, die Raabe in eine Tradition des
so genannten ‚humoristischen‘ Erzählens stellen,2 als auch als Musterstück
für seinen spezifischen zeitdiagnostischen Realismus, der Politik, Ökonomie
und Zeitgeschichte diskutiert.3 Beide, auf den ersten Blick gegenläufige Stra-
tegien sind in Zum wilden Mann weder gegeneinander ausgespielt noch asym-
metrisch, sondern greifen ineinander und bedingen sich gegenseitig.4

Die Erzählung handelt von einer Heimkehr aus der Kolonie, die sich als
Heimsuchung herausstellt. Denn die parasitäre Heimkehrerfigur Agostin Ago-
nista kehrt das Ausbeutungsverhältnis von deutscher Heimat und Kolonie um
oder pervertiert es doch zumindest:5 Er nutzt die alte Heimat und mit ihr den
alten Bekannten Philipp Kristeller zugunsten ökonomischer Investitionen in die
neue Heimat in Brasilien aus. Konsequenz dieser Heimsuchung ist eine Krise,
die Raabe radikal bis zum Bankrott auserzählt. Doch neben den geographi-
schen, politischen und ökonomischen Prozessen, die diese Erzählung auslotet –
indem sie sozusagen Weltgeschichte aus der Provinz, ja sogar aus dem bürgerli-
chen „Hinterzimmer“ (BA 11, 166) heraus entwirft –, ist es vor allem der außer-
gewöhnliche Erzählanfang, von dem aus sich eine spezifische, eher strukturale
Perspektive auf Welt und Welthaftigkeit der Erzählung erschließt. Der Erzähl-

 Vgl. Parr 2016c, 149 f.
 Der Begriff des ‚humoristischen Erzählens‘ hat zur Beschreibung von Raabes Erzählwerk zu-
nehmend an Bedeutung verloren, weil er in der Tendenz bei der Diagnose der Selbstreflexivität
stehenbleibt; siehe dazu und zum humoristischen Erzählen im neunzehnten Jahrhundert Gerigk 2017.
 Siehe exemplarisch Arndt 2011; Bertschik 2011; Breyer 2019, 157–173; Krobb 2009a, 133–159;
Krobb 2009b; Parr 2005.
 Vgl. Parr 2011, 30.
 Siehe dazu Dunker 2008, 142–149; Dunker 2009.

Open Access. ©2022 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses
Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110778304-007

https://doi.org/10.1515/9783110778304-007


anfang, der den Anfang der Geschichte buchstäblich als Eintritt in die erzählte
Welt inszeniert,6 gilt als paradigmatisch für Raabes außergewöhnliche Erzähl-
anfänge, wurde jedoch in der Lektüre der Struktur der gesamten Erzählung in
der Regel nachgeordnet.7

Weil dieser Erzählanfang aber genau die Basisoperation der ontologischen Er-
zählfunktion, das Differenzieren, nicht nur veranschaulicht, sondern die ontologi-
sche Grenze von dort aus zum organisatorischen Zentrum der Erzählstruktur
wie der Ordnung der erzählten Welt macht, greift – wie ich im Folgenden
zeigen möchte – die Diagnose eines Fiktionsbruchs, der die Grenze „zwischen
Realität und Fiktion“ oder sogar zwischen dem „Autor Wilhelm Raabe und der
Erzählerfunktion im Text“ verwischt,8 zu kurz oder ist in gewisser Weise irre-
führend. Denn sie beschreibt die Funktion des Erzählanfangs auf eine außer-
literarische Pragmatik oder sogar Wirklichkeit hin und reduziert dabei die
komplexe Struktur des Anfangs auf einen metaleptischen ‚Kniff‘. Mit diesem
Anfang – so meine These – inszeniert Raabe nichts weniger als ein Modell des
Worldmaking; und zwar, indem er die paradoxe Struktur von Setzung und Zu-
griff anschaulich in Erscheinung treten lässt und als Schwelle verräumlicht.
Die Schwelle verbindet zwei traditionelle poetologische Metaphern zu einem
Modell: den Weg und das Haus. Als Modell organisiert sie über eine spezifische
fiktionstheoretische Wendung dieser Metaphern die Erzählung im Hinblick auf
die Struktur der narrativen Stimme, die Gattung und die raumzeitliche Ordnung
der erzählten Welt.

Im Folgenden werde ich analysieren, wie der Erzählanfang einen Weg in
die erzählte Welt in Abhängigkeit von Wechseln in der Struktur der Stimme in-
szeniert (2.1). Im Zuge dessen formiert sich ein doppelter Anfang, der zwei poe-
tologische Metaphern aus der Rhetorik, das Haus und den Weg, in Anschlag
bringt, um deren Funktion es im zweiten Schritt gehen wird (2.2). Im dritten
Schritt (2.3) beschreibe ich das komplexe Modell, mit dem die Anfangsinszenie-
rung die Struktur des Worldmaking verräumlicht: als Schwelle, die Weg und
Haus verbindet. Ausgehend von dieser modellhaften Architektur des Anfangs
lässt sich eine Funktion der Schwelle für die gesamte Erzählung beschreiben,
welche die Ordnung der erzählten Welt am Ort der Schwelle auslotet, und zwar
in Abhängigkeit von den generischen Formen des Erzählens (2.4). Im fünften
Schritt (2.5) zeige ich, wie der Erzählakt über die semantische Folie der Inventur

 Vorarbeiten dieses Kapitels (insbes. 2.1–2.3) sind bereits veröffentlicht, siehe Pierstorff 2019.
 Vgl. dagegen insbes. Hamann 2007.
 Parr 2016c, 150.

2 Zum wilden Mann 157



bereits vom Erzählanfang ausgehend die ökonomische Krise als eine ontologi-
sche Krise vorbereitet.

2.1 Stimme: Brüche und Wechsel

Der Eintritt in das „Hause sowohl wie in d[ie] Geschichte vom Wilden Mann“
(BA 11, 163, Herv. im Original) gehört zu den markantesten erzähltechnischen
Pointen in Raabes Erzählungen. Sie setzt ein Paradox bildlich um, das letztlich
das Paradox des Anfangs ist: Wenn Erzählungen Welten hervorbringen, dann
ist jeder Erzählanfang eine Grenzüberschreitung. Indem Raabe diese Transgres-
sion zum Gegenstand des Erzählens macht, verdoppelt er den Eintritt in die Er-
zählung sowie erzählte Welt und macht ihn auf diese Weise sichtbar. Doch ist,
wie ich in diesem ersten Kapitel anhand eines Close-Readings zeigen möchte,
der Eintritt eingebettet in eine umfassendere Inszenierung des Weges ‚in die Ge-
schichte‘. Dieser besteht zum einen im Weg einer Figur durch den erzählten
Raum, zum anderen in einer Bewegung von Verschiebungen in der Struktur der
narrativen Stimme (voix). Am Zusammenhang beider Bewegungen – so die
These des Kapitels – formiert sich die paradoxe Struktur von Setzung und Zu-
griff des Worldmaking. Die Stationen dieser Bewegung folgen einem dreiglied-
rigen Schema, in dem das Verhältnis von Setzung und Zugriff austariert wird:
Der Wechsel vollzieht sich (1) von einem heterodiegetischen Erzählen mit ma-
ximaler Distanz und Nullfokalisierung, das zu einem Allgemeinen hin tendiert,
über (2) ein homodiegetisches Erzählen, das weitestgehend intern fokalisiert ist
und auf Techniken der Nähe basiert, bis – schließlich – (3) zu einer Form, die
beide Erzählsituationen integriert und die ich als pseudohomodiegetisches Er-
zählen bezeichnen möchte.

Wie an der Erzählung Vom alten Proteus im vorausgehenden Kapitel bereits
deutlich geworden ist, sind die Erzählanfänge Raabes ein bevorzugter Ort meta-
narrativer und metafiktionaler Kommentare und Reflexionen. In Anlehnung an
vornehmlich dramentheoretische Konzepte des Anfangs lässt sich der Effekt, den
diese Reflexionen auf die Struktur des narrativen Diskurses haben, präzisieren.
Während die Exposition, also die Einführung von Schauplätzen, Figuren und
Handlung,9 kurz: was erzählt wird, zurückgestellt ist, liegt der Fokus zunächst
auf der Tatsache, dass erzählt wird. Die oft aufwendigen Inszenierungen beinhal-
ten Elemente, die traditionell eher einem Prolog zuzuordnen wären, wie es der
Anfang von Zum wilden Mann in besonders ausführlicher Weise tut: Der „Erzäh-

 Vgl. Asmuth 2007.

158 II Vor der Welt



ler“ (BA 11, 162), das heißt hier zunächst: eine figurierte Stimme bezeichnet und
verortet sich selbst, lässt sich und den „Leser“ (BA 11, 163) als Figuren auftreten
und bietet sogar noch einen poetologischen Code für das Erzählen an, das er als
‚Weg‘ in Szene setzt.10 Jedoch zeichnen sich Prolog oder Vorrede dadurch aus,
dass sie durch einen Wechsel in der Stimme (voix) und damit der narrativen
Ebene klar von der anschließenden Erzählung unterscheidbar sind; nicht von un-
gefähr wird der Prolog deshalb zur Gruppe der Paratexte gezählt.11 Bei Raabe ist
das anders. Obwohl das Übertreten der Schwelle ostentativ einen zweiten Erzähl-
anfang markiert, ist der Übergang vom Kommentieren zum Erzählen fließend.
Der doppelte Erzählanfang lässt sich also nicht ohne weiteres in Prolog und Ex-
position unterscheiden; vielmehr überlagern sich Kommentieren und Erzählen.
Die selbstreferenziellen Kommentare und poetologischen Metaphern sind immer
bereits in ein Erzählen ‚von etwas‘ eingebettet. Auf diese Weise treten nicht nur
Text- und Erzählanfang auseinander, sondern die Differenz, die das Erzählen als
Worldmaking konstituiert, erhält eine eigene Ausdehnung.

Die erste Sequenz tendiert auf ein Allgemeines, und zwar sowohl in ihrem
Worldmaking als auch in ihrem spezifischen Thema: dem Reden über das Wet-
ter. Bereits der erste Satz der Erzählung stellt das Erzählen und seine Bedingun-
gen ins Zentrum, wenn er auch denkbar belanglos anmutet:

Sie machten weit und breit ihre Bemerkungen über das Wetter, und es war wirklich ein
Wetter, über das jedermann seine Bemerkungen laut werden lassen durfte, ohne Schaden
an seiner Reputation zu leiden. Es war ein dem Anschein nach dem Menschen außerge-
wöhnlich unfreundlicher Tag gegen das Ende des Oktobers[.] (BA 11, 161)

Dieser Erzählanfang bereitet die komplexe Anlage des Modells vor, auf dessen
Basis die ökonomische Verfallsgeschichte präsentiert wird. Oliver Jahraus be-
zeichnet den ersten Satz als „Programm dieses realistischen Erzählers in nuce“12

und zielt dabei vor allem auf das Verhältnis zwischen Klima als Zeichen von
‚Wirklichkeit‘ und sozial ausgehandelter Deutung ebendieser ab: den „Bemer-
kungen“. Wie Oliver Grill gezeigt hat, etablieren die „Bemerkungen über das
Wetter“ von diesem ersten Satz der Erzählung aus eine gemeinschaftsstiftende
Funktion, indem sie nicht das Erzählen, sondern vielmehr vor dem Erzählen
schützen.13 Doch während die Unterhaltung über das Wetter für die Figuren eine
Schutzfunktion einnehmen mag, indem sie Kommunikation gegen Erzählen aus-
spielt, scheint sie für den Erzählanfang das extradiegetische Erzählen vielmehr

 Vgl. Damaschke 1990, 69.
 Vgl. Haberkamm 2007.
 Jahraus 2003, 229, Herv. im Original. Vgl. Hamann 2007, 84–88.
 Vgl. Grill 2019, 250 f.

2 Zum wilden Mann 159



zu begründen. Berücksichtigt man nämlich die Wechsel der Erzählsituation, die
der Erzählanfang schrittweise durchläuft und durch die erzählte Welt und Er-
zählakt aufeinander bezogen werden, dann ist an diesem ersten Satz noch etwas
anderes bemerkenswert: Das Wetter scheint dem Erzählen insofern vorauszuge-
hen, als es den Anlass dazu gibt, dass „jedermann seine Bemerkungen laut wer-
den lassen durfte“. Der narrativ vermittelte Äußerungsakt14 mutet auf diese
Weise wie eine Hilfskonstruktion an, aus der sich die figurierte Erzählstimme
und das Erzählen vom Wetter herleiten und legitimieren.

Entsprechend dem Anfang und seinem Thema, dem Wetter und dem Reden
über das Wetter, ist auch die Erzählsituation in den folgenden beiden Abschnitten
gestaltet. Mit maximalem Wissen und aus hier sogar konkret räumlicher, nämlich
geographisch gedachter ‚Übersicht‘ wird extradiegetisch-heterodiegetisch erzählt.
Damit bildet sich das ab, was gemeinhin als ein auktoriales, ‚zuverlässiges‘ Erzäh-
len gilt, weil die Erzählsituation durch privilegierte epistemologische Lizenzen ab-
gesichert ist. Die erzählten Entitäten sind dementsprechend generisch: „Volk,
Vieh, Wald, Fels, Berg und Tal“ (BA 11, 161). Sie werden zwar raumzeitlich sin-
guliert, identifiziert und zueinander in Beziehung gesetzt, detailliert wird
aber lediglich das Wetter, das mit seinen gewalttätig anmutenden Auswirkun-
gen als Agens15 und semantisch präziser sogar als Aggressor gegenüber der
Landschaft und ebendieser generischen Entitäten auftritt, die dadurch „ihr
Teil bekommen [hatten]“ (BA 11, 161), bevor es dann – was nur konsequent
erscheint – als „beißender Nordwind“ sogar personifiziert wird (BA 11, 161).

Den radikalsten Ausdruck findet das ‚allgemeine‘ Erzählen in der Präsenta-
tion von Alternativen, die eher mögliche denn aktuale Ereignisse präsentieren:
„[W]er noch auf der Landstraße oder auf den durchweichten Wegen zwischen
den nassen Feldern sich befand, beeilte sich, das Wirtshaus oder das Haus zu
erreichen“ (BA 11, 161 f.). Das indefinite Relativpronomen in der Subjektposition
ermöglicht es, mehrere alternative raumzeitliche Daten stellvertretend für Figu-
renpositionen nebeneinander zu stellen und sie mit der Konjunktion „oder“ zu
verbinden. Diese spezifische Form der ontologischen Operation des Vervielfälti-
gens zielt zwar auf ein allgemeines Erzählen, das auch mit einem quantifizieren-
den Indefinitpronomen – ‚alle‘ – subsummiert werden könnte. Es präsentiert aber
innerhalb der unbestimmten Gruppe von Entitäten zugleich einzelne Entitäten
als mögliche. Die Alternativen sind keine freien, sondern metonymisch miteinan-
der verbunden. Dass die Vervielfältigung einer einzelnen Entität strukturbildend
ist, macht die Doppelung von „Wirtshaus oder […] Haus“ deutlich, die eine grund-

 Vgl. Hamann 2007, 75.
 Vgl. Damaschke 1990, 68; Thielking 2007, 41.

160 II Vor der Welt



sätzliche Ambiguität des zentralen Schauplatzes der Apotheke vorbereitet: Wirts-
haus oder Haus bedeutet sowohl Wirtshaus als auch Haus. Der gesamte Rela-
tivsatz, der diese Alternativen als Möglichkeiten von Figurenpositionen erzählt,
wird dann auf eine gemeinsame Bewegung zusammengeführt: „beeilte sich“. Das
Relativpronomen „wer“ ist dabei offen für verschiedene Besetzungen, wie die bei-
den Alternativen deutlich machen. Tatsächlich ist genau diese Ambiguität, die
verschiedene Besetzungen als mögliche anzeigt, relevant für die gesamte Struktur
der Erzählung, wenn zuerst ‚der Erzähler‘, dann die Figuren der Erzählgemein-
schaft und schließlich der Heimkehrer Agonista diese Bewegung als einzelne kon-
krete Figuren vollziehen, oder vielleicht sogar nachvollziehen.16

Ein erster Nachvollzug folgt auch direkt im Anschluss, mit dem sich die Er-
zählsituation ändert und die zweite Sequenz vorbereitet wird. Denn geradezu als
Antwort auf diese möglichen Wege und dabei das ‚Wer‘ vom Relativ- zum Frage-
pronomen umdeutend, führt das Erzählen eine Erzählerfigur – oder zumindest
ein Figurenäquivalent – in die eigene Rede ein: „[U]nd wir, das heißt der Erzäh-
ler und die Freunde, […] – wir beeilen uns ebenfalls, unter das schützende Dach
dieser neuen Geschichte zu gelangen“ (BA 11, 162). Diese Einführung in die ei-
gene Rede erfolgt in Form einer Geminatio („wir […] wir“), die durch die Paren-
these „das heißt“ gesperrt ist. Die Verdoppelung bildet im narrativen Diskurs ab,
was erzähllogisch passiert, wenn die Erzählstimme von sich selbst spricht: Das
Wir spaltet sich auf in die Position, der das Erzählen zugeschrieben wird, und in
den Gegenstand des Erzählens, das heißt in erzählendes und erzähltes Wir. Das
erste Wir markiert und figuriert gleichsam den Erzählakt, der mit der semanti-
schen Füllung „der Erzähler“ eine ‚Maske‘ erhält, die zwar Anschauung erzeugt,
aber zunächst keine ontologische Operation nach sich zieht. Während also das
erste Wir die reflexive Wendung des Erzählens vollzieht und ohne Prädikat sozu-
sagen ins Leere läuft, ist das zweite Wir – „wir beeilen uns“ – bereits ein han-
delndes und befindet sich erzähllogisch betrachtet innerhalb der erzählten Welt.
Die Geminatio bildet nicht nur die Spaltung des Wir ab, sondern macht die Ope-
ration des Identifizierens als Kurzschluss von zwei Positionen der narrativen
Struktur sichtbar, die jedem homodiegetischen Erzählen zugrunde liegt und die
narratologisch zunächst kein Problem darstellen würde. Allerdings durchkreuzt
die Erzählstimme im gleichen Moment diese Spaltung, indem sie sich respektive
das Wir in der Parenthese als „der Erzähler und die Freunde“ bezeichnet. Da-
durch bildet die Struktur der narrativen Stimme (voix) genau diejenigen Positio-
nen, die logisch getrennt werden, wieder aufeinander ab. Denn zumindest als
„Erzähler“ hat dieser in seiner eigenen Erzählung nichts verloren – schon gar

 Vgl. anders Grill 2019, 245.

2 Zum wilden Mann 161



nicht, wenn er, statt zu erzählen, gemeinsam mit sämtlichen ansässigen Figuren
der Landschaft „unter den Vorbergen“ (BA 11, 161) zu Fuß durch den Regen eilt.
Die Gleichsetzung „wir, das heißt der Erzähler und die Freunde“ bedeutet folg-
lich eine metaleptische Implementierung der eigentlich extradiegetischen Rolle
‚Erzähler‘ in die erzählte Welt. Gleichzeitig beinhaltet diese Metalepse eine Nega-
tion, die eine ontologische Operation des Vervielfältigens anzeigt: Das Wir be-
zeichnet eben keine Figur, sondern eine ontologisch leere, oder besser: nicht
aktuale Deixis.

Mit dieser ersten Metalepse beginnt die zweite Sequenz, die das Wir bereits
vorbereitet hatte. Die Erzählverfahren ändern sich radikal: Das Tempus wech-
selt vom Präteritum ins Präsens, die Techniken der Distanz werden zu solchen
der Nähe, und aus der ‚Übersicht‘ wird eine ‚Mitsicht‘:

Wieder und wieder fegt der Regen in Strömen von rechts nach links über die mit kahlen
Obstbäumen eingefaßte Straße. Wir halten, kurz atmend, die Hand über die Augen, uns
nach einem Lichtschein in irgendeiner Richtung vor uns umsehend. […] Pferdehufe, Rä-
dergeroll, Menschentritte hinter uns? Wer weiß? (BA 11, 162)

Der weitere Weg durch die Nacht ist in interner Fokalisierung erzählt; das gleich-
zeitige und fokalisierte Erzählen suggeriert ein beschränktes Wahrnehmen. Da-
durch entsteht eine epistemologische Position in der erzählten Welt, welche die
Daten wahrnehmungsförmig präsentiert. Sie ist an der Grenze der Wahrnehmung
und des Wissens verortet, wie sie zum einen in den Fragen der Gedankenzitate,
zum anderen im Motiv des Nicht-Sehens zum Ausdruck kommen. Indem sich die
Wahrnehmung gerade in der Darstellung ihrer Grenzen figuriert, bedeutet der
Wechsel in die interne Fokalisierung zunächst die Erkenntnis, dass nicht wahrge-
nommen werden kann. Auf diese Weise stellt sich zuerst der – ins Leere lau-
fende – Blick ein, bevor sich vor ihm das abzeichnet, was er sieht. Folglich
‚macht‘ das Erzählen dieser zweiten Erzählsituation nicht mehr nur Welt, son-
dern problematisiert den Zugriff auf diese Welt, indem sie deren Wahrnehmung
in der Welt selbst abbildet. Statt den Erzählakt markiert das Wir nun die raum-
zeitliche Position der Wahrnehmung, also den Punkt, von dem aus dieser Zugriff
erfolgt. Die Geminatio führt vor, wie die ontologischen Operationen vom Erzählakt
auf eine Position in der erzählten Welt delegiert werden. Gerade weil das ‚allge-
meine‘ Erzählen der Eingangspassage jedoch, mit sämtlichen Lizenzen ausgestat-
tet, eine Verfügungsgewalt über die erzählte Welt als Einstieg in das Erzählen
setzt, vollzieht diese Übertragung vom ersten ans zweite Wir und damit an eine
figurierte Wahrnehmung die paradoxe Struktur von Setzung und Zugriff, welche
die ontologische Erzählfunktion auszeichnet.

Welche Funktion hat nun also der Wechsel zu einer wahrnehmungsförmigen
Erfassung der erzählten Welt für diese Inszenierung des doppelten Anfangs?

162 II Vor der Welt



Eine Präsentation der erzählten Welt als wahrgenommene Wirklichkeit, wie sie
durchaus im Dienst eines realistischen Erzählprogramms stünde,17 vollzieht sich
in diesem Erzählanfang keineswegs, ohne ontologische Probleme aufzuwerfen,
und zwar weil die Metalepse sich diesem Verfahren versperrt. Problematisch an
dieser Anlage ist nämlich, dass präsentisches Erzählen und interne Fokalisierung
eine Einheit von Erleben und Erzählen suggerieren. Das Wir, dem diese Position
begrenzten Wissens und begrenzter Wahrnehmung zugeschrieben wird, ist „der
Erzähler“ (BA 11, 162). Weil der Moment, in dem die Erzählstimme sich mit dem
„wir, der Erzähler und seine Freunde“ selbst bezeichnet, auch noch mit einem
Wechsel vom Präteritum ins Präsens einhergeht, scheint das Präsens des Erzähl-
akts auf die figurierte Wahrnehmung des dunklen Weges in der Sturmnacht
überzugehen. Dadurch wird ein ereignishaftes ‚Jetzt‘ erzeugt, das eine Gleichzei-
tigkeit von Setzung und Zugriff auf die erzählte Welt insinuiert. Auf diese Weise
führt das Erzählen ein Ineinanderfallen derjenigen narrativen Strukturelemente
vor, die im Erzählen in der Regel auseinandertreten und für welche die Narrato-
logie ein differenziertes Instrumentarium entwickelt hat, um in der Analyse den
anthropomorphistischen Fehlschluss zu vermeiden.18

Dass genau diese Gleichzeitigkeit die paradoxe Struktur des Erzählakts aus-
stellen soll, und es also somit um den Erzählakt als Worldmaking geht, daran
lässt das Ende des Weges durch die stürmische Nacht keinen Zweifel. Denn
kaum ist die Wahrnehmung qua interner Fokalisierung figuriert und an die
Origo des Wir gebunden, tritt dieses Ziel ‚vor Augen‘ – ein Ereignis, das als Fik-
tionsereignis inszeniert ist:

Wir eilen weiter, und plötzlich haben wir das, was wir so sehnlich herbeiwünschten, zu
unserer Linken dicht am Pfade. Da ist das Licht, welches durch eine Menschenhand ange-
zündet wurde! Eine plötzliche Wendung des Weges um dunkeles Gebüsch bringt es uns
überraschend schnell vor die Augen, und wir stehen vor der Apotheke Zum wilden Mann.

(BA 11, 162, Herv. im Original)

Noch bevor das Ziel des Weges, die Apotheke, zum Objekt der figurierten Wahr-
nehmung wird, ist es Objekt des „sehnlich[en]“ Wunsches, der sich eben damit
gleichsam einzulösen scheint. Gerade weil die Wahrnehmung zuvor vielmehr
als Nicht-Wahrnehmung vorgestellt worden war, ist die Ereignishaftigkeit die-
ser Objekterfassung umso deutlicher markiert. „[D]as“, was in dieser redundant
als solche qualifizierten Plötzlichkeit vor die Augen tritt, ist zunächst nicht ge-
nannt, womit das Produkt des Erzählakts – und umgekehrt der Erzählakt als
Produktionsakt – selbst in den Vordergrund rückt. Die Exclamatio „Da ist das

 Siehe Strowick 2019.
 Vgl. Genette 2010, 138.

2 Zum wilden Mann 163



Licht, welches durch eine Menschenhand angezündet wurde!“ füllt nun das
Objekt semantisch und performiert gleichzeitig die Erfüllung des Wunsches.

Während die syntaktische Struktur den ontologischen Effekt des Worldma-
king als ‚Zaubertrick‘ erscheinen lässt – das Herbeiwünschen und das Vorlie-
gen folgen unmittelbar aufeinander –, holt das rhetorische Register, in dem
dieses Ereignis präsentiert wird, diesen ‚Trick‘ ein und verbindet ihn mit rheto-
rischen Verfahren. Mit der Verwendung des Ausdrucks „vor die Augen“ werden
nämlich rhetorische Verfahren der Evidentia aufgerufen.19 Das heißt, die An-
schauung erzeugende Funktion von Sprache wird genau in dem Moment heran-
zitiert, in dem die Apotheke der figurierten Wahrnehmung buchstäblich vor
Augen gestellt wird. Das „Licht, welches durch eine Menschenhand angezündet
wurde“, ermöglicht das Sehen nicht nur aus der Logik der erzählten Welt her-
aus, sondern übersetzt die rhetorischen Verfahren der Evidentia (lat. evideri =
herausscheinen, hervorscheinen)20 in eine entsprechende Anschauung als Ele-
ment der erzählten Welt.21

Nun führt der Begriff der Evidentia nicht nur zu einer Tradition des Nach-
denkens über die Effekte von Sprache. Darüber hinaus bringt die motivische
Übersetzung des Begriffs als Bebilderung des Produktionsakts der erzählten
Welt, der hier in Szene gesetzt ist, die Urszene sprachlicher Schöpfungskraft
schlechthin als Intertext ins Spiel: die Genesis.

Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde. Und die Erde war wüst und leer, und es war
finster auf der Tiefe; und der Geist Gottes schwebte auf dem Wasser.

Und Gott sprach: Es werde Licht! Und es ward Licht. Und Gott sah, daß das Licht gut
war. Da schied Gott das Licht von der Finsternis und nannte das Licht Tag und die Fins-
ternis Nacht.22

Auch hier ist es die Differenz von Finsternis und Licht, die jeder weiteren Diffe-
renzierung und Form und damit: Welt vorausgeht. Dieses Licht ist, ebenso wie
in der Passage aus Zum wilden Mann, abhängig von einer Wahrnehmung, die
jedoch der eigens eingeführten Setzung nachgeordnet ist und diese bestätigt:
„Und Gott sah“.23 Erst nach der rhetorisch inszenierten Hervorbringung des
„Lichts“ als Voraussetzung des Sehens ist auch in Zum wilden Mann das Objekt
des Sehens, die „Apotheke Zum wilden Mann“ (BA 11, 162, Herv. im Original),

 Vgl. Kemmann 1996, 41 f. Zur konzeptuellen Verbindung zu Verfahren der „Aktualität und
Inkraftsetzung“ siehe Campe 1997, hier 208.
 Vgl. Kemmann 1996, 33.
 Zu diesem Motiv bei Raabe bereits Junge 1910, 37.
 1 Mo 1–5.
 1 Mo 4.

164 II Vor der Welt



schriftlich abgebildet, nämlich am Ende des Absatzes, sozusagen als Ergebnis
der performativen Funktion der Sprache.24

An diesem Punkt der Erzählung könnte man also zwei ‚Produkte‘ des Er-
zählakts ausmachen, die jedoch aufeinander verweisen: zum einen eine er-
zählte Welt, die als nächtliche Herbstlandschaft konkretisiert ist und in der die
Apotheke „Zum wilden Mann“ situiert ist, zum anderen eine Wahrnehmungspo-
sition innerhalb dieser Welt, die über das homodiegetische Wir mit der Erzähl-
stimme assoziiert und – metaleptisch – mit dem „Erzähler“ besetzt ist. Das ist
die Ausgangssituation der gegenseitigen Abhängigkeit von Erzählakt und er-
zählter Welt vor dem nun folgenden Eintritt in die Apotheke – der zweiten, und
deutlich ungeheuerlicheren Metalepse:

Wir suchen einfach, wie gesagt, vorerst unter Dach zu kommen und eilen rasch die sechs
Stufen der Vortreppe hinauf, der Erzähler mit aufgespanntem Schirm von links, der
Leser, gleichfalls mit aufgespanntem Schirm, von rechts. Schon hat der Erzähler die Tür
hastig geöffnet und zieht sich den atemlosen Leser nach, und schon hat der Wind dem
Erzähler den Türgriff wieder aus der Hand gerissen und hinter ihm und dem Leser die Tür
zugeschlagen, daß das ganze Haus widerhallt: wir sind darin, in dem Hause sowohl wie
in der Geschichte vomWilden Mann! – – Daß wir uns in einer Apotheke befinden, merken
wir auf der Stelle auch am Geruch. (BA 11, 163, Herv. im Original)

Dieser doppelte Eintritt in die Apotheke und in die gleichnamige Geschichte bil-
det ein fiktionstheoretisches Paradox. Mit dem Eintritt in die Geschichte wird
rückwirkend das zuvor Erzählte als Bereich außerhalb der Geschichte bestimmt.
Entsprechend ist der Moment des Eintritts selbst auch nicht erzählbar. Die
Perfektform erzählt vom Eintritt nur noch als bereits erfolgt: „schon hat“, der
Doppelpunkt präsentiert das Ergebnis: „wir sind darin“. Der Tempuswechsel
markiert im Nachhinein, dass sich etwas grundlegend geändert hat.

Der Eintritt löst gleichzeitig die metaleptische Verbindung des wahrneh-
menden Wir und des Erzählers auf. Die Erzählsituation ändert sich ein drittes
Mal – die dritte Sequenz der Anfangsinszenierung –, und mit ihr das Verhältnis
von Setzung und Zugriff. Die Dissoziation von Wir und „Erzähler“ bildet sich in
der Darstellung des Eintritts ab, der das Wir als Zentrum der Bewegung – „wir
eilen rasch“ – in zwei Figuren aufteilt: „de[n] Erzähler […] von links“ und
„de[n] Leser […] von rechts“. Damit findet nun eine Arbeitsteilung statt, welche
die Positionen, deren Einheit suggeriert wurde, auseinandersortiert. Agenten
des Ereignisses des Eintritts sind die Figuren „Erzähler“ und „Leser“, wobei
diese beiden genau im Moment des Eintritts aus der Erzählung getilgt werden.

 Auch Hamann betont, dass die performative Dimension im Zentrum steht, vgl. Hamann
2007, 81.

2 Zum wilden Mann 165



Denn mit dem Eintritt in die Apotheke wird der metaleptische Kurzschluss von
Erleben und Erzählen aufgesprengt und die ontologische Grenze wieder einge-
zogen. Die als Erzähler bezeichnete Figur, die parenthetisch zwischen der Ge-
minatio des Wir eingeführt wurde: „das heißt der Erzähler und die Freunde“
(BA 11, 162), ist mit dem Eintritt nicht mehr vorhanden.25

Jedoch behält die Erzählstimme für die übrige Erzählung die Wir-Form bei
und erzählt pseudohomodiegetisch. Denn das Wir beschränkt sich auch im Fol-
genden nicht auf das Erzählen bzw. die Reflexionen darauf, sondern ‚bewegt‘
sich – wie in vielen anderen Texten Raabes auch – durch die erzählte Welt –
mit dem Unterschied, dass eine ontologische Differenz zu den übrigen Entitäten
der erzählten Welt besteht. Das von der Erzählerfigur entleerte Deiktikon „wir“
fungiert also über den inszenierten Eintritt hinaus als ‚Spur‘ der paradoxen
Struktur des Erzählakts von Setzung und Zugriff. Raabes Inszenierung verleiht
dem Erzählakt das spezifische ontologische Profil, auf dem diese Struktur
basiert.

Mit dem Eintreten in das vor Augen gestellte, „zweistöckige[ ], dem An-
schein nach recht solide[ ] Haus“ (BA 11, 162) endet das präsentische Erzählen.
In dem Moment, in dem „wir [darin sind], in dem Hause sowohl wie in der Ge-
schichte vom Wilden Mann!“ (BA 11, 163, Herv. im Original), beginnt eine aus-
führliche Schilderung des Innenraumes der Apotheke. Dieser führt nun die
Ambiguität fort, die bereits mit der Operation der Vervielfältigung präfiguriert
wurde: als „Wirtshaus oder […] Haus“ (BA 11, 162), nun in ein Nebeneinander
im Raum überführt. Die Auflistung der pharmazeutischen Gerätschaften evo-
ziert den Eindruck eines umherschweifenden Blicks, der die „wohlbekannte
Ordnung und Reinlichkeit“ (BA 11, 163) der Offizin erfasst. War die Wahrneh-
mung des Weges durch die Sturmnacht von den Grenzen des Sehens und der
Unschärfe der Dunkelheit bestimmt, indiziert nun die Tendenz zum Detail eine
klare Wahrnehmung, die sich an den konkreten Elementen des Innenraumes
formiert. Es folgt eine Beschreibung des „anstoßenden Zimmerchen[s]“ (BA 11,
164), die eine Szene bürgerlicher Gemütlichkeit entwirft. In diesem „engen
Raume“ (BA 11, 164) befindet sich außerdem eine Bildergalerie, die „in kaum zu
berechnender Menge die Wände von oben bis unten“ (BA 11, 165) bedeckt.

Die Bilder an den Wänden freilich waren schon an sich interessant. Ihre Anzahl allein
mußte jeden eintretenden Betrachter höchlichst in Erstaunen setzen und für eine ge-
raume Zeit in ein mundoffenes Umherstarren an allen vier Wänden, nach allen vier Him-
melsgegenden. (BA 11, 165)

 Vgl. Hamann 2007, 83.

166 II Vor der Welt



Dieser Entwurf eines ‚Schauraumes‘, dem die Position seines Betrachters über
das visuelle Paradigma bereits eingeschrieben ist, führt medial gespiegelt die
gegenseitige Verweisstruktur von Wahrgenommenem und Wahrnehmung vor.
Dass dieses Modell des Schauraumes für die gesamte narrative Ausgestaltung
des Apothekeninnenraumes in Anschlag gebracht werden kann, legt die selbst-
reflexive Äußerung der Erzählinstanz nahe: „Wir sind mit der Schilderung un-
serer Bühne noch nicht zustande und fahren vorerst darin fort“ (BA 11, 164).26

Obwohl die „Inventaraufnahme“ (BA 11, 165) der räumlichen Ausstattung die
Gegenstände im Raum weiterhin in ihrem Sein für die Wahrnehmung erfasst –
„sahen […] aus“ (BA 11, 163) –, wird keine figurierte Wahrnehmung mehr erzählt.
Grammatisches Subjekt sind jetzt die Gegenstände selbst. Zwar bleibt im Pano-
rama der visuell oder auf andere Weise sinnlich erfassbaren Gegenstände das
narrativ induzierte Wahrnehmungszentrum erhalten. Jedoch besitzt das Wir
keine figurale Entsprechung der erzählten Welt mehr, sondern bezeichnet unter
Aufrechterhaltung der ontologischen Grenze lediglich noch die raumzeitliche Po-
sition, von der aus der erzählte Raum in seiner Anschauung detailliert und rela-
tioniert wird: „Wir folgen diesem Geruche und treten in das Nebengemach“
(BA 11, 164, Herv. im Original). Die Logik, mit welcher der erzählte Raum nun in
Form von Listen detailliert wird, folgt nicht mehr der einer Wahrnehmung ent-
lang einer Figurenbewegung. Umgekehrt folgt vielmehr die Bewegung einer Dar-
stellungslogik – und zwar derjenigen des Inventars.27 Wie Ulrike Vedder gezeigt
hat, konvergieren im Inventar eine bürokratisch-rechtliche und eine ästhetisch-
erzählerische Logik des Erbens,28 womit die Erzählung ihren inhaltlichen Kon-
flikt prominent in der Inszenierung des doppelten Anfangs vorbereitet. Dass das
Wir sich nach dem metaleptischen Auftritt als Figur durch die Nacht nun wieder
auf das erzählende Wir zurückzieht – wenn auch unter Beibehaltung einer gewis-
sen Ambiguität –, zeigt sich darin, dass seine Bewegung vornehmlich als Dis-
kursbewegung präsentiert wird, der eine Bewegung durch den erzählten Raum
zu folgen scheint. Statt erzähltes Subjekt von Wahrnehmung und Handeln inner-
halb der erzählten Welt zu sein, dient das Wir dazu, das Erzählen in selbstreflexi-
ver Schleife adressieren zu können: „[U]nd wenn wir nun noch den Bildern an
den Wänden einige Worte gewidmet haben werden, so hindert uns weiter nichts,
fürderzugehen und interessanter zu werden“ (BA 11, 165). Die Bewegung des Wir

 Vgl. Dobstadt 2010, 21. Detering 1990, 70 f., weist auf das Zusammenspiel von Enge und
Weite in diesem Kabinett hin, das in seiner Begrenztheit über die Bilder gleichzeitig „‚imagina-
tiv‘ […] ins unermeßlich Weite ausgedehnt“ ist und damit den Bühnenraum eines Welttheaters
entwirft.
 Vgl. ausführlich Vedder 2018.
 Vgl. Vedder 2008, 180.

2 Zum wilden Mann 167



changiert dabei zwischen einer Reflexion der räumlichen Implikation des Erzäh-
lens von Raum und einer Bewegung im Diskurs selbst.

Zwei Brüche der narrativen Struktur zeichnen den Weg in die Apotheke wie
in die Geschichte aus, die vornehmlich die Kategorien von Stimme und Modus
betreffen – so könnte man resümieren. Der erste Bruch setzt am Wechsel vom
heterodiegetischen Erzählen mit maximaler Distanz und Nullfokalisierung zu
einem homodiegetischen Erzählen an, das weitestgehend intern fokalisiert ist
und auf Techniken der Nähe basiert. Er fällt zudem mit der ersten Metalepse,
dem figürlichen Auftritt „de[s] Erzähler[s]“ zusammen. Der zweite Bruch vollzieht
sich mit dem deutlicher markierten und ebenfalls metaleptischen Eintritt in Apo-
theke und Geschichte zu einer Form, die beide Erzählsituationen integriert und
die ich als pseudohomodiegetisches Erzählen bezeichne. Im Übergang von einer
figurierten Wahrnehmung, die eine Gleichzeitigkeit von Erleben und Erzählen
suggeriert, wie sie für den Weg durch das Dunkel zur Apotheke zum Tragen
kommt, hin zu einer Beschränkung auf die Rolle des Erzählers – sozusagen an
der Pforte des „Hause[s] sowohl wie […] der Geschichte vom Wilden Mann!“
(BA 11, 163, Herv. im Original) – entledigt sich das Wir einer figürlichen Entspre-
chung und bleibt als bloße Markierung der epistemologischen Position bestehen.
Dennoch indiziert das Pronomen „wir“ weiterhin raumzeitliche Positionen in der
erzählten Welt, die Relationen organisieren. Gleichzeitig und in ambiger Weise
bezeichnen die deiktischen Bestimmungen des Wir qua Identifizieren (auch) den
narrativen Diskurs. Diese spezifische Form des pseudohomodiegetischen Erzäh-
lens steht als Ergebnis der aufwendigen Anfangsinszenierung mit doppeltem
Anfang. Was zuvor im prekären Raum außerhalb der Apotheke also noch als
interne Fokalisierung bezeichnet werden konnte, ist nun keine mehr, da es
keine pseudofigürliche oder irgendwie figurierte Entsprechung derselben in
der erzählten Welt gibt.29 Der Weg in die Apotheke und Geschichte „Zum wil-
den Mann“ inszeniert auf diese Weise zum einen ein Auseinandertreten von
erzählendem und erlebendem Wir, indem Letzteres im Eintritt aus der erzähl-
ten Welt herausgekürzt wird, zum anderen von Erzählakt und in diesem er-
zeugter epistemologischer Funktion – in narratologischer Begrifflichkeit: von
Stimme und Modus. Die doppelte Bewegung in Raabes Inszenierung formiert
die paradoxe Struktur von Setzung und Zugriff, die den Erzählakt grundsätz-
lich auszeichnet.

 Zur Frage, ob der ‚Erzähler‘ Focalizer sein kann, vgl. Margolin 2009, 50–53.

168 II Vor der Welt



2.2 Anfang: Haus und Weg

Aufwendig inszeniert der Erzählanfang von Zum wilden Mann den Weg in sei-
nen zentralen Schauplatz wie in die „Geschichte“ (BA 11, 163), die mit dem Ein-
tritt einen erneuten, ‚eigentlichen‘ Anfang suggeriert und kurzerhand das zuvor
Erzählte in einen unbestimmten Bereich außerhalb der Geschichte verbannt.
Auf diesem ‚Weg‘ profiliert sie die spezifischen Strukturen des Erzählens, die
mit dem Eintritt in die Apotheke ontologisch sortiert werden. Übrig bleibt eine
Art pseudohomodiegetisches Erzählen, das raumzeitliche Strukturen des Dis-
kurses mit der erzählten Welt ambig werden lässt und so zwischen beiden
changiert. Die Bedingung für diese Überblendung – und darum geht es in die-
sem Kapitel – ist das komplexe Modell der Schwelle, das zwei traditionelle poe-
tologische Metaphern kombiniert, die ebendiese raumzeitlichen Strukturen des
Diskurses veranschaulichen. Dieses Modell entwirft die Erzählung zwischen
ihren beiden Anfängen und greift dabei auf traditionelle Metaphern zurück:
das Haus und den Weg, deren Potenzial zur Modellbildung ausgeschöpft wird.
Im Modell sind sie dann mehr als poetologische Metaphern, weil sie dezidiert
metafiktional gewendet werden. Beide sind von Beginn an doppelt, nämlich
raumzeitliche Elemente der erzählten Welt wie auch als Metaphern mit be-
stimmten Strukturmerkmalen, wodurch das Erzählen zwischen den beiden An-
fängen seltsam in der Schwebe erscheint. Bereits in der antiken Rhetorik sind
diese Metaphern so profiliert, dass sie der Rede respektive dem literarischen
Text eine Anschauung unterlegen und so seine Ordnung bebildern. Im Folgen-
den werde ich herausarbeiten, wie Raabes Erzählung die beiden Metaphern ein-
führt, welche Aspekte aus der Rhetorik sie für ihre Inszenierung veranschlagt
und wie sie zum Modell für die narrative Struktur spezifiziert werden.

Vom Unwetter unter das schützende Dach, vom Small Talk über das Wetter
zum Erzählen einer Geschichte: Der Erzählanfang formiert eine Bewegung, deren
doppeltes Ziel die titelgebende Apotheke ist. Das Haus der Apotheke steht im
Zentrum dieser Inszenierung. Noch bevor mit dem Übertritt über die Schwelle
das „Haus“ der Apotheke und die „Geschichte“ Zum wilden Mann metaleptisch
in eins gesetzt werden, bringt das Ziel des Weges, „unter das schützende Dach
dieser neuen Geschichte zu gelangen“ (BA 11, 162 f.), das traditionsreiche Bild
vom Text als Gebäude in Anschlag.30 Diese metaphorische Ersetzbarkeit von
Haus und Geschichte greift eine Vorstellung auf, die in der Rhetorik eine lange
Tradition besitzt. Die Gleichsetzung führt auf das Feld der Topik, der „Theorie

 Für einen Überblick über den Zusammenhang von Architektur und Literatur(-theorie), al-
lerdings ohne Berücksichtigung der Rhetorik, siehe Krause/Zemanek 2014.

2 Zum wilden Mann 169



und Methode der Bildung von Argumenten“,31 in der die „räumliche[ ] Anord-
nung von Begriffsbeziehungen, zwischen denen man sich orientieren und be-
wegen kann“,32 als gängiges Bild dient, und zwar an allen vier rhetorischen
Systemstellen der Topik, deren Zusammenhang Frauke Berndt systematisch
dargelegt hat: der Inventio, der Dispositio, der Elocutio und der Memoria.33

Während die Inventio und die Elocutio an einzelnen Elementen bzw. Argu-
menten der Rede ansetzen, die Topik hier also aus dem einzelnen Text hinaus-
führt, dient die Architekturmetapher für Dispositio und Memoria traditionell
dazu, die gesamte Rede in ihrem Aufbau und ihrer Funktion zu veranschauli-
chen. So vergleicht Quintilian in der Vorrede zum siebten Buch seiner Institu-
tio Oratoria die Produktion der Rede mit einem Bauvorhaben:

Aber wie es bei einem Bauvorhaben nicht hinreichend ist, Steine, Bauholz und was sonst
zum Bauen dienlich ist, zusammenzutragen, wenn zu seiner Anordnung und Aufstellung
nicht die eigentliche handwerkliche Geschicklichkeit hinzukommt, so kann beim Reden
eine noch so überreiche Stoffülle nur einen Überschuß bilden und Materialhaufen, wenn
nicht ebenfalls die Anordnung [dispositio in ordinem] das Material richtig verteilt und zu-
sammengefügt verbindet.34

Das Gebäude fungiert als Bildspender, mit dessen Hilfe die Notwendigkeit einer
sinnvollen Anordnung der einzelnen argumentativen Redebestandteile erläu-
tert wird. Analog zum Bauplan eines Gebäudes benötige auch eine Rede eine
Art Bauplan.35 Diese Ordnung müsse zum bloßen Material hinzutreten, damit
jenes eine, im Bild gesprochen, stabile Rede ergebe. Das Ganze der Rede be-
stehe nämlich im Zusammenwirken von Material und Struktur.36

An der Systemstelle der Memoria schließlich hat das Gebäude seinen gro-
ßen Einsatz, wenn es nichts weniger als das fiktionale Erzählen begründet, wie
Berndt gezeigt hat.37 Um eine ‚richtige Verteilung‘ geht es auch im Gründungs-
narrativ der Mnemotechnik durch den Sänger und Dichter Simonides, wie es
sich in Ciceros De Oratore findet. Hier dient die Vorstellung der Rede als archi-
tektonisches Gebilde zur Strukturfolie von Memoria und Dispositio gleicherma-
ßen.38 Der göttlichen Strafe eines einstürzenden Hauses fallen sämtliche
Gäste eines Gastmahls zum Opfer, welche die Götter Castor und Pollux belei-

 Wagner 2009, 612.
 Wagner 2009, 607.
 Vgl. Berndt 2005, 34; Berndt 2015, 434.
 Quint. VII pr, 1. Zit. nach Quintilian 2015, Bd. 2, 3.
 Vgl. Berndt 2015, 441 f.
 Vgl. Grüner 2004, 77 f.
 Vgl. Berndt 2015, 453–457.
 Vgl. Berndt 2005, 38.

170 II Vor der Welt



digt haben. Nur Simonides, der die Götter besungen hat, wird von diesen
verschont:

Genau in diesem Augenblick sei das Zimmer, wo Skopas tafelte, zusammengestürzt; bei
diesem Einsturz sei dieser selbst mit seinen Verwandten verschüttet worden und umge-
kommen. Als ihre Angehörigen sie beerdigen wollten und die zerschmetterten Leichen
auf keine Weise unterscheiden konnten, soll Simonides aufgrund dessen, dass er sich
daran erinnerte, welchen Platz [quo (…) loco] ein jeder von ihnen bei Tisch eingenommen
habe, Hinweise für die Bestattung jedes Einzelnen gegeben haben. Durch diesen Vorfall
veranlasst, habe er der Überlieferung nach alsdann herausgefunden, dass es vor allem
die Anordnung [ordinem] sei, welche dem Gedächtnis Klarheit verschaffe [qui memoriae
lumen adferret].39

Während bei Quintilian das Gebäude als Bild einer gelungenen, stabilen Disposi-
tio dient, zeichnet Ciceros Erzählung das bedrohliche, ja sogar tödliche Szenario
vom Einsturz des Gebäudes. Indessen wird die Topik als Methode der Rekon-
struktion vorgeführt, die eine Übertragung einer bildlich-anschaulichen Struktur
in mentale Repräsentation erlaubt, von der aus sie aktualisiert werden kann. Mit
diesem Transfer ist aber auch eine Übertragung aus einer räumlichen in eine zeit-
liche Organisationsform verbunden, wenn Simonides die Sitzordnung der Ver-
storbenen nacherzählt.40 Es geht insofern um die Bedrohung der Bedeutung –
der Möglichkeit einer Zuordnung von Signifikant zu Signifikat –, die mit dem
Verlust der materialisierten Form einhergeht.41 Dabei besitzt dieses Gründungs-
narrativ der Mnemotechnik einen dezidiert medialen Index: „So werde die An-
ordnung der Plätze die Anordnung der Dinge bewahren, die Vorstellung von
den Dingen aber werde die Dinge selbst bezeichnen und wir würden die Plätze
statt Wachstafeln, die Abbilder [simulacris] statt der Buchstaben benützen.“42

Die mentale Repräsentation der topischen Struktur als (Re-)Konstruktion der
materialisierten Form besitzt also eine Art Mittlerfunktion, wenn sie nachträg-
lich und als Doppelung, als simulacrum, der materialisierten Form eine Aktua-
lisierung ermöglicht. Dieser Aktualisierung ist eine Struktur der Differenz
inhärent, die Berndt mit dem metapoetologischen Konzept der ‚entähnlichten
Ähnlichkeit‘ zusammenbringt, das darauf zurückzuführen ist, „dass jede Ver-
doppelung die ontologische Grenze von Realität und Fiktion überschreitet“.43

Die Memoria basiert folglich auf einem Fiktionsakt, und zwar zu den Bedingun-

 Cic. De Or. II, 353 f. Zit. nach Cicero 2007, 298–301.
 Vgl. Berndt 2015, 454.
 Vgl. Pethes 2003, 24 f.
 Cic. De Or. II, 354. Zit. nach Cicero 2007, 300f.
 Berndt 2015, 454.

2 Zum wilden Mann 171



gen eines drohenden Sinnverlusts, der gleichzeitig zur Bedingung der Möglichkeit
von Bedeutung wird.44 Im Gegensatz zur Simonides-Erzählung, in der der Ein-
sturz nur noch mit Hilfe der Memorialtopik kompensiert, nicht aber verhindert
werden kann, also eine Verlustgeschichte auf der Basis eines unüberwindlichen
‚Nicht-Mehr‘ des Todes erzählt wird, befindet sich das Wir des ersten Kapitels in
Raabes Zum wilden Mann im Zustand eines gleichermaßen bedrohlichen ‚Noch-
Nicht‘: „[W]ir beeilen uns ebenfalls, unter das schützende Dach dieser neuen Ge-
schichte zu gelangen“ (BA 11, 162).

Indem nun die Erzählung den Eintritt in Haus und Geschichte selbst zum er-
zählten Ereignis werden lässt, ergibt sich eine paradoxe Struktur. Denn der tat-
sächliche Eintritt in die Geschichte – im Sinne eines initialen Auseinandertretens
der Positionen in der narrativen Struktur – und der erzählte Eintritt treten in der
Inszenierung auseinander, obwohl diese in ihren Metalepsen das Gegenteil be-
hauptet. Um überhaupt die Inszenierung narrativ derart auszugestalten, muss
die ontologische Basisoperation des Differenzierens dem erzählten Eintritt vor-
ausgehen. Das Haus, das Text und Fiktion gleichermaßen bebildert, wird nun
selbst zum Teil des erzählten Geschehens und zieht damit eine paradoxe Erzähl-
anordnung des Anfangs nach sich. Weil genau der Außenraum der Apotheke ei-
gentlich einen paradoxen Raum darstellt, löst die Ankunft am Gebäude auch
zunächst eine Reflexion aus; und zwar eine Reflexion, die noch deutlicher als
der zuvor erzählte Weg durch die stürmische Nacht einen poetologischen Code
entfaltet:

Ein zweistöckiges, dem Anschein nach recht solides Haus mit einer Vortreppe liegt zur
Seite der Straße vor uns, ringsum rauschende, triefende Bäume – gegenüber zur Rechten
der Straße ein anderes Haus – weiter hin, durch schwächern Lichterschein sich kenn-
zeichnend, wieder andere Menschenwohnungen: der Anfang einer drei Viertelstunden
gegen die Berge sich hinziehenden Dorfgasse. Das Dorf besteht übrigens nur aus dieser
einen Gasse; sie genügt aber dem, der sie zu durchwandern hat, vollkommen; und wer
sie durchwanderte, steht gewöhnlich am Ausgange mehrere Augenblicke still, sieht sich
um und vor allen Dingen zurück und äußert seine Meinung in einer je nach dem Charak-
ter, Alter und Geschlecht verschiedenen Weise. Da wir den Ausgang oder Eingang jedoch
eben erst erreichen, sind wir noch nicht hierzu verpflichtet. (BA 11, 162 f.)

Kurz vor dem Eintritt, die das metafiktionale Vorspiel zu beenden verspricht,
wechselt nun die Metapher vom Haus zur nicht weniger traditionsreichen poeto-
logischen Metapher des Weges.45 Das „zweistöckige[], dem Anschein nach recht
solide[] Haus“ wird in einen Häuserverbund, in eine Häuserreihe gestellt, welche

 Pethes 2003, 25, bezeichnet dieses eingeschriebene, drohende Scheitern als „Gelingens-
paradigma“ der Mnemotechnik.
 Siehe exemplarisch Gellhaus/Moser/Schneider (Hg.) 2007; Michel (Hg.) 1992.

172 II Vor der Welt



die „drei Viertelstunden gegen die Berge sich hinziehende[ ] Dorfgasse“ säumen.
War zuvor noch das Haus, oder synekdochisch das Dach des Hauses, poetologi-
scher Bildspender, um den Anfang der Erzählung zu veranschaulichen, so ist es
nun der Weg, der für die Struktur der Erzählung Modell steht.46 Mit der hodologi-
schen Metapher geht das Modell zugleich von einer räumlichen Anschauung in
eine zeitliche oder zumindest raumzeitliche über. Denn die Dorfgasse wird zwar
über räumliche Relationen eingeführt, indem sie als Gerade die Häuser zu ver-
binden scheint, geht jedoch mit der Bewegung des Durchwanderns unwillkürlich
einher und besitzt so eine zeitliche Dimension. So ist ihre Länge eben nicht als
Distanz, sondern als Dauer angegeben, welche diese Bewegung benötigt: „drei
Viertelstunden“. Die zeitliche Organisation des Weges übersetzt also die räumli-
che Relation der Häuser in eine zeitliche Aufeinanderfolge.

Auch der Weg besitzt eine Tradition in Rhetorik und – etwas impliziter
auch – Poetik, die ihn in besonderer Weise mit dem Problem des Anfangs ver-
bindet, weil er den Aufbau einer Rede (táxis respektive dispositio) veranschau-
licht und dort insbesondere bei der Frage des Anfangs (exordium) eine Rolle
spielt. Etymologisch findet sich der Weg genau für dieses Problem bereits in
Aristoteles’ Rhetorik: für den „Anfang der Rede“ (hier: prooímion) hat er die
Funktion der hodopoíesis inne, was wörtlich übersetzt ‚Wegbereiten‘ bedeutet.
„Die Einleitung“, so Aristoteles, „ist also der Beginn der Rede, wie es in der
Dichtung der Prolog und beim Flötenspiel das Vorspiel ist. Alles dies sind näm-
lich Anfänge, und wie eine Wegbereitung für das, was folgt“.47 Aristoteles glie-
dert diese Funktion aus der Rede im engeren Sinn aus, zu der er lediglich
Behauptung (prothésis) und Argumentation (pístis) als notwendige Bestandteile
zählt, während Anfang und Ende die Kommunikation herstellen und garantie-
ren, aber eben nicht sachbezogen sind.48 Der Weg, den der Redeanfang berei-
ten soll, ist dabei stets ein doppelter, denn er bezieht sich sowohl auf den
Aufbau der Rede als auch auf den inhaltlichen Gang der Argumentation. Aristo-
teles reflektiert diese Ambiguität des Bildes durchaus. In seinen Überlegungen
zur Metapher, die im dritten Buch der Rhetorik unmittelbar denen zur Taxis der
Rede vorangehen, verwendet er ein Beispiel des Attischen Rhetors Lysias, das

 Poetologische Wegmetaphern sind bereits in der griechischen Antike verbreitet, wobei die
Gattungsfrage – ob ursprünglich ein lyrisches oder episches Modell vorlag – umstritten ist,
vgl. Asper 1997. Unklar, aber relativ wahrscheinlich ist, ob bzw. dass der Weg bereits von
Homer als konventionalisierte poetologische Metapher übernommen wurde. Dennoch ist
davon auszugehen, dass er sich bei ihm erst zur paradigmatischen Vorstellung erhoben findet,
das Handlung, Geschehen und Geschichte miteinander verbindet, vgl. Asper 1997, 24 f.
 Arist. Rhet. 1414b20. Zit. nach Aristoteles 2002, 152. Vgl. Lausberg 2008, § 263.
 Vgl. Arist. Rhet. 1414b10.

2 Zum wilden Mann 173



mit dieser Doppeltheit operiert und das er den Feldherren Iphikrates sagen
lässt: „Der Weg [hodós] meiner Worte führt mitten durch die Taten des Cha-
res“.49 Beide Metaphern, Haus und Weg, setzen also zunächst an der rhetori-
schen Systemstelle der Dispositio an, der sie jeweils verschiedene Strukturen
unterlegen.

Die metonymische Verbindung der einen Metapher (Haus) mit der anderen
(Weg) betrifft auch das Moment der narrativen Struktur, auf das die Anfangsin-
szenierung zielt. Während die vornehmlich räumliche Metapher des Hauses die
Erzählung als Ganzes adressiert und dabei vor allem eine Differenz von innen
und außen fokussiert, veranschaulicht die Metapher des Weges stattdessen
eine sukzessive Struktur der Erzählung, die sich – ganz aristotelisch – zunächst
einmal dadurch auszeichnet, dass sie Anfang, Mitte und Ende besitzt.50 Damit
erfährt der Einsatzpunkt einer Reflexion von Worldmaking, der in den beiden
Lektüren dieses Kapitels (II) im Zentrum steht – vor der Welt – eine Ambiguie-
rung. Mit der Frage, wie Raabes Erzählungen vor die Welt führen, geht es nicht
nur um einen räumlichen Außenbereich der erzählten Welt, sondern auch um
eine zeitliche Vorverlagerung vor den Startpunkt des Erzählens. An den Struk-
turmerkmalen der Metapher des Weges interessieren bei Raabe nun zunächst
vor allem Anfang und Ende, während die Mitte keine weitere Spezifizierung er-
fährt. Ebenso wie die Ankunft an der Apotheke „Zum wilden Mann“ überhaupt
erst Anlass zur (poetologischen) Reflexion gibt, wird bereits jetzt proleptisch
das Ende als weiterer Einsatzpunkt für eine Reflexion, oder, wie es hier heißt,
als ‚Rückblick‘ angekündigt, denn „wer sie durchwanderte, steht gewöhnlich
am Ausgange mehrere Augenblicke still, sieht sich um und vor allen Dingen zu-
rück und äußert seine Meinung in einer je nach dem Charakter, Alter und Ge-
schlecht verschiedenen Weise“ (BA 11, 162 f.). Die Dorfgasse stiftet somit schon
von Beginn an nicht einfach eine zeitliche Aufeinanderfolge, sondern hält – zu-
mindest als Blickrichtung – auch die Rückwendung bereit.

Als beschrittener Weg führt die Metapher aber zunächst schlicht das Prin-
zip der Sukzession ein, womit nämlich die Ausfaltung des poetologischen Ex-
kurses endet. ‚Eins nach dem anderen‘, so lautet das scheinbar platte Fazit,
wenn die figurierte Erzählstimme vermeldet, zu diesem Rückblick „noch nicht
[…] verpflichtet“ zu sein (BA 11, 163). Hier klingt Aristoteles’ Definition eines
Ganzen an, was sich bei ihm auf ein Darstellungsganzes bezieht; dieses ist we-
sentlich das Ergebnis der Handlung (mythos):51

 Arist. Rhet. 1411b2. Zit nach Aristoteles 2002, 146.
 Vgl. Arist. Poet. 1450b30.
 Vgl. Fuhrmann 1992, 28.

174 II Vor der Welt



Anfang ist, was selbst nicht aus innerer Notwendigkeit auf etwas Anderes folgt, nach
dem aber naturgemäß etwas Anderes ist oder entsteht. Ende dagegen ist, was selbst nach
etwas Anderem ist, und zwar entweder notwendig oder meistens, nach dem aber nichts
anderes ⟨folgen muss⟩. Mitte ist das, was selbst nach etwas Anderem ist, und nach dem
etwas Anderes ist.52

Aristoteles konzipiert Anfang, Mitte und Ende als kausale Aufeinanderfolge, in
welcher der Anfang den empfindlichen Nullpunkt darstellt, der selbst keinen
Grund außerhalb seiner selbst besitzt. Raabes kleiner poetologischer Exkurs
scheint diese Regel zu bestätigen: Die Reflexion kann nur vom Ende her erfolgen
und wird deshalb auch auf ebendieses verschoben. Doch gerade der Anfang, der
sowohl in Aristoteles’ Definition als auch als systematischer Einsatzpunkt der ho-
dologischen Metapher in der Rhetorik im Zentrum steht, ist bei Raabe nicht ei-
gens thematisiert. Diese Aussparung ist umso erstaunlicher, als die Inszenierung
so nachdrücklich auf das Problem des Erzählanfangs insistiert. Die aristotelische
Definition des unbegründeten Anfangs ist hier gleich in zweifacher Weise außer
Kraft gesetzt. Zum einen hebelt der doppelte Erzählanfang die Anfangsdefinition
insofern aus, als der ‚eigentliche‘ Erzählanfang, der mit dem Eintritt einsetzt,
eben „selbst nicht aus innerer Notwendigkeit auf etwas Anderes folgt“, sondern
auf einen anderen Anfang. Zum anderen verkehren sich im poetologischen Code
ausgerechnet Anfang und Ende, wenn der Anfang ex negativo und proleptisch
aus dem Ende hergeleitet wird: „Da wir den Ausgang oder Eingang jedoch eben
erst erreichen, sind wir noch nicht hierzu verpflichtet“ (BA 11, 163). In der Ver-
kehrung scheint das Ende den Anfang paradoxerweise zu begründen: ‚Der An-
fang kommt vor dem Ende‘.

Somit ist es nicht verwunderlich, dass sich in Raabes metaphorischer Aus-
gestaltung des Erzählens als Weg Störungen der sukzessiven Struktur ankündi-
gen. Diese Störungen entstehen dort, wo die sukzessive Ordnung des Weges
mit der räumlich-statischen Vorstellung des Hauses zu interferieren scheint.
Die Dorfgasse besitzt nämlich keine eindeutige Richtung. „Ausgang oder Ein-
gang“ (BA 11, 163) werden von Beginn an als grundsätzlich verwechselbar ein-
geführt, womit sich bereits hier andeutet, dass Anfang und Ende der Erzählung
gegenseitig durchlässig sind.53 Totum pro parte ist es zunächst die gesamte
Häuserreihe, das „Dorf“, das mit der Gasse und metaphorisch vermittelt mit der
Erzählung in eins gesetzt wird, wenn es heißt, es „besteh[e] übrigens nur aus
dieser einen Gasse“, „genüg[e] aber dem, der sie zu durchwandern hat, voll-

 Arist. Poet. 1450b27. Zit. nach Aristoteles 2008, 12.
 So macht Hamann darauf aufmerksam, dass angesichts des Bankrotts der Apotheke der
anfänglich in Aussicht gestellte Rückblick verwehrt bleibt, vgl. Hamann 2007, 82 f.

2 Zum wilden Mann 175



kommen“ (BA 11, 162). Bereits in dieser synekdochischen Ersetzung von Haus
und Dorf deutet sich eine systematische Verbindung der beiden Metaphern an:
Der Weg ersetzt nicht einfach das Haus, sondern ergänzt es und bildet mit ihm
zusammen die komplexe Struktur, mit der Raabes Erzählanfang den neuralgi-
schen Konvergenzpunkt des Anfangs von Erzählung und Fiktion in Szene setzt.
Diese Verbindung führt unmittelbar auf das Modell zu, auf das die gesamte An-
fangsinszenierung sturmreif geschossen hat und mit dem der erste Erzählan-
fang endet: die Schwelle.54

2.3 Modell: Schwelle

Das Übertreten der Schwelle ist das Schlüsselmoment, das die komplexe meta-
fiktionale Anlage des doppelten Anfangs organisiert. An dieser Stelle scheiden
sich erst Erzählen und Erzähltes, weil ihre Differenz nicht mehr metaleptisch
unterlaufen wird. Der Eintritt inszeniert also die ontologische Funktion des Er-
zählens. Damit geht es nicht allein darum, eine ontologische Grenze im Bereich
des Erzählten zu errichten. Dieser Anfang inszeniert vor allem die der narratolo-
gischen Kategorie der Stimme (voix) inhärente Struktur. Zugleich wird aus den
poetologischen Metaphern ein Modell des Worldmaking: Die Verbindung der
beiden Metaphern von Haus und Weg in ein komplexes und dezidiert narratolo-
gisches Modell steht am Ende der Anfangsinszenierung. Die Schwelle veran-
schaulicht die Struktur des Worldmaking; sie bringt aber auch bereits das
Strukturmoment der Überschreitung in Stellung, das die weitere Erzählung von
der ökonomischen Krise der Apotheke organisiert.

Der Eintritt in Haus und Geschichte integriert die Metaphern von Haus und
Weg und konzentriert sie auf einen gemeinsamen Moment. Die Schwelle ruft
nämlich, jeweils pars pro toto, beide Metaphern auf, wie die bereits in ihrer me-
taleptischen Struktur analysierte Passage des Eintritts deutlich macht:

Wir suchen einfach, wie gesagt, vorerst unter Dach zu kommen und eilen rasch die sechs
Stufen der Vortreppe hinauf, der Erzähler mit aufgespanntem Schirm von links, der
Leser, gleichfalls mit aufgespanntem Schirm, von rechts. Schon hat der Erzähler die Tür
hastig geöffnet und zieht sich den atemlosen Leser nach, und schon hat der Wind dem
Erzähler den Türgriff wieder aus der Hand gerissen und hinter ihm und dem Leser die Tür
zugeschlagen, daß das ganze Haus widerhallt: wir sind darin, in dem Hause sowohl wie
in der Geschichte vomWilden Mann! – – Daß wir uns in einer Apotheke befinden, merken
wir auf der Stelle auch am Geruch. (BA 11, 163, Herv. im Original)

 Inwiefern es mit der Schwelle um ein dezidiert realistisches Erzählen geht, habe ich an-
dernorts ausgeführt, vgl. Pierstorff 2019.

176 II Vor der Welt



Im dramaturgischen Zentrum des Erzählens steht die Bewegung von ‚Erzähler‘
und ‚Leser‘. Diese Bewegung verlängert den Weg, den die Gerade der „Dorfgasse“
entworfen hatte, in das Haus hinein, oder lenkt diesen vielmehr um. Damit bil-
den die beiden als poetologische Metaphern eingeführten Elemente in der Tür-
schwelle einen Schnittpunkt, der sowohl den Weg als auch die für das Haus so
zentrale Grenze von innen und außen umfasst. Die Zeitregie spitzt mit ihren
Tempuswechseln bis hin zur zentralen Ellipse des Eintritts sowie den Zeitadver-
bien und Adjektiven – „rasch“, „hastig“, „atemlos“ – die Bewegung der Pseudo-
figuren auf ein Äußerstes zu und überzeichnet sie so dramatisch. Metonymisch
ist der Weg also in der Bewegung präsent; seine sukzessive Ordnung kommt
dabei in der narrativen Zeitlichkeit noch deutlicher zum Tragen, weil jedes
Element der Ereigniskette in diese eingeordnet wird. Das Haus hingegen steht
nicht in derselben Weise im Fokus, vielmehr scheint es in Gänze erst mit dem
Eintritt hervorgebracht zu werden. Die Figuren bewegen sich nämlich ent-
lang einzelner räumlicher Elemente, die das Haus synekdochisch vorberei-
ten: „Vortreppe“, „Tür“ und „Türgriff“. Erst wenn das Zuschlagen der Tür „das
ganze Haus widerhall[en]“ lässt, wird das die Anfangsinszenierung leitende Ver-
sprechen der pars pro toto des „Daches“ eingelöst: Aus der pars wird das totum,
„das ganze Haus“ nämlich, das auch das Provisorium des „aufgespannte[n]
Schirm[s]“ überflüssig macht. Die Schwelle erscheint damit als Schnittpunkt, der
einen gleichzeitigen Vollzug von Setzung und Zugriff im Erzählen veranschaulicht.

Die Türschwelle, die bei Raabe als Bildspenderin dient, um die paradoxe
Struktur des Erzählakts zu veranschaulichen, leitet die Anfangsinszenierung
also aus dem Dialog zweier traditioneller Metaphern des literarischen Textes
her. Darüber hinaus besitzt die Schwelle als Theoriefigur genau das Profil, mit
dem sich dieses Verhältnis abbilden lässt. Auf fast schon unheimliche Art und
Weise präfiguriert Raabes Schwelle ebendieses Paradox des Erzählakts, das Ge-
nette in seiner Erzähltheorie immer wieder umkreist und für das er ebenfalls
den Begriff der Schwelle (seuil) verwendet.55 Für dieses Problem ist die Theorie-
figur der Schwelle deshalb prädestiniert, weil sie ein spezifisches Modell für
eine differenzstiftende und zugleich verbindende Struktur zur Verfügung stellt.
„Auf der ‚Schwelle‘ stimmt der Satz vom Widerspruch nicht, […] sie ist janus-
köpfig und nach beiden Seiten hin offen, trennt und vereinigt, je nach Beto-
nung“,56 so Nicholas Saul und Frank Möbus in der Einleitung ihres Bands zur
Schwelle als Metapher und Denkfigur. Um das spezifische Profil der Schwelle
zu erfassen, hilft es zunächst, sie von der Grenze zu unterscheiden, wie Walter

 Vgl. Genette 2010, 147; Genette 1972, 238.
 Saul/Möbus 1999, 9.

2 Zum wilden Mann 177



Benjamin es prominent im Passagen-Werk (1982, postum) getan hat: Zum einen besitzt
die Schwelle im Gegensatz zur Grenze eine eigene räumliche Ausdehnung, so
dass sie nicht nur zwei Bereiche voneinander trennt, sondern selbst ein Bereich
ist.57 Zum anderen ist in der Schwelle ihre Überschreitung immer bereits mit
angelegt.58

Beide gleichermaßen konstitutiven Aspekte der Schwelle ergeben sich aus
ihrem ursprünglichen Bildzusammenhang: Das Deutsche Wörterbuch von Jacob
und Wilhelm Grimm (1854–1961) verzeichnet (1) die Grundbedeutung der Schwelle
als „grundbalken, der irgend einen aufbau trägt“, was wohl auf die etymologische
„wurzel (svelo-) in der bedeutung ‚gründen‘“ zurückzuführen ist, dann (2) in
der häufigsten Verwendung als Türschwelle und schließlich (3) „vielfach in
formelhafter und freierer anwendung“ in Kombination mit einem Bewegungs-
verb, wobei die Beispiele hier deutlich in eine übertragene Bedeutung ausgrei-
fen.59 Insofern ist die Schwelle weit weniger abstrakt als die Grenze und mit
ihrem ursprünglichen Bildzusammenhang des Hauses aufs Engste verbunden.
Darin besteht ihr spezifisches Leistungsprofil bei Raabe, bei dem sie für den
Erzählakt und seine Beziehung zur erzählten Welt Modell steht, weil sie die
paradoxe Struktur von Setzung und Zugriff veranschaulicht.

In Raabes Anfangsinszenierung werden dafür sämtliche Aspekte des Be-
deutungsumfangs der Schwelle aktiviert. Zunächst basiert das Modell bei Raabe
wesentlich auf dem semantischen Aspekt der Türschwelle, der bei Grimm an
zweiter Stelle aufgeführt ist, zugleich aber die gebräuchlichste Verwendung be-
zeichnet. Denn bei Raabe liegt ein nicht unerheblicher Teil der narrativen Auf-
merksamkeit auf der Differenz von innen und außen, die im Moment des
Eintritts etabliert wird, und zwar nicht zuletzt durch das elliptische Erzählen,
das ebendiesen Moment ausspart und erst nach dem Schließen der Tür wie-
der, aber eben von anderer Warte aus einsetzt. Diese räumliche Trennung von
innen und außen bedeutet zugleich die ontologische Differenz der erzählten
Welt, weil „Haus“ und „Geschichte“ übereinandergelegt werden (vgl. BA 11,
163). Darüber hinaus aktiviert die Einführung des Modells bei Raabe auch die
erste, nämlich die Grundbedeutung der Schwelle, die den Grundbalken des
Hauses in Anlehnung an das indogermanische Verb für „gründen“ bezeich-
net. Bei Raabe findet sich dieser Aspekt in der Verbindung des Modells mit
dem Problem des Anfangs, wenn die Inszenierung im doppelten Anfang vor
den ‚eigentlichen‘ Anfang der Geschichte, aber auch vor die erzählte Welt

 Vgl. Benjamin 1991 [1982], 618.
 Vgl. Benjamin 1991 [1982], 141.
 DWB, Bd. 15, 2487–2492.

178 II Vor der Welt



führt. Der paradoxe Erzählakt, den die Schwelle veranschaulicht, besitzt gemäß
der Analogie des Modells nämlich genau diese Funktion: Er begründet das Er-
zählte, indem er sich selbst als begründenden Akt einsetzt, und zwar von einem
initialen Moment ausgehend zu einer auf Dauer gestellten Struktur. Schließ-
lich bringt die Inszenierung bei Raabe auch den dritten Bedeutungsaspekt der
Schwelle prominent in Anschlag, der ihr eine überquerende Bewegung zu-
weist. Der Eintritt des ‚Erzählers‘ und des ‚Lesers‘ aktiviert die hodologische
Struktur der Schwelle, die Haus und Weg verbindet.

Wie bereits ausgeführt, greift die Anfangsinszenierung in Zum wilden Mann
auf zwei traditionelle, seit der antiken Rhetorik und Poetik übliche Metaphern
für den (Erzähl-)Text zurück, die jeweils in ihrem Potenzial zur Modellbildung
eben nicht nur für das Erzählen, sondern spezifisch für die narrative Fiktion
veranschlagt werden. Die Verbindung beider Metaphern zu einem komplexen
Modell, der Schwelle nämlich, ist indes keineswegs Raabes Erfindung. Wie
Eleftheria Messimeri in ihrer konzeptgeschichtlichen Studie mit Rückgriff auf
wichtige Vorarbeiten der älteren altphilologischen und philosophiegeschichtli-
chen Forschung herausgearbeitet hat, besteht bereits im Horizont der frühgrie-
chischen Literatur und Philosophie ein enger Zusammenhang des Weges und
des Hauses, die konstitutiv aufeinander bezogen sind. Die hodós, so die gän-
gigste Bezeichnung des Weges,60 verbindet dabei immer schon eine Konzeption
des Weges als räumliche Ordnung mit einer als dynamische Bewegung.61 Ge-
rade in diesem zweiten Aspekt ist der Weg wesentlich auf das Haus bezogen,
wenn er – wie paradigmatisch in der Homerischen Odyssee – im Haus (oíkos)
auf einen Punkt zentriert und so zum Heimweg wird.62 Jedoch ist diese Bezo-
genheit nicht einseitig, die oikologische Struktur der Hodos korrespondiert
nämlich mit einer hodologischen Struktur des Oikos: Auch das Haus ist immer
schon auf den Weg bezogen und besitzt eine „doppelte Bewegungsrichtung“,63

wie Messimeri ausführt, weil es sich gerade durch den Weg nach Hause bzw.
von dort weg konstituiert, den wiederum Eingang und Ausgang verdichten wie
stets präsent halten. Aus diesem konstitutiven Zusammenhang beider Konzepte
ergibt sich die Bedeutung der Schwelle, weil sie als Umschlagpunkt beider Kon-
zepte die aus dieser gegenseitigen Bezugnahme resultierende inhärente Ambigui-
tät sichtbar macht, indem sie Ambivalenzen produziert.64

 Vgl. Messimeri 2001, 17–20.
 Vgl. Messimeri 2001, 63.
 Vgl. Messimeri 2001, 100, 104.
 Messimeri 2001, 108.
 Zu den Begriffen der Ambiguität als Zwei- und Mehrdeutigkeit in Abgrenzung von der am-
bivalenten Bewertung siehe Berndt/Kammer 2009; Meixner 2019b.

2 Zum wilden Mann 179



All diese konzeptuellen Nuancen hat die Schwelle mithin bereits ‚im Ge-
päck‘ und generiert daraus ihre Leistung, wenn sie bei Raabe als Modell für
den Erzählakt und seine Beziehung zur erzählten Welt veranschlagt wird. Dort
veranschaulicht sie als Ort der Ambiguität schlechthin das,65 was per defini-
tionem unanschaulich ist: die Struktur der narrativen Stimme (voix), die bei
Raabe nicht ohne ihre fiktionstheoretische Basis zu denken ist. Entsprechend
ist auch nicht erstaunlich, dass die Schwelle, die Raabe in seiner Erzählung
poetologisch in Anspruch nimmt, in der narratologischen Theoriebildung wie-
derkehrt, und zwar in Genettes Definition des Erzählakts (narration). Die
Schwelle steht bei Genette als Konzept dafür ein, was sich in seiner Kritik
einer naturalisierenden Vorstellung des Erzählens als Leerstelle sowie Zen-
trum erweist: für ‚den Erzähler‘. Bei Genette wird dieser zu einer Struktur des
Entzugs. Dass es Genette mit seiner Kritik jedoch um mehr geht als um die bloße
Präzisierung einer wie auch immer gearteten Instanz der Rede getan ist, wird in
seinem Modell der narrativen Ebenen deutlich, in dem er das Verhältnis des Erzählten
zum Erzählen zu bestimmen versucht und dabei um die aus seiner Theorie ei-
gentlich ausgeklammerten fiktionstheoretischen Probleme nicht umhinkommt.
Genau hier hat nämlich die Theoriefigur der Schwelle ihren Einsatzpunkt. Wie
ich in der Systematik bereits ausführlich diskutiert habe,66 lassen sich in Genet-
tes Konzeption der narrativen Ebenen zwei ineinandergreifende Relationen fest-
machen, die Erzählen und Erzähltes zum einen aussagenlogisch, zum anderen
ontologisch in Beziehung setzen. Der Erzählakt, den Genette je nach Fokus als
„Schwelle“ oder als „Grenze“ bezeichnet,67 ist das konzeptuelle Zentrum dieses
doppelten Profils des Erzählens. Genette profiliert also den Erzählakt, indem er
sich die Aspekte der Theoriefigur der Schwelle zunutze macht. Der Erzählakt fin-
det nicht auf einer extradiegetischen Ebene statt. Vielmehr bildet er genau diese
Schwelle, die überhaupt so etwas wie Ebenen unterscheidet. Gleichzeitig lassen
sich mittels der Schwelle die Ebenen wie auch – nimmt man den Bildspender des
Hauses ernst – ganz konkret ein Innen von einem Außen differenzieren.

Bei Genette dient der Begriff der Schwelle folglich dazu, Erzählakt und Me-
talepse als zwei Seiten derselben Medaille zu konzipieren. Die Schwelle ist das
konstitutive Element dieser Differenz, aber vor allem ist sie als „haus-schwelle“
auch „grundlage eines ganzen gebäudes“.68 Als Schwelle nämlich stellt der Er-
zählakt sowohl den logischen Ursprung der erzählten Welt dar als auch eine
zugleich trennende und verbindende Relation von Erzählen und Erzähltem.

 Siehe Schmölders 2008.
 Siehe Kap. I.2.4.
 Genette 2010, 147, 153.
 DWB, Bd. 15, 2489.

180 II Vor der Welt



Damit bildet die Schwelle als Theoriefigur bei Genette die paradoxe Struktur
des Erzählens als Worldmaking ab. Mit der Schwelle profiliert Genette die nar-
ration über die ontologische Funktion des Erzählens und grundiert damit seine
Erzähltheorie implizit fiktionstheoretisch. Worldmaking besteht also nicht nur
in einer Zuordnung räumlicher und zeitlicher Strukturen, sondern ganz grund-
sätzlich in der Unterscheidung, was zur erzählten Welt gehört und was nicht.
Bei Raabe wiederum wird aus dem Begriff ein Modell, indem die Schwelle Teil
der erzählten Welt ist und zugleich das Worldmaking veranschaulicht. Damit
durch die Inszenierung bei Raabe der Erzählanfang als Eintritt in die erzählte
Welt veranschaulicht werden kann, ist sie auf metaleptische Verfahren und
ihre Effekte angewiesen. Während die narrative Metalepse bei Genette System-
fehler und Einsatzpunkt einer ontologischen Narratologie zugleich ist,69 weil
sie die paradoxe Struktur des Erzählakts als Setzung und Zugriff überhaupt erst
sichtbar macht, besitzt die Implementierung der Schwelle als räumliches Ele-
ment bei Raabe zunächst eine ordnungsstiftende Funktion. Sie wiederholt die
Metalepse, die jedem Erzählanfang eignet, innerhalb der erzählten Welt. Die
Schwelle bei Raabe ist demgemäß nicht gleichzusetzen mit dem Paradox des
Erzählakts: Sie ist seine Wiederholung. Insofern greift es zu kurz, die Metalep-
sen als Fiktionsbruch zu beschreiben, vielmehr äußert sich in ihnen ein Verfah-
ren, das sich mit Ansgar Nünning als „Mimesis des Erzählens“, als „Mimesis
zweiter Ordnung“70 beschreiben lässt. In ihr ist „[n]icht bloß das ‚Produkt‘ der
erzählten Welt […] ein Teil des Objekts der Nachahmung, sondern auch der Akt
und Prozeß des Erzählens“ wird ‚nachgeahmt‘.71 Dabei ist bei Raabe diese Meta-
narration abstrakter angelegt als das zur Naturalisierung des Erzählens einla-
dende Konzept einer Mimesis zweiter Ordnung. Denn es ist die Struktur des
Erzählakts selbst, die in der erzählten Welt wiederholt wird. Deshalb ist die
Sichtbarmachung der Schwelle dazu prädestiniert, das Verfahren zu veran-
schaulichen, auf dem Raabes Erzählen basiert. Nicht „um den Preis der Un-
glaubwürdigkeit“72 also, wie Genette schreibt, sondern gerade im Sinne einer
realistischen Wahrscheinlichkeit legt der Erzählanfang von Zum wilden Mann
die Bedingungen seines Worldmaking offen und verankert damit die erzählte
Welt im Text selbst.73

Während die Schwelle den Erzählakt veranschaulicht und dadurch die Be-
dingungen des Worldmaking offenlegt, produziert die Wiederholung aber auch

 Siehe Kap. I.2.4.
 Nünning 2001, 21 f.
 Nünning 2001, 22; vgl. Hamann 2007, 72 f.
 Genette 2010, 153.
 Vgl. Vedder 2018, 19; siehe anders Jahraus 2003.

2 Zum wilden Mann 181



zwangsläufig ein Paradox respektive verlagert die abstrakte paradoxe Struktur
des Erzählakts in die erzählte Welt. Ausgehend von der Leerstelle des Eintritts,
der den zweiten Erzählanfang markiert, wird der gesamte erste Erzählanfang bis
dahin zu einer Schwelle. Raabes Erzählanfang greift auf das komplexe Modell
der Schwelle zurück, das sich aus zwei traditionellen poetologischen Metaphern
zusammensetzt, um zum einen den Eintritt in die erzählte Welt und damit die
Grenze zu veranschaulichen, zum anderen aber um das fiktionstheoretische Pa-
radox, das diese Veranschaulichung mit sich bringt, selbst wiederum bildlich
einzuholen. Das Modell der Schwelle, das mit dem Eintritt in das Haus für das
Worldmaking produktiv gemacht wird, nimmt in beiderlei Hinsicht eine Ordnung
der narrativen Struktur vor: Sie unterscheidet ein Außen von einem Innen der
erzählten Welt und ordnet gleichzeitig rückwirkend das zuvor Erzählte ein. Weil
auch vor dem Eintritt bereits erzählt wurde, erscheint dies als eine Art Schwel-
len-Erzählen, für das auch andere Gesetze gelten, wie die detaillierte Analyse der
Struktur der Stimme (voix) und ihrer Brüche und Wechsel (2.1) gezeigt hat. Denn
ist die ontologische Grenze erst einmal errichtet, erscheint der figurale Auftritt
des Erzählers nachträglich als erzähllogisches Skandalon – als narrative Meta-
lepse. Allerdings – das möchte ich vor dem Hintergrund meiner Analyse behaup-
ten – besteht das eigentliche Skandalon des Anfangs dieser Erzählung in der
Schwelle des doppelten Anfangs. Weil die Bereiche vor dem Eintritt ontologisch
nicht voneinander getrennt sind, wird folglich im Erzählen auch keine Grenze
überschritten. Es stellt damit ein Schwellen-Erzählen dar, das die Grenze, die
dann gezogen und überschritten wird, überhaupt erst markiert.

2.4 Gattung: Novelle und Roman

Nun verschwindet das Haus mit dem Eintritt ja keineswegs, vielmehr organi-
siert es die weitere Erzählung. Die Apotheke bildet sowohl den zentralen Schau-
platz der Handlung als auch das Zentrum der komplexen Raumstruktur, aber
es fungiert auch als Objekt der sozialen, ökonomischen und narrativen Interes-
sen der Figuren und richtet so die (Erzähl-)Handlung aus. Ausgehend von der
extravaganten Anfangsinszenierung, die eine regelrechte metafiktionale Archi-
tektur entwirft, grundiert die Architektur von Weg, Haus und Schwelle die Er-
zählanlage insgesamt fiktionstheoretisch.74 Im selben Zug werden durch das
Modell – wie im Folgenden zu zeigen sein wird – generische Formen des Erzäh-

 Zur Architektur dieser Erzählung und ihrem Verhältnis zur (Familien-)Zeitschrift siehe
Bertschik 2020.

182 II Vor der Welt



lens verhandelt und auf ihre Leistung für das Worldmaking hin überprüft. Die
Schwelle verbindet diese Dimensionen der Erzählung, indem sie die Strukturen
des Worldmaking, diejenigen der Gattung und die der Raumsemantik an einem
Ort zusammenführt und die für die Dynamik der Erzählstruktur zentralen Inver-
sionen reguliert.

Abgesehen vom umfangreichen doppelten Anfang lässt sich die Erzählung
grob in drei Teile gliedern, welche die Dramaturgie der Handlung bestimmen.
Der erste Teil des „Erzählungsabend[s]“ (BA 11, 224) in der Apotheke konzentriert
sich auf die erste intradiegetische Erzählung, nämlich Philipp Kristellers Erzäh-
lung vom Erwerb der Apotheke, die er anlässlich des 30. Jahrestages dieses Ereig-
nisses seinen Freunden präsentiert. Eingeleitet von einer weiteren Ankunft,
welche die erste intradiegetische Erzählung unterbricht, umfasst der zweite Teil
die zweite intradiegetische Erzählung, nämlich die des nicht ganz so fremden
Fremden Dom Agostin Agonista, ehemals August Mördling, der sich als der mys-
teriöse Geldgeber aus Kristellers Erzählung entpuppt. Der dritte Teil schließlich
erzählt von den Konsequenzen der Enthüllungen, die vornehmlich wirtschaftli-
cher und sozialer, aber auch imaginativer Natur sind.75

Das Verhältnis der ersten und der zweiten intradiegetischen Erzählung ist zu-
gleich komplementär wie antagonistisch. Agonistas Erzählung stellt zeitlich eine
Fortsetzung von Kristellers Geschichte dar, indem sie zunächst Ereignisse aus des-
sen Erzählung wiederholend identifiziert und damit ‚Lücken‘ schließt, dann aber
über den Zeitpunkt des Erwerbs der Apotheke vor 30 Jahren hinaus weiterer-
zählt.76 In diesem zeitlichen Ausgreifen kündigt sich bereits eine Überbietungslo-
gik an, die – wie die Forschung seit Wieland Zirbs’ Studie zu den Strukturen des
Erzählens in Raabes Spätwerk mehrfach herausgearbeitet hat – den im Namen
des bekannten Fremden angelegten Agon zum Programm erhebt.77 Diese antago-
nistische Überbietung betrifft zunächst die Form der Erzählung. Während Kristel-
ler einer autodiegetischen, aber in den Stationen dem Initiationsschema des
bürgerlichen Bildungsromans entsprechenden Erzählanordnung folgt – „Ich will
euch erzählen, wie ich vor mehr als dreißig Jahren der Besitzer der Apotheke Zum
wilden Mann wurde“ (BA 11, 176)78 –, erzählt Agonista grundsätzlich anders,

 Von dieser Einteilung geht auch der Eintrag im Raabe-Handbuch aus, vgl. Parr 2016c,
150–153, wenn auch das Rahmenmodell, das dort veranschlagt wird, bei Raabe sicherlich zi-
tiert, aber der Komplexität der Erzählung nicht gerecht wird.
 Dieses Ineinandergreifen der beiden Erzählungen vergleicht Bürner-Kotzam mit dem Bild
der Gastmarke, vgl. Bürner-Kotzam 2001, 121.
 Vgl. Fauth 2008, 265; Grill 2019, 245. Vgl. ausführlich Zirbs 1986, 79–86.
 Das Schema entspricht in reduzierter Form dem Initiationsschema des Bildungsromans,
während die intradiegetische Erzählung der narrativen Form nach zur Autobiographie ten-

2 Zum wilden Mann 183



nämlich nicht chronologisch, sondern episodisch und vor allem von gänzlich an-
deren Inhalten. Denn er erzählt Abenteuergeschichten.

Dass Agonistas Anders-Erzählen eine programmatische Abkehr von der ersten
intradiegetischen Erzählung bedeutet, wird erkennbar, wenn er seinem Erzählpro-
gramm eine botanische Metapher unterlegt, mit der er das an morphologischen
Überlegungen profilierte Bildungsparadigma der Goethezeit regelrecht dekonstru-
iert:79 „[S]ein Leben [sei] sicherlich ins Wilde geschossen“ und „wuchert“ viel-
mehr „phantastisch ins Kraut“, um vom Wind zerlegt zu werden, bis es sich
dann aber rhizomatisch unter der Erde weiter ausbildet: „allerlei Knollen durch
Fasern aneinanderhängend“ (BA 11, 206). Bezeichnenderweise bebildert Agonista
sein Erzählen damit letztlich als parasitär, noch bevor er sich als der alte Be-
kannte Kristellers zu erkennen gibt. Denn was für den Heimkehrer und sein öko-
nomisches Interesse an der Apotheke gilt – er ist ein parasitärer Gast80 – findet
sich hier zuerst als parasitäres Erzählen.81 Und tatsächlich, Agonista erzählt sich
nicht nur durch Identifizierung und Vervielfältigung in Kristellers Geschichte hin-
ein, sondern er übernimmt auch die biographische Form, wenn er seine Familien-
geschichte genealogisch nachträgt und seinen eigenen Werdegang kausal daraus
herleitet (vgl. BA 11, 210), sprengt diese Form dann aber im achronischen und epi-
sodischen Erzählen. Metaphorisch deutet sich zuerst an, was dann auf gattungs-
poetologischer Ebene ausgetragen wird: Agonista übernimmt das Schema des
Bildungsromans. Er übernimmt es aber qua Inversion. Das parasitäre Bild der rhi-
zomatischen Wurzelfrüchte, deren Gedeihen sich dem vom Wind zerstörten Baum
und seiner Früchte verdanken, geht mit einer Inversionsbewegung einher, welche
die Wuchsrichtung des Baumes umkehrt, indem die Früchte – die „Knollen“ –
mit den Wurzeln – den „Fasern“ – zusammenfallen (BA 11, 206). Agonista weist
in der Metapher sein Erzählprogramm als parasitär und destruktiv aus und kün-
digt bereits die Inversion als Strukturmoment an.

Das ‚Gegen-Erzählen‘82 Agonistas vollzieht über die parasitäre Inversion der
Form eine weitere, umfassendere Inversion, welche die Ordnung der erzählten
Welt betrifft. Wie in der Forschung herausgearbeitet wurde, bringen Agonistas

diert. Zur Gattungsambiguität von Autobiographie und Bildungsroman im Realismus siehe ex-
emplarisch Schneider 2019; vgl. allgemein Selbmann 1994, 43 f.
 Was Goethes Begriff der Morphologie nahelegt, lässt sich strukturell und vor allem narrato-
logisch ausdifferenzieren. Siehe dazu insbes. die Konstellation von botanischen Schriften und
Bildungsroman unter dem Begriff der Folge bei Meixner 2019a, 197–291, zusammenfassend 291.
 Vgl. Bertschik 1995, 149–151; Dobstadt 2010, 36. Zum Blut vgl. ausführlicher Arndt 2011,
insbes. 138–152.
 Als parasitäres, weil „fremdländisches Erzählen“, bezeichnet es Bertschik 2011, 50.
 Vgl. Zirbs 1986, 79–87.

184 II Vor der Welt



erzählte Räume einer kolonialen, globalen Welt die in Kristellers Erzählung eta-
blierte Raumordnung mit ihren konstitutiven Grenzen von Natur und Kultur aus
den Fugen.83 So operiert Kristellers Erzählung stets an den Grenzen dieser Oppo-
sition, indem die zentralen Ereignisse, insbesondere die Begegnungen Philipp
Kristellers mit seinem „Freund August“ (BA 11, 184), in Zwischenbereichen statt-
finden. Es formiert sich ein Bereich des Dritten, weshalb Rolf Parr auch von
einem „triadische[n] Raumkonzept“84 spricht. Trotz dieser Tendenz zu den Gren-
zen bleibt die Apotheke als perspektivisches Zentrum dieser ersten Erzählung auf
die Opposition bezogen. Agonistas Erzählung invertiert diese Raumordnung,
indem sie eine Asymmetrie schafft: Die große „weite Welt“ (BA 11, 224), die Ago-
nista in der Serie seiner Abenteuergeschichten exemplifiziert, verschiebt Dorf
und Apotheke von einem vermeintlichen Zentrum in die Peripherie.85 Im Zuge
dessen ersetzt sie das graduelle Organisationsprinzip von Zentrum und Periphe-
rie, das für Kristellers Erzählung vorherrschend war, durch ein Verhältnis von
innen und außen, in der das Außen jedoch zum Zentrum aufgewertet ist.

Vermittelt bleibt die Inversion der Raumstruktur weiterhin über Erzählformate,
in denen sie letztlich auch ihre gewalttätigste Kraft entfaltet. Mit der parasitären
Übernahme des Bildungsromans nämlich kann Agonista seine Erzählungen an-
ders strukturieren. Er erzählt nicht von Abenteuern in der Fremde. Stattdessen
erzählt er von Abenteuern, die in der Fremde zu Errungenschaft und Integration
führen (vgl. BA 11, 216),86 wodurch die Kolonie zur „neuen Heimat“ (BA 11, 242)
umcodiert wird.87 Wenn Agonista nun sein Kapital rückfordert, um es in die
Kolonie zu investieren, führt das nur noch einmal mehr vor Augen, wie dem
bürgerlichen Bildungsschema die Grundlage entzogen wird. Über die generi-
schen Formen vollzieht sich in den intradiegetischen Erzählungen das, was sich
in der botanischen Metapher, mit der Agonista sein Erzählprogramm bebildert
hatte, bereits abgezeichnet hatte. Agonista kapert damit nicht nur erzählend das
Schema des Bildungsromans, um seine Abenteuer zur Erfolgsgeschichte umzuer-
zählen, die dann – die Form verlangt es so –mit einer Heirat in der neuen Heimat
abgeschlossen werden soll (vgl. BA 11, 220). Vielmehr vernichtet er damit nach-
träglich die Bildungsgeschichte Kristellers. Letztlich spricht er dem Innenraum

 Vgl. Parr 2016c, 151.
 Parr 2016c, 151.
 Vgl. Parr 2016c, 151 f. Zu den einzelnen Stationen dieser Geschichten siehe ausführlich
Krobb 2009a, 135–146.
 Zur doppelten Motivierung im Bildungsroman siehe Zumbusch 2014. Vgl. Meixner 2019a,
insbes. 288–290.
 Vgl. ausführlicher Krobb 2009a, 154–159, der die Ambivalenz dieser Umcodierung am ‚Wil-
den Mann‘ betont.

2 Zum wilden Mann 185



bürgerlicher Gemütlichkeit mit dieser Neuordnung die grundsätzliche Möglichkeit
zum wirtschaftlichen Erfolg und zur – zumindest der Formel nach – gelungenen
Bildung ab: Agonista „hatte nicht wie die andern still im Winkel gesessen“
(BA 11, 216).

Nun handelt es sich bei den beiden Erzählformaten lediglich um die intra-
diegetischen Erzählungen, während die Erzählung insgesamt einer novellisti-
schen Anordnung folgt. Diese greift das gattungspoetologische Paradigma von
Goethes Unterhaltungen deutscher Ausgewanderten (1795) auf, wie Grill gezeigt
hat:88 Bezugspunkt ist die Geselligkeit des „Erzählungsabend[s]“ (BA 11, 224),
die mit der ‚Fluchtbewegung‘ durch die Sturmnacht eingeleitet wurde, auf die
aber auch die versammelten Figuren vor und nach den intradiegetischen Erzäh-
lungen, mitunter sogar währenddessen, kommentierend oder unterbrechend
Bezug nehmen und die dadurch präsent gehalten wird. Die novellistische Er-
zählanordnung stellt die Rahmenbedingungen dar, über die beide intradiegeti-
schen Erzählungen mit ihren jeweiligen Formaten in Beziehung gesetzt werden.
Mit den novellistischen Formzitaten bedeutet das ‚Dach‘ der Geschichte auch
die integrative Leistung des novellistischen Erzählrahmens.89

Doch lässt sich auch in Bezug auf die Integration der beiden Erzählungen
eine Asymmetrie zwischen Agonistas und Kristellers Erzählen ausmachen. Denn
integrativ ist diese Form für die beiden intradiegetischen Erzählungen nicht in
gleicher Weise: Während Agonistas Abenteuergeschichten – gerade auch unter
dem gattungspoetologischen Zentralbegriff der Unterhaltung – das generische
Format bedienen, stellt das autobiographische Erzählen Kristellers im Schema
des Bildungsromans einen formalen Fremdkörper dar. Damit ist die Rahmung
von vornherein parteiisch; sie bietet überhaupt den Einsatzpunkt für Agonistas
serielle Abenteuergeschichten, die er nutzt, um Kristellers Erzählung zu überneh-
men und zu invertieren. Doch spielt sich das agonistische Erzählen nicht allein
zwischen den beiden intradiegetischen Erzählungen ab. Es springt auf die novel-
listische Rahmung über, die Agonista bereits in ihrer Anlage den Vorzug gibt:
Seine Geschichten sind unterhaltsam, episodisch und seriell. Auf diese Weise
stellt die Novelle den Rahmen für Agonistas parasitäres Umerzählen bereit. Darü-
ber hinaus wird sie von ihm regelrecht übernommen, womit Agonista auf überge-
ordneter Ebene sein poetologisches Programm performativ vollendet. Er bedient

 Explizit aufgerufen ist zunächst einmal die Sammlung Tausendundeine Nacht, die aber
zum topischen Inventar der Gattungspoetologie der Novelle gehört, vgl. BA 11, 205. Zu den
gattungspoetologischen Referenzen siehe ausführlich Grill 2019, 242–257.
 Vgl. präziser Grill 2019, 247–252. Er macht bereits anhand der intradiegetischen Erzählun-
gen und der Kommunikation übers Wetter eine Inversion der Novelle aus, vgl. Grill 2019,
255–257.

186 II Vor der Welt



mit seinen Abenteuergeschichten die novellistische Form, um sie dann – und zwar
nicht mehr als Erzähler, sondern als Rückkehrer – in das Schema des Bildungsro-
mans zu überführen. Unter Beseitigung des Rahmens vollzieht sich die Aneignung
und Inversion des Bildungsschemas, das statt als Gegenentwurf der Novelle jetzt
als ihre Kippfigur erscheint. Denn in Form des Ebenenwechsels, den Agonista da-
durch vollzieht, dass er den Ausgang seiner Erzählung als handelnde Figur um-
setzt, avanciert die Übernahme des Rahmens selbst zum novellistischen Ereignis.

Während die komplexe Gattungspoetologie der Erzählung hier nicht weiter-
verfolgt werden kann, interessiert mich die Funktion, die diese Formen des Er-
zählens für die Frage des Worldmaking haben. Den Zusammenhang von Gattung
und Worldmaking stiftet erneut der zur Schwelle ausgestaltete Erzählanfang, in
dem die Grenze der erzählten Welt eingesetzt und reflektiert wurde. Denn auch
für die komplexe narrative Struktur und ihre Formate bildet die Schwelle den
zentralen Umschlagpunkt. Zum einen etabliert die Schwelle, die nach der An-
fangsinszenierung dann auch noch sämtliche weitere Figuren nach ihrem Weg
durch den Sturm überschreiten, die für die novellistische Erzählanordnung kon-
stitutive Grenze von außen und innen. Zum anderen greift auch die Ankunft
Agonistas, die Kristellers autobiographische Erzählung unterbricht, auf den über-
codierten Ort der Schwelle zurück:

„Er kommt nicht allein. Er bringt uns einen Gast oder sich einen Patienten mit“, sprach
der Apotheker Zum wilden Mann, und sofort zeigte es sich, daß das erstere der Fall war.
Weit flog die Tür, die von der Hausflur in das bilderreiche Hinterstübchen führte, auf,
und mit dem Landphysikus Dr. Eberhard Hanff trat der Gast ein, höflich auf der Schwelle
um den Vortritt sich mit Fräulein Dorothea bekomplimentierend. (BA 11, 200)

Die Ankunftsszene ist das zentrale Strukturmoment der Erzählung, indem sie
den Wechsel der einen zur anderen intradiegetischen Erzählung einläutet. Da-
rüber hinaus stellt die Ankunft, weil sie sich als Heimkehr entpuppt, selbst ein
novellistisches Ereignis dar, das Oppositionen stiftet: Heimat und Kolonie,
Freund und Fremder, Vergangenheit und Zukunft. Ebendiese Oppositionen
werden in der Heimkehrerfigur Agonista chiastisch unterlaufen, womit der Mo-
ment der Heimkehr – und schon dieser Begriff ist letztlich nicht mehr eindeu-
tig – grundsätzlich ambig wird. Von der Schwelle aus werden die Oppositionen
so aufeinander abgebildet, dass Ambivalenzen produziert werden.

Diese Ambivalenzen der Heimkehr wurden von der Forschung insbeson-
dere auf der Figurenebene bereits vielfältig herausgearbeitet und es wurde
gezeigt, welche Ordnungen – geographisch, ökonomisch, semiotisch – die
Ambiguität der Figur des Gastes bzw. Freundes affiziert.90 Inwiefern die Heim-

 Zu dieser Ambiguität siehe Parr 2009, 305 f. Vgl. Arndt 2011; Parr 2013, 73.

2 Zum wilden Mann 187



kehr Augustin Mördlings als Dom Agostin Agonista rituelle Gastlichkeitssze-
nen parasitär unterläuft, hat Renate Bürner-Kotzam in ihrer Studie zur Gast-
lichkeit in Texten des Bürgerlichen Realismus vergleichend herausgearbeitet.
In Auseinandersetzung mit ihrer These der Gastlichkeit als „Subtext“91 realisti-
scher Erzähltexte zeigt Parr, wie mit Agonista als parasitärem Gast der „Gaben-
tausch […] zeitversetzt zum Kredit umkodiert wird“.92 Als äußerst fruchtbar
erweist sich also die Figurenanalyse Agonistas, um die semantische Ordnung der
erzählten Welt und die hier verhandelten Wissensordnungen in den Blick zu neh-
men.93 Demgegenüber ermöglicht es eine Verschiebung der Aufmerksamkeit von
der Figur auf die Schwelle, die komplexe Struktur zu analysieren, die narra-
tive, (gattungs-)formale und semantische Merkmale verbindet und dabei stets
auf die ontologische Basisfunktion des Erzählens bezogen ist. Die spezifische
Logik der Heimkehr als parasitäre Gastlichkeitsszene, wie sie später in weiteren
Erzähltexten Raabes wiederholt und variiert wird,94 ist mit der Schwelle aufs
Engste verbunden und muss in Anbetracht ihrer prominenten Funktion in Zum
wilden Mann mit Fragen des Worldmaking verknüpft werden: Hier laufen die
räumlichen und semantischen Ordnungen zusammen, welche die erzählte Welt
strukturieren. Sie sind aber – weil die Schwelle in der Erzählung als Modell für
das Worldmaking dient – untrennbar mit dem Erzählen verbunden.

Die Schwelle ist also nicht nur der Ort, der mit der Ankunft Agonistas die
Ordnung der erzählten Welt invertiert. Sie ist auch der Ort, der die räumliche
Differenz von innen und außen zudem gattungspoetologisch und fiktionstheo-
retisch erweitert. Zunächst zum gattungspoetologischen Argument: Ich habe
bereits ausgeführt, inwiefern die Schwelle auf doppelte Weise mit der novellis-
tischen Erzählanordnung verbunden ist. Zum einen stiftet sie die Raumord-
nung, die für den novellistischen Rahmen konstitutiv ist und die wiederum
sowohl der Figur Agonista als auch seiner Erzählung ermöglicht, sich – im Bild
gesprochen – einzufügen.95 Zum anderen, und auf anderer Ebene, stiftet die
Heimkehr Agonistas als singuläres Ereignis, das von außen hereinbricht, selbst
ein novellistisches Strukturmoment, womit die extradiegetische Erzählung von
der Rahmenfunktion zur Novelle avanciert. Anders als in Goethes Unterhaltun-
gen, die der Erzählanordnung als Folie dienen, im Märchen intradiegetisch

 Bürner-Kotzam 2001, 53.
 Parr 2009, 305.
 Siehe exemplarisch Krobb 2009b; Parr 2009; Schmidt 1992.
 Vgl. Parr 2009, 302 f.
 Zur Verbindung von Abenteuer und Novelle bei Goethe siehe exemplarisch Mülder-Bach
2019.

188 II Vor der Welt



enden und den Rahmen eben nicht mehr schließen,96 zielt die Auflösung bei
Raabe auf die extradiegetische Erzählung. Als Protagonist dieser extradiegeti-
schen Novelle kann Agonista die Erzählung übernehmen, die sich eben nicht
mehr durch das gesellige Erzählen konstituiert, sondern durch die damit he-
reinbrechende Krise.

Mit diesem Ebenenwechsel entledigt sich die Erzählanordnung auch der Dif-
ferenz von innen und außen. Den dritten Teil der Erzählung leitet die Auflösung
der Erzählgemeinschaft ein. Das zehnte der insgesamt 16 Kapitel führt vom In-
nenraum der Apotheke wieder in die Nacht und auf den Weg hinaus, wenn es
„den Förster Ulebeule und den Pastor ein Endchen auf ihrem Wege nach ihren
Wohnungen“ (BA 11, 220) begleitet. Dort, auf der dunklen Landstraße, lösen sie
die Reflexionsbewegung ein, die der poetologische Exkurs des Anfangs vorge-
zeichnet hatte: „Wo ihre Wege aber schieden, standen sie noch einmal still und
sahen nach der Apotheke Zum wilden Mann zurück“ (BA 11, 221). Ebenso wie die
Anfangsinszenierung mit der ontologischen Ambiguität des Hauses vor die Er-
zählung führt, deutet sich hier ein Moment nach der Erzählung an. Aber nur der
novellenzyklische Rahmen findet sein Ende. Eine Fortsetzung der geselligen Er-
zählrunde wird von Förster und Pastor zwar diskutiert (vgl. BA 11, 224), sie wird
aber nicht erzählt. Es scheint so, als würde sich in diesem kurzen Zwischenspiel
die Schwelle dieser gattungsformalen Dimension ihrer Funktion für die Erzäh-
lung entledigen, womit aber auch die Bannfunktion des Rahmens aufgegeben
wird:97 Agonista und seine Abenteuergeschichten greifen so auf die restliche Er-
zählung aus. Der Förster verkündet diese Transgression sogar: „In Büchern habe
ich Schnurrioseres gelesen; aber hier hatten wir freilich einmal das Wirkliche
und Wahrhaftige in natura“ (BA 11, 223).

Die Schwelle stiftet somit zuerst den novellistischen Rahmen und gibt Ago-
nistas Erzählprogramm Raum. Die Auflösung des Rahmens für das letzte Drittel
der Erzählung wiederum vollzieht die Konsequenzen des von Anfang an kom-
promittierten Erzählagons zwischen der Bildungsgeschichte Kristellers und den
Abenteuergeschichten Agonistas, indem Letzterer auf extradiegetischer Ebene
als Protagonist eines zunächst novellistischen Erzählschemas (Ankunft) instal-
liert wird und von dort aus ein invertiertes Schema des Bildungsromans (Aus-
zug, ökonomischer Aufstieg, ‚Heimkehr‘, Heirat) vollzieht. Die Inversion der
ökonomischen Ordnung, die Agonistas Besuch nach sich zieht, ist also an die
Inversion der Gattungsformate gebunden. Die Novelle stellt bereits als Gegenfo-
lie zum Bildungsroman auf formaler Ebene die Möglichkeit her, die bürgerliche

 Vgl. ausführlich Meixner 2019a, 356–365.
 Vgl. Zirbs 1986, 81 f. Zur Bannstruktur der Novelle siehe allgemein Goldmann 2019.

2 Zum wilden Mann 189



Ordnung zu hinterfragen. Folglich stiftet die Novelle die Krise, die durch Ago-
nista als neuem Protagonisten dann in eine invertierte Ordnung überführt wer-
den kann.98 Agonistas unternehmerische Pläne, seine Heirat, seine ‚Rückkehr‘
in die neue Heimat deuten die Einlösung des Bildungsschemas an, jedoch ist
diese Einlösung radikal von den Kosten der Inversion her perspektiviert – vom
nun leeren Zentrum der invertierten Ordnung, der leeren Apotheke:99 „Ein
kahleres Haus gab es nachher nicht im Orte“ (BA 11, 256).

Die bisherigen Überlegungen stellen die gattungspoetologische Funktion
der Schwelle ins Zentrum. Die Schwelle strukturiert also die Verhandlung der
Form, im Zuge derer die Novelle gegen den Bildungsroman ausgespielt und
Letzterer parasitär invertiert wird. Agonista verkörpert auf Figurenebene das
Prinzip der Schwelle, an der diese parasitäre Inversion erfolgt. Als parasitärer
Gast ist er aus dieser Perspektive nur noch der figurale Aktant dieser Struktur.
Angesichts der Funktion, welche die Schwelle in der metafiktionalen Anlage
der Anfangsinszenierung für die Reflexion der ontologischen Erzählfunktion
einnimmt, stellt sich jedoch die Frage, wie sich diese beiden Funktionen der
Schwelle zueinander verhalten. Im Folgenden geht es folglich um die Funktion
der Schwelle für das Worldmaking in der Erzählung insgesamt und ihr Verhält-
nis zur Gattungsstruktur.

Der übercodierte Ort der Schwelle hält die ontologische Reflexion in der Er-
zählung präsent. Marker dafür ist das in Raabes Erzähltexten sonst so aufdring-
liche Wir einer figurierten Erzählstimme, das – wie ich eingangs ausgeführt
habe – zuerst durch narrative Techniken von Modus- und Zeitgestaltung eine
Engführung von erlebendem und erzählendem Wir, dann mit dem Eintritt aber
eine ontologische Trennung vorführt. Ebendieses Wir als bloßer Marker einer
raumzeitlichen Deixis ohne figurale Entsprechung in der erzählten Welt ver-
schwindet mit der abgeschlossenen Beschreibung des Innenraumes der Apotheke
zunächst aus der Erzählung, um einer ganzen Reihe variabler Umbesetzungen der
pronominalen Bezeichnung ‚wir‘ Platz zu machen, die in diesen Umbesetzungen
immer Teil der Figurenrede ist. Als Wir bezeichnet werden erstens das Geschwis-
terpaar Kristeller, zweitens die triadische Konstellation der 30 Jahre zurückliegen-
den Ereignisse, bestehend aus Philipp Kristeller, seiner Freundin Johanne und
der mysteriösen Bekanntschaft August Mördling, und drittens die Erzählgemein-
schaft, die im Hinterstübchen der Apotheke versammelt ist. Nur viermal ‚mischt‘
sich ein extradiegetisches Wir in die Erzählung ein und wird als pronominaler

 Vgl. dagegen Muschg 1994, 89. Zur Krise vgl. Agethen 2018, 161–244.
 Vgl. ähnlich Dobstadt 2010, 29. Oesterle liest den leeren Sessel als das Zentrum des Interi-
eurs, das zugleich den bürgerlichen Innenraum ermöglicht, als auch seine Entleerung ver-
langt, vgl. Oesterle 2013, 556.

190 II Vor der Welt



Marker für die ontologische Grenze reaktiviert – dabei ist es jedes Mal mit der for-
malen Struktur der Erzählung verbunden, welche die Novelle gegen den Bil-
dungsroman in Stellung bringt.

Das extradiegetische Wir rhythmisiert nämlich ebendiese Dynamik des novel-
listischen Erzählens. Es tritt immer dann auf, wenn Eingriffe in das Verhältnis
von Erzählen und Erzähltem vorgenommen werden:

[U]nd wir – wir machen es vollständig umgekehrt als die aufs äußerste gespannten Lau-
scher in der Hinterstube der Apotheke Zum wilden Mann: wir rücken ab vom Kaiserlich
Brasilianischen Gendarmerieoberst Dom Agostin Agonista. (BA 11, 218)

Die Art und Weise, mit der sich das Wir nach immerhin acht Kapiteln und
zwei ausschweifenden intradiegetischen Erzählungen wieder zu Wort meldet,
entspricht genau derjenigen des ersten Auftritts in der Erzählung – „und wir
[…] – wir beeilen uns ebenfalls“ (BA 11, 162): als Geminatio, die mit einem
Gedankenstrich typographisch gesperrt ist. Erneut bildet die Geminatio den
Wechsel von Erzählen und Erzähltem ab, ohne jedoch an dieser Stelle die onto-
logische Grenze metaleptisch zu überschreiten. Stattdessen bezeichnet die Be-
wegung eine Operation, welche die Erzählfunktion epistemologisch profiliert:
als Filter der Daten der erzählten Welt, in diesem Fall der Inhalte der intradie-
getischen Erzählung. Das Wir richtet damit die Aufmerksamkeit auf die Gedan-
kenfigur der Apostrophe, die das Hin- und Abwenden formatiert,100 und auf die
Ellipse, die von dieser Apostrophe ausgelöst wird. Es macht diesen Wechsel als redak-
tionellen Eingriff in die intradiegetische Erzählung Agonistas sichtbar, genauer: in die
Serie seiner Abenteuergeschichten. Ergebnis dieses Eingriffs und das Ende der explizi-
ten Ellipse ist eine so bezeichnete ‚Zusammenfassung‘ (vgl. BA 11, 219), welche die
bereits in der poetologischen Pflanzenmetapher angekündigte Übernahme des bio-
graphischen Erzählschemas des Bildungsromans vollzieht. Denn Agonista listet
darin seine Stationen, Errungenschaften und Titel auf und berichtet dann von sei-
nen Heiratsplänen.101 Die Apostrophe reguliert die Ellipse der Abenteuer und leitet
in das Schema des Bildungsromans über, dessen Stationen wiederum präsentiert
werden. Der Eingriff des extradiegetischen Wir markiert also den Umschlag in der
Erzählform: von den seriellen Abenteuergeschichten hin zu einem antibürgerli-
chen Bildungsschema, das Agonista als Protagonisten in Stellung bringt.

Das Wir bildet einen Umschlagpunkt in der narrativen Struktur. Es bereitet
nämlich die intradiegetische Erzählung, die sich bis dato in den novellistischen
Erzählrahmen eingefügt hatte, für eine Fortsetzung der Novelle auf extradiege-

 Vgl. Lausberg 2008, § 762–765.
 Vgl. ähnlich Agethen 2018, 152.

2 Zum wilden Mann 191



tischer Ebene und unter Suspension des Rahmens vor. Diese Funktion insze-
niert das Wir dann auch noch tatsächlich als Bewegung. Anhand seiner Deixis
wird die Erzählgemeinschaft aufgelöst, wenn das Wir gemeinsam mit Förster
und Pastor die Apotheke verlässt, um für ein Kapitel dem Urteil und der Refle-
xion zu ‚lauschen‘ und anschließend wieder in die Apotheke zurückzukehren,
die nun aber eben nicht mehr als Rahmen fungiert: „[W]enden wir uns zu dem
greisen Geschwisterpaar in der Apotheke Zum wilden Mann und zu seinem ei-
gentümlichen Gaste zurück“ (BA 11, 225). Die Bewegungen des deiktisch indi-
zierten Wir in der erzählten Welt strukturiert demnach die Erzählung, indem
sie Veränderungen der Form als Bewegungen – nicht nur als rhetorische ‚Bewe-
gungen‘, wie beispielsweise Gedankenfiguren, aber durchaus in Rückgriff auf
deren Formate – in der erzählten Welt inszeniert. Damit reaktiviert das extra-
diegetische Wir die hodologische Struktur der Schwelle. Die Aushandlung der
generischen Form geht also der Verhandlung geographischer, politischer und
ökonomischer Ordnungen auf Figurenebene voraus und strukturiert diese.

Die Gattungen, das macht die multiple Funktion der Schwelle in Zum wil-
den Mann deutlich, formatieren nicht einfach die Handlung nach bestimmten
Strukturmerkmalen, sondern sind auch mit bestimmten ‚Weltformeln‘ verbun-
den. Sie beruhen auf bestimmten räumlichen und zeitlichen Konstituenten,
sind mit Figuren und Ereignissen assoziiert, aber auch abstrakter mit spezifi-
schen ontologischen Strukturen. Im Modell der Schwelle reflektiert die Erzäh-
lung also einerseits ihre weltbildende Funktion und andererseits, dass die
ontologischen Strukturen der Welt immer auch von generischen Formen abhän-
gen. Inwiefern diese genuin poetische Dimension des Worldmaking strukturbil-
dend für das ist, was Erzähltexte als ihre Welten vorstellen, führt Raabes
Erzählung an der Schwelle vor, die als Modell eine räumliche Ordnung (Haus)
mit einer dynamischen Prozessualität (Weg) verbindet. Sie ist das organisatori-
sche Zentrum im komplexen Modell der Erzählung. Da durch die aufwendige
Anfangsinszenierung die ontologische Basisoperation des Differenzierens un-
auflösbar mit der Schwelle verbunden ist, geht es in den an der Schwelle voll-
zogenen Umordnungen und Inversionen letztlich um ein Konzept von Welt. Der
Ort der Schwelle ist in der Architektur der Erzählung nämlich nicht nur der Um-
schlagpunkt für die Inversion der räumlichen und – davon abhängig – semanti-
schen Ordnung der erzählten Welt, sondern es ist auch der Ort, an dem die
Erzählung das ontologische Konzept der Einheit reflektiert. Dass das Erzählen
als Worldmaking auf der Operation des Differenzierens basiert, die Bereiche
voneinander unterscheidet und dadurch überhaupt die Vorstellung einer er-
zählten Welt ermöglicht, dass mit dieser Grenze aber auch die ontologische
Frage nach der Einheit aufgerufen wird, habe ich in systematischer Hinsicht be-

192 II Vor der Welt



reits skizziert.102 Raabes Erzählung jedoch stellt nicht einfach eine erzählte Welt
vor, die – wie man es aufgrund des inszenierten Eintritts vermuten könnte – an
ihren Grenzen auf ein ontologisches Problem der Einheit hin geprüft wird. Statt-
dessen bespiegelt die Inversionsstruktur, welche diese Erzählung grundsätzlich
zu kennzeichnen scheint, auch dieses ontologische Problem als Inversion: als In-
version von ‚Ausschnitt‘ und Ganzem, die an der Schwelle ineinander verkehrt
werden. Letztlich geht es damit um die Bedingungen der Möglichkeit einer Welt-
haftigkeit der Fiktion.

Welthaftigkeit entwirft nicht nur die ontologische Grenze, sondern an ihr
eben auch ein Verhältnis bestimmter ontologischer Strukturen: Einheit und Viel-
heit. Die Apotheke verbindet den Innenraum bürgerlicher Behaglichkeit mit der
Präsentation einer begrenzten Welt, um dieses Entsprechungsverhältnis sogleich
zu hinterfragen. Dass der Innenraum der Apotheke bereits von Beginn an auf die
Welt bezogen ist, wurde in der Forschung anhand des ausführlich beschriebenen
Bilderkabinetts, das Teil der „Katalogisierung“ (BA 11, 166) ist, mehrfach heraus-
gestellt.103 Dieser Bezug stellt eine Art eingeschlossenen Ausschluss dar, wenn
die Bilder im „Kabinettchen hinter der Offizin“ (BA 11, 164) einen panoptischen
globalen Schauraum eröffnen. Denn „[i]hre Anzahl allein mußte jeden eintreten-
den Betrachter höchlichst in Erstaunen setzen und für eine geraume Zeit in ein
mundoffenes Umherstarren an allen vier Wänden, nach allen vier Himmelsge-
genden“ (BA 11, 165). Jedoch ist hier nicht nur die geographisch-politische Inver-
sion angelegt, die Agonistas Heimkehr in Gang setzt.104 Vielmehr geht es auch
spezifisch um die ontologische Struktur der Welt: um die Möglichkeit einer Un-
endlichkeit in der Darstellung. Dafür führt die Erzählung einen potenziellen Be-
trachter ein, dessen Überforderung bei der Wahrnehmung die Bilderfülle an eine
Unendlichkeit annähert. In seiner begrenzten Wahrnehmung werden Unendlich-
keit und eine spezifische Endlichkeit, nämlich umfassende Vielheit, ununter-
scheidbar, womit die ontologische Struktur von Welt zumindest angedeutet
werden kann.105 Das einzelne Bild verschwindet dabei hinter der Masse der Bil-
der, die „in kaum zu berechnender Menge die Wände von oben bis unten [be-
deckten], das heißt so weit nach unten, als es nur irgend möglich war“ (BA 11,
165). Damit verliert das einzelne Bild seine Fähigkeit zu repräsentieren; die Bilder

 Siehe Kap. I.3.1.
 Vgl. insbes. Detering 1990, 70–73; Vedder 2018, 18.
 Vgl. exemplarisch Dunker 2008, 142–149; Dunker 2009; Krobb 2009a, 133–159; Krobb
2009b.
 Für Überlegungen zu einem solchen strukturalen Realismus, der auf einer ontologischen
Struktur der Welt basiert, dort am Beispiel von Kellers Der grüne Heinrich (1854/55), siehe
Berndt 2021. Zum Konzept eines strukturalen Realismus siehe Kammer/Krauthausen 2020.

2 Zum wilden Mann 193



versinnbildlichen stattdessen die Struktur der umfassenden Vielfalt selbst: „Alle
Arten und Formate in Kupferstich, Stahlstich, Lithographie und Holzschnitt, alle
Gegenstände und Situationen im Himmel und in der Hölle, auf Erden, imWasser,
im Feuer und in der Luft, schwarz oder koloriert“ (BA 11, 165). Ebendiese Struktur
eines komplexen Ganzen, das sich vornehmlich durch Vielheit auszeichnet, wird
im weiteren Verlauf der Erzählung als „Wirrwarr dieser Welt“ (BA 11, 210) wieder
aufgegriffen. Sie präfiguriert somit die strukturelle Vermittlung von idyllischem
Innenraum der Apotheke, genauer: dem Hinterstübchen, und der aus diesem In-
nenraum ausgeschlossenen Welt.

Wenn Agonista nun die Raumordnung in die neue Heimat in der Kolonie
verlegt, verkehrt sich damit zum einen das Verhältnis von Zentrum und Peri-
pherie. Zum anderen, und folgenreichreicher, wird damit dem Weltkonzept,
das sich am Innenraum der Apotheke und ihrer Schwelle konturiert, die Grund-
lage entzogen. Das leere Apothekengebäude kann die Welt nicht mehr reprä-
sentieren, und das bereits vor der Liquidation des eingangs so ausführlich
katalogisierten Interieurs der Apotheke, die dann nur noch die radikale Konse-
quenz daraus darstellt.106 Den Verlust dieses Bezugs zur Welt markiert schließ-
lich auch das letzte extradiegetische Wir, welches das einzige ist, das nicht mit
einer deiktisch indizierten Bewegung verbunden ist: „Über das Fest allein! –
– – – – – – – – – – – – Da sitzen wir wieder unter den Bildern des Hinterstüb-
chens der Apotheke Zum wilden Mann“ (BA 11, 253). Die Bewegung hin zum
„Glück“, wie die Geschwister Kristeller die Erfüllung des Schemas des Bildungs-
romans mehrfach nennen,107 ist nun diejenige, die Agonista auf dem Heimweg
in die Kolonie vollzieht, während die Apotheke in dieser Struktur keine konsti-
tutive Größe mehr darstellt. Der begrenzte Raum der Apotheke hat seinen Welt-
bezug verloren: Er ist nicht mehr der Ort, der für das bürgerliche Glück qua
Ausschluss und gleichzeitiger Bezugnahme der Welt einsteht. Vom „Weltwin-
kel“ (BA 11, 171) kann keine Rede mehr sein; vielmehr bleibt der „verlorene[ ]
Winkel“ (BA 11, 237) gänzlich ohne Welt zurück.

Um zusammenzufassen: Die Erzählung folgt nicht bestimmten generischen
Formaten, sondern aktualisiert und verhandelt diese sowohl auf der Ebene der
intradiegetischen Erzählungen und der jeweiligen Programme ihrer Erzähler
als auch auf der Ebene der extradiegetischen Erzählung. Zunächst steht die
kausal motivierte und chronologisch geordnete Darstellung des auf das bürger-
liche Haus bezogenen biographischen Romanprojekts von Philipp Kristeller
gegen die serielle und episodische Darstellung der auf die Ferne bezogenen

 Vgl. Vedder 2018, 20.
 Zur Funktion des Glücks für Goethes Bildungsroman siehe Selbmann 1994, insbes. 72–74.

194 II Vor der Welt



Abenteuergeschichten Dom Agostin Agonistas. Dann aber entpuppt sich Ago-
nistas intradiegetisches Erzählen als an der novellistischen Erzählanordnung
ausgerichtetes und parasitär bereits an dieser partizipierendes Erzählen, in
dem die Abenteuergeschichten nur das Sprungbrett für eine novellistische
Übernahme der extradiegetischen Erzählung als invertierten Bildungsroman
darstellen. Somit erweist sich die Erzählung, welche die novellistische Erzählsi-
tuation und damit die Möglichkeit dieser parasitären Übernahme bereitstellt,
bereits von Anfang an als korrupt.

Die Schwelle reguliert die Inversion, die zuerst in den generischen Formen,
dann aber in Bezug auf die semantische Ordnung der Welt vollzogen wird. Wenn
die parasitäre Übernahme in letzter Konsequenz dem bürgerlichen Innenraum
den Weltbezug aufkündigt, dann kommt die Entleerung der Apotheke auch einer
Entleerung der Erzählformate gleich. Organisatorisches Zentrum des Erzählens
ist und bleibt die Apotheke – genauer: ihre Schwelle – wohingegen die Struktur
der erzählten Welt, die von den Gattungen als Weltformeln entworfen wird, sich
von diesem Zentrum löst. Die Inversion der Weltstruktur, die in Bezug auf die se-
mantische Ordnung der erzählten Welt festgestellt wurde, ist somit eine viel um-
fassendere. Während die Apotheke als Dach der Geschichte zuvor die Welt in
Form des Bilderkabinetts einschließend ausgeschlossen hatte, bedeutet die Ver-
lagerung des Zentrums wie die Inversion einen Verlust des Repräsentations- oder
sogar Referenzvermögens. Das Erzählen bleibt ohne Inhalt des Erzählens zurück.
An der Schwelle formiert sich Welt, jedoch ist der Weltbezug vom Inneren der
Apotheke aus nicht mehr gegeben. Dem spezifischen Standpunkt bürgerlicher
Behaglichkeit, wie ihn der deutschsprachige Poetische Realismus zumindest als
perspektivisches Zentrum immer wieder entwirft, wird damit die Möglichkeit
Welt darzustellen, abgesprochen.108 Die Apotheke ist der Ort, von dem aus er-
zählt wird und der zugleich als Strukturanalogie der Welt dient. Indem dieser Ort
erst aufwendig produziert wird und dann schließlich ausgeräumt zurückbleibt,
handelt es sich nicht nur um ein ökonomisches Problem, sondern um ein narra-
tologisches: das ‚Weltproblem‘, weil Weltstruktur und Weltbezug auseinandertre-
ten. Agonista kehrt als Protagonist in seine neue Heimat zurück, während der
Standpunkt des Erzählens in der Apotheke verbleibt. Erzählen und ‚Erleben‘ tre-
ten so auseinander: Welt wird dem Erleben zugeordnet, während das Erzählen
seinen Gegenstand verliert.

 Vgl. Baßler 2010, 71; Damaschke 1990, 79.

2 Zum wilden Mann 195



2.5 Erzählakt: Ontologie und Ökonomie

An oder vielmehr auf der Schwelle verhandelt die Erzählung Zum wilden Mann
die Frage, ob und wie Welt erzählt werden kann. Denn an der Schwelle bildet
die Erzählung nicht nur ihre ambige generische Form, sondern auch ontologi-
sche Konzepte, die diese generischen Formen profilieren und sie auf ihre Welt-
haftigkeit hin überprüfen. Welt wird dabei vor allem über ein Verhältnis von
umfassender Vielheit zur Ausschnitthaftigkeit thematisiert, womit die Erzäh-
lung das ontologische Problem der Einheit adressiert. Diese ontologischen Profile
der Gattungen sind mit der Gattungstheorie der Novelle eng verbunden. Wenn
ich im Folgenden den gattungstheoretischen Diskurs knapp skizziere, geht es
nicht um eine Umsetzung dieser Profile in Raabes Erzählung. Stattdessen möchte
ich zeigen, wie die Erzählung die ontologischen Konzepte behandelt. Sie vermit-
telt diese – so die These dieses Kapitels –mit dem Erzählakt, der über das Format
der Inventur zugleich ökonomisch semantisiert ist. Weil mit der Schwelle erzähl-
ter Raum und erzählte Welt vom Erzählanfang aus unauflösbar verbunden sind,
ist auch das Worldmaking nicht von der Bankrottgeschichte der Apotheke zu
trennen: Ontologie und Ökonomie gehen Hand in Hand. Der initiale Eintritt fällt
mit der ökonomischen Ausbeutung zusammen.

Am übercodierten Ort der Schwelle formieren sich gleichermaßen Welt und
Gattung. Mit der gattungstheoretisch gewendeten Frage, ob und wie Erzählen
Welt darstellen kann, partizipiert Raabes Zum wilden Mann nicht zuletzt an der
zeitgenössischen Gattungstheorie der Novelle, die gegenüber dem Roman und
dessen Vermögen, Welt darzustellen, profiliert wird. Es kommt demnach nicht
von ungefähr, dass der Erzählagon die Novelle gegen den Roman in Stellung
bringt und damit die beiden bevorzugten Gattungen des Poetischen Realismus
auf den zentralen Begriff der Welt gegenseitig bespiegelt.109 Um also zu verste-
hen, was mit dieser Verhandlung narrativer Gattungen für das Welt-Erzählen
auf dem Spiel steht, hilft eine Einordnung in den zeitgenössischen Diskurs um
diese Gattungen, an dem sich Raabe nicht programmatisch, aber unter ande-
rem mit dieser Erzählung eben narrativ beteiligt. Neben Friedrich Spielhagen,
der in seiner Theorie und Technik des Romans (1883) in gleich zwei Kapiteln No-
velle und Roman aufeinander bezieht und dessen poetologische Positionen von
Raabe vehement abgelehnt wurden,110 ist es der mit Raabe (brief-)freundschaft-
lich verbundene Paul Heyse, der beide Gattungen über den Weltbegriff vonein-

 Siehe von Graevenitz 1993, der den Zusammenhang aus einer Memorialtopik der Zeit-
schriften ableitet.
 Vgl. Göttsche 2016c, 362 f.

196 II Vor der Welt



ander abgrenzt. In seiner Einleitung zum ersten Band des gemeinsam mit Her-
mann Kurz herausgegebenen Deutschen Novellenschatzes von 1871 schreibt
Heyse:

Wenn der Roman ein Kultur- und Gesellschaftsbild im Großen, ein Weltbild im Kleinen ent-
faltet, bei dem es auf ein gruppenweises Ineinandergreifen oder ein concentrisches Sichum-
schlingen verschiedener Lebenskreise recht eigentlich abgesehen ist, so hat die Novelle in
einem einzigen Kreise einen einzelnen Conflict, eine sittliche oder Schicksals-Idee oder
ein entschieden abgegrenztes Charakterbild darzustellen und die Beziehungen der darin
handelnden Menschen zu dem großen Ganzen des Weltlebens nur in andeutender Abbrevi-
atur durchschimmern zu lassen.111

Beide Gattungen bestimmt Heyse über eine spezifische Relation, die Welt und
Darstellung betrifft. Die Bestimmung des Romans als „Weltbild im Kleinen“,
das sich aber durch eine komplexe Struktur der Vielheit, wie sie hier zunächst
durch die wörtliche Übersetzung von Komplexität als „Ineinandergreifen“ und
„Sichumschlingen“ (lat. complecti = umschlingen, umfassen, umarmen), dann
aber vor allem in den Attributen „gruppenweise[ ]“ und „verschieden“ anklingt,
knüpft wiederum an die Gattungstheorie des achtzehnten Jahrhunderts an.
Hier ist vor allem an Friedrich von Blanckenburg zu denken, der in seinem Ver-
such über den Roman von 1774 den Roman als endliche Darstellung einer un-
endlichen Struktur beschreibt. In der komplexen Darstellung einer Struktur der
Vielheit, die gerade durch Auslassungen in der Lage ist, Unendlichkeit anzuzei-
gen,112 besteht die spezifische Leistung des Romans. Um den Roman und seine
Komplexität ist es Heyse in seinem Novellenschatz freilich nicht getan. Vielmehr
nutzt er den Roman als Folie, um die Novelle ebenfalls auf bestimmte Struktur-
begriffe zu reduzieren, allen voran: das Einzelne.113 Gerade in dieser holz-
schnittartigen Gegenüberstellung gewinnt Heyses Einleitung eine Präzision, die
ihr eine zentrale Stellung in der Gattungstheorie der Novelle eingeräumt hat.114

Die Novelle bestimmt Heyse nun in dieser gattungstheoretischen Tradition
als Form der Verdichtung. Der Struktur der Vielheit des Romans steht die Ein-
zelheit der Novelle gegenüber, die für Heyse aber nicht einfach eine Reduktion
ist, sondern sich durch Konzentration auf den „einzelnen Conflict“ auszeichnet,
so dass sie „den Eindruck so verdichtet, auf einen Punkt sammelt und dadurch
zur höchsten Gewalt zu steigern vermag“.115 Erlangt wird diese Konzentration

 Heyse 1871, XVIIf., Herv. im Original.
 Vgl. Frey 2017, 348–351.
 Vgl. allgemein Aust 2012, 15.
 Vgl. Weitin 2017, 422 f.
 Heyse 1871, XVII.

2 Zum wilden Mann 197



durch Ausschluss – „entschieden[e]“ Abgrenzung116 –, die aber dennoch eine
Relation zur Struktur der Welt aufweist. Diese besteht darin, „die Beziehungen
der darin handelnden Menschen zum großen Ganzen des Weltlebens nur in an-
deutender Abbreviatur durchschimmern zu lassen“.117 Obwohl Heyse an dieser
Stelle nicht weiter ausführt, wodurch die Relation der Andeutung vom Einzel-
nen auf das „große Ganze“ reguliert ist,118 bestimmt er die Novelle damit letzt-
lich doppelt relational: Zum einen reduziert sie die komplexe Darstellung des
Romans, zum anderen ist sie in der Lage, die Struktur der Welt anzudeuten.
Das tut sie aber im Gegensatz zum Roman durch die Konzentration auf das Ein-
zelne, das aber gleichzeitig – das macht den Kern von Heyses Novellendefini-
tion aus – als „Spezifisches“119 erscheint.120 Bei Heyse ist die Novelle demnach
die Form, die durch Begrenzung und Konzentration auf einen Punkt das Ein-
zelne zum Spezifischen formiert. Dahingegen erscheint das Einzelne im Roman
grundsätzlich als eine Vielheit aus Einzelnem.

Raabes Erzählung bedient sich dieser Strukturen, setzt sie in Szene und wen-
det sie im Hinblick auf ihr novellistisches Spezifikum:121 die Heimkehr, die den
Bankrott zur Folge hat.122 Mit dem Wind über den geographischen Raum Nord-
deutschlands, durch die verregnete, stürmische Nacht hinein in den behaglichen
Innenraum der Apotheke – die Bewegung, welche die Anfangsinszenierung figu-
riert, vollzieht geradezu musterhaft eine räumliche Ab- und Eingrenzung, die
dann den Innenraum der Apotheke in Relation zum Außen charakterisiert. Wäh-
rend das Bilderkabinett in seiner Struktur der Vielheit und seiner Ausrichtung
„nach allen vier Himmelsgegenden“ (BA 11, 165) die ontologische Struktur der
Welt komprimiert anzeigt, ist es die Konzentration auf die Schwelle, welche die
Struktur der Novelle und damit die übrige Erzählung organisiert. Die Erzählung

 Heyse 1871, XVIII.
 Heyse 1871, XVIII.
 Weitin analysiert die Novelle bei Heyse als „Verfahrensmodell der experimentellen Isola-
tion“ (Weitin 2017, 425).
 Heyse 1871, XX.
 Vgl. Weitin 2017, 427.
 Heyse geht davon aus, dass das Spezifikum des novellistischen Konflikts symbolisch re-
präsentiert wird, was er anhand des Falkenmotivs bei Boccaccio exemplifiziert, vgl. Heyse
1871, XIXf. In Raabes Zum wilden Mann lässt sich eine entsprechende symbolische Verdich-
tung im Hinblick auf den Stuhl ausmachen, die aber den zentralen Konflikt um die Apotheke
pars pro toto verkleinert. Zur Bedeutung des Stuhls siehe ausführlich Muschg 1994.
 Die (unerwartete oder eben: einmalige) Heimkehr stellt einen besonderen Typus des no-
vellistischen, singulären Ereignisses dar und setzt dabei das Moment eines ‚schicksalhaften
Einbruchs‘ räumlich um. Im zwanzigsten Jahrhundert gewinnt dieses Strukturmoment im
Motiv der Kriegsheimkehr zusätzlich an Bedeutung, vgl. exemplarisch Mülder-Bach 2018.

198 II Vor der Welt



besitzt jedoch nicht einfach eine novellistische Struktur, die sich mit Heyses
Überlegungen kurzschließen lässt. Vielmehr veranschaulicht sie diese Struktur in
einem räumlichen Modell und inszeniert die dynamischen Strukturmomente per-
formativ, nämlich als Ab- und Eingrenzung, Verdichtung und Transgression.
Diese Strukturmomente adressieren die ontologischen Konzepte des Ganzen in
Relation zum Einzelnen und dessen Vielheit. Dabei tariert die Erzählung verschie-
dene Größenverhältnisse aus und modelliert Welt so stets von der Schwelle her.

So avanciert die Form des Erzählens zur Basis einer Reflexion auf Welt und
auf die ontologischen Strukturen des Erzählens. Diese Reflexion geht über die
im vorigen Kapitel ausgeführten, mit den spezifischen Gattungsformen verbun-
denen ‚Weltformeln‘, also die ontologischen Profile der Gattungen, hinaus. In
den poetologischen und performativen Aushandlungen der Gattung reflektiert
die Erzählung diese Weltformeln, indem sie den Gattungen Konstituenten,
Strukturen respektive Strukturmomente und Konzepte zuordnet. Raabes Erzäh-
lung bedient sich nicht nur dieser Formeln für die Konstruktion ihrer erzählten
Welt. Vielmehr verhandelt sie in der Ambiguierung der Grenze zur per se ambi-
gen Schwelle die Leistung ihrer Struktur in Hinblick auf diese ontologischen
Konzepte. Das komplexe Modell der Erzählung setzt die spezifische novellisti-
sche Struktur um und verbindet sie mit räumlichen Modellen von Fiktion und
der grundsätzlichen Frage, inwiefern Fiktion Welt als Ausschnitt präsentiert
und gleichzeitig dennoch eine Umfassendheit und Einheit anzuzeigen in der
Lage ist. Die architektonische Vorstellung des Innenraumes als Weltausschnitt –
und damit als Modell für Fiktion – lässt sich dabei ebenfalls weit in die Tradi-
tion der oiko-hodologischen Metapher nachverfolgen.123

Das spezifische semantische Format des Erzählakts wiederum, mit der an
der Apotheke das ontologische Problem der Einheit verhandelt wird, ist die In-
ventur.124 Nach dem Eintritt in die Apotheke folgt die ausführliche, nach Räumen
gegliederte Beschreibung des Innenraumes, deren Format die Erzählung selbst
als „Inventaraufnahme“ und „Katalogisierung“ benennt (BA 11, 165, 166).125 Ent-
sprechend liegt der Fokus dieser Beschreibung auf den Gegenständen, die nicht
als einzelne detaillierend vor Augen gestellt, sondern als Bestandteile der beiden
Räume – der pharmazeutischen „Offizin“ (BA 11, 163) und des bürgerlichen

 Weil die Hodos Eingang und Ausgang eines geschlossenen Raumes bedeuten kann,
schließen sich an sie „Metaphern [an], die aus der Wirklichkeit ein bestimmtes Gebiet heraus-
nehmen und eingrenzen“ (Messimeri 2001, 68).
 Zur Mereologie des Inventars, die auf Abgeschlossenheit und Ganzheit abzielt, siehe
Mainberger 2018, 95 f.
 Vgl. Vedder 2018, 19 f. Zum Inventar als Schnittstelle „einer bürokratisch-rechtlichen wie
einer ästhetisch-erzählerischen Logik des Erbens“ siehe Vedder 2008, 180.

2 Zum wilden Mann 199



„Zimmerchen[s]“ oder „Nebengemach[s]“ (BA 11, 164), für das sich dann die Be-
zeichnung „Hinterstübchen“ (BA 11, 166, passim) etabliert – in Reihe gestellt wer-
den. Was in einem Erzähltext eines Vertreters des Poetischen Realismus so
unverdächtig, weil geradezu prototypisch dem Barthes’schen Wirklichkeitseffekt
entsprechend daherkommt,126 besitzt jedoch eine spezifische Funktion für die Re-
flexion der ontologischen Erzählfunktion, die Raabes Erzählung mit dem Modell
der Schwelle ins Zentrum stellt. Was unterscheidet diesen „Luxus der Erzäh-
lung“127 in seiner „Bedeutung [der] Bedeutungslosigkeit“128 von einer bloßen
Verwendung „im Namen einer referentiellen Fülle“?129 Zum einen leistet sicher-
lich die besondere Aufmerksamkeit für dieses Verfahren einen gewissen Wider-
stand gegen den Wirklichkeitseffekt, wenn es der Erzählerkommentar benennt,
es dabei ‚anhält‘ und dann wieder aufgreift. Zum anderen fällt aber vor allem der
Ort dieser Inventarisierung innerhalb der Erzählung auf. Während die Erzählung
im weiteren Verlauf klar auf ihre Figuren, ihr Erzählen und ihre „Bemerkungen“
(BA 11, 161, passim) konzentriert ist, steht die Inventur der Apotheke in direktem
Zusammenhang mit der metafiktionalen Anfangsinszenierung. Das narrative Ver-
fahren, das den Innenraum der Apotheke so prominent vor Figur und Handlung
platziert, basiert wesentlich auf der ontologischen Operation des Detaillierens. Es
zielt aber gerade nicht auf die Individualität des Einzelnen, sondern auf eine
Vollständigkeit, die gemeinsam mit der ontologischen Grenze eine Vorstellung
von Einheit mustergültig konstruiert. In dieser Form ist Einheit – auch das wird
an dieser Stelle deutlich – überhaupt nur in einem abgegrenzten Raum möglich.
Das Inventarisieren erscheint damit als spezifische Spielart der Operation des De-
taillierens, die diesem ein bestimmtes semantisches Format unterlegt, mit dem
aber eine ontologische Struktur verbunden ist.

Indem die Schwelle über ihre Funktion als Modell die Türschwelle der titel-
gebenden Apotheke als Weltgrenze semantisiert, ist auch die Apotheke als
Raum, dem diese Schwelle eignet, davon affiziert. Der Raum der Apotheke wird
dadurch mit einem Konzept von Welt enggeführt, bevor sie zum Schauplatz des
„Erzählungsabend[s]“ (BA 11, 224) und in dessen Folge zum Gegenstand ökono-
mischer Ausbeutung wird. Obwohl die Verfahren des ostentativen Worldmaking
auch Strukturmerkmale wie die Grenze, die Vollständigkeit und die Einheit
andeuten, stellt die Apotheke als Miniatur der erzählten Welt keineswegs ein
Ideal dar, das diese Merkmale affirmiert. Mit der Ausgestaltung der Grenze
zur Schwelle ist das Modell von seinen Rändern her bedroht. Darüber hinaus

 Vgl. Bertschik 2011, 48; Vedder 2018, 10.
 Barthes 2006 [1968], 165.
 Barthes 2006 [1968], 166.
 Barthes 2006 [1968], 172.

200 II Vor der Welt



besitzt auch das Innere eine konstitutive strukturelle Ambiguität: Die tentativ
angedeutete Einheit ist nämlich dezidiert eine Zweiheit. Der Innenraum der
Apotheke besteht in einer strikten Zweiteilung, da die pharmazeutischen Ge-
schäftsräume von der Wohnstube getrennt sind.130 Der Fokus liegt indes nur
scheinbar auf dem bürgerlichen Hinterstübchen. Denn die Trennung, die dem
Raum der Apotheke eine klare Ordnung zu unterlegen scheint, beruht eben-
falls auf einer – zunächst semantischen – Ambiguität, die sich aber als struk-
turelle Ambiguität erweist: derjenigen der ‚Wirtschaft‘. So durchquert die
deiktisch indizierte Bewegung des Wir zwar die Offizin der Apotheke. Den-
noch verlagert sich diese mit der Einführung der Figuren Philipp und Dorette
Kristeller, spätestens jedoch mit der novellistischen Gesellschaft dann in den
‚Offstage‘-Bereich der „Bühne“ (BA 11, 164). Diese Sphäre umfasst sämtliche
Wirtschaftsräume der Apotheke, in welche die Kristellers auf- und abtreten,
um die pharmazeutischen Geschäfte, aber auch die Bewirtung der Gäste in Gang zu
halten. Nun ist das Hinterstübchen aber eben kein privater Wohnraum bürgerlicher
Behaglichkeit, sondern übernimmt als „Gastzimmer“ (BA 11, 208) die Funktion
eines klandestinen Wirtshauses, das in Raabes Erzählungen so häufig als Zentrum
von Figurenverkehr und -kommunikation dient.131 Aufgrund dieser Ambiguität wer-
den die beiden Bereiche der Apotheke im wirtschaftlichen ‚Offstage‘-Bereich zusam-
mengeführt. Nicht zuletzt der Name der Apotheke Zum wilden Mann, welcher der
Form nach vielmehr ein Gasthaus zu benennen scheint, unterstreicht diese Umdeu-
tung, die gleichzeitig die gegenseitige Durchdringung möglich macht.

Die Zweiteilung der Apotheke in getrennte Bereiche ist also nur eine schein-
bare. Vielmehr speist sich diese Segmentierung aus der Ambiguität der Wirt-
schaft, welche die Asymmetrie der Ordnung geradezu umkehrt und sie insgesamt
als durch und durch wirtschaftlich organisiert entlarvt.132 Diese Beobachtung
schließt an die Forschungsdiskussion an, die zeigt, inwiefern die Erzählung er-
staunlich akkurat und in zeitdiagnostischer Manier einen Wandel der ökonomi-
schen Ordnung inszeniert.133 Denn die Ambiguität der Apotheke als Wirtschaft
ermöglicht nicht nur die gegenseitige Durchdringung der Innenräume, die sie auf
ein gemeinsames wirtschaftliches Fundament stellt. Letztlich gestattet sie auch
den Einbruch der Welt(-wirtschaft) in den Innenraum der Apotheke, die mit ihrer
wirtschaftlichen Grundstruktur genau dafür von Vornherein als anschlussfähig er-
scheint. Doch die Anfangsinszenierung verschiebt diesen Einsatzpunkt der ökono-
mischen Logik, die im Bankrott der Apotheke endet, ein weiteres Mal. Mit dem

 Vgl. Oesterle 2011, 66.
 Siehe Dörrlamm 2003; Neumeyer 2011.
 Vgl. mit anderer Begründung Breyer 2019, 157–173.
 Siehe aktuell Breyer 2019, 157–173. Vgl. Bergengruen 2013; Parr 2005; Thürmer 1976.

2 Zum wilden Mann 201



Format der Inventur, das sich der Erzählakt für sein Worldmaking zunutze macht,
ist diese wirtschaftliche Durchdringung bereits im Erzählen selbst verortet. Nur
konsequent wird im inventarisierenden Erzählen die semantische ökonomische
Ordnung der erzählten Welt fortgesetzt. Dass die gemeinsame Bestandsaufnahme
der wirtschaftlichen Verhältnisse der Apotheke durch Agonista und Dorette als
derjenigen, die „die Wirtschaft geführt“ (BA 11, 198), die anfängliche extradiegeti-
sche Inventarisierung wieder aufgreift,134 stellt sich damit als deutlich mehr als
eine bloße Analogie heraus. Die Inventur des Anfangs wie auch die Inventur Ago-
nistas und Dorettes, die dann erst explizit den Bankrott von Apotheke und Familie
Kristeller besiegelt, fallen in einem gemeinsamen Strukturprinzip der Erzählung
zusammen, das auf der Ambiguität der Wirtschaft basiert.135

Das Format der Inventur, das der ontologischen Erzählfunktion und insbe-
sondere der Operation des Detaillierens eine semantische Form verleiht, be-
zieht also das Worldmaking in die ökonomische Struktur der Erzählung ein.
Gerade die Operation, die gemeinsam mit der basalen Operation des Differen-
zierens zu einem Konzept von Einheit tendiert, ist damit buchstäblich korrupt,
weil der Bankrott der Apotheke nicht nur in der ersten Inventur bereits ange-
deutet wird. Darüber hinaus folgt er – nimmt man die Logik der Inversion
ernst – aus der ersten Inventur bzw. fällt mit dieser zusammen. Ankunft und
Inventur der Anfangsinszenierung sind bereits der entscheidende Eingriff in die
Apotheke. Damit stellen das Eintreffen Agonistas und seine invertierende Über-
nahme des Erzählens keinen Wendepunkt dar, an dem etwas in den – wie die
Erzählstruktur so häufig beschrieben wird – geschützten Raum einbricht; sei es
nun die Welt,136 die Wirklichkeit,137 die Vergangenheit138 oder sogar der Teu-
fel.139 Nimmt man die Funktion der Anfangsinszenierung für die Anlage der Er-
zählung ernst, dann ist es eben nicht erst Agonistas Heimkehr, sondern der
anfängliche Eintritt „in d[as] Hause sowohl wie in d[ie] Geschichte“ (BA 11,
163), der den Wendepunkt einleitet. Das viel konstatierte Paradox des Anfangs

 Vgl. Oesterle 2011, 66; Vedder 2018, 20.
 Die von Vedder 2018, 20, vorgeschlagene Lesart der Prolepse der ersten Inventur ist ent-
sprechend zuzuspitzen, nämlich als Kausalbeziehung, in der die zweite Inventur aus der ers-
ten folgt.
 Vgl. Parr 2016c, 151 f.
 „Dementsprechend erweisen sich die idealistischen Bilder in Philipp Kristellers Kabinett
angesichts einer Wirklichkeit, die mit ihrer ganzen Härte in die Apotheke hereinbricht, als illu-
sionär“ (Parr 2011, 31).
 Vgl. Drummer 2005, 72–75.
 Siehe Hoffmann 1986; Hoffmann 2004; Schmidt 1992; Simon 2006. Vgl. dagegen Muschg
1994, 87.

202 II Vor der Welt



dieser Erzählung ist somit noch umfassender: Der Anfang ist zugleich der
Wende- und Endpunkt; oder im Hinblick auf die ontologische Erzählfunktion
gewendet, die dieser besondere Erzählanfang in Szene setzt: Die initiale Set-
zung der erzählten Welt wird zugleich als Aussetzung, als Preisgabe zur Aus-
beutung derselben profiliert.

2 Zum wilden Mann 203


