
II Vor der Welt





1 Vom alten Proteus

Wenn ein Text aus dem umfangreichen Erzählwerk Raabes als paradigmatisch
für die Inszenierung des Worldmaking gelten darf, dann ist es die Erzählung
Vom alten Proteus. Eine Hochsommergeschichte von 1875. Die Erzählung bildet
den Abschluss der Sammlung der Krähenfelder Geschichten, die Raabe 1879 in
zwei Bänden veröffentlichte. Die Erzählsammlung, die außerdem noch Eulen-
pfingsten, Frau Salome, Zum wilden Mann, Die Innerste und Höxter und Corvey
umfasst, markiert einen Wendepunkt in Raabes Erzählwerk, weil sie zum einen
die Phase von Erzählungen mittlerer Länge abschließt, eine Form, die in der
Tendenz das Frühwerk bestimmt, zum anderen aber in ihrer höchst selbstre-
flexiven Anlage der Poetik des Spätwerks zuzurechnen ist.1 Mit Vom alten Pro-
teus schließt diese Sammlung in einer humoristischen Erzählung, die für die
Entwicklung ihres ehepolitischen Plots deutliche, aber deswegen auch ausge-
stellte, typenhaft überzeichnete Anleihen bei romantischen Erzähltexten und
Shakespeares hybriden Komödien macht: Es geht um die Intrige gegen ein jun-
ges Liebespaar, Hilarion und Ernesta, der mit einer Gegenintrige gekontert wer-
den kann. Mithilfe der Geister der vor 30 Jahren an einem gebrochenen Herzen
verstorbenen Rosa von Krippen und der Operntänzerin Innocentia sowie mit-
hilfe des Einsiedlers Konstantius entkommt das junge Liebespaar den ökono-
misch motivierten Verkupplungsplänen der beiden alten Herren Püterich und
Magerstedt. Eine kategorial grundlegend andere Figur hingegen ist der titelge-
bende Proteus, der nicht als Figur der erzählten Welt auftritt. Er stellt vielmehr
ein Prinzip dar, das die Handlungsdarstellung konterkariert und den Fokus auf
die selbstreflexive Dimension des Erzählens verschiebt.2

Für kaum eine Erzählung Raabes gehen dabei die Bewertungen der For-
schung so sehr auseinander wie für Vom alten Proteus: Ist diese Erzählung
nichts weiter als ein humoristisches Capriccio oder der Schlüssel zu Raabes Po-
etik?3 Die Einschätzungen gehen sogar so weit, in diesem Text eine – wie es
Nicholas Saul im Raabe-Handbuch formuliert – „esoterische Formulierung von
Raabes Privatästhetik“4 zu vermuten, wobei diese Lesart meines Erachtens
nicht zuletzt dem Wunsch der Raabe-Forschung geschuldet ist, die fehlenden
poetologischen Schriften Raabes zu kompensieren. Vor allem die durch die Er-
zählung geisternden Gespenster, die innerhalb von Raabes Erzählwerk eher

 Vgl. Damaschke 1990. Zur ‚Schlüsselstellung‘ der Sammlung siehe bereits Goetz 1962.
 Vgl. Saul 2016, 173.
 Vgl. bspw. Beaucamp 1968, 42. Siehe zusammenfassend Saul 2016, 173.
 Saul 2016, 173.

Open Access. ©2022 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses
Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110778304-006

https://doi.org/10.1515/9783110778304-006


eine Ausnahme darstellen,5 wurden poetologisch gelesen, weil sich an sie eine
vornehmlich epochengeschichtliche Fragestellung anschließt: Wie hält Raabe
es mit dem Poetischen Realismus? Denn Gespenster führen, wie Elisabeth Stro-
wick gezeigt hat, mitten ins Zentrum realistischer Epistemologie, weil sie das
‚Problem Wirklichkeit‘ adressieren.6 Aber anders als bei seinen Zeitgenossen
wie Theodor Storm oder Theodor Fontane figurieren Raabes Gespenster eben
nicht Wirklichkeit als wahrgenommene Wirklichkeit,7 sondern sind in ontologi-
scher Gleichgültigkeit zu Figuren ausgestaltet, die sprechen, denken, fühlen
und handeln.8 Sie sind vollwertiger Bestandteil des typenhaften Personals die-
ser humoristischen Erzählung.9 Die Gespenster sind dabei aber nur ein poetolo-
gischer Kondensationspunkt unter vielen. Raabe zitiert und verwendet etliche
Figurentypen, als Topoi geltende Schauplätze und Motive, mit denen in der Er-
zählung ein romantisches gegen ein realistisches Programm antritt.10

Doch während auf der Ebene der Entitäten und der Handlung der program-
matische Realismus auf dem Spiel steht, stellt sich die Erzählung in ihren Ver-
fahren die Frage nach den Bedingungen der Möglichkeit erzählter Welten, und
zwar indem sie an den prekären Punkt der Fiktion: vor die Welt führt. Es geht
im Folgenden also nicht darum, diesem Text eine oder eben keine Sonderstel-
lung in Raabes Erzählwerk einzuräumen. Stattdessen möchte ich seine paradig-
matische Rolle für ein bestimmtes erzähltheoretisches Problem aufzeigen, das
Raabe in vielen seiner Erzähltexte immer wieder neu umkreist: dasjenige des
initialen ‚Eintritts‘ in die erzählte Welt. Raabe nutzt in dieser Erzählung die Li-
zenzen der mythologischen Figur Proteus, um in einer ganzen Reihe von (Neu-)
Anfängen und Revisionen zum einen vorzuführen, dass Erzählen Welten ent-
wirft, zum anderen aber auch, wie es das tut.11 Diese Inszenierung versperrt
sich konsequent einer Vorstellung des Erzählens als bloßem Zugriff auf eine
Welt und führt stattdessen die paradoxe Struktur von Setzung und Zugriff im
Erzählakt vor. Diese Inszenierung beschränkt sich nicht auf den Erzählanfang.
Stattdessen organisiert sie die gesamte Erzählung bis hin zu dem etwas eigen-
willigen Personal der Handlung, allen voran: den Gespenstern.

 Vgl. Damaschke 1990, 103 f.; Saul 2016, 172.
 Siehe Strowick 2019.
 Vgl. Strowick 2015, 188–191; Strowick 2019. Bezogen auf das Programm des Poetischen Rea-
lismus und seine poetologischen Kehrseiten vgl. Begemann 2013.
 Vgl. Sammons 1987, 263.
 Vgl. Saul 2016, 172.
 Vgl. Saul 2013; Saul 2016, 173 f.
 Vorarbeiten zu diesem Kapitel (insbes. 1.1–1.3) sind bereits veröffentlicht, dort mit dem
Fokus auf einer Auseinandersetzung mit dem literarischen Realismus unter den Vorzeichen
der Glaubwürdigkeit, vgl. Pierstorff 2020.

100 II Vor der Welt



Im Folgenden werde ich im ersten Schritt (1.1) in einem Close-Reading zeigen,
wie der Erzählanfang in seinem ersten Weltentwurf das Worldmaking vorführt
und dadurch den Blick auf die Operationen der ontologischen Erzählfunktion frei-
legt. Im zweiten Schritt (1.2) wird dargelegt, wie diese Operationen in der Serie der
Weltentwürfe verzeitlicht werden. Im dritten Schritt (1.3) wird beleuchtet, wie die
Erzählung den Akt des Worldmaking mit dem Modell der Theaterbühne reflektiert
und welche ontologischen Probleme mit dieser intermedialen Folie in den Blick
kommen. Der vierte Schritt (1.4) widmet sich der Frage, wie vor der theatralen
Folie die Figuren zu Schauplätzen ontologischer Problemstellungen werden und
welche Rolle dabei insbesondere dem Einsiedler Konstantius und den Gespens-
tern zukommt. Im letzten Schritt (1.5) führe ich die ontologischen Probleme zu-
sammen, welche die Erzählung adressiert, und zeige, wie die Anspielung auf den
mythologischen Proteus diese Probleme in der Personifikation organisieren.

1.1 Anfang: Ontologische Operationen

Der Anfang der Erzählung Vom alten Proteus gehört zu den ungewöhnlichsten
Erzählanfängen, nicht nur in Raabes Werk, sondern auch weit darüber hinaus.
Insbesondere die Geste des Verwerfens, die sich in der Reihe mehrfacher Erzähl-
anläufe formiert, hat als Kuriosum innerhalb der Forschung Beachtung gefun-
den.12 Mit dem Fokus auf dieser Geste läuft man jedoch Gefahr, das Verwerfen in
der Lektüre zu affirmieren und damit das aus dem Blick zu verlieren, worauf die-
ser erste Erzählanlauf abzielt und was seine spezifischen Verfahren für eine Re-
flexion auf das Worldmaking leisten. Denn in verkürzter und verdichteter Form
führt dieser erste Erzählanlauf die Operationen der ontologischen Erzählfunktion
vor, indem er sie paradigmatisch entfaltet. Die rhetorische Inszenierung des An-
fangs zielt darauf, die Position des Erzählens ostentativ einzusetzen und das
Worldmaking an sie zurückzubinden. Der spezifische Fokus auf den Raum lässt
die Operationen dabei umso deutlicher hervortreten, weil noch keine Figuren oder
Handlung erzählt werden: Es wird eine ontologische Grenze der erzählten Welt
eingeführt, einzelne räumliche Elemente werden singuliert und identifiziert, sie
werden aber auch vervielfältigt und verglichen. Um dieses schrittweise Vorführen
der ontologischen Operationen soll es im Folgenden gehen.

Die Erzählung beginnt nicht narrativ, sondern performativ. Eröffnet wird
die Erzählung nämlich mit einer Frage, die zugleich eine Direktive formuliert:
„Wie machen wir’s nun, um unserm Leser recht glaubwürdig zu erscheinen?“

 Siehe bspw. Aust 1981; Beaucamp 1968; Koschorke 1990.

1 Vom alten Proteus 101



(BA 12, 199, Herv. im Original). Diese Frage figuriert die Stimme rhetorisch und
richtet zugleich den Fokus auf das ‚Erzählen‘, das der Stimme als Tätigkeit zu-
geordnet wird. Darüber hinaus ruft diese Frage mit dem Begriff der Glaubwür-
digkeit einen theoretischen Horizont auf, der in der Rhetorik bei Aristoteles
seinen Ursprung hat und dann in der Fiktionstheorie fortgeführt wird.13 Auf
diese Weise ins Spiel gebracht, dient der theoretische Horizont aber vor allem
als Rahmen, um den Erzählakt selbst ins Zentrum zu rücken. Denn die Frage
referiert nicht nur auf rhetorische Begriffe, sie besitzt selbst eine rhetorische
Form: Als Dubitatio gehört sie zu denjenigen Gedankenfiguren, die als perfor-
mative Ausdrücke überhaupt so etwas wie eine ‚Stimme‘ inszenieren.14 Bereits
bei Aristoteles erscheint die Glaubwürdigkeit in Form einer zirkulären Argu-
mentationsstruktur als Effekt der Rede selbst.15 Die Probleme, die sich daraus
ergeben, werden in Raabes Erzählanfang radikal weitergedacht. Denn die Ge-
dankenfigur setzt überhaupt erst eine figurierte Stimme ein, bevor diese dann
im Erzählen in Bezug auf das Erzählte glaubwürdig erscheinen kann.

Der Begriff der figurierten Stimme dient an dieser Stelle dazu, den Effekt
des ‚Stimme-Gebens‘ in den Blick zu nehmen, ohne ihn mit dem Erzählen kurz-
zuschließen oder gar von festen ‚Erzählinstanzen‘ auszugehen. Denn bei Raabe
kommt man nicht umhin, die Stimmeffekte zu beschreiben, welche die narrato-
logische Kategorie der Stimme gerade nicht erfasst. In diesem wie auch in allen
folgenden Kapiteln bezieht sich der Begriff der Stimme deshalb auf die Art und
Weise, wie im narrativen Diskurs ein Sprechakt rhetorisch inszeniert wird, der
dem Format der Prosopopoiia folgt.16 Dieser Sprechakt kann auch als Erzählakt
spezifiziert sein, wofür ich tentativ und analog den Begriff der Erzählstimme
verwende, der aber ausschließlich für einen inszenierten, ostentativen Erzähl-
akt reserviert ist. Doch obwohl Raabes Stimmeffekte rhetorisch figuriert sind,
bleibt die Struktur der narrativen Stimme, die Genette relational und gramma-
tisch bestimmt und die ich im Folgenden begrifflich von der rhetorisch figurier-

 Vgl. Aust 1981, 151. Zum rhetorischen Begriff siehe Mainberger 1996. In der Erzähl- und
Fiktionstheorie hat der Begriff seinen Einsatzpunkt bei Fragen des so genannten unzuverlässi-
gen Erzählens, siehe Allrath/Nünning 2005. Für einen Überblick siehe Shen 2013.
 Vgl. Campe 1999, 135. Zur Figur des ‚Stimme-Verleihens‘, der Prosopopoiia, vgl. Menke
1997; Menke 2000, insbes. 136–163.
 Vgl. Arist. Rhet. 1356a10.
 Zu den Problemen eines metaphorischen Konzepts der Stimme siehe Blödorn/Langer
2006. Weil es in der Anfangsinszenierung von Vom alten Proteus um das Verhältnis einer rhe-
torisch figurierten Stimme als ‚Eingriff‘ in das Erzählen geht, verwende ich hier ausschließlich
den Begriff der figurierten Stimme. Im Kapitel zu Zum wilden Mann (II.2) geht es spezifischer
um eine Erzählstimme.

102 II Vor der Welt



ten Stimme unterscheide,17 davon nicht unberührt. Wie so häufig bei Raabe
mischt sich das, was gemeinhin als Erzählerkommentar bezeichnet wird, und
zwar ausgestattet mit der pronominalen Maske eines altväterlichen ‚Wir‘, in die
narrative Darstellung ein, um diese zu unterbrechen und zu diskutieren.18 Im
Fall des Alten Proteus besitzt diese Frage insofern eine spezifische Funktion, als
sie den ersten Satz der Erzählung bildet und damit in der ihr inhärenten Perfor-
mativität eine Art Eröffnungsgeste darstellt, die innerhalb der narrativen Struk-
tur den Ort des Erzählakts markiert. Weil sie das Erzählen initiiert, hat die
rhetorische Frage narratologische Implikationen. Sie macht keine Proposition
über die erzählte Welt, führt weder erzählten Raum oder erzählte Zeit noch han-
delnde Figuren ein, sondern richtet sich auf den Erzählakt, der hier noch ein
reiner Sprechakt ist.

Neben ihrem allgemeinen Status als Gedankenfigur trägt auch ihr spezifi-
sches Format, die Dubitatio, dazu bei, dass bei diesem Anfang mit der Frage der
Erzählakt als solcher ins Zentrum rückt. Zweifel zu äußern, ist bereits bei Quinti-
lian das erste Mittel der Wahl, um glaubwürdig zu wirken.19 Form und Inhalt die-
ser initialen Frage sind demnach so aufeinander bezogen, dass die Form die
inhaltlich gestellte Aufgabe erfüllt. Doch die Figur erschöpft sich nicht in dieser
performativen Selbsterfüllung, sie wird in ihrem Potenzial weiter entfaltet und
setzt sich in Wiederholungen und Rückgriffen fort: Die Dubitatio gestaltet damit
eine fiktive Kommunikation zwischen figurierter Stimme und fiktiven Adressier-
ten zu einer Szene der Beurteilung, welche die folgenden, immer wieder neu an-
setzenden Erzählanfänge rahmt. Die Dubitatio inszeniert damit genau das, was
der Frage nach der Glaubwürdigkeit als pragmatischer Rahmen eingeschrieben
ist. Denn „glaubwürdiges Reden ist immer dann erforderlich, wenn es ums Urtei-
len geht“.20 Dieses pragmatische Setting hält Gelingen wie Nichtgelingen des Er-
zählens bereit, das sich damit wortwörtlich in einem Zustand der Krise (altgr.
krísis = Urteil) befindet. Die spezifische Zeitlichkeit der Krise, wie sie Reinhard
Koselleck begriffsgeschichtlich herausgearbeitet hat, besteht darin, Gegenwart
zu erzeugen: Das in Krise gesetzte Erzählen tritt damit neben oder sogar noch vor
eine erzählte Zeit.21 Damit besitzt die initiale Frage in dieser Erzählung noch eine

 Vgl. Genette 2010, 137–139.
 Das ‚Wir‘, das typisch für Raabes Erzählweise ist, geht nicht in einem Pluralis maiestatis
respektive einem Pluralis auctoris auf, weil diese von der entsprechenden Instanz und nicht
von ihr als Effekt ausgehen. Das Pronomen markiert vielmehr genau die Stellen in der narrati-
ven Struktur, an denen Kategorien verwechselt werden.
 Vgl. Quint. IX 2, 19.
 Mainberger 1996, 995. Vgl. Arist. Rhet. 1391b10.
 Zur Zeitlichkeit der Krise siehe Koselleck 1986, 65 f.

1 Vom alten Proteus 103



zweite, spezifische Funktion, indem sie einen pragmatischen Rahmen des Urtei-
lens einführt, der das einsetzende Erzählen von Beginn an unter Beobachtung,
aber eben auch in Frage stellt.

Doch wie hängt die initiale Frage danach, wie ‚es zu machen sei‘, mit dem
dann einsetzenden Erzählen zusammen? Die Frage bleibt zunächst einmal – in
guter rhetorischer Tradition – unbeantwortet. Stattdessen schwenkt die figu-
rierte Stimme vom selbstbezüglichen Sprechen auf die erzählte Welt um und
stiftet in der Folge deren konstitutive Grenze. Das Erzählen beginnt und die Po-
sitionen der narrativen Struktur treten auseinander: „Da liegt die Studierstube
des Philosophen, die Kinderstube des Dichters, das Schloß des Königs. Daran
grenzt die Gasse, der Markt oder der Garten. Dahinter dehnt sich die Stadt oder
der Stadtpark aus. Es folgen einzelne Häuser“ (BA 12, 199). Die Antwort auf die
Frage nach dem Machen ist also das Machen selbst; gleichzeitig ist die Frage
die Voraussetzung, dass das Worldmaking als Akt in den Fokus rückt und nicht
in diesem aufgeht. Gerade auch, weil Frage und einsetzendes Erzählen im
Druck durch einen Absatz voneinander getrennt sind, lassen sich Frage und
Worldmaking dialogisch aufeinander beziehen.

Dieses Worldmaking ist vor allem ein ‚Spacemaking‘, weil es zunächst in
einer Reihe deiktisch indizierter Raumbestimmungen besteht. Die Aufzählung
der einzelnen Elemente gestaltet den erzählten Raum zu einem städtischen Set-
ting aus. Dabei greifen die Operationen des Singulierens und Detaillierens inei-
nander. Aus der Reihung einzelner nominaler Bestimmungen setzt sich der
erzählte Raum zusammen, wird also mit jedem weiteren Element erweitert und
jeweils über eine räumliche Relation verbunden. In dieser Reihe nimmt das
erste Element, die „Studierstube des Philosophen“, von der aus sich das Netz
räumlicher Relationen entspannt, eine prekäre Stellung ein, weil sie die erste
Setzung darstellt. Ihr geht kein Element voraus, zu dem sie in Beziehung ge-
setzt werden könnte, sondern lediglich das deiktische Lokaladverb „[d]a“.
Noch vor jeder Anschauung, die der erzählte Raum durch die nominalen Be-
stimmungen erhält, steht mit diesem Lokaladverb die bloße Struktur des Singu-
lierens am Anfang der Erzählung, die hier den narrativen Raum stiftet. Der
räumliche Verweis ist damit semantisch leer; gleichzeitig gibt das Lokaladverb
als Vektor zwei Richtungen und damit zwei räumliche Positionen vor, die aufei-
nander bezogen bzw. voneinander abhängig sind: die Position, auf die das ‚Zei-
gen‘ gerichtet ist – die Studierstube – und diejenige, von der aus das ‚Zeigen‘
erfolgt. Narratologisch argumentiert kann daher gesagt werden, dass die Wen-
dung – „Da liegt die Studierstube des Philosophen“ – den doppelten Raum der
Erzählung konstituiert. Analog zur doppelten zeitlichen Sequenz des Erzählens,
die Erzählzeit und erzählte Zeit verbindet, zeigen Texte wie Vom alten Proteus,
dass einerseits das Erzählen selbst räumlich strukturiert ist und einen Erzähl-

104 II Vor der Welt



raum bildet.22 Andererseits hängt von diesem Erzählraum der erzählte Raum
ab, der im Gegensatz zum strukturellen Erzählraum spezifische Raumsemanti-
ken aufweist.

Ebendiesen doppelten Raum der Erzählung eröffnet die Reihung am Anfang
vom Alten Proteus und stellt diesen in den Dienst eines inszenierten Worldma-
king. Das „Da“ bildet einen strukturellen Zugriff auf die erzählte Welt, indem es
einen Punkt setzt, von dem aus alle weiteren Relationen entwickelt werden.
Gleichzeitig bildet es die erste Setzung dieser erzählten Welt. „[D]ie Gasse“, die
„[d]aran“ – nämlich an „die Studierstube“ – „grenzt“, sowie „die Stadt“ „[d]ahin-
ter“ (BA 12, 199) sind relational über diesen ersten Punkt innerhalb der erzählten
Welt bestimmt. Denn sie sind von der räumlichen Struktur des Erzählens abhän-
gig: vom deiktischen „Da“ das den Erzählraum strukturiert. Wie auch die Erzähl-
zeit hängt der Erzählraum von der Origo ab, die im Erzählen immer wieder
gesetzt wird. Als Origo bezeichnet Hamburger den „Nullpunkt des raumzeitli-
chen Koordinatensystems“,23 wenngleich es ihr vor allem um die Differenz dieser
Origo (‚ich‘, ‚hier‘, ‚jetzt‘) zu einer Figur geht, um das fiktionale Erzählen zu be-
stimmen.24 Dass die verschiedenen Vektoren dieser Origo auseinandertreten,
dass Vektoren variabel gesetzt und aktualisiert werden, spielt bei Hamburger
keine Rolle, ist aber für das Worldmaking essenziell. Die Operationen der ontolo-
gischen Erzählfunktion bestehen in einer stetigen Aktualisierung von Setzung
und Zugriff. Der Anfang des Alten Proteus zeigt, wie dabei Singulieren und Detail-
lieren ineinandergreifen: Indem das detaillierende Spacemaking jedes weitere
Element des erzählten Raumes von dieser Origo aus zu den anderen Elementen
in Beziehung setzt, bleiben Erzählraum und erzählter Raum, die im initialen
„Da“ auseinandertreten, aufeinander bezogen.

Das deiktische „Da“ leistet also für das Worldmaking vor allem eins: Es sin-
guliert ein einzelnes Element, das deshalb zu einem solchen wird, weil es eben
deiktisch angezeigt und nicht bloß sprachlich bezeichnet wird. Während der
bestimmte Artikel „die Studierstube“ zwar quantitativ auf ein einzelnes Ele-
ment festlegt, vermag letztlich nur die deiktische Geste die referenzielle Unbe-
stimmtheit aufzulösen. Das „Da“ gewährleistet den Umschlag von sprachlichen
Zeichen, für welche die Bedingung ihrer Semantik eben das Nicht-Einzelne ist,
hin zum konkreten Einzelnen, von dem die erzählte Welt abhängt. Welt setzt –
grob gesprochen – Anschauung voraus, die wiederum vom Raum abhängt: „Wie
es ohne Wahrnehmungsrelation keinen Raum gibt, so wird, wo er figuriert wird, An-

 Der Begriff findet sich bereits bei Kahrmann/Reiss/Schluchter 1977, Bd. 1, 155, wird jedoch
nicht systematisch ausgeführt. Vgl. Dennerlein 2009, 38–40.
 Hamburger 1987 [1957], 62.
 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 60–63.

1 Vom alten Proteus 105



schaulichkeit interpoliert“,25 führt Monika Ritzer aus. Dennoch ist es nicht die An-
schaulichkeit allein, sondern die ontologische Operation des Singulierens, die dann in
ein Identifizieren überführt wird. Denn ausgehend vom ersten Element, der in deikti-
scher Geste gesetzten „Studierstube“, basieren die Verbindungen der einzelnen Ele-
mente stets darauf, dass erneut auf das vorausgehende Element referiert wird: „Daran
grenzt die Gasse“ – das „Daran“ verdoppelt also das vorausgehende Element und
identifiziert es als es selbst, um davon ausgehend die räumliche Relation zu setzen. In
diesem Erzählanfang, der das Worldmaking inszeniert, kommt der Raum daher als
„Kategorie der Wirklichkeit“26 zum Tragen, den Raabe als doppelten einführt: als an-
schaulichen, erzählten Raum und als strukturellen Vektor, als Erzählraum. Erst der
Erzählraum ermöglicht Referenz: den Zugriff auf ein konkretes Einzelnes, auf das wie-
derholt als Dasselbe in dieser räumlichen Relation referiert werden kann.

Das Besondere an dieser enumerativen Reihe räumlicher Elemente ist die
spezifische rhetorische Form des Asyndetons, die der ontologischen Struktur
eine Form gibt, und zwar qua Vervielfältigung. Denn mit der am Ende der rheto-
rischen Figur positionierten Konjunktion „oder“ geht die Reihe nicht darin auf,
den narrativen Raum schrittweise zu entfalten. „Da liegt die Studierstube des
Philosophen, die Kinderstube des Dichters, das Schloß des Königs. Daran
grenzt die Gasse, der Markt oder der Garten. Dahinter dehnt sich die Stadt
oder der Stadtpark aus“ (BA 12, 199, Herv. C.P.). Zunächst führen die Oder-
Konjunktionen ganz allgemein Alternativen ein.27 Selbst wenn man sie als in-
klusiv, nämlich als Oder-Auch interpretiert, stehen sie im Dienst der ontolo-
gischen Operation des Vervielfältigens. Inklusiv führen sie in den Reihen
Modalität als zusätzliche Struktur ein, durch welche die Elemente organisiert
werden: als Möglichkeit. „Die Gasse, der Markt oder der Garten“ wäre dabei zu
verstehen als Reihe, deren Elemente jeweils gesetzt oder nicht gesetzt werden.
Bereits in dieser Interpretation versperrt sich die Aufzählung einer gewissen
Anschaulichkeit, zumindest insofern sie die Möglichkeit der Negation enthält.
Jedoch spricht die syntaktische Struktur eher dafür, die Oder-Konjunktionen sogar
als exklusive Disjunktion zu interpretieren: als Entweder-Oder. Denn die deikti-
schen Lokaladverbien agieren gegen eine solche unbestimmte Möglichkeit
des Oder-Auch: Sie setzen erneut einen eindeutigen Referenzpunkt und füh-
ren dadurch die vervielfältigten Elemente wieder auf eine Position zusammen.
Unabhängig davon, ob es nun „die Gasse, der Markt oder der Garten“ ist, „da-
hinter“ bezieht sich auf genau eine Position in der Raumstruktur. Damit ver-

 Ritzer 2012, 25.
 Ritzer 2012, 25.
 Vgl. anders Koschorke 1990, 45.

106 II Vor der Welt



schärft sich die modale Relation, indem die einzelnen Entitäten als strikte Al-
ternativen zueinander markiert werden. Auf diese Weise führt die ontologi-
sche Operation des Vervielfältigens aber nicht nur modale Strukturen in das
Worldmaking ein, sondern auch so etwas wie paradigmatische Relationen der
Elemente zueinander. Als Setzung von Alternativen ist die ontologische Ope-
ration gleichzeitig eine des Vergleichens. Denn was das Oder reguliert, ist
eine Vergleichbarkeit der Elemente zueinander. Folglich entfaltet die ontolo-
gische Erzählfunktion paradigmatisch verbundene, semantische Konkretio-
nen an einzelnen Punkten, die deiktisch gesetzt werden und so als einzelne
Daten referiert werden können. Das Paradigma ist das der Stadt, das eine Teil-
Ganzes-Relation stiftet und somit auch die einzelnen Elemente zusammen-
führt. Dieses Paradigma wechselt dann während des ersten Erzählanlaufs von
der Stadt zur Landschaft.

Die Operationen des Differenzierens, des Singulierens und Identifizierens,
ebenso wie die des Detaillierens, Vergleichens und Vervielfältigens sind bereits
in diesem ersten Erzählanlauf, der nur einige Zeilen umfasst, in verdichteter
Form präsent. Sie strukturieren das Worldmaking, das gerade aufgrund der
Verdichtung den Fokus jedoch mehr auf die Operationen und die paradoxe
Struktur von Setzung und Zugriff denn auf die Welt richtet. Doch nicht nur die
deiktischen Gesten, die ein raumzeitliches Referenzsystem setzen, auch die fi-
gurale Struktur der Darstellung trägt zum betont performativen Charakter die-
ses Erzählanfangs bei. Während die Deiktika eine räumliche Verweisstruktur
zwischen den Elementen der erzählten Welt etablieren, entsteht mit den rheto-
rischen Figuren der Detaillierung (amplificatio) ein Phänomen, für das die Nar-
ratologie keine Begriffe bereitstellt. Auf den ersten Blick wird nämlich weniger
erzählt als vielmehr aufgezählt. Diese Verfahren stellen einen anderen Fokus
ein, indem sie das Einzelne in Reihe stellen, also eben das Einzelne konterka-
rieren. Die Erzählung beginnt mit der asyndetischen Reihung von Elementen
des erzählten Raumes, die zunächst noch durch Kommata, dann zunehmend
durch Gedankenstriche voneinander getrennt werden und zuletzt eine Reihe el-
liptischer Sätze bilden:

Es folgen einzelne Häuser […]. Es folgt das Feld – ein Wald – eine Eisenbahnlinie – eine
Landstraße […]. Wieder Felder und Dörfer – das Meer – die Insel – die Gegend, die im
Sonnenschein liegt, und jene, über welche der Regensturm fährt. Nächtliches Urwald-
dickicht mit einer [S]chlacht bei Fackelbeleuchtung. Ein Sumpf im haushohen Schilf und
eine trinkende Elefantenherde – die Wüste – wieder die See[.] (BA 12, 199)

Diese Verfahren haben den Effekt, dass in wenigen Zeilen unheimlich ‚viel Raum‘
erzeugt wird. Zudem stellen die Ellipsen den enumerativen Charakter des Detail-
lierens aus, indem die Reihen das eigentliche Erzählen ersetzen. Kaum ist der

1 Vom alten Proteus 107



Wechsel von der Inszenierung der Stimme (voix) hin zur erzählten Welt er-
folgt, wird die Welt nicht mehr erzählt oder beschrieben, sondern benannt:
Elemente des erzählten Raumes werden aufgerufen. Mit Sabine Mainberger
gesprochen tritt in einer solchen Liste die benennende Funktion der Sprache
hinter eine appellative Funktion zurück. Denn „Aufzählungen, in denen die
Sprache fragmentiert ist und die Wörter wie Namen behandelt werden, sind
deiktisch“.28 Hier wenden sich die Verfahren der ontologischen Operation des
Detaillierens auf ihren Anfangspunkt zurück, das deiktische „Da“. Damit
stellt jede Nennung in dieser Reihe den Zusammenfall von Setzung und Zu-
griff ostentativ aus. Im Verfahren sind Raum und Zeit dabei konstitutiv aufei-
nander bezogen. Sukzessiv entsteht der erzählte Raum, indem – in zeitlichem
Nacheinander – ein Element nach dem anderen aufgerufen wird.

Diese Verschaltung von deiktischer Struktur und Sukzession der Darstellung
leistet das Verb „folgen“. Zum einen hat die Wendung „[e]s folgt“ dieselbe Logik
wie die „Da“-Deixis, weil sie sowohl die Beziehung der räumlichen Elemente –
eins folgt auf das andere – als auch die Position einschließt, von der aus diese
Aufeinanderfolge behauptet wird. Zum anderen „folgt“ in der elliptischen Reihe
eine Nominalphrase auf die andere. „Es folgt“ ist damit doppelt lesbar: sowohl in
Bezug auf die Folge der Wörter im narrativen Diskurs als auch in Bezug auf die
Folge der Elemente der erzählten Welt.29 In dieser Funktion führt es narrativen
Raum und narrativen Diskurs eng und löst damit wiederum einen Rückkoppe-
lungseffekt aus. Die Folge der Wörter scheint nämlich eine Bewegung im Raum
der erzählten Welt zu formieren, die zunehmende Anzahl an Ellipsen zeigt wie-
derum eine Beschleunigung dieser Bewegung an. Weil es keine Figur gibt, der
diese Bewegung zuzuordnen ist, bleibt sie weiterhin an das anfängliche „Da“
und dessen Origo gebunden. Dennoch figuriert diese Bewegung eine Wahrneh-
mung – oder führt zumindest das Potenzial des Detaillierens vor, Wahrnehmung
zu figurieren.30 Deutlich wird das vor allem in der Verwendung der Artikel, ge-
nauer: im Wechsel von bestimmten zu unbestimmten Artikeln: „Es folgt das
Feld – ein Wald – eine Eisenbahnlinie“ (BA 12, 199). Der Status als konkrete ein-
zelne Elemente, den die Operationen des Singulierens und Identifizierens gesetzt
haben, wird dadurch wieder auf die Unbestimmtheit sprachlicher Bezeichnung
zurückbezogen. Denn genau in der Unbestimmtheit vermag die Reihe der räumli-
chen Entitäten eine Wahrnehmung zu figurieren, deren einziger Fixpunkt eben
die Bewegung wird, von der aus „ein Wald – eine Eisenbahnlinie – eine Land-

 Mainberger 2003, 117.
 Vgl. ähnlich Koschorke 1990, 46, der diese Doppelung als Persistieren der Signifikanten
liest.
 Siehe Kap. I.3.3.

108 II Vor der Welt



straße“ als ‚der Wald (da) – die Eisenbahnlinie (da) – die Landstraße (da)‘ be-
stimmt werden. Dass die unbestimmten Artikel nicht beibehalten werden, ist
dabei nur konsequent. Schließlich führt die Variabilität vor, dass letztlich „ein
Wald“ ebenso wie „der Wald“ gleichermaßen unbestimmt sind und der Wald sei-
nen Status als konkreter einzelner Wald nur durch die ontologischen Operatio-
nen erhält, die eine erzählte Welt als Referenzsystem etablieren.

Die Bewegung, die durch die Figuren der Amplificatio induziert wird, führt an
den Punkt, an dem die ontologische Erzählfunktion in ein epistemologisches Profil
umschlägt: Benennung und Setzung der Elemente gleichen zunehmend einer wahr-
nehmungsförmigen Bestandsaufnahme, womit die Setzung scheinbar hinter dem
Zugriff verschwindet. Doch der Erzählanfang kalkuliert mit diesem Effekt. Weil die
Bewegung eine Wahrnehmung figuriert, die innerhalb der erzählten Welt verortet
ist, werden beim Erzählanfang radikale Konsequenzen gezogen, indem die Bewe-
gung von der formalen Origo der Erzählung zu einer Figur in der erzählten Welt
überspringt. Das zeigt sich darin, dass die Rückkehr der Weltumrundung zweimal
stattfindet: einmal in der erzählten Welt und einmal rein strukturell. Dieses Ausein-
andertreten vollzieht sich folgendermaßen: Nachdem die Reihe zunächst geogra-
phisch relativ unmarkierte Elemente beinhaltet hat, zeigen die kolonialen Topoi, die
sich an das „Meer“ anschließen, wie das „Urwalddickicht“ oder die „Elefanten-
herde“ (BA 12, 199), dass die Bewegung geographisch nicht begrenzt, aber eben
auch nicht beliebig ist. Dennoch deutet die Abfolge die Semantisierung des erzähl-
ten Raumes zu einem globalen, kolonialen Setting nur an und lässt dann die räumli-
che Deixis – und zwar leer – weiterlaufen, um sie zur Weltkugel zu schließen:
„und so weiter, so weiter – rundum“ (BA 12, 199). Innerhalb des erzählten Raumes
erfolgt die Rückkehr zum Ausgangspunkt, zum „Schloß des Königs, [der] Kinder-
stube des Poeten, [der] Studierstube des Weltweisen“ jedoch per Bahnfahrt: „Ei-
senbahnstation X. X. ‚Ein Billett nach Hause!‘“ (BA 12, 199). Bei der figurierten
Stimme, die nach der Weltumrundung das Billett fordert, handelt es sich – die
Anführungszeichen zeigen dies an – um eine intradiegetische. Sie erhält als Figur
zwar keine weitere Anschauung, steht aber am Ende der räumlichen Bewegung,
so als wäre sie durch dieselbe figuriert worden. An dieser Stelle löst sich die rein
strukturelle, deiktisch produzierte Origo und springt auf die Figur über. Weil sich
das Erzählen auf den strukturellen Erzählraum zurückzieht und damit wieder un-
anschaulich wird, bleibt freilich die durch die Bewegung figurierte Position im er-
zählten Raum zurück. Die Bahnfahrt ist also die logische Konsequenz dieser
Gebundenheit an den erzählten Raum.31

 Vgl. anders Koschorke 1990, 46.

1 Vom alten Proteus 109



Die Weltumrundung endet nicht bei ihrem Ausgangspunkt, sondern fokus-
siert auf eine Figur, bevor dieser erste Versuch des Erzählanfangs mitten im Satz
mit einem Gedankenstrich abbricht: „und drin – ein Mann, der da denkt, seine
Welt sei die Welt, der da meint, seine Erlebnisse, Gefühle, Hoffnungen, Pläne,
Vorsätze für –“ (BA 12, 199). Die syntaktische Ambiguität lässt für die asyndeti-
sche Reihung von Studierstube, Kinderstube und Schloss – auch bereits bei der
ersten Nennung als ‚Startpunkt‘ – offen, ob es sich um drei verschiedene oder
ein und dasselbe Gebäude in je unterschiedlicher Funktion handelt. In der Folge
etabliert sie eine Überlagerung der jeweils mit den Gebäuden assoziierten Rollen
von Philosoph, Dichter und König.32 Mit dem „und drin“, das in seinem Bezug
auf eines oder alle dieser drei architektonischen Elemente ebenso unbestimmt
ist, werden diese Rollen auf den „Mann, der da denkt“ (BA 12, 199) übertragen.
Vorgestellt wird so eine Dreieinigkeit von Philosoph, Dichter und König, die je
einen anderen Aspekt des Erzählens als Worldmaking veranschaulichen. Wäh-
rend der Philosoph für die Regeln zuständig ist, nach denen die erzählte Welt
konstruiert ist, ist es der Dichter als der – wenn man so will – Erzeuger des narra-
tiven Diskurses, mit dem die Darstellungsverfahren in den Vordergrund geraten,
wobei der König schließlich die Verfügungsgewalt seiner Position über die Ele-
mente der von ihm abhängigen erzählten Welt verkörpert.33 Diese drei Rollen
charakterisieren in der Auffächerung dieser Funktionen das Erzählen. Zugleich
ist mit allen drei Rollen eine performative Dimension verbunden, die das Erzäh-
len als Erzählakt ins Licht rückt. Nachdem Raabes Erzählanfang die Performativi-
tät des Erzählens vorgeführt hat, bestimmt er die ‚Rollenzitate‘ semantisch –
Philosoph, Dichter, König – und schlägt damit eine Typologie der Arbeitsteilung
vor, die der ontologischen Erzählfunktion zugrunde liegt.34

 Für Koschorke ist der Mann im „dreifachen Interieur[ ]“ Subjekt einer „machthaberische[n],
poetische[n] oder philosophische[n] Bibliotheksphantasie“ (Koschorke 1990, 46).
 Vgl. Koschorke 1990, 46.
 Eine ähnliche Rollenaufteilung findet sich in Jean Pauls Konzeption der „humoristischen
Subjektivität“, die Raabe rezipiert und – jedoch unter anderen Vorzeichen – weiterentwickelt:
„Daher spielt bei jedem Humoristen das Ich die erste Rolle; wo er kann, zieht er sogar seine
persönlichen Verhältnisse auf sein komisches Theater, wiewol nur, um sie poetisch zu ver-
nichten. Da er sein eigner Hofnarr und sein eignes komisches italienisches Masken-Quartet ist,
aber auch selber der Regent und Regissör dazu: so muß der Leser einige Liebe, wenigstens kei-
nen Haß gegen das schreibende Ich mitbringen und dessen Scheinen nicht zum Sein machen“
(Jean Paul 1996, 132 f., Herv. C.P.).

110 II Vor der Welt



1.2 Stimme: Ent- und Verwerfen

Nun bleibt es nicht bei diesem ersten Erzählanfang: Dieser bildet nur den Auf-
takt einer Reihe von Erzählanläufen, die nicht nur performativ ausagiert, son-
dern gleichzeitig diskutiert und beurteilt werden, wozu die initiale Frage den
Anstoß gibt. Wie in dieser Reihe der Erzählanfänge das Worldmaking sowohl in
seiner Performativität als auch in seiner Prozesshaftigkeit inszeniert wird, soll
im Folgenden analysiert werden. Die Aufmerksamkeit auf diese iterative Insze-
nierung stellt sich dabei erneut aufgrund der Gedankenfiguren ein, die diese
Reihe der Erzählanfänge strukturieren, moderieren und kommentieren: Dubita-
tio, Correctio und Affirmatio.

Während des ersten Weltentwurfs, der eine erzählte Welt anschaulich vor
Augen stellt, tritt die rhetorisch figurierte Stimme, die sich eingangs so eindring-
lich eine eigene Gegenwart verschafft hatte, zunächst in den Hintergrund, bevor
sie sich umso deutlicher zu Wort meldet und das Worldmaking mitten im Satz
abbricht: „Nein, es geht wirklich und wahrhaftig so nicht! Versuchen wir es auf
eine andere Weise. – –“ (BA 12, 199). Wenn sich die figurierte Stimme auf diese
Weise einmischt und die initiale rhetorische Frage aufgreift, dann rückt sie er-
neut den Erzählakt als Sprechakt in den Vordergrund und lässt das Worldmaking
nicht nur ‚pausieren‘,35 sondern sogar abbrechen. In dieser Radikalität spielt der
Abbruch die beiden Positionen in der narrativen Struktur gegeneinander aus.
Vor dem Abbruch des Erzählens, der sowohl syntaktisch als auch typographisch,
in Form eines Gedankenstrichs und fehlenden Satzzeichens, markiert ist, er-
scheint die rhetorische Geste des Einspruchs der expressiven Partikel „Nein“
umso vehementer. Darüber hinaus lässt sich das „Nein“ rhetorisch bereits als
Correctio lesen, die der Einschub insgesamt darstellt. Die Correctio zählt ebenso
wie die Dubitatio zu den Gedankenfiguren und bezeichnet eine Geste des Verwer-
fens eines vorausgegangenen Ausdrucks oder Gedankens, der dann durch einen
anderen ersetzt wird.36 Die Geste des Verwerfens erhält damit gleichzeitig das
Profil einer „Verbesserung“,37 indem sie Wertungen indiziert. Folglich führt die
Correctio das pragmatische Setting des Urteilens – die Krise des Erzählens – fort
und beantwortet die Ausgangsfrage nach dem ‚Wie‘ entschieden: so nicht. Weil
sie aber in diesem Abbruch die Frage lediglich negativ beantwortet, aktualisiert
und variiert sie die Dubitatio des Anfangs: „Versuchen wir es auf eine andere
Weise“ (BA 12, 199), die nun eine Klammer um den ersten Weltentwurf bildet.

 Vgl. Genette 2010, 63.
 Vgl. Lausberg 2008, § 784–786.
 Lausberg 2008, § 784.

1 Vom alten Proteus 111



Wie es zu machen sei, wird nicht beantwortet, stattdessen setzt sich die Krise
des Erzählens durch den gesamten Erzählanfang fort. Die rhetorische Rahmung
des Weltentwurfs durch Ausgangsfrage und unterbrechenden Einwurf lässt das
Worldmaking selbst zum eigentlichen Ereignis werden, weil der „Versuch[ ]“
einen offenen Ausgang des Gelingens oder Scheiterns suggeriert und so das
Worldmaking prozesshaft zur Darstellung gebracht wird. Schon mit dem Abbruch
ist klar: Es gibt nicht ‚die eine‘ Version der erzählten Welt; mehrere Versionen ste-
hen nebeneinander – aber nicht unverbunden. Sie sind – um überhaupt zu Ver-
sionen voneinander zu werden – über die rhetorisch figurierte Stimme vermittelt,
die dem Format der Correctio folgt. Diese ist insofern radikal, als es sich nicht um
eine sprachliche Korrektur handelt, mithin keine „Verbesserung einer eigenen Äu-
ßerung“,38 sondern um eine grundsätzliche Modifikation der erzählten Welt,
deren erster Entwurf, statt nur punktuell verändert, komplett verworfen wird.

Welche Funktion besitzt diese radikale Correctio? Sie stellt einen bestimm-
ten Fokus auf das Worldmaking her, das für jede Erzählung gerade im Anfang
ihren neuralgischen Punkt hat. Denn diese Inszenierung zeigt das Potenzial
oder vielmehr die Unbeständigkeit auf, die letztlich jedem narrativen Worldma-
king zugrunde liegt und in jedem Erzählanfang angelegt ist. Eine Geschichte zu
erzählen, bedeutet immer auch, unendlich viele andere Geschichten nicht zu
erzählen; eine erzählte Welt zu entwerfen, bedeutet eine Festlegung. Das Ver-
werfen im Alten Proteus setzt also genau an diesem Strukturmerkmal an und
zerrt es vom Dunkel der konstitutiven Selbstvergessenheit des Erzählanfangs
regelrecht ins Licht der narrativen Aufmerksamkeit. In einer Geste der Selbst-
korrektur werden die Bedingungen des Erzählens – wie „es geht“ – ausgelotet
und innerhalb der spezifischen Struktur des Erzählakts ausagiert, die das Er-
zählen und die erzählte Welt verbindet. Dass Erzählanfänge Welten entwerfen,
indem Entitäten und Strukturen Aktualität stiften, darauf macht auch das be-
griffliche Setting aufmerksam, mit dem die figurierte Stimme das Worldmaking
kommentiert: „Nein, es geht wirklich und wahrhaftig so nicht!“ (BA 12, 199). In
hypallagetischer Verschiebung attribuieren „wirklich“ und „wahrhaftig“ jedoch
eben nicht die erzählte Welt, sondern als Satzadverbiale den insgesamt ge-
scheiterten Versuch des Worldmaking: Ihm wird die Aktualität nachträglich ab-
erkannt. Das Ringen um die Welt geht weiter.

Das Erzählen setzt damit zu einem neuen Versuch an. Obwohl der Einwurf
ankündigt, „es auf eine andere Weise“ versuchen zu wollen, beginnt der zweite
Anlauf analog zum ersten mit der deiktischen Evokation des räumlichen Settings:

 Lausberg 2008, § 784.

112 II Vor der Welt



Das ist Athen! Athen, wie es vielleicht in Sebastian Münsters Chronik aussehen könnte.
Da fließt der Ilissus, dort der Kephissus; dort erhebt sich die Akropolis, und König ist –
Theseus, der Sohn des Ägeus und der Äthra. Und in vier Tagen ist Neumond, und dann
wird Hochzeit gefeiert zu Athen. Hippolyta, die Königin der Amazonen, ist die Braut.

(BA 12, 199)

Auch hier sind die räumlichen Elemente die zentralen Parameter für den Welt-
entwurf. Jedoch hält sich das Erzählen nicht in gleicher Weise bei den räumli-
chen Elementen auf. Stattdessen geht es dazu über, Figuren und Handlung
einzuführen. Die Figuren, die dieses Setting bevölkern, sind mit Eigennamen
ausgestattet und unterscheiden sich dadurch signifikant von den entindividuali-
sierten Rollen des ersten Weltentwurfs: Philosoph, Dichter, König, Mann, Frau.39

Der zweite Erzählentwurf nutzt zwar ebenfalls Rollen, aber nur dafür, sie dann
identifizierend zu besetzen: „und König ist – Theseus“ und „Hippolyta […] ist die
Braut“. Dabei ist die auf diese Weise narrativ hergestellte Identität aber eine
höchst prekäre. Denn die Eigennamen – zunächst: Theseus und Hippolyta – sind
nicht einfach irgendwelche Namen, vielmehr fungieren sie als intertextuelle Re-
ferenzen, was bedeutet, dass dieses Identifizieren immer ein Identifizieren auf
der Basis von Nicht-Identität ist. Diese spezifischen Namen reichern die Figuren
intertextuell an, indem sie Folien für sie bereitstellen. Darüber hinaus evozieren
sie bereits eine bestimmte Handlung, nämlich Shakespeares A Midsummer Night’s
Dream.40 Dabei macht der zweite Erzählanlauf keinen Hehl aus den intertextuellen
Anleihen, sondern stellt im weiteren Verlauf sogar diese Handlung als Bühnenge-
schehen aus, über das ein Publikum räsoniert. Der Verdoppelung von Handlung
und intertextueller Folie entspricht damit eine Verdoppelung in der erzählten
Welt: als Handlung und als theatral dargestellte Handlung. Das Problem, räumli-
ches Setting, Figuren und Handlung zu übernehmen, deutet sich in der prolepti-
schen Zeitgestaltung an. Als Folie ist diese Handlung nämlich gewissermaßen
vorherzusagen: „Noch vier Nächte, dann wird man mit allen Kirchenglocken läu-
ten in Athen. […] Wie werden die Kartaunen von der Burg donnern […]!“ (BA 12,
200). Dennoch lautet das Resümee dieses zweiten, intertextuellen Weltentwurfs:
„Wirklich und wahrhaftig, es geht! – – O man muß nur bei gescheiten Leuten anfra-
gen, um zu erfahren, wie etwas zu machen sei!“ (BA 12, 201, Herv. im Original).
Von der Dubitatio über die Correctio bis hin zur Affirmatio bieten so die kommen-
tierenden Einschübe das zentrale figurative Arsenal der rhetorischen Glaubwürdig-
keit auf.

 Vgl. Aust 1981, 158 f.
 Zu dieser Funktion der Namen vgl. Aust 1981, 158.

1 Vom alten Proteus 113



Mit diesem affirmativen Befund endet nun die Exposition der Erzählung –
zumindest legt das Abteilungssternchen dieses Gelingen typographisch nahe.
Das Ringen um das Erzählen scheint beendet. Mittig gesetzt trennt der Asterisk
nicht nur die metafiktionale Anfangsinszenierung von der folgenden Erzählung,
er deutet darüber hinaus typographisch einen Schlusspunkt an, der die Krise des
Erzählens für beendet erklärt. Obwohl räumliches Setting, Figuren und Hand-
lung der Bewertung standhalten, markiert dieser vermeintliche Schlusspunkt
doch wieder nur einen erneuten, insgesamt also den dritten Erzählanlauf: „In
einem großen Walde hatte sich in Tagen, die der Leser sich nach Belieben nah
oder fern denken kann, ein Einsiedler niedergelassen und festgesetzt“ (BA 12,
201). Weil die Affirmatio die Reihe von Dubitatio und Correctio weiterführt, ist es
nicht verwunderlich, dass sich die Krise des Erzählens in die typographisch und
rhetorisch instituierte, ‚eigentliche‘ Erzählung fortsetzt. Mit dem dritten Weltent-
wurf unterläuft die figurierte Stimme somit letztendlich ihr eigenes Urteil bzw.
setzt sich darüber hinweg.

Auch die erzählte Welt dieses dritten und letzten Versuchs ist keineswegs
so beständig, wie der Schlusspunkt vermuten ließe. Zwar muss diese Welt nicht
mehr grundsätzlich korrigiert werden, jedoch findet sich die Krise des Erzählens
unmittelbar fortgeführt, und zwar als Dialog zwischen einem „brave[n] deutsche[n]
Herz und Weib“ und dem „wohlmeinenden Autor“ (BA 12, 201). In Form einer
narrativen Metalepse treten ‚Leserin‘ und ‚Autor‘ als Figuren in der erzählten
Welt auf und äußern Zweifel an der Erzählung. Die Leserin stellt nämlich „auf
der Stelle die Frage“ nach den Hintergründen dieses Einsiedlers, worauf der
Autor sie vertröstet: „‚Liebe Seele, das ist ja grade die Geschichte!‘ Und nun –
wenn jemand es besser versteht, auf deutsch ein Ding am rechten Zipfel anzufas-
sen, so tue er’s: ich kann’s nicht besser. – –“ (BA 12, 202, Herv. im Original).
Diese Metalepse führt die Dubitatio der Anfangsinszenierung fort, verlagert sie
jedoch in die Exposition der ‚eigentlichen‘ Erzählung und damit bereits in die er-
zählte Welt hinein, indem sie die Diskussion im Figurendialog stattfinden lässt.
Die über rhetorische Begriffe und Gedankenfiguren organisierte Diskussion ver-
bindet Positionen der narrativen Struktur miteinander, deren ontologischer Sta-
tus im Zuge dieses Ringens um das Erzählen ausgehandelt wird – eine höchst
prekäre Angelegenheit, die letztlich nur auf relationale Indikationen zurückgeht,
die narrativ gestiftet werden. Die rhetorisch eingesetzte Stimme verfügt über die
Weltentwürfe, die Handlung um Theseus und Hippolyta ist abhängig von einer
theatralen Aufführung, der „wohlmeinende[ ] Autor“ verfügt über „seine[n] Ere-
miten“ (BA 12, 201).

Die Krise des Erzählens ist also auch mit dem dritten und letzten Erzählan-
lauf keineswegs überwunden. Worauf die Reihe der Erzählanläufe unmissver-
ständlich insistiert, ist die prinzipielle Möglichkeit, die erzählte Welt jederzeit zu

114 II Vor der Welt



revidieren oder durch eine neue zu ersetzen, wie es der Erzählanfang insgesamt
vorführt. Doch statt einer erneuten grundlegenden Revision affirmieren im Fol-
genden Wiederholungen und Partikeln das bereits Erzählte: „In einem großen
Walde also, nicht allzufern von einer großen Stadt, wohnte ein sonderbarer
Mensch“ (BA 12, 202, Herv. C.P.). Diese Kontinuität als ontologische Struktur der
erzählten Welt muss jedoch aktiv hergestellt werden, da die mehrfachen Revisio-
nen der Exposition diese grundsätzlich verunsichert haben. Die erzählte Welt,
die auf diese Weise eingeführt, hinterfragt und dann weiter entfaltet wird, ist
somit von Anfang an eine prekäre. Das zeigt sich durch die gesamte Erzählung
hindurch, indem die dargestellte Performativität die performativen Phänomene
des narrativen Diskurses spiegelt.41 Die immer wieder neu aufgegriffene Inszenie-
rung des Worldmaking relativiert und konterkariert damit die Bedeutung des An-
fangs in Hinblick auf eine fiktionstheoretische Basis des Erzählens. Schließlich
handelt es sich keineswegs um die einfache Einführung einer Differenz, welche
die Grenze der erzählten Welt konstituiert und den ‚Eintritt‘ in dieselbe gleichzei-
tig schon vollzogen hat.42 Erst die Serie der Ent- und Verwürfe entfaltet die perfor-
mative Dimension des Erzählakts über diese initiale Setzung und das Einziehen
einer Grenze hinweg. Was in diesem Erzählanfang mit seinen Revisionen und
Neuanfängen vorgeführt wird,43 ist nichts anderes als die performative Erzeu-
gungsfunktion des Erzählens, der Akt des Worldmaking.44 Indem sich in Form
von Gedankenfiguren eine Stimme figuriert und mit rhetorischen Gesten die Ver-
fügungsgewalt über die erzählte Welt vorführt, inszeniert der Erzählanfang die
performative Setzung des Erzählens – doing worldmaking sozusagen.45

 Zu dieser Unterscheidung von strukturaler und dargestellter Performativität siehe Häsner
et al. 2011, 84. Hier ließe sich der Fokus der Handlung auf Benennungsakte anschließen, den
Aust herausarbeitet, vgl. Aust 1981, 157 f.
 Für systemtheoretische Annäherungen dieses Problems siehe allgemein Koschorke 2002.
 Vgl. Moser 2015, 33, Anm. 39.
 Vgl. Drummer 2005, 59 f.
 Die Anfangsinszenierung setzt dabei stets die Prozessualität des Worldmaking als Aktstruktur
in Beziehung zu einer Inszenierung der Performativität der Stimme. Eben dort wird die Performa-
tivität im literarischen Text in der Regel verortet, nämlich als Formen der figurierten und inszenier-
ten Stimme: „Als Merkmale von Performativität, […] gelten neben der bereits angesprochenen
Selbstbezüglichkeit, also der Ausstellung von Denk- und Artikulationsprozessen, z. B. Indexikali-
sierung im Sinne der Markierung des Aussagesubjekts oder einer präsentischen Deixis, fingierte
oder tatsächliche Oralität, dialogische Struktur, Plurimedialität oder auch die Fokussierung auf
den verkörperten Äußerungsakt. Demgemäß werden Aspekte wie Publikumsbezug und direkte
(An-)Rede, Evokation von Körperlichkeit, vorgetäuschte Mündlichkeit und Multiperspektivierung
hervorgehoben. Ein in diesem Sinne ‚theatralisierter‘ Text wird weniger in seiner Referenzfunktion
gesehen als vielmehr auf seine Simulationsfunktion hin befragt – es zählt weniger, was der Text
darstellt, als was er aus- oder vorstellt“ (Häsner et al. 2011, 76).

1 Vom alten Proteus 115



1.3 Modell: Bühne

Während die performative Dimension des Erzählakts in der Reihe der Weltent-
würfe, Revisionen und Korrekturen selbst wiederum performativ ausgelotet wird,
adressiert insbesondere der zweite Weltentwurf diese Dimension auf eine weitere
Art, indem er ihr das Modell der Bühne unterlegt. Wie dieses Modell eingeführt
wird und welche Funktionen es in der Inszenierung des Worldmaking hat, wird
in diesem Kapitel ausführlich analysiert. Das Modell des Theaters veranschau-
licht die Struktur der Fiktion, die der erste Weltentwurf in der Interaktion der bei-
den Positionen – der figurierten Stimme und der erzählten Welt – markiert hat.
Deiktisch evoziert wird nicht einfach das antike Athen, sondern das antike Athen
als Schauplatz einer Aufführung von Shakespeares A Midsummer Night’s Dream
(1600). Damit verwirft und ersetzt der zweite Versuch die erzählte Welt des ersten
und verdoppelt zudem den erzählten Raum zu einer komplexen metafiktionalen
Anordnung, indem die Differenz der Darstellung in den Bereich der erzählten
Welt eingeführt wird. Im Zusammenspiel von vielfältigen intermedialen und
intertextuellen Bezügen entfaltet dieses Setting – wie ich im Folgenden
zeigen möchte – sein spezifisches metafiktionales Potenzial. Die theatrale
Aufführung wird hier als Paradigma des Worldmaking installiert, das von
der Exposition ausgehend der übrigen Erzählung als Modell dient, indem es
die stetige Produktion qua Operationen der ontologischen Erzählfunktion
buchstäblich auf die Bühne bringt.46

Die theatrale Aufführung rahmt nicht von Beginn an die Hervorbringung der
erzählten Welt in diesem zweiten Versuch, sondern bricht unvermittelt in diese
ein: „‚Ohne die Mendelssohnsche Musik wäre das verrückte Zeug heute doch
nicht mehr auszuhalten‘, sagt das Publikum, das heißt fünf Sechstel des Publi-
kums“ (BA 12, 200). Die Stimme des Publikums fügt sich nicht in die bis dahin
erzählte Welt, das heißt das antike Athen, bevölkert mit den Figuren aus Shake-
spearesMidsummer Night’s Dream. Zwar folgt die Anordnung, mit der räumliches
Setting und Figuren eingeführt werden, bereits implizit derjenigen des dramati-
schen Textes. Die ersten drei Absätze des zweiten Weltentwurfs entsprechen den
ersten drei Szenen bei Shakespeare, beginnend beim herrschaftlichen Brautpaar
Theseus und Hippolyta über die Handwerker Squenz, Schnock, Zettel, Flaut,
Schnauz und Schlucker bis hin zu den Gestalten des Feenwaldes (vgl. BA 12,
199f.). Dennoch ist die Anleihe bei Shakespeare anfangs eine rein intertextuelle
Referenz, die erst mit der Benennung der Elemente einer theatralen Aufführung –

 Zu Raabes dramaturgischer Erzähltechnik vgl. Arendt 1980.

116 II Vor der Welt



Musik, Publikum, Gaslichter – zu einer intermedialen Systemreferenz ausbuch-
stabiert wird.47

Wenn sich nun also das Publikum in direkter Rede zu Wort meldet, ist seine
Stimme zunächst nicht verortbar, sondern ertönt aus einem nicht näher bestimm-
ten ‚Off‘ in das Shakespeare’sche Athen hinein. Indem der direkten Figurenrede
aber eine semantische Rolle zugeordnet wird – „das Publikum“ – eröffnet sie
einen zweiten erzählten Raum: einen theatralen Raum, der Publikum und die dar-
gestellte Welt des antiken Athens in eine semiotische Beziehung setzt. Ebenso wie
die rhetorisch figurierte Stimme des ersten Erzählanlaufs im narrativen Weltent-
wurf interveniert und eine ontologische Differenz einführt, durchbricht – oder
vielmehr: durchschneidet – hier die Stimme des Publikums die erzählte Welt und
setzt die Bereiche gleichzeitig in ein hierarchisches Verhältnis. Denn der theatrale
Raum befindet sich außerhalb der erzählten Welt von Athen, wenn das Publikum
von dort aus über dieselbe spricht – und zwar über sie als Darstellung. Noch
bevor klar ist, wem die direkte Rede zuzuordnen ist, das Publikum als „Publikum“
bezeichnet und damit dieser zweite Weltentwurf in ein Bühnensetting überführt
wird, zeigt die Referenz auf die plurimedialen Verfahren der Aufführung – „die
Mendelssohnsche Musik“ (BA 12, 200) – bereits eine ontologische Differenz an.
Die „ideologische Funktion des Erzählers“,48 wie Genette eine wertende Einstel-
lung auf das Erzählte nennt, verlässt ihren angestammten Ort im Erzählerkom-
mentar und erhält ihren eigenen ontologischen Bereich: einen theatralen Raum.

Der theatrale Raum, aus dem das Publikum spricht, wird in einer Art Ein-
schub ebenfalls erzählt und tritt dadurch als zweiter erzählter Raum neben den
ersten, das antike Athen. Die ontologische Erzählfunktion operiert zwar am sel-
ben Ort innerhalb der narrativen Struktur, dies jedoch vervielfältigend und diffe-
renzierend, so dass sie zwei ontologisch getrennte Bereiche setzt. Dabei ist klar:
Ontologische Grenze wie modale Hierarchie müssen narrativ gestiftet werden.
Die Verfahren, mit denen nun der theatrale Raum erzeugt wird, ähneln denen,
mit welchen die Erzählung bereits im ersten und zweiten Versuch die erzählte
Welt initial entfaltet hat: „Nun, da und dort unter der Menge sitzt doch einer
oder eine (manchmal sogar ein alter Herr, eine alte Frau, eine alte Jungfer!)“
(BA 12, 200). Die Deiktika „da“ und „dort“ unterscheiden zwei Punkte im Publi-
kum, die vektorial zugleich auf ein implizites ‚Hier‘ wie auf Positionen in einem
Zuschauerraum verweisen, die von menschlichen Entitäten, „einer“ oder „eine“,

 Rajewsky unterteilt die intermediale Bezugnahme in die beiden Subtypen der Einzelrefe-
renz und der Systemreferenz, wobei die zweite Form grundsätzlich immer auch im medialen
Vergleich das Leistungsprofil der jeweiligen medialen Darstellung vermisst, vgl. Rajewsky
2002, 19; 83–149. Siehe weiterführend Berndt/Tonger-Erk 2013, 159–161.
 Genette 2010, 167, Herv. im Original.

1 Vom alten Proteus 117



potenziell eingenommen werden können und die in der Reihe der möglichen Be-
setzungen Anschauung erhalten: als „alter Herr“, „alte Frau“ oder „alte Jungfer“.
Der räumliche Wechsel von Athen zum theatralen Raum geht also mit einer Ver-
änderung innerhalb des Erzählraumes einher, den die Deiktika produzieren.
Denn indem sie auf Positionen „unter der Menge“ verweisen, legen sie der Logik
der Bühne zufolge einen Richtungswechsel nahe, und zwar eine Umwendung
von der Bühne in den Raum des Publikums. Dieser Wechsel des Erzählraumes
reagiert scheinbar auf die direkte Rede des Publikums, die sich in das Worldma-
king des zweiten Erzählanlaufs einmischt, und weist in der deiktischen Zuwen-
dung der direkten Rede gleichsam einen konkreten Ort zu. Diese Umwendung
überkreuzt so ein ‚hier‘ und ‚dort‘ chiastisch. Für das Vor-Augen-Stellen des anti-
ken Athens, das nun nachträglich als Bühnengeschehen gerahmt wird, bildet die
deiktische Ausrichtung einen Blick vom Zuschauerraum auf die Bühne ab, wäh-
rend die Wendung zum theatralen Raum eine Ausrichtung von der Bühne auf
den Zuschauerraum dagegensetzt. Rückwirkend lässt dieser doppelte Raum auch
die Deiktika in einem anderen Licht erscheinen, die bereits zuvor Athen vorstel-
len und die damit ebenfalls in ein doppeltes Verweissystem gestellt werden: „Da
fließt der Ilissus, dort der Kephissus; dort erhebt sich die Akropolis“ (BA 12, 199).
Die Deiktika werden damit grundsätzlich ambig.

So bleibt es auch nicht bei dieser klaren Trennung und Gegenüberstellung
von Bühnenraum und ‚Bühnengeschehen‘, vielmehr überlagern sich die beiden
erzählten Räume mit ihren jeweiligen Elementen:

Die Gaslichter erbleichen, es weht ein kühler Mondscheinhauch her, der Tau blitzt auf
dem Grase, und seltsame Funken schwirren durch die Luft. Der Mendelssohn ist auch
schuld daran, aber doch nicht allein; es ist noch eine Musik, mit welcher Blech, Schaf-
därme und Geigenholz nichts zu schaffen haben[.] (BA 12, 200)

Der Wald ist kein Wald, sondern ein auf der Bühne dargestellter Wald – eben an
dieser Unterscheidung operiert die ontologische Erzählfunktion, indem sie die
Elemente regelrecht sortiert, aber auch verbindet. Deutlich wird diese Funktion
am Paradigma des Lichts. In einer metonymischen Reihe werden nämlich ver-
schiedene Lichter vorgestellt: Während die „Gaslichter“ eindeutig der Bühnen-
technik, der „kühle[ ] Mondscheinhauch“ und der „Tau“, der „auf dem Grase
[blitzt]“, dem Schauplatz im „Walde vor dem Tor von Athen“ (BA 12, 200) zuzu-
ordnen sind, ist unklar, ob es sich bei den „seltsame[n] Funken“, die „durch die
Luft [schwirren]“ um Signifikant oder Signifikat im semiotischen System der
theatralen Aufführung handelt. Die beiden Lichtquellen, das Gas und der Mond,
repräsentieren die je verschiedenen Systeme, während das Licht selbst, hier in
Gestalt der Funken, ambig ist. „Seltsam“ sind die Funken deshalb, weil sie beide
Bereiche über die ontologische Differenz hinweg verbinden. Die Bühne wird

118 II Vor der Welt



somit als doppelter Raum vorgestellt, in dem sich zwei – ontologisch getrennte,
aber voneinander abhängige – Räume überlagern und gleichzeitig präsent sind.
In ihr wird die Grenze anschaulich, die als ontologische Basisoperation für das
narrative Worldmaking konstitutiv ist: Sie zeigt die Struktur der Fiktion. Das The-
ater als die Kunstform des Performativen dient somit als Folie,49 um die perfor-
mative Dimension des Erzählens zu reflektieren, die in ihren ontologischen
Effekten besteht. Die Bühne stellt ein theoretisches Reflexionsmodell avant la
lettre zur Verfügung, in der die ontologische Erzählfunktion wortwörtlich ihren
Auftritt haben kann und sich so verzeitlicht und verräumlicht als Akt formiert.
Nachdem der erste Erzählanlauf den Fokus auf das Worldmaking scharf gestellt
hat, indem er die Operationen der ontologischen Erzählfunktion paradigmatisch
vorführt, wird mit der Verdoppelung des erzählten Raumes im Modell der Bühne
die Struktur der Erzählfunktion prototheoretisch eingeholt und beleuchtet.

Für diese Reflexionsleistung ist nicht nur von Bedeutung, dass eine theatrale
Aufführung mit dem Modell entworfen wird, sondern auch, was aufgeführt wird.
Die intertextuelle Referenz auf Shakespeare differenziert die intermediale System-
referenz auf die Aufführung weiter aus. Sie ruft die Besonderheit der Shakespeare’-
schen Wortkulisse auf den Plan: Techniken der sprachlichen Raumerzeugung,
welche die Theateraufführung von einer Semiotik der Bühne wieder an den
literarischen Text als sprachliches Medium zurückbindet. Die Wortkulisse
zeichnet sich in der Dramentheorie dadurch aus, dass die konkrete Ausgestal-
tung des Schauplatzes der dramatischen Handlung eben statt des so genann-
ten Nebentextes – oder auf die Aufführung bezogen, die hier ja intermedial
zitiert ist: anderer, nichtsprachlicher Elemente des theatralen Zeichensys-
tems – die Figurenrede selbst übernimmt.50 Diesen Wortkulissen eignet in der
Regel ein besonders hoher Grad der Anschaulichkeit, die durch rhetorische
Techniken von Veranschaulichen und Verlebendigen zustande kommt: „Wo
der Ort der Handlung zur Szenerie wird, geschieht das durch das gesprochene
Wort“.51 Ausgerechnet dem Stück A Midsummer Night’s Dream, das Raabes Er-
zählung sogar prominent im Untertitel Eine Hochsommergeschichte alludiert,
wird schon in der älteren Shakespeare-Forschung eine besondere reflexive
Aufmerksamkeit auf diese Technik attestiert, wenn sie es als „Parodie der
Wortkulisse“52 bezeichnet. Shakespeares dramatische Verfahren, insbeson-

 Siehe Hempfer 2011.
 Vgl. Höfele 1977, 62–64; Pfister 2001 [1977], 351–353.
 Höfele 1977, 62.
 Müller-Bellinghausen 1953, 17. Vgl. Stamm 1954, 33.

1 Vom alten Proteus 119



dere in den Komödien, gelten als direkte Auseinandersetzung mit den antiken
griechischen Komödien des Aristophanes.53 Diese bringt Raabe vorsorglich
gleich noch mit ins intertextuelle Spiel, indem er „des Philippos Sohn Aristopha-
nes“ (BA 12, 201) sogar eigens einen Auftritt zum Ende des zweiten Erzählanlaufs
verschafft, darüber hinaus aber unter anderem mit Figuren, Schauplätzen und
Motiven sogar eben nicht nur eine bestimmte Komödie, sondern vielmehr den ge-
samten Aristophanischen Komödienkosmos als Paten für die eigenen Verfahren
ins Spiel bringt.54

Wie steht nun diese Tradition über Shakespeare bis hin zu Aristophanes
in Beziehung zu der Reflexion auf das Worldmaking des Erzählanfangs in
Vom alten Proteus? Die Techniken, mit denen bei Shakespeare der Raum der
dargestellten Welt hervorgebracht und dynamisch umbesetzt wird, sind die-
selben, die das exzessive Raum-Erzählen des Erzählanfangs kennzeichnen:
Deiktika und Benennung von räumlichen Elementen singulieren und konkre-
tisieren den Raum; Aufzählungen, Zuordnungen und Vergleiche detaillieren
und individualisieren ihn.55 Die Referenz auf Shakespeares Technik der Wort-
kulisse profiliert die Möglichkeiten sprachlicher Raumerzeugung in dreierlei
Hinsicht und differenziert dadurch die Techniken des Erzählanfangs des Alten
Proteus: die stetige Möglichkeit der Wandlung des Raumes, die prinzipielle
Möglichkeit einer Mehrdeutigkeit dieses Raumes und die variable Semantisie-
rung.56 Dieses Potenzial der Wortkulisse wird in der Dramentheorie auf die
Perspektivgebundenheit an die dramatischen Figuren zurückgeführt, die eine
Subjektivierung und damit Vervielfältigung des Raumes als subjektive Räume
ermöglicht.57

Dass der Erzählanfang des Alten Proteus unter Zuhilfenahme und mit Fin-
gerzeig auf dieselben Techniken ebendiese Funktion ausführt – jedoch gerade
nicht gebunden an einzelne Figuren, sondern als Erzählakt einer lediglich rhe-
torisch figurierten Stimme –, macht deutlich, dass umgekehrt Raum-Erzählen

 Zu Shakespeares Aristophanes-Rezeption siehe exemplarisch Showerman 2015. Zu den
Verfahren des Raumes bei Aristophanes, welche Shakespeares Wortkulisse präfigurieren,
siehe von Möllendorff 2002, 180–186.
 Dabei ist hier insbesondere an Aristrophanes’ Thesmophoriazousai (411 v. Chr.) zu denken,
eine Verkleidungskomödie, in der prominent Euripides’ Helena (412 v. Chr.) parodiert wird, die
wiederum eine der Hauptquellen für den Proteus-Mythos darstellt. Siehe von Möllendorff
2002, 143–155.
 Zu den linguistischen Markern, dort vor allem im Zusammenhang mit der Figurencharakte-
risierung, siehe Stamm 1964, 266f. Zum Verhältnis von Bezeichnen und Beschreiben siehe Hö-
fele 1977, 62–64.
 Vgl. Höfele 1977, 53–69.
 Vgl. Pfister 2001 [1977], 351.

120 II Vor der Welt



immer Perspektiven im Sinne von räumlichen Relationen erzeugt; diese können
variabel verändert werden. Obwohl sich die Struktur des narrativen Raumes
von den figurengebundenen Perspektivierungen auf einer Bühne unterscheidet,
können diese die Erzeugungsfunktion reflektieren, weil sie die performative Di-
mension veranschaulichen. Wenn sich Raabe also in seinem Erzählanfang
diese Techniken zunutze macht, wird die Doppelung von performativer und re-
ferenzieller Funktion der Sprache, wie sie für das Sprechen in Theaterauf-
führungen konstitutiv ist,58 von der Figurenrede auf die rhetorisch figurierte
Stimme übertragen. Der doppelte erzählte Raum Athen/Bühne mit seinem zwei-
fachen Verweissystem veranschaulicht genau diese doppelte Sprachfunktion,
die auch das Erzählen als Worldmaking auszeichnet. In der intermedialen Sys-
temreferenz auf eine Shakespeare-Aufführung, in der das sprachliche Raumer-
zeugen vor den nichtsprachlichen Elementen Profil gewinnt, spiegelt sich das
Erzählen im Alten Proteus: Das aufgerufene Paradigma ist eben keine Abbil-
dungs- oder Referenzfunktion, sondern zunächst die Erzeugungsfunktion der
Sprache.

Das intermediale Argument, das die Konstellation des Erzählens im Alten
Proteus mit der Shakespeare’schen Wortkulisse bereithält, lässt sich noch weiter
präzisieren – und zwar vor einem historischen Diskurs, den Raabe hier ins Spiel
bringt. Denn er zitiert nicht irgendeine Aufführung von ShakespearesMidsummer
Night’s Dream. Die „Mendelssohnsche Musik“ (BA 12, 200) verweist auf eine ganz
bestimmte, und zwar stilprägende Inszenierung. Diese geht auf eine Zusammen-
arbeit im Auftrag des preußischen Königs Friedrich Wilhelm IV. zwischen dem
Shakespeare-Übersetzer Ludwig Tieck und dem bereits in jungen Jahren für
seine einsätzige Ouvertüre zum Sommernachtstraum bekannt gewordenen Felix
Mendelssohn Bartholdy zurück, und wurde am 14. Oktober 1843 im Theater des
Neuen Palais in Potsdam uraufgeführt.59 Die Inszenierung stellt nicht nur den
Beginn einer erneuten deutschsprachigen Aufführungstradition des als unauf-
führbar geltenden dramatischen Textes dar,60 sondern begründete mit ihrem
Umzug an die Königliche Bühne in Berlin noch im selben Jahr eine Tradition von
Darstellungskonventionen, die sich vom literarischen Text emanzipieren.61 Die
Inszenierung erregte große Aufmerksamkeit und wurde in mehreren Zeitschriften
von namhaften Kritikern rezensiert. Die Zeitschriften bieten ein zwiegespaltenes
Bild der zeitgenössischen Rezeption, wie T. Sofie Taubert in ihrer Auseinanderset-

 Vgl. Eco 2002, 273 f.; Fischer-Lichte 2002, 279.
 Zum Hintergrund sowie den Besonderheiten dieser Inszenierung ausführlich Taubert 2018,
203–259.
 Vgl. Taubert 2018, 208–210.
 Vgl. Taubert 2018, 254.

1 Vom alten Proteus 121



zung mit der Inszenierung im Rahmen ihrer theater- und medienwissenschaftli-
chen Studie zu den Shakespeare-Elfen zusammenträgt. Während die Beurteilung
der theatralen und bühnentechnischen Inszenierung selbst äußerst kritisch aus-
fiel, ist es Mendelssohns Vertonung, die für ihren Erfolg verantwortlich war. Ihr
wurde sogar in gewisser Weise ein Primat gegenüber der theatralen Komponente
eingeräumt, insofern die Inszenierung in ihrem Aufbau der Komposition Mendels-
sohns folgt und sogar stellenweise das szenische Geschehen die Musik illustriert
statt umgekehrt.62

Der spezifische Mehrwert dieses Kontextes für die Anfangsinszenierung des
Alten Proteus ergibt sich aus den medienkomparatistischen Argumenten, welche
die Diskussion um diese Inszenierung bestimmen: Sie geht in ihrem Kern letzt-
lich in der Frage nach den spezifischen Verfahren der Wortkulisse auf, an denen
das Verhältnis von literarischem Text und theatraler Aufführung ausgelotet wird.
Denn die Wandlungen, die Mehrdeutigkeiten und die variablen Semantisierun-
gen des räumlichen Settings der Wortkulisse stehen der theatersemiotischen
Konkretion auf der Dekorationsbühne mit ihrem aufwändigen Bühnenbild, wie
sie der zeitgenössischen Theaterästhetik entsprach, geradezu diametral entge-
gen. Taubert fasst dieses grundsätzliche Problem folgendermaßen zusammen:

Die zahlreichen Ortsverwandlungen der Stücke wie auch die verschiedenen Ebenen der
Handlungsstränge fügen sich nicht in die aufwändig wechselnden Dekorationen der Ge-
genwart, wo sie viel Aufwand bedeuteten und den Fluss der Erzählung unterbrächen.
Eine Inszenierung Shakespeares fordert so per se die konventionellen Mittel heraus und
fragt nach neuen mechanischen und dramaturgischen Lösungen.63

Tiecks Spagat, ein historisches Interesse an der englischen Bühne mit einer
zeitgenössischen Ästhetik zu verbinden, wurde in den Rezensionen verurteilt,
weil der Kompromiss letztlich beide Ästhetiken unterlaufe – oder eben kompro-
mittiere.64 Wenn Raabe diese Diskussion zitiert, indem er seinem Publikum im
zweiten Erzählanlauf ebendiese Positionen in den Mund legt, wie sie in den Re-
zensionen vertreten wurden, dann bringt er also das Potenzial des literarischen
Textes gegenüber einer theatralen Aufführung in Stellung. Vor allem sind es
die medial je verschiedenen Verfahren der Konkretion, die diesen Clash auslö-
sen. Raabe überführt damit sein narratives Worldmaking, das im ersten Welt-
entwurf insbesondere die ontologischen Operationen des Singulierens und des
Individualisierens ausgestellt hatte, mit dem zweiten Weltentwurf in ein Setting

 Vgl. Taubert 2018, 213, 245 f. Zur dramaturgischen Funktion der Musik sowie zum Verhält-
nis von Text und Partitur siehe ausführlich Krummacher 1974; Schmidt 2003.
 Taubert 2018, 216.
 Vgl. Taubert 2018, 218–222.

122 II Vor der Welt



der paragonalen Beurteilung. Den Vorzug erhält in diesem eben gerade der lite-
rarische Text, weil in ihm die Konkretion die Variabilität nicht ausschließt.

Dabei steht hinter diesem Clash für den Midsummer Night’s Dream im Spezi-
ellen noch ein weiteres ontologisches Problem. Denn die Verfahren der Umwand-
lungen, der Mehrdeutigkeit und der variablen Semantisierung hängen eng mit
den beiden Seinsbereichen zusammen, die bei Shakespeare zunächst gegenüber-
gestellt werden, dann aber durch ebendiese Verfahren in ein Verhältnis der Ko-
präsenz gesetzt werden: der königliche Palast Athens und der Feenwald.65 Die
Realisierung auf der Dekorationsbühne ebnet diese Seinsbereiche insofern ein,
als sie ontologische Uneindeutigkeiten des literarischen Textes in eine vereindeu-
tigende Sichtbarkeit überführen.66 Mendelssohns Musik wird das Potenzial
zugeschrieben, einen Ausweg aus diesem Dilemma der zum Topos geworde-
nen Unaufführbarkeit Shakespeares zu bieten. Sie stifte nämlich eine Verbin-
dung der Bereiche – und das heißt letztlich: Die Funktion der Mehrdeutigkeit
und variablen Semantisierung ist nun an einen anderen medialen Bereich die-
ses plurimedialen Arrangements delegiert. Diese Funktion, die Mendelssohns
‚Feenmusik‘ zugeschrieben wurde, zitiert Raabes Erzählung, wenn sie gerade
die Verschmelzung der beiden erzählten Räume mit einer scheinbar ebenso
ambigen Musik verbindet. Die „seltsame[n] Funken“ (BA 12, 200), die für die
Verschmelzung symbolisch einstehen, scheinen nämlich in einem akusti-
schen Ereignis zu gründen: „Der Mendelssohn ist auch schuld daran, aber
doch nicht allein; es ist noch eine Musik, mit welcher Blech, Schafdärme und
Geigenholz nichts zu schaffen haben“ (BA 12, 200). Ebenso wie die Funken
ununterscheidbar auf die beiden Lichtquellen von Bühnenraum und Feen-
wald zurückzuführen sind, ist auch die Musik in Bezug auf ihre Quelle ambig.
Die „Mendelssohnsche Musik“ und „noch eine Musik“ überführen den diskur-
siven Code der „Feenmusik“ Mendelssohns, der die „Verbindung von zwei
Welten“67 zugesprochen wird, in das komplexe metafiktionale Setting des
zweiten Weltentwurfs.

Zum einen steht Shakespeare also, wie ich skizziert habe, Pate für die Tech-
niken der sprachlichen Raumerzeugung. Zum anderen bringt Raabes Referenz
auch einen spezifischen kulturhistorischen und diskursiven Kontext der deutsch-
sprachigen Shakespeare-Rezeption um 1840 in Anschlag, um den literarischen
Text gegenüber der plurimedialen (Musik-)Theateraufführung zu positionieren.
Doch Raabe schlägt für seinen Erzählanfang nicht nur Profit aus dem intermedia-

 Vgl. Beaucamp 1968, 49.
 Vgl. Taubert 2018, 232 f.
 Taubert 2018, 258. Vgl. Krummacher 1974, insbes. 99–102.

1 Vom alten Proteus 123



len Kontext, den Shakespeare paradigmatisch bereitstellt, sondern darüber hinaus
auch aus der spezifischen intertextuellen Referenz, weil bereits bei Shakespeare
eine metafiktionale Wendung angelegt ist. Shakespeares A Midsummer Night’s
Dream hat selbst wiederum eine Aufführung als Bestandteil der Handlung, an der
die Frage nach einem Realismus der Theateraufführung diskutiert wird: eine Auf-
führung der Ovid’schen Liebesgeschichte von Pyramus und Thisbe. Exakt diese
Passage zitiert Raabe und stellt sie damit in den Kontext der Diskussion um die
‚Glaubwürdigkeit‘ des Erzählens, die den Erzählanfang organisiert. Zettel, eine der
Figuren Shakespeares, die nun die erzählte Welt im zweiten Weltentwurf bevöl-
kern, verkündet im Wortlaut der Schlegel-Übersetzung sein antiillusionistisches
Schauspielprogramm: „Wenn Sie [die Frauen im Publikum, C.P.] dächten, ich
käme hierher als ein Löwe, so dauerte mich nur meine Haut. Nein, ich bin nichts
dergleichen; ich bin ein Mensch wie andre auch“ (BA 12, 201). In der zitierten
Szene lösen die Schauspieler das Problem einer illusionistischen Darstellung
durch eine Art Disclaimer, der die Fiktion offenlegen soll: „Schreibt mir einen Pro-
log, und laßt den Prolog verblümt zu verstehen geben, […] daß ich, Pyramus,
nicht Pyramus bin, sondern Zettel, der Weber“.68 Bei Shakespeare diskutieren die
Athener Handwerker und Laienschauspieler als weitere Sicherheitsmaßnahme
sogar einen zweiten Prolog vor dem Prolog; außerdem soll die Löwenmaske offen-
gelegt werden: „[U]nd sein Gesicht muß halb durch des Löwen Hals gesehen
werden“.69

Bei Shakespeare findet Raabe also eine spezifische Antwort auf die Frage
nach der Fiktion. Die prologische Rahmung soll die Fiktion als das zeigen, was
sie ist: Realitätsverdoppelung.70 Gleich ein ganzes Set von Techniken der Rah-
mung übernimmt Raabe für seine Erzählung: von der Struktur eines aufgescho-
benen Anfangs durch mehrere ‚Prologe‘ über die Offenlegung der Verdoppelung
bis hin zu Unterbrechungen der Aufführung durch Interventionen aus dem Publi-
kum.71 Die ‚Glaubwürdigkeit‘ der Fiktion ist dabei eben nicht über eine spezifische
Beschaffenheit der erzählten Welt zu erlangen, sondern indem das Worldmaking
offengelegt wird.72 Doch wenn Raabe die metafiktionale Anlage des Midsummer
Night’s Dream zitiert und in die eigene Erzählanordnung übernimmt, stellt er
nicht bloß unspezifisch die Fiktion als Fiktion aus. Stattdessen nimmt er sie in

 Shakespeare 1891, 288. Vgl. Aust 1981, 165.
 Shakespeare 1891, 288.
 Siehe Esposito 2007.
 Vgl. Shakespeare 1891, 287–289.
 Vgl. Koschorke 1990, 40, der in diesem Sinn von einer „aufgebrochenen Fiktion“ spricht.
Vgl. auch Neumann 1959, 149 f.; Saul 2013, 313 f.

124 II Vor der Welt



Dienst, um die ontologischen Probleme zu markieren, die durch die paradoxe
Struktur von Setzung und Zugriff zustande kommen.

Insbesondere die basale Operation der ontologischen Erzählfunktion, die
in Form von Grenzen erzählte Welten überhaupt ermöglicht, erhält in der Ver-
doppelung des erzählten Raumes eine Anschauung, zugleich wird aber die Me-
talepse als ihre Kehrseite eingeführt. Das Problem der Einheit einer erzählten
Welt mit stabilen Grenzen ist dabei aufs Engste mit dem Problem der Identität
verbunden, das im Modell der Theaterbühne seine Bedingungen radikal offen-
legt: die Nicht-Identität. Diese Bedingungen führen zu einer Abwandlung der
Tautologie als Strukturformel des Identifizierens: „daß ich, Pyramus, nicht
Pyramus bin, sondern Zettel, der Weber“.73 Diese Formel, mit der Zettel die
ontologische Struktur der Theateraufführung auf den Punkt bringt, wird bei
Raabe zwar nicht direkt zitiert und steht nur im direkten Kontext der intertex-
tuellen Zitate. Dennoch bildet sie als prägnante Formel den Hintergrund
dafür, dass Raabe Zettel aus der Reihe der athenischen Handwerker heraus-
treten und ihn mit dem Originaltext aus der Schlegel-Übersetzung zu Wort
kommen lässt (vgl. BA 12, 201). Zettel steht also als Figur für das Problem der
Identität auf der Basis der Nicht-Identität ein. Seine Formel, die zugleich ein-
fach qua Tautologie identifiziert – „ich, Pyramus“ – sowie über eine Negation
vermittelt ein weiteres Mal identifiziert – „nicht Pyramus bin, sondern Zet-
tel“ – kondensiert die ontologische Struktur auf das Problem der Identität
hin, und zwar als Oxymoron. Sie zeigt die Differenz als unhintergehbare Basis
für das Identifizieren, das die erzählte Welt in einer raumzeitlichen Kontinui-
tät überhaupt erst zu stiften vermag. Die Namen der Figuren werden dabei als
Schauplatz dieser ontologischen Operation markiert.

Obwohl die Parallelen zwischen Raabes Erzählanfang und Shakespeares
Drama zu ähnlichen systematischen, nämlich ontologischen Problemen führen,
ist der intertextuelle Bezug keine reine Analogie: Es geht um das spezifische
Profil des narrativen Worldmaking. Das Problem der Identität ist für den Erzähl-
text mit anderen Strukturen verbunden als für die Theateraufführung oder
sogar für den dramatischen Text, der eine andere Struktur der Aussageinstan-
zen aufweist. Raabes Anfangsinszenierung implementiert zwar das Modell der
Theaterbühne und deren Aufführungssituation in das Worldmaking, lotet dabei
aber wiederum die Orte in der narrativen Struktur aus und präsentiert die Er-
zählfunktion als Erzählakt. Die Struktur der Stimme (voix) ist also bei Raabe
noch vor den Figuren, dann aber durchaus in Relation zu ebendiesen, die Mat-
rix der ontologischen Erzählfunktion. Der zweite Erzählanlauf übersetzt die

 Shakespeare 1891, 288.

1 Vom alten Proteus 125



räumliche Struktur des Worldmaking in das Modell des Theaters und integriert
dieses in seinen Weltentwurf, der damit an Komplexität gewinnt. Folglich
rahmt die theatrale Aufführung die erzählte Welt, indem der Akt des Worldma-
king selbst als Bühnendarstellung miterzählt wird. Als Konsequenz dieser Rah-
menfiktion verschieben sich die narrativen Ebenen – und das, obwohl keine
Figur als intradiegetischer Erzähler auftritt. Dennoch ist es die Struktur der nar-
rativen Stimme (voix), welche diese Verschiebungen markiert und mit der Aus-
differenzierung verschiedener Stimmen auch den Ebenenwechsel der erzählten
Welt indiziert.

Die Kommentierung und Beurteilung des Weltentwurfs, welche die extradie-
getische, rhetorisch figurierte Stimme ausgehend von der initialen Frage über
rhetorische Formate verschiedener Gedankenfiguren angestellt hatte, wechselt in
dieser metafiktionalen Anordnung gemeinsam mit der ontologischen Erzählfunk-
tion in das theatrale Setting, differenziert sich hier jedoch aus. Denn das Publi-
kum mischt sich vielstimmig in die Diskussion um die Glaubwürdigkeit ein:
„‚Ohne die Mendelssohnsche Musik wäre das verrückte Zeug heute doch nicht
mehr auszuhalten‘ […]. ‚Auf den Zopf beißen wir nicht mehr an!‘“ (BA 12, 200).
Es sind jetzt Figuren, die sich zur Glaubwürdigkeit der Darstellung äußern. Frei-
lich beziehen sich die Kommentare zunächst auf die Aufführung, die der zweite
Erzählanlauf entwirft. Die Transgression der Ebenen ist aber in diesen Kommen-
taren gleichermaßen angelegt, weil die Kommentare aufeinander Bezug nehmen
und dabei narrative Ebenen miteinander verbinden. Eine dieser Stimmen aus
dem Publikum zitiert sogar explizit Frage und Einwurf der extradiegetischen,
rhetorisch figurierten Stimme und stellt die Möglichkeit eines dritten Weltent-
wurfs in den Raum: „und nachher – frage dann mal einer: ‚Sollte es so gehen,
oder müssen wir es auf eine dritte Art versuchen?‘ […] ‚Es geht doch so!‘“ (BA 12,
200, Herv. im Original). Die Ausdrucksweise und das Wissen um die vorangegan-
genen Versuche legen nahe, dass es sich bei dieser Stimme um die extradiegeti-
sche, rhetorisch figurierte Stimme handeln muss, doch die Anführungszeichen
der direkten Figurenrede verorten sie im Dialog mit den anderen Stimmen des Pu-
blikums im theatralen Raum.

Publikum und rhetorisch figurierte Stimme diskutieren also über den Welt-
entwurf. Dass die Urteilsfindung auf diese Weise zu einer eigenständigen Hand-
lung avanciert, hat einen Rückkopplungseffekt auf die Struktur der narrativen
Stimme (voix). Die Diskussion zieht sich über alle Weltentwürfe des Erzählan-
fangs, in der die Formel „es geht“ die in direkter Rede zu Wort kommenden Stim-
men auch über die Ebenenwechsel hinweg verbindet: von der unanschaulichen,
allein über die Gedankenfiguren rhetorisch figurierten Stimme, über das Theater-
publikum, bis hin zu den metaleptischen Figuren von Leserin und Autor. Der Ef-
fekt dieser Verbindung besteht darin, dass die lediglich rhetorisch figurierte

126 II Vor der Welt



Stimme eine Anschauung erhält. Indem der theatrale Raum als Modell also vom
zweiten Erzählanlauf aus das Worldmaking insgesamt rahmt, sind die Welten,
die verworfenen wie die schließlich beibehaltene, in diesem Rahmen verankert.
Raabes Anfangsinszenierung spezifiziert damit eine „Metaphorik des Textes als
einer ‚Bühne‘, auf der sein Diskurs inszeniert wird“, die Bernd Häsner, Henning
S. Hufnagel, Irmgard Maassen und Anita Traninger in ihrem Beitrag zum Verhält-
nis von Text und Performativität als eine von mehreren Möglichkeiten „performa-
tiver Selbstreferenzialität“ anführen.74

Das Modell operiert dabei mit zwei Aspekten des Performativitätsbegriffs:
als Aufführung (Performance) von Ausführung (Performativ).75 Diese beiden
Aspekte treten bei Raabe in eine spezifische Relation zueinander, wenn das Mo-
dell das Worldmaking veranschaulicht. Denn der Aspekt des Aufführens (Per-
formance) zielt auf ein Sichtbarmachen der Ausführung (Performativ): des
ontologischen Effekts des Erzählens. In diesem metafiktionalen Setting geht die
Funktion der Bühne deutlich über die einer bloßen Metapher hinaus. Schließ-
lich ist sie keine Form der Selbstreflexivität unter vielen, sondern das bildliche
Paradigma schlechthin, mit dem literarische Texte ihre eigene performative Di-
mension beleuchten.76 Bei Raabe ist die Bühne zu einem Modell ausgestaltet,
das ein ganz spezifisches theoretisches Problem zur Anschauung bringt. Der
theatrale Raum ist somit zum einen Reflexionsmodell des Worldmaking, zum
anderen organisiert er in seiner Interaktion mit dem narratologischen Ort der
Stimme (voix) die Struktur der Fiktion in der Erzählung Vom alten Proteus: als
Setzung und Zugriff. In diesem Modell spiegeln sich narrativer Akt und perfor-
mativer Act, weil nämlich dem Act immer schon eine Verdoppelung inhärent
ist: als ‚acting as‘.

Um diese Funktion erfüllen zu können, bildet das Modell innerhalb der nar-
rativen Struktur ebenfalls ein Paradox, also dieselbe Struktur, die es veranschau-
licht. Die spezifische Inszenierung der Struktur der narrativen Stimme (voix) als
pragmatisches Setting der Krise ermöglicht es, dass das Theater sowohl als er-
zählter Raum vom Erzählakt abhängig ist, als auch denselben bebildert, was
weitreichende Konsequenzen für die Erzählung hat. Aus dem erzählten Raum
wird für die gesamte Erzählung immer auch ein Bühnenraum, aus den Figuren
werden zu besetzende Rollen, und aus dem Erzählakt wird der Garant sowie po-
tenziell das Störmoment jeder ontologischen Stabilität. Entsprechend des Mo-
dells, das der zweite Versuch entwickelt, ist es gerade die Ko-Präsenz der beiden

 Häsner et al. 2011, 84.
 Zur Ausdifferenzierung der Begriffe sowie ihrem Zusammenhang siehe Hempfer 2011.
 Vgl. Fischer-Lichte 2002, 291; Hempfer 2011, 24–26.

1 Vom alten Proteus 127



ontologischen Bereiche im doppelten Raum der Bühne, die das Modell auszeich-
net. Daher ist es nicht verwunderlich, dass auch während der übrigen Erzählung
die Apparatur der narrativen Weltmachmaschine stellenweise kräftig klappert,
wenn beispielsweise die rhetorisch figurierte Stimme Figuren wie Spielfiguren
beiseitestellt, wenn sie den ambigen Bühnenraum der erzählten Shakespeare-
Aufführung erneut zitiert und dem „Publikum“ „Mondschein, Lampenschimmer,
Blumenduft, Geisterhauch und Rheumatismus zu gleicher Zeit sein“ (BA 12,
230) möchte, oder wenn das Erzählen als Bewegung miterzählt wird: „Bis mor-
gen nachmittag um vier Uhr wissen wir mit keiner Seele in dieser Historie das
geringste anzufangen und füllen daher die uns sich aufdringenden Mußestunden
so gut wie möglich aus. […] [W]ir nehmen den Hut vom Nagel und machen einen
Spaziergang durch den Aprilabend“ (BA 12, 237f.).

Diese Überlagerung im Modell des theatralen Raumes besitzt außerdem
eine Verbindung in die erzählte Welt, in der die Handlung der Heiratsintrige
dann stattfindet. Diese Verbindung verschränkt das metafiktionale Setting des
zweiten Erzählanlaufs mit den Elementen der erzählten Welt und der Handlung
um das Liebespaar Hilarion und Ernesta fiktionstheoretisch paradox. Die Figur
der Innocentia leistet diese Verschränkung – oder vielmehr Innocentias Geist.
Denn mit ihr erhält das theatrale Setting, und sogar konkreter: die Shake-
speare-Inszenierung an der königlichen Bühne, eine Verankerung in der erzähl-
ten Welt und greift die metafiktionale Anordnung des Anfangs auf. Innocentia,
der Hilarion und Ernesta auf ihrem Weg zum Einsiedler Konstantius im Wald
begegnen, wird als „ein Wesen, das jeglichem Anspruch an eine Geister- oder
Heiligenerscheinung Genüge leistete“, eingeführt:

Unbeschreiblich lieblich von Miene und Figur, aus Minne, Luft und Duft gewoben und
von der roten Sonne durchleuchtet – ein Zauber – ein Spuk sondergleichen! ein lächelnd
Nymphchen und – vollständig im vergeistigten Kostüm einer ersten Tänzerin der königli-
chen Bühne, wie sie vor einem Menschenalter in dem damals neuesten Ballett vor den
Augen und Operngläsern des damaligen entzückten Publikums umherschwebte! – –

(BA 12, 249 f.)

Nachträglich motiviert Innocentia, die in der Handlung um die doppelte Intrige
zwar eine zentrale symbolische Position einnimmt, aber für den Fortgang des Ge-
schehens eher eine nebensächliche Rolle spielt, die Anfangsinszenierung. Der Ef-
fekt, den diese nachträgliche Verankerung innerhalb der erzählten Welt hat, ist
der einer Mise en abyme. Mit Innocentia, der Balletttänzerin auf ebenjener
Bühne, auf der Mendelssohn und Tieck die Shakespeare-Inszenierung ver-
wirklicht haben, wird das theatrale Setting des zweiten Erzählanlaufs in die
erzählte Welt abgebildet, das zuvor ihre Entstehung gerahmt hatte. Diese Mise
en abyme ist nicht bloß eine Spiegelung, sondern interveniert in der Zeitstruktur

128 II Vor der Welt



der Erzählung, weil Innocentia mit der unhintergehbaren Nachträglichkeit des
Todes als „Spuk“ eingeführt wird. Denn das „damalige[ ] entzückte[ ] Publikum“
Innocentias ebenso wie die Aufführung – das „damals neueste[ ] Ballett“ – wer-
den in eine Vergangenheit der erzählten Welt verlagert, die mindestens 30 Jahre
zurückliegt. Wenn nun also der zweite Erzählanlauf das Publikum der Auffüh-
rung von Shakespeares Midsummer Night’s Dream an der königlichen Bühne
adressiert und so qua Adressierung vergegenwärtigt, hat das einen unheimlichen
Effekt zur Folge: Wie die Balletttänzerin Innocentia ist auch das Publikum, das
hier angesprochen und für die Bewertung des Erzählens heranzitiert wird, ein
Spuk, dem die Differenz des Todes eingeschrieben ist.

1.4 Figuren: Einsiedler und Geister

Der aufwendige Erzählanfang des Alten Proteus richtet das Augenmerk auf die
ontologische Erzählfunktion, indem ihre paradoxe Struktur von Setzung und
Zugriff quasi im „Leerlauf“77 vorgeführt, qua Reihung als Prozess in Szene ge-
setzt und ihr schließlich mit der Theaterbühne ein prototheoretisches Modell
unterlegt wird, das Performanz (Aufführen) und Performativ (Ausführen) syste-
matisch verbindet. Der besondere Fokus auf der performativen Dimension des
Erzählakts sowie auf den ontologischen Strukturen des Erzählens beschränkt
sich nicht auf den Erzählanfang. Vielmehr bereitet dieser die Figuren der Erzäh-
lung als Austragungsort ontologischer Probleme vor. Konkret – so könnte man
es auf den Punkt bringen – stehen die Bedingungen des Wirklich-Werdens von
Figuren im Erzählen zur Disposition. Dabei soll es im Folgenden vor allem um
zwei Figuren respektive Figurengruppen gehen: den Einsiedler Konstantius
und die Gespenster Rosa von Krippen und Innocentia. An ihnen gerät das onto-
logische Problem der Identität in den Blick, weil diese nicht einfach qua Identi-
fizieren gesetzt, sondern aufwendig auf ihre Möglichkeiten hin beleuchtet und
ausgetestet wird.

Konstantius ist die erste Figur der Erzählung – und auch sie wird ostentativ
‚gemacht‘. Der dritte Erzählanlauf, der nach dem Abteilungssternchen einsetzt
und zu Beginn noch metaleptisch durchbrochen wird, verwendet einen erhebli-
chen inszenatorischen Aufwand auf den Einsiedler:

In einem großen Walde hatte sich in Tagen, die der Leser sich nach Belieben nah oder
fern denken kann, ein Einsiedler niedergelassen und festgesetzt. Keiner von der Sorte,
die in den Geschichten vorkommt, über welche Jean de Lafontaine sein Tirée de l’Arioste,

 Beaucamp 1968, 43.

1 Vom alten Proteus 129



sein Nouvelle tirée des cent nouvelles nouvelles, sein Tirée des contes de la reine de Na-
varre oder gar Tirée de Boccace schrieb, sondern ein braver, ein wirklicher, ein ordentli-
cher – kurz ein Einsiedler von jener geistigen Reinlichkeit und Reinheit, die unsere
Frauen, Tanten und Kinder unbedingt von ihm erwarten, wenn er in ihren Romanen und
Bilderfibeln auftritt. (BA 12, 201)

Der Figur geht einzig der Wald als räumliches Setting voraus, der wie ein meto-
nymischer Rest des Feenwalds bei Athen aus dem zweiten Weltentwurf anmutet.
Die Verben, mit denen der Einsiedler eingeführt wird – „niedergelassen“ und
„festgesetzt“ – sind dabei durchaus auch im Hinblick auf seine Funktion inner-
halb des dritten Weltentwurfs zu verstehen: Er bildet den Fixpunkt, von dem aus
im Folgenden die Ordnung der erzählten Welt entfaltet wird. Diese besteht vor
allem aus einer sozialen respektive ökonomischen Ordnung sowie einer symboli-
schen Ordnung der Figurenkonstellation. Doch bevor er diese Funktion erfüllt,
geht es darum, wie eine Figur überhaupt zur Figur werden kann. Denn anders
als beim deiktischen Raum-Erzählen der beiden vorausgegangenen Weltentwürfe
stellt sich die Operation vom Setzen einer Entität anders dar, wenn sie „ein[en]
Einsiedler“ allmählich zu diesem konkreten Einsiedler namens Konstantius spezi-
fiziert, also vom Singulieren über das Detaillieren zum Identifizieren übergeht. Die
Setzung einer Figur geriert sich als begriffliche Eingrenzung, die über Ausschluss
funktioniert. Sie weist erneut die Form einer Correctio auf – „Keiner von der Sorte
[…], sondern“ – und nähert sich so dem Einzelnen vielmehr an als es zu setzen,
und zwar indem sie ihn detailliert: „ein braver, ein wirklicher, ein ordentlicher“.

Dabei wird deutlich, was den Einsiedler als Figur von den anderen, vor-
nehmlich räumlichen Entitäten der vorangegangenen Weltentwürfe unterschei-
det. Er bildet nicht nur ein konkretes raumzeitliches Datum, sondern erst die
Figur ermöglicht so etwas wie Handlung, die als Struktur des Erzählten zu
Raum und Zeit hinzukommt. Dass mit der Figur die Möglichkeit von Handlung
zur Disposition steht, zeigt die Frage der metaleptischen Leserin an den Autor:
„Ja, aber lieber Gott, wie kommt denn der Mann dazu, ein Eremit zu werden
und eine Einsiedelei zu stiften? Weshalb heiratete er nicht und gründete einen
Hausstand?“ (BA 12, 202). Eine Figur vermag über das Konzept ‚Leben‘, das zu-
nächst gattungsgeschichtlich an den Roman gebunden ist,78 Handlung zu stif-
ten, indem es für diese die ‚Eckdaten‘ bereitstellt. Der Einsiedler markiert dabei
bereits eine Abweichung – oder wie Konstantius später über sich selbst sagt:
„ein Mensch des Ausnahmezustandes“ (BA 12, 284) – von der prototypischen
Handlung des Romans, die hier in nuce anzitiert wird: Heirat und Integration in
die bürgerliche Gesellschaft. Es geht also noch vor einer konkreten Handlung um

 Vgl. allgemein Campe 2009.

130 II Vor der Welt



die Möglichkeit von Handlung an sich, weshalb der Autor den Einwurf abwinkt:
„Liebe Seele, das ist ja grade die Geschichte!“ (BA 12, 202, Herv. im Original).

An dem Einsiedler exerziert das Erzählen nun die ontologischen Vorausset-
zungen einer Figur durch. Dabei legt es die Bedingungen der konkreten einzel-
nen Figur offen, die nicht nur in einem begrifflichen Allgemeinen – sozusagen
dem Konzept ‚Einsiedler‘ – bestehen, sondern spezifisch als literarischer Figu-
rentypus ausgestaltet werden.79 Während die Anteile des Typus aus den eroti-
schen Novellen der französischen Literatur aussortiert werden, erhält er seine
Reinlichkeit und seine Sittlichkeit aus den „Romanen und Bilderfibeln“ (BA 12,
201) der so genannten Frauenliteratur, sein Aussehen jedoch aus „germani-
schen Historien“ (BA 12, 202). Die Reihe verschiedener intertextueller Folien
holt den literarischen Typus ein und verwirft ihn im selben Zug, indem sie die
Folien gegeneinander ausspielt. Dennoch gibt es die Figur des Einsiedlers nur
zu den Bedingungen seines Figurentypus, der über Vergleiche in die Parameter
der Figur eingespeist wird. Die Figur wird damit als Knotenpunkt von allgemei-
nem Typus und individuellem Einzelnen entworfen.80 Statt Voraussetzung ist
die Identität der einzelnen Figur explizit Effekt dieser Parameter. Erst nachdem
Typus und einzelne Figur auf das Problem von Individualität und Identität hin
ausgelotet wurden, erhält der Einsiedler einen Namen, der zugleich in Frage ge-
stellt wird: „Sein Name war Konstantius; ob er aber einmal anders geheißen
hatte, werden wir später erfahren“ (BA 12, 202 f.). Der sprechende Name „Kon-
stantius“, der Standhafte (lat. constare = feststehen, aber auch ‚existieren‘), ist
demnach alles andere als beständig, sondern höchst prekär. Auch im Folgen-
den bleibt der Name Marker für das Identitätsproblem. Durchgängig wird auf
einen „richtigen Namen“ (BA 12, 277) des Einsiedlers verwiesen, dieser aber
durch Abbrüche oder Auslassungen regelrecht zensiert (vgl. BA 12, 277, pas-
sim). Das Prinzip benennt der Text an späterer Stelle selbst: „Nomina sunt
odiosa“ (BA 12, 236; lat. für ‚Namen sind gehässig‘ bzw. sinngemäß: ‚Namen zu
nennen, ist gehässig‘). Der Name Konstantius ist somit lediglich der Platzhalter
für das Problem der Identität, das insbesondere an der Figur des Einsiedlers
verhandelt wird. Die einzige identifizierende Bestimmung, die einer deiktischen
Geste gleichkommt und dadurch das Problem der Identität gestisch umgeht, ist
das Possessivpronomen. Mit einem solchen bezeichnet die metaleptische Figur
des Autors den Einsiedler zunächst als „seinen Einsiedler[ ]“ (BA 12, 201), dann
abschließend als „unsern Bruder im Leiden dieser Welt“ (BA 12, 203). Das Pos-

 Vgl. Damaschke 1990, 106 f.
 Vgl. ähnlich bereits Beaucamp 1968, 46.

1 Vom alten Proteus 131



sessivpronomen selektiert also aus dem literarischen Typus des Einsiedlers und
konturiert so seinen Status als Einzelner.

Erst nachdem die ontologischen Parameter der Figur ausgelotet sind und
sie damit den Fixpunkt für erzählte Welt und Handlung bereitstellt, schließt
eine räumliche Geste die Einführung der Figur ab: „Nachdem wir dieses festge-
stellt haben, stellen wir ihn, unsern Bruder im Leiden dieser Welt, beiseite,
nachdem wir ihn eingeführt haben, und sagen ein weniges mehr von der Stadt,
deren Türme von den letzten Bäumen seines Waldes aus zu erblicken waren“
(BA 12, 203). Der Einsiedler wird also räumlich verortet, und zwar in einer Op-
position von Stadt und Waldeinsamkeit.81 Die Erzählfunktion besteht hier ex-
plizit darin, die einzelnen Entitäten zu relationieren: in eine raumzeitliche
Verbindung zu setzen, aber auch semantische Relationen zu stiften. Die Sicht-
distanz identifiziert den Einsiedler („seines Waldes“) im Verhältnis zur Stadt
(„deren Türme“) und führt so eine raumzeitliche Kontinuität ein. Gleichzeitig
etabliert die rhetorische Geste des ‚Beiseitestellens‘ auch zwischen beiden Po-
sitionen eine oppositionelle Struktur, die Vergleichsoperationen vorbereitet.

Diese Opposition von Einsiedler und Stadt bestimmt im Folgenden Raum-
struktur und Handlung, wenn der Besuch des Liebespaares aus der Stadt beim
Einsiedler Konstantius im Wald den entscheidenden Umschlag des Geschehens
einleitet. Dabei wird die Opposition von Wald und Stadt explizit auch mit der
Relation von Einzelnem und Allgemeinem enggeführt:

Nun denkt man wohl, weil das beides so wunderhübsch beieinandersaß und -lag, ich
meine den Einsiedler und die Stadt, daß sofort vom ersten Gerücht der Niederlassung des
Klausners in der Wildnis an ein reger Verkehr zwischen dem einzelnen und der Vielheit,
und umgekehrt, stattgefunden habe. Dem war aber nicht so[.] (BA 12, 206, Herv. C.P.)

Nicht nur dient die Figur des Einsiedlers als Fixpunkt für das Worldmaking des
dritten Erzählanlaufs, sondern er erscheint gleichsam als symbolische Verdich-
tung des ontologischen Problems der Identität, das zwischen Singularität und
Individualität ausgelotet wird. Seine Einführung erfolgt mit einem besonderen
Fokus auf die Operationen des Singulierens, Detaillierens und Identifizierens, die
ihn als konkrete Figur aus dem Figurentypus des Einsiedlers hervortreten lassen.
Darüber hinaus steht er als Einsiedler auch semantisch für das Konzept des Ein-
zelnen ein. Ebenso wie Konstantius das Prinzip der Singularität repräsentiert,
steht die soziale Ordnung für das Prinzip der „Vielheit“ und ist auf die Singulari-
tät wechselseitig bezogen. Auch sie erhält einen individuellen und ‚symbolfähi-
gen‘ Namen: „Piepenschnieder“, die als „allgemeine große Familie“ (BA 12, 204)
trotz des eigentümlichen wie unverwechselbaren Namens zugleich die Sozial-

 Zum Topos der Waldeinsamkeit im neunzehnten Jahrhundert siehe Klimek 2012.

132 II Vor der Welt



struktur, wenn nicht gar die ‚Menschheit‘ schlechthin vertritt.82 Die Familie bzw.
die Familiennamen ergänzen damit die Perspektive auf das Problem von Singula-
rität, die Konstantius einstellt. Die Faktur der Figur wird hier auf dieses spezifi-
sche ontologische Problem hin offengelegt.

Dabei ist auffällig, dass die Einführung der Figur sowohl in ihren Anteilen
an einem allgemeinen Figurentypus als auch in ihrer Individualität von Medien
abhängt, die Identität als grundsätzlich problematisch erscheinen lassen. Die li-
terarischen Vorbilder des Figurentypus korrespondieren nämlich mit den „Ge-
rücht[en]“ (BA 12, 206), die Konstantius als besonderen Einzelnen innerhalb der
Stadt repräsentieren. Für die städtische Öffentlichkeit – oder wie es heißt: „Viel-
heit“ – unterscheidet sich daher Konstantius zunächst eben nicht von den „Ere-
miten des Schauspiels und der Oper“ (BA 12, 206). Komplett von der städtischen
Öffentlichkeit abgeschnitten ist Konstantius in dieser Hinsicht den in den Medien
dargestellten Einsiedlern gleichgestellt, indem er seinem Ruf nach nur als Reprä-
sentant eines Typus gilt. Dennoch: Konstantius geht dieser städtischen Öffent-
lichkeit voraus und nimmt innerhalb des Worldmaking die zentrale Position ein.
Für ihn als Figur ist der Figurentypus nur eine Folie, vor der er sein konkretes
Profil und seine Handlungsmöglichkeiten gewinnt, obwohl er innerhalb der er-
zählten Welt für die übrigen Figuren zunächst lediglich ein Repräsentant dieses
Typus ist.83 Dass das Problem der Identität und Individualität einer Figur auf
dem Spiel steht, macht die eher beiläufig erzählte, aber umso erstaunlichere
‚künstliche Figur‘ deutlich: ein „automatischer Eremit“.

Auch die Stadt kümmerte sich lange Jahre hindurch nicht im geringsten um ihn, zumal
da in einem sehr besuchten öffentlichen Garten eine Tuffsteingrotte vorhanden war, in
welcher ein automatischer Eremit saß, der ein ziemliches Teil der Bewegungen eines
wirklichen ganz vortrefflich vermittelst des Räderwerks in seinem Innern nachmachte
und dem Volke vollständig für seine Bedürfnisse in dieser Hinsicht genügte. (BA 12, 206)

Auch wenn der automatische Doppelgänger des Einsiedlers für die Stadtbewohner*-
innen dieselbe Funktion erfüllt – nämlich eine Opposition zur städtischen
Vielheit zu repräsentieren – und Konstantius damit in dieser Hinsicht problemlos
ersetzen könnte, gewinnt Konstantius gerade vor dieser künstlichen Folie als
Figur Kontur. Denn im Gegensatz zu ihm ist er ein „wirklicher […] Einsiedler“
(BA 12, 201), der nicht in der Funktion für die städtische Öffentlichkeit aufgeht,
sondern von der auch als konkrete einzelne Figur erzählt werden kann. In dieser

 Vgl. ähnlich Aust 1981, 157; Beaucamp 1968, 46.
 Diese Repräsentationsfunktion zeigt sich auch in den literarischen Folien, mit denen die
Stadtbewohner*innen Konstantius interpretieren: Sie „hielten ihn für“ den Weihnachtsmann
oder den Rattenfänger von Hameln (BA 12, 202).

1 Vom alten Proteus 133



Hinsicht fast schon plakativ erscheint deswegen die Beschreibung des Zustands,
in dem Ernesta und Hilarion den Einsiedler Konstantius antreffen; diese negiert
nämlich die Ikonographie:84 „Er sang kein Abendlied, kein weißes Täubchen saß
ihm zärtlich auf der Schulter; er fütterte kein frommes Reh mit frommer Hand“
(BA 12, 253). Deutlich wird damit nicht zuletzt, was eine Figur überhaupt zu einer
Figur macht, und inwiefern sich das von einem Automaten unterscheidet, der
auf einen bestimmten Ort und eine bestimmte repräsentative Funktion be-
schränkt bleibt.

Dieses Missverhältnis macht die Erzählung für die Frage nach der ‚Wirk-
lichkeit‘ einer Figur fruchtbar. Von Anfang an als „wirklicher […] Einsiedler“
(BA 12, 201) eingeführt, wird er für die städtische Öffentlichkeit erst in dem Mo-
ment buchstäblich wirklich, in dem er, aufgefordert von Hilarions und Ernestas
Besuch im Wald, in das Geschehen eingreift. In ihrem Verlauf setzt die Erzäh-
lung das Attribut „wirklich“ sehr präzise und markiert damit die Entwicklung
des zweiten Wirklich-Werdens des Einsiedlers. Ernesta fragt daher nicht von
ungefähr ihren Geliebten Hilarion, ob „dieser Einsiedler im tiefen Walde wirk-
lich keine Fabel, kein Märchen“ (BA 12, 237) sei. Dass die beiden Perspektiven
auf Konstantius erst allmählich in Deckung gebracht werden – seine ‚Existenz‘
also erst anerkannt werden muss – bildet sich in der Diskussion der beiden Lie-
benden ab, die zum Entschluss führt, Konstantius im Wald aufzusuchen. Auch
die erste Reaktion der „Gebildeten“ der Stadt auf das Erscheinen des Einsied-
lers setzt diese schrittweise Verwirklichung diskursiv fort, wenn sie fragen:
„Aber ist es denn möglich? Gibt es dergleichen wirklich noch?“ (BA 12, 268).
Das Attribut „wirklich“ bezeichnet somit eine ontologische Differenz, die einen
Einsiedler von einem medial dargestellten oder einem künstlichen Einsiedler
unterscheidet. Gleichzeitig bezeichnet es den Punkt, an dem sich die einzelne
Figur konkretisiert und nicht mehr in dieser Repräsentation des allgemeinen
Typus aufgeht – kurz: aus der Rolle fällt.

Jedoch zieht ausgerechnet dieses Wirklich-Werden eine regelrechte Identi-
tätskrise des Einsiedlers nach sich. Am Abend nach dem Besuch der Liebenden
hadert Konstantius mit sich, ob er den Weg in die Stadt auf sich nehmen soll:
„‚Bin ich es noch?‘ fragte sich der Waldbruder“ (BA 12, 263), und zwar zurecht.
Eine Polizeikontrolle, in deren Folge seine Identität festgestellt wird, ist zwar die
erste Begegnung mit der Gemeinschaft, dennoch scheint die Identitätskrise
damit in keiner Weise überwunden.85 In der Folge geht sein Weg in die Stadt –
sogar zum „lebendigsten Mittelpunkt der Stadt“ (BA 12, 279) – mit weitreichen-

 Vgl. Damaschke 1990, 107.
 Vgl. Simon 2011, 515.

134 II Vor der Welt



den Veränderungen seines äußeren Erscheinungsbildes, aber auch seiner Exis-
tenzweise einher: Von nun an ist er ein „Exeremit“ (BA 12, 274). Damit kollidie-
ren die beiden ontologischen Strukturen, die zuvor fein säuberlich oppositional
geordnet waren: Singularität und Vielheit. Entsprechend äußert sich dieser
Clash der ontologischen Strukturprinzipien in der Überforderung des Einsied-
lers bei seiner Ankunft in der Stadt, wenn sich die bereits angebahnte Identi-
tätskrise zu einer akuten Situation der Überforderung ausgestaltet:

[U]nd mit drei weiten Schritten befand er sich gleichfalls inmitten des Gewühls und war
geborgen. Fünf Minuten später stand er im Schatten eines öffentlichen Monumentes,
schwindelnd, aber doch gefaßter. Letzteres hinderte freilich durchaus nicht, daß er wie
ein Verzückter um sich starrte: er hatte es ganz und gar vergessen, wie viele Menschen
und wie viele Dinge sonst noch es auf Erden gab. Jeder Rippenstoß, den er erhielt, war
ihm eine neue Offenbarung; und wieder eine Viertelstunde später stellte er, auf einem
Ecksteine an einem weiten, sonnigen, wimmelnden Marktplatze sitzend, selber an sich
die Frage: „Aber ist es denn möglich? Gibt es – mich denn noch in der Welt?“ – –

(BA 12, 268, Herv. im Original)

Die Stadt stellt sich dem Einsiedler regelrecht als ‚Wimmelbild‘ dar. Die Viel-
heit, die bereits zu Beginn der Erzählung als ontologischer Strukturbegriff dem
Bereich der Stadt zugeordnet wurde, erhält hier eine dynamische Anschauung:
„Gewühl[ ]“. Begrifflich bringt das „Gewühl[ ]“ als Kontinuativum bestimmte
semantische Eigenschaften ins Spiel,86 die das Problem, das sich Konstantius
hier stellt, deutlich machen. Es überführt die Zählbarkeit der Entitäten in eine
Unzählbarkeit. Dennoch versucht Konstantius der Stadt mit seiner eigenen me-
reologischen Logik beizukommen und sie in ihrer Zählbarkeit zu fassen: „wie
viele Menschen und wie viele Dinge“, wie er sich in indirekter Gedankenrede
fragt. Das „Gewühl“ entzieht sich aber per se dieser Zählbarkeit, zum einen,
weil es als Kontinuativum oder auch ‚Massennomen‘ grundsätzlich Homogeni-
tät ausdrückt, und zum anderen, weil es als Struktur Individuativa impliziert,
diese aber auflöst. Anders als andere ‚Massennomen‘, die spezifische Substan-
zen oder Stoffe bezeichnen, referiert das Gewühl auf eine Struktur dynamischer
Masse, die genau auf den Punkt des Übergangs einer Logik der Zählbarkeit zu
einer der Unzählbarkeit zielt.

Innerhalb der Struktur dynamischer Masse verliert Konstantius seinen Sta-
tus als besonderer Einzelner und geht in ihr auf: Die „Tarnkappe“, die er sich
vor dem Eintreffen in die Stadt noch gewünscht hatte (vgl. BA 12, 267 f.), erweist

 Zu den semantischen Eigenschaften von Kontinuativa und Individuativa und dem Problem
der Quantifikation siehe Werner 2012, insbes. 21–23. Vgl. allgemeiner Pafel/Reich 2016, 111–113.

1 Vom alten Proteus 135



sich im Nachhinein als nicht mehr notwendig, weil „sich jetzt niemand mehr um
ihn kümmerte“ (BA 12, 268). Die Kollision der beiden ontologischen Strukturen
mit ihren unterschiedlichen mereologischen Prinzipien stellen eben – das macht
der Aufwand deutlich, den das Erzählen auf die Ankunft Konstantius’ in der Stadt
verwendet – keine Skala dar, obwohl man das annehmen könnte. Das zählbare
Prinzip des konkreten Einzelnen, das additiv verfährt und auf einer Unterschei-
dung von Singular und Plural beruht, geht nicht durch bloße Addition in das
Prinzip der unzählbaren Vielheit über: Dadurch ist es zwar möglich, vom Einsied-
ler zum „Zweisiedler“ (BA 12, 248) zu gelangen, nicht jedoch zum ‚Vielsiedler‘.

Obgleich er der dynamischen Vielheit einverleibt wird, leistet Konstantius
ihr auch Widerstand. Denn nicht nur bleibt er als grammatisches Subjekt durch-
gängig erhalten und repräsentiert damit das konkrete Einzelne. Zudem steht er
in metonymischer Verwandtschaft zu den beiden Fixpunkten innerhalb des Ge-
wühls: dem schattenspendenden Monument und dem Eckstein, auf dem er Platz
nimmt. Innerhalb des städtischen Gewühls, dessen Entitäten in der dynamischen
Struktur ununterscheidbar sind, bilden sie Fixpunkte, die der Auflösungstendenz
dieser Struktur entgegenstehen. Fixpunkte sind sie deshalb, weil sie unterscheid-
bare, statische Entitäten darstellen, aber auch, weil sie zeitliche Effekte auslösen:
Pausen. Sie takten Konstantius’ Eintauchen im Gewühl minutengenau, wenn er
„[f]ünf Minuten später […] im Schatten eines öffentlichen Monumentes, schwin-
delnd, aber doch gefaßter“ steht „und wieder eine Viertelstunde später“ sich „auf
einem Ecksteine“ sitzend erholt (BA 12, 268). Narratologisch betrachtet stellen
diese Pausen für Konstantius, welche die statischen Entitäten stiften, eben gerade
keine Pausen dar, sondern geben der Figur wie dem Erzählen die Möglichkeit zur
Reflexion. Von der Reflexion kann nämlich in Gedankenrede und direkter Rede
deckend erzählt werden, während die Zeit dazwischen „inmitten des Gewühls“
nur in Form bestimmter und expliziter Ellipsen greifbar wird.

Die Passage reaktiviert das Motiv des Felsens, das zu Beginn der Erzählung
als Gleichnis Konstantius’ Namen als sprechenden Namen ausbuchstabiert: als
mit sich zumindest im Kern selbst identischer, einzelner Fels in der Brandung
der Veränderung durch die Zeit (vgl. BA 12, 205). Auch ist die Identität als Wider-
stand gegen eine Dynamik konzipiert, die ebenfalls in einem Kontinuativum An-
schauung erhält, diesmal im wirbelnden Staub: „Wie es um ihn her stäubt, wie
die Wirbel sich drehen, was für Staub auf ihn geweht, getrieben und gehäuft
wird, er bleibt liegen, und er liegt ruhig und fest“ (BA 12, 205). Der „Granitblock
im Felde“ (BA 12, 205) verkörpert das ‚Prinzip Konstantius‘.87 Findling und
der Einsiedler sind strukturanalog zueinander und beleuchten sich gegensei-

 Zur Gegenüberstellung der Prinzipien Konstantius und Proteus vgl. Simon 2011, 518.

136 II Vor der Welt



tig. Auch im Bild des Findlings steht die Statik des konkreten Individuativums
gegen die Dynamik des unzählbaren Kontinuativums. Gerade im Vergleich
der beiden Bilder wird deutlich, dass an der Figur Konstantius ontologische
Konzepte verhandelt werden, deren gegenseitige Abhängigkeit vorgeführt
wird: Singularität und Individualität als Bedingungen von Identität.

In der Kollision der ontologischen Strukturen wird die Möglichkeit des konkre-
ten Einzelnen an ihre Grenze geführt. Denn beide Strukturen stellen einen anderen
Fokus auf das Problem der Identität ein, weil in ihnen Teil-Ganzes-Relationen je-
weils unterschiedlich funktionieren. In der Struktur, die der Einsiedler Konstantius
symbolisch verkörpert, bildet das konkrete und zählbare Einzelne die mereologi-
sche Basis, auf der sich Einzahligkeit und Mehrzahligkeit gegenseitig konstituieren
und sich heterogene Mengen formieren können. Diese Mengen stellen das Ein-
zelne nicht in Frage, sondern bestätigen es. In der dynamischen Struktur des
städtischen Gewühls hingegen stellt sich die Teil-Ganzes-Relation grundsätz-
lich anders dar. Das Einzelne ist als konkretes Einzelnes nicht mehr fassbar.
Das Ganze der Struktur basiert zwar auf einer Vielheit, jedoch ist es eine unbe-
stimmte Vielheit, die sich trotz Addition und Division als homogenes Ganzes er-
hält. Dabei kann als Basis nicht mehr von konkreten Einzelnen gesprochen
werden, schließlich ist das Einzelne nicht mehr identifizierbar. Innerhalb dieser
Struktur ist Identität auf der Ebene des Einzelnen unmöglich. Die Rückkehr Kon-
stantius’ in die Stadt lässt nun folglich die beiden ontologischen Strukturen kolli-
dieren und legt ihren grundsätzlichen Konflikt in Bezug auf das Problem der
Identität hin offen, der nicht aufgehoben werden kann.

Dieses ontologische Problem wird nicht gelöst, sondern lediglich markiert.
Die Figur selbst greift dieses Problem als epistemologisches wieder auf und be-
handelt es nach der Folie der Anagnorisis. Seine Frage „Bin ich es noch?“ beant-
wortet sich der Einsiedler in Form einer Spiegelszene.88 Er resümiert: „eins hat
mir die Einsamkeit verliehen – Selbsterkenntnis!“ (BA 12, 263). So erklärt sich zu-
mindest Konstantius’ dringende Forderung nach einem Spiegel, mit dem er bei
seiner Ankunft in der Stadt den Laden eines französischen Schneiders regelrecht
überfällt (vgl. BA 12, 270), nachdem er sich mit sich selbst nicht in Übereinstim-
mung zu bringen weiß: „Hier, vor einem Schneiderladen stehend, vergleicht er
sein jetziges Kostüm mit dem, was er vor dreißig Jahren ablegte, und dieses wie-
der mit dem, was heute Mode ist“ (BA 12, 269). Die Folie der Anagnorisis, die hier
anzitiert wird, überbrückt das ontologische Problem der Identität, indem es die
Selbsterkenntnis der Differenz entgegenstellt. In der kurzen Szene bleibt es je-
doch bei diesem schematischen Zitat, weil das psychologische Register letztlich

 Vgl. Simon 2011, 515.

1 Vom alten Proteus 137



ungeeignet ist – es geht nicht um eine qua Selbsterkenntnis gesetzte Identität;
vielmehr geht es grundsätzlicher um die ontologischen Strukturen, die Identität
überhaupt erst ermöglichen.

Es ist nicht nur die Figur des Einsiedlers Konstantius, an der in der Erzäh-
lung Vom alten Proteus ontologische Probleme verhandelt werden. Vielmehr
bilden Konstantius und seine ‚Identitätskrise‘ die Folie, vor der deutlich wird,
wie sich in der Figurenkonstellation eine Reflexion auf die ontologische Basis
des Erzählens abbildet. Denn das doppelte Wirklich-Werden Konstantius’ steht
in enger Verbindung zu den beiden Geistern, Rosa von Krippen und Innocentia,
welche die Bedingungen der Wirklichkeit von Figuren veranschaulichen und
zugleich humoristisch das übrige Figurenpersonal spiegeln. Innerhalb des ty-
penhaften Personals stellen die Geister zwar ‚vollwertige‘, im Sinne von gleich-
wertigen, Figuren dar, doch in Bezug auf die ontologischen Strukturen, welche
die Erzählung auf vielfältige Art und Weise beleuchtet, erscheinen die Geister
als Figuren unter negativen Vorzeichen.

Inwiefern das Bild des Findlings in Strukturanalogie zum Einsiedler ein
Prinzip der Widerständigkeit als Basis einer spezifischen Identitätskonzeption
veranschaulicht, für die wiederum Konstantius symbolisch einsteht, wurde be-
reits ausgeführt. Darüber hinaus stiftet das Bild des Findlings eine spezifische
Zeitstruktur, welche die Figurenkonstellation organisiert. Findlinge sind mar-
kante, einzelne Felsbrocken, die paläogeologische Überreste darstellen, weil
sie durch Gletscherbewegungen während der Eiszeiten in andersartige Ablage-
rungen verfrachtet wurden. Dieses Zeitverhältnis zwischen Vergangenheit und
Gegenwart, für das der Findling als Rest einsteht, organisiert auch die Figuren,
und zwar indem es diese in zweifacher Hinsicht unterteilt. Zunächst unterschei-
det sich die Gruppe der Figuren, die an dem 30 Jahre zurückliegenden doppel-
ten Liebesunglück beteiligt waren, nämlich Konstantius, Püterich, Innocentia
und Rosa von Krippen, von dem jungen Liebespaar Ernesta und Hilarion, um
dessen Liebesglück sich die Handlung entspinnt, welche die Figuren der ehe-
maligen Vierecksbeziehung reaktiviert.89 Dann lassen sich anhand dieser Zeit-
struktur des Restes aber auch die Figuren der Vierecksbeziehung in Lebende
und Tote unterscheiden. Während Konstantius und Püterich noch am Leben
sind und so – von Konstantius’ Einsiedlerexistenz abgesehen – auch in der
Gegenwart der Handlung als Figuren agieren, stehen Rosa von Krippen und
Innocentia in dieser Gegenwart unter ontologisch anderen Vorzeichen: Diese
Figuren sind Geister.

 Zur Generation als Strukturmerkmal der Figurenkonstellation vgl. Simon 2011, 510 f.

138 II Vor der Welt



Dass die Erzählung nicht nur von einem Liebespaar handelt, das aufgrund
ökonomischer Umstände befürchten muss, einem Handel zweier älterer Herren
zum Opfer zu fallen, sondern auch Geister als Figuren dieser erzählten Welt auf-
treten, ist nicht von Beginn an klar. Die Geister repräsentieren eine andere
Modalität der erzählten Welt, deren Regeln jedoch eben nicht in der Exposi-
tion formuliert werden, wie man erwarten könnte. Vielmehr geschieht die Ein-
führung der Spukfiguren unvermittelt erst nach einigen Kapiteln, was durchaus
als programmatisch zu verstehen ist. Die Art und Weise, wie das erste Auftreten
Rosa von Krippens narrativ vermittelt wird, kalkuliert mit dem Bruch, den die
Geister für die Regeln der erzählten Welt darstellen, und geschieht in Reflexion
darauf, dass sich die ontologische Struktur der Welt damit komplexer gestaltet.
Ernestas Onkel Püterich und sein Gläubiger Magerstedt sind sich gerade über
ihren ‚Handel‘ einig geworden, demzufolge die Heirat mit Ernesta Püterichs
Schulden bei Magerstedt begleichen soll, als sich Rosa von Krippen zu Wort mel-
det: „‚Jetzt bleibt nichts weiter übrig: ich muß mich zeigen!‘ sagte das Gespenst des
Hauses“ (BA 12, 219, Herv. im Original), bevor sie ankündigt: „und ich werde
mich – andeuten!“ (BA 12, 220, Herv. im Original). Diese Wortmeldung stellt eine
mehr als unerhörte Intervention in das intime Gespräch der alten Herren dar,
daran lässt auch die überbordende Kursivierung keinen Zweifel. Doch Püterich
und Magerstedt reagieren nicht auf sie, scheinen sie also nicht hören zu können.
Stattdessen werden sie von einem Nagel,90 der „sich plötzlich, ohne alle Einwir-
kung aus der Wand los [löste]“, aufgeschreckt, woraufhin das Bild der Balletttän-
zerin Innocentia von der Wand fällt, das „Glas zersplittert[ ]“ und der „Rahmen
zer[bricht]“ (BA 12, 220). Wie schon in der Anfangsinszenierung dient auch hier
die Typographie dazu, die stimmliche ‚Einmischung‘ als Transgression einer on-
tologischen Differenz zu markieren. Die direkte Rede lässt sich – weil sie typogra-
phisch mit der figurierten Stimme des Anfangs sowie mit der Stimme des
Publikums im ontologischen Zwischenbereich des theatralen Modells in Verbin-
dung steht – ebenfalls als transgressive Stimme dechiffrieren, die eine solche Dif-
ferenz einführt. Analog zur Stimme des Publikums, die sich unvermittelt in das
Worldmaking des zweiten Erzählanlaufs einmischt und daraufhin einen ambigen
erzählten Raum stiftet, steht auch hier die direkte Figurenrede vor dem Erzählen
der Figur und ihrer Verortung oder narrativen Ausgestaltung. Die Rede des

 Der Nagel, von dem in der Erzählung nicht nur Rosa von Krippens Geist hinter der Tapete
befestigt wird, sondern auch der Hut des figurierten Wirs (vgl. BA 12, 238), steht als Motiv in
enger Verbindung zu Raabes Überlegungen eines humoristischen Erzählens: „Wer ist ein Hu-
morist? Der den winzigsten aller Nägel in die Wand, oder die Hirnschale des hochlöbl.⟨ichen⟩
Publik⟨ums⟩ schlägt, und die ganze Garderobe der Zeit und aller vergangenen Zeit dran auf-
hängt“ (BA EB 5, 389).

1 Vom alten Proteus 139



„Gespenst[s] des Hauses“ setzt gleichzeitig seinen Ursprung – das wäre ontolo-
gisch noch kein Problem –, die dann aber nachträglich als Gespenst klassifiziert
und aufgrund der Kursivierung gleichzeitig als ontologische Transgression mar-
kiert wird.

Doch trotz dieser transgressiven Geste ist das Erzählen zunächst vielmehr
um eine Aufrechterhaltung oder Bekräftigung der Grenze bemüht. Obwohl Rosas
Wortmeldung sich in Erzählverfahren und typographischer Gestaltung – abgese-
hen von der Hervorhebung qua Kursivierung – ohne Weiteres in das Gespräch
der beiden Herren fügt, scheint ihre Rede parallel zu diesem Dialog stattzufin-
den, da die beiden anderen Figuren nicht auf Rosas Einmischung Bezug nehmen.
Stattdessen findet eine verschobene Reaktion statt. Die Herren reagieren auf den
sich lösenden Nagel in der Wand. Diese Reaktionskette steht mit der ontologi-
schen Grenze in enger Beziehung. Denn obwohl die Verschiebung eine Kausalre-
lation andeutet, wird sie explizit negiert. In direkter Rede benennt Rosa die
Intrige als Grund, die notwendigerweise ihre Einmischung evoziert – „Jetzt bleibt
nichts weiter übrig, ich muß mich zeigen!“ (BA 12, 219, Herv. im Original). Jedoch
findet im Erzählerbericht keine kausale Vermittlung zwischen Rosas Absichtser-
klärung und dem Ereignis des sich lösenden Nagels statt: „Ein Nagel löste sich
plötzlich, ohne alle äußere Einwirkung, aus der Wand los“ (BA 12, 220). Die Quali-
fizierung des Ereignisses als „plötzlich“ sowie die Einschätzung „ohne alle äußere
Einwirkung“ legt eine Fokalisierung auf die Figuren Püterich und Magerstedt
nahe. Diese hat zur Folge, dass eine Kausalität explizit ausgespart wird.91 Das,
was die ontologische Operation des Identifizierens leisten würde, nämlich die En-
titäten in eine raumzeitliche Kontinuität zu stellen und eventuell darüber hinaus
die Ereignisse kausal zu verbinden, fehlt. Stattdessen stehen Gespenst und ältere
Herren unvermittelt nebeneinander; die einzige angedeutete raumzeitliche und
kausale Verbindung ist die Absichtserklärung des Gespensts, sich ‚zu zeigen‘. Die
Ambiguität der Lücke in der Motivierung wird eben genau auf die ontologische
Differenz hin fruchtbar gemacht.

Erst im nächsten Kapitel erhält das Gespenst einen Namen, einen Ort in der
erzählten Welt und eine, wenn auch sehr eigentümliche, Anschauung, die
nachträglich die Kausalität der Ereignisse und die asymmetrische Kommunika-
tionssituation erklärt.

Es war Rosa von Krippens Geist oder Schatten, der seit einem Menschenalter hinter der
Tapete im Wohngemach des Barons Püterich im Püterichshofe klebte und dem der Nagel,
welcher das Bild der schönen Sünderin Innocentia an der Wand befestigte, gerade durch
das Schattenherz ging. Wie ein aufgespießter Gespensterschmetterling haftete Rosa von

 Vgl. Koschorke 1990, 40.

140 II Vor der Welt



Krippens Schemen zwischen der Mauer und dem aufgekleisterten Tapetenleder und hatte
alles anzuhören und anzusehen, was in dem Gemache des Barons gesprochen und getan
wurde. (BA 12, 220 f.)

Das Nebeneinander des Figurendialogs wird nun in eine spezifische räumliche
Anordnung übersetzt, welche die Figur Rosa von Krippen in der raumzeitlichen
Struktur einordnet und so die ‚Regeln‘ der Figur erläutert. Denn obwohl sie
räumlich „hinter der Tapete“ bzw. „zwischen der Mauer und dem aufgekleister-
ten Tapetenleder“ verortet wird, sind es die Einschränkungen, die sie als Figur
auszeichnen: die reduzierte körperliche Ausdehnung und die Unbeweglich-
keit – „[w]ie ein aufgespießter Gespensterschmetterling“ eben.

Die Bedingungen, zu denen das Gespenst Figur ist, scheinen demnach die
einer Ableitung davon zu sein, was es heißt, Figur zu sein. Diese Ableitung, die
vor allem eine Reduktion der Körperlichkeit bedeutet, bildet sich auch als gram-
matische Genitivkonstruktion ab: Rosa von Krippens „Schatten“ bzw. „Sche-
men“. Beide Begriffe aktivieren etymologisch Anteile des Figurenbegriffs, die an
der altgriechischen Variante des Begriffs (schéma) orientiert sind und stärker den
Umriss oder die Gestalt einer Figur bezeichnen, während der lateinische Figura-
Begriff in der Rezeption und Weiterentwicklung des Begriffs zunehmend dyna-
misch gedacht wird und eng mit der Körperlichkeit und Bewegung des Körpers
zusammenhängt, wie Erich Auerbach in seinem Figura-Aufsatz herausgearbeitet
hat.92 Doch zeichnet sich das Gespenst als Schattenfigur nicht allein durch
eine reduzierte Figurhaftigkeit aus. Die Reduktion umfasst auch ihre sinnli-
che Wahrnehmbarkeit. Wie es die asymmetrische Kommunikationssituation
deutlich macht, ist das Gespenst für die anderen Figuren nicht auditiv und, wie
im Weiteren ausgeführt, zumindest tagsüber auch nicht visuell wahrnehmbar
(vgl. BA 12, 225). Die Reduktion – oder sogar die Subtraktion – bestimmter Eigen-
schaften zeichnen das Gespenst als Figur ‚zu anderen Bedingungen‘ aus; so be-
leuchtet das Gespenst ex negativo aber auch, was eine Figur zu einer Figur
macht.

Die Bestimmungen, mit denen das Gespenst als ‚Figur light‘ eingeführt
wird, sind aber nur die Startvoraussetzungen, von denen es sich im Verlauf der
Erzählung zunehmend emanzipiert. Durch den Verlauf der Erzählung hinweg
bildet sich am Gespenst eine Tendenz zur Figur ab. Das Erzählen vom Gespenst
arbeitet sich an diesen Einschränkungen ab und hebt sie zunehmend auf,
womit zudem die ontologische Grenze zwischen dem Gespenst und den ande-
ren Figuren porös wird. Dass Rosa das Wort ergreift, ist nur der initiale Moment
einer Befreiungsbewegung, welche die Körperlichkeit einer Figur regelrecht

 Vgl. Auerbach 2016 [1938], 125 f.

1 Vom alten Proteus 141



durchdekliniert: Auf die Stimme folgt der Atem – sich „frei zusammenziehend
und wieder ausbreitend“ –, die Körperhaltung, die ihr ermöglicht „die Stellung
[zu] verändern“, sowie die Fortbewegung, um „den Platz [zu] wechseln“ (BA 12,
223). Paradoxerweise ist dieses Figur-Werden Rosas aber auch mit einer Bewe-
gung verbunden, die sie gleichsam überhaupt erst zu einem Gespenst macht.
Ihr erster Weg führt sie durch die Wand in Püterichs Schlafzimmer, womit sie
ihre Immaterialität affirmiert. Diese transgressive Bewegung verleiht dabei suk-
zessive ihrem Körper Form, während sie ihn gleichzeitig in seiner Materialität
negiert: Wie durch eine Wasseroberfläche taucht Rosa mit der „Zehenspitze“
zuerst durch die Tapete, dann folgen Knie, Hand, Nasenspitze, Gesicht und
restlicher Körper (vgl. BA 12, 225). Sie gewinnt sich in dieser Bewegung und an
der Interaktion mit dem erzählten Raum als Figur, vollzieht gleichzeitig aber
ihre eigene Ontologie als Gespenst.

Rosas Prozess des Figur-Werdens ist also vornehmlich an Körperlichkeit
und Bewegung gebunden. Paradigmatisch steht der Tanz für ein Konzept figür-
licher Körperlichkeit, die während Rosas Emanzipationsprozess durchdekliniert
wird. Der Tanz aktiviert – erneut Auerbach – die dynamischen Anteile des
Figurenbegriffs:93

Rosas Geist drehte sich drei Minuten mit der Geschwindigkeit eines Kreisels um die ei-
gene Achse; Rosas Geist hob die linke Fußspitze gegen die Decke und hob die rechte.
Rosas Geist hüpfte auf und drehte sich von neuem ein halb dutzendmal in der Luft um
sich selber. (BA 12, 225)

Die körperliche Befreiung aus der 30-jährigen Stasis gipfelt also in einem Tanz,
der von Rosa eine Verbindung zum zweiten Gespenst der Erzählung, der Bal-
letttänzerin Innocentia, schlägt. In Innocentia setzt sich die Befreiung der re-
duzierten Schattenfigur fort. Denn die Tendenz zur Dynamisierung lässt sich
nicht nur an der Figur Rosas beobachten. Vielmehr bildet sie sich zwischen
den Figuren ab, indem Innocentia das Konzept des Gespensts anteilig ergänzt.
Auch sie ist, wie Rosa hinter der Tapete, an einen bestimmten Ort gebunden,
der mit ihrer ehemals unglücklichen Liebe assoziiert ist: Sie ist „in diese alte
Weide in der Waldwildnis gebannt“ (BA 12, 250).94 Doch im Wald herrschen
andere Bedingungen für das Gespenst. Innocentia scheint dort als „Spuk“
(BA 12, 246, passim) zum festen Inventar zu gehören, von dem der zugegebe-
nermaßen nicht allzu zuverlässige, alkoholsüchtige Förster Oppermann zu be-
richten weiß.

 Vgl. Auerbach 2016 [1938], 126.
 Vgl. Saul 2013, 309.

142 II Vor der Welt



Als Spukereignis geht ihr Kichern ihrer Erscheinung voraus. Es ist zwar au-
ditiv wahrnehmbar, jedoch nicht klar einer Quelle zuzuordnen, weshalb Opper-
mann schlichtweg von einem „Es“ spricht, das als Klangereignis im Wald
statthat, dem aber keine feste Gestalt zuzuordnen ist:95 „Es kennt mich, und
wenn Es hinter mir lacht, so denk ich nur: Na, na! – Und wenn Es mir als ein
Funken, Vogel oder als eine nackte Jungfer in Spinneweb kommt, dann sage
ich auch: Na, na!“ (BA 12, 246). Während ihre körperliche Gestalt variabel ist,
dient das Kichern als phänomenale Konstante der Figur, von der aus sie in der
Begegnung mit Ernesta und Hilarion als Geist der Innocentia Gestalt gewinnt.
Fixiert scheint Innocentia insofern weniger in Bezug auf ihren immaterialen
Körper – wie es Rosa ist – als vielmehr auf ihre klangliche Form. Daher beginnt
ihre Gestaltwerdung eben nicht mit einer Dynamisierung, sondern gerade um-
gekehrt mit einer Festlegung auf eine visuelle Erscheinung:

Da kicherte es zum zweitenmal, doch diesmal ganz zweifelslos dicht vor ihnen, und – Es
zeigte sich! Die beiden jungen Leute standen still – sie erblickten Es, und wir – wenn wir
Es unsern Lesern und vor allen der Leserin zeigen könnten, würden auf der Stelle unsere
Feder ausspritzen und unser Dintenfaß aus dem Fenster gießen: wir hätten absolut nichts
mehr zu sagen, nichts mehr zu schreiben, nichts mehr zu beschreiben! Innocentia würde
uns all und jeder Verpflichtung und Verantwortlichkeit entledigen! – – – – – – – – – – –
– – – – – – – – – – – – – – – – – – (BA 12, 249, Herv. im Original)

„Es“ formiert sich vor den Augen des Liebespaares zur Figur, die dann den
Namen Innocentia und eine Gestalt erhält. Wie Rosas ist auch Innocentias ers-
ter Auftritt in der Erzählung ein Ereignis, das nicht zuletzt durch die typogra-
phische Gestaltung eine besondere Gewichtung erfährt. Der typographische
Fokus liegt jedoch auf der Leerstelle, die in Form der Gedankenstriche die
Grenze der Darstellbarkeit unterstreicht, die hier als Unsagbarkeitstopos ins
Feld geführt wird. Erst nach diesem markierten Abbruch, der das Augenmerk
auf das Vermögen oder Unvermögen der narrativen Darstellung lenkt, wird In-
nocentia in „Miene und Figur“ als eine Art Naturgeist, als „Nymphchen“ in
einer Naturszene vorgestellt (BA 12, 249). Obwohl sie nun vor den Augen der
Figuren Gestalt annimmt – mithin sichtbar wird –, trägt ihre Gestalt ephemere
Züge, die viel weniger als bei Rosas Gestaltwerdung auf eine Körperlichkeit als
vielmehr auf eine Flüchtigkeit zielen. Zwischen Rosa und Innocentia bildet sich
also ein Figurenkonzept ab, das zum einen an bestimmten Aspekten von Kör-
perlichkeit ausgerichtet ist – von der bloßen zweidimensionalen Gestalt zur

 Vgl. Damaschke 1990, 147–153, der über den pronominalen Gebrauch eine Verbindung zu
Schopenhauer herstellt. Zur besonderen Funktion des Pronomens ‚es‘ für die Bezeichnung des
Spukereignisses und einer spezifischen Epistemologie des Spuks siehe Strowick 2019, 227–230.

1 Vom alten Proteus 143



dreidimensionalen Körperlichkeit, zur Bewegung, zu Stimme und Klanglich-
keit. Zum anderen werden die Figuren aber auch narrationsförmig, wenn jeder
der Namen mit einem kleinen Narrativ verbunden ist, das ihre Spukerschei-
nung zudem anschaulich, wenngleich etwas schematisch in Szene setzt.

Erst im Verlauf der Erzählung werden die Gespenster überhaupt figürlich
im Sinne von sinnlich wahrnehmbar, also mit Stimme, Körper und Gestalt aus-
gestattet, und nähern sich so einem Figurenkonzept unter negativen Vorzei-
chen. Während damit die Gespenster als reduzierte Schattenfiguren konzipiert
sind, werden die übrigen Figuren von dieser Gespensterhaftigkeit affiziert. Das
gilt nicht für alle Figuren; denn die Gespensterhaftigkeit operiert an der Grenze
von Leben und Tod, welche ja die Gruppe der älteren Figuren differenziert.
Dass diese Grenze schon instabil ist, zeigt die Nähe zum Tod, die den älteren
Figuren eingeschrieben ist: Konstantius entpuppt sich als totgeglaubter Freund
der älteren Herren, Püterich fällt nach der Begegnung mit Rosas Geist in ein
todähnliches Koma, Magerstedt und Püterich sprechen sich schließlich gegen-
seitig Morddrohungen aus (vgl. BA 12, 277, 227, 281).

Die Differenz von Leben und Tod stellt sich als nicht belastbar heraus, was
die ontologische Struktur der erzählten Welt rekalibriert. Folglich werden die älte-
ren Figuren, nämlich die beiden Herren Püterich und Magerstedt, auf ihre Ge-
spensterhaftigkeit hin ‚geprüft‘, mit geisterhaften Attributen versehen, im Falle
Püterichs sogar als „in Fleisch und Blut herumhinkende[s] Gespenst“ (BA 12, 236)
bezeichnet,96 so dass die Figuren sich auf den neuralgischen Punkt der ontologi-
schen Differenz hin annähern. Das hat zur Folge, dass die relevante Differenz,
welche die komplexe Ontologie der erzählten Welt ausmacht, nicht mehr dieje-
nige zwischen Geistern und lebendigen Figuren ist, sondern das Geisterhafte fast
schon als die Basis der Figuren insgesamt erscheint – die „geistige Quintessenz
eines Menschenwesens“ (BA 12, 221) –, zu dem die in der Emanzipationsbewe-
gung der beiden weiblichen Geister durchdeklinierten Konzepte von Stimm- bzw.
Klanglichkeit, Gestalt und – vielleicht übergeordnet – Körperlichkeit sozusagen
als äußere Erscheinung lediglich hinzukommen. Folglich avanciert die „Körper-
lichkeit“ (BA 12, 234) zur Differenz, welche die Figuren unterscheidet. Über diese
Differenz hinweg ordnen dann Vergleichsoperationen die Figurenkonstellation:
Püterich und Magerstedt werden zu den „zwei Spukgestalten des Tages“ (BA 12,
280, Herv. C.P.); Hilarion und Ernesta zu den „zwei Liebenden im Fleisch“ (BA 12,
250, Herv. C.P.).

Chiastisch scheinen Leben und Tod der Figuren in der Folge aufeinander
bezogen und in der „geistige[n] Quintessenz“ zu konvergieren. Weil der Konver-

 Vgl. ähnlich Beaucamp 1968, 47; Saul 2013, 304.

144 II Vor der Welt



genzpunkt aber kein Differenzkriterium stiftet, sondern an ihm die Figurenkon-
stellationen nur in verschiedenen Spiegelungen oszillieren, werden die Diffe-
renzen letztlich immer an eine zeitliche Relation zurückgebunden. „‚O werde
du mir nur erst ganz zum Geist, Philibert!‘ kicherte Rosa hinter der Tapete“ (BA 12,
280), und projiziert damit die ontologische Differenz auf eine Zeitachse, in der sie
nur jeweils verschiedene Punkte darstellt, die aber unweigerlich miteinander ver-
bunden sind. Die lebendigen Figuren sind nicht keine Geister, sie sind es nur noch
nicht (ganz). Umgekehrt sind die Geister auf Dauer gestellte Figuren, und zwar in-
sofern sie bestimmte Konstellationen und Ereignisse präsent halten. Der vom
Nagel des Bildes der Balletttänzerin Innocentia „aufgespießte[ ] Gespensterschmet-
terling“ in Püterichs Wohnung bildet das Insistieren der Vergangenheit um das
Liebesviereck symbolisch ab. Der Spuk ist also in dieser Form keine endlose, ur-
sprungslose Wiederholung eines Wiedergängertums,97 sondern eine Relation, die
Figuren verbindet und für welche die ontologische Transgression konstitutiv ist.

Auf diese Weise verschiebt sich mit dem Spuk die Opposition von Leben
und Tod auf eine andere, komplexere Ontologie hin, in welcher der Tod nur
noch zum Prüfstein der Unterscheidbarkeit von Körperlichkeit und ‚Geisterwelt‘
wird – und zwar wortwörtlich zum Prüfstein: Auf dem Friedhof suchen Kon-
stantius und Hilarion nach den Grabsteinen, um Rosa und Innocentia von Püte-
rich und Magerstedt unterscheiden zu können:

O Innocentia! o Rosa von Krippen! o Püterich, Püterich, Püterich! Komm herein, Hilarion, viel-
leicht kann ich dir noch zeigen, wo man sie zur ewigen Ruhe niedergelegt hat; – wenn du mir
auch dann noch dein Ehrenwort darauf gibst, daß du immer noch an deine Halluzinationen
sowohl in deinem Junggesellenstübchen wie auch am Weiher in meinem Walde glaubst, so
will ich dir auch glauben! Was Leben? Was Tod? – Vielleicht finden wir auch zwei Steine mit
den Namen Magerstedt und Püterich; und dann habe auch ich mich heute nachmittag im Pü-
terichshofe geirrt und der Welt Scheinbilder für ihre Wesenheit genommen. (BA 12, 285)

Was hier zunächst nach einer Phantasiekritik klingt, stellt sich vor dem Hinter-
grund der Funktion der Geister in der Erzählung insgesamt sowie vor dem Chias-
mus des Figur-Werdens der Geister einerseits und des Geist-Werdens der Figuren
andererseits durchaus anders dar. Indem die Unterscheidung von Leben und Tod
zwar zum Ausgangspunkt genommen, aber im Spuk stetig unterlaufen wird,
avanciert das Gespenst zur Folie für Figuren überhaupt. An den Gespenstern der
Erzählung bzw. in Form der chiastischen Spiegelung wird reflektiert, was zu
einem bloßen Pronomen – ob nun „er“ oder „sie“ wie bei Rosa, ob „es“ wie bei
Innocentia – narrativ hinzukommt, damit eine Figur zur Figur wird: Sie erhält
einen Namen und ist damit narrativierbar, sie erhält eine Stimme und einen Kör-

 Siehe Strowick 2019, 168–171.

1 Vom alten Proteus 145



per, der Anschauung und Bewegung ermöglicht. Folglich starten die Gespenster
zwar unter anderen ontologischen Voraussetzungen, können aber genau deshalb
das Figur-Werden selbst beleuchten, weil es eben nicht vorausgesetzt wird.

1.5 Erzählakt: Wandelbarkeit der Welt

Wie lässt sich die ontologische Perspektive zusammenführen, die sich von der
Inszenierung des Erzählanfangs auf die Erzählung ergibt? In den bisherigen Aus-
führungen ausgespart bietet sich der titelgebende Proteus an, um mit ihm einen
systematischen Bogen zu schlagen. Kurz seien die Stationen der Argumentation
rekapituliert: Der spektakuläre Anfang der Erzählung Vom alten Proteus stellt
den Fokus für eine Reflexion auf die ontologische Basis des Erzählens ein, die
sich auf die restliche Erzählung auswirkt. Sie stellt zum einen ein Modell – die
Theaterbühne – bereit, das die Erzählung als Worldmaking ausweist, zum ande-
ren führt sie die Figuren als Austragungsort ontologischer Fragen ein.

Verbunden werden die verschiedenen systematischen Schauplätze einer Re-
flexion auf die ontologische Erzählfunktion und ihre Probleme, und das ist nun
der letzte Schritt dieser Überlegungen, durch eine Dynamik von Verwandlung und
Wandelbarkeit. Diese Dynamik nimmt Anleihen beim titelgebenden Mythos vom
gestaltwandelnden Gott Proteus, wie ich in diesem Kapitel analysieren werde. Aus
dem Mythos lässt sich ableiten, was für eine Erzählung auf dem Spiel steht, wenn
das Worldmaking in dieser Weise vor- und aufgeführt wird: Die Möglichkeit von
Konsistenz und Identität steht unweigerlich in Frage. Gleichzeitig – das ist die
These dieser abschließenden Perspektivierung – leistet Proteus einen Brücken-
schlag von der Offenlegung der ontologischen Bedingungen des Erzählens zu
einer Formreflexion, die raumzeitliche Strukturen, Figuren und die erzählte Welt
gleichermaßen betrifft. Um dies zu zeigen, werde ich zunächst die Funktion des
Titels für die Erzählung analysieren, um dann noch einmal, unter Proteus’ Vorzei-
chen, durch die Reihe der Anfänge zu führen, um zu überlegen, wie das Worldma-
king über die mythologische Patenschaft ein genuin poetisches Profil erhält.

Für die Frage, wie das Erzählen als Worldmaking auf Anschaulichkeit zielt,
wenn es seine Performativität qua Reihe als Akt vorführt, steht die mythologische
Figur des Proteus Pate. Denn Proteus bedeutet bei Raabe nicht nur einfach un-
spezifisch die Mannigfaltigkeit in der literarischen Fiktion;98 er bedeutet spezi-

 Darüber hinaus finden sich bei Raabe auch semantische Bestandteile des Mythos, z. B. die
Thematik des Alters, die Figur des alten Mannes, das Hilfegesuch, das Fixieren und Entwin-
den. Zum Proteus-Mythos siehe Ambühl 2001.

146 II Vor der Welt



fisch eine Dynamik von Potenz und Akt, die in ihrer Darstellbarkeit von der
Reihe abhängt. Proteus, der gestaltwandelnde Meergott aus der griechischen My-
thologie, den Homer bereits in der Odyssee (um 700 v. Chr.) erwähnt,99 besitzt
einen festen, wenn auch etwas eigenwilligen Platz in der Literaturgeschichte. Er
dient vor allem als Reflexionsfigur für Formfragen in der Literatur der Frühen
Neuzeit wie für die Lizenzen der Einbildungskraft in der Literatur des ausgehen-
den siebzehnten und achtzehnten Jahrhunderts,100 womit Proteus zwar zu einem
poetologischen Topos avanciert, der Plot des Mythos jedoch deutlich seltener für
Aktualisierungen herangezogen wurde. Benjamin Hederichs Gründliches mytho-
logisches Lexikon von 1770, das bis ins neunzehnte Jahrhundert einschlägig das
mythologische Wissen des achtzehnten Jahrhunderts versammelt, bezeichnet
Proteus im Rückgriff auf Ovid, Vergil und Homer als einen „der vornehmsten
Meergötter“, „[d]och gab er insonderheit einen guten Wahrsager mit ab. […] Er
ließ sich aber nicht leicht dazu bringen, sondern verwandelte sich lieber eher in
allerhand Gestalten, als Feuer, Wasser, Bäume, Löwen, Drachen, und so fer-
ner“.101 Homer erzählt, wie der mykenische König Menelaos Proteus mit Hilfe
von dessen Tochter Eidothea überlistet, um ihn überwältigt und gefesselt zu einer
Wahrsagung zu zwingen. Dass Proteus als eine poetologische Personifikation
eines bestimmten Prinzips verstanden werden kann, davon zeugen die vielfälti-
gen diskursiven Einsatzgebiete der Figur, denen auch Hederich einen eigenen Pa-
ragraphen widmet: „Einige deuten ihn auf die Materie der Dinge, als die sich so
oft verändert, als Arten der Thiere, Gewächse und anderer Creaturen sind“,102

andere – so listet Hederich – als Personifikation der Wahrheit oder des Ver-
ständnisses, als „Kraft der Luft“, als „kluge[r] Mann“, als „die Natur selbst“,
als „Mannichfaltigkeit der Kleidung“. Er gelangt letztlich zu dem Schluss,
„daß die Gelehrten so viele Auslegungen dieser Dichtung angenommen, als
Proteus selbst Gestalten“.103 Proteus, so scheint es, zeichnet sich durch eine
maximale Offenheit aus, weil er ‚alles und nichts‘ zu bedeuten vermag.

Doch obwohl diese hermeneutische Offenheit sicherlich für die Proteus-Figur
symptomatisch ist, leistet die Referenz bei Raabe etwas Spezifisches, wenn man
sie mit der exzessiven Reflexion auf das Worldmaking zusammenbringt – aber
eben auch nur dann. Die Frage, welche die Forschung bisweilen umgetrieben
hat, nämlich: „Wer ist Proteus?“, kann die Leistung der mythologischen Figur

 Vgl. Hom. Od. IV, 349–570.
 Siehe Brumble 1998, 284–286. Ein Schwerpunkt auf die französischsprachige Rezeption
sowie auf die antiken Quellen wird bei Rolet (Hg.) 2010 gelegt.
 Hederich 1770, 2108.
 Hederich 1770, 2110.
 Hederich 1770, 2110 f.

1 Vom alten Proteus 147



zwangsläufig nur ausschnitthaft erfassen.104 Aber auch Deutungen, die Proteus
als Prinzip des Textes verstehen,105 fallen hinter seiner spezifischen Funktion zu-
rück, weil sie letztlich nur den literaturgeschichtlichen Proteus-Topos aktuali-
sieren. Stattdessen ist es eine konkrete Figuration, welche die Erzählung am
Proteus-Mythos zu interessieren scheint: Das Verhältnis von Wandelbarkeit
(Potenz) und Verwandlung (Akt), das zwangsläufig zu einer ontologischen Re-
flexion der Konzepte von Singularität, Individualität und Identität sowie ihrer
Phänomenbereiche – hier: Figur, Zeit, Raum und allgemein Welt – führt.106

Dabei steht der Proteus-Mythos in enger Verbindung mit anderen Verwand-
lungsgeschichten und weist gerade zur von OvidsMetamorphosen (etwa 10 n. Chr.)
begründeten Tradition enge diskursive Verbindungen auf. Die Texte dieser Tradi-
tion und insbesondere Ovids Erzählsammlung suchen, wie Carol Walker Bynum in
ihrer Studie Metamorphosis and Identity (2001) ausführt, in ihrem Kern immer ein
Verhältnis von Veränderung und Gleichbleiben auszuloten.107 Die Parallelen sind
offensichtlich, und dennoch: Vor diesem Hintergrund gewinnt der Proteus-Mythos
vielleicht gerade sein spezifisches Profil. Weil er keine Geschichte einer einzelnen
Verwandlung behandelt, kehrt er die Vorzeichen jeder Verwandlungsgeschichte
radikal um. Keine Konkretion, keine Gestalt bildet den Ausgangspunkt, sondern
das Verwandeln selbst und in der Reihe von Verwandlungen, die Verwandlungsfä-
higkeit organisieren, die mythologische Figur. Die Figur Proteus erscheint in ihrer
Wandelbarkeit als Umschlagpunkt, an dem sich ein abstraktes umfängliches
‚Alles‘ in ein Einzelnes übersetzt; die Verwandlung ist dabei jeweils der Vollzug
dieser Wandelbarkeit. Eben auf dieses ‚Alles‘ zielen die literarischen Texte, die
den Mythos behandeln, weil sie mit dieser unanschaulichen Quantifizierung
Proteus auf den Begriff zu bringen versuchen. „Denn der Zauberer“, erläutert Ei-
dothea im vierten Gesang der Odyssee, „wird sich in alle Dinge verwandeln, /
Was auf der Erde lebt, in Wasser und loderndes Feuer“.108

 Vgl. bspw. Sammons 1987, 267 f.; Simon 2006, 15, Anm. 45. Aust 1981 stellt diese Frage
sogar ins Zentrum seines rezeptionsästhetischen Aufsatzes, der eine Art Modellrezeption
durchexerziert.
 Siehe Koschorke 1990, 41. Laut Sammons entspricht Proteus bei Raabe ganz der Tradition
und steht symbolisch für die Imagination, vgl. Sammons 1987, 266f. Bei Beaucamp steht er wiede-
rum für das ‚Leben‘ und das Verhältnis von Sein und Schein, vgl. Beaucamp 1968, 51; vgl. ähnlich
Neumann 1959, 161f. Für Damaschke geht Proteus in einer Auseinandersetzung mit Schopenhauer
auf, vgl. Damaschke 1990, 146–154. Eine radikal andere Lesart schlägt Simon vor, der anhand ver-
schiedener Zirkulationsstrukturen der Erzählung Proteus mit Geld engführt, vgl. Simon 2011.
 Zu diesem Reflexionspotenzial von Verwandlungsfigurationen siehe Reber 2009, 53–67.
 Vgl. Walker Bynum 2001, 188.
 Hom. Od. IV, 417–418. Zit. nach Homer 2012, 490, Herv. C.P.

148 II Vor der Welt



Die Proteus-Texte versuchen Proteus aber auch noch auf eine zweite, nichtbe-
griffliche Weise zu fassen und führen dafür ein – anscheinend unverzichtbares –
Darstellungsverfahren ins Feld: das der potenziell unendlichen Liste,109 die den Be-
griff durch Figuration ersetzt. So berichtet Menelaos bei Homer von seiner Begeg-
nung mit Proteus: „Erstlich ward er ein Leu mit fürchterlich wallender Mähne, /
Darauf ein Pardel, ein bläulicher Drach’, und ein zürnender Eber, / Floß dann als
Wasser dahin, und rauscht’ als Baum in den Wolken“.110 Gerade die Beliebigkeit ist
das Prinzip dieser Liste und reguliert das Verhältnis von einem maximalen ‚Alles‘
zur einzelnen Konkretion. Was zunächst als geordnete Ausfaltung eines Paradig-
mas anklingt, ändert jeweils nach einem Paar das Prinzip und setzt eine Konkre-
tion, die das Paradigma verändert, wodurch das Prinzip der Beliebigkeit vorgeführt
wird: Auf den Löwen und den Leoparden folgen eben nicht weitere feline Raub-
tiere, stattdessen wird mit Drachen und Eber das Paradigma auf mythologische
Tiere und Omnivoren ausgeweitet, bis dann Wasser und Baum die Reihe der Ge-
stalten deutlich sprengen und zumindest andeutungsweise auf ein umfassendes
Paradigma von Flora und Fauna, aber auch belebter und unbelebter Natur ein-
stellen. Die Figur Proteus ist genau in der Struktur dieser Liste zu verstehen, die
sich aus dem Verhältnis eines umfassenden ‚Allen‘ zum Einzelnen ergibt. Proteus
ist also keine (beliebige) Konkretion. Er zeichnet sich genau durch diese Über-
gängigkeit aus und ist somit grundsätzlich listenförmig. Die Verwandlung als
Übergang von einer Konkretion in eine andere reicht nicht aus, um die Figur zu
erfassen; erst im Verhältnis zu einem ‚Allen‘, das Proteus’ grundsätzliche Wand-
lungsfähigkeit als Potenzial auf den Begriff bringt, sind die proteischen Ver-
wandlungen beschreibbar. Ohne die aristotelischen Begriffe von Potenz und
Akt überstrapazieren zu wollen,111 tendieren Proteus’ Verwandlungsakte stets
zur Potenz, weil sie nie einzeln, sondern immer nur in der Reihe zu denken
sind. Auf diese Weise scheint der Gott eine Art Konkretionsprinzip zu verkör-
pern,112 das Raabes Erzählung erst in der Anfangsinszenierung und dann in
Hinblick auf die Figuren und ihre Figur-Werdung ausbuchstabiert.

Konkretion in Reihe, die den Akt auf eine Potenz hin durchlässig macht –
das ist das organisatorische Prinzip der metafiktionalen Anlage des Erzählan-

 Zu dieser Differenzierung der Enumeratio siehe Mainberger 2018, 96.
 Hom. Od. IV, 456–458. Zit. nach Homer 2012, 491.
 Für eine Differenzierung der Begriffe bei Aristoteles siehe Beere 2011. In ihrer Rezeptions-
geschichte (vgl. Schlüter 1971) werden die Begriffe dann eindeutiger in Opposition und gegen-
seitige Abhängigkeit gestellt. Dabei decken sie sich strukturell auffällig mit dem, wofür
Proteus in seiner allegorischen Bedeutung herangezogen wurde, vgl. Hederich 1770, 2110 f.
 Zum Verhältnis der Begriffe ‚Welt‘ und ‚Alles‘, das im Kompositum ‚Weltall‘ angelegt ist,
siehe Erthel 2020.

1 Vom alten Proteus 149



fangs. In seinen Verwerfungsgesten fokussiert dieser genau auf das Moment des
Übergängigen. Paradigmatisch entfaltet der erste Weltentwurf die ontologischen
Strukturen einer erzählten Welt, indem die Operationen des Singulierens, des
Detaillierens und des Identifizierens die Bedeutung des konkreten Einzelnen
regelrecht vorführen, um es dann mit den Operationen des Identifizierens,
des Vergleichens und – im zweiten Weltentwurf – des Vervielfältigens in kom-
plexen Strukturen darzulegen und so zu einer Vorstellung von Welt zu gelangen.
Das Verhältnis eines umfassenden ‚Allen‘ und dem konkreten Einzelnen bzw. den
vielen konkreten Einzelnen ist auch hier nicht von den Verfahren der potenziell
unendlichen Liste zu trennen. Die proteische Strukturformel organisiert demnach
die narrativen Verfahren des einzelnen Weltentwurfs. Gleichzeitig dient sie wiede-
rum – und das macht die Raffinesse der metafiktionalen Erzählanlage aus – als
organisatorisches Prinzip der Reihe von Weltentwürfen, die den Erzählanfang ins-
gesamt strukturiert. Auch hier wird die Konkretion in Reihe vorgeführt, allerdings
handelt es sich dabei um komplexe Konkretionen, die durch ihre ontologische
Struktur als Weltentwürfe konzipiert sind. Erneut bildet sich zwischen den einzel-
nen Entwürfen, den Akten des Worldmaking, eine Potenz ab: Diese Dynamik
könnte man auch als das Profil der Fiktion bezeichnen.

Eine Frage stellt sich nun aber in Hinblick auf die Reihe von Weltentwür-
fen, die der Erzählanfang als proteische Reihe von Konkretionen vorführt: Was
ist das umfassende ‚Alles‘, auf das hin die einzelne Welt entworfen wird? Was
ist das ‚Universum‘, das die Reihe der Weltentwürfe vorstellt? Der Erzählanfang
liefert dabei eine für Raabes Poetik keineswegs überraschende Antwort: Es han-
delt sich um ein intertextuelles ‚Alles‘, das Raabe schon allein dadurch ins Feld
führt, indem er auf die „gescheiten Leute[ ]“ verweist, bei denen man nur „an-
fragen [müsse], um zu erfahren, wie etwas zu machen sei“ (BA 12, 201). Die ex-
pliziten Verweise auf Shakespeare und Aristophanes setzen sich in einer Reihe
weiterer Referenzen auf die Literaturgeschichte fort, wie es der Kommentar zur
Braunschweiger Ausgabe nur in Ansätzen abzubilden vermag.113 Doch entwirft
der Erzählanfang dieses umfassende ‚Universum‘, in dem die Weltentwürfe als
einzelne Konkretionen eine potenziell unendliche Reihe von weiteren Weltent-
würfen andeutet, eben nicht als ein Universum, das heißt eine raumzeitliche
Struktur, welche die Welten in ontologischer Egalität miteinander verbindet,
sondern sie entwirft es als ‚Universum‘ von Darstellungen: Die Welten, Land-
schaften, die Figuren sind immer an Darstellung gebunden und erwecken eben

 Vgl. Kommentar BA 12, 534. Neben Shakespeare und Aristophanes werden hier noch
La Fontaine, Ariosto, Boccaccio, Horaz und Voltaire angeführt.

150 II Vor der Welt



nicht den Anschein eines ‚realen‘ Universums, wie auch immer man sich ein sol-
ches vorzustellen hätte – Verwechslungen ausgeschlossen, sozusagen.

Vor diesen Überlegungen perspektiviert sich die Reihe der Erzählanfänge neu,
die abschließend noch einmal kurz – gewissermaßen unter dem Zepter des Pro-
teus – skizziert werden soll: Der Reihe der Weltentwürfe und wiederum ihrer Ver-
fahren der Reihe korrespondieren intertextuelle Referenzen, die ein intertextuelles
‚Universum‘ als Struktur entwerfen. Obwohl die ausgestellte und für das eigene Er-
zählen funktionalisierte Intertextualität bei Raabe wahrlich keine Seltenheit
darstellt, scheint diese Struktur im Rahmen dieser Erzählanordnung doch
eine spezifische Funktion zu haben, die das Profil des Erzählens als Worldmaking
konturiert. Die Funktion lässt sich jedoch nur teilweise über eine intertextuelle,
das heißt semantische Dimension beschreiben, mindestens ebenso wichtig ist eine
intermediale Dimension, die mit dieser intertextuellen Reihe einhergeht. Infolge-
dessen stellt sich die Reihe der Weltentwürfe noch einmal anders dar: als Reihe,
in der nicht nur das Erzählen sein Worldmaking vorführt, sondern in der es sein
Profil intermedial – qua Systemreferenzen – und formal – qua Gattungsreflexion –
schärft oder, man möchte schon fast sagen: ausstattet. Das Erzählen bildet somit
in seiner medialen Form als Erzähltext zum einen den Fluchtpunkt dieser medi-
alen Reihe, zum anderen wird in allen Anläufen bereits erzählt, weshalb die Reihe
nicht nur als beliebige Abfolge zu verstehen ist. Vielmehr stellt der Erzählanfang
in diesem Dreischritt die Aspekte des Worldmaking vor, indem es sein Leistungs-
potenzial in jedem Anlauf an einer je anderen medialen Form misst.

Der erste Erzählanlauf steht ganz im Zeichen der bildlichen Darstellung. Er
reiht mit den räumlichen Elementen – „Studierstube“, „Kinderstube“, „Schloß“,
„Gasse“, „Markt“, „Garten“ etc. (BA 12, 199) – auch Genre- und Landschaftsbil-
der: „in dem einen [Haus, C.P.] prügelt ein Mann seine Frau“, „ein Haus weiter
stirbt eine Frau, und der Mann hat sich in Verzweiflung über das Bett seines Wei-
bes geworfen“, „eine Landstraße, auf der ein einsamer Hund trabt, der seinen
Herrn verloren hat“, „[n]ächtliches Urwalddickicht mit einer [S]chlacht bei Fa-
ckelbeleuchtung“, „[e]in Sumpf im haushohen Schilf und eine trinkende Elefan-
tenherde“ (BA 12, 199) – , verdoppelt also die Darstellung qua intermedialem
Gattungszitat. Ebenso, wie Genrebilder prototypische und prinzipiell austausch-
bare Szenen darstellen,114 wird hier statt auf einzelne Gemälde auf Gemäldetypen
referiert. Dadurch werden diese Szenen – dem Genrebild entsprechend – selbst
prototypisch und prinzipiell austauschbar. Das Spezifikum dieser intermedialen

 Zu den diskursiven Austauschbeziehungen von Genremalerei und (programmatischem)
Poetischem Realismus siehe allgemein Memmel 2013; zur Herausbildung des Begriffs dort
insbes. 13–25.

1 Vom alten Proteus 151



Folge scheint es demnach zu sein, Anschauung zu erzeugen, die sich einer Indi-
vidualität versperrt. Die Szenen basieren auf Operationen des Singulierens, je-
doch – ähnlich wie sich Genette das iterative Erzählen vorstellt – ohne diese zu
sehr zu detaillieren oder raumzeitlich zu identifizieren. Die typisierten Figuren
werden gerade nicht identifiziert, sondern stellen die bloße Möglichkeit von
Identifikationspunkten bereit. Der erste Erzählanlauf referiert folglich nicht nur
auf das Genrebild. Vielmehr übernimmt er das Darstellungsprinzip des Genre-
bilds und führt dadurch auf einer weiteren Ebene das Worldmaking performativ,
aber quasi ‚im Leerlauf‘ vor.

Gleichzeitig leistet das Erzählen aber mehr, als unter Berufung auf einen in-
termedialen Kronzeugen die eigene Anschaulichkeitsfunktion als dem Bild ana-
log unter Beweis zu stellen. Denn es schaltet diese bildhaften Szenen in Reihe
und verknüpft sie – wie eben auch die räumlichen Elemente – über relationale
Bestimmungen. Die räumliche Struktur des Erzählens, die ich eingangs als Er-
zählraum bestimmt habe, leistet in diesem ersten Erzählanfang folglich nicht nur
die Entfaltung des erzählten Raumes, sondern navigiert gleichzeitig den fiktiven
Bildraum. Narrativiert, also in Folge, können die bildhaften Szenen dann auch
das vorstellen, was das einzelne Bild aufgrund seiner Ausschnitthaftigkeit nicht
kann: eine Weltumrundung. Dieser serielle Bildraum evoziert ein weiteres Me-
dium, oder besser, ein intermediales Arrangement: die illustrierte Zeitschrift.115

Dort, beispielsweise in der Gartenlaube oder Westermanns Monatsheften, haben
die Genre- und Landschaftsbilder ebenso wie die orientalistischen Szenen einen
festen Ort, denn sie ergeben das Bildprogramm insbesondere der so genannten
Familien- und Rundschauzeitschriften, das die literarischen und essayistischen
Textbeiträge, Reiseberichte und kunsttheoretischen Abhandlungen begleitet.116

Die verkürzten Narrative, die bei Raabe die Genrebilder evozieren, sind vor
dieser mediengeschichtlichen Folie als Bildunterschriften zu verstehen, die meto-
nymisch Illustrationen aufrufen. Beispielsweise finden sich in den Monatsheften
bei Raabes ‚Hausverlag‘ Westermann Bildunterschriften orientalistischer Szenen,
wie – und ich greife hier ein repräsentatives Beispiel der zahlreichen Reisebe-
richte heraus – die „Nächtliche Dorfschule zu Wasilieh“,117 eines muslimischen
nordostafrikanischen Dorfes, wenn auch nicht bei Fackel-, sondern bei Lagerfeu-
erbeleuchtung, oder die „Flusspferde am blauen Nile“.118 Beides sind Illustratio-

 Vgl. Vedder 2018, 16. Vgl. weniger spezifisch Koschorke 1990, 44, der von einem entfalte-
ten Interieur ausgeht.
 Siehe einschlägig von Graevenitz 1993; Günter 2008; Helmstetter 1997; Podewski 2020;
Stockinger 2018.
 Westermanns Monatshefte Bd. 32, Nr. 187, April 1872, 49.
 Westermanns Monatshefte Bd. 32, Nr. 188, Mai 1872, 185.

152 II Vor der Welt



nen zu den über sieben Folgen in drei Teilen abgedruckten „Schilderungen aus
dem Innern Ostafrikas“ des Naturforschers und Mitbegründers der Ethnologie Ro-
bert Hartmann.119 Die serielle Aufeinanderfolge motivisch mehr oder weniger lose
verbundener Bilder ist mit der illustrierten Zeitschrift als mediengeschichtliche
Folie motiviert. Wie Ulrike Vedder ausgeführt hat, transponiert die Aufeinander-
folge bei Raabe zum einen die Sehgewohnheiten – das Blättern – in ein literari-
sches Verfahren, zum anderen setzt sie in der ‚Weltumrundung‘ das thematische
sowie in der Regel tatsächlich auch geographische Programm der Zeitschriften ins
Bild bzw. in Bilder.120 Fast schon scheint die illustrierte Zeitschrift als spezifisch
mediengeschichtliches Phänomen der Zeit die Figur Proteus in ein interme-
diales Konglomerat zu übersetzen.121 Eben nicht als Archiv – als räumliches
Nebeneinander der Bilder –, sondern als Aufeinanderfolge von Bildern, die
potenziell unendlich auf eine medienästhetische Konzeption von Welt hinaus-
läuft und dennoch jeweils immer nur ein Bild konkret vor Augen stellt, wird
die proteische Bildermaschine der illustrierten Zeitschrift hier als verstecktes
mediales Dispositiv veranschlagt.122

Mit dem zweiten und dritten Erzählanlauf wechselt das mediale Paradigma
vom Bild erst zum Theater und dann zum Erzählen. Der zweite Erzählanlauf
ruft, wie ich bereits ausführlich analysiert habe, in der Verdoppelung des er-
zählten Raumes als Bühnenraum die Techniken der Theateraufführung auf den
Plan. Diese intermediale Referenz ist mit der Vorstellung einer aktiven Sprache
verbunden, die das Profil des ersten Erzählanlaufs ergänzt. Dort wurde die pro-
teische Wandlungsfähigkeit (Potenz) in der Folge der Weltentwürfe als Fähig-
keit zum Worldmaking entworfen, als deren ‚Vollzug‘ der Erzählakt inszeniert
ist. Der zweite Erzählanlauf stellt mit dem Theater ein intermediales Setting be-
reit, welches das Profil des narrativen Worldmaking schärft. Es tut dies darüber

 Zu Raabes diskursiver Auseinandersetzung mit deutschen Afrikareisenden siehe Biegel
2005.
 Vgl. Vedder 2018, 9. Vgl. außerdem Stockinger 2018, 274.
 Nur am Rande sei hier auf eine Zeitung verwiesen, die genau diese Verbindung program-
matisch ausgeführt hat: Proteus, oder Mannichfaltigkeiten aus dem Gebiete der Literatur, Kunst,
Natur oder dem Leben, erschienen 1816/1817 in Stuttgart.
 Anders als Ulrike Vedder, die die ‚Medienerfahrung‘ der topischen Bilderreihe gegenüber
einem Erzählen verabschiedet, lese ich den ersten Erzählanfang mit seinem Fokus auf der seri-
ellen Veranschaulichungsfunktion nicht als verworfen, sondern als Struktur, die sich dann
von der Bilderreihe auf die Abfolge der Weltentwürfe überträgt und das Erzählen motiviert,
vgl. Vedder 2018, 15 f. Denn auch in den folgenden Weltentwürfen, insbesondere im beibehal-
tenen dritten Weltentwurf um den Einsiedler Konstantius, handelt es sich dezidiert nicht um
eine ‚unvermittelte‘ Welterfahrung, sondern um eine aus Darstellung gewonnene und vor Dar-
stellungstopoi Kontur gewinnende Welt.

1 Vom alten Proteus 153



hinaus mit Referenz auf eine Gattungstradition, die aufs Engste mit der Figur
des Proteus verbunden ist: die Komödie. Erneut markiert Proteus in der Gat-
tungstradition bereits ein übergängiges Moment. Denn mit Shakespeares Aris-
tophanes-Rezeption, die in Raabes Erzählung explizit Teil der intertextuellen
Referenzkette ist, führt Proteus in die Aristophanischen Komödien, genauer: in
das Thesmophorenfest (411 v. Chr.). Dort gehört ein anderer Proteus zum Figu-
renpersonal der Literatursatire, die wiederum die euripideische Tragödie He-
lena (412 v. Chr.) persifliert.123

Während der erste Erzählanlauf im Rückgriff auf Genres der Malerei erfolgt
und der zweite eine Theateraufführung von Shakespeares Midsummer Night’s
Dream für sein Weltbilden in Anspruch nimmt, zitiert der dritte Anlauf narra-
tive Gattungen als Folien: die Novellen Ariosts sowie die „Romane[ ] und Bilder-
fibeln“ (BA 12, 201). Die Einführung des Einsiedlers, die den Fokus des dritten
Erzählanlaufs bildet, erfolgt als Herleitung aus explizit narrativen Gattungen.
Neben dem Figurentypus des Einsiedlers bringt der Name Ariost ebenfalls
einen Proteus-Text ins Spiel – und zwar nicht seine Novellen, sondern das
phantastische Versepos Orlando Furioso (1532). In einer der Episoden tritt Pro-
teus als Figur auf, zugleich fällt dieser Text jeder Hinsicht nach in die Kategorie
der Texte, die an der Figur des Proteus ihre eigenen poetologischen Prinzipien
und vor allem ihre Phantastikkonzeptionen spiegeln.124

Proteus, so könnte man diese knappe Skizze zusammenfassen, organisiert
das Zusammenspiel von intertextueller und intermedialer Referenz: Er verbindet
einzelne Texte zu einem intertextuellen Netz, zugleich führt er aber auch auf
eine Ebene der Reflexion von Gattungsformen und Medien. Dabei geht es letzt-
lich um das Profil des Erzählakts als Worldmaking. So eröffnen die Revisionen
des Erzählanfangs in Vom alten Proteus eine Folge, die zum einen, dem protei-
schen Erzählprinzip folgend, das Erschaffen, Verwerfen und Umgestalten erzähl-
ter Welten vorführt. Zum anderen perspektiviert die Folge durch den jeweiligen
anderen medialen Index eines jeden Erzählanlaufs das Erzählen intermedial und
stattet es mit bestimmten Fähigkeiten aus: mit der Anschaulichkeitsfunktion des
Bildes, mit der Performativität des Theaters und mit der Verknüpfung des Erzäh-
lens. Doch auch die Folge selbst hat hier eine Funktion: Sie erscheint als regel-
rechtes ‚Gattungsmedley‘, das wie Proteus die Gattungsformen durchspielt oder
nur anzitiert: Beginnend mit Sittenbildern und Reiseberichten, über die Komödie

 Siehe von Möllendorff 2002, 143–155. Die Ambiguität der Figur wird hier anscheinend
fruchtbar gemacht für ein transformatives Moment, das an Gattungsgrenzen führt. Als symbo-
lische Figur hat er seinen Einsatzpunkt nicht von ungefähr unter anderem bei Shakespeare,
aber auch in Goethes Faust II (1832).
 Siehe exemplarisch Scharold 2005/2006.

154 II Vor der Welt



(Shakespeare) als Zitat der Komödie (Aristophanes) als Parodie der Tragödie (Eu-
ripides) bis hin zu Novellenzyklen und Unterhaltungsromanen, hinter denen das
Versepos aufscheint (Ariost). Dieser Durchlauf ist jedoch weniger als ernsthafte
Auseinandersetzung mit Gattungsformen zu verstehen. Stattdessen führt er viel-
mehr eine Gattungspraktik im Vollzug vor und verweist auf die Möglichkeit zur
Formgebung, adressiert diese aber eben – wie Proteus – grundsätzlich von der
Wandelbarkeit her.

1 Vom alten Proteus 155


