2 Vom Erzdhlakt zur ontologischen
Erzahlfunktion

2.1 Erzdhlakt (narration)

Fragt man nach dem Erzdhlen als Akt, fiihrt kein Weg an Genettes einflussreicher
Studie Discours du récit (1972) vorbei, mit der er die Narratologie revolutioniert
und eine Tradition begriindet hat, die narratologische Analyse und theoretische
Reflexion verbindet. In erster Linie liest und beschreibt Genette Marcel Prousts
A la recherche du temps perdu (1913-1927), deren narrative Komplexitit er systema-
tisch zu bewdltigen versucht. Dreh- und Angelpunkt seiner Narratologie ist das
Moment des Erzdhlens, welches sowohl in seinen eigenen Ausfiihrungen als auch
in der sich anschlielenden elaborierten Genette-Rezeption unterdetermi-
niert bleibt, zum Teil sogar regelrecht getilgt wird: der Erzihlakt (narration).! Er
bildet insofern einen blinden Fleck, als er zwar in vielen narratologischen Stu-
dien als Gréf3e vorausgesetzt, aber eben nicht eingefiihrt und vor allem nicht sys-
tematisch ausgearbeitet wird.” Das hat zur Folge, dass Genettes Kategorien ohne
ihr systematisches Zentrum — und das heif3t: ohne ihre Voraussetzungen - iiber-
nommen werden und so deutlich an theoretischer Leistungsfahigkeit verlieren.
Um dem erheblichen Ungleichgewicht entgegenzuwirken, die das narratologische
Modell mit dieser Tilgung erfahrt, miissen Genettes Ausfiihrungen stets auf den
Erzdhlakt zuriickbezogen werden. Denn — so meine These — das Profil des Erzahl-
akts, das Genette ausgehend von der Einleitung in allen seinen Kapiteln umreif3t
und scharft, ist der systematische Knotenpunkt, an dem zwei Modelle, namlich
die semiotisch angelegte Struktur und das pragmatisch organisierte Ebenenmo-
dell, miteinander konkurrieren und die gemeinsam — und zwar nur gemeinsam —
zu einem iibergeordneten Modell der narrativen Struktur fiihren: der paradoxen
Struktur von Setzung und Zugriff, die ich als Worldmaking beschreiben mdéchte.
Genettes narratologische Systematik basiert auf einer terndren, also dreistel-
ligen semiotischen Struktur: Er bestimmt das Erzdhlen iiber die Relation von Ge-
schichte (histoire), Erzahlung bzw. Diskurs (récit)’ und Narration (narration).

1 Die Tilgung belegen nicht nur die Weiterentwicklungen Genettes insbesondere im englisch-
sprachigen Kontext (siehe einschldgig Bal 2009 [1985]; Chatman 1980), sondern vor allem die
deutschsprachigen Einfiihrungen, die Genettes Erzdhltheorie aufbereiten und operationalisie-
ren, siehe exemplarisch K6ppe/Kindt 2014; Lahn/Meister 2016; Martinez/Scheffel 2019 [1999].
2 Siehe exemplarisch Martinez/Scheffel 2019 [1999], 32.

3 In der deutschsprachigen Rezeption hat der Begriff des Diskurses, der bei Genette iiberge-
ordnet die narrative Struktur oder auch die Erzdahlung insgesamt umfasst, den des récit weitge-

3 Open Access. © 2022 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses
Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz.

https://doi.org/10.1515/9783110778304-003


https://doi.org/10.1515/9783110778304-003

14 — | Ontologische Narratologie

Ich schlage vor, ohne weiter auf den im Ubrigen evidenten Griinden fiir diese Wahl zu
insistieren, das Signifikat oder den narrativen Inhalt Geschichte zu nennen (auch wenn
dieser Inhalt nur von schwacher dramatischer Intensitdt und ereignisarm sein sollte), den
Signifikanten, die Aussage, den narrativen Text oder Diskurs Erzdhlung im eigentlichen
Sinne, wahrend Narration dem produzierenden narrativen Akt sowie im weiteren Sinne
der realen oder fiktiven Situation vorbehalten sein soll, in der er erfolgt.*

Die semiotische Unterscheidung von Signifikat und Signifikant stiftet eine Un-
terscheidung von narrativem ,Inhalt‘ und narrativem Diskurs — also das, was
Martinez und Scheffel dann verkiirzt als das ,Wie‘ und das ,Was‘ einer Erzdh-
lung iibersetzen. Die Narration als dritte Grof3e fallt aus diesem Zeichenmodell
insofern heraus, als Genette sie zundchst pragmatisch bestimmt, und zwar als
in einer bestimmten Situation erfolgenden Akt. Damit unterlegt er den drei Posi-
tionen die Logik einer zeitlich-kausalen Abfolge: Die Narration bringt den Dis-
kurs hervor, der wiederum die Bedingung fiir die Geschichte (histoire) darstellt.

Doch obwohl das Modell aus der pragmatischen Situation eines realen, miind-
lichen Aussagevorgangs entlehnt ist, handelt es sich um eine nachtrdaglich kon-
struierte Logik. Die Pragmatik des Erzdhlens fiihrt keineswegs ,vor‘ den Erzdhltext
oder gar aus ihm heraus, denn sowohl die ,,reale[ | als auch die ,,fiktive[ | Situa-
tion*® sind Strukturen des narrativen Textes und nur als Hochrechnungen aus
dem Diskurs abzuleiten.

Geschichte und Narration existieren fiir uns also nur vermittelt durch die Erzdhlung. Um-
gekehrt aber ist der narrative Diskurs oder die Erzahlung nur das, was sie ist, sofern sie
eine Geschichte erzihlt, da sie sonst nicht narrativ wire [...], und sofern sie eben von je-
mandem erzihlt wird, denn sonst wére sie [...] iiberhaupt kein Diskurs. Narrativ ist die
Erzdhlung durch den Bezug auf die Geschichte, und ein Diskurs ist sie durch den Bezug
auf die Narration.®

hend abgelGst oder iiberlagert, vgl. Genette 2010, 13. Zum Profil des Begriffs récit siehe Miiller-
Wille 2019; vgl. anders Bunia 2007, 198-206. Meines Erachtens ist der Begriff symptomatisch
fiir die doppelte, semiotische und pragmatische Perspektive auf das Erzdhlen, was gerade
darin deutlich wird, dass der récit bei Genette auf das Erzdhlen ,von etwas‘ beschrankt ist, und
damit von der (semiotischen) ternédren Struktur in das pragmatische Modell {iberleitet.

4 Genette 2010, 12, Herv. im Original. ,,Je propose, sans insister sur les raisons d’ailleurs évi-
dentes du choix des termes, de nommer histoire le signifié ou contenu narratif (méme si ce
contenu se trouve étre, en ’occurrence, d’une faible intensité dramatique ou teneur événe-
mentielle), récit proprement dit le signifiant, énoncé, discours ou texte narratif lui-méme, et
narration I’acte narratif producteur et, par extension, I’ensemble de la situation réelle ou fic-
tive dans laquelle il prend place“ (Genette 1972, 72, Herv. im Original).

5 Genette 2010, 12.

6 Genette 2010, 13. ,,Histoire et narration n’existent donc pour nous que par le truchement du
récit. Mais réciproquement le récit, le discours narratif ne peut étre tel qu’en tant qu’il raconte
une histoire, faute de quoi il ne serait pas narratif [...], et en tant qu’il est proféré par quel-



2 Vom Erzéhlakt zur ontologischen Erzdhlfunktion =— 15

Das Modell einer terndren Struktur folgt damit nicht nur der kausal-zeitlichen, son-
dern zugleich einer analytischen Logik, in welcher der Diskurs die unhintergeh-
bare Grundlage fiir Narration wie Geschichte darstellt. Denn sowohl Geschichte als
auch Narration sind ,,immer nur indirekt, zwangsldaufig vermittelt durch den Dis-
kurs der Erzihlung“.” Genette tendiert dazu, die pragmatische Dimension dem se-
miotischen Modell der narrativen Struktur regelrecht einzuverleiben: So ist auch
die Narration dem Diskurs als ,Zeicheninhalt‘ gegeben — sofern diese als ,,Tatig-
keit“ (action) konzeptualisiert ist, die ,,darin [im Diskurs, C.P.] Spuren, Kennzei-
chen oder Indizien hinterlésst, die erkennbar und interpretierbar sind“.® Was die
Narration dabei von der Geschichte unterscheidet, ist der Zeichentypus. Damit Zei-
chen des Diskurses als Hinweise auf die Narration als Erzdhlakt gelesen werden
konnen, miissen sie, mit Charles S. Peirce gesprochen, als Index und nicht als
Symbol interpretiert werden. Genette ldsst zwar keinen Zweifel daran, dass diese
indexikalische Zeichenrelation ebenso Teil der Fiktion ist wie die erzdhlte Ge-
schichte selbst — so spricht er mehrfach mit Markern des Irrealis von der ,, Tatigkeit,
der sie sich verdanken soll*’ —, gleichwohl hélt er an dieser Relation fest. Genau
dieses Paradox ist konstitutiv fiir Genettes Modell der narrativen Struktur. Somit
gelangt man zu einem sehr viel abstrakteren Begriff von Narrativitdt, der die ande-
ren, herkdmmlichen Definitionen — wie die doppelte zeitliche Sequenz und der As-
pekt der Vermittlung'® — impliziert, aber ihnen einen anderen Status zuweist, weil
die Narrativitédt in der Semiotik der terndren Struktur verankert wird, die sowohl
symbolische als auch indexikalische Zeichen vorsieht.

Genettes Kategorien der Erzdhltextanalyse von Ordnung, Dauer, Frequenz,
Modus und Stimme adressieren jeweils verschiedene Relationen und Aspekte
der drei Grof3en in der terndren Struktur der Erzdhlung. Wahrend die drei zeitli-
chen Kategorien und der Modus vornehmlich auf die Relation von Diskurs und
Geschichte zielen, analysiert die Kategorie der Stimme, ,,wie in der Erzdhlung
oder dem narrativen Diskurs die Narration selber impliziert ist“."* Dabei geht es

qu’un, faute de quoi [...] il ne serait pas en lui-méme un discours. Comme narratif, il vit de son
rapport a I’histoire qu’il raconte; comme discours, il vit de son rapport a la narration qui le
profére“ (Genette 1972, 74).

7 Genette 2010, 13; ,ne peut étre qu’indirecte, inévitablement médiatisée par le discours du
récit“ (Genette 1972, 73f.).

8 Genette 2010, 13; ,laisse des traces, marques ou indices repérables et interprétables“ (Ge-
nette 1972, 74).

9 Genette 2010, 13; ,I’activité qui est censée le mettre au jour* (Genette 1972, 73).

10 Eine ausfiihrliche Auseinandersetzung mit einer Minimaldefinition von Narrativitdt findet
sich bei Lamarque 2004; vgl. Meixner 2019a, 10f.

11 Genette 2010, 15; ,,dont se trouve impliquée dans le récit la narration elle-méme* (Genette
1972, 76).



16 —— | Ontologische Narratologie

vor allem um die Frage nach der Instanz, welcher der Akt der Narration zuge-
ordnet werden kann, also der Erzdhlinstanz, und ihrer Stellung zur Geschichte.
Diese Verschiebung von der Narration auf eine Erzdhlinstanz ist die Vorausset-
zung dafiir, dass Genette im Folgenden sein Interesse auf die Formen des Zu-
griffs auf die Geschichte beschrankt, wiahrend er den Bereich der Fiktion — das
heif3t die Aspekte der Setzung — ausblendet. Die Frage nach der Erzdhlinstanz
ist mit der nach dem Erzdhlakt eng verbunden, jedoch nicht deckungsgleich,
weil man mit der Annahme einer Erzdhlinstanz bereits {iber die paradoxe dop-
pelte Anlage des Erzdhlakts hinweggegangen ist. Somit trdgt ausgerechnet die
analytische Kategorie der Stimme Schuld daran, dass der Erzahlakt als konsti-
tutive Grof3e der narrativen Struktur aus dem Blick gerdt. Dennoch ldsst sich
aus den Kategorien der Stimme das konzeptuelle Profil des Erzdhlakts — als Zu-
griff und Setzung — ableiten, indem die Kategorien gerade dort mit Vorstellun-
gen operieren, welche die narratologischen Systemstellen kollidieren lassen.
Wie denkt sich also Genette den Erzdhlakt? Wenn er die Frage nach dem
Erzahlakt auf die Erzahlinstanz verschiebt, wie lassen sich dennoch die Vorstel-
lungen rekonstruieren, die diesem Konzept zugrunde liegen? Die performative
Dimension der Sprache ist die Basis der (Re-)Konstruktion sowohl des Erzihl-
akts als auch — davon abhidngig — der Erzdhlinstanz. Sie verbindet damit die
terndre Struktur des Erzdhlens mit dem pragmatischen Ebenenmodell, in dem
Genette seine Kategorien ausfiihrt. In Anlehnung an seine beiden sprachwis-
senschaftlichen Gewdhrsméanner Joseph Vendryes und Emile Benveniste ver-
steht Genette Sprache im Allgemeinen und damit Erzdhlen im Besonderen als
Handlung.'? Genette interessiert daran nicht die banale Vorstellung, dass eine
AufBerung in irgendeiner Form getitigt worden sein muss, sondern dass diese
Tétigung in Form deiktischer Ausdriicke der Auflerung sowohl implizit ist, als
auch explizit an der AuBerung beteiligt ist. In seiner Ubertragung der sprach-
wissenschaftlichen Theorie nutzt er dieses Verstdndnis der Vermitteltheit der
sprachlichen Auf3erung, um vom Autor zum Erzihler als Instanz des narrativen
Textes zu gelangen.” Diese dem Diskurs der Erzdhlung inhérente Deixis erlaubt
es liberhaupt erst, auch in heterodiegetischen Erzdhlungen nach einer Erzdhlin-
stanz zu fragen. Anders als Kdte Hamburger, die in Die Logik der Dichtung
(1957) ihre Erzédhltheorie auf der sprachlichen Deixis aufbaut, interessiert sich
Genette weniger fiir die Deixis und ihre moglichen Implikationen fiir eine fikti-
onstheoretische Basis des Erzdhlens. Vielmehr nutzt er die Deixis vor allem als

12 Vgl. Genette 2010, 137.

13 Vgl. Genette 2010, 138. Da es sich bei ,Autor‘ und ,Erzidhler’ um (historische) Begriffe, nicht
um Personen handelt, werden sie im Folgenden nicht differenzierend gegendert, wenn ich
mich auf theoretische Texte beziehe, die mit diesen Begriffen argumentieren.



2 Vom Erzdhlakt zur ontologischen Erzdhlfunktion =— 17

Briicke, um zu fragen: ,,Wer spricht?*“ und ,,Wer sieht?“."* Genette adressiert
damit den Erzdhlakt in Form einer metonymischen Ersetzung: ,Die Poetik
scheint vergleichbare Schwierigkeiten zu haben, zur Produktionsinstanz des
narrativen Diskurses vorzudringen, eine Instanz, der wir — entsprechend zu
Aussagevorgang [énonciation] — den Namen Narration [narration] geben®“.'
Diese Metonymie hat eine Naturalisierung des Erzdhlakts zur Folge, weil mit
der Analogie zum sprachwissenschaftlichen Modell der Auferung das Erzihlen
ein Zentrum erhdlt, das analog zu real existierenden Aussageinstanzen ange-
legt ist.’®

Die Vorstellung des Erzdhlens als Handlung fiihrt Genette in seinem Modell
narrativer Ebenen weiter, in dem er abbildet, dass neben anderen Arten von Er-
eignissen auch von Erzdhlakten erzdhlt werden kann: ,,Jedes Ereignis, von dem
in einer Erzahlung erzahlt wird, liegt auf der nachst héheren diegetischen Ebene
zu der, auf der der hervorbringende narrative Akt zu dieser Erzdhlung angesie-
delt ist“."” Dieses Modell 16st das Konzept von Rahmen- und Binnenerzahlungen
ab und prazisiert die Formen und Funktionen von Erzahlungen als Bestandteil
der Geschichte.'® Mit dem Konzept des Erzihlakts aufs Engste verbunden ist das
Modell narrativer Ebenen, weil der Erzdhlakt den Ebenenwechsel auslost. Gleich-
zeitig bedeutet das — umgekehrt —, dass jeder Erzdhlakt auf zwei Arten bzw. auf
zwei Ebenen betrachtet werden kann." Als Erzihlakt ist er ein Ereignis und
somit Teil der Geschichte; als Erzdhlakt verschwindet das Ereignis ,hinter dem
Diskurs, der mit ihm jedoch deiktisch und indexikalisch in Beziehung steht. Mit-
hilfe von Raummetaphern - ,Distanz’, ,Ort, ,Stellung‘, ,Ebenen‘ — versucht Ge-
nette so der paradoxen Struktur des Erzahlakts beizukommen.

Diese doppelte Perspektive, die Genette an keiner Stelle explizit macht, er-
klart auch den changierenden Status des Erzdhlakts in seinen Ausfiihrungen ent-
lang seiner Analysekategorien. Zum einen spricht er davon, dass die Erzdhlakte
auf den jeweils — in seinem topologischen Modell der Schichtung von unten

14 Genette 2010, 119, Herv. im Original.

15 Genette 2010, 138, Herv. im Original. ,,Il semble que la poétique éprouve une difficulté
comparable a aborder I'instance productrice du discours narratif, instance a laquelle nous
avons réservé le terme, paralléle, de narration® (Genette 1972, 226, Herv. im Original).

16 Zum Problem dieser Naturalisierung und einer Historisierung mit dem rhetorischen Kon-
zept der Persona siehe Traninger 2013.

17 Genette 2010, 148.

18 Siehe Pier 2016h.

19 Genau diese doppelte Perspektive auf den Erzdhlakt wechselt Genette stetig, ohne es expli-
zit zu machen. Symptomatisch dafiir ist, dass die doppelte Perspektive erst im Bereich der so
genannten Metanarration virulent wird, die von einem dargestellten Erzdhlakt ausgeht,
siehe Niinning 2001; vgl. Lahn/Meister 2016, 178-189.



18 —— | Ontologische Narratologie

nach oben — niedrigeren Ebenen angesiedelt sind.?° Zum anderen stiftet der Er-
zdhlakt {iberhaupt erst diesen Unterschied: Was die Ebenen ,,voneinander trennt,
ist weniger ein Abstand als vielmehr eine Art Schwelle, die von der Narration sel-
ber gebildet wird, ein Unterschied der Ebene“.”! Eine Schwelle ist es deshalb,
weil der Erzdhlakt auf diesen beiden verschiedenen Zeichentypen basiert, die Ge-
schichte und Narration voneinander unterscheiden. ,Unterscheiden‘ ist hier —
auch das macht Genette klar — durchaus in einem radikalen Sinn zu verstehen,
weil es sich um eine absolute und keine graduelle Differenzierung handelt. Sie
trennt ndmlich nicht nur verschiedene logische Ebenen, sondern ,Welten‘. In
einer Fufinote unterscheidet Genette dieses doppelte ,Produkt’ dann auch begriff-
lich: ,,Die Metaerzdhlung ist eine Erzdhlung in der Erzdhlung, und die Metadiegese
ist das Universum dieser zweiten Erzdhlung, so wie die Diegese (nach jetzt recht
verbreitetem Sprachgebrauch) das Universum der ersten Erzahlung bezeichnet*.”?

Die begriffliche Verschiebung von der Erzdhlung zur erzdhlten Welt bzw.
dem ,,Universum® markiert ein grundsétzliches Problem, das im Erzdhlakt wur-
zelt.” Genette kommt hier nicht umhin, das logische Ebenenmodell, das von
einer Staffelung verschiedener narrativer Diskurse ausgeht, um die Vorstellung
von erzdhlten Welten zu erweitern, um iiberhaupt das beschreiben zu kénnen,
was ihn interessiert: die Beziehung der Erzdhlinstanzen zu ihren jeweiligen Ge-
schichten, in der die narration dann lediglich den Zugriff auf diese darstellt
und so stillschweigend die Systemstelle wechselt. Um diese Beziehung be-
schreiben zu konnen, benétigt Genette ein Konzept einer erzahlten Welt mit
raumlicher und zeitlicher Kontinuitdt, Entitdten dieser Welt, Grenzen sowie
(modalen) Relationen. Der Begriff der Diegese springt genau fiir dieses Konzept
ein, das allerdings nicht hergeleitet, sondern vielmehr vorausgesetzt wird — so-
zusagen als Basis dafiir, dass iiberhaupt ,von etwas‘ erzihlt werden kann.?*
Dennoch, und das scheint mir an dieser Stelle zentral, ist damit, wenn Genette
die Diegese zum einen von den Diskursen unterscheidet und sie zum anderen

20 Vgl. Genette 2010, 148.

21 Genette 2010, 147, Herv. im Original. ,,Ce qui les sépare est moins une distance qu’une
sorte de seuil figuré par la narration elle-méme, une différence de niveau® (Genette 1972, 238,
Herv. im Original).

22 Genette 2010, 148, Anm. 40. ,[L]e métarécit est un récit dans le récit, la métadiégese est
I'univers de ce récit second comme la diégése designe (selon un usage maintenant répandu)
I'univers du récit premier“ (Genette 1972, 239, Anm. 1, Herv. im Original).

23 Vgl. Bunia 2007, 194, der zwar das doppelte Profil des Erzdhlakts nicht ausbuchstabiert,
die Diegese aber als ,,Welt, die von einer Erzdhlung erzeugt wird“ respektive als ,,unmittelba-
re[r] Sinn eines Récit“ (Herv. im Original) bezeichnet.

24 Zur doppelten Bedeutung des Begriffs der Diegese bei Genette siehe Bartsch/Bode 2019;
Bunia 2007, 189-194.



2 Vom Erzihlakt zur ontologischen Erzihlfunktion =—— 19

ebenfalls als von den Erzdhlakten abhangig denkt, das doppelte Profil des Er-
zahlakts als Produktion eines narrativen Diskurses und als Produktion einer er-
zdhlten Welt angelegt.

Das fiktionstheoretische Profil des Erzdhlens, das Genette in seiner Einlei-
tung zum Discours du récit noch als pragmatische oder gar ethische Frage dis-
pensiert hatte,” stellt sich hier grundsitzlich anders dar. Die erzidhlte Welt,
ihre Grenzen und Kontinuitdten werden im Erzdhlakt konstituiert, namlich
iiber die deiktische Funktion der Sprache, die Narration und Geschichte vonein-
ander unterscheidet, aber zugleich in Beziehung setzt: als homodiegetisches
oder heterodiegetisches, als ,fritheres‘, ,spateres‘ oder ,gleichzeitiges‘ Erzdh-
len.?® Die Frage nach dem Erzihlen als Akt fiihrt damit ins Zentrum der Genet-
te’schen Narratologie, und zwar zum vermeintlichen ,Lapsus der Diegese, der
Erzahlakt, Ebene und Welt in einer gewissen begrifflichen Unschérfe verbindet.
Seine Systematik operiert demnach mit dem doppelten Profil des Erzédhlakts,
obwohl Genette sich davor scheut, die Uberlegungen explizit fiktionstheore-
tisch auszuformulieren, weil er den Begriff der Fiktion an der Realitat misst.”
Aus diesem Grund kann er das, was in seinem Konzept des Erzdhlakts angelegt
ist, nicht fiktionstheoretisch explizieren. Nicht zuletzt, weil ihn die erzdhlte
Welt als Welt schlichtweg nicht interessiert, fillt diese fehlende Scharnierstelle
wohl nicht weiter ins Gewicht. Nur an den Stellen, an denen seine Diskursnar-
ratologie den Blick auf das freilegt, was die Genette-Rezeption und vor allem
die gédngigen Einfiihrungen dann als Bestandteile der Geschichte (histoire) in
gesonderten Kapiteln behandeln,? tritt die fiktionstheoretische Basis der Syste-
matik zutage.

Die doppelte Anlage der Beschreibung narrativer Strukturen bei Genette kul-
miniert im Erzédhlakt, der als Scharnierstelle zwischen zwei konkurrierenden Mo-
dellen fungiert: einem semiotischen Modell der terndren Struktur des Erzdhlens
und einem pragmatischen Modell narrativer Ebenen, auf dem die Analysekatego-
rien aufbauen. Damit basiert das Erzdhlen insgesamt auf einer paradoxen — und
wie ich meine: ontologisch fundierten — Struktur von Setzung und Zugriff, in wel-
cher der Erzdhlakt zwar die Basis darstellt, gleichzeitig aber auch die pragmati-
sche — wenn man so will: naturalisierte — Vorstellung des Erzdhlens radikal

25 Genette verschiebt dort das Problem der Fiktion auf die pragmatische Unterscheidung von
Flir-wahr-Halten und Liige, vgl. Genette 2010, 11.

26 Vgl. Genette 2010, 139-147, 158-164.

27 Vgl. Genette 2010, 138.

28 Siehe das Kapitel zur erzdhlten Welt bei Martinez/Scheffel 2019 [1999], 137-149, das ge-
meinsam mit Figur und Raum neben die Handlung gestellt wird, ohne die Relation dieser Ka-
tegorien systematisch zu klaren.



20 —— | Ontologische Narratologie

hinterfragt. Genette bendétigt den fiktiven, durch Pseudoindexikalitét inferier-
ten ,Ursprung’ eines Erzdhlakts, um ein in sich konsistentes Modell aufzubauen,
zugleich sind systemische Turbulenzen an diesem Punkt vorprogrammiert. Des-
halb verwundert es nicht, dass Genette diesen Punkt unterdeterminiert 1dsst und
den Wechsel iiber den konstruierten Erzdhlakt in ein Kommunikationsmodell
des Erzahlens nicht explizit problematisiert. Bevor ich das doppelte Profil des Er-
zdhlakts ausgehend von diesen Beobachtungen systematisch ausfiihre, geht es
zunachst darum, die theoretischen Horizonte zu reaktivieren bzw. iiberhaupt erst
zu aktivieren, welche die Vorstellung eines Erzdhlakts erforderlich macht.

2.2 Erzdhlakt als Sprechakt

Der Erzdhlakt ist eine spezifische Form des Sprechakts — so fiihrt ihn Genette als
Grof3e der terndren Struktur des Erzdhlens ein. Das Erzdhlen auf diese Weise zu
konzeptualisieren, ruft zugleich bestimmte Uberlegungen wie auch Probleme auf
den Plan. Im Folgenden sollen die Konsequenzen dieser Anleihe analysiert und
diejenigen Bestandteile skizziert werden, die von der Sprechakttheorie in die Nar-
ratologie wechseln, um den Erzdhlakt explizit wie implizit zu profilieren. Denn
explizit bezieht sich Genette auf Positionen einer vornehmlich franzésischen
soziolinguistischen Tradition, die gemeinsam mit den Positionen von Ludwig
Wittgenstein und Karl Biihler als Vorldaufer der modernen Sprechakttheorie gelten
kénnen,?”” und die dann John L. Austin und in seiner Nachfolge John R. Searle
ausformulierten. Austins How to Do Things with Words erschien postum 1962,
Searles What is a Speech Act kurz darauf im Jahr 1965. Beide erfuhren breite Auf-
merksamkeit, die sich in den 1970er Jahren in der Diskussion um den besonderen
Status von Sprechakten in fiktionaler Rede fortsetzte,*® insbesondere in der De-
batte zwischen Searle und Jacques Derrida.*! Dennoch findet sich weder in Genet-
tes Discours du récit noch im Nouveau discours eine explizite Erwdhnung oder
Bezugnahme. Qua Auslassung markiert diese fehlende Bezugnahme die Auslage-
rung der fiktionstheoretischen Basis des Erzdhlens bei Genette. Erst in Fiction et
diction von 1991 bzw. dem vorausgegangenen Aufsatz, der 1989 in der Zeitschrift
Poétique erschienen war,>” setzt sich Genette mit den Positionen der Sprechakt-
theorie explizit auseinander, indem er Searles Vorschlag zum Logical Status of Fic-

29 Zu den Zusammenhdngen und Koinzidenzen der Traditionslinien siehe Auer 2013, 1-6.

30 Siehe Searle 1975.

31 Zur sich iliber mehrere Texte erstreckenden Debatte zwischen den beiden Philosophen
siehe ausfiihrlich Busch 2016.

32 Siehe Genette 1989.



2 Vom Erzidhlakt zur ontologischen Erzdhlfunktion =— 21

tional Discourse (1975) diskutiert und erweitert. Dennoch, so méchte ich zeigen,
sind die Positionen der Sprechakttheorie relevant, um zu verstehen, was es be-
deutet, wenn Genette den Erzdhlakt als einen spezifischen, namlich narrativen
Sprechakt konzeptualisiert.

Die Sprechakttheorie tragt der Feststellung Rechnung, dass sich der Weltbe-
zug sprachlicher Auflerungen nicht auf eine blo3 Behauptungen iiber die reale
Welt treffende — das heifdt assertive bzw. reprasentative — Funktion beschrankt.
Zudem oder sogar ausschliefllich kann der Sprechakt eine performative Funktion
besitzen, mit der er die Welt verdndert. Als Handlungen kénnen Sprechakte
nicht wahr oder falsch sein, sie kénnen nur gelingen oder nicht gelingen.> Weil
sie sich somit einer wahrheitsfunktionalen Analyse der Logik entziehen, stellen
sie die Sprachphilosophie vor die Frage, wie diese Dimension von Auferungen
in formal-semantische Beschreibungen zu integrieren ist. In den zwd6lf Vorle-
sungen How to Do Things with Words entwickelt Austin schrittweise ein Analyse-
modell der Sprechakte, das nicht einzelne Aufierungen einer bestimmten Funktion
zuordnet, sondern verschiedene funktionale Dimensionen einer Auflerung untet-
scheidet. Hatte er zu Beginn noch eine Unterscheidung zwischen rein konstativen
und rein performativen Auferungen getroffen,>* gibt er diese ab der achten Vorle-
sung zugunsten der Differenzierung von lokutiondren, illokutiondren und perloku-
tiondren Akten auf, die allesamt Dimensionen einer Auflerung bezeichnen und
nicht mehr verschiedene Auerungstypen.® Er nimmt damit mehrere Akte pro Au-
Berung an, die zusammen den Sprechakt konstituieren und die auch nur als ab-
strakte Konstrukte voneinander unterschieden werden konnen: ,,[T]he locutionary
act as much as the illocutionary is an abstraction only: every genuine speech act is
both“.>® Auf den Punkt bringt Austin die drei Akte, die jeweils verschiedene As-
pekte einer sprachlichen Auferung adressieren, also folgendermafien: ,,[W]e dis-
tinguished the locutionary act [...] which has a meaning, the illocutionary act
which has a certain force in saying something; the perlocutionary act which is the
achieving of certain effects by saying something*.>’

Somit adressiert Austin in seiner Typologie zwar verschiedene Aspekte, das
zentrale Konzept dieses Modells besteht jedoch in den illokutiondren Akten, die
in ihrem Verhéltnis zu den anderen Akten eines Sprechakts beschrieben wer-
den sollen. Mit der Ausdifferenzierung gewinnt Austins Modell daher auf der
einen Seite analytische Schérfe, auf der anderen Seite wirft die Trennung des

33 Vgl. Austin 1962, 1-11.

34 Vgl. Austin 1962, 3-7.

35 Vgl. Austin 1962, 94-107.

36 Austin 1962, 146.

37 Austin 1962, 120, Herv. im Original.



22 — | Ontologische Narratologie

illokutiondren vom lokutiondren Akt eines Sprechakts neue Fragen auf. Denn
die Pointe seines Konzepts der Illokution besteht eben nicht allein in der Kraft
der Sprache, sondern darin, dass sich diese Kraft unabhdngig von der Lokution
abspielen kann, dass es also keine feste Relation zwischen der propositionalen
Bedeutung einer Auerung und ihrer Handlungsdimension gibt.>® Austin nennt
das einen indirekten illokutiondren Akt: Man kann das eine sagen und das an-
dere ,meinen‘.*® Die Illokution sei vielmehr ,,a reference, not to the consequen-
ces (at least in any ordinary sense) of the locution, but to the conventions of
illocutionary force as bearing on the special circumstances of the occasion of
the issuing of the utterance®.*® Indem aber die Bedingungen der Kraft der Spra-
che aus ihr ausgelagert werden, ihr Gelingen also entweder wie bei Austin {iber
Konventionen geregelt oder wie bei H. Paul Grice letztlich von der Intention des
AuRerungssubjekts abhingt,*! ist die sprachliche Auflerung nur noch nachge-
ordneter Austragungsort. Mochte man also die verschiedenen Dimensionen von
Sprechakten eben blof3 auf der Basis der sprachlichen Auflerung — bzw. mit
dem Ziel des Anschlusses an die Narratologie: des narrativen Textes — beschrei-
ben, so ist eine Riickkehr zu Austins Ausgangskonzept nicht zu vermeiden: der
(expliziten oder impliziten) performativen Aulerung, welche die indirekten illo-
kutiondren Sprechakte ausklammert. Mit der begrifflichen Ausdifferenzierung
lasst sich nun aber die paradoxe Struktur dieser performativen Aussagen analy-
sieren. Das, was durch die Illokution in Kraft tritt, wird auch gleichzeitig durch
die Lokution beschrieben.*?

Weil die Sprechakttheorie eine pragmatische Theorie ist, die sich fiir Kommu-
nikationsakte realer Subjekte interessiert und zudem von miindlicher Sprache als
,Normalfall* ausgeht, ist ihr Anschluss an die Literatur- und insbesondere an die
Erzéhltheorie hiufig problematisiert und kritisiert worden.*> Dabei ist zunéchst
das Interesse ein grundsétzlich anderes. Fiktionalitét interessiert die Sprachphilo-
sophie als Test- oder Sonderfall ihrer Modelle, wenn ihre Grundfrage lautet: Wie
kann Fiktionalitat in eine allgemeine Sprechakttheorie integriert werden? Handelt
es sich bei fiktionalen Sprechakten um eigene Sprechakte oder um ,unernste‘ nor-

38 Vgl. Austin 1962, 114f.

39 Vgl. Austin 1962, 104.

40 Austin 1962, 114.

41 Zu diesen beiden Richtungen des Konventionalismus und des Intentionalismus siehe
Wirth 2002, 14f.

42 Vgl. Culler 2013, 148.

43 Fiir eine allgemeine Kritik des an der miindlichen Sprache orientierten Modells und seiner
,JIdeologie der Priasenz‘ siehe Derrida 1988 [1972]. Siehe auf3erdem Rabinowitz 1995. Einen an-
deren Vorschlag macht Traninger mit dem rhetorischen Persona-Konzept, fiir das sie gerade
die Schriftlichkeit ins Zentrum der Theoriebildung stellt, vgl. Traninger 2013, 205f.



2 Vom Erzihlakt zur ontologischen Erzihlfunktion =—— 23

male Sprechakte?** Dennoch hat die Sprechakttheorie fiir die Fiktionstheorie
wichtige Impulse geliefert, namentlich mit Searles Aufsatz Logical Status of
Fictional Discourse, der trotz der Inkompatibilitdt mit zentralen Axiomen der
Literaturtheorie — wie der Trennung von Aussageinstanz und Autor — Beach-
tung gefunden hat. Darin schldgt Searle vor, fiktionale Literatur als Sprechakt
eines Autors zu beschreiben, der aus einer realen Lokution und einer vorgege-
benen Illokution besteht und deren fiktionaler Status nicht aus Eigenschaften
des Textes ableitbar sei, sondern von der Intention des Autors abhidnge.*

Ungeachtet dieser offensichtlichen Probleme ist Searles Konzept der Refe-
renz auf Elemente der dargestellten Welt in fiktionalen Texten aus literatur-
theoretischer Perspektive fiir das Profil des Erzdhlakts interessant. Als eine
Form der vorgegebenen Illokution analysiert Searle auch die Referenz zunadchst
als Pseudoreferenz, die jedoch umschlégt in eine echte Referenz, weil sie in die-
ser ihren Gegenstand hervorbringt.*® Diesen Umschlag konzipiert Searle iiber
eine Kausalrelation, die an die Instanz des Autors gekniipft ist: ,,By pretending
to refer to people and to recount events about them, the author creates fictional
characters and events“.”” Diese Uberlegung lisst sich trotz der unterschiedli-
chen theoretischen Vorzeichen mit der Art und Weise verbinden, wie im Erzdh-
len nicht nur auf eine Welt zugegriffen, sondern diese auch gesetzt wird — und
das, obwohl sie nicht mehr als Kausalrelation mit zeitlichem Index gedacht
werden kann, sobald der Autor als Gréfie aus dem Modell verschwindet.*® Den-
noch: Was den Sprechakt der Referenz auszeichnet, ist ein ontologischer Ef-
fekt.*® Auf die Welt zu referieren und sie hervorzubringen sind zwei Seiten
derselben Medaille. Anstatt einer Referenz ,auf etwas‘ ist die Referenz in der
Fiktion eine paradoxe Figur aus Setzung und Zugriff.

Dieser Umschlag bzw. Wechsel von Referenzsystemen ist es auch, der Ge-
nette in seiner Auseinandersetzung mit Searles Theorie interessiert, wenn er
die Sprechakte als , Fiktionsakte“>® umformuliert. Die ,vorgegebenen‘ Illokutio-

44 Vgl. Winko 1994, die in ihrer Rezension Fiktion und Diktion in diese theoretischen Linien
einordnet.

45 Vgl. Searle 1975, 327.

46 Vgl. Searle 1975, 330. Allerdings geht es Searle letztlich um eine Referenzialisierbarkeit au-
Berhalb des fiktionalen Textes: ,,Now once that fictional character has been created, we who
are standing outside the fictional story can really refer to a fictional person“ (Searle 1975, 330).
47 Searle 1975, 331.

48 Siehe Derrida 1983 [1967], insbes. 120f., der die Abwesenheit (den Tod) als Strukturmerk-
mal der Sprache iiberhaupt bestimmt.

49 Siehe allgemein Werner 2016.

50 Genette 1992, 41.



24 — | Ontologische Narratologie

nen fiktionaler Texte ergdanzt Genette um ,ernsthafte‘ Illokutionen, die darin be-

stehen ,,eine Fiktion zu produzieren*:*!

Einer solchen Beschreibung geht es keineswegs darum, die von Searle zu ersetzen (,,Die
Fiktionstexte sind fingierte Assertionen*), sondern sie, anndhernd wie folgt, zu ergdnzen:
,»-.. hinter welchen, als indirekten Sprechakten, sich fiktionale Sprechakte verbergen, die
selbst wieder per definitionem ernsthaft illokutiondre Akte sui speciei sind.“*?

Genettes Modell der ,Fiktionsakte* besteht demnach in einer Verdoppelung, mit
der er vom vorgegebenen illokutiondren Akt eines realen Autors, wie ihn Searle
beschreibt und der Genette nicht weiter interessiert, hin zu einem indirekten
Sprechakt, der vom ersten Sprechakt abhdngt, implizit von einer Instanz aufler-
halb des Textes zu einer Aussageinstanz des Textes wechselt: Der erste Sprechakt
produziert die Fiktion,>®> wohingegen der zweite, indirekte Sprechakt wiederum
ein fiktionsspezifischer illokutiondrer Akt ist, mit dem Genette Searle entscheidend
korrigiert.”* Obwohl Genette diesen Wechsel in den Text nicht explizit formuliert,
legt er dennoch nahe — insbesondere, wenn man seine fiktionstheoretischen Uber-
legungen vor der Folie seiner Narratologie interpretiert —, dass sich mit diesem
Fiktionsakt der Weltbezug verdndert: von der realen Welt hin zu einer Welt der
Fiktion — einer fiktionalen Welt. Denn Genette beschreibt diese Fiktionsakte als De-
klarationen, das heifdt als Sprechakte, ,,mit denen der Sprecher auf Grund der
Macht, die er innehat, einen Einfluf auf die Wirklichkeit ausiib[en]“>® kann, wobei
die Wirklichkeit diejenige der Fiktion ist. Wenn Genette den zweiten Sprechakt,
den Fiktionsakt, als indirekte Illokution der Klasse der Deklarationen versteht,
dann bringt er ebenjene Gruppe der Performativa zur Beschreibung in Anschlag,
die bereits bei Austin einen paradoxen Akt der Setzung des Gegenstands und sei-
ner Beschreibung bezeichnen. Dass es sich um ,indirekte‘ Sprechakte handelt,
meint, dass das performative Verb in der Regel ausgelassen — bzw. in Genettes
Modell in seiner Funktion durch den ersten ,unernsten‘ Sprechakt ersetzt — wird.”®

Auf den ersten Blick reformuliert Genette lediglich Searles kommunikations-
theoretischen Ansatz, in der die Fiktionalitdt von einem realen Aussagesubjekt
abhingt.>” Weil Genettes — wie er es selbst nennt — Ergdnzung der Searle’schen
Fiktionstheorie in dieser Hinsicht letztlich denselben Problemen verhaftet bleibt
wie dieser, haben Genettes Fiktionsakte nur peripher Beachtung in der Fiktionali-

51 Genette 1992, 48.

52 Genette 1992, 57, Herv. im Original.

53 Vgl. Genette 1992, 48. Vgl. Wirth 2002, 29.
54 Vgl. Winko 1994, 185f.

55 Genette 1992, 50.

56 Vgl. Genette 1992, 50f.

57 Siehe Wirth 2002, 29; Zipfel 2001, 203-209.



2 Vom Erzihlakt zur ontologischen Erzdhlfunktion =—— 25

tétstheorie erfahren.”® Was jedoch weitestgehend vernachlissigt wurde und was
meines Erachtens den erheblichen Mehrwert ausmacht, ist der spezifische Zu-
schnitt der Theorie und ihre narratologische Basis. Denn als Literaturwissenschaft-
ler fragt Genette nach dem ,,illokutioniren Status der narrativen Fiktion“>® — und
das macht den entscheidenden Unterschied. Unweigerlich denkt er die Fiktions-
akte von der Basis seiner eigenen narratologischen Systematik her, was unter an-
derem bedeutet, dass er — anders als Austin und Searle — nicht die Sprechakte
realer Personen analysiert, sondern narrative Strukturen. Indem er vom literari-
schen Text aus argumentiert, integriert er in seiner Rezeption der Sprechakttheorie
wesentliche Positionen der Kritik Derridas, der auf die blof3en Prasenzeffekte insbe-
sondere der miindlichen Sprache hinweist, die iiber die konstitutive Struktur der
Abwesenheit in der Sprache und ihre grundsitzliche Iterabilitit hinwegtiuscht.®°
Genettes Modell des doppelten Sprechakts, von dem der erste, auflertextuelle
Sprechakt lediglich als ,Vehikel‘ des Fiktionsakts fungiert, profiliert also letztlich
den Erzdhlakt (narration). Sprechakttheorie und Narratologie beleuchten sich da-
durch gegenseitig. Die Referenz, die in Genettes Erzdhltheorie als blof3er Zugriff
auf eine erzdhlte Welt konzeptualisiert wird, findet sich in seiner Fiktionstheorie
umformuliert als Setzung qua Referenz, womit aus dem Erzdhlakt ein Fiktionsakt
wird. Dass Genette mit dem Fiktionsakt statt, wie Searle, einen Akt des Autors
bereits eine Funktion des Textes bezeichnet und es ihm mit seinem Modell letztlich
um die Relation von extradiegetischer Position und erzédhlter Welt geht, wird in
der Beschrankung auf heterodiegetische Erzdhlungen deutlich. Diese begriindet
Genette damit, dass homodiegetische Erzdhlungen, in denen Figuren der erzdhlten
Welt als Erzdhler auftreten, den Wechsel der Referenzsysteme von realer in er-
zdhlte Welt automatisch vollziehen.®* Weil in heterodiegetischen Erzahlungen in
der Regel die Sichtbarmachung dieses Systemwechsels nicht gegeben ist, schldgt
er das Analysemodell eines doppelten Sprechakts vor, das diesen Wechsel abbil-
det. Erst im Dialog mit der Narratologie wird klar, warum Genette sich in seiner
Fiktionstheorie so wenig fiir den ersten Sprechakt und seine relativ offensichtli-
chen Probleme interessiert: Er behandelt die Frage, wie im Erzdhlen die Referenz
auf und die Produktion von erzdhlten Welten zusammenhéangen.

58 Wahrend Genettes Theorie der ,Fiktionsakte* in ausfiihrlicheren systematischen Studien
wie der von Zipfel diskutiert wird (vgl. Zipfel 2001, 203-209), findet sie bspw. keinen Eingang
in das interdisziplindre Handbuch Fiktionalitét, vgl. Klauk/Kdéppe (Hg.) 2014.

59 Genette 1992, 41.

60 Vgl. Derrida 1988 [1972].

61 Vgl. Genette 1992, 44f.



26 = | Ontologische Narratologie

Aktuelle Positionen versuchen eine solche fiktionstheoretische Verbindung
von Narratologie und Sprechakttheorie fruchtbar zu machen, indem sie weniger
aussagenlogisch als vielmehr literaturtheoretisch eine grundsétzliche performa-
tive Dimension des Erzihlens beschreiben.®? Alexandra Strohmaier expliziert
die Konsequenzen fiir das Kommunikationsmodell des Erzdhlens, von dem die
klassischen wie postklassischen Theorien ausgehen und

in dem das Erzdhlte nicht langer primdr als Ergebnis intentionaler Bedeutungskonstitution
gedacht wird, sondern als Resultat einer (medial spezifischen) narrativen Praxis, die das
Erzdhlte sowie dessen (textimmanente) Produktions- und Rezeptionsinstanzen (durch den /
in dem Akt des Erzdhlens) performativ hervorbringt. Ein derartiges Modell, wie es unter Re-
kurs auf die Erscheinungs- und Wirkungsweisen des urspriinglichen Performativs gewon-
nen werden kann, negiert die ideale Vorstellung von einem dem Erzédhlen vorgédngigen
oder von ihm unabhéngigen Erzdhlten, das nicht vom Erzdhlen und dem Medium, in dem
es erfolgt, affiziert wird — eine der zentralen Prasuppositionen der klassischen Narratologie
und ihrer Modelle —, und erdffnet einen Zugang, der eine immer schon materialisierte, me-
dial inkarnierte Geschichte als Gegenstand der Untersuchung voraussetzt.®>

Strohmaier fiihrt damit aus, was in der Vorstellung des Erzdhlens als performati-
ver Sprechakt angelegt ist: Erzdhlen kann nicht mehr als Erzdhlen von erzdahlten
Gegenstinden verstanden werden, sondern Erzihlen bedeutet etwas erzihlen.®
Letztlich buchstabiert sie damit nichts anderes aus als die radikale Fortfithrung
der Pramissen einer Diskursnarratologie, die sich fiir das Erzdhlte ohnehin nur in
Abhéngigkeit von den Erzdhlverfahren interessiert. Allerdings weist Strohmaier
darauf hin, dass ein Konzept des Erzdhlakts als fiktionstheoretisches Einfallstor
der narratologischen Systematik das Kommunikationsmodell unterlauft, auf dem
diese Systematiken letztlich immer beruhen. Der Mehrwert des Erzdhlakts als
Performativ besteht demnach in einem Ausweg aus der unbefriedigenden Set-
zung einer Vorgdngigkeit entweder des Erzdhlten oder einer wie auch immer ge-
arteten Erzdhlinstanz.

Nun findet sich in Genettes terndrer Struktur des Erzdhlens zwar ebendiese
Uberlegung angelegt, in seinen weiteren Ausfiihrungen zum Erzidhlakt im Kapi-
tel zur Stimme (voix) fokussiert er aber weniger die Seite des Erzihlten als viel-
mehr die Frage, inwiefern im Erzdhlen eine Erzdhlinstanz hervorgebracht wird.
Deshalb ist es auch nicht verwunderlich, dass Genette den Erzdhlakt aus einer
linguistischen Tradition herleitet, die sich fiir die Frage interessiert, inwiefern
die Sprecherposition in einer Aussage enthalten ist, wenn man sie als Sprech-

62 Siehe Strohmaier 2010; Strohmaier 2019.
63 Strohmaier 2010, 90.
64 Vgl. Meixner 2019a, 26.



2 Vom Erzihlakt zur ontologischen Erzhlfunktion =—— 27

handlung begreift. Genette {ibersetzt diese Sprechhandlung fiir seine Zwecke
als ,narrative[ | Aktivitit«:®®

Wie man weif3, hat die Linguistik einige Zeit gebraucht, um sich daranzumachen, das auf-
zuklaren, was Benveniste die Subjektivitdt in der Sprache genannt hat, d. h. um von der
Analyse der Aussagen [énoncés] {iberzugehen zu der der Beziehungen zwischen diesen
Aussagen und ihrer Produktionsinstanz, — was man heute den Aussagevorgang [énoncia-
tion] nennt. Die Poetik scheint vergleichbare Schwierigkeiten zu haben, zur Produktions-
instanz des narrativen Diskurses vorzudringen, eine Instanz, der wir — entsprechend zu
Aussagevorgang [énonciation] — den Namen Narration [narration] geben.®®

Genette geht es bei der Annahme eines Erzdhlakts also um die Relation der ,,Aus-
sagen und ihrer Produktionsinstanz®“. Mit Vendryes und Benveniste orientiert
sich Genette dabei an theoretischen Positionen, die auf pragmatischer Basis zu
so etwas wie einem ,Subjekt‘ der Aussage gelangen wollen, das von den gramma-
tischen Strukturen abhingt. Einsatzpunkt ist anders als im Fall der Sprechakt-
theorie nicht ein Konzept von Sprache als Handlung, sondern das Problem der
kontextabhédngigen Bedeutung von Deiktika, die eine strikte Saussure’sche Tren-
nung von langue und parole zunichst unterlaufen.®” Jedoch fiihrt Benvenistes
Konzept der Auerung (énonciation) in einer Art Zirkelschluss wieder in die Spra-
che zuriick: Die Subjektivitat der Sprache, die sich in den Deiktika zeigt, ist ihrer-
seits Effekt der Sprache; die sprachliche Auflerung ist das Moment, das die
Positionen einer Auferung stiftet und in Beziehung setzt.®® Analog zu Karl Biih-
lers Theorie vom Zeigesystem der Sprache, auf die sich spater auch Hamburger
in ihrer Logik der Dichtung vornehmlich bezieht,®’ geht fiir Benveniste die ,Aktivi-
tat* der AuBerung nicht der Sprache voraus, sondern hat in den sprachlichen
Strukturen ihren Ort.”® Wihrend in der Sprechakttheorie Austins und Searles das
Subjekt der Aussage wenig problematisch erscheint und nicht grundsétzlich hin-

65 Genette 2010, 137.

66 Genette 2010, 137f., Herv. im Original. ,,On sait que la linguistique a mis quelque temps a
entreprendre de rendre compte de ce que Benveniste a nommeé la subjectivité dans le langage,
C’est-a-dire de passer de I’analyse des énoncés a celle des rapports entre ces énoncés et leur
instance productrice — ce que ’on nomme aujourd’hui leur énonciation. Il semble que la poé-
tique éprouve une difficulté comparable a aborder I’instance productrice du discours narratif,
instance a laquelle nous avons réservé le terme, paralléle, de narration“ (Genette 1972, 226,
Herv. im Original).

67 Vgl. Auer 2013, 54.

68 Vgl. Benveniste 1974 [1966], 287-297. Vgl. Auer 2013, 57.

69 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 115-121. Sie bezieht sich auf Biihler 1999 [1934], insbes.
79-148.

70 Vgl. Auer 2013, 57.



28 — | Ontologische Narratologie

terfragt wird,”" bietet die linguistische Tradition, die Genette fiir seine Narratologie
aufgreift, die Moglichkeit, das Problem anders zu adressieren und den Erzdhlakt
statt beim Autor beim Erzédhler zu verorten. Sie erlaubt es ihm, eine narrative In-
stanz als Grofle des Textes zu konstruieren, die im Folgenden im Zentrum seiner
Uberlegungen steht.”® Beide Traditionen haben jedoch Anteil daran, die performa-
tive Dimension der Sprache in den Blick zu nehmen und einen Sprechakt zu profi-
lieren: die eine in Bezug auf die Effekte des Sprechakts, die andere in Bezug auf
die Deixis, die auf den Sprechakt selbst verweist. Wahrend insbesondere die erste
Tradition den Begriff der Performativitdt spezifisch verwendet und so den Fokus
einschrankt, fiihre ich beide strukturellen Positionen unter dem Begriff der Perfor-
mativitdt des Erzahlens zusammen, der damit die ontologischen Effekte des Er-
zahlakts insgesamt bezeichnet, sowohl am ,Ort‘ der erzihlten Welt als auch am
,Ort‘ des Erzahlers — insbesondere aber in der Relation beider.

Vor dem Hintergrund der Sprechakttheorie und ihrer Vorlauferinnen in
Sprachwissenschaft und Philosophie werden die Systemstellen deutlich, an
denen das Konzept des Erzdhlakts operiert. Zum einen etabliert es so etwas wie
ein narratives Kommunikationssystem, zum anderen beschreibt es die Bezie-
hung von Erzdhlen und Geschichte. Den Erzdhlakt kennzeichnet eine doppelte
Performanz an diesen beiden Positionen — oder wenn man so will: in beide
Richtungen. Die Erzdhlung erzeugt zum einen die erzdhlte Welt, auf die sie qua
Referenz zugreift, zum anderen erzeugt dieser sprachliche Zugriff gleichsam
erst die Position des Zugriffs.

2.3 Erzahlakt als rhetorische Figur

Wahrend es sich also Linguistik und Sprachphilosophie seit dem friihen zwan-
zigsten Jahrhundert zur Aufgabe machen, die performative Dimension der Spra-
che zu beschreiben und klassifizieren, verfiigt die Aufmerksamkeit fiir die Form
performativer Aulerungen iiber einen historischen Ort. Sie ist fest verankert in
der Figurenlehre der Rhetorik, die unter den Gedankenfiguren (figurae senten-
tiae) Formen und Funktionen sprachlicher — in den Rhetoriken oft: ,gedankli-
cher’ - Handlungen fiihrt.”> Mit der Rhetorik geht es demnach konkret um
Formen dieser Performativitdt — als Figuren —, welche die paradoxe Struktur von

71 Vgl. Austin 1962, 105f. An dieser Stelle setzt Derridas radikale Kritik an, siehe Derrida 1988
[1972].

72 Zur Ubertragung von Benveniste zu Genette siehe Ricceur 1989, 138-140.

73 Zur Verbindung von Rhetorik und Sprechakttheorie siehe einschldgig Campe 1990; Campe
1999.



2 Vom Erzidhlakt zur ontologischen Erzéhlfunktion =—— 29

Setzung und Zugriff im narrativen Diskurs beobachtbar machen. Systematisch ist
der Anschluss durchaus problematisch, da die Gedankenfiguren als sprachliche
Handlungen — bezogen auf ,echte‘ Handlungen eines Redners — immer der per-
suasio verpflichtet sind und dadurch auf einer doppelten Ebene agieren, wo-
durch ihnen die ,Tduschung* eingeschrieben ist.”* Unter dem Gesichtspunkt der
sprachlichen Form dieser Handlungen stellt die Rhetorik ein elaboriertes Be-
griffsinventar zur Verfiigung, mit dem beschrieben werden kann, wie performa-
tive Auerungen der Sprecherposition Anschauung unterlegen. Denn genau
dieses Potenzial der Sprache, das Benveniste die ,,Subjektivitdt der Sprache*’
nennt, ist das Leistungsprofil der Gedankenfiguren. Ihre Kraft besteht darin,
den im Sprechen Handelnden ,,als fingierte Person in seine eigene Rede [einzu-
fithren]“.”® Wenn Genette in seiner Narratologie dariiber nachdenkt, wie im nar-
rativen Diskurs so etwas wie ein Erzdhler gegeben sein kann, dann greift er
dabei auf rhetorische Vorstellungen zuriick. Die Konstruktion iiber den Erzdhl-
akt zu einer Instanz des Erzdhlens — oder einem Erzdhler — basiert auf rhetori-
schen Formaten, welche die Gedankenfiguren bereitstellen.

Die Bestimmung und Klassifikation der Gedankenfiguren wurde in der rhe-
torischen Tradition mit hohem Energieaufwand betrieben, nicht zuletzt des-
halb, weil an ihnen stets auch die Moglichkeit einer Abgrenzung von Tropus
und Figur mitdiskutiert wurde.”” Quintilian stellt im neunten Buch seiner Insti-
tutio Oratoria die Gruppe der Gedankenfiguren den Ausfiihrungen zu den Wort-
figuren (figurae verborum) voran, nachdem er den Unterschied von Figur und
Tropus diskutiert bzw. problematisiert hat. Die Gedankenfiguren sind in erster
Linie dadurch charakterisiert, dass sie eine gedankliche Bewegung ausdriicken,
wihrend ihre konkrete sprachliche Gestalt zweitrangig ist.”® Quintilian listet
eine Reihe von iiber 20 Gedankenfiguren auf, die keiner systematischen Unter-
teilung oder logischen Entwicklung folgen, jedoch durchaus Querverbindungen
zueinander aufweisen. Erst in der neuzeitlichen Rezeption wurde versucht, die-
ser Liste eine Typologie zu unterlegen und dadurch die Gruppen auf gemein-
same Nenner zu bringen. Heinrich Lausberg bietet zur Systematisierung der
Gedankenfiguren die Unterteilung in ,,Figuren der Publikumszugewandtheit“
und ,,Figuren der Sachzugewandtheit” an, die wiederum in semantischen, affek-
tischen und dialektischen Figuren sowie einer ,iibrigen‘ Gruppe bestehen, die

74 Vgl. Quint. IX 1, 22-25. Vgl. Campe 1999, 129.

75 Benveniste 1974 [1966], 287.

76 Campe 1999, 135, Herv. im Original. Zu einer Korrektur des Wortes ,fingiert* vgl. Berndt
2022, 215, Anm. 79.

77 Vgl. zusammenfassend Coenen 1996. Vgl. Groddeck 2008, 185-202.

78 Vgl. Lausberg 2008, § 755.



30 — | Ontologische Narratologie

gemdf den vier Anderungskategorien gegliedert ist.”” Obwohl die ausfiihrliche
Liste der Gedankenfiguren bei Quintilian keiner klaren Ordnung folgt, lassen
sich bereits aus der Bezeichnung der einzelnen Figuren Uberlegungen zu einem
Leistungsprofil der Gedankenfiguren anstellen. Denn fiir die Frage nach einer
Aktivitdt, die sich in der Sprache niederschlédgt, sind vor allem die Figuren von
Bedeutung, die nach Verben sprachlicher oder gedanklicher Handlungen be-
nannt sind: Fragen (interrogatio), Vorwegnehmen (praesumptio), Zweifeln (du-
bitatio), Sich-Mitteilen (communicatio), Anheimstellen (permissio), Abwenden
(apostrophe), Vor-Augen-Stellen (sub oculos subiectio), Gestehen (confessio),
Verschweigen (aposiopese) etc.°

Die Besonderheit dieser Figuren besteht darin, dass sie in der Rede
selbst den pragmatischen Rahmen der Rede inszenieren und somit eine fiktive
Kommunikationssituation einfiihren.®! Inszeniert wird die Rede als eine Aktivi-
tdt des Denkens, Sprechens und Kommunizierens, die auf ein Hier-und-Jetzt
der Rede — aber eben in der Rede — verweist. Damit stellen die Gedankenfiguren
ein Re-entry in das System der Rhetorik dar, indem sie die rhetorische Pragma-
tik der Rede auf einer zweiten Ebene eintragen.®? Am deutlichsten wird das Pro-
fil der Gedankenfiguren, Anschauung eines ,Sprechen-Tuns‘ zu erzeugen, an
der Prosopopoiia, die einen expliziten Rollenwechsel — einem Sprechen in ver-
schiedenen personae — bewirkt und so in der Lage ist, der Sprecherposition der
Rede verschiedene Masken zu verleihen.®> Dabei unterscheidet sich die Proso-
popoiia von den iibrigen Gedankenfiguren nur im Grad ihrer Inszenierung. Die
Prosopopoiia stellt das Sprechen in Rollen lediglich zur Schau und macht
damit auf das aufmerksam, worin das Leistungsprofil der Gedankenfiguren
grundsdtzlich besteht: Die Sprecherposition semantisch zu fiillen und ihr An-
schauung zu verleihen.?*

Fiir das narratologische Problem einer Unterscheidung von abstrakter Er-
zahlinstanz und figuriertem Erzadhler ist die Prosopopoiia also paradigmatisch,
denn sie erklart, wie ,der Erzdhler zu seiner Rolle kommt: zum Beispiel als Rhap-

79 Vgl. Lausberg 2008, Inhaltsverzeichnis, 16 f.

80 Vgl. Quint. IX 2.

81 Schiittpelz 1996, 468, spricht deshalb auch von ,,Fiktionsfiguren®.

82 Zur systematischen Verbindung von Gedankenfiguren und dem Ziel der Rhetorik, dem
Uberreden, siehe Campe 1999. Zur Verbindung des Ornatus und dort vor allem der Gedanken-
figuren zur Inventio siehe Lausberg 2008, § 539. Zur Verbindung zwischen Gedankenfiguren
und Actio siehe v. a. Strowick 2004.

83 Siehe Quint. IX 2, 29-37.

84 Vgl. ausfiihrlich Menke 2000. Vgl. zusammenfassend Wagner-Egelhaaf 2015, 347f.



2 Vom Erzidhlakt zur ontologischen Erzdhlfunktion =—— 31

sode oder ,Mirchenonkel‘.®> Dass Genette fiir dieses Problem tatsichlich ein rhe-
torisches Format vorschwebt, wird deutlich im von der Genette-Rezeption weitge-
hend vernachlissigten Kapitel zu den ,,Funktionen des Erzihlers“.2® Sebastian
Meixner hat gezeigt, inwiefern in diesem kurzen Kapitel eine regelrechte Revolu-
tion der Genette’schen Narratologie angelegt ist, die — zumindest in der Ten-
denz — von Erzdhlern oder Erzdhlinstanzen weg- und zu einem funktionalen
Begriff des Erzdhlens hinfiihrt.®” Genette iiberlegt in diesem Kapitel, ob Erzéhlin-
stanzen noch andere Dinge ,tun‘ als erzdhlen:

Auf den ersten Blick mag es befremdlich erscheinen, einem Erzdhler, welcher auch
immer es sei, eine andere Rolle zuzuschreiben als die der Narration im eigentlichen
Sinne, d. h. die, seine Geschichte zu erzdhlen, aber de facto wissen wir recht gut, dass die
Erzihlerrede, ob im Roman oder anderswo, auch andere Funktionen erfiillen kann.®®

Roman Jakobsons Funktionen der Sprache stehen Genette Modell fiir seine Liste
der ,,Funktionen des Erzdhlers“: Neben der narrativen Funktion nennt er eine Re-
giefunktion, eine Kommunikationsfunktion, eine Beglaubigungsfunktion und
eine ideologische Funktion, wobei jeweils vornehmlich eine der Sprachfunktionen
Jakobsons Patin steht.®’> Obwohl Genette selbst behauptet, diese Liste der Funktio-
nen, welche die Erzdhlerrede neben der narrativen noch erfiillen kann, sei nicht
erschopfend, so ist sie es insofern doch, als die Typologie samtliche Groflen der
narrativen Struktur abbildet: Die Regiefunktion richtet sich auf den narrativen
Diskurs (récit) und seine Ordnung; die Kommunikations- und die Beglaubigungs-
funktion richten sich auf ,Empfanger‘ und ,Sender‘ im Modell narrativer Kommu-
nikation, das der Erzdhlakt (narration) nach Genette stiftet; die ideologische
Funktion richtet sich auf die Geschichte (histoire). Demgemaf waren in dieser Ty-
pologie zwar weitere semantische Fiillungen der Funktionen denkbar, die Positio-
nen des Modells sind jedoch vollstdandig abgebildet.

Im Unterschied zu Jakobson, der sein Modell von der ,Nachricht’ — bei Ge-
nette wire das: vom Diskurs — her denkt,’® sind Genettes Funktionen am Erzihl-
akt ausgerichtet, was eine direkte Ubertragung des Modells schwierig macht, da

85 Traninger beschreibt diese funktionale Konzeptualisierung allgemeiner iiber die rhetori-
sche persona, vgl. Traninger 2013, insbes. 199-206.

86 Genette 2010, 166-169.

87 Vgl. Meixner 2019a, 18-27.

88 Genette 2010, 166. ,,I1 peut sembler étrange, a premiére vue, d’attribuer a quelque narra-
teur que ce soit un autre role que la narration proprement dite, c’est-a-dire le fait de raconter
I’histoire, mais nous savons bien en fait que le discours du narrateur, romanesque ou autre,
peut assumer d’autres fonctions* (Genette 1972, 261).

89 Vgl. Genette 2010, 166 f. Vgl. Meixner 2019a, 20f.

90 Vgl. Jakobson 1993 [1960], 88.



32 — | Ontologische Narratologie

der Erzahlakt ja wiederum eine Konstruktion aus dem Diskurs ist. Daran haben
die Funktionen — wie Genette sie vorstellt — nicht unerheblichen Anteil, weil in
ihnen der Erzdhlakt als Aktivitdt in Erscheinung tritt, womit er iiberhaupt erst
konstruierbar wird. Obwohl Genette sich explizit auf Jakobson beruft, folgen die
vier ,,extra-narrativen Funktionen“®! rhetorischen Formaten: den Gedankenfigu-
ren — und haben analog zu diesen den Effekt, einen pragmatischen Rahmen in
die Erzdhlerrede einzufiihren, dessen Positionen zu markieren und die Relatio-
nen festzulegen. Weil Genette diese Funktion ja nicht allein als Struktur der Aus-
richtung (,,Ausrichtung des Erzdhlers auf sich selbst“)*® beschreibt, sondern die
Funktionen zusétzlich semantisch besetzt — unter anderem: einen Dialog fiihren,
sich einem Publikum zuwenden, Anteil am Erzdhlten nehmen, dieses moralisch
bewerten, verifizieren, bekraftigen, kommentieren oder rechtfertigen93 -, lassen
sich die verschiedenen Erzdhlfunktionen verschiedenen Gruppen von Gedanken-
figuren zuordnen, die an entsprechenden Orten der narrativen Struktur eine Akti-
vitdt in der Rede inszenieren.

Zur Veranschaulichung ziehe ich den Systematisierungsversuch der Gedan-
kenfiguren von Lausberg heran, der diese ebenfalls nach ihrer Ausrichtung inner-
halb eines pragmatischen Rahmens gliedert:** Genettes Kommunikationsfunktion
entspricht im Profil den Gedankenfiguren der ,,Publikumszugewandtheit“*> bei
Lausberg, insofern sie die ,,Erzdhlsituation” ausagieren, ,,deren beide Protagonis-
ten der — anwesende, abwesende oder virtuelle — narrative Adressat und der Er-
zihler sind“.”® Genettes Beglaubigungsfunktion wiederum zitiert hauptséchlich
diejenigen Gedankenfiguren, die Lausberg ,,[a]ffektische Figuren“97 nennt, inso-
fern sie den Erzdhler mit ,,affektiven®, ,,moralischen“ und ,,intellektuellen® Ein-
stellungen seinem Gegenstand gegeniiber ausstatten.”® Die ideologische Funktion
basiert auf semantischen ,,Figuren der Sachzugewandtheit“,”” insofern sie kom-
mentierend, erkldrend oder rechtfertigend auf das Erzihlte Bezug nimmt.’°® Das,
was Genette unter der Regiefunktion fasst und damit als eine Aktivitdt in Bezug
auf die Organisation des narrativen Diskurses bezeichnet, ! lisst sich am ehesten

91 Genette 2010, 168.

92 Genette 2010, 167.

93 Vgl. Genette 2010, 166f.
94 Vgl. Lausberg 2008, § 757.
95 Lausberg 2008, § 758-779.
96 Genette 2010, 166, Herv. im Original.
97 Lausberg 2008, § 808.

98 Vgl. Genette 2010, 167.

99 Lausberg 2008, § 780-910.
100 Vgl. Genette 2010, 167.
101 Vgl. Genette 2010, 166.



2 Vom Erzéhlakt zur ontologischen Erzihlfunktion =—— 33

mit Lausbergs Figuren der Sachzugewandtheit, und dort insbesondere mit der
Gruppe der ,,[d]ialektische[n] Figuren“'°? in Verbindung bringen, die vor allem
auf die verba und nicht auf die res zielen, so zum Beispiel die Commutatio, Vari-
anten der Correctio oder auch die Prolepsis.

Im Kapitel zu den ,,Funktionen des Erzdhlers“ profiliert Genette den Erzahl-
akt, der den Dreh- und Angelpunkt seines narratologischen Systems darstellt.
Die ,extra-narrativen Funktionen“,'®® die Genette so nennt, weil sie auf ver-
schiedene Weise auf den Erzdhlakt aufmerksam machen, besitzen die Formate
rhetorischer Gedankenfiguren. Als solche inszenieren sie eine Aktivitdt in der
narrativen Rede, welche die Position der Erzdhlinstanz in die Rede einfiihrt, sie
sichtbar macht und gleichsam semantisch bebildert — kurz: zum Erzdhler figu-
riert. Die Gedankenfiguren ordnet Genette den verschiedenen Grofien seines
Modells der narrativen Struktur zu. Es geht dabei jedoch nicht allein um eine
zusatzliche Differenzierung der narratologischen Systematik oder um eine wei-
tere Typologie von Phdnomenen in narrativen Texten. Vielmehr legt Genette
hier die Basis seiner Systematik offen. Denn wdhrend der narrative Diskurs
zwangsldufig den Ausgangspunkt fiir sein semiotisches Modell der terndren
Struktur von Diskurs, Geschichte und Narration bildet, geht Genette in seinen
analytischen Kategorien (Ordnung, Dauer, Frequenz, Modus, Stimme) von einem
pragmatischen Modell narrativer Kommunikation aus, in der er einen anderen —
konstruierten — Ausgangspunkt setzt: Es gibt eine Erzdhlinstanz, der eine ,pri-
madre Aktivitat® zugeschrieben wird, namlich den Erzdhlakt, das heif3t die Pro-
duktion des narrativen Diskurses; dariiber hinaus ist sie in der Sprache aber
noch auf andere Weise aktiv, und zwar vor allem dann, wenn nicht ,erzahlt
wird. Indem die Gedankenfiguren Aktivitit inszenieren, stellen sie sozusagen die
Bedingung dar, damit Genettes pragmatisches Modell narrativer Ebenen zu-
stande kommt: Sie inszenieren einen Erzdhlakt, der eine Instanz des Erzédhlens
iiberhaupt erst greifbar macht, die wiederum als Produktionsinstanz des narrati-
ven Diskurses analysierbar wird. Beobachtbar wird das in Genettes Begriffspoli-
tik. Denn er klammert die Aktivitdt aus seinem Begriff des récit aus, womit sich
das Paradox des narrativen Diskurses in der Inkongruenz von narration und récit
abbildet. Die Kategorie der Erzdhlinstanz ist damit nicht als Einheit gegeben,
vielmehr gibt sie den Blick auf zwei Aspekte frei, die in ihr systematisch zusam-
mengefiihrt werden: Die performative Funktion und die rhetorische Form des
Erzdhlakts.

102 Lausberg 2008, § 852-857.
103 Genette 2010, 168.



34 — | Ontologische Narratologie

2.4 Erzdhlakt und Metalepse

Stellt man den Erzdhlakt ins Zentrum, um Genettes erzdahltheoretisches Modell
nach den Einfallstoren einer Fiktionstheorie zu befragen, so zeigt sich, dass er
von einem spezifischen performativen Profil des Erzdhlakts ausgeht. Wird der
Erzdahlakt mit sprachwissenschaftlichen bzw. -philosophischen und rhetori-
schen Konzepten einer performativen Sprache (re-)kontextualisiert, ldsst er sich
theoretisch umstellen: Genette zielt damit auf eine im Erzdhlen stattfindende
und sprachlich geformte Aktivitdt, welche die narrative Struktur stiftet, und
zwar indem sie — darum geht es mir in der folgenden kritischen Re-Lektiire Ge-
nettes — ontologische Effekte hervorruft. Weil Genette die Fiktionstheorie aus
seiner Erzdhltheorie auslagert, kann er diese ontologischen Effekte, die fiir sein
Modell der narrativen Struktur konstitutiv sind, nicht beschreiben. Jedoch bil-
den sich meines Erachtens diese ontologischen Probleme in Genettes Meta-
phern ab, die sein Theoriegebdude organisieren: Immer dort, wo Raum- und
Zeitmetaphern fiir die Beschreibung der narrativen Struktur verwendet werden,
bricht — vereinfacht gesagt — Welt in die vermeintlich narrative ,Kommunika-
tion® ein.

Genettes Narratologie als ein in sich geschlossenes und kohdrentes System
erzahltextanalytischer Kategorien zu lesen, als das sie in der Rezeption fiir die
Erzdhltextanalyse operationalisiert wurde, greift zu kurz und bleibt hinter dem
theoretischen Potenzial der Genette’schen Proust-Lektiire weit zuriick. Das wird
deutlich, wenn man den Erzdhlakt als Dreh- und Angelpunkt der Theorie fokus-
siert. Von ihm aus stellt sich die Anlage der Studie vollig anders dar. Nachdem
Genette bereits in der Einleitung das pragmatische Ebenenmodell installiert hat,
folgen die Kapitel zu den drei Zeit-Kategorien (Ordnung, Dauer, Frequenz), zum
Modus und zur Stimme nur vermeintlich einer Logik systematischer Abhandlun-
gen. Vielmehr bilden die Kapitel jeweils eine Lektiirebewegung ab, welche die
Kategorien, nachdem sie an Proust entwickelt und ausgefaltet worden sind, zum
Ende regelrecht gegen die Wand fdhrt: Die Kategorien der temporalen Ordnung
werden im Begriff der ,Achronie aufgel6st; die Kategorien der Dauer kollidieren
in Ellipse und Szene; die Frequenz endet mit der Alternanz in der Ubergénglich-
keit der temporalen Struktur und fiihrt alle drei Zeitkategorien im ,,Spiel mit der
Zeit“ zusammen; die ,,Polymodalitét“ hinterfragt den Modus.'**

Das Kapitel zur Stimme ist unter diesem Aspekt das interessanteste, denn es
spitzt das Problem nicht nur auf die Metalepse zu, welche dem Modell der narra-

104 Bunia 2004, 453. Allgemein zu den ,Volten‘ Genettes vgl. Miiller-Wille 2019, 289.



2 Vom Erzéhlakt zur ontologischen Erzdhlfunktion =—— 35

tiven Ebenen regelrecht den Boden entzieht,' sondern es fiithrt danach zum

Ausgangspunkt der gesamten Studie, namlich dem Erzdhlakt zuriick: Vom Kapi-
tel zur ,,Person®, iiber den ,,Held/Erzdhler” bis zu den ,,Funktionen des Erzih-
lers“ und schliellich dem ,,[n]arrativen Adressat“ geht es um ebenjene ,,Spuren®,
aus denen sich die , Tatigkeit“!°® des Erzihlakts ableiten l4sst. Damit landet Ge-
nette am Ende seiner Argumentation bei dem Kommunikationssystem, das er der
narrativen Struktur bereits zu Beginn implizit unterlegt hat. Die Analysekatego-
rien greifen folglich nur insofern, als man die terndre Struktur des Erzdhlens
,iberspringt’ und die pseudoindexikalische Zeichenrelation zwischen Erzdhlakt
und Diskurs annimmt. Damit bildet Genettes Discours du récit insgesamt die pa-
radoxe Struktur der buchstdblichen ,Voraus-Setzung* ab,'” auf der das Modell
der narrativen Struktur beruht. Sie setzt ein Kommunikationsmodell (voraus),
welches das Erzdhlen naturalisiert und damit einen Ursprung des narrativen Dis-
kurses fingiert: den Erzdhler, der semiotisch betrachtet jedoch ebenso vom Dis-
kurs abhingt und aus diesem konstruiert werden muss.'°® Dementsprechend
stellt die Metalepse als Kehrseite des Ebenenmodells das ontologische Problem
aus, das der Erzdhlakt in Genettes Systematik markiert, und fiihrt zu einer ande-
ren Metalepse, ndmlich der Metalepse des Modells selbst.

Die Setzung des Erzdhlakts, die diesen gleichzeitig voraussetzt, 1asst sich
einerseits mit Paul de Man in Allegories of Reading als rhetorische Metalepse
identifizieren, welche Ursache und Effekt miteinander vertauscht.'®® Anderer-
seits greift Genette selbst diese Figur auf, die als narrative Metalepse, und
damit sozusagen als Systemfehler, den Fluchtpunkt seiner Systematik bildet.
Obwohl die Metalepse in der Rhetorik als eigene Figur bekannt ist und als Vari-
ante der Synonymia, also als Wiederholungsfigur, definiert wird, setzt de Man
an einem ganz anderen Punkt an, der wenig mit der urspriinglichen rhetori-
schen Figur gemein hat. In seiner Nietzsche-Lektiire ,,Rhetoric of Persuasion
(Nietzsche)“ entwickelt er eine radikale dekonstruktivistische Revision der
Sprechakttheorie, die eben den Sprechakt sowie ein angenommenes Subjekt

105 Zur zentralen Stellung der Metalepse in Genettes Systematik siehe Meixner 2019a, 92-99.
106 Genette 2010, 13.

107 Zur Struktur der ,Voraus-Setzung’, die dem Format der Prosopopoiia folgt und der die
Verwechslung von Effekt und Ursache geschuldet ist, siehe de Man 1984, 67-81. Wahrend de
Man in Allegories of Reading (1979) diese Verwechslung als Metalepse beschreibt, ersetzt er
ihn hier, in The Rhetoric of Romanticism, durch den Fiktionsbegriff.

108 Zum Zusammenhang der Kategorie der Erzdhlinstanz und der Prosopopoiia als Figur des
Ursprungsaxioms siehe Blodorn/Langer 2006, 74f.

109 Vgl. de Man 1979, 107-109. De Man greift dabei auf eine spezifische Form der rhetori-
schen Metalepse zuriick, die so genannte melanchthonische Metalepse, eine Sonderform der
Metonymie, vgl. Burkhardt 2001, 1087f.



36 = | Ontologische Narratologie

dieses Akts als sprachliche Konstrukte in den Blick nimmt."° Er greift Austins
Unterscheidung der performativen und der konstativen Funktion von Sprache
auf, um sie letztlich beide wieder zusammenfallen zu lassen. Denn obwohl eine
performative Sprachauffassung dem konstativen ,Erkennen‘ in der Sprache ein
performatives ,Setzen‘ entgegenstellt, beruht auch die Performanz auf einem
Konstrukt, das nicht nur eine Setzung vornimmt, sondern gleichzeitig eben
eine ,Voraus-Setzung® ist.!!! Die Auffassung der Sprache als Titigkeit eines
Sprechakts nimmt ein Subjekt an, das eigentlich von diesem Sprechakt ab-
héangt, und vertauscht dadurch Ursache und Effekt. Die Verwechslung folgt
somit zum einen der Struktur der rhetorischen Metalepse, zum anderen muss
sie wieder vergessen werden, um ihre Wirkung zu entfalten.!?

Diese Umkehr von Ursache und Effekt, die de Man fiir den Sprechakt heraus-
stellt, ist in der Einleitung zum Discours du récit Genettes systematischer ,Trick’,
ohne den er nicht zum pragmatischen Ebenenmodell gelangt, auf dem dann
seine Analysekategorien aufbauen. Weil Genette sein Ebenenmodell ebenfalls
iiber Kausalrelationen konstruiert — ,,Jedes Ereignis, von dem in einer Erzdhlung
erzdhlt wird, liegt auf der ndichst hoheren diegetischen Ebene zu der, auf der der
hervorbringende narrative Akt dieser Erzihlung angesiedelt ist“'> —, ist diese
Struktur nicht nur in einem rhetorischen Sinn als metaleptisch zu bezeichnen.
Das Axiom eines extradiegetischen Erzdhlakts als Ursprung des narrativen Diskur-
ses bildet vielmehr insofern eine Metalepse in der narrativen Struktur, als sie die
Kausalrelation der Ebenen fiir die extradiegetische Ebene umkehrt und gleichzei-
tig tiberhaupt erst die Ebenendifferenz stiftet.'* Dass die Annahme eines extradie-
getischen Erzdhlakts die Relation von Ursache und Effekt umkehrt, ist Genette
durchaus bewusst, weil er diese Doppelbddigkeit seiner Systematik in Form der
rhetorischen Gedankenfigur einer Correctio markiert: ,,C’est donc cette instance
narrative qu’il nous reste a considérer, selon les traces qu’elle a laissées — qu’elle
est censée avoir laissées — dans le discours narratif qu’elle est censée avoir pro-
duit“.'™ Im franzésischen Original markiert die Correctio qua Wiederholung damit

110 Siehe de Man 1979, 103-118.

111 Vgl. de Man 1984, 174.

112 Deswegen ist die Katachrese notwendigerweise mit dieser Struktur der Voraus-Setzung
verbunden, die dem Format der Prosopopoiia folgt, vgl. de Man 1984, 81. Vgl. Menke 2002,
120.

113 Genette 2010, 148, Herv. im Original; ,,tout événement raconté par un récit est a un niveau
diégétique immédiatement supérieur a celui ou se situe Uacte narratif producteur de ce récit”
(Genette 1972, 238, Herv. im Original).

114 Zur Relationalitdt des Ebenenmodells vgl. Meixner 2019a, 28f.

115 Genette 1972, 226f., Herv. C.P. In der deutschen Ubersetzung ist die Correctio abge-
schwécht in Klammern wiedergegeben: ,,Diese narrative Instanz haben wir nun also noch zu



2 Vom Erzihlakt zur ontologischen Erzihlfunktion =—— 37

zum einen die Metalepse — in der deutschen Ubersetzung angezeigt durch das
doppelte ,,angeblich“!® —, zum anderen legt sie die Verschleierung der Metalepse
offen — ,,qu’elle a laissées — qu’elle est censée avoir laissées“!” -, die fiir das
Kommunikationsmodell narrativer Ebenen die Voraussetzung ist. Wahrend an die-
ser Stelle also noch markiert ist, dass diese Hervorbringung des narrativen Diskur-
ses eine Setzung ist (,,angeblich*), operiert Genette dann in seinen Kategorien zu
den Bedingungen dieser Setzung, indem er behauptet, dass die Instanz den narra-
tiven Diskurs hervorgebracht hat.

Das Skizzierte verdeutlicht, dass Genettes Modell insgesamt auf einer metalep-
tischen Struktur beruht, die erst im Kapitel zur Stimme und dort im Unterkapitel
zur Metalepse wieder eingeholt wird. Die Punkte, an denen diese metaleptische
Struktur, die Genettes pragmatisches Modell des Erzdhlens tragt, zum Vorschein
kommen, stellen Einfallstore fiir Uberlegungen zu einer grundsitzlichen fiktions-
theoretischen Grundierung der Narratologie dar, die ich als ontologische Narrato-
logie beschreiben mochte. Mit diesem Fokus auf dem systematischen Stellenwert
der initialen Metalepse, die im Ursprungsaxiom des Erzdhlers besteht, erhilt auch
Genettes Abschnitt zu den Metalepsen im Kapitel zur Stimme eine andere Bedeu-
tung als die eines blof3en Systemfehlers, da hier das Profil des Erzdhlakts fiktions-
theoretisch gewendet wird."® Denn der Erzihlakt, den Genette in der Einfiihrung
seines Modells narrativer Ebenen auf den jeweiligen Ebenen verortet hatte, um so
ihre Kausalrelation zu begriinden,"® fallt nun in der Definition der narrativen Me-
talepse als Transgression narrativer Ebenen mit derselben zusammen:

Der Ubergang von einer narrativen Ebene zur anderen kann prinzipiell nur von der Narra-
tion bewerkstelligt werden, einem Akt, der genau darin besteht, in einer bestimmten Situ-
ation erzdhlend - durch einen Diskurs — eine andere Situation zu vergegenwartigen. Jede
andere Ubergangsform ist, wenn nicht iiberhaupt unméglich, so doch zumindest eine Art
Transgression.'?°

Genette formuliert hier zundchst die Relation der Kategorien des Erzdhlakts
und der narrativen Ebenen, die dem Erzdhlakt ein fiktionstheoretisches Profil

betrachten, und zwar im Hinblick auf die Spuren, die sie in dem narrativen Diskurs, den sie
angeblich hervorgebracht hat, (angeblich) hinterlassen hat“ (Genette 2010, 138).

116 Genette 2010, 138.

117 Genette 1972, 227.

118 Vgl. Bunia 2004, 453; Meixner 2019a, 92-94.

119 Vgl. Genette 2010, 148.

120 Genette 2010, 152. ,Le passage d’un niveau narratif a ’autre ne peut en principe étre as-
suré que par la narration, acte qui consiste précisément a introduire dans une situation, par le
moyen d’un discours, la connaissance d’une autre situation. Toute autre forme de transit est,
sinon toujours impossible, du moins toujours transgressive“ (Genette 1972, 243f.).



38 —— | Ontologische Narratologie

unterlegt: Der Erzdhlakt vergegenwdirtigt in einer Situation erzdhlend eine an-
dere Situation.'” Es geht an dieser Stelle demnach nicht um die Erzdhlung, die
der Erzdhlakt hervorbringt und die damit logisch von diesem abhéngt, sondern
darum, dass damit gleichzeitig eine — wie Genette sagt — ,,Situation* vorgestellt
wird, also um das Produkt, das Genette als Geschichte (histoire) bezeichnen
wiirde. Er beschreibt eine Struktur, die das Vergegenwartigen in einem wortli-
chen Sinn versteht: ,eine andere Zeit zur Gegenwart machen‘, weil es ihm dabei
vor allem um die zeitliche Dimension geht, da mit der Ebenendifferenz eine
zeitliche Differenz verbunden ist.'*

Nach dieser fiktionstheoretischen Profilierung des Erzahlakts ist man fiir die
anschliefenden Uberlegungen zur narrativen Metalepse bereit. Denn auch in sei-
ner Uberleitung zur Metalepse verrit Genettes eigene Rhetorik die Doppelbddig-
keit seiner Argumentation: ,,Jede andere Ubergangsform ist, wenn nicht iiberhaupt
unmdglich, so doch zumindest eine Art Transgression“.123 In der Form der rhetori-
schen Gedankenfigur der Concessio formuliert Genette zwei Perspektiven auf das
Phinomen der narrativen Metalepse: Zum einen fillt der Ubergang grundsitzlich
mit dem Erzdhlakt zusammen, so dass es streng genommen gar keine Metalepse
geben kann — wenn ndamlich die Ebendifferenz als Schwelle bezeichnet und mit
dem Erzihlakt gleichgesetzt wird:®* ,,Was sie voneinander trennt, ist weniger ein
Abstand als vielmehr eine Art Schwelle, die von der Narration selber gebildet
wird, ein Unterschied der Ebene“.!” Zum anderen gibt es Phanomene, welche die
Grenzen zwischen den Ebenen ,gesetzwidrig* iiberschreiten.'?® Solche Phinomene
als ,gesetzwidrig‘ und damit als Transgressionen im Genette’schen Sinn zu klassi-
fizieren, setzt voraus, dass bereits von einer bestimmten Erzdhlsituation ausge-
gangen wird, das heif3t, dass der Schritt zur ,Naturalisierung‘ des Erzdhlens in
einem Kommunikationsmodell also bereits vollzogen ist. Diese ,Naturalisierung
bedeutet neben einer Zuordnung von Positionen in einem pragmatischen Setting

121 Zum Begriff der Vergegenwartigung siehe Goeller 2005, 1177. Im franzdsischen Original
verwendet Genette das Verb ,,introduire“ (Genette 1972, 243), das zwar nicht dieselbe rhetori-
sche Konnotation besitzt, aber dafiir das transgressive Moment stiarker betont.

122 Vgl. Genette 2010, 147.

123 Genette 2010, 152, Herv. C.P. ,, Toute autre forme de transit est, sinon toujours impossible,
du moins toujours transgressive® (Genette 1972, 243f.).

124 Vgl. Pierstorff 2019.

125 Genette 2010, 147, Herv. im Original.

126 An diesem Punkt setzen die Typologien an, die Genettes Metalepsenkonzept ausdifferen-
zieren und weiterentwickeln, indem sie verschiedene Qualititen dieser Uberschreitungen un-
terscheiden. Siehe einschlédgig Bell/Alber 2012; Fludernik 2003; Hanebeck 2017; Klimek 2010;
Ryan 2006. Vgl. zusammenfassend Pier 2016a.



2 Vom Erzihlakt zur ontologischen Erzhlfunktion =—— 39

auch eine ontologische Zuordnung dieser Positionen — die ,,Situationen®, die of-
fenbar zu einer Vorstellung von Welt fithren:

Alle diese Spiele bezeugen durch die Intensitdt ihrer Wirkungen die Bedeutung der
Grenze, die sie mit allen Mitteln und selbst um den Preis der Unglaubwiirdigkeit
iiberschreiten méchten, und die nichts anderes ist als die Narration (oder die Auffiihrung
des Stiicks) selber; eine bewegliche, aber heilige Grenze zwischen zwei Welten: zwi-
schen der, in der man erzihlt, und der, von der erzihlt wird."””

Der Effekt der narrativen Metalepse, den Genette beschreibt, ist folglich nicht al-
lein als Uberschreitung der narrativen Ebenen zu fassen,'?® sondern als eine
Uberschreitung der Grenzen von Welten, und zwar als grundsétzliches Struktut-
merkmal des Erzihlens.'® Im Hinblick auf die Grenzen der Welten konnen diese
Uberschreitungen unterschiedlich typologisiert werden, zum Beispiel ob ontologi-
sche Transgressionen (Figuren oder Elemente iiberschreiten ontologische Grenzen)
oder epistemologische Transgressionen (Figuren {iberschreiten ihren Standpunkt
des Wissens und der Wahrnehmung innerhalb der Welt) vorliegen.”*® Ganz grund-
satzlich erhdlt das Erzdhlen jedoch in dieser fiktionstheoretischen Problemstellung
eine ontologische Funktion, weil es Welten erschafft, sichert und — gegebenen-
falls — verletzt. In der Definition des Erzdhlakts ist diese Verletzung insofern bereits
angelegt, als der Erzihlakt in der Lage ist, sowohl die Erzidhlsituation'*! als auch
die Situation der erzdhlten Welt erzdhlend zu vergegenwartigen und diese beiden
Situationen aufeinander abzubilden. Die Situationen zu trennen (Erzihlakt) und
diese Trennung zu iiberschreiten (Metalepse) bilden folglich zwei Seiten derselben
Medaille. Daraus folgt grosso modo, dass die Basisfunktion des Erzahlens eine
ontologische ist.

127 Genette 2010, 153, Herv. im Original. ,, Tous ces jeux manifestent par I’intensité de leurs
effets I'importance de la limite qu’ils s’ingénient a franchir au mépris de la vraisemblance, et
qui est précisément la narration (ou la representation) elle-méme; frontiér mouvante mais sacrée
entre deux mondes: celui ot I’on raconte, celui que I’on raconte® (Genette 1972, 245, Herv. im
Original).

128 In der Rezeption des Konzepts hat der Fokus auf diesen Punkt dazu gefiihrt, dass immer
wieder die Unscharfe des Begriffs konstatiert wurde, siehe z. B. Fludernik 2003. Zur unter-
schiedlichen Rezeption der Transgression der Ebenen und derjenigen der Welten siehe Bell/
Alber 2012.

129 Vgl. Bunia 2004; Meixner 2019a, 94.

130 Vgl. Nelles 1997, 152-157. Zu den verschiedenen Typologisierungen siehe Pier 2016a.

131 Mit dem Begriff der Erzdhlsituation sind die situativ verschiedenen Relationen der narra-
tiven Struktur gemeint, keine mehr oder weniger statische Zuordnung zu einem Typus, wie
Franz K. Stanzel die Erzahlsituation bestimmt, siehe Stanzel 2008 [1979].



40 — | Ontologische Narratologie

2.5 Ontologische Erzdahlfunktion

Nimmt man die Argumentation und nicht blof3 das System der Genette’schen
Diskursnarratologie ernst, wird deutlich, welche integrale Rolle fiktionstheoreti-
sche Pramissen fiir seine Erzdhltheorie spielen, aber auch, warum sie nicht explizit
ausformuliert werden. Genette changiert zwischen zwei Modellen des Erzdhlens,
zwischen einem analytisch-semiotischen Modell, das von drei Grof3en des narrati-
ven Textes ausgeht, und einem pragmatischen Modell, das die narrative Struktur
in ein Kommunikationsmodell iiberfiihrt. Das Problem dieses Kommunikationsmo-
dells des Erzdhlens ist, dass es sich ein Ursprungsaxiom — den Erzahler, der in sei-
nem Erzdhlakt den narrativen Diskurs hervorgebracht hat — einkauft, wodurch das
Erzdhlen naturalisiert wird."*? Eine solche Naturalisierung ist zwar in einigen, je-
doch bei Weitem nicht allen narrativen Texten angelegt und sollte deshalb nicht
fiir die kategoriale Beschreibung {ibernommen werden, um iiberhaupt in seinen
Verfahren analysierbar zu sein.’®> Probleme entstehen hier, wenn die Beschrei-
bung auf den systematischen Ort dieses ,Ursprungs zielt und die Frage nach
einem extradiegetischen Erzdhler adressiert. An dieser Stelle ist es notwendig,
hinter den Schritt der Naturalisierung qua Kommunikationsmodell zuriickzu-
treten und zu fragen, wie der narrative Diskurs seine eigene ,Erzdhlsituation
vorstellt. Hinter diesem Modell tritt ndmlich die fiktionstheoretische Basis der
Narratologie zutage, fiir die Genette mit Sprechakttheorie und Rhetorik bereits
zwei theoretische Angebote macht, um zu beschreiben, wie das Erzdhlen an
zwei systematischen Orten Anschauung erzeugt und diese in Beziehung setzt:
zum einen am Ort des Erzdhlers — ob nur in Form einer wie auch immer gear-
teten ,Aktivitdt oder mit personaler Anschauung —, zum anderen am Ort der
Geschichte. Der narrative Diskurs besteht darin, diese beiden Orte stetig in Re-
lation zu setzen, wodurch ein Konzept von Welt konturiert wird, ohne das
eine Beschreibung des Erzihlens nicht auskommt.">*

Einen Vorschlag, das Erzdhlen zu formalisieren statt es zu naturalisieren
bzw. personalisieren, findet sich in Hamburgers Logik der Dichtung. Sie be-
schreibt das fiktionale Erzdhlen als Hervorbringung einer fiktiven Wirklichkeit,
die von einer bestimmten sprachlichen Struktur abhédngt, so dass die Erzdhlung
nicht als Aussage analysiert werden kann:

132 Vgl. Zipfel 1998, 177f., der in Genettes Mimesis-Begriff die Vorstellung einer Simulation
von ,realen Erzihlsituation[en]* entdeckt. Vgl. Traninger 2013, 192f.

133 Vgl. Traninger 2013, 196.

134 Vgl. allgemein Bartsch/Bode 2019.



2 Vom Erzidhlakt zur ontologischen Erzdhlfunktion =— 41

Das Erzdhlen, so kann man auch sagen, ist eine Funktion, durch die das Erzdhlte erzeugt
wird, die Erzahlfunktion, die der erzdhlende Dichter handhabt wie etwa der Maler Farbe
und Pinsel. Das heif3t, der erzdhlende Dichter ist kein Aussagesubjekt, er erzdhlt nicht von
Personen und Dingen, sondern er erzdhlt die Personen und Dinge; die Romanpersonen
sind erzdhlte Personen so wie die Figuren eines Gemdldes gemalte Figuren sind. Zwischen
dem Erzdhlten und dem Erzdhlen besteht kein Relations- und das heifst Aussageverhdltnis,
sondern ein Funktionszusammenhang.*>

Der Begriff der Erzdhlfunktion verlagert demnach die Beschreibung des Erzdhlens
insgesamt auf sein Profil als Hervorbringung einer erzihlten Welt.** Hamburger
streicht damit jede Vorstellung einer narrativen Kommunikationssituation aus
ihrem Modell. Fiktionales Erzdahlen kann nicht durch ein Aussageverhaltnis be-
schrieben werden, in dem sich Subjekt und Objekt unterscheiden lief3en, sondern
zeichnet sich durch eine Art ,Verschiebung* oder vielmehr ,Versetzung‘ von Ich-
Origines aus — so nennt Hamburger die raumzeitlichen Positionen eines Hier-und-
Jetzt, mit denen sie Subjektpositionen formalisiert:>” Wahrend das Aussagesubjekt
verschwindet — hier argumentiert Hamburger strikt ontologisch von der fiktiven
Wirklichkeit aus —, wird die Position des Objekts als Subjekt dargestellt.’*® Alle
Formen zeitlicher und rdumlicher Deixis, die von einem realen Aussagesubjekt
zu unterscheidende ,Subjektpositionen‘ indizieren, setzen die Aussagestruktur
von Subjekt und Objekt, die Hamburger ,,Wirklichkeitsaussage® nennt, aufier
Kraft."®

Welt — oder genauer: Wirklichkeit — spielt fiir Hamburger nur in Bezug auf
die Begriindung von Subjektivitdt eine Rolle. Dabei argumentiert sie radikal auf
der Basis einer Vorstellung von Wirklichkeit, die sie insofern vorauszusetzen
scheint, als sie nur in einer Hinsicht relevant ist, namlich wie Subjektpositionen
sprachlich zu ihr in Beziehung stehen.'*® Weil Hamburger nach dem spezifi-
schen erkenntnistheoretischen Profil fiktionalen Erzdhlens fragt, das sie in
der Moglichkeit der Darstellung von Subjektivitédt in der dritten Person begriin-
det sieht, geht es ihr um die - reale oder fiktive — Wirklichkeit immer nur als
Grundlage fiir ein Subjekt. Obwohl also die Erzdhlfunktion genau in der Hervor-
bringung erzihlter Welten besteht,'* scheint ein Subjekt fiir Hamburger die Vo-

135 Hamburger 1987 [1957], 123, Herv. im Original.

136 Zum Funktionsbegriff bei Hamburger siehe Loschner 2013, 34-36.

137 Vgl. Meixner 2019a, 24-27.

138 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 124f.

139 Hamburger 1987 [1957], 165. Vgl. Hamburger 1965, 55-66. Fiir eine Erlduterung der ,Wirk-
lichkeitsaussage* siehe Hamburger 1987 [1957], 54-56.

140 Vgl. Domenghino 2008, 27f.

141 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 165.



42 — | Ontologische Narratologie

raussetzung ihrer Existenz zu sein, die sie iberhaupt zu Wirklichkeit macht:
Der Romansatz ist Teil

einer aus sich selbst existierenden fiktiven Wirklichkeit, die qua fiktive ebenso unabhdn-
gig von einem Aussagesubjekt ist wie es eine ,reale‘ Wirklichkeit auch ist. Das will sagen:
wenn eine reale Wirklichkeit ist, weil sie ist, so ,ist‘ eine fiktive Wirklichkeit nur dadurch,
daf sie erzihlt ist[.]**?

Die fiktive Wirklichkeit ist demnach dadurch charakterisiert, dass sie im fiktionalen
Erzdhlen hervorgebracht wird und somit zwar nur in Abhédngigkeit davon existiert,
gleichzeitig aber als dessen Voraussetzung erscheint. Deshalb versteht Hamburger
auch die sprachlichen Besonderheiten des fiktionalen Erzdhlens — also das epische
Prateritum, die erlebte Rede usw. — als ,,Symptome der fiktiven Welt“.** Wirklich-
keit erscheint somit in der Sprache immer als Sekundares. Insofern geht es Ham-
burger nicht um die Hervorbringung einer erzdhlten Welt, sondern darum, wie
sprachliche Strukturen Subjektpositionen mit Welt relationieren — sei es als fiktio-
nales Erzdhlen oder als Wirklichkeitsaussage. Entsprechend ist in ihrer Theorie
auch von Wirklichkeit und weniger von Welt die Rede. Es geht um die Verankerung
eines Subjekts qua Sprache, nicht aber um die Qualitdten einer fiktionalen Welt
oder eine Spezifizierung der Erzeugungsfunktion. Welt als genuin narratologischer
Terminus spielt fiir Hamburger also keine Rolle; ihre Begriffe Wirklichkeit und Welt
zielen nur auf die Struktur, die Verweisungszusammenhénge zuldsst, wiahrend Fik-
tion eine Versetzung dieser Struktur meint.'**

Hamburgers Fiktionstheorie unterscheidet sich somit grundsétzlich von der
Narratologie Genettes, obwohl beide dieselben Phdnomene diskutieren. Fiir beide
ist die Vorstellung einer Welt der zentrale, aber eben nicht ausformulierte Bezugs-
punkt, an dem sich die Argumentation jeweils abarbeitet. Bei Genette wird das
deutlich an der Extradiegese, in der er die extradiegetische Erzdhlinstanz ,veror-
tet‘. Weil er den Erzdhlakt eben nicht explizit fiktionstheoretisch definiert, son-
dern als Hervorbringung des narrativen Diskurses beschreibt, kommt er immer
dann in Schwierigkeiten, wenn es um die Grenze der erzdahlten Welt geht. Das
liegt nicht zuletzt daran, dass er vom Standardfall des homodiegetischen Erzdh-
lens ausgeht, womit die Grenze der diegetischen Ebenen und die der Welt grund-
sdtzlich nicht in Deckung zu bringen sind. Hamburger geht das Problem der

142 Hamburger 1987 [1957], 123, Herv. im Original.

143 Hamburger 1987 [1957], 124. Zu dieser symptomatologischen Vorstellung vgl. Luehrs
1998, 146f.

144 Wihrend Hamburger in Logik der Dichtung (1987 [1957]) den Weltbegriff nicht ausfiihrt
oder systematisch platziert, behandelt sie ihn in ihrem Aufsatz Noch einmal: Vom Erzdhlen
(1965) in einer Auseinandersetzung mit Harald Weinrichs Studie Tempus (1964), der wiederum
auf Logik der Dichtung aufbaut, vgl. Weinrich 1977, 26f.



2 Vom Erzihlakt zur ontologischen Erzdhlfunktion =—— 43

,,Realit'aitsverdoppelung““‘5 anders an, weil sie das Erzdhlen — zumindest das

heterodiegetische Erzdhlen — komplett von der Wirklichkeit der Fiktion — dem
,Fiktionsfeld“!® — her denkt. Eine Extradiegese existiert fiir sie nicht, obwohl sie
dieselbe Schwierigkeit wie Genette hat, dem Auseinandertreten von Aussage-
struktur und Welt als Referenzsystem in einem Modell beizukommen.

Damit Hamburger ihr Modell eines Erzdhlens ohne Erzdhlinstanz aufrechter-
halten kann, muss sie argumentativ iiberall dort Aufwand betreiben, wo in den
protonarratologischen Erzdhltheorien seit dem achtzehnten Jahrhundert der Be-
griff des Erzdhlers fiir einen Problemkomplex einsteht, der all diejenigen Phéno-
mene umfasst, die eine narrative Vermittlung inszenieren oder zumindest sichtbar
machen. Hamburger 16st das Problem der ,Spuren‘ des Erzdhlens im narrativen
Diskurs, aus denen Genette auf eine ,Tatigkeit‘ der Erzdhlinstanz hochrechnet, auf
zwei Arten: Zum einen ,entleert‘ sie mit ihrem Modell der Versetzung von Ich-
Origines die Deixis des Erzéhlens in der ,narrativen Funktion“,""” zum anderen
schliefit sie alles aus dem Modell aus, was mit Genette gesprochen den ,,extra-
narrativen Funktionen“'*® zuzuschlagen wire. Allein fiir das homodiegetische
Erzihlen akzeptiert Hamburger die Vorstellung eines Erzihlers,'*’ das sie al-
lerdings infolgedessen aus dem Bereich fiktionalen Erzdhlens ausschlie3t,"°
weil sie es als fingierte Wirklichkeitsaussage analysiert, in der eben die Ver-
setzung von Ich-Origines nicht gegeben ist."”! Solche ,Ich‘-Erzidhlungen sind
fiir sie konsequenterweise nicht fiktional. Auf diese Weise vermeidet Hambur-
ger das Problem ontologischer Grenzen. Aufierungen einer heterodiegetischen
Erzahlinstanz, die auf das Erzdhlen selbst bezogen sind, analysiert sie als in
der realen Wirklichkeit verankerte AuBerungen des Autors.” Die homodiegeti-
sche Erzdahlung wiederum versteht sie als in der fingierten Wirklichkeit verankerte
Auflerungen eines fingierten Aussagesubjekts, die sich aber in dieser Struktur
nicht von auf die reale Wirklichkeit bezogenen Aussagen unterscheiden.!”

145 Zu diesem basalen, systemtheoretisch grundierten Modell der Fiktion als Realitdtsverdop-
pelung, wobei man mit jeder Form der Darstellung immer schon in der Verdoppelung ist,
siehe Esposito 2007.

146 Hamburger 1987 [1957], 134.

147 Loschner 2013, 57.

148 Genette 2010, 168.

149 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 126.

150 Dieser Ausschluss ist in der Forschung viel diskutiert und kritisiert worden, siehe zusam-
menfassend Scheffel 2003, 146-149.

151 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 272-278.

152 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 140.

153 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 272-278.



44 — | Ontologische Narratologie

Weil Hamburger also die sprachliche Verankerung der Ich-Origines und die
Wirklichkeit in einem Verhdltnis gegenseitiger Konstituierung versteht, gibt es
keine Grenze dieser Wirklichkeit und damit auch keine Uberschreitung ontolo-
gischer Grenzen. Weil sie das fiktionale Erzdhlen radikal von den Ich-Origines
her denkt, die eine fiktive Wirklichkeit begriinden — und das Erzdhlen damit
immer schon jenseits einer solchen Grenze verankert ist —, ,gibt‘ es fiir sie im
heterodiegetischen Erzdahlen kein Aussagesubjekt — und zwar, weil es keine
raumzeitliche Verbindung gibt.”* Die Kosten einer solchen Analyse sind jedoch
hoch, wie an den Beispielen des so genannten humoristischen und reflektori-
schen Erzdhlens deutlich wird, die Hamburger diskutiert: Alle Formen einer
Einmischung ,von auflen‘ haben somit ,keine ,existenzielle‘ Bedeutung®.”®
Damit meint sie, dass diese Formen nichts an den Entitdten und Ereignissen
der fiktiven Wirklichkeit verdndern, argumentiert also selbst von einem Stand-
punkt dieser Wirklichkeit aus. Um die ontologischen Grenzen in den Blick
nehmen zu kénnen, miisste Hamburger von Welten ausgehen; stattdessen
argumentiert sie radikal von einem Standpunkt entweder in der realen oder
aber in der fiktiven Wirklichkeit aus — ein Ubergang ist in ihrem phinome-
nologisch grundierten Modell nicht denkbar.

Ungeachtet der Schwierigkeiten, die Hamburgers Definition des fiktiona-
len Erzdhlens ohne Frage bereithdlt, besitzt ihr Konzept der Erzdhlfunktion
das Potenzial, die fiktionstheoretischen Implikationen des Erzdhlens genauer
zu beschreiben, nicht nur im Hinblick auf eine epistemologische Dimension,®
sondern — noch grundlegender — auf eine ontologische. Denn ein mathematischer
Funktionsbegriff, wie ihn Hamburger verwendet, der das Erzdhlen als Zuordnungs-
vorschrift versteht,” kann — wie sie es tut — dafiir herangezogen werden zu zei-
gen, dass das Erzdhlen seine eigene Welt hervorbringt. Weiterfiihrend fordert er
aber auch dazu heraus, zu {iberlegen, wie es das tut. Die Erzdhlfunktion als
Zuordnungsrelation méchte ich in ihrer Basis als ontologische Funktion beschrei-
ben, da sie so etwas wie Welten und den Zugriff auf sie erst vorstellbar macht. Als
solche ist sie fiir das doppelte Profil des Erzdhlakts bei Genette anschlussfihig,
nimmt aber eine Umgewichtung vor: Die ontologische Erzdhlfunktion besteht in
Zuordnungsrelationen des narrativen Diskurses, die eine erzdhlte Welt bilden, und
zwar sowohl in ihrer Struktur als Welt wie auch in der Struktur des Zugriffs auf
diese. Das, was Genette als Erzdhlakt beschreibt, ist fiir diese ontologische Erzahl-
funktion zentral, weil sich an ihm die erzdhlte Welt konstituiert. Gleichzeitig ver-

154 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 140.

155 Hamburger 1987 [1957], 139.

156 Siehe Meixner 2019a, 26f.

157 Vgl. Loschner 2013, 35; Meixner 2019a, 24f.



2 Vom Erzidhlakt zur ontologischen Erzdhlfunktion =—— 45

hindert die Beschreibung als Erzdhlfunktion die Gefahr einer Naturalisierung des
Erzdhlens, die selbst Genette unterlduft, die aber — wie ich gezeigt habe — stets mit
einer terndren semiotischen Struktur des Erzdhlens konkurriert und durch diese
gebrochen wird. Aus diesem systematischen Problem heraus erwéchst der Kon-
struktion von Erzdhlinstanzen — und zwar homodiegetischen wie heterodiegeti-
schen —, die allgemeiner als Setzungen des Zugriffs verstanden werden, ihre
Bedeutung als zentraler Bestandteil der narrativen Struktur. Eine solche Charakte-
risierung geht nicht in einer Beschreibung des Erzihlens als Mimesis auf,”® also
als Darstellung eines Erzdhlakts, der als Ursprung des vorliegenden narrativen Dis-
kurses verstanden wird und somit in Aporien fiihrt."” Stattdessen weist sie dem
Erzdhlakt insofern einen anderen systematischen Ort zu, als die ontologische
Funktion des Erzdhlens an dieser Systemstelle ihren Einsatzpunkt hat. Der Erzdhl-
akt ist der Ort in der narrativen Struktur, von dem aus die ontologische Erzdhlfunk-
tion organisiert ist und an dem sie in ihrem paradoxen Charakter von Setzung und
Zugriff greifbar wird, die in Form von Relationen Welt konturiert.

Letztlich vertauscht die Frage, ob ein Erzdhlakt eine eigene erzdhlte Welt her-
vorbringt oder nicht, den ontologischen Effekt mit der ontologischen Operation
der Erzdhlfunktion. Die erzdhlte Welt ist nicht vorgdngig, stattdessen wird sie als
Welt — zumindest in ihrer Kontur — an den Operationen der Erzdhlfunktion gebil-
det, welche die Struktur von Setzung und Zugriff regulieren, indem sie die Positio-
nen der narrativen Struktur in Relation setzen. Diese ontologische Erzdhlfunktion,
deren Operationen ich im Folgenden skizzieren mochte, ist die Basisfunktion des
Erzahlens, insofern im Erzdhlen eine Welt konturiert wird. Es geht dabei nicht
darum, ontologische Prinzipien aus der Philosophie in die Erzdhltheorie zu iiber-
tragen. Vielmehr ist es das Ziel, die Kategorien, die das Erzdhlen zu einem World-
making machen, ausgehend von einem genuin narrativen Konzept von Welt zu
differenzieren und an die narratologischen Analysekategorien anzuschlief3en,
deren Systematik quer zur ontologischen Basisfunktion und auch quer zur Unter-
scheidung von Diskurs und Geschichte verlduft. Die ontologische Grundfrage der
Philosophie — Wie kann es sein, dass etwas ist, und was sind die Kategorien dieses
Seins?'®® — geht in der ontologischen Erzihlfunktion auf, da das Erzihlen selbst
diese Fragen in seiner Struktur abbildet. Damit stellt sich die Frage nach der Welt
grundsatzlich anders als in der Philosophie: eben nicht logisch-begrifflich, son-
dern radikal auf der Basis ihrer Darstellungsverfahren, so dass sowohl die Frage
als auch die Antworten auf einem rhetorischen und narratologischen Fundament

158 Ein solches Modell schldgt Ansgar Niinning vor, siehe Niinning 2001. Vgl. Neumann/
Niinning 2014.

159 Vgl. Meixner 2019a, 116.

160 Vgl. Urbich 2020, 342.



46 =— | Ontologische Narratologie

stehen. Bei diesen Antworten ergeben sich durchaus Verbindungen zu zentra-
len ontologischen Begriffen der Philosophie, weil auch diese schon seit Aristo-
teles die Disziplinen verbinden und mit ihnen in den Traditionen der Rhetorik
und der Poetik ontologische Problemstellungen sozusagen ,unter dem Radar*
verhandelt werden.

Ausgerechnet die Griindungsurkunde der Poetik — Aristoteles’ Abhandlung
iiber die Grundprinzipien der Tragddie im Besonderen und der Literatur im All-
gemeinen von 335 v. Chr. — bietet bereits eine Perspektive auf diese ontologi-
schen Anteile in Rhetorik und Poetik. Anders als seine Nachfolger interessiert
er sich zwar noch nicht explizit fiir die Wahrscheinlichkeit der dargestellten
Welt, aber fiir diejenige der Handlung.'®! Dieses Interesse setzt ein Funda-
ment der von Darstellung abhdngigen Welten voraus, fiir das Aristoteles Be-
griffe aus seiner Metaphysik heranzieht, um das ontologische Fundament der
Handlung zu beschreiben und zu legitimieren. Die Begriffe fungieren als Relais,
das Poetik und Ontologie verschaltet. Insbesondere die Rhetorik nimmt in die-
sem Prozess eine Zwischenstellung ein: Zum einen profiliert Aristoteles in sei-
ner Abhandlung iiber die Rhetorik ein aktives Sprachverstindnis.!®> Wenn
Sprache das Potenzial der Verlebendigung hat, dann bezieht sie sich nicht
mehr nur auf Gegebenes, sondern erzeugt Neues. Zum anderen werden dort
poetologische und rhetorische Begriffe ontologisch gepragt, wie die Begriffe
endrgeia/enérgeia (lat. evidentia) zeigen, die Aristoteles in Rhetorik, Poetik und
Metaphysik codiert. Damit erhellen die Begriffe der Poetik und Rhetorik diejeni-
gen der Ontologie zu den Bedingungen der Darstellung.

Von Aristoteles {ibernimmt in der Folge Quintilian diese iibercodierten Be-
griffe in seine in den kommenden Jahrhunderten einflussreiche Rhetorik Institu-
tio Oratoria (95 v. Chr.), die sowohl das Fundament der vormodernen Poetik bis
1800 als auch der modernen Literaturtheorie ab 1800 bildet. Pointiert kénnte
man daher behaupten, dass seit Quintilian alle das aristotelische Erbe der Onto-
logie tragen, sobald sie dessen poetologische und rhetorische Begriffe verwen-
den. Da auch die Diskursnarratologie in ihren Grundziigen nichts anderes als
eine Rhetorik des Erzdhltextes ist, kann dieses ontologische Erbe zuriickverfolgt
und reaktiviert werden. In seinen Begriffen gibt sich Genette nicht nur wiederholt
als Rhetoriker zu erkennen, er bekennt sich zugleich zum ontologischen Erbe
dieser Rhetorik. Die Kategorien, mit denen die Narratologie die erzdhlte Welt
konzeptuell zu fassen versucht — Figuren, erzahlte Zeit, erzdhlter Raum, Ereig-
nisse — konnen letztlich alle auf Aristoteles Poetik zuriickgefiihrt werden. Nimmt

161 Vgl. Arist. Poet. 1451b10.
162 Siehe einschldgig Campe 1997.



2 Vom Erzéhlakt zur ontologischen Erzdhlfunktion =—— 47

man diese theoretische Urszene bei Aristoteles ernst, dann sind diese Begriffe
radikal von der Darstellung her gedacht — ein Erbe, das in der Theoriebildung
tendenziell in Vergessenheit geraten ist. Indem Welt so verstanden von der
Darstellung zur Anschauung fiihrt — und zwar unabhdngig davon, wie kon-
kret anschaulich oder tendenziell unanschaulich sie gestaltet ist und wie ex-
plizit oder implizit ihre Regeln formuliert sind —, geht es im Folgenden um die
Operationen der ontologischen Funktion des Erzdhlens, in die sich das narra-
tive Worldmaking differenzieren lasst.



