
2 Vom Erzählakt zur ontologischen
Erzählfunktion

2.1 Erzählakt (narration)

Fragt man nach dem Erzählen als Akt, führt kein Weg an Genettes einflussreicher
Studie Discours du récit (1972) vorbei, mit der er die Narratologie revolutioniert
und eine Tradition begründet hat, die narratologische Analyse und theoretische
Reflexion verbindet. In erster Linie liest und beschreibt Genette Marcel Prousts
À la recherche du temps perdu (1913–1927), deren narrative Komplexität er systema-
tisch zu bewältigen versucht. Dreh- und Angelpunkt seiner Narratologie ist das
Moment des Erzählens, welches sowohl in seinen eigenen Ausführungen als auch
in der sich anschließenden elaborierten Genette-Rezeption unterdetermi-
niert bleibt, zum Teil sogar regelrecht getilgt wird: der Erzählakt (narration).1 Er
bildet insofern einen blinden Fleck, als er zwar in vielen narratologischen Stu-
dien als Größe vorausgesetzt, aber eben nicht eingeführt und vor allem nicht sys-
tematisch ausgearbeitet wird.2 Das hat zur Folge, dass Genettes Kategorien ohne
ihr systematisches Zentrum – und das heißt: ohne ihre Voraussetzungen – über-
nommen werden und so deutlich an theoretischer Leistungsfähigkeit verlieren.
Um dem erheblichen Ungleichgewicht entgegenzuwirken, die das narratologische
Modell mit dieser Tilgung erfährt, müssen Genettes Ausführungen stets auf den
Erzählakt zurückbezogen werden. Denn – so meine These – das Profil des Erzähl-
akts, das Genette ausgehend von der Einleitung in allen seinen Kapiteln umreißt
und schärft, ist der systematische Knotenpunkt, an dem zwei Modelle, nämlich
die semiotisch angelegte Struktur und das pragmatisch organisierte Ebenenmo-
dell, miteinander konkurrieren und die gemeinsam – und zwar nur gemeinsam –
zu einem übergeordneten Modell der narrativen Struktur führen: der paradoxen
Struktur von Setzung und Zugriff, die ich als Worldmaking beschreiben möchte.

Genettes narratologische Systematik basiert auf einer ternären, also dreistel-
ligen semiotischen Struktur: Er bestimmt das Erzählen über die Relation von Ge-
schichte (histoire), Erzählung bzw. Diskurs (récit)3 und Narration (narration).

 Die Tilgung belegen nicht nur die Weiterentwicklungen Genettes insbesondere im englisch-
sprachigen Kontext (siehe einschlägig Bal 2009 [1985]; Chatman 1980), sondern vor allem die
deutschsprachigen Einführungen, die Genettes Erzähltheorie aufbereiten und operationalisie-
ren, siehe exemplarisch Köppe/Kindt 2014; Lahn/Meister 2016; Martínez/Scheffel 2019 [1999].
 Siehe exemplarisch Martínez/Scheffel 2019 [1999], 32.
 In der deutschsprachigen Rezeption hat der Begriff des Diskurses, der bei Genette überge-
ordnet die narrative Struktur oder auch die Erzählung insgesamt umfasst, den des récit weitge-

Open Access. ©2022 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses
Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110778304-003

https://doi.org/10.1515/9783110778304-003


Ich schlage vor, ohne weiter auf den im Übrigen evidenten Gründen für diese Wahl zu
insistieren, das Signifikat oder den narrativen Inhalt Geschichte zu nennen (auch wenn
dieser Inhalt nur von schwacher dramatischer Intensität und ereignisarm sein sollte), den
Signifikanten, die Aussage, den narrativen Text oder Diskurs Erzählung im eigentlichen
Sinne, während Narration dem produzierenden narrativen Akt sowie im weiteren Sinne
der realen oder fiktiven Situation vorbehalten sein soll, in der er erfolgt.4

Die semiotische Unterscheidung von Signifikat und Signifikant stiftet eine Un-
terscheidung von narrativem ‚Inhalt‘ und narrativem Diskurs – also das, was
Martínez und Scheffel dann verkürzt als das ‚Wie‘ und das ‚Was‘ einer Erzäh-
lung übersetzen. Die Narration als dritte Größe fällt aus diesem Zeichenmodell
insofern heraus, als Genette sie zunächst pragmatisch bestimmt, und zwar als
in einer bestimmten Situation erfolgenden Akt. Damit unterlegt er den drei Posi-
tionen die Logik einer zeitlich-kausalen Abfolge: Die Narration bringt den Dis-
kurs hervor, der wiederum die Bedingung für die Geschichte (histoire) darstellt.

Doch obwohl das Modell aus der pragmatischen Situation eines realen, münd-
lichen Aussagevorgangs entlehnt ist, handelt es sich um eine nachträglich kon-
struierte Logik. Die Pragmatik des Erzählens führt keineswegs ‚vor‘ den Erzähltext
oder gar aus ihm heraus, denn sowohl die „reale[ ]“ als auch die „fiktive[ ] Situa-
tion“5 sind Strukturen des narrativen Textes und nur als Hochrechnungen aus
dem Diskurs abzuleiten.

Geschichte und Narration existieren für uns also nur vermittelt durch die Erzählung. Um-
gekehrt aber ist der narrative Diskurs oder die Erzählung nur das, was sie ist, sofern sie
eine Geschichte erzählt, da sie sonst nicht narrativ wäre [...], und sofern sie eben von je-
mandem erzählt wird, denn sonst wäre sie [...] überhaupt kein Diskurs. Narrativ ist die
Erzählung durch den Bezug auf die Geschichte, und ein Diskurs ist sie durch den Bezug
auf die Narration.6

hend abgelöst oder überlagert, vgl. Genette 2010, 13. Zum Profil des Begriffs récit siehe Müller-
Wille 2019; vgl. anders Bunia 2007, 198–206. Meines Erachtens ist der Begriff symptomatisch
für die doppelte, semiotische und pragmatische Perspektive auf das Erzählen, was gerade
darin deutlich wird, dass der récit bei Genette auf das Erzählen ‚von etwas‘ beschränkt ist, und
damit von der (semiotischen) ternären Struktur in das pragmatische Modell überleitet.
 Genette 2010, 12, Herv. im Original. „Je propose, sans insister sur les raisons d’ailleurs évi-
dentes du choix des termes, de nommer histoire le signifié ou contenu narratif (même si ce
contenu se trouve être, en l’occurrence, d’une faible intensité dramatique ou teneur événe-
mentielle), récit proprement dit le signifiant, énoncé, discours ou texte narratif lui-même, et
narration l’acte narratif producteur et, par extension, l’ensemble de la situation réelle ou fic-
tive dans laquelle il prend place“ (Genette 1972, 72, Herv. im Original).
 Genette 2010, 12.
 Genette 2010, 13. „Histoire et narration n’existent donc pour nous que par le truchement du
récit. Mais réciproquement le récit, le discours narratif ne peut être tel qu’en tant qu’il raconte
une histoire, faute de quoi il ne serait pas narratif [...], et en tant qu’il est proféré par quel-

14 I Ontologische Narratologie



Das Modell einer ternären Struktur folgt damit nicht nur der kausal-zeitlichen, son-
dern zugleich einer analytischen Logik, in welcher der Diskurs die unhintergeh-
bare Grundlage für Narration wie Geschichte darstellt. Denn sowohl Geschichte als
auch Narration sind „immer nur indirekt, zwangsläufig vermittelt durch den Dis-
kurs der Erzählung“.7 Genette tendiert dazu, die pragmatische Dimension dem se-
miotischen Modell der narrativen Struktur regelrecht einzuverleiben: So ist auch
die Narration dem Diskurs als ‚Zeicheninhalt‘ gegeben – sofern diese als „Tätig-
keit“ (action) konzeptualisiert ist, die „darin [im Diskurs, C.P.] Spuren, Kennzei-
chen oder Indizien hinterlässt, die erkennbar und interpretierbar sind“.8 Was die
Narration dabei von der Geschichte unterscheidet, ist der Zeichentypus. Damit Zei-
chen des Diskurses als Hinweise auf die Narration als Erzählakt gelesen werden
können, müssen sie, mit Charles S. Peirce gesprochen, als Index und nicht als
Symbol interpretiert werden. Genette lässt zwar keinen Zweifel daran, dass diese
indexikalische Zeichenrelation ebenso Teil der Fiktion ist wie die erzählte Ge-
schichte selbst – so spricht er mehrfach mit Markern des Irrealis von der „Tätigkeit,
der sie sich verdanken soll“9 –, gleichwohl hält er an dieser Relation fest. Genau
dieses Paradox ist konstitutiv für Genettes Modell der narrativen Struktur. Somit
gelangt man zu einem sehr viel abstrakteren Begriff von Narrativität, der die ande-
ren, herkömmlichen Definitionen – wie die doppelte zeitliche Sequenz und der As-
pekt der Vermittlung10 – impliziert, aber ihnen einen anderen Status zuweist, weil
die Narrativität in der Semiotik der ternären Struktur verankert wird, die sowohl
symbolische als auch indexikalische Zeichen vorsieht.

Genettes Kategorien der Erzähltextanalyse von Ordnung, Dauer, Frequenz,
Modus und Stimme adressieren jeweils verschiedene Relationen und Aspekte
der drei Größen in der ternären Struktur der Erzählung. Während die drei zeitli-
chen Kategorien und der Modus vornehmlich auf die Relation von Diskurs und
Geschichte zielen, analysiert die Kategorie der Stimme, „wie in der Erzählung
oder dem narrativen Diskurs die Narration selber impliziert ist“.11 Dabei geht es

qu’un, faute de quoi [...] il ne serait pas en lui-même un discours. Comme narratif, il vit de son
rapport à l’histoire qu’il raconte; comme discours, il vit de son rapport à la narration qui le
profère“ (Genette 1972, 74).
 Genette 2010, 13; „ne peut être qu’indirecte, inévitablement médiatisée par le discours du
récit“ (Genette 1972, 73 f.).
 Genette 2010, 13; „laisse des traces, marques ou indices repérables et interprétables“ (Ge-
nette 1972, 74).
 Genette 2010, 13; „l’activité qui est censée le mettre au jour“ (Genette 1972, 73).
 Eine ausführliche Auseinandersetzung mit einer Minimaldefinition von Narrativität findet
sich bei Lamarque 2004; vgl. Meixner 2019a, 10 f.
 Genette 2010, 15; „dont se trouve impliquée dans le récit la narration elle-même“ (Genette
1972, 76).

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 15



vor allem um die Frage nach der Instanz, welcher der Akt der Narration zuge-
ordnet werden kann, also der Erzählinstanz, und ihrer Stellung zur Geschichte.
Diese Verschiebung von der Narration auf eine Erzählinstanz ist die Vorausset-
zung dafür, dass Genette im Folgenden sein Interesse auf die Formen des Zu-
griffs auf die Geschichte beschränkt, während er den Bereich der Fiktion – das
heißt die Aspekte der Setzung – ausblendet. Die Frage nach der Erzählinstanz
ist mit der nach dem Erzählakt eng verbunden, jedoch nicht deckungsgleich,
weil man mit der Annahme einer Erzählinstanz bereits über die paradoxe dop-
pelte Anlage des Erzählakts hinweggegangen ist. Somit trägt ausgerechnet die
analytische Kategorie der Stimme Schuld daran, dass der Erzählakt als konsti-
tutive Größe der narrativen Struktur aus dem Blick gerät. Dennoch lässt sich
aus den Kategorien der Stimme das konzeptuelle Profil des Erzählakts – als Zu-
griff und Setzung – ableiten, indem die Kategorien gerade dort mit Vorstellun-
gen operieren, welche die narratologischen Systemstellen kollidieren lassen.

Wie denkt sich also Genette den Erzählakt? Wenn er die Frage nach dem
Erzählakt auf die Erzählinstanz verschiebt, wie lassen sich dennoch die Vorstel-
lungen rekonstruieren, die diesem Konzept zugrunde liegen? Die performative
Dimension der Sprache ist die Basis der (Re-)Konstruktion sowohl des Erzähl-
akts als auch – davon abhängig – der Erzählinstanz. Sie verbindet damit die
ternäre Struktur des Erzählens mit dem pragmatischen Ebenenmodell, in dem
Genette seine Kategorien ausführt. In Anlehnung an seine beiden sprachwis-
senschaftlichen Gewährsmänner Joseph Vendryes und Émile Benveniste ver-
steht Genette Sprache im Allgemeinen und damit Erzählen im Besonderen als
Handlung.12 Genette interessiert daran nicht die banale Vorstellung, dass eine
Äußerung in irgendeiner Form getätigt worden sein muss, sondern dass diese
Tätigung in Form deiktischer Ausdrücke der Äußerung sowohl implizit ist, als
auch explizit an der Äußerung beteiligt ist. In seiner Übertragung der sprach-
wissenschaftlichen Theorie nutzt er dieses Verständnis der Vermitteltheit der
sprachlichen Äußerung, um vom Autor zum Erzähler als Instanz des narrativen
Textes zu gelangen.13 Diese dem Diskurs der Erzählung inhärente Deixis erlaubt
es überhaupt erst, auch in heterodiegetischen Erzählungen nach einer Erzählin-
stanz zu fragen. Anders als Käte Hamburger, die in Die Logik der Dichtung
(1957) ihre Erzähltheorie auf der sprachlichen Deixis aufbaut, interessiert sich
Genette weniger für die Deixis und ihre möglichen Implikationen für eine fikti-
onstheoretische Basis des Erzählens. Vielmehr nutzt er die Deixis vor allem als

 Vgl. Genette 2010, 137.
 Vgl. Genette 2010, 138. Da es sich bei ‚Autor‘ und ‚Erzähler‘ um (historische) Begriffe, nicht
um Personen handelt, werden sie im Folgenden nicht differenzierend gegendert, wenn ich
mich auf theoretische Texte beziehe, die mit diesen Begriffen argumentieren.

16 I Ontologische Narratologie



Brücke, um zu fragen: „Wer spricht?“ und „Wer sieht?“.14 Genette adressiert
damit den Erzählakt in Form einer metonymischen Ersetzung: „Die Poetik
scheint vergleichbare Schwierigkeiten zu haben, zur Produktionsinstanz des
narrativen Diskurses vorzudringen, eine Instanz, der wir – entsprechend zu
Aussagevorgang [énonciation] – den Namen Narration [narration] geben“.15

Diese Metonymie hat eine Naturalisierung des Erzählakts zur Folge, weil mit
der Analogie zum sprachwissenschaftlichen Modell der Äußerung das Erzählen
ein Zentrum erhält, das analog zu real existierenden Aussageinstanzen ange-
legt ist.16

Die Vorstellung des Erzählens als Handlung führt Genette in seinem Modell
narrativer Ebenen weiter, in dem er abbildet, dass neben anderen Arten von Er-
eignissen auch von Erzählakten erzählt werden kann: „Jedes Ereignis, von dem
in einer Erzählung erzählt wird, liegt auf der nächst höheren diegetischen Ebene
zu der, auf der der hervorbringende narrative Akt zu dieser Erzählung angesie-
delt ist“.17 Dieses Modell löst das Konzept von Rahmen- und Binnenerzählungen
ab und präzisiert die Formen und Funktionen von Erzählungen als Bestandteil
der Geschichte.18 Mit dem Konzept des Erzählakts aufs Engste verbunden ist das
Modell narrativer Ebenen, weil der Erzählakt den Ebenenwechsel auslöst. Gleich-
zeitig bedeutet das – umgekehrt –, dass jeder Erzählakt auf zwei Arten bzw. auf
zwei Ebenen betrachtet werden kann.19 Als Erzählakt ist er ein Ereignis und
somit Teil der Geschichte; als Erzählakt verschwindet das Ereignis ‚hinter‘ dem
Diskurs, der mit ihm jedoch deiktisch und indexikalisch in Beziehung steht. Mit-
hilfe von Raummetaphern – ‚Distanz‘, ‚Ort‘, ‚Stellung‘, ‚Ebenen‘ – versucht Ge-
nette so der paradoxen Struktur des Erzählakts beizukommen.

Diese doppelte Perspektive, die Genette an keiner Stelle explizit macht, er-
klärt auch den changierenden Status des Erzählakts in seinen Ausführungen ent-
lang seiner Analysekategorien. Zum einen spricht er davon, dass die Erzählakte
auf den jeweils – in seinem topologischen Modell der Schichtung von unten

 Genette 2010, 119, Herv. im Original.
 Genette 2010, 138, Herv. im Original. „Il semble que la poétique éprouve une difficulté
comparable à aborder l’instance productrice du discours narratif, instance à laquelle nous
avons réservé le terme, parallèle, de narration“ (Genette 1972, 226, Herv. im Original).
 Zum Problem dieser Naturalisierung und einer Historisierung mit dem rhetorischen Kon-
zept der Persona siehe Traninger 2013.
 Genette 2010, 148.
 Siehe Pier 2016b.
 Genau diese doppelte Perspektive auf den Erzählakt wechselt Genette stetig, ohne es expli-
zit zu machen. Symptomatisch dafür ist, dass die doppelte Perspektive erst im Bereich der so
genannten Metanarration virulent wird, die von einem dargestellten Erzählakt ausgeht,
siehe Nünning 2001; vgl. Lahn/Meister 2016, 178–189.

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 17



nach oben – niedrigeren Ebenen angesiedelt sind.20 Zum anderen stiftet der Er-
zählakt überhaupt erst diesen Unterschied: Was die Ebenen „voneinander trennt,
ist weniger ein Abstand als vielmehr eine Art Schwelle, die von der Narration sel-
ber gebildet wird, ein Unterschied der Ebene“.21 Eine Schwelle ist es deshalb,
weil der Erzählakt auf diesen beiden verschiedenen Zeichentypen basiert, die Ge-
schichte und Narration voneinander unterscheiden. ‚Unterscheiden‘ ist hier –
auch das macht Genette klar – durchaus in einem radikalen Sinn zu verstehen,
weil es sich um eine absolute und keine graduelle Differenzierung handelt. Sie
trennt nämlich nicht nur verschiedene logische Ebenen, sondern ‚Welten‘. In
einer Fußnote unterscheidet Genette dieses doppelte ‚Produkt‘ dann auch begriff-
lich: „DieMetaerzählung ist eine Erzählung in der Erzählung, und dieMetadiegese
ist das Universum dieser zweiten Erzählung, so wie die Diegese (nach jetzt recht
verbreitetem Sprachgebrauch) das Universum der ersten Erzählung bezeichnet“.22

Die begriffliche Verschiebung von der Erzählung zur erzählten Welt bzw.
dem „Universum“ markiert ein grundsätzliches Problem, das im Erzählakt wur-
zelt.23 Genette kommt hier nicht umhin, das logische Ebenenmodell, das von
einer Staffelung verschiedener narrativer Diskurse ausgeht, um die Vorstellung
von erzählten Welten zu erweitern, um überhaupt das beschreiben zu können,
was ihn interessiert: die Beziehung der Erzählinstanzen zu ihren jeweiligen Ge-
schichten, in der die narration dann lediglich den Zugriff auf diese darstellt
und so stillschweigend die Systemstelle wechselt. Um diese Beziehung be-
schreiben zu können, benötigt Genette ein Konzept einer erzählten Welt mit
räumlicher und zeitlicher Kontinuität, Entitäten dieser Welt, Grenzen sowie
(modalen) Relationen. Der Begriff der Diegese springt genau für dieses Konzept
ein, das allerdings nicht hergeleitet, sondern vielmehr vorausgesetzt wird – so-
zusagen als Basis dafür, dass überhaupt ‚von etwas‘ erzählt werden kann.24

Dennoch, und das scheint mir an dieser Stelle zentral, ist damit, wenn Genette
die Diegese zum einen von den Diskursen unterscheidet und sie zum anderen

 Vgl. Genette 2010, 148.
 Genette 2010, 147, Herv. im Original. „Ce qui les sépare est moins une distance qu’une
sorte de seuil figuré par la narration elle-même, une différence de niveau“ (Genette 1972, 238,
Herv. im Original).
 Genette 2010, 148, Anm. 40. „[L]e métarécit est un récit dans le récit, la métadiégèse est
l’univers de ce récit second comme la diégèse designe (selon un usage maintenant répandu)
l’univers du récit premier“ (Genette 1972, 239, Anm. 1, Herv. im Original).
 Vgl. Bunia 2007, 194, der zwar das doppelte Profil des Erzählakts nicht ausbuchstabiert,
die Diegese aber als „Welt, die von einer Erzählung erzeugt wird“ respektive als „unmittelba-
re[r] Sinn eines Récit“ (Herv. im Original) bezeichnet.
 Zur doppelten Bedeutung des Begriffs der Diegese bei Genette siehe Bartsch/Bode 2019;
Bunia 2007, 189–194.

18 I Ontologische Narratologie



ebenfalls als von den Erzählakten abhängig denkt, das doppelte Profil des Er-
zählakts als Produktion eines narrativen Diskurses und als Produktion einer er-
zählten Welt angelegt.

Das fiktionstheoretische Profil des Erzählens, das Genette in seiner Einlei-
tung zum Discours du récit noch als pragmatische oder gar ethische Frage dis-
pensiert hatte,25 stellt sich hier grundsätzlich anders dar. Die erzählte Welt,
ihre Grenzen und Kontinuitäten werden im Erzählakt konstituiert, nämlich
über die deiktische Funktion der Sprache, die Narration und Geschichte vonein-
ander unterscheidet, aber zugleich in Beziehung setzt: als homodiegetisches
oder heterodiegetisches, als ‚früheres‘, ‚späteres‘ oder ‚gleichzeitiges‘ Erzäh-
len.26 Die Frage nach dem Erzählen als Akt führt damit ins Zentrum der Genet-
te’schen Narratologie, und zwar zum vermeintlichen ‚Lapsus‘ der Diegese, der
Erzählakt, Ebene und Welt in einer gewissen begrifflichen Unschärfe verbindet.
Seine Systematik operiert demnach mit dem doppelten Profil des Erzählakts,
obwohl Genette sich davor scheut, die Überlegungen explizit fiktionstheore-
tisch auszuformulieren, weil er den Begriff der Fiktion an der Realität misst.27

Aus diesem Grund kann er das, was in seinem Konzept des Erzählakts angelegt
ist, nicht fiktionstheoretisch explizieren. Nicht zuletzt, weil ihn die erzählte
Welt als Welt schlichtweg nicht interessiert, fällt diese fehlende Scharnierstelle
wohl nicht weiter ins Gewicht. Nur an den Stellen, an denen seine Diskursnar-
ratologie den Blick auf das freilegt, was die Genette-Rezeption und vor allem
die gängigen Einführungen dann als Bestandteile der Geschichte (histoire) in
gesonderten Kapiteln behandeln,28 tritt die fiktionstheoretische Basis der Syste-
matik zutage.

Die doppelte Anlage der Beschreibung narrativer Strukturen bei Genette kul-
miniert im Erzählakt, der als Scharnierstelle zwischen zwei konkurrierenden Mo-
dellen fungiert: einem semiotischen Modell der ternären Struktur des Erzählens
und einem pragmatischen Modell narrativer Ebenen, auf dem die Analysekatego-
rien aufbauen. Damit basiert das Erzählen insgesamt auf einer paradoxen – und
wie ich meine: ontologisch fundierten – Struktur von Setzung und Zugriff, in wel-
cher der Erzählakt zwar die Basis darstellt, gleichzeitig aber auch die pragmati-
sche – wenn man so will: naturalisierte – Vorstellung des Erzählens radikal

 Genette verschiebt dort das Problem der Fiktion auf die pragmatische Unterscheidung von
Für-wahr-Halten und Lüge, vgl. Genette 2010, 11.
 Vgl. Genette 2010, 139–147, 158–164.
 Vgl. Genette 2010, 138.
 Siehe das Kapitel zur erzählten Welt bei Martínez/Scheffel 2019 [1999], 137–149, das ge-
meinsam mit Figur und Raum neben die Handlung gestellt wird, ohne die Relation dieser Ka-
tegorien systematisch zu klären.

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 19



hinterfragt. Genette benötigt den fiktiven, durch Pseudoindexikalität inferier-
ten ‚Ursprung‘ eines Erzählakts, um ein in sich konsistentes Modell aufzubauen,
zugleich sind systemische Turbulenzen an diesem Punkt vorprogrammiert. Des-
halb verwundert es nicht, dass Genette diesen Punkt unterdeterminiert lässt und
den Wechsel über den konstruierten Erzählakt in ein Kommunikationsmodell
des Erzählens nicht explizit problematisiert. Bevor ich das doppelte Profil des Er-
zählakts ausgehend von diesen Beobachtungen systematisch ausführe, geht es
zunächst darum, die theoretischen Horizonte zu reaktivieren bzw. überhaupt erst
zu aktivieren, welche die Vorstellung eines Erzählakts erforderlich macht.

2.2 Erzählakt als Sprechakt

Der Erzählakt ist eine spezifische Form des Sprechakts – so führt ihn Genette als
Größe der ternären Struktur des Erzählens ein. Das Erzählen auf diese Weise zu
konzeptualisieren, ruft zugleich bestimmte Überlegungen wie auch Probleme auf
den Plan. Im Folgenden sollen die Konsequenzen dieser Anleihe analysiert und
diejenigen Bestandteile skizziert werden, die von der Sprechakttheorie in die Nar-
ratologie wechseln, um den Erzählakt explizit wie implizit zu profilieren. Denn
explizit bezieht sich Genette auf Positionen einer vornehmlich französischen
soziolinguistischen Tradition, die gemeinsam mit den Positionen von Ludwig
Wittgenstein und Karl Bühler als Vorläufer der modernen Sprechakttheorie gelten
können,29 und die dann John L. Austin und in seiner Nachfolge John R. Searle
ausformulierten. Austins How to Do Things with Words erschien postum 1962,
Searles What is a Speech Act kurz darauf im Jahr 1965. Beide erfuhren breite Auf-
merksamkeit, die sich in den 1970er Jahren in der Diskussion um den besonderen
Status von Sprechakten in fiktionaler Rede fortsetzte,30 insbesondere in der De-
batte zwischen Searle und Jacques Derrida.31 Dennoch findet sich weder in Genet-
tes Discours du récit noch im Nouveau discours eine explizite Erwähnung oder
Bezugnahme. Qua Auslassung markiert diese fehlende Bezugnahme die Auslage-
rung der fiktionstheoretischen Basis des Erzählens bei Genette. Erst in Fiction et
diction von 1991 bzw. dem vorausgegangenen Aufsatz, der 1989 in der Zeitschrift
Poétique erschienen war,32 setzt sich Genette mit den Positionen der Sprechakt-
theorie explizit auseinander, indem er Searles Vorschlag zum Logical Status of Fic-

 Zu den Zusammenhängen und Koinzidenzen der Traditionslinien siehe Auer 2013, 1–6.
 Siehe Searle 1975.
 Zur sich über mehrere Texte erstreckenden Debatte zwischen den beiden Philosophen
siehe ausführlich Busch 2016.
 Siehe Genette 1989.

20 I Ontologische Narratologie



tional Discourse (1975) diskutiert und erweitert. Dennoch, so möchte ich zeigen,
sind die Positionen der Sprechakttheorie relevant, um zu verstehen, was es be-
deutet, wenn Genette den Erzählakt als einen spezifischen, nämlich narrativen
Sprechakt konzeptualisiert.

Die Sprechakttheorie trägt der Feststellung Rechnung, dass sich der Weltbe-
zug sprachlicher Äußerungen nicht auf eine bloß Behauptungen über die reale
Welt treffende – das heißt assertive bzw. repräsentative – Funktion beschränkt.
Zudem oder sogar ausschließlich kann der Sprechakt eine performative Funktion
besitzen, mit der er die Welt verändert. Als Handlungen können Sprechakte
nicht wahr oder falsch sein, sie können nur gelingen oder nicht gelingen.33 Weil
sie sich somit einer wahrheitsfunktionalen Analyse der Logik entziehen, stellen
sie die Sprachphilosophie vor die Frage, wie diese Dimension von Äußerungen
in formal-semantische Beschreibungen zu integrieren ist. In den zwölf Vorle-
sungen How to Do Things with Words entwickelt Austin schrittweise ein Analyse-
modell der Sprechakte, das nicht einzelne Äußerungen einer bestimmten Funktion
zuordnet, sondern verschiedene funktionale Dimensionen einer Äußerung unter-
scheidet. Hatte er zu Beginn noch eine Unterscheidung zwischen rein konstativen
und rein performativen Äußerungen getroffen,34 gibt er diese ab der achten Vorle-
sung zugunsten der Differenzierung von lokutionären, illokutionären und perloku-
tionären Akten auf, die allesamt Dimensionen einer Äußerung bezeichnen und
nicht mehr verschiedene Äußerungstypen.35 Er nimmt damit mehrere Akte pro Äu-
ßerung an, die zusammen den Sprechakt konstituieren und die auch nur als ab-
strakte Konstrukte voneinander unterschieden werden können: „[T]he locutionary
act as much as the illocutionary is an abstraction only: every genuine speech act is
both“.36 Auf den Punkt bringt Austin die drei Akte, die jeweils verschiedene As-
pekte einer sprachlichen Äußerung adressieren, also folgendermaßen: „[W]e dis-
tinguished the locutionary act [...] which has a meaning, the illocutionary act
which has a certain force in saying something; the perlocutionary act which is the
achieving of certain effects by saying something“.37

Somit adressiert Austin in seiner Typologie zwar verschiedene Aspekte, das
zentrale Konzept dieses Modells besteht jedoch in den illokutionären Akten, die
in ihrem Verhältnis zu den anderen Akten eines Sprechakts beschrieben wer-
den sollen. Mit der Ausdifferenzierung gewinnt Austins Modell daher auf der
einen Seite analytische Schärfe, auf der anderen Seite wirft die Trennung des

 Vgl. Austin 1962, 1–11.
 Vgl. Austin 1962, 3–7.
 Vgl. Austin 1962, 94–107.
 Austin 1962, 146.
 Austin 1962, 120, Herv. im Original.

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 21



illokutionären vom lokutionären Akt eines Sprechakts neue Fragen auf. Denn
die Pointe seines Konzepts der Illokution besteht eben nicht allein in der Kraft
der Sprache, sondern darin, dass sich diese Kraft unabhängig von der Lokution
abspielen kann, dass es also keine feste Relation zwischen der propositionalen
Bedeutung einer Äußerung und ihrer Handlungsdimension gibt.38 Austin nennt
das einen indirekten illokutionären Akt: Man kann das eine sagen und das an-
dere ‚meinen‘.39 Die Illokution sei vielmehr „a reference, not to the consequen-
ces (at least in any ordinary sense) of the locution, but to the conventions of
illocutionary force as bearing on the special circumstances of the occasion of
the issuing of the utterance“.40 Indem aber die Bedingungen der Kraft der Spra-
che aus ihr ausgelagert werden, ihr Gelingen also entweder wie bei Austin über
Konventionen geregelt oder wie bei H. Paul Grice letztlich von der Intention des
Äußerungssubjekts abhängt,41 ist die sprachliche Äußerung nur noch nachge-
ordneter Austragungsort. Möchte man also die verschiedenen Dimensionen von
Sprechakten eben bloß auf der Basis der sprachlichen Äußerung – bzw. mit
dem Ziel des Anschlusses an die Narratologie: des narrativen Textes – beschrei-
ben, so ist eine Rückkehr zu Austins Ausgangskonzept nicht zu vermeiden: der
(expliziten oder impliziten) performativen Äußerung, welche die indirekten illo-
kutionären Sprechakte ausklammert. Mit der begrifflichen Ausdifferenzierung
lässt sich nun aber die paradoxe Struktur dieser performativen Aussagen analy-
sieren. Das, was durch die Illokution in Kraft tritt, wird auch gleichzeitig durch
die Lokution beschrieben.42

Weil die Sprechakttheorie eine pragmatische Theorie ist, die sich für Kommu-
nikationsakte realer Subjekte interessiert und zudem von mündlicher Sprache als
‚Normalfall‘ ausgeht, ist ihr Anschluss an die Literatur- und insbesondere an die
Erzähltheorie häufig problematisiert und kritisiert worden.43 Dabei ist zunächst
das Interesse ein grundsätzlich anderes. Fiktionalität interessiert die Sprachphilo-
sophie als Test- oder Sonderfall ihrer Modelle, wenn ihre Grundfrage lautet: Wie
kann Fiktionalität in eine allgemeine Sprechakttheorie integriert werden? Handelt
es sich bei fiktionalen Sprechakten um eigene Sprechakte oder um ‚unernste‘ nor-

 Vgl. Austin 1962, 114 f.
 Vgl. Austin 1962, 104.
 Austin 1962, 114.
 Zu diesen beiden Richtungen des Konventionalismus und des Intentionalismus siehe
Wirth 2002, 14 f.
 Vgl. Culler 2013, 148.
 Für eine allgemeine Kritik des an der mündlichen Sprache orientierten Modells und seiner
‚Ideologie der Präsenz‘ siehe Derrida 1988 [1972]. Siehe außerdem Rabinowitz 1995. Einen an-
deren Vorschlag macht Traninger mit dem rhetorischen Persona-Konzept, für das sie gerade
die Schriftlichkeit ins Zentrum der Theoriebildung stellt, vgl. Traninger 2013, 205 f.

22 I Ontologische Narratologie



male Sprechakte?44 Dennoch hat die Sprechakttheorie für die Fiktionstheorie
wichtige Impulse geliefert, namentlich mit Searles Aufsatz Logical Status of
Fictional Discourse, der trotz der Inkompatibilität mit zentralen Axiomen der
Literaturtheorie – wie der Trennung von Aussageinstanz und Autor – Beach-
tung gefunden hat. Darin schlägt Searle vor, fiktionale Literatur als Sprechakt
eines Autors zu beschreiben, der aus einer realen Lokution und einer vorgege-
benen Illokution besteht und deren fiktionaler Status nicht aus Eigenschaften
des Textes ableitbar sei, sondern von der Intention des Autors abhänge.45

Ungeachtet dieser offensichtlichen Probleme ist Searles Konzept der Refe-
renz auf Elemente der dargestellten Welt in fiktionalen Texten aus literatur-
theoretischer Perspektive für das Profil des Erzählakts interessant. Als eine
Form der vorgegebenen Illokution analysiert Searle auch die Referenz zunächst
als Pseudoreferenz, die jedoch umschlägt in eine echte Referenz, weil sie in die-
ser ihren Gegenstand hervorbringt.46 Diesen Umschlag konzipiert Searle über
eine Kausalrelation, die an die Instanz des Autors geknüpft ist: „By pretending
to refer to people and to recount events about them, the author creates fictional
characters and events“.47 Diese Überlegung lässt sich trotz der unterschiedli-
chen theoretischen Vorzeichen mit der Art und Weise verbinden, wie im Erzäh-
len nicht nur auf eine Welt zugegriffen, sondern diese auch gesetzt wird – und
das, obwohl sie nicht mehr als Kausalrelation mit zeitlichem Index gedacht
werden kann, sobald der Autor als Größe aus dem Modell verschwindet.48 Den-
noch: Was den Sprechakt der Referenz auszeichnet, ist ein ontologischer Ef-
fekt.49 Auf die Welt zu referieren und sie hervorzubringen sind zwei Seiten
derselben Medaille. Anstatt einer Referenz ‚auf etwas‘ ist die Referenz in der
Fiktion eine paradoxe Figur aus Setzung und Zugriff.

Dieser Umschlag bzw. Wechsel von Referenzsystemen ist es auch, der Ge-
nette in seiner Auseinandersetzung mit Searles Theorie interessiert, wenn er
die Sprechakte als „Fiktionsakte“50 umformuliert. Die ‚vorgegebenen‘ Illokutio-

 Vgl. Winko 1994, die in ihrer Rezension Fiktion und Diktion in diese theoretischen Linien
einordnet.
 Vgl. Searle 1975, 327.
 Vgl. Searle 1975, 330. Allerdings geht es Searle letztlich um eine Referenzialisierbarkeit au-
ßerhalb des fiktionalen Textes: „Now once that fictional character has been created, we who
are standing outside the fictional story can really refer to a fictional person“ (Searle 1975, 330).
 Searle 1975, 331.
 Siehe Derrida 1983 [1967], insbes. 120 f., der die Abwesenheit (den Tod) als Strukturmerk-
mal der Sprache überhaupt bestimmt.
 Siehe allgemein Werner 2016.
 Genette 1992, 41.

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 23



nen fiktionaler Texte ergänzt Genette um ‚ernsthafte‘ Illokutionen, die darin be-
stehen „eine Fiktion zu produzieren“:51

Einer solchen Beschreibung geht es keineswegs darum, die von Searle zu ersetzen („Die
Fiktionstexte sind fingierte Assertionen“), sondern sie, annähernd wie folgt, zu ergänzen:
„... hinter welchen, als indirekten Sprechakten, sich fiktionale Sprechakte verbergen, die
selbst wieder per definitionem ernsthaft illokutionäre Akte sui speciei sind.“52

Genettes Modell der ‚Fiktionsakte‘ besteht demnach in einer Verdoppelung, mit
der er vom vorgegebenen illokutionären Akt eines realen Autors, wie ihn Searle
beschreibt und der Genette nicht weiter interessiert, hin zu einem indirekten
Sprechakt, der vom ersten Sprechakt abhängt, implizit von einer Instanz außer-
halb des Textes zu einer Aussageinstanz des Textes wechselt: Der erste Sprechakt
produziert die Fiktion,53 wohingegen der zweite, indirekte Sprechakt wiederum
ein fiktionsspezifischer illokutionärer Akt ist, mit dem Genette Searle entscheidend
korrigiert.54 Obwohl Genette diesen Wechsel in den Text nicht explizit formuliert,
legt er dennoch nahe – insbesondere, wenn man seine fiktionstheoretischen Über-
legungen vor der Folie seiner Narratologie interpretiert –, dass sich mit diesem
Fiktionsakt der Weltbezug verändert: von der realen Welt hin zu einer Welt der
Fiktion – einer fiktionalen Welt. Denn Genette beschreibt diese Fiktionsakte als De-
klarationen, das heißt als Sprechakte, „mit denen der Sprecher auf Grund der
Macht, die er innehat, einen Einfluß auf die Wirklichkeit ausüb[en]“55 kann, wobei
die Wirklichkeit diejenige der Fiktion ist. Wenn Genette den zweiten Sprechakt,
den Fiktionsakt, als indirekte Illokution der Klasse der Deklarationen versteht,
dann bringt er ebenjene Gruppe der Performativa zur Beschreibung in Anschlag,
die bereits bei Austin einen paradoxen Akt der Setzung des Gegenstands und sei-
ner Beschreibung bezeichnen. Dass es sich um ‚indirekte‘ Sprechakte handelt,
meint, dass das performative Verb in der Regel ausgelassen – bzw. in Genettes
Modell in seiner Funktion durch den ersten ‚unernsten‘ Sprechakt ersetzt – wird.56

Auf den ersten Blick reformuliert Genette lediglich Searles kommunikations-
theoretischen Ansatz, in der die Fiktionalität von einem realen Aussagesubjekt
abhängt.57 Weil Genettes – wie er es selbst nennt – Ergänzung der Searle’schen
Fiktionstheorie in dieser Hinsicht letztlich denselben Problemen verhaftet bleibt
wie dieser, haben Genettes Fiktionsakte nur peripher Beachtung in der Fiktionali-

 Genette 1992, 48.
 Genette 1992, 57, Herv. im Original.
 Vgl. Genette 1992, 48. Vgl. Wirth 2002, 29.
 Vgl. Winko 1994, 185 f.
 Genette 1992, 50.
 Vgl. Genette 1992, 50 f.
 Siehe Wirth 2002, 29; Zipfel 2001, 203–209.

24 I Ontologische Narratologie



tätstheorie erfahren.58 Was jedoch weitestgehend vernachlässigt wurde und was
meines Erachtens den erheblichen Mehrwert ausmacht, ist der spezifische Zu-
schnitt der Theorie und ihre narratologische Basis. Denn als Literaturwissenschaft-
ler fragt Genette nach dem „illokutionären Status der narrativen Fiktion“59 – und
das macht den entscheidenden Unterschied. Unweigerlich denkt er die Fiktions-
akte von der Basis seiner eigenen narratologischen Systematik her, was unter an-
derem bedeutet, dass er – anders als Austin und Searle – nicht die Sprechakte
realer Personen analysiert, sondern narrative Strukturen. Indem er vom literari-
schen Text aus argumentiert, integriert er in seiner Rezeption der Sprechakttheorie
wesentliche Positionen der Kritik Derridas, der auf die bloßen Präsenzeffekte insbe-
sondere der mündlichen Sprache hinweist, die über die konstitutive Struktur der
Abwesenheit in der Sprache und ihre grundsätzliche Iterabilität hinwegtäuscht.60

Genettes Modell des doppelten Sprechakts, von dem der erste, außertextuelle
Sprechakt lediglich als ‚Vehikel‘ des Fiktionsakts fungiert, profiliert also letztlich
den Erzählakt (narration). Sprechakttheorie und Narratologie beleuchten sich da-
durch gegenseitig. Die Referenz, die in Genettes Erzähltheorie als bloßer Zugriff
auf eine erzählte Welt konzeptualisiert wird, findet sich in seiner Fiktionstheorie
umformuliert als Setzung qua Referenz, womit aus dem Erzählakt ein Fiktionsakt
wird. Dass Genette mit dem Fiktionsakt statt, wie Searle, einen Akt des Autors
bereits eine Funktion des Textes bezeichnet und es ihm mit seinem Modell letztlich
um die Relation von extradiegetischer Position und erzählter Welt geht, wird in
der Beschränkung auf heterodiegetische Erzählungen deutlich. Diese begründet
Genette damit, dass homodiegetische Erzählungen, in denen Figuren der erzählten
Welt als Erzähler auftreten, den Wechsel der Referenzsysteme von realer in er-
zählte Welt automatisch vollziehen.61 Weil in heterodiegetischen Erzählungen in
der Regel die Sichtbarmachung dieses Systemwechsels nicht gegeben ist, schlägt
er das Analysemodell eines doppelten Sprechakts vor, das diesen Wechsel abbil-
det. Erst im Dialog mit der Narratologie wird klar, warum Genette sich in seiner
Fiktionstheorie so wenig für den ersten Sprechakt und seine relativ offensichtli-
chen Probleme interessiert: Er behandelt die Frage, wie im Erzählen die Referenz
auf und die Produktion von erzählten Welten zusammenhängen.

 Während Genettes Theorie der ‚Fiktionsakte‘ in ausführlicheren systematischen Studien
wie der von Zipfel diskutiert wird (vgl. Zipfel 2001, 203–209), findet sie bspw. keinen Eingang
in das interdisziplinäre Handbuch Fiktionalität, vgl. Klauk/Köppe (Hg.) 2014.
 Genette 1992, 41.
 Vgl. Derrida 1988 [1972].
 Vgl. Genette 1992, 44 f.

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 25



Aktuelle Positionen versuchen eine solche fiktionstheoretische Verbindung
von Narratologie und Sprechakttheorie fruchtbar zu machen, indem sie weniger
aussagenlogisch als vielmehr literaturtheoretisch eine grundsätzliche performa-
tive Dimension des Erzählens beschreiben.62 Alexandra Strohmaier expliziert
die Konsequenzen für das Kommunikationsmodell des Erzählens, von dem die
klassischen wie postklassischen Theorien ausgehen und

in dem das Erzählte nicht länger primär als Ergebnis intentionaler Bedeutungskonstitution
gedacht wird, sondern als Resultat einer (medial spezifischen) narrativen Praxis, die das
Erzählte sowie dessen (textimmanente) Produktions- und Rezeptionsinstanzen (durch den /
in dem Akt des Erzählens) performativ hervorbringt. Ein derartiges Modell, wie es unter Re-
kurs auf die Erscheinungs- und Wirkungsweisen des ursprünglichen Performativs gewon-
nen werden kann, negiert die ideale Vorstellung von einem dem Erzählen vorgängigen
oder von ihm unabhängigen Erzählten, das nicht vom Erzählen und dem Medium, in dem
es erfolgt, affiziert wird – eine der zentralen Präsuppositionen der klassischen Narratologie
und ihrer Modelle –, und eröffnet einen Zugang, der eine immer schon materialisierte, me-
dial inkarnierte Geschichte als Gegenstand der Untersuchung voraussetzt.63

Strohmaier führt damit aus, was in der Vorstellung des Erzählens als performati-
ver Sprechakt angelegt ist: Erzählen kann nicht mehr als Erzählen von erzählten
Gegenständen verstanden werden, sondern Erzählen bedeutet etwas erzählen.64

Letztlich buchstabiert sie damit nichts anderes aus als die radikale Fortführung
der Prämissen einer Diskursnarratologie, die sich für das Erzählte ohnehin nur in
Abhängigkeit von den Erzählverfahren interessiert. Allerdings weist Strohmaier
darauf hin, dass ein Konzept des Erzählakts als fiktionstheoretisches Einfallstor
der narratologischen Systematik das Kommunikationsmodell unterläuft, auf dem
diese Systematiken letztlich immer beruhen. Der Mehrwert des Erzählakts als
Performativ besteht demnach in einem Ausweg aus der unbefriedigenden Set-
zung einer Vorgängigkeit entweder des Erzählten oder einer wie auch immer ge-
arteten Erzählinstanz.

Nun findet sich in Genettes ternärer Struktur des Erzählens zwar ebendiese
Überlegung angelegt, in seinen weiteren Ausführungen zum Erzählakt im Kapi-
tel zur Stimme (voix) fokussiert er aber weniger die Seite des Erzählten als viel-
mehr die Frage, inwiefern im Erzählen eine Erzählinstanz hervorgebracht wird.
Deshalb ist es auch nicht verwunderlich, dass Genette den Erzählakt aus einer
linguistischen Tradition herleitet, die sich für die Frage interessiert, inwiefern
die Sprecherposition in einer Aussage enthalten ist, wenn man sie als Sprech-

 Siehe Strohmaier 2010; Strohmaier 2019.
 Strohmaier 2010, 90.
 Vgl. Meixner 2019a, 26.

26 I Ontologische Narratologie



handlung begreift. Genette übersetzt diese Sprechhandlung für seine Zwecke
als „narrative[ ] Aktivität“:65

Wie man weiß, hat die Linguistik einige Zeit gebraucht, um sich daranzumachen, das auf-
zuklären, was Benveniste die Subjektivität in der Sprache genannt hat, d. h. um von der
Analyse der Aussagen [énoncés] überzugehen zu der der Beziehungen zwischen diesen
Aussagen und ihrer Produktionsinstanz, – was man heute den Aussagevorgang [énoncia-
tion] nennt. Die Poetik scheint vergleichbare Schwierigkeiten zu haben, zur Produktions-
instanz des narrativen Diskurses vorzudringen, eine Instanz, der wir – entsprechend zu
Aussagevorgang [énonciation] – den Namen Narration [narration] geben.66

Genette geht es bei der Annahme eines Erzählakts also um die Relation der „Aus-
sagen und ihrer Produktionsinstanz“. Mit Vendryes und Benveniste orientiert
sich Genette dabei an theoretischen Positionen, die auf pragmatischer Basis zu
so etwas wie einem ‚Subjekt‘ der Aussage gelangen wollen, das von den gramma-
tischen Strukturen abhängt. Einsatzpunkt ist anders als im Fall der Sprechakt-
theorie nicht ein Konzept von Sprache als Handlung, sondern das Problem der
kontextabhängigen Bedeutung von Deiktika, die eine strikte Saussure’sche Tren-
nung von langue und parole zunächst unterlaufen.67 Jedoch führt Benvenistes
Konzept der Äußerung (énonciation) in einer Art Zirkelschluss wieder in die Spra-
che zurück: Die Subjektivität der Sprache, die sich in den Deiktika zeigt, ist ihrer-
seits Effekt der Sprache; die sprachliche Äußerung ist das Moment, das die
Positionen einer Äußerung stiftet und in Beziehung setzt.68 Analog zu Karl Büh-
lers Theorie vom Zeigesystem der Sprache, auf die sich später auch Hamburger
in ihrer Logik der Dichtung vornehmlich bezieht,69 geht für Benveniste die ‚Aktivi-
tät‘ der Äußerung nicht der Sprache voraus, sondern hat in den sprachlichen
Strukturen ihren Ort.70 Während in der Sprechakttheorie Austins und Searles das
Subjekt der Aussage wenig problematisch erscheint und nicht grundsätzlich hin-

 Genette 2010, 137.
 Genette 2010, 137 f., Herv. im Original. „On sait que la linguistique a mis quelque temps à
entreprendre de rendre compte de ce que Benveniste a nommé la subjectivité dans le langage,
c’est-à-dire de passer de l’analyse des énoncés à celle des rapports entre ces énoncés et leur
instance productrice – ce que l’on nomme aujourd’hui leur énonciation. Il semble que la poé-
tique éprouve une difficulté comparable à aborder l’instance productrice du discours narratif,
instance à laquelle nous avons réservé le terme, parallèle, de narration“ (Genette 1972, 226,
Herv. im Original).
 Vgl. Auer 2013, 54.
 Vgl. Benveniste 1974 [1966], 287–297. Vgl. Auer 2013, 57.
 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 115–121. Sie bezieht sich auf Bühler 1999 [1934], insbes.
79–148.
 Vgl. Auer 2013, 57.

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 27



terfragt wird,71 bietet die linguistische Tradition, die Genette für seine Narratologie
aufgreift, die Möglichkeit, das Problem anders zu adressieren und den Erzählakt
statt beim Autor beim Erzähler zu verorten. Sie erlaubt es ihm, eine narrative In-
stanz als Größe des Textes zu konstruieren, die im Folgenden im Zentrum seiner
Überlegungen steht.72 Beide Traditionen haben jedoch Anteil daran, die performa-
tive Dimension der Sprache in den Blick zu nehmen und einen Sprechakt zu profi-
lieren: die eine in Bezug auf die Effekte des Sprechakts, die andere in Bezug auf
die Deixis, die auf den Sprechakt selbst verweist. Während insbesondere die erste
Tradition den Begriff der Performativität spezifisch verwendet und so den Fokus
einschränkt, führe ich beide strukturellen Positionen unter dem Begriff der Perfor-
mativität des Erzählens zusammen, der damit die ontologischen Effekte des Er-
zählakts insgesamt bezeichnet, sowohl am ‚Ort‘ der erzählten Welt als auch am
‚Ort‘ des Erzählers – insbesondere aber in der Relation beider.

Vor dem Hintergrund der Sprechakttheorie und ihrer Vorläuferinnen in
Sprachwissenschaft und Philosophie werden die Systemstellen deutlich, an
denen das Konzept des Erzählakts operiert. Zum einen etabliert es so etwas wie
ein narratives Kommunikationssystem, zum anderen beschreibt es die Bezie-
hung von Erzählen und Geschichte. Den Erzählakt kennzeichnet eine doppelte
Performanz an diesen beiden Positionen – oder wenn man so will: in beide
Richtungen. Die Erzählung erzeugt zum einen die erzählte Welt, auf die sie qua
Referenz zugreift, zum anderen erzeugt dieser sprachliche Zugriff gleichsam
erst die Position des Zugriffs.

2.3 Erzählakt als rhetorische Figur

Während es sich also Linguistik und Sprachphilosophie seit dem frühen zwan-
zigsten Jahrhundert zur Aufgabe machen, die performative Dimension der Spra-
che zu beschreiben und klassifizieren, verfügt die Aufmerksamkeit für die Form
performativer Äußerungen über einen historischen Ort. Sie ist fest verankert in
der Figurenlehre der Rhetorik, die unter den Gedankenfiguren (figurae senten-
tiae) Formen und Funktionen sprachlicher – in den Rhetoriken oft: ‚gedankli-
cher‘ – Handlungen führt.73 Mit der Rhetorik geht es demnach konkret um
Formen dieser Performativität – als Figuren –, welche die paradoxe Struktur von

 Vgl. Austin 1962, 105 f. An dieser Stelle setzt Derridas radikale Kritik an, siehe Derrida 1988
[1972].
 Zur Übertragung von Benveniste zu Genette siehe Ricœur 1989, 138–140.
 Zur Verbindung von Rhetorik und Sprechakttheorie siehe einschlägig Campe 1990; Campe
1999.

28 I Ontologische Narratologie



Setzung und Zugriff im narrativen Diskurs beobachtbar machen. Systematisch ist
der Anschluss durchaus problematisch, da die Gedankenfiguren als sprachliche
Handlungen – bezogen auf ‚echte‘ Handlungen eines Redners – immer der per-
suasio verpflichtet sind und dadurch auf einer doppelten Ebene agieren, wo-
durch ihnen die ‚Täuschung‘ eingeschrieben ist.74 Unter dem Gesichtspunkt der
sprachlichen Form dieser Handlungen stellt die Rhetorik ein elaboriertes Be-
griffsinventar zur Verfügung, mit dem beschrieben werden kann, wie performa-
tive Äußerungen der Sprecherposition Anschauung unterlegen. Denn genau
dieses Potenzial der Sprache, das Benveniste die „Subjektivität der Sprache“75

nennt, ist das Leistungsprofil der Gedankenfiguren. Ihre Kraft besteht darin,
den im Sprechen Handelnden „als fingierte Person in seine eigene Rede [einzu-
führen]“.76 Wenn Genette in seiner Narratologie darüber nachdenkt, wie im nar-
rativen Diskurs so etwas wie ein Erzähler gegeben sein kann, dann greift er
dabei auf rhetorische Vorstellungen zurück. Die Konstruktion über den Erzähl-
akt zu einer Instanz des Erzählens – oder einem Erzähler – basiert auf rhetori-
schen Formaten, welche die Gedankenfiguren bereitstellen.

Die Bestimmung und Klassifikation der Gedankenfiguren wurde in der rhe-
torischen Tradition mit hohem Energieaufwand betrieben, nicht zuletzt des-
halb, weil an ihnen stets auch die Möglichkeit einer Abgrenzung von Tropus
und Figur mitdiskutiert wurde.77 Quintilian stellt im neunten Buch seiner Insti-
tutio Oratoria die Gruppe der Gedankenfiguren den Ausführungen zu den Wort-
figuren (figurae verborum) voran, nachdem er den Unterschied von Figur und
Tropus diskutiert bzw. problematisiert hat. Die Gedankenfiguren sind in erster
Linie dadurch charakterisiert, dass sie eine gedankliche Bewegung ausdrücken,
während ihre konkrete sprachliche Gestalt zweitrangig ist.78 Quintilian listet
eine Reihe von über 20 Gedankenfiguren auf, die keiner systematischen Unter-
teilung oder logischen Entwicklung folgen, jedoch durchaus Querverbindungen
zueinander aufweisen. Erst in der neuzeitlichen Rezeption wurde versucht, die-
ser Liste eine Typologie zu unterlegen und dadurch die Gruppen auf gemein-
same Nenner zu bringen. Heinrich Lausberg bietet zur Systematisierung der
Gedankenfiguren die Unterteilung in „Figuren der Publikumszugewandtheit“
und „Figuren der Sachzugewandtheit“ an, die wiederum in semantischen, affek-
tischen und dialektischen Figuren sowie einer ‚übrigen‘ Gruppe bestehen, die

 Vgl. Quint. IX 1, 22–25. Vgl. Campe 1999, 129.
 Benveniste 1974 [1966], 287.
 Campe 1999, 135, Herv. im Original. Zu einer Korrektur des Wortes ‚fingiert‘ vgl. Berndt
2022, 215, Anm. 79.
 Vgl. zusammenfassend Coenen 1996. Vgl. Groddeck 2008, 185–202.
 Vgl. Lausberg 2008, § 755.

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 29



gemäß den vier Änderungskategorien gegliedert ist.79 Obwohl die ausführliche
Liste der Gedankenfiguren bei Quintilian keiner klaren Ordnung folgt, lassen
sich bereits aus der Bezeichnung der einzelnen Figuren Überlegungen zu einem
Leistungsprofil der Gedankenfiguren anstellen. Denn für die Frage nach einer
Aktivität, die sich in der Sprache niederschlägt, sind vor allem die Figuren von
Bedeutung, die nach Verben sprachlicher oder gedanklicher Handlungen be-
nannt sind: Fragen (interrogatio), Vorwegnehmen (praesumptio), Zweifeln (du-
bitatio), Sich-Mitteilen (communicatio), Anheimstellen (permissio), Abwenden
(apostrophe), Vor-Augen-Stellen (sub oculos subiectio), Gestehen (confessio),
Verschweigen (aposiopese) etc.80

Die Besonderheit dieser Figuren besteht darin, dass sie in der Rede
selbst den pragmatischen Rahmen der Rede inszenieren und somit eine fiktive
Kommunikationssituation einführen.81 Inszeniert wird die Rede als eine Aktivi-
tät des Denkens, Sprechens und Kommunizierens, die auf ein Hier-und-Jetzt
der Rede – aber eben in der Rede – verweist. Damit stellen die Gedankenfiguren
ein Re-entry in das System der Rhetorik dar, indem sie die rhetorische Pragma-
tik der Rede auf einer zweiten Ebene eintragen.82 Am deutlichsten wird das Pro-
fil der Gedankenfiguren, Anschauung eines ‚Sprechen-Tuns‘ zu erzeugen, an
der Prosopopoiia, die einen expliziten Rollenwechsel – einem Sprechen in ver-
schiedenen personae – bewirkt und so in der Lage ist, der Sprecherposition der
Rede verschiedene Masken zu verleihen.83 Dabei unterscheidet sich die Proso-
popoiia von den übrigen Gedankenfiguren nur im Grad ihrer Inszenierung. Die
Prosopopoiia stellt das Sprechen in Rollen lediglich zur Schau und macht
damit auf das aufmerksam, worin das Leistungsprofil der Gedankenfiguren
grundsätzlich besteht: Die Sprecherposition semantisch zu füllen und ihr An-
schauung zu verleihen.84

Für das narratologische Problem einer Unterscheidung von abstrakter Er-
zählinstanz und figuriertem Erzähler ist die Prosopopoiia also paradigmatisch,
denn sie erklärt, wie ‚der Erzähler‘ zu seiner Rolle kommt: zum Beispiel als Rhap-

 Vgl. Lausberg 2008, Inhaltsverzeichnis, 16 f.
 Vgl. Quint. IX 2.
 Schüttpelz 1996, 468, spricht deshalb auch von „Fiktionsfiguren“.
 Zur systematischen Verbindung von Gedankenfiguren und dem Ziel der Rhetorik, dem
Überreden, siehe Campe 1999. Zur Verbindung des Ornatus und dort vor allem der Gedanken-
figuren zur Inventio siehe Lausberg 2008, § 539. Zur Verbindung zwischen Gedankenfiguren
und Actio siehe v. a. Strowick 2004.
 Siehe Quint. IX 2, 29–37.
 Vgl. ausführlich Menke 2000. Vgl. zusammenfassend Wagner-Egelhaaf 2015, 347 f.

30 I Ontologische Narratologie



sode oder ‚Märchenonkel‘.85 Dass Genette für dieses Problem tatsächlich ein rhe-
torisches Format vorschwebt, wird deutlich im von der Genette-Rezeption weitge-
hend vernachlässigten Kapitel zu den „Funktionen des Erzählers“.86 Sebastian
Meixner hat gezeigt, inwiefern in diesem kurzen Kapitel eine regelrechte Revolu-
tion der Genette’schen Narratologie angelegt ist, die – zumindest in der Ten-
denz – von Erzählern oder Erzählinstanzen weg- und zu einem funktionalen
Begriff des Erzählens hinführt.87 Genette überlegt in diesem Kapitel, ob Erzählin-
stanzen noch andere Dinge ‚tun‘ als erzählen:

Auf den ersten Blick mag es befremdlich erscheinen, einem Erzähler, welcher auch
immer es sei, eine andere Rolle zuzuschreiben als die der Narration im eigentlichen
Sinne, d. h. die, seine Geschichte zu erzählen, aber de facto wissen wir recht gut, dass die
Erzählerrede, ob im Roman oder anderswo, auch andere Funktionen erfüllen kann.88

Roman Jakobsons Funktionen der Sprache stehen Genette Modell für seine Liste
der „Funktionen des Erzählers“: Neben der narrativen Funktion nennt er eine Re-
giefunktion, eine Kommunikationsfunktion, eine Beglaubigungsfunktion und
eine ideologische Funktion, wobei jeweils vornehmlich eine der Sprachfunktionen
Jakobsons Patin steht.89 Obwohl Genette selbst behauptet, diese Liste der Funktio-
nen, welche die Erzählerrede neben der narrativen noch erfüllen kann, sei nicht
erschöpfend, so ist sie es insofern doch, als die Typologie sämtliche Größen der
narrativen Struktur abbildet: Die Regiefunktion richtet sich auf den narrativen
Diskurs (récit) und seine Ordnung; die Kommunikations- und die Beglaubigungs-
funktion richten sich auf ‚Empfänger‘ und ‚Sender‘ im Modell narrativer Kommu-
nikation, das der Erzählakt (narration) nach Genette stiftet; die ideologische
Funktion richtet sich auf die Geschichte (histoire). Demgemäß wären in dieser Ty-
pologie zwar weitere semantische Füllungen der Funktionen denkbar, die Positio-
nen des Modells sind jedoch vollständig abgebildet.

Im Unterschied zu Jakobson, der sein Modell von der ‚Nachricht‘ – bei Ge-
nette wäre das: vom Diskurs – her denkt,90 sind Genettes Funktionen am Erzähl-
akt ausgerichtet, was eine direkte Übertragung des Modells schwierig macht, da

 Traninger beschreibt diese funktionale Konzeptualisierung allgemeiner über die rhetori-
sche persona, vgl. Traninger 2013, insbes. 199–206.
 Genette 2010, 166–169.
 Vgl. Meixner 2019a, 18–27.
 Genette 2010, 166. „Il peut sembler étrange, à première vue, d’attribuer à quelque narra-
teur que ce soit un autre rôle que la narration proprement dite, c’est-à-dire le fait de raconter
l’histoire, mais nous savons bien en fait que le discours du narrateur, romanesque ou autre,
peut assumer d’autres fonctions“ (Genette 1972, 261).
 Vgl. Genette 2010, 166 f. Vgl. Meixner 2019a, 20 f.
 Vgl. Jakobson 1993 [1960], 88.

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 31



der Erzählakt ja wiederum eine Konstruktion aus dem Diskurs ist. Daran haben
die Funktionen – wie Genette sie vorstellt – nicht unerheblichen Anteil, weil in
ihnen der Erzählakt als Aktivität in Erscheinung tritt, womit er überhaupt erst
konstruierbar wird. Obwohl Genette sich explizit auf Jakobson beruft, folgen die
vier „extra-narrativen Funktionen“91 rhetorischen Formaten: den Gedankenfigu-
ren – und haben analog zu diesen den Effekt, einen pragmatischen Rahmen in
die Erzählerrede einzuführen, dessen Positionen zu markieren und die Relatio-
nen festzulegen. Weil Genette diese Funktion ja nicht allein als Struktur der Aus-
richtung („Ausrichtung des Erzählers auf sich selbst“)92 beschreibt, sondern die
Funktionen zusätzlich semantisch besetzt – unter anderem: einen Dialog führen,
sich einem Publikum zuwenden, Anteil am Erzählten nehmen, dieses moralisch
bewerten, verifizieren, bekräftigen, kommentieren oder rechtfertigen93 –, lassen
sich die verschiedenen Erzählfunktionen verschiedenen Gruppen von Gedanken-
figuren zuordnen, die an entsprechenden Orten der narrativen Struktur eine Akti-
vität in der Rede inszenieren.

Zur Veranschaulichung ziehe ich den Systematisierungsversuch der Gedan-
kenfiguren von Lausberg heran, der diese ebenfalls nach ihrer Ausrichtung inner-
halb eines pragmatischen Rahmens gliedert:94 Genettes Kommunikationsfunktion
entspricht im Profil den Gedankenfiguren der „Publikumszugewandtheit“95 bei
Lausberg, insofern sie die „Erzählsituation“ ausagieren, „deren beide Protagonis-
ten der – anwesende, abwesende oder virtuelle – narrative Adressat und der Er-
zähler sind“.96 Genettes Beglaubigungsfunktion wiederum zitiert hauptsächlich
diejenigen Gedankenfiguren, die Lausberg „[a]ffektische Figuren“97 nennt, inso-
fern sie den Erzähler mit „affektiven“, „moralischen“ und „intellektuellen“ Ein-
stellungen seinem Gegenstand gegenüber ausstatten.98 Die ideologische Funktion
basiert auf semantischen „Figuren der Sachzugewandtheit“,99 insofern sie kom-
mentierend, erklärend oder rechtfertigend auf das Erzählte Bezug nimmt.100 Das,
was Genette unter der Regiefunktion fasst und damit als eine Aktivität in Bezug
auf die Organisation des narrativen Diskurses bezeichnet,101 lässt sich am ehesten

 Genette 2010, 168.
 Genette 2010, 167.
 Vgl. Genette 2010, 166 f.
 Vgl. Lausberg 2008, § 757.
 Lausberg 2008, § 758–779.
 Genette 2010, 166, Herv. im Original.
 Lausberg 2008, § 808.
 Vgl. Genette 2010, 167.
 Lausberg 2008, § 780–910.
 Vgl. Genette 2010, 167.
 Vgl. Genette 2010, 166.

32 I Ontologische Narratologie



mit Lausbergs Figuren der Sachzugewandtheit, und dort insbesondere mit der
Gruppe der „[d]ialektische[n] Figuren“102 in Verbindung bringen, die vor allem
auf die verba und nicht auf die res zielen, so zum Beispiel die Commutatio, Vari-
anten der Correctio oder auch die Prolepsis.

Im Kapitel zu den „Funktionen des Erzählers“ profiliert Genette den Erzähl-
akt, der den Dreh- und Angelpunkt seines narratologischen Systems darstellt.
Die „extra-narrativen Funktionen“,103 die Genette so nennt, weil sie auf ver-
schiedene Weise auf den Erzählakt aufmerksam machen, besitzen die Formate
rhetorischer Gedankenfiguren. Als solche inszenieren sie eine Aktivität in der
narrativen Rede, welche die Position der Erzählinstanz in die Rede einführt, sie
sichtbar macht und gleichsam semantisch bebildert – kurz: zum Erzähler figu-
riert. Die Gedankenfiguren ordnet Genette den verschiedenen Größen seines
Modells der narrativen Struktur zu. Es geht dabei jedoch nicht allein um eine
zusätzliche Differenzierung der narratologischen Systematik oder um eine wei-
tere Typologie von Phänomenen in narrativen Texten. Vielmehr legt Genette
hier die Basis seiner Systematik offen. Denn während der narrative Diskurs
zwangsläufig den Ausgangspunkt für sein semiotisches Modell der ternären
Struktur von Diskurs, Geschichte und Narration bildet, geht Genette in seinen
analytischen Kategorien (Ordnung, Dauer, Frequenz, Modus, Stimme) von einem
pragmatischen Modell narrativer Kommunikation aus, in der er einen anderen –
konstruierten – Ausgangspunkt setzt: Es gibt eine Erzählinstanz, der eine ‚pri-
märe Aktivität‘ zugeschrieben wird, nämlich den Erzählakt, das heißt die Pro-
duktion des narrativen Diskurses; darüber hinaus ist sie in der Sprache aber
noch auf andere Weise aktiv, und zwar vor allem dann, wenn nicht ‚erzählt‘
wird. Indem die Gedankenfiguren Aktivität inszenieren, stellen sie sozusagen die
Bedingung dar, damit Genettes pragmatisches Modell narrativer Ebenen zu-
stande kommt: Sie inszenieren einen Erzählakt, der eine Instanz des Erzählens
überhaupt erst greifbar macht, die wiederum als Produktionsinstanz des narrati-
ven Diskurses analysierbar wird. Beobachtbar wird das in Genettes Begriffspoli-
tik. Denn er klammert die Aktivität aus seinem Begriff des récit aus, womit sich
das Paradox des narrativen Diskurses in der Inkongruenz von narration und récit
abbildet. Die Kategorie der Erzählinstanz ist damit nicht als Einheit gegeben,
vielmehr gibt sie den Blick auf zwei Aspekte frei, die in ihr systematisch zusam-
mengeführt werden: Die performative Funktion und die rhetorische Form des
Erzählakts.

 Lausberg 2008, § 852–857.
 Genette 2010, 168.

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 33



2.4 Erzählakt und Metalepse

Stellt man den Erzählakt ins Zentrum, um Genettes erzähltheoretisches Modell
nach den Einfallstoren einer Fiktionstheorie zu befragen, so zeigt sich, dass er
von einem spezifischen performativen Profil des Erzählakts ausgeht. Wird der
Erzählakt mit sprachwissenschaftlichen bzw. -philosophischen und rhetori-
schen Konzepten einer performativen Sprache (re-)kontextualisiert, lässt er sich
theoretisch umstellen: Genette zielt damit auf eine im Erzählen stattfindende
und sprachlich geformte Aktivität, welche die narrative Struktur stiftet, und
zwar indem sie – darum geht es mir in der folgenden kritischen Re-Lektüre Ge-
nettes – ontologische Effekte hervorruft. Weil Genette die Fiktionstheorie aus
seiner Erzähltheorie auslagert, kann er diese ontologischen Effekte, die für sein
Modell der narrativen Struktur konstitutiv sind, nicht beschreiben. Jedoch bil-
den sich meines Erachtens diese ontologischen Probleme in Genettes Meta-
phern ab, die sein Theoriegebäude organisieren: Immer dort, wo Raum- und
Zeitmetaphern für die Beschreibung der narrativen Struktur verwendet werden,
bricht – vereinfacht gesagt – Welt in die vermeintlich narrative ‚Kommunika-
tion‘ ein.

Genettes Narratologie als ein in sich geschlossenes und kohärentes System
erzähltextanalytischer Kategorien zu lesen, als das sie in der Rezeption für die
Erzähltextanalyse operationalisiert wurde, greift zu kurz und bleibt hinter dem
theoretischen Potenzial der Genette’schen Proust-Lektüre weit zurück. Das wird
deutlich, wenn man den Erzählakt als Dreh- und Angelpunkt der Theorie fokus-
siert. Von ihm aus stellt sich die Anlage der Studie völlig anders dar. Nachdem
Genette bereits in der Einleitung das pragmatische Ebenenmodell installiert hat,
folgen die Kapitel zu den drei Zeit-Kategorien (Ordnung, Dauer, Frequenz), zum
Modus und zur Stimme nur vermeintlich einer Logik systematischer Abhandlun-
gen. Vielmehr bilden die Kapitel jeweils eine Lektürebewegung ab, welche die
Kategorien, nachdem sie an Proust entwickelt und ausgefaltet worden sind, zum
Ende regelrecht gegen die Wand fährt: Die Kategorien der temporalen Ordnung
werden im Begriff der ‚Achronie‘ aufgelöst; die Kategorien der Dauer kollidieren
in Ellipse und Szene; die Frequenz endet mit der Alternanz in der Übergänglich-
keit der temporalen Struktur und führt alle drei Zeitkategorien im „Spiel mit der
Zeit“ zusammen; die „Polymodalität“ hinterfragt den Modus.104

Das Kapitel zur Stimme ist unter diesem Aspekt das interessanteste, denn es
spitzt das Problem nicht nur auf die Metalepse zu, welche dem Modell der narra-

 Bunia 2004, 453. Allgemein zu den ‚Volten‘ Genettes vgl. Müller-Wille 2019, 289.

34 I Ontologische Narratologie



tiven Ebenen regelrecht den Boden entzieht,105 sondern es führt danach zum
Ausgangspunkt der gesamten Studie, nämlich dem Erzählakt zurück: Vom Kapi-
tel zur „Person“, über den „Held/Erzähler“ bis zu den „Funktionen des Erzäh-
lers“ und schließlich dem „[n]arrativen Adressat“ geht es um ebenjene „Spuren“,
aus denen sich die „Tätigkeit“106 des Erzählakts ableiten lässt. Damit landet Ge-
nette am Ende seiner Argumentation bei dem Kommunikationssystem, das er der
narrativen Struktur bereits zu Beginn implizit unterlegt hat. Die Analysekatego-
rien greifen folglich nur insofern, als man die ternäre Struktur des Erzählens
‚überspringt‘ und die pseudoindexikalische Zeichenrelation zwischen Erzählakt
und Diskurs annimmt. Damit bildet Genettes Discours du récit insgesamt die pa-
radoxe Struktur der buchstäblichen ‚Voraus-Setzung‘ ab,107 auf der das Modell
der narrativen Struktur beruht. Sie setzt ein Kommunikationsmodell (voraus),
welches das Erzählen naturalisiert und damit einen Ursprung des narrativen Dis-
kurses fingiert: den Erzähler, der semiotisch betrachtet jedoch ebenso vom Dis-
kurs abhängt und aus diesem konstruiert werden muss.108 Dementsprechend
stellt die Metalepse als Kehrseite des Ebenenmodells das ontologische Problem
aus, das der Erzählakt in Genettes Systematik markiert, und führt zu einer ande-
ren Metalepse, nämlich der Metalepse des Modells selbst.

Die Setzung des Erzählakts, die diesen gleichzeitig voraussetzt, lässt sich
einerseits mit Paul de Man in Allegories of Reading als rhetorische Metalepse
identifizieren, welche Ursache und Effekt miteinander vertauscht.109 Anderer-
seits greift Genette selbst diese Figur auf, die als narrative Metalepse, und
damit sozusagen als Systemfehler, den Fluchtpunkt seiner Systematik bildet.
Obwohl die Metalepse in der Rhetorik als eigene Figur bekannt ist und als Vari-
ante der Synonymia, also als Wiederholungsfigur, definiert wird, setzt de Man
an einem ganz anderen Punkt an, der wenig mit der ursprünglichen rhetori-
schen Figur gemein hat. In seiner Nietzsche-Lektüre „Rhetoric of Persuasion
(Nietzsche)“ entwickelt er eine radikale dekonstruktivistische Revision der
Sprechakttheorie, die eben den Sprechakt sowie ein angenommenes Subjekt

 Zur zentralen Stellung der Metalepse in Genettes Systematik siehe Meixner 2019a, 92–99.
 Genette 2010, 13.
 Zur Struktur der ‚Voraus-Setzung‘, die dem Format der Prosopopoiia folgt und der die
Verwechslung von Effekt und Ursache geschuldet ist, siehe de Man 1984, 67–81. Während de
Man in Allegories of Reading (1979) diese Verwechslung als Metalepse beschreibt, ersetzt er
ihn hier, in The Rhetoric of Romanticism, durch den Fiktionsbegriff.
 Zum Zusammenhang der Kategorie der Erzählinstanz und der Prosopopoiia als Figur des
Ursprungsaxioms siehe Blödorn/Langer 2006, 74 f.
 Vgl. de Man 1979, 107–109. De Man greift dabei auf eine spezifische Form der rhetori-
schen Metalepse zurück, die so genannte melanchthonische Metalepse, eine Sonderform der
Metonymie, vgl. Burkhardt 2001, 1087f.

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 35



dieses Akts als sprachliche Konstrukte in den Blick nimmt.110 Er greift Austins
Unterscheidung der performativen und der konstativen Funktion von Sprache
auf, um sie letztlich beide wieder zusammenfallen zu lassen. Denn obwohl eine
performative Sprachauffassung dem konstativen ‚Erkennen‘ in der Sprache ein
performatives ‚Setzen‘ entgegenstellt, beruht auch die Performanz auf einem
Konstrukt, das nicht nur eine Setzung vornimmt, sondern gleichzeitig eben
eine ‚Voraus-Setzung‘ ist.111 Die Auffassung der Sprache als Tätigkeit eines
Sprechakts nimmt ein Subjekt an, das eigentlich von diesem Sprechakt ab-
hängt, und vertauscht dadurch Ursache und Effekt. Die Verwechslung folgt
somit zum einen der Struktur der rhetorischen Metalepse, zum anderen muss
sie wieder vergessen werden, um ihre Wirkung zu entfalten.112

Diese Umkehr von Ursache und Effekt, die de Man für den Sprechakt heraus-
stellt, ist in der Einleitung zum Discours du récit Genettes systematischer ‚Trick‘,
ohne den er nicht zum pragmatischen Ebenenmodell gelangt, auf dem dann
seine Analysekategorien aufbauen. Weil Genette sein Ebenenmodell ebenfalls
über Kausalrelationen konstruiert – „Jedes Ereignis, von dem in einer Erzählung
erzählt wird, liegt auf der nächst höheren diegetischen Ebene zu der, auf der der
hervorbringende narrative Akt dieser Erzählung angesiedelt ist“113 –, ist diese
Struktur nicht nur in einem rhetorischen Sinn als metaleptisch zu bezeichnen.
Das Axiom eines extradiegetischen Erzählakts als Ursprung des narrativen Diskur-
ses bildet vielmehr insofern eine Metalepse in der narrativen Struktur, als sie die
Kausalrelation der Ebenen für die extradiegetische Ebene umkehrt und gleichzei-
tig überhaupt erst die Ebenendifferenz stiftet.114 Dass die Annahme eines extradie-
getischen Erzählakts die Relation von Ursache und Effekt umkehrt, ist Genette
durchaus bewusst, weil er diese Doppelbödigkeit seiner Systematik in Form der
rhetorischen Gedankenfigur einer Correctio markiert: „C’est donc cette instance
narrative qu’il nous reste à considérer, selon les traces qu’elle a laissées – qu’elle
est censée avoir laissées – dans le discours narratif qu’elle est censée avoir pro-
duit“.115 Im französischen Original markiert die Correctio qua Wiederholung damit

 Siehe de Man 1979, 103–118.
 Vgl. de Man 1984, 174.
 Deswegen ist die Katachrese notwendigerweise mit dieser Struktur der Voraus-Setzung
verbunden, die dem Format der Prosopopoiia folgt, vgl. de Man 1984, 81. Vgl. Menke 2002,
120.
 Genette 2010, 148, Herv. im Original; „tout événement raconté par un récit est à un niveau
diégétique immédiatement supérieur à celui où se situe l’acte narratif producteur de ce récit“
(Genette 1972, 238, Herv. im Original).
 Zur Relationalität des Ebenenmodells vgl. Meixner 2019a, 28 f.
 Genette 1972, 226 f., Herv. C.P. In der deutschen Übersetzung ist die Correctio abge-
schwächt in Klammern wiedergegeben: „Diese narrative Instanz haben wir nun also noch zu

36 I Ontologische Narratologie



zum einen die Metalepse – in der deutschen Übersetzung angezeigt durch das
doppelte „angeblich“116 –, zum anderen legt sie die Verschleierung der Metalepse
offen – „qu’elle a laissées – qu’elle est censée avoir laissées“117 –, die für das
Kommunikationsmodell narrativer Ebenen die Voraussetzung ist. Während an die-
ser Stelle also noch markiert ist, dass diese Hervorbringung des narrativen Diskur-
ses eine Setzung ist („angeblich“), operiert Genette dann in seinen Kategorien zu
den Bedingungen dieser Setzung, indem er behauptet, dass die Instanz den narra-
tiven Diskurs hervorgebracht hat.

Das Skizzierte verdeutlicht, dass Genettes Modell insgesamt auf einer metalep-
tischen Struktur beruht, die erst im Kapitel zur Stimme und dort im Unterkapitel
zur Metalepse wieder eingeholt wird. Die Punkte, an denen diese metaleptische
Struktur, die Genettes pragmatisches Modell des Erzählens trägt, zum Vorschein
kommen, stellen Einfallstore für Überlegungen zu einer grundsätzlichen fiktions-
theoretischen Grundierung der Narratologie dar, die ich als ontologische Narrato-
logie beschreiben möchte. Mit diesem Fokus auf dem systematischen Stellenwert
der initialen Metalepse, die im Ursprungsaxiom des Erzählers besteht, erhält auch
Genettes Abschnitt zu den Metalepsen im Kapitel zur Stimme eine andere Bedeu-
tung als die eines bloßen Systemfehlers, da hier das Profil des Erzählakts fiktions-
theoretisch gewendet wird.118 Denn der Erzählakt, den Genette in der Einführung
seines Modells narrativer Ebenen auf den jeweiligen Ebenen verortet hatte, um so
ihre Kausalrelation zu begründen,119 fällt nun in der Definition der narrativen Me-
talepse als Transgression narrativer Ebenen mit derselben zusammen:

Der Übergang von einer narrativen Ebene zur anderen kann prinzipiell nur von der Narra-
tion bewerkstelligt werden, einem Akt, der genau darin besteht, in einer bestimmten Situ-
ation erzählend – durch einen Diskurs – eine andere Situation zu vergegenwärtigen. Jede
andere Übergangsform ist, wenn nicht überhaupt unmöglich, so doch zumindest eine Art
Transgression.120

Genette formuliert hier zunächst die Relation der Kategorien des Erzählakts
und der narrativen Ebenen, die dem Erzählakt ein fiktionstheoretisches Profil

betrachten, und zwar im Hinblick auf die Spuren, die sie in dem narrativen Diskurs, den sie
angeblich hervorgebracht hat, (angeblich) hinterlassen hat“ (Genette 2010, 138).
 Genette 2010, 138.
 Genette 1972, 227.
 Vgl. Bunia 2004, 453; Meixner 2019a, 92–94.
 Vgl. Genette 2010, 148.
 Genette 2010, 152. „Le passage d’un niveau narratif à l’autre ne peut en principe être as-
suré que par la narration, acte qui consiste précisément à introduire dans une situation, par le
moyen d’un discours, la connaissance d’une autre situation. Toute autre forme de transit est,
sinon toujours impossible, du moins toujours transgressive“ (Genette 1972, 243 f.).

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 37



unterlegt: Der Erzählakt vergegenwärtigt in einer Situation erzählend eine an-
dere Situation.121 Es geht an dieser Stelle demnach nicht um die Erzählung, die
der Erzählakt hervorbringt und die damit logisch von diesem abhängt, sondern
darum, dass damit gleichzeitig eine – wie Genette sagt – „Situation“ vorgestellt
wird, also um das Produkt, das Genette als Geschichte (histoire) bezeichnen
würde. Er beschreibt eine Struktur, die das Vergegenwärtigen in einem wörtli-
chen Sinn versteht: ‚eine andere Zeit zur Gegenwart machen‘, weil es ihm dabei
vor allem um die zeitliche Dimension geht, da mit der Ebenendifferenz eine
zeitliche Differenz verbunden ist.122

Nach dieser fiktionstheoretischen Profilierung des Erzählakts ist man für die
anschließenden Überlegungen zur narrativen Metalepse bereit. Denn auch in sei-
ner Überleitung zur Metalepse verrät Genettes eigene Rhetorik die Doppelbödig-
keit seiner Argumentation: „Jede andere Übergangsform ist, wenn nicht überhaupt
unmöglich, so doch zumindest eine Art Transgression“.123 In der Form der rhetori-
schen Gedankenfigur der Concessio formuliert Genette zwei Perspektiven auf das
Phänomen der narrativen Metalepse: Zum einen fällt der Übergang grundsätzlich
mit dem Erzählakt zusammen, so dass es streng genommen gar keine Metalepse
geben kann – wenn nämlich die Ebendifferenz als Schwelle bezeichnet und mit
dem Erzählakt gleichgesetzt wird:124 „Was sie voneinander trennt, ist weniger ein
Abstand als vielmehr eine Art Schwelle, die von der Narration selber gebildet
wird, ein Unterschied der Ebene“.125 Zum anderen gibt es Phänomene, welche die
Grenzen zwischen den Ebenen ‚gesetzwidrig‘ überschreiten.126 Solche Phänomene
als ‚gesetzwidrig‘ und damit als Transgressionen im Genette’schen Sinn zu klassi-
fizieren, setzt voraus, dass bereits von einer bestimmten Erzählsituation ausge-
gangen wird, das heißt, dass der Schritt zur ‚Naturalisierung‘ des Erzählens in
einem Kommunikationsmodell also bereits vollzogen ist. Diese ‚Naturalisierung‘
bedeutet neben einer Zuordnung von Positionen in einem pragmatischen Setting

 Zum Begriff der Vergegenwärtigung siehe Goeller 2005, 1177. Im französischen Original
verwendet Genette das Verb „introduire“ (Genette 1972, 243), das zwar nicht dieselbe rhetori-
sche Konnotation besitzt, aber dafür das transgressive Moment stärker betont.
 Vgl. Genette 2010, 147.
 Genette 2010, 152, Herv. C.P. „Toute autre forme de transit est, sinon toujours impossible,
du moins toujours transgressive“ (Genette 1972, 243 f.).
 Vgl. Pierstorff 2019.
 Genette 2010, 147, Herv. im Original.
 An diesem Punkt setzen die Typologien an, die Genettes Metalepsenkonzept ausdifferen-
zieren und weiterentwickeln, indem sie verschiedene Qualitäten dieser Überschreitungen un-
terscheiden. Siehe einschlägig Bell/Alber 2012; Fludernik 2003; Hanebeck 2017; Klimek 2010;
Ryan 2006. Vgl. zusammenfassend Pier 2016a.

38 I Ontologische Narratologie



auch eine ontologische Zuordnung dieser Positionen – die „Situationen“, die of-
fenbar zu einer Vorstellung von Welt führen:

Alle diese Spiele bezeugen durch die Intensität ihrer Wirkungen die Bedeutung der
Grenze, die sie mit allen Mitteln und selbst um den Preis der Unglaubwürdigkeit
überschreiten möchten, und die nichts anderes ist als die Narration (oder die Aufführung
des Stücks) selber; eine bewegliche, aber heilige Grenze zwischen zwei Welten: zwi-
schen der, in der man erzählt, und der, von der erzählt wird.127

Der Effekt der narrativen Metalepse, den Genette beschreibt, ist folglich nicht al-
lein als Überschreitung der narrativen Ebenen zu fassen,128 sondern als eine
Überschreitung der Grenzen von Welten, und zwar als grundsätzliches Struktur-
merkmal des Erzählens.129 Im Hinblick auf die Grenzen der Welten können diese
Überschreitungen unterschiedlich typologisiert werden, zum Beispiel ob ontologi-
sche Transgressionen (Figuren oder Elemente überschreiten ontologische Grenzen)
oder epistemologische Transgressionen (Figuren überschreiten ihren Standpunkt
des Wissens und der Wahrnehmung innerhalb der Welt) vorliegen.130 Ganz grund-
sätzlich erhält das Erzählen jedoch in dieser fiktionstheoretischen Problemstellung
eine ontologische Funktion, weil es Welten erschafft, sichert und – gegebenen-
falls – verletzt. In der Definition des Erzählakts ist diese Verletzung insofern bereits
angelegt, als der Erzählakt in der Lage ist, sowohl die Erzählsituation131 als auch
die Situation der erzählten Welt erzählend zu vergegenwärtigen und diese beiden
Situationen aufeinander abzubilden. Die Situationen zu trennen (Erzählakt) und
diese Trennung zu überschreiten (Metalepse) bilden folglich zwei Seiten derselben
Medaille. Daraus folgt grosso modo, dass die Basisfunktion des Erzählens eine
ontologische ist.

 Genette 2010, 153, Herv. im Original. „Tous ces jeux manifestent par l’intensité de leurs
effets l’importance de la limite qu’ils s’ingénient à franchir au mépris de la vraisemblance, et
qui est précisément la narration (ou la representation) elle-même; frontièr mouvante mais sacrée
entre deux mondes: celui où l’on raconte, celui que l’on raconte“ (Genette 1972, 245, Herv. im
Original).
 In der Rezeption des Konzepts hat der Fokus auf diesen Punkt dazu geführt, dass immer
wieder die Unschärfe des Begriffs konstatiert wurde, siehe z. B. Fludernik 2003. Zur unter-
schiedlichen Rezeption der Transgression der Ebenen und derjenigen der Welten siehe Bell/
Alber 2012.
 Vgl. Bunia 2004; Meixner 2019a, 94.
 Vgl. Nelles 1997, 152–157. Zu den verschiedenen Typologisierungen siehe Pier 2016a.
 Mit dem Begriff der Erzählsituation sind die situativ verschiedenen Relationen der narra-
tiven Struktur gemeint, keine mehr oder weniger statische Zuordnung zu einem Typus, wie
Franz K. Stanzel die Erzählsituation bestimmt, siehe Stanzel 2008 [1979].

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 39



2.5 Ontologische Erzählfunktion

Nimmt man die Argumentation und nicht bloß das System der Genette’schen
Diskursnarratologie ernst, wird deutlich, welche integrale Rolle fiktionstheoreti-
sche Prämissen für seine Erzähltheorie spielen, aber auch, warum sie nicht explizit
ausformuliert werden. Genette changiert zwischen zwei Modellen des Erzählens,
zwischen einem analytisch-semiotischen Modell, das von drei Größen des narrati-
ven Textes ausgeht, und einem pragmatischen Modell, das die narrative Struktur
in ein Kommunikationsmodell überführt. Das Problem dieses Kommunikationsmo-
dells des Erzählens ist, dass es sich ein Ursprungsaxiom – den Erzähler, der in sei-
nem Erzählakt den narrativen Diskurs hervorgebracht hat – einkauft, wodurch das
Erzählen naturalisiert wird.132 Eine solche Naturalisierung ist zwar in einigen, je-
doch bei Weitem nicht allen narrativen Texten angelegt und sollte deshalb nicht
für die kategoriale Beschreibung übernommen werden, um überhaupt in seinen
Verfahren analysierbar zu sein.133 Probleme entstehen hier, wenn die Beschrei-
bung auf den systematischen Ort dieses ‚Ursprungs‘ zielt und die Frage nach
einem extradiegetischen Erzähler adressiert. An dieser Stelle ist es notwendig,
hinter den Schritt der Naturalisierung qua Kommunikationsmodell zurückzu-
treten und zu fragen, wie der narrative Diskurs seine eigene ‚Erzählsituation‘
vorstellt. Hinter diesem Modell tritt nämlich die fiktionstheoretische Basis der
Narratologie zutage, für die Genette mit Sprechakttheorie und Rhetorik bereits
zwei theoretische Angebote macht, um zu beschreiben, wie das Erzählen an
zwei systematischen Orten Anschauung erzeugt und diese in Beziehung setzt:
zum einen am Ort des Erzählers – ob nur in Form einer wie auch immer gear-
teten ‚Aktivität‘ oder mit personaler Anschauung –, zum anderen am Ort der
Geschichte. Der narrative Diskurs besteht darin, diese beiden Orte stetig in Re-
lation zu setzen, wodurch ein Konzept von Welt konturiert wird, ohne das
eine Beschreibung des Erzählens nicht auskommt.134

Einen Vorschlag, das Erzählen zu formalisieren statt es zu naturalisieren
bzw. personalisieren, findet sich in Hamburgers Logik der Dichtung. Sie be-
schreibt das fiktionale Erzählen als Hervorbringung einer fiktiven Wirklichkeit,
die von einer bestimmten sprachlichen Struktur abhängt, so dass die Erzählung
nicht als Aussage analysiert werden kann:

 Vgl. Zipfel 1998, 177 f., der in Genettes Mimesis-Begriff die Vorstellung einer Simulation
von „realen Erzählsituation[en]“ entdeckt. Vgl. Traninger 2013, 192 f.
 Vgl. Traninger 2013, 196.
 Vgl. allgemein Bartsch/Bode 2019.

40 I Ontologische Narratologie



Das Erzählen, so kann man auch sagen, ist eine Funktion, durch die das Erzählte erzeugt
wird, die Erzählfunktion, die der erzählende Dichter handhabt wie etwa der Maler Farbe
und Pinsel. Das heißt, der erzählende Dichter ist kein Aussagesubjekt, er erzählt nicht von
Personen und Dingen, sondern er erzählt die Personen und Dinge; die Romanpersonen
sind erzählte Personen so wie die Figuren eines Gemäldes gemalte Figuren sind. Zwischen
dem Erzählten und dem Erzählen besteht kein Relations- und das heißt Aussageverhältnis,
sondern ein Funktionszusammenhang.135

Der Begriff der Erzählfunktion verlagert demnach die Beschreibung des Erzählens
insgesamt auf sein Profil als Hervorbringung einer erzählten Welt.136 Hamburger
streicht damit jede Vorstellung einer narrativen Kommunikationssituation aus
ihrem Modell. Fiktionales Erzählen kann nicht durch ein Aussageverhältnis be-
schrieben werden, in dem sich Subjekt und Objekt unterscheiden ließen, sondern
zeichnet sich durch eine Art ‚Verschiebung‘ oder vielmehr ‚Versetzung‘ von Ich-
Origines aus – so nennt Hamburger die raumzeitlichen Positionen eines Hier-und-
Jetzt, mit denen sie Subjektpositionen formalisiert:137 Während das Aussagesubjekt
verschwindet – hier argumentiert Hamburger strikt ontologisch von der fiktiven
Wirklichkeit aus –, wird die Position des Objekts als Subjekt dargestellt.138 Alle
Formen zeitlicher und räumlicher Deixis, die von einem realen Aussagesubjekt
zu unterscheidende ‚Subjektpositionen‘ indizieren, setzen die Aussagestruktur
von Subjekt und Objekt, die Hamburger „Wirklichkeitsaussage“ nennt, außer
Kraft.139

Welt – oder genauer: Wirklichkeit – spielt für Hamburger nur in Bezug auf
die Begründung von Subjektivität eine Rolle. Dabei argumentiert sie radikal auf
der Basis einer Vorstellung von Wirklichkeit, die sie insofern vorauszusetzen
scheint, als sie nur in einer Hinsicht relevant ist, nämlich wie Subjektpositionen
sprachlich zu ihr in Beziehung stehen.140 Weil Hamburger nach dem spezifi-
schen erkenntnistheoretischen Profil fiktionalen Erzählens fragt, das sie in
der Möglichkeit der Darstellung von Subjektivität in der dritten Person begrün-
det sieht, geht es ihr um die – reale oder fiktive – Wirklichkeit immer nur als
Grundlage für ein Subjekt. Obwohl also die Erzählfunktion genau in der Hervor-
bringung erzählter Welten besteht,141 scheint ein Subjekt für Hamburger die Vo-

 Hamburger 1987 [1957], 123, Herv. im Original.
 Zum Funktionsbegriff bei Hamburger siehe Löschner 2013, 34–36.
 Vgl. Meixner 2019a, 24–27.
 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 124 f.
 Hamburger 1987 [1957], 165. Vgl. Hamburger 1965, 55–66. Für eine Erläuterung der ‚Wirk-
lichkeitsaussage‘ siehe Hamburger 1987 [1957], 54–56.
 Vgl. Domenghino 2008, 27 f.
 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 165.

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 41



raussetzung ihrer Existenz zu sein, die sie überhaupt zu Wirklichkeit macht:
Der Romansatz ist Teil

einer aus sich selbst existierenden fiktiven Wirklichkeit, die qua fiktive ebenso unabhän-
gig von einem Aussagesubjekt ist wie es eine ‚reale‘ Wirklichkeit auch ist. Das will sagen:
wenn eine reale Wirklichkeit ist, weil sie ist, so ‚ist‘ eine fiktive Wirklichkeit nur dadurch,
daß sie erzählt ist[.]142

Die fiktive Wirklichkeit ist demnach dadurch charakterisiert, dass sie im fiktionalen
Erzählen hervorgebracht wird und somit zwar nur in Abhängigkeit davon existiert,
gleichzeitig aber als dessen Voraussetzung erscheint. Deshalb versteht Hamburger
auch die sprachlichen Besonderheiten des fiktionalen Erzählens – also das epische
Präteritum, die erlebte Rede usw. – als „Symptome der fiktiven Welt“.143 Wirklich-
keit erscheint somit in der Sprache immer als Sekundäres. Insofern geht es Ham-
burger nicht um die Hervorbringung einer erzählten Welt, sondern darum, wie
sprachliche Strukturen Subjektpositionen mit Welt relationieren – sei es als fiktio-
nales Erzählen oder als Wirklichkeitsaussage. Entsprechend ist in ihrer Theorie
auch von Wirklichkeit und weniger von Welt die Rede. Es geht um die Verankerung
eines Subjekts qua Sprache, nicht aber um die Qualitäten einer fiktionalen Welt
oder eine Spezifizierung der Erzeugungsfunktion. Welt als genuin narratologischer
Terminus spielt für Hamburger also keine Rolle; ihre Begriffe Wirklichkeit und Welt
zielen nur auf die Struktur, die Verweisungszusammenhänge zulässt, während Fik-
tion eine Versetzung dieser Struktur meint.144

Hamburgers Fiktionstheorie unterscheidet sich somit grundsätzlich von der
Narratologie Genettes, obwohl beide dieselben Phänomene diskutieren. Für beide
ist die Vorstellung einer Welt der zentrale, aber eben nicht ausformulierte Bezugs-
punkt, an dem sich die Argumentation jeweils abarbeitet. Bei Genette wird das
deutlich an der Extradiegese, in der er die extradiegetische Erzählinstanz ‚veror-
tet‘. Weil er den Erzählakt eben nicht explizit fiktionstheoretisch definiert, son-
dern als Hervorbringung des narrativen Diskurses beschreibt, kommt er immer
dann in Schwierigkeiten, wenn es um die Grenze der erzählten Welt geht. Das
liegt nicht zuletzt daran, dass er vom Standardfall des homodiegetischen Erzäh-
lens ausgeht, womit die Grenze der diegetischen Ebenen und die der Welt grund-
sätzlich nicht in Deckung zu bringen sind. Hamburger geht das Problem der

 Hamburger 1987 [1957], 123, Herv. im Original.
 Hamburger 1987 [1957], 124. Zu dieser symptomatologischen Vorstellung vgl. Luehrs
1998, 146 f.
 Während Hamburger in Logik der Dichtung (1987 [1957]) den Weltbegriff nicht ausführt
oder systematisch platziert, behandelt sie ihn in ihrem Aufsatz Noch einmal: Vom Erzählen
(1965) in einer Auseinandersetzung mit Harald Weinrichs Studie Tempus (1964), der wiederum
auf Logik der Dichtung aufbaut, vgl. Weinrich 1977, 26 f.

42 I Ontologische Narratologie



„Realitätsverdoppelung“145 anders an, weil sie das Erzählen – zumindest das
heterodiegetische Erzählen – komplett von der Wirklichkeit der Fiktion – dem
„Fiktionsfeld“146 – her denkt. Eine Extradiegese existiert für sie nicht, obwohl sie
dieselbe Schwierigkeit wie Genette hat, dem Auseinandertreten von Aussage-
struktur und Welt als Referenzsystem in einem Modell beizukommen.

Damit Hamburger ihr Modell eines Erzählens ohne Erzählinstanz aufrechter-
halten kann, muss sie argumentativ überall dort Aufwand betreiben, wo in den
protonarratologischen Erzähltheorien seit dem achtzehnten Jahrhundert der Be-
griff des Erzählers für einen Problemkomplex einsteht, der all diejenigen Phäno-
mene umfasst, die eine narrative Vermittlung inszenieren oder zumindest sichtbar
machen. Hamburger löst das Problem der ‚Spuren‘ des Erzählens im narrativen
Diskurs, aus denen Genette auf eine ‚Tätigkeit‘ der Erzählinstanz hochrechnet, auf
zwei Arten: Zum einen ‚entleert‘ sie mit ihrem Modell der Versetzung von Ich-
Origines die Deixis des Erzählens in der „narrativen Funktion“,147 zum anderen
schließt sie alles aus dem Modell aus, was mit Genette gesprochen den „extra-
narrativen Funktionen“148 zuzuschlagen wäre. Allein für das homodiegetische
Erzählen akzeptiert Hamburger die Vorstellung eines Erzählers,149 das sie al-
lerdings infolgedessen aus dem Bereich fiktionalen Erzählens ausschließt,150

weil sie es als fingierte Wirklichkeitsaussage analysiert, in der eben die Ver-
setzung von Ich-Origines nicht gegeben ist.151 Solche ‚Ich‘-Erzählungen sind
für sie konsequenterweise nicht fiktional. Auf diese Weise vermeidet Hambur-
ger das Problem ontologischer Grenzen. Äußerungen einer heterodiegetischen
Erzählinstanz, die auf das Erzählen selbst bezogen sind, analysiert sie als in
der realen Wirklichkeit verankerte Äußerungen des Autors.152 Die homodiegeti-
sche Erzählung wiederum versteht sie als in der fingierten Wirklichkeit verankerte
Äußerungen eines fingierten Aussagesubjekts, die sich aber in dieser Struktur
nicht von auf die reale Wirklichkeit bezogenen Aussagen unterscheiden.153

 Zu diesem basalen, systemtheoretisch grundierten Modell der Fiktion als Realitätsverdop-
pelung, wobei man mit jeder Form der Darstellung immer schon in der Verdoppelung ist,
siehe Esposito 2007.
 Hamburger 1987 [1957], 134.
 Löschner 2013, 57.
 Genette 2010, 168.
 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 126.
 Dieser Ausschluss ist in der Forschung viel diskutiert und kritisiert worden, siehe zusam-
menfassend Scheffel 2003, 146–149.
 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 272–278.
 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 140.
 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 272–278.

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 43



Weil Hamburger also die sprachliche Verankerung der Ich-Origines und die
Wirklichkeit in einem Verhältnis gegenseitiger Konstituierung versteht, gibt es
keine Grenze dieser Wirklichkeit und damit auch keine Überschreitung ontolo-
gischer Grenzen. Weil sie das fiktionale Erzählen radikal von den Ich-Origines
her denkt, die eine fiktive Wirklichkeit begründen – und das Erzählen damit
immer schon jenseits einer solchen Grenze verankert ist –, ‚gibt‘ es für sie im
heterodiegetischen Erzählen kein Aussagesubjekt – und zwar, weil es keine
raumzeitliche Verbindung gibt.154 Die Kosten einer solchen Analyse sind jedoch
hoch, wie an den Beispielen des so genannten humoristischen und reflektori-
schen Erzählens deutlich wird, die Hamburger diskutiert: Alle Formen einer
Einmischung ‚von außen‘ haben somit „keine ‚existenzielle‘ Bedeutung“.155

Damit meint sie, dass diese Formen nichts an den Entitäten und Ereignissen
der fiktiven Wirklichkeit verändern, argumentiert also selbst von einem Stand-
punkt dieser Wirklichkeit aus. Um die ontologischen Grenzen in den Blick
nehmen zu können, müsste Hamburger von Welten ausgehen; stattdessen
argumentiert sie radikal von einem Standpunkt entweder in der realen oder
aber in der fiktiven Wirklichkeit aus – ein Übergang ist in ihrem phänome-
nologisch grundierten Modell nicht denkbar.

Ungeachtet der Schwierigkeiten, die Hamburgers Definition des fiktiona-
len Erzählens ohne Frage bereithält, besitzt ihr Konzept der Erzählfunktion
das Potenzial, die fiktionstheoretischen Implikationen des Erzählens genauer
zu beschreiben, nicht nur im Hinblick auf eine epistemologische Dimension,156

sondern – noch grundlegender – auf eine ontologische. Denn ein mathematischer
Funktionsbegriff, wie ihn Hamburger verwendet, der das Erzählen als Zuordnungs-
vorschrift versteht,157 kann – wie sie es tut – dafür herangezogen werden zu zei-
gen, dass das Erzählen seine eigene Welt hervorbringt. Weiterführend fordert er
aber auch dazu heraus, zu überlegen, wie es das tut. Die Erzählfunktion als
Zuordnungsrelation möchte ich in ihrer Basis als ontologische Funktion beschrei-
ben, da sie so etwas wie Welten und den Zugriff auf sie erst vorstellbar macht. Als
solche ist sie für das doppelte Profil des Erzählakts bei Genette anschlussfähig,
nimmt aber eine Umgewichtung vor: Die ontologische Erzählfunktion besteht in
Zuordnungsrelationen des narrativen Diskurses, die eine erzählte Welt bilden, und
zwar sowohl in ihrer Struktur als Welt wie auch in der Struktur des Zugriffs auf
diese. Das, was Genette als Erzählakt beschreibt, ist für diese ontologische Erzähl-
funktion zentral, weil sich an ihm die erzählte Welt konstituiert. Gleichzeitig ver-

 Vgl. Hamburger 1987 [1957], 140.
 Hamburger 1987 [1957], 139.
 Siehe Meixner 2019a, 26 f.
 Vgl. Löschner 2013, 35; Meixner 2019a, 24 f.

44 I Ontologische Narratologie



hindert die Beschreibung als Erzählfunktion die Gefahr einer Naturalisierung des
Erzählens, die selbst Genette unterläuft, die aber – wie ich gezeigt habe – stets mit
einer ternären semiotischen Struktur des Erzählens konkurriert und durch diese
gebrochen wird. Aus diesem systematischen Problem heraus erwächst der Kon-
struktion von Erzählinstanzen – und zwar homodiegetischen wie heterodiegeti-
schen –, die allgemeiner als Setzungen des Zugriffs verstanden werden, ihre
Bedeutung als zentraler Bestandteil der narrativen Struktur. Eine solche Charakte-
risierung geht nicht in einer Beschreibung des Erzählens als Mimesis auf,158 also
als Darstellung eines Erzählakts, der als Ursprung des vorliegenden narrativen Dis-
kurses verstanden wird und somit in Aporien führt.159 Stattdessen weist sie dem
Erzählakt insofern einen anderen systematischen Ort zu, als die ontologische
Funktion des Erzählens an dieser Systemstelle ihren Einsatzpunkt hat. Der Erzähl-
akt ist der Ort in der narrativen Struktur, von dem aus die ontologische Erzählfunk-
tion organisiert ist und an dem sie in ihrem paradoxen Charakter von Setzung und
Zugriff greifbar wird, die in Form von Relationen Welt konturiert.

Letztlich vertauscht die Frage, ob ein Erzählakt eine eigene erzählte Welt her-
vorbringt oder nicht, den ontologischen Effekt mit der ontologischen Operation
der Erzählfunktion. Die erzählte Welt ist nicht vorgängig, stattdessen wird sie als
Welt – zumindest in ihrer Kontur – an den Operationen der Erzählfunktion gebil-
det, welche die Struktur von Setzung und Zugriff regulieren, indem sie die Positio-
nen der narrativen Struktur in Relation setzen. Diese ontologische Erzählfunktion,
deren Operationen ich im Folgenden skizzieren möchte, ist die Basisfunktion des
Erzählens, insofern im Erzählen eine Welt konturiert wird. Es geht dabei nicht
darum, ontologische Prinzipien aus der Philosophie in die Erzähltheorie zu über-
tragen. Vielmehr ist es das Ziel, die Kategorien, die das Erzählen zu einem World-
making machen, ausgehend von einem genuin narrativen Konzept von Welt zu
differenzieren und an die narratologischen Analysekategorien anzuschließen,
deren Systematik quer zur ontologischen Basisfunktion und auch quer zur Unter-
scheidung von Diskurs und Geschichte verläuft. Die ontologische Grundfrage der
Philosophie –Wie kann es sein, dass etwas ist, und was sind die Kategorien dieses
Seins?160 – geht in der ontologischen Erzählfunktion auf, da das Erzählen selbst
diese Fragen in seiner Struktur abbildet. Damit stellt sich die Frage nach der Welt
grundsätzlich anders als in der Philosophie: eben nicht logisch-begrifflich, son-
dern radikal auf der Basis ihrer Darstellungsverfahren, so dass sowohl die Frage
als auch die Antworten auf einem rhetorischen und narratologischen Fundament

 Ein solches Modell schlägt Ansgar Nünning vor, siehe Nünning 2001. Vgl. Neumann/
Nünning 2014.
 Vgl. Meixner 2019a, 116.
 Vgl. Urbich 2020, 342.

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 45



stehen. Bei diesen Antworten ergeben sich durchaus Verbindungen zu zentra-
len ontologischen Begriffen der Philosophie, weil auch diese schon seit Aristo-
teles die Disziplinen verbinden und mit ihnen in den Traditionen der Rhetorik
und der Poetik ontologische Problemstellungen sozusagen ‚unter dem Radar‘
verhandelt werden.

Ausgerechnet die Gründungsurkunde der Poetik – Aristoteles’ Abhandlung
über die Grundprinzipien der Tragödie im Besonderen und der Literatur im All-
gemeinen von 335 v. Chr. – bietet bereits eine Perspektive auf diese ontologi-
schen Anteile in Rhetorik und Poetik. Anders als seine Nachfolger interessiert
er sich zwar noch nicht explizit für die Wahrscheinlichkeit der dargestellten
Welt, aber für diejenige der Handlung.161 Dieses Interesse setzt ein Funda-
ment der von Darstellung abhängigen Welten voraus, für das Aristoteles Be-
griffe aus seiner Metaphysik heranzieht, um das ontologische Fundament der
Handlung zu beschreiben und zu legitimieren. Die Begriffe fungieren als Relais,
das Poetik und Ontologie verschaltet. Insbesondere die Rhetorik nimmt in die-
sem Prozess eine Zwischenstellung ein: Zum einen profiliert Aristoteles in sei-
ner Abhandlung über die Rhetorik ein aktives Sprachverständnis.162 Wenn
Sprache das Potenzial der Verlebendigung hat, dann bezieht sie sich nicht
mehr nur auf Gegebenes, sondern erzeugt Neues. Zum anderen werden dort
poetologische und rhetorische Begriffe ontologisch geprägt, wie die Begriffe
enárgeia/enérgeia (lat. evidentia) zeigen, die Aristoteles in Rhetorik, Poetik und
Metaphysik codiert. Damit erhellen die Begriffe der Poetik und Rhetorik diejeni-
gen der Ontologie zu den Bedingungen der Darstellung.

Von Aristoteles übernimmt in der Folge Quintilian diese übercodierten Be-
griffe in seine in den kommenden Jahrhunderten einflussreiche Rhetorik Institu-
tio Oratoria (95 v. Chr.), die sowohl das Fundament der vormodernen Poetik bis
1800 als auch der modernen Literaturtheorie ab 1800 bildet. Pointiert könnte
man daher behaupten, dass seit Quintilian alle das aristotelische Erbe der Onto-
logie tragen, sobald sie dessen poetologische und rhetorische Begriffe verwen-
den. Da auch die Diskursnarratologie in ihren Grundzügen nichts anderes als
eine Rhetorik des Erzähltextes ist, kann dieses ontologische Erbe zurückverfolgt
und reaktiviert werden. In seinen Begriffen gibt sich Genette nicht nur wiederholt
als Rhetoriker zu erkennen, er bekennt sich zugleich zum ontologischen Erbe
dieser Rhetorik. Die Kategorien, mit denen die Narratologie die erzählte Welt
konzeptuell zu fassen versucht – Figuren, erzählte Zeit, erzählter Raum, Ereig-
nisse – können letztlich alle auf Aristoteles Poetik zurückgeführt werden. Nimmt

 Vgl. Arist. Poet. 1451b10.
 Siehe einschlägig Campe 1997.

46 I Ontologische Narratologie



man diese theoretische Urszene bei Aristoteles ernst, dann sind diese Begriffe
radikal von der Darstellung her gedacht – ein Erbe, das in der Theoriebildung
tendenziell in Vergessenheit geraten ist. Indem Welt so verstanden von der
Darstellung zur Anschauung führt – und zwar unabhängig davon, wie kon-
kret anschaulich oder tendenziell unanschaulich sie gestaltet ist und wie ex-
plizit oder implizit ihre Regeln formuliert sind –, geht es im Folgenden um die
Operationen der ontologischen Funktion des Erzählens, in die sich das narra-
tive Worldmaking differenzieren lässt.

2 Vom Erzählakt zur ontologischen Erzählfunktion 47


