
I Ontologische Narratologie





1 Einleitung

Mit dem Vorschlag für eine ontologische Narratologie möchte ich die elaborierte
narratologische Theoriebildung erneut auf ihre fiktionstheoretischen Füße stel-
len. Denn während sich historische Poetiken immer schon für das ontologische
Problem der Fiktion interessiert haben, vernachlässigten die Protonarratologien
des neunzehnten Jahrhunderts ebenso wie ihre theoretischen Neuformulierun-
gen im zwanzigsten Jahrhundert die ontologischen Probleme der Erzählung. Der
Dichter erfindet und der Erzähler erzählt – so lässt sich die Arbeitsteilung auf
den Punkt bringen.1 Damit ist auch klar, warum sich die textorientierte, struktu-
ralistische Theorie der Narratologie nicht für das Problem der Fiktion interessiert
bzw. es delegiert. Diese Arbeitsteilung geht jedoch nicht auf, weil bereits das nar-
ratologische Grundgerüst zahlreiche Einfallstore für die Fiktionstheorie bereit-
hält, die auf eine ontologische Basis des Erzählens hinweisen und eine Reflexion
dieser Basis auch in der Narratologie erfordern.

Die ‚klassische‘ Narratologie bildet den Ausgangspunkt meiner Überlegun-
gen. Sie hat sich in Folge der deutschsprachigen Rezeption von Gérard Genettes
Discours du récit (1972) und Nouveau discours du récit (1984), über deren Revi-
sionen durch Seymour Chatmans Story and Discourse (1978) und Mieke Bals
Narratology (1985) bis hin zu den aktuell verbindlichen Einführungen – allen
voran die inzwischen in der 11. Auflage erschienene Einführung in die Erzähl-
theorie von Matías Martínez und Michael Scheffel (1999/2019) – herausgebildet.
Ihr systematischer Kern besteht in der grundsätzlichen Unterscheidung von dis-
cours und histoire, häufig umschrieben als das ‚Wie‘ und das ‚Was‘ der Erzäh-
lung, wobei sie den discours ins Zentrum stellt. Diese Unterscheidung geht auf
Tzvetan Todorov zurück2 und hat zwei Richtungen der ‚klassischen‘ Narrato-
logie motiviert, nämlich die so genannte Diskursnarratologie und die so
genannte Histoire-Narratologie.3 Während die erste vornehmlich narrative Ver-
fahren und Strukturen von Erzähltexten beschreibt, interessiert sich die zweite
vor allem für die Semantik, das heißt für die Handlung und die Ordnung der er-
zählten Welt.4 Diese beiden Richtungen bedeuten indes nicht bloß einen jeweils

 Vgl. Meixner 2019a, 3 f.
 Vgl. Todorov 1966. Vgl. außerdem Martínez 2011, 1.
 Zu dieser Unterscheidung siehe Martínez 2011, 2. Die Histoire-Narratologie wurde insbeson-
dere zum Ausgangspunkt für eine historische Narratologie in der Mediävistik. Siehe exempla-
risch Bleumer 2015; von Contzen 2018.
 ‚Handlung‘ und ‚erzählte Welt‘ werden jedoch in der Regel nicht systematisch verbunden,
sondern ihnen werden unterschiedliche Ordnungsstrukturen (‚Zeit‘ vs. ‚Raum‘) zugeordnet.
Siehe bspw. Martínez/Scheffel 2019 [1999], 6.

Open Access. ©2022 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses
Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Namensnennung - Nicht-kommerziell - Keine Bearbeitung
4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110778304-002

https://doi.org/10.1515/9783110778304-002


anders gelagerten Fokus. Stattdessen liegen ihnen –mehr oder weniger explizit –
entgegengesetzte Strategien zugrunde, wie das Verhältnis von Erzählen und er-
zählter Welt zu denken ist. Beiden gemein ist jedoch, dass in ihnen die Hervor-
bringung der erzählten Welt – also grob gesagt: der Bereich der Fiktion – einen
blinden Fleck darstellt.

Die Diskursnarratologie, die im Folgenden mit Genettes großen Studien die
Grundlage meiner Überlegungen bildet, geht davon aus, dass die Elemente und
Strukturen der erzählten Welt, welche die Geschichte (histoire) ausmachen – das
sind: Zeit, Raum, Figuren und Ereignisse5 –, bereits vor der erzählenden Darstel-
lung (discours) immer ‚irgendwie schon da‘ sind: entweder real existent oder eben
bereits erdichtet. Der Zugang zur erzählten Welt hingegen ist nur über die narra-
tive Darstellung möglich. Deshalb hat die Narratologie die Fragen nach dem Zu-
griff auf die Welt und dem ontologischen Status der Elemente – Ist die Welt
faktual oder fiktional? Sind ihre Elemente real oder fiktiv? – gewissermaßen
arbeitsteilig in die Fiktionstheorie ausgelagert. Erst seit der Jahrtausendwende
werden die beiden Theorien wieder tentativ verbunden. In der so genannten ‚ko-
gnitiven Narratologie‘ versteht David Herman im Anschluss an aktuelle Fiktions-
theorien das Erzählen als ‚Worldmaking‘ und interessiert sich dabei vor allem für
„the cognitive processes underlying narrative ways of worldmaking“.6 Auch Ans-
gar Nünning plädiert im Anschluss an Herman für die Verbindung von Narratolo-
gie und Fiktionstheorie, fordert aber, die Impulse aus der Fiktionstheorie wieder
stärker an die strukturalistische Systematik anzuschließen, um die Elemente
eines dann eben nicht kognitiven, sondern narrativen Worldmaking differenziert
zu beschreiben.7

Der Bezugsrahmen zum Verständnis des Worldmaking ist in diesen Theo-
rien letztlich immer eine philosophische Beschreibung der Realität im Sinne
einer geordneten Welt. Während die kognitive Narratologie sich also mit dem
Begriff des Worldmaking dafür interessiert, wie in der Rezeption das Erzählte
als Welt verstanden wird, betrachtet die ontologische Narratologie unter den
Prämissen der Diskursnarratologie zentrale Aspekte der narrativen Struktur,
um zu analysieren, wie das Erzählte in der Erzählung als Welt entsteht. Diese
Analyse impliziert eine ontologische Basis, um die auch Genette nicht umhin-
kommt, obwohl er sich vermeintlich nicht oder zumindest nicht in systemati-
scher Hinsicht für die histoire interessiert. Auch Genette muss klären, wie

 Die Reihe ergibt sich daraus, dass die Geschichte (histoire) zum einen über die Elemente
und Strukturen der erzählten Welt, zum anderen als Ereignisfolge bestimmt wird – beide Sei-
ten stehen dabei unvermittelt nebeneinander, vgl. Martínez/Scheffel 2019 [1999].
 Herman 2009, 71.
 Vgl. Nünning 2010. Vgl. bereits Nünning 2009.

10 I Ontologische Narratologie



genau histoire und discours verbunden sind bzw. auseinandertreten. Insofern
besitzt seine Prämisse, dass die erzählte Welt allein durch die narrativen Ver-
fahren zugänglich ist,8 eine ontologische Kehrseite: Der narrative Diskurs ba-
siert in seiner Struktur – so die übergeordnete These meiner Systematik – auf
ontologischen Operationen, die eine gegenseitige Abhängigkeit von erzählter
Welt und narrativem Zugriff auf die erzählte Welt zur Folge haben.

Wenn es auf der Basis dieser gegenseitigen Abhängigkeit um das Erzeugen
der erzählten Welt, das heißt um narrative Fiktion, gehen soll, kommt man
nicht umhin, bei einem wie auch immer gearteten Produktionsmodell zu begin-
nen, das im Erzählen selbst verankert ist. Deshalb setzt die Systematik beim Er-
zählakt an. Die ontologische Basis des Erzählens zu beschreiben bedeutet, den
Erzählakt als doppelten Akt zu definieren: als Produktionsakt des narrativen
Diskurses und als Produktionsakt der erzählten Welt. Dieses doppelte Profil des
Erzählakts findet sich zwar in Genettes Einleitung zum Discours du récit ange-
deutet, jedoch ist der Erzählakt (narration) in der weiteren Ausformulierung auf
den logischen Ursprung des narrativen Diskurses beschränkt. Lediglich an den
Rändern seiner Narratologie – insbesondere im Kapitel zur Metalepse – spielt
ein doppeltes Profil des Erzählakts eine Rolle, nämlich auch als Produktionsakt
erzählter Welten, wenngleich es sich dabei mehr um einen unbeabsichtigten
‚Fehler‘ denn ein Argument handelt.9 Obwohl Genette diese argumentative
Leerstelle seiner Systematik selbst bemerkte und ihr 1991 eine eigene Studie
unter dem Titel Fiction et diction widmete,10 führt er Fiktionstheorie und Erzähl-
theorie nicht systematisch zusammen. Im Verlauf der Rezeption der Genette’schen
Narratologie gerät das doppelte Profil des Erzählakts dann noch weiter aus dem
Blick, was nicht zuletzt daran liegt, dass sogar der so schwer greifbare Erzählakt
aus den meisten Einführungen überhaupt getilgt wird.

Deshalb bildet Genettes Definition des Erzählakts, wie er ihn vornehmlich im
Kapitel zur Stimme (voix) vornimmt, im Folgenden den Ausgangspunkt (2.1) mei-
ner Überlegungen, um den Erzählakt als Akt des Worldmaking zu beschreiben.
Mithilfe von Sprechakttheorie (2.2) und Rhetorik (2.3) lässt sich sein Profil genauer
herausarbeiten: als Sprechakt und als rhetorische Figur. In der Folge führt die
Konstellation von einem Erzählakt, der bei Genette primär als Produktionsakt des
narrativen Diskurses bestimmt ist, im ersten Schritt zu einem Konzept von Spra-
che, das diese statt über ihre Referenzfunktion elementar als performativen Akt
bestimmt, der – rhetorisch formatiert – nicht nur seinen Gegenstand, sondern

 Vgl. Genette 2010, 13.
 Vgl. Meixner 2019a, 94.
 Siehe Genette 1991.

1 Einleitung 11



auch die Position des Sprechens hervorbringt. Im zweiten Schritt führt die Kon-
stellation zu einem Konzept des Erzählens als doppeltem Produktionsakt, wie es
Genette nur für den Fall des ‚Systemfehlers‘ der Metalepse explizit macht (2.4): Im
Erzählen werden ein Gegenstand – nämlich die erzählte Welt ebenso wie die Spre-
cherposition – und der Diskurs sprachlich und narrativ in gegenseitiger Abhängig-
keit voneinander erzeugt. Mit Käte Hamburger (2.5) lässt sich diese gegenseitige
Abhängigkeit schließlich funktional als Zuordnung verstehen – als ontologische
Erzählfunktion –, wobei der Erzählakt den Schnittpunkt in der Zuordnung von Er-
zählen und erzählter Welt bildet.

Im Anschluss an die fiktionstheoretische Wendung der Genette’schen Konzep-
tion des Erzählakts und der Verbindung dieser Wendung mit Hamburgers Begriff
der Erzählfunktion entwickle ich eine Typologie der Operationen der ontologischen
Erzählfunktion, die den Akt des Worldmaking auszeichnen (3.1–3.6): Differenzie-
ren, Singulieren, Detaillieren, Identifizieren, Vergleichen und Vervielfältigen. Jede
dieser Operationen gewinne ich aus Genettes narratologischen Studien, in denen
ontologische Überlegungen mehr oder weniger explizit angelegt sind. Daraufhin be-
schreibe ich die Struktur dieser Operationen – in ihrer historischen Verankerung –
anhand rhetorischer Formate und setze sie schließlich in Beziehung zu Begriffen
aus der Philosophie, um zu zeigen, welche ontologischen und metaphysischen Pro-
bleme jeweils auf dem Spiel stehen, nämlich: Einheit, Singularität, Individualität,
Identität, Ähnlichkeit und Modalität. Die historische Verankerung Genettes in rheto-
rischen Konzepten, die ontologische Probleme mit spezifischen Verfahren und Phä-
nomenen zusammendenken, legt den Blick auf die Strukturen frei, die eine erzählte
Welt zu einer Welt machen. Damit ergibt sich ein genuin narrativer Weltbegriff (4),
der wie jeder Weltbegriff immer schon von Darstellung abhängt, jedoch radikal von
den Operationen her gedacht wird, welche die komplexe Struktur der erzählten
Welt stiften. Als solche kann die erzählte Welt weder als Analogon einer ‚realen‘
Welt noch als Hintergrund oder Umgebung der erzählten Ereignisse und Figuren
verstanden werden. Stattdessen avanciert die ontologische Erzählfunktion zu dem
Spezifikum des Erzählens.

12 I Ontologische Narratologie


