
Oliver Bach

Daniel Defoes The Life and Strange
Surprizing Adventures of Robinson Crusoe
und die Hallenser Aufklärung

Einleitung: Lesen Sie den Crusoe!

Jean-Jacques Rousseau würdigt Daniel Defoes Robinson Crusoe (1719) in seinem
Émile oder über die Erziehung (1762) sowohl für dessen pädagogischen Nutzen als
auch für seine systematische Leistung:

Wennman eine Situation erfinden könnte, in der alle natürlichen menschlichen Bedürfnisse
sich auf eine sinnfällige Weise dem Geist des Kindes darstellten und in der die Mittel, diese
gleichen Bedürfnisse zu befriedigen, sich nach und nach mit der gleichen Leichtigkeit ent-
wickeln, so müßte durch das lebendige und natürliche Bild dieses Zustandes die Einbil-
dungskraft des Kindes zum ersten Male geübt werden. Ihr feurigen Philosophen, schon sehe
ich die eurige sich entflammen. Stürzt euch nicht in geistige Unkosten – diese Situation ist
schon gefunden und dargelegt und, nichts für ungut, viel besser als ihr selbst sie darlegen
könntet,wenigstens wahrhafter und einfacher. Da es nun absolut nicht ohne Bücher geht, so
gibt es eins, das meiner Meinung nach die beste Abhandlung über die natürliche Erziehung
liefert. Dieses Buch wird das erste sein, das mein Emile zu lesen bekommt. Es wird für lange
Zeit das einzige sein, woraus seine ganze Bibliothek besteht, und dort immer einen beson-
deren Platz einnehmen. Das wird der Text sein, zu dem all unsre Unterhaltungen über die
Naturwissenschaften nur den Kommentar bilden. Es wird zum Maßstab unsrer Urteilsfä-
higkeit während unsrer Fortschritte und, soweit unser Geschmack nicht verdorbenwird,wird
seine Lektüre uns immer Freude machen.Welch herrliches Buch ist denn das? Aristoteles?
Plinius? Buffon? Nein. Es ist Robinson Crusoe.¹

 Jean-Jacques Rousseau: Emile oder Über die Erziehung. Hg. von Martin Rang. Stuttgart 1965,
S. 389; Jean-Jacques Rousseau: Émile ou de lʼÉducation. Hg. von Michel Launay. Paris 1966,
S. 454 f.: „Si lʼon peut inventer une situation où tous les besoins naturels de lʼhomme se montrent
dʼunemaniére sensible à lʼesprit dʼun enfant et où les moyens de pourvoir à ces mêmes besoins se
dévelopent successivement avec lamême facilité, cʼest par la peinture vive et naïve de cet état quʼil
faut donner le prémier exercice a son imagination. Philosophe ardent, je vois déja sʼallumer la
vôtre. Ne vous mettez pas en fraix; cette situation est trouvée, elle est décrite, et sans vous faire
tort, beaucoup mieux que vous ne la décririez vous-même; du moins avec plus de vérité et de
simplicité. Puis quʼil nous faut abso1ument des livres, il en existe un qui fournit à mon gré le plus
heureux traitté dʼéducation naturelle. Ce livre sera le premier que lira mon Emile; seul il com-
posera durant longtems toute sa bibliotheque, et il y tiendra toujours une place distinguée. Il sera
le texte auquel tous nos entretiens sur les sciences naturelles ne serviront que de commentaires. Il
servira d’épreuve durant nos progres à l’état de nôtre jugement, et tant que nôtre gout ne sera pas

OpenAccess. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110776195-006



Der Genfer Philosoph schätzt Defoes Werk erstens für seine anthropologie-di-
daktische Methode, nämlich die Menschennatur und ihre Bedürfnisse „auf eine
sinnfällige Weise“ zu vermitteln;² zweitens für seinen seelenbildenden Effekt,
nämlich auf die „Einbildungskraft des Kindes“ nicht nur zu wirken, sondern
dieselbe auch zu „üben“ und somit etwas zu leisten, was Georg Friedrich Meier
1750 als „ästhetische Verbesserung“ bestimmte³ und Friedrich Schiller 1795 als
„ästhetische Erziehung“ auf den Begriff bringen wird;⁴ drittens schreibt Rousseau
dem Robinson-Roman systematische Vollständigkeit zu, insofern er „alle natür-
lichen menschlichen Bedürfnisse“ darstellte und die „Mittel“, diese zu befriedi-
gen, entwickelt. Weil er Defoes Roman in diesem Sinne seiner eigenen anthro-
pologischen Theorie für angemessen befindet, schlussfolgert Rousseau viertens,
dass eine fachmännische philosophische Theorie des Menschen überflüssig ge-
worden sei. Durch solcherlei Überwindung philosophischer Theoriebildung
durch alternative Reflexionsmedien wie den Roman und den Essay zieht Rous-
seau einen scharfen Trennstrich zwischen Defoe und sich einerseits und der
akademischen Philosophie andererseits.⁵ Damit bildet Rousseau jedoch nur eine
radikale Spielart zeitgenössischer Popularphilosophie aus, während andere ihrer
Vertreter wie Michael Hißmann, Johann Georg Sulzer oder genannter Georg
Friedrich Meier die Koexistenz von Popular- und Fachphilosophie nicht nur für
möglich, sondern auch für notwendig erachteten⁶ – auf „sinnfällige Weise ver-

gâté sa lecture nous plaira toujours. Quel est donc ce merveilleux livre? Est-ce Aristote, est-ce
Pline, est-ce Buffon? Non; c’est Robinson Crusöé.“
 Horst Brunner: Kinderbuch und Idylle. Rousseau und die Rezeption des‚ „Robinson Crusoe“ im
18. Jahrhundert. In: Jahrbuch der Jean-Paul-Gesellschaft 2 (1967), S. 85–114, hier S. 88 f.
 Gabriele Dürbeck: Einbildungskraft und Aufklärung. Perspektiven der Philosophie, Anthro-
pologie und Ästhetik um 1750 (= Studien zur deutschen Literatur 148).Tübingen 1998, S. 293–297.
 Oliver Bach: Moralität zwischen Verstand, Sinnen,Trieben und Offenbarung in der Aufklärung.
Friedrich Schillers „Ästhetische Erziehung des Menschen“ und die Tradition Wolffs, Rousseaus,
Baumgartens und Gellerts. In: Limina: Natur – Politik. Verhandlungen von Grenz- und Schwel-
lenphänomenen in der Vormoderne. Hg. von Annika von Lüpke, Tabea Strohschneider, Oliver
Bach. München,Wien 2019, S. 301–332, hier S. 325–328.
 Zur zivilisationskritisch induzierten Feindseligkeit Rousseaus nicht nur der Philosophie, son-
dern auch der Literatur gegenüber siehe Eric Achermann: Die Frühe Neuzeit als Epoche. In: Neue
Diskurse der Gelehrtenkultur in der frühen Neuzeit. Ein Handbuch. Hg.von Herbert Jaumann und
Gideon Stiening. Berlin, Boston 2016, S. 3–96, hier S. 49f.; James F. Hamilton: Literature and the
„Natural Man“ in Rousseauʼs Emile. In: Literature and history in the age of ideas. Essays on the
French enlightenment presented to George R. Havens. Hg. von Charles G. S.Williams. Columbus/
OH 1975, S. 194–206, hier S. 204f.; Denise Schaeffer: The Utility of Ink. Rousseau and Robinson
Crusoe. In: The Review of Politics 64.1 (2002), S. 121–148, hier S. 122 f., 126– 132.
 Gideon Stiening:Von Despoten und Kriegern. Literarische Reflexion auf den ‚sensus communis
politicus‘ bei Christoph Martin Wieland und Johann Carl Wezel. In: Denken fürs Volk? Popular-

96 Oliver Bach



mitteln“ kann man nur das,was zuvor verstandesmäßig analysiert und elaboriert
hat.

Es bedarf mithin keineswegs erst einer Nobilitierung der Popularphilosophie
und der Romanfiktion als ihres pädagogischen und didaktischen Instruments,
um Defoes The Life and Strange Surprising Adventures of Robinson Crusoe eine
mehr als nur literarische Bedeutung zuzuerkennen. Vielmehr findet Robinson
Crusoe durchaus in Fachdiskursen der Frühaufklärung Beachtung, und das
deutlich früher als bei Rousseau: Als ein herausragendes Beispiel darf der be-
deutende Hallenser Jurist Nikolaus Hieronymus Gundling (1671– 1729) gelten. Er
hatte selbst nach Stationen in Altdorf, Jena und Leipzig schließlich in Halle bei
Christian Thomasius studiert, wo er 1703 das juristische Lizenziat und Doktorat
erwirbt. Gundling befindet sich damit nicht nur an der juristischen Reformfakultät
des fortschrittlichsten deutschen Rechtsphilosophen seiner Zeit,⁷ sondern wird
schon 1707 ebendort Professor⁸ und kommt dabei zu einem Ruhm, dessen Ge-
wicht immerhin ausreicht, an der Vertreibung niemandes geringeren als Christian
Wolff aus Halle 1723 mitzuwirken.⁹ Gundling befasst sich in seinen 1734 postum
erschienen Vorlesungen Über das Natur- und Völkerrecht mit dem Problem des
Naturzustandes.Wie seit Thomas Hobbes, Samuel Pufendorf und Christian Tho-
masius in der Jurisprudenz üblich, sollen die fundamentalen, d.h. ohne jede
menschliche Setzung gültigen Rechte und Pflichten des Menschen ebenso wie
deren problematischer Charakter durch die Vorstellung eines status naturalis er-
schlossen werden. Dabei problematisiert Gundling jedoch nicht nur die Be-
schaffenheit dieses Naturzustandes, sondern er problematisiert auch die Mög-
lichkeit, sich diesen Naturzustand vorzustellen, und gibt seinen Studierenden
deshalb einen Tipp:

Dawir also sehen, daß die Menschen mit Menschen in Frieden leben müssen, so müssen sie
auch Frieden halten, und wenn sie sich kein pactum gemacht, so können sie einander doch
nichts böses thun. Keiner kan dem andern seine jura connata nehmen, alle sind einander

philosophie vor und nach Kant. Hg. von Christoph Binkelmann, Nele Schneidereit (= Kultur –
System – Geschichte 6).Würzburg 2015, S. 35–56, hier S. 39–41.
 Zur Bedeutung eines Studiums bei und eines Mentorats durch Christian Thomasius siehe
Friedrich Vollhardt: Das Problem der Quantität und die Neuordnung des Wissens in der Ausbil-
dung des Juristen. In: Die Frühe Neuzeit. Revisionen einer Epoche. Hg. von Andreas Höfele, Jan-
Dirk Müller,Wulf Oesterreicher. Berlin, Boston 2013, S. 427–448.
 Günter Schenk, Regina Meyer: Psychologisch-juristische Richtung der Logik im 18. Jahrhundert
in Halle. Thomasius, Buddeus, Sperlette, Schneider, Gundling, Heineccius. Halle/S 2008, S. 191–
208.
 Albrecht Timm: Die Universität Halle-Wittenberg. Herrschaft undWissenschaft im Spiegel ihrer
Geschichte. Frankfurt/M 1960, S. 46.

Daniel Defoes The Life and Strange Surprizing Adventures of Robinson Crusoe 97



aequaliter verbunden, ne quis alterum contemnat. In statu libertatis leben homines privati
heut zu Tage sehr selten, und geschieht es nur par hazard, daßwenn ich und dumit einander
auf eine Insul verschlagenwürden, keiner dem andern unterthan. Man kan hierzu den ersten
Theil von dem Robinson Crusoe lesen, aus welchem einer diesen statum naturalem recht
begreiffen kann.¹⁰

Wie Rousseau schreibt Gundling dem Robinson-Roman zu, eine systematisch
gültige anthropologische Darstellung zu liefern:Während Rousseau vermehrt auf
die Trieb- und Affekt-Anthropologie des Robinson Crusoe abstellte („alle natürli-
chen menschlichen Bedürfnisse“), fokussiert Gundling auf die Rechts-Anthro-
pologie des Romans. Dass Gundling seinen Jurastudenten die Lektüre von Daniel
Defoes Bestseller empfiehlt, gibt Einblick in eine Rezeptionsgeschichte des Ro-
binson Crusoe, die vom pädagogischen Nutzen des Buches, wie ihn Jean-Jacques
Rousseau in seinem Émile 1762 bestimmt, über kinderliterarische Anverwand-
lungenwie Joachim Heinrich Campes Robinson der Jüngere (1779/1780)¹¹ bis hin zu
Anthropologiekritiken wie Johann Carl Wezels Robinson Krusoe (1779/1780)¹²

reicht, und eben darüber hinaus bis in fachjuristische Debatten hinein.
Weil Gundling den Robinson-Roman nicht nur um seiner systematischen

Leistung willen empfiehlt, sondern auch trotz oder gerade wegen seiner fiktio-
nalen Form schätzt, bündelt sich in dieser Gundling-Textstelle ein frühaufkläre-
rischer Diskurs, an dem Gundling neben Christian Thomasius maßgeblich teilhat,
nämlich die sogenannte historia pragmatica. Auf diesen Formdiskurs pragmati-
scher Geschichtsschreibung werde ich im folgenden Abschnitt 2 eingehen, bevor
ich in einem darauffolgenden Punkt 3 den inhaltlichen Diskurs betrachte, näm-
lich die von Gundling durchaus zu Recht geschätzten Überlegungen Robinsons
zum juridischen Naturzustand vor dem Hintergrund der frühaufklärerischen
Naturrechtsdebatte, um schließlich in einem letzten Punkt 4 auf eine Textstelle
von Defoes Robinson einzugehen, die sich m.E. nicht in der naturrechtlichen

 Nikolaus Hieronymus Gundling: Ausführlicher Discours über das Natur- und Völcker-Recht.
Nach Anleitung und Ordnung Des von Ihm selbst zum zweyten mahl herausgegebenen Iuris
Naturae Ac Gentium In welchem die Lehren der natürlichen Rechts-Gelahrheit mit neuern und
deutlichen Exempeln aus der Europäischen Staats- und teutschen Reichs-Historie mehrers er-
läutert worden worden; Nebst nöthigen Registern der Autorum und Sachen. Leipzig, Frankfurt/M
1734, S. 82. (Cap. V, § 3). Vgl. Friedrich Vollhardt: Selbstliebe und Geselligkeit. Untersuchungen
zum Verhältnis von naturrechtlichem Denken und moraldidaktischer Literatur im 17. und
18. Jahrhundert. Tübingen 2001, S. 69.
 Joachim Heinrich Campe: Robinson der Jüngere. Zur angenehmen und nützlichen Unter-
haltung für Kinder. Hg. von Alwin Binder. 2. Aufl. Stuttgart 2014.
 Johann Carl Wezel: Gesamtausgabe in acht Bänden. Bd. 2,2: Robinson Krusoe. Hg. von Jutta
Heinz,Wolfgang Hörner. Heidelberg 2016.

98 Oliver Bach



Tradition erschöpft, sondern einen genuin eigenen Beitrag zur Naturzustands-
debatte liefert.

Der Roman der Frühaufklärung: Historia
Pragmatica

Es gilt zu berücksichtigen, dass die Prosa- bzw. Romanform, in welcher Robin-
sonaden verfasst sind, nach frühneuzeitlichem Verständnis ohnehin nicht Ge-
genstand der Poetik waren. Im Gegenteil galten sie den Regelpoetikern der Zeit
als nicht satisfaktionsfähig: zu stark war das Kriterium der Versform bzw. das der
sprachlichen Form überhaupt. Martin Opitz beispielsweise gibt keinerlei inhalt-
lichesMerkmal der Dichtung an: Zwar befasst sich das fünfte Kapitel seines Buchs
von der Deutschen Poeterey (1624) durchaus ausführlich mit der „invention oder
erfindung“;¹³ allerdings wird diese weder methodisch noch mit Blick auf ihre
Inhalte eingeschränkt: „Die erfindung der dinge ist nichts anders als eine sinn-
reiche faßung aller sachen die wir vns einbilden können / der Himlischen vnd
jrrdischen / die Leben haben vnd nicht haben / welche ein Poete jhm zue be-
schreiben vnd herfür zue bringen vornimpt.“¹⁴

Diese „faßung“ möglicher Stoffe folgt den Gesetzen der Topik, mithin wird
die Frage des Inhalts nicht auf dem Felde der Poetik selbst, sondern auf dem der
Rhetorik geklärt. Dichtung zeichnet sich für Opitz durch keine Besonderheit im
Stoff oder im Zugang zu demselben aus.¹⁵ Opitz registriert zwar sichtbare Unter-
schiede zwischen Dichtung und Geschichtsschreibung, insofern letztere strikt an
die Fakten gebunden, erstere diese u.a. mit Fiktivem („fabeln“) und Normativem
(„rathschläge“) „untermengen“ kann; allerdings „soll man sich in dieser freyheit
zue tichten vorsehen / das man nicht der zeiten vergeße / und in jhrer warheit
irre“.¹⁶ Opitz gibt jedoch kein scharfes Trennkriterium dieser Vorsicht oder gar

 Martin Opitz: Buch von der deutschen Poeterey (1624). Mit dem Aristarch (1617) und den
Opitzschen Vorreden zu seinen Teutschen Poemata (1624 und 1625) sowie der Vorrede zu seiner
Übersetzung der Trojanerinnen (1625). Hg. von Herbert Jaumann. Stuttgart 2013, S. 26–34.
 Opitz: Buch von der deutschen Poeterey, S. 26.
 Siehe Volkhard Wels: Die Legitimation der Fiktionalität zwischen historia, Roman und
Lehrdichtung. In: Historia pragmatica. Der Roman des 18. Jahrhunderts zwischen Gelehrsam-
keitsgeschichte und Autonomieästhetik. Hg. von Oliver Bach, Michael Multhammer. Heidelberg
2020, S. 21–40, hier S. 24f.
 Opitz: Buch von der deutschen Poeterey, S. 29: „Das getichte vnd die erzehlung selber be-
langend /nimpt sie es nicht so genawe wie die Historien / die sich an die zeit vnd alle vmbstende
nothwendig binden mußen / vnnd wiederholet auch nicht / wie Horatius erwehnet / den Troia-

Daniel Defoes The Life and Strange Surprizing Adventures of Robinson Crusoe 99



denjenigen Wahrheitsbegriff an, dem sich Dichtung allemal noch verpflichtet
fühlen müsse, obwohl sie von einem offensichtlich anderen Wahrheitsbegriff
der Historiographie losgelöst scheint. Opitz rezipiert nicht die Systematisierung
durch Aristoteles, der Dichtung als exemplarische Wiedergabe eines philoso-
phisch Allgemeinen im Besonderen und insofern Wahrscheinlichen bestimmte
und sie somit von der Historiographie als bloßer Mitteilung des Besonderen als
Einzelfall unterschied.¹⁷ Volkhard Wels hat darauf hingewiesen, dass in diesem
Punkte die aristotelische Poetik im 17. und 18. Jahrhundert nahezu irrelevant war.¹⁸

Theoretische Anerkennung erfuhren die Romane daher schließlich nicht
in der Dichtungslehre, sondern in der Moralphilosophie. Insbesondere Christian
Thomasius und Nikolaus Hieronymus Gundling wertschätzten den Roman und
knüpfen dabei an Pierre Daniel Huets 1670 erschienenen Traitté de l’origine des
romans an.¹⁹

Thomasius und Gundling schärften das Profil des Romans als einer soge-
nannten Historia Pragmatica. Diesen Begriff prägte Gerhard Vossius (1577–1649)

nischen krieg von der Helenen vnd jhrer brüder geburt an: lest viel außen was sich nicht hin
schicken wil / vnd setzet viel das zwar hingehöret / aber newe vnd vnverhoffet ist /vntermenget
allerley fabeln / historien / Kriegeskünste / schlachten / rathschläge / sturm / wetter / vnd was
sonsten zue erweckung der verwunderung in den gemütern von nöthen ist; alles mit solcher
ordnung / als wann sich eines auff das andere selber allso gebe /vnnd vngesucht in das buch
keme. Gleichwol aber soll man sich in dieser freyheit zue tichten vorsehen /das man nicht der
zeiten vergeße / vnd in jhrer warheit irre.“
 Aristoteles: Poetik. Übersetzt und hg. von Manfred Fuhrmann. Stuttgart 1987, hier S. 29–31:
„Aus dem Gesagten ergibt sich auch, daß es nicht Aufgabe des Dichters ist mitzuteilen, was
wirklich geschehen ist, sondern vielmehr, was geschehen könnte, d.h. das nach den Regeln der
Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit Mögliche. Denn der Geschichtsschreiber und der Dichter
unterscheiden sich nicht dadurch voneinander, daß sich der eine in Versen und der andere in
Prosamitteilt –man könnte ja auch dasWerk Herodots in Verse kleiden,und eswäre in Versen um
nichts weniger ein Geschichtswerk als ohne Verse –; sie unterscheiden sich vielmehr dadurch,
daß der eine das wirklich Geschehene mitteilt, der andere, was geschehen könnte. Daher ist
Dichtung etwas Philosophischeres und Ernsthafteres als Geschichtsschreibung; denn die Dich-
tung teilt mehr das Allgemeine, die Geschichtsschreibung hingegen das Besondere mit. Das
Allgemeine besteht darin, daß ein Mensch von bestimmter Beschaffenheit nach der Wahr-
scheinlichkeit oder Notwendigkeit bestimmte Dinge sagt oder tut – eben hierauf zielt die Dich-
tung, obwohl sie den Personen Eigennamen gibt.“
 Wels: Die Legitimation der Fiktionalität, S. 25 f.; siehe auch Sascha Salatowsky: Dichtung und
Wahrheit – die Rezeption der aristotelischen Poetik im 16. und 17. Jh. In: Erzählende Vernunft. Hg.
von Günter Frank, Anja Hallacker, Sebastian Lalla. Berlin 2006, S. 237–250.
 Nikolaus Hieronymus Gundling: Collegium Historico-Literarium oder ausführliche Discourse
über die vornehmsten Wissenschaften und besonders die Rechts-Gelahrheit. Bremen 1738, S. 646
(cap. 4, § 27).

100 Oliver Bach



in seinem De Philologia Liber 1647:²⁰ Nicht nur ordnet er darin „jede Art Ge-
schichtsschreibung“ der Philologie ebenso zu wie die Sprachpflege,²¹ sondern
er räumt auch ein, dass neben der Geographie als Geschichte von Orten, der
Chronographie als Geschichte der Zeit und der Genealogie als Geschichte der
Herrschaftsgeschlechter vorzugsweise die Geschichte menschlicher Handlungen
den Namen „Geschichte“ verdient habe.²² Diese „pragmatische Geschichte bzw.
Geschichte im eigentlichen Sinne“²³ unterteilt Vossius wiederum mehrmals in
wahre, fiktive und gemischte bzw. „gleichsam wahre“ Historien.²⁴ Während die
weitere Behandlung und Differenzierung der wahren pragmatischen Geschichte
ausführlich ausfällt,²⁵ entfällt auf der historia pragmatica ficta nur ein Paragraph.
Gleichwohl schreibt Vossius der fiktiven pragmatischen Geschichte darin die
Fähigkeit zu, nicht nur „Mysterien der Natur“, sondern auch „Vorschriften der
Klugheit“ zu enthalten.²⁶ Deshalb verbindet Vossius seinen Begriff der historia
pragmatica ficta mit Aristotelesʼ bereits erwähntem Begriff von Dichtung:

Hinsichtlich der Mysterien der Natur leuchtet dies aus den Allegorien des Heraklit ein;
weitaus naheliegender noch ist, dass Dichter durch fingierte Beispiele die Tugend lehren. Die
Dichtung hat folglich denselben Nutzen wie die Geschichte. Aristoteles scheut sich sogar
nicht zu sagen, dass die Dichtung eine größere Verbindung zur Philosophie habe als die
Geschichtsschreibung selbst: Diese erzähle lediglich, was sich ereignete; die Dichtung hin-
gegen, was geschehen muss.²⁷

 Luc Deitz: Gerardus Joannes Vossius’ „De philologia liber“ und sein Begriff der „Philologie“.
In: Philologie und Erkenntnis. Beiträge zu Begriff und Problem frühneuzeitlicher „Philologie“.
Hg. von Ralph Häfner (= Frühe Neuzeit 61). Tübingen 2011, S. 3–34.
 Gerhard Johannes Vossius: De Philologia liber. Amsterdam 1650, S. 22 (cap. IV, § 1): „Philo-
logia dispescitur in duas partes; prior continet artes sermonis formatrices. Altera est historia
omnigena“.
 Vossius: De Philologia liber, S. 52 (cap. X, § 3): „Materia historiae est quadruplex. Nam vel est
locorum, vel temporum, vel generis, vel actionum. De locis est Geographia; de temporibus,
Chronographia; de genere, seu stirpibus, Genealogice. Suntque hae tres quasi face historiae de
actionibus: quae quartum obtinet locum ac praecipuè nomen Historiae meretur.“
 Vossius: De Philologia liber, S. 69 (cap. XIV): „De historia pragmatica, sive proriè dictâ“
 Vossius: De Philologia liber, S. 69 (cap. XIV, § 1).
 Vossius: De Philologia liber, S. 69 (cap. XIV, § 2).
 Vossius: De Philologia liber, S. 69: „Ex fictis etiam eruenda est mystica interpretatio: sub cujus
involucro, nunc naturae mysteria, nun prudentiae praecepta, continentur.“
 Vossius: De Philologia liber, S. 69: „De naturae mysteriis liquet ex Heraclidis allegoriis: lon-
geque manifestius est fictis exemplis virtutem doceri a poetis. Ut Poetices eadem sit utilitas, ac
historiae. Imo Aristoteles dicere non veretur, Poeticen habere conjunctionem majorem cum Phi-
losophia, quam Historiam ipsam: quia haec tantummodo narrat, quid contigerit; Poetice autem,
quid fieri debuerit.“

Daniel Defoes The Life and Strange Surprizing Adventures of Robinson Crusoe 101



Vossius teilt einerseits Aristotelesʼ Überzeugung, Fiktion könne auf philosophisch
Allgemeines verweisen, widerspricht dem Stagiriten jedoch andererseits darin,
diesen Verweischarakter für die Dichtung zu reservieren. Dies folgt aus einer
theologischen Prämisse Vossiusʼ, die bei Aristoteles noch nicht vorhanden war:
Vossius bestimmt nämlich „als besonders großes Gut der Geschichte, dass sie
ein Spiegel der göttlichen Vorsehung ist“.²⁸ Jedwede Historia Pragmatica ist
folglich um desselben, heilsgeschichtlichen Zweckes willen pragmatisch. Die
unterschiedlichen Formen pragmatischer Geschichtsschreibung unterscheiden
sich folglich nur durch ihre Funktion für diesen gemeinsamen heilsgeschichtli-
chen Zweck.²⁹ Vossius verwendet Aristoteles nur, um Fiktionen als moralphilo-
sophische Exempel zu legitimieren, aber nicht um daraus ein Differenzmerkmal
zur Historiographie zu gewinnen, sondern um sie im Gegenteil als fiktive Ge-
schichtsschreibung gleichberechtigt in die Gruppe heilszweckrelevanter Historien
einzureihen.

Christian Thomasius kann auf diese Zweck-Mittel-Bestimmung aufbauen.
Gleichwohl leitet er seine Cautelae circa Praecognita Jurisprudentiae (1710) zu-
nächst mit den Voraussetzungen ein, die der Mensch von Natur aus mitbringt:
„Die Menschen neigen von Natur zur Torheit, seien sie reich oder arm, Adlige oder
einfaches Volk“.³⁰ Geschichte hat mithin auch die Funktion, diese Torheit zu
beheben, wobei für Thomasius zwei sprichwörtliche Prinzipien leitend sind:
„Geduld besiegt alles“, und vor allem: „Schaden schult den Verstand“.³¹ Es sind
die in persönlicher Erfahrung erlittenen Nachteile, die den Menschen sowohl dazu
veranlassen, sich überhaupt Wissen anzueignen, als auch ihm dabei helfen,
dieses Wissen aus Erfahrung zu erwerben. Historisches Wissen ist bei Thomasius
insofern pragmatisch, als es der Vermeidung persönlicher wie kollektiver Schä-
den dient, die dem Menschen aufgrund seiner natürlichen Neigung zur Torheit
drohen. Thomasius erkennt allerdings das Problem, dass sich nicht bei jedem

 Vossius: De Philologia liber, S. 74 (caput XIV, § 14): „Ac magnum inprimis illud est historiae
bonum, quod speculum sit providentiae divinae.“
 Siehe auch Deitz: Gerardus Joannes Vossius, S. 21; Häfner, Ralph: Götter im Exil. Frühneu-
zeitliches Dichtungsverständnis im Spannungsfeld christlicher Apologetik und philologischer
Kritik (ca. 1590– 1736) (= Frühe Neuzeit 80). Tübingen 2003, S. 40.
 Christian Thomasius: Cautelae circa Praecognita Jurisprudentiae in usum Auditorii Thoma-
siani, Halle/S 1710, f. a[1]r (praefatio): „Homines omnes à natura ad stultitiam inclinant, sive
divites sint, sive pauperes, sive nobiles, sive plebejii.“ Damit widerspricht Thomasius deutlich der
aristotelischen Metaphysik, die mit dem Satz beginnt: „Alle Menschen streben von Natur nach
Wissen.“ (Aristoteles: Metaphysik. Griechisch-deutsch. Hg. von Horst Seidl. Hamburg 1989, Bd. 1,
S. 2 f. (980 a21): „Πάντες ἄνθροποι τοῦ εἰδέναι ὀρέγονται φύσει.“).
 Thomasius: Cautelae, f. a[1]r (praefatio): „Vexatio dat intellectum; item: Patientia vincit om-
nia.“

102 Oliver Bach



Menschen diejenigen Erfahrungen einstellen, die ihn „aus Schaden klug werden“
lassen.³² Wenn folglich nicht jeder Einzelne „das Glück“ hat, aus persönlichem
Schaden klug werden zu dürfen, so bedarf es ersatzhalber der Vermittlung
fremden Erfahrungswissens. Durch diese Erfahrungen soll die von Natur aus
ignorante Neigung des Menschen korrigiert und somit auch diejenigen Affekte
verhindert bzw. gemildert werden, die aus dieser Neigung hervorgehen.³³ Diese
Wirkung erzielt Erfahrungswissen gleichwohl nicht, wenn es vom Verstand ana-
lytisch aufbereitet und in trockenen Chroniken oder philosophischen Traktaten
festgehalten wird, sondern allererst durch sinnliche Qualität. Dies hat eine Neu-
bewertung der belles lettres zur Folge: Bereits in seiner berühmten, von Merio
Scattola ausführlich analysierten Rezension des Romans Großmüthiger Feldherr
Arminius Daniel Caspers von Lohenstein 1688 macht Thomasius mit Blick auf die
sinnliche Affektpädagogik gewitzter Romandichtung Folgendes deutlich:

Mir dünckt / wenn ich dergleichen Bücher lese / als ob die alten Zeiten der Griechen wieder
mode worden / in welchen die Welt-Weißheit von denen Poëten in anmuthigen Fabeln
verstecket wurden / und bin ich der Meynung / daß ein guter Mensch / wenn ein Hoffmeister
z.e. die Octaviemit ihm durchgehen / und ihm darbey die darinnen gebrauchte Kunst neben
denen darinne versteckten sowol Politischen als Sitten-Lehren zeigete / daraus tausendmahl
mehr Nutzen haben sollte / als wenn er alle libros ad Nichomachum nebst denen magnis
moralibus und libris Politicorum auswendig könte. Absonderlich was die Lehre von affecten
betrifft, die, wie ich schon öfters geklaget, zwar die nöthigste ist, aber nirgend gebührend
tractiret wird. Nichts imprimiret sich besser, als was einem vor die Augen geleget wird. Du
magst mir zum Exempel von einem Elephanten noch so viel Umbstände vorschreiben als du
wilst, so wird es doch schwer hergehen, daß ich dadurch eine solche Erkäntniß kriege, daß
ich einen Elephanten, wenn er mir unversehens vor das Gesichte kommen solte, würde
nennen können. Hergegen weise einem Kinde oder Bauer nur einmahl das Bild eines Ele-

 Vossius: De Philologia liber, f. a[1]v (praefatio): „Vulgus hominum eos felices ac beatos
praedicat, quibus in juvenili aetate omnia pro libitu evenire solent; sapiens contra horum infe-
licitatem dolet, cum hoc pacto, quo minus in tempore adversitatibus adsuefiunt <!>, eo gravior
postea futurus sit sensus vexationum non emansurarum, quae in virili aut senili aetate iis acci-
dunt […].“ / „Die Mehrheit der Menschheit bezeichnet diejenigen für glücklich und selig, denen in
der Jugend alles nach Belieben zu gelingen pflegt. DerWeise hingegen bedauert ihr Unglück, dass
sie, je weniger sie schon beizeiten anWidrigkeiten gewöhnt werden, in der Zukunft jeden Schaden
umso schwerwiegender empfinden werden, und zwar weil Schaden nie ausbleibt und ihnen im
Mannes- oder spätestens im Greisenalter widerfahren wird.“
 Zum Wechselverhältnis von Neigungen bzw. Trieben und Affekten von Augustinus bis ins
17. Jahrhundert siehe kurz Oliver Bach: Kluge Leidenschaft? Daniel Caspers von Lohenstein
„Cleopatra“ zu Affektenlehre und Staatsräson. In: Daphnis 44.4 (2016), S. 572–604, hier S. 585–
589.

Daniel Defoes The Life and Strange Surprizing Adventures of Robinson Crusoe 103



phantens, so wird er sich, so bald er einen ansichtig wird, dieses viel besser zu Nutzemachen
können.³⁴

Solcher Romandichtung wie derjenigen Lohensteins gelingt eine sinnliche Un-
mittelbarkeit derjenigen Erfahrungen, aus denen bestimmte Lehren zu ziehen
sind, welche wiederum dank dieser Unmittelbarkeit schneller und wirksamer
verinnerlicht werden. Dieses „Vor die Augen legen“ muss gleichwohl nicht un-
mittelbar der empirischen Wirklichkeit entstammen, sondern kann auch „von
denen Poëten in anmuthigen Fabeln verstecket“, also fingiert sein.

Dabei ist zu berücksichtigen, dass Thomasiusʼ Wahrheitsbegriff zunächst
logisch geprägt ist. Denn bereits in seiner 1688 erschienenen Introductio ad phi-
losophiam aulicam bzw. Einführung in die Hof-Philosophie³⁵ unterscheidet Tho-
masius in einem ersten Schritt wandelbare Gedanken (cogitationes fluctuantes)
von widerspruchsfreien Gedanken (cogitationes consistentes). Wahrheit fällt
ausschließlich in den Bereich konsistenter Gedanken.³⁶ Thomasiusʼ allgemeiner
Wahrheitsbegriff ist mithin kohärenztheoretisch geprägt.³⁷ Erst in einem zweiten
Schritt stellt sich die Frage, welcher Art diese Wahrheit im Besonderen ist: Hier
unterscheidet Thomasius wiederum zwischen dem Wahren im strengen Sinne
(dem verum stricte dictum) und dem Wahrscheinlichen (dem vero simile). Das
Wahre im strengen Sinne, so Thomasius, kann sich gar nicht anders verhalten –

 Christian Thomasius: Freymüthige Jedoch Vernunfft- und Gesetzmäßige Gedancken Uber
allerhand/ fürnemlich aber Neue Bücher: Durch alle zwölff Monat des 1689. Jahrs. Halle/S 1690,
August 1689, Rezension Nr. XXI (S. 646–686), S. 658 f.
 Christian Thomasius: Introductio Ad Philosophiam Aulicam, Seu Lineae Primae Libri De
Prudentia Cogitandi Et Ratiocinandi: Ubi ostenditur media inter praeiudicia Cartesianorum, &
ineptias Peripateticorum, veritatem inveniendi via. Leipzig: Apud Autorem 1688. Als Hof-Philo-
sophie übersetzte Thomasius den Terminus philosophia aulica selbst: Christian Thomasius:
Einleitung zur Hof-Philosophie, Oder, Kurtzer Entwurff und die ersten Linien Von Der Klugheit zu
Bedencken und vernünfftig zu schliessen: Worbey die Mittel-Strasse, wie man unter den Vorur-
theilen der Cartesianer, und ungereimten Grillen der Peripatetischen Männer, die Warheit erfin-
den sol, gezeiget wird. Frankfurt, Leipzig 1710.
 Thomasius: Introductio Ad Philosophiam Aulicam, S. 106 (Cap. V, § 7): „Cum vero supra
diximus, cogitationes esse vel fluctuantes vel consistentes facilè patet ex Definitione veritatis
modo memoratâ, quod veritas non pertineat ad prius cogitationum genus, sed ad posterius.“
Hervorhebungen im Text.
 Siehe Michael Albrecht: Wahrheitsbegriffe von Descartes bis Kant. In: Die Geschichte des
philosophischen Begriffs derWahrheit. Hg.vonMarkus Enders, Jan Szaif. Berlin 2006, S. 231–250,
hier S. 231: „Gemäß der Kohärenztheorie ist eine Aussage dann wahr, wenn sie das Glied eines
umfassenden sinnvollen Zusammenhanges sich wechselseitig stützender gehaltvoller Aussagen
ist – im Gegensatz zur Korrespondenztheorie, derzufolge Aussagen dannwahr sind,wenn sie den
Sachen entsprechen.“

104 Oliver Bach



d.h.: das Wahre im strengen Sinne beinhaltet Notwendiges. Das Wahrscheinliche
hingegen kann sich auch anders verhalten – d.h.: dasWahrscheinliche beinhaltet
Mögliches.³⁸ Fiktionen, die Mögliches darstellen, was zwar so nicht existiert, aber
gleichwohl konsistent ist und sich kohärent aus vernünftigen Prinzipien ableiten
lässt, haben für Thomasius Wahrheitsstatus. Auf Wahrheit im korrespondenz-
theoretischen Sinne kommt es bei aller schon angeklungenen Vorliebe des Tho-
masius für die Empirie zunächst gar nicht so sehr an: Nur der veritas essentiae, der
auf das Wesen eines Gegenstandes abzielenden Wahrheit, kommt tatsächlicher
Wahrheitscharakter zu, aber nicht der veritas perceptionis, der nur auf das Vor-
handensein eines Gegenstandes abzielenden Wahrheit.³⁹ Für Wesenheitsaussa-
gen ist es unerheblich, ob das Einzelding dieses Wesens tatsächlich existiert,
solange dieWesensart empirischeWirklichkeit hat.Um folglich einen Gegenstand
wie die menschlichen Affekte zu erkennen, ist es unerheblich, ob ein Mensch mit
einer bestimmten Affektdisposition tatsächlich nachweislich existiert, sei dies
nun eine ideale oder schlechte Affektdisposition. Diese wahrheits- und fiktions-
theoretische Position übernimmt Gundling, wenn er in seinem Collegium Histo-
rico-Literarium (1738) ausführlich „[v]on den verschiedenen Methodis Moralia
tractandi“ handelt und dabei neben der Dialogform,⁴⁰ Drama und Epos⁴¹ sowie
der Fabel⁴² auch den Roman in Erwägung zieht, diesen als „Historia Fabulosa“
bestimmt⁴³ und schließlich erklärt: „[D]ie Moral kann ich, per exempla, lernen;
Et exemplorum non requiruntur veritates. Ob die Person Octavius, oder anders,
heißet; Das importiret Nichts. Genug, wann ich nur etwas, daraus, lerne. Mich
bekümmert es nicht; Ob das Exempel wahr ist, oder falsch.“⁴⁴

 Thomasius: Introductio Ad PhilosophiamAulicam, S. 108 (Cap.V, § 11). DasWahre im strengen
Sinne ist nämlich insofern notwendig, als es in einer notwendigen Beweiskette aus dem ersten
Prinzip abzuleiten ist, d.h. dass diese Beweiskette an keiner Systemstelle eine Abzweigung zu
einer anderenmöglichenWahrheit nehmen kann. BeimWahrscheinlichen hingegen ist genau das
der Fall. Beide sind daher dem von Thomasius sogenannten „doppelt Falschen“ (duplex falsum)
entgegengesetzt, d.h. solchen Sätzen, Urteilen, Texten, die weder Notwendiges noch auch nur
Mögliches darstellen.
 Siehe ausführlich Oliver Bach: Pragmatische Geschichte. Begriffs- und Problemhistorie einer
zweckgebundenen Schreibart. In: Historia pragmatica. Der Roman des 18. Jahrhunderts zwischen
Gelehrsamkeitsgeschichte und Autonomieästhetik. Hg. von Oliver Bach, Michael Multhammer.
Heidelberg 2020, S. 41–64, hier S. 50 f.
 Gundling: Collegium Historico-Literarium, S. 614–616 (cap. 4, § 19).
 Gundling: Collegium Historico-Literarium, S. 616–638 (cap. 4, §§ 20–22).
 Gundling: Collegium Historico-Literarium, S. 639–644 (cap. 4, §§ 22–26).
 Gundling: Collegium Historico-Literarium, S. 645 (cap. 4, § 27).
 Gundling: Collegium Historico-Literarium, S. 647 (cap. 4, § 27).

Daniel Defoes The Life and Strange Surprizing Adventures of Robinson Crusoe 105



Entscheidend ist, ob die fingierten anthropologischen Bedingungen authen-
tisch, die Motivationen glaubwürdig und folglich die Romanhandlung einen ex-
emplarischen Charakter erhält: „Mithin kann der Usus moralis sehr gros seyn.“⁴⁵
Das gleiche gilt für politische, gesellschaftliche oder eben vorgesellschaftliche
Konstellationen: Sie können einerseits für die politische und rechtliche Theorie
aufschlussreich sein und müssen deshalb von derselben berücksichtigt werden,
unabhängig davon, ob sie empirische Wirklichkeit besitzen oder nicht. In der Tat
wartet die Faktengeschichte eben nicht immer mit ausreichend vielen und nicht
mit hinreichend paradigmatischen Beispielen auf, um aus diesen Beispielen in-
duktiv eine entsprechend gesicherte praktische Theorie ableiten zu können. Ge-
nau dieses Problem spricht Gundling an, wenn er beteuert: „In statu libertatis
leben homines privati heut zu Tage sehr selten.“ ⁴⁶ So systematisch grundlegend
der Zustand der Freiheit als Reflexionsprinzip des Natur- und Völkerrechts auch
ist, so wenig historisch-empirisches Material gibt es über ihn. Der Rechtsphilo-
soph Nikolaus Hieronymus Gundling liest Defoes Robinson Crusoe als Historia
Pragmatica.

Im Naturzustand: Natürliche Rechte und Pflichten
in Robinson Crusoe

Die Frage natürlicher Rechte und Pflichten beschäftigte Naturrechtstheoretiker
wie Gundling nicht nur als Fundament einer allgemeinen Ethik, sondern auch mit
Blick auf das mögliche Zusammentreffen mindestens zweier Menschen im Na-
turzustand: Genießen sie einander gegenüber bestimmte Rechte, die der jeweils
andere zu achten und womöglich sogar zu schützen verpflichtet ist, und zwar
unabhängig davon, ob sie Bürger ein und desselben Staates oder Angehörige ein
und desselben Volkes sind? Gibt es mithin bis zu einem gewissen Grade eine
natürliche Gemeinschaft der Menschen? Es ist dieser problemgeschichtliche Zu-
sammenhang, der die Robinsonade den Idealstaatsexperimenten der Utopie und
des Staatsromans bei allen zunächst aufscheinenden Unterschieden annähert.⁴⁷

 Gundling: Collegium Historico-Literarium, S. 648 (cap. 4, § 27).
 Gundling: Ausführlicher Discours über das Natur- und Völcker-Recht, S. 82.
 Fritz Brüggemann: Utopie und Robinsonade (= Forschungen zur neueren Litteraturgeschichte
46). Weimar 1914; Francis J. Lamport: Utopia and ‚Robinsonade‘. Schnabelʼs „Insel Felsenburg“
and Bachstromʼs „Land der Inquiraner“. In: Oxford German Studies 1 (1966), S. 10–30; Horst
Brunner: Die poetische Insel. Inseln und Inselvorstellungen in der deutschen Literatur. Stuttgart
1967, S. 97–102; Peter Uwe Hohendahl: Zum Erzählproblem des utopischen Romans im 18. Jahr-
hundert. In: Gestaltungsgeschichte und Gesellschaftsgeschichte. Literatur-, kunst- und musik-

106 Oliver Bach



Denn auf den ersten Blick unterscheiden sich diese Genres ja denkbar deutlich:
Die Utopie und der Staatsroman stellen die Gemeinschaft vor und interessieren
sich für ihren Zusammenhalt im Rahmen einer bestimmten Ordnung; die Ro-
binsonade stellt den auf sich allein gestellten Schiffbrüchigen vor und interessiert
sich für seinen Kampf ums Überleben in dieser Einsamkeit. Wenn ich einen Zu-
sammenhang dieser beiden literarischen Genres behaupte, behaupte ich beileibe
nichts Neues. Ein solcher Zusammenhang wurde bereits werkgeschichtlich nach-
gewiesen, nämlich insofern Daniel Defoe seinem The Life and Strange Surprising
Adventures of Robinson Crusoe von 1719 noch im selben Jahr die Fortsetzung The
Farther Adventures of Robinson Crusoe folgen ließ, in der nun diejenige Gemein-
schaft von Menschen beleuchtet wird, die Robinson am Ende des ersten Buches
auf der Insel gegründet und hinterlassen hatte.⁴⁸ Dieses Schema wird auch von
den verschiedenen Bearbeitungen des Robinsonstoffes übernommen, z.B. von
Johann Carl Wezel und Joachim Heinrich Campe 1779/80. In der Germanistik
wurde ein solcher Zusammenhang mitunter gattungsgeschichtlich aufgezeigt, in-
sofern nämlich Johann Gottfried Schnabels Wunderliche Fata einiger See-Fahrer,
in vier Teilen 1731 bis 1743 erschienen, die robinsonadischen und utopischen
Elemente überdeutlich zusammenführt: Der utopische Felsenburgstaat wird nicht

wissenschaftliche Studien. Hg. von Helmut Kreuzer. Stuttgart 1969, S. 79–114, hier S. 82–96;
Dietrich Naumann: Politik und Moral. Studien zur Utopie der deutschen Aufklärung (= Frank-
furter Beiträge zur Germanistik 15). Heidelberg 1977, S. 91–96; Gabrielle Bersier:Wunschbild und
Wirklichkeit. Deutsche Utopien im 18. Jahrhundert. Heidelberg 1981, S. 62–76; Ludwig Stockinger:
Ficta respublica. Gattungsgeschichtliche Untersuchungen zur utopischen Erzählung in der
deutschen Literatur des frühen 18. Jahrhunderts (= Hermaea. Neue Folge 45). Berlin 1981, S. 67 f.;
Andreas Blödorn: Erzählen als Erziehen. Die Subjektivierung der Utopie und die Selbstreflexion
der Aufklärung in den Robinsonaden Defoes, Campes und Wezels. In: Vom Zweck des Systems.
Beitrage zur Geschichte literarischer Utopien. Hg. von Arpad Bernath, Endre Hars, Peter Plener.
Tübingen 2006, S. 27–51; Wilhelm Voßkamp: Emblematik der Zukunft. Poetik und Geschichte
literarischer Utopien von Thomas Morus bis Robert Musil. Berlin, Boston 2016, S. 80–85.
 Maximillian E. Novak: Robinson Crusoe and Economic Utopia. In: The Kenyon Review 25.3
(1963), S. 474–490; Sara Soncini: The Island as a Social Experiment. A Reappraisal of Daniel
Defoe’s Political Discourse(s) in „Crusoe“ and „The Farther Adventures“. In:Wrestling with Defoe.
Approaches from a workshop on Defoeʼs prose. Hg. von Marialuisa Bignami (= Quaderni di Acme
30). Bologna 1997, S. 11–43; Coby Dowdell: „A Living Law to Himself and Others“. Daniel Defoe,
Algernon Sidney, and the Politics of Self-Interest in „Robinson Crusoe“ and „Farther Adventures“.
In: Eighteenth-Century Fiction 22.3 (2010), S. 415–442, hier S. 415–421; Jason H. Pearl: Desert
Islands and Urban Solitudes in the Crusoe Trilogy. In: Studies in the Novel 44.2 (2012), S. 125–143;
Andrew Jerome Williams: „Differ with Charity“. Religious Tolerance and Secularization in „The
Farther Adventures of Robinson Crusoe“. In: Religion and Literature 48.1 (2016), S. 27–49, hier
S. 29 f.; George A. Starr: „Robinson Crusoe“ and Its Sequels. „The Farther Adventures“ and „Se-
rious Reflections“. In: The Cambridge companion to „Robinson Crusoe“. Hg. von John J. Richetti.
Cambridge, New York 2018, S. 67–83.

Daniel Defoes The Life and Strange Surprizing Adventures of Robinson Crusoe 107



nur von zwei Schiffbrüchigen gegründet, Albert und Concordia Julius, sondern
nahezu jeder der im Anschluss hinzukommenden Mitglieder dieser Gemeinschaft
hat selbst eine schiffbrüchige Existenz hinter sich: Dieses Schemawiederholt sich
über mehrere Binnenerzählungen über mehr als 2000 Seiten hinweg.

Hier soll dieser Zusammenhang problemgeschichtlich betrachtet werden, d.h.
sowohl Utopie und Staatsroman als auch Robinsonade interessieren sich für
dasselbe Problem, nämlich das Problem der Gemeinschaft. Dass die Utopie von
jeher die Gemeinschaft problematisiert, und zwar ihre Ordnung und Gestalt,
überrascht nicht. Es ist aber auch die Robinsonade, die von jeher das Problem der
Gemeinschaft verhandelt, nämlich inwiefern Gemeinschaft notwendig ist – denn
schon Defoes Robinson leidet ja unter seiner Einsamkeit, so sehr er sie auch
als Jäger, Ackerbauer und Ziegenhirte bewältigen mag; und seine Aussichten, bei
einem eventuellen feindlichen Angriff von außen alleine bestehen zu können,
sind auch nicht rosig: Die Darstellung seiner jahrelangen Einsamkeit ist immer
auch die exnegativische, d.h. durch einen Kontrast, verfahrende Darstellung
seines Bedürfnisses nach Gemeinschaft: Robinson trifft auf Freitag, einen Ein-
geborenen vom Festland, der von feindlichen Kannibalen auf Robinsons Insel
verschleppt wird und verspeist werden soll; Robinson rettet Freitag vor diesem
Tod und geht mit ihm eine kleine Zwei-Mann-Gemeinschaft ein.Wie dies vor sich
geht, soll genauer betrachtet werden.

Dabei sind zunächst Robinsons Überlegungen zu Rechten und Pflichten im
Naturzustand zu untersuchen. Robinson Crusoe schwankt, ob er den kannibali-
schen Praktiken an seinem Inselstrand, die er schon seit längerem beobachtet,
Einhalt gebieten soll und, ob er die Kannibalen bestrafen soll und darf. In dieser
Frage kommt Robinson zu dem Schluss:

What Authority, or Call I had, to pretend to be Judge and Executioner upon these Men as
Criminals, whom Heaven had thought fit for so many Ages to suffer unpunish’d, to go
on, and to be as it were, the Executioners of his Judgments one upon another. How far
these People were Offenders against me, and what Right I had to engage in the Quarrel
of that Blood, which they shed promiscuously one upon another.⁴⁹

Robinson teilt die Erkenntnis des Thomas Hobbesʼ, dass er im Naturzustand über
diesen Konflikt zu urteilen nicht befugt ist. Im Naturzustand – und der herrscht
zwischen Robinson und den Eingeborenen – ist jeder nur sein eigener Richter,
„ipse iudex“, wie es bei Hobbes heißt: „Ob die Mittel, die jemand aufwendet, und
ob die Handlung, die er vollzieht, zur Erhaltung seines Lebens und seiner Glieder

 Daniel Defoe: The Life and Strange Surprising Adventures of Robinson Crusoe, of York, Ma-
riner […]. London: W. Taylor 1719, S. 202.

108 Oliver Bach



notwendig sind oder nicht, darüber ist jeder nach dem Naturrecht sein eigner
Richter.“⁵⁰

Robinson sieht im Sinne Hobbes kein Recht auf seiner Seite liegen, die
Selbsterhaltung der Opfer der Kannibalen gegen dieselben zu verteidigen. Er folgt
mithin nicht der Position John Lockes, der zwar auch wie Hobbes feststellt, dass
im Naturzustand jede Person als Richter des Naturrechts fungiert, der dies aber
nicht auf die Selbsterhaltung einschränkt:

Damit nun alle Menschen davon abgehalten werden, die Rechte anderer zu beeinträchtigen
und sich einander zu benachteiligen, und damit das Gesetz der Natur, das den Frieden und
die Erhaltung der ganzen Menschheit verlangt, beobachtet werde, so ist in jenem Zustand die
Vollstreckung des natürlichen Gesetzes in jedermanns Hände gelegt. Somit ist ein jeder be-
rechtigt, die Übertreter dieses Gesetzes in einemMaße zu bestrafen,wie es notwendig ist, um
eine erneute Verletzung zu verhindern. Denn das Gesetz der Natur wäre, wie alle anderen
Gesetze, die den Menschen auf dieser Welt betreffen, nichtig, wenn im Naturzustand nie-
mand dieMacht hätte, diesesGesetz zu vollstrecken, um somit den Unschuldigen zu schützen
und den Übertreter in Schranken zu halten.⁵¹

Für Locke ist im Naturzustand jeder nicht nur ‚sein eigner Richter‘, sondern auch
Richter über die Handlungen anderer. So sehr Robinson Crusoe also mit Blick
auf die spätere Gemeinschaftsstruktur als „guter Lockeaner“ gelten mag,⁵² so
wenig kann er mit Blick auf naturständliche Pflichten als solcher gelten: Denn er

 Thomas Hobbes: Vom Bürger. In: Hobbes: Vom Menschen / Vom Bürger. Elemente der Phi-
losophie II / III. Eing. u. hg.von Günter Gawlick. Hamburg 1994, S. 57–327, hier S. 81 f. (cap. 1, § 9);
Thomas Hobbes: Elementa Philosophica de Cive. Amsterdam 1647, S. 12 (cap. 1, § 9): „Utrum
autem media quibus usurus quispiam est, & actio quam acturus est, ad conservationem vitæ vel
membrorum suorum necessaria sint necne, ipse iure naturali judex est.“ Hervorhebung im Ori-
ginaltext.
 John Locke: Zwei Abhandlungen über die Regierung.Übers. von Hans Jörn Hoffmann, eing. u.
hg. von Walter Euchner. 10. Aufl. Frankfurt/M 2004, S. 203 f. (treat. 2, chap. 1, § 7); Hervorhe-
bungen im Originaltext; John Locke: Two Treatises of Government. London 1690, S. 223 f. (treat. 2,
chap. 1, § 7): „And that all Menmay be restrained from invading other Rights, and from doing hurt
to one another, and the Law of Nature be observed,whichwilleth the Peace and Preservation of all
Mankind, the Execution of the Law of Nature is in that State, put into every Mans hand, whereby
every one has a Right to punish the transgressors of that Law to such a Degree, as may hinder its
Violation. For the Law of Nature would, as all other Laws that concern Men in this World, be in
vain, if there were no body that in the State of Nature, had a Power to Execute that Law, and
thereby preserve the innocent and restrain offenders […].“
 Dowdell: „A Living Law toHimself and Others“, S.417; Novak: Robinson Crusoe and Economic
Utopia.

Daniel Defoes The Life and Strange Surprizing Adventures of Robinson Crusoe 109



rückt von seiner hobbesschen Position auch dann nicht ab,⁵³ als er sich
schließlich entschließt, Freitag aus den Händen der Kannibalen zu befreien. Das
naturrechtliche Argument, auf dessen Basis Robinson sich zu dieser Handlung
entscheidet, ist ein anderes: „I had other Reasons to offer now that those Men
were Enemies to my Life, and would devour me, if they could; that it was Self-
preservation in the highest Degree, to deliver my self from this Death of a Life.“⁵⁴

Robinson mag also zwar nicht vom Naturrecht ermächtigt sein, Freitags
Selbsterhaltung zu gewährleisten. Er ist aber durchaus vom Naturrecht ermäch-
tigt, seine eigene Selbsterhaltung zu gewährleisten. Welche Mittel er dazu auf-
wendet – so war soeben auch bei Hobbes zu sehen –, ist gleichfalls allein Ro-
binsons Sache, und sei es auch, dass dieses Mittel Freitag ist.

Aus dem Naturzustand: Der
Vergemeinschaftungsprozess im Robinson Crusoe

Die Gemeinschaftsgründung, Freitag zum Partner eines kleinen Überlebens-
Teams zu machen, ist das politische Mittel, mit dem Robinson sein natürliches
Recht auf Selbsterhaltung sichern möchte. Es kommt jedoch eine zusätzliche
Ebene hinzu: Defoe versucht nämlich genau denjenigen Augenblick darzustellen,
in dem sich jene kleine Gemeinschaft zwischen Robinson und Freitag bildet:

[T]he poor Savage who fled, but had stopp’d; though he saw both his Enemies fallen, and
kill’d, as he thought; yet was so frighted with the Fire, and Noise of my Piece, that he stood
Stock still, and neither came forward or went backward, tho’ he seem’d rather enclin’d to fly
still, than to come on; I hollow’d again to him, and made Signs to come forward, which he
easily understood, and came a little way, then stopp’d again, and then a little further, and
stopp’d again, and I cou’d then perceive that he stood trembling, as if he had been taken
Prisoner, and had just been to be kill’d, as his two Enemies were; I beckon’d him again to
come to me, and gave him all the Signs of Encouragement that I could think of, and he
came nearer and nearer, kneeling down every Ten or Twelve steps in token of acknowledge-
ment for my saving his Life: I smil’d at him, and look’d pleasantly, and beckon’d to him to
come still nearer; at length he came close to me, and then he kneel’d down again, kiss’d the

 Siehe einzig Dowdell: „A Living Law to Himself and Others“, S. 421. Ein Grund für die Un-
terschätzung der Bedeutung der hobbesschen Naturzustandstheorie für The Life and Strange
Surprising Adventures of Robinson Crusoe mag auch daran liegen, dass stets nur der Leviathan,
aber nie die begrifflich weitaus präziseren Elementa Philosophica De Cive als Kontext herange-
zogen werden.
 Defoe: The Life and Strange Surprising Adventures of Robinson Crusoe, S. 236.

110 Oliver Bach



Ground, and laid his Head upon the Ground, and taking me by the Foot, set my Foot upon
his Head; this it seems was in token of swearing to be my Slave for ever.⁵⁵

Berücksichtigt man zunächst einmal unabhängig von aller rechtsgeschichtli-
chen Kontextualisierung den erzählerischen Charakter dieser Passage, so fällt ihr
Modus der Dehnung ins Auge:Während auf der Ebene der Darstellung die Lektüre
dieser Passage eine gute Minute dauert, spielt sich der dargestellte Vorgang selbst
in wenigen Sekunden ab. Und gleichwohl passiert in diesen Sekunden ausge-
sprochen viel, nämlich nicht nur die Entscheidung Freitags, mit Robinson eine
Zwei-Mann-Gemeinschaft einzugehen, und auch nicht nur die sofortige Etablie-
rung der darin geltenden Hierarchie von Herr und Sklave, sondern es spielt sich
ebenso innerhalb dieser wenigen Sekunden die vorausgehende Entschei-
dungsfindung ab, und zwar als skrupulöses Hin und Her. Es gibt gute Gründe zu
vermuten, dass Gundling den Robinson Crusoe auch und gerade wegen dieser
Stelle goutiert hat; denn auch Gundling berücksichtigt in seiner eigenen Verge-
meinschaftungstheorie ein Für und Wider:

Die libertas ist ein grosses bonum, wir sehen toto die, daß Leute zurück wollen ad liberta-
tem; also muß das imperium wohl entstanden seyn propter causam externam, propter
malum imminens gravissimum. Daher ist gewiß, daß keine bessere Hypothesis, als daß
die civitates ex metu entstanden, Puffendorf hat dieses schon gewiesen, hat es aber dem
Hobbes abgeborget.⁵⁶

Gundling beobachtet ein Für und Wider von Freiheitsdrang und Imbezillität (der
Unfähigkeit also, allein zu überleben), und bestimmt damit das Moment der Angst
als die eigentliche Motivation zur Vergemeinschaftung.

Defoe jedoch stellt dieses Hin und Her viel komplexer dar: Es ist nämlich
keineswegs nur ein Hin und Her zwischen angstvollem Trieb und kühler Vernunft,
wie eine erste, grobe Lektüre vielleicht suggerieren mag; es ist auch nicht nur
ein Hin und Her zwischen Selbsterhaltung und Geselligkeit. Denn Freitag hat ja
bereits früh verstanden, dass Robinson sein Lebensretter ist und dass die Ge-
meinschaft mit diesem zunächst so furchterregenden weißen Mann seine
Selbsterhaltung gerade besser zu gewährleisten verspricht als eine weitere Flucht.
Robinson bedroht Freitags Selbsterhaltung nicht, sondern garantiert ihm dieselbe
durch die Gemeinschaft mit ihm. Wie gesagt: Dass die Selbsterhaltung ein an-
thropologisches Prinzip, die Geselligkeit hingegen keines ist, und dass die

 Defoe: The Life and Strange Surprising Adventures of Robinson Crusoe, S. 240f.
 Gundling: Ausführlicher Discours über das Natur- und Völcker-Recht, S. 67 (Cap. III,
§ 43–48).

Daniel Defoes The Life and Strange Surprizing Adventures of Robinson Crusoe 111



Selbsterhaltung nur in einer Gemeinschaft angemessen gesichert werden kann,
ist eine wesentlich von Thomas Hobbes inspirierte Staatsentstehungstheorie.Was
Defoe jedoch an dieser Stelle macht, ist, Freitags Selbsterhaltung einen Trieb-
charakter zu geben: „he seem’d rather enclin’d to fly“. Freitag ist nicht etwa
„gewillt“ zu fliehen, wie die deutsche Robinson-Edition Franz Rieders es über-
setzt;⁵⁷ ebenso wenig hat Freitag einfach nur „mehr Lust“ zu fliehen, wie die
Robinson-Edition von Hans Reisiger es übersetzt.⁵⁸ Vielmehr handelt es sich bei
enclined um einen im 17. und 18. Jahrhundert relativ stabilen Begriff der Trieb-
anthropologie: inclinatio meint eine angeborene Neigung bzw. Trieb.⁵⁹ Die gän-
gigen Robinson-Übersetzungen verleiten also zu massiven Fehlinterpretationen
dieser Passage. Freitag hätte eigentlich die Neigung zu fliehen; d.h. es ist eine
anthropologische Ausstattung, deren Drang es in diesem Moment zu widerstehen
gilt – und zwar durch die Einsicht, dass diese Neigung, nämlich die der Selbst-
erhaltung, besser dadurch erfüllt wird, sich Robinson anzuschließen statt vor ihm
zu fliehen.

Das Problem, das Defoe hier verhandelt, ist also auch und vor allem,wie eine
Neigung/ein Trieb häufig erst dann angemessen erfüllt wird,wenn man ihm nicht
unüberlegt folgt.⁶⁰ Angst allein kann also Freitags Motivation zur Vergemein-
schaftung nicht sein, denn schließlich hat Freitag zunächst vor Robinson genauso
Angst wie vor den Kannibalen. Defoes Robinson-Roman stellt mithin eine klare
Schwäche all jener Naturrechtstheorien heraus, die wie Gundling, Hobbes und
Pufendorf die Vergemeinschaftung aus der Imbezillität des Menschen folgern
möchten: Das Imbezillitätsargument, so zeigt diese Stelle des Robinson Crusoe,
kann selbst nicht das differenzbildende Moment angeben, nach welchem das
betroffene Subjekt, in der Vergemeinschaftungssituation selbst steckend, vor
bestimmten Personen Angst und vor anderen keine Angst hat.

Defoe verbindet die Frage nach dem Verhältnis von Selbsterhaltung und
Vergemeinschaftung mit der Frage nach dem Verhältnis von oberen und unteren
Seelenvermögen, sprich der verstandesmäßigen Erkenntnis auf der einen Seite
und der sinnlichen Erkenntnis sowie der Triebe auf der anderen Seite. Damit
speist Defoe ein stoisches Moment in seinen Triebbegriff ein, denn auch die Stoa
lehrte, dass ein Trieb zwar zu einer gebotenen Handlung antreiben könne, ein

 Daniel Defoe: Robinson Crusoe. Vollständige Ausg., übers. von Franz Riederer. Darmstadt
1987, S. 220.
 Daniel Defoe: Robinson Crusoe. Übers. u. hg. von Hans Reisiger. Stuttgart 2012, S. 207.
 [Anonym:] Neigung, natürliche. In: Grosses vollständiges Universal-Lexicon Aller Wissen-
schafften und Künste, Bd. 23. Leipzig, Halle 1740, Sp. 1654– 1656.
 Vgl. zum Verhältnis von Pflicht und Neigung, jedoch mit Blick auf Robinson: Dowdell:
„A Living Law to Himself and Others“, S. 428.

112 Oliver Bach



Trieb also dieWirksamkeit des Gebots herstellen könne, dass der Trieb selbst aber
weder die allgemeine Regel des Gebots noch die spezifische Handlung erken-
nen könne und deshalb der Zustimmung durch die Vernunft bedarf.⁶¹ Um es
deutlicher zu sagen: Defoe stellt hier poetisch-szenisch in Frage, warum es dann
überhaupt noch eines Triebs als Grundlage einer politischen Theorie bedarf.
Diejenigen Staatsentstehungstheorien, die mit einem Selbsterhaltungstrieb ar-
gumentierten, hatten demselben entweder einen selbst schon epistemischen und
prohairetischen Charakter zugeschrieben – der Trieb selbst also zeigt sowohl die
allgemeine Regel der Handlung an als auch wählt er unter möglichen Hand-
lungsalternativen die richtige aus –; sie erläuterten aber nicht,wie das sein kann;
oder sie hatten – unter dem Einfluss der Stoa – dem Selbsterhaltungstrieb einen
lediglich motivationalen Charakter zugeschrieben, während sie den lenkenden
Eingriff und Supremat der Vernunft postulierten, ohne indessen differenziert und
kohärent zu erläutern, an welcher systematischen Stelle und zu welchem Zeit-
punkt die Vernunft eigentlich „das Kommando übernimmt“.⁶²

Defoe versucht nun genau diesen Zeitpunkt in Szene zu setzen, die Über-
zeugungsbildung Freitags als notwendige Voraussetzung der Gemeinschaftsbil-
dung darzustellen: Freitags Neigung zur Flucht versucht Robinson durch Zeichen
entgegenzuwirken, sich zu nähern; Freitag versteht diese Zeichen zwar ihrem
Inhalte nach, aber seine Furcht ist zunächst noch so groß, dass er wiederholt
stehenbleibt und Robinson ihm wieder Zeichen geben, ihn anlächeln, freundlich
anschauen und heranwinken muss. Erst dann zeigt sich Freitag endgültig über-
zeugt davon, dass Robinson seine Selbsterhaltung nicht nur nicht bedroht, son-
dern auch sichert; und auch dann bedarf es noch letzter ermutigender Winke
Robinsons, damit er sich ihm endlich anschließt. Einerseits ist der Selbsterhal-
tungstrieb dem poetischem Experiment Defoes zufolge nurmehr in der Lage,
seinen Zweck, die Selbsterhaltung, anzuzeigen, zu seiner Erreichung zu bewegen,
aber nicht seine Mittel zu erkennen. Andererseits geht auch der Verstand keines-
wegs als glänzender Sieger aus diesem Experiment hervor: Denn schließlich hat
Freitag Robinson bereits als seinen Lebensretter anerkannt und dennoch spürt er
restliche trieb- und affektinduzierte Impulse, die es wie gesagt mit letzten er-

 Gideon Stiening: Natur und Staat. Politische Anthropologie bei Marsilius von PaduaundHugo
Grotius. Mit einem Seitenblick auf die Antike. In: Von der Allegorie zur Empirie? Natur im
Rechtsdenken des Spätmittelalters und der Frühen Neuzeit. Hg. von Susanne Lepsius, Friedrich
Vollhardt, Oliver Bach (= Abhandlungen zur rechtswissenschaftlichen Grundlagenforschung
100). Berlin 2018, S. 192–224, hier S. 218 f.
 Vgl. Stefanie Buchenau: Trieb, Antrieb, Triebfeder dans la philosophie morale prékantienne.
In: Revue germanique internationale 18 (2002), S. 11–24, hier S. 11 f.; Bach: Moralität zwischen
Verstand, Sinnen, Trieben und Offenbarung, S. 309–311.

Daniel Defoes The Life and Strange Surprizing Adventures of Robinson Crusoe 113



mutigenden Winken zu übertreffen gilt. Wenn weder der blinde Trieb noch der
motivationslose Verstand in diesem konkreten Augenblick für die Entscheidung zur
Gemeinschaft mit Robinson den Ausschlag geben, so ist diese Entscheidung
Freitags entweder bloßer Zufall oder sie ist es nicht und erfolgt durch weder allein
triebhafte noch allein verstandesmäßige Seelenvermögen des Menschen.

Um es zurückhaltender und somit allgemeiner zu formulieren: Defoe inter-
essiert sich nicht nur für das Problem der rechtlichen Möglichkeit und politischen
Wirklichkeit von Gemeinschaft, sondern auch und vor allem für die im Subjekt
dieses möglichen Rechts und im Subjekt dieser politischen Praxis vorhandenen
psychischen Bedingungen, um dieses Recht überhaupt so erkennen und diese
politische Praxis überhaupt so realisieren zu können, wie es die politische
Theorie und Jurisprudenz der Zeit stillschweigend erfordern. Damit erhält mit
Defoe zusätzlich zur rechtsphilosophischen und staatsphilosophischen Kontext-
ebene noch eine allgemein psychologische, speziell ästhetische Ebene Einzug in
den politischen Diskurs der Aufklärung.

Schluss: „Das ist was wunderliches von dem
Crusoe“
Wenn der Hallenser Jurist Nikolaus Hieronymus Gundling seinen Studenten den
Robinson Crusoe Daniel Defoes zur Lektüre empfiehlt, so tut er dies mit sowohl
formal als auch inhaltlich guten guten Gründen. Defoe legt mit seinem Roman
einen Text vor, den Gundling als Historia Pragmatica versteht: eine fingierte Ge-
schichte, die aufgrund einer bestimmten systematischen Kohärenz Aufschluss
gibt über Probleme des Naturzustandes und menschlicher Vergemeinschaftung.
Dass Defoes Vergemeinschaftungsdarstellung Gundlings Vergemeinschaftungs-
theorie indessen widerspricht und er mit seinen psychologischen Überlegungen
im literarischen Medium einen ganz eigenen, der Naturrechtstradition kritisch
begegnenden Entwurf vorlegt, verschweigt Gundling in seiner Lektüreempfeh-
lung allerdings. Robinsons und Freitags Übertritt aus dem Naturzustand in den
status civilis erfolgt weder allein aus einem Gesellschaftstrieb, noch aus einem
reinen Selbsterhaltungstrieb noch auch aus rein vernünftiger Überlegung, son-
dern aus einer letztlich kontingenten Gemengelage rationaler und emotionaler
Elemente.

Das bedeutet allerdings nicht, dass Gundling dem Roman mit vorbehaltloser
Naivität begegnet sei. An anderer Stelle nämlich kritisiert Gundling seinerseits die
Konstellationen des Romans: In seiner postum erschienenen Vorlesung über die
Praktische Philosophie des Johann Franz Buddeus (1733) hält er die Reflexionen

114 Oliver Bach



des noch einsam lebenden Robinson, er sei der Souverän dieser Insel,⁶³ für be-
grifflich schlicht irreführend: „Wer alleine ist, der ist auch kein Herr und Knecht,
wenn einer alleine ist, da ist kein dominium, kein imperium, keine souverainité
vorhanden. Das ist was wunderliches von dem Crusoe, daß er sich eingebildet, er
wäre souverain.“⁶⁴ Diese Kritik wird in der zwei Jahre später publizierten Vorle-
sung über das Staatsrecht des Heinrich von Cocceji noch verschärfen: „[D]ann ein
Fürst ist nicht mächtig ohne Leute, wann er gleich noch so viel Land hat. Ro-
binson Crusoë war allein auf einer Insul, aber der war nicht mächtig.“⁶⁵ Robin-
sons Status auf der noch einsamen Insel ähnelt eben nur scheinbar dem Sou-
veränitätsbegriff Jean Bodins – „[s]ouverän ist nur derjenige, der allein Gott als
Größeren über sich anerkennt“⁶⁶ –; denn Robinsons Einsamkeit widerspricht
Bodins Staatsverständnis, das eine Vielzahl von Menschen bzw. Haushalten
voraussetzt.⁶⁷

Gundling entgeht dabei der womöglich ironische Unterton des Romantextes,
der den Terminus der Souveränität auf Robinsons Lage gerade deshalb anwen-
det, um seine Unangemessenheit umso deutlicher herauszustellen und das tief
empfundene Bedürfnis nach Gemeinschaft in der Einsamkeit⁶⁸ durch diesenWort-

 Defoe:The Life and Strange Surprising Adventures of Robinson Crusoe, S. 151 f.: „I was Lord of
the whole Mannor; or if I pleas’d, I might call my self King, or Emperor over the whole Country
which I had Possession of. There were no Rivals. I had no Competitor, none to dispute Sovereignty
or Command with me.“
 Nikolaus Hieronymus Gundling: Discours über Weyl[and]. Herrn D. Io. Franc. Buddei, SS. Th.
Prof., Philosophiae Practicae Part. III. Die Politic. Ehemals aus des Hochberühmten Herrn Geh.
Rath Gundlings eigenemMunde von fleißigen Zuhörern in die Feder gefasset. Frankfurt/O, Leipzig
1733, S. 31 (§ 3); Herbert Jaumann: Buddeus, Johann Franz. In: Herbert Jaumann: Handbuch Ge-
lehrtenkultur der Frühen Neuzeit Bd. 1: Bio-bibliographisches Repertorium. Berlin, New York
2004, S. 139f.
 Nikolaus Hieronymus Gundling: Gründlicher Discours über Henrici de Cocceii Juris Publici
Prudentiam. Wie solcher ehemals aus des seel. Herrn Gundlings eignem Munde von einigen
Zuhörern niedergeschrieben. Frankfurt/O, Leipzig 1735, S. 32 (cap. 1, § 9.10); Herbert Jaumann:
Cocceji, Heinrich von. In: Herbert Jaumann: Handbuch Gelehrtenkultur der Frühen Neuzeit Bd. 1:
Bio-bibliographisches Repertorium. Berlin, New York 2004, S. 188.
 Jean Bodin: Über den Staat. Ausgew., übers. u. hg. von Gottfried Niedhart. Stuttgart 1976, S. 20
(liv. 1, chap. 8); Jean Bodin: Les six Livres de la Republique. Paris 1583, S. 124 (liv. 1, chap. 8):
„[C]eluy est absoluement souuerain, qui ne recongnoist rien plus grand que soy apres Dieu.“
 Bodin: Über den Staat, S. 8 f. (liv. 1, chap. 1): „Der Staat ist definiert durch die dem Recht
gemäß geführte, mit souveräner Gewalt ausgestattete Regierung einer Vielzahl von Haushalten
und dessen,was ihnen gemeinsam ist.“; Bodin: Les six Livres de la Republique, S. 1 (liv. 1, chap. 1):
„Republique est un droit gouuernement de plusieurs mesnages & de ce qui leur est commun, auec
puissance souueraine.“
 Vgl. Oliver Bach: „Am drollichsten war seine Nachahmungssucht“. Gelungene Kommunika-
tion zwischen Anthropologie und Habitualisierung in Johann Carl Wezels ‚Robinson Krusoe‘

Daniel Defoes The Life and Strange Surprizing Adventures of Robinson Crusoe 115



Begriff-Kontrast poetisch zu inszenieren. Gundlings Robinson-Rezeption ist ge-
tragen von einer strikt juristischen Lesart, die den Romantext nur auf systemati-
sche Adäquanz abtastet, ohne auf das literarische Spiel mit Begriffen zu achten.
So groß auch das naturrechtliche Interesse des Robinson-Romans auch sein mag,
so wenig wird doch ein rein naturrechtliches Interesse am Robinson-Roman
demselben gerecht.

Bibliographie

Achermann, Erich: Die Frühe Neuzeit als Epoche. In: Neue Diskurse der Gelehrtenkultur in der
frühen Neuzeit. Ein Handbuch. Hg. von Herbert Jaumann und Gideon Stiening. Berlin,
Boston 2016, S. 3–96.

Albrecht, Michael: Wahrheitsbegriffe von Descartes bis Kant. In: Die Geschichte des
philosophischen Begriffs der Wahrheit. Hg. von Markus Enders, Jan Szaif. Berlin 2006,
S. 231–250.

[Anonym:] Neigung, natürliche. In: Grosses vollständiges Universal-Lexicon Aller
Wissenschafften und Künste Bd. 23. Leipzig, Halle 1740, Sp. 1654–1656.

Aristoteles: Metaphysik. Griechisch-deutsch. Hg. von Horst Seidl. Hamburg 1989.
Aristoteles: Poetik. Übers. u. hg. von Manfred Fuhrmann. Stuttgart 1987.
Bach, Oliver: „Am drollichsten war seine Nachahmungssucht“. Gelungene Kommunikation

zwischen Anthropologie und Habitualisierung in Johann Carl Wezels ‚Robinson Krusoe‘
(1779/80). In: Gelungene Gespräche als Praxis der Gemeinschaftsbildung. Literatur,
Sprache, Gesellschaft. Hg. von Angela Schrott, Christoph Strosetzki (= Historische
Dialogforschung 5). Berlin, Boston 2020, S. 261–278.

Bach, Oliver: Kluge Leidenschaft? Daniel Caspers von Lohenstein „Cleopatra“ zu Affektenlehre
und Staatsräson. In: Daphnis 44.4 (2016), S. 572–604.

Bach, Oliver: Moralität zwischen Verstand, Sinnen, Trieben und Offenbarung in der Aufklärung.
Friedrich Schillers „Ästhetische Erziehung des Menschen“ und die Tradition Wolffs,
Rousseaus, Baumgartens und Gellerts. In: Limina: Natur – Politik. Verhandlungen von
Grenz- und Schwellenphänomenen in der Vormoderne. Hg. von Annika von Lüpke, Tabea
Strohschneider, Oliver Bach. München, Wien 2019.

Bach, Oliver: Pragmatische Geschichte. Begriffs- und Problemhistorie einer zweckgebundenen
Schreibart. In: Historia pragmatica. Der Roman des 18. Jahrhunderts zwischen
Gelehrsamkeitsgeschichte und Autonomieästhetik. Hg. von Oliver Bach, Michael
Multhammer. Heidelberg 2020, S. 41–64.

Bersier, Gabrielle: Wunschbild und Wirklichkeit. Deutsche Utopien im 18. Jahrhundert.
Heidelberg 1981.

Blödorn, Andreas: Erzählen als Erziehen. Die Subjektivierung der Utopie und die
Selbstreflexion der Aufklärung in den Robinsonaden Defoes, Campes und Wezels. In: Vom

(1779/80). In: Gelungene Gespräche als Praxis der Gemeinschaftsbildung. Literatur, Sprache,
Gesellschaft. Hg. von Angela Schrott, Christoph Strosetzki (= Historische Dialogforschung 5).
Berlin, Boston 2020, S. 261–278, hier S. 275 f.

116 Oliver Bach



Zweck des Systems. Beitrage zur Geschichte literarischer Utopien. Hg. von Arpad Bernath,
Endre Hars, Peter Plener. Tübingen 2006.

Bodin, Jean: Les six Livres de la Republique. Paris 1583.
Bodin, Jean: Über den Staat. Ausgew., übers. u. hg. von Gottfried Niedhart. Stuttgart 1976.
Brüggemann, Fritz: Utopie und Robinsonade (= Forschungen zur neueren Litteraturgeschichte

46). Weimar 1914.
Brunner, Horst: Die poetische Insel. Inseln und Inselvorstellungen in der deutschen Literatur.

Stuttgart 1967, S. 97–102.
Brunner, Horst: Kinderbuch und Idylle. Rousseau und die Rezeption des „Robinson Crusoe“ im

18. Jahrhundert. In: Jahrbuch der Jean-Paul-Gesellschaft 2 (1967), S. 85–114.
Buchenau, Stefanie: Trieb, Antrieb, Triebfeder dans la philosophie morale prékantienne. In:

Revue germanique internationale 18 (2002), S. 11–24.
Campe, Joachim Heinrich: Robinson der Jüngere. Zur angenehmen und nützlichen Unterhaltung

für Kinder. Hg. von Alwin Binder. 2. Aufl. Stuttgart 2014.
Defoe, Daniel: The Life and Strange Surprising Adventures of Robinson Crusoe, of York,

Mariner […]. London 1719.
Defoe, Daniel: Robinson Crusoe. Vollständige Ausg., übers. von Franz Riederer. Darmstadt

1987.
Defoe, Daniel: Robinson Crusoe. Übers. u. hg. von Hans Reisiger. Stuttgart 2012.
Deitz, Luc: Gerardus Joannes Vossius’ „De philologia liber“ und sein Begriff der „Philologie“.

In: Philologie und Erkenntnis. Beiträge zu Begriff und Problem frühneuzeitlicher
„Philologie“. Hg. von Ralph Häfner (= Frühe Neuzeit 61). Tübingen 2011, S. 3–34.

Dowdell, Coby: „A Living Law to Himself and Others“. Daniel Defoe, Algernon Sidney, and the
Politics of Self-Interest in „Robinson Crusoe“ and „Farther Adventures“. In:
Eighteenth-Century Fiction 22.3 (2010), S. 415–442.

Dürbeck, Gabriele: Einbildungskraft und Aufklärung. Perspektiven der Philosophie,
Anthropologie und Ästhetik um 1750 (= Studien zur deutschen Literatur 148). Tübingen
1998.

Gundling, Nikolaus Hieronymus: Ausführlicher Discours über das Natur- und Völcker-Recht.
Nach Anleitung und Ordnung Des von Ihm selbst zum zweyten mahl herausgegebenen
Iuris Naturae Ac Gentium In welchem die Lehren der natürlichen Rechts-Gelahrheit mit
neuern und deutlichen Exempeln aus der Europäischen Staats- und teutschen
Reichs-Historie mehrers erläutert worden worden; Nebst nöthigen Registern der Autorum
und Sachen. Leipzig, Frankfurt/M 1734.

Gundling, Nikolaus Hieronymus: Collegium Historico-Literarium oder ausführliche Discourse
über die vornehmsten Wissenschaften und besonders die Rechts-Gelahrheit. Bremen
1738.

Gundling, Nikolaus Hieronymus: Discours über Weyl[and]. Herrn D. Io. Franc. Buddei, SS. Th.
Prof., Philosophiae Practicae Part. III. Die Politic. Ehemals aus des Hochberühmten Herrn
Geh. Rath Gundlings eigenem Munde von fleißigen Zuhörern in die Feder gefasset.
Frankfurt/O, Leipzig 1733.

Gundling, Nikolaus Hieronymus: Gründlicher Discours über Henrici de Cocceii Juris Publici
Prudentiam. Wie solcher ehemals aus des seel. Herrn Gundlings eignem Munde von
einigen Zuhörern niedergeschrieben. Frankfurt/O, Leipzig 1735.

Daniel Defoes The Life and Strange Surprizing Adventures of Robinson Crusoe 117



Häfner, Ralph: Götter im Exil. Frühneuzeitliches Dichtungsverständnis im Spannungsfeld
christlicher Apologetik und philologischer Kritik (ca. 1590–1736) (= Frühe Neuzeit 80).
Tübingen 2003.

Hamilton, James F.: Literature and the „Natural Man“ in Rousseauʼs Emile. In: Literature and
history in the age of ideas. Essays on the French enlightenment presented to George R.
Havens. Hg. von Charles G. S. Williams. Columbus/OH 1975, S. 194–206.

Hobbes, Thomas: Elementa Philosophica de Cive. Amsterdam 1647.
Hobbes, Thomas: Vom Bürger. In: Hobbes: Vom Menschen / Vom Bürger. Elemente der

Philosophie II / III. Eing. u. hg. von Günter Gawlick. Hamburg 1994, S. 57–327.
Hohendahl, Peter Uwe: Zum Erzählproblem des utopischen Romans im 18. Jahrhundert. In:

Gestaltungsgeschichte und Gesellschaftsgeschichte. Literatur-, kunst- und
musikwissenschaftliche Studien. Hg. von Helmut Kreuzer. Stuttgart 1969, S. 79–114.

Jaumann, Herbert: Buddeus, Johann Franz. In: Herbert Jaumann: Handbuch Gelehrtenkultur der
Frühen Neuzeit, Bd. 1: Bio-bibliographisches Repertorium. Berlin, New York 2004, S. 139f.

Jaumann, Herbert: Cocceji, Heinrich von. In: Herbert Jaumann: Handbuch Gelehrtenkultur der
Frühen Neuzeit, Bd. 1: Bio-bibliographisches Repertorium. Berlin, New York 2004, S. 188.

Lamport, Francis J.: Utopia and „Robinsonade“: Schnabelʼs „Insel Felsenburg“ and
Bachstromʼs „Land der Inquiraner“. In: Oxford German Studies 1 (1966), S. 10–30.

Locke, John: Two Treatises of Government. London 1690.
Locke, John: Zwei Abhandlungen über die Regierung. Übers. von Hans Jörn Hoffmann, eing. u.

hg. von Walter Euchner. 10. Aufl. Frankfurt/M 2004.
Naumann, Dietrich: Politik und Moral. Studien zur Utopie der deutschen Aufklärung (=

Frankfurter Beiträge zur Germanistik 15). Heidelberg 1977.
Novak, Maximillian E.: Robinson Crusoe and Economic Utopia. In: The Kenyon Review 25.3

(1963), S. 474–490.
Opitz, Martin: Buch von der deutschen Poeterey (1624). Mit dem Aristarch (1617) und den

Opitzschen Vorreden zu seinen Teutschen Poemata (1624 und 1625) sowie der Vorrede zu
seiner Übersetzung der Trojanerinnen (1625). Hg. von Herbert Jaumann. Stuttgart 2013,
S. 26–34.

Pearl, Jason H.: Desert Islands and Urban Solitudes in the Crusoe Trilogy. In: Studies in the
Novel 44.2 (2012), S. 125–143.

Rousseau, Jean-Jacques: Emile oder Über die Erziehung. Hg. von Martin Rang. Stuttgart 1965.
Rousseau, Jean-Jacques: Émile ou de l’Éducation. Hg. von Michel Launay. Paris 1966.
Salatowsky, Sascha: Dichtung und Wahrheit – die Rezeption der aristotelischen Poetik im 16.

und 17. Jh. In: Erzählende Vernunft. Hg. von Günter Frank, Anja Hallacker, Sebastian Lalla.
Berlin 2006.

Schaeffer, Denise: The Utility of Ink. Rousseau and Robinson Crusoe. In: The Review of Politics
64.1 (2002), S. 121–148.

Schenk, Günter, Regina Meyer: Psychologisch-juristische Richtung der Logik im
18. Jahrhundert in Halle. Thomasius, Buddeus, Sperlette, Schneider, Gundling,
Heineccius. Halle/S 2008, S. 191–208.

Soncini, Sara: The Island as a Social Experiment. A Reappraisal of Daniel Defoe’s Political
Discourse(s) in „Crusoe“ and „The Farther Adventures“. In: Wrestling with Defoe.
Approaches from a workshop on Defoeʼs prose. Hg. von Marialuisa Bignami (= Quaderni
di Acme 30). Bologna 1997, S. 11–43.

118 Oliver Bach



Starr, George A.: „Robinson Crusoe“ and Its Sequels. „The Farther Adventures“ and „Serious
Reflections“. In: The Cambridge companion to „Robinson Crusoe“. Hg. von John J.
Richetti. Cambridge, New York 2018.

Stiening, Gideon: Natur und Staat. Politische Anthropologie bei Marsilius von Padua und Hugo
Grotius – mit einem Seitenblick auf die Antike. In: Von der Allegorie zur Empirie? Natur im
Rechtsdenken des Spätmittelalters und der Frühen Neuzeit. Hg. von Susanne Lepsius,
Friedrich Vollhardt, Oliver Bach (= Abhandlungen zur rechtswissenschaftlichen
Grundlagenforschung 100). Berlin 2018, S. 192–224.

Stiening, Gideon: Von Despoten und Kriegern. Literarische Reflexion auf den ‚sensus
communis politicus‘ bei Christoph Martin Wieland und Johann Carl Wezel. In: Denken fürs
Volk? Popularphilosophie vor und nach Kant. Hg. von Christoph Binkelmann, Nele
Schneidereit (= Kultur –System – Geschichte 6). Würzburg 2015.

Stockinger, Ludwig: Ficta respublica. Gattungsgeschichtliche Untersuchungen zur utopischen
Erzählung in der deutschen Literatur des frühen 18. Jahrhunderts (= Hermaea. Neue Folge
45). Berlin 1981.

Thomasius, Christian: Cautelae circa Praecognita Jurisprudentiae in usum Auditorii
Thomasiani, Halle/S 1710.

Thomasius, Christian: Einleitung zur Hof-Philosophie, Oder, Kurtzer Entwurff und die ersten
Linien Von Der Klugheit zu Bedencken und vernünfftig zu schliessen: Worbey die
Mittel-Strasse, wie man unter den Vorurtheilen der Cartesianer, und ungereimten Grillen
der Peripatetischen Männer, die Warheit erfinden sol, gezeiget wird. Frankfurt, Leipzig
1710.

Thomasius, Christian: Freymüthige Jedoch Vernunfft- und Gesetzmäßige Gedancken Uber
allerhand/ fürnemlich aber Neue Bücher. Durch alle zwölff Monat des 1689. Jahrs. Halle/S
1690.

Thomasius, Christian: Introductio Ad Philosophiam Aulicam, Seu Lineae Primae Libri De
Prudentia Cogitandi Et Ratiocinandi. Ubi ostenditur media inter praeiudicia
Cartesianorum, & ineptias Peripateticorum, veritatem inveniendi via. Leipzig 1688.

Timm, Albrecht: Die Universität Halle-Wittenberg. Herrschaft und Wissenschaft im Spiegel ihrer
Geschichte. Frankfurt/M 1960.

Vollhardt, Friedrich: Das Problem der Quantität und die Neuordnung des Wissens in der
Ausbildung des Juristen. In: Die Frühe Neuzeit. Revisionen einer Epoche. Hg. von Andreas
Höfele, Jan-Dirk Müller, Wulf Oesterreicher. Berlin, Boston 2013, S. 427–448.

Vollhardt, Friedrich: Selbstliebe und Geselligkeit. Untersuchungen zum Verhältnis von
naturrechtlichem Denken und moraldidaktischer Literatur im 17. und 18. Jahrhundert.
Tübingen 2001.

Voßkamp, Wilhelm: Emblematik der Zukunft. Poetik und Geschichte literarischer Utopien von
Thomas Morus bis Robert Musil. Berlin, Boston 2016.

Vossius, Gerhard Johannes: De Philologia liber. Amsterdam 1650.
Wels, Volkhard: Die Legitimation der Fiktionalität zwischen historia, Roman und Lehrdichtung.

In: Historia pragmatica. Der Roman des 18. Jahrhunderts zwischen
Gelehrsamkeitsgeschichte und Autonomieästhetik. Hg. von Oliver Bach, Michael
Multhammer. Heidelberg 2020.

Wezel, Johann Carl: Gesamtausgabe in acht Bänden. Bd. 2,2: Robinson Krusoe. Hg. von Jutta
Heinz, Wolfgang Hörner. Heidelberg 2016.

Daniel Defoes The Life and Strange Surprizing Adventures of Robinson Crusoe 119



Williams, Andrew Jerome: „Differ with Charity“. Religious Tolerance and Secularization in „The
Farther Adventures of Robinson Crusoe“. In: Religion and Literature 48.1 (2016),
S. 27–49.

120 Oliver Bach


