
Katharina Serles
Körper, Kunst und Kanon:  
(Queer-)feministische Bildermächtigungen 
in Comics

Abstract
„Body, Art, and Canon: (Queer) Feminist Appropriation of Art in Comics“ sheds 
light on the multi-layered relationship between comics and visual art, examining 
which images and artists are (re-)produced in comics and which canons are (re-)
constructed as a result. Comics, as a medium of the anti-hegemonic, fragmentary, 
and subversive, offer a suitable platform to critique and subvert elitist, normative, 
and colonial discourses and canons. However, they also often perpetuate a white, 
Western-centric, and male art canon of the global North as they face the challenge 
of achieving productive readability. 

1  Zitiert
Comics sind Meister*innen des Zitats. Sie zitieren sich selbst – wenn sie Figuren, 
Objekte, Räume, Tätigkeiten etc. von Panel zu Panel immer wieder neu und ähnlich 
erschaffen, um jene Kohärenz zu erzielen, die es für Narration benötigt; sind also 
in sich interpiktorial (Serles 2018a) bzw. „Wiederholungen ohne Original“ (Frahm 
2010, 37). Sie zitieren aber bisweilen auch extradiegetische Bilder und Texte, 
beziehen sich auf kulturgeschichtliche und ikonografische Kontexte durchaus auch 
in abgrenzender bzw. definitorischer Absicht: Was sind Comics? Kunst oder Litera-
tur oder etwas anderes? Was sind Bilder/Texte? Wie funktionieren sie? Sogenannte 
Kunstcomics, die sich „explizit wie implizit mit Bildender Kunst beschäftigen“, 
bezeichne ich als „metareflexiven Sonderfall“ (Serles 2018a, 134), da sie sozusa-
gen zur Potenz ihr Nachdenken darüber, was Bilder sind, ausstellen. Was ist etwa 
das gezeichnete Gemälde auf der gezeichneten Wand eines gezeichneten Panels? 
Welche intrikaten Blickverhältnisse werden nachvollzogen, wenn Rezipient*innen 
Panels betrachten, die Comicfiguren fokussieren, die Bildende Kunst betrachten? 
„Das System ‚Comic‘ referiert das System ‚Kunst‘ deshalb kaum je in bloss parodis-
tischer und/oder bewundernder Harmlosigkeit, sondern benennt zugleich dessen 
Selbsttäuschungen“ (Heller 1990, 16) – und damit auch seine eigenen, möchte ich 
Martin Hellers Fazit ergänzen.

 Open Access. © 2025 the author(s), published by De Gruyter.  This work is licensed under the Creative Commons 
Attribution-NonCommercial 4.0 International License. For details go to https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/. 
https://doi.org/10.1515/9783110775754-017 



124   Katharina Serles

Heller konzipierte gemeinsam mit Cuno Affolter und Urs Hangartner die Aus-
stellung „Mit Pikasso macht man Kasso“. Kunst und Kunstwelt im Comic (1990) im 
Museum für Gestaltung Zürich, die auf Basis einer großen Materialsammlung das 
Kunstverständnis von Comics  – zumindest aus damaliger und westeuropäischer 
Sicht – dokumentierte. Albert Kuhn fasst dieses in seinem Beitrag im Ausstellungs-
katalog als „reaktionär“ sowie „unterwürfig und voller Ressentiments“ zusammen 
(1990, 64). Die 1990 identifizierten Leitmotive sind allerdings immer noch produk-
tiv: Comics setzen sich mit der (leidenden/scheiternden) Künstler*innenfigur aus-
einander,1 Kunst wird in Comics entweder als Ware bzw. Wertgegenstand oder als 
Distinktionsmerkmal bzw. zur Figurenzeichnung verhandelt, und seltener sind 
Comics Schauplätze von stilistischer Reverenz bzw. Bild-/Kunstkritik. 

In der von Massimo Fecchi gezeichneten Episode von Rolf Kaukas Lupo (1978), 
die dem Ausstellungskatalog vorangestellt ist, wird auf die Geschichte von Zeuxis, 
Parrhasios und den Weintrauben angespielt – und damit auf eine ‚Ur-Szene‘ der 
Bildwissenschaft, die das gleichzeitige „‚da‘ und ‚nicht da‘“ (Mitchell 2008, 32) der 
Bilder daraus entwickelt.2 Lupo kann wenig mit den modernen Kunstwerken, die 
als Bild-im-Bild in die Panels montiert sind, anfangen. Der Ausstellungskatalog in 
seiner Hand (sozusagen das Bild-eines-Hefts-im-Heft) spielt dabei auf den klassischs-
ten aller Comicphänotypen an: das Comicheft. Das unterstreicht den visualisier-
ten Wettstreit der Künste, i. e. die Paragone-Situation, zusätzlich. Die ausgestellten 
Kunstwerke entsprechen zwar in Flächigkeit und Farbgebung dem Stil des Comic-
zeichners Fecchi, zitieren durch typische Motive jedoch Werke von Pablo Picasso 
und Giorgio de Chirico (zum männlichen Kanon siehe Abschnitt 4 im vorliegenden 
Beitrag). Jenes Gemälde, das schließlich seine volle Aufmerksamkeit auf sich zieht, 
zeigt eine Torte, die Lupo, erfolgreicher als Zeuxis’ Tauben, die nur versuchten, an 
den gemalten Trauben zu picken, tatsächlich mit Genuss verspeist. Das Tortenbild 
verweist wiederum mehrfach selbstreferenziell auf ältere Fix-und-Foxi-Geschich-
ten, in denen Lupo als Running Gag immer wieder eine Torte vom Fensterbrett 
stiehlt (z. B. Hierl und Van der Heide 1955; Fecchi 1976; Martí 1977 – hier soll die 
Torte zuvor sogar gemalt werden).

Diese – nun hoffentlich anschaulich gewordene – mehrfache Praxis des Zitie-
rens wirft verschiedene Fragen auf: Welche Bilder/Texte werden (re-)produziert, 
welche Künstler*innen erwähnt/dargestellt, welcher Kanon wird dadurch (re-)

1 Bis in die 1990er-Jahre waren das laut Affolter, Hangartner und Heller lediglich männlich ge-
lesene Figuren: „Der Kunst und den Künstlern – Künstlerinnen sind ohnehin inexistent – geht es 
im Comic schlecht“ (Heller 1990, 10).
2 Plinius überliefert u. a., dass Zeuxis Trauben so realistisch gemalt habe, dass Tauben davon zu 
essen versuchten (Mitchell 2008, 32).



Körper, Kunst und Kanon   125

konstruiert? Was wird ausgelassen und warum? Inwiefern können Bildzitate sub-
versiv sein, etablierte Normen und Sehweisen hinterfragen, alternative Narrative 
entwickeln, eine (queer-)feministische Kritik formulieren bzw. ein (queer-)feminis-
tisches Selbstverständnis fördern? 

2  Verkunstet
Die Beziehung zwischen Comics und Bildender Kunst ist auch heute noch tenden-
ziell konfliktreich (Salter 2016, 349). Bart Beaty beschreibt in seiner Monografie 
Comics versus Art die gängige Wahrnehmung von Comics als „not as art, but as 
art’s mass cultural ‚other‘“ (2012, 25). Comics und Kunst seien, wie Damian Duffy 
zusammenfasst, „two separate worlds, one characterized as an ephemeral and dis-
posable commercial endeavor appealing to the lowest common denominator, the 
other unique, enduring, elitist, appealing to the specialized intellectual sensibilities 
of the patron and the critic“ (2009, o. S.). Wo die Bildende Kunst eine*n Künstler*in 
und ein Original geradezu voraussetzt, produzieren Comics Kollaborationen und 
Kopien (Salter 2016, 355). Und da sich Comics über Text und Bild sowie über Raum 
und Zeit hinaus ausdehnen (Serles 2024), stellen sie eine Vielzahl von bildphilo-
sophischen und narratologischen Fragen (Serles 2018a) und sind umso schwieriger 
mit Bildender Kunst zu vergleichen oder gar auf dieselbe Weise zu behandeln. Und 
doch haben sich Comics in einer Art Überkompensationsreaktion auf ihren dis-
kursiven Ausschluss von den Künsten längst ihren Weg in die Museen gebahnt (ob 
als Comics selbst oder wiederum als Zitate,3 z. B. in Pop Art) bzw. haben sich Kunst, 
Künstler*innen und Ausstellungsräume geradezu thematisch einverleibt. Die ver-
meintliche Alterität gegenüber der Bildenden Kunst hat sich als produktiv für das 
Medium erwiesen und hat Comicgenres wie Kunstdiebstahl und Künstler*innen-
biografien sowie Geschichten von pygmalionischer Verlebendigung von Bildgegen-
ständen (und umgekehrt den Einstieg von Comicfiguren in ein Bild), von Idolatrie 
und Ikonoklasmus hervorgebracht (Serles 2018a, 134). 

Künstler[*innen], Kunstbetrieb und Kunstwerke sind stets präsent. Die Konstellation von 
‚Kunst‘ im legitimierten Sinne und Comic als neuer Kunstform, welche die Kunst in ihre Hand-
lungen eingebaut und als bildnerisches Medium zugleich mit ihr arbeitet, lässt eine Betrach-

3 Beaty diskutiert eine interessante vergeschlechtlichte Dimension dieser Vereinnahmung von Co-
mics in der Bildenden Kunst: Comics würden hier eine „feminized role“ einnehmen „as the passive 
muse that inspires genuine art“ (2012, 191). 



126   Katharina Serles

tung der Kunstbilder im Comic als kultursoziologisch spannend und aufschlussreich erschei-
nen. (Hangartner und Mazenauer 1990, 102) 

Im Folgenden werden Comics exemplarisch diskutiert, die auf unterschiedliche 
Weise Werke der Bildenden Kunst zitieren.4 Dadurch soll eine Taxonomie der unter-
schiedlichen Methoden und Motive des Bildzitats im Comic entstehen – von (Re-)
Produktion über Aneignung und Umdeutung bis zu Subversion – und ein Beitrag 
zu aktuellen Diskussionen über Kunst, Geschlecht und Identität geleistet werden. 

3  Musealisiert
Seit 1985 kritisieren die Guerrilla Girls, eine anonym agierende US-amerikanische 
Aktivistinnengruppe, (intersektionale) Diskriminierungsformen sowie Korruption 
vor allem eines vornehmlich weißen und cis-männlich dominierten Kunstbetriebs 
mittels „disruptive headlines, outrageous visuals and killer statistics“ (Guerrilla 
Girls o. J.). Ihre Poster – wie etwa Only 4 Commercial Galleries in NY Show Black 
Women. Only 1 Shows More Than 1 (1986), Do Women Have to be Naked to Get Into 
the Met. Museum?5 (1989), Guerrilla Girls Code of Ethics for Art Museums (1989) 
oder 3 Ways To Write A Museum Wall Label When The Artist Is A Sexual Predator 
(2018) – haben es seither sogar selbst in die Museen geschafft und wurden auch in 
Comics aufgegriffen.6 

Das Museum als legitimierende und kanonbildende Institution des Kunst-
betriebs darf in einer gender- und kunsttheoretischen Betrachtung von Comics 
nicht fehlen. Einerseits gibt es „strong formal relationships“ zwischen Comics und 
Museen (Salter 2016, 350), die strukturell einen Vergleich nahelegen: Beide ver-

4 Irmela Marei Krüger-Fürhoffs Analyse der extradiegetischen Bildzitate in Manuele Fiors Comic-
adaption von Arthur Schnitzlers Fräulein Else macht das „vielfältige[ ] Verweissystem[ ]“ deutlich, 
das diese Comics bilden. Sie erläutert, wie Kunstzitate auf kulturelle Kontexte verweisen und Co-
mics „mit zusätzlicher Bedeutung“ aufladen (2022, 133).
5 Hellsichtig im Comic vorweggenommen, wenn auch nicht aus feministischer Perspektive, hat 
den Topos der omnipräsenten (weiblichen) Nacktheit Richard Outcault in In the Louvre – The Yellow 
Kid Takes in the Masterpieces of Art (1897). Darin heißt es: „Dis gallery is full of nudes but dere aint 
no naked walls“.
6 Die eigene Publikation The Guerrilla Girls Bedside Companion to the History of Western Art 
(1998) bedient sich abschnittsweise Comicelementen; Valentina Grandes und Eva Rossettis Comic 
Frauen, die die Kunst revolutioniert haben widmet das letzte von vier Kapiteln (neben Judy Chicago, 
Faith Ringgold und Ana Mendieta) den Guerrilla Girls und – wie es im Untertitel heißt – ihrem 
„Sturm auf die Museen“ (2021, 100).



Körper, Kunst und Kanon   127

wenden in der Regel visuelle und textliche Elemente in sequenzieller Reihenfolge 
und erstrecken sich über Raum und Zeit. Beide sind im Wesentlichen bruchstückhaft 
und lassen Raum zwischen den Exponaten bzw. Panels, wobei den Betrachtenden 
eine gleichermaßen aktive Rezeption abverlangt wird. Auf die Spitze getrieben 
werden diese Parallelen in David Prudhommes Comic Cruising Through the Louvre 
(2012), in dem der Protagonist durch die Galerien des Louvre geht und sagt: „It’s 
like I’m walking inside a giant comic book. // There are panels on every wall. / In 
every format and style“ (4–6). Gemälderahmen, Fenster und quadratische Vitrinen 
verweisen auf Panelframes und Sequenzen und spielen darauf an, dass die Archi-
tektur des Louvre wie ein Comic gelesen werden muss: „[T]he astute museumgoer, 
like the alert comic art reader, is always thinking about why the ‚panels‘, that is, the 
individual works of art, are arranged the way they are in a given sequence“ (Picone 
2013, 48). 

Weiters scheinen Museumscomics im Besonderen (also Comics, die von Museen 
handeln bzw. in diesen verortet sind; Serles 2018b) verschiedene museologische 
Utopien geradezu einzulösen (te Heesen 2012, 18–19, 111–124): Die Idee eines Ironi-
schen Museums von Stephen Bann (1978) und damit einer selbstkritischen Institu-
tion, die auf sich selbst verweist, auf ihre eigene Konstruktion und Artifizialität, auf 
die Kanonisierungen und Master-Narrative, die sie produziert (te Heesen 2012, 19), 
ist z. B. in Nicolas de Crécys Comic Glacial Period (2006) eingelöst, in dem Figuren 
aus einer fernen Zukunft den Louvre wiederentdecken, der tief unter Schnee- und 
Eisbergen begraben ist. Während sie versuchen, die Funktion und Bedeutung der 
Gemälde zu verstehen, indem sie diese in eine Reihenfolge bringen, reflektie-
ren sie implizit über die Institution der (Kunst-)Geschichte und fragen, wie und 
welche Bilder welche Geschichten darstellen (Heyden 2013, 286). Nur allzu deut-
lich wird, dass eine Rekonstruktion einer Gesellschaft auf Basis der Louvre’schen 
Kunstsammlung eine patriarchale/misogyne sein muss: „I don’t understand… more 
images. / And more lewd ones! / And as if lewdness was always feminine. / A lewd-
ness in enslavement to men.“ – „This place was a house of pleasures. Pleasures for 
men, of course“ (de Crécy 2006, 38).

Aus einer herrschaftskritischen und queerfeministischen Perspektive ist die 
Institution des Museums vielfach als eurozentristischer, kolonialer und exklusiver 
Ort kritisiert worden, der antihegemoniale Narrative strukturell ausschließt. 
Die oft misslungene Integration von Comics in den musealen Raum (Beaty 2012, 
185–209; Jehle 1990) hat auch mit einem fundamentalen Unterschied von Comics 
und Museen zu tun: Comics als traditionelle Verhandlungsräume marginalisierter 
Erzählungen und Identitäten, als Teil populärer Gegenkultur, unterhalten seit jeher 
ein zwiespältiges Verhältnis zum Museum. Dadurch sind sie aber vielleicht sogar 
besonders geeignet, elitäre, normative und koloniale Museumsdiskurse zu kritisie-
ren und zu unterlaufen. Werden sie archiviert und ausgestellt, laufen sie Gefahr, 



128   Katharina Serles

einige ihrer inhärenten Eigenschaften zu verlieren; stattdessen erweisen sie sich 
oft selbst als ihre eigenen besten Archive und Museen (Bicker 2011, 21).

Cruising Through the Louvre und Glacial Period sind zwei von insgesamt 31 
Comics, Graphic Novels und Mangas, die der Louvre seit 2005 im Futuropolis Verlag 
in Auftrag gegeben hat. Vorrangiges Ziel ist es, neue Zielgruppen für das Museum 
zu erschließen. Dieser didaktische bzw. Marketingaspekt wird dort deutlich, wo 
auf die jeweilige Erzählung ein Infoteil über das Museum und seine berühmtesten 
Exponate folgt. Museumskritik ist selten Thema, mit einer großen Ausnahme: Eine 
der jüngsten Publikationen der Reihe, Zelbas Le Grand Incident (2023), nimmt sich 
(knapp 130 Jahre nach The Yellow Kid)7 die omnipräsente weibliche Nacktheit in 
Kunstgeschichte und Museum vor und beantwortet die Frage der Guerrilla Girls 
(Do Women Have to be Naked to Get Into the Met. Museum?) in invertierter Form: 
Zwar sind die weiblich identifizierten Figuren auf den Gemälden immer noch 
nackt, doch müssen sich männlich identifizierte Besucher nun entblößen, um in 
den Louvre zu gelangen. Auch wenn den Gemälden damit nicht automatisch ein 
oppositional gaze (bell hooks 1992, 115–131), ein staring back (Elkins 1997) gelingt, 
so ist die Ausgangslage nun wenigstens ausbalancierter. 

4  Kanonisiert
Als Medium des Antihegemonialen, des Fragmentierten und Hybriden, des Subver-
siven und Marginalisierten wären Comics auch besonders geeignet, elitäre, nor-
mative und koloniale Diskurse und Kanons zu kritisieren und zu unterlaufen. Was 
eine kunstgeschichtliche Kanon(-re-)produktion angeht, fallen Comics weit hinter 
ihre Möglichkeiten zurück. Comickünstler*innen stehen dabei vor einem ähnlichen 
Dilemma wie etwa auch Autor*innen, die mit Bildzitaten operieren (Fliedl 2013): 
Will das Bildzitat als solches produktiv lesbar werden, muss die Vorlage einen 
gewissen Bekanntheitsgrad und damit auch Grad der Kanonisierung erreicht haben:

Dem Zitieren von Kunstwerken sind im Massenmedium Comic grundsätzlich Grenzen gesetzt, 
sollten die Zitate doch leicht konsumierbar und für möglichst viele Leser und Leserinnen 
wiedererkennbar sein. Das freilich bedeutet, dass das zur Verfügung stehende Bildkorpus 
erheblich eingeschränkt wird und die schliesslich zitierten Werke meist dem legitimierten 
bildungsbürgerlichen Kanon entstammen. (Hangartner und Mazenauer 1990, 102)

7 Siehe Fußnote 5.



Körper, Kunst und Kanon   129

Wie bereits ausgeführt, ist gerade der Kunstkanon des globalen Nordens auf 
Produktionsseite weiß, westlich-zentriert und männlich. BIPoC und FLINTA*-Per-
sonen sind  – wenn überhaupt  – Objekte dieser Kunst. Comics schreiben  – auch 
in ausdrücklich (queer-)feministischen Projekten – also häufig kunstgeschichtlich 
„privilegierte Bildspender“ (Fliedl 2009) fort, was jedoch nicht immer eine erzäh-
lerische Notwendigkeit ist: Jens Harders als Vierteiler geplantes Mammutprojekt – 
derzeit bestehend aus ALPHA… Directions (2010), BETA… Civilisations. Volume I 
(2014) und Volume II (2022) – erzählt auf mittlerweile insgesamt über 1000 Seiten 
unsere Universums-, Erd-, Menschheits- und Diskursgeschichte und spannt damit 
einen größtmöglich denkbaren zeitlichen, räumlichen und inhaltlichen Bogen. 
Durch das Kopieren, Zusammen- und Nebeneinanderstellen kanonisierter, aber 
auch weniger geläufiger Bilder aus Kunstgeschichte, Wissenschaft und Populär-
kultur unterstreicht die Serie die Diskursivität der Welthistoriografie, zeigt Schich-
ten, Brüche und Überschneidungen. Dabei ist die Identifikation der Bildbezüge 
ohne die Quellenverzeichnisse am Ende jedes Bandes unnötig bis unmöglich. Die 
Seiten zu den Ursprüngen der Bildproduktion in der Kunst aus BETA I scheinen – 
gerade in ihrer bildtheoretischen und kunsthistorischen Selbstbezüglichkeit  – 
besonders aufschlussreich (Harder 2014, 196–201): Harder führt zwar Beispiele 
der sogenannten Low und High Art an und stellt Höhlenmalereien und Street Art 
gegenüber, aber seine Beispiele konzentrieren sich auf einen Kanon, der als weiß 
und männlich bezeichnet werden muss. Es gibt in diesem Abschnitt nicht nur keine 
Beispiele von weiblichen Künstlerinnen; wenn Frauen abgebildet werden, sind sie 
einmal mehr nackt (z. B. Henri Gervex’ Rolla (1878) in Harder 2014, 201), dienen 
als Objekte der Betrachtung/Projektion bzw. sind zusätzlich entindividualisiert 
oder überhaupt nur noch Geschlecht, wie im Fall von Gustave Courbets Ursprung 
der Welt (1866) oder René Magrittes Die Vergewaltigung (1934), zwei Gemälde, die 
Frauen als Geschlechtsmerkmal inszenieren (Harder 2014, 196). Auch das wohl 
bekannteste und meistzitierte Kunstwerk, Leonardo da Vincis Mona Lisa (1503), 
darf nicht fehlen  – jedoch repräsentativ für die misogyne Rezeptionsgeschichte 
des Gemäldes (Serles 2013) in der Version LHOOQ (1919) von Marcel Duchamp 
(Harder 2014, 201). Die Quellenverzeichnisse machen es recht einfach, den Stand 
der Darstellung der Geschlechter zu analysieren. Identifizierbare männliche Künst-
ler werden im Schnitt 30-mal häufiger im Vergleich zu weiblichen Künstlerinnen 
zitiert. In BETA I sind etwa 704 Bilder insgesamt 269 Männern und 22 Bilder ins-
gesamt 19 Frauen zugeschrieben. Ein Viertel davon sind international anerkannte 
Künstlerinnen wie Frida Kahlo oder Niki de Saint Phalle; die Mehrheit besteht aus 
Illustratorinnen – insbesondere wissenschaftlichen Illustratorinnen. Selbst wenn 
alle nicht eindeutig identifizierbaren Quellen zu den weiblichen hinzugerechnet 
werden, sind männliche Künstler immer noch zehnmal häufiger vertreten. Ähn-
liche Ergebnisse liefert die Darstellung von Frauenfiguren in den Comics: In ALPHA 



130   Katharina Serles

sind auf 192 Bildern Männer und auf 56 Bildern Frauen eindeutig zu identifizieren. 
Als solche visualisieren sie als Maria- oder Venus-Figuren (Harder 2010, 204–205) 
am häufigsten Mutterschaft, Fruchtbarkeit, Schönheit und Körperlichkeit.

Auch die lange Liste an Comickünstler*innenbiografien als Teil des „Biografie-
Boom[s] im Comic-Segment“ (Schröer 2022, 352) reproduziert die vorwiegend 
männliche Kunstgeschichtsschreibung. Erst in jüngster Zeit häufen sich Publikatio-
nen über Künstlerinnen – bis auf Philipp Deines’ Comic über die schwedische abs-
trakte Künstlerin Hilma af Klint (Die 5 Leben der Hilma af Klint, 2022) widmen sie 
sich einigen wenigen breit rezipierten Frauen: Bei Prestel erschien 2017 etwa Frida. 
Ein Leben zwischen Kunst und Liebe von Vanna Vinci und 2023 Niki de Saint Phalle. 
Die Illustrierte Geschichte von Monica Foggia und Valeria Quattrocchi, im Laurence 
King Verlag 2020 Kusama. Eine Graphic Novel von Elisa Macellari. Deutlich wird, 
dass die biografische Bearbeitung einer Künstlerin häufig auch einer Produzentin 
bedarf. Das diagnostizieren Hangartner und Mazenauer bereits 1990 für die Dar-
stellung von Künstler*innen in Comics im Allgemeinen. 

Kaum einer Malerin werden wir ansichtig, praktisch nur Maler machen den Berufsstand 
Künstler aus. Und weil auch die Comic-Produzenten (Zeichner, Texter) mehrheitlich Männer 
sind, so reproduzieren insbesondere die Vorstellungen von der Aktmalerei eine männliche 
Perspektive. Hier der Maler, dort die ‚Puppe‘, ‚Kleine‘ usw.  – so klar und deutlich sind die 
Rollen verteilt. Die Frau hat sich damit abzufinden, als reines Malobjekt und -utensil betrach-
tet zu werden. (Hangartner und Mazenauer 1990, 107) 

Die „Künstler[!]-Comic-Biografien“ von Willi Blöss (meist koloriert von Beatriz 
López-Capparós), der dafür 2012 den Deutschen Biographiepreis erhielt, zeichnen 
ein ähnliches Bild: Von den seit 2002 erschienenen 46 kleinformatigen Heften 
handeln acht von Künstlerinnen (wobei Camille Claudel bereits im Titel Camille 
Claudel trifft Auguste Rodin vor allem durch ihre Beziehung zu einem Künstler 
interessant scheint). Im Vergleich zu den männlichen Gegenstücken werden die 
Künstlerinnen z. B. in Niki de Saint Phalle. Nanas und Papas (2003), Paula Moder-
sohn-Becker und von Worpswede / sei die Rede (2010) oder Artemisia Gentileschi. 
Die neue Frau (2021) durchweg mit Vornamen angesprochen – von Niki, Paula und 
Artemisia ist die Rede, in den Künstlerbiografien hingegen von Beuys, Munch und 
Schiele – womit ein misogyner Gestus der Biografieschreibung übernommen wird 
(Rauchenbacher 2014, 127).

Kanonbildung betrifft letztlich nicht nur die Primär-, sondern selbstverständ-
lich auch die Sekundärliteratur: Mit der Institutionalisierung der Comics Studies, 
die als eine Disziplin so nicht existieren, sondern immer wieder unterschiedliche 
Perspektiven unterschiedlicher Felder einnehmen, ist doch auch eine Kanon-
bildung festzustellen, was etwa wichtige Referenztexte und Analysegrundlagen 
angeht. So fragt Henry Jenkins kritisch: „Is Comics Studies to be modelled on Art 



Körper, Kunst und Kanon   131

History or Literature, which have tended to embrace exemplar works, often mas-
terpieces, whilst excluding much of what is produced?“ (2012, 5) Er fordert ent-
sprechend eine „multidisciplinary“, wenn nicht sogar „radically undisciplined“ (6) 
Comicforschung. Auch Bart Beaty und Benjamin Woo beschreiben ein verzerrtes 
Bild in Bezug auf die Prozesse der Kanonbildung: „we contend that looking at 
comics through the lens of literature will inevitably produce a distorted picture“ 
(2016, 15).

5  Verkörpert
Dennoch: Auch Kunstzitate von cis-männlichen Kontexten und Traditionen haben 
als Verkörperungen und Bildermächtigungen subversives und (queer-)feministi-
sches Potenzial. Beispiele hierfür sind etwa der autobiografische Comic Persepolis 
(2000–2001) von Marjane Satrapi, der durch sein Spiel mit Zitaten und Anlehnungen 
an westliche und östliche Kunsttraditionen gerade im iranischen Kontext subver-
sive Elemente aufweist, wie Jonas Engelmann unter Berufung auf Hillary Chute 
erläutert (2013, 219). Oder auch die nicht-binäre, vogelähnliche Künstler*innen-
figur in The Artist von Anna Haifisch (2016–2017), die immer wieder mit patriar-
chalen und neoliberalen Marktlogiken kämpft bzw. an ihnen verzweifelt und in 
lakonisch-ironischem Tonfall das männliche Künstlergenie persifliert. 

Lisa Frühbeis und Katja Klengel reklamieren in ihren (pop-)feministischen 
Comics einen männlichen visuellen Kanon aus einer weiblichen Perspektive für 
sich, indem ihre Avatare jene Kunst buchstäblich verkörpern. So stellt sich Frühbeis 
auf dem Cover von Busengewunder (2020), der Printausgabe ihrer gesammelten 

Abb. 1: Statt Rodins Denker inszeniert 
Frühbeis eine Busen-Wundererin. 
Frühbeis, Busengewunder, [Cover, 
Ausschnitt].

Abb. 2: Bei Klengel wird Botticellis Venus aktiviert und 
emanzipiert. Klengel, „Girlsplaining“, [Header, Ausschnitt].



132   Katharina Serles

Comickolumnen aus dem Tagesspiegel, als Auguste Rodins Denker (1880–1882) dar. 
Wie dieser ist sie nackt und hält den Kopf  – mit kontemplativem Blick  – in die 
rechte Hand gestützt. Allerdings sitzt sie, anstatt auf einem felsenartigen Gebilde, 
auf einem überdimensionierten Nippel, und ihre linke Hand ruht nicht auf dem 
linken Knie: Sie zeichnet und führt dabei auch ironisch das Klischee von der multi-
taskenden Frau vor – während der Mann bloß denkt, wundert sich und zeichnet die 
Frau gleichzeitig. Die Auswahl des Bildzitats ist im Vergleich der Titel, wie bereits 
angedeutet, umso treffender: Über eine wörtliche Anspielung auf das metaphori-
sche Busenwunder sammelt Frühbeis in ihren Kolumnen alltägliche Episoden eines 
gesellschaftlichen Lebens, über dessen geschlechtsrollenspezifische und cis-binäre 
Zuschreibungen man sich oft nur wundern kann. Mehr noch als im Denken ist im 
Wundern eine Haltung, vielleicht auch eine implizite Kritik, angedeutet.

Im Header von Klengels Webcomic, der 2017 bis 2018 bei Broadly erschien und 
die Grundlage für die 2018 erschienene Printausgabe Girlsplaining bildet, wird – 
ähnlich wie bei Frühbeis – die Venus in Botticellis Geburt der Venus (ca. 1484–1486) 
gegen Klengels Avatar ausgetauscht: Ihre Haare und Hände bedecken nicht ihre 
primären Geschlechtsmerkmale, sondern geben den Blick auf ihren Körper (und 
ihre vorhandene Schambehaarung) frei. Ihre linke Hand, in der sie einen Blei-
stift hält, präsentiert sie erhoben, selbstbewusst oder sogar triumphierend; wie 
auch Frühbeis rückt sie damit ihre (künstlerische) Arbeit ins Zentrum – in beiden 
Fällen verstärkt durch fliegende Papierseiten, die noch der Bezeichnung harren. 
Dadurch emanzipiert sie sich vom bloßen Objekt, dem Blickgegenstand bzw. der 
Projektionsfläche, zum betrachtenden und gestaltenden Subjekt (Rauchenbacher 
und Serles 2021, 71).8

8 Anders funktioniert das Cover von Liv Strömquists Der Ursprung der Welt (2017). Zwar in-
szeniert sich Strömquist selbst als VALIE EXPORT bzw. genauer als VALIE EXPORT in einer ikonisch 
gewordenen inszenierten Fotografie im Nachgang zu ihrer Performance Aktionshose: Genitalpanik 
(1968). Während VALIE EXPORT mit der Performance den Blick zurückgewinnen wollte bzw. dem 
männlich objektivierenden Blick etwas entgegensetzen wollte, die Vulva emanzipiert entblößt, das 
Maschinengewehr schussbereit in der Hand, blickt Strömquist auf dem Cover auf den Boden, ist 
ihre Vulva bedeckt und das Gewehr unbenutzt zur Seite gelegt (Rauchenbacher und Serles 2021, 
69–70).



Körper, Kunst und Kanon   133

6  Ermächtigt
Die österreichische (Comic-)Künstlerin Linda Bilda hat in ihrem gemeinsam mit 
Kristina Haier und Nora Hermann verfassten Manifest für emanzipatorische 
Bildproduktion (2007, 142–144) Forderungen aufgestellt, die weit über Kunst-
zitate hinausgehen, die in den Abschnitten 5 und 6 des vorliegenden Beitrags 
besprochenen Beispiele aber in ihrer subversiven Praxis erläutern können: Darin 
wird etwa zu einer „Bildproduktion mit pluralistischen Darstellungsoptionen“ 
(143) oder einer Herstellung von Bildern, „die ethische und kategoriale Forde-
rungen stellen, aber nicht auf einer moralischen Überlegenheit aufbauen“ (143), 
aufgefordert. Ob nun Werke der Bildenden Kunst als Bilder im Bild in den Comic 
montiert werden (Abb. 3), Figuren des Comics Figuren der Vorlage zitieren bzw. 
ersetzen (Abb. 1 und Abb. 2) oder Bildelemente der Vorlage (bzw. ganze Bild-
zitate) in die intradiegetische Ebene des Comics auf Panelebene eingebaut werden 
(Abb. 4) – ihr kritischer oder subversiver Einsatz wird an ihrer Kenntnis von und 
an ihrem Umgang mit den diskursiven Kontexten und ikonologischen Bedeutungen 
der Vorlage messbar. Bildende Kunst hat dann nicht nur eine bloße Dekorations-
funktion.

Zwar hängt Gustave Courbets Gemälde Der Ursprung der Welt (1866) vermeint-
lich dekorativ im Hintergrund eines Esszimmersettings des Girlsplaining-Kapitels 
„Das Baby-Kettensägenmassaker“ (Klengel 2018, 44–65), doch fungiert auch dieses – 
wie der Kuchen auf Textebene – als metaphorischer Kommentar zur Handlung (im 
Comic wird dieser das „Kuchenprinzip“ genannt; 45). Auf inhaltlicher Ebene ver-
handelt das Kapitel den Reproduktionszwang, den vor allem Frauen eines gewissen 
Alters vermittelt bekommen, anhand einer metaphorisch zu lesenden Situation, in 
der die Protagonistin vor einer Kuchentheke stehend überlegt, einen Kuchen zu 

Abb. 3: Courbets Ursprung der Welt als 
hintergründige Bildmetapher. Klengel, 
Girlsplaining, 45.

Abb. 4: Comicfiguren im Spiegel des Bildzitats. Müller, 
Scheiblettenkind, 23 [Ausschnitt].



134   Katharina Serles

bestellen, und reflektiert, inwiefern sie sich von der Gesellschaft dazu gedrängt 
fühlt. Im letzten Splash-Panel (Abb. 4) wird die Entscheidung der Protagonistin, mit 
Fortpflanzung noch zu warten, vor dem Hintergrund dieses Gemäldes dargestellt.9 
Vor dem Ursprung der Welt sitzend offenbart sie ihrem Freund, dass die Über-
legung, Kuchen zu bestellen, eine Metapher für das Schwangerwerden war. Mit der 
Absicht, das Kunstwerk für ihre eigene (visuelle) Argumentation zu beanspruchen, 
zeichnet Klengel Bilder mit großer künstlerischer Freiheit, übernimmt sie in ihre 
eigene Ästhetik und greift in diesem Fall gezielt in das Original ein: Mit in ihrer 
Version vergrößerten Brüsten und einem vergrößerten Bauch spielt sie auf das 
Bild einer schwangeren Frau an (Rauchenbacher und Serles 2021, 70). Der Titel des 
Bildes wird hier doppelt signifikant und meint das ursprüngliche weibliche Schick-
sal (i. e. Reproduktion) sowie den Vorgang der Geburt als eben jenen Ursprung der 
Welt.

Wie bereits festgestellt, fungieren Kunstzitate in Comics auch zur intra- wie 
extradiegetischen Distinktion der Figuren/Produzent*innen des Comics (Hangart-
ner und Mazenauer 1990, 117): „Was Kopf, Herz und Hand jener Comic-Protagonis-
ten bewegt, die sich [mit Kunst] herumplagen, ist letztlich nichts anderes als der 
Regelkreis von Ausschluss und Teilhabe“ (Heller 1990, 8). Als symbolische Güter 
werden sie zu Ansatzpunkten der Analyse von Klasse bzw. Klassismus im Comic, 
die bislang im deutschsprachigen Raum selten erfolgt,10 u. a. auch, weil die Darstell- 
und Lesbarkeit von Klasse gewissen Schwierigkeiten unterliegt. Der autofiktionale 
Comic Scheiblettenkind von Eva Müller personifiziert die Klassenzugehörigkeit 
durch eine Schlange, die der Protagonistin wiederholt Selbstzweifel und Bösartig-
keiten einflüstert: „Du weißt nicht, was Entrecôte ist? Lächerlich. Kauf dir mal ein 
Buch. Loser!“, „Du bist einfach nur ein riesiger Trampel!“, „Oje, wie du aussiehst. Die 
Klamotten!“, „Du siehst aus wie ein Bauer“ (2023, 12, 113, 123, 237). Dadurch gelingt 
es Müller, Klassismus auf eine symbolische Ebene zu heben und visuell zu fassen. 
Die Protagonistin, die diverse Jobs und Ausbildungen durchläuft und sich schließ-
lich für ein Kunststudium und eine Karriere als Comickünstlerin entscheidet, offen-

9 Eine weitere Kunstreferenz in diesem Kapitel ist Edvard Munchs Motiv Der Schrei (1893–1910): 
Konfrontiert mit unterschiedlichen Geburtserzählungen, mutiert die Protagonistin zu der be-
kannten schreienden Figur (zu einer spannenden genderspezifischen Lesart, vgl. Rauchenbacher 
und Serles 2021, 71).
10 Das entsprechende Kapitel im vorliegenden Band, allen voran Susanne Hochreiters Beitrag, ver-
sucht dies zu ändern; auch haben das Symposium „Race, Class, Gender & Beyond. Intersektionale 
Ansätze der Comicforschung“ (20.10.–22.10.2021) und die Begleitpublikation dazu – Comics und 
Intersektionalität (hg. v. Anna Beckmann, Kalina Kupczyńska, Marie Schröer und Véronique 
Sina) – sowie die 17. Jahrestagung der Gesellschaft für Comicforschung zum Thema „Arbeits- und 
Klassenverhältnisse im Comic“ (16.11.–18.11.2022) hier wichtige Impulse gesetzt. 



Körper, Kunst und Kanon   135

bart einen zentralen Aspekt von Klassismus: die stereotype und herabsetzende 
Wahrnehmung von Menschen aus sogenannten niedrigeren sozialen Schichten. 
Die Anfeindungen der Schlange verdeutlichen die internalisierte Klassenfeindlich-
keit, mit der sich Menschen aus sozial benachteiligten Verhältnissen konfrontiert 
sehen. Das bildungsbürgerliche Kryptozitat in Form einer Barkeeperin, die an die 
Bardame in Édouard Manets Gemälde Bar in den Folies-Bergère (1882) angelehnt 
ist (Abb. 4), bildet – jenseits von stereotypen und potenziell problematischen visu-
ellen Zuschreibungsmöglichkeiten durch Kleidung und andere äußerliche Identi-
tätsmarker – eine weitere, innovative Möglichkeit der Darstellung von Klasse. Auf 
eine ganz bestimmte, enge kulturelle Referenz anspielend (das Gemälde von Manet 
und seine Interpretationsgeschichte), ertappen sich Leser*innen potenziell dabei, 
diesen privilegierten Code zu verstehen. Das Kunstzitat, dessen Identifikation nicht 
zum Verständnis der Handlung benötigt wird und das auch nicht weiter kommen-
tiert oder markiert wird, kann also als implizite Aufforderung verstanden werden, 
die eigene Position in der Gesellschaft zu reflektieren und die Mechanismen von 
Klasse und Klassismus zu erkennen. 

7  Performativ
Nicht nur, dass die heterogenen Zeichen, Worte und Bilder keine abschließende 
Einheit bilden und der Comic als Medium daher im Wesentlichen offen bleibt, 
auch dieser Einblick in Funktionen von Kunstzitaten in Comics ist notwendiger-
weise fragmentarisch und unabgeschlossen. Dass antihegemoniale Erzählweisen 
und subversive Lesarten durch Kunstzitate unterstützt werden können, die auf die 
Konstruiertheit und Kanonizität von Diskurs, Geschichtsschreibung und Narration 
verweisen, konnte hoffentlich im Ansatz dargelegt werden. Hillary Chute formu-
liert in Bezug auf die Rahmenfunktion von Comics: „[W]hile all media do the work 
of framing, comics manifests material frames – and the absences between them. 
It thereby literalizes on the page the work of framing and making, and also what 
framing excludes“ (2016, 17). Mit der Bezugnahme auf Bildende Kunst werden 
diese Rahmungen potenziert und mit ihnen auch das, was ausgeschlossen wird.

Damit möchte ich mit einem Ausblick auf jene Ausstellungsreihe schließen, 
die Marina Rauchenbacher in der Übung zu diesem Kapitel bespricht: Das gleich-
zeitig Gerahmte und von der Rahmung Ausgeschlossene fasst Anspruch und Inhalt 
der Ausstellungsreihe Außenseiten (Jänner bis Juni 2022, Sammlung Prinzhorn 
und Haus am Wehrsteg) zusammen. Die sechs geladenen Comickünstler*innen 
befassten sich mit unterschiedlichen Exponaten der Außenseiter*innen-Kunst 
(„Kunst von Menschen mit psychischen Ausnahmeerfahrungen“, Sammlung 



136   Katharina Serles

Prinzhorn o. J.) und fertigten großformatige Banner (6,5 × 4,5 Meter) an, die im 
öffentlichen Raum am Turm des Künstlerhauses ausgestellt wurden (Website von 
Außenseiten). Zur Anschlussfähigkeit von Comics als Außenseiter*innenmedium 
an Außenseiter*innenkunst wäre viel zu sagen, tatsächlich operieren einige 
Künstler*innen der Sammlung Prinzhorn mit Comicelementen (häufig ist jeden-
falls der Einsatz von Text und Bild); ein weiterer Bezug zu Kunstcomics im Speziel-
len ergibt sich durch eine Aussage des Leiters der Sammlung Prinzhorn, Thomas 
Röske: „Frauen kommen in die Anstalt, wenn sie sich nicht in die Rolle des Objekts 
fügen“ (Podcast zu Außenseiten 29.5.2022, TC 7:43–7:49). Diametral entgegengesetzt 
scheint die Situation für Frauendarstellungen in der Bildenden Kunst und Frauen-
figuren im (biografischen) Kunstcomic zu sein.

Das Kunstzitat von Jean-Étienne Liotards Schokoladenmädchen (1743–1745), 
auf das Anke Feuchtenberger in ihrer Arbeit Das Lachen der Medusa (2022) einen 
Medusenkopf montiert (Rauchenbacher 2023), ist ausgerechnet ein Bild, das in 
unterschiedlichen Medien und u. a. auch für Werbezwecke ungemein häufig ver-
vielfältigt wurde und damit auch indirekt auf die Instrumentalisierung und Kom-
modifizierung (bzw. Objektifizierung) des weiblichen Körpers verweist. Ebenso wie 
die Figur der Medusa wurde das Schokoladenmädchen zur Projektionsfläche. Der 
Medusenmythos selbst wiederum handelt laut Horst Bredekamp, der die Medusa 
qua Versteinerungskraft „als Bildhauerin“ diskutiert (2010, 233–237), „vom bedroh-
lichen Fundus des Bildakts“ (234), dessen Kraft noch als Bild gefürchtet wurde. So 
verhüllte Jacques Lacan laut Bredekamp etwa den Ursprung der Welt und Peter 
Paul Rubens seine Version der Medusa (236).

Diese performative Kraft der Bilder durchdringt auch eine weitere Arbeit 
aus der Ausstellungsreihe und das letzte Beispiel dieses Artikels: Anna Haifisch 
bezieht sich in ihrem Banner Bitte um ein Stück Kuchen! (2022) auf eine Zeichnung 
von Helene Maisch (1919), die ebenjenen Schriftzug trägt und damit sozusagen 
ein Tauschgeschäft (Kunst gegen Naturalien) vorschlägt (Podcast zu Außenseiten 
2.2.2022, TC 9:10–10:10). Damit sei zuletzt noch der vielleicht kuriose Fall eines Bild-
zitats als Textzitat (auch Haifisch zitiert die Bitte aufgeteilt auf zwei Panels wört-
lich) angesprochen, der einmal mehr auf die Hybridität von Text und Bild in Comics 
verweist und letztlich auch spielerisch die Klammer zum Beginn dieses Beitrags 
schließt, in dem eine gemalte Torte verspeist wurde, die zum Schluss wiederum 
gegen ein Bild getauscht werden soll.



Körper, Kunst und Kanon   137

Bibliografie
„Außenseiten“. Haus am Wehrsteg, 1.–6.2022. https://hausamwehrsteg.info/Aussenseiten (abgerufen 

am 29.6.2023).
Außenseiten. Der Podcast zur Ausstellung am Haus am Wehrsteg. Folge 2 mit Anna Haifisch, 2.2.2022. 

https://podcasters.spotify.com/pod/show/aussenseiten/episodes/Auenseiten--Folge-2-mit-
Anna-Haifisch-e1dom3d (abgerufen am 29.6.2023).

Außenseiten. Der Podcast zur Ausstellung am Haus am Wehrsteg. Folge 6 mit Anke Feuchtenberger, 
29.5.2022. https://podcasters.spotify.com/pod/show/aussenseiten/episodes/Auenseiten--Folge-
6-mit-Anke-Feuchtenberger-e1j7rbj (abgerufen am 29.6.2023).

Beaty, Bart. Comics versus Art. Toronto: University of Toronto Press, 2012.
Beaty, Bart und Benjamin Woo. The Greatest Comic Book of All Time. Symbolic Capital and the Field of 

American Comic Books. New York: Palgrave Macmillan, 2016.
Beckmann, Anna, Kalina Kupczyńska, Marie Schröer und Véronique Sina (Hg.). Comics und 

Intersektionalität. Berlin, Boston: De Gruyter, 2024.
Bicker, Mathis. „Museumslektionen. Comic und Archiv, ein Versuch“. Prinzip Synthese: Der Comic. Hg. v. 

Mathis Bicker, Ute Friedrich und Joachim Trinkwitz. Bonn: Weidle, 2011. 17–24.
Bilda, Linda, Kristina Haier und Nora Hermann. „Manifest für emanzipatorische Bildproduktion“. 

Linda Bilda. Keep it Real. Eine Koolektion von Comics und politischen Texten. Salzburg: Salzburger 
Kunstverein, 2009 [2007]. 142–144.

Blöss, Willi. Willi Blöss Verlag. Künstler-Comic-Biografien, o. J. https://kuenstler-biografien.de (abgerufen 
am 29.6.2023).

Bredekamp, Horst. Theorie des Bildakts. Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2007. Berlin: Suhrkamp, 2010.
Chute, Hillary. Disaster Drawn. Visual Witness, Comics, and Documentary Form. Cambridge (MA), London: 

The Belknap Press of Harvard UP, 2016.
de Crécy, Nicolas. Glacial Period. New York: NBM, 2006. 
Duffy, Damian. „Remasters of American Comics: Sequential Art as New Media in the Transformative 

Museum Context“. SCAN. Journal of Media Arts Culture 6.1 (2009): o. S.
Elkins, James. The Object Stares Back. On the Nature of Seeing. New York: Houghton Mifflin Harcourt, 

1997.
Engelmann, Jonas. Gerahmter Diskurs. Gesellschaftsbilder im Independent-Comic. Mainz: Ventil, 2013.
Etter, Lukas und Gabriele Rippl. „,Don’t Laugh – This Ain’t the Funny Pages‘: Comics und bildende 

Kunst (Alain Séchas, Raymond Pettibon)“. Interpiktorialität. Theorie und Geschichte der Bild-Bild-
Bezüge. Hg. v. Guido Isekenmeier. Bielefeld: transcript, 2013. 261–278.

Fecchi, Massimo. „Fix und Foxi: Lauter Lärm läßt Lupo lachen…“ Fix und Foxi 24.1 (1976): 3–14.
Fecchi, Massimo. „Lupo“. Fix und Foxi 26.43 (1978): 40.
Fliedl, Konstanze. „Das Bildzitat. Intermedialität und Tradition“ [Projektbeschreibung], 2009–2014; 

https://www.germ.univie.ac.at/projekt/bildzitat-intermedialitaet-tradition (abgerufen am 
29.6.2023).

Fliedl, Konstanze. Datenbank literarischer Bildzitate. 2013. https://bildzitat.univie.ac.at (abgerufen am 
29.6.2023).

Frahm, Ole. Die Sprache des Comics. Hamburg: Philo Fine Arts, 2010.
Frühbeis, Lisa. Busengewunder. Meine feministischen Kolumnen. Hamburg: Carlsen, 2020.
Grande, Valentina und Eva Rossetti. Frauen, die die Kunst revolutioniert haben. Feministische Kunst – eine 

Graphic Novel. Übers. v. Britta Köhler. Berlin: Laurence King, 2021.
Grünewald, Dietrich. Abstrakt? Abstrakt! Abstraktion und Bildgeschichte. Berlin: Ch. A. Bachmann, 2021.



138   Katharina Serles

Guerrilla Girls. „Guerrilla Girls: Reinventing the ‚F‘ Word: Feminism“. https://www.guerrillagirls.com/
our-story (abgerufen am 29.6.2023).

Hangartner, Urs und Beat Mazenauer. „Kunstbilderwelten. Oder was das eine mit dem anderen zu 
schaffen hat“. „Mit Pikasso macht man Kasso“. Kunst und Kunstwelt im Comic. Hg. v. Cuno Affolter, 
Urs Hangartner und Martin Heller. Zürich: Edition Moderne, 1990. 92–131.

Harder, Jens. BETA… Civilisations. Volume I. Hamburg: Carlsen, 2014.
Heller, Martin. „Ich versichere Ihnen, das ist eine Metzgerei. Hier war nie eine Kunstgalerie. Ein 

Vorwort“. „Mit Pikasso macht man Kasso“. Kunst und Kunstwelt im Comic. Hg. v. Cuno Affolter, Urs 
Hangartner und Martin Heller. Zürich: Edition Moderne, 1990. 6–19.

Heyden, Linda-Rabea: „Interpiktorialität im Comic. Versuch einer Systematik zu bildlichen 
Bezugnahmen in Comics“. Interpiktorialität. Theorie und Geschichte der Bild-Bild-Bezüge. Hg. v. 
Guido Isekenmeier. Bielefeld: transcript, 2013. 281–298.

Hierl, Werner und Dorul van der Heide. „Fix und Foxi“. Fix und Foxi 3.43 (1955): 20–24.
hooks, bell. Black Looks. Race and Representation. Boston: South End Press, 1992.
Jehle, Werner. „Schon bei Tag unheimlich genug… Aber nachts! Brrr!“ „Mit Pikasso macht man Kasso“. 

Kunst und Kunstwelt im Comic. Hg. v. Cuno Affolter, Urs Hangartner und Martin Heller. Zürich: 
Edition Moderne, 1990. 66–75.

Jenkins, Henry. „Introduction: Should We Discipline the Reading of Comics?“ Critical Approaches to 
Comics. Theories and Methods. Hg. v. Matthew J. Smith und Randy Duncan. New York, London: 
Routledge, 2012. 1–14.

Klengel, Katja. „Girlsplaining“. Broadly/Vice, 4.8.2017–6.2.2018. https://www.vice.com/de/topic/
girlsplaining (abgerufen am 29.6.2023).

Klengel, Katja. Girlsplaining. Berlin: Reprodukt, 2018.
Krüger-Fürhoff, Irmela Marei. „Bilder-Geschichten weiblicher Modernität: Arthur Schnitzlers Monolog-

novelle Fräulein Else (1924), gelesen mit Manuele Fiors Comic-Adaption (2009)“. Journal of Austrian 
Studies 55.2 (2022): Special Issue: Comics in, aus und über Österreich. Hg. v. Susanne Hochreiter, 
Marina Rauchenbacher und Katharina Serles: 129–153.

Kuhn, Albert. „Kunst ist keine Kunst“. „Mit Pikasso macht man Kasso“. Kunst und Kunstwelt im Comic. Hg. 
v. Cuno Affolter, Urs Hangartner und Martin Heller. Zürich: Edition Moderne, 1990. 60–65.

Martí, Josep. „Fix und Foxi: Male nie ein Bild zum Scherz…“ Fix und Foxi 25.3 (1977): 5–14.
Mitchell, W. J. T. Bildtheorie. Hg. v. Gustav Frank. Übers. v. Heinz Jatho u. a. Frankfurt am Main: 

Suhrkamp, 2008.
Müller, Eva. Scheiblettenkind. Berlin: Suhrkamp, 2022.
Outcault, Richard F. „In the Louvre – The Yellow Kid Takes in the Masterpieces of Art“. New York Journal, 

28.2.1897. https://hdl.handle.net/1811/5d4593b6-e4cd-4d2b-9cd7-1755afba0f7d (abgerufen am 
29.6.2023).

Picone, Michael D. „Comic Art in Museums and Museums in Comic Art“. European Comic Art 6.2 (2013): 
40–68.

Press, Alexander. Die Bilder des Comics. Funktionsweisen aus kunst- und bildwissenschaftlicher Perspektive. 
Bielefeld: transcript, 2018.

Prudhomme, David. Cruising Through the Louvre. Musée du Louvre éditions. New York: NBM, 2012.
Rauchenbacher, Marina. *Karoline von Günderrode*. Eine Rezeptionsstudie. Würzburg: Königshausen & 

Neumann, 2014.
Rauchenbacher, Marina. „Programmatisch Alice. Irrgärten und Grenzüberschreitungen des 

Erzählens“. Königin Vontjanze. Kleiner Atlas zum Werk Anke Feuchtenbergers. Hg. v. Andreas 
Stuhlmann und Ole Frahm. Hamburg: Textem, 2023. 143–152.



Körper, Kunst und Kanon   139

Rauchenbacher, Marina und Katharina Serles. „A Brief History of Girlsplaining? Reading Klengel, Patu, 
and Schrupp with Strömquist. Or: Reflecting Visualities of Gender and Feminism in German-
language Comics.“ Comic Art and Feminism in the Baltic Sea Region. Transnational Perspectives. 
Hg. v. Kristy Beers Fägersten, Anna Nordenstam, Leena Romu und Margareta Wallin Wictorin. 
London, New York: Routledge, 2021. 61–82.

Robertson, Emma. Chocolate, Women and Empire: A Social and Cultural History. Manchester: Manchester 
UP, 2009.

Roethlisberger, Marcel. „La chocolatière de Jean-Étienne Liotard“. Genava 50 (2002): 317–338.
Salter, Anastasia: „Comics and Art“. The Routledge Companion to Comics. Hg v. Frank Bramlett, Roy 

Cook, and Aaron Meskin. New York: Routledge, 2016. 348–357.
Sammlung Prinzhorn. „Leitbild“. Sammlung Prinzhorn, o. J. https://www.sammlung-prinzhorn.de/

leitbild (abgerufen am 29.6.2023).
Schröer, Marie. „Illustrierte Persönlichkeiten. Biografie im Comic“. Zeitschrift für Germanistik XXXII.2 

(2022): 352–372.
Serles, Katharina. „‚Mona Lisa (Du Luder)‘. Bild(de)konstruktionen der Rezeption“. Gemälderedereien. 

Zur literarischen Diskursivierung von Bildern. Hg. v. Konstanze Fliedl, Bernhard Oberreither und 
Katharina Serles. Berlin: Erich Schmidt, 2013. 194–229.

Serles, Katharina. „BILDER SEHEN ERZÄHLEN. Bildbetrachtung im Comic“. Closure. Kieler e-Journal für 
Comicforschung 4.5 (2018a): 134–146.

Serles, Katharina. „Musings on Museum Comics“ [presentation]. CSSC Academic Annual Conference, 
Toronto, 11.5.2018b.

Serles, Katharina. „The Book of Robert. Crumb und die ‚illustrierte‘ Schöpfung“. Closure. Kieler e-Journal 
für Comicforschung 6.5 (2020), 44–65.

Serles, Katharina. „Raum-Zeitlichkeit und Adoleszenz in Lukas Jüligers Vakuum“. Zeichen, Bilder, 
Perspektiven. Grafisches Erzählen in der Kinder- und Jugendliteratur. Hg. v. Susanne Hochreiter, 
Sonja Loidl, Marina Rauchenbacher und Katharina Serles. Wien: Praesens Verlag 2024. 141–164.

Strömquist, Liv. Kunskapens frukt. Stockholm: Galago, 2014.
Strömquist, Liv. Der Ursprung der Welt. Übers. v. Katharina Erben. Berlin: avant-verlag, 2017.
Strömquist, Liv. Fruit of Knowledge. The Vulva vs. the Patriarchy. Übers. v. Melissa Bowers. Seattle: 

Fantagraphics, 2018.
Te Heesen, Anke. Theorien des Museums zur Einführung. Hamburg: Junius, 2012.
Zelba. Le Grand Incident. Paris: Futuropolis/Musée du Louvre Éditions, 2023.

Abbildungsverzeichnis
Abb. 1: Lisa Frühbeis. Busengewunder. Meine feministischen Kolumnen. Hamburg: Carlsen, 2020, [Cover, 

Ausschnitt].
Abb. 2: Katja Klengel. „Girlsplaining“. Broadly/Vice, 4.8.2017–6.2.2018, [Header, Ausschnitt].  

https://www.vice.com/de/topic/girlsplaining (abgerufen am 29.6.2023).
Abb. 3: Katja Klengel. Girlsplaining. Berlin: Reprodukt, 2018, 45.
Abb. 4: Eva Müller. Scheiblettenkind. Berlin: Suhrkamp, 2022, 23 [Ausschnitt].


