
  

  Open Access. © 2022 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von De Gruyter.  Dieses 
Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution 4.0 International Lizenz.  
https://doi.org/10.1515/9783110774313-003 

3 Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

Dieses Kapitel stellt den ersten von drei Hauptteilen der vorliegenden Monogra-
phie dar, mithin den eigentlichen Beginn der eigenständigen Argumentation 
und dasjenige Kapitel, in dem zuerst inhaltliche Ergebnisse erarbeitet und vor-
gestellt werden. Es ist zugleich der Anfang der kombiniert theorieinformierten 
und zugleich empirisch ausgerichteten Arbeit zur Beantwortung derjenigen drei 
Fragen, um die sich diese Arbeit dreht; hier im Kapitel 3 zur Beantwortung der 
initialen Frage, was der „Kampf der Kulturen“ sei. 

Wie in der Einleitung kurz dargestellt wurde, gibt es für diese drei Haupttei-
le eine doppelte Aufgabenstellung. Jedes der drei Hauptkapitel soll für sich 
genommen separat lesbar, in sich argumentativ abgeschlossen sein und die 
jeweils gestellte Frage ergiebig beantworten. Diese drei Hauptfragen – erstens 
was der Kampf der Kulturen ist, zweitens was Wir-Gruppen sind, drittens was 
der Westen ist – stehen darüber hinaus in einem engen thematischen Konnex 
zueinander, deren jeweilige Beantwortung im Rahmen der Einzelkapitel folglich 
aufeinander aufbauen und so die Arbeit ergeben wird. 

In diesem ersten Hauptkapitel dreht es sich also um die Frage, was der 
„Kampf der Kulturen“ sei. Es soll herausgearbeitet werden, welche Entste-
hungsbedingungen, welche sprachlichen Merkmale und Wirkungsfaktoren 
diesem „Kampf“ im deutschsprachigen Mediendiskurs zugeordnet werden kön-
nen. Vorherrschend ist die Herangehensweise, nicht einen physischen Kampf 
zu untersuchen, sondern diese spezifische Phrase als ein komplexes, ebenso 
hochfrequentes Diskurselement wie konsequenzenreiches Deutungsmodell zu 
betrachten. Dazu wird zunächst eine mehrteilige Rekonstruktion dieser Phrase, 
ihrer Bildung und Verbreitung im öffentlichen, medienvermittelten Sprachge-
brauch vollzogen. Mehrere separate Diskursformationen sind hierbei identifi-
zierbar und für die weitere Gliederung ausschlaggebend. Zunächst wird im 
Kapitel 3.1 die Entstehung des Diskurselements vom „Kampf der Kulturen“ be-
schrieben und kontextualisiert. Im Kapitel 3.2 folgt die mehrdimensionale lingu-
istische Auseinandersetzung mit der Phrase und im Kapitel 3.3 schließlich die 
korpusanalytische Untersuchung des Mediendiskurses.  

Der erste Abschnitt zur mehrteiligen Kontextualisierung des „Kampfes der 
Kulturen“ ist so gegliedert, dass zuerst in 3.1.1 der Autor der politisch-
kulturhistorischen Thesen, nämlich Samuel P. Huntington, vorgestellt und 
seine besondere Diskursprominenz herausgestellt wird. Im darauffolgenden 
Unterkapitel 3.1.2 wird die Publikationsgeschichte der Thesen beschrieben, 
bevor die Thesen in 3.1.3 zusammengefasst werden. Die kritische, teilweise 
kontroverse Diskussion dieser Thesen in politik- und kulturwissenschaftlichen 



Zur Entstehung des „Kampfes der Kulturen“ | 17 

  

Fachdiskursen wird daran anschließend im Unterkapitel 3.1.4 komprimiert 
wiedergegeben. 

3.1 Zur Entstehung des „Kampfes der Kulturen“ 

3.1.1 Zur Person und Rolle Samuel P. Huntingtons 

Samuel Phillips Huntington (im Folgenden manchmal als „SPH“ abgekürzt) 
wurde 1927 in New York City geboren und war Teil einer großen, alteingesesse-
nen und einflussreichen US-amerikanischen Familie protestantisch-britischer 
Abstammung. Diese Feststellung der Zugehörigkeit zu einer speziellen Familie, 
für die das „WASP“-Label wie gemacht erscheint – also die Annahme einer US-
Funktionselite exklusiv aus Mitgliedern mit einer Abstammung als „white anglo 
saxon protestants“ –, mag auf den ersten Blick nebensächlich erscheinen. Sie 
ist aber insofern relevant, als sich dadurch eine gewisse Bekanntheit des Na-
mens „Huntington“ erklärt.15 Die Wichtigkeit seiner angloprotestantischen Ab-
stammung für Samuel P. Huntingtons Selbstverständnis hebt Ostendorf (2011: 
92, 103) anschaulich hervor. 

Samuel Phillips Huntington war eine akademisch erfolgreiche Persönlich-
keit, die gleichzeitig in der Öffentlichkeit und in der politischen Funktionselite 
der Vereinigten Staaten von Amerika einiges an Gewicht erlangte. Seine akade-
mische Ausbildung erhielt er in Yale und Harvard. An der Harvard University 
war er daraufhin beruflich tätig und als Professor und Institutsdirektor äußerst 
erfolgreich. Folgende akademische Titel werden genannt (vgl. Huntington/Rose 
2013): Eaton Professor of the Science of Government, Director of the John M. 
Olin Institute for Strategic Studies (1993), Albert J. Weatherhead III. University 
Professor, Chairman of the Harvard Academy for International and Area Studies 
(1996).  

|| 
15 Der Familienname „Huntington“ ist in den USA weit verbreitet. Allein unter dem Perso-
nennamen „Samuel Huntington“ firmieren mehrere bekannte Persönlichkeiten. Neben dem in 
dieser Arbeit fokussierten Buchautor besonders hervorzuheben ist ein von 1731 bis 1796 leben-
der Samuel Huntington, der ein Kongress-Delegierter aus Connecticut war, die Unabhängig-
keitserklärung 1776 mitunterzeichnete und daher als einer der berühmten „Founding Fathers“ 
der US-amerikanischen Demokratie gilt. Nach diesem Samuel Huntington sind viele nordame-
rikanische Orte benannt, wie beispielsweise „Huntington Beach“ in Kalifornien. Der Name 
„Huntington“ kann möglicherweise zu einer gewissen Diskursprominenz und elitären Autori-
tät des Buchautors im 20./21. Jahrhundert beigetragen haben.  



18 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

Von 1986 bis 1987 war Huntington zusätzlich Präsident der renommierten 
American Political Science Association. In den 1970er Jahren wurde er zum Mit-
begründer und Ko-Editor der politologischen Fachzeitschrift „Foreign Policy“. 

Bemerkenswert ist zudem, dass Samuel P. Huntington neben diesen vielfäl-
tigen akademischen Tätigkeiten als hochrangiger Politikberater aktiv war. Wäh-
rend der Präsidentschaft von Jimmy Carter war er Teil des National Security 
Council bzw. neben dem National Security Advisor Zbigniew Brzezinski dessen 
White House Coordinator. Im Hinblick auf seine ideologische Verortung wäh-
rend dieser Eingriffe in das politische Tagesgeschäft im Bereich der „national 
security policies“ wird Huntington zumeist als Angehöriger des konservativen 
Flügels der Demokratischen Partei im Zeitalter des Kalten Krieges charakteri-
siert (vgl. bspw. Ostendorf 2011: 92f.). 

Die Beratung hochrangiger Politiker war nicht nur auf die USA beschränkt: 
SPH war in Südafrika zu Zeiten der Apartheid als Berater des damaligen Präsi-
denten P.W. Botha tätig und empfahl in dieser Rolle vorsichtige, von oben kon-
trollierte Reformen.16 Außerdem war SPH für Brasiliens diktatorisch-
faschistisches Militärregime in den frühen 1980ern beratend tätig (vgl. Eisfeld 
2019: 37). Müller (1998: 16) ergänzt, dass er auch als Sachverständiger für aus-
wärtige Kulturpolitik im Deutschen Bundestag tätig war. 

Diese für einen Akademiker nicht selbstverständlichen Positionen bringen 
einen stark erweiterten Wirkungsbereich mit sich. Samuel P. Huntington war 
also in überdurchschnittlich vielen „sozialen Feldern“ – hier verstanden im 
Sinne Bourdieus (vgl. Bourdieu 1996, Diaz-Bone 2010) – produktiv und erfolg-
reich: in dem wissenschaftlichen Feld, in Abgrenzung dazu im akademischen 
Feld, im Feld der öffentlichen Meinungsbildung und im Feld der aktiven Politik, 
genauer den außen- und sicherheitspolitischen policies der USA der späten 
1970er Jahre. Dass diese sozialen Felder aber auch interdependent sind und ein 
hohes Ansehen in einem dieser Felder insgesamt ein kumulativ gesteigertes 
Prestige bewirkt, ist naheliegend. Menzel (1998: 72) formuliert dies folgender-
maßen: „Beigetragen zur Publizität des Buches [Clash of Civilizations, Anm. 
JHK] hat aber das außerordentliche Renommée seines Autors, gehört Hunting-
ton doch zur ersten Garnitur der amerikanischen egg-heads [...]“. Auch Müller 
weist auf das Talent zur medialen Selbstvermarktung Huntingtons hin (Müller 
1998: 15f.). 

|| 
16 Diese Aktivität wirft sicherlich aus heutiger Sicht mit dem Wissen um die dem Apartheid-
Regime inhärenten Verbrechen gegen die Menschlichkeit ein zweifelhaftes Licht auf Samuel P. 
Huntington und vor allem auf sein Demokratieverständnis sowie die rassistischen Potenziale 
seiner später berühmten Theorien. 



Zur Entstehung des „Kampfes der Kulturen“ | 19 

  

Als tatsächlicher Experte kann SPH somit vor allem in Fragen der US-
amerikanischen Außen- und Sicherheitspolitik eingeschätzt werden. Die Zu-
schreibung eines vermeintlichen oder echten Expertenstatus kann diskursiv 
eine wichtige Rolle spielen, da hierüber ein erhöhtes Persuasionspotenzial der 
von diesen Personen getätigten Aussagen erreicht werden kann (vgl. Schwarz-
Friesel 2013: 225f.) bzw. das Indizieren oder Suggerieren von Kompetenz eine 
Substrategie zur Produktion inferentieller Evidenz darstellt (Peters 2014: 188ff.), 
potenziell auch über die Fragestellungen und Themenbereiche echter Expertise 
hinaus. 

Samuel P. Huntington kann somit als eine Figur mit einem sehr hohen Grad 
an Diskursprominenz bezeichnet werden. Diese Diskursprominenz ist hier in 
einem mehrfachen Sinne zu verstehen, da es sich um eine hervorgehobene 
Stellung in mehreren, sich überlagernden Kommunikationsbereichen und Re-
sonanzräumen handelt.17 Huntington gilt als eine Autorität und diese sich aus 
mehreren Quellen speisende Autorität wirkt nicht nur in Bezug auf diejenigen 
außen- und sicherheitspolitischen Fragen, für die SPH als Fachexperte im enge-
ren Sinne eingeschätzt werden kann. Somit scheint es angebracht, ihm eine 
hypertrophe Autorität im öffentlichen Diskurs zu bescheinigen. Während die 
Faktoren der Autorität und der Diskursprominenz nicht quantitativ ermittelbar 
sind, bleibt der Eindruck, dass beide SPH in einem hohen Maße im englisch- 
wie deutschsprachigen Diskurs zukommen. Die Experten-Charakterisierung 
und daran anschließenden Einschätzungen der Person Huntingtons im mas-
senmedialen Diskurs werden im Kapitel 3.3.2.1 wieder aufgegriffen. 

Die frühen Schriften Samuel Huntingtons wurden vor allem in Fachkreisen 
gelesen, genauer gesagt in dem Bereich der Politikwissenschaft, der sich mit 
internationaler Demokratie- und Modernisierungstheorie befasst (vgl. auch 
Salzborn/Stich 2016: 401). Erst mit den späteren Schriften ab 1996 erlangte Hun-
tington deutlich höhere Verkaufszahlen und größere Wirkungskreise, die es 
erlauben, ihn als einen in der breiteren Öffentlichkeit wahrgenommenen Intel-
lektuellen zu beschreiben.  

Die im engeren Sinne wissenschaftlichen Arbeitsschwerpunkte Hunting-
tons waren sowohl die „Internationalen Beziehungen“ (in Fachkreisen oft zu 
„IB“ akronymisiert) als Unterdisziplin der Politikwissenschaft als auch die si-

|| 
17 Zur Erläuterung: Der Professorentitel wertet den Rang des Präsidentenberaters auf und 
umgekehrt. Beide zusammen verstärken das Gewicht, das den Schriften und Meinungsäuße-
rungen in allen möglichen gesellschaftlichen Diskussionen zukommt. Der im Kontext der 
Gründung der USA glanzvolle Name und die WASP-Abstammung tun in diesem Fall ihr Übri-
ges. 



20 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

cherheitspolitischen Studien („security studies“). Im Bereich der Internationa-
len Beziehungen gibt es seit langem eine Aufspaltung in disparate Theorieschu-
len. SPH wird dabei der Schule des „empirischen Realismus“ zugerechnet (vgl. 
Müller 1998: 20). In dieser Denkrichtung stehen Staaten als die hauptsächlich 
oder alleinig relevanten Akteure der internationalen Politik im Vordergrund, sie 
sind dabei zumeist ausschließlich durch ihre Machtinteressen und Machtres-
sourcen charakterisiert und bilden hierdurch determiniert verschiedene Bünd-
nisse. Die internen Vorgänge und möglichen innenpolitischen Konflikte inner-
halb von Staaten spielen für die Theorie des Realismus in den Internationalen 
Beziehungen keine ausschlaggebende Rolle oder sie werden gar ignoriert, da 
Staaten als homogene Black-Box-Einheiten wahrgenommen und empirisch 
beschrieben werden sollen (vgl. Müller 1998: 20). Dass im politiktheoretischen 
Kalkül des Realismus in den IB, der primären Denktradition Huntingtons, Staa-
ten also eher nicht als komplex strukturierte, divers motivierte, potenziell wi-
dersprüchlich handelnde Gebilde eingeschätzt, sondern zu agentivischen 
Monolithen ohne Innenleben generalisiert werden, ist für die Einschätzung der 
Theorie vom „Clash of civilizations“ nicht unwichtig. 

Im Adressatenfokus der späteren bekannteren Publikationen Huntingtons 
steht jedoch weniger die scientific community als vielmehr die allgemeine Öf-
fentlichkeit. Huntingtons Hausverlage ab 1996 sind Simon & Schuster (New 
York) und der Goldmann Verlag (München, mittlerweile zur Bertelsmann-
Gruppe gehörend). Beides sind typische Publikumsverlage, also keine Wissen-
schaftsverlage, sondern Verlage mit breiten Sachbuchsparten, die hauptsäch-
lich an einer möglichst uneingeschränkten Verbreitung interessiert sind. Weite-
re Ausführungen zu den Adressierungen der Arbeiten Samuel Huntingtons 
werden an dieser Stelle nicht angestellt. Es sei aber die etwas vereinfachende 
Darstellung erlaubt, dass Huntington sich zwischen 1993 und 1996 von einem 
vornehmlich in akademischen Kreisen zu einem in breiteren gesellschaftlichen 
Schichten gelesenen Autoren entwickelt hat.  

Erwähnenswert ist, dass Huntingtons aktive Teilnahme am hier nachzu-
zeichnenden öffentlichen Diskurs mit seiner Buchveröffentlichung, respektive 
mit den verschiedenen Publikationsetappen zum „Kampf der Kulturen“ kei-
neswegs abgeschlossen ist. Vielmehr hat er sich Zeit seines Lebens mit den 
Thesen, ihrer Aktualität und Anwendbarkeit auf konkrete globalpolitische Er-
eignisse und Entwicklungen weiter beschäftigt und sich häufiger hierzu geäu-
ßert. Gerade durch diese Diskursbeiträge hat sich Huntington eben auch als 
öffentlich wahrgenommener und viel diskutierter Intellektueller positioniert. 
Von den späteren, nach 1996 veröffentlichten Schriften Huntingtons sollen 



Zur Entstehung des „Kampfes der Kulturen“ | 21 

  

erstens noch der Sammelband „Culture Matters“ und zweitens das äußerst um-
strittene Buch „Who Are We?“ kurz angerissen werden. 

In dem Sammelband „Streit um Werte. Wie Kulturen den Fortschritt prä-
gen“ (Huntington/Harrison 2000; engl. Originaltitel: „Culture Matters. How 
Values Shape Human Progress“) geht es um die entwicklungs- und wirtschafts-
politischen Konsequenzen aus der in „Clash of Civilizations“ vorgelegten Ana-
lyse globalpolitischer Verhältnisse und (vermeintlich) kulturbedingter Gesell-
schaftsdynamiken. Es sind hier Aufsätze zusammengefasst, in denen die 
Nationalstaaten und besonders ihre Nationalökonomien auf spezifische, zu-
meist klar bestimmbare Kulturen reduziert und gleichzeitig in dem kapitalisti-
schen Konkurrenzsystem bezüglich ihrer Modernisierung und technologischen 
Fortschrittlichkeit verglichen werden. Aus der Annahme starrer Kulturgrenzen 
und -zugehörigkeiten folgen daraufhin die Gleichsetzung von wirtschaftlichen 
und kulturellen Entwicklungsstadien. Diese Thesen können meines Erachtens 
zugleich als die Anwendung des von Huntington zuvor entworfenen Zivilisati-
ons-Paradigmas auf Fragen der internationalen Wirtschaftszusammenarbeit 
und der Ethik der Entwicklungshilfe gelesen werden.   

Eine nicht unbedeutende Monographie Huntingtons ist 2004 erschienen: 
„Who are we? Die Krise der amerikanischen Identität“ (engl. Originaltitel: „Who 
are we? The Challenges to America’s National Identity“). Hierin werden Aspekte 
der Clash-of-Civilizations-Thesen aufgegriffen und neu ausgeführt, diesmal mit 
einer deutlichen Fokusverschiebung auf die Innenpolitik der USA. Huntington 
(2004) deklariert hispanische Migrant*innen als explizite Gefahr für eine starre, 
als angloprotestantisch hypostasierte Kulturidentität der USA. Er führt aus, dass 
vor allem die englische Sprache und die protestantische Religion elementar für 
die USA und die sogenannte „American Creed“ seien, die Einwanderung aus 
Mexiko dies grundsätzlich bedrohe und die eingewanderten Personen aufgrund 
ihrer Herkunft, ihrer Bildungsmängel und ihrer relativen Armut nicht zur Assi-
milation in die Gesellschaftssystem der USA fähig seien. Huntington plädiert in 
dieser Arbeit fortlaufend für eine angloprotestantische Dominanzkultur und 
gegen einen wie auch immer verstandenen Multikulturalismus, womit die An-
knüpfungspunkte zum Clash-of-Civilizations-Paradigma offenbar werden. „Who 
we are?“ kann als eine simplifizierende Engführung desjenigen Schlussappells 
im letzten Kapitel von „Clash of Civilizations“ (Huntington 1996a: 318) verstan-
den werden, dass die USA sich auf ihre westliche Zugehörigkeit besinnen und 
Multikulturalismus im Inneren strengstens vermeiden sollen. Vermittelt werden 
durch die Fokusverschiebung auf die US-Innen- und Migrationspolitik aber eine 
zugespitztere Homogenisierung der Kulturkreis-Begrifflichkeiten. Die Beantwor-
tung der Frage, ob mittelamerikanische Gesellschaften zum Westen gehören 



22 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

oder gehören könnten, läuft nicht nur auf eine Verneinung hinaus; Personen 
lateinamerikanischer Herkunft können nicht nur nicht dazugehören, sondern 
sie gefährden den Westen allein durch ihre Anwesenheit in den USA. Ersichtlich 
wird ein statischer, essenzialisierender Identitätsbegriff, der für einen kultur-
alistisch-rassistischen Ethnozentrismus mehr als anschlussfähig ist.  

Es ist sicherlich nicht überraschend, dass sich vielfältige Kritik (Wolfe 2004; 
für eine deutschsprachige Diskussion siehe Ostendorf 2011: 95ff.) gegen dieses 
Buch und die darin zentrale, kulturell begründete Exklusion von Migrant*innen 
im Allgemeinen und US-Amerikaner*innen lateinamerikanischer Herkunft im 
Besonderen richtet. Die häufiger erhobenen Vorwürfe, dass Huntington einen 
kulturell argumentierenden Rassismus vertrete, beziehen sich zuvorderst auf 
dieses Werk, werden aber auch auf sein Gesamtwerk und seine Person übertra-
gen. Im Kontext dieser vorliegenden Untersuchung sollen diese Vorwürfe nicht 
als Argument ad hominem zur voreiligen Diskreditierung Huntingtons aufge-
fasst werden, vielmehr sollen die Entstehungsbedingungen der These vom 
„Kampf der Kulturen“ und ihrer diskursiven Wirkungen erhellt werden.  

Wie in diesem Unterkapitel gezeigt wurde, kann Huntington als ein Autor 
mit einem sehr hohen Grad an Medienpräsenz und einer hypertrophen Diskurs-
prominenz über die Gebiete seiner eigentlichen Expertisen hinaus beschrieben 
werden, dessen Werke aufgrund der Möglichkeit kulturalistisch-ausgrenzender 
Lesarten umstritten sind. 

3.1.2 Zur Publikationsgeschichte des „Kampfes der Kulturen“ 

Im Sommer des Jahres 1993 veröffentlichte Samuel P. Huntington in der re-
nommierten Fachzeitschrift „Foreign Affairs“ einen Aufsatz mit dem Titel „The 
Clash of Civilizations?“ (Huntington 1993a). Der Inhalt dieses Aufsatzes wird im 
nächsten Unterkapitel 3.1.3 gemeinsam mit dem der darauffolgenden Monogra-
phie referiert. 

Zur Genese dieses Aufsatzes sei auf das Forschungsprojekt „The Changing 
Security Environment and American National Interest“ verwiesen, welches SPH 
in Harvard leitete (vgl. Paech 1994: 310). Als Ausgangspunkt der Überlegungen 
Huntingtons kann das Bedürfnis nach einer Anpassung der Sicherheitspolitik 
der USA an die veränderte Weltlage identifiziert werden, also ein nationales 
Interesse der verbliebenen Hegemonialmacht. Der Veröffentlichung ging eben-
so ein Vortrag am renommierten American Enterprise Institute und das Erschei-
nen einer gekürzten Version in der New York Times am 06.06.1993 unter dem 
vielsagenden Titel „The Coming Clash of Civilizations – or, the West against the 



Zur Entstehung des „Kampfes der Kulturen“ | 23 

  

Rest“ voraus. Der Zeitkontext dieser Arbeiten und der Veröffentlichung ist folg-
lich besonders wichtig. Huntingtons Interessensfokus ist das Ende der zuvor 
gültigen geopolitischen Determinanten, nämlich der Blockkonfrontation im 
Kalten Krieg. Das strategische Ziel der präsentierten Forschungen besteht in der 
Bestimmung der veränderten globalen Sicherheitslage und der damit verbun-
denen Interessenskonflikte nach dem Zusammenbruch des Ostblocks rund um 
1989/1990/1991. Nicht umsonst werden Huntingtons Thesen des Öfteren im 
Kontrast zu Francis Fukuyamas Hypothese vom „Ende der Geschichte“ bzw. zu 
seiner Arbeit „The End of History and the Last Man” (Fukuyama 1992) als kon-
kurrierende epochendiagnostische Analysen der geopolitischen Verschiebun-
gen diskutiert. Huntingtons erklärtes Ziel ist es, ein neues politologisch und 
kulturwissenschaftlich brauchbares Paradigma zur Beschreibung der Interna-
tionalen Beziehungen in dieser neuen Epoche bereitzustellen. Bisweilen werden 
die Thesen Huntingtons auch als „Zivilisationsparadigma“ bezeichnet.18  

Der Aufsatz zog sofort nach Erscheinen äußerst viel Aufmerksamkeit auf 
sich und es entwickelte sich eine lebhafte und vielfältige Diskussion in politik- 
und sozialwissenschaftlichen Fachkreisen. Kein Beitrag der Zeitschrift „Foreign 
Affairs“ wurde seit den 1940er Jahren so häufig zitiert wie „The Clash of Civiliza-
tions?“. Gut dokumentiert ist dieser Beitrag inklusive der frühen Reaktionen in 
einer Sonderausgabe der Zeitschrift „Foreign Affairs“ zum zwanzigsten Jubilä-
um der Veröffentlichung im Jahre 2013 (Huntington/Rose 2013).   

Die Erstübersetzung dieses Aufsatzes und damit der Thesen Huntingtons in 
die deutsche Sprache findet sich in der Wochenzeitung „Die Zeit“ in der Ausga-
be Nr. 33 vom 13.08.1993 (Huntington 1993b). Die Artikelüberschrift lautet „Im 
Kampf der Kulturen“. Hier taucht also die inkriminierte Phrase Kampf der Kultu-
ren als sprachliches Objekt in der für diese Arbeit relevanten Verwendungswei-
se auf. Unter dem Artikel findet sich folgender editorischer Vermerk: „Dieser 
Artikel erscheint in erweiterter Fassung in der amerikanischen Zeitschrift 
‚Foreign Affairs‘. (Übersetzung: Stefan Schreiber)“ (Die Zeit, 13.08.1993 / Hun-
tington 1993b) 

Die ausführliche Diskussion der Übersetzungsleistung und ihrer Problema-
tik wird zunächst einmal aufgeschoben und erst im nächsten Teilkapitel 3.2 

|| 
18 Dieser eigene Anspruch der Bildung eines neuen Paradigmas ist auch der Gegenstand der 
Verteidigung seines Foreign-Affairs-Aufsatzes durch einen wiederum in diesem Fachjournal 
veröffentlichten Artikel in der Ausgabe vom November/Dezember 1993 unter dem Titel „If Not 
Civilizations, What?“ (Huntington 1993c), in dem Huntington auf die zuerst publizierten Ant-
worten und Kritiken eingeht und weiterhin für die Berücksichtigung von umfangreichen Kul-
turgemeinschaften in der politologischen Analyse plädiert. 



24 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

bzw. vor allem in 3.2.2 präsentiert, da dies besser unter einer linguistischen 
Fragestellung zu fassen ist. Es sei aber an dieser Stelle auf einige Aspekte des 
Translationsprodukts von 1993 hingewiesen. Als verantwortlicher Übersetzer 
fungierte Stefan Schreiber, der von den späten 1980er Jahren an für „Die Zeit“ 
englischsprachige Bücher übersetzt und rezensiert hat und sonst nicht weiter 
publizistisch in Erscheinung getreten ist. Der deutschsprachige Zeitungsartikel 
ist insgesamt gegenüber dem englischsprachigen Fachjournalaufsatz deutlich 
gekürzt, von etwa 9750 Wörtern auf genau 2546 Wörter, unter Auslassung gan-
zer Abschnitte des Originaltexts.19 Neben der Artikelüberschrift sind auch die 
Zwischenüberschriften sehr frei übersetzt. 

Tatsächlich finden sich die später „berühmten“ (und in Kapitel 3.2 disku-
tierten) Übertragungen von civilization zu Kultur oder Kulturkreis bereits hier im 
Zeit-Artikel. Zur Veranschaulichung sei hier die erstmalige Übersetzung im 
zweiten Artikelabsatz zitiert, in welcher der translatorische Ausdruckswechsel 
erst in einer nachgeschobenen Apposition erfolgt und zusätzlich durch eine 
Nennung des Originalausdrucks in Klammern angezeigt wird: „The clash of 
civilizations will dominate global politics. The fault lines between civilizations 
will be the battle lines of the future.“ (Huntington 1993a: 22) wird übersetzt zu: 
„Der Zusammenprall der Zivilisationen, der Kulturen (civilizations) [Kursivie-
rung im Original, Anm. JHK], wird die Weltpolitik beherrschen. Verwerfungen 
zwischen den Kulturkreisen werden den Frontverlauf der Zukunft bestimmen.“ 
(Die Zeit, 13.8.1993)  

Es folgte die Ausarbeitung der im Aufsatz präsentierten Thesen zur Buch-
form, um die Aufmerksamkeit in Fachkreisen ausnutzen und auszuweiten. Die 
Monographie „The Clash of Civilizations and the Remaking of World Order” 
wurde 1996 im Verlag Simon & Schuster veröffentlicht (im Folgenden trägt der 
Verweis auf dieses Buch die Sigle „CoC“). 

Diese Buchveröffentlichung stellt eine deutlich umfangreichere Version dar 
mit zahlreichen Erweiterungen und zusätzlichen Ausführungen gerade in den 
Beschreibungen der Konfliktbeispiele. Die Grundaussagen der beiden Texte 
sind aber gleich einzuschätzen, d.h. gravierende inhaltliche Änderungen sind 
nicht vorzufinden, woraus folgt, dass Huntington seine Ansichten zu den 1993 

|| 
19 Herausgekürzt sind längere Absätze zur Geschichte von Kriegen und Konflikten vom West-
fälischen Frieden bis in das 20. Jahrhundert: zum Kalten Krieg, zur Spaltung Europas, zum 
Verhältnis der USA und Japan. Es fehlen aber auch Abschnitte des Originaltexts, die zu den 
zentralen Thesen der später folgenden Buchpublikation zu zählen sind, nämlich sowohl Aus-
führungen zum Islam und einer möglichen Allianz islamischer Staaten mit konfuzianischen 
Staaten in klarer Gegnerschaft zum Westen als auch Bemerkungen zum Verständnis der „kul-
turellen Identität“ und zum Verhältnis von Kultur und Region. 



Zur Entstehung des „Kampfes der Kulturen“ | 25 

  

formulierten Thesen bis mindestens 1996 nicht modifiziert hat. Der sprachlich 
eklatante Unterschied zwischen beiden Texten besteht im Titel, in Form der 
Interpunktionsänderung durch Streichen des Fragezeichens und die Titelerwei-
terung durch die zusätzliche, syntaktisch koordinierte Nominalphrase and the 
Remaking of World Order. Diese zusätzliche Phrase kontextualisiert die Arbeit 
im Zeitgeschehen, dass es eben um die Bestimmung der neuen Weltordnung 
gehen wird. Die Entfernung des Fragezeichens macht aus einem interrogativen 
Titel, der so interpretiert werden kann, dass die folgenden Thesen für die Fach-
welt lediglich zur Diskussion gestellt werden, einen assertiven Sprechakt. Im 
modifizierten Titel kann der Clash je nach Lesart der aussagenlogisch unterspe-
zifizierten Nominalphrase als faktisch gegeben aufgefasst werden. Zumindest 
aber wird der Clash nun mit einer größeren Gewissheit prognostiziert als in der 
Version von 1993, die dem Illokutionstyps eines Quaestivs entspricht und damit 
keinen Geltungsanspruch für den formulierten Sachverhalt mitträgt. Diese Än-
derungen lassen sich auf das Motiv der erhofften verkaufsfördernden Wirkung 
eines dramatischeren Titels zurückführen. 

Insgesamt kann das Buch gegenüber dem Fachjournal-Aufsatz trotz des 
ausschweifenderen Stils und der Detailtiefe einfacher auf die Hauptthesen re-
duziert werden. Es ist unter der Annahme der Option einer unvollständigen 
Lektüre als leichter konsumierbar einzuschätzen. Beide Textversionen zusam-
men ergeben eine zweistufige Publikationsgeschichte, deren Etappen zugleich 
unterschiedliche Diskursformationen bedienen, der Aufsatz von 1993 den Fach-
diskurs und das Buch von 1996 den Öffentlichkeitsdiskurs. Das Buch wurde ein 
enormer Verkaufserfolg und in 39 Sprachen übersetzt (vgl. Fütterer 2016: 208).  

Die deutsche Übersetzung des Buches wurde von Holger Fliessbach ausge-
führt, einem produktiven Übersetzer zahlreicher Sachbücher aus dem Engli-
schen. Ebenfalls im Jahr 1996 wurde im Goldmann Verlag (München) „Der 
Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpolitik im 21. Jahrhundert“ 
veröffentlicht (im Folgenden trägt der Verweis auf dieses Buch die Sigle „KdK“). 
Neben der Veröffentlichung im Goldmann Verlag gibt es auch im Europaverlag 
(München, Wien) erschienene Ausgaben, es handelt sich wohl um Mehrfach-
Lizenzierungen. 

Fliessbach übernimmt die Übersetzungsentscheidungen des Zeit-Artikels 
von 1993 und kürzt den damaligen Titel um die inhaltlich überflüssige Präposi-
tion im. Er versieht die deutsche Ausgabe mit einer direkt auf das Vorwort Hun-
tingtons folgenden Notiz (Huntington 1996b / KdK: 14):  

Vorbemerkung zur Übersetzung: Es wäre der Wunsch des Autors gewesen, die Begriffe 
„civilization“ und „culture“ mit „Zivilisation“ und „Kultur“ zu übersetzen. Dies wurde in 
einer ersten Fassung versucht, was sich aber aus praktischen und Verständnisgründen 



26 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

nicht durchhalten ließ. Deswegen wird „civilization“ jeweils mit „Kultur“, „Kulturkreis“ 
oder „Hochkultur“ wiedergegeben und für „culture« der Begriff „Zivilisation“ verwendet, 
in Einzelfällen auch „Kultur“. Der deutsche Sprachgebrauch für „Kultur“ und „Zivilisa-
tion« entspricht gerade nicht dem Englischen und Französischen. Vgl. dazu Norbert Elias, 
Über den Prozeß der Zivilisation (Frankfurt 1976), Einleitung zum ersten Band. H. F.  

Hierdurch beansprucht Holger Fliessbach die Übersetzung allein für sich, ohne 
Stefan Schreiber oder den Artikel in der „Zeit“ von 1993 zu erwähnen, und ist 
damit erfolgreich. Wenn in der deutschsprachigen Diskussion die Problematik 
der Übersetzung thematisiert wird, was selten genug der Fall ist, dann wird als 
Verantwortlicher bemerkenswerterweise unisono Holger Fliessbach und nicht 
Stefan Schreiber genannt (vgl. Salzborn/Stich 2013: 170; Fütterer 2016: 208). Die 
Übersetzung wird in Kapitel 3.2.2 wieder aufgegriffen und dort aus linguisti-
scher Perspektive erörtert und kritisch beurteilt. 

3.1.3 Zusammenfassung der Thesen vom „Kampf der Kulturen“ 

Der Inhalt der Thesen vom „Kampf der Kulturen“ soll an dieser Stelle kurz und 
prägnant zusammengefasst werden, um einen praktikablen Bezugspunkt für 
die weitere Argumentation zur Verfügung zu stellen. Die Verweise beziehen sich 
dabei auf die originalsprachliche Arbeit „The Clash of Civilizations“ (Hunting-
ton 1996a / CoC), die für dieses Kapitel als Referenzwerk angesetzt wird. 

Die gesamte Monographie ist an einigen Stellen durchaus als ausschwei-
fend zu bezeichnen und durch umfangreiche Diskussionen zahlreicher Beispie-
le der internationalen Politik des 20. Jahrhunderts, vornehmlich von zumeist 
militärisch ausgetragenen Konflikten und anderen zwischenstaatlichen Ausei-
nandersetzungen, geprägt. Huntington liefert jedoch selbst eine Zusammenfas-
sung seiner wichtigsten Thesen im Einleitungskapitel (CoC: 20f.): Die Grund-
aussage bestehe darin, dass Kulturen und kulturelle Identitäten, die in ihrer 
maximalen Reichweite Zivilisationen ergeben, in der Welt nach dem Ende des 
Kalten Krieges die zukünftigen Konflikte und die Muster von Kohäsion und 
Desintegration bestimmen werden. Im Original lautet dies wie folgt (CoC: 20): 

The central theme of this book is that culture and cultural identities, which at the broadest 
level are civilization identities, are shaping the patterns of cohesion, disintegration, and 
conflict in the post-Cold War world.  

Im ersten Teil des Buches (CoC: 19–80), betitelt als „A World of Civilizations“, 
wird ausgeführt, dass die Weltpolitik zum ersten Mal in der Geschichte der 
Menschheit multipolar und multikulturell sei. Die Modernisierung von Gesell-



Zur Entstehung des „Kampfes der Kulturen“ | 27 

  

schaften sei nicht mit Verwestlichung gleichzusetzen und führe nicht zur Ein-
förmigkeit von Gesellschaften oder gar zu einer Universalkultur, sondern nur zu 
einer unterschiedlich ausgeprägten wirtschaftlichen und sozialen Fortentwick-
lung. 

Im zweiten Teil (CoC: 81–124), der den Untertitel „The Shifting Balance of 
Civilizations“ trägt, werden die Machtverhältnisse zwischen diesen Zivilisatio-
nen behandelt, dergestalt dass der Westen relativ gesehen schwächer werde, 
asiatische Zivilisationen dagegen wirtschaftlich wie politisch und militärisch 
einflussreicher werden. Der Islam hingegen gerate aufgrund einer Bevölke-
rungsexplosion in eine Krise und destabilisiere so die mehrheitlich muslimi-
schen Länder ebenso wie deren Nachbarstaaten. Außerdem seien weitere nicht-
westliche Gesellschaften zunehmend selbstbewusster und weniger abhängig 
vom Westen. 

Der dritte Teil (CoC: 125–182) ist als „The Emerging Order of Civilizations“ 
betitelt und beinhaltet die These, dass sich eine kulturell strukturierte Weltord-
nung entwickle, indem Kooperationen innerhalb einer Zivilisation viel erfolg-
reicher und häufiger seien als über Zivilisationsgrenzen hinweg. Zudem könne 
eine bestimmte Gesellschaft nicht aus einer Zivilisation in eine andere trans-
poniert werden. Innerhalb von Zivilisationen bilden sich Kern- bzw. Führungs-
staaten heraus, um die herum sich die anderen Länder mit gleicher Zivilisa-
tionszugehörigkeit gruppierten. 

Der vierte Teil (CoC: 183–300) lautet „Clashes of Civilizations“. Hier werden 
die universalistischen Ansprüche des Westens als konfliktträchtig erörtert. Be-
sonders gegenüber dem Islam und China sei das Konfliktpotenzial gravierend. 
An den Orten, an denen Zivilisationen aufeinandertreffen, können Bruchlinien-
kriege entstehen, die von lokalen Konflikten ausgehend eine große Eskalations-
gefahr darstellen. In der Realität habe vor allem der Islam blutige Grenzen, die 
meisten der bereits identifizierbaren Bruchlinienkriege seien also solche zwi-
schen Muslimen und Nicht-Muslimen. Die Kernstaaten wiederum können sich 
darum bemühen, die Bruchlinienkriege einzuhegen und zu befrieden. 

Im fünften und abschließenden Teil (CoC: 301–322), betitelt als „The Future 
of Civilizations“, geht es um die Zukunftsperspektiven des Westens, dessen 
Überleben davon abhänge, dass sich die USA ihrer westlichen Identität besin-
nen und dass der Westen seine Einzigartigkeit anerkenne, ohne von einer Uni-
versalität seiner selbst auszugehen. Der Westen solle also nicht versuchen, 
seine Werte und kulturellen Überzeugungen global zu verbreiten, sondern solle 
vielmehr intern zur Einigung aufrufen und sich gemeinsam den globalen He-
rausforderungen und der Konkurrenz nicht-westlicher Gesellschaften stellen. 
Ein weltweiter Kampf der Kulturen müsse vermieden werden und dies gehe nur 



28 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

durch eine globale Politik der Berücksichtigung unterschiedlicher kultureller 
Wertvorstellungen. 

Diese synoptische Zusammenstellung wird nun noch um einige Aspekte 
punktuell ergänzt, die zu einem allgemeineren Verständnis der Thesen beitra-
gen sollen. Weitere Aspekte werden im nächsten Unterkapitel 3.1.4 zur diskursi-
ven Rezeption dieser Thesen angerissen.  

Huntington führt zu Beginn seiner Arbeit (CoC: 21f.) aus, dass die bisheri-
gen globalen Konflikte durch die ideologische Bipolarität des Kalten Krieges 
determiniert wurden. Nach dem Ende dieser Epoche sei nun die Welt nicht mehr 
bipolar, sondern multipolar und gleichzeitig multikulturell. Zwar seien Staaten 
weiterhin die Hauptakteure des Weltgeschehens – wie oben dargestellt wurde, 
ist dies ein klassisches Versatzstück der Theorie des Realismus in den Interna-
tionalen Beziehungen – , aber die Art und Weise, wie diese Nationalstaaten sich 
gruppieren und welche darüberliegenden Ordnungen sich ergeben, sei völlig 
neu in der Weltgeschichte. 

Huntington (CoC: 21) greift sogleich zur Erklärung dieser neuen Weltord-
nung – nicht mehr ideologisch, politisch, ökonomisch determiniert, sondern 
nun kulturell bestimmt – auf den Begriff von kollektiven Identitäten zurück. Die 
elementare wie entscheidende Frage, wer wir seien, liefere nun das kategoriale 
Abgrenzungs- und Differenzkriterium zur geopolitisch relevanten Einteilung der 
Welt.20 

Das zugrundeliegende Verständnis von Kultur bzw. von kultureller Identität 
und Zivilisation wird im zweiten Kapitel, das zweite Unterkapitel im ersten Teil 
des Buches, ausgearbeitet (CoC: 40–55). Hier thematisiert Huntington die 
schwierige Abgrenzung der Begriffe civilization und culture mit Rückgriff auf die 
Begriffstrennung im Deutschen (CoC: 41), worauf im folgenden Kapitel 3.2.2.1 
gesondert eingegangen wird. Für Huntington stehen diese beiden Begriffe in 
einem Über-Unterordnungsverhältnis, insofern als dass culture fundamental ist 

|| 
20 Im Original liest sich dieser fulminante Passus wie folgt: „In the late 1980s the communist 
world collapsed, and the Cold War international system became history. In the post-Cold War 
world, the most important distinctions among peoples are not ideological, political, or econom-
ic. They are cultural. Peoples and nations are attempting to answer the most basic question 
humans can face: Who are we? And they are answering that question in the traditional way 
human beings have answered it, by reference to the things that mean most to them. People 
define themselves in terms of ancestry, religion, language, history, values, customs, and insti-
tutions. They identify with cultural groups: tribes, ethnic groups, religious communities, na-
tions, and, at the broadest level, civilizations. People use politics not just to advance their 
interests but also to define their identity. We know who we are only when we know who we are 
not and often only when we know whom we are against.“ (CoC: 21) 



Zur Entstehung des „Kampfes der Kulturen“ | 29 

  

und sich auf der obersten Zuordnungsebene aus culture dann civilization er-
gibt.21 

Culture kann hierbei also auf viele verschiedene Dimensionen menschli-
chen Handelns und Erlebens bezogen werden, wie Huntington an anderer Stelle 
(CoC: 42) betont: „Blood, language, religion, way of life“. Darunter ist die Reli-
gion die relevanteste und prominenteste Kategorie zivilisatorischer Abgrenzung 
(ebd.):  

Of all the objective elements which define civilizations, however, the most important usu-
ally is religion [...]. To a very large degree, the major civilizations in human history have 
been closely identified with the world's great religions [...].  

Eine hochproblematische Kategorie zur Abgrenzung von Menschen spricht 
Huntington ebenfalls an, nämlich „race“. Dieser Terminus wird hier absichtlich 
nicht in das Deutsche übersetzt, anders als in der Übersetzung von Holger 
Fliessbach (KdK: 52f.), da der ähnlich lautende, deutschsprachige Ausdruck 
Rasse wissenschaftlich obsolet ist und nicht der humanbiologischen Realität 
entspricht. Laut Huntington (CoC: 42) gebe es eine nicht näher bestimmte signi-
fikante Korrespondenz zwischen der kulturell basierten Einteilung in Zivilisa-
tionen und der anhand physischer Charakteristika vollzogenen Einteilung in 
races, wobei diese Kategorien dennoch nicht identisch seien. In den größeren 
Zivilisationen seien Menschen mehrerer races zusammengefasst, ebenso sei es 
möglich, dass Menschen der gleichen race durch Zivilisationen getrennt sein 
können. „The crucial distinctions among human groups concern their values, 
beliefs, institutions, and social structures, not their physical size, head shapes, 

|| 
21 Der originalsprachliche Absatz lautet wie folgt: „A civilization is the broadest cultural 
entity. Villages, regions, ethnic groups, nationalities, religious groups, all have distinct cul-
tures at different levels of cultural heterogeneity. The culture of a village in southern Italy may 
be different from that of a village in northern Italy, but both will share in a common Italian 
culture that distinguishes them from German villages. European communities, in turn, will 
share cultural features that distinguish them from Chinese or Hindu communities. Chinese, 
Hindus, and Westerners, however, are not part of any broader cultural entity. They constitute 
civilizations. A civilization is thus the highest cultural grouping of people and the broadest 
level of cultural identity people have short of that which distinguishes humans from other 
species. It is defined both by common objective elements, such as language, history, religion, 
customs, institutions, and by the subjective self-identification of people. People have levels of 
identity: a resident of Rome may define himself with varying degrees of intensity as a Roman, 
an Italian, a Catholic, a Christian, a European, a Westerner. The civilization to which he be-
longs is the broadest level of identification with which he strongly identifies. Civilizations are 
the biggest ‚we‘ within which we feel culturally at home as distinguished from all the other 
‚thems‘ out there.“ (CoC: 43)  



30 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

and skin colors.“ (ebd.) Dass Huntington bei der begrifflichen Fundierung von 
als civilization bezeichneten Menschengruppen überhaupt physische Charakte-
ristika ins Spiel bringt, kann bereits kritisch beurteilt werden. Es kann zugleich 
darauf hingewiesen werden, dass er dabei Kultur und Biologie nicht völlig 
gleichsetzt, sondern nur partiell korreliert.22  

Von wie vielen und welchen Zivilisationen Huntington nun ausgeht, ist 
nicht ganz eindeutig beantwortbar, da er sich bezüglich einer möglichen afrika-
nischen Zivilisation nicht gänzlich sicher ist (CoC: 47). Es ergeben sich nach 
einer kurzen Diskussion verschiedener Konzeptionen historischer Zivilisationen 
im Paradigma Huntingtons sieben oder acht Einheiten: „These include Western, 
Confucian [später auch als Chinese oder Sinic bezeichnet, Anm. JHK], Japanese, 
Islamic, Hindu, Slavic-Orthodox, Latin American and possibly African civiliza-
tion.” (Huntington 1993a: 5; in der späteren Monographie vgl. CoC: 45ff.). Drei 
oder vier dieser angenommenen Zivilisationen gehen auf Weltreligionen bzw. 
eine christliche Konfession zurück (konfuzianisch, islamisch, hinduistisch, or-
thodox), zwei sind aus Kontinenten bzw. Kontinentteilen abgeleitet (latein-
amerikanisch, afrikanisch), dazu kommen eine Landesbezeichnung (japanisch) 
sowie eine Himmelsrichtungsbezeichnung (westlich). Die Beschreibung des 
Westens, die Huntington dann vornimmt (CoC: 45ff.), wird im dritten inhaltli-
chen Hauptteil dieser Arbeit, besonders in Kapitel 5.1.1, ausführlich themati-
siert. 

Alle diese sieben oder acht Zivilisationen sieht Huntington als potenzielle 
Konfliktakteure an, ganz besonders jedoch den Islam und seine „blutigen Gren-
zen“ (CoC: 254–259). Eine prognostizierte Konfliktkonstellation interessiert 
Huntington besonders, und zwar diejenige vom Westen versus eine konfuzia-
nisch-islamische Allianz (CoC: 183–186), bisweilen als „the West and the Rest“ 
tituliert (CoC: 183). Huntington vermutet, dass der gefährlichste Antagonismus 
der Makro-Ebene sich aufgrund von westlicher Arroganz einerseits und islami-
scher Intoleranz sowie chinesischer Selbstbehauptung andererseits einstellen 
werde (ebd.). In diesem Kontext solle der Westen sich untereinander besser 
strategisch koordinieren und die eigenen wirtschaftlichen Vorteile und Interes-
sen gezielter verfolgen. Huntington plädiert zudem dafür, dass erstens der Wes-

|| 
22 Ob diese Distinktion von allen Rezipient*innen Huntingtons so nachvollzogen wurde, kann 
bezweifelt werden. Die Problematik der divergenten Verständnisse des Begriffs von „Zivilisa-
tion“ bzw. die Option, diese Gruppen-Einheiten sogleich kulturell als auch „ethnisch“ zu fun-
dieren, wird an späterer Stelle wieder thematisiert, nämlich in Kapitel 3.2.2.1 und später in 
Kapitel 5.1.3. Für die politische und ideologiekritische Rezeption der Schriften Samuel P. Hun-
tingtons ist dies ein entscheidender Punkt.  



Zur Entstehung des „Kampfes der Kulturen“ | 31 

  

ten den internationalen Waffenhandel begrenzen und die eigene militärische 
Vormacht ausbauen solle, dass zweitens der Westen die Durchsetzung der als 
westlich aufgefassten Menschenrechte als Machtinstrument einsetzen solle, 
und dass drittens der Westen die Immigration aus nicht-westlichen Ländern 
einschränken und so seine kulturelle, soziale und ethnische Integrität bewah-
ren solle (CoC: 185f.).23  

Ein zentrales Element dieser prognostizierten Konfliktkonstellationen ist 
die Annahme, der Westen verliere an Macht und befinde sich nach einer Phase 
globaler Dominanz in einem Niedergang (CoC: 81ff.). In welchem Tempo und 
mit welchen Zwischenepisoden dieser Niedergang des Westens ablaufe, sei 
hingegen noch offen, feststellbar sei eine relative Rückentwicklung des Westens 
seit der Mitte des 20. Jahrhunderts in Bezug auf Territorium und Bevölkerung 
(CoC: 84ff.), in Bezug auf die Wirtschaftsproduktivität (CoC: 86ff.) und auf die 
militärischen Kapazitäten (CoC: 88ff.).  

Schließlich führt Huntington recht deutlich aus, welche geopolitischen 
Grundsätze er dem Westen insgesamt und speziell den Vereinigten Staaten von 
Amerika empfiehlt. Er argumentiert gegen einen Universalismus des Westens in 
der Welt, gegen einen Multikulturalismus innerhalb der Staaten des Westens 
(CoC: 318f.) und für eine Anerkennung der Einzigartigkeit der westlichen Zivili-
sation. Dies beinhalte eine Nicht-Einmischung in die Belange anderer Zivilisa-
tionen und eine interessensgeleitete Machtpolitik, die auf einen Ausbau der 
wirtschaftlichen wie militärischen Stärke des Westens abziele (CoC: 311f.). Die 
Multikulturalität der neuen Weltordnung sei also ein zu akzeptierendes Faktum, 
ein multikultureller Westen sei jedoch strikt abzulehnen. Der Westen solle seine 
Einflusssphären sichern, einem drohenden Machtverlust versuchen entgegen-
zuwirken, dabei aber nicht imperialistisch auftreten oder seine Werte als uni-
versalistisch präsentieren. 

Ein möglicher globaler Krieg, wie er aus der oben skizzierten Konfliktpro-
gnose entstehen könne, solle vermieden werden. Der Westen solle gemeinsam 
mit den anderen Zivilisationen für die Förderung einer höheren Zivilisiertheit 
eintreten, welche Huntington als „Civilization in the singular [...] a complex mix 

|| 
23 Im dritten Part des Plädoyers steckt eine Verquickung soziokultureller und ethnischer 
Aspekte. Aus der Forderung, die „ethnische Integrität“ zu schützen bzw. „to protect the cultu-
ral, social, and ethnic integrity of Western societies“ (CoC: 186) ergibt sich eine exklusionisti-
sche Haltung gegenüber vielen Personenkreisen. Huntington nennt noch die Beschränkung 
der Einwanderung nicht-westlicher Migranten und Flüchtlinge (ebd.) als Konsequenz seines 
Plädoyers. Es soll an dieser Stelle keine vertiefte politologische Diskussion geführt werden, 
aber das, was bspw. Terkessidis als die Ethnifizierung von (Kultur-)Politik an Huntington 
kritisiert (vgl. 1995: 121), wird hier deutlich, siehe hierzu auch das spätere Kapitel 5.1.3. 



32 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

of higher levels of morality, religion, learning, art, philosophy, technology, 
material wellbeing“ (CoC: 320) beschreibt. Diese Formen des einzelne Zivilisa-
tionen übergreifenden Zusammenlebens sollen gezielt gefördert werden durch 
die Regeln der Kommunalität, nämlich die gemeinsam geteilten Werte, Institu-
tionen und Praktiken aufzusuchen und auszubauen (vgl. ebd.).24  

Huntingtons deontisch-normative Haltung zu seinen eigenen Thesen ist al-
so, dass der vorher en détail beschriebene Clash nicht eintreten solle, dass be-
stehende und potenzielle Konflikte nicht eskalieren, und dass weltweit ausge-
tragene Kriege verhindert werden sollen (CoC: 321):  

The futures of both peace and Civilization depend upon understanding and cooperation 
among the political, spiritual, and intellectual leaders of the world's major civilizations. In 
the clash of civilizations, Europe and America will hang together or hang separately. In 
the greater clash, the global „real clash,“ between Civilization and barbarism, the world's 
great civilizations, with their rich accomplishments in religion, art, literature, philosophy, 
science, technology, morality, and compassion, will also hang together or hang separate-
ly. In the emerging era, clashes of civilizations are the greatest threat to world peace, and 
an international order based on civilizations is the surest safeguard against world war.  

Huntington entwickelt seine Thesen und das daraus abgeleitete Paradigma 
anhand einer Fülle von Material, aber begrifflich-konzeptionell relativ eigen-
ständig und zugleich innovativ. In den Abschnitten zur Theorie von Kultur und 
Zivilisation stützt sich Huntington auf einige Referenzen (vgl. CoC: 324–328). Er 
beruft sich dabei ausführlich und wiederholt vor allem auf Oswald Spengler 
(„Der Untergang des Abendlands“), Arnold Toynbee („Study of History“, „Civi-
lization on Trial“) und Fernand Braudel („History of Civilizations“, „On Histo-
ry“). Zusätzlich werden als bedeutende Kultur- und Zivilisationstheoretiker u. a. 
Max Weber, Emile Durkheim, Marcel Mauss, Alfred Weber, A.L. Kroeber, Imma-
nuel Wallerstein und andere mehr genannt. Bernard Lewis25 wird im Zuge der 

|| 
24 Ganz am Ende seiner Monographie ändert Samuel P. Huntington also ein wenig den Ton 
der Argumentation, weg von einer konfliktorientierten und hin zu einer kooperationsorientier-
ten Perspektive für die Zukunft der Menschheit. Teilweise wurde kommentiert, dass das Ende 
des Buchs sich deutlich vom Rest unterscheide, dass es nämlich insgesamt deutlich versöhnli-
cher klinge (vgl. Müller 1998: 12). 
25 Zur Person Bernard Lewis soll noch hinzugefügt werden, dass die Ansicht kursiert, der Titel 
„Clash of Civilizations“ gehe auf ihn zurück und sei von Samuel P. Huntington ohne Quellen-
angabe übernommen worden (vgl. https://en.wikipedia.org/wiki/Bernard_Lewis [zuletzt 
aufgerufen am 22.09.2022]). Die Frage der Autorschaft des englischen Titels wird hier nicht 
weiterverfolgt, die entscheidendere Frage der Autorschaft des deutschen Titels „Kampf der 
Kulturen“ wurde zudem bereits in Kapitel 3.1.2 beantwortet. 



Zur Entstehung des „Kampfes der Kulturen“ | 33 

  

Beschreibung des Islams und der Prognose eines Konflikts zwischen dem Wes-
ten und dem Islam mehrmals zustimmend zitiert (vgl. CoC: 210ff.). 

3.1.4 Zur Rezeption der Thesen vom „Kampf der Kulturen“ 

Im folgenden Unterkapitel soll die Aufnahme und Bewertung der Thesen Hun-
tingtons vom „Clash of Civilizations“ bzw. vom „Kampf der Kulturen“ in den 
verschiedenen politik-, geschichts- und kulturwissenschaftlichen Diskussionen 
nachgezeichnet werden. Die hier präsentierte Fokussierung auf Fachdiskurse 
dient dazu, ein Kontrastmoment zu den in Kapitel 3.3 folgenden Korpusanaly-
sen des deutschsprachigen Mediendiskurses zur Verfügung zu haben. So er-
möglicht die Aufteilung der Rezeption Huntingtons auf getrennte Diskurssträn-
ge, hier auf den Fach- und den Mediendiskurs, die Erfassung der Wirkung der 
gesamten Vielgestaltigkeit des „Kampfes der Kulturen“.  

Für dieses Unterkapitel stellt dies keine gravierende Quantitätsbeschrän-
kung dar, da sich eine enorme Fülle an Repliken, Reaktionen und Rezensionen 
zu Samuel P. Huntingtons Thesen allein in wissenschaftlichen Arbeiten finden 
lässt. Angesichts dessen kann an dieser Stelle kein Anspruch auf Vollständig-
keit formuliert werden, es sollen jedoch einige wichtige fachlich orientierte 
Stimmen hier vorgestellt werden. Durch die enorm weitreichenden Themenbe-
züge der Werke Huntingtons bieten sich insgesamt sehr viele Wissenschaftsdis-
ziplinen zur Berücksichtigung an. Der „Clash of Civilizations“ als wissenschaft-
liche Fragestellung betrifft vordergründig die Politikwissenschaft und dabei je 
nach Disziplinenverständnis die Internationalen Beziehungen, die Friedens- 
und Konfliktforschung und die Security Studies (Sicherheitspolitik); zweitens 
sind ebenso betroffen die historischen Wissenschaften, vor allem die Globalge-
schichte und die vergleichenden Kulturwissenschaften wie die Ethnologie und 
Kulturanthropologie, aber auch die Humangeographie. Drittens können alle 
diejenigen Wissenschaften etwas beitragen, die sich mit den Gegenständen 
befassen, die Huntington zur Grenzziehung und Bestimmung seiner Zivilisatio-
nen einsetzt (vgl. CoC: 42ff.). Offensichtlich ist dies für die Religionswissen-
schaft, im Grunde aber auch für quasi alle Sozial- und Geisteswissenschaften 
gültig.  

Die frühen Antworten auf Huntingtons 1993er Artikel finden sich sogleich in 
den nachfolgenden Ausgaben des Journals „Foreign Affairs“ und ergeben zu-
sammengenommen sozusagen eine erste Fachcommunity-interne Diskussions-
etappe. Sie sind gut dokumentiert in der Sonderausgabe der „Foreign Affairs“ 
zum 20. Jubiläum des Aufsatzes (vgl. Huntington/Rose 2013). Es handelt sich 



34 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

um Beiträge von Fouad Ajami, Kishore Mahbubani, Robert Bartley, Liu Binyan, 
Jeane Kirkpatrick, Albert Weeks und Gerard Piel. Frappant ist, dass diese Bei-
träge in ihrer Gesamtheit inhaltlich sehr kritisch sind und die Clash-of-
Civilizations-Theorie überwiegend deutlich ablehnen, dabei aber Samuel 
Huntington als Person und seinem Ansehen gegenüber wohlwollend und rück-
sichtsvoll formuliert sind, was sich gut durch das besondere Standing 
Huntingtons in seiner Peer-Group erklären lässt. 

International prominente, also weltweit oft zitierte Reaktionen auf die 
Clash-of-Civilizations-Thesen liefern Amartya Sen mit „Die Identitätsfalle. Wa-
rum es keinen Kampf der Kulturen gibt“ (2007, englischer Originaltitel „Identity 
and Violence. The Illusion of Destiny“ [2006]) und Tzvetan Todorov mit „Die 
Angst vor den Barbaren. Kulturelle Vielfalt versus Kampf der Kulturen“ (2010, 
französischer Originaltitel „La peur des barbares. Au-déla du choc des civilisati-
ons“ [2008]). In beiden Arbeiten werden fundierte Kritiken an vielen verschie-
denen Aspekten der Thesen Huntingtons präsentiert, vor allem am verkürzten 
Kulturverständnis, das im Sinne eines falsch verstandenen „Multikulturalis-
mus“ nur einen „pluralen Monokulturalismus“ darstellt (vgl. Sen 2007: 165, 
Todorov 2010: 96f.), also die Aufforderung zur Reduzierung vielfältiger Gemein-
schaften auf einen vermeintlich wesenshaften, eben essenzialisierten Kulturbe-
zug sowie die strikte Auftrennung aller Personen auf ebendiese Gruppen. Sen 
(2007) beschreibt zudem eindringlich, wie diese reduktionistische Zuschreibung 
nur einer entscheidenden Identität, statt der in komplexen Gesellschaften 
eigentlich gegebenen Pluralität und Hybridität von Identitäten, fundamentalis-
tisch aufgeladen und in gruppenidentitätsbezogene Gewalt umschlagen kann. 
Eine weitere international prominente Stimme, die Huntington entschieden 
kritisiert hat und in eine ähnliche Richtung argumentiert, stellt Edward Said dar 
(vgl. Said 2001). 

Nun folgend soll der Fokus auf die deutschsprachige Rezeption Hunting-
tons gelegt werden, da diese einzelsprachlich-bezogene Beschränkung auch die 
weiteren Kapitel und die Fragestellung betrifft. 

Die umfangreichsten Arbeiten, die sich dezidiert nur mit den Thesen vom 
„Clash of Civilizations“ auseinandersetzen, stellen die Monographien von Men-
zel (1998), Müller (1998), Metzinger (2000), Çağlar (2002), Jurewicz (2008) sowie 
ein Sammelband von Mokre (2000) und ein Zeitschriften-Sonderheft von Brö-
ning/Hillebrand (2014) dar. Unzählige weitere kleinere Arbeiten wie Aufsätze, 
Buchkapitel oder Journalartikel könnten hier aufgelistet werden; allein als 
deutschsprachige politikwissenschaftliche Texte seien Paech (1994), Hum-
mel/Wehrhöfer (1996), Senghaas (1997), Weller (2004), Salzborn/Stich (2013, 
2016) und Fütterer (2016) genannt.  



Zur Entstehung des „Kampfes der Kulturen“ | 35 

  

Mit welchen Bewertungen geht nun die fachliche Rezeption der Thesen 
Huntingtons einher? Ganz überwiegend ist die Bewertung negativ, die fachliche 
Rezeption ist von inhaltlichem Widerspruch und kritischer Ablehnung des 
Paradigmas vom Zivilisationskonflikt dominiert. Alle oben genannten Arbeiten 
gehören in unterschiedlicher Ausprägung und mit verschiedenen Graden der 
Schärfe der Kritik zu diesem Lager. Am entschiedensten sprechen sich dabei 
Paech (1994), Müller (1998) und Çağlar (2002) gegen die Korrektheit und Ver-
wendbarkeit der Thesen Huntingtons aus. 

Unter Berücksichtigung der größeren, deutschsprachigen Arbeiten in Aus-
einandersetzung mit Huntingtons Thesen steht der überwiegend negativen 
Haltung nur der Islamwissenschaftler Bassam Tibi (1998) gegenüber. Zwar dis-
tanziert sich Tibi wiederholt von Huntington (1998: 72–74; 307; 328ff.), stellt 
seine eigene Theorie von Zivilisationskonflikten aber auch als eine teilweise 
affirmativ angelegte Weiterentwicklung dar. Er betont in Abgrenzung zu den 
CoC-Thesen die stärkere Werte-Orientierung der Zivilisationen und die Optionen 
der Deeskalation durch vernunftorientierte Friedensstrategien wie eine Nicht-
Politisierung von Weltanschauungskonflikten. Es sei eben, anders als Hunting-
ton andeute, keine Zwangsläufigkeit der möglichen kulturell aufgeladenen 
Konflikte, kein fundamental kriegerisches Wesen der Zivilisationen gegeben 
(Tibi 1998: XV, 331). Trotzdem wird Tibi zumeist als Verteidiger Huntingtons 
eingestuft (bspw. bei Menzel 1998: 79, Fütterer 2016: 222). Ihm wird dabei vor 
allem analog zu Huntington eine Essenzialisierung und Homogenisierung der 
Zivilisationen vorgeworfen (Krämer 2015: 30). 

Um einen synoptischen Überblick über den Fachdiskurs zu den CoC-Thesen 
inklusive des Verhältnisses von Zustimmung und Ablehnung zu erhalten, ist es 
ratsam, in den genannten wissenschaftlichen Arbeiten nach Debattenzusam-
menfassungen und -bilanzierungen zu suchen. Dafür eignen sich besonders die 
genau darauf abzielende Monographie von Metzinger (2000), ein Textabschnitt 
bei Menzel (1998) und das Sonderheft von Bröning/Hillebrand (2014), die je-
weils für sich in Anspruch nehmen, genau diese Fachdiskurs-Bilanz liefen zu 
können.  

Die erste Ergebnisübersicht über die sogenannte Huntington-Debatte liefert 
also Menzel (1998: 79):  

[D]ie Sichtung von etwa 60 Titeln, die bis zum Sommer 1997 erschienen sind, [läßt] eine 
Verteilung von etwa 40 % eher Zustimmung zu etwa 60 % eher Ablehnung erkennen. [...] 
[D]ie zustimmenden Beiträge [gehören] eher dem konservativen und damit realistischen 
Lager an, während die Kritiker sich aus dem linken oder liberalen und damit idealisti-
schen oder neoinstitutionalistischen Spektrum rekrutieren. 



36 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

Neutrale oder unentschiedene Reaktionen seien so gut wie nicht vorhanden, 
was wiederum darauf zurückgeführt werden könne, dass Huntingtons Thesen 
provoziert und polarisiert haben (ebd.). 

Metzinger widmet der Aufgabe, die publizistischen Reaktionen auf die CoC-
Thesen zusammenzufassen und einzuordnen, seine gesamte Arbeit (2000). Er 
beschreibt zunächst, wie zahlreich und emotional aufgeladen die Diskussions-
beiträge waren, dass aber nach 1997 die Debatte abgeebbt sei und nunmehr nur 
noch der deutsche Buchtitel als Schlagwort zirkuliere (2000: 8f.). Diese Ein-
schätzung ist angesichts des Erscheinungszeitpunkts der Arbeit Metzingers im 
Jahr 2000 hochrelevant und deutet einen Diskursverlauf mit abgrenzbaren 
Etappen an, was im medienanalytischen Kapitel, vor allem in 3.3.1, wieder auf-
gegriffen wird. Metzinger fasst die also vor allem 1993/1994 und 1996/1997 ab-
laufende Debatte so zusammen, dass Huntington insgesamt weder in der Poli-
tikwissenschaft noch in der gesellschaftsorientierten Publizistik allgemeine 
Zustimmung gefunden habe; dass es dabei jedoch Abstufungen gab sowohl 
hinsichtlich der politikwissenschaftlichen Denkschulen, mit der meisten Kritik 
an Huntington von außerhalb der Theorie des Realismus, als auch zwischen 
anglophonen und deutschsprachigen Diskussionen; dass es insgesamt betrach-
tet Huntington nicht gelungen sei, ein neues, gemeinhin akzeptiertes geopoliti-
sches Paradigma zu begründen (2000: 84ff.). 

Die aktuellere Debattensynopsis, also inklusive der nach 9/11 und dem glo-
balen Erstarken des islamistischen Terrorismus verfassten Beiträge, findet sich 
bei Bröning/Hillebrand (2014) in der Sammlung von 23 Kurzessays von „füh-
rende[n] deutsche[n] Experten und Wissenschaftler[n]“ (2014: 4) zur heutigen 
Relevanz und Gültigkeit der CoC-Thesen. Es überwiegen dabei deutlich die Kri-
tik an den Thesen mit verschiedenen theoriebezogenen Mängelvorwürfen und 
eine Ablehnung der geschlussfolgerten Aufforderungen Huntingtons. Dem-
gegenüber stehen vereinzelte Beiträge mit Gegenpositionen (zahlenmäßig etwa 
4–5 von 23), in denen Huntington zumindest teilweise oder ganz explizit dafür 
gelobt wird, eine wichtige, möglicherweise gar prophetische Debatte angesto-
ßen und vorangetrieben zu haben und zugleich den kulturellen Einflussfaktor 
für die Internationalen Beziehungen wieder stark gemacht zu haben (ebd.). In 
mehreren Beiträgen wird betont, dass es einen eklatanten Unterschied zwischen 
den wissenschaftlichen und massenmedialen Diskussionen hinsichtlich der 
Bewertung und Anerkennung der Thesen gegeben habe, bezeichnend ist hierfür 
der Beitragstitel „Stammtisch: Hui, Hochschule: Pfui“ von Stahl (2014: 34–35). 

Ähnlich orientiert sehen auch die Debattenzusammenfassungen in weiteren 
Arbeiten aus. Jurewicz (2008: 51) beschreibt, dass Huntington selbst für einige 
Kritiker eine nützliche Debatte begonnen habe, „das Werk selbst jedoch nicht 



Zur Entstehung des „Kampfes der Kulturen“ | 37 

  

aus seinem wissenschaftlichen Gehalt, sondern aus der öffentlichen Wirkung 
seine Bedeutung speist“ (ebd.). Fütterer (2016: 222f.) bilanziert dies analog. 
Müller (1998: 15f., 19ff., 31ff.) weist wiederholt auf den Publikationserfolg Hun-
tingtons mitsamt der enormen medialen Resonanz der Thesen hin und kontras-
tiert diese mit dem wissenschaftlichen Widerspruch und fachlicher Ablehnung: 
„Kultur- und Regionalspezialisten wiesen dem Autor zahlreiche Irrtümer nach, 
Historiker und Politikwissenschaftler griffen die Theorie und ihre Begriffe an.“ 
(Müller 1998: 16) 

Schließlich sollen die hauptsächlichen Kritikpunkte gegenüber den CoC-
Thesen hier zusammengetragen werden. Metzinger (2000) identifiziert in seiner 
Untersuchung der politologischen und publizistischen Huntington-Debatten 
vier Aspekte, die am häufigsten und intensivsten Gegenstände der Kritik wur-
den: erstens „Huntingtons Kulturbegriff und Weltkarte“ (2000: 19ff.), worunter 
die begrifflichen und konzeptionellen Mängel der Definition von Civilizations 
bzw. Kulturkreisen fallen, also die Fragen nach dem unklaren Verhältnis von 
Kultur und Religion oder die Rolle von Wertprinzipien als vermeintlicher Kul-
turbasis, sowie die Annahme Huntingtons, dass die von ihm unsauber definier-
ten civilizations in sich homogen seien; zweitens (2000: 33ff.) stehen die von 
Huntington diskutierten empirischen Beispiele in der Kritik und werden viel-
fach anders analysiert und interpretiert, als dass die jeweiligen Konflikte (v.a. 
die Balkankriege, der zweite Golfkrieg, Kaukasus-Konflikte u.a.) ausschließlich 
oder zumindest primär aufgrund unterschiedlicher Kulturgruppen-
Zugehörigkeiten der Kontrahenten erklärbar sind; drittens (2000: 46ff.) bezieht 
sich die Kritik sehr oft auf Huntingtons Prognose vom Konflikt „The West Ver-
sus the Rest“; und viertens (2000: 70ff.) steht der Anspruch Huntingtons, ein 
neues politologisches Paradigma begründet zu haben, vielfach in der Kritik und 
die prognostische Qualität der CoC-Thesen wird bezweifelt. Hierunter fallen 
auch die Beiträge, in denen Huntingtons Thesen als eine „self-fulfilling 
prophecy“ gedeutet werden (2000: 78ff.): Erst indem der Westen dazu aufgefor-
dert werde, seine eigenen Interessen gezielter zu verfolgen und sich dadurch 
neue Feinde schaffe, deren potenziell antagonistisches Verhalten dann wiede-
rum in der Blaupause eines geopolitischen Konflikts gedeutet werde, erfülle 
sich die Vorhersage eines Kampfes vom Westen gegen des Rest. Die Logik der 
Feindbildkonstruktion und Feindwahrnehmung werde auf die globalpolitische 
Ebene übertragen und könne sich hier selbst verstärken, weshalb die CoC-
Thesen auch „moralisch fragwürdig und politisch gefährlich“ (Hassner 1997, 
zitiert nach Metzinger 2000: 78) seien.  

Dass Huntingtons Thesen einerseits unterkomplex und simplifizierend sei-
en, dass seine daraus abgeleiteten Konfliktprognosen aber gleichzeitig überge-



38 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

neralisiert-vereinfachend und anschaulich-nachvollziehbar seien, wird häufiger 
ausgeführt und problematisiert (vgl. Metzinger 2000: 80 mit zahlreichen Ver-
weisen). Die CoC-Thesen enthalten eine „große prima-facie-Plausibilität“ (Walt 
1997, zitiert nach Metzinger 2000: 80), aus der sich ihr medialer Erfolg ergebe, 
trotz ihrer Eindimensionalität und explanativen Mängel bei genauerer Betrach-
tung. Ähnlich argumentiert Müller (1998: 19ff.), der das Bedürfnis nach einer 
vereinfachenden Welttheorie ausführlich beschreibt und damit den Erfolg Hun-
tingtons erklärt. Müller zufolge sind aber auch die politische Theoriebildung 
und die zugrundeliegenden Konzeptionen mangelhaft (1998: 15ff). 

Daran schließt sich der zentrale und oftmals vorgebrachte Vorwurf an, dass 
Huntingtons Kulturverständnis fehlerbehaftet sei und zu kurz greife. Große 
Kultureinheiten seien eben nur Konstruktionen (Menzel 1998: 73), jedoch keine 
politischen Akteure und können nicht unmittelbar handeln (Müller 1998: 42). 
Bröning/Hillebrand (2014: 2ff.) benennen ebenso als eklatanten Mangel der 
CoC-Thesen, dass die vermeintlichen Kulturblöcke nicht ausreichend begründet 
werden, dass die ihnen inhärente Heterogenität nicht gesehen wird und dass es 
in realiter eine enorme Dynamik in der Zuordnung von Territorium und Kultur 
gebe, die Huntington im Zuge seiner Übergeneralisierungen ignoriert habe.  

Es wurde verschiedentlich und nachdrücklich darauf hingewiesen (vgl. 
Müller 1998, Bröning/Hillebrand 2014, Abdi 2018, Melchers 2018), dass Hunting-
ton in der konzeptionellen Bildung von umfangreichen Kultureinheiten diese 
als starre Kollektive mit festen und unveränderlichen Zugehörigkeiten repräsen-
tiere und dass damit eine Essenzialisierung des Kulturbegriffs einhergeht. Salz-
born/Stich beschreiben dies als den problematischen „kulturalistischen bias“ 
(2013: 179), der allerdings in der deutschen Übersetzung um ein Vielfaches ver-
stärkt sei; während Huntington originalsprachlich die Begriffe zwar nicht kri-
tisch, aber eher additiv und assoziativ gebrauche, sei er durch die deutsche 
Übersetzung zu einem normativen Kulturalisten gemacht worden (2013: 170f.).  

Huntington setzt diese essenzialisierten Kultureinheiten in seinem simplifi-
zierten Erklärungsmodell der Globalkonflikte dergestalt ein, dass die kulturel-
len Differenzen zwischen den Kulturkreisen fundamental und unveränderbar 
seien und quasi notwendigerweise zu Konflikten führten. Damit ergeben sich 
laut Hummel/Wehrhöfer (1996: 12) prinzipiell unlösbare Machtkonflikte, wes-
halb die Konfliktparteien geradezu gezwungenermaßen stärker nach Hegemo-
nie als nach Ausgleich streben. In diesem Sinne wird der Kulturbegriff also 
nicht nur essenzialisierend, sondern hinsichtlich seines Konfliktpotenzials 
reduktionistisch und deterministisch benutzt. 

Zusätzlich kritisiert Dietz (2007: 23ff.) aus philosophisch-begriffslogischer 
Perspektive, dass Huntingtons Gebrauch des Kulturbegriffs problematisch sei, 



Zur Entstehung des „Kampfes der Kulturen“ | 39 

  

weil er deskriptive und normative Begriffsverwendungen miteinander vermi-
sche und gleichzeitig partikulär-geschlossene Kulturen vermittle. Hawel (2006) 
spricht in diesem Kontext auch kritisch von der kulturbezogenen Identitätspoli-
tik, die sich aus Huntingtons Thesen ableiten lasse. 

Es ist dann nicht mehr überraschend, dass bei einer empirischen Überprü-
fung der von Huntington 1993/1996 angestellten Prognosen geopolitischer Kon-
flikte erkennbar wird, dass er sehr oft falsch lag, dass viel häufiger Konflikte 
innerhalb der „civilizations/Kulturkreise“ als zwischen diesen oder entlang der 
angenommenen Bruchlinien ablaufen (vgl. Senghaas 1997: 218; Zürn 2014: 46f.; 
Melchers 2018: 3). Zürn zufolge lag Huntington „empirisch falsch, politisch [...] 
wahrlich falsch“ (2014: 47).  

Hiermit zeigt sich, dass die Hauptthese Huntingtons, dass nämlich zukünf-
tige globale Konflikte kulturell, statt nationalistisch oder ideologisch determi-
niert seien, substanziell angegriffen und infrage gestellt wird.  

Die Entstehung des „Kampfes der Kulturen“ ist vierteilig rekonstruiert wor-
den, um der Komplexität des Gegenstands gerecht zu werden. Zunächst wurde 
dargestellt, inwiefern Samuel P. Huntington eine privilegierte Position im Dis-
kurs, die sich aus mehreren biographischen Elementen speist, einnimmt und 
inwiefern dies die Verbreitung und Wirkung seiner Arbeiten beeinflusst haben 
kann. Die komplexe Publikationsgeschichte des „Clash of Civilization“ wurde 
ebenso wie die des „Kampfes der Kulturen“ dargestellt. Als relevantes Ergebnis 
mag dabei gelten, dass ursprünglich Stefan Schreiber, ein für „Die Zeit“ arbei-
tender Artikelübersetzer, für die originäre deutsche Übersetzung verantwortlich 
ist, dass dann aber der Buchübersetzer Holger Fliessbach sich diese zu eigen 
gemacht und qua Editionsnotiz sich diese Übersetzungsleistung diskursiv „ge-
sichert“ hat. In Kapitel 3.1.3 wurden dann zentrale Thesen und Argumente der 
Arbeiten Huntingtons referiert. Schließlich wurde der unermesslich breite und 
vielfältige Fachdiskurs in aller gebotenen Kürze skizziert. Sowohl international 
als auch deutschsprachig erfuhren die Thesen größtenteils Ablehnung, teilwei-
se war diese Ablehnung ganz entschieden formuliert, teilweise war sie durch 
Respektsbekundungen gegenüber Huntingtons Persona oder gegenüber dem 
publizistisch-medialen Erfolg der Thesen abgeschwächt. So gut wie alle wichti-
gen Inhaltsaspekte der Thesen vom „Clash of Civilizations“ sind aus wissen-
schaftlicher Perspektive kritisierbar. Es gibt Widerspruch gegen konzeptionelle, 
empirische und normative Elemente der Schriften Huntingtons, vor allem aber 
gegen die fundamentale Behauptung, die zukünftigen Konflikte der Menschheit 
würden sich zwischen eindeutig fassbaren, homogenen Zivilisationseinheiten 
abspielen.



40 | Was ist der „Kampf der Kulturen“?  

 

3.2 Linguistische Perspektiven auf den Kampf der Kulturen 

Nach der im vorigen Kapitel erfolgten Darstellung der Entstehungsbedingungen 
des „Kampfes der Kulturen“ wird in diesem Kapitel der Fokus auf die sprachli-
chen Aspekte gelegt. Insofern als das vorige Kapitel eine Erarbeitung der kom-
plexen Kontextualisierung dieses Diskurselements darstellte und dabei mehr-
heitlich biographisch, publizistisch, inhaltsanalytisch orientiert war, werden 
nun verschiedene linguistische Perspektiven aufgezeigt, aus denen sich eine 
Beschäftigung mit dem Kampf der Kulturen lohnt. Somit wird dieses Kapitel 
auch erstmals solche Überlegungen vermitteln, die von einer in der Sprachwis-
senschaft angesiedelten Forschungsarbeit erwartbar sind. Im Folgenden wird 
zunächst in dem Unterkapitel 3.2.1 die Relevanz der linguistischen Herange-
hensweise an den Gegenstand herausgestellt, bevor in 3.2.2 die Übersetzungs-
problematik aufgegriffen wird. Genauer gesagt wird hierbei in weiteren Unter-
gliederungsschritten eine adäquate Beurteilung der Übersetzung 
vorgenommen, und zwar mit Hinblick auf die Übersetzungsrelationen civiliza-
tion/Kultur (3.2.2.1) und clash/Kampf (3.2.2.2) sowie mit einem kurzen Vergleich 
der Buchtitel-Übersetzungen in weiteren Sprachen (3.2.2.3). Anschließend er-
folgt eine mehrteilige Analyse des Kampfes der Kulturen, die systemlinguistisch 
(3.2.3), rhetorisch (3.2.4) und pragmalinguistisch (3.2.5) ausgerichtet sein wird. 

3.2.1 Relevanz und Desiderat der linguistischen Fragestellungen 

Dass der Kampf der Kulturen ein relevanter Gegenstand für Sprachuntersuchun-
gen ist, wird bereits bei einem kursorischen Blick in die zuvor ausführlicher 
besprochene Rezeption der Thesen Huntingtons deutlich: Laut H. Müller (1998: 
16) habe der Kampf der Kulturen Eingang in Sprache und Denken gefunden. 
Metzinger (2000: 8) beschreibt, dass der Buchtitel nach einem Abnehmen der 
ersten Debatten immer noch als Schlagwort zirkuliere. Bei A. Müller (2014: 25) 
verwandeln sich die als welterklärend intendierten Thesen Huntingtons 
schließlich zu einer „[m]odisch agitatorische[n] Propagandaformel“ (ebd.), 
bedingt durch „Small-Talk [und] Kommunikation über diese Themen und The-
sen [...], ohne ihren Sinn und auch ihr Verständnis richtig zu befragen und zu 
hinterfragen“ (ebd.). Ähnlich formuliert Hauck hinsichtlich der außerordentli-
chen Publicity des Werks Huntingtons und der damit einhergehenden Verbrei-
tung des Titels (2006: 130):  

 



Linguistische Perspektiven auf den Kampf der Kulturen | 41 

  

Auf die Floskel vom „Kampf der Kulturen“ (so der deutsche Titel des Buches) nimmt bei 
uns zu Lande inzwischen so gut wie jeder Politiker oder Feuilletonist (positiv oder nega-
tiv) Bezug, der über Weltpolitik, über Außenpolitik, über Migration, über „den“ Westen 
oder über „den“ Islam redet.  

„Schlagworte“, „Floskeln“, „Propagandaformeln“ sind zweifelsohne sprachli-
che Einheiten und ergeben folglich sprachwissenschaftliche Untersuchungsob-
jekte. Dennoch ist mir keine umfassende Arbeit sprachwissenschaftlicher Pro-
venienz bekannt, die sich dezidiert mit dem „Kampf der Kulturen“ beschäftigt. 

Einzelne Facetten der den „Kampf der Kulturen“ behandelnden Diskurse 
werden bisweilen in der Angewandten Linguistik und dort vor allem in der 
Interkulturellen Kommunikation (IK) untersucht, insbesondere das von Hun-
tington vermittelte folgenschwere Kulturverständnis. Als Gegenstand genuin 
linguistischer Analyse wird die Phrase Kampf der Kulturen dabei zumeist nur 
peripher behandelt. In anderen, sich mit Sprache befassenden Arbeiten wird 
das Thema vereinzelt angerissen. 

Meier (2013) beschreibt das ideologisch und kommunikationstheoretisch 
aufgeladene Verhältnis von Kampf der Kulturen und Dialog der Kulturen zuei-
nander. Kalverkämper betitelt einen längeren Aufsatz mit „‚Kampf der Kulturen‘ 
als Konkurrenz der Sprachkulturen – Anglophonie im globalen Spannungsfeld 
von Protest, Prestige und Gleichgültigkeit“ (2008). Darin geht es jedoch vor 
allem um die globale Konkurrenz von Weltsprachen und die sprachtheoreti-
schen Konsequenzen von Monolingualität, um die titelgebende Phrase geht es 
nur peripher und nur in Form einer kurzen etymologischen Notiz, die später in 
Kapitel 3.2.2.2 kurz aufgegriffen wird. 

Dementsprechend soll das Vorhaben dieses Unterkapitels, den Kampf der 
Kulturen sprachwissenschaftlich adäquat zu beschreiben, hiermit als Reaktion 
auf ein Forschungsdesiderat herausgestellt werden. Die hier präsentierten Aus-
führungen sind dezidiert an Sprache als komplexem Zusammenspiel von 
grammatischen und lexikalischen Elementen mit ihren jeweiligen Vorkom-
mens- und Gebrauchsbedingungen interessiert, woraus sich ein mehrteiliger 
Aufbau des Kapitels mit einer internen Gliederung entlang der groben linguisti-
schen Subdisziplinen ableitet. Folglich wird der Kampf der Kulturen nicht ein-
fach nur als „ein“ sprachliches Phänomen betrachtet, sondern als ein Phäno-
men, das translatologisch, grammatisch, rhetorisch, pragmalinguistisch und – 
im späteren Kapitel 3.3 – korpusanalytisch behandelt werden kann. 

In den oben referierten Beschreibungen der Entwicklung hin zu einem 
Schlagwort oder einer Floskel werden gleichzeitig bestimmte Prozesse des Ge-
brauchs der Phrase genannt. Die Diskursdomäne der Massenmedien spielt hier-
für die entscheidende Rolle. Im Fortgang dieser Arbeit ist die Beschäftigung 



42 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

damit für das nächste Kapitel (3.3) als Gegenstand der korpuslinguistischen 
Analyse vorgesehen. Im Hinblick auf dieses Teilkapitel sind medienlinguisti-
sche Ausführungen also vorerst aufgeschoben. 

3.2.2 Zur Übersetzungsproblematik 

Ein ganz zentraler Aspekt der Beschäftigung mit der Frage, was der Kampf der 
Kulturen sei, besteht in der Übersetzungsproblematik, respektive des Verhält-
nisses zwischen den englischsprachigen Titeln der originalen Arbeiten Samuel 
P. Huntingtons und denjenigen, die in deutschsprachigen Diskursen Verwen-
dung gefunden haben. Dies sind die Phrasen clash of civilizations versus Kampf 
der Kulturen. Die zeitlichen wie publizistischen Faktoren ihres jeweils primären 
Auftretens wurden detailliert in Kapitel 3.1.2 herausgearbeitet. Als kurze Rekapi-
tulation sei auf die Etablierung dieser Übersetzung durch Stefan Schreiber 1993 
und die „doppelte Übernahme“ dieser Übersetzung durch Holger Fliessbach 
1996 verwiesen. Die Buchübersetzung entspricht einer doppelten Übernahme 
der Translation, erstens im Sinne einer Weiterbenutzung bzw. Weiterverbrei-
tung und zweitens im Sinne einer Verschiebung der Verantwortlichkeit für die 
Übersetzung, die sich im Folgenden diskursiv durchgesetzt hat. Die überwie-
gend sehr kritische Bewertung der Translationsleistung, die die politologischen 
und sozialwissenschaftlichen Fachdiskurse dominiert, wurde ebenso bereits 
herausgestellt (in 3.1.2 und 3.1.4). 

Das also von Schreiber zuerst produzierte und von Fliessbach popularisierte 
Translat Kampf der Kulturen ist aus zwei Autosemantika aufgebaut, deren Über-
tragungsrelationen auffällig sind und die entsprechend beide im Folgenden 
thematisiert werden sollen (in 3.2.2.1 civilization – Kultur und in 3.2.2.2 clash – 
Kampf), bevor die deutsche Übersetzung mit den aus einzelnen anderen euro-
päischen Sprachen verglichen und abschließend bewertet wird (in 3.2.2.3). 

3.2.2.1 Zur Übersetzungsrelation von civilization und Kultur 
Wenn die Übersetzung von clash of civilizations zu Kampf der Kulturen themati-
siert wird, dann steht gemeinhin das Verhältnis von civilizations und Kulturen 
im Fokus der Aufmerksamkeit. Zusammen mit den jeweils etymologisch ver-
wandten Ausdrücken, civilization – Zivilisation und culture – Kultur, ergeben 
sich komplexe, mehrgliedrige Verwendungskonkurrenzen. Die englischen wie 
die deutschen Vokabeln haben lange, teilweise kontrastierende Begriffstradi-
tionen und sind verschiedentlich politisch-ideologisch aufgeladen worden, was 



Linguistische Perspektiven auf den Kampf der Kulturen | 43 

  

in diesem Unterkapitel differenziert und in aller gebotenen Kürze dargestellt 
wird.  

Im originalsprachlichen Text benutzt SPH sowohl culture als auch civiliza-
tion, wie bereits im vorherigen Kapitel 3.1.3 referiert wurde. Er setzt beide Aus-
drücke in eine terminologische Beziehung der Über-Unterordnung entspre-
chend ihrer gruppenbildenden Reichweite, wobei culture als grundlegendere 
Bezeichnung für alle möglichen Merkmale menschlicher Verschiedenheit fun-
giert und civilization die Bezeichnung für die umfangreichste Zuordnungsebene 
darstellt. Alle identifizierbaren Differenzen26 zwischen Menschen prägen also 
culture, die sich schließlich zu einer von weltweit sieben oder acht civilizations 
zusammenschließen lassen. In den deutschen Übersetzungen sowohl von 
Schreiber 1993 als auch von Fliessbach 1996 wird dieses Verhältnis der begriffli-
chen Über-Unterordnung aufgebrochen. Die Übersetzung von culture ist in bei-
den deutschen Texten jeweils uneinheitlich, teilweise wird dieser Ausdruck als 
Kultur, kulturell, teilweise als Zivilisation wiedergegeben.27 Gleichzeitig wird der 
titelgebende Oberbegriff civilization zu Kultur oder Kulturkreis übersetzt, deut-
lich seltener auch zu Hochkultur. Der Ausdruck Kulturkreis verweist dabei auf 
die Übergeordnetheit und möglichst ausgedehnte Reichweite dieser Kategorie 
in Abgrenzung zu den grundständigeren Kulturmerkmalen. Laut Altmayer 
(2004: 94) findet sich diese markante Verwendungsweise von Kulturkreis bereits 
bei dem frühen Ethnologen Leo Frobenius (1873–1938).  

Für die gesamten Übersetzungen von Huntingtons Schriften in die deutsche 
Sprache kann also das Begriffspaar Kultur-Kulturkreis als intendiertes Analogon 
zur Bedeutungsbeziehung von culture-civilization angesehen werden. Im ent-
scheidenden Buchtitel ist diese Gleichsetzung aber nicht vorzufinden, da dort 
der prägnantere Ausdruck Kultur dem sperrigen Kompositum Kulturkreis vorge-
zogen wurde. Hierauf wird später zurückzukommen sein. 

Holger Fliessbach fügt seiner Buchübersetzung eine editorische Notiz bei, 
die bereits in Kapitel 3.1.2 zitiert wurde, und die als Rechtfertigungsversuch 
genau dieser Übersetzungsleistung gelten kann (KdK: 14). Fliessbach erwähnt 
darin Unterschiede beim Gebrauch von Kultur und Zivilisation zwischen der 
deutschen Sprache einerseits und dem Englischen und Französischen anderer-
seits und verweist kurz auf Norbert Elias und dessen Werk „Über den Prozeß der 
Zivilisation“ (Elias 1978 [1939]). Diese Vorbemerkung findet jedoch keine Zu-

|| 
26 Wie in 3.1.3 dargestellt sind aber für SPH einige Aspekte zur „Kultur“-Abgrenzung relevan-
ter als andere. Zuvorderst ist hier die Religion zu nennen. 
27 Eine Auszählung aller Vorkommen dieser Ausdrücke wurde nicht vorgenommen. Als Ten-
denz ist aber die höhere Frequenz von Kultur als Translat von culture feststellbar. 



44 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

stimmung, Salzborn/Stich zufolge „stiften [Fliessbachs Ausführungen] begriff-
lich mehr Verwirrung, als sie aufklären“ (2013: 170, Fußnote 7).  

Der begriffliche Dualismus zwischen den Ausdrücken Kultur und Zivilisa-
tion ist damit vollends ins Licht der Aufmerksamkeit gerückt. Viele sozialwis-
senschaftliche und begriffstheoretische Arbeiten befassen sich mit diesen bei-
den schillernden Lexemen, ihrer Konkurrenz bzw. Ähnlichkeit zueinander und 
den einzelsprachlichen Gebrauchstraditionen. Die präziseste Auseinanderset-
zung mit diesen Fragestellungen liefert dabei Fisch (1992: 679ff.) unter dem 
Lemma „Zivilisation/Kultur“ im historischen Lexikon „Geschichtliche Grund-
begriffe“ (Band 7). Fisch untersucht die komplexe Begriffsbeziehung unter Be-
rücksichtigung der lateinischen Wortbildungsgrundlagen und der semanti-
schen Entwicklungen im englischen, französischen, italienischen und 
deutschen Sprachraum. Das Motiv der Begriffsbildungen sei laut Fisch ähnlich 
und gehe in beiden Fällen auf die Identifizierung der Gesamtheit der menschli-
chen Leistungen, auf das menschliche Wirken und die Naturunterwerfung zu-
rück (vgl. Fisch 1992: 680f.). So seien die Verwendungsweisen jahrhundertelang 
über die verschiedenen Sprachräume hinweg relativ ähnlich, wobei beide Aus-
drücke wertend und grundlegend positiv evaluierend gebraucht worden seien 
(ebd.). Erst mit den Krisen und nationenübergreifenden Konflikten zu Beginn 
des 20. Jahrhunderts habe sich im deutschen Sprachraum eine Begriffsdifferen-
zierung etabliert, in welcher Zivilisation als Auffangbecken für negative Aspekte 
und Kultur zur eigenen Aufwertung inklusive der Möglichkeit nationalistischer 
Abgrenzung dienen könne. Vor allem konservative Theoretiker haben sich an 
der Bildung einer solchen Antithese versucht, der zufolge unter dem deutschen 
Begriff Kultur etwas Tiefes, Geistiges, Ideales verstanden werde, Zivilisation 
hingegen auf Materielles, Seichtes beschränkt sei.  

Dieser national-ideologischen Aufladung habe aber stets die Möglichkeit 
der weitgehend synonymen Verwendung beider Ausdrücke gegenübergestan-
den. Fisch (1992: 722) widerspricht explizit Norbert Elias, auf den sich eben 
Holger Fliessbach zur Stützung seiner Übersetzung beruft. Die Annahme, dass 
die Präferenz der „Kultur“ – als Ausdruck und Konzept – spezifisch deutsch 
und die Präferenz der „Zivilisation“ spezifisch französisch oder englisch sei und 
beide derart unterschiedliche soziale und national-mentale Verhältnisse abbil-
deten, mithin also das jeweilige Nationalbewusstsein ausdrückten (vgl. Elias 
1978: 2ff.), sei empirisch nicht belegt und ihr entgegen stehe die weitgehende 
inhaltliche Übereinstimmung der beiden Begriffe. Zudem sei Elias‘ Argumenta-
tion unhistorisch und in mehreren zeitgeschichtlichen Explikationen inkorrekt 
(Fisch 1992: 722).  



Linguistische Perspektiven auf den Kampf der Kulturen | 45 

  

Laut Fisch bildeten sich im späteren 20. Jahrhundert fachspezifische Ver-
wendungsweisen beider Begriffe heraus, die gleichfalls nicht der Annahme 
nationaler Divergenzen entsprechen. In wissenschaftlichen Diskursen seien 
dabei Kultur und vielmehr noch das englische culture die deutlich frequenteren 
Termini (1992: 768). Bisweilen fungieren nun beide Ausdrücke zur Sachver-
haltsdifferenzierung und -präzisierung in spezifischen Begriffssystemen. Hie-
runter falle auch die Terminologie von Arnold Toynbee mit civilization als gro-
ßen, herausgehobenen Einheiten, die der culture übergeordnet seien (1992: 773).  

Civilization entspricht hier quasi der Kategorie der Makroebene, culture den 
darunter liegenden Meso- und Mikroebenen. Genau dieser relativ jungen Be-
griffskontrastierung zur Ebenendifferenzierung schließen sich offensichtlich die 
originalsprachlichen Texte Samuel P. Huntingtons an. Die deutschen Überset-
zungen hingegen weichen deutlich hiervon ab und rekurrieren zur Begründung 
dieser Abweichung auf eine alternative Option des Begriffsgegensatzes, die 
jedoch nur eingeschränkt verbreitet und nicht analog anwendbar war. Aus die-
ser Verschiebung der terminologischen Opposition entsteht die mehrmals kriti-
sierte, durch die Übersetzung hervorgerufene Begriffsverwirrung. Enorm ver-
stärkend wirkt zudem die Inkonsequenz der deutschen Übersetzung, genauer 
die mehrfache, inkonsistente Verwendung von Kultur entweder für culture oder 
für civilization, obwohl Huntington genau hierfür eine terminologische Unter-
scheidung intendiert.  

Die sich aus der eigentlichen Ebenentrennung ableitenden Begriffspaare 
sowohl der Originaltexte als auch der deutschen Übersetzung weisen eine ganz 
entscheidende Gemeinsamkeit auf. Culture-civilization sowie Kultur-Kulturkreis 
werden allesamt hauptsächlich als Abgrenzungsbegriffe verwendet. Ihre domi-
nante Funktion besteht darin aufzuzeigen, inwiefern sich Menschen unter-
scheiden, und gerade nicht darin, darauf zu referieren, worin sich Menschen 
gleichen oder ähneln. Die terminologische Opposition betrifft eben die Reich-
weite und daraus abgeleitet die relationale Ebene, nicht aber die prinzipielle 
Eigenschaft als Differenzkategorien: civilization und Kulturkreis als Makroebene, 
culture und Kultur als deren Fundamente teilen Menschen auf und grenzen sie 
voneinander ab, anstatt etwas Gemeinsames oder Verbindendes zu bezeichnen.  

Im Gefüge der Begriffsgeschichte von Kultur ist damit die Kulmination einer 
längeren Bedeutungsentwicklung vollzogen, weg von einer Bezeichnung für die 
Gemeinsamkeit aller menschlichen Praxen hin zu einer Bezeichnung, die die 
Unterschiede der so denotierten Gemeinschaften betont. Für ausführlichere 
Darstellungen dieses Prozesses und der dazugehörigen Diskussionen des Kul-
turbegriffs siehe bspw. Fisch (1992), Altmayer (2004), Hauck (2006), Moebi-
us/Quadflieg (2011). Ebenso beschreibt Hess-Lüttich den Wandel bzw. die Be-



46 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

deutungsveränderung von Kultur prägnant und anschaulich (2003: 76). Hess-
Lüttich nennt Kroeber/Kluckhohn (1952) als diejenigen, die den spezifischen 
Gruppenbezug des Kulturbegriffs zuerst beschrieben haben, dort ist zu lesen: 
„A culture refers to the distinctive way of life of a group of people, their designs 
of living.“ (Kroeber/Kluckhohn 1952: 86) 

Weitere Arbeiten, die sich mit dem Begriff Kultur, der Entwicklung seiner 
differentiell kategorisierenden Funktionalität und deren Implikationen befas-
sen, lassen sich hier nennen. So arbeitet J. Müller (1995) die hieraus resultieren-
de ausschließende Kulturideologie konservativer und rechter Kreise heraus. 
Spitzmüller (2017) reflektiert über die teilweise impliziten Problematiken der 
essenzialistischen Kulturkonzepte aus diskurslinguistischer Perspektive. Reck-
witz (2017) beschreibt zwei antagonistische Kulturalisierungstendenzen in mo-
dernen Gesellschaften, nämlich neben einem eher liberalen, gesellschaftlich 
offen ausgerichteten Kulturkommunitarismus eben den exklusionistischen 
Kulturessenzialismus. 

Hauck (2006) beschreibt ausführlich die Wandlung des Kulturbegriffs hin 
zu einem verkürzten Verständnis von Kulturen als diskreten, wesensmäßig 
verschiedenen und unveränderlichen Einheiten, mittels derer sich auch Diskri-
minierung und Unterdrückung rechtfertigen und Feindbilder aufbauen lassen. 
Den Gipfelpunkt dieses sogenannten kulturtheoretischen Substanzialismus‘ 
verortet Hauck in Huntingtons Thesen und der Floskel vom „Kampf der Kultu-
ren“ (2006: 14). Eingedenk der bisherigen Ausführungen in den Kapiteln 3.1.3 
und 3.1.4 sowie in diesem Unterkapitel kann diesem von Hauck gegenüber Sa-
muel P. Huntington formulierten Vorwurf, in seinen Schriften einen ausgren-
zenden Kulturalismus zu vertreten, zugestimmt werden. SPH gebraucht sowohl 
culture (auf einer Mikro-Ebene) als auch civilization (auf einer Makro-Ebene) vor 
allem als starre Differenzkategorien. Es sollte allerdings zusätzlich deutlich 
geworden sein, dass die uneinheitliche, undifferenziertere deutsche Überset-
zung hier ein Vielfaches dazu beiträgt, womit der Kritik von Salzborn/Stich an 
der deutschen Übersetzung (vgl. 2013: 170f., 179) ebenfalls zugestimmt werden 
kann. 

3.2.2.2 Zur Übersetzungsrelation von clash und Kampf 
Deutlich weniger Aufmerksamkeit als die oben besprochene Übersetzungsrela-
tion erhält normalerweise das zweite Paar von translatierten Autosemantika: 
clash versus Kampf. Es soll aber dargestellt werden, dass sich in dieser Überset-
zungsungenauigkeit eine sprachlich folgenreiche Verschiebung verbirgt.  

In der rezipierten Forschungsliteratur wird dieser Translationspart gerade 
dreimal und eher beiläufig erwähnt. Salzborn/Stich kommentieren hauptsäch-



Linguistische Perspektiven auf den Kampf der Kulturen | 47 

  

lich die oben diskutierte Frage von Kultur und civilization kritisch und fügen in 
Parenthesen an: „einmal die geradezu schmittianische Aufladung und dezi-
sionistische Beschleunigung des Clash zu einem Kampf außer Acht gelassen“ 
(2013: 170). In ähnlicher Weise bemängelt Tibi (1998: XII) die „völlig falsche und 
dementsprechend irreführende Übersetzung“ und schlägt statt „Kulturkampf“ 
vor, von einem „Zusammenprall der Zivilisationen“ zu sprechen. Kalverkämper 
(2008: 139) sieht dies ähnlich und fügt seinen Ausführungen eine etymologi-
sche Herleitung von Kampf bei. 

Anders als in der vorherigen auf Kultur und Zivilisation fokussierten Diskus-
sion wird bei diesem Translationselement keine ideengeschichtlich bekannte 
und potenziell ideologisch relevante Begriffskonkurrenz aufgerufen, folglich ist 
sie für die meisten Rezipient*innen weniger bis gar nicht auffällig. Allerdings 
sind die Ausdrücke clash und Kampf für die phrasale Gesamtbedeutung ent-
scheidender, da sie die Köpfe der gesamten Nominalphrasen bilden und die Art 
und Weise des Kontakts zwischen den eingebetteten Einheiten denotieren, also 
das Verhältnis der Kulturen zueinander sprachlich repräsentieren. 

Für den englischen Ausdruck clash lässt sich eine, für den Fortlauf der Ar-
gumentation hoch relevante Polysemie ansetzen, die sich in unterschiedlichen 
Strukturen der lizenzierten Aktanten zeigt. Im „Oxford Dictionary“ stehen als 
Bedeutungsangaben des nominalen Lemmas clash folgende Varianten (Soa-
nes/Stevenson 2005: 318):  

1 a violent confrontation: there have been minor clashes with security forces, □ an in-
compability leading to disagreement: a personality clash; 2 a mismatch of colours: clash of 
tweed and stripes; 3 an inconvenient coincidence of the timing of events or activities: clash 
of dates; 4 a loud jarring sound, as of metal objects being struck together: a clash of cym-
bals 

Clash kann augenscheinlich auf einen aktiven, gewaltsamen Konflikt zweier 
belebter, bewusst handelnder Akteure referieren (siehe Bedeutungsangabe 1a). 
Mit clash kann aber ebenso auf das rein physische Aufeinandertreffen zweier 
unbelebter Körper oder Gegenstände (siehe Bedeutungsangaben 2, 4) oder das 
nicht-physische Kollidieren zweier abstrakter Elemente (siehe Bedeutungsan-
gaben □/1b, 3) verwiesen werden. Eine dominante Variante ist hierbei nicht 
notwendigerweise anzunehmen. Vielmehr lassen sich konkurrierende Lesarten 
erzeugen, die mittels kotextueller Informationen desambiguiert werden oder 
aber zu einer semantischen Ambiguität führen können. Deshalb kann bei clash 
von einem klassischen Fall der Polysemie gesprochen werden. Wie diese in 
einem aktuellen Gebrauch aufgelöst wird, ist primär abhängig von der Eindeu-



48 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

tigkeit des kombinierten lexikalischen Materials, genauer gesagt von dessen 
Belebtheit/Unbelebtheit und Konkretheit/Abstraktheit.  

Die deutsche Übersetzung folgt diesem Schema in entscheidender Weise 
nicht, stattdessen führt das Translat Kampf zu einer inadäquaten Monose-
mierung. Unter einem Kampf wird in einem literalen Sinne, also in einem nicht-
metaphorischen Verwendungsfall verstanden, dass mindestens zwei Ak-
teur*innen, also aktive und zielorientierte Lebewesen, gegeneinander vorgehen 
und Tätigkeiten zur physischen Schädigung der Kontrahent*innen ausführen. 
Diese Paraphrase ist analog zur Bedeutungsangabe 1a des englischen Lexems 
clash, aber inkompatibel zu den drei anderen. Damit steht in der deutschen 
Übersetzung nur eine von drei mehr oder weniger äquivalenten Bedeutungsva-
rianten der englischen Grundlage zur Verfügung.28  

Zwei semantische Konsequenzen ergeben sich hieraus, eine für das Ver-
ständnis der Phrase, eine für das der eingebetteten Einheiten. Wenn Rezi-
pient*innen sprachliche Formen aufnehmen, führen sie, um ein adäquates 
inhaltliches Verständnis zu erreichen, verschiedene kognitive Prozesse aktiv 
aus und etablieren dabei ein Textweltmodell (vgl. Schwarz-Friesel 2013: 40ff.).  

Die Gesamtphrase in der deutschen Übersetzung Kampf der Kulturen bietet 
zur Etablierung des Textweltmodells nur die gewaltorientierte Lesart an, es wird 
also in etwa KULTUREN KÄMPFEN AKTIV GEGENEINANDER elaboriert. Wohin-
gegen die englische Originalphrase clash of civilizations diese Lesart zwar auch 
bereithält, aber genauso gültig überdies andere potenzielle Elaborationen wie 
einen einmaligen, physisch harmlosen Kontakt räumlich ausgedehnter Objekte 
oder eine unbestimmte Unvereinbarkeit abstrakter Einheiten zulässt. Rezi-
pient*innen der deutschen Übersetzung stehen diese weiteren Lesarten im Ver-
stehensprozess nicht in gleichem Maße zur Verfügung. Es handelt sich dem-
nach bei der deutschen Übersetzung um eine martialische Vereindeutigung. 

Zweitens interagiert die semantische Elaboration des Phrasenkopfes 
clash/Kampf mit der Erschließung der Bedeutung der eingebetteten Einheit 
civilizations/Kulturen. In einem Kampf kommen paradigmatischerweise belebte, 
konkrete Entitäten vor, in einem clash können dies belebte, konkrete Entitäten 

|| 
28 Selbstverständlich können andere Verwendungsweisen von kämpfen im Deutschen vor-
kommen, sie sind aber m. E. recht eindeutig von der beschriebenen Denotation ‚physischer 
Konflikt zwischen Lebewesen‘ abgeleitet. Ein Kampf gegen die Uhr beispielsweise ist dann eine 
metaphorische Verbalmanifestation, für die sich eine Bedeutungsübertragung von ‚physi-
schem Konflikt‘ hin zu ‚gegen etwas Unbelebtes gerichtete Anstrengung‘ inferieren lässt. 
Trotzdem ist dieser Hinweis auf die Option metaphorischer und/oder metonymischer Verwen-
dungen kein Gegenargument zur Feststellung der eingeschränkteren Denotation von Kampf im 
Vergleich zum polysemen clash. 



Linguistische Perspektiven auf den Kampf der Kulturen | 49 

  

(siehe oben die Bedeutungsangabe 1a) oder unbelebte, konkrete Entitäten (sie-
he oben, Nr. 2, 4) oder abstrakte und damit unbelebte Entitäten sein. Der poly-
seme Ausdruck clash erlaubt hier multiple Inferenzen über den ontologischen 
Status der „aufeinandertreffenden“ Elemente, anders als die einzig reliable 
Inferenz bei „kämpfenden“ und daher notwendigerweise aktiven Elementen. 
Diese kognitiv-semantische Dimension der Übersetzung wird in der weiteren 
Argumentation mehrfach wieder aufgegriffen und weiter ausgeführt. 

3.2.2.3 Kurzer Sprachvergleich und Bewertung der Übersetzung 
Um die Übersetzungsleistung angemessen linguistisch bewerten zu können, 
soll an dieser Stelle die sprachkontrastive Perspektive herangezogen werden. In 
den größeren west- und nordeuropäischen Sprachen lautet der Titel der Buch-
veröffentlichung Samuel P. Huntingtons von 199629 wie folgt: Le Choc des civili-
sations (französisch), Choque de civilizaciones (spanisch), Lo scontro delle civiltà 
(italienisch), Botsende Beschavingen (niederländisch), Civilisationernas kamp 
(schwedisch), Civilisationernes sammenstød (dänisch). 

Auffällig ist die Einheitlichkeit der Beibehaltung von civilization in Gestalt 
etymologisch eng verwandter Ausdrücke. Nur die niederländische Version 
weicht davon formseitig mit Beschavingen ab. Dieses einzelsprachlich eigen-
ständig gebildete Wortbildungsprodukt wird gemeinhin als Synonym zu civili-
satie verstanden, folgt inhaltsseitig also ebenso dem Muster einer engen Über-
setzung des englischen Originallexems. 

Hinsichtlich des syntaktischen Kopfes der jeweiligen Nominalphrasen30 fin-
det sich mit Choc, Choque, scontro, sammenstød, kamp eine größere formseitige 
Vielfalt. Vier der fünf Formen lassen sich inhaltsseitig eindeutig auf eine gemein-
same spezifische Bedeutung zurückführen, die einer von mehreren möglichen 
Lesarten von clash entspricht. Dies ist die oben ausführlich diskutierte Lesart 
vom ‚physischen Aufeinandertreffen unbelebter Entitäten‘. Die niederländische 
Version mit dem Verb botsen im Partizip (das den standarddeutschen Verben 
zusammenprallen, aneinanderstoßen entspricht) lässt sich ebenso dieser Denota-

|| 
29 Der erste Teil der Intitulation ist natürlich entscheidend, die Koordination im Originaltitel 
and the Remaking of World Order wurde teilweise gestrichen, teilweise mitübersetzt (vgl. 
https://en.wikipedia.org/wiki/Clash_of_Civilizations [zuletzt aufgerufen am 22.09.2022], bzw. 
die dort verlinkten Verweise auf die anderen Sprachen). Die Koordinationsphrase ist allerdings 
für diese Argumentation nicht entscheidend und wird folglich im Folgenden ignoriert. 
30 Die niederländische Version weicht auch hinsichtlich der syntaktischen Gestaltung ab, mit 
Beschavingen als Kopf der NP, botsende als attributives Partizip zu botsen, in etwa also clashing 
civilizations. 



50 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

tion zuordnen. Die Ausnahme stellt das schwedische Kamp dar, das als einziges 
von den untersuchten Übersetzungen semantisch äquivalent zu Kampf ist.31  

Es soll klar geworden sein, dass die deutsche Übersetzung in kontrastiver Per-
spektive eine saliente Devianz zeigt. Sowohl der terminologisch problematische 
Wechsel des Großgruppenlabels zu Kulturen statt des etymologisch naheliegenden 
Zivilisationen als auch die martialisch wirkende Monosemierung des polysemen 
clash zu Kampf weichen form- und inhaltsseitig vom Standard der europäischen 
Translationen merklich ab. Insgesamt kann die Phrase Kampf der Kulturen somit 
als eine mehrfach unpräzise Übersetzungsparaphrase mit terminologisch-
lexikalischen und semantischen Divergenzen charakterisiert werden. Dass sich bei 
dieser Phrase auch auf weiteren linguistischen Beschreibungsebenen relevante 
Auffälligkeiten finden lassen, wird in den nächsten Unterkapiteln behandelt. 

3.2.3 Zur systemlinguistischen Beschreibung des Kampfes der Kulturen 

Das folgende Unterkapitel dient dazu, den Kampf der Kulturen morphosyntak-
tisch zu analysieren, also gemäß der zentralen Strukturebenen des Sprachsys-
tems. Für die weitere Argumentation dieser Arbeit wird dabei kein sonderlich 
hoher Erkenntnisgewinn hinsichtlich der grundlegenden Erkenntnisinteressen 
erwartet. Vielmehr soll mit diesen Ausführungen der eingangs formulierte An-
spruch der Vollständigkeit der linguistischen Analyse bedient werden.  

Auf der Ebene der Syntax betrachtet handelt es sich bei Kampf der Kulturen 
um eine Nominalphrase. Kampf stellt den Phrasenkopf, der Kulturen eine einge-
bettete Nominalphrase als Genitivattribut dar. Die eingebettete NP beinhaltet 
mit der einen Determinierer und mit Kulturen wiederum den Kopf der Nominal-
phrase. Klammerschematisch kann die gesamte Nominalphrasenstruktur fol-
gendermaßen angegeben werden:  

NP[ [Kampf]N° NP[ [der]Det [Kulturen]N° ] ] 

Die NP fungiert im aktuellen Vorkommen syntaktisch selbständig, sie ist in 
keinen größeren Subkategorisierungsrahmen eingebunden. Satzanalytisch 

|| 
31 Der italienische Ausdruck scontro mag jedoch wie clash eher eine Polysemie bereithalten, 
neben ‚Zusammenstoß‘ möglicherweise auch ‚Gefecht‘ (vgl. Pons online: https://de. 
pons.com/übersetzung/italienisch-deutsch/scontro [zuletzt aufgerufen am 22.09.2022]). Auf-
grund mangelnder Italienisch-Kenntnisse kann diese potenzielle Polysemie nicht eingehender 
analysiert werden, an der generellen Argumentation ändert dieser Fall wenig. 



Linguistische Perspektiven auf den Kampf der Kulturen | 51 

  

handelt es sich damit um eine Ellipse, da kein Prädikat vorhanden ist, was für 
Buchtitel oder Schlagzeilen oder ähnliche Kurzformen keine Seltenheit dar-
stellt. Informationsstrukturell kann aber trotz der satzelliptischen Gestalt eine 
grobe propositionale Struktur angegeben werden, indem der Phrasenkopf 
Kampf zum Verb kämpfen abgeleitet wird und damit eine Prädikation zu dem 
definiten Genitivattribut als Referenz möglich macht: {<Die Kulturen>Ref. [kämp-
fen]Präd.}. Damit ist aber erstmal nur eine relativ simple Proposition gegeben und 
noch kein darüberhinausgehender Sprechakt, also auch keine deontische Wer-
tung oder Einbettung in eine Illokution oder ähnliches. 

In der morphologischen Betrachtungsweise kann Kampf als Simplex im 
Nominativ Singular beschrieben werden, der Kulturen als Attributphrase im 
Genitiv Plural, bestehend aus einem definiten Artikel und dem Nominalele-
ment. Kampf und Kulturen sind dabei beides appellativische Substantive.  

Etwas aufschlussreicher ist die eher morpho-semantisch ausgerichtete Per-
spektive, die bereits in Kapitel 3.2.2.2 angesprochen wurde. Der denotierte Akt 
des Kämpfens eröffnet qua Valenz einen Subkategorisierungsslot für die Aktan-
ten, die aktiv physisch gegeneinander vorgehen und sich tätlich auseinander-
setzen, also per Definition das Merkmal [+belebt] haben sollten. Der Filler für 
diesen Slot ist mit Kulturen aber ein Abstraktum, das entsprechend das Merkmal 
[-belebt] trägt.32 Im strikten Wortverständnis von Kultur als Lexem mit einem 
abstrakten, unbelebten Denotat ist dieses also inkompatibel zu den Anforde-
rungen an die Aktanten eines Kampfes. Damit liegt in der Phrase Kampf der 
Kulturen eine semantische Inkongruenz bzw. eine Verletzung der Selektionsbe-
schränkungen vor. Dies stellt die Grundlage für die im folgenden Unterkapitel 
3.2.4 diskutierte rhetorische Analyse der Phrase dar. 

Dieses auf die Grammatik ausgerichtete Teilkapitel hat sich bisher auf die 
Syntax und Morphologie beschränkt, weshalb die Sprachsystemebene der Pho-
netik/Phonologie bisher ausgelassen wurde. Auch wenn sich für die hier prä-
sentierte Argumentation kein großer Erkenntniswert ergibt, soll hier die phone-
tische Transkription einer Standardaussprache der inkriminierten Phrase 
präsentiert werden: [khamp̮f deɐ khʊltu:ʁən]. Es kann noch angemerkt werden, 
dass der gleiche konsonantische Onset der beiden Inhaltswörter, nämlich das 
[k], eine Alliteration darstellt und als rhetorisches Mittel den Wohlklang sowie 
die Suggestivität der Phrase erhöht. 

|| 
32 Die Pluralmarkierung von Kultur-en führt zu einer weiteren Vagheit. Es ist nicht eindeutig 
explizierbar, ob nur zwei oder mehrere, als Kultur referenzialisierbare Entitäten gegeneinander 
kämpfen. 



52 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

3.2.4 Zur rhetorischen Beschreibung des Kampfes der Kulturen 

Wie soeben ausgeführt wurde, liegt in der Phrase Kampf der Kulturen eine Ver-
letzung der semantisch gültigen Selektionsbeschränkungen vor. Das Kämpfen 
ist im wörtlichen Sprachgebrauch eine Tätigkeit, die von echten Lebewesen 
ausgeführt wird. Kulturen sind für sich genommen keine Lebewesen. Vielmehr 
handelt es sich bei dem Substantiv Kultur je nach Begriffsverständnis um ein 
Abstraktum zur Kennzeichnung menschlicher Praxen der Naturbeherrschung 
oder als Gruppenbezeichnung um eine undefinierte Zusammenfassung von 
Menschen, die aber eben auch eine abstrakte Menge belebter Elemente wäre; 
oder es handelt sich drittens bei Kulturen um eine Begriffsverwendung, die die-
se beiden polaren Optionen kombiniert respektive zwischen ihnen vermittelt. 
Einzeln identifizierbare Organismen, die des literalen Kämpfens mächtig sind, 
werden im engeren Sinne durch Kulturen nicht denotiert. 

Solch ein Verstoß gegen die Selektionsbeschränkungen kann als Indiz für 
das Vorkommen einer Metapher gelten (vgl. Skirl/Schwarz-Friesel 2007: 52). 
Gemäß den obigen Ausführungen bietet es sich an, Kampf der Kulturen als eine 
„ontologische Metapher“ zu kategorisieren (vgl. Baldauf 1997: 119ff.). Eine onto-
logische Metapher zeichnet sich dadurch aus, dass abstrakte Designate zu phy-
sisch identifizierbaren und verfügbaren Objekten gemacht werden. Die so me-
taphorisierten Elemente sind also in realiter nicht-greifbare, nicht direkt 
wahrnehmbare Entitäten, werden aber sprachlich so eingesetzt, als hätten sie 
die Eigenschaften der Dreidimensionalität, der Lokalisier- und Berührbarkeit, 
der Dauerhaftigkeit und Abgrenzbarkeit (vgl. ebd.). Diese Charakterisierung 
trifft auf die Phrase vom Kampf der Kulturen zweifellos zu. Laut Baldauf sind 
solche Formen der ontologischen Metaphern im alltäglichen Sprechen über 
abstrakte, nicht-physische Dinge völlig geläufig, sie sind „ubiquitär und unver-
zichtbar in unserem Alltagsverständnis der Realität“ (Baldauf 1997: 122).33 

|| 
33 In der Terminologie Baldaufs, die auch als eine Aktualisierung, Präzisierung und Weiter-
entwicklung der „Conceptual Metaphor Theory“ von Lakoff/Johnson (1980) verstanden werden 
kann (vgl. Baldauf 1997: 15ff.), bietet sich eine weitere Analysemöglichkeit der hier untersuch-
ten Phrase an. Baldauf untersucht die metaphorisch gebrauchten Lexeme aus dem konzeptuel-
len Herkunftsbereich KRIEG und KAMPF und ordnet diese als Konstellationsmetaphern ein 
(1997: 213ff.). Konstellationsmetaphern bilden die komplexe und informationell elaborierteste 
Form der von ihr untersuchten Metaphernsysteme (1997: 91), da sie nicht nur auf formalen 
Strukturprinzipien, sondern auf kulturellen Erfahrungen beruhen und viele Erfahrungselemen-
te ebenso hervorheben wie verbergen („highlighting and hiding“) können. Mit zunehmender 
Komplexität der Übertragungsleistung werden von Baldauf erstens Attributsmetaphern, zwei-
tens ontologische Metaphern, drittens bildschematische Metaphern und viertens Konstella-



Linguistische Perspektiven auf den Kampf der Kulturen | 53 

  

Im Bereich der Rhetorik bieten sich noch weitere sinnvolle Klassifikations-
möglichkeiten der Phrase Kampf der Kulturen an. Bisher wurde auf die Begriff-
lichkeiten der Metapherntheorie zugegriffen. Allerdings wird unter einer 
Metapher zumeist eine Bedeutungsübertragung über nicht-benachbarte Kon-
zeptbereiche hinweg verstanden (vgl. Skirl/Schwarz-Friesel 2007: 4). Ob eine 
solche Bedeutungsübertragung in unserem Fall vorliegt, bedarf einer kritischen 
Diskussion.  

Ohne den im nächsten Kapitel 3.3 präsentierten Korpusanalysen zu stark 
vorweggreifen zu wollen, sei auf die typischen Gebrauchskontexte der Phrase 
Kampf der Kulturen verwiesen. Gemäß einer tentativen Vorannahme über die 
normalen Medienereignisse, innerhalb derer die Phrase verwendet wird, wer-
den mit dieser Phrase primär mit Gewaltakten verbundene Situationen referen-
zialisiert. In diesen Ereignisreferenzialisierungen treten Personen auf, die durch 
Selbst- oder Fremdkategorisierung als Gruppenmitglieder oder eben als Reprä-
sentant*innen unspezifischer Kulturgemeinschaften verbalisiert werden kön-
nen. Diesen Personen wird die aktive Ausführung gewaltvoller oder provozie-
render Handlungen zugeschrieben, ob zu Recht oder Unrecht spielt hier erst 
einmal keine Rolle. In den derart charakterisierbaren Fällen der verbalen Mani-
festation von Kampf der Kulturen wird kein Lexem im strikten Sinne metapho-
risch gebraucht. Weder Kampf noch Kulturen wird zur Bezeichnung eines völlig 
unverwandten Elements eingesetzt bzw. auf einen konzeptuell distinkten, ein-
deutig getrennten Zielbereich übertragen.  

Dennoch handelt es sich aufgrund der oben beschriebenen semantischen In-
kompatibilität von Kulturen und Kampf ebenso wenig um einen völlig präzisen, 
semantisch akkuraten Sprachgebrauch. Vielmehr kann die so zusammengesetzte 
Phrase in vielen konkreten Referenzakten als Metonymie eingeschätzt werden, 
also als Bedeutungsverschiebung (statt Bedeutungsübertragung) eines Ausdrucks 
innerhalb eines Sachzusammenhangs (vgl. Skirl/Schwarz-Friesel 2007: 14ff.). 
Insofern als mit Kulturen ein vager Ausdruck für eine soziale Gruppe dann benutzt 
wird, wenn eine Referenz auf einzelne Gruppenmitglieder korrekt wäre, handelt 
es sich um eine Metonymie und genauer um eine generalisierende Synekdoche, 
ein „totum pro parte“. Kulturen steht als verschobener Designator einer Gesamt-

|| 
tionsmetaphern unterschieden. Baldauf beschreibt näher, dass die KRIEG-/KAMPF-Metaphorik 
im Alltag sehr weit verbreitet ist und zwar hinsichtlich vieler metaphorischer Zielbereiche wie 
Politik, Wirtschaft, Sport (vgl. ebd.). Für die Argumentation dieser Arbeit ist die Frage, ob es 
sich nun um eine ontologische oder eine Konstellationsmetapher handelt, weniger von Belang. 
Die Möglichkeit der metaphorischen Mehrfachklassifikation sollte zudem meiner Ansicht nach 
ebenfalls im Raum stehen.  



54 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

heit dort, wo ein Bezug auf einen Teil dieser Gesamtheit angebrachter wäre. Me-
tonymien und Synekdochen zählen zusammen mit den Metaphern zu den Tropen, 
wobei Synekdochen manchmal als Unterform der Metonymien und manchmal als 
eigenständige Kategorie innerhalb der Tropen betrachtet werden. Reisigl (2002; 
2006; 2014; 2016) stellt ausführlich dar, dass es sich bei Tropen nicht bloß um 
rhetorische Figuren im Sinne eines sprachlichen Schmuckwerks, sondern zu-
gleich um kognitive und wahrnehmungsstrukturierende Prinzipien handelt und 
dass die Analyse dieser Figuren im Sinne einer Tropologie sehr vielversprechend 
für die Untersuchung historischer und politischer Diskurse ist.  

Aus der Einschätzung der Phrase Kampf der Kulturen in konkreten Ge-
brauchsfällen als generalisierender Synekdoche ergibt sich auch die Möglich-
keit der Feststellung eines argumentationslogischen Fehlschlusses. Zum Zu-
sammenhang der tropischen Figuren und der logischen Fehlschlüsse siehe vor 
allem Reisigl (2014: 78ff.). Wenn in einer inadäquaten Aussage die Taten einzel-
ner Gruppenmitglieder zu den Taten der Gruppengesamtheit gemacht werden, 
dann kann dieser argumentativ fehlerhafte Vorgang als „hasty generalization“ 
(vgl. Reisigl 2014: 93) beschrieben werden. Weitere Beschreibungsoptionen, die 
den Trugschluss-Charakter im Gebrauch der Phrase fokussieren (besonders 
hinsichtlich der vermuteten Kausalität der referenzialisierten Ereignisse sowie 
hinsichtlich der angenommenen Gleichheit oder Differenz der vermeintlichen 
Kulturen), wären ebenfalls denkbar. 

Entsprechend bieten sich je nach Blickwinkel und theoretischer Vorausrich-
tung mehrere rhetorische Klassifikationsoptionen für die Phrase Kampf der 
Kulturen an. Allein im Bereich der Tropen finden sich unterschiedliche Be-
schreibungsdimensionen, von denen vor allem, aber nicht nur die ontologische 
Metapher und die generalisierende Synekdoche hier herausgearbeitet wurden. 
Eine dies vereinigende Klassifikationsalternative bietet dann der Terminus der 
„Metaphtonymie“ (vgl. Goossens 1995), der laut Reisigl (2002: 203; 2006: 598; 
2016: 40) genau diejenigen Fälle abdecken soll, die eine simultane Kombination 
von Metapher und Metonymie darstellen. 

Bevor die konkreten Vorkommen des Kampfes der Kulturen im deutschspra-
chigen Mediendiskurs untersucht werden, wird noch eine weitere linguistische 
Beschreibungsdimension herangezogen. 

3.2.5 Zur pragmalinguistischen Beschreibung des Kampfes der Kulturen 

Innerhalb der linguistischen Teildisziplin der Pragmatik spielt die Untersu-
chung der expliziten versus der impliziten Bedeutungsvermittlung eine wichtige 



Linguistische Perspektiven auf den Kampf der Kulturen | 55 

  

Rolle. In diesem Unterkapitel werden genau diese hochrelevanten Fragestellun-
gen zum Sprachgebrauch aufgeschlossen und für eine weitere Beschreibungs-
perspektive des Kampfes der Kulturen herangezogen, die zugleich die Analyse-
ergebnisse des nächsten Kapitels fundieren wird. 

Präsuppositionen stellen einen Gegenstand der Pragmalinguistik dar, der 
sich auch zeichengebunden-strukturell untersuchen lässt (vgl. Lin-
ke/Nussbaumer 2001: 437ff.). Mithin stehen Präsuppositionen bereits vor der 
Heranziehung empirischer Sprachgebrauchsdaten (in Kapitel 3.3) zur Diskussion 
zur Verfügung, anders als beispielsweise die konversationellen Implikaturen, die 
sich erst aus der kontextgebundenen Materialisierung einer Äußerung ergeben. 
Präsuppositionen können als implizite Voraussetzungen definiert werden, die 
gegeben sein müssen, damit eine Äußerung überhaupt erst verstanden bzw. als 
sinnvoll erachtet werden kann. Zugleich stellen Präsuppositionen nicht-explizit 
formulierte, aber sehr robust vermittelte Informationen dar, deren Verarbeitung 
im Kommunikationsprozess aus pragmatischer und kognitiver Perspektive hoch-
interessant ist, was folgend in Kapitel 3.3 wieder aufgegriffen wird. 

Zunächst lassen sich spezifische Trigger nennen, also bestimmte Ausdrücke 
und Konstruktionen, aus denen sich Präsuppositionen konventionell fest ergeben. 
Für diese Diskussion relevant sind zum einen die konstanten Designatoren, also 
Eigennamen oder mit einem definiten Artikel versehene Nominalphrasen, aus 
denen sich nämlich Existenzpräsuppositionen ableiten. Dasjenige, über das eine 
Aussage gemacht wird, muss schlichtweg existieren oder zumindest – im Falle 
fiktionaler Referenten – als konzeptueller Informationsträger in der jeweiligen 
Textwelt real und verfügbar sein. Außerdem präsupponieren gewisse Verben – 
Zustandsveränderungsverben, iterative Verben, faktive Verben u. a. – einen Zu-
stand, der für die prädizierte Aussage logischerweise vorausgesetzt werden muss.  

Angewendet auf den Kampf der Kulturen sowie die hieraus resultierende 
Proposition {Die Kulturen kämpfen} lassen sich von zwei Triggern ausgelöste, 
inhaltlich eng verwandte Präsuppositionen identifizieren. Erstens präsuppo-
niert der definite Referenzausdruck die/der Kulturen, dass es ebensolche Kultu-
ren geben muss. Zweitens setzt der Akt des Kämpfens, der in der inkriminierten 
Phrase als Substantiv vorliegt, aber unproblematisch zu einem präsupponie-
renden Verb deriviert werden kann, logischerweise voraus, dass die Aktanten 
des Kampfes auch kämpfen können, des Kämpfens zumindest potenziell mäch-
tig sind. In leicht formalisierter Notation kann festgehalten werden: 

Kampf der Kulturen +> i) ‚Die Kulturen existieren‘ 
 ii) ‚Die Kulturen können potenziell kämpfen‘ 



56 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

Die zur analytischen Differenzierung verschiedener Phänomene impliziter Be-
deutungen – nämlich von Implikaturen, Implikationen, Präsuppositionen – 
eingesetzten Tests bestätigen die Klassifizierung der obigen Informationen als 
Präsuppositionen. Sie sind nämlich konstant unter Negation und sie lassen sich 
nicht ohne größeren kommunikativen Aufwand tilgen. Der Negationstest grenzt 
Präsuppositionen von Implikationen ab: Die Kulturen kämpfen nicht präsuppo-
niert weiterhin i) und ii). Der Tilgungstest scheidet die Präsuppositionen von 
den (konversationellen) Implikaturen ab, dergestalt dass Präsuppositionen 
anders als Implikaturen nicht annullierbar sind, dass also ein angehängter, 
inhaltlich konträrer Nebensatz sofort einen eklatanten logischen Widerspruch 
ergibt: *Die Kulturen kämpfen, aber es existieren gar keine Kulturen. *Die Kultu-
ren kämpfen, aber sie können gar nicht kämpfen. Aus diesen beiden Präsupposi-
tionstests ist ersichtlich, dass es sich bei dem Phänomen der Präsuppositionen 
nicht nur um eine inhaltlich triviale Spielerei handelt, sondern dass die so im-
plizit vorausgesetzten Informationen einige sehr relevante Eigenschaften tra-
gen, die auch persuasiv wirksam werden können. 

Für die weiterführenden Fragestellungen ergibt sich, dass in der Phrase 
vom Kampf der Kulturen auch solche Informationen zeichenstrukturell einge-
bettet sind, die durchaus folgenreiche Annahmen über den Status der denotier-
ten Entitäten mittransportieren. Wie die Ereignisse, die als Kampf der Kulturen 
beschrieben werden, ebenso wie eventuell beteiligte Personengruppen wahrge-
nommen und gedeutet werden, hängt nicht zuletzt davon ab, welche Bedeu-
tungsgehalte als quasi selbstverständlich, nicht hinterfragbar kommunikativ 
weitergegeben werden. 

In diesem Abschnitt ist der Kampf der Kulturen also als ein komplexes 
sprachliches Phänomen dargestellt worden. Dabei wurden zunächst die transla-
tologischen Diskrepanzen detailliert herausgearbeitet und die Übersetzungsleis-
tung im Vergleich mit den Buchtiteln in anderen europäischen Sprachen bewer-
tet. Anschließend wurde die zur Diskussion stehende Phrase mit dem 
Begriffsarsenal verschiedener linguistischer Teildisziplinen erschlossen, v.a. 
morphosyntaktisch, rhetorisch, pragmatisch. Auf diese terminologische Vielfalt 
wird im empirisch ausgerichteten Kapitel 3.3 bei der Beantwortung der Frage 
zurückgegriffen, wie die Phrase tatsächlich im öffentlichen Sprachgebrauch der 
Printmedien vorkommt und welche diskurslinguistischen Konsequenzen sich 
daraus ergeben. Die hier präsentierte Mehrfachklassifikation der Phrase Kampf 
der Kulturen soll an dieser Stelle so stehenbleiben. Eine Priorisierung von nur 
einer der terminologisch differenten Beschreibungen ist nicht nötig, wenn die 
Mehrfachklassifikation als Ausweis der Vielfalt und des Pluralismus der 
Sprachwissenschaft geschätzt wird. 



Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen | 57 

 

3.3 Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen 

Nach der eingehenden Untersuchung der diskursiven Entstehungsbedingungen 
und der sprachlichen Gestalt und Struktur soll nun dargestellt werden, wie der 
Kampf der Kulturen im öffentlichen Sprachgebrauch vertreten ist. Den öffentli-
chen Sprachgebrauch repräsentieren mehrere, teilweise sehr umfangreiche 
Korpora aus Texten deutschsprachiger Printmedien, die im Kapitel 2.2 bereits 
eingehender beschrieben wurden. Die in den bisherigen Kapiteln vorgestellten 
Ergebnisse sollen dabei mitbedacht und punktuell anhand konkreter Textvor-
kommen überprüft werden. 

Das genaue Vorgehen ist so gestaltet, dass im Unterkapitel 3.3.1 zuerst die 
Frequenz der Phrase Kampf der Kulturen insgesamt und ihre Prävalenz gegen-
über konkurrierenden Phrasen untersucht werden sowie die zeitliche Verteilung 
der Frequenz als Indiz für spezifische Etappen im Diskurs vom Kampf der Kultu-
ren analysiert wird. In Kapitel 3.3.2 werden die an der sprachlichen Oberfläche 
angesiedelten Auffälligkeiten im Phrasengebrauch diskutiert. Die anhand von 
Kotextanalysen ermittelten Auffälligkeiten ergeben dabei die Unterkapitel, 
nämlich der Rekurs auf Samuel Huntington und der Buchtitelcharakter (3.3.2.1), 
die signifikanten Kookkurrenten der Phrase (3.3.2.2) und die interrogative Ver-
wendung der Phrase (3.3.2.3). Als nächster Analyseschritt werden in Kapitel 
3.3.3 die komplexen Bewertungen des Kampfes der Kulturen durch die Diskurs-
beteiligten untersucht. Nach einer begriffskritischen Differenzierung des 
Gegenstandes werden drei identifizierbare Evaluationsmuster in den Unterkapi-
tel 3.3.3.1 bis 3.3.3.3 vorgestellt. Anhand von Stichprobenanalysen in festgeleg-
ten Zeiträumen kann dann die Verteilung der Evaluationsmuster im Diskursver-
lauf ermittelt werden. Im Kapitel 3.3.4 wird erörtert, welche Akteure im Diskurs 
zum Kampf der Kulturen auftreten und wie sich deren sprachliche Repräsenta-
tion unter Rückgriff auf die vorherigen Kapitel gut erklären lässt.  

3.3.1 Zur Vorkommenshäufigkeit und zum Diskursverlauf des Kampfes der 
Kulturen 

Im Gesamtkorpus der vorliegenden Arbeit lassen sich 1622 Vorkommen der 
Phrase Kampf der Kulturen inklusive ihrer flektierten Formen finden. Die Dekli-
nationsmöglichkeiten der Phrase beziehen sich auf den Phrasenkopf und sind 
bei der Korpusrecherche durch Einsetzungen des Asterisks als ein- oder mehr-
stelliger Wildcard ermittelt worden. Gerade einmal drei der 1622 Treffer sind 
Plural-Formen, die durch die Suchanfrage „K*mpf* der Kulturen“ erfasst wur-
den, beispielsweise Kämpfe der Kulturen. 68 weitere Treffer gehen auf Verwen-



58 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

dung des Genitiv Singular zurück, also Kampfes der Kulturen oder Kampfs der 
Kulturen, die durch die Suchanfrage „Kampf* der Kulturen“ erfragt wurden. Die 
restlichen 1551 Treffer und damit die überragende Mehrzahl lauten entspre-
chend Kampf der Kulturen.  

Von den gesamten 1622 Treffern entfallen 613 auf das umfangreiche Korpus 
A, das grob gesagt den Diskurs zum islamistischen Terrorismus repräsentiert 
(siehe Kapitel 2.2), und 1009 Treffer auf das Korpus B, das extra zur Person Sa-
muel P. Huntingtons und seinen geopolitischen Thesen angelegt wurde. In 
Relation zur Korpusgröße handelt es sich bei 1622 Gesamttreffern um eine hohe 
Anzahl, insbesondere angesichts der Tatsache, dass dies das Suchresultat für 
eine Drei-Wort-Kombination und nicht nur für eine isoliert stehende Wortform 
repräsentiert. 

Die sehr große Uniformität der Verwendung der unflektierten Phrase bzw. 
des Phrasenkopfes in der Nennform Nominativ Singular Kampf kann als eine 
erste Auffälligkeit dieser Zahlen gelten, welche wiederum als ein Indiz für die 
Sloganisierung bzw. Schlagworthaftigkeit der Phrase gedeutet werden kann. 
Die Vermeidung von Deklination und vor allem von Numerus-Variation lässt 
sich durch die Verfestigung und einheitliche Geprägtheit der Phrase erklären, 
die eben in der vorliegenden Form und nicht anders allgemein bekannt ist. 
Anderenfalls sollten inhaltlich naheliegende Verwendungen von Kämpfe zahl-
reicher vertreten sein. Gestützt wird dieser Erklärungsansatz durch das markan-
te Vorkommen von Anführungszeichen. Von der genannten Gesamttrefferzahl 
sind 699 Treffer solche, die in Anführungszeichen stehen, also etwa 43 %.  

Unter diesen Vorkommen sind sowohl Verweise auf den Buchtitel, wie im 
Beispiel (1), als auch davon separate Fälle, in denen die Phrase nicht als Titel 
sondern als sprachliches oder argumentatives Element anderer Art hervorgeho-
ben wird, so in Beispiel (2) als Thesen, Phrase und Slogan. Oft sind diese Fälle 
wie selbstverständlich miteinander verbunden, so in Beispiel (3) als Buch und 
griffige Zauberformel: 

(1) Prophetie oder historischer Irrtum? Vor 20 Jahren erschien Samuel Hun-
tingtons Buch „Kampf der Kulturen“. Die politische Streitschrift hat das
Denken der internationalen Politik drastisch verändert. (Nürnberger Zei-
tung vom 10.09.2016) 

(2) Die These vom „Kampf der Kulturen“ ist eine Phrase nicht anders als der
Slogan vom „Krieg der Welten“ – sie fördert eine auf Abwehr bedachte
Überheblichkeit und untergräbt jedes kritische Verständnis der verwir-
renden Zusammenhänge unserer Zeit. (Die Welt, 20.10.2001) 



Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen | 59 

  

(3) Mit Huntingtons Buch „Kampf der Kulturen“ schien zudem die griffige
Zauberformel zur Beschreibung der Konflikte in der Welt nach dem Kalten
Krieg gefunden zu sein. (Kölner Stadtanzeiger, 10.09.2011) 

 
Die kotextuellen Charakterisierungen und Attribuierungen der Phrase werden 
in Kapitel 3.3.2 thematisiert, während an dieser Stelle zunächst nur die Häufig-
keit der metasprachlichen Markierung durch Mittel der Interpunktion veran-
schaulicht wird. 

Die genannten Gesamttrefferzahlen im Korpus verdeutlichen das Vorliegen 
eines enorm umfangreichen Untersuchungsmaterials. Sie sind jedoch weniger 
aussagekräftig für die Frage nach der Vorkommenshäufigkeit der Phrase Kampf 
der Kulturen im gesamten öffentlichen Sprachgebrauch, da die vorliegenden 
Korpora themenbezogen zusammengestellt wurden und damit nicht repräsenta-
tiv für ein themenübergreifendes Inventar geschriebener deutscher Sprache sind.  

Deshalb wurde das Deutsche Referenzkorpus (kurz: DeReKo) hinzugezogen, 
das vom IDS Mannheim betrieben und über die Plattform Cosmas II zugänglich 
ist.34 Hierbei handelt es sich um das größte elektronische Korpus der deutschen 
Gegenwartssprache. Im DeReKo finden sich eine Vielzahl an Subkorpora und 
verschiedenen Möglichkeiten der virtuellen Textzusammenstellung. Das Korpus 
„W-öffentlich“ fasst alle diese zusammen und entspricht also der uneinge-
schränkten Maximalmenge an Texten im DeReKo. Folglich beziehen sich die 
hier präsentierten Suchanfragen und Ergebnisse auf diese DeReKo-Einstellung.  

Die Phrase Kampf der Kulturen kommt im DeReKo genau 4.132 mal vor, in 3.375 
unterschiedlichen Texten. Dieses Ergebnis wurde hinsichtlich der Jahrgänge aus-
differenziert und mit möglichen Konkurrenzphrasen kontrastiert. Als Konkurrenz-
phrasen gelten der englische Buch-Originaltitel Clash of Civilizations (859 Vor-
kommen insgesamt) und dessen Alternativübersetzungen Zusammenprall der 
Kulturen (707 Vorkommen insgesamt), Zusammenprall der Zivilisationen (136 Vor-
kommen insgesamt) und Kampf der Zivilisationen (120 Vorkommen insgesamt). 

Die folgende Graphik gibt die absolute Anzahl der Vorkommen der Konkur-
renzphrasen als Linienverlauf in der zeitlichen Progression wieder, wobei der 
Zeitabschnitt vor 1993, also vor der Erstpublikation Huntingtons zu diesem 
Thema, zu einem Datenpunkt zusammengefasst wurde. 

|| 
34 Vgl. https://cosmas2.ids-mannheim.de/cosmas2-web/ [zuletzt aufgerufen am 22.09.2022] 



60 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

0

100

200

300

400

500

600

700

800

vo
r 1

99
3

19
93

19
94

19
95

19
96

19
97

19
98

19
99

20
00

20
01

20
02

20
03

20
04

20
05

20
06

20
07

20
08

20
09

20
10

20
11

20
12

20
13

20
14

20
15

20
16

20
17

20
18

20
19

Vergleich der Vorkommen der Konkurrenzphrasen

„Kampf der Kulturen“ „clash of civilizations“

„Kampf der Zivilisationen“ „Zusammenprall der Kulturen“

„Zusammenprall der Zivilisationen“  

Abb. 1: Vergleich der Vorkommen der Konkurrenzphrasen in absoluten Zahlen 

Ersichtlich ist zum einen die erwartbare Dominanz der Phrase Kampf der Kultu-
ren gegenüber den Konkurrenzphrasen, zum anderen aber auch die ebenfalls 
signifikanten Vorkommen des englischen Originaltitels Clash of Civilizations 
und der Alternativphrase Zusammenprall der Kulturen, deren Häufigkeiten größ-
tenteils korrelieren. Bei einer genaueren Analyse stellt sich heraus, dass die 
englische Phrase sehr oft in einer Kontaktstellung zu Kampf der Kulturen be-
nutzt wird, nämlich als erläuternde Zusatznennung des Originaltitels, so in (4) 
oder in einer Umdrehung der Appositionsstellung in (5): 

 
(4) In seinem 600-seitigen Werk „Kampf der Kulturen“ („The Clash of Civiliza-

tions and the Remaking of World Order“) vertrat Huntington die Auffas-
sung, dass die nächsten Kriege durch kulturelle und religiöse Differenzen
heraufbeschworen werden könnten. (Kölnische Rundschau, 29.12.2008) 

(5) Bahn frei für jenen „clash of civilizations“, den Kampf der Kulturen, den
der US-Historiker Samuel P. Huntington heraufziehen sah.(Nürnberger
Nachrichten, 20.09.2012) 



Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen | 61 

  

Folglich handelt es sich nicht unbedingt um Konkurrenzphrasen im Sinne sich 
gegenseitig ausschließender Formulierungskandidaten, sondern eher um eine 
Hauptvariante mit Nebenphrasen als Zusatzinformationen. 

Die formseitige Dominanz von Kampf der Kulturen als Wortfolge wird bei 
einer Suche nach „* der Kulturen“ deutlich: Kampf stellt im Korpus A, das 
wohlgemerkt ohne Suchbezug auf den Kampf der Kulturen zusammengestellt 
wurde, das mit deutlichem Abstand häufigste Element dar, gefolgt von Dialog 
der Kulturen (178 Treffer), Haus der Kulturen (172 Treffer), Krieg der Kulturen (119 
Treffer), Zusammenprall der Kulturen (87 Treffer).  

Das DeReKo enthält Texte aus allen Jahrgängen seit der Mitte des 20. Jahr-
hunderts und aus einigen deutlich früheren Jahrgängen. In allen Jahrgängen 
vor 1993 finden sich addiert nur sieben Belege für Kampf der Kulturen. Diese 
niedrige Beleglage vor den Veröffentlichungen Huntingtons und den deutschen 
Übersetzungen verdeutlicht die überaus enge Relation zwischen der geopoliti-
schen Theorie Huntingtons und der spezifischen, hier untersuchten sprachli-
chen Form. Von den sieben vor 1993 belegten Textstellen referieren fünf auf 
andere Konfliktkonstellationen wie beispielsweise eine jahrhundertelange Aus-
einandersetzung zwischen Germanen und Slawen oder in einer Theaterrezen-
sion als genderstereotype Beschreibung eines vermeintlichen „Geschlechter-
Kulturkampfes“. Nur in einem vor 1993 veröffentlichten Text finden sich zwei 
solcher Verwendungen der Phrase Kampf der Kulturen, die zu Huntingtons The-
sen referentiell kompatibel sind. Die Überschrift eines Interviews mit dem ägyp-
tischen Literatur-Nobelpreisträger Nagib Mahfus anlässlich des Zweiten Golf-
kriegs lautet „Es gibt keinen Kampf der Kulturen“ (Der Spiegel, 25.02.1991). Im 
weiteren Textverlauf wird ein möglicher „Kampf der Kulturen zwischen den 
Moslems und dem Westen“ (Der Spiegel, 25.02.1991) angesprochen und von 
Mahfus verneint.35 

Ab dem Zeitpunkt der in Kapitel 3.1.2 beschriebenen Erstübersetzung 1993 
lässt sich eine Vereindeutigung der Phrase Kampf der Kulturen hin zur deutsch-
sprachigen Version der Thesen Huntingtons feststellen, dergestalt dass mit 
dieser Phrase ab 1993 nicht mehr auf ganz andere Kulturkonflikte referiert wird.  

|| 
35 Ob diese Verbalmanifestationen möglicherweise die Übersetzungsleistung Stefan Schreibers im 
August 1993 und damit indirekt die Buchübersetzung Holger Fliessbachs 1996 beeinflusst haben, 
konnte leider trotz eines Recherche-Versuchs respektive einer versuchten Kontaktaufnahme zu 
Stefan Schreiber nicht eruiert werden. Ebenso wenig ist aus dem Spiegel-Interview ersichtlich, wer 
für die Übersetzung des vermutlich arabisch-sprachigen Originaltexts verantwortlich war. Deshalb 
werden diese zwei Textstellen in dieser Arbeit als eine Nebenanekdote behandelt. 



62 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

Die genauen Zahlen für die Beleganzahl der Phrase Kampf der Kulturen pro 
Jahrgang im DeReKo lauten: 7 (in allen Jahrgängen vor 1993 addiert), 7 (im Jahr 
1993), 6 (1994), 13 (1995), 38 (1996), 140 (1997), 69 (1998), 61 (1999), 37 (2000), 402 
(2001), 187 (2002), 180 (2003), 283 (2004), 135 (2005), 722 (2006), 266 (2007), 243 
(2008), 196 (2009), 169 (2010), 299 (2011), 105 (2012), 60 (2013), 85 (2014), 126 (2015), 
119 (2016), 84 (2017), 62 (2018), 31 (2019). Die Unterstreichungen heben diejenigen 
Jahrgänge hervor, in denen es einen sichtbaren Anstieg der Belegzahlen gibt. Es 
handelt sich hier wohlgemerkt um absolute Zahlen, deren Höhe direkt von der 
Menge an abgefragten sprachlichen Daten abhängt, während die Bestände der 
jeweiligen DeReKo-Jahrgänge unterschiedlich umfangreich sind und daher die 
Signifikanz der absoluten Zahlen eingeschränkt ist. Die aussagekräftigeren Werte 
der relativen Frequenz errechnen sich als Prozentangabe aus der absoluten Tref-
ferzahl geteilt durch die Anzahl der Gesamtwörter pro DeReKo-Jahrgang. Diese 
Werte ab dem Datenpunkt „1993“ sind als Linienverlauf in Abbildung 2 dargestellt: 

0

0,00005

0,0001

0,00015

0,0002

0,00025

19
93

19
94

19
95

19
96

19
97

19
98

19
99

20
00

20
01

20
02

20
03

20
04

20
05

20
06

20
07

20
08

20
09

20
10

20
11

20
12

20
13

20
14

20
15

20
16

20
17

20
18

20
19

Relative Frequenz von Kampf der Kulturen im DeReKo in Prozent

 

Abb. 2: Relative Frequenz der Phrase Kampf der Kulturen als Prozent der Gesamtwortmenge 
der DeReKo-Jahrgänge 

Aus dieser Visualisierung lassen sich Erkenntnisse über die mediale Präsenz 
des Kampfes der Kulturen und damit dessen Diskursverlauf ableiten. Die Beleg-
zahlen von 1993 bis 1995 verdeutlichen, dass zu Huntingtons Aufsatz im Fach-
journal „Foreign Affairs“ bzw. dessen Übersetzung in „Die Zeit“ Diskussionen 
stattgefunden haben und diese Texte nicht ignoriert wurden. Die relativ niedri-



Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen | 63 

  

ge Anzahl legt nahe, dass diese Diskussionen eher fachlicher Natur waren und 
weniger massenmedial verbreitet wurden. Der rasante Anstieg 1997 lässt sich 
als Medienecho der Buchpublikation erklären, da die deutschsprachige Über-
setzung erst im Winter 1996 erschienen ist und die meisten Rezensionen und 
Kommentare zu dieser Veröffentlichung sich leicht zeitverzögert in den ersten 
Monaten des Jahres 1997 finden lassen. Die Abnahme der Prozentzahlen von 
1998 bis 2000 ist ebenfalls signifikant und bestätigt die Vermutung, dass die 
Huntington-Debatte zunächst zeitgebunden und an die Besprechungen der 
eigentlichen Veröffentlichungen gekoppelt war. Eine diskursive Verselbständi-
gung über die Rezensions- und Diskussionsinhalte hinaus lässt sich bis ein-
schließlich 2000 nicht erkennen. Manifest wird die diskursive Relevanz des 
Kampfes der Kulturen erst mit dem Frequenzanstieg im Datenpunkt 2001, der 
eindeutig auf die mediale Verarbeitung der terroristischen Anschläge vom 11. 
September 2001 in New York City und Washington zurückgeführt werden kann. 
Anschließend fallen die Prozentzahlen in den Jahren danach leicht ab und sta-
bilisieren sich auf einem relativ hohen Niveau mit einem intermediären Anstieg 
2004, der sich durch die Terroranschläge in Madrid am 11.3.2004 und den Mord 
an Theo van Gogh in Amsterdam am 2.11.2004 erklären lässt.  

2006 steigt die Frequenz rasant an und erreicht in diesem Datenpunkt mit 
722 Hits ihren Höhepunkt. Die Aufschlüsselung der Trefferzahlen nach Monaten 
zeigt den eigentlichen Peak im Februar 2006 mit 282 Hits. Das hierfür haupt-
sächlich verantwortliche Medienereignis ist der sogenannte Karikaturenstreit 
bzw. die Berichterstattung über Proteste, Demonstrationen und gewalttätige 
Attacken auf Botschaftsgebäude in mehreren muslimischen Ländern Anfang 
Februar 2006.36  

Danach fällt die Vorkommensquote zunächst rapide, dann kontinuierlich ab, 
mit der Ausnahme eines Zwischenanstiegs 2014 und 2015, der u. a. auf die militä-
rischen Erfolge des IS im Irak und mehrere Terroranschläge in Frankreich, vor 
allem auf die Redaktion von „Charlie Hebdo“ am 7.1.2015 und in Paris am 
13.11.2015, zurückgeführt werden kann. Weitere islamistisch-terroristische Ereig-
nisse in diesen Jahren tauchen im DeReKo auf, lassen die Trefferquote vom Kampf 
der Kulturen aber nicht merklich ansteigen. 2018 und 2019 lassen sich keine isla-

|| 
36 Der sogenannte Karikaturenstreit begann bereits im Herbst 2005 mit Veröffentlichungen von 
Mohammed abbildenden, als satirisch und/oder provozierend intendierten Zeichnungen in der 
dänischen Zeitschrift „Jyllands Posten“ am 30.09.2005. Es kam umgehend zu Protesten dagegen 
aus mehrheitlich muslimischen Ländern. Die Reaktionen eskalierten jedoch erst später und wur-
den in deutschsprachigen Medien erst in den Monaten Januar/Februar 2006 vollends wahrge-
nommen, mit einem Höhepunkt der Berichterstattung etwa vom 4. bis 7. Februar 2006. 



64 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

mistisch motivierten Terrorereignisse mit erheblicher Medienpräsenz ausmachen. 
Im Jahr 2019 ist die Trefferquote die geringste des untersuchten Zeitraums.37  

Die Einschätzung bestimmter Ereignisse als diskursiv verantwortlich für die 
Frequenzvariationen geht dabei nicht auf Mutmaßungen, sondern auf KWIC- 
und Volltext-Analysen der spezifischen Trefferkontexte zurück. Aus Platzgrün-
den sind diese hier nicht aufgeführt, können aber problemlos über Cosmas II 
mit der Suchanfrage „Kampf der Kulturen“ nachvollzogen werden. 

Die soeben beschriebenen Verläufe der Gebrauchsquote ergeben mithin die 
Diskursetappen des Kampfes der Kulturen. Von 1993 bis 1996 handelt es sich um 
einen minderfrequenten, geopolitisch-sozialwissenschaftlich ausgerichteten 
Fachdiskurs. Dieser entwickelt sich um 1996/1997 zu einem öffentlichen Diskurs, 
der weiterhin größtenteils publikationsgebunden abläuft und sich folglich mit 
zeitlicher Distanz zur Buchveröffentlichung abschwächt. Dies ändert sich 2001 
durch die massenmediale Beschäftigung mit 9/11, in der die Phrase Kampf der 
Kulturen eine ganz neue Diskursprominenz erhält. Die diskursive Kopplung der 
Phrasen-Vorkommen an die Medienberichterstattung rund um bestimmte Gewalt-
akte hält in den folgenden Jahren an und bleibt insgesamt bestimmend. Der Dis-
kurs erfährt aber im Jahr 2006 eine Entgrenzung durch den Karikaturenstreit, der 
zwar teilweise, aber nicht vollständig gewalttätig ablief. Der Karikaturenstreit war 
nur partiell durch die Ausführung physischer Gewalt charakterisiert und konnte 
zugleich als eine ideell-normative Auseinandersetzung über die Legitimität be-
stimmter Veröffentlichungen im Spannungsfeld von Redefreiheit und religiös mo-
tivierten Bildverboten wahrgenommen werden. Die Rede vom Kampf der Kulturen 
in diesem Kontext wie in den beiden folgenden Beispielen stellt gegenüber den 
vorherigen Belegstellen eine Expansion der diskursiven Ausbreitung dar. 

(6) Auch der Schriftsteller Carsten Jensen sieht sich gezwungen, für die Mei-
nungsfreiheit einzustehen und auf das Recht zu pochen, Mohammed-
Karikaturen zu veröffentlichen. Doch er verheimlicht nicht, dass er die
Zeichnungen für ausserordentlich dumm und die Veröffentlichung durch 
„Jyllands-Posten“ für eine gezielte Provokation hält. Der Autor macht die
Regierung verantwortlich für das Klima, in dem die Prophezeiung vom 
Kampf der Kulturen Realität werde. (NZZ am Sonntag, 05.02.2006) 

|| 
37 Terroristische Ereignisse, die nicht als islamistisch motiviert deklariert werden können, 
führen offensichtlich nicht zu einer häufigeren Benutzung der Phrase Kampf der Kulturen. Die 
Medienberichterstattungen zum NSU und zu andere rechtsterroristischen Gewaltakten zeigen 
dies recht deutlich. In Kapitel 3.3.4 wird diese diskursive Beschränkung durch die Akteursspe-
zifizierungen zum Kampf der Kulturen näher erläutert. 



Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen | 65 

  

(7) Und jetzt spitzt sich auch noch der „Karikaturen-Krieg“ so dramatisch zu, 
als sei der Kampf der Kulturen nicht länger böse Vorahnung, sondern
Realität. (Berliner Morgenpost, 05.02.2006) 

Durch die Verwendung des Konjunktivs wird im Zweifel gelassen, ob die Zu-
schreibung eines Kampfes der Kulturen auf die konkrete damalige Situation 
völlig adäquat sei. Diese Spezifik wird später in Kapitel 3.3.3 näher thematisiert. 
An dieser Stelle sollte die kontextuelle Erweiterung des Phrasengebrauchs be-
tont werden, die auch in Beispiel (8) exemplarisch thematisiert wird: 

(8) Kampf der Kulturen – das nun schon ein Jahrzehnt alte Schlagwort hat in
der neu aufgeflammten Auseinandersetzung um die dänischen Moham-
med-Karikaturen eine beunruhigende Anschaulichkeit gewonnen. [...]
[Wir erleben] den Zusammenprall von emotionalisierten Öffentlichkeiten 
auf einer globalen Bühne. (Süddeutsche Zeitung, 07.02.2006) 

 
Das Gewinnen von Anschaulichkeit der zuvor als Schlagwort kursierenden Phrase 
vermittelt deren diskursive Aktualität und die affektive Reaktion beunruhigend 
das inhärente Emotionspotenzial. Die Konstellation von bestimmten emotionali-
sierten Öffentlichkeiten auf einer globalen Bühne unterscheidet sich von Terror-
anschlägen und anderen Gewaltexzessen hinsichtlich der Destruktivität funda-
mental. Mit Rückgriff auf die rhetorische Beschreibungsdimension (siehe 
Kapitel 3.2.4) lässt sich hier eine metonymische Erweiterung des Ausdrucks 
Kampf erkennen, wenn dieser zur Referenz auf Proteste, Demonstrationen und 
partiell verbale, partiell physische Streits eingesetzt wird. Der Ausdruck „Kari-
katuren-Krieg“ in Beispiel (7) steigert dies und ist als Situationsbeschreibung 
noch deutlicher metaphorisch. Er kann nach Baldauf (1997: 213ff.) als Konstella-
tionsmetapher eingeordnet werden. 

Die vom Karikaturenstreit ausgelöste diskursive Verschiebung wird im fol-
genden Beispiel unter Einsatz hyperbolischer Analogien und Personifizierungen 
überspitzt dargestellt: 

(9) Im Bilderstreit um den Propheten Mohammed gibt es bislang nur einen
Gewinner, und das ist der Prophet Samuel P. Huntington. [...] Ein Blick in 
die Zeitungen und die Abendnachrichten genügt, um bei jedem gebildeten
Beobachter sofort eine Erklärung für das Verhalten der fäusteschüttelnden
und feuerlegenden Muslime hervorzurufen: „Klar, das ist jetzt der Kampf
der Kulturen. Das mußte so kommen. Huntington hat es vorhergesagt.“ 
(Welt am Sonntag, 12.02.2006) 



66 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

Es handelt sich bei den 2006 identifizierbaren Textverbünden um eine innovati-
ve Diskursetappe, insofern als das Applikationspotenzial der Phrase Kampf der 
Kulturen expandiert, nämlich vom kontextuell gebundenen Gegenstand einer 
Buch-/Aufsatz-Diskussion (ab 1993 und bis 2001, besonders 1996/1997) zu einer 
Beschreibungsoption spezifischer Gewaltakte (ab 2001) zu einem Deutungsmo-
dell diverser Konfliktkonstellationen (ab 2006). Es wird später in Kapitel 3.3.4 
herausgearbeitet, dass die Akteurszuschreibungen „der Westen gegen den Is-
lam“ die Konstante in dieser Kontextexpansion ausmachen. Bei den genannten 
Diskursetappen handelt es sich wohlgemerkt nicht um diskrete Phasen, son-
dern eher um aufeinander aufbauende Erweiterungsschritte des medialen Rah-
mens, in dem die Phrase erwartbar ist. Dementsprechend bleiben die vorherigen 
Diskursetappen auch in den folgenden persistent.38  

Hiermit wurde die hochfrequente Verbreitung der Phrase Kampf der Kultu-
ren anhand mehrerer Korpora belegt und im Hinblick auf mögliche Konkur-
renzphrasen erläutert. Indem die ermittelten Frequenzunterschiede in Bezie-
hung zu spezifischen medialen Kontexten gesetzt wurden, ergaben sich die 
Diskursetappen der Verwendung des Kampfes der Kulturen im öffentlichen 
Sprachgebrauch. Zentral ist dabei erstens die Diskussion des Deutungsmodells 
von Samuel P. Huntington, zweitens die Applikation dieses Deutungsmodells 
auf islamistisch motivierte Terrorakte und drittens auf teilweise gewaltvolle, 
teilweise kulturell-normativ orientierte Konflikte.  

3.3.2 Zur kotextuellen Einbettung des Kampfes der Kulturen 

In diesem Unterkapitel wird die genaue sprachliche Benutzung der Phrase 
Kampf der Kulturen, also deren Vorkommensmuster in konkreten Texten be-
handelt. Der Bezugsrahmen ist das bereits beschriebene Gesamt-Korpus, das 
mittels KWIC- und N-Gramm-Analysen untersucht wurde. Die Kapitelunterglie-
derung erfolgt dann entlang bestimmter Auffälligkeiten der Einbettung der 
Phrase in ihre sprachliche Umgebung. 

|| 
38 Die Buch- und Personen-gebundene Diskussion des Kampfes der Kulturen nimmt bei-
spielsweise 2008 anlässlich der Nachricht vom Tode Samuel P. Huntingtons kurzzeitig wieder 
merklich zu. Die Phrasen-Benutzung im Rahmen der Berichterstattung zu bestimmten eindeu-
tig physischen Gewaltakte bleibt nach 2006 und der dortigen Kontexterweiterung dominant. 



Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen | 67 

  

3.3.2.1 Samuel P. Huntington 
Dasjenige sprachliche Element, das am häufigsten kookkurrent zur Phrase 
Kampf der Kulturen auftritt, ist der Name Samuel P. Huntington, entweder voll-
ständig (10) oder auf den Nachnamen reduziert (11).  

(10) 2001 war aber schon längst ein weiteres Weltdeutungsangebot auf dem
Markt und in der Diskussion, das sich in vielen Köpfen mit jenem von
Fukuyama zu einem diffusen Gemisch vermengte: Samuel P. Huntingtons
«Kampf der Kulturen». (Der Bund, 17.05.2006) 

(11) „Die Kunden versuchen, sich das Denken der islamischen Welt zu er-
schließen. Sie wollen verstehen, was in New York und Washington ge-
schehen ist“, sagt Barbara Hüppe, Pressesprecherin des Kulturkaufhauses
Dussmann in Berlin. Bei Bouvier in Bonn wie auch anderswo ist bei-
spielsweise Huntingtons „Kampf der Kulturen“ derzeit nicht mehr zu be-
kommen; Mitte Oktober soll die neue Auflage in den Handel kommen.
(Bonner General-Anzeiger, 25.09.2001) 

Angesichts der in Kapitel 3.1.1 detailliert herausgearbeiteten Diskursprominenz 
Samuel P. Huntingtons ist dieser Autoren-Rekurs gut erklärbar. Die hypertrophe 
Fachautorität Huntingtons erhöht die Bekanntheit der und das Vertrauen in die 
Thesen vom Kampf der Kulturen, welche wiederum durch die Zuschreibung als 
Expertenmeinung ein höheres Persuasionspotenzial erhalten. Im weiter oben 
zitierten Beispiel (9) wurde Huntington gar als prophetisch und Gewinner der 
Mediendiskurse zum Karikaturenstreit bezeichnet. In Beispiel (11) wird auf die 
Steigerung der öffentlichen Nachfrage nach Huntingtons Buch im Zuge der 
Bewältigung der 9/11-Anschläge Bezug genommen. Die Anerkennung der Per-
son Huntingtons und die Achtung gegenüber seinen Arbeiten verstärken sich 
wechselseitig. 

Deutlich ist in allen diesen Textstellen das Bewusstsein für die Herkunft 
und Autorenschaft dieser Thesen. Dazu tragen mehrere Interviews bei, die Sa-
muel P. Huntington deutschsprachigen Printmedien gegeben hat, nämlich 
dreimal für „Die Zeit“ (27.08.1998, 20.09.2001, 20.09.2002), sowie „Focus“ 
(29.10.2001), „Welt am Sonntag“ (04.11.2001), „Handelsblatt“ (10.06.2003) und 
als Kurz-Interview der Boulevardzeitung „B.Z.“ (16.10.2001). In diesen Texten 
wird Huntington ein Forum gegeben, um die Anwendbarkeit seiner Thesen auf 
aktuelle Ereignisse wie 9/11, aber auch den Afghanistan- und Irak-Krieg (2002, 
2003) und die Terroranschläge Al-Qaedas auf US-amerikanische Botschaften in 
Ostafrika (1998) zu diskutieren. Im weiteren Sinne ermöglichen diese Diskurs-



68 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

beiträge Huntington, eine gewisse Deutungshoheit über seine Arbeiten und den 
daraus abgeleiteten Slogan zu behalten. Die dazu geäußerten Ansichten, ob der 
Kampf der Kulturen die jeweiligen Anschläge bzw. Konflikte passend beschreibt, 
sind nicht einheitlich. Sie schwanken zwischen einerseits Warnungen vor dem 
möglichen zukünftigen Konflikt (bspw. in B.Z., 16.10.2001; Focus, 29.10.2001; 
Die Zeit, 20.09.2002), teilweise inklusive deutlichen Verneinungen der Annah-
me, er sei bereits eingetreten (so in Die Zeit, 20.09.2001; Welt am Sonntag, 
04.11.2001), siehe (12); und andererseits Bejahungen, dass mit 9/11 und den 
Kriegen in Afghanistan und im Irak nun tatsächlich der Kampf der Kulturen 
eingetreten sei (so im Handelsblatt, 10.06.2003), siehe (13): 

(12) „Nein, kein Kampf der Kulturen“ [Überschrift] [...] Der Anschlag war zu-
vörderst ein Angriff gemeiner Barbaren auf die zivilisierte Gesellschaft der
ganzen Welt, gegen die Zivilisation als solche. Alle anständigen Menschen
auf der ganzen Welt haben ihn vehement verdammt. Zweitens: Es ist wich-
tig, dass dieses Verbrechen jetzt eben nicht den Kampf der Kulturen aus-
löst. [...] Nein, die islamische Welt ist gespalten. Ob der echte Zusammen-
prall verhindert werden wird – das hängt davon ab, ob islamische Staaten
mit den USA bei der Bekämpfung dieses Terrors zusammenarbeiten wer-
den. (Beitrag von Samuel P. Huntington, Die Zeit, 20.09.2001) 

(13) Handelsblatt: Seit den Anschlägen vom 11. September gab es Krieg in Af-
ghanistan und Krieg im Irak. Ist das der „Kampf der Kulturen“, vor dem
Sie vor zehn Jahren gewarnt haben? Huntington: Diese Kriege waren
Kämpfe zwischen Ländern und Regierungen, die zu verschiedenen Kul-
turkreisen gehören, es ist also tatsächlich der „Kampf der Kulturen“.
(Handelsblatt, 10.06.2003) 

2001 macht Huntington das Eintreffen seiner Prognosen von den zukünftigen 
Reaktionen der muslimischen Länder und Bevölkerungen abhängig, ob sie sich 
mit Osama bin Laden solidarisieren oder nicht. Dabei wird aber auch ein gewis-
ses Changieren seiner Ansichten deutlich, das in Kapitel 3.3.3 zur Evaluation 
der Thesen näher thematisiert wird. 

 
 
 



Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen | 69 

  

3.3.2.2 Die Spracheinheiten in Kookkurrenz zum Kampf der Kulturen 
Nun sollen die zahlreichen Spracheinheiten in Kookkurrenz zur Phrase Kampf 
der Kulturen detailliert besprochen werden, die durch Kollokations- und N-
Gramm-Analysen ermittelt wurden. Kookkurrenz meint ganz allgemein das 
gemeinsame Auftreten verschiedener sprachlicher Elemente. Je nach Analyse-
modus können das Kookkurrenten in direkter Kontaktstellung oder in weiter 
entfernter Stellung sein, die dann auch N-Gramme genannt werden. In diesem 
Unterkapitel liegt der Fokus stärker auf den Kontakt-Kookkurrenten, also den 
lexikalischen Elementen, die sich in der Wortabfolge eines Satzes direkt links 
oder rechts an die Untersuchungsphrase Kampf der Kulturen anschließen. 

Diejenigen kookkurrenten Einheiten, die besonders signifikant sind, also 
gegenüber thematisch neutralen Textsammlungen des Deutschen statistisch 
überdurchschnittlich häufig vorkommen, lassen sich zugleich als Kollokationen 
der Phrase Kampf der Kulturen beschreiben. Für die Kollokationsanalysen wur-
de aus Praktikabilitätsgründen wiederum hauptsächlich auf das oben erwähnte 
DeReKo zurückgegriffen. 

Inhaltlich einschlägige Kookkurrenten im direkten linksseitigen Kontakt 
sind anbahnenden, angeblichen, ausgerufene, beschworenen, drohenden, entwi-
ckelnden, gescholtenen, gewollter, sogenannte, tobenden, vielbeschworene, zitier-
te. Diese adjektivisch-attributiven Elemente bilden zusammen mit der lexika-
lisch betrachtet dreiteiligen Zielphrase der Untersuchung Kampf der Kulturen 
also Tetragramme. Sie zeigen interessante Evaluierungen des darauffolgenden 
Phrasenkopfes an, auf die in Kapitel 3.3.3 Bezug genommen wird. 

Quantitativ häufiger an dieser Stelle sind selbstverständlich andere syntak-
tische Elemente: Besonders signifikant ist, wie in Unterkapitel 3.3.2.1 ausgeführt 
wurde, der Autor-Name plus Genitivmarkierung Huntingtons. Rein zahlenmäßig 
am häufigsten sind die Artikel den, der, einen, einem, ein, dem sowie die 
Demonstrativpronomen diesen, dieser.  

Inhaltlich aufschlussreich ist zudem die hochfrequente Präposition vom, 
die am häufigsten linksseitig ergänzt ist durch Thesen vom, gefolgt von Theorie 
vom, Rede vom, Begriff vom, Schlagwort vom, Vorstellung vom sowie Schreckens-
szenario vom, Stichwort vom und andere mehr. Diese Formulierungen bilden 
zusammen mit der Wortfolge Kampf der Kulturen entsprechend Pentagramme. 
Ihre Häufigkeit macht sie zugleich zu Kollokationen und zeigt an, dass der 
Kampf der Kulturen nicht nur als sprachlicher Gegenstand, eben als Schlagwort 
oder Slogan, sondern auch als kognitives Element (Theorie, Vorstellung) und als 
emotional wirksam (Schreckensszenario) eingeschätzt wird. 

Ebenfalls interessant sind die zahlreichen Vorkommen der Indefinitprono-
men mit Negationswirkung keinen, kein, keinem. Sie indizieren einen Wider-



70 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

spruch zu der Annahme, es gebe einen Kampf der Kulturen, und stellen somit 
Evaluierungen des mit der Phrase verbundenen Deutungsmodells dar, worauf 
in Kapitel 3.3.3 näher Bezug genommen wird.  

Unter den rechtsseitigen Kontakt-Kookkurrenten sind Verben zahlreich ver-
treten, deren verschiedene Konjugationsformen hier zur Nennform zusammen-
gefasst und gemäß ihrer frequenzbedingten Signifikanz geordnet sind. Unter 
den Vollverben sind dies beschreiben, beschwören, geben, prophezeien (sehr 
häufig belegt); ausrufen, darstellen, entbrennen, führen (relativ häufig belegt); 
ankündigen, anzetteln, befeuern, begreifen, bestätigen, bestehen, betonen, ent-
fesseln, entgegenwirken, entstehen, herbeireden, inszenieren, postuliert, rüsten, 
stattfinden, veröffentlichen, verwechseln, warnen, widerlegen, zulassen (seltener 
belegt). Von den Modalverben sind dürfen, können, wollen, müssen mehrmals 
vertreten.  

Häufig im rechtsseitigen Kontakt zur Untersuchungsphrase stehen außer-
dem die Konjunktionen und, sondern, oder; die Relativpronomen der, den; die 
Präpositionen im, zwischen, vom, vor, als, gegen; die Negationspartikel nicht 
und die Adverbien doch, nun. Einzeln vertreten in dieser Kontaktposition sind 
die Adjektive falsch, irrig, richtig, unausweichlich und die Substantive Hochkon-
junktur und Wirklichkeit. 

Aussagekräftig sind einige der genannten Elemente aufgrund ihrer Seman-
tik, andere erst in den Konstruktionen, in die sie eingebunden sind. So ist die 
hochfrequente Konjunktion sondern meistens mit einer vorherigen, auf die 
Untersuchungsphrase bezogenen Negation kombiniert und indiziert so eine 
Ablehnung der Gültigkeit des Kampfes der Kulturen, exemplarisch in der nächs-
ten Textstelle: 

(14) Dr. Ludwig Watzal – ihm paßte der ganze gedankliche Ansatz nicht –
warnte vor Huntingtons Ansichten. „Es geht nicht um einen Kampf der
Kulturen, sondern um ein neues Feindbild für den Westen nach dem Ende
des Kommunismus“, sagte der Bonner Journalist. (RZ, 14.06.1997) 

Offensichtlich fallen die in diesen Kontakt-Kotexten verbalisierten Einschätzun-
gen und Evaluationen des Kampfes der Kulturen stark unterschiedlich aus, was 
im folgenden Kapitel 3.3.3 vertieft analysiert wird. Mit dieser Zusammenstellung 
kann belegt werden, dass der Kampf der Kulturen vielfach als etwas Kommuni-
katives aufgefasst wird: Er wird entweder angekündigt, ausgerufen, beschworen, 
prophezeit oder aber gescholten oder zumindest beschrieben, postuliert, veröf-
fentlicht, zitiert; von ihm ist die Rede, er ist Schlagwort und Stichwort. Zugleich 
ist der Kampf der Kulturen etwas Kognitives – eine Theorie, eine Vorstellung – 



Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen | 71 

  

und eine Bedrohung, etwas, das emotionale Reaktionen wie Schrecken hervor-
ruft. In vielen Verwendungsfällen ist genau dieses Emotionspotenzial entschei-
dend. Im folgenden Beispiel finden sich im erweiterten Kotext der Untersu-
chungsphrase viele, teilweise drastische Emotionsausdrücke. Die Phrase selbst 
dient als affektiv hochgradig wirksamer Slogan einer Weltkriegsgefahr: 

(15) Die Drahtzieher des Massakers erhoffen sich nichts sehnlicher als eine apo-
kalyptische Antwort, welche die ganze islamische Welt von Algier bis Jakarta
an ihre Seite zwingt und so tatsächlich den „Kampf der Kulturen“ entfesselt.
[...] Die Tat war so grauenhaft [...] den gerechten Zorn zu zügeln [...] Blut und
Elend [...] Generalabsolution für jeglichen Horror (Die Zeit, 20.09.2001) 

Diese Analysen der Elemente im Kotext zur Untersuchungsphrase zeigen mithin 
eine enorme Bandbreite davon, wie diese Phrase eingeschätzt wird und wie die 
von ihr referenzialisierten Sachverhalte gesellschaftlich wirksam sind.  

Die Kollokationen der 4.132 Vorkommen von Kampf der Kulturen im DeReKo 
liefern vergleichbare Ergebnisse. Ein Aspekt, der später dezidiert der Diskus-
sionsgegenstand ist, soll der Vollständigkeit halber an dieser Stelle kurz ge-
nannt werden. Neben den hier diskutierten Kollokationen in direktem Kontakt 
zur Untersuchungsphrase, ermittelt Cosmas-II auch solche in einer Distanzstel-
lung. In einer Analyse der möglichst weitgefassten Wortumgebung sind unter 
den Kollokationen auch Islam (an 4. Position einer bereinigten Kollokationslis-
te), Religionen (an 5. Position) und Westen (an 10. Position) zu finden. Diese 
Akteursspezifizierungen zum Kampf der Kulturen werden im Kapitel 3.3.4 disku-
tiert und sind zugleich für die weitere Argumentation sehr relevant. 

3.3.2.3 Die interrogative Verwendung 
Eine weitere Auffälligkeit der kotextuellen Einbettung besteht in der häufigen 
Verwendung der Phrase in Form von Fragen. Sie findet sich sowohl völlig al-
leinstehend nur mit einem Fragezeichen, wie in einer Zwischenüberschrift in 
(16), oder in minimal erweiterter, syntaktisch elliptischer Form, wie in (17) und 
(18), als auch in vollständigen Fragesätzen, siehe (19) und (20): 

(16) Kampf der Kulturen? (BaZ, 29.04.2002) 

(17) Also doch ein Kampf der Kulturen? (Focus, 29.10.2001) 

(18) Kampf der Kulturen im Namen Allahs? (Frankfurter Rundschau, 25.10.2001) 



72 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

(19) Aber heißt das, wir stehen im „Kampf der Kulturen“? (Frankfurter Rund-
schau, 20.09.2001) 

(20) Befinden wir uns schon jetzt in einem Kampf der Kulturen? (taz, 
16.04.2004) 

Die Einbettung in quaestive Sprechakte dient zumeist zur Diskussionsinitiation. 
Diskutiert werden im Anschluss an die Fragen nämlich die Plausibilität der 
Thesen Huntingtons und gleichzeitig die Gültigkeit des damit verbundenen 
Theorieparadigmas über Konflikteskalationen zwischen Zivilisationen bzw. 
zwischen kulturell bestimmten Großgruppen in der Anwendung auf bestimmte 
aktuelle Ereignisse. Die im Korpus identifizierbaren Antworten auf diese Fragen 
werden im folgenden Kapitel 3.3.3 zur Evaluation der Untersuchungsphrase 
analysiert. Es soll mit diesen Belegen darauf hingewiesen werden, dass es sich 
beim Kampf der Kulturen nicht nur um ein Schlagwort oder einen Slogan han-
delt, sondern dass durch dessen Gebrauch auch Deutungsakte über zeitgenössi-
sche Situationen und geopolitische Konstellationen ausgelöst werden können. 
Nicht umsonst sind die interrogativen Verwendungen im Diskurs zu 9/11 zahl-
reicher vertreten, siehe auch (15)–(18). Dass der Kampf der Kulturen in der 
sprachlich-kognitiven Verarbeitung und mithin der Interpretation dieser Ter-
roranschläge eine wichtige Rolle einnimmt, ist bereits in Kromminga 
(2014: 103ff.) angesprochen worden.  

In verschiedenen diskursiven Kontexten kann die Untersuchungsphrase 
entsprechend als tendenziell verkürzter, affektiv wirksamer Slogan oder als 
elaborierteres Deutungsmodell fungieren. Aus der auf den Phrasen-Kotext fo-
kussierten Untersuchung ergibt sich somit eine vielfältige, sprachliche wie auch 
kognitiv-emotionale Funktionalität der Phrase, die in den beiden folgenden 
Kapiteln hinsichtlich der Evaluationsmuster und der Akteursspezifizierungen 
ausdifferenziert wird. 

3.3.3 Zur Evaluierung der Thesen vom Kampf der Kulturen 

Die Frage, ob und inwiefern die Thesen vom Kampf der Kulturen in der jeweilig 
aktuellen Lage und für die zukünftige Entwicklung zutreffen, ist die entschei-
dende, die im öffentlichen Diskurs verhandelt wird. Es handelt sich um die 
diagnostische, also aktuell-beschreibende und prognostische, also zukünftig-
erklärende, vorhersagende Gültigkeit des Paradigmas, das Huntington zu die-



Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen | 73 

  

sem Zweck als geopolitisches Erklärungsmodell der dem Kalten Krieg nachfol-
genden Epochen der Internationalen Beziehungen entwickelt hat.  

Es muss an dieser Stelle differenziert werden zwischen der Bewertung der 
diagnostischen und prognostischen Gültigkeit der Thesen vom „Kampf der 
Kulturen / Clash of civilizations“ einerseits und der deontischen Position 
gegenüber dem Inhalt dieser Thesen andererseits. Die Fragen, ob erstens Hun-
tingtons Geopolitik-Modell in Gegenwart oder Zukunft zutrifft bzw. zutreffen 
wird oder nicht, und ob zweitens die durch dieses Modell beschriebenen Zu-
stände und Entwicklungen begrüßenswert sind oder nicht, sind grundsätzlich 
nicht-identisch. Sie entsprechen der begriffsphilosophischen Unterscheidung in 
deskriptive Aussagen, also ob die Thesen (vermeintlich) faktisch richtig oder 
falsch sind, versus präskriptive Aussagen, also ob die Thesen und ihre daraus 
abgeleiteten Konsequenzen normativ befolgt werden sollen.  

Tatsächlich sind diese Aussagenkomplexe aber vielfältig miteinander ver-
schränkt und eine trennscharfe Kreuzklassifikation mit vier separaten Einschät-
zungsoptionen ist für die folgende Untersuchung nicht sinnvoll.39 

Es kann an dieser Stelle an Huntingtons eigenes Plädoyer zum Abschluss 
seiner Argumentation erinnert werden, dass der „Clash of civilizations“ nicht 
eintreten und von der Politik verhindert werden solle (vgl. CoC: 318ff.; siehe in 
dieser Arbeit Kapitel 3.1.3). Huntington selbst bezieht also eine deontisch-
negative Position zu seinen eigenen, vorher ausgearbeiteten Thesen, an die 
dann spezifische Aufforderungen an militärische und sicherheitspolitische 
Programme der westlichen Staaten gekoppelt sind. Diese Wendung – der 
„Kampf“ solle zugunsten einer friedlichen Koexistenz eher vermieden werden – 
ist möglicherweise im öffentlichen Diskurs nicht immer wahrgenommen wor-
den. Und wie bereits im Kapitel 3.1.4 dargestellt wurde, ist die Undeutlichkeit 
von Huntingtons Gesamtargumentation in Bezug auf genau diese Frage auch in 
der Fachdiskussion kritisiert worden (vgl. diesbezüglich v. a. Dietz 2007: 23ff.).  

Eindeutig deontisch-positive Einstellungen zum Kampf der Kulturen, dass 
es also einen solchen Kampf möglichst vollumfänglich geben solle, können sich 
folglich nicht explizit auf die Ausgangstexte Huntingtons beziehen. Trotzdem 
sind im Diskurs Konflikt- respektive Eskalations-befürwortende Positionen wei-

|| 
39 Die philosophische Dimension dieser Diskussion wird hier aus verschiedenen Gründen 
nicht weiter ausgebreitet. Es ist meiner Ansicht nach aber sehr fraglich, ob bei so politisierten, 
ideologisch aufgeladenen Diskursen wie denen vom Kampf der Kulturen die konzeptionelle 
Trennung in deskriptive versus präskriptive Aussagen überhaupt prinzipiell funktioniert, oder 
ob nicht vielmehr auch vermeintlich bloß beschreibende Aussagen immer auch einen gewissen 
normativen Gehalt enthalten, allein durch die den Äußerungen stets inhärenten Perspektivie-
rungen und Evaluierungen beispielsweise. 



74 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

terhin möglich, entweder ohne Rekurs auf Huntington oder mittels einer Ver-
kürzung seiner Thesen. Wie bereits dargestellt wurde, bieten sich Huntingtons 
Thesen für konträre Auslegungen aufgrund einer gewissen Widersprüchlichkeit 
an, da sie letztlich sowohl Argumente für eine multipolare Welt mit zivilisatori-
scher Koexistenz als auch Aufforderungen zu einer Sicherung der Machtdomi-
nanz des Westens bereithalten. Mit anderen Worten sind die im Korpus zu 
untersuchenden Evaluierungen des Kampfes der Kulturen bereits aus vorempiri-
schen Überlegungen heraus komplex, da sie sich nämlich auf diagnostische 
oder prognostische Theorieaspekte, auf deskriptive oder normative Gehalte und 
mit unterschiedlich engen Lesarten auf Huntingtons tendenziell widersprüchli-
che Thesen beziehen können. 

Zur Identifizierung der Evaluationsmuster wurde das in Kapitel 2.2 kurz be-
schriebene mehrstufige Verfahren der Textstellenanalyse mittels der Konkor-
danzprogramme und anschließender Feinanalyse randomisierter Text-
Stichproben angewendet.  

3.3.3.1 Der Kampf der Kulturen ist falsch 
Ein Evaluationsmuster ist die rundum negative Einschätzung des Kampfes der 
Kulturen, bestehend aus der Ablehnung seiner diagnostischen und prognosti-
schen wie auch seiner normativen Gehalte. Exemplarisch stehen dafür die fol-
genden Textstellen: 

(21) Die Anschläge von New York und Washington waren Anschläge gegen die
Werte und Normen der Menschlichkeit insgesamt, die überall auf der Welt
gelten und gelten müssen. Es wäre falsch, daraus einen Kampf der Kulturen
zu machen. Der Gegner ist nicht der Islam, sondern es sind Terroristen, die
für die bestialischen Akte verantwortlich sind. (Frankfurter Rundschau, 
15.09.2001) 

(22) Die bekannte These von Samuel Huntington trifft hier einfach nicht zu. Wir
haben es mit einem Kampf zwischen den fundamentalistischen Minderheiten
und einer demokratischen Mehrheit zu tun, zwischen offener Gesellschaft 
und kleinen, geschlossenen Gemeinschaften. [...] Deshalb kritisiere ich die
Vorstellung vom „Kampf der Kulturen“. (Die Zeit, 08.11.2001) 

Prominent wurde diese Ansicht vom damaligen Bundeskanzler Gerhard Schrö-
der in der Regierungserklärung im Deutschen Bundestag nach den 9/11-
Anschlägen vertreten: 



Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen | 75 

  

(23) Ist das, so ist gefragt worden, jener „Kampf der Kulturen“, von dem so oft
gesprochen worden ist? Meine Antwort ist eindeutig. Sie heißt nein. Es geht
nicht um den „Kampf der Kulturen“, sondern es geht um den Kampf um die 
Kultur in dieser einen Welt. Dabei wissen wir um die Verschiedenheiten der
Kulturen. Und wir respektieren sie. Aber wir bestehen darauf, dass die Ver-
heißungen der amerikanischen Unabhängigkeitserklärung universell gelten.
(Gerhard Schröder, zitiert nach Frankfurter Rundschau, 20.09.2001) 

Aus mehreren Kookkurrenten der Untersuchungsphrase, die im Kapitel 3.3.2.2 
vorgestellt wurden, ergeben sich weitere, zu diesem Evaluationsmuster gehö-
rende Formulierungen, die hier aus Platzgründen nicht im Einzelnen zitiert 
werden. 

3.3.3.2 Der Kampf der Kulturen ist möglich 
Im nächsten Muster wird die prognostische Funktion fokussiert. Der Inhalt der 
Thesen wird als zukünftig möglich eingeschätzt und gleichzeitig normativ abge-
lehnt. Hierunter fallen die Warnungen vor dem Kampf der Kulturen, der für die 
Zukunft droht und der nicht eintreten soll. Oft sind politische Forderungen oder 
konkrete Maßnahmen zur Vermeidung einer als Kampf beschreibbaren Kon-
flikteskalation hiermit verbunden. 

(24) Warnung vor einem „Krieg der Kulturen“ [Überschrift] [...] Die Gefahr sei
groß, dass lokale Konflikte oder Ereignisse wie die am 11. September sich
ausweiten könnten zu einem „Kampf der Kulturen zwischen dem Islam und
dem Westen“. (B.Z., 16.10.2001) 

(25) Nur keinen Kampf der Kulturen [...] Materiell soll so verhindert werden, was
alle westlichen Regierungschefs vermeiden wollen: der Kampf der Kulturen.
(Der Tagesspiegel, 18.10.2001) 

Auch für dieses Muster lassen sich innerhalb der oben in Kapitel 3.3.2.2 aufge-
führten Kookkurrenten und Kollokationen viele weitere Formulierungen finden, 
die die Häufigkeit dieser Gruppe von Evaluierungsakten verdeutlichen. Zugleich 
wird ersichtlich, dass in diesen Textstellen ein hohes Emotionspotenzial vermit-
telt wird, dergestalt dass die Warnung vor dem drohenden geopolitischen Kon-
flikt eben auch ein stark angstbeladenes Zukunftsszenario hervorrufen kann. 



76 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

3.3.3.3 Der Kampf der Kulturen ist richtig 
In einem weiteren Muster wird der Kampf der Kulturen aus diagnostischer Per-
spektive positiv evaluiert und somit als deskriptiv richtig charakterisiert.  

(26) Der Kampf der Kulturen findet doch statt. Trotzdem verharmlosen viele euro-
päische Intellektuelle den islamischen Terrorismus und die Lust am Morden.
[...] Samuel Huntington hatte Recht, es findet ein Kampf der Kulturen statt. 
(Der Spiegel, 15.09.2001) 

(27) Da ist er, der Kampf der Kulturen, der „Clash of Civilizations“, den Samuel P.
Huntington unter großem Gelächter auch vieler deutscher Wissenschaftler
und Publizisten vorausgesagt hat. Vielleicht wachen sie nun endlich auf und 
nehmen die Gefahren ernst, die uns von den Schurken dieser Erde drohen –
sei es durch Terrorattacken, sei es durch Raketenangriffe. (Die Welt,
12.09.2001) 

Die an dieses Muster gekoppelten normativen Evaluierungen, also inwiefern 
das Stattfinden des Kampfes der Kulturen gut oder schlecht sei, werden entwe-
der nicht explizit thematisiert oder sie beziehen sich primär darauf, die Thesen 
Huntingtons ebenso wie die feindseligen Motivationen der Terrorist*innen erns-
ter zu nehmen. So wie in den Beispielen (26) und (27) wird dabei mehrmals 
gegen eine Dominanz der Thesen-Ablehnung und gleichzeitig gegen eine Rela-
tivierung des islamistischen Terrorismus argumentiert. Deshalb sind diese Eva-
luationen des Kampfes der Kulturen als deskriptiv zutreffend öfter an eine dis-
kursiv defensive Argumentationsposition gekoppelt. Die „Richtigkeit“ des 
Kampfes der Kulturen in diesem Evaluationsmuster beruht insgesamt deutlich 
stärker auf der so wahrgenommenen deskriptiven Plausibilität der Thesen als 
auf einem expliziten Befürworten der normativen Dimension, wie es beispiels-
weise ein geäußerter Wunsch nach einer zunehmenden Konflikteskalation dar-
stellen würde. 

Huntingtons eigene Einschätzungen zur Gültigkeit seines Paradigmas 
schwanken, wie in Kapitel 3.3.2.1 dargestellt wurde, zwischen den beiden zu-
letzt behandelten Evaluationsmustern, der Kampf sei zukünftig möglich oder 
bereits eingetroffen. 

3.3.3.4 Die Evaluationsmuster im Diskursverlauf 
Die Beispiele (21–27) stammen allesamt aus dem Diskurs zu den terroristischen 
Anschlägen vom 11. September 2001. Wie in Kapitel 3.3.1 ausführlich dargelegt 
wurde, handelt es sich aber nicht um die einzige angenommene Diskursetappe. 



Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen | 77 

  

Für eine adäquate Bearbeitung der Evaluationsmuster im zeitlichen Verlauf 
werden die anderen Etappen – a) 1993–2000, b) 2001–2005, c) ab 2006 – eben-
falls mitberücksichtigt und pro Etappe je 20 randomisiert ausgewählte Texte 
separat ausgewertet.  

Als Vorbemerkung sei noch auf diejenigen Texte verwiesen, in denen sich 
die Textproduzent*innen nicht eindeutig zu einem Evaluationsmuster beken-
nen, in denen beispielsweise zwei oder drei Muster erörtert und ohne wertende 
Konklusion gegeneinandergestellt werden. Die in Kapitel 3.3.2.3 erwähnten 
Fragen zur Gültigkeit des Kampfes der Kulturen fungieren zwar oft, aber nicht 
immer als Initiation einer anschließenden eindeutigen Evaluierung und bleiben 
bisweilen als offene Frage unbeantwortet.40 Für diese Fälle wurde die Kategorie 
„unentschieden“ aufgestellt und neben den drei besprochenen Evaluations-
mustern berücksichtigt.  

Die Auswertung ergab folgende absolute Zahlen, wobei an dieser Stelle der 
besseren Übersichtlichkeit wegen nur die Zahlenwerte angegeben werden, wäh-
rend die genaue Liste der analysierten und kategorisierten Texte im Anhang zu 
finden ist. Das erste Evaluationsmuster, in dem die Gültigkeit der Untersu-
chungsphrase rundum abgelehnt wird, das als „Der Kampf der Kulturen ist 
falsch“ abgekürzt wurde (vgl. Unterkapitel 3.3.3.1), kam in den 60 insgesamt 
untersuchten Stichproben 19 mal vor, davon 6 mal vor 2001, 7 mal zwischen 
2001 und 2005, 6 mal seit 2006. Das zweite Evaluationsmuster eines drohenden, 
aber zu vermeidenden Zivilisationskonflikts, also „Der Kampf der Kulturen ist 
möglich“ (vgl. Unterkapitel 3.3.3.2), kam in den 60 Stichproben insgesamt 22 
mal vor, davon 8 mal vor 2001, 8 mal zwischen 2001 und 2005, 6 mal seit 2006. 
Das dritte Evaluationsmuster, in dem die Phrase als zutreffend beschrieben wird 
und das als „Der Kampf der Kulturen ist richtig“ abgekürzt wurde (vgl. Unter-
kapitel 3.3.3.3), kam insgesamt 10 mal vor, davon 0 mal vor 2001, 4 mal zwi-
schen 2001 und 2005, 6 mal seit 2006. Die vierte Kategorie der unentschiedenen 
oder uneindeutigen Evaluation ist insgesamt 9 mal belegt, davon 6 mal vor 
2001, 1 mal zwischen 2001 und 2005, 2 mal seit 2006. In Tabellenform sehen die 
absoluten Zahlen folgendermaßen aus: 

|| 
40 Teilweise kann diesem absichtlichen Unbeantwortet-Bleiben einer Frage nach dem Stattfin-
den des Kampfes der Kulturen ein gewisser rhetorischer Effekt zugesprochen werden, genauer 
gesagt eine Steigerung des Emotionspotenzials durch eine gewisse Unsicherheit über geopoliti-
sche Konflikte und durch die Angst vor Konflikteskalationen. Wenn dieser rhetorische Effekt 
offensichtlich angestrebt und die Frage zum Zweck einer verstärkten Emotionalisierung der 
Leser*innen angewendet wurde, dann wurden die jeweiligen Texte entsprechend dem zweiten 
Evaluationsmuster der prognostischen Möglichkeit des Kampfes der Kulturen zugeordnet.  



78 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

Tab. 1: Vorkommen der Evaluationsmuster in verschiedenen Diskursetappen 

 Der Kampf der 
Kulturen ist falsch 

Der Kampf der 
Kulturen ist möglich 

Der Kampf der 
Kulturen ist richtig 

Unentschieden

1993–2000 6 8 0 6
2001–2005 7 8 4 1
seit 2006 6 6 6 2
gesamt 19 22 10 9

Da es sich wie gesagt pro Zeitraum um 20 Texte und also um 60 insgesamt han-
delt, lassen sich die absoluten Zahlen einfach auf relative Anteile umrechnen. 
Die so ermittelten Prozentzahlen ergeben folgende Visualisierung: 

0
5

10
15
20
25
30
35
40
45

1993–2000 2001–2005 ab 2006 gesamt

Der Kampf der Kulturen ist falsch Der Kampf der Kulturen ist möglich

Der Kampf der Kulturen ist richtig Unentschieden  

Abb. 3: Der Anteil der Evaluationsmuster im Diskursverlauf in Prozentangaben 

Es wird deutlich, dass über den gesamten Diskurs hinweg die Warnungen und 
Vermeidungsstrategien die häufigsten Evaluierungen des Kampfes der Kulturen 
ausmachen. Am zweithäufigsten sind die rundum ablehnenden Evaluierungen. 
Diese beiden Verwendungsmuster bewegen sich im Zeitverlauf auf einem etwa 
gleichen Niveau. Die auffälligen Veränderungen in den untersuchten 26 Jahren 
betreffen diejenigen Evaluierungen, in denen der Kampf der Kulturen als zutref-
fendes Deutungsmodell eingeschätzt wird. In der ersten Diskursetappe, die 
hauptsächlich Buchrezensionen und an die Veröffentlichung gekoppelte Texte 



Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen | 79 

  

enthält, kommen diese Evaluierungen nicht vor. Nach 9/11 sind diese Evaluie-
rungen aber signifikant vorhanden und seit dem Karikaturenstreit sogar auf 
dem gleichen Niveau wie die beiden zuvor genannten verneinenden und war-
nenden Evaluierungen. Diejenigen Texte, in denen der Kampf der Kulturen we-
der eindeutig verneint noch bejaht wird, sind vor allem in der ersten Diskurs-
etappe zu finden und danach nur noch in sehr geringem Maße.  

Diese Ergebnisse können so gedeutet werden, dass im deutschsprachigen 
Diskurs der Kampf der Kulturen zumeist normativ missbilligt wird, dass sich 
hinsichtlich der diagnostischen und prognostischen Gültigkeit aber keine Einig-
keit zeigt. Mit den enorm medienwirksamen Terroranschlägen islamistischer 
Terroristen (vgl. zur Wirkung von 9/11 auf den deutschsprachigen Terrorismus-
Diskurs auch Schwarz-Friesel/Kromminga 2013, 2014) wird das Deutungsmodell 
erstmals überzeugend und dies steigert sich im weiteren Diskursverlauf. In die-
sen Kontexten nehmen die neutralen und unentschiedenen Einschätzungen des 
Deutungsmodells spürbar ab. Real wahrgenommene Gewalt und die darauf be-
zogene mediale Konfliktberichterstattung erhöhen das Persuasionspotenzial des 
Kampfes der Kulturen markant. Sowohl die schlagworthafte Nominalphrase als 
auch die dahinter stehenden geopolitischen Thesen sind von außersprachlichen 
Ereignissen abhängig. Sie zeigen unter bestimmten konfliktbezogenen sowie 
sicherheitspolitischen Bedingungen eine Divergenz zwischen Fachdiskursen und 
Mediendiskursen derartig auf, dass sie dann in medial vermittelten Diskursbei-
trägen ungleich mehr Zustimmung erfahren als in Fachkreisen. Dies ist allein für 
sich genommen eine sehr relevante Erkenntnis, die sowohl zur Beantwortung 
der Frage, was der „Kampf der Kulturen“ sei, als auch als Hintergrund der in den 
weiteren Hauptteilen weitergeführten Argumentation dienlich ist. 

3.3.4 Zu den Akteursspezifizierungen im Kampf der Kulturen 

In diesem Unterkapitel, das die Korpusanalyse der Untersuchungsphrase ab-
schließt, wird herausgearbeitet, wer im Kampf der Kulturen eigentlich agiert, 
welche Entitäten als die kämpfenden Kulturen versprachlicht werden. Diese 
Akteursspezifizierungen bilden dann zugleich eine argumentative Überleitung 
zu den nächsten zwei Hauptkapiteln, in denen die „Wir-Gruppen-Konstruktion“ 
(Kapitel 4) und dann der „Westen“ (Kapitel 5) analysiert werden. 

Im Kapitel 3.1.3 wurde dargestellt, dass Samuel P. Huntington in seinen 
Arbeiten von entweder sieben oder acht Zivilisationen bzw. Kulturkreisen aus-
geht, die potenziell aufeinanderprallen oder miteinander kämpfen könnten. Im 
Fortlauf seiner Arbeiten thematisiert er dann vor allem Konflikte zwischen dem 



80 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

Westen einerseits und dem Islam, respektive einer möglichen islamisch-
chinesischen Allianz andererseits. Für diese Konstellation prägt Huntington die 
Formel „the West and the Rest“ (Huntington 1996a: 183) als gefährlichster der 
zukünftigen Zivilisationskonflikte. Darin liegt bereits eine gewisse Vereinseiti-
gung oder Beschränkung begründet, da die Mehrzahl der vorher eingeführten 
Zivilisationen für die Konfliktanalysen keine größere Rolle mehr spielt. 

Das Schema eines globalen politischen Konflikts wird durch die Einführung 
der kämpfenden, zusammenprallenden, streitenden Entitäten näher bestimmt. 
Eine Formulierung, die sich zur Untersuchung der sprachlichen Spezifizierung 
anbietet, ist die eines Kampfes zwischen Akteuren, also die der Nominalphrase 
Kampf der Kulturen nachfolgenden (bzw. syntaktisch gesprochen: eingebette-
ten) attributiven Präpositionalphrasen mit zwischen. Die folgenden Textstellen 
stehen exemplarisch für die zahlreichen Treffer der Suchanfrage „Kampf der 
Kulturen zwischen“: 

(28) Es ist nämlich das nächste Ziel von Osama bin Laden, aus diesem Krieg einer
Terror-Organisation gegen die zivilisierte Gesellschaft einen Kampf der Kul-
turen zwischen dem Islam und dem Westen zu machen. Es wäre ein Desas-
ter, wenn ihm das gelingen würde. (Der Tagesspiegel, 13.10.2001) 

(29) Die Gefahr sei groß, dass lokale Konflikte oder Ereignisse wie die am 11. Sep-
tember sich ausweiten könnten zu einem „Kampf der Kulturen zwischen dem
Islam und dem Westen“. (B.Z., 16.10.2001) 

(30) Nach Ansicht des Harvard-Professors Samuel Huntington ist eine Koalition
der USA mit ihren Verbündeten und islamischen Staaten gegen den Terro-
rismus notwendig, um einen „Kampf der Kulturen“ zwischen westlicher und
islamischer Welt doch noch zu vermeiden. (Frankfurter Rundschau,
17.09.2001) 

(31) Die sich immer wuchtiger auftürmende amerikanische Drohkulisse belastet 
die transatlantischen Beziehungen, erodiert die weltweite Anti-Terrorfront 
und könnte in der Tat einen „Kampf der Kulturen“ zwischen dem Westen
und der islamischen Welt einleiten. (Hamburger Abendblatt, 02.09.2002) 

(32) Was hier mit Hilfe von ideologischen Kampagnen immer deutlicher Gestalt
annahm, war ein neuer Kampf der Kulturen zwischen dem Westen und dem
Islam. (Le Monde diplomatique, 10.09.2004) 



Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen | 81 

(33) Mörderisch im heutigen Irak ist nicht der „Kampf der Kulturen“ zwischen
dem Westen und dem Islam. Sondern der Kampf unter den Muslimen. (Der
Tagesspiegel, 22.09.2006) 

Die Textausschnitte vermitteln die Gleichförmigkeit der Akteursspezifizierun-
gen im Korpus: Es kämpfen der Westen und der Islam oder – inhaltlich synonym 
dazu, mit einer kleinen syntaktischen Variation – die westliche Welt und die 
islamische Welt. Die Uniformität dieser durchaus folgenreichen Elaboration der 
Untersuchungsphrase ist eklatant und steht als Ergebnis für sich. Es handelt 
sich mithin um eine bestimmte Perspektivierung des Kampfes der Kulturen 
neben vielen potenziell denkbaren Aktualisierungen von Zivilisationskonflikten 
und die diskursive Dominanz dieser Perspektivierung ist bei jedem Schritt der 
Korpusanalyse hochgradig evident. 

Ergänzt wird dieses Schema durch Präpositionalphrasen mit Bezeichnun-
gen, die eindeutig als textsynonym zu den beiden oben genannten Ausdrücken 
gelten können. Im folgenden Beispiel wird die Synonymie der zwischen-Phrasen 
durch die Verwendung innerhalb eines Textes als Stilmittel zur Variation ver-
deutlicht: 

(34) Dennoch bleibt es fragwürdig, diese Spannungen und Gegensätze pauschal
auf das Schlagwort vom „Kampf der Kulturen“ zwischen Orient und Okzident
zu vereinfachen. [...] Zum andern unterschlagen die Prognosen von einem
immer bedrohlicher aufflammenden „Kampf der Kulturen“ zwischen westli-
cher und islamischer Welt die Warnung des britischen Historikers Toynbee
vor der „Fata Morgana der Unsterblichkeit“, die Huntington in seinem Buch
auch zitiert.(Neue Zürcher Zeitung, 11.02.2006) 

Textsynonym zu den oben genannten Ausdrücken stehen hier Orient und Okzi-
dent. Dabei handelt es sich um interessante referentielle Erweiterungen der 
Gruppen-Konstruktionen, die, zumindest den Okzident betreffend, im Kapitel 5 
ausführlich behandelt werden. An dieser Stelle sei aber darauf verwiesen, dass 
Samuel P. Huntington in seinen Arbeiten den Ausdruck Okzident respektive 
occident nicht aktiv gebraucht. Occident kommt in Huntingtons Texten nur 
äußerst selten vor (vgl. CoC: 32), stattdessen sind the west und western civiliza-
tion unzählig oft belegt. Folglich handelt es sich bei der Gleichsetzung dieser 
Ausdrücke um eine diskursive Verselbständigung. Weitere Textstellen beinhal-
ten Ausdrücke mit einem Fokus auf die Religion als Kampfakteur: 



82 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

(35) Einzelne Abgeordnete warnten davor, jetzt einen „Kampf der Kulturen“ zwi-
schen Christentum und Islam herbeizureden und erhielten dafür die aus-
drückliche Unterstützung des Kanzlers. (Frankfurter Rundschau, 15.09.2001) 

(36) Aber der von dem Amerikaner Samuel Huntington vorhergesagte „Clash of 
Civilizations“ („Kampf der Kulturen“) zwischen dem Islam auf der einen und
christlich-jüdischer Weltauffassung auf der anderen Seite ist eine bedrohli-
che Fehlentwicklung und generelle Gefährdung unserer Zeit. Der 11. Septem-
ber im vorigen Jahr war ein Menetekel. (Die Welt, 27.07.2002) 

Ob Christentum und christlich-jüdische Weltauffassung als (teil)synonym zur 
Bezeichnung Westen gelten können, ist selbstverständlich relevant, wird aber 
erst an späterer Stelle (in Kapitel 5.2.1) diskutiert werden. In dieser Ausdrucks-
variation findet immerhin eine Angleichung der akteurskonstituierenden Ebene 
statt, da der Kontrahent Islam ja unzweifelhaft eine Religionsgemeinschaft dar-
stellt und dementsprechend in diesen Formulierungen die mehrmals kritisierte 
Diskrepanz zwischen Westen und Islam als Objekte verschiedener Konzeptdo-
mänen („Himmelsrichtung“ versus „Religionsgemeinschaft“) aufgehoben wird. 

Ein Gegenstand für eher feinanalytische Untersuchungen ist die Frage, wie 
die so eingeführten und als Kampfakteure spezifizierten Ausdrücke in der tex-
tuellen Progression gebraucht werden. Es ist eingedenk der bisherigen Arbeit 
sicherlich nicht überraschend, dass der Westen sehr oft als handlungsfähiger 
Akteur eingesetzt wird, und zwar gerade im kotextuellen engen Anschluss an 
eine Thematisierung des Kampfes der Kulturen. Siehe dazu folgende Textstellen: 

(37) Was kann man gegen den drohenden Kampf der Kulturen tun? Der Westen
muss außenpolitisch seinen Anspruch auf Universalität aufgeben, aber
gleichzeitig innenpolitisch eine Rückbesinnung auf seine eigenen Werte und
Ursprünge einleiten […] Der Westen hat nur noch Angst: vor dem Terroris-
mus, dem islamischen Fundamentalismus, den Flüchtlingsströmen aus dem
Süden. (Stuttgarter Zeitung, 29.09.2001) 

Der Westen soll in diesen Textstellen, die gleichzeitig das Evaluationsmuster der 
prognostischen Möglichkeit plus deontischer Ablehnung des Kampfes der Kultu-
ren par excellence bedienen, bestimmte Handlungen zur Eskalationsvermeidung 
ausführen und ist zugleich ein Angst empfindendes Wesen. Die Zuschreibung 
von Emotionen und Vorschreibung von Aktionen an die als Westen bezeichnete 
Entität vermittelt die Konzeptualisierung dessen als höheres Lebewesen (siehe 



Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen | 83 

  

hierzu v. a. das Kapitel 5.2.3). In der folgenden Textstelle lassen sich die soeben 
diskutierten Aspekte miteinander verschränkt beobachten: 

(38) Ist dies [die 9/11-Anschläge, Anm. JHK] der Auftakt zum Kampf der Kulturen,
vor dem der Politologe Samuel Huntington von der Harvard-Universität seit 
einigen Jahren warnt? Der große Konflikt zwischen dem islamischen Morgen-
und dem christlichen Abendland? Huntingtons Prophezeiung einer Ent-
scheidungsschlacht der Zivilisationen, für die sich der Westen rüsten müsse,
weil eine dauerhafte friedliche Koexistenz nicht vorstellbar sei, bekommt 
neue Aktualität. (Darmstädter Echo, 13.10.2001) 

Kombiniert sind hier die beschriebene Konzeptualisierung des sich rüstenden 
Westens als handlungsfähiges Lebewesen, der textsynonyme Wechsel von 
christlichem Abendland und Westen sowie die interrogative Verwendung des 
Kampfes der Kulturen, nach dessen Gültigkeit gefragt und der als Prophezeiung 
mit neuer Aktualität evaluiert wird. Die Metonymie, dass das Abstraktum Westen 
so agieren solle wie ein konkreter Mensch, liegt ganz offensichtlich sehr zahl-
reich vor.  

Zur Erklärung dieser konzeptuellen Verschiebung sei auf die ausführliche 
Diskussion der Präsuppositionen im Kampf der Kulturen in Kapitel 3.2.5 verwie-
sen. Wenn ein bestimmter Kampf versprachlicht wird, sind darin Vorannahmen 
über das Wesen der Kämpfenden auf einer zeichenstrukturell tiefen Ebene ein-
gebunden. Diese impliziten Annahmen werden auch dann abgerufen bzw. von 
den Textproduzent*innen vorausgesetzt und von den Textrezipient*innen adap-
tiert, wenn die eigentliche Aussage, in die die Präsupposition eingebettet ist, 
abgelehnt, also deskriptiv oder deontisch negiert wird. In den Verbalmanifesta-
tionen eines grundsätzlich möglichen, nun eventuell aktuellen oder aber pros-
pektiv zu vermeidenden Kampfes der Kulturen wird der Westen als potenziell 
kämpfender, also der Kampfvorbereitung oder -vermeidung fähiger Akteur 
aktualisiert. Es ist äußerst aufschlussreich und bestätigt die theoretisch ange-
nommene Eigenschaft der Präsuppositionen, unter Negation konstant zu sein, 
dass sich diese Präsuppositionen des Westens in allen oben beschriebenen 
Evaluationsmustern finden. Auch wenn der Kampf der Kulturen nicht eintreten 
solle oder aktuell nicht eingetreten sei, führt allein die Phrasen-Verwendung 
zum Verständnis des Westens als möglichem Kampfkontrahenten, also als hö-
herentwickeltes Lebewesen mit der prinzipiellen Kompetenz zum Kämpfen. 
Dass diese Inferenzen über den Westen präsupponiert, also als grundsätzlich 
gültig für darauf aufbauende Aussagen vorausgesetzt werden, ist für die Ge-
samtargumentation dieser Arbeit von erheblicher Bewandtnis. 



84 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

Eine weitere Erkenntnis der feinanalytischen Korpusbearbeitung, die für die 
nächsten Hauptkapitel hochrelevant ist und hier nur kurz vorgestellt werden 
soll, betrifft die Nicht-Neutralität der Perspektivierung des Westens und des 
Islams als Konfliktakteure. Im analysierten Diskurs deutschsprachiger Printme-
dien werden die beiden Kulturkampf-Kontrahenten nicht mit einer unbeteilig-
ten Äquidistanz behandelt, stattdessen ist der Westen diejenige Kategorie, der 
sich die Textproduzent*innen zurechnen. Deutlich wird dies durch den textge-
bundenen Austausch des Ausdrucks westliche Staaten mit dem Pluralpronomen 
der 1. Person Plural wir: 

(39) Nach dem 11. September hat eine neue Zeit begonnen. Wir müssen kämpfen
für das Recht auf Leben und Freiheit [...] Insbesondere in allen westlichen
Staaten dies- und jenseits des Atlantiks ist die nach dem Ende des Kalten
Krieges rapide angewachsene, oft überhebliche Selbstsicherheit nach einer
kurzen Periode lähmenden Entsetzens einem starken Gefühl der entschlos-
senen Nüchternheit und einer für viele neuen Realitätserkenntnis gewichen.
[...] Mehr als irgendjemand sonst ist seit dem 11. September der amerikani-
sche Autor Samuel P. Huntington als Kronzeuge für kommende Entwicklun-
gen zitiert worden. (Welt am Sonntag, 30.12.2001) 

Der folgende Textausschnitt fasst einige Reaktionen aus den deutschsprachigen 
Feuilletons zum Karikaturenstreit zusammen und verdeutlicht dabei die Per-
spektivierung des Kampfes der Kulturen als einen Konflikt, in dem sich Textpro-
duzent*innen potenziell selbst befinden. 

(40) Stefan Kornelius hat in der „Süddeutschen Zeitung“ richtig beobachtet, daß
der Karikaturenstreit im Westen schlagartig ein neues Wir-Gefühl schafft, bei 
dem die Werte der Aufklärung im Mittelpunkt stehen. Wolfgang Münchau
weist in der „FTD“ darauf hin, daß laut Huntington der Westen nicht mit dem
Islamismus ein Problem hat, sondern mit dem Islam als solchem. Seine For-
derung: „Der Kampf der Kulturen hat längst begonnen. Wir Europäer dürfen 
ihm nicht ausweichen. Wir müssen versuchen, ihn zu gewinnen.“ (Welt am
Sonntag, 12.02.2006) 

Frappant ist die Parteinahme, die mit der Evaluierung des Kampfes der Kulturen 
als deskriptiv zutreffend einhergeht, und die Forderung nach einem Sieg im so 
bewerteten Kampf. Der auffällige Pronomen-Gebrauch und die metasprachliche 
Charakterisierung als Wir-Gefühl sind zusätzlich äußerst relevante Phänomene, 
die im folgenden Hauptteil in Kapitel 4 analysiert werden und an dieser Stelle 



Korpusanalysen zum Kampf der Kulturen | 85 

  

als eine Art argumentativer Überleitung aufgefasst werden können. Ebenso 
verdient der so vollzogene Aufbau eines Antagonismus zwischen Westen und 
Islam eigentlich viel mehr Aufmerksamkeit und eine sich mit dem „Feindbild 
Islam“ befassende Diskussion, die an dieser Stelle aber erstmal ausbleiben 
muss. Es sei nur kurz auf den Konnex zwischen einer martialischen Lesart res-
pektive positiven Evaluierung des Kampfes der Kulturen und einer Konstruktion 
des Konfliktgegners als Feindbild hingewiesen, wofür exemplarisch eine weite-
re Stelle aus dem in Beispiel (40) zitierten Feuilleton-Artikel dienen kann: 

(41) Wer diesen Gedanken [von der Richtigkeit des Kampfes der Kulturen, Anm.
JHK] einmal denkt, springt gleich zur nächsten Schlußfolgerung: „Der Islam
ist unser Feind. Es geht um die Zukunft der Zivilisation.“ (Welt am Sonntag,
12.02.2006) 

In Beispiel (41) zeigt sich implizit eine gewisse Distanzierung von der Feind-
bildkonstruktion, die „zitierte“ Schlußfolgerung wird kritisch betrachtet. Auch 
wenn an dieser Stelle nicht näher auf die Konzeptualisierung des Islam einge-
gangen wird, sollte deutlich geworden sein, dass sich aus den Akteursspezifi-
zierungen des Kampfes der Kulturen sehr deutlich der Antagonismus „der Wes-
ten und der Islam gegeneinander“ ableiten lässt, innerhalb dessen die 
deutschsprachigen Diskursbeteiligten sich als der Seite des Westens zugehörig 
verstehen. Im Folgenden wird dieser Prozess als Element einer mehrdimensio-
nalen „Wir-Gruppen-Konstruktion“ beschrieben. Hier sollten vorerst nur die zu 
den Akteursspezifizierungen dazugehörigen parteiischen, im gesamten Korpus 
sehr gleichförmigen Perspektivierungen des Kampfes der Kulturen herausge-
arbeitet werden. Die Konstanz dieser Perspektivierungen wurde mittels der 
Theorie der Präsuppositionen erklärt. So wurde anhand empirischer Daten die 
implizite Vermittlung spezifischer Merkmale des Westens belegt, die zuvor in 
Kapitel 3.2.5 in allgemeinerer Form für die Kulturen erörtert wurde. 

An dieser Stelle soll noch ein weiterer inhaltlicher Aspekt des komplexen 
Diskursverlaufs kurz thematisiert werden. Es wurde bereits im Unterkapitel 
3.3.2.2 im Zuge der kotextuellen Phrasen-Einbettung darauf hingewiesen, dass 
der Kampf der Kulturen medial als ein stark emotionalisierendes Element darge-
stellt wird, nämlich als etwas sehr Bedrohliches. Das Emotionspotenzial, das die 
Leser*innen der Phrase unterschiedlich stark abrufen können, resultiert nun 
gerade auch aus der nicht-neutralen Perspektivierung und der konstant vermit-
telten Zugehörigkeit zu einem Kampf-Kontrahenten. Für dieses emotive Wir-
kungspotenzial ist das Vorhandensein des Deutungsmodells vom Kampf der 
Kulturen im öffentlichen Bewusstsein ausschlaggebend. Nur weil die Thesen 



86 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

eines global ausgetragenen Konflikts zwischen Zivilisationseinheiten bereits 
(relativ weit) verbreitet sind, können die Medien auf diese Thesen zur (mögli-
cherweise vereinfachenden) Erklärung aktueller politischer Geschehnisse wie 
etwa akut erschütternder Terroranschläge zurückgreifen. Dadurch werden 
selbstverständlich die Thesen nur umso populärer und es entsteht eine diskur-
sive Selbstverstärkung. Dieser Prozess kann auch als „self-fulfilling prophecy“ 
bezeichnet werden41 und ist in dieser Form als Kritikpunkt an der Theorie Sa-
muel P. Huntingtons bereits angesprochen worden (vgl. die Ausführungen zu 
den fachwissenschaftlichen Rezeptionen der Schriften Huntingtons in Kapitel 
3.1.4). Der Zusammenhang zwischen der nicht-neutral perspektivierten Ak-
teursspezifizierung und dem verstärkten Zugriff auf Huntingtons geopolitisches 
Deutungsmodell im Diskursverlauf und als Reaktion auf Terror- und Konflikter-
eignisse ist einleuchtend. Dieser Zusammenhang erklärt zugleich den zuvor in 
Kapitel 3.3.3.4 beschriebenen signifikanten Anstieg der Evaluationsmuster, dass 
der Kampf der Kulturen diagnostisch wahr bzw. als Erklärungsmuster für die 
weltpolitische Lage ab 2001 und vor allem ab 2006 zutreffend sei. Die Argumen-
tation und die diachrone Datenanalyse zum Kampf der Kulturen, die in diesem 
Kapitel präsentiert wurden, sind also kompatibel mit der in Fachdiskursen kur-
sierenden Annahme einer sich selbst verstärkenden Theorie. 

Bevor die Ergebnisse der vorliegenden Korpusanalyse in dem folgenden se-
paraten Kapitel 3.4 zusammengefasst und synoptisch auf die Ergebnisse der 
vorherigen Kapitel 3.1 und 3.2 bezogen werden, soll nun kurz festgehalten wer-
den, dass in diesem Kapitel verschiedene Gebrauchsaspekte der Untersu-
chungsphrase im Korpus identifiziert, vorgestellt und mit Rückgriff auf vorher 
erarbeitete Erkenntnisse kritisch diskutiert wurden. Fokussiert wurden dabei 
erstens die Häufigkeit der Phrase Kampf der Kulturen in Abgrenzung zu mehre-
ren Konkurrenzphrasen, die Entwicklung der Gebrauchsfrequenz und eine sich 
daraus ableitende Einteilung in Diskursetappen (jeweils in Kapitel 3.3.1); zwei-
tens die textuelle Umgebung der Phrase unter besonderer Berücksichtigung des 
Autors Samuel P. Huntington und des Buchtitelcharakters (in 3.3.2.1), der 

|| 
41 Der englische Ausdruck self-fulfilling prophecy ist weithin bekannt. Als Charakterisierung 
des von Samuel P. Huntington vorgelegten Deutungsmodells ist er aber m. E. nicht ganz glück-
lich, auch wenn er inhaltlich grob gesagt zutrifft. Dass es sich beim „Kampf der Kulturen“ um 
eine in Erfüllung gehende Prophezeiung handele, kann womöglich zu der falschen Ansicht 
einer Zuweisung des Realitätsstatus „wahr“ führen, auch wenn die Erfüllungsbedingungen der 
„vermeintlich wahren“ Prophezeiung kritisch betrachtet werden, eben als „aus sich heraus 
erfüllend“ und nicht durch externe Faktoren bestätigt. Eine präzisere Charakterisierung wäre 
m. E. eine diskursive Selbstverstärkung des Deutungsmodells durch multiple interdependente 
Faktoren, die in der hier vorgelegten Argumentation aufgezeigt und besprochen werden. 



Kapitelzusammenfassung | 87 

Spracheinheiten in Kontaktstellung (in 3.3.2.2) und der häufigen Verwendung in 
Fragesätzen (in 3.3.2.3). Drittens wurde ausführlich untersucht (in Kapitel 3.3), 
wie der Kampf der Kulturen beurteilt, mithin als wie zutreffend oder erwünscht 
er im Laufe der letzten zwei Jahrzehnte dargestellt worden ist. Und viertens 
wurde detailliert behandelt (in Kapitel 3.4), welche Akteure als die gegeneinan-
der kämpfenden Kultureinheiten versprachlicht werden und welche weiteren 
Konsequenzen sich hieraus ergeben. 

3.4 Kapitelzusammenfassung 

Dieser Abschnitt der Arbeit dient dazu, das Hauptkapitel zur Frage, was der 
„Kampf der Kulturen“ sei, abzuschließen und die gewonnenen Erkenntnisse 
prägnant zusammenzufassen. Für inhaltliche Begründungen oder detaillierte 
Erörterungen zu den hier präsentierten Ergebnissen sei auf die drei vorherigen 
Unterkapitel verwiesen. 

Der „Kampf der Kulturen“ steht für ein sehr umstrittenes geopolitisches 
Deutungsmodell und der Kampf der Kulturen entspricht einer Nominalphrase, 
die eine weite Verbreitung im öffentlichen Sprachgebrauch gefunden hat und 
die schlagworthaft auf jenes Deutungsmodell rekurriert.  

Zwischen dem politologisch-fachorientiert formulierten Deutungsmodell 
und dem in vielen Mediendiskursen verkürzt gebrauchten Slogan gibt es mehre-
re inhaltliche Divergenzen. Die wichtigste Abweichung liegt in der Bestimmung 
der „kämpfenden Kulturen“: Entweder werden sieben bis acht Zivilisationsein-
heiten als potenzielle Konfliktkontrahenten oder aber „der Westen und der 
Islam“ als konkrete Kampf-Akteure angenommen.  

Das Deutungsmodell war als sicherheitspolitisches Paradigma für die Büh-
ne der internationalen Politik in der Zeit nach dem Ende des Kalten Krieges 
intendiert und besteht aus einer Vorhersage über die zukünftig entscheidenden 
Konfliktursachen. Als solche werden nämlich kulturelle Differenzen aufgefasst, 
die laut der Theorie auf der globalen Makro-Ebene intern homogene „Civilizati-
ons“ ergeben. Diese kulturell determinierten Makro-Einheiten werden geradezu 
unweigerlich zu Antagonisten, wobei vor allem die westliche Zivilisation mit 
einer Allianz bestehend aus dem Islam und ostasiatisch-konfuzianischen Staa-
ten aneinandergeraten werde; bzw. eventuell verbünden sich alle nicht-
westlichen Zivilisationen, so dass ein Konflikt „der Westen gegen den Rest“ 
möglich sei. Dieses Deutungsmodell geht auf zwei Veröffentlichungen des sehr 
umtriebigen – d. h. als Akademiker, Forscher, Politikberater, öffentlichem Intel-
lektuellen aktiven – und daher prominenten Autors Samuel P. Huntington zu-
rück: zuerst ein Aufsatz in einem Fachjournal und später eine umfangreiche 



88 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

Monographie, die ein großer Publikationserfolg wurde. Beide Texte wurden vom 
politik- sowie vom sozial- und kulturwissenschaftlichen Fachpublikum über-
wiegend sehr kritisch betrachtet, mit substanziellem Widerspruch gegenüber 
mehreren Thesen, ihren begrifflichen Grundlagen und ihrer diagnostischen 
Anwendbarkeit auf tatsächliche Konflikte. Beide Texte wurden außerdem um-
gehend ins Deutsche übersetzt, der Aufsatz 1993 von einem Autor der Wochen-
zeitschrift „Die Zeit“ und die Monographie 1996 vom Sachbuch-Übersetzer Hol-
ger Fliessbach. Diese beiden untereinander relativ einheitlichen Übersetzungen 
produzierten den hier untersuchten Slogan Kampf der Kulturen, der schnell eine 
große gesamtgesellschaftliche Bekanntheit erreichte. Es ist naheliegend anzu-
nehmen, dass die hypertrophe Diskursprominenz Samuel P. Huntingtons die 
weite Verbreitung seiner Thesen und schließlich des daraus abgeleiteten Slo-
gans trotz vielfältiger inhaltlicher Kritik befördert hat. 

Der sprachwissenschaftliche Gegenstand dieser Untersuchung ist eine 
translatologisch betrachtet weite Übersetzungsparaphrase, in der beide auto-
semantischen Ausdrücke unpräzise wiedergegeben sind. Während die Aus-
druckskonkurrenz von Kultur versus Zivilisation eine lange, differentiell aufge-
ladene Bedeutungsgeschichte hat, wurde das Translat Kampf zu engl. clash 
meistens ignoriert. Hier zeigt sich eine martialisch wirkende Monosemierung 
gegenüber der genuinen Polysemie des englischen Originaltitels bezüglich des 
Inferenzpotenzials über die Art des Kampfes/clash und über den Status der 
Kulturen/civilizations. Im Kontrast der Buchtitelversionen in den größeren euro-
päischen Sprachen steht die deutsche Übersetzung mit dieser Monosemierung 
relativ allein da. Der Slogan Kampf der Kulturen basiert zugleich auf einer se-
mantischen Inkompatibilität hinsichtlich des Merkmals der ‚Belebtheit‘, wenn 
die komplexe Nominalphrase mit Genitivattribut zu einer Proposition wie Die 
Kulturen kämpfen umformuliert wird bzw. unter Berücksichtigung der semanti-
schen Valenz: Die Kulturen[-belebt, +abstrakt] kämpfen[subkategorisiert 
+belebt]. Mehrere rhetorische Figuren, die zur Klasse der Tropen gehören, bie-
ten sich für die Klassifikation der vorliegenden sprachlichen Ungenauigkeit an, 
die hier hauptsächlich als Metonymie charakterisiert wird. Hinsichtlich der 
impliziten Bedeutungsvermittlung im Gebrauch der Phrase ist ferner die Auslö-
sung zweier eng verknüpfter Präsuppositionen zu beachten. Für das Verständ-
nis der Phrase im Sprachrezeptionsprozess werden die Annahmen strikt vo-
rausgesetzt, dass die referenzialisierten Kulturen als unikale Einheiten 
existieren und dass sie zumindest potenziell kämpfen könnten. 

Die empirische, datenbasiert-qualitative Analyse des Untersuchungskorpus 
– bestehend aus zahlreichen deutschsprachigen, thematisch relevanten Printar-
tikeln – bestätigt, dass der Kampf der Kulturen im massenmedialen Sprachge-



Kapitelzusammenfassung | 89 

  

brauch oft in Verbindung mit dem Autor Samuel P. Huntington und als Buchti-
tel markiert auftritt. Die Prominenz und der vermeintlich eindeutige Experten-
status von SPH liefern einen Erklärungsansatz für die Bekanntheit und die weite 
Verbreitung des Slogans. Es lassen sich verschiedene aufeinander aufbauende 
Gebrauchsphasen mit Zunahmen der Vorkommensfrequenz erkennen, die als 
Diskursetappen beschrieben wurden: Sie korrelieren a) mit den Publikationen 
der Texte Huntingtons, b) mit islamistischen Terroranschlägen und c) mit par-
tiell gewaltförmigen, partiell wertorientiert aufgefassten internationalen Kon-
flikten. Die Spezifizierung der Konfliktkontrahenten als „Westen versus Islam“ 
bleibt konstant und verbindet letztlich die Gebrauchsphasen über verschiedene 
Medienereignisse hinweg miteinander. Viele Textproduzent*innen perspekti-
vieren den Konflikt explizit durch die personalpronominale Markierung von 
Zugehörigkeit zum Westen auf eine parteiische Art, die auch so gedeutet wer-
den kann, dass sie potenziell mit Feindbildkonstruktionen gegenüber dem Is-
lam kompatibel ist. Insgesamt dominieren die negativen Evaluierungen zum 
Kampf der Kulturen, allerdings mit divergierenden Ansichten zur deskriptiven 
Gültigkeit und zur  prognostischen Plausibilität des damit verbundenen geo-
politischen Modells. Zwar wird überwiegend vor einer Eskalation eines Zivilisa-
tionskonflikts – also vor dem zukünftigen Eintreten des Kampfes der Kulturen – 
gewarnt, doch ab 2001 und nochmal verstärkt ab 2006 steigt die Anzahl der 
Diskursbeiträge, in denen Huntingtons Thesen als synchron zutreffend charak-
terisiert werden. Medial sehr präsente Terroranschläge sowie solche Konflikte 
wie der Karikaturenstreit, die als Auseinandersetzungen um Werte und Normen 
wahrgenommen werden, erhöhen die Persuasionskraft des Kampfes der Kultu-
ren merklich.  

Zusätzlich wurde in der empirischen Datenanalyse aufgezeigt, wie die 
Untersuchungsphrase in ihre sprachliche Umgebung eingebettet wird, wobei 
vielfältige sprachliche Handlungen wie das Warnen, das Prophezeien und das 
Beschwören hervortraten. Je nach Ausführlichkeit der Thematisierung und 
Textgestaltung kann der Slogan Kampf der Kulturen mit einem hohen Emo-
tionspotenzial versehen sein, vor allem bezüglich des Hervorrufens von Schre-
cken und Angst vor dem Zivilisationskonflikt und dem drohenden Weltkrieg. 
Gleichzeitig kann der Slogan selbstverständlich auch als elaboriertes politologi-
sches Deutungsmodell fungieren, das sich beispielsweise in umfangreicheren 
Textsorten enger an den Ausgangsthesen orientiert und deren konfliktdiagnos-
tische Gültigkeit überprüft.  

Es besteht offensichtlich ein enger Zusammenhang zwischen der Sprach-
einheit einerseits und kognitiven wie auch affektiven Reaktionen auf außer-
sprachliche Ereignisse andererseits. Zugleich ist anzunehmen, dass sich dieser 



90 | Was ist der „Kampf der Kulturen“? 

  

Zusammenhang in diachroner Perspektive auch wechselseitig verstärken kann. 
So wie sich die wiederholte Warnung vor spezifischen Konfliktkonstellationen 
und -eskalationen nicht nur sprachlich abspielt, sondern sich auch kognitiv 
und emotional auswirkt; genauso steigt dabei die Wahrscheinlichkeit, dass 
zukünftige gewaltförmige und eventuell beängstigende Ereignisse als zum Mus-
ter der Konfliktkonstellation gehörend interpretiert werden. Genau auf diesen 
Prozessen der sprachlichen und kognitiv-emotionalen Interdependenz basiert 
die Auffassung, dass der Gebrauch des Slogans vom Kampf der Kulturen eine 
selbsterfüllende Prophezeiung oder zumindest einen selbstverstärkenden Dis-
kurseffekt auslösen kann. Die korpusgestützt analysierten Diskursverläufe und 
die Werte der Evaluationsmusterverteilung legen dies für bestimmte Zeiträume 
durchaus nahe. 

Die Robustheit der im Korpus identifizierten Akteursspezifizierung „Westen 
gegen Islam“ zeigt sich also darin, dass sie die Diskursetappen überdauert und 
dabei sozusagen die inhaltliche Substanz der diskursiven Aktualisierung vom 
fachorientierten Deutungsmodell hin zum massenmedial hochfrequenten Slo-
gan ausmacht. Erklärt wurde dies mit der Wirkungsweise der zuvor beschriebe-
nen Präsuppositionen. Die Inferenz ‚Der Westen existiert als unikale und poten-
ziell kampffähige Einheit‘ wird nämlich auch in den häufigeren Texten, in 
denen der Kampf der Kulturen sowohl diagnostisch und/oder prognostisch als 
auch normativ abgelehnt wird, sehr stabil vermittelt. Gleichzeitig werden diese 
Inferenzen über den Westen mit nicht-neutralen Selbst-Zuschreibungen der 
meisten Medienproduzent*innen zu dieser Einheit kombiniert. 

Es folgt aus diesen Ergebnissen der vorliegenden interdisziplinär interes-
sierten Diskursanalyse die Notwendigkeit, sich das Konzept des WESTENS an-
hand seiner Versprachlichungen genauer anzuschauen und zuvor die termino-
logisch-theoretischen Grundlagen für die Erforschung der sprachlichen 
Darstellung dieser „Civilization“ und potenziellen Konfliktpartei zu legen. Der 
vielfältig auslegbare und wirkungsvolle „Kampf der Kulturen“ bietet den multi-
dimensional komplexen Kontext für die zu untersuchende Wir-Gruppen-
Konstruktion. 


