
Kerstin von der Krone

Die Einheit von „Leben und Lehre“
zwischen Verwissenschaftlichung und
Bildungsreform

Abstract: This chapter examines 19th century Jewish knowledge – its conceptu-
alization, production and dissemination in the context of two key and entangled
projects of German Jewry: modern Jewish scholarship, i.e., Wissenschaft des Ju-
dentums, and Jewish education. Both projects drew on the Haskalah and its cri-
tique of traditional concepts of Jewish teaching and learning. Both promoted the
engagement with worldy, i.e., secular knowledge and redefined the very idea of
Jewish knowledge.

This chapter explores, firstly, the personal, institutional, and structural ties
between 19th century Jewish education and scholarship. Secondly, it discusses a
related project: the establishment of a new kind of Jewish book culture, that (re‐)
presented Judaism, Jewish history and culture not only in German but in the
language of 19th century scholarly and educational thought. While Wissenschaft
des Judentums itself became a project of a small elite, these texts, written by
scholars and educators as well aimed at preserving the union of „Leben und
Lehre“.

Franz Rosenzweig, Hermann Cohen und das
„jüdische Bildungsproblem“
Im Herbst 1917 trug Franz Rosenzweig (1886– 1929), in Form eines offenen Briefes,
ein in seinen Augen existentielles Problem des deutschen Judentums an Hermann
Cohen (1842–1918) heran: die Frage jüdischer Bildung und die Heranführung der
Jugend an jüdisches Wissen.¹ Rosenzweigs Blick auf jüdische Erziehung und
Bildung gründete in seiner eigenen Kindheit und Jugend, in der er nur wenig mit
jüdischer Kultur und jüdischem Wissen in Berührung kam, und dem eigenen
Suchen, das ihn zunächst mit der Konversion liebäugeln ließ und das im Ange-

 Franz Rosenzweig: Zeit ists … Gedanken über das jüdische Bildungsproblem des Augenblicks.
An Hermann Cohen. München 1918. Hermann Cohen veröffentlichte eine gekürzte Fassung des
offenen Briefes in den Neuen Jüdischen Monatsheften (2 [1917– 1918]. S. 133– 135). Zitate sind der
ausführlichen Fassung entnommen.

OpenAccess. © 2022 Kerstin von der Krone, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist
lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 In-
ternational Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110772388-007



sicht der existentiellen Erfahrung des Ersten Weltkrieges und der Lebenswelt des
osteuropäischen Judentums in seiner ganz eigenen philosophisch-theologischen
Lesung mündete.² Rosenzweig überschrieb seinen offenen Brief an Cohen mit
Psalm 119,126 und unterstrich mit „Zeit ists …“ die existentielle Dringlichkeit des
hier diskutierten „jüdischen Bildungsproblems“.

Im Zuge der Verwissenschaftlichung jüdischer Gelehrsamkeit im 19. Jahr-
hundert, so Rosenzweig,war es zu einer Konzentration jüdischen Wissens in den
Händen weniger gekommen, bei gleichzeitigem Wissensverlust in der jüdischen
Allgemeinheit.³ Dem entgegen stellte er eine idealisierte Rezeption traditioneller
jüdischer Gelehrsamkeit als kollektive Aufgabe. Zugleich hatte die Familie ihre
Funktion als Trägerin jüdischen Wissens verloren.

Um dem bestehenden Mangel an jüdischer Bildung vor allem in der Jugend
entgegenzuwirken und die alte Einheit zwischen „Leben und Lehre“ wiederher-
zustellen, schlug Rosenzweig die Gründung einer Akademie für die Wissenschaft
des Judentums vor. Ein Stipendienprogramm für Lehrer sollte es diesen ermög-
lichen, als Mitglieder der Akademie der Gemeinschaft jüdischer Gelehrter ver-
bunden zu bleiben und zugleich als Religionslehrer in den Gemeinden zu wirken.
Überhaupt maß Rosenzweig dem schulischen Religionsunterricht eine heraus-
ragende Stellung für die Vermittlung jüdischen Wissens zu, welche in einem de-
taillierten Lehrplan vom Elementarunterricht bis zum Abitur Ausdruck fand.⁴ An
keiner Stelle nahm er jedoch Bezug auf bestehende Praktiken des jüdischen Re-
ligionsunterrichts, der zahlreiche jüdische Schüler in Deutschland erreichte und
der meist vier Lehrbereiche umfasste:⁵ Hebräisch, Bibel-Lektüre, biblische und
jüdische Geschichte sowie Religions- und Sittenlehre, die systematisch in die
Grundbegriffe des Judentums einführte.⁶ Rosenzweigs Curriculum wich hiervon

 Benjamin Pollock: Franz Rosenzweigʼs Conversions: World Denial and World Redemption.
Bloomington 2014; Nahum Glatzer: Franz Rosenzweig: His Life and Thought. Philadelphia 1953.
 Rosenzweig, Zeit ists (wie Anm. 1), S. 20. Zu Rosenzweigs Wissenschaftsverständnis vgl. Paul
Mendes-Flohr: Franz Rosenzweig and the Crisis of Historicism. In: Divided Passions. Jewish In-
tellectuals and the Experience of Modernity. Hrsg.von Paul Mendes-Flohr. Detroit 1991. S. 311–337.
 Rosenzweig, Zeit ists (wie Anm. 1), S. 6.
 Es existieren wenige umfassende Statistiken zum jüdischen Religionsunterricht in Deutsch-
land. Das Bureau für Statistik der Juden ermittelte für 1906, dass zwischen 35–68% der jüdischen
Kinder in den deutschen Provinzen einen formellen Religionsunterricht erhielten, mit dem ge-
ringsten Anteil in Brandenburg, einschließlich Berlin und dem höchsten in Sachsen. Jakob Thon:
Die jüdischen Gemeinden und Vereine in Deutschland. Berlin 1906. S. 22.
 Gemäß dem „Normal-Lehrplan für die jüdische Religionsschule“, der 1883 vom Deutsch-Is-
raelitischen Gemeindebund erarbeitet wurde. Central Archive for the History of the Jewish People
Jerusalem (CAHJP). Archiv des Deutsch-Israelitischen Gemeindebundes. M1–8a. Dabei handelte

118 Kerstin von der Krone



insofern ab, als er weder einen gesonderten Geschichtsunterricht für notwendig
erachtete noch eine systematische Religionslehre. Dem Bildungsprogramm der
Haskala nicht unähnlich, sollte das Studium von Hebräisch und Bibel im Zentrum
stehen. Rosenzweigs Lehrplan ähnelte aber auch traditionellen Lehrpraktiken,
etwa indem er die Bedeutung des Siddur als Lehrmittel hervorhob und das Stu-
dium der Bibel mit Raschis Kommentar vorsah. Fortgeschrittene Schüler sollten
zudem mit Talmud und Midrasch, der „exilischen Literatur“⁷ und jüdischer Phi-
losophie⁸ vertraut gemacht werden.

Hermann Cohen, der wohl bedeutendste deutsch-jüdische Philosoph seiner
Zeit, wurde von Rosenzweig hier als Repräsentant der Wissenschaft des Juden-
tums angesprochen und zum Handeln aufgerufen. Cohens wohlwollende Reak-
tion lässt sich mit seinem besonderen Verhältnis zur jüdischen Wissenschaft
begründen, das keineswegs affirmativ war, sondern geprägt von einer kritischen
Auseinandersetzung. In dem Aufsatz Die Errichtung von Lehrstühlen für Ethik und
Religionsphilosophie an höheren jüdischen Lehranstalten, der Anfang 1904 in der
Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Judentums erschien,⁹ hatte
auch Cohen die wachsende Distanz zwischen jüdischer Wissenschaft und den
Anforderungen der jüdischen Alltagswelt problematisiert. Mit Blick auf die Ab-
solventen der Rabbinerseminare und deren spätere Funktion in den Gemeinden
betonte er: „Es besteht im Judentum ursprünglich und an sich gar kein Unter-
scheid zwischen Leben und Lehre.“¹⁰ Vielmehr forderte er die Wissenschaft des
Judentums auf, ihren Schwerpunkt von der „Geschichte in die Systematik“ zu
verlagern,¹¹ da nicht die Historisierung des Judentums seine „Fortentwicklung“
sichern könne, sondern nur dessen religionsphilosophische Begründung.¹²

es sich um eine Empfehlung.Vgl. Mordechai Eliav: Jüdische Erziehung in Deutschland im Zeitalter
der Aufklärung und Emanzipation. Münster 2001.
 „Von Philo und Saadia über Gabirol und Ibn Esra, Juda Ha-Levi und Maimonides, Gersonides
und Albo weiter zu Caro und Isserles bis hin zu Mendelsohn und Zunz und je nach der Neigung
des Lehrers auch noch weiter in unsere Zeit […].“ Rosenzweig, Zeit ists (wie Anm. 1), S. 6.
 Als Gegenstand des letzten Schuljahres und mit Fokus auf mittelalterliche jüdische Philoso-
phie, z. B. Yehuda Ha-Levis Kusari, die Ikkarim, Maimonidesʼ More Nevuchim oder Bachja Ibn
Padudas Sefer Choboth HaLevovot. Rosenzweig, Zeit ists (wie Anm. 1), S. 6.
 Hermann Cohen: Die Errichtung von Lehrstühlen für Ethik und Religionsphilosophie an den
jüdisch-theologischen Lehranstalten. In: Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des Ju-
dentums 48 (1) (1904). S. 2–21.
 Cohen, Errichtung von Lehrstühlen (wie Anm. 9), S. 2–21.
 „Wenn daher hier für den systematischen Lehrvortrag von Ethik und Religionsphilosophie
plädirt wird, so soll damit durchaus nicht das Band gelockert werden,welches die Systematik der
Philosophie überhaupt mit der Geschichte der Philosophie verknüpft. Nur soll der Meinung
entgegengetreten werden, dass es der richtige Weg sei, den systematischen Lehrvortrag auf den

Die Einheit von „Leben und Lehre“ 119



In seiner Antwort auf Rosenzweig 1918 vermerkte denn auch Cohen eine
„Verminderung oder gar das Verschwinden der jüdischen Gelehrsamkeit unter
den modernen Juden“ und hielt fest, dass jüdische Gelehrsamkeit gegenwärtig
fast ausschließlich auf das Rabbinat beziehungsweise die Institutionen der
Rabbinerausbildung beschränkt sei.¹³ Dies begründe letztlich ein „Missverhält-
nis“, das die Erfüllung einer der grundlegendsten Funktion der jüdischen Wis-
senschaft behindere, nämlich die „Erhaltung des geistigen Lebens“ des Juden-
tums.¹⁴

Cohen unterstützte Rosenzweigs Initiative, auch wenn er sich weniger für die
unmittelbare Bildungsarbeit in den Gemeinden interessierte und vielmehr einen
Ort jüdischen Forschens und Denkens jenseits der Rabbinerausbildung schaffen
wollte. Noch im Frühjahr 1918 leitete Cohen erste Schritte zur Gründung der
Akademie in die Wege, welche nach seinem Tod im April zur Konstituierung des
Vereins zur Gründung und Erhaltung der Akademie für die Wissenschaft des Ju-
dentums führten.¹⁵

Im Mai 1919 nahm die Akademie ihre Arbeit als „rein wissenschaftliche In-
stitution“ und mit einem vornehmlich historischen Forschungsprogramm auf.
Damit wich sie in vielerlei Hinsicht von Rosenzweigs und Cohens Vorstellungen
ab. Die von Rosenzweig propagierte breite gesellschaftliche Bildungsarbeit blieb
unberücksichtigt, er selbst nahm keine offizielle Rolle ein und erfuhr keinerlei
Würdigung als Ideengeber. Rosenzweig wandte sich wenig später einem anderen
Bildungsprojekt zu, der Lehrhausbewegung, die, angelehnt an das rabbinische
Beit Midrasch, eine neue Form jüdischen Lernens förderte.¹⁶

Rosenzweigs Kritik an der Wissenschaft des Judentums als einem elitären
Projekt jüdischer Intellektueller und Gelehrter war in sich nicht neu und wurde
von der osteuropäischen und deutschen Orthodoxie sowie von Zionisten geteilt.
Die Folgen der Spezialisierung und Professionalisierung wurden aber auch in-
nerhalb der jüdischen Wissenschaft diskutiert, vermehrt im letzten Drittel des
19. Jahrhunderts im Umfeld jüdischer Bildungs- und Geschichtsvereine und po-

geschichtlichen zu begründen; und dass für beide Aufgaben, insbesondere angesichts der
Complication mit dem Arabisten [sic!], die Eine philologische Kraft ausreichend sei.“ Cohen,
Errichtung von Lehrstühlen (wie Anm. 9), S. 5.
 Cohen, Errichtung von Lehrstühlen (wie Anm. 9), S. 8.
 Hermann Cohen: Zur Begründung einer Akademie für die Wissenschaft des Judentums. In:
Neue Jüdische Monatshefte 2 (1917– 1918). S. 254–259, hier S. 254.
 Cohen, Begründung (wie Anm. 13), S. 255.
 Zum Verein vgl. David N. Myers: The Fall and Rise of Jewish Historicism: The Evolution of the
Akademie für die Wissenschaft des Judentums (1919–1934). In: Hebrew Union College Annual 73
(1992). S. 107–144, hier S. 116.
 Michael Brenner: Jüdische Kultur in der Weimarer Republik. München 2000. S. 81– 113.

120 Kerstin von der Krone



pulärwissenschaftlich ausgerichteter Zeitschriftenprojekte, welche gleichfalls ei-
ne Entfremdung von „Leben“ und „Lehre“, resultierend aus dem Prozess der
Verwissenschaftlichung, feststellten.¹⁷

Rosenzweigs Zeit ists … formuliert diese Kritik unter grundlegend anderen
Vorzeichen, aus einer Fundamental-Kritik am bildungsbürgerlichen Selbstver-
ständnis des deutschen Judentums und vor dem Hintergrund der existentiellen
Erfahrung des Erstens Weltkrieges. Sie soll im Folgenden Anlass bieten, das
Verhältnis vonWissenschaft des Judentums und jüdischer Bildung und Erziehung
mit Blick auf ihre personellen und institutionellen, strukturellen und konzep-
tionellen Verflechtungen im langen 19. Jahrhundert genauer zu betrachten.

Wissenschaft des Judentums und jüdische
Bildung

Seit dem späten 18. Jahrhundert erfuhr das jüdische Erziehungswesen einen
fundamentalen Umbruch, zunächst getragen von den Bildungsreformen der Ha-
skala. Die nachfolgende Generation von Reformern, Pädagogen, Rabbinern und
Gelehrten – häufig mit der Wissenschaft des Judentums verbunden – schloss
hieran an. Die Bestrebungen zur Erneuerung des jüdischen Erziehungswesens
gründeten dabei auf der sukzessiven Internalisierung des sich gerade erst aus-
bildenden modernen Bildungsbegriffs, der Integration neuer Lehrinhalte und
wissenschaftlicher Ordnungs- und Deutungsmuster sowie der Adaption neuer
didaktischer Methoden und pädagogischer Konzepte.¹⁸

Zugleich nahm im Zuge der Emanzipation der Einfluss staatlichen Handelns
auf das jüdische Erziehungswesen zu,wie überhaupt das Interesse des Staates an
Erziehung und Bildung seiner Untertanen vor dem Hintergrund der Staatsrefor-
men des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts an Bedeutung gewann.¹⁹ So wie
die Wissenschaft des Judentums nicht ohne die moderne Universität zu denken
ist, so muss eine historische Betrachtung der Transformation jüdischer Bildung
und Erziehung im 19. Jahrhundert jenseits der jüdischen Bildungsdebatten die

 Kerstin von der Krone: Wissenschaft in Öffentlichkeit: Die Wissenschaft des Judentums und
ihre Zeitschriften. Berlin 2012. S. 90–96.
 Vgl. u. a. Ingrid Lohmann [u. a.] (Hrsg.): Jüdische Erziehung und aufklärerische Schulreform:
Analysen zum späten 18. und frühen 19. Jahrhundert. Münster 2002; Shmuel Feiner: Haskala –
Jüdische Aufklärung: Geschichte einer kulturellen Revolution. Hildesheim 2007.
 Vgl. Jacob Katz: Aus dem Ghetto in die bürgerliche Gesellschaft: jüdische Emanzipation 1770–
1870. Frankfurt am Main 1986; David Sorkin: The Transformation of German Jewry, 1780– 1840.
New York 1987; Eliav, Jüdische Erziehung (wie Anm. 6).

Die Einheit von „Leben und Lehre“ 121



bildungspolitischen Elemente der Emanzipationspolitik ebenso berücksichtigen
wie die Entstehung des öffentlichen Schulwesens und den modernen Bildungs-
begriff.

Institutionelle Verflechtungen zwischen jüdischer
Wissenschaft und jüdischer Bildung

Bereits die erste Institution der Wissenschaft des Judentums, der Verein für Cultur
undWissenschaft der Juden (1819–1824),²⁰widmete sich der jüdischen Erziehung
und Bildung und zählte zu seinen Aktivitäten eine Unterrichtsanstalt. Diese nahm
im November 1821 ihre Tätigkeit auf und sollte der Vorbereitung auf das Univer-
sitätsstudium dienen. Zu den Unterrichtsfächern zählten Deutsch, Latein, Geo-
metrie, Arithmetik, Griechisch, Hebräisch und Französisch, Geschichte, Geografie
und Deklamation. Umstritten war die Frage des Religionsunterrichts. Einige Ver-
einsmitglieder wie Eduard Gans lehnten ihn grundsätzlich ab, andere wie Leo-
pold Zunz sahen diese Aufgabe an anderer Stelle, z. B. in der Familie, besser
aufgehoben.²¹ Auch wurde der Vorschlag, ein Religionsbuch herauszugeben,
abgelehnt. Zu den Lehrern der Unterrichtsanstalt zählten Eduard Gans (1797–
1839), Isaac Levin Auerbach (1791– 1853), Moses Moser (1797– 1838), Immanuel
Wohlwill (1799– 1847), Leopold Zunz (1794– 1886) und für eine kurze Zeit Heinrich
Heine (1797– 1856).²² Formal waren die Vereinsmitglieder dazu verpflichtet, drei
Stunden pro Woche zu unterrichten, dem kamen aber nur wenige kontinuierlich
nach. Auch wenn der Unterrichtsanstalt wenig Erfolg beschieden war – sie wurde
im Mai 1823 geschlossen²³ – spielten Bildung und Erziehung eine herausragende
Rolle im Leben vieler Vereinsmitglieder während und nach Bestehen des Vereins.

 Vgl. Rachel Livneh-Freudenthal: Der „Verein für Cultur und Wissenschaft der Juden“ (1819–
1824) zwischen Staatskonformismus und Staatskritik. In: Tel Aviver Jahrbuch für deutsche Ge-
schichte 20 (1991). S. 103–125; Siegfried Ucko: Geistesgeschichtliche Grundlagen der Wissen-
schaft des Judentums. Motive des Kulturvereins vom Jahre 1819. In: Zeitschrift für die Geschichte
der Juden in Deutschland 5 (1935). S. 1–34.
 Ucko, Geistesgeschichtliche Grundlagen (wie Anm. 20), S. 16– 19.
 Edith Lutz: Der „Verein für Cultur und Wissenschaft der Juden“ und sein Mitglied Heinrich
Heine. Stuttgart 1997. S. 135–155.
 Leopold Zunz: Sendschreiben des Vereins für Cultur und Wissenschaft der Juden an die
Mitglieder der jüdischen Gemeinde in Berlin. In: Vierzehnte Nachricht von dem Zustande der
jüdischen Freyschule in Berlin. Hrsg. von Lazarus Bendavid. Berlin 1823. Abgedruckt in: Chevrat
Chinuch Nearim: Die jüdische Freischule in Berlin (1778– 1825) im Umfeld preußischer Bil-
dungspolitik und jüdischer Kultusreform: eine Quellensammlung. Bd. 1, Teil 2. Hrsg. von Ingrid
Lohmann u. Uta Lohmann. Münster 2001. S. 1013–1015.

122 Kerstin von der Krone



Von den 81 ordentlichen und außerordentlichen Mitgliedern übten 15 im Laufe
ihres Lebens mindestens zeitweise Lehrberufe aus, sieben wirkten als Schulleiter,
darunter Lazarus Bendavid (1762– 1832) in Berlin, Samuel Meyer Ehrenberg (1773–
1853) in Wolfenbüttel, David Fränkel (1770– 1865) in Dessau, Michael Heß (1783–
1860), Joseph Johlson (1777– 1851) und IsaakMarkus Jost (1793– 1860) in Frankfurt
am Main, Eduard Kley (1789–1867) in Hamburg, wo zunächst auch Immanuel
Wohlwill (1799– 1847) wirkte, bevor er Direktor der Jacobsonschule in Seesen
wurde, und Joseph Perl (1773– 1839) in Tarnopol. Leopold Zunz wiederum war
nicht selbst als Lehrer tätig, jedoch auf verschiedenen Ebenen in Bildungsfragen
involviert, am sichtbarsten in der Funktion als Direktor des 1840 gegründeten
Berliner Jüdischen Lehrerseminars.²⁴

Die institutionelle Verflechtung von Wissenschaft des Judentums und jüdi-
scher Bildung hatte im 19. und frühen 20. Jahrhundert Bestand, auch wenn sich
der Charakter dieser Beziehung im Zuge von Professionalisierung und Speziali-
sierung veränderte. Dies zeigt sich besonders deutlich an der modernen Rabbiner-
und Lehrerausbildung, die zunächst als gemeinsames Unterfangen betrachtet
wurde. Hatte die Unterrichtsanstalt des Culturvereins vornehmlich zum Ziel, jü-
dische Jugendliche auf das Universitätsstudium vorzubereiten und vor allem in
jene Fächer einzuführen, die nicht zum Curriculum traditioneller jüdischer Er-
ziehung zählten, so sahen sich angehende jüdische Lehrer und Gelehrte im frühen
19. Jahrhundert zunehmend mit dem Problem konfrontiert, dass es überhaupt an
Orten für eine höhere jüdische Bildung fehlte. Die Anzahl der Jeschiwot im
deutschsprachigen Europa hatte bereits in der Frühen Neuzeit abgenommen. Zu
Beginn des 19. Jahrhundert verschärfte sich die Situation auch aufgrund direkter
und indirekter staatlicher Eingriffe. Die Jeschiwa in Fürth wurde 1824 auf Veran-
lassung des Bayerischen Staates geschlossen.²⁵ Parallel hierzu zeigte die Eman-
zipationsgesetzgebung zum jüdischen Schulwesen Wirkung, welche die Ge-
meinden zur Gründung undmeist auch Finanzierung jüdischer Elementarschulen
verpflichtete und jüdischen Lehrern eine staatlich anerkannte Qualifikation ab-
verlangte. Damit stellte sich das Problem einer formellen jüdischen Lehreraus-
bildung.²⁶ Jüdische Studenten konnten inzwischen zwar Universitäten und zu-
nehmend auch Lehrerseminare besuchen, jüdische Fächer gehörten jedoch nicht
zum Curriculum. Aufgrund dieser Ausgangslage sahen sich etwa der Lehrer Jer-
emias Heinemann (1778– 1855) und der Berliner Vize-Rabbiner Simon Meyer Weyl

 Ismar Schorsch: Leopold Zunz. Creativity in Adversity. Philadelphia 2016. S. 62–65.
 Carsten Wilke: „Den Talmud und den Kant“. Rabbinerausbildung an der Schwelle zur Mo-
derne. Hildesheim 2003. S. 357–390.
 Andreas Brämer: Leistung und Gegenleistung. Zur Geschichte jüdischer Religions- und Ele-
mentarlehrer in Preußen 1823/24 bis 1872. Göttingen 2006.

Die Einheit von „Leben und Lehre“ 123



(1744– 1826) in den 1820er Jahren veranlasst, die Berliner Talmud-Torah-Schule zu
einer Normalschule umzubauen und Kurse für angehende Lehrer und Rabbiner
einzuführen. Eigentliches Ziel Weyls war es, ein Rabbiner- und Lehrerseminar
einzurichten. Der reformorientierte Lehrer Heinemann und der traditionstreue
Rabbiner Weyl lehnten ihr Curriculum an jenes der Jeschiwot an, erweiterten
dieses aber um zeitgenössische pädagogische Methoden.²⁷ Auch das erste mo-
derne deutsche Rabbinerseminar, das Breslauer Jüdisch-Theologische Seminar
Fraenckel’scher Stiftung, widmete sich in seinen Anfangsjahren sowohl der
Rabbiner- als auch der Lehrerausbildung und folgte damit dem Wunsch des
Stifters, des Kaufmanns Jonas Fraenckel (1773–1846).²⁸

Die Gründung des Breslauer Seminars war zugleich der vorläufige Flucht-
punkt einer grundsätzlichen Debatte über den Ort der Wissenschaft des Juden-
tums, die in den dreißiger Jahren von Ludwig Philippson (1811– 1889) und Abra-
ham Geiger (1810– 1874) mit der Forderung nach der Einrichtung jüdisch-
theologischer Fakultäten vorangetrieben wurde, analog zu den bestehenden
protestantischen und katholischen theologischen Fakultäten. Auch Leopold Zunz
forderte die Repräsentation und damit die Gleichstellung der Wissenschaft des
Judentums an deutschen Universitäten ein – als Zeichen wirklicher Emanzipati-
on²⁹ – jedoch in anderer Form, durch einen Lehrstuhl für jüdische Geschichte und
Kultur. Beide Initiativen waren bekanntlich erfolglos, die Wissenschaft des Ju-
dentums institutionalisierte sich in den Rabbinerseminaren, in Vereinen und
gelehrten Gesellschaften außerhalb der Universitäten.

In der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts verlor die unmittelbare Verknüp-
fung von Rabbiner- und Lehrerausbildung, wie sie zunächst in Breslau bestand,
an Bedeutung. Die zunehmende Spezialisierung und Akademisierung der jüdi-
schen Wissenschaft und die unterschiedlichen Anforderungen an die jeweiligen
Lehrberufe hatten letztlich eine Ausdifferenzierung zur Folge, welche das Bres-
lauer Seminar 1867 veranlasste, die Lehrerausbildung einzustellen und diese ganz
den inzwischen etablierten Lehrerseminaren zu überlassen.³⁰

 Wilke, Rabbinerausbildung (wie Anm. 25), S. 336.
 Fraenckel verfügte in seinem Testament, dass mit seinem Nachlass „ein Seminar zur Her-
anbildung von Rabbinern und Lehrern“ gefördert werden sollte. Siehe hierzu Marcus Brann:
Geschichte des jüdisch-theologischen Seminars (Fraenckelsche Stiftung) in Breslau. Festschrift
zum fünfzigjährigen Jubiläum der Anstalt. Breslau 1905. S. 6; sowie zum Testament selbst S. 7–14.
 „Die Gleichstellung der Juden in Sitte und Lebenwird aus der Gleichstellung derWissenschaft
des Judentums hervorgehen.“ Leopold Zunz: Zur Geschichte und Literatur. Berlin 1845. S. 21.
 Hierzu zählten, neben dem bereits genannten Berliner Lehrerseminar, die Haindorf ’s Schul-
stiftung (1825– 1942), die Lehrerseminare in Kassel (1825– 1920) und Hannover (1848–1923) und
die Israelitische Lehrerbildungsanstalt in Würzburg (1864–1938).

124 Kerstin von der Krone



Im Gegensatz dazu blieben Vereine und gelehrte Gesellschaften auf lokaler
und seit Gründung des Kaiserreichs zunehmend auf nationaler Ebene ein wich-
tiges Forum, in dem sich Gelehrte, Rabbiner, Lehrer und an jüdischer Wissen-
schaft und jüdischem Wissen Interessierte begegneten. Diese Praktiken eines
inzwischen weitgehend verbürgerlichten deutschen Judentums dienten dem
„Leben“ in den Gemeinden ebenso wie der „Lehre“ in Form der Wissenschaft des
Judentums. Hierzu zählte beispielsweise Ludwig Philippsons Institut zur Förde-
rung der israelitischen Literatur (1855–1873), dessen Publikationsprogramm
zahlreichen jüdischen Wissenschaftlern die Möglichkeit eröffnete, ihre For-
schungen zu veröffentlichen ebenso wie Lehrbücher, Anthologien und andere auf
Bildungs- und Wissensaneignung ausgerichtete Publikationen.³¹

Von gelehrten Lehrern und lehrenden Rabbinern

Dem Rabbiner kam und kommt stets die Rolle des Gelehrten wie auch des Lehrers
zu, was sich im Kontext der Geschichte der Wissenschaft des Judentums dahin-
gehend zeigte, dass nicht wenige Akteure alle drei dieser Funktionen ausfüllten.
Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts bildete die Tätigkeit als Melamed, des Kin-
derlehrers, für viele Bachurim (Talmudschüler) eine berufliche Perspektive, wenn
auch eine ungeliebte, denn sie ging mit wenig Prestige und Lohn einher. Nicht
selten blieb sie auch deswegen eine zeitlich begrenzte Tätigkeit.

Die Verflechtung zwischen jüdischem Lehrer- und Gelehrtenstand blieb im
19. Jahrhundert durchaus bestehen, und doch veränderten sich die Vorausset-
zungen dieser Beziehungsgeschichte, nicht nur aufgrund der Entstehung der
Wissenschaft des Judentums, sondern, wie bereits betont, aufgrund sich wan-
delnder rechtlicher Grundlagen jüdischer Erziehung und Bildung im Zuge der
Emanzipationspolitik.³²

Jüdische Gelehrte wie Leopold Zunz waren in unterschiedlichen Funktionen
auch in Fragen jüdischer Bildung eingebunden und nahmen immer wieder Stel-
lung zur Entwicklung jüdischer Erziehung und Bildung – ob öffentlich oder pri-
vat. 1820 bat Baruch Lindau (1759– 1849) Zunz im Auftrag der Königsberger Ge-
meinde um eine Einschätzung zur Reform des jüdischen Religionsunterrichts. In
seiner Stellungnahme äußerte sich Zunz auch zur notwendigen Qualifikation ei-

 Nils Roemer: Jewish Scholarship and Culture in Nineteenth-Century Germany: Between Hi-
story and Faith. Madison 2005. S. 71–80; ders.: German Jewish Reading Cultures, 1815– 1933. In:
Aschkenas 18– 19 (1) (2008). S. 9–23.
 Vgl. zu Preußen Brämer, Leistung und Gegenleistung (wie Anm. 26).

Die Einheit von „Leben und Lehre“ 125



nes jüdischen Religionslehrers, zu der er die intime Kenntnis der Quellen des
Judentums ebenso zählte wie wissenschaftliche Bildung und sittliche Eignung.³³

Auch in den folgenden Generationen waren Gelehrte aus dem Umfeld der
Wissenschaft des Judentums immer wieder als Lehrer tätig. So wirkte David Zwi
Hoffmann (1843– 1921) als Lehrer an Samson Raphael Hirschs Realschule in
Frankfurt am Main, Marcus Brann (1849– 1920) war am Auerbach’schen Wai-
senhaus in Berlin tätig, Gotthard Deutsch (1859– 1921) war Lehrer in Mähren,
bevor er an das Hebrew Union College in Cincinnati berufen wurde. Die Tätigkeit
als Lehrer gehörte ganz selbstverständlich zum möglichen Berufsfeld jüdischer
Gelehrter und Akademiker, auch wenn die Mehrheit der Absolventen der Rabbi-
nerseminare Anstellungen als Rabbiner oder Laufbahnen als Dozenten und Bi-
bliothekare vorzogen.

Auch der Lehrerberuf erfuhr im 19. Jahrhundert eine Professionalisierung,
eine wirkliche Aufwertung gegenüber dem Rabbiner- und Gelehrtenstand ging
damit jedoch nicht einher. Lehrer waren meist schlechter bezahlt und den Rab-
binern untergeordnet, die im Zuge neuer rechtlicher Vorgaben durch die örtlichen
Bildungsverwaltungen die Oberaufsicht über das örtliche jüdische Schulwesen
übernahmen. Dies galt vor allem für größere Gemeinden. Kleinere Gemeinden
stellten wiederum häufig nur einen Lehrer an, der dann weitere Funktionen
ausübte, sei es als Chazan, Shochet oder Prediger.

Die Etablierung von Lehrer- und Rabbinerseminaren verstärkte das asym-
metrische Verhältnis zwischen Lehrer- und Rabbinerstand. Zwar stand den Ab-
solventen der Rabbinerseminare weiterhin die Möglichkeit offen, den Lehrerberuf
zu ergreifen, die unterschiedlichen Anforderungen und Inhalte der Lehreraus-
bildung erschwerten es aber den Absolventen der Lehrerseminare, sich zu einem
späteren Zeitpunkt für die Rabbiner-Laufbahn zu entscheiden. Wie ein Brief-
wechsel zwischen Marcus Brann, Professor am Breslauer Jüdisch-Theologischen
Seminar und langjähriger Herausgeber der Monatsschrift für Geschichte und
Wissenschaft des Judentums (1851– 1939), und Emil Schorsch (1899–1982) aus
dem Jahre 1920 zeigt. Schorsch war ausgebildeter Lehrer, ihm fehlte es aber an
einer humanistischen Gymnasialbildung, welche inzwischen als Voraussetzung
für die Zulassung zum Studium am Breslauer Seminar galt.³⁴ Brann legte Emil

 „[E]in wissenschaftlich gebildeter Mann von bewährten Kenntnissen und guten Sitten sein“.
Leopold Zunz an B. Lindau (Berlin, den 17. März 1820). Zitiert nach SiegmundMaybaum: Aus dem
Leben Leopold Zunz’. In: Zwölfter Bericht über die Lehranstalt für die Wissenschaft des Juden-
tums. Berlin 1894. S. 1–63, hier S. 5 f.
 Emil Schorsch an Marcus Brann (Esslingen a. N., den 19. August 1920) sowie Marcus Brann an
Emil Schorsch (24. August 1920) (Durchschlag, Typoskript). In: National Library of Israel Jeru-
salem (NLI). Marcus Brann Archive. Arc. Ms. Var. 208/1139. Ich danke Ismar Schorsch für den

126 Kerstin von der Krone



Schorsch nahe, sich sehr genau zu überlegen, ob er sich die Bürde auferlegen
wolle, sich die ihm fehlende „klassische“ Bildung, insbesondere Kenntnisse in
Latein und Griechisch, anzueignen. Schorsch tat genau dies und studierte ab 1922
an der Breslauer Universität und am Seminar. 1927 ging er als Rabbiner nach
Hannover.

Zeitschriften und die Vermittlung wissenschaftlichen Wissens

Die Wissenschaft des Judentums hat ihre Erkenntnisse auf vielfältige Weise öf-
fentlich präsentiert. Zeitschriften spielten hierfür von Beginn an eine wichtige
Rolle und adressierten dabei häufig ein breites Publikum.³⁵ So verbanden die
Zeitschriftenprojekte der 1830er und 1840er Jahre beispielsweise häufig wissen-
schaftliche Inhalte mit politischer Berichterstattung, ganz im Sinne einer Wis-
senschaft im Dienst der Reform oder besser der Reformdebatten.³⁶ Hierzu zählen
tagespolitisch ausgerichtete Wochenschriften wie Julius Fürsts Orient (1840–
1850/51) und Isaak Markus Josts Israelitische Annalen (1839–1841) sowie gelehrte
Vierteljahresschriften wie Abraham Geigers Wissenschaftliche Zeitschrift für jü-
dische Theologie (1835– 1847) und Zacharias Frankels Zeitschrift für die religiösen
Interessen des Judenthums (1844– 1846).

Die emanzipatorische Ausrichtung der frühen jüdischen Wissenschaftspresse
wurde in den ersten Jahrgängen der wohl wichtigsten Zeitschrift der Wissenschaft
des Judentums, der Breslauer Monatsschrift für Geschichte und Wissenschaft des
Judenthums (1851– 1939), fortgeschrieben, in Form eines Editorials des Heraus-
gebers Zacharias Frankel, mit dem dieser die gesellschaftspolitische und kultu-
relle Entwicklung im deutschen Judentum kommentierte. Ungeachtet dieser und
anderer Versuche, ein breites Publikum zu erreichen, wurde die Monatsschrift im
Laufe der folgenden Jahrzehnte letztlich zur akademischsten aller deutsch-jüdi-
schen wissenschaftlichen Zeitschriften.

Ab den 1860er Jahren des 19. Jahrhunderts entstanden erste populärwissen-
schaftliche Zeitschriftenprojekte, welche sich das Ziel setzten, die Erkenntnisse
der jüdischen Wissenschaft einem breiten Publikum zugänglich zu machen und
damit zugleich dem Auseinanderdriften von Leben und Lehre entgegenzuwirken.
Zahlreiche dieser Zeitschriften waren mit gelehrten Vereinen und Gesellschaften

Hinweis auf den Briefwechsel seines Vaters mit Marcus Brand und Mirjam Thulin für die Be-
reitstellung der Korrespondenz.
 Krone,Wissenschaft in Öffentlichkeit (wie Anm. 17).
 Ismar Schorsch: Scholarship in the Service of Reform. In: From Text to Context. The Turn to
History in Modern Judaism. Hrsg. von Ismar Schorsch. Hanover 1994. S. 303–333.

Die Einheit von „Leben und Lehre“ 127



oder aber der jüdischen Wochenpresse verbunden, so das Jahrbuch für die Ge-
schichte der Juden und des Judenthums (1860– 1869),³⁷ herausgegeben vom In-
stitut zur Förderung der Israelitischen Literatur (1855– 1873); das Jüdische Lite-
raturblatt (1872– 1913),³⁸ das seit 1872 als Beilage der Magdeburger Israelitischen
Wochenschrift (1870– 1894/1906) von Moritz Rahmer herausgegeben wurde; die
Populärwissenschaftlichen Monatsblätter zur Belehrung über das Judenthum für
Gebildete aller Confessionen (1881– 1908),³⁹ begründet durch Adolf Brüll (1846–
1908) und im Auftrag des liberalen Mendelssohn‐Vereins in Frankfurt am Main
herausgegeben; und das Jahrbuch für jüdische Geschichte und Literatur (1898–
1938), herausgegeben vom Verband der Vereine für jüdische Geschichte und Li-
teratur.⁴⁰

Auch im Umfeld der deutsch-jüdischen Orthodoxie entstanden Zeitschriften
mit populärwissenschaftlicher Ausrichtung. Die Jüdisch-Literarische Gesell-
schaft, 1903 in Konkurrenz zur Gesellschaft zur Förderung der Wissenschaft des
Judentums gegründet, veröffentlichte zwischen 1903 und 1933 ein eigenes Jahr-
buch. Ein weiteres Beispiel ist die von Joseph Wohlgemuth (1867– 1942) heraus-
gegebene Zeitschrift Jeschurun. Monatsschrift für Lehre und Leben im Judentum
(1914–1930) aus dem Umfeld des orthodoxen Rabbinerseminars. Jeschurun lehnte
sich bewusst an Samson Raphael Hirschs Zeitschriftenprojekt an mit dem An-
spruch, die Lehren des Judentums, das „Thorawissen“, mit der „modernen Kul-
tur“, einschließlich der Wissenschaft, zu vereinen.⁴¹

Die Wissenschaft des Judentums gründete in besonderemMaße auf Praktiken
der Gelehrtenkommunikation, auf gelehrten Netzwerken und Publikationsprak-
tiken, die ihrem transnationalem Charakter ebenso gerecht wurden wie ihrer
Existenz außerhalb der Universitäten. Wissenschaftliche Zeitschriftenprojekte

 Es hatte das Ziel, „Gelehrsamkeit und Wissenschaft mit dem Leben“ zu vereinen.Vorwort. In:
Jahrbuch für die Geschichte der Juden und des Judenthums 1 (1860). S. vii.
 Das Literaturblatt sollte wissenschaftliche Erkenntnisse vermitteln, Aufklärung und Bildung
vorantreiben und über literarische und wissenschaftliche Neuerscheinungen informieren. Moritz
Rahmer: Zum vierundzwanzigsten Jahrgange. In: Jüdisches Literaturblatt 25 (1900). S. 1 f.
 Das Ziel der Zeitschrift war es, die „Verbreitung richtiger und ungetrübter Kenntnis der jü-
dischen Wissenschaft und Literatur durch Wort und Schrift“ voranzutreiben. Franz Benjamin
Auffarth u. Adolf Brüll: An die geehrten Leser! In: Populärwissenschaftliche Monatsblätter zur
Belehrung über das Judenthum 1 (1881). S. 1.
 Seit Ende des 19. Jahrhunderts entstanden zahlreiche Vereine für jüdische Geschichte und
Literatur auf lokaler Ebene; 1898 wurde der Dachverband gegründet.Vgl. Jacob Borut:Vereine für
jüdische Geschichte und Literatur at the End of the Nineteenth Century. In: The Leo Baeck In-
stitute Year Book 41 (1) (1996). S. 89– 114.
 Joseph Wohlgemuth: Jeschurun. In: Jeschurun. Monatsschrift für Lehre und Leben im Ju-
dentum 1 (1914). S. 4.

128 Kerstin von der Krone



gründeten entweder auf dem Engagement Einzelner oder waren eng verflochten
mit den Institutionen der Wissenschaft des Judentums, mit Rabbinerseminaren,
gelehrten Vereinen und Gesellschaften, die gerade nicht isoliert neben anderen
Institutionen der Gemeinden standen, sondern mit und in diesen wirkten und
damit stets mit den Anforderungen jüdischer Alltagswelt konfrontiert waren. Die
zunehmende Spezialisierung jüdischer Wissenschaft und die damit verbundene
Akademisierung ihrer Publikationsformate veranlasste gerade Rabbiner und
Lehrer, nach neuen Formen der Wissensvermittlung zu suchen. Neben Vortrags-
reihen und Bildungsinitiativen für alle Altersgruppen zählten hierzu auch die
Gründung von Gemeindebibliotheken und an ein breiteres Publikum gerichtete
Publikationen.⁴² Zeitschriftenprojekte zählten hierzu ebenso wie Populär-Ausga-
ben wissenschaftlicher Werke und ein breites Spektrum von Bildungs- und Er-
bauungsschriften, die auch der Vermittlung jüdischen Wissens dienten, häufig
unter Beteiligung jüdischer Wissenschaftler entstanden und dabei auch auf wis-
senschaftliche Deutungsmuster und Repräsentationsformen zurückgriffen.⁴³

Jüdisches Wissen als religiöses Wissen. Jüdische Erziehung
und die Wirkmacht wissenschaftlicher Ordnungs- und
Deutungsmuster

Die jüdische Bildungs- und Erbauungsliteratur des 19. Jahrhunderts zeichnet sich
durch eine außerordentliche Vielfalt aus, umfasst Bibeleditionen in unter-
schiedlicher Form – von vollständigen Bibelausgaben in deutscher Übersetzung
über Ausgaben einzelner biblischer Bücher zu Anthologien und Schul- und Kin-
derbibeln. Zahlreiche Gebets- und Andachtsbücher lassen sich hierunter ebenso
fassen wie rabbinische Anthologien, Lesebücher, Geschichtslehrbücher sowie an
ein breites Publikum gerichtete historische Werke und systematisch geordnete
Religionslehrbücher. Letztere sollen im Folgenden im Mittelpunkt stehen, als
Beispiel für jene Publikationen, die im weiteren Umfeld der Wissenschaft des
Judentums standen, in ähnlicher Weise wie diese die Ideen der Haskala fort-
schrieben und somit weniger aus der modernen jüdischen Wissenschaft hervor-
gingen als vielmehr parallel zu dieser und in Auseinandersetzung mit wissen-
schaftlichen Denk- und Deutungsmustern entstanden.

 Markus Kirchhoff: Häuser des Buches. Bilder jüdischer Bibliotheken. Leipzig 2002. Siehe auch
Roemer, Reading Cultures (wie Anm. 31).
 Zum Beispiel Heinrich Graetz: Volkstümliche Geschichte der Juden. Leipzig 1888.

Die Einheit von „Leben und Lehre“ 129



Systematische Religionslehrbücher sind das Produkt umfassender Bil-
dungsreformen, die sich auf organisatorischer Ebene in neuen Schulformen
zeigten. An die Stelle von Cheder und Jeschiwa traten Freischulen, Gemeinde-
schulen für den Elementarunterricht und Religionsschulen, die der wachsenden
Zahl jüdischer Kinder in den öffentlichen Schulen einen ergänzenden Religi-
onsunterricht boten. Zur Mitte des 19. Jahrhunderts dominierten eben diese Re-
ligionsschulen das deutsch-jüdische Schulwesen, nur wenige Ganztagsschulen
hatten weiterhin Bestand – hierzu zählte neben einigen Freischulen das neo-or-
thodoxe Schulwesen.⁴⁴ Formelle jüdische Erziehung verengte sich für die Mehr-
heit jüdischer Kinder auf den Religionsunterricht, der im Vergleich zum tradi-
tionellen jüdischen Erziehungswesen zugleich eine zeitliche Verdichtung erfuhr.
Der Unterricht folgte einem strukturierten Lehrplan, der je nach Jahrgang und
Geschlecht in Hebräisch und Bibel, biblische und jüdische Geschichte sowie
Religionslehre einführte. Dabei kam ein breites Spektrum an Lehrmitteln zum
Einsatz, darunter für den Schulgebrauch konzipierte Bibeln, systematische Reli-
gionslehrbücher, Gesangs- und Gebetbücher, Lesebücher und Anthologien mit
biblischen und rabbinischen Motiven, Hebräisch-Lehrbücher, einschließlich
Glossare und Grammatiken, Geschichtslehrbücher sowie in geringerem Umfang
Realien. Diese neuen Medien jüdischer Bildung wurden von Lehrern, Rabbinern
und Gelehrten verfasst und waren Teile einer neuartigen jüdischer Literatur, die
letztlich auf die Haskala zurückging.⁴⁵

Der moderne jüdische Religionsunterricht rückte Bibel und Hebräisch in den
Mittelpunkt und führte eine neue Systematisierung jüdischenWissens ein, die der
systematischen Religions- und Sittenlehre diente. Die Veränderungen des jüdi-
schen Bildungswesens erforderten neue Lehrmittel, für die es zu Beginn des
19. Jahrhunderts keine Vorbilder gab. Hand- und Lehrbücher, zunächst aber vor
allem Katechismen boten sich als etablierte Textmodelle für die religiöse Erzie-
hung an. Ungeachtet der Kritik der Philanthropen blieb der Katechismus auch im
19. Jahrhundert das gängige Lehrbuch des christlichen Religionsunterrichts und
fand als didaktisches Mittel auch in zahlreichen anderen Bereichen Anwen-
dung.⁴⁶

 Hans Thiel: Die Samson-Raphael-Hirsch-Schule in Frankfurt am Main: Dokumente, Erinne-
rungen, Analysen. Frankfurt [am Main] 2001.
 Shmuel Feiner [u. a.] (Hrsg.): The Library of the Haskalah. The Creation of a Modern Republic
of Letters in Jewish Society in the German-Speaking Sphere. Tel Aviv 2014.
 Hierzu zählen zum Beispiel Theodor Mundt: Katechismus der Politik: Darstellung und Erör-
terung der wichtigsten politischen Fragen und Staatsverfassungen. Dem deutschen Volke ge-
widmet. Berlin 1848; Julius Petzholdt: Katechismus der Bibliothekenlehre. Anleitung zur Ein-

130 Kerstin von der Krone



Jüdische Katechismen,welche den Anspruch erhoben, eine verbindliche und
autoritative Darstellung der Grundsätze des Judentums zu vermitteln, waren vor
allem in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts weit verbreitet. Insgesamt er-
schienen ca. 140 jüdische Religionslehrbücher im Laufe des 19. Jahrhunderts.⁴⁷
Diese Lehrbücher, ob Katechismen oder Handbücher, reflektieren die Wirkmacht
wissenschaftlicher Ordnungs- und Deutungsmuster auf formaler und methodi-
scher Ebene, also in Hinblick auf Textformen und Lehrmethoden, aber auch auf
inhaltlicher und systematischer Ebene, also in der Art und Weise, wie die Fun-
damente des Judentums theologisch-philosophisch gedeutet wurden und jüdi-
sches Wissen als religiöses gedacht und vermittelt wurde.

Dabei griffen Systematisierung, philosophisch-theologische Deutung und
Ansätze einer Historisierung jüdischer Quellen ineinander, wenn auch in unter-
schiedlicher Ausprägung und stets auf den eigentlichen Zweck, die religiöse Er-
ziehung, bezogen. Deutsch-jüdische Religionslehrbücher antworteten auf die
Herausforderungen eines sich wandelnden Erziehungswesens, auf neue gesell-
schaftliche und kulturellen Realitäten im Zuge der Emanzipation und auf die
immer wieder gestellte Frage, was Judentum und jüdische Religion ist, auf wel-
chen Fundamenten es gründet und ob es durch unabdingbare Prinzipien be-
stimmt wird, und wenn ja, durch welche. Jüdische Religionslehrer und Autoren
deutsch-jüdischer Religionslehrbücher mussten Antworten auf Fragen finden, um
welche die Wissenschaft des Judentums und mit ihr Generationen von deutsch-
jüdische Philosophen und Theologen rangen. Dies mag die inhaltliche und for-
male Vielfalt des Genres begründen, zu dem im Übrigen auch einige eben dieser
Philosophen und Theologen beitrugen, so zum Beispiel Samuel Hirsch und Sa-
lomon Formstecher.⁴⁸

Aber wie genau waren deutsch-jüdische Religionsbücher aufgebaut, und wie
zeigte sich die Wirkmacht wissenschaftlicher Ordnungs- und Deutungsmuster?
Den Anspruch auf systematische Ordnung trugen zahlreiche Lehrbücher bereits
im Titel, zugleich wiesen zahlreiche Autoren ihre Werke in Vorworten als syste-
matisch geordnet bzw. wissenschaftlich begründet aus.⁴⁹ Diese systematische
Ordnung zeigte sich in einer strukturierten, deduktiv hergeleiteten Beschreibung

richtung und Verwaltung von Bibliotheken. Leipzig 1877; Moritz Kloss: Katechismus der Turn-
kunst. Leipzig 1879.
 Vgl. u. a. Dov Rappel: Bibliography of Jewish Textbooks (1488– 1918). Tel Aviv 1995.
 Samuel Hirsch: Systematischer Katechismus der israelitischen Religion. Luxemburg 1856;
Salomon Formstecher: Torat Moshe, mosaische Religionslehre für die israelitische Religions-
schule dargestellt. Giessen 1860.
 Joseph Aub: Grundlage zu einem wissenschaftlichen Unterrichte in der mosaischen Religion.
Mainz 1865. – An Oberschüler gerichtet.

Die Einheit von „Leben und Lehre“ 131



des Judentums, welche fast immer mit einer Definition von Religion einsetzte,
beschrieben als gleichsam naturrechtlich begründete soziale Ordnung, mit dem
Judentum als ihrer besonderen Ausführung, begründet in Offenbarung und bi-
blischem Monotheismus. Es folgten meist Ausführungen zu schriftlicher und
mündlicher Lehre, Beschreibungen zur Entstehung der weiteren biblischen Bü-
cher und der Verschriftlichung der mündlichen Lehre in Form des Talmuds. Diese
Passagen integrieren häufig ein an sich neues historisches Entwicklungsnarrativ.
Darüber hinaus unterteilen jüdische Religionslehrbücher ihren Gegenstand in
verschiedene Kategorien und Wissensbereiche, in Wissen um Religion, Mensch,
Gott, Offenbarung, Ethik, Gesetz und Pflicht, deren Inhalt selbst noch einmal
einer Systematisierung unterzogen wird, zum Beispiel im Falle der Halacha durch
die Unterscheidung zwischen Moralgesetz, Ceremonialgesetz und Staatsgesetz.⁵⁰
Diese Darstellungen ruhen jedoch stets auf Rückbezügen auf die jüdische Tradi-
tion, mindestens über Textverweise, häufig auch in Form von Zitaten aus der
Bibel, und in geringerem Umfang durch Bezüge auf die rabbinische Literatur.

Der Anspruch auf Systematisierung drückt sich auch in der textlichen Ord-
nung aus, welche in den meisten Lehrbüchern zwischen Glaubens- und Pflich-
tenlehre unterscheidet und zugleich systematische Elemente jüdischer Tradition
besonders herausstellt, wenn nicht gar privilegiert. Hierzu zählen vor allem die
Zehn Gebote und Prinzipienkataloge wie die Dreizehn Prinzipien Maimonides’
(1135– 1204), in Form des Ani Ma’amin,⁵¹ oder Joseph Albos (1380– 1444), in
Abgrenzung zu Maimonides entwickelte, drei Grundprinzipien des Judentums.⁵²
Diese Elemente nehmen in einigen Lehrbüchern auch eine strukturierende
Funktion ein, geben die Ordnung des Textes vor und lenken die systematisch-
theologische Darstellung. Lehrbücher umfassten zahlreiche weitere Insignien
wissenschaftlicher Publikationspraktiken, von strukturierten und teils außeror-

 Wolfgang Wessely (1801–1870), studierter Jurist, nimmt eine weitaus differenziertere Klassi-
fikation jüdischen Rechts vor und beschreibt neun verschiedene Rechtsbereiche: Netiv-emunah:
biblischer Katechismus, oder Leitfaden fuer den Religionsunterricht der israelitischen Jugend.
Prag 1840.
 Dargelegt im Kommentar zur Mischna (c. 1168), Traktat Sanhedrin, Perek Helek. Vgl. Isadore
Twersky (Hrsg.): A Maimonides Reader. New York 1972. S. 401–423. Zur Popularisierung der
Dreizehn Prinzipien in Form des Yigdal und des Ani Ma’amin siehe Abraham Melamed: Maimo-
nides’ Thirteen Principles. From Elite to Popular Culture. In: The Cultures of Maimonideanism:
New Approaches to the History of Jewish Thought. Hrsg. von James T. Robinson. Leiden 2009.
S. 171– 190.
 Dargelegt im Sefer HaIkkarim (1425). Die drei Grundprinzipien des Judentums umfassen: 1) die
Existenz Gottes, 2) die Göttlichkeit der Offenbarung und 3) die Idee von Lohn und Strafe, von
denen weitere Glaubensvorstellungen ableitbar sind.

132 Kerstin von der Krone



dentlich umfangreichen Inhaltsverzeichnissen über Anmerkungsapparate und
weniger häufig Register und Bibliografien.

Noch mehr als populärwissenschaftliche Werke, die wissenschaftliche Er-
kenntnisse für ein breites Publikum aufbereiteten, sind diese Religionslehrbücher
zuallererst Produkt ihrer sozialen und kulturellen Kontexte und damit Beispiele
für die Rezeption wissenschaftlichen Denkens und theologisch-philosophischer
Debatten seit der Haskala und der engen Verflechtung von Emanzipationsdiskurs,
Bildungs- und Erziehungsdiskurs und den Versuchen, Gehalt und Gestalt des
Judentums neu zu bestimmen. Jüdische Religionslehrer und Autoren versuchten
darzulegen, welches Wissen über Judentum und jüdische Religion unabdingbare
Grundlage eines jüdischen Religionsunterrichts sein soll. Dabei waren sie nicht
nur mit innerjüdischen Debatten um religiöse Reform und Erneuerung konfron-
tiert, sondern zugleich mit einem weitgehend negativen Bild von Judentum und
jüdischer Erziehung in der christlichen Mehrheitsgesellschaft. Das Absprechen
jedweder Sittlichkeit und Ordnung – ob in Hinblick auf die Gestaltung von Got-
tesdienst und Schulwesen oder noch grundsätzlicher hinsichtlich des Charakters
des Judentums – forderte konkrete Antworten ein und erklärt,warum nahezu alle
Lehrbücher die Definition des Judentums als ethische Religion und ethische
Elemente jüdischer Traditionsliteratur besonders herausstellen. Hierzu zählen
insbesondere die Einzigartigkeit der Offenbarung und der hierin begründeten
Idee des Monotheismus. Noch interessanter ist der Umgang mit dem Gebot der
Nächstenliebe, das gegenüber der rabbinischen Interpretation eine konsequente
Erweiterung und Universalisierung erfährt. Nächstenliebe wird zur ethischen
Grundlage imUmgangmit dem Anderen, dem „Nebenmenschen“, ob jüdisch oder
nicht-jüdisch.⁵³ Zahlreiche Autoren leiten aus der Nächstenliebe Pflichten gegen
den Staat und seine Institutionen ab.

Deutsch-jüdische Religionslehrbücher begründen hier ein neues soziales
Wissen, das auf die im Zuge von Emanzipation und Akkulturation grundlegend
veränderten gesellschaftlichen Gegebenheiten antwortet. Hierfür internalisieren
und antizipieren Lehrbuchautoren philosophisch-theologische Konzepte und
Vorstellungen, welche die intellektuellen Debatten des deutschsprachigen Ju-

 Häufig als „Nebenmenschen“ beschrieben werden Eltern, Geschwister und weitere Angehö-
rige, das nähere Umfeld wie die Gemeinde, wobei Lehrer, Weise und Greise häufig besonders
hervorgehoben werden. Zudem werden hierunter Pflichten gegen Staat und seine Beamten ge-
nannt und schlussendlich gegen „jeden Menschen ohne Unterschied“. Vgl. zum Beispiel Josef
Johlson: Alume Josef. Unterricht in der mosaischen Religion für die israelitische Jugend beiderlei
Geschlechts. Frankfurt am Main 1814. S. 74; Alexander Behr: Lehrbuch der mosaischen Religion.
München 1826. S. 123; Salomon Herxheimer: Yesode ha-Torah : Israelitische Glaubens- und
Pflichtenlehre für Schule und Haus. Hannoversch-Münden 1831. S. 95 (36 Auflagen bis 1916).

Die Einheit von „Leben und Lehre“ 133



dentums seit dem frühen 19. Jahrhundert bestimmen. Neben der im Kontext der
jüdischen Hegel-Rezeption formulierten Idee einer Mission Israel, wie sie zum
Beispiel bei Samuel Hirsch anzutreffen ist,⁵⁴ ist hier vor allem die Idee eines
ethischen Monotheismus zu nennen. Weit früher als ihre philosophisch-syste-
matische Ausdeutung durch Salomon Formstecher,⁵⁵ vor allem aber durch Her-
mann Cohen,⁵⁶ greifen jüdische Religionslehrbücher diese Idee in ihrer Deutung
von Nächstenliebe auf.

Systematische Religionslehrbücher sind eine spezifische Form deutsch-jüdi-
scher Bildungs- und Erbauungsliteratur, die wesentlich von den zeitgenössischen
intellektuellen Debatten und wissenschaftlichen Denk- und Deutungsmustern
geprägt wurde. Jedoch darf nicht übersehen werden, dass diese Lehrmittel und
mit ihnen eine systematische jüdische Religionslehre nicht unumstritten war. Die
deutlichste Kritik stammt von Samson Raphael Hirsch (1808– 1888), der infrage
stellte, dass Religionslehrbücher in ihrem Fokus auf Systematik wirkliches Tora-
Wissen lehren würden.⁵⁷ Hirsch war mit dieser Kritik nicht allein, nicht alle
Schulen und Lehrer griffen auf Religionslehrbücher zurück. Wobei das Für und
Wider nicht zwingend mit der Zuordnung zum Reformjudentum oder zur Ortho-
doxie korrelierte. Es finden sich gleich mehrere systematische Religionslehrbü-
cher, deren Autoren der Orthodoxie nahestanden, ebenso wie orthodoxe Religi-
onsschulen eine systematische Religionslehre unterrichteten.⁵⁸

 In Samuel Hirsch: Die Religionsphilosophie der Juden oder das Prinzip der Religionsan-
schauung und sein Verhältnis zum Heidenthum, Christenthum und zur absoluten Philosophie.
Leipzig 1842. Vgl. Christian Wiese: Von Dessau nach Philadelphia: Samuel Hirsch als Philosoph,
Apologet und radikaler Reformer. In: Jüdische Bildung und Kultur in Sachsen-Anhalt von der
Aufklärung bis zum Nationalsozialismus. Hrsg. von Giuseppe Veltri u. Christian Wiese. Berlin
2008. S. 363–410.
 Salomon Formstecher: Religion des Geistes, eine wissenschaftliche Darstellung des Ju-
denthums nach seinem Charakter, Entwicklungsgange und Begriffe in der Menschheit. Frankfurt
am Main 1841.
 Hermann Cohen: Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. Leipzig 1919.Vgl.
u. a. Dana Hollander: Love-of-Neighbor and Ethics of Law in the Philosophy of Hermann Cohen.
In: German-Jewish Thought between Religion and Politics. Festschrift in Honor of Paul Mendes-
Flohr on the Occasion of His Seventieth Birthday. Hrsg. von Christian Wiese u. Martina Urban.
Berlin 2012. S. 83–113.
 Samson Raphael Hirsch: Religionsunterricht. In: Jeschurun 1 (5) (1854–1855). S. 254–270, hier
S. 260 f.
 Hierzu zählten: Naphtali Banet: Emunath Israel: ein Hülfsbuch zum Unterrichte in der mo-
saischen Religion.Wien 1824; Behr, Lehrbuch (wie Anm. 53); Salomon Plessner: Dat moseh we-
Yehûdit oder Jüdisch-Mosaischer Religionsunterricht für die israelitische Jugend. Berlin 1838;
Hirsch Benjamin Auerbach: Torat Emet. Lehrbuch der israelitischen Religion nach den Quellen
bearbeitet. Darmstadt 1839. Eine spätere Ausgabe von Torat Emet wurde in der Religionsschule

134 Kerstin von der Krone



Zugleich ist zu beachten, dass diese Lehrbücher keineswegs für sich stehen
sollten, sondern als Hinführung auf die schulische und individuelle Bibellektüre
verstanden wurden. Religionslehrer konnten hierfür auf Schulbibeln und bibli-
sche und rabbinische Anthologien zurückgreifen, die häufig auch im Umfeld der
Wissenschaft des Judentums entstanden.⁵⁹ Diese Schriften, wie auch systemati-
sche Religionslehrbücher, richteten sich stets zugleich an die Familie als Ort der
Aneignung und Vermittlung religiösen Wissens.Wie erfolgreich sie darin waren,
lässt sich kaum rekonstruieren. Franz Rosenzweig hätte ihnen retrospektiv sicher
kaum Bedeutung zugemessen, sah er doch die Familie als ursprünglichste aller
jüdischen Sphären als verloren an.⁶⁰

Epilog

Die Frage jüdischer Bildung und Erziehung rückt den gesellschaftlichen Wir-
kungsgrad der Wissenschaft des Judentums in den Blickpunkt und verweist zu-
gleich auf die Bedeutung der Haskala, auf die jüdischeWissenschaft und jüdische
Bildung gleichermaßen bezogen blieben und ohne die beide nicht zu denken
sind. Die verschiedenen institutionellen, personellen und inhaltlichen Verflech-
tungen zwischen Wissenschaft des Judentums und jüdischer Bildung und Erzie-
hung im 19. Jahrhundert rechtfertigen letztlich Rosenzweigs Inanspruchnahme
der jüdischen Wissenschaft für das „jüdische Bildungsproblem“. Und doch zeigt
diese komplexe Beziehungsgeschichte, dass Rosenzweigs Blick zum Ende des
Erstens Weltkrieges ein selektiver war, der bestehende Strukturen jüdischer Bil-
dung und Erziehung ausblendete. Dies gründete letztlich auf seiner grundsätzlich
kritischen Haltung gegenüber der bürgerlichen Kultur und deren Bildungsprak-
tiken, in die sich die Vermittlung jüdischen religiösen Wissens im Laufe des
19. Jahrhundert eingeschrieben hatte.

Die hier beschriebene Verflechtungsgeschichte von jüdischer Wissenschaft
und jüdischer Bildung kann nicht den Anspruch auf Vollständigkeit erheben.
Vielmehr bedarf es weiterer Forschungen zu den institutionellen und personellen
Verflechtungen, noch mehr aber zu jenen Aktivitäten jüdischer Gelehrter und
Wissenschaftler, die jenseits der spezialisierten Fachdebatte ein breites Publikum

der Adass-Isroel-Gemeinde in Berlin genutzt. Vgl. Meir Hildesheimer: Religious Education in
Response to Changing Times Congregation Adass-Isroel Religious School in Berlin. In: Zeitschrift
für Religions- und Geistesgeschichte 60 (2) (2008). S. 111– 130.
 Johannes Sabel: Die Geburt der Literatur aus der Aggada. Formationen eines deutsch‐jüdi-
schen Literaturparadigmas. Tübingen 2010.
 Rosenzweig, Zeit ists (wie Anm. 1), S. 6.

Die Einheit von „Leben und Lehre“ 135



zu erreichen suchten. Hierzu zählen Publikationen – Lehrbücher, Anthologien,
Populärausgaben wissenschaftlicher Werke und Quelleneinführungen –, aber
auch Vortragsprogramme und damit die Aktivitäten gelehrter Vereine.⁶¹ Von
ebenso zentraler Bedeutung und letztlich wenig erforscht ist die Rolle von jüdi-
schen Wissenschaftlern als Experten und Beratern für Institutionen des
deutschsprachigen Judentums wie den Deutsch-Israelitischen Gemeindebund.⁶²

 Ein spätes Beispiel ist hier die fünfbändige Quelleneinführung Lehren des Judentums nach den
Quellen, die unter Beteiligung führender Wissenschaftler und im Auftrag des Verbands der
Deutschen Juden in den 1920er Jahren entstand.
 Marcus Brann gehörte beispielsweise zu einer Gruppe von Gutachtern, die den Normallehr-
planentwurf bewerten sollten. Mittheilungen des DIGB Nr. 11 (Dezember 1883). S. 18– 19.

136 Kerstin von der Krone


