Kerstin von der Krone

Die Einheit von ,,Leben und Lehre*
zwischen Verwissenschaftlichung und
Bildungsreform

Abstract: This chapter examines 19" century Jewish knowledge — its conceptu-
alization, production and dissemination in the context of two key and entangled
projects of German Jewry: modern Jewish scholarship, i.e., Wissenschaft des Ju-
dentums, and Jewish education. Both projects drew on the Haskalah and its cri-
tique of traditional concepts of Jewish teaching and learning. Both promoted the
engagement with worldy, i.e., secular knowledge and redefined the very idea of
Jewish knowledge.

This chapter explores, firstly, the personal, institutional, and structural ties
between 19" century Jewish education and scholarship. Secondly, it discusses a
related project: the establishment of a new kind of Jewish book culture, that (re-)
presented Judaism, Jewish history and culture not only in German but in the
language of 19" century scholarly and educational thought. While Wissenschaft
des Judentums itself became a project of a small elite, these texts, written by
scholars and educators as well aimed at preserving the union of ,Leben und
Lehre“.

Franz Rosenzweig, Hermann Cohen und das
»jidische Bildungsproblem*

Im Herbst 1917 trug Franz Rosenzweig (1886 —1929), in Form eines offenen Briefes,
ein in seinen Augen existentielles Problem des deutschen Judentums an Hermann
Cohen (1842-1918) heran: die Frage jiidischer Bildung und die Heranfiihrung der
Jugend an jiidisches Wissen.! Rosenzweigs Blick auf jlidische Erziehung und
Bildung griindete in seiner eigenen Kindheit und Jugend, in der er nur wenig mit
jliidischer Kultur und jiidischem Wissen in Beriihrung kam, und dem eigenen
Suchen, das ihn zunédchst mit der Konversion liebdugeln lie3 und das im Ange-

1 Franz Rosenzweig: Zeit ists ... Gedanken iiber das jiidische Bildungsproblem des Augenblicks.
An Hermann Cohen. Miinchen 1918. Hermann Cohen veroffentlichte eine gekiirzte Fassung des
offenen Briefes in den Neuen Jiidischen Monatsheften (2 [1917-1918]. S. 133 -135). Zitate sind der
ausfiihrlichen Fassung entnommen.

8 OpenAccess. © 2022 Kerstin von der Krone, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist

lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung — Nicht kommerziell — Keine Bearbeitung 4.0 In-
ternational Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110772388-007



118 —— Kerstin von der Krone

sicht der existentiellen Erfahrung des Ersten Weltkrieges und der Lebenswelt des
osteuropadischen Judentums in seiner ganz eigenen philosophisch-theologischen
Lesung miindete.” Rosenzweig iiberschrieb seinen offenen Brief an Cohen mit
Psalm 119,126 und unterstrich mit ,,Zeit ists ...“ die existentielle Dringlichkeit des
hier diskutierten ,jiidischen Bildungsproblems*.

Im Zuge der Verwissenschaftlichung jiidischer Gelehrsamkeit im 19. Jahr-
hundert, so Rosenzweig, war es zu einer Konzentration jiidischen Wissens in den
Héanden weniger gekommen, bei gleichzeitigem Wissensverlust in der jiidischen
Allgemeinheit.> Dem entgegen stellte er eine idealisierte Rezeption traditioneller
jlidischer Gelehrsamkeit als kollektive Aufgabe. Zugleich hatte die Familie ihre
Funktion als Tragerin jiidischen Wissens verloren.

Um dem bestehenden Mangel an jiidischer Bildung vor allem in der Jugend
entgegenzuwirken und die alte Einheit zwischen ,,Leben und Lehre*“ wiederher-
zustellen, schlug Rosenzweig die Griindung einer Akademie fiir die Wissenschaft
des Judentums vor. Ein Stipendienprogramm fiir Lehrer sollte es diesen ermdg-
lichen, als Mitglieder der Akademie der Gemeinschaft jiidischer Gelehrter ver-
bunden zu bleiben und zugleich als Religionslehrer in den Gemeinden zu wirken.
Uberhaupt maf} Rosenzweig dem schulischen Religionsunterricht eine heraus-
ragende Stellung fiir die Vermittlung jiidischen Wissens zu, welche in einem de-
taillierten Lehrplan vom Elementarunterricht bis zum Abitur Ausdruck fand.* An
keiner Stelle nahm er jedoch Bezug auf bestehende Praktiken des jiidischen Re-
ligionsunterrichts, der zahlreiche jiidische Schiiler in Deutschland erreichte und
der meist vier Lehrbereiche umfasste:> Hebraisch, Bibel-Lektiire, biblische und
jlidische Geschichte sowie Religions- und Sittenlehre, die systematisch in die
Grundbegriffe des Judentums einfiihrte.® Rosenzweigs Curriculum wich hiervon

2 Benjamin Pollock: Franz Rosenzweig’s Conversions: World Denial and World Redemption.
Bloomington 2014; Nahum Glatzer: Franz Rosenzweig: His Life and Thought. Philadelphia 1953.
3 Rosenzweig, Zeit ists (wie Anm. 1), S. 20. Zu Rosenzweigs Wissenschaftsverstdndnis vgl. Paul
Mendes-Flohr: Franz Rosenzweig and the Crisis of Historicism. In: Divided Passions. Jewish In-
tellectuals and the Experience of Modernity. Hrsg. von Paul Mendes-Flohr. Detroit 1991. S. 311-337.
4 Rosenzweig, Zeit ists (wie Anm. 1), S. 6.

5 Es existieren wenige umfassende Statistiken zum jiidischen Religionsunterricht in Deutsch-
land. Das Bureau fiir Statistik der Juden ermittelte fiir 1906, dass zwischen 35— 68 % der jiidischen
Kinder in den deutschen Provinzen einen formellen Religionsunterricht erhielten, mit dem ge-
ringsten Anteil in Brandenburg, einschlieflich Berlin und dem héchsten in Sachsen. Jakob Thon:
Die jiidischen Gemeinden und Vereine in Deutschland. Berlin 1906. S. 22.

6 Gemdfl dem ,,Normal-Lehrplan fiir die jiidische Religionsschule®, der 1883 vom Deutsch-Is-
raelitischen Gemeindebund erarbeitet wurde. Central Archive for the History of the Jewish People
Jerusalem (CAHJP). Archiv des Deutsch-Israelitischen Gemeindebundes. M1-8a. Dabei handelte



Die Einheit von ,Leben und Lehre* —— 119

insofern ab, als er weder einen gesonderten Geschichtsunterricht fiir notwendig
erachtete noch eine systematische Religionslehre. Dem Bildungsprogramm der
Haskala nicht unédhnlich, sollte das Studium von Hebr&isch und Bibel im Zentrum
stehen. Rosenzweigs Lehrplan dhnelte aber auch traditionellen Lehrpraktiken,
etwa indem er die Bedeutung des Siddur als Lehrmittel hervorhob und das Stu-
dium der Bibel mit Raschis Kommentar vorsah. Fortgeschrittene Schiiler sollten
zudem mit Talmud und Midrasch, der ,exilischen Literatur*’ und jiidischer Phi-
losophie® vertraut gemacht werden.

Hermann Cohen, der wohl bedeutendste deutsch-jiidische Philosoph seiner
Zeit, wurde von Rosenzweig hier als Reprasentant der Wissenschaft des Juden-
tums angesprochen und zum Handeln aufgerufen. Cohens wohlwollende Reak-
tion lasst sich mit seinem besonderen Verhdltnis zur jiidischen Wissenschaft
begriinden, das keineswegs affirmativ war, sondern gepragt von einer kritischen
Auseinandersetzung. In dem Aufsatz Die Errichtung von Lehrstiihlen fiir Ethik und
Religionsphilosophie an hoheren jiidischen Lehranstalten, der Anfang 1904 in der
Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Judentums erschien,® hatte
auch Cohen die wachsende Distanz zwischen jiidischer Wissenschaft und den
Anforderungen der jiidischen Alltagswelt problematisiert. Mit Blick auf die Ab-
solventen der Rabbinerseminare und deren spdtere Funktion in den Gemeinden
betonte er: ,,Es besteht im Judentum urspriinglich und an sich gar kein Unter-
scheid zwischen Leben und Lehre.“!° Vielmehr forderte er die Wissenschaft des
Judentums auf, ihren Schwerpunkt von der ,,Geschichte in die Systematik“ zu
verlagern,* da nicht die Historisierung des Judentums seine , Fortentwicklung*
sichern kénne, sondern nur dessen religionsphilosophische Begriindung.*?

es sich um eine Empfehlung. Vgl. Mordechai Eliav: Jiidische Erziehung in Deutschland im Zeitalter
der Aufkldrung und Emanzipation. Miinster 2001.

7 ,.Von Philo und Saadia iiber Gabirol und Ibn Esra, Juda Ha-Levi und Maimonides, Gersonides
und Albo weiter zu Caro und Isserles bis hin zu Mendelsohn und Zunz und je nach der Neigung
des Lehrers auch noch weiter in unsere Zeit [...].“ Rosenzweig, Zeit ists (wie Anm. 1), S. 6.

8 Als Gegenstand des letzten Schuljahres und mit Fokus auf mittelalterliche jiidische Philoso-
phie, z. B. Yehuda Ha-Levis Kusari, die Ikkarim, Maimonides’ More Nevuchim oder Bachja Ibn
Padudas Sefer Choboth HaLevovot. Rosenzweig, Zeit ists (wie Anm. 1), S. 6.

9 Hermann Cohen: Die Errichtung von Lehrstiihlen fiir Ethik und Religionsphilosophie an den
jlidisch-theologischen Lehranstalten. In: Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des Ju-
dentums 48 (1) (1904). S. 2-21.

10 Cohen, Errichtung von Lehrstiihlen (wie Anm. 9), S. 2-21.

11 ,Wenn daher hier fiir den systematischen Lehrvortrag von Ethik und Religionsphilosophie
pladirt wird, so soll damit durchaus nicht das Band gelockert werden, welches die Systematik der
Philosophie iiberhaupt mit der Geschichte der Philosophie verkniipft. Nur soll der Meinung
entgegengetreten werden, dass es der richtige Weg sei, den systematischen Lehrvortrag auf den



120 —— Kerstin von der Krone

In seiner Antwort auf Rosenzweig 1918 vermerkte denn auch Cohen eine
»Verminderung oder gar das Verschwinden der jiidischen Gelehrsamkeit unter
den modernen Juden“ und hielt fest, dass jlidische Gelehrsamkeit gegenwartig
fast ausschliefllich auf das Rabbinat beziehungsweise die Institutionen der
Rabbineraushildung beschrinkt sei.’* Dies begriinde letztlich ein ,Missverhilt-
nis“, das die Erfiillung einer der grundlegendsten Funktion der jiidischen Wis-
senschaft behindere, ndmlich die ,Erhaltung des geistigen Lebens® des Juden-
tums.*

Cohen unterstiitzte Rosenzweigs Initiative, auch wenn er sich weniger fiir die
unmittelbare Bildungsarbeit in den Gemeinden interessierte und vielmehr einen
Ort jiidischen Forschens und Denkens jenseits der Rabbinerausbildung schaffen
wollte. Noch im Frithjahr 1918 leitete Cohen erste Schritte zur Griindung der
Akademie in die Wege, welche nach seinem Tod im April zur Konstituierung des
Vereins zur Griindung und Erhaltung der Akademie fiir die Wissenschaft des Ju-
dentums fiihrten.”

Im Mai 1919 nahm die Akademie ihre Arbeit als ,,rein wissenschaftliche In-
stitution” und mit einem vornehmlich historischen Forschungsprogramm auf.
Damit wich sie in vielerlei Hinsicht von Rosenzweigs und Cohens Vorstellungen
ab. Die von Rosenzweig propagierte breite gesellschaftliche Bildungsarbeit blieb
unberiicksichtigt, er selbst nahm keine offizielle Rolle ein und erfuhr keinerlei
Wiirdigung als Ideengeber. Rosenzweig wandte sich wenig spdter einem anderen
Bildungsprojekt zu, der Lehrhausbewegung, die, angelehnt an das rabbinische
Beit Midrasch, eine neue Form jiidischen Lernens forderte.'®

Rosenzweigs Kritik an der Wissenschaft des Judentums als einem elitaren
Projekt jiidischer Intellektueller und Gelehrter war in sich nicht neu und wurde
von der osteuropdischen und deutschen Orthodoxie sowie von Zionisten geteilt.
Die Folgen der Spezialisierung und Professionalisierung wurden aber auch in-
nerhalb der jiidischen Wissenschaft diskutiert, vermehrt im letzten Drittel des
19. Jahrhunderts im Umfeld jiidischer Bildungs- und Geschichtsvereine und po-

geschichtlichen zu begriinden; und dass fiir beide Aufgaben, insbesondere angesichts der
Complication mit dem Arabisten [sic!], die Eine philologische Kraft ausreichend sei.“ Cohen,
Errichtung von Lehrstiihlen (wie Anm. 9), S. 5.

12 Cohen, Errichtung von Lehrstiihlen (wie Anm. 9), S. 8.

13 Hermann Cohen: Zur Begriindung einer Akademie fiir die Wissenschaft des Judentums. In:
Neue Jiidische Monatshefte 2 (1917-1918). S. 254259, hier S. 254.

14 Cohen, Begriindung (wie Anm. 13), S. 255.

15 Zum Verein vgl. David N. Myers: The Fall and Rise of Jewish Historicism: The Evolution of the
Akademie fiir die Wissenschaft des Judentums (1919 —1934). In: Hebrew Union College Annual 73
(1992). S. 107- 144, hier S. 116.

16 Michael Brenner: Jiidische Kultur in der Weimarer Republik. Miinchen 2000. S. 81-113.



Die Einheit von ,Leben und Lehre* =— 121

puldrwissenschaftlich ausgerichteter Zeitschriftenprojekte, welche gleichfalls ei-
ne Entfremdung von ,,.Leben“ und ,Lehre®, resultierend aus dem Prozess der
Verwissenschaftlichung, feststellten.”

Rosenzweigs Zeit ists ... formuliert diese Kritik unter grundlegend anderen
Vorzeichen, aus einer Fundamental-Kritik am bildungsbiirgerlichen Selbstver-
standnis des deutschen Judentums und vor dem Hintergrund der existentiellen
Erfahrung des Erstens Weltkrieges. Sie soll im Folgenden Anlass bieten, das
Verhdltnis von Wissenschaft des Judentums und jiidischer Bildung und Erziehung
mit Blick auf ihre personellen und institutionellen, strukturellen und konzep-
tionellen Verflechtungen im langen 19. Jahrhundert genauer zu betrachten.

Wissenschaft des Judentums und jiidische
Bildung

Seit dem spaten 18. Jahrhundert erfuhr das jiidische Erziehungswesen einen
fundamentalen Umbruch, zundchst getragen von den Bildungsreformen der Ha-
skala. Die nachfolgende Generation von Reformern, Pddagogen, Rabbinern und
Gelehrten — haufig mit der Wissenschaft des Judentums verbunden — schloss
hieran an. Die Bestrebungen zur Erneuerung des jiidischen Erziehungswesens
griindeten dabei auf der sukzessiven Internalisierung des sich gerade erst aus-
bildenden modernen Bildungsbegriffs, der Integration neuer Lehrinhalte und
wissenschaftlicher Ordnungs- und Deutungsmuster sowie der Adaption neuer
didaktischer Methoden und padagogischer Konzepte.'®

Zugleich nahm im Zuge der Emanzipation der Einfluss staatlichen Handelns
auf das jiidische Erziehungswesen zu, wie iiberhaupt das Interesse des Staates an
Erziehung und Bildung seiner Untertanen vor dem Hintergrund der Staatsrefor-
men des spiten 18. und frithen 19. Jahrhunderts an Bedeutung gewann.' So wie
die Wissenschaft des Judentums nicht ohne die moderne Universitidt zu denken
ist, so muss eine historische Betrachtung der Transformation jiidischer Bildung
und Erziehung im 19. Jahrhundert jenseits der jiidischen Bildungsdebatten die

17 Kerstin von der Krone: Wissenschaft in Offentlichkeit: Die Wissenschaft des Judentums und
ihre Zeitschriften. Berlin 2012. S. 90 — 96.

18 Vgl. u. a. Ingrid Lohmann [u. a.] (Hrsg.): Jiidische Erziehung und aufklarerische Schulreform:
Analysen zum spdten 18. und friihen 19. Jahrhundert. Miinster 2002; Shmuel Feiner: Haskala —
Jiidische Aufkldrung: Geschichte einer kulturellen Revolution. Hildesheim 2007.

19 Vgl. Jacob Katz: Aus dem Ghetto in die biirgerliche Gesellschaft: jiidische Emanzipation 1770 —
1870. Frankfurt am Main 1986; David Sorkin: The Transformation of German Jewry, 1780 —1840.
New York 1987; Eliav, Jiidische Erziehung (wie Anm. 6).



122 —— Kerstin von der Krone

bildungspolitischen Elemente der Emanzipationspolitik ebenso beriicksichtigen
wie die Entstehung des 6ffentlichen Schulwesens und den modernen Bildungs-
begriff.

Institutionelle Verflechtungen zwischen jiidischer

Wissenschaft und jiidischer Bildung

Bereits die erste Institution der Wissenschaft des Judentums, der Verein fiir Cultur
und Wissenschaft der Juden (1819 —1824),%° widmete sich der jiidischen Erziehung
und Bildung und zdhlte zu seinen Aktivitdaten eine Unterrichtsanstalt. Diese nahm
im November 1821 ihre Tatigkeit auf und sollte der Vorbereitung auf das Univer-
sitdtsstudium dienen. Zu den Unterrichtsfadchern zdhlten Deutsch, Latein, Geo-
metrie, Arithmetik, Griechisch, Hebrdisch und Franzdsisch, Geschichte, Geografie
und Deklamation. Umstritten war die Frage des Religionsunterrichts. Einige Ver-
einsmitglieder wie Eduard Gans lehnten ihn grundsatzlich ab, andere wie Leo-
pold Zunz sahen diese Aufgabe an anderer Stelle, z. B. in der Familie, besser
aufgehoben.? Auch wurde der Vorschlag, ein Religionsbuch herauszugeben,
abgelehnt. Zu den Lehrern der Unterrichtsanstalt zdhlten Eduard Gans (1797-
1839), Isaac Levin Auerbach (1791-1853), Moses Moser (1797-1838), Immanuel
Wohlwill (1799 —1847), Leopold Zunz (1794 - 1886) und fiir eine kurze Zeit Heinrich
Heine (1797-1856).>* Formal waren die Vereinsmitglieder dazu verpflichtet, drei
Stunden pro Woche zu unterrichten, dem kamen aber nur wenige kontinuierlich
nach. Auch wenn der Unterrichtsanstalt wenig Erfolg beschieden war — sie wurde
im Mai 1823 geschlossen?® — spielten Bildung und Erziehung eine herausragende
Rolle im Leben vieler Vereinsmitglieder wahrend und nach Bestehen des Vereins.

20 Vgl. Rachel Livneh-Freudenthal: Der ,,Verein fiir Cultur und Wissenschaft der Juden* (1819 —
1824) zwischen Staatskonformismus und Staatskritik. In: Tel Aviver Jahrbuch fiir deutsche Ge-
schichte 20 (1991). S. 103-125; Siegfried Ucko: Geistesgeschichtliche Grundlagen der Wissen-
schaft des Judentums. Motive des Kulturvereins vom Jahre 1819. In: Zeitschrift fiir die Geschichte
der Juden in Deutschland 5 (1935). S. 1-34.

21 Ucko, Geistesgeschichtliche Grundlagen (wie Anm. 20), S. 16-19.

22 Edith Lutz: Der ,,Verein fiir Cultur und Wissenschaft der Juden“ und sein Mitglied Heinrich
Heine. Stuttgart 1997. S. 135-155.

23 Leopold Zunz: Sendschreiben des Vereins fiir Cultur und Wissenschaft der Juden an die
Mitglieder der jiidischen Gemeinde in Berlin. In: Vierzehnte Nachricht von dem Zustande der
jidischen Freyschule in Berlin. Hrsg. von Lazarus Bendavid. Berlin 1823. Abgedruckt in: Chevrat
Chinuch Nearim: Die jiidische Freischule in Berlin (1778 -1825) im Umfeld preuflischer Bil-
dungspolitik und jiidischer Kultusreform: eine Quellensammlung. Bd. 1, Teil 2. Hrsg. von Ingrid
Lohmann u. Uta Lohmann. Miinster 2001. S. 1013 -1015.



Die Einheit von ,Leben und Lehre* —— 123

Von den 81 ordentlichen und auf3erordentlichen Mitgliedern iibten 15 im Laufe
ihres Lebens mindestens zeitweise Lehrberufe aus, sieben wirkten als Schulleiter,
darunter Lazarus Bendavid (1762 - 1832) in Berlin, Samuel Meyer Ehrenberg (1773 -
1853) in Wolfenbiittel, David Friankel (1770 —1865) in Dessau, Michael Hef3 (1783 -
1860), Joseph Johlson (1777-1851) und Isaak Markus Jost (1793 - 1860) in Frankfurt
am Main, Eduard Kley (1789 -1867) in Hamburg, wo zunédchst auch Immanuel
Wohlwill (1799 —1847) wirkte, bevor er Direktor der Jacobsonschule in Seesen
wurde, und Joseph Perl (1773-1839) in Tarnopol. Leopold Zunz wiederum war
nicht selbst als Lehrer tétig, jedoch auf verschiedenen Ebenen in Bildungsfragen
involviert, am sichtbarsten in der Funktion als Direktor des 1840 gegriindeten
Berliner Jiidischen Lehrerseminars.?*

Die institutionelle Verflechtung von Wissenschaft des Judentums und jiidi-
scher Bildung hatte im 19. und friihen 20. Jahrhundert Bestand, auch wenn sich
der Charakter dieser Beziehung im Zuge von Professionalisierung und Speziali-
sierung verdanderte. Dies zeigt sich besonders deutlich an der modernen Rabbiner-
und Lehreraushildung, die zunichst als gemeinsames Unterfangen betrachtet
wurde. Hatte die Unterrichtsanstalt des Culturvereins vornehmlich zum Ziel, jii-
dische Jugendliche auf das Universitdatsstudium vorzubereiten und vor allem in
jene Facher einzufiihren, die nicht zum Curriculum traditioneller jiidischer Er-
ziehung zdhlten, so sahen sich angehende jiidische Lehrer und Gelehrte im friithen
19. Jahrhundert zunehmend mit dem Problem konfrontiert, dass es {iberhaupt an
Orten fiir eine hohere jlidische Bildung fehlte. Die Anzahl der Jeschiwot im
deutschsprachigen Europa hatte bereits in der Frithen Neuzeit abgenommen. Zu
Beginn des 19. Jahrhundert verschérfte sich die Situation auch aufgrund direkter
und indirekter staatlicher Eingriffe. Die Jeschiwa in Fiirth wurde 1824 auf Veran-
lassung des Bayerischen Staates geschlossen.” Parallel hierzu zeigte die Eman-
zipationsgesetzgebung zum jiidischen Schulwesen Wirkung, welche die Ge-
meinden zur Griindung und meist auch Finanzierung jiidischer Elementarschulen
verpflichtete und jiidischen Lehrern eine staatlich anerkannte Qualifikation ab-
verlangte. Damit stellte sich das Problem einer formellen jiidischen Lehreraus-
bildung.?® Jiidische Studenten konnten inzwischen zwar Universitdten und zu-
nehmend auch Lehrerseminare besuchen, jiidische Facher gehorten jedoch nicht
zum Curriculum. Aufgrund dieser Ausgangslage sahen sich etwa der Lehrer Jer-
emias Heinemann (1778 - 1855) und der Berliner Vize-Rabbiner Simon Meyer Weyl

24 Ismar Schorsch: Leopold Zunz. Creativity in Adversity. Philadelphia 2016. S. 62— 65.

25 Carsten Wilke: ,,Den Talmud und den Kant“. Rabbinerausbildung an der Schwelle zur Mo-
derne. Hildesheim 2003. S. 357-390.

26 Andreas Bramer: Leistung und Gegenleistung. Zur Geschichte jiidischer Religions- und Ele-
mentarlehrer in Preuf3en 1823/24 bis 1872. Gottingen 2006.



124 —— Kerstin von der Krone

(1744 -1826) in den 1820er Jahren veranlasst, die Berliner Talmud-Torah-Schule zu
einer Normalschule umzubauen und Kurse fiir angehende Lehrer und Rabbiner
einzufiihren. Eigentliches Ziel Weyls war es, ein Rabbiner- und Lehrerseminar
einzurichten. Der reformorientierte Lehrer Heinemann und der traditionstreue
Rabbiner Weyl lehnten ihr Curriculum an jenes der Jeschiwot an, erweiterten
dieses aber um zeitgendssische pidagogische Methoden.” Auch das erste mo-
derne deutsche Rabbinerseminar, das Breslauer Jiidisch-Theologische Seminar
Fraenckel’scher Stiftung, widmete sich in seinen Anfangsjahren sowohl der
Rabbiner- als auch der Lehrerausbildung und folgte damit dem Wunsch des
Stifters, des Kaufmanns Jonas Fraenckel (1773 -1846).28

Die Griindung des Breslauer Seminars war zugleich der vorldaufige Flucht-
punkt einer grundsatzlichen Debatte iiber den Ort der Wissenschaft des Juden-
tums, die in den dreifliger Jahren von Ludwig Philippson (1811-1889) und Abra-
ham Geiger (1810-1874) mit der Forderung nach der Einrichtung jiidisch-
theologischer Fakultdten vorangetrieben wurde, analog zu den bestehenden
protestantischen und katholischen theologischen Fakultdten. Auch Leopold Zunz
forderte die Reprdsentation und damit die Gleichstellung der Wissenschaft des
Judentums an deutschen Universitdten ein — als Zeichen wirklicher Emanzipati-
on® — jedoch in anderer Form, durch einen Lehrstuhl fiir jiidische Geschichte und
Kultur. Beide Initiativen waren bekanntlich erfolglos, die Wissenschaft des Ju-
dentums institutionalisierte sich in den Rabbinerseminaren, in Vereinen und
gelehrten Gesellschaften aufierhalb der Universitdten.

In der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts verlor die unmittelbare Verkniip-
fung von Rabbiner- und Lehrerausbildung, wie sie zunédchst in Breslau bestand,
an Bedeutung. Die zunehmende Spezialisierung und Akademisierung der jiidi-
schen Wissenschaft und die unterschiedlichen Anforderungen an die jeweiligen
Lehrberufe hatten letztlich eine Ausdifferenzierung zur Folge, welche das Bres-
lauer Seminar 1867 veranlasste, die Lehrerausbildung einzustellen und diese ganz
den inzwischen etablierten Lehrerseminaren zu iiberlassen.*®

27 Wilke, Rabbinerausbildung (wie Anm. 25), S. 336.

28 Fraenckel verfiigte in seinem Testament, dass mit seinem Nachlass ,ein Seminar zur Her-
anbildung von Rabbinern und Lehrern® gefordert werden sollte. Siehe hierzu Marcus Brann:
Geschichte des jiidisch-theologischen Seminars (Fraenckelsche Stiftung) in Breslau. Festschrift
zum fiinfzigjahrigen Jubildum der Anstalt. Breslau 1905. S. 6; sowie zum Testament selbst S. 7-14.
29 ,Die Gleichstellung der Juden in Sitte und Leben wird aus der Gleichstellung der Wissenschaft
des Judentums hervorgehen.“ Leopold Zunz: Zur Geschichte und Literatur. Berlin 1845. S. 21.
30 Hierzu zdhlten, neben dem bereits genannten Berliner Lehrerseminar, die Haindorf’s Schul-
stiftung (1825-1942), die Lehrerseminare in Kassel (1825-1920) und Hannover (1848 —1923) und
die Israelitische Lehrerbildungsanstalt in Wiirzburg (1864 —1938).



Die Einheit von ,Leben und Lehre* —— 125

Im Gegensatz dazu blieben Vereine und gelehrte Gesellschaften auf lokaler
und seit Griindung des Kaiserreichs zunehmend auf nationaler Ebene ein wich-
tiges Forum, in dem sich Gelehrte, Rabbiner, Lehrer und an jiidischer Wissen-
schaft und jlidischem Wissen Interessierte begegneten. Diese Praktiken eines
inzwischen weitgehend verbiirgerlichten deutschen Judentums dienten dem
,Leben“ in den Gemeinden ebenso wie der ,,Lehre“ in Form der Wissenschaft des
Judentums. Hierzu zdhlte beispielsweise Ludwig Philippsons Institut zur Forde-
rung der israelitischen Literatur (1855-1873), dessen Publikationsprogramm
zahlreichen jiidischen Wissenschaftlern die Moglichkeit ertffnete, ihre For-
schungen zu verdffentlichen ebenso wie Lehrbiicher, Anthologien und andere auf
Bildungs- und Wissensaneignung ausgerichtete Publikationen.>

Von gelehrten Lehrern und lehrenden Rabbinern

Dem Rabbiner kam und kommt stets die Rolle des Gelehrten wie auch des Lehrers
zu, was sich im Kontext der Geschichte der Wissenschaft des Judentums dahin-
gehend zeigte, dass nicht wenige Akteure alle drei dieser Funktionen ausfiillten.
Bis zum Ende des 18. Jahrhunderts bildete die Tatigkeit als Melamed, des Kin-
derlehrers, fiir viele Bachurim (Talmudschiiler) eine berufliche Perspektive, wenn
auch eine ungeliebte, denn sie ging mit wenig Prestige und Lohn einher. Nicht
selten blieb sie auch deswegen eine zeitlich begrenzte Tatigkeit.

Die Verflechtung zwischen jiidischem Lehrer- und Gelehrtenstand blieb im
19. Jahrhundert durchaus bestehen, und doch verdnderten sich die Vorausset-
zungen dieser Beziehungsgeschichte, nicht nur aufgrund der Entstehung der
Wissenschaft des Judentums, sondern, wie bereits betont, aufgrund sich wan-
delnder rechtlicher Grundlagen jiidischer Erziehung und Bildung im Zuge der
Emanzipationspolitik.>?

Jiidische Gelehrte wie Leopold Zunz waren in unterschiedlichen Funktionen
auch in Fragen jiidischer Bildung eingebunden und nahmen immer wieder Stel-
lung zur Entwicklung jiidischer Erziehung und Bildung — ob o6ffentlich oder pri-
vat. 1820 bat Baruch Lindau (1759 —1849) Zunz im Auftrag der Konigsberger Ge-
meinde um eine Einschitzung zur Reform des jiidischen Religionsunterrichts. In
seiner Stellungnahme duflerte sich Zunz auch zur notwendigen Qualifikation ei-

31 Nils Roemer: Jewish Scholarship and Culture in Nineteenth-Century Germany: Between Hi-
story and Faith. Madison 2005. S. 71-80; ders.: German Jewish Reading Cultures, 1815-1933. In:
Aschkenas 18-19 (1) (2008). S.9-23.

32 Vgl. zu Preulen Briamer, Leistung und Gegenleistung (wie Anm. 26).



126 —— Kerstin von der Krone

nes jlidischen Religionslehrers, zu der er die intime Kenntnis der Quellen des
Judentums ebenso zdhlte wie wissenschaftliche Bildung und sittliche Eignung.*

Auch in den folgenden Generationen waren Gelehrte aus dem Umfeld der
Wissenschaft des Judentums immer wieder als Lehrer tétig. So wirkte David Zwi
Hoffmann (1843-1921) als Lehrer an Samson Raphael Hirschs Realschule in
Frankfurt am Main, Marcus Brann (1849 -1920) war am Auerbach’schen Wai-
senhaus in Berlin titig, Gotthard Deutsch (1859-1921) war Lehrer in Mihren,
bevor er an das Hebrew Union College in Cincinnati berufen wurde. Die Tatigkeit
als Lehrer gehorte ganz selbstverstandlich zum méglichen Berufsfeld jiidischer
Gelehrter und Akademiker, auch wenn die Mehrheit der Absolventen der Rabbi-
nerseminare Anstellungen als Rabbiner oder Laufbahnen als Dozenten und Bi-
bliothekare vorzogen.

Auch der Lehrerberuf erfuhr im 19. Jahrhundert eine Professionalisierung,
eine wirkliche Aufwertung gegeniiber dem Rabbiner- und Gelehrtenstand ging
damit jedoch nicht einher. Lehrer waren meist schlechter bezahlt und den Rab-
binern untergeordnet, die im Zuge neuer rechtlicher Vorgaben durch die 6rtlichen
Bildungsverwaltungen die Oberaufsicht iiber das ortliche jiidische Schulwesen
iibernahmen. Dies galt vor allem fiir gréflere Gemeinden. Kleinere Gemeinden
stellten wiederum haufig nur einen Lehrer an, der dann weitere Funktionen
auslibte, sei es als Chazan, Shochet oder Prediger.

Die Etablierung von Lehrer- und Rabbinerseminaren verstdrkte das asym-
metrische Verhdltnis zwischen Lehrer- und Rabbinerstand. Zwar stand den Ab-
solventen der Rabbinerseminare weiterhin die Mglichkeit offen, den Lehrerberuf
zu ergreifen, die unterschiedlichen Anforderungen und Inhalte der Lehreraus-
bildung erschwerten es aber den Absolventen der Lehrerseminare, sich zu einem
spdteren Zeitpunkt fiir die Rabbiner-Laufbahn zu entscheiden. Wie ein Brief-
wechsel zwischen Marcus Brann, Professor am Breslauer Jiidisch-Theologischen
Seminar und langjdhriger Herausgeber der Monatsschrift fiir Geschichte und
Wissenschaft des Judentums (1851-1939), und Emil Schorsch (1899 -1982) aus
dem Jahre 1920 zeigt. Schorsch war ausgebildeter Lehrer, ihm fehlte es aber an
einer humanistischen Gymnasialbildung, welche inzwischen als Voraussetzung
fiir die Zulassung zum Studium am Breslauer Seminar galt.>* Brann legte Emil

33 ,[Elin wissenschaftlich gebildeter Mann von bewéhrten Kenntnissen und guten Sitten sein®.
Leopold Zunz an B. Lindau (Berlin, den 17. Mérz 1820). Zitiert nach Siegmund Maybaum: Aus dem
Leben Leopold Zunz’. In: Zwolfter Bericht {iber die Lehranstalt fiir die Wissenschaft des Juden-
tums. Berlin 1894. S. 1-63, hier S. 5 f.

34 Emil Schorsch an Marcus Brann (Esslingen a. N., den 19. August 1920) sowie Marcus Brann an
Emil Schorsch (24. August 1920) (Durchschlag, Typoskript). In: National Library of Israel Jeru-
salem (NLI). Marcus Brann Archive. Arc. Ms. Var. 208/1139. Ich danke Ismar Schorsch fiir den



Die Einheit von ,Leben und Lehre* —— 127

Schorsch nahe, sich sehr genau zu iiberlegen, ob er sich die Biirde auferlegen
wolle, sich die ihm fehlende ,klassische“ Bildung, inshesondere Kenntnisse in
Latein und Griechisch, anzueignen. Schorsch tat genau dies und studierte ab 1922
an der Breslauer Universitdt und am Seminar. 1927 ging er als Rabbiner nach
Hannover.

Zeitschriften und die Vermittlung wissenschaftlichen Wissens

Die Wissenschaft des Judentums hat ihre Erkenntnisse auf vielfdltige Weise 6f-
fentlich prasentiert. Zeitschriften spielten hierfiir von Beginn an eine wichtige
Rolle und adressierten dabei hiufig ein breites Publikum.* So verbanden die
Zeitschriftenprojekte der 1830er und 1840er Jahre beispielsweise hdufig wissen-
schaftliche Inhalte mit politischer Berichterstattung, ganz im Sinne einer Wis-
senschaft im Dienst der Reform oder besser der Reformdebatten.>® Hierzu zihlen
tagespolitisch ausgerichtete Wochenschriften wie Julius Fiirsts Orient (1840 —
1850/51) und Isaak Markus Josts Israelitische Annalen (1839 —1841) sowie gelehrte
Vierteljahresschriften wie Abraham Geigers Wissenschaftliche Zeitschrift fiir jii-
dische Theologie (1835-1847) und Zacharias Frankels Zeitschrift fiir die religiésen
Interessen des Judenthums (1844 —1846).

Die emanzipatorische Ausrichtung der friihen jiidischen Wissenschaftspresse
wurde in den ersten Jahrgangen der wohl wichtigsten Zeitschrift der Wissenschaft
des Judentums, der Breslauer Monatsschrift fiir Geschichte und Wissenschaft des
Judenthums (1851-1939), fortgeschrieben, in Form eines Editorials des Heraus-
gebers Zacharias Frankel, mit dem dieser die gesellschaftspolitische und kultu-
relle Entwicklung im deutschen Judentum kommentierte. Ungeachtet dieser und
anderer Versuche, ein breites Publikum zu erreichen, wurde die Monatsschrift im
Laufe der folgenden Jahrzehnte letztlich zur akademischsten aller deutsch-jiidi-
schen wissenschaftlichen Zeitschriften.

Ab den 1860er Jahren des 19. Jahrhunderts entstanden erste populdrwissen-
schaftliche Zeitschriftenprojekte, welche sich das Ziel setzten, die Erkenntnisse
der jiidischen Wissenschaft einem breiten Publikum zugénglich zu machen und
damit zugleich dem Auseinanderdriften von Leben und Lehre entgegenzuwirken.
Zahlreiche dieser Zeitschriften waren mit gelehrten Vereinen und Gesellschaften

Hinweis auf den Briefwechsel seines Vaters mit Marcus Brand und Mirjam Thulin fiir die Be-
reitstellung der Korrespondenz.

35 Krone, Wissenschaft in Offentlichkeit (wie Anm. 17).

36 Ismar Schorsch: Scholarship in the Service of Reform. In: From Text to Context. The Turn to
History in Modern Judaism. Hrsg. von Ismar Schorsch. Hanover 1994. S. 303 -333.



128 —— Kerstin von der Krone

oder aber der jiidischen Wochenpresse verbunden, so das Jahrbuch fiir die Ge-
schichte der Juden und des Judenthums (1860 —1869),” herausgegeben vom In-
stitut zur Férderung der Israelitischen Literatur (1855—1873); das Jiidische Lite-
raturblatt (1872-1913),% das seit 1872 als Beilage der Magdeburger Israelitischen
Wochenschrift (1870 —1894/1906) von Moritz Rahmer herausgegeben wurde; die
Populdrwissenschaftlichen Monatsbldtter zur Belehrung iiber das Judenthum fiir
Gebildete aller Confessionen (1881-1908),% begriindet durch Adolf Briill (1846 -
1908) und im Auftrag des liberalen Mendelssohn-Vereins in Frankfurt am Main
herausgegeben; und das Jahrbuch fiir jiidische Geschichte und Literatur (1898 —
1938), herausgegeben vom Verband der Vereine fiir jiidische Geschichte und Li-
teratur.*°

Auch im Umfeld der deutsch-jiidischen Orthodoxie entstanden Zeitschriften
mit populdrwissenschaftlicher Ausrichtung. Die Jiidisch-Literarische Gesell-
schaft, 1903 in Konkurrenz zur Gesellschaft zur Férderung der Wissenschaft des
Judentums gegriindet, verdffentlichte zwischen 1903 und 1933 ein eigenes Jahr-
buch. Ein weiteres Beispiel ist die von Joseph Wohlgemuth (1867-1942) heraus-
gegebene Zeitschrift Jeschurun. Monatsschrift fiir Lehre und Leben im Judentum
(1914 -1930) aus dem Umfeld des orthodoxen Rabbinerseminars. Jeschurun lehnte
sich bewusst an Samson Raphael Hirschs Zeitschriftenprojekt an mit dem An-
spruch, die Lehren des Judentums, das ,,Thorawissen®, mit der ,,modernen Kul-
tur®, einschlief’lich der Wissenschaft, zu vereinen.*!

Die Wissenschaft des Judentums griindete in besonderem Maf3e auf Praktiken
der Gelehrtenkommunikation, auf gelehrten Netzwerken und Publikationsprak-
tiken, die ihrem transnationalem Charakter ebenso gerecht wurden wie ihrer
Existenz auflerhalb der Universititen. Wissenschaftliche Zeitschriftenprojekte

37 Es hatte das Ziel, ,,Gelehrsamkeit und Wissenschaft mit dem Leben* zu vereinen. Vorwort. In:
Jahrbuch fiir die Geschichte der Juden und des Judenthums 1 (1860). S. vii.

38 Das Literaturblatt sollte wissenschaftliche Erkenntnisse vermitteln, Aufklarung und Bildung
vorantreiben und {iber literarische und wissenschaftliche Neuerscheinungen informieren. Moritz
Rahmer: Zum vierundzwanzigsten Jahrgange. In: Jiidisches Literaturblatt 25 (1900). S. 1 f.

39 Das Ziel der Zeitschrift war es, die ,,Verbreitung richtiger und ungetriibter Kenntnis der jii-
dischen Wissenschaft und Literatur durch Wort und Schrift* voranzutreiben. Franz Benjamin
Auffarth u. Adolf Briill: An die geehrten Leser! In: Populdrwissenschaftliche Monatsblatter zur
Belehrung iiber das Judenthum 1 (1881). S. 1.

40 Seit Ende des 19. Jahrhunderts entstanden zahlreiche Vereine fiir jiidische Geschichte und
Literatur auf lokaler Ebene; 1898 wurde der Dachverband gegriindet. Vgl. Jacob Borut: Vereine fiir
jiidische Geschichte und Literatur at the End of the Nineteenth Century. In: The Leo Baeck In-
stitute Year Book 41 (1) (1996). S. 89 —114.

41 Joseph Wohlgemuth: Jeschurun. In: Jeschurun. Monatsschrift fiir Lehre und Leben im Ju-
dentum 1 (1914). S. 4.



Die Einheit von ,Leben und Lehre* —— 129

griindeten entweder auf dem Engagement Einzelner oder waren eng verflochten
mit den Institutionen der Wissenschaft des Judentums, mit Rabbinerseminaren,
gelehrten Vereinen und Gesellschaften, die gerade nicht isoliert neben anderen
Institutionen der Gemeinden standen, sondern mit und in diesen wirkten und
damit stets mit den Anforderungen jiidischer Alltagswelt konfrontiert waren. Die
zunehmende Spezialisierung jlidischer Wissenschaft und die damit verbundene
Akademisierung ihrer Publikationsformate veranlasste gerade Rabbiner und
Lehrer, nach neuen Formen der Wissensvermittlung zu suchen. Neben Vortrags-
reihen und Bildungsinitiativen fiir alle Altersgruppen zdhlten hierzu auch die
Griindung von Gemeindebibliotheken und an ein breiteres Publikum gerichtete
Publikationen.*? Zeitschriftenprojekte zihlten hierzu ebenso wie Populir-Ausga-
ben wissenschaftlicher Werke und ein breites Spektrum von Bildungs- und Er-
bauungsschriften, die auch der Vermittlung jiidischen Wissens dienten, haufig
unter Beteiligung jiidischer Wissenschaftler entstanden und dabei auch auf wis-
senschaftliche Deutungsmuster und Représentationsformen zuriickgriffen.*?

Jiidisches Wissen als religioses Wissen. Jiidische Erziehung
und die Wirkmacht wissenschaftlicher Ordnungs- und
Deutungsmuster

Die jiidische Bildungs- und Erbauungsliteratur des 19. Jahrhunderts zeichnet sich
durch eine aufierordentliche Vielfalt aus, umfasst Bibeleditionen in unter-
schiedlicher Form — von vollstindigen Bibelausgaben in deutscher Ubersetzung
iiber Ausgaben einzelner biblischer Biicher zu Anthologien und Schul- und Kin-
derbibeln. Zahlreiche Gebets- und Andachtsbiicher lassen sich hierunter ebenso
fassen wie rabbinische Anthologien, Lesebiicher, Geschichtslehrbiicher sowie an
ein breites Publikum gerichtete historische Werke und systematisch geordnete
Religionslehrbiicher. Letztere sollen im Folgenden im Mittelpunkt stehen, als
Beispiel fiir jene Publikationen, die im weiteren Umfeld der Wissenschaft des
Judentums standen, in dhnlicher Weise wie diese die Ideen der Haskala fort-
schrieben und somit weniger aus der modernen jiidischen Wissenschaft hervor-
gingen als vielmehr parallel zu dieser und in Auseinandersetzung mit wissen-
schaftlichen Denk- und Deutungsmustern entstanden.

42 Markus Kirchhoff: Hauser des Buches. Bilder jiidischer Bibliotheken. Leipzig 2002. Siehe auch
Roemer, Reading Cultures (wie Anm. 31).
43 Zum Beispiel Heinrich Graetz: Volkstiimliche Geschichte der Juden. Leipzig 1888.



130 —— Kerstin von der Krone

Systematische Religionslehrbiicher sind das Produkt umfassender Bil-
dungsreformen, die sich auf organisatorischer Ebene in neuen Schulformen
zeigten. An die Stelle von Cheder und Jeschiwa traten Freischulen, Gemeinde-
schulen fiir den Elementarunterricht und Religionsschulen, die der wachsenden
Zahl jlidischer Kinder in den offentlichen Schulen einen ergdanzenden Religi-
onsunterricht boten. Zur Mitte des 19. Jahrhunderts dominierten eben diese Re-
ligionsschulen das deutsch-jiidische Schulwesen, nur wenige Ganztagsschulen
hatten weiterhin Bestand — hierzu zdhlte neben einigen Freischulen das neo-or-
thodoxe Schulwesen.** Formelle jiidische Erziehung verengte sich fiir die Mehr-
heit jlidischer Kinder auf den Religionsunterricht, der im Vergleich zum tradi-
tionellen jiidischen Erziehungswesen zugleich eine zeitliche Verdichtung erfuhr.
Der Unterricht folgte einem strukturierten Lehrplan, der je nach Jahrgang und
Geschlecht in Hebrdisch und Bibel, biblische und jiidische Geschichte sowie
Religionslehre einfiihrte. Dabei kam ein breites Spektrum an Lehrmitteln zum
Einsatz, darunter fiir den Schulgebrauch konzipierte Bibeln, systematische Reli-
gionslehrbiicher, Gesangs- und Gebethiicher, Lesebiicher und Anthologien mit
biblischen und rabbinischen Motiven, Hebraisch-Lehrbiicher, einschliefllich
Glossare und Grammatiken, Geschichtslehrbiicher sowie in geringerem Umfang
Realien. Diese neuen Medien jiidischer Bildung wurden von Lehrern, Rabbinern
und Gelehrten verfasst und waren Teile einer neuartigen jiidischer Literatur, die
letztlich auf die Haskala zuriickging.*®

Der moderne jiidische Religionsunterricht riickte Bibel und Hebrdisch in den
Mittelpunkt und fiihrte eine neue Systematisierung jiidischen Wissens ein, die der
systematischen Religions- und Sittenlehre diente. Die Verdnderungen des jiidi-
schen Bildungswesens erforderten neue Lehrmittel, fiir die es zu Beginn des
19. Jahrhunderts keine Vorbilder gab. Hand- und Lehrbiicher, zunédchst aber vor
allem Katechismen boten sich als etablierte Textmodelle fiir die religiose Erzie-
hung an. Ungeachtet der Kritik der Philanthropen blieb der Katechismus auch im
19. Jahrhundert das gangige Lehrbuch des christlichen Religionsunterrichts und
fand als didaktisches Mittel auch in zahlreichen anderen Bereichen Anwen-
dung.*®

44 Hans Thiel: Die Samson-Raphael-Hirsch-Schule in Frankfurt am Main: Dokumente, Erinne-
rungen, Analysen. Frankfurt [am Main] 2001.

45 Shmuel Feiner [u. a.] (Hrsg.): The Library of the Haskalah. The Creation of a Modern Republic
of Letters in Jewish Society in the German-Speaking Sphere. Tel Aviv 2014.

46 Hierzu zahlen zum Beispiel Theodor Mundt: Katechismus der Politik: Darstellung und Erdr-
terung der wichtigsten politischen Fragen und Staatsverfassungen. Dem deutschen Volke ge-
widmet. Berlin 1848; Julius Petzholdt: Katechismus der Bibliothekenlehre. Anleitung zur Ein-



Die Einheit von ,Leben und Lehre* —— 131

Jiidische Katechismen, welche den Anspruch erhoben, eine verbindliche und
autoritative Darstellung der Grundsitze des Judentums zu vermitteln, waren vor
allem in der ersten Hélfte des 19. Jahrhunderts weit verbreitet. Insgesamt er-
schienen ca. 140 jiidische Religionslehrbiicher im Laufe des 19. Jahrhunderts.*
Diese Lehrbiicher, ob Katechismen oder Handbiicher, reflektieren die Wirkmacht
wissenschaftlicher Ordnungs- und Deutungsmuster auf formaler und methodi-
scher Ebene, also in Hinblick auf Textformen und Lehrmethoden, aber auch auf
inhaltlicher und systematischer Ebene, also in der Art und Weise, wie die Fun-
damente des Judentums theologisch-philosophisch gedeutet wurden und jiidi-
sches Wissen als religioses gedacht und vermittelt wurde.

Dabei griffen Systematisierung, philosophisch-theologische Deutung und
Ansétze einer Historisierung jiidischer Quellen ineinander, wenn auch in unter-
schiedlicher Auspragung und stets auf den eigentlichen Zweck, die religiose Er-
ziehung, bezogen. Deutsch-jiidische Religionslehrbiicher antworteten auf die
Herausforderungen eines sich wandelnden Erziehungswesens, auf neue gesell-
schaftliche und kulturellen Realitdten im Zuge der Emanzipation und auf die
immer wieder gestellte Frage, was Judentum und jiidische Religion ist, auf wel-
chen Fundamenten es griindet und ob es durch unabdingbare Prinzipien be-
stimmt wird, und wenn ja, durch welche. Jiidische Religionslehrer und Autoren
deutsch-jiidischer Religionslehrbiicher mussten Antworten auf Fragen finden, um
welche die Wissenschaft des Judentums und mit ihr Generationen von deutsch-
jlidische Philosophen und Theologen rangen. Dies mag die inhaltliche und for-
male Vielfalt des Genres begriinden, zu dem im Ubrigen auch einige eben dieser
Philosophen und Theologen beitrugen, so zum Beispiel Samuel Hirsch und Sa-
lomon Formstecher.*®

Aber wie genau waren deutsch-jiidische Religionsbiicher aufgebaut, und wie
zeigte sich die Wirkmacht wissenschaftlicher Ordnungs- und Deutungsmuster?
Den Anspruch auf systematische Ordnung trugen zahlreiche Lehrbiicher bereits
im Titel, zugleich wiesen zahlreiche Autoren ihre Werke in Vorworten als syste-
matisch geordnet bzw. wissenschaftlich begriindet aus.*’ Diese systematische
Ordnung zeigte sich in einer strukturierten, deduktiv hergeleiteten Beschreibung

richtung und Verwaltung von Bibliotheken. Leipzig 1877; Moritz Kloss: Katechismus der Turn-
kunst. Leipzig 1879.

47 Vgl. u. a. Dov Rappel: Bibliography of Jewish Textbooks (1488 —1918). Tel Aviv 1995.

48 Samuel Hirsch: Systematischer Katechismus der israelitischen Religion. Luxemburg 1856;
Salomon Formstecher: Torat Moshe, mosaische Religionslehre fiir die israelitische Religions-
schule dargestellt. Giessen 1860.

49 Joseph Aub: Grundlage zu einem wissenschaftlichen Unterrichte in der mosaischen Religion.
Mainz 1865. — An Oberschiiler gerichtet.



132 —— Kerstin von der Krone

des Judentums, welche fast immer mit einer Definition von Religion einsetzte,
beschrieben als gleichsam naturrechtlich begriindete soziale Ordnung, mit dem
Judentum als ihrer besonderen Ausfiihrung, begriindet in Offenbarung und bi-
blischem Monotheismus. Es folgten meist Ausfiihrungen zu schriftlicher und
miindlicher Lehre, Beschreibungen zur Entstehung der weiteren biblischen Bii-
cher und der Verschriftlichung der miindlichen Lehre in Form des Talmuds. Diese
Passagen integrieren haufig ein an sich neues historisches Entwicklungsnarrativ.
Dariiber hinaus unterteilen jiidische Religionslehrbiicher ihren Gegenstand in
verschiedene Kategorien und Wissensbereiche, in Wissen um Religion, Mensch,
Gott, Offenbarung, Ethik, Gesetz und Pflicht, deren Inhalt selbst noch einmal
einer Systematisierung unterzogen wird, zum Beispiel im Falle der Halacha durch
die Unterscheidung zwischen Moralgesetz, Ceremonialgesetz und Staatsgesetz.>°
Diese Darstellungen ruhen jedoch stets auf Riickbeziigen auf die jiidische Tradi-
tion, mindestens iiber Textverweise, haufig auch in Form von Zitaten aus der
Bibel, und in geringerem Umfang durch Beziige auf die rabbinische Literatur.
Der Anspruch auf Systematisierung driickt sich auch in der textlichen Ord-
nung aus, welche in den meisten Lehrbiichern zwischen Glaubens- und Pflich-
tenlehre unterscheidet und zugleich systematische Elemente jiidischer Tradition
besonders herausstellt, wenn nicht gar privilegiert. Hierzu zdhlen vor allem die
Zehn Gebote und Prinzipienkataloge wie die Dreizehn Prinzipien Maimonides’
(1135-1204), in Form des Ani Ma’amin,” oder Joseph Albos (1380 —1444), in
Abgrenzung zu Maimonides entwickelte, drei Grundprinzipien des Judentums.>?
Diese Elemente nehmen in einigen Lehrbiichern auch eine strukturierende
Funktion ein, geben die Ordnung des Textes vor und lenken die systematisch-
theologische Darstellung. Lehrbiicher umfassten zahlreiche weitere Insignien
wissenschaftlicher Publikationspraktiken, von strukturierten und teils auf3eror-

50 Wolfgang Wessely (1801-1870), studierter Jurist, nimmt eine weitaus differenziertere Klassi-
fikation jlidischen Rechts vor und beschreibt neun verschiedene Rechtsbereiche: Netiv-emunah:
biblischer Katechismus, oder Leitfaden fuer den Religionsunterricht der israelitischen Jugend.
Prag 1840.

51 Dargelegt im Kommentar zur Mischna (c. 1168), Traktat Sanhedrin, Perek Helek. Vgl. Isadore
Twersky (Hrsg.): A Maimonides Reader. New York 1972. S. 401-423. Zur Popularisierung der
Dreizehn Prinzipien in Form des Yigdal und des Ani Ma’amin siehe Abraham Melamed: Maimo-
nides’ Thirteen Principles. From Elite to Popular Culture. In: The Cultures of Maimonideanism:
New Approaches to the History of Jewish Thought. Hrsg. von James T. Robinson. Leiden 2009.
S. 171-190.

52 Dargelegt im Sefer Halkkarim (1425). Die drei Grundprinzipien des Judentums umfassen: 1) die
Existenz Gottes, 2) die Gottlichkeit der Offenbarung und 3) die Idee von Lohn und Strafe, von
denen weitere Glaubensvorstellungen ableitbar sind.



Die Einheit von ,Leben und Lehre* —— 133

dentlich umfangreichen Inhaltsverzeichnissen iiber Anmerkungsapparate und
weniger hdufig Register und Bibliografien.

Noch mehr als populdrwissenschaftliche Werke, die wissenschaftliche Er-
kenntnisse fiir ein breites Publikum aufbereiteten, sind diese Religionslehrbiicher
zuallererst Produkt ihrer sozialen und kulturellen Kontexte und damit Beispiele
fiir die Rezeption wissenschaftlichen Denkens und theologisch-philosophischer
Debatten seit der Haskala und der engen Verflechtung von Emanzipationsdiskurs,
Bildungs- und Erziehungsdiskurs und den Versuchen, Gehalt und Gestalt des
Judentums neu zu bestimmen. Jiidische Religionslehrer und Autoren versuchten
darzulegen, welches Wissen iiber Judentum und jiidische Religion unabdingbare
Grundlage eines jlidischen Religionsunterrichts sein soll. Dabei waren sie nicht
nur mit innerjiidischen Debatten um religiose Reform und Erneuerung konfron-
tiert, sondern zugleich mit einem weitgehend negativen Bild von Judentum und
jiidischer Erziehung in der christlichen Mehrheitsgesellschaft. Das Absprechen
jedweder Sittlichkeit und Ordnung — ob in Hinblick auf die Gestaltung von Got-
tesdienst und Schulwesen oder noch grundsatzlicher hinsichtlich des Charakters
des Judentums - forderte konkrete Antworten ein und erklart, warum nahezu alle
Lehrbiicher die Definition des Judentums als ethische Religion und ethische
Elemente jlidischer Traditionsliteratur besonders herausstellen. Hierzu zdhlen
insbesondere die Einzigartigkeit der Offenbarung und der hierin begriindeten
Idee des Monotheismus. Noch interessanter ist der Umgang mit dem Gebot der
Néachstenliebe, das gegeniiber der rabbinischen Interpretation eine konsequente
Erweiterung und Universalisierung erfahrt. Nachstenliebe wird zur ethischen
Grundlage im Umgang mit dem Anderen, dem ,,Nebenmenschen®, ob jiidisch oder
nicht-jiidisch.>® Zahlreiche Autoren leiten aus der Nachstenliebe Pflichten gegen
den Staat und seine Institutionen ab.

Deutsch-jiidische Religionslehrbiicher begriinden hier ein neues soziales
Wissen, das auf die im Zuge von Emanzipation und Akkulturation grundlegend
verdnderten gesellschaftlichen Gegebenheiten antwortet. Hierfiir internalisieren
und antizipieren Lehrbuchautoren philosophisch-theologische Konzepte und
Vorstellungen, welche die intellektuellen Debatten des deutschsprachigen Ju-

53 Haufig als ,,Nebenmenschen® beschrieben werden Eltern, Geschwister und weitere Angeho-
rige, das nahere Umfeld wie die Gemeinde, wobei Lehrer, Weise und Greise haufig besonders
hervorgehoben werden. Zudem werden hierunter Pflichten gegen Staat und seine Beamten ge-
nannt und schlussendlich gegen ,,jeden Menschen ohne Unterschied”. Vgl. zum Beispiel Josef
Johlson: Alume Josef. Unterricht in der mosaischen Religion fiir die israelitische Jugend beiderlei
Geschlechts. Frankfurt am Main 1814. S. 74; Alexander Behr: Lehrbuch der mosaischen Religion.
Miinchen 1826. S. 123; Salomon Herxheimer: Yesode ha-Torah: Israelitische Glaubens- und
Pflichtenlehre fiir Schule und Haus. Hannoversch-Miinden 1831. S. 95 (36 Auflagen bis 1916).



134 —— Kerstin von der Krone

dentums seit dem friihen 19. Jahrhundert bestimmen. Neben der im Kontext der
jidischen Hegel-Rezeption formulierten Idee einer Mission Israel, wie sie zum
Beispiel bei Samuel Hirsch anzutreffen ist,”* ist hier vor allem die Idee eines
ethischen Monotheismus zu nennen. Weit friiher als ihre philosophisch-syste-
matische Ausdeutung durch Salomon Formstecher,* vor allem aber durch Her-
mann Cohen,*® greifen jiidische Religionslehrbiicher diese Idee in ihrer Deutung
von Nachstenliebe auf.

Systematische Religionslehrbiicher sind eine spezifische Form deutsch-jiidi-
scher Bildungs- und Erbauungsliteratur, die wesentlich von den zeitgenossischen
intellektuellen Debatten und wissenschaftlichen Denk- und Deutungsmustern
gepragt wurde. Jedoch darf nicht iibersehen werden, dass diese Lehrmittel und
mit ihnen eine systematische jiidische Religionslehre nicht unumstritten war. Die
deutlichste Kritik stammt von Samson Raphael Hirsch (1808 -1888), der infrage
stellte, dass Religionslehrbiicher in ihrem Fokus auf Systematik wirkliches Tora-
Wissen lehren wiirden.”” Hirsch war mit dieser Kritik nicht allein, nicht alle
Schulen und Lehrer griffen auf Religionslehrbiicher zuriick. Wobei das Fiir und
Wider nicht zwingend mit der Zuordnung zum Reformjudentum oder zur Ortho-
doxie korrelierte. Es finden sich gleich mehrere systematische Religionslehrbii-
cher, deren Autoren der Orthodoxie nahestanden, ebenso wie orthodoxe Religi-
onsschulen eine systematische Religionslehre unterrichteten.>®

54 In Samuel Hirsch: Die Religionsphilosophie der Juden oder das Prinzip der Religionsan-
schauung und sein Verhaltnis zum Heidenthum, Christenthum und zur absoluten Philosophie.
Leipzig 1842. Vgl. Christian Wiese: Von Dessau nach Philadelphia: Samuel Hirsch als Philosoph,
Apologet und radikaler Reformer. In: Jiidische Bildung und Kultur in Sachsen-Anhalt von der
Aufkldrung bis zum Nationalsozialismus. Hrsg. von Giuseppe Veltri u. Christian Wiese. Berlin
2008. S. 363-410.

55 Salomon Formstecher: Religion des Geistes, eine wissenschaftliche Darstellung des Ju-
denthums nach seinem Charakter, Entwicklungsgange und Begriffe in der Menschheit. Frankfurt
am Main 1841.

56 Hermann Cohen: Die Religion der Vernunft aus den Quellen des Judentums. Leipzig 1919. Vgl.
u. a. Dana Hollander: Love-of-Neighbor and Ethics of Law in the Philosophy of Hermann Cohen.
In: German-Jewish Thought between Religion and Politics. Festschrift in Honor of Paul Mendes-
Flohr on the Occasion of His Seventieth Birthday. Hrsg. von Christian Wiese u. Martina Urban.
Berlin 2012. S. 83-113.

57 Samson Raphael Hirsch: Religionsunterricht. In: Jeschurun 1 (5) (1854 —1855). S. 254 —270, hier
S. 260 f.

58 Hierzu zdhlten: Naphtali Banet: Emunath Israel: ein Hiilfsbuch zum Unterrichte in der mo-
saischen Religion. Wien 1824; Behr, Lehrbuch (wie Anm. 53); Salomon Plessner: Dat moseh we-
Yehiidit oder Jiidisch-Mosaischer Religionsunterricht fiir die israelitische Jugend. Berlin 1838;
Hirsch Benjamin Auerbach: Torat Emet. Lehrbuch der israelitischen Religion nach den Quellen
bearbeitet. Darmstadt 1839. Eine spatere Ausgabe von Torat Emet wurde in der Religionsschule



Die Einheit von ,Leben und Lehre* —— 135

Zugleich ist zu beachten, dass diese Lehrbiicher keineswegs fiir sich stehen
sollten, sondern als Hinfiihrung auf die schulische und individuelle Bibellektiire
verstanden wurden. Religionslehrer konnten hierfiir auf Schulbibeln und bibli-
sche und rabbinische Anthologien zuriickgreifen, die hdufig auch im Umfeld der
Wissenschaft des Judentums entstanden.”® Diese Schriften, wie auch systemati-
sche Religionslehrbiicher, richteten sich stets zugleich an die Familie als Ort der
Aneignung und Vermittlung religiosen Wissens. Wie erfolgreich sie darin waren,
lasst sich kaum rekonstruieren. Franz Rosenzweig hétte ihnen retrospektiv sicher
kaum Bedeutung zugemessen, sah er doch die Familie als urspriinglichste aller
jiidischen Sphiren als verloren an.®°

Epilog

Die Frage jiidischer Bildung und Erziehung riickt den gesellschaftlichen Wir-
kungsgrad der Wissenschaft des Judentums in den Blickpunkt und verweist zu-
gleich auf die Bedeutung der Haskala, auf die jiidische Wissenschaft und jiidische
Bildung gleichermafien bezogen blieben und ohne die beide nicht zu denken
sind. Die verschiedenen institutionellen, personellen und inhaltlichen Verflech-
tungen zwischen Wissenschaft des Judentums und jiidischer Bildung und Erzie-
hung im 19. Jahrhundert rechtfertigen letztlich Rosenzweigs Inanspruchnahme
der jlidischen Wissenschaft fiir das ,,jiidische Bildungsproblem®. Und doch zeigt
diese komplexe Beziehungsgeschichte, dass Rosenzweigs Blick zum Ende des
Erstens Weltkrieges ein selektiver war, der bestehende Strukturen jiidischer Bil-
dung und Erziehung ausblendete. Dies griindete letztlich auf seiner grundsétzlich
kritischen Haltung gegeniiber der biirgerlichen Kultur und deren Bildungsprak-
tiken, in die sich die Vermittlung jiidischen religiosen Wissens im Laufe des
19. Jahrhundert eingeschrieben hatte.

Die hier beschriebene Verflechtungsgeschichte von jiidischer Wissenschaft
und jiidischer Bildung kann nicht den Anspruch auf Vollstandigkeit erheben.
Vielmehr bedarf es weiterer Forschungen zu den institutionellen und personellen
Verflechtungen, noch mehr aber zu jenen Aktivitdten jiidischer Gelehrter und
Wissenschaftler, die jenseits der spezialisierten Fachdebatte ein breites Publikum

der Adass-Isroel-Gemeinde in Berlin genutzt. Vgl. Meir Hildesheimer: Religious Education in
Response to Changing Times Congregation Adass-Isroel Religious School in Berlin. In: Zeitschrift
fiir Religions- und Geistesgeschichte 60 (2) (2008). S. 111-130.

59 Johannes Sabel: Die Geburt der Literatur aus der Aggada. Formationen eines deutsch-jiidi-
schen Literaturparadigmas. Tiibingen 2010.

60 Rosenzweig, Zeit ists (wie Anm. 1), S. 6.



136 —— Kerstin von der Krone

zu erreichen suchten. Hierzu zdhlen Publikationen — Lehrbiicher, Anthologien,
Populdrausgaben wissenschaftlicher Werke und Quelleneinfithrungen —, aber
auch Vortragsprogramme und damit die Aktivititen gelehrter Vereine.®! Von
ebenso zentraler Bedeutung und letztlich wenig erforscht ist die Rolle von jiidi-
schen Wissenschaftlern als Experten und Beratern fiir Institutionen des
deutschsprachigen Judentums wie den Deutsch-Israelitischen Gemeindebund.®?

61 Ein spétes Beispiel ist hier die fiinfbandige Quelleneinfiihrung Lehren des Judentums nach den
Quellen, die unter Beteiligung fiihrender Wissenschaftler und im Auftrag des Verbands der
Deutschen Juden in den 1920er Jahren entstand.

62 Marcus Brann gehorte beispielsweise zu einer Gruppe von Gutachtern, die den Normallehr-
planentwurf bewerten sollten. Mittheilungen des DIGB Nr. 11 (Dezember 1883). S. 18- 19.



