
Francesca Paolin

Italienisch-jüdische Gelehrte und ihre
deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert

Abstract: The contribution analyses the 19th century urgent need for a conceptu-
alization and reorganization of Jewish Studies among German and Italian Jewish
scholars.Thus, the ways inwhich these Jewish intellectuals investigated their own
Tradition, their understanding of religious identity and the approaches they es-
tablished are observed under a transcultural perspective and put in close relati-
onship to each other. Particularly, the survey emphasizes the peculiarities of the
scientific reflection in their scholarly studies in the fields of Jewish knowledge in
Italy in the 19th century. It focuses on scholars, as well as on Jewish institutions
and their unique contribution to the renewal of Jewish Studies as the Rabbinical
Seminary in Padua (inaugurated in 1829). There, scholars like Samuel David
Luzzatto and his colleague Lelio Della Torre taught and researched at a high
academic level „Israelitic Theology“ combined with disciplines like Jewish Hi-
story, Talmud, Biblical exegesis, Hebrew Philology and Grammar. Hence, Luz-
zatto’s concept of Theology will be examined together with Abraham Geiger’s one.

Fragen nach der Exklusivität, der Vereinbarkeit und Unvereinbarkeit der judais-
tischen Disziplinen und deren Stellung in der italienischen Wissenschaftsland-
schaft des 19. Jahrhunderts haben – anders als im deutschsprachigen Wissen-
schaftsbereich – bis heute lediglich eine geringe Anzahl von Forschenden
interessiert. Als Forscherin im Bereich des italienischen Judentums lege ich in
meinem Beitrag besonderes Gewicht auf die Positionierung und Entwicklung der
Wissenschaft des Judentums (der Vorläuferin der modernen historischen Judais-
tik), ihrer Institutionen und zentralen Figuren in Italien, und setze diese mit jener
im deutschen Sprachraum in Verbindung. Es werden die komplexen Interaktio-
nen der beiden nationalen Wissenschaftskulturen beleuchtet und einige Prot-
agonisten wie Orte in den Fokus gerückt, die wichtige Impulse zur Erneuerung
und Neukonzeption von jüdischem Wissen und jüdischen Studien geliefert ha-
ben. Es werden die Theologiekonzeption und das Wissenschaftsverständnis
zweier Hauptrepräsentanten der Wissenschaft vom Judentum im 19. Jahrhundert
aus italienisch- und deutsch-jüdischer Perspektive in den Mittelpunkt gerückt: die
Theorien von Samuel David Luzzatto und Abraham Geiger. Aus der Konstellation

OpenAccess. © 2022 Francesca Paolin, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International
Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110772388-006



der Briefe und des intensiven Austauschs zwischen beiden Gelehrten¹ ergab sich
ein spannungsgeladener reziproker Einfluss, der für ihre Wissenschaftskonzep-
tion eine nicht nur sekundäre Rolle spielte.

Die Theologie- und Wissenschaftsvorstellungen werden hier anhand von
klassischen religionsphilosophischen Konzepten, wie universalem/partikularem
Verständnis vom Judentum, Verstand/Offenbarung, Historizität/Offenbarung,
systematischem vs. nicht systematischem Anspruch des Judentums, miteinander
in Verbindung gebracht.. Es werden auch andere Vorschläge präsentiert, etwa, die
jüdischen Disziplinen (u. a. die jüdische Geschichte) neu zu konzipieren, oder
auch der Impuls mancher italienisch-jüdischer Gelehrten, diese Disziplinen mit
der italienischen Kultur- und Geistesgeschichte in Beziehung zu setzen.

Im Zuge der neuen systematischen und historisch-kritischen Interpretation
religiöser Traditionen, der entscheidenden Rolle des Historismus sowie der Ein-
führung eines historischen Verständnisses biblischer und talmudischer Texte
wird dargelegt, welchen Gebieten und wissenschaftlichen Inhalten beide Ge-
lehrtengruppen jeweils den Vorzug gaben.² Die Konturen eines neuen jüdischen
Wissenschaftskonzeptes sowie einer „jüdischen“ Theologie und Literatur wurden
im 19. Jahrhundert von Gelehrten unterschiedlicher Tendenzen auf deutsch-jü-
discher Seite umrissen und diskutiert. Man strebte nach Definition und Syste-
matisierung der jüdischen Studien und hatte es sich zur Aufgabe gemacht, die
Untersuchungsbereiche der jüdischen Theologie sowie der jüdischen Geschichte
und Literatur in ihrem gesamten Umfang abzustecken.³ Die Gestaltung und
Ordnung jüdischenWissens und die Modi seiner wissenschaftlichen Bearbeitung,
der Umgang jüdischer Intellektueller mit der eigenen Tradition und religiösen
Identität sowie die zeitgenössischen Antworten, die auf damit einhergehende

 Der Briefaustausch zwischen Geiger und Luzzatto wurde im dritten Kapitel meiner Dissertati-
onsarbeit analysiert. Siehe Francesca Paolin: Wissenschaft des Judentums zwischen Norditalien
und Deutschland. Transfers, Debatten, Netzwerke im 19. Jahrhundert (im Manuskript abge-
schlossen).
 Vgl. Peter Schäfer u. Klaus Herrmann: Judaistik an der Freien Universität Berlin. In: Religi-
onswissenschaft, Judaistik, Islamwissenschaft und Neuere Philologien an der Freien Universität
Berlin. Hrsg. von Karol Kubicki u. Siegward Lönnendonker (Beiträge zur Wissenschaftsgeschichte
der Freien Universität Berlin). Göttingen 2012. S. 53–74.
 Siehe u. a. Ulrich Wyrwa: Die europäischen Seiten der jüdischen Geschichtsschreibung: Eine
Einführung. In: Judentum und Historismus. Zur Entstehung der jüdischen Geschichtswissen-
schaft in Europa. Hrsg. von Ulrich Wyrwa. Frankfurt am Main u. New York 2003. S. 9–36; Peter
Schäfer u. Klaus Herrmann: Judaistik an der Freien Universität Berlin. In: Religionswissenschaft,
Judaistik, Islamwissenschaft und Neuere Philologien an der Freien Universität Berlin. Hrsg. von
Karol Kubicki u. Siegward Lönnendonker (Beiträge zur Wissenschaftsgeschichte der Freien Uni-
versität Berlin). Göttingen 2012. S. 53–74.

100 Francesca Paolin



Fragen damals auf deutsch- und italienisch-jüdischer Seite entwickelt wurden,
sollen im Folgenden zueinander in Beziehung gesetzt werden, um die Eigen-
tümlichkeiten der wissenschaftlichen Reflexion und des wissenschaftlichen Er-
kenntnisprozesses im Ringen um ein neu zu prägendes Judentum – vor allem im
Italien des 19. Jahrhunderts – zu verdeutlichen.

Eine israelitische Theologie in Padua.
Eine jüdische Theologie in Breslau

In Padua, der Stadt im Lombardo-Venezianischen Königreich, damals Teil der
Habsburgischen Monarchie, hatte Anfang des 19. Jahrhunderts – genauer mit der
Gründung des Collegio Rabbinico ab 1829 – die Theologie eine zentrale Stellung
übernommen. Hier wurde der Begriff „Theologie“ weder als problematisch noch
als christlich geprägt wahrgenommen; ganz im Gegenteil nahmen am Collegio
Rabbinico von Padua die rabbinischen und theologischen Studien eine besondere
Stellung ein. 1829 umriss der Rabbiner Lelio Della Torre (1805– 1871) in der Er-
öffnungsrede am Collegio nicht nur den Umfang und die Aufgabenbestimmung
seines Fachs, d. h. der sogenannten „materia tradizionale“ oder des Talmud,
sondern auch den Umfang und die Zielsetzung der Fächer, die sein Kollege Sa-
muel David Luzzatto (1800– 1865) am Collegio übernommen hatte. Diese Rede
Della Torres wurde in der Sammlung Fünf Reden (Cinque Discorsi) 1834 veröf-
fentlicht.

Den Impuls, gerade diese Reden programmatischen Inhalts öffentlich zu
machen, erhielt Della Torre, wie er selbst im Vorwort begründet, von Leopold
Zunz, dem Begründer der Wissenschaft des Judentums, und dessen Äußerungen
gegen das Collegio Rabbinico in den 1832 publizierten Gottesdienstlichen Vorträ-
ge[n] der Juden.⁴

Della Torre fasste in der erwähnten Rede die Zielsetzung der dogmatischen
sowie der Ritual- und Moraltheologie am Seminar zusammen.⁵ Das Tätigkeitsfeld

 Leopold Zunz: Die gottesdienstlichen Vorträge der Juden historisch entwickelt. Ein Beitrag zur
Alterthumskunde und biblischen Kritik, zur Literatur- und Religionsgeschichte. Berlin 1832.
 Zur dogmatischen Theologie aus Della Torres Rede: Die Theologie soll „die Nacht von Un-
glauben und Aberglauben verbannen, sie zeigt uns deutlich und lässt uns das mit Händen
greifen,was wir als Menschen und als ganz besondere Nation glauben müssen, und sie preist mit
unwiderleglichen Beweisen die Göttlichkeit der Schrift“ („sgombrando le tenebre dellʼincredulità
e della superstizione, chiaramente ci mostra e con mano ci fa toccare ciò che dobbiamo credere
siccome uomini e siccome nazion peculiare, e con prove ineluttabili la divinità della Scrittura
predicando“). Lelio Della Torre: Prolusione agli studi di teologia rituale e pastorale scienza tal-

Italienisch-jüdische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert 101



der dogmatischen Theologie, das sich im Wesentlichen auf die Dogmen der jü-
dischen Religion bezog,⁶ lehnte sich unmittelbar an die katholische Theologie an,
die sich mit Dogmen des katholischen Glaubens hinsichtlich ihres theoretischen
Charakters auseinandersetzte.

Della Torre erklärte auch den Umfang der verwandten Themenfelder, d. h. der
Moral- und Ritualtheologie: Die Moraltheologie schreibe den Juden ihre Pflichten
vor, läutere und vollende sie.⁷ Die Ritualtheologie ihrerseits befasse sich mit dem
mosaischen und dem mündlich weitergegebenen Gesetz, das, neben der schrift-
lichen Lehre der Bibel, im Talmud und in der Mischna überliefert werde.⁸

Am Collegio hatte Luzzatto 1832 nach den ersten drei Jahren seiner Tätigkeit
als Professor am Rabbinerseminar u. a. seine Lezioni di storia giudaica, seine
Geschichtsvorlesungen, seine Exegese des Pentateuchs und des Propheten Jesaja
sowie seine Lezioni di teologia morale israelitica und Lezioni di teologia dogmatica
israelitica für die zukünftigen Rabbiner und Lehrer der italienisch-jüdischen Ge-
meinden entworfen.⁹

Im Hinblick auf seine Lezioni der israelitischen Theologie hatte sich Luzzatto
zunächst bei dem ersten Entwurf die Meinungen einiger Freunde eingeholt.
Luzzatto schickte eine erste Konzeption sowie eine kommentierte Vorschau in
Briefen u. a. an Isaak Samuel Reggio (1784– 1855) und an Samuel Vita Lolli (1788–
1843) in Görz.¹⁰ Dem Freund und Mentor Reggio teilte Luzzatto schon 1829 die
ersten Vorstellungen seines Theologiekonzeptes und parallel die Zielsetzung des
gesamten theologischen Werkes mit. Über die Grundlagen seiner Theologiekon-
zeption und die Struktur seines Werkes äußerte er sich folgendermaßen:

mudica e sacra oratoria dellʼIstituto convitto rabbinico letta il dì XXIII Novembre MDCCCXXIX. In:
Lelio Della Torre: Cinque Discorsi. Padova 1834. S. 43–66, hier S. 48.
 Überdies sind „Dogmen“ im Judentum ohnehin eine moderne Konstruktion. Luzzatto erklärte
in verschiedenen Briefen,wo diese im Judentum aufzufindenwaren undwie man sie im Judentum
wahrnahm. Vgl. den Brief Luzzattos an Gabriel Trieste, den Direktor des Rabbinerseminars, vom
23. August 1829. In: Samuel David Luzzatto: Epistolario italiano francese latino di Samuel David
Luzzatto da Trieste. Pubblicato dai suoi figli. Padova: Tipografia alla Minerva dei fratelli Salmin.
1890. S. 90 f. (Nr. 55, Index 61) Vgl. auch Luzzattos Brief an Morpurgo vom 8. November 1837. In:
Luzzatto, Epistolario, S. 226–232, hier S. 228 f. (Nr. 154, Index 130).
 Della Torre, Prolusione (wie Anm. 5), S. 48.
 Della Torre, Prolusione (wie Anm. 5), S. 48.
 Die ersten 47 Paragrafen von Luzzattos Israelitischer Moraltheologie wurden im Periodikum
von Cesare Rovighi bereits 1846 veröffentlicht: Samuel David Luzzatto: Lezioni di teologia morale
israelitica. In: Rivista israelitica 1 (1845–1846). Heft 6–7 (Juni–Juli 1846). S. 329–349; Heft 8
(August 1846). S. 473–490.
 Vgl. u. a. die Briefe Samuel David Luzzattos an Samuel Vita Lolli (3. Mai 1832, 4. Mai 1832 u.
25. Mai 1832). In: Luzzatto, Epistolario (wie Anm. 6), S. 96–98, 152–159. In den Briefen fasste
Luzzatto die Aufgaben u. a. der dogmatischen Theologie zusammen.

102 Francesca Paolin



Ich möchte, dass dasWerk gut begründet und angeordnet gerät, aber nicht schulmäßig, dass
es philosophisch wird, ohne sich philosophisch zu geben, religiös, heilig sogar und
gleichwohl ohne einen Anflug von Düsternis, detailliert, doch nicht kleinlich, und schließ-
lich, dass es wirklich national und jüdisch wird, ohne unduldsam zu wirken oder einem
nicht-jüdischen Leser nutzlos oder verachtenswert zu erscheinen.¹¹

Es lässt sich also feststellen, dass angehende jüdische Geistliche und Religions-
lehrer am Collegio Rabbinico in Padua eine Ausbildung in dogmatischer und
Moraltheologie erhielten. Inwiefern unterschied sich diese von den Auffassungen
von jüdischer Theologie auf deutsch-jüdischer Seite? Als Abraham Geiger (1810–
1874) im Mai 1852 von Luzzatto eine Kopie seiner Theologievorlesungen in ita-
lienischer Sprache erbat und sie im Juni 1852 per Post bekam, stellte er in seinem
Antwortschreiben fest, dass diese Vorlesungen, wie viele Schriften Luzzattos,
„mehr für das größere Publikum berechnet schienen“.¹² Geiger hatte wohl recht.
Diese Vorlesungen zur Moraltheologie hatten schon 1846 in den Heften des in
Parma veröffentlichten italienisch-jüdischen Periodikums Rivista israelitica
(1845– 1848) ein ziemlich großes Publikum gefunden und waren auf breite An-
erkennung gestoßen. Bei Luzzatto, der sein theologisches Werk nicht nur an ein
vorwiegend jüdisches Fachpublikum richtete, zeigte sich – vor allem, was die
Moraltheologie anbelangte – das Bestreben, einem breiten Lesepublikum eine
konkrete, aussagekräftige Vorstellung von der jüdischen Moral zu vermitteln und
parallel die Fundierung der jüdischen Religion durch eine ihr zugrundeliegende,
nachvollziehbare Konzeption aufzuzeigen.

Dies bedeute, so Luzzatto, die jüdische Religion in ihrem ursprünglichen
Charakter, ihren Quellen, d. h. in den Heiligen Schriften, vor allem in der Bibel
und den talmudischen Schriften, zu ergründen. Aus dem Wortlaut der Heiligen
Schriften könne das Judentum sein in hohem Maße soziales, barmherziges und
höchst zivilisiertes Wesen beweisen und deshalb in der zeitgenössischen Gesell-
schaft als Vorbild gelten.¹³

Unter dem Konzept einer „israelitischen Theologie“ verstand Luzzatto in
erster Linie die Aufgabe, die Stoffmasse der Texte der jüdischen religiösen Tra-

 Vgl. den originalen Brief: Luzzatto an Reggio in Görz, 18. Januar 1829. In: Luzzatto, Epistolario
(wie Anm. 6), S. 66 f., hier S. 66 (Nr. 38): „Vorrei che lʼopera riuscisse ragionata e rettamente
sistemata, e non però scolastica; che fosse filosofica, e però non ne avesse lʼaria; fosse religiosa,
anzi santa e però non ne avesse lʼaccigliato aspetto; fosse dettagliata e non però minuziosa; e
finalmente fosse veramente nazionale e israelitica, e non però intollerante, né inutile, né spre-
gevole per un lettore non israelita.“
 Geiger an Luzzatto (Padua, 8. Juni 1852). Centro bibliografico Tullia Zevi, Rom, 2968.
 Samuel David Luzzatto: Lezioni di teologia morale israelitica. Padova 1862. S. IV.

Italienisch-jüdische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert 103



dition zu ordnen.¹⁴ DieWahl des Begriffs „israelitische Theologie“markierte noch
stärker die epistemologische Differenz zwischen dem italienischen Gelehrten und
dem deutschen Reformrabbiner Abraham Geiger in Breslau, der sich ganz be-
wusst weder für eine „israelitische“ noch für eine „mosaische“ Theologie ent-
schieden hatte.¹⁵ In seiner Theologie versuchte Luzzatto seinerseits eine Konti-
nuität zwischen Verstand und mosaischer Religion („Mosaismus“)¹⁶
aufzuzeigen.¹⁷ Dieses Vorhaben ruhte zugleich auf einer besonders volkstümli-
chen, nationalen Ausprägung seiner Theologiekonzeption. Sie stützte sich auf die
Auffassung von einem ethischen und zuhöchst sozialen Charakter des Judentums
und setzte keinen wissenschaftlich-systematischen Anspruch voraus, sondern
eine ausgesprochen philanthropische Grundhaltung, die Luzzatto in seinen Lez-
ioni aus den biblischen Schriften und der talmudischen Tradition rekonstruieren
wollte.¹⁸ So lag der Wert der Wissenschaft für Gelehrte wie Luzzatto nicht in ihrem
Vermögen, das Reale erfassen zu können, sondern in ihrer Fähigkeit zur Wahr-
nehmung der Wahrheit – der Wahrheit Gottes. Luzzatto hatte damit eine Wis-
senschaft im Sinn, die ihre eigene Kritik üben, aber nicht mit der Tora in Konflikt
geraten sollte. Wenn aber die Erkenntnisse der Wissenschaften nicht in Über-
einstimmung mit der Tora standen, dann war für diese Art von Gelehrten von
keiner Wahrheit der Wissenschaften die Rede. Luzzatto war davon überzeugt,
dass das Judentum keinen wissenschaftlichen Charakter habe. Das Judentum sei
als Glaubenslehre zu verstehen, d. h. als eine theoretisch-praktische und religiös-

 Vgl u. a. Luzzatto an Reggio in Görz, 18. Januar 1829 (wie Anm. 11), S. 66 f.
 Geiger plädierte weder für eine israelitische noch für eine mosaische Religion. Für ihn bezog
sich das Attribut „israelitisch“ nur auf die Nachkommen Jakobs und keinesfalls auf die Genossen
eines bestimmten Reiches. Geiger bezog ferner den Begriff „mosaisch“ exklusiv auf das Gesetz
und auf keinen besonderen zentralen Identifikationspunkt im Judentum.Vgl. Karl Erich Grözin-
ger: Jüdisches Denken. Theologie, Philosophie, Mystik. Bd. 3: Von der Religionskritik der Re-
naissance zu Orthodoxie und Reform im 19. Jahrhundert. Frankfurt am Main 2009. S. 602.
 In den Briefen verwendete Luzzatto den Begriff „Mosaismus“, um auf das Judentum zuMoses’
Zeiten hinzuweisen; vgl. Luzzatto an Almeda in Triest, 6. März 1839. In: Luzzatto, Epistolario (wie
Anm. 6), S. 285–294, hier S. 290 f. (Nr. 186).
 Samuel David Luzzatto: Lezioni di teologia dogmatica israelitica. Padova 1863. S. 12: „Der
Glaube, den die mosaische Religion erfordert, ist nichts anderes als das vernünftige Akzeptieren
von Begründungen aus der moralischen Gewißheit“ („La fede adunque, che la mosaica Religione
esige altro non è che la ragionevole acquiescenza agli argomenti di certezza morale“).
 In seinem ursprünglichen Projekt gestand Luzzatto gegenüber Reggio bereits im Jahre 1829,
dass er vorhabe, ein methodisches Kompendium über die Ethik zu verfassen, die man aus Talmud
und Midraschim ableiten könne. Vgl. Luzzatto an Reggio in Görz, 18. Januar 1829 (wie Anm. 11),
S. 66.

104 Francesca Paolin



moralische Glaubenslehre, bei welcher der praktische Gehalt eminent, zentral
und grundsätzlich sei.¹⁹

Bei Abraham Geiger war das charakteristische Merkmal der jüdischen
Theologie nicht innerhalb der dem Judentum immanenten Elemente und Bedin-
gungen aufzufinden; vielmehr bestimme sich dieses Merkmal aus dem mensch-
lichen Bewusstsein („Die Theologie, welche die Einwirkung auf Geist und Leben,
auf den innersten Kern der Menschen bezweckt“)²⁰ sowie aus der Wissenschaft-
lichkeit.²¹ Geigers Theologiebegriff knüpfte an zwei Seelen an: eine höhere, wis-
senschaftlich-akademische einerseits und eine praktische andererseits, die in
einer produktiven Wechselwirkung und im steten Kontakt zueinander standen.
Bei Geiger kristallisierte sich – ähnlich wie bei Luzzatto – ein praktischer An-
wendungsbezug der jüdischen Theologie heraus; dies war aber nur bei Geiger für
eine Neugestaltung der deutsch-jüdischen Gemeinden zentral. Mithilfe der sä-
kularen Disziplinen und der Methoden anderer Wissenssphären, d. h. durch eine
wissenschaftliche Herangehensweise, hätten die jüdischen Theologen die Pro-
bleme und Anliegen der einzelnen jüdischen Gemeinden besser verstehen kön-
nen.²²

Im Gegensatz zu Geiger formulierte Luzzatto vor seinen Studenten weder eine
Entwicklungsgeschichte des Judentums noch einen programmatischen Entwurf
einer jüdischen Theologie. Die einzige definitorische Abgrenzung nahm Luzzatto
bei der Unterscheidung zwischen den Untersuchungsgegenständen der Moral-
theologie und denjenigen der Ritualtheologie vor. Die Moraltheologie sollte sich
demnach ausschließlich mit jenen göttlichen Geboten beschäftigen, die gezielt
soziale Pflichten erfassten,²³ während sich die dogmatische Theologie mit der
jüdischen Religion und deren Unterscheidungsmerkmalen sowie den Beweisen
von deren Existenz beschäftigte und die Aufgabe hatte, die Dogmen der jüdischen

 Luzzatto, Lezioni di teologia dogmatica (wie Anm. 17), S. 13.
 Abraham Geiger: Einleitung in das Studium der jüdischen Theologie (1849). In: Abraham
Geigerʼs Nachgelassene Schriften. Hrsg. von Ludwig Geiger. Bd. 2. Berlin 1875. S. 1–32, hier S. 3.
 Geiger, Einleitung (wie Anm. 20), S. 3 f.; siehe dazu Imke Stallmann: Abraham Geigers Wis-
senschaftsverständnis. Eine Studie zur jüdischen Rezeption von Friedrich Schleiermachers
Theologiebegriff (Beiträge zur jüdischen Theologie, Bd. 20). Frankfurt am Main 2013. S. 140.Viele
dieser für Luzzatto externen, schädlichen Einflüsse waren in den Versuchen, die religiösen Texte
des Judentums mit gezwungenen philosophischen Auslegungen zu lesen, und, nach Ansicht
Luzzattos, beispielsweise in den Äußerungen des jüdischen Philosophen Maimonides zu finden.
Luzzatto unterstütze die Idee einer humanitären Religion, deren ursprünglich sozialer Charakter
sowohl aus den biblischen als auch aus den talmudischen Schriften hergeleitet werden konnte.
 Geiger, Einleitung (wie Anm. 20), S. 5 f.; vgl. auch Ken Koltun-Fromm: Abraham Geiger’s
Liberal Judaism. Personal Meaning and Religious Authority. Bloomington, IN 2006. S. 117.
 Luzzatto, Lezioni di teologia morale (wie Anm. 13), S. 23.

Italienisch-jüdische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert 105



Religion ans Licht zu bringen.²⁴Mithilfe der philosophischen Spekulation und der
systematischen Kritik sollten die Wahrheit der Existenz Gottes und die Mission
von Moses bewiesen werden.²⁵

In seinen Lezioni definierte Luzzatto keinen deutlichen Theologiebegriff –
anders als Abraham Geiger in seinem Aufsatz Einleitung in das Studium der jü-
dischen Theologie von 1849. Luzzatto entwickelte in argumentativen Abschnitten
zum einen ein Kompendium der jüdischen religiösen Moral, zum anderen bot er
ein Kompendium des ritualgesetzlichen Lernstoffes dar. Er umriss ein Konzept
von Theologie, das in seinem betont praktischen Anwendungsbezug einerseits
einen nationalen, volkstümlichen Charakter besaß. Andererseits war seine
Theologiekonzeption durch keine besonders abgrenzenden, ausschließenden
Implikationen gekennzeichnet. Luzzattos Theologieentwurf war zum einen durch
die pietas,²⁶ eine Barmherzigkeit im Sinne der christlichen Moral und der christ-
lichen Theologie, geprägt.²⁷ Zum anderen entwickelte Luzzatto auch ein allge-
meingültiges philanthropisch-theologisches Konzept, das der gesamten
Menschheit angepasst werden konnte. Das Kennzeichen seiner israelitischen
Theologie lag in deren Gerechtigkeitssinn und darin, den toleranten, philan-
thropischen Charakter des Judentums herauszustellen. Das Wichtigste am Ju-
dentum und seiner Theologie waren für Luzzatto ursprüngliche Werte, seine
Soziabilität, seine Toleranz und sein barmherziger Charakter.²⁸ In dieser Hinsicht
galten für Luzzattos Entwurf einer humanitären Theologie jene externen, philo-
sophischen Einflüsse²⁹ als die einzigen, die seine positive Theologiekonstruktion

 Luzzatto, Lezioni di teologia dogmatica (wie Anm. 17), S. 13.
 Luzzatto, Lezioni di teologia dogmatica (wie Anm. 17), S. 13.
 Luzzatto, Lezioni di teologia morale (wie Anm. 13), S. 11 f.
 Luzzatto hatte schon in dem christlichen Denker und Erzieher Francesco Soave (1743– 1806)
einen bedeutsamen philosophischen Bezugspunkt gefunden, der mit seinem Trattato elementare
dei doveri dell’uomo (1809) und mit seinen Novelle morali (1812) großen Einfluss auf den damals
jungen Autodidakten in Triest ausgeübt hatte. Soaves moralisches Verständnis und seine philo-
sophische Theologie, die vor allem für ein christliches Publikum konzipiert wurden, erwiesen sich
für Luzzatto als von großer Bedeutung.
 Luzzatto, Lezioni di teologia morale (wie Anm. 13), S. 3 u. 9.
 Mit „externen“ Elementen meinte er die arabischen Tendenzen und Einflüsse sowie die
Philosophie „griechischer Art“, die aristotelische Philosophie, deren sich Moses Maimonides in
seinem Werk bedient hatte, um die biblischen Texte auszulegen und um die Dogmen und
Grundsätze des Judentums festzulegen. Maimonides’ religionsphilosophische Konzeption strebte
danach, sich der Mittel der aristotelischen Philosophie zu bedienen, um die Heiligen Schriften zu
interpretieren; vgl. u. a. Jay M. Harris: How Do We Know This? Midrash and the Fragmentation of
Modern Judaism. Albany, NY 1995. S. 88 f.

106 Francesca Paolin



bedrohten und negative Auswirkungen haben konnten.³⁰ Es waren wiederum die
sittlichen Werte des Judentums – in Bezug auf Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und
gesellschaftliches Zusammenleben, die er in seiner theologischen Fassung als
universale Werte pries.³¹

Den fortgesetzten Versuch einer Systematisierung der jüdischen Theologie
brachte Abraham Geiger mit einer Institutionalisierung der Wissenschaft des Ju-
dentums und mit dem Fortschreiten der jüdischen religiösen Reform in Verbin-
dung. Sein programmatischer Ansatz, die jüdische Theologie zu einer aner-
kannten Wissenschaft umzuformen, wirkte damals unmittelbar auf sein
Wissenschafts- und Reformverständnis. Während das Judentum bei Geiger mit
seiner Theologie als kulturproduktive, noch fortschreitende, emanzipative und
einflussreiche Größe zu verstehen war, beabsichtigte Luzzatto dagegen, das Ju-
dentum und seine Theologie als moralische, duldsame und sozial gerechte Größe
im Umgang mit der Mehrheitsgesellschaft und im Umgang mit anderen Religio-
nen zu festigen und es auf diesem Wege eine breite Anerkennung finden zu las-
sen. In beiden Theologiekonstruktionen waren mehrere christliche Theologie-
konzepte aufzufinden. Beide beschäftigten sich intensiv mit Texten,
Auffassungen und einzelnen Konzepten christlicher Theologen. Diese wurden im
Laufe der Jahre eigenständig verwendet, und die ursprünglich christlichen Ideen
flossen als wichtige Anregungen in beider Konzepte jüdischer Theologie ein.
Geiger ließ sich von dem Modernisierungsprogramm der protestantischen Theo-
logie beeinflussen. Luzzatto wiederum knüpfte an den Grundgedanken der
christlichen Moral vieler katholischer Theologen an.

Als weiteres verbindendes Element soll noch festgehalten werden, dass so-
wohl Geiger als auch Luzzatto eine besondere Affinität zum Einsatz philologi-
scher und sprachwissenschaftlicher Methoden in ihren jeweiligen theologischen
Konzeptionen zeigten. Kennzeichnend dafür ist die Tatsache, dass beide Ge-
lehrten der sprachwissenschaftlichen Untersuchung religiöser Texte große Be-
deutsamkeit zuschrieben. Beide forschten damals im Bereich der jüdischen Bi-
belexegese und legten einander in ihrer Korrespondenz ihre Resultate und
Fortschritte, ihre neuen Entdeckungen sowie Interpretationen und Kritiken dar.
Verbindendes Motiv und Ziel beider Gelehrten war die Verbreitung,Weiterleitung

 Die monotheistische Idee, d. h. Gottesidee aufrechtzuerhalten gelang Menschen jüdischen
Glaubens dank der strikten Einhaltung ethischer Prinzipien. Es waren jene ethischen Werte des
Judentums wie Mitmenschlichkeit, Gerechtigkeit und Lauterkeit, die dabei halfen, jede Art von
Verbrechen zu vermeiden und die – so Luzzatto – ein herrliches Zusammenleben in der Gesell-
schaft sicherten. Luzzatto an Lolli in Görz, 3. Mai 1832. In: Epistolario (wie Anm. 6), Nr. 96, S. 152–
155.
 Luzzatto, Lezioni di teologia morale (wie Anm. 13), S. 3, 9 u. 11 f.

Italienisch-jüdische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert 107



und Bekanntmachung jüdischer Quellen, u. a. ganzer Codices und Manuskripte,
wie z. B. von Stellen aus den mittelalterlichen Bibelkommentaren Saadia Gaons,
Ibn Ezras, Maimonides’ sowie Raschis. Bei beiden zeigte sich im Rahmen ihrer
Deutung der Texte mittelalterlicher Bibelkommentatoren sowie bei der Erklärung
besonderer Varianten von Wortlauten und Vokalisierungen eine sehr hohe
Fachexpertise und vertieftes Fachwissen.³² Geigers Absicht war es, seine Quel-
lenbestände mit Luzzattos Vermögen in der Handschrifteninterpretation zusam-
menzuführen und dadurch idealerweise zu ergänzen.³³ Sowohl Geiger als auch
Luzzatto verbanden, wenn auch in unterschiedlichem Maße, ihre umfassenden
sprachwissenschaftlichen mit exegetischen Kenntnissen im Umgang mit bibli-
schen und talmudischen Texten. Beiden Gelehrten galt das tiefgreifende Ver-
ständnis der Sprache, das aus einer sorgfältigen linguistischen und lexikalischen
Erforschung des Textes erwuchs, als besonders zentrales, konstitutives Merkmal
des Umgangsmit dem jüdischen literarischen Erbe. Es ist dabei besonders wichtig
zu betonen, dass Abraham Geiger auf dem Feld der bibelexegetischen Studien
eher eine Ausnahme darstellte, während bekanntlich die meisten deutsch-jüdi-
schen Gelehrten – wie Leopold Zunz 1818 – das Studium der gesamten rabbini-
schen Literatur zum programmatischen Ziel der Wissenschaft des Judentums er-
koren.

Italienisch-jüdische Gelehrte spezialisierten sich dagegen vor allem auf die
Bibelexegese sowie auf die Analyse der Propheten und der poetischen Bibeltexte.
Dabei erwies sich für diese Gruppe von Forschern die Einhaltung stilistischer und
ästhetischer Merkmale als besonders wichtig. Dies alles zeugt von der intensiven
Beschäftigung mit der biblischen Exegese, die in Italien den Rang einer hoch
umstrittenen Disziplin nicht mehr verlor. Insbesondere hatten hier die bibel-
exegetischen Studien, die zuvor vernachlässigt worden waren, mit Luzzatto und
seinen Studenten am Collegio einen unglaublichen Schwung und erhebliche
wissenschaftliche Bedeutung auch über die Grenzen Italiens hinaus erhalten.

 Vgl. z. B. Geiger an Luzzatto (Padua, 12. Februar 1850). Centro bibliografico Tullia Zevi, Rom,
2969.
 Im Juli 1849 in einem Brief an Luzzatto musste Geiger anerkennen, dass er von Luzzattos
freundlicher Bereitwilligkeit zur Förderung aller jüdischen literarischen Bestrebungen sehr an-
genehm bewegt sei. Geiger an Luzzatto (Padua, 10. Juli 1849). Centro bibliografico Tullia Zevi,
Rom, 2975. Im darauffolgenden Brief betonte Geiger an Luzzatto in Bezug auf einige in seinem
Besitz befindliche Fragmente Joseph Kimchis Folgendes: „[…] an Materialien fehlt es, wie Sie
sehen, nicht […], aber auch nicht an dem Willen, und ich habe Energie und Ausdauer genug, um
meinen Willen zu Tat zu machen.“ Geiger an Luzzatto (Padua, 21. August 1849). Centro biblio-
grafico Tullia Zevi, Rom, 2976.

108 Francesca Paolin



Bibelexegese in Italien

Auch wenn der Beitrag der Vertreter der Wissenschaft des Judentums der ersten
Generation zur Bibelforschung im Vergleich zur Talmudischen Literatur äußerst
minimal blieb, war ihre Einstellung hierzu gleichwohl positiv.³⁴ Während für
Gelehrte wie Abraham Geiger kanonische Texte wie die Tora auf einen mensch-
lichen Ursprung zurückzuführen waren, mithin die Bibel eine Quelle wie jede
andere darstellte, die es mit den Werkzeugen des Historikers kritisch zu inter-
pretieren galt, wurde sie von institutionalisierten italienisch-jüdischen Gelehr-
tenkreisen mehrheitlich als heiliger Text noch in traditionelle Schemata einge-
ordnet. Auch für Männer wie Luzzatto galt die Bibel als Wort Gottes, als Heilige
Geschichte Israels, die jedoch zugleich als literarische Quelle auch mit strengen
philologischen und sprachwissenschaftlichen Werkzeugen untersucht werden
konnte.

Die Bibelexegese als Disziplin hatte mit den Studien von Samuel David Luz-
zatto und seinem Kreis von Studenten in Italien eine besondere Reife erlangt und
gehörte seit 1829 zusammen mit der hebräischen Philologie zu jenen Fächern, die
von Luzzatto am Collegio von Padua unterrichtet wurden. 1829 verfasste Luzzatto
eine kritische und hermeneutische Einführung zum Pentateuch; diese Introduzi-
one critica ed ermeneutica wurde jedoch exklusiv für die Lehre am Collegio
konzipiert und verwendet und nicht in Lehrbücher umgewandelt. Dennochwurde
dieser biblische Stoff innerhalb der Seminarräume des Collegio reichlich disku-
tiert und debattiert. Die Einführung wurde erst postum 1870 in Padua veröffent-
licht.³⁵

In ihr begründete Luzzatto seine methodologische Annäherung an die hei-
ligen Texte des Pentateuchs, die sich für ihn als das jüdische Gesetz, als das Wort
Gottes erwiesen, weshalb der Aufsatz auch nicht als distinktes Werk, sondern als
inhaltlich organischer und ergänzender Teil seiner dogmatischen Theologie
wahrgenommen werden sollte. In seiner Einführung stellte sich Luzzatto gegen
die Meinung vieler protestantischer Orientalisten und Linguisten und vor allem
gegen die Exegese vieler protestantischer Theologen, die in diesen fünf Büchern
der Bibel kein stilistisches Kontinuum in der Evolution der hebräischen Sprache
festgestellt und daher Moses’ Autorschaft stark in Zweifel gezogen hatten.³⁶

 Vgl. Ran HaCohen: Reclaiming the Hebrew Bible. German-Jewish Reception of Biblical Criti-
cism. Berlin u. New York 2010. S. 42.
 Vgl. Samuel David Luzzatto: Introduzione critica ed ermeneutica scritta nell’anno 1829 ad uso
degli alunni dell’istituto convitto rabbinico di Padova. Padova 1870.
 Luzzatto, Introduzione (wie Anm. 35), S.VI.

Italienisch-jüdische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert 109



Luzzatto zeigte in seiner Argumentation eine besonders starke Tendenz zum ge-
nauen lexikalischen und grammatikalischen Vergleich. Diese philologische und
sprachwissenschaftliche Annäherung ergab sich aus der Erläuterung und Ge-
genüberstellung einzelner Wortkonstruktionen und Varianten in den unter-
schiedlichen Bibelversionen. Die Strenge seiner sprachwissenschaftlichen Argu-
mentation verweist auf die systematische Einhaltung von philologischen und
grammatikalischen Grundlagen, die sich stark auf die Methode von mittelalter-
lichen Autoren wie Saadia Gaon und Raschi bezogen. So beschreibt Luzzatto 1855
den Lesern des Educatore Israelita seine Herangehensweise:

Meine Exegese stützt sich auf die Überzeugung vom Faktum übernatürlicher Offenbarungen,
und sie steht, ohne blind den Auslegungen alter Bibelkommentatoren zu folgen, in fortge-
setzter Auseinandersetzungmit denmodernen Protestantenwie auchmit all jenen jüdischen
Autoren jenseits der Alpen, die offen oder verdeckt denselben Prinzipien folgen.³⁷

Auch Lelio Della Torre, Professor am Rabbinerseminar in Padua, versuchte, die
primäre religiöse Bedeutung der Heiligen Schrift zu bewahren, wie er in der
Vorrede seiner Psalmenübersetzung von 1845 deutlich machte.³⁸ Andere Gelehrte
wie Isaak Samuel Reggio, der 1831 in der Vorrede zu seinem Werk über Jesaja ein
in erster Linie linguistisches und philologisches Bestreben betont hatte, legten
besonderen Wert auf die systematische Einhaltung wissenschaftlicher Stan-
dards.³⁹ Reggio bediente sich bei der interpretativen Erschließung des Textes auch
einer vergleichenden Methode, so etwa in seiner Annäherung an die diversen und
mehrsprachigen Versionen des Jesaja-Buchs.

Bereits seit den 1840er Jahren rezipierten auch deutsch-jüdische Publikati-
onsorgane das vorrangige und dedizierte Interesse italienisch-jüdischer Forscher
für bibelexegetische Studien. Psalmenübersetzungen sowie Übersetzungen der
einzelnen Prophetenbücher in italienischer Sprache wurden gelesen und in

 „Quindi anche la mia Esegesi ritiene la realtà delle sovrannaturali Rivelazioni, e senza seguire
alla cieca le interpretazioni degli antichi, è in lotta continua coi moderni protestanti, e quindi con
tutti quegli scrittori israeliti oltramontani, che apertamente o copertamente sono animati dai
medesimi principii“. Samuel David Luzzatto: Annunzio tipografico. Il profeta Isaia,volgarizzato e
commentato ad uso degli Israeliti da S. D. Luzzatto. In: LʼEducatore Israelita 3. Padova 1855.
S. 242–244, hier S. 244.
 Lelio Della Torre: I Salmi volgarizzati sul testo massoretico ed illustrati con argomento e note
dal Rabbino Lelio Della Torre, Professore nell’Istituto Convitto Rabbinico, Socio corrispondente
dell’I.R. Accademia di scienze, lettere e arti di Padova. Parte prima: Testo, traduzione ed argo-
menti.Wien 1845.
 Isaak Samuel Reggio, Il libro d’Isaia versione poetica fatta sull’originale testo ebraico, da
Isacco Reggio, già professore d’umanità nell’imp. reg. ginnasio di Gorizia. Udine 1831. S. 7.

110 Francesca Paolin



zahlreichen deutsch-jüdischen Periodika kommentiert und angepriesen, wobei
die Rezensenten die besondere linguistische und stilistische Kompetenz der ita-
lienischen Übersetzungen würdigten.⁴⁰

Luzzattos Werke galten immer noch als zentrale Nachschlagewerke für
deutsch-jüdische Forscher.⁴¹ Kennzeichnend für die Zeit und die Entwicklung der
exegetischen Studien in Italien ist die Tatsache, dass vom Collegio Rabbinico als
institutioneller rabbinischer Einrichtung bis in die 1860er und 1870er Jahre keine
Fachliteratur sowie keine die gesamte Bibel behandelnden Kommentare für die
Öffentlichkeit konzipiert wurden. Die biblische Forschung blieb wissenschaftlich
und institutionell innerhalb einer rabbinischen Forschungsstätte angesiedelt. Die
Bibelforschung wurde bis zu Luzzattos Tod und darüber hinaus in vielerlei Hin-
sicht durch seine Persönlichkeit beeinflusst.

Definitionen der jüdischen Geschichte in Italien

Sicher hatte der zentrale Stellenwert der jüdischen Geschichte für die deutschen
Vertreter der Wissenschaft des Judentums und die judaistischen Studien Wir-
kungen und Ausstrahlung auch auf benachbarte Länder wie Italien. Das hohe
Niveau historischer Werke in deutscher Sprache wie derjenigen von Isaak Markus
Jost (1793– 1860) sowie der Zuwachs von historischen Spezialstudien wurde
später mit unterschiedlichen Reaktionen von einigen italienisch-jüdischen Ge-
lehrten und Publizisten rezipiert und diese Arbeiten in ihrem bahnbrechenden
wissenschaftlichen Wert geschätzt. Das Studium der jüdischen Geschichte erhielt
als Institutionengeschichte gemeinsam mit anderen Disziplinen in Padua mit den
Vorlesungen von Samuel David Luzzatto am Collegio einen akademischen Rang.
Das Fach „jüdische Geschichte“wurde als Religionsgeschichte, als Geschichtemit
starkem Schwerpunkt im biblischen Judentum aufgefasst, blieb aber so zumin-

 Der hohe ästhetisch-literarische Wert der italienischen Bibelausgaben wurde als herausste-
chende und prägende Charakteristik vieler exegetischer Publikationen in italienischer Sprache
begrüßt. Die Fortschritte der Bibelexegese von Autoren wie Reggio, Luzzatto, Marco Mortara und
Della Torre wurden mit großen Erwartungen beobachtet. Vgl. Adolf Jellinek: I Salmi volgarizzati
sul testo masoretico ed illustrati con argomenti e note dal Rabbino Lelio Della Torre, Professore
nellʼIstituto Convitto Rabbinico etc. Parte I: Testo, traduzione ed argomenti. Wien 1845. 8. v.
Schmidt und Busch. (S. 262.). In: Literaturblatt des Orients 7 (9) (26. Februar 1846). S. 135 f.
 Zur Wahrnehmung der bibelexegetischen Werke Luzzattos in der deutsch-jüdischen Presse
siehe Leopold Löw: Die Klage über Indifferentismus. In: Ben Chananja 1 1 (1858). S. 3– 10, hier
S. 9; Leopold Löw: Literarische Anzeigen. Elementi del caldeo biblico e del dialetto talmudico
babilonese, di Samuel David Luzzatto da Trieste, Professore nell’Istituto Rabbinico di Padova,
socio dell’I.R. Accademia di Padova. In: Ben Chananja 9 36 (1866). S. 639 f.

Italienisch-jüdische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert 111



dest im Rahmen einer jüdisch-konfessionellen Institution in die Ausbildung von
zukünftigen Rabbinern eingebunden.

Ab den 1860er Jahren wurden von italienischen Rabbinern und Laien in Form
von Artikeln in der italienisch-jüdischen Presse Aufrufe zur Konzipierung von
dezidierten Programmen für das Studium der Geschichte als Hauptfach für jü-
dische Studenten schon für das Gymnasialstudium verfasst. So plädierte der
Rabbiner und Publizist Flaminio Servi (1841– 1904) aus Piemont in vielen Artikeln
in der italienisch-jüdischen Presse für die Stiftung eines Lehrstuhls für jüdische
Geschichte an einem Rabbinerseminar,⁴² jedoch ohne die universitären und die
säkularen akademischen Strukturen ins Spiel zu bringen. Man suchte damit in-
nerhalb eines jüdisch-konfessionellen Milieus einen festgelegten Wissenschafts-
bereich zu definieren, doch gab es darüber hinaus in Italien keine Suche nach
Akzeptanz und Institutionalisierung dieser Disziplin in einem christlich-akade-
mischen Umfeld.⁴³

Während ein Großteil der italienisch-jüdischen Publizisten für erkennbar
jüdische Geschichtswerke sowie für vornehmlich altertumswissenschaftliche
Studien eintrat, unterstützten seit den 1860er Jahren einige wenige Stimmen in
der italienisch-jüdischen Presse einen anderen Ansatz, der sich stark am Vorbild
der deutschsprachigen Wissenschaft des Judentums orientierte.Wie die deutsch-
jüdischen Historiker schrieben sie der jüdischen Geschichtsschreibung eine
maßgebliche Stellung als „Herrin aller Wissenschaften“ („Signora di ogni scien-
za“) zu,⁴⁴ welcher der Rang einer eigenständigen Wissenschaft zukommen sollte.
Manche Gelehrte favorisierten bei der Rekonstruktion der jüdischen Vergangen-
heit, zum Teil unter dem Einfluss von Heinrich Graetz, eine starke Akzentuierung
der Sozial- und Politikgeschichte und nicht zuletzt eine detaillierte Abhandlung
der jüdischen Beziehungen zu anderen Völkern und Nationen.⁴⁵

Gelehrte wie Moisé Colombo verstanden die jüdische Geschichte als Teil der
Universalgeschichte sowie als Teil der Weltgeschichte der Menschheit. Daher
sollte das Studium der jüdischen Geschichte neben der Zeit des alten Israel und
der Epoche des Mittelalters auch eine Ideengeschichte und deren prägende Kraft
für das Judentum einbeziehen. Colombo erblickte im Denken von Maimonides,
Mendelssohn und Spinoza die unbedingte Voraussetzung für eine jüdische „Re-

 Flaminio Servi: Lettera ad un amico. Sul Bisogno degl’Israeliti di studiare la storia Giudaica.
In: LʼEducatore Israelita 8 (1860). S. 289–293.
 Servi, Lettera (wie Anm. 42), S. 291.
 Aronne Curiel: Movimento intellettuale del Giudaismo contemporaneo. In: Il Corriere Israe-
litico 7 (1868– 1869). S. 123– 128, hier S. 123.
 Moisé Colombo: Sullo studio della storia israelitica. In: LʼEducatore Israelita 16 (1868). S. 173–
176, hier S. 174.

112 Francesca Paolin



aktion“,⁴⁶ die zur Akkulturation beitragen und der die jüdischen Studien neue
Impulse verleihen sollte. Auch Colombo betonte in seinen Presse-Beiträgen in den
1860er-Jahren die zentrale Stellung der Bibel und der jüdischen Geschichte für die
jüdische Studien, unterstrich aber gleichfalls, dass diese Studien zur jüdischen
Altertumsgeschichte nur säkulare Intellektuelle und Forscher hätten unterneh-
men sollen, da die jüdische Geschichte ein Feld sei, das nicht den Rabbinern
überlassen werden sollte.⁴⁷

Andere Rabbiner wie Esdra Pontremoli (1818– 1888) aus Piemont nahmen die
Geschichte des deutsch-jüdischen Historikers Isaak Markus Jost als Vorbild. ⁴⁸ Die
jüdische Altertumsgeschichte solle, so Pontremoli, in Forschung und Lehre auf
der Basis einer neuartigen Auffassung von geschichtlichen Studien umorganisiert
werden. Dafür sei nicht nur die Geschichte der biblischen Zeiten, sondern auch
die neueste Geschichte zu berücksichtigen, um eine fortschrittliche, moderne
Auffassung von Geschichte voranzutreiben, die sich nah an den Konzeptionen
deutsch-jüdischer Historiker der Zeit orientierte. Parallel dazu hielt er eine
gründliche Auseinandersetzung mit der italienischen Geschichte für wichtig, die
die jüdische Geschichte im Zusammenhang mit den zeitgenössischen kulturellen,
politischen und intellektuellen Entwicklungen in Italien ins Auge fasst. Die für die
italienischen Juden dringliche Auseinandersetzung mit Heimatgeschichte,⁴⁹ mit
der storia patria, sollte dabei weniger wie Servi die jüdische Nationalgeschichte
akzentuieren oder eine exklusiv jüdische nationale Errungenschaft, welche die
Anerkennung eines exklusiv innerjüdischen Forschungsmilieus vorauszusetzen
hätte, sondern vielmehr Ausdruck einer universalgeschichtlichen Perspektive
sein, die keine Abgrenzung zwischen einer jüdischen und einer universalen Ge-
schichte vornimmt. Aus dieser Perspektive, die insgesamt an Josts Geschichts-
konzeption erinnert, spielte jedoch weniger ein europäischer Zeitgeist, wie bei
Isaak Markus Jost,⁵⁰ sondern vielmehr ein romantischer eine maßgebliche Rolle –
und vor allem die italienische Bildungstradition.

Pontremoli setzte in seinem Konzept von storia patria eine unbedingte
Loyalität und Zugehörigkeit zu Italien und seiner Geschichte, also der neuen

 Colombo, Sullo studio (wie Anm. 45), S. 175.
 Colombo, Sullo studio (wie Anm. 45), S. 174.
 Esdra Pontremoli (1818– 1888) wurde in Ivrea in Piemont geboren und leitete 1853 bis 1871 mit
Rabbiner Giuseppe Levi das Periodikum L’Educatore Israelita.
 Esdra Pontremoli: Al Sig. Moisé Colombo. In: L’Educatore Israelita 16 (1868). S. 197–201, hier
S. 198 u. S. 200.
 Wyrwa, Die europäischen Seiten (wie Anm. 3), S. 21.

Italienisch-jüdische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert 113



Heimat, ⁵¹ voraus und betonte die Notwendigkeit eines vertieften Studiums der
neueren und zeitgenössischen italienischen Geschichte. Außerdem legte er gro-
ßen Wert auf eine fundierte Einordnung von jüdischen Literaten und Denkern
vergangener Zeiten in den umfassenden Kontext von Ereignissen und Persön-
lichkeiten der italienischen Geschichte.⁵²

Wissenschaft des Judentums in Italien:
Ein eigener Weg?

Die Mehrheit der italienisch-jüdischen Forscher hatte konfessionelle Interessen
nie komplett aus der literaturhistorischen, bibelexegetischen und historischen
Forschung verbannt, wie es der repräsentativste Gelehrte der Wissenschaft des
Judentums, Leopold Zunz, Anfang des 19. Jahrhunderts in seinen programmati-
schen Schriften angestrebt hatte. Für die meisten italienisch-jüdischen Gelehrten
noch in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts blieb eine solche Forderung un-
annehmbar. In ihrer Vorstellung von Theologie, Literatur und jüdischer Ge-
schichte, die viele italienische Publizisten, Denker und Rabbiner teilten, gab es
keinen Bedarf für die Einbeziehung eines breiteren, externen Kontextes, wie sie
auf deutsch-jüdischer Seite angestrebt wurde. Auf beiden Seiten war damals aber
ein Bedürfnis vorhanden, definierbare Kenntnisse in Bezug auf das jüdische
Wissen zu vermitteln. So war es Leopold Zunz mit seiner Systematisierung der

 Pontremoli wies auf die Namen von italienischen Historikern und Politikern und deren Werke
hin. Als besonders wichtig erwiesen sich Historiker wie Niccolò Machiavelli und Francesco
Guicciardini, die als die italienischen Historiker schlechthin wahrgenommen wurden. Pontre-
moli, Al Sig. Moisé Colombo (wie Anm. 49), S. 200.
 Pontremoli wies in seiner Replik an Colombo auf bedeutende Geschichtsschreiber und zu-
gleich Politiker seiner Zeit hin, die von Geschichtstheorien und Ideen der Romantik stark geprägt
wurden. Dazu zählte etwa der Schweizer Historiker Jean-Charles-Léonard Sismonde (1773– 1842),
der stark von den Theorien Jean-Jacques Rousseaus inspiriert wurde und Verfasser einer mehr-
bändigen Histoire des républiques italiennes du Moyen-âge (1807– 1808, 1809– 1818) war. Pon-
tremoli zitierte auch den französischen Geschichtsschreiber Pierre Daru (1767–1829) und zeit-
genössische italienische Historiker wie Pietro Colletta (1775– 1831) und Cesare Cantú (1804–
1895), der ein monumentales enzyklopädisches Geschichtswerk (Storia universale) sowie un-
zählige Geschichtsromane vor allem Mitte der 1850er Jahre verfasst hatte. Pontremoli stellte sich
parallel dazu eine jüdische Wissenschaftsgeschichte vor, die das Wirken von bedeutenden jüdi-
schen Wissenschaftlern wie Mathematikern, Physikern, Medizinern und Naturwissenschaftlern
betonte. Es sollte eine Geschichte der Entdeckungen und der Erfolge jüdischer Wissenschaftler
entstehen, die in vielen Disziplinen herausragende Resultate erzielt hatten. Pontremoli, Al Sig.
Moisé Colombo (wie Anm. 49), S. 200.

114 Francesca Paolin



Disziplinen in vergleichbarer Weise um eine Wissenschaft des Judentums zu tun
wie Samuel David Luzzatto mit seinen Theologievorlesungen und Geschichts-
lehrbüchern am Collegio Rabbinico und seinem philanthropischen Anliegen.
Wissenschaft lief jedoch nur für deutsch-jüdische Gelehrte auf disziplinäre Ein-
heitlichkeit, Neutralität und Konformität hinaus. Auf italienischer Seite dagegen
ging es weder um Gleichförmigkeit noch um eine einheitliche Systematik der
jüdischen Studien. Die Absicht von Gelehrten wie Luzzatto und Servi – im Ge-
gensatz zu den deutsch-jüdischenWissenschaftlern – bestand vielmehr darin, die
wissenschaftliche Erforschung des jüdischen Wissenskorpus zu etablieren, ohne
einen universitären Habitus für notwendig zu erachten, dabei aber dennoch in-
stitutionell verankert zu bleiben. Zum anderen musste das Korpus der jüdischen
Disziplinen unter einem selbstkritischen Blick betrachtet, umgewandelt und für
einen vornehmlich innerjüdischen Gebrauch neu geschrieben werden. Das Col-
legio Rabbinico wurde jedoch nicht zum Zentrum der jüdischen Studien und
Wissenschaft in Italien.

Nur einzelne Stimmenwie diejenige Colombos nahmen starken Bezug auf das
deutsch-jüdische Vorbild und auf deutsch-jüdische Modelle der Geschichts-
schreibung. Sie hätten allerdings der Geschichte und Literatur des Judentums als
Fächern – anders als einer religionsorientierten jüdischen Wissenschaft oder ei-
ner Theologie – eher noch eine Chance an jüdischen Fachbereichen in Universi-
täten in Italien gegeben.

Es war utopisch zu denken, dass nach der Gründung des italienischen Kö-
nigreichs 1861 einheitliche und allgemeingültige wissenschaftliche Methoden
und eine allgemein geteilte Herangehensweise an das Studium und die Erfor-
schung der jüdischen Geschichte sowie der biblischen und rabbinischen Literatur
entstehen könnten – zu unterschiedlich und zu vielfältig waren die Tendenzen
und Traditionen, die Methoden und Herangehensweisen innerhalb des italieni-
schen Judentums. Zu zahlreich blieben die Varianten, in denen wissenschaftliche
Forschung und Wissenschaftsinstitutionen von jüdischen Gelehrten betrieben
wurden, und die jeweiligen zugrundeliegenden Wertvorstellungen. Diese unter-
schiedlichen Seelen des italienischen Judentums erwiesen sich letztlich als po-
litisch und ideologisch nicht kompatibel in ihrem Bestreben, zeitgenössische
Denkweisen und moderne kritische Standards sowie eine neue jüdische Reli-
giosität mit der jüdischen Tradition zusammenzuschließen.

Italienisch-jüdische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert 115




