Francesca Paolin
Italienisch-jiidische Gelehrte und ihre
deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert

Abstract: The contribution analyses the 19" century urgent need for a conceptu-
alization and reorganization of Jewish Studies among German and Italian Jewish
scholars. Thus, the ways in which these Jewish intellectuals investigated their own
Tradition, their understanding of religious identity and the approaches they es-
tablished are observed under a transcultural perspective and put in close relati-
onship to each other. Particularly, the survey emphasizes the peculiarities of the
scientific reflection in their scholarly studies in the fields of Jewish knowledge in
Italy in the 19" century. It focuses on scholars, as well as on Jewish institutions
and their unique contribution to the renewal of Jewish Studies as the Rabbinical
Seminary in Padua (inaugurated in 1829). There, scholars like Samuel David
Luzzatto and his colleague Lelio Della Torre taught and researched at a high
academic level ,Israelitic Theology*“ combined with disciplines like Jewish Hi-
story, Talmud, Biblical exegesis, Hebrew Philology and Grammar. Hence, Luz-
zatto’s concept of Theology will be examined together with Abraham Geiger’s one.

Fragen nach der Exklusivitdt, der Vereinbarkeit und Unvereinbarkeit der judais-
tischen Disziplinen und deren Stellung in der italienischen Wissenschaftsland-
schaft des 19. Jahrhunderts haben — anders als im deutschsprachigen Wissen-
schaftsbereich — bis heute lediglich eine geringe Anzahl von Forschenden
interessiert. Als Forscherin im Bereich des italienischen Judentums lege ich in
meinem Beitrag besonderes Gewicht auf die Positionierung und Entwicklung der
Wissenschaft des Judentums (der Vorlduferin der modernen historischen Judais-
tik), ihrer Institutionen und zentralen Figuren in Italien, und setze diese mit jener
im deutschen Sprachraum in Verbindung. Es werden die komplexen Interaktio-
nen der beiden nationalen Wissenschaftskulturen beleuchtet und einige Prot-
agonisten wie Orte in den Fokus geriickt, die wichtige Impulse zur Erneuerung
und Neukonzeption von jiidischem Wissen und jiidischen Studien geliefert ha-
ben. Es werden die Theologiekonzeption und das Wissenschaftsverstindnis
zweier Hauptreprasentanten der Wissenschaft vom Judentum im 19. Jahrhundert
aus italienisch- und deutsch-jiidischer Perspektive in den Mittelpunkt geriickt: die
Theorien von Samuel David Luzzatto und Abraham Geiger. Aus der Konstellation

3 OpenAccess. © 2022 Francesca Paolin, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert

unter einer Creative Commons Namensnennung — Nicht kommerziell — Keine Bearbeitung 4.0 International
Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110772388-006



100 —— Francesca Paolin

der Briefe und des intensiven Austauschs zwischen beiden Gelehrten' ergab sich
ein spannungsgeladener reziproker Einfluss, der fiir ihre Wissenschaftskonzep-
tion eine nicht nur sekundére Rolle spielte.

Die Theologie- und Wissenschaftsvorstellungen werden hier anhand von
Kklassischen religionsphilosophischen Konzepten, wie universalem/partikularem
Verstidndnis vom Judentum, Verstand/Offenbarung, Historizitdt/Offenbarung,
systematischem vs. nicht systematischem Anspruch des Judentums, miteinander
in Verbindung gebracht.. Es werden auch andere Vorschldge prasentiert, etwa, die
jiidischen Disziplinen (u. a. die jiidische Geschichte) neu zu konzipieren, oder
auch der Impuls mancher italienisch-jiidischer Gelehrten, diese Disziplinen mit
der italienischen Kultur- und Geistesgeschichte in Beziehung zu setzen.

Im Zuge der neuen systematischen und historisch-kritischen Interpretation
religitser Traditionen, der entscheidenden Rolle des Historismus sowie der Ein-
fiihrung eines historischen Verstandnisses biblischer und talmudischer Texte
wird dargelegt, welchen Gebieten und wissenschaftlichen Inhalten beide Ge-
lehrtengruppen jeweils den Vorzug gaben.? Die Konturen eines neuen jiidischen
Wissenschaftskonzeptes sowie einer ,jiidischen” Theologie und Literatur wurden
im 19. Jahrhundert von Gelehrten unterschiedlicher Tendenzen auf deutsch-jii-
discher Seite umrissen und diskutiert. Man strebte nach Definition und Syste-
matisierung der jiidischen Studien und hatte es sich zur Aufgabe gemacht, die
Untersuchungsbereiche der jiidischen Theologie sowie der jiidischen Geschichte
und Literatur in ihrem gesamten Umfang abzustecken.? Die Gestaltung und
Ordnung jiidischen Wissens und die Modi seiner wissenschaftlichen Bearbeitung,
der Umgang jiidischer Intellektueller mit der eigenen Tradition und religiésen
Identitdt sowie die zeitgenOssischen Antworten, die auf damit einhergehende

1 Der Briefaustausch zwischen Geiger und Luzzatto wurde im dritten Kapitel meiner Dissertati-
onsarbeit analysiert. Siehe Francesca Paolin: Wissenschaft des Judentums zwischen Norditalien
und Deutschland. Transfers, Debatten, Netzwerke im 19. Jahrhundert (im Manuskript abge-
schlossen).

2 Vgl. Peter Schéfer u. Klaus Herrmann: Judaistik an der Freien Universitdt Berlin. In: Religi-
onswissenschaft, Judaistik, Islamwissenschaft und Neuere Philologien an der Freien Universitat
Berlin. Hrsg. von Karol Kubicki u. Siegward Lonnendonker (Beitrage zur Wissenschaftsgeschichte
der Freien Universitdt Berlin). Gottingen 2012. S. 53— 74.

3 Siehe u. a. Ulrich Wyrwa: Die europdischen Seiten der jiidischen Geschichtsschreibung: Eine
Einfiihrung. In: Judentum und Historismus. Zur Entstehung der jlidischen Geschichtswissen-
schaft in Europa. Hrsg. von Ulrich Wyrwa. Frankfurt am Main u. New York 2003. S. 9-36; Peter
Schéfer u. Klaus Herrmann: Judaistik an der Freien Universitdt Berlin. In: Religionswissenschaft,
Judaistik, Islamwissenschaft und Neuere Philologien an der Freien Universitat Berlin. Hrsg. von
Karol Kubicki u. Siegward Lonnendonker (Beitrdge zur Wissenschaftsgeschichte der Freien Uni-
versitdt Berlin). Gottingen 2012. S. 53 -74.



Italienisch-jiidische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert =— 101

Fragen damals auf deutsch- und italienisch-jiidischer Seite entwickelt wurden,
sollen im Folgenden zueinander in Beziehung gesetzt werden, um die Eigen-
tiimlichkeiten der wissenschaftlichen Reflexion und des wissenschaftlichen Er-
kenntnisprozesses im Ringen um ein neu zu pragendes Judentum — vor allem im
Italien des 19. Jahrhunderts — zu verdeutlichen.

Eine israelitische Theologie in Padua.
Eine jiidische Theologie in Breslau

In Padua, der Stadt im Lombardo-Venezianischen Konigreich, damals Teil der
Habsburgischen Monarchie, hatte Anfang des 19. Jahrhunderts — genauer mit der
Griindung des Collegio Rabbinico ab 1829 — die Theologie eine zentrale Stellung
iibernommen. Hier wurde der Begriff ,,Theologie“ weder als problematisch noch
als christlich gepragt wahrgenommen; ganz im Gegenteil nahmen am Collegio
Rabbinico von Padua die rabbinischen und theologischen Studien eine besondere
Stellung ein. 1829 umriss der Rabbiner Lelio Della Torre (1805-1871) in der Er-
offnungsrede am Collegio nicht nur den Umfang und die Aufgabenbestimmung
seines Fachs, d. h. der sogenannten ,materia tradizionale“ oder des Talmud,
sondern auch den Umfang und die Zielsetzung der Facher, die sein Kollege Sa-
muel David Luzzatto (1800 —1865) am Collegio iibernommen hatte. Diese Rede
Della Torres wurde in der Sammlung Fiinf Reden (Cinque Discorsi) 1834 verof-
fentlicht.

Den Impuls, gerade diese Reden programmatischen Inhalts 6ffentlich zu
machen, erhielt Della Torre, wie er selbst im Vorwort begriindet, von Leopold
Zunz, dem Begriinder der Wissenschaft des Judentums, und dessen Auf3erungen
gegen das Collegio Rabbinico in den 1832 publizierten Gottesdienstlichen Vortrd-
ge[n] der Juden.*

Della Torre fasste in der erwdhnten Rede die Zielsetzung der dogmatischen
sowie der Ritual- und Moraltheologie am Seminar zusammen.® Das Tatigkeitsfeld

4 Leopold Zunz: Die gottesdienstlichen Vortrdage der Juden historisch entwickelt. Ein Beitrag zur
Alterthumskunde und biblischen Kritik, zur Literatur- und Religionsgeschichte. Berlin 1832.

5 Zur dogmatischen Theologie aus Della Torres Rede: Die Theologie soll ,,die Nacht von Un-
glauben und Aberglauben verbannen, sie zeigt uns deutlich und ldsst uns das mit Hdnden
greifen, was wir als Menschen und als ganz besondere Nation glauben miissen, und sie preist mit
unwiderleglichen Beweisen die Gottlichkeit der Schrift“ (,,sgombrando le tenebre dell’incredulita
e della superstizione, chiaramente ci mostra e con mano ci fa toccare ci6 che dobbiamo credere
siccome uomini e siccome nazion peculiare, e con prove ineluttabili la divinita della Scrittura
predicando®). Lelio Della Torre: Prolusione agli studi di teologia rituale e pastorale scienza tal-



102 —— Francesca Paolin

der dogmatischen Theologie, das sich im Wesentlichen auf die Dogmen der jii-
dischen Religion bezog,® lehnte sich unmittelbar an die katholische Theologie an,
die sich mit Dogmen des katholischen Glaubens hinsichtlich ihres theoretischen
Charakters auseinandersetzte.

Della Torre erkldrte auch den Umfang der verwandten Themenfelder, d. h. der
Moral- und Ritualtheologie: Die Moraltheologie schreibe den Juden ihre Pflichten
vor, ldutere und vollende sie.” Die Ritualtheologie ihrerseits befasse sich mit dem
mosaischen und dem miindlich weitergegebenen Gesetz, das, neben der schrift-
lichen Lehre der Bibel, im Talmud und in der Mischna iiberliefert werde.?

Am Collegio hatte Luzzatto 1832 nach den ersten drei Jahren seiner Tatigkeit
als Professor am Rabbinerseminar u. a. seine Lezioni di storia giudaica, seine
Geschichtsvorlesungen, seine Exegese des Pentateuchs und des Propheten Jesaja
sowie seine Lezioni di teologia morale israelitica und Lezioni di teologia dogmatica
israelitica fiir die zukiinftigen Rabbiner und Lehrer der italienisch-jiidischen Ge-
meinden entworfen.’

Im Hinblick auf seine Lezioni der israelitischen Theologie hatte sich Luzzatto
zundchst bei dem ersten Entwurf die Meinungen einiger Freunde eingeholt.
Luzzatto schickte eine erste Konzeption sowie eine kommentierte Vorschau in
Briefen u. a. an Isaak Samuel Reggio (1784 —1855) und an Samuel Vita Lolli (1788 —
1843) in Gorz.’ Dem Freund und Mentor Reggio teilte Luzzatto schon 1829 die
ersten Vorstellungen seines Theologiekonzeptes und parallel die Zielsetzung des
gesamten theologischen Werkes mit. Uber die Grundlagen seiner Theologiekon-
zeption und die Struktur seines Werkes dufierte er sich folgendermafien:

mudica e sacra oratoria dell’Istituto convitto rabbinico letta il di XXIII Novembre MDCCCXXIX. In:
Lelio Della Torre: Cinque Discorsi. Padova 1834. S. 43-66, hier S. 48.

6 Uberdies sind ,,Dogmen” im Judentum ohnehin eine moderne Konstruktion. Luzzatto erklirte
in verschiedenen Briefen, wo diese im Judentum aufzufinden waren und wie man sie im Judentum
wahrnahm. Vgl. den Brief Luzzattos an Gabriel Trieste, den Direktor des Rabbinerseminars, vom
23. August 1829. In: Samuel David Luzzatto: Epistolario italiano francese latino di Samuel David
Luzzatto da Trieste. Pubblicato dai suoi figli. Padova: Tipografia alla Minerva dei fratelli Salmin.
1890. S. 90 f. (Nr. 55, Index 61) Vgl. auch Luzzattos Brief an Morpurgo vom 8. November 1837. In:
Luzzatto, Epistolario, S. 226 —232, hier S. 228 f. (Nr. 154, Index 130).

7 Della Torre, Prolusione (wie Anm. 5), S. 48.

8 Della Torre, Prolusione (wie Anm. 5), S. 48.

9 Die ersten 47 Paragrafen von Luzzattos Israelitischer Moraltheologie wurden im Periodikum
von Cesare Rovighi bereits 1846 veroffentlicht: Samuel David Luzzatto: Lezioni di teologia morale
israelitica. In: Rivista israelitica 1 (1845-1846). Heft 67 (Juni—Juli 1846). S. 329 —349; Heft 8
(August 1846). S. 473 -490.

10 Vgl. u. a. die Briefe Samuel David Luzzattos an Samuel Vita Lolli (3. Mai 1832, 4. Mai 1832 u.
25. Mai 1832). In: Luzzatto, Epistolario (wie Anm. 6), S. 96—98, 152-159. In den Briefen fasste
Luzzatto die Aufgaben u. a. der dogmatischen Theologie zusammen.



Italienisch-jiidische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert =— 103

Ich mochte, dass das Werk gut begriindet und angeordnet gerdt, aber nicht schulmafig, dass
es philosophisch wird, ohne sich philosophisch zu geben, religiés, heilig sogar und
gleichwohl ohne einen Anflug von Diisternis, detailliert, doch nicht kleinlich, und schlief3-
lich, dass es wirklich national und jiidisch wird, ohne unduldsam zu wirken oder einem
nicht-jiidischen Leser nutzlos oder verachtenswert zu erscheinen.™

Es lasst sich also feststellen, dass angehende jiidische Geistliche und Religions-
lehrer am Collegio Rabbinico in Padua eine Ausbildung in dogmatischer und
Moraltheologie erhielten. Inwiefern unterschied sich diese von den Auffassungen
von jiidischer Theologie auf deutsch-jiidischer Seite? Als Abraham Geiger (1810 —
1874) im Mai 1852 von Luzzatto eine Kopie seiner Theologievorlesungen in ita-
lienischer Sprache erbat und sie im Juni 1852 per Post bekam, stellte er in seinem
Antwortschreiben fest, dass diese Vorlesungen, wie viele Schriften Luzzattos,
,mehr fiir das groflere Publikum berechnet schienen“.’? Geiger hatte wohl recht.
Diese Vorlesungen zur Moraltheologie hatten schon 1846 in den Heften des in
Parma verdffentlichten italienisch-jiidischen Periodikums Rivista israelitica
(1845-1848) ein ziemlich grofles Publikum gefunden und waren auf breite An-
erkennung gestoflen. Bei Luzzatto, der sein theologisches Werk nicht nur an ein
vorwiegend jiidisches Fachpublikum richtete, zeigte sich — vor allem, was die
Moraltheologie anbelangte — das Bestreben, einem breiten Lesepublikum eine
konkrete, aussagekraftige Vorstellung von der jiidischen Moral zu vermitteln und
parallel die Fundierung der jiidischen Religion durch eine ihr zugrundeliegende,
nachvollziehbare Konzeption aufzuzeigen.

Dies bedeute, so Luzzatto, die jiidische Religion in ihrem urspriinglichen
Charakter, ihren Quellen, d. h. in den Heiligen Schriften, vor allem in der Bibel
und den talmudischen Schriften, zu ergriinden. Aus dem Wortlaut der Heiligen
Schriften konne das Judentum sein in hohem Maf3e soziales, barmherziges und
hochst zivilisiertes Wesen beweisen und deshalb in der zeitgen&ssischen Gesell-
schaft als Vorbild gelten.”

Unter dem Konzept einer ,israelitischen Theologie* verstand Luzzatto in
erster Linie die Aufgabe, die Stoffmasse der Texte der jiidischen religitsen Tra-

11 Vgl. den originalen Brief: Luzzatto an Reggio in G6rz, 18. Januar 1829. In: Luzzatto, Epistolario
(wie Anm. 6), S. 66 f., hier S. 66 (Nr. 38): ,Vorrei che ’opera riuscisse ragionata e rettamente
sistemata, e non per0 scolastica; che fosse filosofica, e perd non ne avesse I’aria; fosse religiosa,
anzi santa e per0d non ne avesse l’accigliato aspetto; fosse dettagliata e non perd minuziosa; e
finalmente fosse veramente nazionale e israelitica, e non pero intollerante, né inutile, né spre-
gevole per un lettore non israelita.“

12 Geiger an Luzzatto (Padua, 8. Juni 1852). Centro bibliografico Tullia Zevi, Rom, 2968.

13 Samuel David Luzzatto: Lezioni di teologia morale israelitica. Padova 1862. S. IV.



104 —— Francesca Paolin

dition zu ordnen.' Die Wahl des Begriffs ,,israelitische Theologie“ markierte noch
starker die epistemologische Differenz zwischen dem italienischen Gelehrten und
dem deutschen Reformrabbiner Abraham Geiger in Breslau, der sich ganz be-
wusst weder fiir eine ,,israelitische“ noch fiir eine ,,mosaische® Theologie ent-
schieden hatte.”® In seiner Theologie versuchte Luzzatto seinerseits eine Konti-
nuitdt zwischen Verstand und mosaischer Religion (,,Mosaismus*)
aufzuzeigen.” Dieses Vorhaben ruhte zugleich auf einer besonders volkstiimli-
chen, nationalen Auspragung seiner Theologiekonzeption. Sie stiitzte sich auf die
Auffassung von einem ethischen und zuh6chst sozialen Charakter des Judentums
und setzte keinen wissenschaftlich-systematischen Anspruch voraus, sondern
eine ausgesprochen philanthropische Grundhaltung, die Luzzatto in seinen Lez-
ioni aus den biblischen Schriften und der talmudischen Tradition rekonstruieren
wollte.'® So lag der Wert der Wissenschaft fiir Gelehrte wie Luzzatto nicht in ihrem
Vermogen, das Reale erfassen zu kénnen, sondern in ihrer Fahigkeit zur Wahr-
nehmung der Wahrheit — der Wahrheit Gottes. Luzzatto hatte damit eine Wis-
senschaft im Sinn, die ihre eigene Kritik iiben, aber nicht mit der Tora in Konflikt
geraten sollte. Wenn aber die Erkenntnisse der Wissenschaften nicht in Uber-
einstimmung mit der Tora standen, dann war fiir diese Art von Gelehrten von
keiner Wahrheit der Wissenschaften die Rede. Luzzatto war davon iiberzeugt,
dass das Judentum keinen wissenschaftlichen Charakter habe. Das Judentum sei
als Glaubenslehre zu verstehen, d. h. als eine theoretisch-praktische und religios-

14 Vgl u. a. Luzzatto an Reggio in Gorz, 18. Januar 1829 (wie Anm. 11), S. 66 f.

15 Geiger plddierte weder fiir eine israelitische noch fiir eine mosaische Religion. Fiir ihn bezog
sich das Attribut ,israelitisch® nur auf die Nachkommen Jakobs und keinesfalls auf die Genossen
eines bestimmten Reiches. Geiger bezog ferner den Begriff ,,mosaisch” exklusiv auf das Gesetz
und auf keinen besonderen zentralen Identifikationspunkt im Judentum. Vgl. Karl Erich Grozin-
ger: Jidisches Denken. Theologie, Philosophie, Mystik. Bd. 3: Von der Religionskritik der Re-
naissance zu Orthodoxie und Reform im 19. Jahrhundert. Frankfurt am Main 2009. S. 602.

16 In den Briefen verwendete Luzzatto den Begriff ,,Mosaismus“, um auf das Judentum zu Moses’
Zeiten hinzuweisen; vgl. Luzzatto an Almeda in Triest, 6. Mdrz 1839. In: Luzzatto, Epistolario (wie
Anm. 6), S. 285-294, hier S. 290 f. (Nr. 186).

17 Samuel David Luzzatto: Lezioni di teologia dogmatica israelitica. Padova 1863. S. 12: ,,.Der
Glaube, den die mosaische Religion erfordert, ist nichts anderes als das verniinftige Akzeptieren
von Begriindungen aus der moralischen Gewif3heit“ (,,La fede adunque, che la mosaica Religione
esige altro non é che la ragionevole acquiescenza agli argomenti di certezza morale®).

18 In seinem urspriinglichen Projekt gestand Luzzatto gegeniiber Reggio bereits im Jahre 1829,
dass er vorhabe, ein methodisches Kompendium iiber die Ethik zu verfassen, die man aus Talmud
und Midraschim ableiten konne. Vgl. Luzzatto an Reggio in Gorz, 18. Januar 1829 (wie Anm. 11),
S. 66.



Italienisch-jiidische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert =— 105

moralische Glaubenslehre, bei welcher der praktische Gehalt eminent, zentral
und grundsitzlich sei.”

Bei Abraham Geiger war das charakteristische Merkmal der jiidischen
Theologie nicht innerhalb der dem Judentum immanenten Elemente und Bedin-
gungen aufzufinden; vielmehr bestimme sich dieses Merkmal aus dem mensch-
lichen Bewusstsein (,,Die Theologie, welche die Einwirkung auf Geist und Leben,
auf den innersten Kern der Menschen bezweckt“)*® sowie aus der Wissenschaft-
lichkeit.”* Geigers Theologiebegriff kniipfte an zwei Seelen an: eine héhere, wis-
senschaftlich-akademische einerseits und eine praktische andererseits, die in
einer produktiven Wechselwirkung und im steten Kontakt zueinander standen.
Bei Geiger kristallisierte sich — dhnlich wie bei Luzzatto — ein praktischer An-
wendungsbezug der jiidischen Theologie heraus; dies war aber nur bei Geiger fiir
eine Neugestaltung der deutsch-jlidischen Gemeinden zentral. Mithilfe der sa-
kularen Disziplinen und der Methoden anderer Wissensspharen, d. h. durch eine
wissenschaftliche Herangehensweise, hétten die jiidischen Theologen die Pro-
bleme und Anliegen der einzelnen jiidischen Gemeinden besser verstehen kon-
nen.*

Im Gegensatz zu Geiger formulierte Luzzatto vor seinen Studenten weder eine
Entwicklungsgeschichte des Judentums noch einen programmatischen Entwurf
einer jiidischen Theologie. Die einzige definitorische Abgrenzung nahm Luzzatto
bei der Unterscheidung zwischen den Untersuchungsgegenstanden der Moral-
theologie und denjenigen der Ritualtheologie vor. Die Moraltheologie sollte sich
demnach ausschliellich mit jenen go6ttlichen Geboten beschiaftigen, die gezielt
soziale Pflichten erfassten,?® wihrend sich die dogmatische Theologie mit der
jlidischen Religion und deren Unterscheidungsmerkmalen sowie den Beweisen
von deren Existenz beschiftigte und die Aufgabe hatte, die Dogmen der jiidischen

19 Luzzatto, Lezioni di teologia dogmatica (wie Anm. 17), S. 13.

20 Abraham Geiger: Einleitung in das Studium der jiidischen Theologie (1849). In: Abraham
Geiger’s Nachgelassene Schriften. Hrsg. von Ludwig Geiger. Bd. 2. Berlin 1875. S. 1-32, hier S. 3.
21 Geiger, Einleitung (wie Anm. 20), S. 3 f.; siehe dazu Imke Stallmann: Abraham Geigers Wis-
senschaftsverstandnis. Eine Studie zur jiidischen Rezeption von Friedrich Schleiermachers
Theologiebegriff (Beitrége zur jiidischen Theologie, Bd. 20). Frankfurt am Main 2013. S. 140. Viele
dieser fiir Luzzatto externen, schadlichen Einfliisse waren in den Versuchen, die religiésen Texte
des Judentums mit gezwungenen philosophischen Auslegungen zu lesen, und, nach Ansicht
Luzzattos, beispielsweise in den Auflerungen des jiidischen Philosophen Maimonides zu finden.
Luzzatto unterstiitze die Idee einer humanitdren Religion, deren urspriinglich sozialer Charakter
sowohl aus den biblischen als auch aus den talmudischen Schriften hergeleitet werden konnte.
22 Geiger, Einleitung (wie Anm. 20), S. 5 f.; vgl. auch Ken Koltun-Fromm: Abraham Geiger’s
Liberal Judaism. Personal Meaning and Religious Authority. Bloomington, IN 2006. S. 117.

23 Luzzatto, Lezioni di teologia morale (wie Anm. 13), S. 23.



106 —— Francesca Paolin

Religion ans Licht zu bringen.** Mithilfe der philosophischen Spekulation und der
systematischen Kritik sollten die Wahrheit der Existenz Gottes und die Mission
von Moses bewiesen werden.?

In seinen Lezioni definierte Luzzatto keinen deutlichen Theologiebegriff —
anders als Abraham Geiger in seinem Aufsatz Einleitung in das Studium der jii-
dischen Theologie von 1849. Luzzatto entwickelte in argumentativen Abschnitten
zum einen ein Kompendium der jiidischen religiosen Moral, zum anderen bot er
ein Kompendium des ritualgesetzlichen Lernstoffes dar. Er umriss ein Konzept
von Theologie, das in seinem betont praktischen Anwendungsbezug einerseits
einen nationalen, volkstiimlichen Charakter besaf3. Andererseits war seine
Theologiekonzeption durch keine besonders abgrenzenden, ausschlieflenden
Implikationen gekennzeichnet. Luzzattos Theologieentwurf war zum einen durch
die pietas,?® eine Barmherzigkeit im Sinne der christlichen Moral und der christ-
lichen Theologie, geprdagt.”” Zum anderen entwickelte Luzzatto auch ein allge-
meingiiltiges philanthropisch-theologisches Konzept, das der gesamten
Menschheit angepasst werden konnte. Das Kennzeichen seiner israelitischen
Theologie lag in deren Gerechtigkeitssinn und darin, den toleranten, philan-
thropischen Charakter des Judentums herauszustellen. Das Wichtigste am Ju-
dentum und seiner Theologie waren fiir Luzzatto urspriingliche Werte, seine
Soziabilitit, seine Toleranz und sein barmherziger Charakter.?® In dieser Hinsicht
galten fiir Luzzattos Entwurf einer humanitdren Theologie jene externen, philo-
sophischen Einfliisse?® als die einzigen, die seine positive Theologiekonstruktion

24 Luzzatto, Lezioni di teologia dogmatica (wie Anm. 17), S. 13.

25 Luzzatto, Lezioni di teologia dogmatica (wie Anm. 17), S. 13.

26 Luzzatto, Lezioni di teologia morale (wie Anm. 13), S. 11 f.

27 Luzzatto hatte schon in dem christlichen Denker und Erzieher Francesco Soave (1743 —1806)
einen bedeutsamen philosophischen Bezugspunkt gefunden, der mit seinem Trattato elementare
dei doveri dell’'uvomo (1809) und mit seinen Novelle morali (1812) grof3en Einfluss auf den damals
jungen Autodidakten in Triest ausgeiibt hatte. Soaves moralisches Verstandnis und seine philo-
sophische Theologie, die vor allem fiir ein christliches Publikum konzipiert wurden, erwiesen sich
fiir Luzzatto als von grof3er Bedeutung.

28 Luzzatto, Lezioni di teologia morale (wie Anm. 13), S. 3 u. 9.

29 Mit ,externen” Elementen meinte er die arabischen Tendenzen und Einfliisse sowie die
Philosophie ,,griechischer Art“, die aristotelische Philosophie, deren sich Moses Maimonides in
seinem Werk bedient hatte, um die biblischen Texte auszulegen und um die Dogmen und
Grundsatze des Judentums festzulegen. Maimonides’ religionsphilosophische Konzeption strebte
danach, sich der Mittel der aristotelischen Philosophie zu bedienen, um die Heiligen Schriften zu
interpretieren; vgl. u. a. Jay M. Harris: How Do We Know This? Midrash and the Fragmentation of
Modern Judaism. Albany, NY 1995. S. 88 f.



Italienisch-jiidische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert =— 107

bedrohten und negative Auswirkungen haben konnten.>® Es waren wiederum die
sittlichen Werte des Judentums — in Bezug auf Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und
gesellschaftliches Zusammenleben, die er in seiner theologischen Fassung als
universale Werte pries.*

Den fortgesetzten Versuch einer Systematisierung der jiidischen Theologie
brachte Abraham Geiger mit einer Institutionalisierung der Wissenschaft des Ju-
dentums und mit dem Fortschreiten der jiidischen religiosen Reform in Verbin-
dung. Sein programmatischer Ansatz, die jlidische Theologie zu einer aner-
kannten Wissenschaft umzuformen, wirkte damals unmittelbar auf sein
Wissenschafts- und Reformverstandnis. Wahrend das Judentum bei Geiger mit
seiner Theologie als kulturproduktive, noch fortschreitende, emanzipative und
einflussreiche Grofle zu verstehen war, beabsichtigte Luzzatto dagegen, das Ju-
dentum und seine Theologie als moralische, duldsame und sozial gerechte Grof3e
im Umgang mit der Mehrheitsgesellschaft und im Umgang mit anderen Religio-
nen zu festigen und es auf diesem Wege eine breite Anerkennung finden zu las-
sen. In beiden Theologiekonstruktionen waren mehrere christliche Theologie-
konzepte aufzufinden. Beide beschiftigten sich intensiv mit Texten,
Auffassungen und einzelnen Konzepten christlicher Theologen. Diese wurden im
Laufe der Jahre eigenstandig verwendet, und die urspriinglich christlichen Ideen
flossen als wichtige Anregungen in beider Konzepte jiidischer Theologie ein.
Geiger lief3 sich von dem Modernisierungsprogramm der protestantischen Theo-
logie beeinflussen. Luzzatto wiederum kniipfte an den Grundgedanken der
christlichen Moral vieler katholischer Theologen an.

Als weiteres verbindendes Element soll noch festgehalten werden, dass so-
wohl Geiger als auch Luzzatto eine besondere Affinitdt zum Einsatz philologi-
scher und sprachwissenschaftlicher Methoden in ihren jeweiligen theologischen
Konzeptionen zeigten. Kennzeichnend dafiir ist die Tatsache, dass beide Ge-
lehrten der sprachwissenschaftlichen Untersuchung religiser Texte grofie Be-
deutsamkeit zuschrieben. Beide forschten damals im Bereich der jiidischen Bi-
belexegese und legten einander in ihrer Korrespondenz ihre Resultate und
Fortschritte, ihre neuen Entdeckungen sowie Interpretationen und Kritiken dar.
Verbindendes Motiv und Ziel beider Gelehrten war die Verbreitung, Weiterleitung

30 Die monotheistische Idee, d. h. Gottesidee aufrechtzuerhalten gelang Menschen jiidischen
Glaubens dank der strikten Einhaltung ethischer Prinzipien. Es waren jene ethischen Werte des
Judentums wie Mitmenschlichkeit, Gerechtigkeit und Lauterkeit, die dabei halfen, jede Art von
Verbrechen zu vermeiden und die — so Luzzatto — ein herrliches Zusammenleben in der Gesell-
schaft sicherten. Luzzatto an Lolli in G6rz, 3. Mai 1832. In: Epistolario (wie Anm. 6), Nr. 96, S. 152—
155.

31 Luzzatto, Lezioni di teologia morale (wie Anm. 13), S. 3,9 u. 11 f.



108 —— Francesca Paolin

und Bekanntmachung jiidischer Quellen, u. a. ganzer Codices und ManusKkripte,
wie z. B. von Stellen aus den mittelalterlichen Bibelkommentaren Saadia Gaons,
Ibn Ezras, Maimonides’ sowie Raschis. Bei beiden zeigte sich im Rahmen ihrer
Deutung der Texte mittelalterlicher Bibelkommentatoren sowie bei der Erklarung
besonderer Varianten von Wortlauten und Vokalisierungen eine sehr hohe
Fachexpertise und vertieftes Fachwissen.?? Geigers Absicht war es, seine Quel-
lenbestdnde mit Luzzattos Vermdgen in der Handschrifteninterpretation zusam-
menzufithren und dadurch idealerweise zu ergéinzen.>* Sowohl Geiger als auch
Luzzatto verbanden, wenn auch in unterschiedlichem Mafe, ihre umfassenden
sprachwissenschaftlichen mit exegetischen Kenntnissen im Umgang mit bibli-
schen und talmudischen Texten. Beiden Gelehrten galt das tiefgreifende Ver-
standnis der Sprache, das aus einer sorgfaltigen linguistischen und lexikalischen
Erforschung des Textes erwuchs, als besonders zentrales, konstitutives Merkmal
des Umgangs mit dem jiidischen literarischen Erbe. Es ist dabei besonders wichtig
zu betonen, dass Abraham Geiger auf dem Feld der bibelexegetischen Studien
eher eine Ausnahme darstellte, wahrend bekanntlich die meisten deutsch-jiidi-
schen Gelehrten — wie Leopold Zunz 1818 — das Studium der gesamten rabbini-
schen Literatur zum programmatischen Ziel der Wissenschaft des Judentums er-
koren.

Italienisch-jiidische Gelehrte spezialisierten sich dagegen vor allem auf die
Bibelexegese sowie auf die Analyse der Propheten und der poetischen Bibeltexte.
Dabei erwies sich fiir diese Gruppe von Forschern die Einhaltung stilistischer und
asthetischer Merkmale als besonders wichtig. Dies alles zeugt von der intensiven
Beschiftigung mit der biblischen Exegese, die in Italien den Rang einer hoch
umstrittenen Disziplin nicht mehr verlor. Insbesondere hatten hier die bibel-
exegetischen Studien, die zuvor vernachldssigt worden waren, mit Luzzatto und
seinen Studenten am Collegio einen unglaublichen Schwung und erhebliche
wissenschaftliche Bedeutung auch iiber die Grenzen Italiens hinaus erhalten.

32 Vgl. z. B. Geiger an Luzzatto (Padua, 12. Februar 1850). Centro bibliografico Tullia Zevi, Rom,
2969.

33 Im Juli 1849 in einem Brief an Luzzatto musste Geiger anerkennen, dass er von Luzzattos
freundlicher Bereitwilligkeit zur Forderung aller jiidischen literarischen Bestrebungen sehr an-
genehm bewegt sei. Geiger an Luzzatto (Padua, 10. Juli 1849). Centro bibliografico Tullia Zevi,
Rom, 2975. Im darauffolgenden Brief betonte Geiger an Luzzatto in Bezug auf einige in seinem
Besitz befindliche Fragmente Joseph Kimchis Folgendes: ,,[...] an Materialien fehlt es, wie Sie
sehen, nicht [...], aber auch nicht an dem Willen, und ich habe Energie und Ausdauer genug, um
meinen Willen zu Tat zu machen.“ Geiger an Luzzatto (Padua, 21. August 1849). Centro biblio-
grafico Tullia Zevi, Rom, 2976.



Italienisch-jiidische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert =— 109

Bibelexegese in Italien

Auch wenn der Beitrag der Vertreter der Wissenschaft des Judentums der ersten
Generation zur Bibelforschung im Vergleich zur Talmudischen Literatur duf3erst
minimal blieb, war ihre Einstellung hierzu gleichwohl positiv.>* Wahrend fiir
Gelehrte wie Abraham Geiger kanonische Texte wie die Tora auf einen mensch-
lichen Ursprung zuriickzufiihren waren, mithin die Bibel eine Quelle wie jede
andere darstellte, die es mit den Werkzeugen des Historikers kritisch zu inter-
pretieren galt, wurde sie von institutionalisierten italienisch-jlidischen Gelehr-
tenkreisen mehrheitlich als heiliger Text noch in traditionelle Schemata einge-
ordnet. Auch fiir Manner wie Luzzatto galt die Bibel als Wort Gottes, als Heilige
Geschichte Israels, die jedoch zugleich als literarische Quelle auch mit strengen
philologischen und sprachwissenschaftlichen Werkzeugen untersucht werden
konnte.

Die Bibelexegese als Disziplin hatte mit den Studien von Samuel David Luz-
zatto und seinem Kreis von Studenten in Italien eine besondere Reife erlangt und
gehorte seit 1829 zusammen mit der hebrdischen Philologie zu jenen Fachern, die
von Luzzatto am Collegio von Padua unterrichtet wurden. 1829 verfasste Luzzatto
eine kritische und hermeneutische Einfiihrung zum Pentateuch; diese Introduzi-
one critica ed ermeneutica wurde jedoch exklusiv fiir die Lehre am Collegio
konzipiert und verwendet und nicht in Lehrbiicher umgewandelt. Dennoch wurde
dieser biblische Stoff innerhalb der Seminarrdume des Collegio reichlich disku-
tiert und debattiert. Die Einfiihrung wurde erst postum 1870 in Padua veroffent-
licht.*

In ihr begriindete Luzzatto seine methodologische Anndherung an die hei-
ligen Texte des Pentateuchs, die sich fiir ihn als das jiidische Gesetz, als das Wort
Gottes erwiesen, weshalb der Aufsatz auch nicht als distinktes Werk, sondern als
inhaltlich organischer und ergdnzender Teil seiner dogmatischen Theologie
wahrgenommen werden sollte. In seiner Einfiihrung stellte sich Luzzatto gegen
die Meinung vieler protestantischer Orientalisten und Linguisten und vor allem
gegen die Exegese vieler protestantischer Theologen, die in diesen fiinf Biichern
der Bibel kein stilistisches Kontinuum in der Evolution der hebrdischen Sprache
festgestellt und daher Moses’ Autorschaft stark in Zweifel gezogen hatten.®®

34 Vgl. Ran HaCohen: Reclaiming the Hebrew Bible. German-Jewish Reception of Biblical Criti-
cism. Berlin u. New York 2010. S. 42.

35 Vgl. Samuel David Luzzatto: Introduzione critica ed ermeneutica scritta nell’anno 1829 ad uso
degli alunni dell’istituto convitto rabbinico di Padova. Padova 1870.

36 Luzzatto, Introduzione (wie Anm. 35), S. VI.



110 —— Francesca Paolin

Luzzatto zeigte in seiner Argumentation eine besonders starke Tendenz zum ge-
nauen lexikalischen und grammatikalischen Vergleich. Diese philologische und
sprachwissenschaftliche Anndherung ergab sich aus der Erlduterung und Ge-
geniiberstellung einzelner Wortkonstruktionen und Varianten in den unter-
schiedlichen Bibelversionen. Die Strenge seiner sprachwissenschaftlichen Argu-
mentation verweist auf die systematische Einhaltung von philologischen und
grammatikalischen Grundlagen, die sich stark auf die Methode von mittelalter-
lichen Autoren wie Saadia Gaon und Raschi bezogen. So beschreibt Luzzatto 1855
den Lesern des Educatore Israelita seine Herangehensweise:

Meine Exegese stiitzt sich auf die Uberzeugung vom Faktum iibernatiirlicher Offenbarungen,
und sie steht, ohne blind den Auslegungen alter Bibelkommentatoren zu folgen, in fortge-
setzter Auseinandersetzung mit den modernen Protestanten wie auch mit all jenen jiidischen
Autoren jenseits der Alpen, die offen oder verdeckt denselben Prinzipien folgen.*”

Auch Lelio Della Torre, Professor am Rabbinerseminar in Padua, versuchte, die
primére religiose Bedeutung der Heiligen Schrift zu bewahren, wie er in der
Vorrede seiner Psalmeniibersetzung von 1845 deutlich machte.>® Andere Gelehrte
wie Isaak Samuel Reggio, der 1831 in der Vorrede zu seinem Werk iiber Jesaja ein
in erster Linie linguistisches und philologisches Bestreben betont hatte, legten
besonderen Wert auf die systematische Einhaltung wissenschaftlicher Stan-
dards.* Reggio bediente sich bei der interpretativen ErschliefSung des Textes auch
einer vergleichenden Methode, so etwa in seiner Anndherung an die diversen und
mehrsprachigen Versionen des Jesaja-Buchs.

Bereits seit den 1840er Jahren rezipierten auch deutsch-jiidische Publikati-
onsorgane das vorrangige und dedizierte Interesse italienisch-jiidischer Forscher
fiir bibelexegetische Studien. Psalmeniibersetzungen sowie Ubersetzungen der
einzelnen Prophetenbiicher in italienischer Sprache wurden gelesen und in

37 ,,Quindi anche la mia Esegesi ritiene la realta delle sovrannaturali Rivelazioni, e senza seguire
alla cieca le interpretazioni degli antichi, e in lotta continua coi moderni protestanti, e quindi con
tutti quegli scrittori israeliti oltramontani, che apertamente o copertamente sono animati dai
medesimi principii“. Samuel David Luzzatto: Annunzio tipografico. Il profeta Isaia, volgarizzato e
commentato ad uso degli Israeliti da S. D. Luzzatto. In: L’Educatore Israelita 3. Padova 1855.
S. 242-244, hier S. 244.

38 Lelio Della Torre: I Salmi volgarizzati sul testo massoretico ed illustrati con argomento e note
dal Rabbino Lelio Della Torre, Professore nell’Istituto Convitto Rabbinico, Socio corrispondente
dell’l.R. Accademia di scienze, lettere e arti di Padova. Parte prima: Testo, traduzione ed argo-
menti. Wien 1845.

39 Isaak Samuel Reggio, 1l libro d’Isaia versione poetica fatta sull’originale testo ebraico, da
Isacco Reggio, gia professore d’umanita nell’imp. reg. ginnasio di Gorizia. Udine 1831. S. 7.



Italienisch-jiidische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert =— 111

zahlreichen deutsch-jiidischen Periodika kommentiert und angepriesen, wobei
die Rezensenten die besondere linguistische und stilistische Kompetenz der ita-
lienischen Ubersetzungen wiirdigten.*®

Luzzattos Werke galten immer noch als zentrale Nachschlagewerke fiir
deutsch-jiidische Forscher.** Kennzeichnend fiir die Zeit und die Entwicklung der
exegetischen Studien in Italien ist die Tatsache, dass vom Collegio Rabbinico als
institutioneller rabbinischer Einrichtung bis in die 1860er und 1870er Jahre keine
Fachliteratur sowie keine die gesamte Bibel behandelnden Kommentare fiir die
Offentlichkeit konzipiert wurden. Die biblische Forschung blieb wissenschaftlich
und institutionell innerhalb einer rabbinischen Forschungsstatte angesiedelt. Die
Bibelforschung wurde bis zu Luzzattos Tod und dariiber hinaus in vielerlei Hin-
sicht durch seine Personlichkeit beeinflusst.

Definitionen der jiidischen Geschichte in Italien

Sicher hatte der zentrale Stellenwert der jiidischen Geschichte fiir die deutschen
Vertreter der Wissenschaft des Judentums und die judaistischen Studien Wir-
kungen und Ausstrahlung auch auf benachbarte Linder wie Italien. Das hohe
Niveau historischer Werke in deutscher Sprache wie derjenigen von Isaak Markus
Jost (1793-1860) sowie der Zuwachs von historischen Spezialstudien wurde
spdter mit unterschiedlichen Reaktionen von einigen italienisch-jiidischen Ge-
lehrten und Publizisten rezipiert und diese Arbeiten in ihrem bahnbrechenden
wissenschaftlichen Wert geschétzt. Das Studium der jiidischen Geschichte erhielt
als Institutionengeschichte gemeinsam mit anderen Disziplinen in Padua mit den
Vorlesungen von Samuel David Luzzatto am Collegio einen akademischen Rang.
Das Fach ,,jiidische Geschichte“ wurde als Religionsgeschichte, als Geschichte mit
starkem Schwerpunkt im biblischen Judentum aufgefasst, blieb aber so zumin-

40 Der hohe dsthetisch-literarische Wert der italienischen Bibelausgaben wurde als herausste-
chende und prégende Charakteristik vieler exegetischer Publikationen in italienischer Sprache
begriifit. Die Fortschritte der Bibelexegese von Autoren wie Reggio, Luzzatto, Marco Mortara und
Della Torre wurden mit grofien Erwartungen beobachtet. Vgl. Adolf Jellinek: I Salmi volgarizzati
sul testo masoretico ed illustrati con argomenti e note dal Rabbino Lelio Della Torre, Professore
nell’Istituto Convitto Rabbinico etc. Parte I: Testo, traduzione ed argomenti. Wien 1845. 8. v.
Schmidt und Busch. (S. 262.). In: Literaturblatt des Orients 7 (9) (26. Februar 1846). S. 135 f.

41 Zur Wahrnehmung der bibelexegetischen Werke Luzzattos in der deutsch-jiidischen Presse
siehe Leopold Low: Die Klage tiber Indifferentismus. In: Ben Chananja 1 1 (1858). S. 3-10, hier
S. 9; Leopold Low: Literarische Anzeigen. Elementi del caldeo biblico e del dialetto talmudico
babilonese, di Samuel David Luzzatto da Trieste, Professore nell’Istituto Rabbinico di Padova,
socio dell’l.LR. Accademia di Padova. In: Ben Chananja 9 36 (1866). S. 639 f.



112 —— Francesca Paolin

dest im Rahmen einer jiidisch-konfessionellen Institution in die Ausbildung von
zukiinftigen Rabbinern eingebunden.

Ab den 1860er Jahren wurden von italienischen Rabbinern und Laien in Form
von Artikeln in der italienisch-jiidischen Presse Aufrufe zur Konzipierung von
dezidierten Programmen fiir das Studium der Geschichte als Hauptfach fiir jii-
dische Studenten schon fiir das Gymnasialstudium verfasst. So pldadierte der
Rabbiner und Publizist Flaminio Servi (1841—-1904) aus Piemont in vielen Artikeln
in der italienisch-jiidischen Presse fiir die Stiftung eines Lehrstuhls fiir jiidische
Geschichte an einem Rabbinerseminar,*? jedoch ohne die universitiren und die
sdkularen akademischen Strukturen ins Spiel zu bringen. Man suchte damit in-
nerhalb eines jlidisch-konfessionellen Milieus einen festgelegten Wissenschafts-
bereich zu definieren, doch gab es dariiber hinaus in Italien keine Suche nach
Akzeptanz und Institutionalisierung dieser Disziplin in einem christlich-akade-
mischen Umfeld.*?

Wahrend ein Grofdteil der italienisch-jiidischen Publizisten fiir erkennbar
jlidische Geschichtswerke sowie fiir vornehmlich altertumswissenschaftliche
Studien eintrat, unterstiitzten seit den 1860er Jahren einige wenige Stimmen in
der italienisch-jiidischen Presse einen anderen Ansatz, der sich stark am Vorbild
der deutschsprachigen Wissenschaft des Judentums orientierte. Wie die deutsch-
jidischen Historiker schrieben sie der jlidischen Geschichtsschreibung eine
mafdgebliche Stellung als ,,Herrin aller Wissenschaften“ (,,Signora di ogni scien-
za*) zu,* welcher der Rang einer eigenstindigen Wissenschaft zukommen sollte.
Manche Gelehrte favorisierten bei der Rekonstruktion der jiidischen Vergangen-
heit, zum Teil unter dem Einfluss von Heinrich Graetz, eine starke Akzentuierung
der Sozial- und Politikgeschichte und nicht zuletzt eine detaillierte Abhandlung
der jiidischen Beziehungen zu anderen V6lkern und Nationen.*

Gelehrte wie Moisé Colombo verstanden die jiidische Geschichte als Teil der
Universalgeschichte sowie als Teil der Weltgeschichte der Menschheit. Daher
sollte das Studium der jiidischen Geschichte neben der Zeit des alten Israel und
der Epoche des Mittelalters auch eine Ideengeschichte und deren pragende Kraft
fiir das Judentum einbeziehen. Colombo erblickte im Denken von Maimonides,
Mendelssohn und Spinoza die unbedingte Voraussetzung fiir eine jiidische ,,Re-

42 Flaminio Servi: Lettera ad un amico. Sul Bisogno degl’Israeliti di studiare la storia Giudaica.
In: L’Educatore Israelita 8 (1860). S. 289 —293.

43 Servi, Lettera (wie Anm. 42), S. 291.

44 Aronne Curiel: Movimento intellettuale del Giudaismo contemporaneo. In: Il Corriere Israe-
litico 7 (1868 —1869). S. 123128, hier S. 123.

45 Moisé Colombo: Sullo studio della storia israelitica. In: L’Educatore Israelita 16 (1868). S. 173 —
176, hier S. 174.



Italienisch-jiidische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert =— 113

aktion“,*¢ die zur Akkulturation beitragen und der die jiidischen Studien neue
Impulse verleihen sollte. Auch Colombo betonte in seinen Presse-Beitrdagen in den
1860er-Jahren die zentrale Stellung der Bibel und der jiidischen Geschichte fiir die
jlidische Studien, unterstrich aber gleichfalls, dass diese Studien zur jiidischen
Altertumsgeschichte nur sdkulare Intellektuelle und Forscher hatten unterneh-
men sollen, da die jiidische Geschichte ein Feld sei, das nicht den Rabbinern
iiberlassen werden sollte.*”

Andere Rabbiner wie Esdra Pontremoli (1818 —1888) aus Piemont nahmen die
Geschichte des deutsch-jiidischen Historikers Isaak Markus Jost als Vorbild. “® Die
jlidische Altertumsgeschichte solle, so Pontremoli, in Forschung und Lehre auf
der Basis einer neuartigen Auffassung von geschichtlichen Studien umorganisiert
werden. Dafiir sei nicht nur die Geschichte der biblischen Zeiten, sondern auch
die neueste Geschichte zu beriicksichtigen, um eine fortschrittliche, moderne
Auffassung von Geschichte voranzutreiben, die sich nah an den Konzeptionen
deutsch-jiidischer Historiker der Zeit orientierte. Parallel dazu hielt er eine
griindliche Auseinandersetzung mit der italienischen Geschichte fiir wichtig, die
die jiidische Geschichte im Zusammenhang mit den zeitgendssischen kulturellen,
politischen und intellektuellen Entwicklungen in Italien ins Auge fasst. Die fiir die
italienischen Juden dringliche Auseinandersetzung mit Heimatgeschichte,* mit
der storia patria, sollte dabei weniger wie Servi die jiidische Nationalgeschichte
akzentuieren oder eine exklusiv jiidische nationale Errungenschaft, welche die
Anerkennung eines exklusiv innerjiidischen Forschungsmilieus vorauszusetzen
hitte, sondern vielmehr Ausdruck einer universalgeschichtlichen Perspektive
sein, die keine Abgrenzung zwischen einer jiidischen und einer universalen Ge-
schichte vornimmt. Aus dieser Perspektive, die insgesamt an Josts Geschichts-
konzeption erinnert, spielte jedoch weniger ein europdischer Zeitgeist, wie bei
Isaak Markus Jost,”® sondern vielmehr ein romantischer eine mafigebliche Rolle —
und vor allem die italienische Bildungstradition.

Pontremoli setzte in seinem Konzept von storia patria eine unbedingte
Loyalitdt und Zugehorigkeit zu Italien und seiner Geschichte, also der neuen

46 Colombo, Sullo studio (wie Anm. 45), S. 175.

47 Colombo, Sullo studio (wie Anm. 45), S. 174.

48 Esdra Pontremoli (1818 —1888) wurde in Ivrea in Piemont geboren und leitete 1853 bis 1871 mit
Rabbiner Giuseppe Levi das Periodikum L’Educatore Israelita.

49 Esdra Pontremoli: Al Sig. Moisé Colombo. In: L’Educatore Israelita 16 (1868). S. 197-201, hier
S.198 u. S. 200.

50 Wyrwa, Die europdischen Seiten (wie Anm. 3), S. 21.



114 —— Francesca Paolin

Heimat, °! voraus und betonte die Notwendigkeit eines vertieften Studiums der
neueren und zeitgenossischen italienischen Geschichte. Aufierdem legte er gro-
Ben Wert auf eine fundierte Einordnung von jiidischen Literaten und Denkern
vergangener Zeiten in den umfassenden Kontext von Ereignissen und Person-
lichkeiten der italienischen Geschichte.*?

Wissenschaft des Judentums in Italien:
Ein eigener Weg?

Die Mehrheit der italienisch-jiidischen Forscher hatte konfessionelle Interessen
nie komplett aus der literaturhistorischen, bibelexegetischen und historischen
Forschung verbannt, wie es der reprasentativste Gelehrte der Wissenschaft des
Judentums, Leopold Zunz, Anfang des 19. Jahrhunderts in seinen programmati-
schen Schriften angestrebt hatte. Fiir die meisten italienisch-jiidischen Gelehrten
noch in der zweiten Hélfte des 19. Jahrhunderts blieb eine solche Forderung un-
annehmbar. In ihrer Vorstellung von Theologie, Literatur und jiidischer Ge-
schichte, die viele italienische Publizisten, Denker und Rabbiner teilten, gab es
keinen Bedarf fiir die Einbeziehung eines breiteren, externen Kontextes, wie sie
auf deutsch-jiidischer Seite angestrebt wurde. Auf beiden Seiten war damals aber
ein Bediirfnis vorhanden, definierbare Kenntnisse in Bezug auf das jiidische
Wissen zu vermitteln. So war es Leopold Zunz mit seiner Systematisierung der

51 Pontremoli wies auf die Namen von italienischen Historikern und Politikern und deren Werke
hin. Als besonders wichtig erwiesen sich Historiker wie Niccold Machiavelli und Francesco
Guicciardini, die als die italienischen Historiker schlechthin wahrgenommen wurden. Pontre-
moli, Al Sig. Moisé Colombo (wie Anm. 49), S. 200.

52 Pontremoli wies in seiner Replik an Colombo auf bedeutende Geschichtsschreiber und zu-
gleich Politiker seiner Zeit hin, die von Geschichtstheorien und Ideen der Romantik stark gepragt
wurden. Dazu zdhlte etwa der Schweizer Historiker Jean-Charles-Léonard Sismonde (1773 -1842),
der stark von den Theorien Jean-Jacques Rousseaus inspiriert wurde und Verfasser einer mehr-
béndigen Histoire des républiques italiennes du Moyen-dge (1807-1808, 1809 —1818) war. Pon-
tremoli zitierte auch den franzésischen Geschichtsschreiber Pierre Daru (1767-1829) und zeit-
genossische italienische Historiker wie Pietro Colletta (1775-1831) und Cesare Canti (1804 -
1895), der ein monumentales enzyklopddisches Geschichtswerk (Storia universale) sowie un-
zdhlige Geschichtsromane vor allem Mitte der 1850er Jahre verfasst hatte. Pontremoli stellte sich
parallel dazu eine jiidische Wissenschaftsgeschichte vor, die das Wirken von bedeutenden jiidi-
schen Wissenschaftlern wie Mathematikern, Physikern, Medizinern und Naturwissenschaftlern
betonte. Es sollte eine Geschichte der Entdeckungen und der Erfolge jiidischer Wissenschaftler
entstehen, die in vielen Disziplinen herausragende Resultate erzielt hatten. Pontremoli, Al Sig.
Moisé Colombo (wie Anm. 49), S. 200.



Italienisch-judische Gelehrte und ihre deutschen Nachbarn im 19. Jahrhundert =— 115

Disziplinen in vergleichbarer Weise um eine Wissenschaft des Judentums zu tun
wie Samuel David Luzzatto mit seinen Theologievorlesungen und Geschichts-
lehrbiichern am Collegio Rabbinico und seinem philanthropischen Anliegen.
Wissenschaft lief jedoch nur fiir deutsch-jiidische Gelehrte auf disziplindre Ein-
heitlichkeit, Neutralitdt und Konformitdt hinaus. Auf italienischer Seite dagegen
ging es weder um Gleichférmigkeit noch um eine einheitliche Systematik der
jiidischen Studien. Die Absicht von Gelehrten wie Luzzatto und Servi — im Ge-
gensatz zu den deutsch-jiidischen Wissenschaftlern — bestand vielmehr darin, die
wissenschaftliche Erforschung des jlidischen Wissenskorpus zu etablieren, ohne
einen universitdren Habitus fiir notwendig zu erachten, dabei aber dennoch in-
stitutionell verankert zu bleiben. Zum anderen musste das Korpus der jiidischen
Disziplinen unter einem selbstkritischen Blick betrachtet, umgewandelt und fiir
einen vornehmlich innerjiidischen Gebrauch neu geschrieben werden. Das Col-
legio Rabbinico wurde jedoch nicht zum Zentrum der jiidischen Studien und
Wissenschaft in Italien.

Nur einzelne Stimmen wie diejenige Colombos nahmen starken Bezug auf das
deutsch-jiidische Vorbild und auf deutsch-jiidische Modelle der Geschichts-
schreibung. Sie hatten allerdings der Geschichte und Literatur des Judentums als
Fachern - anders als einer religionsorientierten jiidischen Wissenschaft oder ei-
ner Theologie — eher noch eine Chance an jiidischen Fachbereichen in Universi-
tdten in Italien gegeben.

Es war utopisch zu denken, dass nach der Griindung des italienischen Ko-
nigreichs 1861 einheitliche und allgemeingiiltige wissenschaftliche Methoden
und eine allgemein geteilte Herangehensweise an das Studium und die Erfor-
schung der jlidischen Geschichte sowie der biblischen und rabbinischen Literatur
entstehen konnten — zu unterschiedlich und zu vielfaltig waren die Tendenzen
und Traditionen, die Methoden und Herangehensweisen innerhalb des italieni-
schen Judentums. Zu zahlreich blieben die Varianten, in denen wissenschaftliche
Forschung und Wissenschaftsinstitutionen von jiidischen Gelehrten betrieben
wurden, und die jeweiligen zugrundeliegenden Wertvorstellungen. Diese unter-
schiedlichen Seelen des italienischen Judentums erwiesen sich letztlich als po-
litisch und ideologisch nicht kompatibel in ihrem Bestreben, zeitgendssische
Denkweisen und moderne kritische Standards sowie eine neue jiidische Reli-
giositat mit der jiidischen Tradition zusammenzuschlieflen.






