Kerstin Schoor und Werner Tref
Einleitung

Aber darum bleibt es nicht minder wahr, daf} jede Wissenschaft nicht blo auf andere
Wissenschaften, sondern auch auf das Leben den bedeutendsten Einfluf3 iibt, was dann auch
von der Wissenschaft des Judenthums gar leicht nachzuweisen seyn wird.

Immanuel Wolf: Ueber den Begriff einer Wissenschaft des Judenthums (1822)

Verstand sich der traditionelle jiidische Denker noch ,als ein Teil der Traditi-
onskette, zu der er ebenso wie das Material der Vergangenheit gehorte, aus wel-
chem er eine fiir seine Gegenwart giiltige, lebende Entscheidung treffen konnte,*
wurde die Vergangenheit ab dem ausgehenden 18. Jahrhundert immer mehr zu
einem Objekt der Forschung.? Die sich herausbildende jiidische Wissenschafts-
bewegung, die von der Haskala des spaten 18. Jahrhunderts ihren Ausgang nahm
und die sich im 19. Jahrhundert schlie8lich in der Wissenschaft des Judentums
manifestierte, war dabei in vielfacher Hinsicht mit einer allgemeinen Transfor-
mation der Wissensordnungen in der Moderne verkniipft und verlieh dieser zu-
gleich erkennbare Pragungen. Nachdem sie entscheidende Impulse von der
Aufklarung erfahren hatte, die im 19. Jahrhundert in den europdischen Universi-
taten und in anderen Einrichtungen Einzug hielt, fand sie schliefllich im ge-
samten Spektrum der traditionellen wie neu entstehenden Wissenschaftsdiszi-
plinen, aber auch in Literatur und Kunst ihren vielfaltigen Ausdruck.
Forschungen der vergangenen Jahrzehnte haben sich den verschiedenen
Facetten der Geschichte der Wissenschaft des Judentums bereits ausfiihrlich ge-
widmet. Sie reichen von wissens- und disziplingeschichtlichen Arbeiten? iiber

1 Heinz Mosche Graupe: Die Entstehung des modernen Judentums. Geistesgeschichte der deut-
schen Juden 1650 —1942. Hamburg 1977. S. 176.

2 Vgl. dazu u. a. Ismar Schorsch: From Text to Context. The Turn to History in Modern Judaism.
Hanover [u. a.] 1994.

3 Vgl. u. a. Kurt Wilhelm (Hrsg.): Wissenschaft des Judentums im deutschen Sprachbereich. Ein
Querschnitt. 2 Bde. Tiibingen 1967; Michael A. Meyer: Origins of the Modern Jew: Jewish Identity
and European Culture in Germany 1749 — 1824. Detroit 1967; Julius Carlebach (Hrsg.): Wissenschaft
des Judentums. Anfiange der Judaistik in Europa. Darmstadt 1992; Schorsch, From Text to Context
(wie Anm. 2); Rachel Livneh-Freudenthal: The Verein fiir Cultur und Wissenschaft der Juden
(1819-1824): Seeking a New Concept of Judaism. (Diss.) Tel Aviv 1996; Rachel Livneh-Freudent-
hal: Der ,,Verein fiir Cultur und Wissenschaft der Juden* (1819 -1824) zwischen Staatskonfor-
mismus und Staatskritik. In: Tel Aviver Jahrbuch fiir Deutsche Geschichte 20 (1991). S. 103 -125;
Kerstin von der Krone: Wissenschaft in Offentlichkeit: Die Wissenschaft des Judentums und ihre
Zeitschriften. Berlin 2012; Paul Mendes-Flohr, Rachel Livneh-Freudenthal u. Guy Miron (Hrsg.):

3 OpenAccess. © 2022 Kerstin Schoor und Werner Tref3, publiziert von De Gruyter.
Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung — Nicht kommerziell
- Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110772388-001



2 —— Kerstin Schoor und Werner Tref}

vergleichende, beziehungsgeschichtliche Studien zum Christentum, insbeson-
dere zur evangelischen Theologie,* bis hin zu biografisch ausgerichteten Mono-
grafien iiber einzelne Personlichkeiten.’

Die Aufsdtze des vorliegenden Bandes, die aus der V. Jahrestagung des Selma
Stern Zentrums fiir Jiidische Studien Berlin-Brandenburg 2017 hervorgegangen
sind, verstehen sich als Beitrag zu diesem Diskurs. Unter dem Titel Juden und ihre
Nachbarn werden im Wissen um jiidische Lebenswelten als ,,Ausdruck einer
eminent diasporischen Konstellation* (Dan Diner) die weitreichenden Wirkungen
der ,,Wissenschaft des Judentums* von Ostmitteleuropa iiber Berlin und Wien bis
nach Amerika an exemplarischen Fallstudien beschrieben. Die Beitrdge zeigen in
Untersuchungen zur Epistemologie wissenschaftlicher Praktiken, zur Genese
methodischer Verfahren und Konzepte oder zum Austausch theoretischer Ansatze
die Entwicklungen der Wissenschaft des Judentums vor allem im Hinblick auf
deren Wirkungen in der nicht-jiidischen Wissens- und Wissenschaftsgeschichte,
aber auch in Politik, Literatur und Kunst, um so die vielfdltigen Elemente einer
gemeinsamen, verflochtenen Geschichte der jiidischen und nicht-jiidischen Kul-
turen Europas erkennbar zu machen.

Eingefiihrt wird der Band von den konzeptionellen EinSichten Dan Diners, die
der 7-bandigen Enzyklopddie jiidischer Geschichte und Kultur (EJGK, 2017) mit ihrer
Lemmata-Struktur von rund 800 Eintrdgen zugrunde liegen. Sie prasentieren im
deutschen Sprachraum erstmals seit den friihen 1930er-Jahren, nach dem Jiidi-
schen Lexikon (1927-1930) und der im NS-Deutschland abgebrochenen Encyclo-
pedia Judaica (1928 - 1934), einen gegenwartigen wissenschaftlichen Versuch, die
Komplexitdt der jiidischen Kondition gerade hinsichtlich ihrer Transformationen
von der Vormoderne zur Moderne, also iiber eine zweihundertjdhrige Periode
zwischen 1750 und 1950, neu zu fassen. Jiidische Lebenswelten in der Moderne
werden dabei in einer wesentlich diasporisch geprdgten Konstellation gedacht,

Jewish Historiography between Past and Future. 200 Years of Wissenschaft des Judentums. Berlin
[u. a.] 2019.

4 Vgl. Gorge K. Hasselhoff (Hrsg.): Die Entdeckung des Christentums in der Wissenschaft des
Judentums. Berlin u. New York 2010; Christian Wiese: Wissenschaft des Judentums und protes-
tantische Theologie: Ein Schrei ins Leere? Tiibingen 1999.

5 Vgl. u. a. Nahum N. Glatzer (Hrsg.): Leopold Zunz. Jude — Deutscher — Européer. Ein jiidisches
Gelehrtenschicksal des 19. Jahrhunderts in Briefen an Freunde. Tiibingen 1964; Hanns Giinther
Reissner: Eduard Gans. Ein Leben im Vormaérz. Tiibingen 1965; Andreas Bramer: Zacharias
Frankel. Wissenschaft des Judentums und konservative Reform im 19. Jahrhundert. Hildesheim
[u. a.] 2000; Christian Wiese, Walter Homolka u. Thomas Brechenmacher (Hrsg.): Jiidische Exis-
tenz in der Moderne: Abraham Geiger und die Wissenschaft des Judentums. Berlin 2013; Mirjam
Thulin: Kaufmanns Nachrichtendienst. Ein jiidisches Gelehrtennetzwerk im 19. Jahrhundert.
Gottingen 2012; Ismar Schorsch: Leopold Zunz. Creativity in Adversity. Philadelphia 2016.



Einleitung =— 3

die traditionell in einer sakral geprdagten Textkultur verankert ist und diese Le-
benswelten in ihrer Sprachenvielfalt sowie in ihrer Bezogenheit auf die Ent-
wicklungen allgemeiner Geschichte versteht.

Von einem derart multiperspektivischen Ansatz, der bei der Frage nach den
Erscheinungsformen jiidischen Wissens den Blick iiber eine rein disziplinge-
schichtliche Rekonstruktion der Wissenschaft des Judentums hinaus zugleich fiir
die Mannigfaltigkeit seiner Forschungsgegenstinde 6ffnet, sind auch die weiteren
Beitrdge des vorliegenden Bandes geleitet. An exemplarischen Untersuchungs-
gegenstdnden spiiren sie den materiellen und immateriellen Konditionen jiidi-
schen Lebens und jiidischer Wissensbestdande entlang von Migrationsbewegun-
gen und in den Zentren der Diaspora nach und fragen nach deren Verflechtungen
mit ihren Umgebungswelten. So wird beispielsweise rekonstruierbar, wie sich die
Uberlieferungen und Praktiken rabbinischer Gelehrsamkeit schon in der frithen
Neuzeit zu einer transnationalen Bildungsbewegung ausprdgten und wie im
Ubergang zur Moderne insbesondere von den seit dem 18. Jahrhundert gegriin-
deten jlidischen Schulen und Rabbinerseminaren eine Wissenschaftshewegung
ihren Ausgang nahm, deren spezifische Forschungsfragen und methodische
Praktiken sich nicht mehr allein auf das Judentum selbst fokussierten, sondern
dariiber hinaus zu einer Transformation der Wissensordnung einschlie8lich der
universitdren Forschung mit ihren im 19. Jahrhundert neu entstehenden Diszi-
plinen und Teildisziplinen beitrugen. Und auch wenn die Wissenschaft des Ju-
dentums seit ihrer Griindung — und ungeachtet vergeblicher Bemiihungen einiger
ihrer Akteure — institutionell nie in den Rang einer universitaren Disziplin erho-
ben wurde, entwickelten sich auch die Universitdten im Zuge der europdischen
Aufklarungsbewegung und eines damit einhergehenden Umbruchs von der
standisch-konfessionellen zur biirgerlichen Gesellschaftsordnung zu neuen Orten
gelehrten jiidischen Lebens — wie in ihnen gleichermaf3en Diskriminierungser-
fahrungen und professorale Anfeindungen neuen institutionellen Boden fanden.

Literarische Impressionen und intellektuelle Einblicke aus dem Panorama
jiidischer Gelehrsamkeit im Ubergang vom 18. zum 19. Jahrhundert vermittelt der
Beitrag von Liliane Weissberg am Beispiel des Aufklarers, Philosophen und Ma-
thematikers Lazarus Bendavid. Weissberg schildert, wie Bendavid 1791 unter dem
Eindruck der Nachrichten von der Franzdsischen Revolution von Berlin nach
Wien reiste. Von dort aus beobachtete er wie viele Juden der Zeit aufmerksam die
Folgen der Revolution fiir die Emanzipation der franzdsischen Juden. Zeitgleich
avancierte er selbst in Wien zu einem gefragten Interpreten der kritischen Phi-
losophie Immanuel Kants. Binnen kurzer Zeit findet der jiidische Aufklarer Zu-
gang in die héheren Kreise des dsterreichischen Adels, ist Stammgast in aristo-
kratischen Salons und erhdlt sogar die Mdoglichkeit, Kant-Vorlesungen an der
Universitdt zu halten. Er erlebt — paradox genug — in diesem gesellschaftlichen



4 —— Kerstin Schoor und Werner Tref3

Milieu die erfolgreichsten Jahre seiner Karriere. Doch so unverhofft und wie aus
der Zeit gefallen sich dieser gesellschaftliche Durchbruch in der dsterreichischen
Monarchie des spéten 18. Jahrhunderts ausnahm, so jah endeten auch die Wiener
Jahre Bendavids. Nachdem man ihm zunéchst die Erlaubnis zu seinen Universi-
tatsvorlesungen wieder entzogen hatte, wird er nach dem Erlass eines Fremden-
gesetzes schlieBlich polizeilich der Stadt verwiesen. Seine Versuche einer Popu-
larisierung der Ideen Immanuel Kants scheiterten an den Vorurteilen der Zeit.

Das Auftreten einer zunehmend politisch-weltanschaulich motivierten Ju-
denfeindschaft in professoralen Flugschriften, mit der sich jiidische Gelehrte
schon im frithen 19. Jahrhundert konfrontiert sahen, ist Thema des Beitrags von
Werner Tref3. Am Beispiel der Schriften des Berliner Geschichtsprofessors Fried-
rich Riihs zeigt er zundchst, wie darin in den Umbruchsjahren 1815/16 jlidisches
Leben im 0stlichen Europa und jiidische Migrationshewegungen aus den 0stli-
chen preuflischen Provinzen zu Projektionsflichen judenfeindlicher Stereoty-
penbildungen wurden. Dieser Analyse werden die Entgegnungsschriften von
Michael Hef3, Gotthold Salomon, Joseph Wolf und Eduard Gans gegeniibergestellt.
Als Vordenker und Mitbegriinder der Wissenschaft des Judentums sahen diese
Gelehrten die Zuwanderung osteuropdischer Juden zwar in einem Spannungs-
verhdltnis zu ihren eigenen Akkulturationsbemiihungen als reformorientierte
Juden und preuflische Staatsbiirger, stellten sich dieser Herausforderung aber
zugleich im Sinne eines aufkladrerisch inspirierten Bildungs- und Forschungsim-
perativs. Sie bereiteten ihre zugewanderten Glaubensbriider schulisch auf das
Erlernen ziviler Berufe vor und bezogen die soziale und rechtliche Lage wie auch
das Kulturerbe der Juden im 6stlichen Europa als Untersuchungsgegenstdande mit
in ihre Forschungen ein. Mit den Mitteln der Wissenschaft — und darin ganz dem
Denken der Aufkldrung verbunden — sollte so der weiteren Ausbreitung juden-
feindlicher Vorurteile in der gesellschaftlichen Offentlichkeit entgegengewirkt
werden.

Die Frage danach, wie dem zunehmenden Antisemitismus zu begegnen sei,
war auch eines der Themen in der innerjiidischen Kontroverse zwischen Vertre-
tern der Wissenschaft des Judentums und Akteuren der zionistischen Bewegung
an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert. Christian Wiese kontrastiert in seinem
Beitrag exemplarisch die Haltungen zweier Protagonisten dieser Richtungen, jene
von Ozjasz Thon mit der von Moritz Giidemann. Ozjasz Thon, aus einer traditio-
nellen jiidischen Familie in Galizien stammend, wandte sich dem Kulturzionis-
mus zu und kritisierte die Wissenschaft des Judentums dafiir, das Judentum zu
sehr aus seiner Vergangenheit heraus zu verstehen. Es werde dadurch gleich ei-
nem toten Gegenstand behandelt, und man verliere den Blick fiir die drdngenden
Fragen des gegenwaértigen jlidischen Lebens in der Diaspora — und damit zugleich
auch den Blick fiir dessen wiinschbare Perspektiven. Wahrend Thon aus einem



Einleitung =— 5

geschichtsphilosophisch begriindeten und osteuropdisch-jiidisch geprédgten
Kulturverstdndnis heraus zu dem Schluss gelangte, fiir eine nationaljiidische
Zukunft in Paldstina zu plddieren, prasentiert Wiese den Wiener Rabbiner Moritz
Gilidemann als einen Vertreter der ,,westlichen Tradition der Wissenschaft des
Judentums“. Das Befremden, bei einem Besuch in der Privatwohnung Theodor
Herzls einen Christbaum vorzufinden, kann als sinnbildlich fiir die skeptische
Haltung gewertet werden, mit der Glidemann im politischen Eintreten der zio-
nistischen Bewegung fiir eine eigene Nation zugleich die Gefahr einer Abkehr von
der eigenen Religion erblickte. Giidemanns Verstandnis des Judentums als
transnationale, diasporische Gemeinschaft, die nicht auf Politik, Staat und Nation
gerichtet sei, sondern aus seiner prophetischen und messianischen Tradition
heraus zur Volkerverstandigung beitragen konne, rief wiederum den Widerspruch
zionistischer Vertreter hervor. Die von Wiese bilanzierten, innerjiidisch diver-
genten Positionen, wie sie unter anderem von Thon und Giidemann in der Phase
vom Ersten Zionistenkongress 1897 bis zum Ersten Weltkrieg formuliert wurden,
wiesen schlief3lich zugleich einer jlingeren Generation von jiidischen Gelehrten
und Rabbinern wie Leo Baeck oder Max Wiener den Weg.

Auch Francesca Paolin fragt in ihrem Beitrag nach konzeptionellen Neuan-
sdtzen innerhalb der jiidischen Wissensbewegung — hier im Blick auf deutsche
und italienische jiidische Wissenschaftler in der Judaistik im Italien des 19. Jahr-
hunderts. Am Beispiel von Gelehrten wie Samuel David Luzzatto und Lelio Della
Torre analysiert sie Erneuerungen der Judaistik im Umfeld der Neubegriindung
des Rabbinisches Seminars in Padua 1829 und verdeutlicht, wie Talmud- und
Bibelexegese neuere Erkenntnisse der Hebrdischen Philologie und Grammatik
integrieren und sich in jener Zeit auch disziplinar weiter zur Jiidischen Geschichte
hin 6ffnen. Dass die Entwicklungen der ,Israelitischen Theologie* in Italien dabei
nicht nur von den Auseinandersetzungen italienischer jiidischer Intellektueller
mit ihren eigenen Traditionen wie ihrem Verstdndnis von religioser Identitat
konzeptionelle Pragungen erfuhren, sondern auch von transnationalen Bezie-
hungen innerhalb der Wissenschaft des Judentums beeinflusst waren, beschreibt
sie schliefllich exemplarisch an einer vergleichenden Betrachtung von Luzzattos
Theologiebegriff mit jenem von Abraham Geiger.

Wenn noch 1819 allerdings der Verein fiir Cultur und Wissenschaft der Juden
von Gelehrten gegriindet worden war, die insbesondere als Lehrer an jiidischen
Reformschulen tadtig waren und schon dadurch der gesellschaftliche Zusam-
menhang einer jiidischen Bildungs-, Wissenschafts- und Emanzipationsbewe-
gung sichtbar wurde, also einer Wissenschaft, von der Immanuel Wolf {iberzeugt
sein konnte, dass sie ,,auch auf das Leben den bedeutendsten Einflu3*“ ausiibe,
geriet die Wissenschaft des Judentums bereits hundert Jahre spéter als ,,Projekt
einer kleinen Elite“ in die Kritik.



6 —— Kerstin Schoor und Werner Tref

Den Appell, die urspriingliche Einheit von ,Leben und Lehre“ wiederherzu-
stellen, den Franz Rosenzweig 1918 in einem offenen Brief an Hermann Cohen
richtete, nimmt Kerstin von der Krone zum Ausgangspunkt ihrer Bestandsauf-
nahme entlang der Frage, wie sich die Wissenschaft des Judentums im Span-
nungsfeld zwischen ,,Bildungsreform“ und ,,Verwissenschaftlichung® verortete.
Gerade wenn heute von ,,Jiidischen Studien“ die Rede ist, sollte nicht auf3er Acht
gelassen werden, dass sich die Wissenschaft des Judentums bei ihrer Griindung
als Verein zundchst noch als ,,Wissenschaft der Juden“ verstand. Es ging also
nicht allein darum, das Judentum zum Gegenstand oder Objekt historisch-kriti-
scher Forschung zu machen, sondern sich im jiidischen Wissen zugleich als
Subjekt eines forschenden Erkenntnisinteresses zu finden und zu erfassen. Und
indem es inshesondere jiidische Studenten und Absolventen der jungen Berliner
Universitdt waren, die sich schon 1816 um Leopold Zunz, Eduard Gans und Im-
manuel Wolf in einem aufleruniversitaren Wissenschaftszirkel zusammengefun-
den hatten, wird deutlich, dass in der Vereinsgriindung von 1819 auch die Kon-
tinuitdt einer diasporischen Existenz jlidischer Gelehrsamkeit erkennbar wurde,
die nicht nur die Wissenschaft des Judentums im engeren Sinne mit gepragt hat,
sondern jlidisches Wissen und Forschen insgesamt.

In welcher Weise sich — zumeist aufleruniversitares — wissenschaftliches
Denken seit dem 19. Jahrhundert in neuen Wissenschaftsdisziplinen zusammen-
fand oder in bibliophilen, verlegerischen und mitunter auch kiinstlerischen An-
sdtzen zu einer Transformation der Wissensordnungen beitrug, sollen schlief3lich
die den Band abschlief3enden Fallstudien von Joachim Schlér, Hildegard Friibis,
Dorothee Gelhard und Markus Krah ndher beleuchten.

Joachim Schl6r widmet sich zunachst der Frage, wie Prozesse jlidischer Mi-
grationshewegungen und Erfahrungen von Vertreibung und Exil die Begriindung
moderner Wissenschaftsdisziplinen wie der ,,Europdischen Ethnologie“ und der
empirischen Kulturwissenschaften mit inspiriert haben. Es werden Traditionsli-
nien von der Entstehung der deutschen Volkskunde und Ethnografie bis in die
Gegenwart entschliisselt, die auch von jiidischen Akteuren mit getragen wurden.
Damit kann Schlor nicht zuletzt die Wirksamkeit einer spezifisch jiidischen Er-
fahrung nachbarschaftlichen Zusammenlebens in einem Vielvolkerkontext sowie
im Kontext von Migrationsprozessen in ihrer wissenschaftshistorischen Relevanz
noch einmal exemplarisch verdeutlichen. Gdngigen Analysen von Flucht- und
Migrationsbhewegungen, denen es vornehmlich um die Untersuchung von Ver-
lusterfahrungen und damit einhergehenden Emotionen, von Erinnerungen oder
von lebensgeschichtlichen Neuanfingen in anderen kulturellen Raumen geht,
wird damit begleitend auch eine Perspektive zur Seite gestellt, die Schlér als ,,an
opening of horizons, a challenge to develop creative responses to the loss of
home* bezeichnet.



Einleitung — 7

Eine stark ethnografische Ausrichtung vieler Werke der damaligen Zeit ver-
weist zudem auf dhnlich ausgerichtete Interessen in der zeitgenossischen Wis-
senschaft, Literatur und Kunst. Die objektiv-distanzierte Abbildung und Be-
schreibung jiidischer Sitten und Gebrduche, wie sie beispielsweise in Leopold
Komperts friihen literarischen Schilderungen der ,,bohmischen Gasse* sichtbar
wird, sowie eine stark kulturhistorische Ausrichtung vieler Werke haben in der
Begegnung ihrer Verfasser und Verfasserinnen mit einer — zumeist auf3eruniver-
sitdren — Wissenschaft einen ihrer wesentlichen Urspriinge. So formulierte Bert-
hold Auerbach bereits 1837 in seiner Vorrede zum Spinoza-Roman nachdriicklich
den Gedanken von der Entstehungsgeschichte eines literarischen Genres als einer
doppelten Transformationsgeschichte — zwischen jilidischer Tradition und
Emanzipationshewegung sowie einem sich entwickelnden modernen Ge-
schichtshewusstsein.®

Dass sich nicht nur die V6lkerpsychologen und Literaten in der Fokussierung
ihrer Stoffe ein gemeinsames Interesse am neu entdeckten ,,Volk* teilten,” zeigt
der Beitrag von Hildegard Friibis iiber Salomon Yudovin und die fotografische
Erkundung des osteuropdischen Judentums. Sie beschreibt die Entstehung von
Yudovins Fotografien zwischen 1912 und 1914 im Lichte ethnologischer Expedi-
tionen in die verschiedenen Shtetl des westlichen russischen Reiches. Indem das
Ziel dieser Expeditionen in der systematischen Erfassung und Erforschung der
russisch-jiidischen Volkskultur bestand, wurde nicht nur das osteuropdische Ju-
dentum zum Gegenstand europdischer wissenschaftlicher Betrachtungen. Den
Entwicklungen in der Literatur nicht undhnlich, zeigt Friibis fiir das beginnende
20. Jahrhundert das Medium der Fotografie als Indikator fiir einen Transforma-
tionsprozess in der osteuropdischen jiidischen Gesellschaft. Im Geiste der Ha-
skala sollte in diesem Prozess ein Wissensreservoir bereitgestellt werden, das zur
Erneuerung des Judentums in der Neuzeit fithren konnte.

Dorothee Gelhard weitet den wissenschaftlichen Blick in die Moderne hinein,
indem sie sich mit den Forschungen des Kunsthistorikers Aby Warburg und der
von ihm in Hamburg aufgebauten Kulturwissenschaftlichen Bibliothek beschaf-
tigt. Dabei zeigt sie, wie Warburg innerhalb der Kunstgeschichte einen spezifi-
schen kulturwissenschaftlichen Forschungsansatz vorzeichnete, der insbeson-

6 Vgl. dazu u. a. Kerstin Schoor: Wider das Konzept vom ,,frei flottierenden“ Subjekt: Die Ent-
stehung der Ghettogeschichte in den plurikulturellen Regionen Ost(Mittel)Europas. In: Zwischen
Orten, Zeiten und Sprachen. Zum Transitorischen in der Literatur. Hrsg. von Anna Pastuszka u.
Jolanta Pacyniak. Frankfurt am Main 2016. S. 27-39.

7 Vgl. dazu: Michael Neumann u. Marcus Twellmann: Dorfgeschichten: Anthropologie und
Weltliteratur. In: Deutsche Vierteljahrsschrift fiir Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte
88 (1) (2014). S. 22— 45,



8 —— Kerstin Schoor und Werner Tref3

dere in seinem unvollendet gebliebenen und erst posthum edierten Bilderatlas
Mnemosyne zum Ausdruck kommt. In der Entfaltung seiner Symboltheorie mit
ihrer Sensibilitat fiir die bis in die Kulturen der Moderne reichenden Kontinuitdten
antiker Referenzen in den Pendelbewegungen zwischen Mythos und Logos re-
konstruiert Gelhard jenen ,,Denkraum der Distanz®, den sich Warburg schaffen
will, um zugleich ein Bewusstsein fiir die Zerbrechlichkeit der modernen Zivili-
sation und der standigen Gefahr eines Riickfalls in irrationale Vorstellungswelten
zu schaffen.

Markus Krah schliellich — in seiner Untersuchung ebenfalls in einer Kri-
senzeit im 20. Jahrhundert angesiedelt — befragt das Konzept des Verlegers,
Kaufhausunternehmers und Philanthropen Salman Schocken (1877-1959) und
dessen Versuch einer transnationalen verlegerischen Kanonisierung jiidischen
Wissens vom Schocken Verlag in Berlin (1931-1938) bis zu den 1945 im New
Yorker Exil gegriindeten Schocken Books. In beiden Unternehmungen erkennt
Krah {iber den Atlantik hinweg ein dhnliches kulturelles und spirituelles Anlie-
gen: die innere Starkung und Stabilisierung einer in existentieller Notlage be-
findlichen, gemeinschaftlichen jiidischen Existenz in der Moderne. Dass Scho-
ckens Versuch scheitert, dies iiber die Wiederanbindung des deutschen wie
amerikanischen Judentums an einen gemeinsamen Kanon jiidischen Wissens zu
erreichen, stellt fiir Krah zwar Schockens Mission eines Wissenstransfers in einem
transnationalen jiidischen Kulturkanon durchaus infrage, weist fiir ihn aber umso
mehr — und im Blick auf die vorangehenden Beitrdge des Bandes erneut — auf die
Herausbildung einer neuen jiidischen Epistemologie als einen entscheidenden
Prozess der jlidischen Modernisierung hin.

Die Jiidischen Studien sind heute wie andere Studien, die regionale, kultu-
relle, ethnische oder religiosen Schwerpunkte besitzen, interdisziplindr angelegt.
Sie stehen damit in der Tradition der Wissenschaft des Judentums und waren
vielfach sogar Vorbild fiir andere Clusterbildungen und Forschungsfelder an
Universitdten. Die Frage nach dem Beitrag der Jiidischen Studien zur Allgemeinen
Wissenschaftsgeschichte und zur Entwicklung unterschiedlicher Disziplinen
bleibt daher auch in der Zukunft weiter zu untersuchen. Dabei sollte es — wie die
unterschiedlich angelegten Beitrdge des Bandes exemplarisch zeigen — weniger
um die grundsitzliche Frage nach dem Verhdltnis von Universalisierung und
Partikularitdt gehen. Vielmehr bieten die Disziplinengeschichte der Jiidischen
Studien wie auch die jiidische Geschichte insgesamt mannigfaltige Beispiele
dafiir, dass Universalismus immer auch als ein pluralistisches Konzept zu ver-
stehen ist.

Mit der Griindung des Zentrums fiir Jiidische Studien Berlin-Brandenburg im
Jahr 2012, das 2017 programmatisch in Selma Stern Zentrum fiir Jiidische Studien
Berlin-Brandenburg umbenannt worden ist, wurde im Berlin-Brandenburger



Einleitung =— 9

Raum erstmals in der deutschen Geschichte eine Einrichtung geschaffen, in
welcher fiinf grof3e Universitdten mit ihren verschiedenen Forschungseinrich-
tungen das Thema Judentum zu einem integralen Bestandteil ihrer akademischen
Forschung und Lehre machen und sich in 6ffentlichen Veranstaltungen diesem
Thema gemeinsam widmen. Nachdem bereits im ausgehenden 19. und begin-
nenden 20. Jahrhundert die Bestrebungen jiidischer Intellektueller, eine sich im
Kontext der Moderne um 1818/19 entwickelnde Wissenschaft des Judentums in
Gestalt einer inneruniversitdren Einrichtung zu etablieren, am deutschen Anti-
semitismus der Zeit gescheitert waren, hinterlieBen Vertreibung und Genozid im
jiidischen Leben Deutschlands schliefilich eine nicht zu schliefRende Leerstelle
auch im akademischen Leben. Daher weif3 sich das Selma Stern Zentrum in seiner
wissenschaftlichen Arbeit nicht nur der Tradition solcher Einrichtungen wie der
von den Nationalsozialisten zerstorten Berliner Hochschule fiir die Wissenschaft
des Judentums (1872-1942) verpflichtet, sondern sieht es nachdriicklich auch als
seine Aufgabe an, die Implementierung der Jiidischen Studien im deutschen
Universitdtssystem, inshesondere aber im Berlin-Brandenburger Raum weiterzu-
entwickeln.

Wir danken Herrn Dr. Bertolt Fessen fiir die redaktionelle Mitarbeit bei der Ma-
nuskripterstellung und fiir die Unterstiitzung bei der Erstellung des Anhangs.






