
Kerstin Schoor und Werner Treß

Einleitung
Aber darum bleibt es nicht minder wahr, daß jede Wissenschaft nicht bloß auf andere
Wissenschaften, sondern auch auf das Leben den bedeutendsten Einflußübt,was dann auch
von der Wissenschaft des Judenthums gar leicht nachzuweisen seyn wird.

Immanuel Wolf: Ueber den Begriff einer Wissenschaft des Judenthums (1822)

Verstand sich der traditionelle jüdische Denker noch „als ein Teil der Traditi-
onskette, zu der er ebenso wie das Material der Vergangenheit gehörte, aus wel-
chem er eine für seine Gegenwart gültige, lebende Entscheidung treffen konnte“,¹
wurde die Vergangenheit ab dem ausgehenden 18. Jahrhundert immer mehr zu
einem Objekt der Forschung.² Die sich herausbildende jüdische Wissenschafts-
bewegung, die von der Haskala des späten 18. Jahrhunderts ihren Ausgang nahm
und die sich im 19. Jahrhundert schließlich in der Wissenschaft des Judentums
manifestierte, war dabei in vielfacher Hinsicht mit einer allgemeinen Transfor-
mation der Wissensordnungen in der Moderne verknüpft und verlieh dieser zu-
gleich erkennbare Prägungen. Nachdem sie entscheidende Impulse von der
Aufklärung erfahren hatte, die im 19. Jahrhundert in den europäischen Universi-
täten und in anderen Einrichtungen Einzug hielt, fand sie schließlich im ge-
samten Spektrum der traditionellen wie neu entstehenden Wissenschaftsdiszi-
plinen, aber auch in Literatur und Kunst ihren vielfältigen Ausdruck.

Forschungen der vergangenen Jahrzehnte haben sich den verschiedenen
Facetten der Geschichte der Wissenschaft des Judentums bereits ausführlich ge-
widmet. Sie reichen von wissens- und disziplingeschichtlichen Arbeiten³ über

 Heinz Mosche Graupe: Die Entstehung des modernen Judentums. Geistesgeschichte der deut-
schen Juden 1650– 1942. Hamburg 1977. S. 176.
 Vgl. dazu u. a. Ismar Schorsch: From Text to Context. The Turn to History in Modern Judaism.
Hanover [u. a.] 1994.
 Vgl. u. a. Kurt Wilhelm (Hrsg.): Wissenschaft des Judentums im deutschen Sprachbereich. Ein
Querschnitt. 2 Bde. Tübingen 1967; Michael A. Meyer: Origins of the Modern Jew: Jewish Identity
and European Culture in Germany 1749–1824. Detroit 1967; Julius Carlebach (Hrsg.):Wissenschaft
des Judentums. Anfänge der Judaistik in Europa. Darmstadt 1992; Schorsch, From Text to Context
(wie Anm. 2); Rachel Livneh-Freudenthal: The Verein für Cultur und Wissenschaft der Juden
(1819– 1824): Seeking a New Concept of Judaism. (Diss.) Tel Aviv 1996; Rachel Livneh-Freudent-
hal: Der „Verein für Cultur und Wissenschaft der Juden“ (1819– 1824) zwischen Staatskonfor-
mismus und Staatskritik. In: Tel Aviver Jahrbuch für Deutsche Geschichte 20 (1991). S. 103– 125;
Kerstin von der Krone: Wissenschaft in Öffentlichkeit: Die Wissenschaft des Judentums und ihre
Zeitschriften. Berlin 2012; Paul Mendes-Flohr, Rachel Livneh-Freudenthal u. Guy Miron (Hrsg.):

OpenAccess. © 2022 Kerstin Schoor und Werner Treß, publiziert von De Gruyter.
Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell

– Keine Bearbeitung 4.0 International Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110772388-001



vergleichende, beziehungsgeschichtliche Studien zum Christentum, insbeson-
dere zur evangelischen Theologie,⁴ bis hin zu biografisch ausgerichteten Mono-
grafien über einzelne Persönlichkeiten.⁵

Die Aufsätze des vorliegenden Bandes, die aus der V. Jahrestagung des Selma
Stern Zentrums für Jüdische Studien Berlin-Brandenburg 2017 hervorgegangen
sind, verstehen sich als Beitrag zu diesem Diskurs. Unter dem Titel Juden und ihre
Nachbarn werden im Wissen um jüdische Lebenswelten als „Ausdruck einer
eminent diasporischen Konstellation“ (Dan Diner) die weitreichenden Wirkungen
der „Wissenschaft des Judentums“ von Ostmitteleuropa über Berlin und Wien bis
nach Amerika an exemplarischen Fallstudien beschrieben. Die Beiträge zeigen in
Untersuchungen zur Epistemologie wissenschaftlicher Praktiken, zur Genese
methodischer Verfahren und Konzepte oder zum Austausch theoretischer Ansätze
die Entwicklungen der Wissenschaft des Judentums vor allem im Hinblick auf
deren Wirkungen in der nicht-jüdischen Wissens- und Wissenschaftsgeschichte,
aber auch in Politik, Literatur und Kunst, um so die vielfältigen Elemente einer
gemeinsamen, verflochtenen Geschichte der jüdischen und nicht-jüdischen Kul-
turen Europas erkennbar zu machen.

Eingeführt wird der Band von den konzeptionellen EinSichten Dan Diners, die
der 7-bändigen Enzyklopädie jüdischer Geschichte und Kultur (EJGK, 2017) mit ihrer
Lemmata-Struktur von rund 800 Einträgen zugrunde liegen. Sie präsentieren im
deutschen Sprachraum erstmals seit den frühen 1930er-Jahren, nach dem Jüdi-
schen Lexikon (1927– 1930) und der im NS-Deutschland abgebrochenen Encyclo-
pedia Judaica (1928– 1934), einen gegenwärtigen wissenschaftlichen Versuch, die
Komplexität der jüdischen Kondition gerade hinsichtlich ihrer Transformationen
von der Vormoderne zur Moderne, also über eine zweihundertjährige Periode
zwischen 1750 und 1950, neu zu fassen. Jüdische Lebenswelten in der Moderne
werden dabei in einer wesentlich diasporisch geprägten Konstellation gedacht,

Jewish Historiography between Past and Future. 200 Years of Wissenschaft des Judentums. Berlin
[u. a.] 2019.
 Vgl. Görge K. Hasselhoff (Hrsg.): Die Entdeckung des Christentums in der Wissenschaft des
Judentums. Berlin u. New York 2010; Christian Wiese: Wissenschaft des Judentums und protes-
tantische Theologie: Ein Schrei ins Leere? Tübingen 1999.
 Vgl. u. a. Nahum N. Glatzer (Hrsg.): Leopold Zunz. Jude – Deutscher – Europäer. Ein jüdisches
Gelehrtenschicksal des 19. Jahrhunderts in Briefen an Freunde. Tübingen 1964; Hanns Günther
Reissner: Eduard Gans. Ein Leben im Vormärz. Tübingen 1965; Andreas Brämer: Zacharias
Frankel. Wissenschaft des Judentums und konservative Reform im 19. Jahrhundert. Hildesheim
[u. a.] 2000; Christian Wiese,Walter Homolka u. Thomas Brechenmacher (Hrsg.): Jüdische Exis-
tenz in der Moderne: Abraham Geiger und die Wissenschaft des Judentums. Berlin 2013; Mirjam
Thulin: Kaufmanns Nachrichtendienst. Ein jüdisches Gelehrtennetzwerk im 19. Jahrhundert.
Göttingen 2012; Ismar Schorsch: Leopold Zunz. Creativity in Adversity. Philadelphia 2016.

2 Kerstin Schoor und Werner Treß



die traditionell in einer sakral geprägten Textkultur verankert ist und diese Le-
benswelten in ihrer Sprachenvielfalt sowie in ihrer Bezogenheit auf die Ent-
wicklungen allgemeiner Geschichte versteht.

Von einem derart multiperspektivischen Ansatz, der bei der Frage nach den
Erscheinungsformen jüdischen Wissens den Blick über eine rein disziplinge-
schichtliche Rekonstruktion der Wissenschaft des Judentums hinaus zugleich für
die Mannigfaltigkeit seiner Forschungsgegenstände öffnet, sind auch die weiteren
Beiträge des vorliegenden Bandes geleitet. An exemplarischen Untersuchungs-
gegenständen spüren sie den materiellen und immateriellen Konditionen jüdi-
schen Lebens und jüdischer Wissensbestände entlang von Migrationsbewegun-
gen und in den Zentren der Diaspora nach und fragen nach deren Verflechtungen
mit ihren Umgebungswelten. So wird beispielsweise rekonstruierbar, wie sich die
Überlieferungen und Praktiken rabbinischer Gelehrsamkeit schon in der frühen
Neuzeit zu einer transnationalen Bildungsbewegung ausprägten und wie im
Übergang zur Moderne insbesondere von den seit dem 18. Jahrhundert gegrün-
deten jüdischen Schulen und Rabbinerseminaren eine Wissenschaftsbewegung
ihren Ausgang nahm, deren spezifische Forschungsfragen und methodische
Praktiken sich nicht mehr allein auf das Judentum selbst fokussierten, sondern
darüber hinaus zu einer Transformation der Wissensordnung einschließlich der
universitären Forschung mit ihren im 19. Jahrhundert neu entstehenden Diszi-
plinen und Teildisziplinen beitrugen. Und auch wenn die Wissenschaft des Ju-
dentums seit ihrer Gründung – und ungeachtet vergeblicher Bemühungen einiger
ihrer Akteure – institutionell nie in den Rang einer universitären Disziplin erho-
ben wurde, entwickelten sich auch die Universitäten im Zuge der europäischen
Aufklärungsbewegung und eines damit einhergehenden Umbruchs von der
ständisch-konfessionellen zur bürgerlichen Gesellschaftsordnung zu neuen Orten
gelehrten jüdischen Lebens – wie in ihnen gleichermaßen Diskriminierungser-
fahrungen und professorale Anfeindungen neuen institutionellen Boden fanden.

Literarische Impressionen und intellektuelle Einblicke aus dem Panorama
jüdischer Gelehrsamkeit im Übergang vom 18. zum 19. Jahrhundert vermittelt der
Beitrag von Liliane Weissberg am Beispiel des Aufklärers, Philosophen und Ma-
thematikers Lazarus Bendavid.Weissberg schildert, wie Bendavid 1791 unter dem
Eindruck der Nachrichten von der Französischen Revolution von Berlin nach
Wien reiste.Von dort aus beobachtete er wie viele Juden der Zeit aufmerksam die
Folgen der Revolution für die Emanzipation der französischen Juden. Zeitgleich
avancierte er selbst in Wien zu einem gefragten Interpreten der kritischen Phi-
losophie Immanuel Kants. Binnen kurzer Zeit findet der jüdische Aufklärer Zu-
gang in die höheren Kreise des österreichischen Adels, ist Stammgast in aristo-
kratischen Salons und erhält sogar die Möglichkeit, Kant-Vorlesungen an der
Universität zu halten. Er erlebt – paradox genug – in diesem gesellschaftlichen

Einleitung 3



Milieu die erfolgreichsten Jahre seiner Karriere. Doch so unverhofft und wie aus
der Zeit gefallen sich dieser gesellschaftliche Durchbruch in der österreichischen
Monarchie des späten 18. Jahrhunderts ausnahm, so jäh endeten auch die Wiener
Jahre Bendavids. Nachdem man ihm zunächst die Erlaubnis zu seinen Universi-
tätsvorlesungen wieder entzogen hatte, wird er nach dem Erlass eines Fremden-
gesetzes schließlich polizeilich der Stadt verwiesen. Seine Versuche einer Popu-
larisierung der Ideen Immanuel Kants scheiterten an den Vorurteilen der Zeit.

Das Auftreten einer zunehmend politisch-weltanschaulich motivierten Ju-
denfeindschaft in professoralen Flugschriften, mit der sich jüdische Gelehrte
schon im frühen 19. Jahrhundert konfrontiert sahen, ist Thema des Beitrags von
Werner Treß. Am Beispiel der Schriften des Berliner Geschichtsprofessors Fried-
rich Rühs zeigt er zunächst, wie darin in den Umbruchsjahren 1815/16 jüdisches
Leben im östlichen Europa und jüdische Migrationsbewegungen aus den östli-
chen preußischen Provinzen zu Projektionsflächen judenfeindlicher Stereoty-
penbildungen wurden. Dieser Analyse werden die Entgegnungsschriften von
Michael Heß, Gotthold Salomon, JosephWolf und Eduard Gans gegenübergestellt.
Als Vordenker und Mitbegründer der Wissenschaft des Judentums sahen diese
Gelehrten die Zuwanderung osteuropäischer Juden zwar in einem Spannungs-
verhältnis zu ihren eigenen Akkulturationsbemühungen als reformorientierte
Juden und preußische Staatsbürger, stellten sich dieser Herausforderung aber
zugleich im Sinne eines aufklärerisch inspirierten Bildungs- und Forschungsim-
perativs. Sie bereiteten ihre zugewanderten Glaubensbrüder schulisch auf das
Erlernen ziviler Berufe vor und bezogen die soziale und rechtliche Lage wie auch
das Kulturerbe der Juden im östlichen Europa als Untersuchungsgegenstände mit
in ihre Forschungen ein. Mit den Mitteln der Wissenschaft – und darin ganz dem
Denken der Aufklärung verbunden – sollte so der weiteren Ausbreitung juden-
feindlicher Vorurteile in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit entgegengewirkt
werden.

Die Frage danach, wie dem zunehmenden Antisemitismus zu begegnen sei,
war auch eines der Themen in der innerjüdischen Kontroverse zwischen Vertre-
tern der Wissenschaft des Judentums und Akteuren der zionistischen Bewegung
an der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert. ChristianWiese kontrastiert in seinem
Beitrag exemplarisch die Haltungen zweier Protagonisten dieser Richtungen, jene
von Ozjasz Thon mit der von Moritz Güdemann. Ozjasz Thon, aus einer traditio-
nellen jüdischen Familie in Galizien stammend, wandte sich dem Kulturzionis-
mus zu und kritisierte die Wissenschaft des Judentums dafür, das Judentum zu
sehr aus seiner Vergangenheit heraus zu verstehen. Es werde dadurch gleich ei-
nem toten Gegenstand behandelt, und man verliere den Blick für die drängenden
Fragen des gegenwärtigen jüdischen Lebens in der Diaspora – und damit zugleich
auch den Blick für dessen wünschbare Perspektiven. Während Thon aus einem

4 Kerstin Schoor und Werner Treß



geschichtsphilosophisch begründeten und osteuropäisch-jüdisch geprägten
Kulturverständnis heraus zu dem Schluss gelangte, für eine nationaljüdische
Zukunft in Palästina zu plädieren, präsentiert Wiese den Wiener Rabbiner Moritz
Güdemann als einen Vertreter der „westlichen Tradition der Wissenschaft des
Judentums“. Das Befremden, bei einem Besuch in der Privatwohnung Theodor
Herzls einen Christbaum vorzufinden, kann als sinnbildlich für die skeptische
Haltung gewertet werden, mit der Güdemann im politischen Eintreten der zio-
nistischen Bewegung für eine eigene Nation zugleich die Gefahr einer Abkehr von
der eigenen Religion erblickte. Güdemanns Verständnis des Judentums als
transnationale, diasporische Gemeinschaft, die nicht auf Politik, Staat und Nation
gerichtet sei, sondern aus seiner prophetischen und messianischen Tradition
heraus zur Völkerverständigung beitragen könne, rief wiederum denWiderspruch
zionistischer Vertreter hervor. Die von Wiese bilanzierten, innerjüdisch diver-
genten Positionen, wie sie unter anderem von Thon und Güdemann in der Phase
vom Ersten Zionistenkongress 1897 bis zum Ersten Weltkrieg formuliert wurden,
wiesen schließlich zugleich einer jüngeren Generation von jüdischen Gelehrten
und Rabbinern wie Leo Baeck oder Max Wiener den Weg.

Auch Francesca Paolin fragt in ihrem Beitrag nach konzeptionellen Neuan-
sätzen innerhalb der jüdischen Wissensbewegung – hier im Blick auf deutsche
und italienische jüdische Wissenschaftler in der Judaistik im Italien des 19. Jahr-
hunderts. Am Beispiel von Gelehrten wie Samuel David Luzzatto und Lelio Della
Torre analysiert sie Erneuerungen der Judaistik im Umfeld der Neubegründung
des Rabbinisches Seminars in Padua 1829 und verdeutlicht, wie Talmud- und
Bibelexegese neuere Erkenntnisse der Hebräischen Philologie und Grammatik
integrieren und sich in jener Zeit auch disziplinär weiter zur Jüdischen Geschichte
hin öffnen. Dass die Entwicklungen der „Israelitischen Theologie“ in Italien dabei
nicht nur von den Auseinandersetzungen italienischer jüdischer Intellektueller
mit ihren eigenen Traditionen wie ihrem Verständnis von religiöser Identität
konzeptionelle Prägungen erfuhren, sondern auch von transnationalen Bezie-
hungen innerhalb der Wissenschaft des Judentums beeinflusst waren, beschreibt
sie schließlich exemplarisch an einer vergleichenden Betrachtung von Luzzattos
Theologiebegriff mit jenem von Abraham Geiger.

Wenn noch 1819 allerdings der Verein für Cultur und Wissenschaft der Juden
von Gelehrten gegründet worden war, die insbesondere als Lehrer an jüdischen
Reformschulen tätig waren und schon dadurch der gesellschaftliche Zusam-
menhang einer jüdischen Bildungs-, Wissenschafts- und Emanzipationsbewe-
gung sichtbar wurde, also einer Wissenschaft, von der Immanuel Wolf überzeugt
sein konnte, dass sie „auch auf das Leben den bedeutendsten Einfluß“ ausübe,
geriet die Wissenschaft des Judentums bereits hundert Jahre später als „Projekt
einer kleinen Elite“ in die Kritik.

Einleitung 5



Den Appell, die ursprüngliche Einheit von „Leben und Lehre“ wiederherzu-
stellen, den Franz Rosenzweig 1918 in einem offenen Brief an Hermann Cohen
richtete, nimmt Kerstin von der Krone zum Ausgangspunkt ihrer Bestandsauf-
nahme entlang der Frage, wie sich die Wissenschaft des Judentums im Span-
nungsfeld zwischen „Bildungsreform“ und „Verwissenschaftlichung“ verortete.
Gerade wenn heute von „Jüdischen Studien“ die Rede ist, sollte nicht außer Acht
gelassen werden, dass sich die Wissenschaft des Judentums bei ihrer Gründung
als Verein zunächst noch als „Wissenschaft der Juden“ verstand. Es ging also
nicht allein darum, das Judentum zum Gegenstand oder Objekt historisch-kriti-
scher Forschung zu machen, sondern sich im jüdischen Wissen zugleich als
Subjekt eines forschenden Erkenntnisinteresses zu finden und zu erfassen. Und
indem es insbesondere jüdische Studenten und Absolventen der jungen Berliner
Universität waren, die sich schon 1816 um Leopold Zunz, Eduard Gans und Im-
manuel Wolf in einem außeruniversitären Wissenschaftszirkel zusammengefun-
den hatten, wird deutlich, dass in der Vereinsgründung von 1819 auch die Kon-
tinuität einer diasporischen Existenz jüdischer Gelehrsamkeit erkennbar wurde,
die nicht nur die Wissenschaft des Judentums im engeren Sinne mit geprägt hat,
sondern jüdisches Wissen und Forschen insgesamt.

In welcher Weise sich – zumeist außeruniversitäres – wissenschaftliches
Denken seit dem 19. Jahrhundert in neuen Wissenschaftsdisziplinen zusammen-
fand oder in bibliophilen, verlegerischen und mitunter auch künstlerischen An-
sätzen zu einer Transformation der Wissensordnungen beitrug, sollen schließlich
die den Band abschließenden Fallstudien von Joachim Schlör, Hildegard Frübis,
Dorothee Gelhard und Markus Krah näher beleuchten.

Joachim Schlör widmet sich zunächst der Frage, wie Prozesse jüdischer Mi-
grationsbewegungen und Erfahrungen von Vertreibung und Exil die Begründung
moderner Wissenschaftsdisziplinen wie der „Europäischen Ethnologie“ und der
empirischen Kulturwissenschaften mit inspiriert haben. Es werden Traditionsli-
nien von der Entstehung der deutschen Volkskunde und Ethnografie bis in die
Gegenwart entschlüsselt, die auch von jüdischen Akteuren mit getragen wurden.
Damit kann Schlör nicht zuletzt die Wirksamkeit einer spezifisch jüdischen Er-
fahrung nachbarschaftlichen Zusammenlebens in einem Vielvölkerkontext sowie
im Kontext von Migrationsprozessen in ihrer wissenschaftshistorischen Relevanz
noch einmal exemplarisch verdeutlichen. Gängigen Analysen von Flucht- und
Migrationsbewegungen, denen es vornehmlich um die Untersuchung von Ver-
lusterfahrungen und damit einhergehenden Emotionen, von Erinnerungen oder
von lebensgeschichtlichen Neuanfängen in anderen kulturellen Räumen geht,
wird damit begleitend auch eine Perspektive zur Seite gestellt, die Schlör als „an
opening of horizons, a challenge to develop creative responses to the loss of
home“ bezeichnet.

6 Kerstin Schoor und Werner Treß



Eine stark ethnografische Ausrichtung vieler Werke der damaligen Zeit ver-
weist zudem auf ähnlich ausgerichtete Interessen in der zeitgenössischen Wis-
senschaft, Literatur und Kunst. Die objektiv-distanzierte Abbildung und Be-
schreibung jüdischer Sitten und Gebräuche, wie sie beispielsweise in Leopold
Komperts frühen literarischen Schilderungen der „böhmischen Gasse“ sichtbar
wird, sowie eine stark kulturhistorische Ausrichtung vieler Werke haben in der
Begegnung ihrer Verfasser und Verfasserinnen mit einer – zumeist außeruniver-
sitären – Wissenschaft einen ihrer wesentlichen Ursprünge. So formulierte Bert-
hold Auerbach bereits 1837 in seiner Vorrede zum Spinoza-Roman nachdrücklich
den Gedanken von der Entstehungsgeschichte eines literarischen Genres als einer
doppelten Transformationsgeschichte – zwischen jüdischer Tradition und
Emanzipationsbewegung sowie einem sich entwickelnden modernen Ge-
schichtsbewusstsein.⁶

Dass sich nicht nur die Völkerpsychologen und Literaten in der Fokussierung
ihrer Stoffe ein gemeinsames Interesse am neu entdeckten „Volk“ teilten,⁷ zeigt
der Beitrag von Hildegard Frübis über Salomon Yudovin und die fotografische
Erkundung des osteuropäischen Judentums. Sie beschreibt die Entstehung von
Yudovins Fotografien zwischen 1912 und 1914 im Lichte ethnologischer Expedi-
tionen in die verschiedenen Shtetl des westlichen russischen Reiches. Indem das
Ziel dieser Expeditionen in der systematischen Erfassung und Erforschung der
russisch-jüdischen Volkskultur bestand, wurde nicht nur das osteuropäische Ju-
dentum zum Gegenstand europäischer wissenschaftlicher Betrachtungen. Den
Entwicklungen in der Literatur nicht unähnlich, zeigt Frübis für das beginnende
20. Jahrhundert das Medium der Fotografie als Indikator für einen Transforma-
tionsprozess in der osteuropäischen jüdischen Gesellschaft. Im Geiste der Ha-
skala sollte in diesem Prozess ein Wissensreservoir bereitgestellt werden, das zur
Erneuerung des Judentums in der Neuzeit führen konnte.

Dorothee Gelhard weitet den wissenschaftlichen Blick in die Moderne hinein,
indem sie sich mit den Forschungen des Kunsthistorikers Aby Warburg und der
von ihm in Hamburg aufgebauten Kulturwissenschaftlichen Bibliothek beschäf-
tigt. Dabei zeigt sie, wie Warburg innerhalb der Kunstgeschichte einen spezifi-
schen kulturwissenschaftlichen Forschungsansatz vorzeichnete, der insbeson-

 Vgl. dazu u. a. Kerstin Schoor: Wider das Konzept vom „frei flottierenden“ Subjekt: Die Ent-
stehung der Ghettogeschichte in den plurikulturellen Regionen Ost(Mittel)Europas. In: Zwischen
Orten, Zeiten und Sprachen. Zum Transitorischen in der Literatur. Hrsg. von Anna Pastuszka u.
Jolanta Pacyniak. Frankfurt am Main 2016. S. 27–39.
 Vgl. dazu: Michael Neumann u. Marcus Twellmann: Dorfgeschichten: Anthropologie und
Weltliteratur. In: Deutsche Vierteljahrsschrift für Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte
88 (1) (2014). S. 22–45.

Einleitung 7



dere in seinem unvollendet gebliebenen und erst posthum edierten Bilderatlas
Mnemosyne zum Ausdruck kommt. In der Entfaltung seiner Symboltheorie mit
ihrer Sensibilität für die bis in die Kulturen der Moderne reichenden Kontinuitäten
antiker Referenzen in den Pendelbewegungen zwischen Mythos und Logos re-
konstruiert Gelhard jenen „Denkraum der Distanz“, den sich Warburg schaffen
will, um zugleich ein Bewusstsein für die Zerbrechlichkeit der modernen Zivili-
sation und der ständigen Gefahr eines Rückfalls in irrationale Vorstellungswelten
zu schaffen.

Markus Krah schließlich – in seiner Untersuchung ebenfalls in einer Kri-
senzeit im 20. Jahrhundert angesiedelt – befragt das Konzept des Verlegers,
Kaufhausunternehmers und Philanthropen Salman Schocken (1877–1959) und
dessen Versuch einer transnationalen verlegerischen Kanonisierung jüdischen
Wissens vom Schocken Verlag in Berlin (1931– 1938) bis zu den 1945 im New
Yorker Exil gegründeten Schocken Books. In beiden Unternehmungen erkennt
Krah über den Atlantik hinweg ein ähnliches kulturelles und spirituelles Anlie-
gen: die innere Stärkung und Stabilisierung einer in existentieller Notlage be-
findlichen, gemeinschaftlichen jüdischen Existenz in der Moderne. Dass Scho-
ckens Versuch scheitert, dies über die Wiederanbindung des deutschen wie
amerikanischen Judentums an einen gemeinsamen Kanon jüdischen Wissens zu
erreichen, stellt für Krah zwar Schockens Mission einesWissenstransfers in einem
transnationalen jüdischen Kulturkanon durchaus infrage,weist für ihn aber umso
mehr – und im Blick auf die vorangehenden Beiträge des Bandes erneut – auf die
Herausbildung einer neuen jüdischen Epistemologie als einen entscheidenden
Prozess der jüdischen Modernisierung hin.

Die Jüdischen Studien sind heute wie andere Studien, die regionale, kultu-
relle, ethnische oder religiösen Schwerpunkte besitzen, interdisziplinär angelegt.
Sie stehen damit in der Tradition der Wissenschaft des Judentums und waren
vielfach sogar Vorbild für andere Clusterbildungen und Forschungsfelder an
Universitäten. Die Frage nach dem Beitrag der Jüdischen Studien zur Allgemeinen
Wissenschaftsgeschichte und zur Entwicklung unterschiedlicher Disziplinen
bleibt daher auch in der Zukunft weiter zu untersuchen. Dabei sollte es – wie die
unterschiedlich angelegten Beiträge des Bandes exemplarisch zeigen – weniger
um die grundsätzliche Frage nach dem Verhältnis von Universalisierung und
Partikularität gehen. Vielmehr bieten die Disziplinengeschichte der Jüdischen
Studien wie auch die jüdische Geschichte insgesamt mannigfaltige Beispiele
dafür, dass Universalismus immer auch als ein pluralistisches Konzept zu ver-
stehen ist.

Mit der Gründung des Zentrums für Jüdische Studien Berlin-Brandenburg im
Jahr 2012, das 2017 programmatisch in Selma Stern Zentrum für Jüdische Studien
Berlin-Brandenburg umbenannt worden ist, wurde im Berlin-Brandenburger

8 Kerstin Schoor und Werner Treß



Raum erstmals in der deutschen Geschichte eine Einrichtung geschaffen, in
welcher fünf große Universitäten mit ihren verschiedenen Forschungseinrich-
tungen das Thema Judentum zu einem integralen Bestandteil ihrer akademischen
Forschung und Lehre machen und sich in öffentlichen Veranstaltungen diesem
Thema gemeinsam widmen. Nachdem bereits im ausgehenden 19. und begin-
nenden 20. Jahrhundert die Bestrebungen jüdischer Intellektueller, eine sich im
Kontext der Moderne um 1818/19 entwickelnde Wissenschaft des Judentums in
Gestalt einer inneruniversitären Einrichtung zu etablieren, am deutschen Anti-
semitismus der Zeit gescheitert waren, hinterließen Vertreibung und Genozid im
jüdischen Leben Deutschlands schließlich eine nicht zu schließende Leerstelle
auch im akademischen Leben. Daher weiß sich das Selma Stern Zentrum in seiner
wissenschaftlichen Arbeit nicht nur der Tradition solcher Einrichtungen wie der
von den Nationalsozialisten zerstörten Berliner Hochschule für die Wissenschaft
des Judentums (1872– 1942) verpflichtet, sondern sieht es nachdrücklich auch als
seine Aufgabe an, die Implementierung der Jüdischen Studien im deutschen
Universitätssystem, insbesondere aber im Berlin-Brandenburger Raum weiterzu-
entwickeln.

Wir danken Herrn Dr. Bertolt Fessen für die redaktionelle Mitarbeit bei der Ma-
nuskripterstellung und für die Unterstützung bei der Erstellung des Anhangs.

Einleitung 9




