
Joachim Gerdes
Glaube, Wissenschaft, Sprache



Deutsch als Fremd-
und Fachsprache

Herausgegeben von
Csaba Földes und Thorsten Roelcke

Band 1



Joachim Gerdes

Glaube,
Wissenschaft,
Sprache
Eine diachronische Studie zur protestantisch-
theologischen Fachsprache im 20. Jahrhundert



Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde durch 35
wissenschaftliche Bibliotheken und Initiativen ermöglicht, die die Open-Access-
Transformation in der Germanistischen Linguistik fördern.

ISBN 978-3-11-077012-4
e-ISBN (PDF) 978-3-11-077019-3
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-077032-2
ISSN 2750-1310
DOI https://doi.org/10.1515/9783110770193

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International
Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/.

Library Congress Control Number: 2022933054

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2022 Joachim Gerdes, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyter.com.

Satz: Integra Software Services Pvt. Ltd.
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com

https://doi.org/10.1515/9783110770193
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://dnb.dnb.de
http://www.degruyter.com
http://www.degruyter.com


Open-Access-Transformation in der Linguistik

Open Access für exzellente Publikationen aus der Germanistischen Linguistik: Dank der Unter-
stützung von 35 wissenschaftlichen Bibliotheken und Initiativen können 2022 insgesamt neun
sprachwissenschaftliche Neuerscheinungen transformiert und unmittelbar im Open Access
veröffentlicht werden, ohne dass für Autorinnen und Autoren Publikationskosten entstehen.

Folgende Einrichtungen und Initiativen haben durch ihren Beitrag die Open-Access-Veröffent-
lichung dieses Titels ermöglicht:

Dachinitiative „Hochschule.digital Niedersachsen“ des Landes Niedersachsen
Universitätsbibliothek Bayreuth
Staatsbibliothek zu Berlin – Preußischer Kulturbesitz Universitätsbibliothek der Humboldt-
Universität zu Berlin Universitätsbibliothek Bochum
Universitäts- und Landesbibliothek Bonn Staats- und Universitätsbibliothek Bremen
Universitätsbibliothek Chemnitz
Universitäts- und Landesbibliothek Darmstadt
Technische Universität Dortmund, Universitätsbibliothek / Universitätsbibliothek Dortmund
Sächsische Landesbibliothek – Staats- und Universitätsbibliothek Dresden
Universitätsbibliothek Duisburg-Essen
Universitäts- und Landesbibliothek Düsseldorf Universitätsbibliothek Johann Christian
Senckenberg, Frankfurt a. M. Albert-Ludwigs-Universität Freiburg – Universitätsbibliothek
Bibliothek der Pädagogischen Hochschule Freiburg Niedersächsische Staats- und
Universitätsbibliothek Göttingen Universitätsbibliothek Greifswald
Staats- und Universitätsbibliothek Hamburg Carl von Ossietzky
Gottfried Wilhelm Leibniz Bibliothek – Niedersächsische Landesbibliothek, Hannover
Technische Informationsbibliothek (TIB) Hannover
Universitätsbibliothek Kassel – Landesbibliothek und Murhardsche Bibliothek der Stadt
Kassel Universitäts- und Stadtbibliothek Köln
Universitätsbibliothek der Universität Koblenz-Landau Zentral- und Hochschulbibliothek
Luzern Universitätsbibliothek Magdeburg
Bibliothek des Leibniz-Instituts für Deutsche Sprache, Mannheim Universitätsbibliothek
Marburg
Universitätsbibliothek der Ludwig-Maximilians-Universität München Universitäts- und
Landesbibliothek Münster
Universitätsbibliothek Osnabrück Universitätsbibliothek Vechta Universitätsbibliothek
Wuppertal
ZHAW Zürcher Hochschule für Angewandte Wissenschaften, Hochschulbibliothek
Zentralbibliothek Zürich





Inhaltsverzeichnis

1 Einleitung 1

2 Die Fachsprache der protestantischen Theologie 4

3 Verwahrer und Vermittler – die Sprache der protestantischen
Theologie im ausgehenden Kaiserreich 12
3.1 „Wie selbstverständlich strömt alles bei ihm hervor − so

bricht der Quell aus den Tiefen der Erde, klar und
ungehemmt“ ‒ Kulturprotestantische Fließbandarbeit 13

3.2 „In den müden Gehirnen begabter Dilettanten“ ‒ Wider das
Dogmatisieren, Modernisieren, Stilisieren 25

3.3 Fazit 38

4 Erbitterte und Ergriffene − die Fachsprache der protestantischen
Theologie zwischen Erstem Weltkrieg und Machtergreifung 40
4.1 „Gnade ist die Axt an der Wurzel des guten Gewissens“ ‒ Die

große Explosion 41
4.2 „Christliche Rede heißt, dass Gott selber das Wort nehme“ ‒

Mittlertun und Werkzeugwort 51
4.3 „Als Deutsche haben wir nur eine Ehre und eine Schande“ ‒

Begriffe am Scheideweg 61
4.4 Fazit 72

5 Höflinge und Hetzer − die Fachsprache der protestantischen
Theologie unter der nationalsozialistischen Diktatur 75
5.1 „Wo bleibt da der Glaube an das Blut?“ ‒ Sprache als Medium

eines Probehandelns 77
5.2 „Religion ist durchaus als Frage und Ringen rassisch

gebunden“ ‒ Mystifizierung, Archaisierung,
Ideologisierung 84

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes
Deutsch“ ‒ Die Sprache der völkischen Theologie 105

5.4 Fazit 137



6 Widerstand und Widerspruch ‒ die Sprache der protestantischen
Theologie der Auflehnung und der Opposition 141
6.1 „Hier ist keine Verschleierung, keine Verstellung mehr“ ‒

Theologische Begriffsbildung in der Erkenntnis der
Abgründigkeit des Mündigseins 143

6.2 „Rettet, was noch zu retten ist!“ ‒ Der Weckruf zum Glauben 153
6.3 „Die aufgestauten Wasser seiner Wahrheit auf die

ausgedörrten Fluren sich ergießen lassen“ ‒ Das Symbol als
angemessene Form der Religionssprache 162

6.4 Fazit 173

7 Belastete und Besorgte – die Sprache der protestantischen
Theologie der Nachkriegszeit 175
7.1 „Man wolle das nicht als ein theologisches Schuldbekenntnis

missverstehen“ ‒ Rehabilitierung, Relativierung,
Verdrängung 177

7.2 „Das Einverständnis mit der christlichen Sprachüberlieferung
ist gestört“ ‒ Sprachermächtigung, Sprachverantwortung,
Verstehenszumutung 185

7.3 Fazit 205

8 Entrüstete und Ernüchterte − die Sprache der protestantischen
Theologie in der BRD zwischen Traditionsbruch und
Politisierung 207
8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der

Sprache Jesu geschieht“ ‒ Revolution durch Sprache 209
8.2 „Hier werden wirklich Mücken geseiht und Kamele

verschluckt“ ‒ Freiheitsruf, Universalwissenschaft,
Sprachereignis 242

8.3 Fazit 264

9 Opportunismus, Opposition und Observierung ‒ die Sprache der
protestantischen Theologie in der DDR 268
9.1 „Darum ist der Mensch als Schaffender und Werktätiger

Gottes Mitarbeiter“ ‒ Selbstzensur und entdifferenzierende
Diskursordnung 273

9.2 „Parteilichkeit des Wortes Gottes: ein fröhliches Ja zur
sozialistischen Entwicklung der Gesellschaft“ ‒ Fahnenwörter
und Stigmawörter 284

9.3 Fazit 292

VIII Inhaltsverzeichnis



10 Apologeten und Apostaten ‒ die Sprache der protestantischen
Theologie um die Jahrtausendwende 294
10.1 „Trotz des politischen Irrlaufs lohnt auch heute noch eine

Diskussion“ – Nationalsozialistischer Jargon und
theologische Aussagekraft 295

10.2 „Doch kann ich das nicht glauben, weil es das Ende unserer
Religion wäre“ ‒ Aporien und Ausweichmanöver 303

10.3 „Es kennzeichnet den Zustand der Sünde, die Eigendynamik
des Fortschritts als ultima ratio zu begreifen“ ‒
Letztbegründungsansprüche 316

10.4 Fazit 332

11 Schlussbetrachtung 334

Literatur 341

Register 355

Inhaltsverzeichnis IX





1 Einleitung

Die Fachsprachenforschung ist nicht nur in der germanistischen Linguistik
eine mittlerweile weit gefächerte und relevante Disziplin. Es gibt zahllose wis-
senschaftliche Monographien und Artikel zu verschiedensten Themenstellun-
gen dieses Forschungsbereiches. Insbesondere im Hinblick auf die Natur- und
Technikwissenschaften spielen Erkenntnisse zu fachsprachlichen Strukturen
und Terminologie, deren letztere mittlerweile einen eigenen Wissenschaftszweig
darstellt, eine wesentliche Rolle für die Optimierung der jeweiligen Fachkommu-
nikationen, nicht zuletzt auch im Bereich der Übersetzungs- und Dolmetschwis-
senschaften. Auch im Bereich der Geisteswissenschaften ist die Analyse der
Fachsprachen ein relevantes Forschungsgebiet, das sich zunehmender Aufmerk-
samkeit erfreut.

Die protestantische Theologie als institutionalisierte Universitätswissenschaft
gehört keinem der Bereiche eindeutig an, lässt sich aber aufgrund ihrer Inhalte
und Forschungsmethoden am ehesten den Humanwissenschaften im weitesten
Sinne zuordnen, wo Grenzwissenschaften zu ihren Subdisziplinen angesiedelt
sind, wie etwa die Geschichtswissenschaft, die mit der Kirchengeschichte eng ver-
knüpft ist. Ebenso sind die exegetischen Wissenschaften (Altes und Neues Testa-
ment) mit den altsprachlichen Philologien verschwistert, und schließlich ist die
systematische Theologie unmittelbar mit der Philosophie verbunden. Zur Fach-
sprache und wissenschaftlichen Terminologie der theologischen Disziplinen, ins-
besondere der Systematik und Dogmatik, liegen jedoch, abgesehen von einzelnen
Artikeln, nur äußerst wenige wissenschaftliche Studien vor. Diesem Mangel soll
mit dem vorliegenden Buch begegnet werden, indem ein gründlicher Überblick
über Haupttendenzen der protestantisch-theologischen Fachsprache vom Ende
des 19. Jahrhunderts bis zum Beginn des 21. Jahrhunderts präsentiert wird.

Das Phänomen einer über eine sachlich-neutrale Darstellung des Inhaltli-
chen hinausgehenden sprachgestalterischen Komponente spielt für die theolo-
gische Fachsprache eine entscheidende Rolle. Daher drängt sich die Frage auf,
ob diese durch ihre spezifische Gestalt als eine Art Hybridsprache aus appellati-
ven, deklarativen und auch spekulativen Elementen besonders anfällig für
ideologische Entstellung und inhaltliche Vagheit ist und damit die in politisch-
historischen Kontexten variierenden Konnotationen der Fachbegriffe leichter
der Vereinnahmung durch außerfachliche Diskurse anheimfallen lässt. Dies
soll anhand eines historischen Überblicks über sprachliche Besonderheiten bei
repräsentativen theologischen Autoren und in vorherrschenden wissenschaftli-
chen Strömungen seit dem Ende des 19. Jahrhunderts untersucht werden. Es
gilt, die Hypothese zu überprüfen, ob es nicht zuletzt auch sprachliche, d. h.

Open Access. ©2022 Joachim Gerdes, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110770193-001

https://doi.org/10.1515/9783110770193-001


lexikalische, semantische, stilistische und pragmatische Operationen sind, die
bewusst oder unbewusst zu neuen Sichtweisen auf vermeintlich unumstößliche
und über Jahrtausende überlieferte religiöse Botschaften führen. Zur Methodik
sei angemerkt, dass es sich als ergiebig und zielführend erwiesen hat, die jeweili-
gen epochenspezifischen Charakteristika der theologischen Fachsprache anhand
besonders bedeutender, Schule bildender oder zeittypischer Wissenschaftsper-
sönlichkeiten zu exemplifizieren und zu veranschaulichen und auf dieser Grund-
lage Schlussfolgerungen im Hinblick auf allgemein vorherrschende Tendenzen
zu ziehen.

In Kapitel 2 bildet zunächst eine Übersicht über Merkmale der protestan-
tisch-theologischen Fachsprache im Allgemeinen und ihre Darstellung in der
Fachsprachenforschung den Auftakt. Die acht Hauptkapitel (3‒10) befassen
sich mit der Fachsprache einschlägiger, für die jeweilige Epoche prägender
Theologen und theologischer Schulen.

Als prägende Gestalt der protestantischen Theologie der wilhelminischen Epo-
che und des ausgehenden Kaiserreiches wird zunächst in Kapitel 3 die Sprache
des von Maximilian Harden als „Hofdogmenlehrer“ bezeichneten Adolf von Har-
nack untersucht (vgl. Bruch 2006: 89), der neben weiteren Theologen wie Adolf
Schlatter oder Gustav Adolf Deissmann insofern nicht zufällig im Mittelpunkt des
Interesses steht, als sein Schüler Karl Barth als Hauptrepräsentant der ‚Theologie
der Krisis‘ sich später auch sprachlich radikal von Ersterem loszusagen bestrebt
ist. Ausgehend von der liberalkonservativen Theologie des späten 19. Jahrhunderts
und ihrer Sprache der bürgerlichen Selbstgenügsamkeit wird in Kapitel 4 ein
Bogen zu eben dieser auch in linguistischer Hinsicht einschneidenden, durch den
Schweizer Theologen Karl Barth ausgelösten Wende der ‚Theologie der Krisis‘ ge-
schlagen. Neben Barths Sprachrevolution steht im Mittelpunkt des Kapitels ferner
die Fachsprache weiterer Protagonisten der ‚Dialektischen Theologie‘ wie Emil
Brunner und Eduard Thurneysen.

Anhand signifikanter Textauszüge soll im Anschluss daran in Kapitel 5
die Sprachentwicklung führender Theologen, die während der NS-Herrschaft
forschten und lehrten, beleuchtet werden, darunter Gerhard Kittel, Paul Althaus,
Emanuel Hirsch, Friedrich Gogarten und andere. Im Kontext der Totalisierung,
Ideologisierung und Brutalisierung der Sprache durch die nationalsozialistische
Propaganda und Sprachlenkung stellt zweifellos die protestantisch-theologische
Fachsprache einen besonderen Fall dar. Im Bereich der akademisch-theologischen
Wissenschaftssprache erscheint eine linguistische Analyse im Hinblick auf
deren Aufnahmebereitschaft gegenüber der nationalsozialistischen Ideologie-
sprache aufschlussreich, zumal umgekehrt die Sprache der Religion und der
Theologie in ihren unterschiedlichen theoretischen oder kirchenpraktischen
Erscheinungsformen per se einen dogmatisch-missionarischen oder auch au-

2 1 Einleitung



toritativ-propagandistischen Charakter hat und somit in der Wahl der sprach-
lichen Mittel immer wieder als Vorbild für den Jargon totalitärer politischer
Ideologien dient. Wenn die christlich-protestantische Verkündigung jedoch
auf Werten wie Toleranz, Nächstenliebe, Brüderlichkeit, Menschlichkeit und
dem Primat eines individuellen Gewissens beruht, drängt sich die Frage auf,
wie sich der sprachliche Ausdruck solcher essenzieller Wertvorstellungen mit
dem Vokabular der Unterordnung, der bedingungslosen Gefolgschaft und des
Gehorsams vereinbaren lässt und wie sich die protestantische Predigtsprache
und die theologische Fachsprache allgemein im Kontext autoritärer politisch-
gesellschaftlicher Systeme und deren invasiven Sprachpolitik entwickeln.

Kapitel 6 widmet sich dagegen der Fachsprache des theologischen Wider-
stands zwischen 1933 und 1945; hier stehen insbesondere die Stimmen von
Dietrich Bonhoeffer und Martin Niemöller im Vordergrund. Im darauffolgenden
Kapitel 7 werden sprachliche Kontinuitäten und Neuorientierungen in der
Nachkriegstheologie in der Bundesrepublik Deutschland betrachtet, sowohl im
Hinblick auf Publikationen bereits vor 1945 aktiver Theologen als auch auf
Schriften jüngerer Theologen wie Gerhard Ebeling und Helmut Thielicke.

Kapitel 8 widmet sich der theologischen Fachsprache in der Bundesrepublik
des Nachkriegswiederaufbaus und in der Zeit der sich in der protestantischen
Theologie besonders vehement manifestierenden progressiv-reformistischen Ten-
denzen der 68er-Bewegung, in deren Umfeld auch die wissenschaftliche Theologie
in den Sog einer gesellschaftspolitisch engagierten Aufbruchstimmung und eines
auch in der Fachsprache sich manifestierenden Traditionsbruches gerät. Hier ste-
hen u. a. die Namen Dorothee Sölle, Helmut Gollwitzer und Wolfhart Pannenberg
im Mittelpunkt. Kapitel 9 wirft ein Licht auf die protestantisch-theologische Fach-
sprache in der offiziell atheistischen, kirchen- und religionsfeindlichen DDR, die
die universitäre Theologie zu einem weitgehenden Nischendasein unter ideologi-
schem Anpassungsdruck zwang. Das Schlusskapitel 10 widmet sich aktuellen Ent-
wicklungen in der theologischen Fachsprache im wiedervereinigten Deutschland der
90er Jahre und des beginnenden 21. Jahrhunderts und beleuchtet Neuausrichtungen
der protestantischen theologischen Wissenschaftslandschaft in einem gesamtdeut-
schen, politisch-ideologisch weniger akzentuierten, administrativ und personell pro-
fessionell durchorganisierten akademischen Lehr- und Publikationsbetrieb.

Es handelt sich bei der vorliegenden Studie ausdrücklich um keine theolo-
gische Abhandlung, sondern um eine sprachwissenschaftliche Betrachtung der
Fachsprache(n) der protestantischen, vorwiegend lutherischen, aber auch re-
formierten Theologie. Da Sprache und Inhalt nicht immer klar voneinander zu
trennen sind, bleibt es nicht aus, dass hier und da Reflexionen zu theologi-
schen Problemstellungen zur Sprache kommen, die jedoch grundsätzlich im
Dienst einer linguistischen Fachsprachenanalyse stehen.

1 Einleitung 3



2 Die Fachsprache der protestantischen
Theologie

In der germanistischen Fachsprachenforschung ist die Fachsprache der Theolo-
gie(n) bislang wenig erforscht worden. Allgemeine Einführungen in die Fach-
sprachenforschung wie die von Fluck (1996) oder Roelcke (1999) widmen sich
ihr kaum. Einige Gemeinsamkeiten mit der theologischen Fachsprache lassen
sich in einzelnen Aspekten der Ausführungen Hans-Rüdiger Flucks zur politi-
schen Fachsprache erkennen:

[...] ein Redner [...] muß versuchen, seine Vorstellungen und Meinungen als die richtigen,
einzig gültigen darzulegen. Dazu bedient er sich der Mittel der Rhetorik: er spielt mit ver-
schiedenen Bedeutungen [...], benutzt Wörter, deren Bedeutung inhaltlich unbestimmt
oder vage ist [...], gebraucht appellative Wendungen [...]. Die Information der einen Seite
wird der anderen zur Propaganda [...]. In jedem Fall aber ist diese politische Sprache auf
die Zustimmung der öffentlichen Meinung gerichtet; sie soll beeinflußt, soll für die eige-
nen Ansichten und Ziele erhalten oder neu gewonnen werden. (Fluck 1996: 79)

Flucks Beschreibung trifft in Teilen auch auf den auf Persuasion abzielenden
Charakter der theologischen Praxissprache zu, insbesondere auf den der Spra-
che der Predigt und Verkündigung. Gemeinsamkeiten mit der bei Fluck umris-
senen Charakteristik der politischen (Fach)sprache beruhen in erster Linie auf
der hervorgehobenen Rolle der Rhetorik, auf der appellativen und persuasiven
Kommunikationsfunktion und schließlich auf der manipulativen Tendenz der
Sprachverwendung. Dabei ist auch hier wie bei anderen Fachsprachen eine ver-
tikale Schichtung vorauszusetzen, in der die Sprache der wissenschaftlichen
Theologie auf der obersten Ebene angesiedelt ist, auf der mittleren, berufs-
sprachlichen Ebene die Sprache der praktischen Berufsausübung, wie sie etwa
in Predigerseminaren, Synoden, kirchenamtlichen Kontexten und insgesamt im
Bereich der praktischen Theologie verwendet wird; auf der untersten Ebene,
die etwa dem Arzt-Patienten-Diskurs in der medizinischen Fachsprache ent-
spricht, ist schließlich der Bereich der Homiletik und Predigt, der individuellen
Seelsorge, des Religionsunterrichts und der Mission zu verorten. Die wissen-
schaftliche Sprachebene ist Prinzipien wie Objektivität, Überprüfbarkeit, logis-
cher Argumentation verpflichtet; die homiletische Fachsprachenebene dient in
viel stärkerem Maße der auch mit rhetorischen Mitteln erzielten Beeinflussung,
der Überzeugung, ‚Erhaltung‘ (Bestätigung der Glaubensgewissheit) und im
günstigen Fall der ‚Gewinnung‘ (Bekehrung). Die theologische Predigtsprache
unterscheidet sich aber insofern sehr deutlich von der politischen Rhetorik, als
sie auf einer konstanten Bezugnahme einerseits auf religiöse Texte (Bibel, Kir-

Open Access. ©2022 Joachim Gerdes, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110770193-002

https://doi.org/10.1515/9783110770193-002


chenväter, Katechismus u. a.), andererseits auf Erkenntnisse der wissenschaft-
lichen, universitären und institutionalisierten Theologie beruht, während die
politisch-rhetorische Sprache sich vorwiegend von Wahlkampfdynamiken,
parteipolitischen Taktiken und im besten Falle Parteiprogrammen leiten lassen
muss. Die theologische Wissenschaftssprache steht allerdings ihrerseits in
einem entscheidenden Aspekt zu anderen wissenschaftlichen Fachsprachen im
Kontrast, insofern sie nicht hinter die Prämisse der christlichen Glaubenswahrhei-
ten zurückgehen kann. Somit enthält sie, je nach theologischer Subdisziplin in un-
terschiedlichem Maße, jeweils einen spekulativen, nicht objektivierbaren Anteil.

In Stolzes Unterteilung der Fachwissenschaften in nomothetische Natur-
und Technikwissenschaften und hermeneutische Geistes-, Kultur- und Sozial-
wissenschaften wird die theologische Wissenschaft nicht erwähnt, müsste aber
eine Grenzstellung zwischen Sozial- und Geisteswissenschaften einnehmen,
zumal sie religionswissenschaftliche, historische, sprachwissenschaftliche, phi-
losophische, sozialwissenschaftliche, sozialtherapeutische und andere Bereiche
umfasst (vgl. Stolze 2009). Die Hybridstellung der theologischen Wissenschaft
ist insofern für die vorliegende Untersuchung bedeutsam, als sie sich in ihrer
Fachsprache widerspiegelt. Roelcke geht in seinem Standardwerk zu Fachspra-
chen explizit auf die theologische Fachsprache ein und verweist in diesem Zu-
sammenhang auf die immense Bedeutung Martin Luthers:

Im Bereich von Sprache in Religion und Theologie ist hier vor allem Martin Luther [...] zu
nennen, dessen Bibelübersetzung die deutsche Kulturgeschichte bis in die Gegenwart hi-
nein prägt und neben anderem als Grundlage der deutschen Literatursprache angesehen
werden kann. (Roelcke 1999: 174)

Hinsichtlich der heutigen theologischen Wissenschaft und Berufspraxis belässt
Roelcke es beim Hinweis auf die kulturgeschichtliche Relevanz der Lutherschen
Bibelübersetzung. Zweifelsohne ist die sprachschöpferische Wucht der Lutherbibel
insbesondere für die protestantische theologische Fachsprache nicht ohne Bedeu-
tung, da der Wortlaut der Lutherbibel als Primärquelle in Forschung und Predigt
traditionell eine hervorgehobene Rolle spielt. Heute wird diese jedoch von Neube-
arbeitungen und moderneren Bibelübersetzungen zunehmend überlagert und ab-
gelöst. Roelcke konstatiert in seinem historischen Überblick über die deutschen
Fachsprachen zudem, dass sich die Säkularisierung der Wissenschaften bis ins
18. Jahrhundert „in der zunehmenden Unabhängigkeit akademischer Lehrbereiche
von Theologie und Kirche“ gezeigt habe. Die Philosophie habe sich im 18. Jahrhun-
dert durch Gründung eigener Fakultäten gegenüber der Theologie emanzipiert,
und die naturkundlichen Fächer hätten „die Aufgabe einer allgemeinen Welterklä-
rung“ übernommen (Roelcke 1999: 180). Die exakten Naturwissenschaften und die
Philosophie trennen sich in der Epoche der Aufklärung von der Theologie und bil-

2 Die Fachsprache der protestantischen Theologie 5



den Fachsprachen mit exakten Terminologien aus. Sobald die Naturwissenschaf-
ten den Part der empirischen Weltbeschreibung und kausal-deduktiven Welterklä-
rung übernehmen, verliert die Theologie in ihrem Selbstverständnis jedoch sicher
nicht ihren ‚Welterklärungsanspruch‘; sie schränkt lediglich ihren Kompetenzbe-
reich auf die schriftliche religiöse Überlieferung ein, ohne die Welt der sinnlichen
Wahrnehmung unmittelbar als theologische Kategorie heranzuziehen, wie es bis
ins 18. Jahrhundert bis hin zu Gottesbeweisen noch durchaus üblich war.

Lediglich im Fachsprachenhandbuch von Hoffmann, Kalverkämper und Wie-
gand (1999) findet sich ein kurzes eigenständiges Kapitel von Norbert Müller zur
Spezifik der theologischen Fachsprache, in dem er einige essenzielle Merkmale
nennt, die den besonderen Charakter der theologischen Wissenschaftsfachsprache
ausmachen. Zunächst weist Müller darauf hin, dass die Bezeichnung „Theologie“
im Grunde nicht mehr dem Selbstverständnis der modernen theologischen Wissen-
schaft entspreche, da diese sich nicht (mehr) als ‚Wissenschaft von Gott‘, sondern
vielmehr als Glaubenswissenschaft definiere (Müller 1997: 1304‒1313).

In der vorliegenden Untersuchung liegt das Hauptaugenmerk auf der Fach-
sprache der systematischen Theologie, da diese als Kernbereich der theologischen
Selbstverortung, auch in Auseinandersetzung mit der Philosophie, eine zentrale
Rolle für die fachsprachliche Begrifflichkeit und Terminologie spielt. Dabei wird
ebenfalls die exegetische, insbesondere die neutestamentliche Theologie berück-
sichtigt, insofern sie als Grundlagenwissenschaft für die dogmatische Reflexion an-
zusehen ist. Die historische Theologie und die praktische Theologie spielen für die
Untersuchung der eigentlichen theologischen Fachsprache eine geringere Rolle,
da die Begrifflichkeit der ersteren stark von den benachbarten Geschichtswissen-
schaften geprägt ist, während die praktische Theologie sich aus zahlreichen Teil-
disziplinen wie Homiletik, Liturgik, Poimenik, Religionspädagogik, Sozial- und
Pastoralpsychologie und anderen Grenzwissenschaften zusammensetzt, so dass es
hier schwer möglich ist, von einer übergreifenden Fachsprache zu sprechen.

Müller unterscheidet bei der theologischen Fachsprache, die er in der Nähe
der „im Deutschen [...] jeweils aktuelle[n] hochsprachlichen Fassung der Um-
gangssprache“ ansiedelt, zwei Schichten: „die Sprache des Glaubens, wie sie sich
im Deutschen besonders unter dem Einfluß der Reformation, d. h. seit dem 16. Jahr-
hundert ausgebildet hat“, und „die eigentliche Fachterminologie, die z. T. auch
auf spätmittelalterliche und frühneuzeitliche Ursprünge zurückgeführt werden
kann [...]. Sie umfasst objekt-, wie auch metasprachliche Elemente“. Letztere
unterteilt Müller wiederum in einen „Grundbestand traditioneller theologischer Be-
griffe oder Aussagen“ und „das dem wissenschaftsgeschichtlichen Wandel unter-
worfene Instrumentarium aktualisierender oder kritischer Theorien“ (1997: 1305).
In Müllers Analyse der Schichten der theologischen Fachsprache klingt das Merk-
mal der lexikalischen und strukturellen Hybridität dieser Fachsprache deutlich an,

6 2 Die Fachsprache der protestantischen Theologie



in der sich sachbezogene Wissenschaftsterminologie mit Wortschatz, Syntax und
Phraseologie historischer Quellen des christlichen Glaubens vermengen. Hinzu
kommt eine in der theologischen Fachliteratur besonders zentrale Rolle der indivi-
duellen Subjektivität des jeweiligen Forschers: „Streng genommen entsteht so
durch jeden theologischen Autor eine neue, individuelle Variante der Fachspra-
che“ (Müller 1997: 1308). Müllers Hypothese impliziert, dass der persönliche Stil
der einzelnen theologischen Fachautoren einen generalisierbaren Fachsprachen-
stil dominiere, so dass die Werke theologischer Wissenschaftler in sprachlicher
Hinsicht eher wie literarische Individualstile zu betrachten seien. Das trifft inso-
fern zu, als, ähnlich den Geisteswissenschaften, keine normierte oder verbindli-
che Terminologie wie in den nomothetischen Wissenschaften existiert. Das heißt,
dass Inhaltswörter, bis hin zu Schlüsselbegriffen und zentralen Glaubenskonzep-
ten, perspektivisch immer neu definiert werden und der persönlichen Sicht des
einzelnen Autors angepasst werden können. Umgekehrt werden, besonders in der
zeitgenössischen Theologie, gesellschaftspolitische Schlagwörter in den Dienst der
Theologie genommen, so dass etwa der Theologe Ernst Käsemann fragen kann, ob
Jesus ein „Liberaler“ war (Käsemann 1968: 5), oder Dorothee Sölle Maria als „Sym-
pathisantin“ bezeichnet (Sölle 1978: 5).

Immerhin hat sich die protestantische Theologie bis heute als institutionali-
sierte Wissenschaft in eigenen Fakultäten an deutschsprachigen Universitäten eta-
bliert und kann somit nicht ohne ein innerhalb der einzelnen Teildisziplinen
anerkanntes Inventar an verbindlicher Fachbegrifflichkeit auskommen. Es scheint
eher der Fall zu sein, dass die theologische Fachsprache, besonders in der systema-
tischen Theologie, in sprachlicher Hinsicht eine überdurchschnittliche Epochenge-
bundenheit aufweist, die stark auf historisch-politische Zeitumstände reagiert.
Dabei sind es immer wieder auch einzelne herausragende Wissenschaftlerpersön-
lichkeiten, die bestimmte Zeitstile maßgeblich prägen oder vorgeben.

Müller nimmt eine grobe historische Aufteilung vor, indem er den Ersten Welt-
krieg als Zäsur bezeichnet und die von Schleiermacher begründete theologische
Fachsprache des 19. Jahrhunderts als geprägt von der „Bewahrung einer gewissen
sprachlichen Kontinuität“, von „traditionsorientierte[n] Bemühungen“ beschreibt,
in denen es „nicht um Restauration um jeden Preis, sondern um Aktualität in der
Kontinuität“ gegangen sei (1997: 1309). Mit der historischen Katastrophe des Ersten
Weltkriegs sei ein „spürbarer Einschnitt“ eingetreten, „als durch ihn das zuver-
sichtliche Bewußtsein, in der Synthese zwischen Christentum und Kultur, zwi-
schen Kirche und Gesellschaft ein Überlebensmodell für Gegenwart und Zukunft
zu besitzen, zerstört wurde“ (Müller 1997: 1310). Müller nennt hier vor allem Paul
Tillich und Karl Barth als Vorreiter einer neuen theologischen Wissenschaftsspra-
che, die sich auch und besonders in Widerspruch zur Gesellschaft setze und deren
religiöses Gewissen aufzurütteln beabsichtige. Im Kapitel 4 soll die ‚Sprachrebel-

2 Die Fachsprache der protestantischen Theologie 7



lion‘ des Schweizer reformierten Theologen Karl Barth im Kontrast zur theologis-
chen Fachsprache des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts
(Kap. 3) daher linguistisch eingehend untersucht werden. Das Jahrhundert der
modernen Theologie seit 1914 unterteilt Müller im Hinblick auf die Entwicklung
der theologischen Fachsprache nicht chronologisch, sondern thematisch (1997:
1310‒1312): Er unterscheidet die von Albrecht Ritschl und Ernst Troeltsch be-
gründete historisch-kritische Theologie, die spekulative Theologie einer nicht an
historisch überlieferte Dogmen gebundenen und unmittelbar an den biblischen
Quellen orientierten Begrifflichkeit (Richard Rothe), die Theologie des „prophe-
tischen Protests“ (Paul Tillich) und des „Angriffs auf die Gesellschaft“ im Dienst
der kirchlichen Verkündigung (Karl Barth), die von Heideggers Existenzphilosophie
beeinflusste hermeneutisch-ontologische Theologie seit den 50er und 60er Jahren
um Rudolf Bultmann und Karl Rahner sowie die stärker rational-philosophisch,
wissenschaftstheoretisch und gesellschaftspolitisch engagierte Theologie der Nach-
Moderne (Dorothee Sölle, Jürgen Moltmann).

Einige weitere grundsätzliche Beobachtungen Müllers sind als Ansätze zu
einer überindividuellen Charakterisierung der theologischen Fachsprache re-
levant: So wird auf eine problematische Seite der theologischen Fachsprache
hingewiesen, insofern die Sprache selbst Thema des wissenschaftlichen theol-
ogischen Diskurses sei, da Glaubens- und metaphysische Inhalte sich den
Ausdrucksmöglichkeiten der Sprache entziehen können oder nur in rational
schwer nachvollziehbaren Paradoxien Ausdruck finden können. Es gehe also
darum, in Anlehnung an Wittgensteins Diktum „die Grenze zwischen dem,
wovon man reden kann und dem, wovon man schweigen muß, abzustecken“
(Müller 1997: 1306). Die theologische Fachsprache muss mithin auch als Medium
der Glaubenswissenschaften betrachtet werden, das zwischen den Extremen einer
radikalen Offenbarungsverkündigung (Barth) und eines nicht weniger radikalen
entmythologisierenden Empirismus (Bultmann, Lüdemann) schwankt.

Schließlich verweist Müller auch auf die Bedeutung von elementaren Grund-
aussagen der Bibel und der Bekenntnisschriften für die theologische Fachsprache
sowie einen aus diesen Texten resultierenden ‚Grundwortschatz‘ (1997: 1307).
Dazu gehören feste Wortverbindungen, vor allem aus Glaubensbekenntnis, Vater-
unser und zentralen Bibeltexten wie z. B. Auferstehung der Toten, ewiges Leben,
Gott der allmächtige Vater, Gott der Herr, heilige christliche Kirche, Vergebung der
Sünden, Reich Gottes etc. Der ‚Grundwortschatz‘ des christlichen Glaubens und
somit auch der theologischen Fachsprache bestehe darüber hinaus aus einer um-
fangreichen Gruppe von größtenteils Substantiven, von denen Müller in Auswahl
Buße, Ehre, Gewissen, Glauben, Gnade, Himmel, Segen, Sünde zitiert (1997: 1307);
die Auflistung ließe sich um ein Vielfaches verlängern: Anstoß, Bedrängnis Beru-
fung, Bund, Dienst, Erbarmen, Erwählung Gerechtigkeit, Heil, Liebe, Rettung, (Un)ge-

8 2 Die Fachsprache der protestantischen Theologie



horsam, Verstockung, um nur einige zu nennen. Hinzu kommen zahlreiche Kompo-
sita wie Gnadenerweis, Gnadenwahl, Gotteswort, Heilsbotschaft, Heilserwartung,
Heilsgewissheit, Nächstenliebe, Seligpreisung, Verheißungswort etc. Die in diesem
‚Grundwortschatz‘ enthaltenen Begriffe sind insbesondere bei den Simplizia zum
größeren Teil identisch mit Begriffen der Gemeinsprache, so dass ihre spezifische
fachsprachliche Bedeutung jeweils aus den Kontexten zu erschließen ist. Wie zu
zeigen sein wird, können denotativer und vor allem konnotativer semantischer Ge-
halt der Begriffe bei den einzelnen Autoren ganz unterschiedlich sein und lassen
sich nur aus semantischen Bezügen innerhalb der jeweiligen Texte und aus Bezü-
gen zu anderen Texten desselben Autors bzw. derselben wissenschaftlichen Schule
oder Epoche ermitteln. Dadurch ergeben sich autorenspezifische Begriffsdefinitio-
nen, die nicht zwangsläufig auf fachspezifischen semantischen Konventionen be-
ruhen, die von allen Teilnehmern des wissenschaftlichen Diskurses jeweils geteilt
würden. Bei den Komposita und spezifischen Fachbegriffen, die der wissenschaft-
lichen Ebene angehören und zumeist griechisch-lateinischer Provenienz sind, wie
etwa Kerygma, Diastase, Entmythologisierung, Eschatologie, Immanenz, Kairos etc.,
besteht aufgrund ihres stärker monosemischen Charakters im Allgemeinen weni-
ger Auslegungsspielraum, aber auch hier treten semantische Nuancierungen auf,
die eine aufmerksame Lektüre und die Berücksichtigung intratextueller und inter-
textueller semantischer Bezüge erfordern. Die semantische Kollokation rekurrenter
Schlüsselbegriffe innerhalb der wissenschaftlichen Diskurse maßgeblicher theolo-
gischer Forscher wird somit neben Beobachtungen zu Morphosyntax, Interpunk-
tion und Pragmatik eine wichtige Rolle bei dem diachronischen Überblick über die
Entwicklung der protestantischen theologischen Fach- und Wissenschaftssprache
spielen.

Wie bereits angedeutet, ist ein weiteres zentrales Element der theologi-
schen Fachsprache deren Nähe zur Sprache der religiösen Verkündigung. Die
Predigtsprache (Homiletik), die Sprache der christlichen Seelsorge (Poimenik)
und die Sprache der christlichen Mission (Missionswissenschaft) interferieren
somit auch mit der wissenschaftlichen Fachsprache. Wie in anderen Fachspra-
chen existieren fließende Übergänge zwischen den aneinander angrenzenden
Ebenen auf der vertikalen Fachsprachenachse. Im Fall der theologischen Fach-
sprache ist das Eindringen von sprachlichen Elementen der homiletischen ‚Pra-
xisebene‘ in die Wissenschaftssprache außergewöhnlich salient, hängt aber
auch hier wiederum vom einzelnen Autor und auch von der jeweiligen Zeit-
mode ab.

Insofern spielen Elemente der Rhetorik und der appellativen und persuasi-
ven Sprache eine prominente Rolle, nicht nur in der praktischen Theologie,
sondern auch in der Wissenschaftssprache der systematischen und neutesta-
mentlichen Theologie. Als Begründer der Indienststellung der Rhetorik in den

2 Die Fachsprache der protestantischen Theologie 9



Kontext der christlichen Verkündigung wird generell der Kirchenvater Augusti-
nus genannt, der die Vermittlung des Gotteswortes mit Hilfe der Kunstgriffe der
antiken (heidnischen) Rhetorik und Dialektik im vierten Buch seines Werkes
Über die christliche Lehre (De doctrina cristiana: 426) ausdrücklich rechtfertigt
(vgl. z. B. Göttert 2009: 128‒132, Ueding und Steinbrink 2011: 50‒52). Da Gott
selbst sein Wort nach der biblischen Überlieferung rhetorisch gestaltet habe,
sei auch die rhetorische Vermittlung des Wortes Gottes in der Predigt zulässig.
Göttert weist darauf hin, dass Augustinus sich in seiner Beschreibung der „Dar-
stellungskunst“ auf Cicero berufe und in Übereinstimmung mit dessen Aus-
führungen in der Rednerschule De Oratore Wortfülle und Redeschmuck auch
für die Vermittlung christlicher Wahrheiten gutheiße. Höchstes Leitziel sei
dabei die Klarheit in der Darstellung „stets für eindeutig gehaltene[r] Glaubens-
inhalte“ (Göttert 2009: 134), wobei aber der ästhetisch-rhetorische Aspekt nicht
vernachlässigt werden dürfe:

[...] eine solche Klarheit muß nicht ohne Anmut (suavitas) sein und damit nicht auf die
zweite rhetorische Tugend verzichten: auf den Schmuck [...]. Auch wenn es letztlich (nur)
auf die Wahrheit ankommt, so besitzt doch auch die Schönheit einen unersetzlichen
Wert. (Göttert 2009: 134)

Ebenfalls von Cicero habe Augustinus die „Drei-Stile-Lehre“ übernommen, die
in der „Präsentation des bescheidenen Stoffs im niedrigen, des normalen im ge-
mäßigten, des bedeutenden im erhabenen Stil“ bestehe, was für die christliche
Verkündungsrhetorik aber die fast ausschließliche Verwendung des erhabenen
Stils bedeute, da „bei den kirchlichen Gegenständen eigentlich nichts niedrig
und mäßig, sondern eben alles bedeutend“ sei (Göttert 2009: 136). Insgesamt,
subsumiert Göttert, sei nach Augustinus „die Wahrheit das Ziel, aber um diese
zu erreichen, hat der Redner dafür zu sorgen, daß sie nicht nur klar dargelegt, son-
dern auch gefällt und Einfluß gewinnt“ (Göttert 2009: 138). Mit der ‚Absegnung‘
der Rhetorik als Mittel zum Zweck der christlichen Verkündung hat Augustinus die
Grundlage für den Einsatz persuasiver sprachlicher Mittel in der Predigt gelegt.
Diese Vermittlung der religiösen ‚Wahrheit‘ auch auf demWege einer ornamenta-
len und eingängigen ‚Werbesprache‘ spielt eine zentrale Rolle in der historischen
Entwicklung der Predigtsprache und prägt diese in unterschiedlich starker Aus-
prägung bis in die Gegenwart. Im 19. Jahrhundert entwickelt sich die suggestive
Predigtsprache, auch von der zeitgenössischen Literatursprache beeinflusst, zu
rhetorischer Hochblüte. Das wird schon dadurch deutlich, dass rhetorisch beson-
ders begabte Prediger zu großer Berühmtheit gelangten und ein breites Publikum
anzogen, womit die rhetorische Predigt gelegentlich zum Selbstzweck degra-
dierte und Kanzelreden jenseits der Verkündigung zu gesellschaftlichen ‚Events‘
wurden. Zu nennen wären unter den berühmtesten Predigern des 19. Jahrhundert

10 2 Die Fachsprache der protestantischen Theologie



u. a. der Theologe und Philosoph Friedrich Schleiermacher oder der zum Katholi-
zismus konvertierte und 1814 zum Priester geweihte Schriftsteller Zacharias Wer-
ner. Figuren des Schriftstellers und Pfarrers bzw. Theologen in Personalunion
wie Jeremias Gotthelf, Eduard Mörike, Johann Peter Hebel und andere haben si-
cherlich zur Literarisierung und Poetisierung der Predigtsprache beigetragen. Er-
innert sei in diesem Zusammenhang auch an fiktive charismatische literarische
Predigerfiguren mit rhetorischer Hochbegabung wie E.T.A. Hoffmanns Mönch
Medardus oder auch Friedrich Nietzsches Zarathustra. Ueding und Steinbrink
stellen zur Entwicklung der Predigtsprache im 19. Jahrhundert fest:

Diese Verweltlichung und Ästhetisierung der Predigt, von Schleiermacher macht- und
wirkungsvoll [...] schon 1799 vollzogen, trieb die sonderbarsten Blüten nicht nur unter
seiner Ägide. Johann Heinrich Bernhard Draeseke (1774–1849), evangelischer Bischof und
nicht minder berühmter Kanzelredner, wurde auf seinen Reisen vom Publikum stets ju-
belnd begrüßt und im Triumphzug begleitet, und die Predigten Friedrich Wilhelm Krum-
machers (1796–1868) hat kein Geringerer als Goethe „narkotische Predigten“ genannt.
[...] Es gibt kaum einen gesellschaftlichen, kulturellen Bereich, den die religiöse Bered-
samkeit nicht durchdrang und mehr oder weniger stark prägte [...].

(Ueding und Steinbrink 2011: 152)

Die oben angedeutete Rhetorisierung der Predigt, von Ueding und Steinbrink
auch als „Ästhetisierung der Predigt“ bezeichnet, die in Literatur und Realität ge-
legentlich in rhetorischen Exzessen gipfelt, hat nicht zuletzt auch Eingang in die
politische Sprache gefunden, wie die Autoren am Beispiel der „Beredsamkeit der
Paulskirche“ aufzeigen (152). Diese Verschmelzung von politischer und theologi-
scher Sprache ist eine nicht zu vernachlässigende Vorbedingung für die theolo-
gische Fachsprache des 20. Jahrhunderts, für die Theologisierung der politischen
Sprache in der ersten Jahrhunderthälfte und in umgekehrter Reaktion für die Politi-
sierung der theologischen Sprache in der zweiten Jahrhunderthälfte. Der vorliegen-
den Untersuchung liegt die Hypothese zugrunde, dass die theologische Fachsprache
im 20. Jahrhundert sehr viel weniger von thematisch fokussierten ‚Schulen‘, Strö-
mungen oder Tendenzen gekennzeichnet ist als vielmehr von epochenspezifischen
sprachlichen Präferenzen, die auch als ‚Stilmoden‘ oder zeitgebundene ‚Fachjar-
gons‘ bezeichnet werden könnten. Diese stehen in der theologischen Fachwissen-
schaft offenbar in einem besonders engen Wechselverhältnis zu den jeweiligen
politisch-gesellschaftlichen Außenbedingungen und Zeitläuften.

2 Die Fachsprache der protestantischen Theologie 11



3 Verwahrer und Vermittler – die Sprache
der protestantischen Theologie
im ausgehenden Kaiserreich

Als Zeitenwende in der Geschichte der protestantischen theologischen Wissen-
schaft wird gemeinhin der Erste Weltkrieg betrachtet, der durch die von ihm aus-
gelösten historischen, politischen und sozialen Erschütterungen einer neuen
Generation von Theologen mit völlig neuen theoretischen Denkansätzen das Feld
bereitet hat und die Epoche der sogenannten „kulturprotestantischen“ Theologie
der wilhelminischen Epoche abrupt beendete. Hermann Fischer weist in seinem
Überblickswerk über die protestantische Theologie im 20. Jahrhundert darauf
hin, dass die durch den Ersten Weltkrieg eingeleitete Zeitenwende mit einem na-
türlichen Generationswechsel einhergeht, da viele der prägenden protestanti-
schen Theologen des ausgehenden 19. und des beginnenden 20. Jahrhunderts
Anfang der 20er Jahre sterben, darunter Wilhelm Herrmann, Ernst Troeltsch,
Karl Holl und zahlreiche weitere. Gleichzeitig beginnen maßgebliche protestanti-
sche Denker, die in den 80er Jahren des 19. Jahrhunderts geboren wurden, ihre
wissenschaftliche Karriere, so Karl Barth, Paul Tillich, Emanuel Hirsch, Paul Alt-
haus, Friedrich Gogarten, um nur einige zu nennen (Fischer 2002: 9‒10). Ein wei-
terer äußerlicher Grund für den einschneidenden Wandel ist die Tatsache, dass
durch den radikalen politischen Wandel von 1918/1919 und die Neuordnung der
kirchlichen Rechtsordnung eine fundamentale Neuorientierung unausweichlich
wurde, denn „[...] die politische Gesinnung der Kirche und Theologie, aufgrund
der engen Bindung an die Obrigkeit bisher kaiser- bzw. königstreu, [stieß] nach
1918 ins Leere [...]“ (Fischer 2002: 12). Insofern erscheint es sinnvoll, eine Ausein-
andersetzung mit der protestantisch-theologischen Fachsprache des 20. Jahrhun-
derts mit einem Einblick in die Fachsprachentradition der Theologengeneration
zu beginnen, auf der die Forschungstätigkeit der maßgeblichen Strömungen des
20. Jahrhunderts einerseits fußt und von der sie sich andererseits weitgehend
mehr oder weniger radikal abzugrenzen bestrebt ist.

An zentraler Stelle steht in diesem Kontext der Leipziger Kirchenhistoriker
Adolf von Harnack, an dessen Hauptwerk linguistische Merkmale herausge-
stellt werden können, die über seinen Individualstil hinaus paradigmatischen
Charakter für den protestantisch-theologischen Fachsprachenstil der ausgehen-
den Kaiserzeit haben. Ergänzt und untermauert werden die Resultate durch
weitere Analysen einschlägiger Werke der ebenfalls renommierten und in der
Fachdiskussion wirkmächtigen Harnack-Zeitgenossen Adolf Schlatter, Wilhelm
Herrmann und Gustav Adolf Deissmann. Auf diese Weise kann die fachsprach-

Open Access. ©2022 Joachim Gerdes, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110770193-003

https://doi.org/10.1515/9783110770193-003


liche Ausgangslage für die teils radikalen Umwälzungen der protestantisch-
theologischen Lehre und ihrer Sprache im 20. Jahrhunderts erfasst werden, um
in den nachfolgenden Kapiteln vergleichend deren entscheidende Wandlungen
herausarbeiten zu können.

3.1 „Wie selbstverständlich strömt alles bei ihm hervor − so
bricht der Quell aus den Tiefen der Erde, klar und
ungehemmt“ ‒ Kulturprotestantische Fließbandarbeit

Als Hauptrepräsentant der staatstragenden und gesellschaftlich etablierten ‚Main-
stream‘-Theologie des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts galt
der Kirchenhistoriker und Systematiker Adolf von Harnack (1851‒1930), der als
Professor für Kirchengeschichte an den Universitäten Leipzig, Gießen und Marburg
sowie von 1888 bis 1924 an der Friedrich-Wilhelms-Universität Berlin lehrte und
zahlreiche einflussreiche Werke zur systematischen Theologie veröffentlichte. Har-
nacks repräsentative Rolle im wilhelminischen Kaiserreich der Jahrhundertwende
und der Vorkriegszeit spiegelt sich in Etikettierungen wider wie „der exemplari-
sche Kulturprotestant seiner Zeit“, „Forscher und Manager im Großbetrieb der Wis-
senschaften“, „wissenschaftlicher Großorganisator“, „Papst der Wissenschaften
und öffentliche Institution“ (Wenz 2001: 7‒8, 11‒12), „eine[r] der einfluß-
reichsten Wissenschaftsorganisatoren und Gelehrtenpolitiker des Deutschen
Reiches“ (Nowak 1996: 46). Polemisch wurde Harnack vom Basler Theologen
Franz Overbeck als der „‚derzeitige Hohepriester‘ der seit geraumer Zeit herr-
schenden modernen Theologie“ geschmäht (1903: 216). Overbeck verurteilte
Harnacks wissenschaftliche Publikationen als „wissenschaftsindustrielle Mas-
senware“ und als „oberflächliche Eilanfertigung, die statt den gediegenen
Handwerker den Fließbandarbeiter verraten“ (zitiert nach Wenz 2001: 104).
Angesichts derartig kontroverser Bewertungen, die jedoch gleichzeitig auch
Harnacks Bedeutung im theologischen Diskurs seiner Zeit erkennen lassen,
lohnt es, einen Blick auf Besonderheiten der Harnackschen Fachsprache zu
werfen. Exemplarisch für diese werden Harnacks aus der Mitschrift einer Vor-
lesungsreihe entstandenes und 1900 veröffentlichtes Buch Das Wesen des
Christentums sowie einige kleinere Schriften betrachtet. Das Wesen des Chris-
tentums ist Harnacks bekanntestes und einflussreichstes Werk, das aber auch
heftig umstritten war.

Bei der sprachlichen Analyse des Wesens des Christentums (Harnack 1950
[1900]) fällt zunächst der Vorlesungscharakter des Textes deutlich ins Auge: An
zahlreichen Stellen finden sich Formulierungen wie:

3.1 Wie selbstverständlich strömt alles bei ihm hervor 13



1) Im Rahmen einer Vorlesung von wenigen Stunden kann freilich nur das Wichtigste
hervorgehoben werden. (10)1

2) Diese Behauptung mag Ihnen paradox erscheinen. (10)

3) Zum Schluß lassen Sie mich noch einen wichtigen Punkt kurz berühren. (11)

4) Wir werden in dem Folgenden so verfahren, daß ... Dann werden wir versuchen [...]. (31)

5) Am Schlusse der letzten Vorlesung habe ich auf die Seligpreisungen verwiesen [...]. (45)

6) Ich habe am Schluß der letzten Vorlesung auf das Problem hingewiesen [...]. (56)

7) [...] hat uns in der letzten Vorlesung beschäftigt. (68)

8) [...] werden wir in der nächsten Vorlesung in Kürze darstellen. (79)

9) Wir haben bisher festgestellt [...]. (135)

Harnack setzt am Beginn einer neuen Vorlesung regelmäßig anaphorische For-
meln ein, mit denen an den Schluss der vorausgegangenen Vorlesung angeknüpft
wird, bisher Gesagtes zusammengefasst wird und damit die zeitliche Unterbre-
chung zwischen einer Vorlesung und der nächsten überbrückt wird (5, 6, 7, 9). Ge-
legentlich verweisen auch kataphorische Elemente auf die folgenden Vorlesungen
(4, 8) oder der Abschluss einer Vorlesung wird explizit angekündigt (3). Darüber
hinaus enthält der Text Redeformen, die die orale Textgestalt der Vorlesungsreihe
erkennen lassen, darunter Hinweise auf den begrenzten zeitlichen Rahmen der
Vorlesung (1) und direkte Anredeformen, mit denen das Publikum unmittelbar in
den Gedankengang einbezogen wird (2, 3). Alle diese dem mündlichen Vortrag ei-
genen textgestalterischen Elemente sind für eine Universitätsvorlesung charakte-
ristisch und sind auch der Textsorte der Vorlesungsmitschrift angemessen.
Harnack selbst erläutert im Vorwort zur ersten Auflage von 1900:

Die freien Vorträge hat Herr stud. theol. Walter Becker stenographisch aufgezeichnet und
mich mit der Umschrift überrascht [...] Sein Fleiß hat es mir ermöglicht, die Vorlesungen in
ihrer ursprünglichen Gestalt zu veröffentlichen. Einige Ausnahmen abgerechnet, habe ich
nur korrigiert, wo der Stil der gedruckten Rede es verlangte. [...] Das kühne Unternehmen
aber, in wenigen Stunden das Evangelium und seinen Gang durch die Geschichte zu behan-
deln, konnte ich wie vor mir selbst so vor den Lesern nur rechtfertigen, wenn der Darstellung
der Charakter akademischer Vorlesungen gewahrt blieb. (Harnack 1950 [1900]: XVII)

Harnack rechtfertigt die sprachliche und textuelle Gestalt der Publikation mit der
Absicht, den Text möglichst unverändert unter Wahrung des Vorlesungscharak-
ters abzudrucken, da nur die Erkennbarkeit dieser ursprünglichen Texttypologie

1 Die Seitenangaben in Klammern am Ende der Beispiele (1)‒(68) beziehen sich auf Harnack
1950 [1900].

14 3 Verwahrer und Vermittler



offenbar Ungenauigkeiten, Oberflächlichkeiten, insgesamt unwissenschaftliche
Elemente entschuldigen könnten. Diese Selbsteinschränkung des wissenschaftli-
chen Anspruches ist an sich für einen Fachtext überraschend, umso erstaunli-
cher erscheint aber Harnacks Beharren auf der gewählten Textform in weiteren
Vorworten zur 2. Auflage von 1903, (45.000‒50.000), zur 3. Auflage von 1908
(56.000‒60.000) und schließlich zur 4. Auflage von 1925 (70.000), obwohl der
Text im Laufe der Jahre zu einem von Harnacks bekanntesten und auch umstrit-
tensten Werken avancierte, das bereits 1903 in zahlreiche Fremdsprachen über-
setzt worden war und 1925 nach Harnacks eigener Aussage in über 100.000
Exemplaren weltweit verbreitet war. Dabei rechtfertigt Harnack wiederholt die
Aufrechterhaltung des Vorlesungscharakters seiner Schrift, denn „die Mißvers-
tändnisse, denen jede lebendige Darstellung ausgesetzt ist, sind, wie mich die
Kritiken belehrt haben, nicht solche, die mich zu Korrekturen des Textes zwingen
mußten“ (1950, Vorrede zur 2. Auflage 1903: XVIII), „denn es handelt sich nicht
um ein Lehrbuch, sondern um Vorlesungen, die einen bestimmten zeitgeschicht-
lichen Hintergrund haben und von ihm nicht getrennt werden können“ (1950,
Vorrede zur 3. Auflage 1908: XX), denn „die gehaltenen [Vorlesungen] zu ändern
käme einer geschichtlichen Fälschung gleich; denn sie sind an den geistigen Zu-
stand der Zeit gebunden, in der sie erschienen sind“ (Harnack 1950 [1900], Vor-
rede zur 4. Auflage 1925: XXI). Trotz des enormen Erfolgs des Buches hält der
Autor an Form und Inhalt der Vorlesungsreihe weitgehend fest und denkt, wie
seine programmatischen Einlassungen in den Vorreden erkennen lassen, offenbar
nicht daran, das Werk zu einem an Kriterien wissenschaftlicher Monographien an-
gepassten Text umzuarbeiten, da es ihm zufolge ohne die Bindung an seine akade-
misch-mündliche Textpräsentation zu einer „Fälschung“ würde, d. h. an seine
diachronische und vor allem diamesische Varietätenspezifik gebunden bleiben
müsse, um nicht missverständlich, unhistorisch oder unverständlich zu werden
(Harnack 1950 [1900]: XVII). Warum dies so ist, wird deutlich, wenn man den Text
der Vorlesungen eingehend sprachlich betrachtet und sich vergegenwärtigt, was
die genuinen pragmatischen Merkmale einer akademischen Vorlesung ausmachen
und aus welchen Gründen diese in einem schriftlichen Text zumindest in Teilen
beizubehalten einem wissenschaftlichen Autor wichtig sein könnte: Eine akademi-
sche Universitätsvorlesung diente und dient im Allgemeinen der Einführung in ein
Thema oder der überblicksartigen Darstellung von Basiswissen; häufig ist sie auch
ein Forum, in dem ein Wissenschaftler neue Forschungserkenntnisse erstmalig
einem breiteren Publikum zugänglich macht und so die Studenten an aktuellsten
Forschungsprozessen teilhaben lässt. In jedem Fall ist die Vorlesung eine orale
Textsorte, die im Vergleich zur wissenschaftlichen Abhandlung einen stärker ap-
pellativen Charakter hat, da die Thematik den Hörern auf unmittelbar eingängige
Weise verständlich gemacht werden soll. Trotz der unidirektionalen Kommunikati-

3.1 Wie selbstverständlich strömt alles bei ihm hervor 15



onsform handelt es sich um eine Face-to-Face-Situation, in der der Sprecher das
Publikum immer wieder anspricht, um die Aufmerksamkeit zu erhöhen, an schon
Gesagtes zu erinnern und insgesamt den wenn auch passiven Zuhörer in den vor-
getragenen Gedankengang durch Rückversicherung seiner Anwesenheit und geis-
tigen Präsenz einzubeziehen.

Dennoch ist Harnacks Wesen des Christentums in seiner Gesamtgestalt von
einem elaborierten wissenschaftlichen Schriftstil geprägt, da das Werk von Harnack
selbst immer wieder überarbeitet und über Jahrzehnte zum Druck von Neuausgaben
freigegeben wurde, auch wenn er in der Vorrede zur letzten zu Lebzeiten erfolgten
Auflage eingesteht, sich gefragt zu haben, „ob ich sie [die Vorlesungen] auch weiter
noch ausgehen lassen soll [...], weil das Suchen und Fragen auf diesem Gebiete in
verschiedenen Richtungen ein anderes geworden ist“ (Harnack 1950 [1900]: XXI).
Dessen ungeachtet betont Harnack in den Vorreden immer wieder, „in dieser Gestalt
stehe [er] auch heute noch für alles das ein, was [er] in den Vorlesungen ausgeführt
habe“ (Harnack 1950 [1900]: XX), seine „prinzipielle Stellung [habe] sich an keinem
Punkt verändert.“ (Harnack 1950 [1900]: XXI). Es ist somit Harnacks konstantes An-
liegen gewesen, den Text in schriftlicher Buchform zugänglich zu machen. Inso-
fern kann und muss die Schrift letztlich in jeder Beziehung als schriftsprachlich
konzipierte wissenschaftliche Abhandlung gelesen werden, deren auf dem ur-
sprünglichen Vorlesungscharakter der Kapitel beruhende Elemente der mündlichen
Kommunikation somit als bewusst eingesetztes Stilmittel zu verstehen sind.

Tatsächlich entspricht diese Auffassung dem sprachlichen Gesamtbild des
Textes, der auch in lexikalisch-semantischer und syntaktischer Hinsicht einen aus-
geprägt didaktisch-anschaulichen Grundcharakter aufweist, mit dem er einerseits
an die lehrende Funktion der Universitätsvorlesung anknüpft, sich vom Lehr-
buchstil gleichzeitig aber durch rhetorische Redundanz abhebt, andererseits
aber durch eine systematische Unterteilung des Buches in Haupt- und Unterka-
pitel, die die Aufteilung in 16 Vorlesungen durchbricht, und andere textstruktu-
rierende Elemente wie Absatzunterteilung, Absatznummerierungen etc. einen
dezidierten Fachbuchcharakter aufweist. Gleichzeitig setzt Harnack zahlreiche
rhetorische Stilmittel als didaktisch-einprägsame Kunstgriffe zur appellativen
Textgestaltung ein, wie anhand einiger Textstellen gezeigt werden kann: Auf-
fällig ist zunächst eine mit stilistischen Mitteln signalisierte erhöhte Emotionali-
tät: Harnack bedient sich dazu zahlreicher Wortwiederholungen, die noch
unmittelbar auf den mündlichen Vortrag der Texte zurückverweisen, wobei das
wiederholte Wort gelegentlich durch Fokuspartikel (10) oder parenthetische
Einschübe (11) zusätzlich hervorgehoben wird:2

2 Meine Hervorhebungen [J.G.] in den Beispielen (10)‒(26) und (31)‒(48).

16 3 Verwahrer und Vermittler



10) daß nichts, schlechterdings nichts, von einem Menschen gedacht, gesprochen und
getan werden kann. (8)

11) heute − ich sage mit Absicht: heute. (11)

12) aus jener langen, langen Epoche. (11)

13) Aber das Wunderbare, alle diese Wunderberichte! (15)

Daneben finden sich zahlreiche Anaphern, wie am Beispiel der folgenden ellip-
tischen Konditionalsätze, indirekten Fragesätze und Vergleichssätze zu erken-
nen ist:

14) Freilich, wenn der religiöse Individualismus, Gott und die Seele, die Seele und ihr
Gott, wenn der Subjektivismus, wenn die volle Selbstverantwortlichkeit des einzel-
nen, wenn die Loslösung des Religiösen von dem Politischen −wenn das alles nur
griechisch ist, dann steht auch Jesus in dem Zusammenhang der griechischen Ent-
wicklung, dann hat auch er griechische Luft geatmet und aus den Quellen der Grie-
chen getrunken. (21)

15) Wie nahe lag es, in einer solchen Epoche an allem Irdischen zu verzweifeln [...]. Wie
nahe lag es, die irdische Krone [...] nun für unwert zu erklären [...]! (26)

16) Wo nur immer irgend etwas aus dem Gebiete dieses Mammons einem Menschen
so wertvoll wird, daß er sein Herz daran hängt, daß er vor dem Verluste zittert,
daß er nicht mehr bereit ist, es willig preiszugeben, da ist er schon in Banden ge-
schlagen. (51)

Neben Wortwiederholungen und Anaphern ist außerdem eine Vorliebe für Chi-
asmen merkmalhaft:

17) Er selbst [Gott] ist das Reich, und nicht um Engel und Teufel, nicht um Throne und
Fürstentümer handelt es sich, sondern um Gott und die Seele, um die Seele und
ihren Gott. (34)

18) Nun zeige man uns den Menschen, der mit dreißig Jahren so sprechen kann, wenn
er heiße Kämpfe hinter sich hat, Seelenkämpfe, in denen er schließlich das ver-
brannt hat, was er einst angebetet, und das angebetet, was er verbrannt hat! (20)

Weitere der auf rhetorische Wirkung abzielenden gesprochenen Rede entstam-
mende Elemente sind beispielsweise imperativische Verbalformen, Vokativfor-
men und andere direkte Anredeformen, mit denen die Zuhörer unmittelbar
angesprochen werden, während die Anrede der Leser in einem schriftlichen
Text in dieser Form eher unüblich ist:

19) Studieren Sie und lassen Sie sich nicht abschrecken durch diese oder jene Wunderge-
schichte, die Sie fremd und frostig berührt. Was Ihnen hier unverständlich ist, das schie-
ben Sie ruhig beiseite. Vielleicht müssen Sie es für immer unbeachtet lassen, vielleicht

3.1 Wie selbstverständlich strömt alles bei ihm hervor 17



geht es Ihnen später in einer ungeahnten Bedeutung auf. Noch einmal sei es gesagt: las-
sen Sie sich nicht abschrecken! (18)

20) Drittens, was ist denn Neues in dieser ganzen Bewegung gewesen? [...] Was hat also Jo-
hannes, was hat Christus selbst Neues gebracht, was nicht schon längst verkündigt wor-
den war? Meine Herren! Die Frage nach dem Neuen in der Religion ist keine Frage, die
von solchen gestellt wird, die in ihr leben. (28)

21) Für uns, meine Herren, sind das heute schwer zu vereinigende, ja fast unüberbrück-
bare Gegensätze. (33)

22) [...] das ist das Entscheidende −: ich erinnere Sie an das, was wir in Bezug auf die
leitenden Gedanken Jesu ausgeführt haben. (50)

Die den gesamten Text durchziehende, mit sprachlichen Mitteln bewirkte emo-
tionale Aufladung im Sprachduktus zeigt sich ferner in gelegentlich dramatisch
formulierten rhetorischen Fragen, in emphatischen Ausrufesätzen oder in mit
zuweilen kraftvoller Wortwahl operierenden Parenthesen:

23) Wir wissen nichts von der Geschichte Jesu in den ersten dreißig Jahren seines Le-
bens. Ist das nicht eine schreckliche Ungewißheit? (19)

24) Wie deutlich erkennt man dagegen aus den Briefen des Apostels Paulus, daß er zu
Füßen theologischer Lehrer gesessen! (20)

25) Sie hatten aus der Religion ein irdisches Gewerbe gemacht − es gab nichts Abscheuli-
cheres −, er verkündete den lebendigen Gott und den Adel der Seele. (31)

26) Wie anders ist dem Gegenüber von Anfang an im Buddhismus die Entwicklung ver-
laufen! (50)

Schließlich ist Harnacks Sprache durch eine häufig hinsichtlich wissenschaftli-
cher Objektivität unangemessen erscheinende, eher dem Stil des zeitgenössischen
literarischen Kitsches zuzuordnende Wortwahl gekennzeichnet, die sicherlich in
Teilen dem generell ornamental-barockisierenden Prosastil des ausgehenden
19. Jahrhunderts geschuldet ist:

27) [...] der Erlöser der schmachtenden unteren Klassen (2)

28) Es hat etwas Rührendes [...] (2)

29) Zentnerschwer fällt diese Einsicht in manchen Stunden heißer Arbeit auf unsere
Seele. (12)

30) [...] ein Miserabilismus, der sich [...] gleichsam in das Elend hineinwühlt. (27)

Hinzu kommen saloppe Formulierungen, die an bildungssprachliche Ausdrucks-
weisen anknüpfen, die zur Entstehungszeit der Vorlesungen gängig waren und
ebenfalls zu einer Informalisierung des Textes beitragen:

18 3 Verwahrer und Vermittler



31) Alles übrige, was wir unabhängig [...] wissen, läßt sich bequem auf eine Quartseite
schreiben, so gering an Umfang ist es. (12)3

32) [...] nur die gröbsten, dem gebildeten Geschmack anstößigen Wendungen und Worte
hat er [der Autor des dritten Evangeliums, J.G.] mit schonender Hand korrigiert. (14)

33) Wer die Evangelien unbefangen liest und nicht Silben sticht [...].4 (50)

Der üblichen wissenschaftlichen Selbstbezeichnung mittels des akademischen,
objektivierenden wir („Wir sind der unerschütterlichen Überzeugung, daß [...]“,
Harnack 1950 [1900]: 16) steht hin und wieder ein explizites ich gegenüber, das
immer wieder durch Ausdrücke ergänzt wird, die die persönliche Subjektivität
der Äußerung zusätzlich unterstreichen, wie: „Ich vermag mich dieser Betrach-
tung nicht anzuschließen“ (Harnack 1950 [1900]: 33).

Es handelt sich insgesamt um einen stilistisch hybriden Text, der zwischen
einer Niederschrift mündlicher Vorträge und einer an ein wissenschaftlich vorgebil-
detes Lesepublikum gerichteten schriftlichen Abhandlung oszilliert. Die direktiven,
kommissiven und expressiven Sprechakte, die im Zuge der zahlreichen Neuaufla-
gen im Text belassen wurden, bis hin zur direkten Anrede „Meine Herren!“, lassen
keinen Zweifel daran, dass Harnack eine bewusst didaktisierende, explikative Spra-
che einer rigiden wissenschaftlichen Ausdrucksweise vorzieht. Diese Präferenz für
einen nahezu volkstümlichen, zwar nicht populärwissenschaftlichen, doch aber äs-
thetisierenden und einprägsamen Sprachduktus gegenüber einem ‚trockenen‘ Ge-
lehrtenton ist nicht nur für die theologische Fachsprache der Zeit charakteristisch;
es sei etwa darauf verwiesen, dass an den Historiker Theodor Mommsen 1902 oder
an den Philosophen Rudolf Eucken 1908 für jeweils nicht-literarische wissenschaft-
liche Werke der Nobelpreis für Literatur verliehen wurde; man denke ferner an die
in erzählerischer Form abgefassten zoologischen Werke Alfred Edmund Brehms.
Eine zeittypische Besonderheit in der theologischen Fachsprache scheint ein
stark ausgeprägtes narratives, rhetorisches und appellatives Element zu sein,
was sicher auch mit ihrer Nähe zu Predigt und Verkündigung in Zusammenhang
steht. Redefiguren, die in einem heutigen Fachbuch als unwissenschaftlich inkri-
miniert würden, sind einerseits, gemessen an Tendenzen der zeitgenössischen
Wissenschaftsliteratur, nicht ungewöhnlich, im hier exemplarisch analysierten

3 Entsprechend den im damaligen Preußen standardisierten Buchformaten bezeichnet das
Quartformat einen Buchrücken von 35‒40 cm, also etwas mehr als eine heutige DIN-A-4-Seite.
Vermutlich bezieht sich Hanack auf einen Schreibblock oder ein Schreibheft, wie sie für Vorle-
sungsmitschriften benutzt wurden.
4 „14) silben stechen, tüfteln, haarspalterei treiben (Grimm, Jakob und Wilhelm: Deutsches
Wörterbuch, Online-Version: http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_py?sigle=
DWB&mode=Vernetzung&lemid=GS41873#XGS41873, Art. 14, letzter Zugriff 20.10.2021).

3.1 Wie selbstverständlich strömt alles bei ihm hervor 19

http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_py?sigle%3DDWB%26mode%3DVernetzung%26lemid%3DGS41873%23XGS41873
http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_py?sigle%3DDWB%26mode%3DVernetzung%26lemid%3DGS41873%23XGS41873


Werk Harnacks andererseits aber abundant. Das zeigen weitere sprachliche Ele-
mente wie ein frequenter Gebrauch von sprachlichen Bildern, Vergleichen und
Metaphern. Besonders rekurrent sind Vergleiche und Bilder, die auch in der
Gleichnissprache des Neuen Testaments selbst häufig auftreten, wie die Meta-
phern des Lichtes und des Feuers:

34) [...] ein Leben, das, immer aufs Neue entzündet, nun mit eigener Flamme brennt. (7)

35) [...] mag sie [die Vorstellung vom nahen Ende, J.G.] neu entfacht werden, oder mag
sie als stilles Feuer in der Seele glühen. (26)

36) Doch können wir im Voraus die Hoffnung hegen, hier nicht im Dunklen bleiben
zu müssen; denn das Evangelium in seinen Grundzügen wirft auch einen hellen
Schein auf das Gebiet dieser Frage. (56)

Ein anderer biblischer Metaphernbereich, den Harnack in stetiger Wiederho-
lung für die Verbildlichung seiner Ausführungen nahezu insistierend bemüht,
ist die Domäne des Vegetalen, des Samenkorns bzw. des Kerns, der Schale, der
Wurzel und der Pflanze (vgl. Mt 3,10; 13,6; 13,38; 15,13; Mk 4,26; 1 Ko 15,38, 2 Ko
9,10; Heb 12,15 etc.):

37) Wie wir eine Pflanze nur dann vollständig kennen lernen, wenn wir nicht nur ihre
Wurzel und ihren Stamm, sondern auch ihre Rinde, ihre Äste und Blüten betrachten,
können wir auch die christliche Religion nur aufgrund einer vollständigen Induktion
[...] recht würdigen. (7)

38) [...] die größer gestellte Aufgabe [...] hilft uns, [...] Kern und Schale zu unterscheiden. (8)

39) [...] hier gebe es weder Kern noch Schale, weder Wachstum noch Absterben, sondern
alles sei gleich wertvoll und alles bleibend. (9)

40) Es soll uns nicht so gehen wie jenem Kinde, welches nach dem Kerne suchend,
einen Wurzelstock so lange entblätterte, bis es nichts mehr in der Hand hatte und
einsehen mußte, daß eben die Blätter der Kern selbst waren. (9)

41) Seine Worte wurden ihnen [den Jüngern, J.G.] zu „Worten des Lebens“, zu Samen-
körnern, die aufgingen und Frucht trugen [...]. (29)

42) Man wird an dem, was wir für den Kern der Dinge hielten, noch manche harte und
spröde Schale finden. (33)

43) Gewiß, die Aufgabe des Historikers ist schwer [...], zwischen Überliefertem und Eige-
nem, Kern und Schale in der Predigt Jesu vom Reiche Gottes zu scheiden. (34)

Salient sind darüber hinaus Wiederaufnahmen biblischer Topoi durch Metaphern
und Vergleiche, die sich aus geologischen und topographischen Begrifflichkeiten
speisen, darunter Quelle, Weg, Schlucht, Abgrund, wobei entsprechende Prädi-
kate wie hervorbrechen, verschütten, erschließen, verunreinigen, aufhäufen als

20 3 Verwahrer und Vermittler



typische Kollokationen die Verbindung zum abstrakten Zielsignifikat der Meta-
pher herstellen:

44) Wie selbstverständlich [...] strömt alles bei ihm hervor − so bricht der Quell aus den
Tiefen der Erde, klar und ungehemmt. (20)

45) Es geht ihm wie einem Wanderer, der seine Genossen blind einem Abgrund zueilen
sieht und sie um jeden Preis zurückrufen will. Es ist die höchste Zeit − noch kann er
sie warnen [...] aber vielleicht schon in der nächsten Stunde ist alles verloren. (25)

46) Die verschütteten Quellen unserer Kraft vermochte er wieder aufzudecken, weil er
die Mächte kannte, von denen Hilfe kommt, und weil er selbst von dem lebendigen
Wasser getrunken hatte. (27)

47) Die reine Quelle des Heiligen war zwar längst erschlossen, aber Sand und Schutt war
über sie gehäuft worden und ihr Wasser war verunreinigt. Daß nachträglich Rabbi-
nen und Theologen dieses Wasser destillieren, ändert, selbst wenn es ihnen gelänge,
nichts an der Sache. Nun aber brach der Quell frisch hervor und brach sich durch
Schutt und Trümmer einen neuen Weg, durch jenen Schutt, den Priester und Theolo-
gen aufgehäuft hatten, um den Ernst der Religion zu ersticken [...]. (29)

48) Sie sahen ihn [Gott] nur in seinem Gesetze, das sie zu einem Labyrinth von Schluch-
ten, Irrwegen und heimlichen Ausgängen gemacht hatten [...]. (31)

Mit derartigen Redefiguren gelingt es Harnack, eine plastische Anschaulichkeit
herzustellen, durch die eine wissenschaftlich-metasprachliche Abstraktheit
weitgehend vermieden wird. Mit der Metaphorisierung des Wortes Gottes als
kraftspendender Quelle, der Sünde als gefährlichen Abgrundes oder der Verfäl-
schung heiliger Texte durch Priester und Rabbiner als Verunreinigung und Ver-
schüttung eines (heiligen) Quellflusses werden theologische Inhalte auf eine
konkrete, bildliche Ebene übertragen und damit für ein laienhaftes Lesepubli-
kum nachvollziehbarer gemacht. Eine ähnliche Funktion haben Wortpaare und
-gruppen, in denen synonyme oder bedeutungsverwandte Begriffe aneinander-
gereiht werden, ohne dass eine essenzielle, wissenschaftlich relevante semanti-
sche Erweiterung erkennbar ist:

49) Führer und Herr (6)

50) eine so und so bestimmte und damit begrenzte und beschränkte geistige Anlage be-
sitzen (8)

51) Dinge und Verhältnisse (11)

52) deutlich und unumstößlich (11)

53) aber des Wunderbaren und Unerklärlichen gibt es genug (17)

54) vorsichtiger und im Urteil zurückhaltender (17)

55) lebte und webte er (20)

3.1 Wie selbstverständlich strömt alles bei ihm hervor 21



56) mag er drohen und strafen oder freundlich locken und rufen (20)

57) in seinen bunten und wechselnden Farben (23)

58) Raffiniertes oder Künstliches (25)

59) ein Reich für die Armen, die Zertretenen, die Kraftlosen (26)

60) ihre sanften und geduldigen Tugenden (26)

61) Es [das Neue, J.G.] war bei ihnen [den Pharisäern, J.G.] beschwert, getrübt, verzerrt,
unwirksam gemacht und um seinen Ernst gebracht [...]. (29)

62) eine selige und freudenbringende Botschaft (30)

63) diese dramatischen Bilder mit ihren harten Farben und Kontrasten (32)

64) die Neigung, möglichst zu nivellieren und das Besondere zu verwischen (33)

65) gesprochen und gepredigt (34)

66) weltflüchtig und asketisch (49)

67) seine Zwecke und Absichten (54)

68) mit Hartnäckigkeit und Eifer (55)

Das in Harnacks Sprache charakteristische Wiederholungsverfahren, bei dem
es sich teils um lexikalisierte Phraseologismen (lebte und webte, 55), teils um
regelrechte Synonyme (Zwecke und Absichten, 68), teils um semantische Inklu-
sionen (gesprochen und gepredigt, 65), oft aber auch um sinnverwandte Lem-
mata (selig und freudenbringend, 62) handelt, dient offensichtlich nicht einer
Präzisierung des Gesagten oder einer exakteren Begriffsklärung durch Eingren-
zung des semantischen Feldes. Vielmehr scheinen diese Stilmittel der Aussage-
variation, die antiken poetischen Stilformen von altorientalischer Dichtung bis
hin zur alttestamentlichen, vor allem der Psalmenpoesie entlehnt sind, dem
Zweck einer zuhörer- und leserfreundlichen Ausschmückung zu dienen, mit
der eine zu rasche und damit anspruchsvollere thematische Progression verhin-
dert wird. Der folgende Textausschnitt illustriert eindringlich die stilprägende
Frequenz der Aneinanderreihung weitgehend redundanter Wortvariationen:

In den Kreisen des gedrückten und armen Volkes, in dieser großen Masse von Not und
Übel [...] − in diesem Volke hat es [...] Kreise gegeben, die mit Inbrunst und unerschütter-
licher Hoffnung an den Zusagen und Tröstungen ihres Gottes hingen, in Demut und Ge-
duld wartend auf den Tag, da ihre Erlösung kommen werde. Oft zu arm, um auch nur die
dürftigsten kultischen Segnungen und Vorteile erwerben zu können, gedrückt und gesto-
ßen [...] waren sie aufgeschlossen und empfänglich für Gott. [meine Hervorhebungen,
J.G.] (Harnack 1950 [1900]: 55)

Harnacks Text weist eine starke Tendenz zu dualen Wortvariationen auf, die
dem Text ein rhythmisch-suggestives Gepräge verleihen. Auf diese Weise wer-

22 3 Verwahrer und Vermittler



den Einprägsamkeit und Eindringlichkeit verstärkt; die wissenschaftliche Prosa
erhält eine gesteigerte Affinität zu literarischer Prosa und kommt damit den Le-
segewohnheiten auch nicht fachlich vorgebildeter Leser entgegen.

Schließlich bleibt noch zu erwähnen, dass bei Harnack auch graphische
und syntaktische Besonderheiten zu beobachten sind, mit deren Hilfe er Ele-
mente der gesprochenen Rede in die schriftliche Form des Textes überträgt.
Dazu gehören vor allem Hervorhebungen durch Sperrsatz und an Zuhörer bzw.
Leser gerichtete Fragen, die der Autor zumeist unmittelbar selbst beantwortet:

69) Nicht um eine „Lehre“ handelt es sich ja, [...] sondern um ein Leben. (7)

70) [...] schon in der Sprache liegt eine sehr fühlbare Beschränkung. (8)

71) [...] die Forderung, sich nicht an Worte zu klammern, sondern das Wesentliche zu er-
mitteln. (8)

72) Das Reich Gottes kommt, indem es zu den einzelnen kommt, Einzug in ihre Seele
hält, und sie es ergreifen. Das Reich Gottes ist Gottesherrschaft, gewiß − aber es ist
die Herrschaft des heiligen Gottes in den einzelnen Herzen, es ist Gott selbst mit sei-
ner Kraft. (34)

73) Aber Jesus spricht von drei Feinden, und [...] er befiehlt, sie zu vernichten. Diese drei
Feinde sind der Mammon, die Sorge und die Selbstsucht. (51)

74) Wer hat hier bisher den Bereich des Möglichen und Wirklichen sicher abgemessen?
Niemand. Wer kann sagen, wie weit die Einwirkungen des Körpers auf die Seele und
der Seele auf den Körper reichen? Niemand. (17)

75) Wie ist das zu erklären? Die Antwort ist nicht schwierig. (25)

76) Was tat er [Fichte, J.G.] ihnen? Nun zunächst, er hielt der Nation einen Spiegel vor
[...]. Was tat er dann? Rief er sie einfach zu den Waffen? Aber eben diese Waffen ver-
mochten sie nicht mehr zu führen. (27)

77) Woher stammte die Kraft, die unbeugsame Kraft, welche andere bezwang? Dies führt
uns auf die letzte der Fragen, die wir aufgeworfen haben. (28)

Die oben aufgelisteten Beispiele zeigen bereits eine Tendenz, die in der theologis-
chen Fachsprache seit der Barthschen Wende und anschließend in der Fachlitera-
tur der zwanziger, dreißiger und vierziger Jahre eine immer zentralere Funktion
zur Erhöhung der suggestiven Wirkung und ideologisch motivierten Ausstaffie-
rung der Texte erreichen wird (Vgl. Kap. 4 und 5): Mit Sperrsatz (hier kursiv
wiedergegeben) werden Wörter oder Wortgruppen hervorgehoben und mit
rhetorischen Fragen wird die Bedeutsamkeit der unmittelbar anschließend
selbst gegebenen Antwort betont. Im Gegensatz zu Barth, der durch Sperrsatz
den der natürlichen Satzintonation entsprechenden Lesefluss zu unterbre-
chen und zu stören sucht, um seinen Sätzen unerwartete Konnotationen und
Bedeutungen zu verleihen, sind es bei Harnack noch zumeist substantivische

3.1 Wie selbstverständlich strömt alles bei ihm hervor 23



oder auch verbale Begriffe, die auch bei regelhafter Satzintonation ohnehin
den Hauptakzent tragen und durch die graphische Kenntlichmachung ledig-
lich zusätzlich als besonders wesentlich hervorgehoben werden. Stellt man
sich den mündlichen Vortrag des Textes im Rahmen der akademischen Vorle-
sung vor, sieht man geradezu den die die stimmliche Verstärkung unterstrei-
chende Geste des erhobenen Zeigefingers oder anderer typische Gesten des
Lehrenden vor sich, wenn Begriffe wie Leben, das Wesentliche, Seele, Gottesherr-
schaft, Mammon, Selbstsucht, vernichten etc. besonders eindringlich akzentuiert
werden. Ebenso dienen bei Harnack die rhetorischen Fragen mit unmittelbar an-
schließend selbst gegebenen Antworten in erster Linie der sprachlichen Ausge-
staltung von Aussagen, an deren Wahrheit kein Zweifel möglich sein soll, der
schrittweisen, deduktiven Hinführung auf eine zu vermittelnde Erkenntnis oder
schlichtweg der Einführung eines neuen Gedankenganges. Im Gegensatz dazu
verwendet Barth derartige Frage-Antwort-Figuren später vorwiegend zur Zurück-
weisung von durch Fragen insinuierten Leserantworten oder generell zur apodik-
tischen Widerlegung eventueller, zu erwartender Gegenargumente (s. Kap. 4).

Harnack präsentiert sich somit ganz als Unterweiser eines gebildeten,
nicht unbedingt fachkompetenten Lesepublikums. Seine Sprache ist maßgeb-
lich geprägt durch Redeformen der aus der mündlichen Vorlesungsrede über-
nommenen behutsamen und niemanden überfordern wollenden Belehrung.
Gleichzeitig ist Harnacks Sprache ein Charakterzug eigen, der auf das Bewah-
ren von als allgemeingültig, konsensfähig und grundlegend angesehenen
Wissens- und Glaubensinhalten ausgerichtet ist: Immer wieder wird auf Er-
fahrungen und bereits vorhandene religiöse Grundsätze verwiesen, auf das
„Wertvolle und Bleibende“, das der Historiker festzuhalten habe (Harnack 1951:
8). Diese Grundzüge durchziehen ebenfalls andere Werke Harnacks, darunter Auf-
sätze und Predigten. Immer wieder wird der Leser ohne akademische Überheblich-
keit, andererseits aber auch mit einer gewissen paternalistischen Herablassung an
grundsätzliche Themen herangeführt, wie im Aufsatz Die Bedeutung der theologis-
chen Fakultäten von 1919:

Die Bibel allein, deren Teile sich über einen Zeitraum von tausend Jahren erstrecken (was
bedeutet der Koran neben der Bibel?), ist durch die Art der Überlieferung − schon die
Textkritik der Bibel ist das mannigfaltigste und schwerste Problem, das der rezensieren-
den Philologie gestellt ist −, durch die ganz verschiedene religiöse und kulturelle Höhen-
lage ihrer Teile, durch die Verbindung der babylonischen, ägyptischen, persischen,
hellenistischen usw. Religions-, Geistes- und Staatsgeschichte und schließlich durch Jesu
Christus und seine Apostel ein Objekt, das [...] eine Fakultät, wohl beschäftigen kann [...].

(Harnack 1951: 122)

In einen einzigen Satz, der übrigens auch mit registerspezifischen Elementen
der gesprochenen Rede (Selbstunterbrechung, rhetorische Frage, Parenthese)

24 3 Verwahrer und Vermittler



versehen ist, wird eine enorme Fülle von aus fachtheologischer Sicht eigentlich
selbstverständlichen Informationen gedrängt, offenbar um dem laienhaften
Leser das zum weiteren Verständnis mangelnde Sachwissen zur Verfügung zu
stellen. In einem anderen Aufsatz (Martin Luther in seiner Bedeutung für die Ge-
schichte der Wissenschaft und der Bildung, 1883) fasst Harnack, hier in einem
fast poetisch-pathetischen Ton, Eigenschaften Luthers zusammen, wobei auch
hier das rhetorische, sprachlich brillierende Element unübersehbar ist:

Ist er [Luther] zu schneidig für unsere Milde, zu bewegt für unseren Gleichmut, zu überzeugt
für unsere Zurückhaltung, zu altertümlich für uns Moderne? Wie war er wirklich, der wun-
dersame Mann, der gewaltig wie ein Heros und einfältig wie ein Kind gewesen ist? ohne
Klugheit ein Weiser, ohne Politik ein Staatsmann, ohne Kunst ein Künstler, inmitten der Welt
ein weltfreier Mann, in kräftiger Sinnlichkeit und doch rein, rechthaberisch ungerecht und
doch stets von der Sache getragen, der Autoritäten spottend und an die Autorität gebunden,
die Vernunft verlästernd und befreiend! [meine Hervorhebungen, J.G.] (Harnack 1951: 44)

Dieses Zitat mit seinen Anaphern, Gegensatzpaaren, Oxymora, Parallelismen,
seiner Frage- und Antwortstruktur und seinem wortreichen Pathos illustriert
ein weiteres Mal in hoher Konzentration die für Harnacks Fachsprachenstil cha-
rakteristischen Merkmale. Die Fachsprache Harnacks ist nicht nur durch seine
zentrale Bedeutung im theologischen Diskurs des ausgehenden Kaiserreichs,
sondern auch aufgrund der Tatsache, dass er von Karl Barth und den Nach-
kriegstheologen als Hauptrepräsentant der kulturprotestantischen Bürgerreli-
giosität wahrgenommen und aufs Schärfste bekämpft wurde, paradigmatisch
für die epochenspezifische protestantisch-theologische Fachsprache insgesamt,
die er maßgeblich prägte.

3.2 „In den müden Gehirnen begabter Dilettanten“ ‒Wider
das Dogmatisieren, Modernisieren, Stilisieren

Die bürgerlich-kulturprotestantische Theologie des ausgehenden 19. und begin-
nenden 20. Jahrhunderts gipfelt in der für Barth inakzeptablen Unterzeichnung
des Aufrufs an die Kulturwelt bzw. desManifests der 93 von 1914, einer Apologetik
der deutschen Kriegs- und Militärpolitik (vgl. Ungern-Sternberg und Ungern-
Sternberg 2013). Als Unterzeichner des Manifests der 93 treten neben Harnack
eine Reihe ebenfalls prominenter protestantischer Theologen in Erscheinung, da-
runter Wilhelm Herrmann, Systematischer Theologe an der Universität Marburg
(1846‒1922), Gustav Adolf Deissmann, Neutestamentler an den Universitäten Hei-
delberg und Berlin (1866‒1937), und Adolf Schlatter, Neutestamentler und Syste-
matiker an den Universitäten Bern, Greifswald, Berlin und Tübingen (1852‒1938).

3.2 „In den müden Gehirnen begabter Dilettanten“ 25



Um die epochentypische Repräsentativität der Fachsprache Adolf von Harnacks
anhand einiger weiterer herausragender Vertreter der zeitgenössischen protes-
tantischen Theologie zu verifizieren, soll die Sprache dieser drei heute weniger
rezipierten, aber zur Zeit ihres universitären Wirkens äußerst prominenten Fach-
gelehrten einer kursorischen Analyse unterzogen werden.

Bei Adolf Schlatter findet sich ein noch über Harnacks didaktische Textgestal-
tung hinausgehender belehrend-schulmäßiger Impetus, der für die Fachliteratur
der Zeit charakteristisch erscheint. Noch in Schlatters Geschichte der ersten Chris-
tenheit von 1927 schlägt sich diese pädagogisch-popularisierende Schreibhaltung
in der Sprache nieder. An die Stelle des bei Harnack gegebenenfalls als wissen-
schaftliches wir verwendeten Pluralpronomens tritt bei Schlatter wiederholt ein in-
klusives wir oder uns5:

1) Wir haben daher das Neue Testament noch nicht gelesen, wenn wir den Blick nur
auf die einzelnen Apostel richten, die dort zu uns reden. Es zeigt uns das Entstehen
der Gemeinde und dadurch macht es uns Geschichte sichtbar. [...] Darf uns die Klage
stören, daß die Ergebnisse, die die historische Bearbeitung des ersten christlichen
Jahrhunderts schafft, dürftig bleiben? [...] Wehren der geringe Umfang der uns erhal-
tenen Zeugnisse und die Dürftigkeit unserer eigenen religiösen Geschichte jedem eit-
len Ton, der von einer restlosen Enthüllung des damals Geschehenen zu träumen
wagt, so dürfen wir doch nicht um deswillen, was unserem Blick entzogen ist, das
gering schätzen, was uns erkennbar ist. (1‒3)6

2) Wir dürfen aber beim Ziel des Jakobus nicht allein an die Missionsarbeit denken; [...]
(68)

3) Schwerlich stellen wir uns die Ereignisse richtig vor, wenn wir den Gegnern des Pau-
lus nur einen schwächlichen Anschluß an Jesus und ärmliche Vorstellungen über
ihn zuschreiben. (153)

Insgesamt befleißigt sich Schlatter, ähnlich wie Harnack, einer klaren, transparen-
ten, wenig komplexen Sprache, die dem theologischen Laien kaum Verständnis-
schwierigkeiten bereitet haben dürfte. Eine einfache, auch Wiederholungen nicht
meidende Wortwahl, eine generell durch klare transphrastische Verbindungen
hergestellte Thema-Rhema-Gliederung und eine weitgehende Metaphernarmut ver-
leihen Schlatters Sprache einerseits einen nüchternen, sachlichen Grundzug; an-
dererseits ist ihr aber gerade durch ihre Schlichtheit mit Harnacks Sprache eine
unprätentiöse Plastizität und Zugänglichkeit gemeinsam. Dazu tragen die ähnlich

5 Meine Hervorhebungen [J.G.] in den Beispielen (1)‒(8).
6 Die Seitenangaben in Klammern am Ende der Beispiele (1)‒(8) beziehen sich auf Schlatter
1927.

26 3 Verwahrer und Vermittler



wie bei Harnack häufig eingeschobenen rhetorischen Fragen bei, die dann generell
mit griffigen, definitionsartigen Formulierungen unmittelbar beantwortet werden:

4) Was war damals die Taufe? [...] Sie war ein Akt der Reue, durch den der zur Taufe
Tretende über sein Verhalten das Urteil sprach. (30)

5) Woher kam die Taufe? [...] Am Anfang der ganzen Bewegung, die zur Wirksamkeit
Jesu und zu der seiner Boten führte, stand ja die Taufe. (31‒32)

6) Warum blieb er Jesus fern? Weil er überzeugter Pharisäer war. (115)

7) Was ist der Besitz der Christenheit? Der Glaube an Jesus, der Glaube allein, und
damit sind alle ihre Beziehungen zur Welt und zu den Menschen geordnet. [...] Was
ist das Gesetz? Es ist vergangen und durch das ersetzt, was der Christus schuf. Was
ist der Apostel? Nicht der Träger einer eigenen religiösen Macht, sondern er ist des-
halb Apostel, weil der Christus in ihm ist, und dieser ist in allen Glaubenden. Was
sind die natürlichen Anliegen neben der Verbundenheit mit dem Christus? Die Ge-
meinde hat nur eine Pflicht, im Christus zu sein [...]. (222)

8) Dachte Paulus damals nicht an den Unwillen, den er damals bei jenen „Freien“ und
„Starken“ wachrief, die nichts anderes ertragen wollten als das, was ihnen glich?
[...] Sicherlich sah Paulus damals mit hellem Blick nach beiden Seiten und vergaß
seine frei Gewordenen nicht. (247).

Die nicht nur für Schlatter charakteristische Frage- und Antwortrhetorik ver-
weist ein weiteres Mal auf den didaktisch-laienfreundlichen Charakter dieser
Art von Fachsprache. Wissenschaftliche Fachliteratur hat hier noch nicht das
hermetische, abstrakt verklausulierende Gepräge, das ihr im Laufe der zweiten
Hälfte des 20. Jahrhunderts häufig zu eigen wird. Hauptintention des Autors
scheint es eher zu sein, eine auch an größeren Leserkreisen orientierte Ver-
ständlichkeit zu erzeugen, deren primäres Ziel es ist, den angehenden Theolo-
gen und Pastoren Glaubensinhalte und theologische Lehrinhalte in möglichst
begreiflicher Weise zugänglich zu machen. Theologische Fachsprache fungiert
hier vorrangig als Kommunikationsmittel an der Schnittstelle der Vermittlung
von Expertenwissen und der Belehrung interessierter und wissbegieriger Laien,
als die die Studenten betrachtet werden, weniger als Instrument der wissen-
schaftlichen diskursiven Auseinandersetzung mit Fachkollegen, dient also in
ihrer Hauptfunktion der praktischen Berufsausbildung. Was in der fünfgliedrigen
Fächeraufteilung der Universitätstheologie heute fast ausschließlich Aufgabe der
Praktischen Theologie ist, die Lehre der Vermittlung von in verständliche Sprache
gekleideten dogmatischen und philologisch-historischen Glaubensinhalten und
Wissensbeständen, dehnt sich damals auch auf die anderen Teilfächer aus, wie
hier im Fall Schlatters auf die Neutestamentliche Wissenschaft.

Neutestamentler war auch Gustav Adolf Deissmann, der sich in seinen
Hauptwerken dem Quellenstudium als Grundlage der Neutestamentlichen Wis-

3.2 „In den müden Gehirnen begabter Dilettanten“ 27



senschaft und der Entwicklung des Christentums im hellenistisch-antiken Um-
feld widmete; als Hauptwerke gelten seine Monographien Licht vom Osten
(1908) und Paulus (1911). Auch Deissmanns Fachstil erscheint aus heutiger
Sicht nahezu unwissenschaftlich, womit hier eine häufig fast alltagssprachliche
Wortwahl gemeint ist, die offenbar auch bei Deissmann im Dienst einer größt-
möglichen Leserfreundlichkeit und leichten Erschließbarkeit steht.

Symptomatisch für Deissmanns Sprache ist ein Passus im Einleitungskapi-
tel zum Paulus-Buch („Die Aufgabe und die Quellen“), in dem die Zielsetzung
des Textes umrissen wird:

Zwar auch Paulus gilt heute Vielen als eine düstere Größe. Aber die Dunkelheit rührt zum
guten Teile von den schlechten Lampen unserer Arbeitsräume her, und die modernen
Verurteilungen des Apostels als des Finsterlings, der das einfache Evangelium des Naza-
reners verdorben habe durch harte und schwere Dogmen, sind der Niederschlag der dok-
trinären Paulusforschung, zumeist in den müden Gehirnen begabter Dilettanten.

Stellen wir jedoch den Mann von Tarsus in das Sonnenlicht seiner anatolischen Hei-
mat und in die klare Luft der antiken Mittelmeerwelt, zu den einfachen Menschen seiner
sozialen Schicht, so wird, was wie ein Heft verblaßter und verwischter Bleistiftskizzen un-
sere Augen schmerzte, mit einem Male plastisch, in Licht und Schatten lebendig wie ein
gewaltiges Relief aus alter Zeit. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Deissmann 1925: 2)

„Düstere Größe“, „Dunkelheit“, „Finsterling“ sind Termini, die in einem wis-
senschaftlichen Text heute als Fremdkörper inkriminiert würden, die jedoch in
der Epoche ihrer Niederschrift offenbar unbedenklich waren. Darüber hinaus
ist die nahezu überbordende metaphorische Schreibweise des Autors besten-
falls in einem populärwissenschaftlichen Kontext angemessen, wenn er etwa
unzureichende wissenschaftliche Akribie mit „den schlechten Lampen unserer
Arbeitsräume“ umschreibt oder den historischen Paulus im „Sonnenlicht seiner
anatolischen Heimat“ als „gewaltiges Relief aus alter Zeit“ betrachtet wissen
will und nicht als „verblasste und verwischte Bleistiftskizze“. Gegen akademische
Gegner als „müde Gehirne begabter Dilettanten“ zu polemisieren, passt insofern in
den Kontext, als auch hier sprachlich mit scharf konturierter Anschaulichkeit gear-
beitet wird. Deissmanns bildhafte Sprache verdankt sich sicherlich einerseits der
Tradition des brillanten protestantischen Predigttons, der durch einen bemerkens-
werten rhetorischen Aufwand an kraftvollen Bildern und Vergleichen mitzureißen
bestrebt ist, andererseits der schon beobachteten Tendenz, auch wissenschaftliche
Inhalte möglichst anschaulich und nachvollziehbar darzustellen. Deissmann be-
dient sich dabei einer Vielzahl teils phantasievoller, teils ausdrucksstarker
Stilfiguren, die von Vergleichen über Metaphern bis hin zu anaphorischen,
kataphorischen, asyndetischen und hyperbolischen Redemitteln reicht. Als
Beispiel für die für Deissmanns Sprachduktus typischen asyndetischen Attri-
butreihungen sei folgende Aussage über Paulus zitiert:

28 3 Verwahrer und Vermittler



Das ist recht eigentlich die Aufgabe der modernen Paulusforschung, von dem papierenen
Paulus unserer abendländischen Studierstuben, von dem germanisierten, dogmatisierten,
modernisierten, stilisierten Paulus zu dem historischen Paulus zu kommen, durch das La-
byrinth des „Paulinismus“ unserer Neutestamentlichen Theologien zum Paulus der anti-
ken Wirklichkeit sich zurückzutasten. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Deissmann 1925: 2)

Die Aufzählung von in diesem Fall sechs Adjektivattributen und einem Genitiv-
attribut in einem einzigen Satz hat zusammen mit der durch die Verben mit
Fremdsuffix hervorgerufenen Assonanz einen insistierenden, rhythmischen Effekt;
dabei ist auffällig, dass die abzulehnenden, weil zu abstrakten Attribuierungen
ausschließlich mit dem lateinischen Fremdsuffix versehene Verben sowie „papie-
ren“mit dem ebenfalls Verachtung signalisierenden langen „ie“ sind, während die
positiven Zuschreibungen durch das auf dem warmen „o“ betonten „historisch“
und das die entlegene Antike mit dem Begriff der fassbaren „Wirklichkeit“ verbin-
dende Genitivattribut repräsentiert werden. Unter Anwendung dieser Technik der
Wort- oder Syntagmenreihungen beschreibt Deissmann an anderer Stelle die Spra-
che des Paulus im Hinblick auf ihre Pragmatik, d. h. auf ihre jeweils situationsge-
bundene Funktion, eingehend:

Lediglich Ersatz des mündlichen Verkehrs sind die Briefe, und es ist, wie schon angedeutet,
von hoher Wichtigkeit für ihr Verständnis, daß man sie sich gesprochen (diktiert) denkt und
die Modulation dieser lebendigen nichtpapierenen Worte wiederherzustellen sucht, daß man
also herausfindet, wo Paulus scherzt, wo er grollt, wo er, zum Entsetzen seiner späteren atti-
zistischen Ausleger, in Anakoluthen stockt, oder wo prophetisches Pathos die Zeilen beflü-
gelt. Paulus will trösten, ermahnen, strafen, stärken; er verteidigt sich gegen seine Gegner,
erledigt Zweifelsfragen, spricht von seinen Erlebnissen und Absichten, fügt Grüße und Gruß-
bestellungen hinzu, dies alles meist ohne ängstliche Disposition, ungezwungen vom einen
zum anderen übergehend [...]. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Deissmann 1925: 10‒11)

Deissmanns Analyse der paulinischen Sprache zeichnet sich durch eine erstaun-
lich differenzierte Beschreibung der gesprochensprachlichen oder nähesprachli-
chen Merkmale der Paulusbriefe und eine ausführliche Nennung der in diesen
enthaltenen Sprechakte aus: Er differenziert durchaus modern zwischen den dia-
mesischen Varietäten als solchen und der eigentlichen Typologie der Sprache,
wenn er die Paulusbriefe als verschriftlichte orale Varietät klassifiziert, indem er
von „Modulation“ spricht und Merkmale der gesprochenen Sprache wie gegen die
Sprachnorm verstoßende Elemente (Anakoluthe) nennt, sowie Eigenschaften wie
Spontaneität und Ungeplantheit („ohne ängstliche Disposition“, „ungezwungen“),
Sprunghaftigkeit und die Tendenz zum assoziativen Argumentieren („vom einen
zum anderen übergehend“, „überspringend“). Interessant ist aus pragmalinguisti-
scher Sicht ferner Deissmanns reichhaltige Aufzählung von Sprechhandlungen, da-
runter die expressiven Sprechakte „scherzen“, „grollen“, Direktiva wie „trösten“,
„ermahnen“, „strafen“, „stärken“, „Zweifel ausräumen“, „Grüße bestellen“, Asser-

3.2 „In den müden Gehirnen begabter Dilettanten“ 29



tiva wie „berichten“ oder Kommissiva wie „Absichten äußern“. Die linguistisch an-
spruchsvolle Beschreibung der paulinischen Sprache stellt Deissmanns sensibles
und explizit durchdachtes Sprachbewusstsein eindrucksvoll unter Beweis. Dies
schlägt sich deutlich auch in seiner eigenen fachsprachlichen Argumentations-
weise nieder. So agiert er ähnlich dem von ihm beschriebenen Sprachvirtuosen
Paulus mit Mitteln der aus der gesprochenen Sprache entlehnten Unmittelbarkeit
und einem vielfältigen Repertoire von ebenfalls eher dem oralen Diskurs zuzuord-
nenden Sprechakten. Außerdem wiederholt er Sprechhandlungen, die in wissen-
schaftlichen Fachtexten unüblich sind, wie etwa direktive Sprechakte, die den
Leser zu hypothetischen Handlungen auffordern. Im Gegensatz zu Harnack, der
sich direkt an die Adressaten seiner Vorlesungen und Schriften richtet, erfolgt die
appellative Ansprache an die Leser hier mittels des Imperativs der dritten Person
und des unpersönlichen Pronomens „man“, wie es etwa in Kochrezepten und an-
deren Handlungsanweisungen üblich ist, oder auch durch das inklusive „wir“:

9) Man messe einmal die Kilometerzahl nach, die Paulus zu Wasser und zu Lande zu-
rückgelegt hat und versuche selbst, diesen Apostelwegen heute nachzuwandern. (51)7

10) Schauen wir zurück! (124)

11) Paulus erinnert mit diesem Nebeneinander von Milde und Härte, wie ja überhaupt, an
Luther; man vergleiche den köstlichen Brief des Reformators an seinen Sohn Hänsichen
und seine tödlichen Streitworte gegen das Papsttum. (55)

Ungewöhnlich häufig erscheinen auch kommissive Sprechakte, die der Autor zur
Ankündigung eigener Vorhaben im Verlauf der Untersuchung einsetzt. Ebenso
wie die oben zitierten direktiven Sprechhandlungen evozieren diese Kommissiva
eine Art Gesprächssituation, wenn der Sprecher sein Gegenüber nicht nur regel-
mäßig zu zumindest imaginierten Handlungen auffordert, sondern es auch am
Produktionsprozess der Äußerungen des Autors teilhaben lässt, wie es eher
im mündlichen, nähesprachlichen Diskurs zu erwarten wäre. In (14) bittet er den
Leser sogar um eine Formulierungshilfe, indem er ihm zwei mögliche Konnekto-
ren zur Auswahl stellt.

12) Ich verzichte hier darauf, [...] im einzelnen darzulegen [...]. (120)

13) Nur dies muß ich natürlich klären, [...]. (121)

14) es gibt gleichzeitige Papyrusbriefe, die sicher aus den unteren Schichten stammen,
von ihren Empfängern sicher verstanden worden sind, und die trotzdem (oder soll
ich sagen: deshalb?) für uns unglaublich schwierig zu verstehen sind. (62)

7 Die Seitenangaben in Klammern am Ende der Beispiele (9)‒(20) beziehen sich auf Deiss-
mann 1925.

30 3 Verwahrer und Vermittler



Noch deutlicher bewegt sich Deissmann im Bereich der gesprochenen Sprache,
wenn er durch Interpunktion (Ausrufezeichen) expressive Sprechhandlungen
wie etwa Leidenschaft, Begeisterung oder Inbrunst evoziert:

15) Wie verblasst doch auch MORITZ BUSCHS Bismarckbild gegenüber Bismarcks eigenem
Bilde in den gleichzeitigen Briefen an seine Gattin! (21)

16) Die Mittelmeerwelt die Welt des Paulus! (28)

17) Die Welt des Paulus die Welt des Oelbaums! (32)

18) Kraft in Schwachheit! Das ist die paulinische Beschreibung der Polarität, die wir mei-
nen. (49)

19) [...] mit fast griechischem Schauder vor der Hybris verbindet sich männliches Kraftge-
fühl: vor Gott ein Wurm, vor Menschen ein Adler! (53)

20) Da wird der antike Paulus lebendig, der Untertan des Kaisers Nero, der Zeitgenosse
des Seneca! (60)

Die zitierten Sprechakte sind ambivalent; sie könnten auch als indirekte direk-
tive Sprechakte mit der konversationellen Implikatur: „Erinnern Sie sich daran,
dass ...“ oder „Vergessen Sie / wir nicht, dass ...“ gelesen werden. Auffällig ist
ferner die fehlende Interpunktion bzw. der Wegfall der Kopula zwischen Nomi-
nalphrasen (16, 17, 19). Auch dies scheint eine Form der Imitation gesprochener
Sprache zu sein, die ohne interpunktorische Strukturierung auskommt, ande-
rerseits aber durch Intonation und Prosodie Sprechintentionen eindeutig ge-
staltet. Besonders (16) und (17), die jeweils neue inhaltliche Einheiten einleiten,
lassen demzufolge einen gewissen interpretatorischen Spielraum, der durch
lautes Lesen bzw. mündlichen Vortrag einige Varianten zulässt, die schrift-
sprachlich folgendermaßen konkretisiert werden könnten:

zu 16) Die Mittelmeerwelt die Welt des Paulus!

– Es ist eben diese Mittelmeerwelt, die die Welt des Paulus ist.

– Die Mittelmeerwelt ist die eigentliche, ureigene Welt des Paulus.

– Wir sollten nicht vergessen, dass die Welt des Paulus die (antike) Mittelmeerwelt ist.

zu 17) Die Welt des Paulus die Welt des Oelbaums!

– Der Oelbaum ist ein entscheidendes Element der Welt des Paulus.

– Die Welt des Paulus ist ganz entscheidend von der wichtigen Funktion des Oelbaums
geprägt.

– Es ist heute schwer vorstellbar, wie wichtig für Paulus und seine Zeitgenossen der Oel-
baum war.

3.2 „In den müden Gehirnen begabter Dilettanten“ 31



Die Paraphrasen zeigen, wie die möglichen, von Deissmann intendierten Aus-
sagen in einem heutigen wissenschaftlichen Text ungefähr aussehen könnten
und untermauern den Eindruck, dass eine erhöhte Lebendigkeit und Lesbar-
keit, damit aber auch inhaltliche Offenheit und Vagheit durch nähesprachliche
Elemente bewusst angestrebt werden.

Ein weiteres Stilelement, das sich bei Deissmann beobachten lässt, ist eine
sprachliche Nähe zu zeitgenössischen Abenteuer-, Jugend oder auch Trivialroma-
nen im Stil eines Karl May, aber auch in Anlehnung an die um die Jahrhundert-
wende beliebten sogenannten Professorenromane von Wilhelm Heinrich Riehl,
Willibald Alexis, Gustav Freytag, Felix Dahn und anderen. Diese Art der Unterhal-
tungsliteratur bemüht sich, mehr oder weniger verbürgte historische Ereignisse
sowie geographische, fremdkulturelle, allgemein für die damalige Epoche exoti-
sche Lebensräume und -formen in volkstümlicher, aufwendiger und möglichst
mitreißender Sprache darzustellen, also in einer sprachlichen Form, die einer wis-
senschaftlichen Schreibweise im Grunde diametral entgegensteht, mittels derer
aber wissenschaftliches Grundwissen und neue Erkenntnisse einem möglichst
breiten Rezipientenkreis anschaulich und unterhaltsam zugänglich gemacht wer-
den konnten, womit auch ein Beitrag zur allgemeinen Volksbildung geleistet wer-
den sollte. Charakteristisch für den Stil und Inhalt der Professorenromane, aber
auch anderer teils fiktiver teils auf eigenen Erfahrungen und Anschauungen beru-
hender Entdecker-, Reise- oder Abenteurerberichte und Unterhaltungsromane ist
der Anspruch, wie es der Literaturwissenschaftler Fritz Martini ausdrückt, „voll
von Spannung, Konflikten und Gelehrsamkeit [...] dem historischen Interesse der
Zeit entgegen[zukommen], das gutgläubig den Schein für Wahrheit nahm“ (Mar-
tini 1972: 426). Der italienische Germanist Ladislao Mittner spricht sogar von
einem „ebenso einfachen wie wirkungsvollen literarischen Rezept“, zu dessen
Umsetzung man „viel Archäologie nehme und daraus lange und sehr detailreiche
Beschreibungen mache, man wähle Liebeswirren und politische Intrigen aus den
banalsten Feuilletonromanen des 19. Jahrhunderts aus [...], vermische nichts, weil
die Leser sonst nichts schmecken würden, sondern übergieße das Ganze mit der
unwiderstehlichen Soße der Sehnsucht nach der ‚ruhmvollen‘ germanischen Ver-
gangenheit, [...] und am Ende kommt ein gut verkäufliches Produkt heraus, das
den Ungebildeten, nach Wissen Hungernden sich zu bilden ermöglicht [...]“
(Mittner 1971: 718).8 Mittners Polemik und Martinis Differenzierung zwischen lite-

8 Eigene Übersetzung [J.G.] aus dem Italienischen; Orignaltext: „La ricetta letteraria [...] era
quanto mai semplice ed efficace: prendete molta archeologia e fatene lunghe ed assai particolareg-
giate descrizioni, scegliete gli intrecci amorosi e gli intrighi politici dei più banali romanzi ottocen-
teschi d’appendice, [...] non mescolate nulla, poiché i lettori altrimenti non potrebbero gustare

32 3 Verwahrer und Vermittler



rarischem Schein und Wahrheit wären als Kritik an Deissmanns Sprache eine
Spur zu scharf, aber auch bei ihm scheint sich der Duktus des popularisierenden
‚Professorenromans‘ insbesondere dann durchzusetzen, wenn er, zum Teil aus
eigener Anschauung als akademischer Bildungsreisender, historische oder geo-
graphische Themen im Zusammenhang mit Leben und Wirken des Apostels Pau-
lus thematisiert:

Ein unvergeßlich großartiges Landschaftsbild breitet sich da vor uns aus, während vom
Hafen her die Barken zum Ausschiffen heranrudern. Der Lichtglanz der anatolischen Mor-
gensonne zittert über den Wellen und gleißt auf den aus dem Wasser hochgehenden Ru-
dern der buntgekleideten türkischen Bootsleute. [...] Am östlichen Ende der Stadt steigen
weiße Dampfwolken auf und der Pfiff der Lokomotive kommt über die Wellen zu uns. [...]
Als wir im März 1900 [...] durch die prachtvollen Weizendistrikte der Ebene fuhren, der Pau-
lusstadt Tarsus zu, da ahnten wir nicht, daß Millionen von Körnern aus diesen Aehren
nicht auf die Tenne kommen sollten: wenige Wochen nachher brach in dieser schwülen
cilicischen Ebene ein Fieber aus, [...] der religiöse und nationale Fanatismus aufgestachel-
ter mohammedanischer Mordgesellen, deren Wüten tausende von armenischen Christen
zum Opfer fielen. Und während die reißenden Wogen der vom Frühling geschwellten
Ströme Cydnus und Sarus die Leiber der Gemordeten zu Hunderten dem Meere zutrugen
und die cilicische Erde täglich aufs neue das Blut christlicher Märtyrer trank, verdarb drau-
ßen auf den Feldern die Frucht auf dem Halm oder wurde zerstampft und verbrannt von
der blinden Wut der Verfolger. (Deissmann 1925: 24‒26)

Hier ist es der Kontrast zwischen den idyllischen Landschaften der frühen Chris-
tengemeinden und deren von Deissmann angeprangerte Verwüstung durch den
islamischen Fanatismus des frühen 20. Jahrhunderts, der in heute als schwülstig
empfundener Sprache dargestellt wird. Die Lektüre der oben zitierten und zahl-
reicher vergleichbarer Textstellen verweist auf ein weiteres literarisches Genre,
das dem sogenannten ‚Professorenroman‘ nahesteht: Das 19. Jahrhundert ist,
insbesondere in der wilhelminischen Epoche, die Blütezeit des literarischen
Kitsches, der einige stilistische Merkmale aufweist, die auch in Deissmanns
Sprache durchscheinen. So weist Walther Killy darauf hin, dass die vorherr-
schenden Eigenschaften des literarischen Kitsches u. a. „Kumulation der Ef-
fekte“ (Killy 1971: 12), „assoziativer Charakter der Bilder und Vergleiche zur
Erweiterung der Variationsbreite der Reize“ seien (Killy 1971: 19) und stellt die
Kitscherzählung dem traditionellen Märchen vergleichend gegenüber:

Er [der Kitsch, J.G.] historisiert das Märchen, indem er es vergegenwärtigt. [...] jede übersinn-
liche, jede eigentlich religiöse Dimension wird abgeschnitten. Die dadurch verlorene Bezie-
hung auf eine tiefere, wiewohl nur geahnte Wahrheit wird ersetzt durch den Versuch einer

nulla, ma versate sull’insieme l’allettante salsa del rimpianto del glorioso passato germanico [...]
ed avrete un prodotto di sicuro smercio, che offre agli incolti desiderosi di erudirsi [...]“.

3.2 „In den müden Gehirnen begabter Dilettanten“ 33



geschichtlichen Bewahrheitung. Die Überzeugungskraft des ursprünglich Märchenhaften,
solchermaßen beeinträchtigt, muß durch die Überzeugungskraft einer in Einzelzügen erkenn-
baren Wirklichkeit ersetzt werden. Die Fülle der Imagination, welche die Märchenbilder aus-
zulösen vermochten, wird durch das Detail ersetzt, das dem Leser, der nicht mehr, wie einst,
imaginieren kann, zum Indiz der Wahrheit dient. (Killy 1971: 27)

Nach diesem Muster verfährt Deissmann in seiner mit eigenen Reiseerfahrungen
untermalten Darstellung der antiken Stätten Griechenlands und Vorderasiens,
indem er ebenfalls visuelle und akustische Effekte anhäuft und aufwühlende Bil-
der von blutigen Massakern mit Naturbeschreibungen kontrastiert, ähnlich
wie es wenig später in Kriegsromanen etwa eines Walter Flex (1917) zu einem
zeittypischen Genre perfektioniert wird. Hier geht es, wie Killy betont, um
eine Effekthäufung, die einen relativ inhalts- oder handlungsarmen Text dem
an Imaginationskraft vermeintlich verarmten Leser schmackhafter machen
soll. Der Parallelismus zwischen Märchenerzählung und Bibelrezeption ist
augenfällig: Beide haben ihre mythisch-magische, überzeitliche Aura verlo-
ren und müssen durch konkreten, detailversessenen und emotionsgeladenen
Wortreichtum vorstellbar gemacht werden. Damit steht Deissmann offenbar
auch in der Tradition der in erster Linie durch David Friedrich Strauss ins
Leben gerufenen und im 19. Jahrhundert zentralen Leben-Jesu-Forschung,
die eine konkrete historische Erforschung der historischen Persönlichkeiten
des Urchristentums anstrebt (Das Leben Jesu, kritisch bearbeitet, 1835; Das
Leben Jesu für das deutsche Volk bearbeitet, 1864).

Vergleichbare Beobachtungen lassen sich an einem weiteren Hauptwerk
Deissmanns anstellen: Licht vom Osten. Das Neue Testament und die neuent-
deckten Texte der hellenistisch-römischen Welt. Hier kündigt bereits der etwas
reißerische Titel das (auch sprachliche) Programm des Werkes an; den Titel
selbst kommentiert Deissmann im Vorwort folgendermaßen, wobei er versucht,
dessen „Absonderlichkeit“ als Titel einer wissenschaftlichen Monographie zu
rechtfertigen:

Das Buch hat einen absonderlichen Titel. Aber ehe Ihr den Titel scheltet, schaut selbst
einmal die Sonne des Ostens! Nehmt auf der Burghöhe von Pergamon das wundersame
Licht wahr, das den Marmor hellenistischer Tempel in der Mittagsstunde umspielt, ‒
schaut auf dem Hagios Elias von Thera mit feiernder Seele das goldige Geflimmer dessel-
bigen Lichtes über den unendlichen Weiten des Mittelmeers und ahnt dann im Vino
santo der gastlichen Mönche die Gluten der gleichen Sonne, ‒ prüft, über welche Töne
dieses Licht auch innerhalb steinerner Mauern gebietet, wenn in Ephesos durch das zer-
fallene Dach einer Moschee ein Stück tiefblauen Himmels auf eine antike mit einem Fei-
genbaum vermählte Säule herableuchtet, ‒ ja laßt nur einen einzigen Strahl der östlichen
Sonne durch einen Türritz in das Dunkel einer armen Panhagia-Kapelle einfallen: ein
Dämmern hebt an, ein Flimmern und Weben; der eine Strahl scheint sich aus sich selbst
heraus zu verdoppeln, zu verzehnfachen; es tagt, Ihr versteht die fromme Meinung der

34 3 Verwahrer und Vermittler



Wandfresken und Schriftzeilen und Ihr vergeßt die traurige Ärmlichkeit, die dieses Heilig-
tum erbaut hat. Nehmt dann diesen Strahl mit, als Euer Eigentum, über die Alpen in Eure
Arbeitsstätte: wenn ihr antike Texte zu entziffern habt, der Strahl wird Stein und Scherbe
zum Reden bringen; wenn ihr Bildwerke der Mittelmeerwelt zu betrachten habt, der
Strahl wird alles beleben, Menschen, Rosse und Giganten; und wenn Ihr gar gewürdigt
seid, die heiligen Schriften zu studieren, der Strahl wird Euch die Apostel und Evangelis-
ten auferwecken, wird Euch leuchtender noch denn zuvor die hehre Erlösergestalt aus
dem Osten zeigen, zu deren Verehrung und Nachfolge die Gemeinde verbunden ist. Und
wenn Ihr dann vom Osten redet, müßt Ihr, Ihr könnt nicht anders, vom Lichte des Ostens
reden, beglückt durch seine Wunder, dankbar für seine Gaben! (Deissmann 1908: V)

In der zitierten Textstelle sind exemplarisch zahlreiche Elemente des plakativen
Stils G. A. Deissmanns komprimiert: die direkte Ansprache des Adressaten im
Plural im Ton eines Geschichten- oder Märchenerzählers à la Wilhelm Hauff;
ein schwärmerischer, neoromantischer Exotismus; die erzählerische Anschau-
lichkeit von Reiseberichten, die die Leser sich in fremde Umgebungen hinein-
phantasieren lassen, indem sie etwa bei „gastlichen Mönchen“ einen „Vino
santo“ angeboten bekommen; der elegische Ton romantischen Fernwehs; die
Kontrastierung des idyllischen Ostens mit dem düsteren Norden oder Westen;
der Verkündigungston des Erweckten und schließlich das Evozieren abenteuer-
licher Exkursionen in fremde Kulturen und vergangene Zeiten im Stil histori-
scher Abenteuerromane. Deissmann bereitet mit dieser enthusiasmierenden
Vorrede den wissenschaftlichen Leser, aber auch den interessierten Laien auf
die Lektüre der Studie vor, um neben aller philologischen und historischen Ak-
ribie die über das Fachsprachliche weit hinausgehenden Deviationen seines
Textes zu rechtfertigen. Mit der Einstimmung von nicht nur auf das Fach spe-
zialisierten Rezipienten auf aufwühlende und ergreifende Aspekte seiner For-
schungsarbeit bemüht er sich darum, ein breiteres Publikum anzusprechen. So
ist im Weiteren von „Bauern und Handwerkern, Soldaten und Sklaven und Müt-
tern“ die Rede, die durch die neuentdeckten nichtliterarischen Schriften „zu uns
von ihren Sorgen und Arbeiten reden“; dadurch, so Deissmann, zögen „die Unbe-
kannten und Vergessenen, denen auf den Blättern der Annalen kein Herbergsraum
gegönnt war [,][...] in die hohen Räume unserer Museen“ ein (Deissmann 1908: 5).
Der Geschichtsschreibung werde durch diese Texte „eine kräftige Welle frischen war-
men Blutes“ zugeführt (Deissmann 1908: 19). An anderer Stelle begründet Deissmann
die Tatsache, dass es keine Dokumente zum Leben Jesu in aramäischer Sprache, son-
dern nur in der damaligen griechischen Weltsprache gibt, mit einem Bild aus dem
Gegenwartsleben: Die aramäische Sprache habe dasselbe Schicksal ereilt wie die
Schulhefte der Wissenschaftler, da, wer „mit einem Koffer voll lateinischer und grie-
chischer Kolleghefte von der Hochschule“ komme, seine „zerlesenen, abgerissenen
Blätter, auf denen er einst zuerst das ABC studierte“, kaum noch wiederfinden

3.2 „In den müden Gehirnen begabter Dilettanten“ 35



werde (Deissmann 1908: 37). Zu seiner hermeneutischen Methode bei der In-
terpretation von überlieferten Briefen fragt sich Deissmann scheinbar selbst-
kritisch: „Habe ich zu viel zwischen den Zeilen gelesen?“, antwortet dann
aber unmittelbar und entschieden: „Ich glaube nicht. Bei Briefen will das zwi-
schen den Zeilen Stehende mitgelesen sein“ (Deissmann 1908: 120). Auch hier
zeigt sich, dass das Wissenschaftliche inhaltlich und sprachlich immer wieder
hinter das Veranschaulichende, leicht Nachvollziehbare und literarisch Pa-
ckende zurückzutreten hat. Insgesamt wird deutlich, dass hier mit unter-
schiedlichsten sprachlich-stilistischen Mitteln, auch durch Anlehnung an
literarische Stilmittel der Epoche, eine möglichst plastische Sprache im Dienst
einer anschaulich-erbaulichen und gleichzeitig leicht fassbaren Lehre ver-
wendet wird, in der die Fachsprache in erster Linie dem Zweck einer generel-
len, weitgreifenden Zugänglichmachung wissenschaftlicher Erkenntnis dient.

Der Marburger Systematiker Wilhelm Herrmann stellt schließlich gewisserma-
ßen einen Übergang zwischen traditionellem Kulturprotestantismus und mit dem
Ersten Weltkrieg einsetzendem Aufbruch und Neubeginn in der theologischen
Fachdiskussion dar, insofern er, aus der Universitätstheologie des 19. Jahrhun-
derts hervorgegangen und dieser verpflichtet, insbesondere Rudolf Bultmann und
Karl Barth zu seinen Schülern zählte, die zu den Hauptvertretern der theologi-
schen Wende in den 20er Jahren gehörten. Zu Herrmanns fachsprachlichem Ansatz
sei zunächst eine Art Motto zitiert, das er im Aufsatz Die Wahrheit des Glaubens von
1888 (1966 [1988]) formuliert und das seinen Anspruch an die Wissenschaft-
lichkeit der Theologie und indirekt auch an die theologische Wissenschafts-
sprache bezeichnet:

Aber darauf kommt es gerade an, dem Suchenden klarzumachen, daß zwar er selbst
schwach ist, aber nicht der Glaube; daß dieselbe Tatsache, die ihn ängstigt, daß nämlich
die Wissenschaft nicht helfen kann, für den Glauben das Siegel seiner Wahrheit ist. [...]
auf jeden Fall ist es ein Glaube, der gerade deshalb die Welt überwinden kann, weil er
nicht aus der Weisheit dieser Welt seine Kraft zieht, sondern aus Gottes Offenbarung. Es
stimmt also die Art, wie der Glaube selbst sich betätigt, durchaus mit der Tatsache über-
ein, daß aus der wissenschaftlichen Erkenntnis des in der Welt Wirklichen das Recht des
Glaubens nicht erwiesen werden kann. (Herrmann 1966 [1888]: 145‒146)

Hier wird eine Trennung zwischen Glauben einerseits und wissenschaftlicher,
auf Religion bezogener Rede, und damit fachlich ausgerichteter Sprache ande-
rerseits explizit propagiert, womit eine eindeutige Unterscheidung zwischen
wissenschaftlicher Instruktion und erbaulicher Predigt gefordert wird. In der
Tat verliert sich bei Herrmann der didaktisch-persuasive Duktus eines Harnack
wie auch der effektvoll-ergriffene Ton eines Deissmann, und es dominiert eine
nüchterne, syntaktisch oft komplexe, auf logische Verknüpfungen aufbauende
und äußerlich wissenschaftlicher Exaktheit verpflichtete Sprache. Interessant

36 3 Verwahrer und Vermittler



ist im folgenden Zitat die Diskrepanz zwischen logischer Sprache und einer
gleichzeitigen Klarstellung der Unmöglichkeit, den Glauben wissenschaftlich
zu erforschen:

Der christliche Glaube bringt [...] unentbehrliche Lebenskraft in die Geschichte der
Menschheit. Wer daher an der aufstrebenden Gesittung mit dem frohen Bewußtsein wirk-
lich lebendiger Menschen teilnimmt, daß das der Weg der Wahrheit sei, wird die Wahr-
heit unsres Glaubens darin erfassen, daß seine Gedanken uns die innere Sammlung und
Festigkeit verleihen, in welcher wir über das bloß natürliche Leben hinaus und zu wahr-
haft menschlichem Wesen kommen. Die Sehnsucht nach einer solchen Herrschaft Gottes
in den Gemütern, welche uns zu Menschen Gottes und damit zu wahrhaft lebenskräftigen
Menschen macht, waltet überall in der Geschichte und bietet eine bessere Anknüpfung
für den christlichen Glauben als die in der Studierstube ersonnene vermittelst vermeintli-
cher Ergebnisse der Wissenschaft. (Herrmann 1966 [1888]: 147‒148)

Die syntaktisch-semantische Struktur des Abschnittes lässt sich folgendermaßen
darstellen: Am Beginn steht eine affirmative Gleichsetzung und Verknüpfung von
„Glauben“ und „Lebenskraft in der Geschichte“. Daraus wird geschlussfolgert,
dass derjenige, der im Bewusstsein lebt, dass in der Formel „Glaube = Lebenskraft“
die Wahrheit liege, aus dieser Wahrheit wiederum die „innere Sammlung“ bzw.
„Festigkeit“ schöpfen werde, durch die er über das kreatürliche Leben zum men-
schlichen Wesen gelange. Dadurch entstehe eine Sehnsucht, sich Gott zu fügen,
um eben diese Lebenskraft erlangen zu können, und diese Sehnsucht walte wiede-
rum in der Geschichte, wodurch sie einen besseren Weg zum Glauben als „ver-
meintliche Ergebnisse der Wissenschaft“ biete. Der Autor erstellt ein komplexes
System von transphrastischen und logischen Zusammenhängen, die eine Kette
von logischen Schlussfolgerungen simulieren und damit der Fachsprache exak-
ter Wissenschaften nachempfunden sind. Bei genauer Prüfung des Aussagege-
haltes stellt sich jedoch heraus, dass auf das an den Anfang gestellte Axiom vom
Zusammenhang zwischen christlichem Glauben und der historischen Vitalität
der Menschheit, das als Ausgangspunkt in der Theologie als Wissenschaft vom
Glauben gewiss legitim ist, eine Art Zirkelschluss folgt, demzufolge eine Art logi-
sche Kausalkette vom Glauben über mehrere Stationen zum Zustand der Humani-
tät führe. Daraus entsteht die Sehnsucht nach dem Glauben, die „eine bessere
Anknüpfung“ an den Glauben biete als die durch Wissenschaft entstandene
Sehnsucht nach Glauben. Es ist offensichtlich, dass hier eine Kreisbewegung
vollzogen wird, die letztlich nichts anderes aussagt, als dass der Glauben die
beste Voraussetzung für den Glauben sei und der Glauben in jedem Fall eine
bessere Voraussetzung für den Glauben sei als wissenschaftliche Forschung.
Über einen komplizierten syntaktischen und scheinlogischen Umweg mittels
einer tautologischen Aussage wird damit die der Theologie zugrunde liegende
Notwendigkeit der Existenz eines Glaubens seltsamerweise ganz explizit durch

3.2 „In den müden Gehirnen begabter Dilettanten“ 37



eine wissenschaftskritische Aussage untermauert: Wenn „vermeintliche Ergeb-
nisse der Wissenschaft“ angeprangert werden, bringt dies die Legitimität der the-
ologischen Wissenschaft selbst konsequenterweise ins Wanken. Ein weiteres
Beispiel für ein derartiges Vorgehen findet sich in folgendem Zitat:

Wenn nun [...] der Glaube an den lebendigen Gott in uns entsteht, daß Gott uns durch
Christus berührt und seiner gewiß macht, so wird natürlich der Gläubige selbst die Wahr-
heit dessen, was er glaubt, vor allem darin finden, daß er es als etwas erkennt, was Chris-
tus ihm erschlossen und gegeben hat. (Herrmann 1966 [1888]: 147)

Auch in dieser verzweigten hypotaktischen Konstruktion erschwert die Verschach-
telung der Teilsätze das Verständnis des im Grunde einfachen Gedankenganges:
Wenn der Glaube an Gott durch die Begegnung mit Christus entsteht, sucht der
Mensch die Wahrheit in den Aussagen Christi. Die zwei hier zitierten Textstellen
illustrieren die bei Herrmann vorherrschende sprachliche Strategie, einfache Aus-
sagen der Glaubenslehre oder der Verkündigung syntaktisch und lexikalisch zu
verklausulieren und ihnen damit eine fachsprachliche Form zu verleihen. Diese
Tendenz, die bei Herrmann zunächst einer formalen Verwissenschaftlichung sub-
jektiver oder genereller Aussagen mit sprachlichen Mitteln dient, wird einige Jahr-
zehnte später in der völkischen, nationalsozialistischen Theologie angewandt
werden, um politisch-ideologische Inhalte im theologischen Diskurs sprachlich ein-
zubetten und damit scheinbar wissenschaftlich salonfähig zu machen.

3.3 Fazit

Anhand der Schriften der für die wilhelminische Kaiserzeit repräsentativen
Theologen der Epoche des sogenannten „Kulturprotestantismus“ lassen sich
folgende Haupttendenzen der protestantisch-theologischen Fachsprache der
Zeit aufzeigen.

Hauptanliegen dieser Fachsprache ist es, auch von fachfremden Lesern ver-
standen zu werden. Die Sprache steht zweifellos im Dienst der universitären
Theologenausbildung und der Darstellung von Forschungsergebnissen; ebenso
ist sie aber offensichtlich ein Mittel der theologisch-historisch-exegetischen Auf-
klärung einer christlichen Bürgergesellschaft, der in Grundzügen bereits ver-
traute Glaubens- und Wissensinhalte gründlich erklärt und plausibel gemacht
werden sollen. Sie ist keine Sprache des Zweifels oder des Suchens, sondern eine
Sprache der Selbstvergewisserung über die Gültigkeit und Sinnhaftigkeit von in
Wissenschaft und Lehre wie auch in religiösem Brauchtum verwurzelten Tradi-
tionen. Insofern ist sie eine Sprache, die das Bestehende beschreibt und bewahrt
und es so nachvollziehbar und so vernünftig wie möglich zu lehren bestrebt ist,

38 3 Verwahrer und Vermittler



wobei auch sprachliche Mittel der Oralität zur Anwendung kommen. Dies gilt si-
cherlich für Adolf von Harnack und seine Schule, ebenso für Gustav Adolf Deiss-
manns neutestamentliche Theologie, nur indirekt für die Sprache von Wilhelm
Herrmanns systematischer Theologie. Deissmann bedient sich mit dem Ziel der
Popularisierung und Veranschaulichung von Forschungsergebnissen zur neutes-
tamentlichen Geschichte und Paulusforschung zusätzlich stilistischer Anleihen
aus der zeitgenössischen Unterhaltungsliteratur, während Herrmann zwar ei-
nerseits in seiner Dogmatik und Systematik als der eigentlichen theoretischen
Erfassung der Glaubenslehre eine traditions- und bestandsbewahrende Theo-
logie verficht und somit in seinen Aussagen unspektakulär den zeitgemäßen
Verkündungsdoktrinen verhaftet bleibt, diese aber andererseits in einer gewollt
wissenschaftsrhetorische Fachsprache verklausuliert. In dieser Hinsicht erweist
sich Herrmanns Fachstil als Übergangserscheinung zwischen der populärkon-
servativen Fachdidaktik der ausklingenden wilhelminischen Epoche und dem
Beginn einer Wende zu einer fortschreitenden Verwissenschaftlichung der
Fachdiskurse auf dem Weg zu einer den exakten Wissenschaften nachemp-
fundenen Fachsprache.

Hermann Fischer weist darauf hin, dass der Bruch zwischen der alten und
neuen Theologie nach Ende des Ersten Weltkrieges aufgrund des Todes der Mehr-
zahl der renommiertesten Vorkriegstheologen Anfang der zwanziger Jahre nicht in
direkter Auseinandersetzung ausgetragen werden konnte, sondern gewissermaßen
in posthumer indirekter Positionsbeziehung im Rahmen wissenschaftlicher Publi-
kationen (Fischer 2002: 10). Lediglich ein offener Konflikt zwischen Barth und Har-
nack, der bis 1930 lebte, dokumentiert eine unmittelbare Konfrontation der alten
mit der neuen Theologie. Harnacks Fünfzehn Fragen an die Verächter der wissen-
schaftlichen Theologie unter den Theologen, die er in der Fachzeitschrift Christliche
Welt veröffentlicht und in denen er Barths Theologie scharf angreift (1923), ver-
deutlichen Harnacks und Barths konträre Auffassungen von den Funktionen der
theologischen Fachsprache (s. dazu Kap. 4.1.). Diese nimmt mit dem Auftreten
Karl Barths und seiner Anhänger in der theologischen Fachdiskussion eine neue
Gestalt an und erhält damit neue Funktionen und Impulse.

3.3 Fazit 39



4 Erbitterte und Ergriffene − die Fachsprache
der protestantischen Theologie zwischen
Erstem Weltkrieg und Machtergreifung

Die historische Epoche zwischen dem Ende des Ersten Weltkriegs und der
nationalsozialistischen Machtergreifung, die in der politischen Geschichts-
schreibung als die Zeit der Weimarer Republik bezeichnet wird, ist ohne Weite-
res auch in der wissenschaftlichen protestantischen Theologie als zeitlich klar
abgrenzbare Phase klassifizierbar. Denn mit dem Ende der Monarchie, dem Be-
ginn der demokratischen Staatsform, den Folgen des Krieges in politischer und
sozialer Hinsicht und schließlich mit der gesamtgesellschaftlichen Neuorientie-
rung setzt auch in der protestantischen Theologie eine fundamentale Neuaus-
richtung ein. Ebenso markiert die Gleichschaltung der Wissenschaften und
Universitäten durch das nationalsozialistische Gewaltregime nach dem Ende
der Weimarer Zeit eine deutliche Zäsur.

Beschäftigt man sich mit der Sprache der wissenschaftlichen protestantischen
Theologie im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts, führt kein Weg an Karl Barths
Schrift Der Römerbrief von 1919 vorbei, die „wie eine große Explosion“ gewirkt
habe, deren Methode der Auslegung man „mit dem Stil des Expressionismus in
der Malerei“ verglichen habe, in der es „brodelt und wirbelt wie in einem Vulkan.
Er schleudert seine Gedanken und Sätze ähnlich aus sich heraus wie van Gogh
seine Bilder“, so der Theologe Heinz Zahrnt in einer historischen Würdigung
(1984: 22‒23). Barths epochemachende Abhandlung spaltet die damalige wissen-
schaftliche Theologie und auch die theologische Auslegungs- und Predigtpraxis in
zwei antagonistische Hauptströmungen: auf der einen Seite die durch Karl Barth
initiierte und von namhaften Theologen wie Emil Brunner, Eduard Thurneysen
und anderen fortgeführte „Theologie der Krisis“ oder „Wort-Gottes-Theologie“, die
später unter dem Begriff „Dialektische Theologie“ in die Wissenschaftsgeschichte
eingegangen ist, auf der anderen Seite die traditionelle, sogenannte „liberale Theo-
logie“ des „Kulturprotestantismus“ des ausgehenden 19. Jahrhunderts. Zahrnt
hebt immer wieder die eigenwillige, „expressionistische“, emotionale Sprache der
Ergriffenheit Karl Barths hervor, die in offensichtlichem Kontrast zur rationalisti-
schen, von bürgerlich-liberalem Denken geprägten Sprache der Harnackianer
stand. In der Tat kritisiert Harnack in seinen Fünfzehn Fragen an die Verächter der
wissenschaftlichen Theologie unter den Theologen (1923: 6‒7) die neue theologische
Zeittendenz scharf, indem er die von ihm favorisierte, auf „geschichtlichemWissen
und kritischem Nachdenken“ sowie insgesamt auf rationaler Reflexion fußende
wissenschaftliche Theologie der neuen Theologie gegenüberstellt, die ihre Erkennt-

Open Access. ©2022 Joachim Gerdes, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110770193-004

https://doi.org/10.1515/9783110770193-004


nisse in erster Linie auf „subjektive Erfahrung“, „unkontrollierbare Schwärmerei“,
„Ausstrahlung im Herzen des Unfaßlichen und Unbeschreiblichen der biblischen
Religion“ und auf „gnostischen Okkultismus“ stütze; Harnack geht so weit, den
progressiven Theologen um Karl Barth zu unterstellen, dass „Paradoxien und Vel-
leitäten [...], alles Unbewußte, Empfindungsmäßige, Numinose, Fascinose usw.“
hier in den Vordergrund gerückt würden und dass dies alles, insofern es nicht
„von der Vernunft ergriffen, begriffen, gereinigt und in seiner berechtigten Eigenart
geschützt“ werde, als „untermenschlich“ zu verurteilen sei. Es ist offensichtlich,
dass eine derart vernichtende inhaltliche Kritik gleichzeitig eine Kritik an der ver-
meintlich unwissenschaftlichen und schwärmerisch-subjektivistischen Sprache
darstellt, der es an Klarheit, Eindeutigkeit und objektivierbarer „gemeinschaftli-
cher Erkenntnis“mangele.

Ohne in der vorliegenden Untersuchung jeweils auf theologische Inhalte
und Auffassungen eingehen zu wollen und zu können, erscheint es zunächst
sinnvoll, die Eigenarten der Sprache Karl Barths und ihre innovative Kraft her-
auszustellen. Dazu empfiehlt sich ein Blick in den Römerbrief (Barth 198915

[1922]), der gemeinhin als Markstein einer theologischen Zeitenwende gilt. Darauf
fußend wird anschließend die Fachsprache der Barth-Schüler Emil Brunner und
Eduard Thurneysen einer kritischen Analyse unterzogen. Am Schluss des Kapi-
tels geht es um die Sprache einiger namhafter Theologen der 20er Jahre, die der
„Dialektischen Theologie“ der Barthianer eher kritisch gegenüberstanden und
deren Fachsprache in der Tradition der kulturprotestantischen Ausrichtung der
Vorkriegszeit steht. Es handelt sich um Friedrich Gogarten, Emanuel Hirsch und
Rudolf Bultmann, die ebenfalls zu den renommiertesten lutherischen Theologen
der Weimarer Zeit zählten.

4.1 „Gnade ist die Axt an der Wurzel des guten
Gewissens“ ‒ Die große Explosion

Auf dem Buchrücken der Wiederauflage der 2. Auflage (1922) des Römerbriefs
von Karl Barth aus dem Jahr 1989 steht programmatisch und werbewirksam:
„Ein flammendes Fanal, das Kirche und Theologie zur Sache ruft“. Als Text-
sorte betrachtet, ist der Römerbrief zunächst als exegetischer Text zu klassifizie-
ren, womit er sich in eine lange Tradition theologischer Bibelinterpretationen
einreiht. In der Tat bekräftigt Barth im Vorwort zur 2. Auflage:

[...] ich erhebe einen Einwand gegen die neuesten Kommentare zum Römerbrief [...][.]
Aber nicht die historische Kritik mache ich ihnen zum Vorwurf, deren Recht und Notwen-
digkeit ich vielmehr noch einmal ausdrücklich anerkenne, sondern ihr Stehenbleiben bei

4.1 „Gnade ist die Axt an der Wurzel des guten Gewissens“ ‒ Die große Explosion 41



einer Erklärung des Textes, die ich keine Erklärung nennen kann, sondern nur den ersten
primitiven Versuch einer solchen, nämlich bei der Feststellung dessen, „was da steht“
mittelst Übertragung und Umschreibung der griechischen Wörter und Wörtergruppen in
die entsprechenden deutschen [...]. (Barth 1989 [1922]: XVI)

Barth sieht sich explizit in der Tradition der historisch-kritischen Methode der Bi-
belexegese, verfolgt aber mit seiner Schrift über eine schlichte „Übertragung und
Umschreibung“ ins Deutsche, also einer „primitiven“ Übersetzung, hinaus das
Ziel, zu „verstehen, d. h. aufzudecken, wie das, was dasteht, nicht nur griechisch
oder deutsch irgendwie nachgesprochen, sondern nach-gedacht werden, wie es
etwa gemeint sein könnte“ (1989 [1922]: XVII). Exegese als Nachdenken statt Nach-
sprechen, Verstehen des Gemeinten statt Feststellen dessen, was geschrieben
steht: So kündigt Barth das Ziel seiner Auslegung an, wobei er bereits in dieser
Vorrede graphische Hervorhebungen durch Sperrsatz verwendet, mit denen Satz-
akzent und Intonation des laut gesprochenen oder gedachten Textes gelenkt wer-
den und damit die Satz- und Wortsemantik beeinflusst werden: „Nachdenken“mit
der Bedeutung „Reflektieren, Grübeln“ als untrennbares Verb mit dem Akzent auf
dem Verbstamm gesprochen, erhält auf diese Weise eine neue Bedeutung: Wieder-
denken, Neudenken oder noch einmal so denken, wie es der Apostel Paulus nicht
gesprochen, sondern gemeint haben dürfte. Die graphische Hervorhebung von
Wörtern durch Sperrsatz durchzieht dann auch den gesamten Text und verleiht
ihm etwas Insistierendes, Bohrendes, nahezu Ekstatisches und vermittelt den Ein-
druck, dass der bloße geschriebene Wortsinn und die zur Verfügung stehenden
syntaktischen und transphrastischen Kohäsionsmittel nicht ausreichen, um die
Mitteilungsabsicht angemessen zu verschriftlichen.1 Besonders charakteristisch ist
dabei, dass ein Großteil der von Barth graphisch gekennzeichneten Hervorhebun-
gen Wortarten betreffen, die bei einer regelhaften Intonation, in der das Rhema
der Satzaussage den Hauptakzent tragen würde, unbetont bleiben müssten, wie
Konnektoren, Präpositionen, Pronomen, Hilfs- und Modalverben, Artikel, Nega-
tions- und Modaladverbien:

1) äußerliche[...] und innerliche[...] Gebrechlichkeit (10)2

2) Ihm [dem Menschen] bleibt zu tragen die ganze Last der Sünde und der ganze Fluch
des Todes (14)

1 In der Frakturschrift werden Hervorhebungen durch Sperrsatz gekennzeichnet. In Zitaten
aus Publikationen mit Frakturschrift werden solche Hervorhebungen hier jeweils kursiv wie-
dergegeben, wie sie auch generell in späteren Nachdrucken gekennzeichnet werden.
2 Die Seitenangaben in Klammern am Ende der Beispiele (1)‒(21) beziehen sich auf Barth 1989
[1922].

42 4 Erbitterte und Ergriffene



3) Ist der Mensch sich selber Gott, dann muß der Abgott ins Wesen treten. (22)

4) Unser Handeln wird nun bestimmt, durch das, was wir ja wollen. (28)

5) [...] der Mensch steht vor Gott. (45)

6) Wir wissen, daß Gott der ist, den wir nicht wissen [...]. Wir wissen, daß Gott die Per-
sönlichkeit ist, die wir nicht sind [...]. (22)

7) [...] etwas schon Durchgemachtes (36)

8) Wie und wann und wo sollte da nicht alles umfallen? (36)

9) Gott selbst [...] stellt alle Menschen auf allen Stufen zu allen Zeiten unter eine War-
nung und Verheißung. (36)

10) Die „Heiden“ sind nicht ohne Respekt vor dem Nein, das die Geschöpfe vom Schöp-
fer scheidet, und vor dem Ja, das sie zu Geschöpfen des Schöpfers macht. (46)

11) Christus [...] ist der Mensch, das Individuum, die Seele und der Leib − er steht an
meiner Stelle, er ist ich. (203)

12) Was wäre das für ein Dasein [mein Dasein als Mensch, J.G.], das fähig wäre, diesen
Eindruck in sich aufzunehmen, an dieser Not und Hoffnung sich zu orientieren, die-
sem Anspruch Genüge zu leisten? (264)

Die von Barth intensiv eingesetzte graphische Hervorhebungsmethode zielt of-
fenbar auf eine Beeinflussung der imaginierten Satzintonation und damit der
Leseaufmerksamkeit ab, die gleichzeitig eine Modifizierung der Satzsemantik
bewirken soll. So widerspricht etwa in (1) die stärkere Gewichtung der kopulati-
ven Konjunktion „und“ der generellen intonatorischen Regel, der zufolge lo-
gisch gleichwertige Glieder den Ton auf dem zweiten Glied tragen. Dadurch
ändert sich die Semantik der Nominalphrase und kann paraphrasiert werden
als „nicht nur äußerliche, sondern vor allem auch innerliche Gebrechlichkeit”.

In (2) widerspricht die Akzentuierung von „ganz“ der üblichen leichteren into-
natorischen Beschwerung von Adjektivattributen in Nominalphrasen. Durch die
Verlagerung des Tons der nachgestellten Genitivattribute „Sünde“ und „Fluch des
Todes“ auf „ganz“ wird auch hier die Bedeutung etwa in folgendem Sinne modifi-
ziert: „Der Mensch kann nicht umhin, die gesamte, vollständige Last der Sünde
und den durch nichts gemilderten Fluch des Todes zu tragen, nicht etwa nur
einen Teil (wie gemeinhin bereits bekannt ist).“

Modal- und Hilfsverben tragen üblicherweise nicht den Hauptton; das Glei-
che gilt für Kopulaverben oder semantisch schwache Positionsverben wie „lie-
gen, stehen, sitzen“, sofern nicht eine explizite Thematisierung der semantisch
sonst verblassten Positionsmarkierung intendiert ist. Durch Barths Hervorhebung
von „muß“ (3), „wird“ (4) oder „steht“ (5) erhalten die flektierten Verbformen ein
semantisch relevantes Eigengewicht, so dass in (3) die Objektivität der absoluten

4.1 „Gnade ist die Axt an der Wurzel des guten Gewissens“ ‒ Die große Explosion 43



Unausweichlichkeit der Konstitution eines Abgottes unterstrichen wird; die äu-
ßerst ungewöhnliche Akzentuierung des Passiv-Hilfsverbs „wird“ in (4) kann nur
als rhetorische Verstärkung des Patiens-Charakters des menschlichen Handelns
verstanden werden, das ausschließlich durch „das, was wir wollen“, nämlich die
„vergötterten Natur- und Seelenkräfte“ fremdbestimmt werde. Die überraschende
intonatorische Beschwerung des „steht“ anstelle von „Gott“ lässt sich im Kon-
text, in dem von den Heiden die Rede ist, die „nicht so ohne weiteres Schläfer,
Ungläubige und Ungerechte zu nennen“ seien, als Verdeutlichung des Umstan-
des deuten, dass der (auch heidnische) Mensch in aufrechter Haltung, also seiner
selbst und seines Tuns bewusst, aufrecht vor Gott ‚steht‘ und somit also für sich
in der vollen Verantwortung steht.

Häufig kennzeichnet Barth zwei aufeinander folgende Wörter durch graphi-
sche Hervorhebung wie das Personalpronomen „wir“ und das Negationsadverb
„nicht“ (6), wodurch ein in der Schriftsprache nur schwer zu reproduzierender
suggestiver Ton evoziert wird, mit dessen Hilfe im vorliegenden Fall die Negation
der Verben „wissen“ und „sein“ in Verbindung mit dem die Menschheit repräsen-
tierenden „wir“ in besonders krassen Gegensatz zur Existenz Gottes gestellt wird.

Das eigentlich der Hervorhebung dienende Modaladverb „schon“ verlangt
per se eine intonatorische Beschwerung des nachfolgenden hervorzuhebenden
Substantivs. Es wird hier von Barth aber seinerseits durch Sperrsatz markiert
(7), so dass aus dem „schon Durchgemachten“ ein impliziter Kontrast des
„schon Durchgemachten“ zum zu erwartenden, vermutlich dieses an Schwere
deutlich übersteigernden „noch nicht Durchgemachten“ wird.

Salient ist auch die wiederholte Hervorhebung des Pronomens „alle(s)“ (8).
Wenn der Mensch am Maßstab Gottes gemessen wird, fällt nicht nur alles um, son-
dern es „sollte [...] alles umfallen”. Es findet eine Art hyperbolische Steigerung von
„alles“ statt, wodurch das eigentlich durch kein „mehr als alles“ steigerbare Prono-
men zu „alles, absolut alles, aber wirklich ausnahmslos alles“ rhetorisch aufgeladen
wird. Ähnlich verfährt Barth in (9), wenn er statt der generell leichten Akzentuierung
von wiederholten Elementen diese durch Hervorhebung rhythmisch intoniert. Auch
hier wird durch die graphische Darstellung die Ausschließlichkeit und Vollständig-
keit der Nominalphrase „allerMenschen“ etc. rhetorisch verstärkt.

Hinzu kommt in (9) die Hervorhebung des unbestimmten Artikels „eine“, die
hier zu einer semantischen Verschmelzung der anschließenden gleichgeordneten
Substantive „Warnung“ und „Verheißung“ führt. Mit diesem Kunstgriff werden
zwei eigentlich antonymische Begriffe als „Warnung und Verheißung in einem“ zu-
sammengedacht. Diese paradoxe Einheit vonWidersprüchlichem ist charakteristisch
für Barths Sprache der „Dialektischen Theologie“. Die sprachliche Umsetzung des
Paradoxalen erscheint insofern rhetorisch besonders geschickt, als die implizite
Trennung von Menschen, die Gottes Wort als Verheißung, und solchen, die sie als

44 4 Erbitterte und Ergriffene



Warnung erfahren müssen, syntaktisch fast unsichtbar lediglich in der Markierung
des Artikels verborgen liegt.

Der bestimmte Artikel in (10) verwandelt sich durch die graphische Markie-
rung in ein Demonstrativpronomen, wodurch das „Nein“ und das „Ja“ zu
einem bestimmten affirmativen oder negierenden Akt werden, nämlich der Ab-
lehnung oder Annahme Gottes, im Gegensatz zu anderen Haltungen, vor denen
die Heiden nach dieser Lesart weniger oder gar keinen Respekt hätten. Umge-
kehrt wird in (11) durch die hervorgehobenen Artikel die Individualität Christi
aufgehoben und dieser zur paradigmatischen Symbolgestalt für alle Menschen
umgedeutet, was durch die Emphatisierung des „er ist ich“ noch einmal auf das
subjektive Bewusstsein des Autors und zugleich des Lesers übertragen wird.
Beispiel (12) zeigt schließlich, dass sogar Demonstrativpronomen, die an sich
schon eine verweisende Funktion haben, durch Kursivschreibung zusätzlich
herausgehoben werden können, offenbar zu dem Zweck, das Unerhörte, „Be-
zwingende und Unausweichliche“ des „Eindrucks“, der „Not“, der „Hoffnung“
und des „Anspruchs“ auch im Schriftbild sichtbar zu machen, was durch den
dreifachen Sperrsatz des Pronomens zusätzlich verstärkt wird.

Barths Methode der graphischen Semantisierung und Emphatisierung sei-
nes Textes ist Teil einer Reihe von Elementen, die dem Text einen übersteigert
suggestiven Charakter verleihen. Barth ist zum Zeitpunkt der Niederschrift des
Römerbriefes bereits seit zehn Jahren als Pfarrer in Genf und vor allem in Safen-
wil, „einer Bauern- und Arbeitergegend im Kanton Aargau“, tätig gewesen. Der
Schweizer Theologe Ulrich Neuenschwander konstatiert bei Barth einen „cha-
rakteristisch autoritären Zug. Er ruft zum Gehorsam und zur Anerkennung sei-
ner Voraussetzungen auf, die nicht weiter kritisch befragt werden dürfen“
(Neuenschwander 1974a: 71). Insofern verwundert es nicht, dass Barths Ab-
handlung einen stark predigthaften, persuasiven Duktus aufweist, wobei die
Predigt als Textsorte mit Appellfunktion, bei der „der Emittent [...] dem Rezipi-
enten zu verstehen [gibt], dass er ihn dazu bewegen will, eine bestimmte Ein-
stellung einer Sache gegenüber einzunehmen“ (Brinker 2001: 112), in erster
Linie mit Sprechhandlungen der Verkündigung, Überzeugung bis hin zur Be-
kehrung, Mahnung und eventuell Drohung verbunden ist, auch wenn der wis-
senschaftlich-exegetische Text im eigentlichen Sinne eher einer objektiven,
assertiv-analytischen Sprechhaltung verpflichtet sein sollte.

Barths Text steht jedoch − und darin besteht das für ihn Charakteristische −
nicht nur durch die aufgezeigte graphische Hervorhebungstechnik, sondern auch
durch eine Reihe weiterer Kennzeichen auf lexikalischer und morphosyntaktischer
Ebene dem Predigtgenre äußerst nahe; folgende weitere Merkmale lassen den mo-
nologischen Text zu einem mittels rhetorischer Redetechnik überzeugen wollen-
den, auch autoritär belehrenden, einen imaginären Zuhörer ansprechenden, der

4.1 „Gnade ist die Axt an der Wurzel des guten Gewissens“ ‒ Die große Explosion 45



als Kanzelpredigt gesprochenen Rede nachgebildeten Diskurs werden: Dazu ge-
hören Fragen und Frageketten, auf die oft apodiktische Antworten folgen, ana-
phorische, kataphorische und generell repetitive Stilfiguren, archaisierende, die
Bibelsprache imitierende Redeformen sowie interpunktorische Elemente:

13) Was soll mir der Geist? Was soll mir das aus ihm kommende Gesetz? Was soll mir
meine „Frömmigkeit“? Was soll mir Gottes Überreden und Überwältigen? Ist es nicht
offenkundig, daß keine Kraft da ist zum Gebären? [...] Gott und der Mensch, der ich
bin, das geht nicht zusammen. (264)

14) Wir reden vom Geist. Aber kann man denn das? Nein, das kann man nicht; (279)

15) Werden uns da vielleicht alle Knochen im Leib zerbrochen? Jawohl, gerade darum
handelt es sich. (491)

16) Ordnung! Was heißt bestehende Ordnung? Daß der Mensch heuchlerischerweise wie-
der einmal mit sich ins Reine gekommen ist. Daß er, der Feigling, sich vor dem Ge-
heimnis seines Daseins wieder einmal in Sicherheit gebracht hat. (503)

17) Und unzweideutig, unwiderruflich, unumkehrbar ist dieses Geschehen [die Auferste-
hung, J.G.]. Gerechtigkeit ist nicht eine Möglichkeit des begnadigten Menschen, sondern
seine Notwendigkeit. Nicht eine veränderliche Gesinnung, sondern der unveränderliche
Sinn seines Lebens. Nicht eine Stimmung [...], sondern die Bestimmung, unter der er
steht. Nicht ein Eigenes des Menschen, sondern sein Zueigensein. (219)

18) Gnade heißt göttliche Unduldsamkeit, Ungenügsamkeit, Unersättlichkeit. Gnade
heißt, daß weniger als alles nicht angenommen wird. Gnade ist der Feind jedes,
auch des unentbehrlichsten Interims. Gnade ist die Axt an der Wurzel des guten Ge-
wissens [...] (453)

19) Gott erkennen [...], der in einem Lichte wohnt, da niemand zu kann. (445)

20) Darum: Freuet euch mit den Fröhlichen, weinet mit den Weinenden! (484)

21) Darum: Speise, tränke ihn [den Feind, J.G.]! Mit dem von Gott geschlagenen Feind
bist du solidarisch. Sein Böses ist dein Böses, sein Leid ist dein Leid, seine Rechtfer-
tigung ist deine Rechtfertigung, und nur was ihn erlöst, kann auch dich erlösen.
(499‒500)

In (13–16) wird der beschwörende Kanzelton durch suggestive Fragen nachge-
bildet, wobei der rhetorische Charakter durch anaphorische Wiederholung der
Fragestruktur („Was soll mir ... ?“), den repetitiven Einsatz des Negationspräfi-
xes Un- oder den eine negative Beantwortung nahelegenden Modalpartikel
denn verstärkt wird. Der Autor gibt die schon vorausindizierte Antwort jeweils
selbst, wobei er deren apodiktische Bestimmtheit noch durch graphische Kenn-
zeichnung (nicht) oder affirmative Wiederholung der Frage als Aussagesatz (...
das kann man nicht) unterstreicht. In (15) und (16) werden die Antworten nicht
eindeutig mit sprachlichen Mitteln vorgegeben; hier werden deshalb die Ant-

46 4 Erbitterte und Ergriffene



worten umso emphatischer gestaltet: in (15) durch das verstärkende, militäri-
sche jawohl, das jedes eventuell gedachte nein gedanklich ‚niederbrüllt‘; in (16)
geschieht dasselbe durch drastische Wortwahl, wenn der Mensch als Adressat
des Textes als „heuchlerischer Feigling“ beschimpft wird, sofern er die be-
stehende Ordnung nicht verachtet“.

Anaphorische Redefiguren wie die alliteratorischen Negationspräfixe, Adjek-
tiv- und Substantivreihungen (17–18) sowie Parallelismen, in denen die Opposi-
tionen (17) jeweils zusätzlich durch Assonanzen klanglich akzentuiert werden
(„nicht Möglichkeit, sondern Notwendigkeit; nicht Gesinnung, sondern Sinn;
nicht Stimmung, sondern Bestimmung; nicht Eigenes, sondern Zueigensein“
[meine Hervorhebungen, J.G.]), zeigen, mit welcher sprachlichen Raffinesse hier
Inhalte durch rhetorische Ornamentierung emphatisiert, aber gleichzeitig auch
verundeutlicht werden. Es entsteht der Eindruck, dass relativ eindeutige Kernaus-
sagen wie die verbindliche Verpflichtung des Christen zur Gerechtigkeit durch auf-
wendig gestaltete sprachliche Einkleidung eingängiger und suggestiver gestaltet
werden sollen, wodurch sie jedoch in etlichen Fällen eher an Eindeutigkeit und
Klarheit einbüßen. An solchen für den gesamten Römerbrief charakteristischen
Textstellen, die den Stil von Barths Werk prägen, überlagert der persuasive Sprach-
duktus des Predigers den objektiven Ton des um Erkenntnisgewinn bemühten
Wissenschaftlers. Als Residuen aus der homiletischen Praxis finden sich darüber
hinaus in den Autorentext ungekennzeichnet eingeflossene Bibelzitate und an sol-
che angelehnte Formulierungen, wie in (19) „da niemand zu kann“, das als Über-
setzung von 1 Ti 6,16 mit der Bedeutung „unzugänglich“ (Elberfelder Bibel 2015
[1905], Zürcher Bibel 1972) in der sogenannten Textbibel 1899 von Emil Kautzsch
verwendet wird3. Häufig werden Zitate aus dem Römerbrief, den Barth einer wis-
senschaftlichen Exegese unterzieht, ohne Kennzeichnung in den Text integriert
(20–21), so dass häufig keine eindeutige Trennung zwischen zitierter Bibelrede
und Autorenrede gewährleistet ist.

Am Beispiel des Sperrdrucks bzw. der Kursivschreibung in späteren Auflagen
wurde bereits auf typographische Elemente zur Emphatisierung des schriftlichen
Textes eingegangen. Eine vergleichbare Funktion kann auch mit interpunktori-
schen Mitteln erzielt werden, und Barth bedient sich ausgiebig dieser Möglichkeit:

„Heilsgewißheit“ (wenn denn dieses fragliche Wort gebraucht sein soll) ist jedenfalls
nicht eine Eigenschaft, die von irgend jemand irgendwoher gegen (oder auch für!) eine
Kirche ins Feld geführt werden könnte. Es gibt kein furchtbareres Mißverständnis der Re-
formatoren! Gott entscheidet, und wie seine Güte, so ist auch seine Strenge (als seine
Güte, als seine Strenge!) alle Morgen neu. Die schau an! Gnadenwahl gilt! „Heilsgewiß-

3 http://textbibel.de/ (letzter Zugriff 20.10.2021).

4.1 „Gnade ist die Axt an der Wurzel des guten Gewissens“ ‒ Die große Explosion 47

http://textbibel.de/


heit“ ohne exklusivste doppelte Prädestination, Heilsgewißheit im Sinn des neuen Protes-
tantismus ist schlimmer als Heidentum! (Barth 1989 [1922]: 432)

Am obigen Textabschnitt kann die Lesesteuerung mit Hilfe von Klammern und
Ausrufezeichen exemplarisch illustriert werden: Die in Klammern gesetzten Paren-
thesen sind jeweils als Selbstunterbrechungen, wie sie für die gesprochene Spra-
che konstitutiv sind, zu verstehen, wobei sie unterschiedliche Funktionen haben
können. Im ersten Fall handelt es sich um eine rückwirkende Ad-hoc-Belehrung
des Lesers, dass das hier verwendete Wort „Heilsgewissheit“ eigentlich zu missbil-
ligen sei. Im zweiten Fall wird eine als spontane Eingebung stilisierte Antithese
vor dem Abschluss der eigentlichen These eingefügt, so dass, noch bevor der Leser
den Gedanken vollständig erfassen kann, eventuelle gegenläufige Schlussfolgerun-
gen unterbunden werden, wobei das Ausrufezeichen die mögliche Antithese mit
noch größerem Nachdruck ausschließt. Mit diesen interpunktorischen Mitteln wird
eine These-Antithese-Struktur konstruiert, die eigentlich keine ist: Die „Heilsge-
wissheit“ kann Barth zufolge nicht als Argument gegen die katholische Kirche ins
Feld geführt werden, aber erst recht nicht als Argument zugunsten bestimmter
Strömungen in der protestantischen Kirche, d. h. der Begriff wird als für eine theo-
logische Argumentation untauglich disqualifiziert, unabhängig von der Art und
Weise, wofür oder wogegen mit ihm argumentiert wird. Die dritte Klammer er-
scheint ebenfalls als Mittel zur Evozierung rhetorischer Effekte, die der gesproche-
nen Rede entlehnt sind. In diesem Fall wird eine vorher geäußerte Aussage in fast
identischem Wortlaut mit hinzugefügtem Ausrufezeichen wiederholt. Wenn der
Vergleich „wie seine Güte, so ist auch seine Strenge“ mit elliptischen Präpositio-
nalphrasen „als seine Güte, als seine Strenge!“ unmittelbar gedoppelt wird, so
wird inhaltlich nichts hinzugefügt; vielmehr werden die antithetischen Substantive
und der Kontrast zwischen ihnen lediglich eindringlicher hervorgehoben: Beim
Lesen hört man förmlich die Stimmhebung des Kanzelredners. An die dritte Klam-
mer schließen sich eine Reihe von Kurzsätzen an: „Die schau an!“ ist ein Impera-
tivsatz mit deiktisch auf den Vortext verweisendem Demonstrativpronomen− eine
syntaktische Figur, die in der Wissenschaftssprache unüblich ist, sowohl was die
direkte Ansprache des Lesers betrifft als auch die Verwendung der Befehlsform.
Hier spricht der Prediger zu seiner Gemeinde im generischen Singular, wenn nicht
gar der Prophet zu seinen Jüngern. Der Satz „Gnadenwahl gilt!“ ist offenbar eine
Anleihe aus der Sprache des Gesellschaftsspiels und des Wettwesens, wo Regeln
und Wetten für einen begrenzten Zeitraum gelten und jeweils durch einen deklara-
tiven Sprechakt angekündigt oder ausgerufen werden können. Derartige Struk-
turübernahmen aus anderen, teils volkstümlichen Sprachdomänen sind ebenfalls
aus der Predigtsprache entlehnt und haben persuasive Funktion, indem sie sich

48 4 Erbitterte und Ergriffene



ähnlich wie Werbeslogans aufgrund struktureller Analogien leichter im Gedächtnis
einprägen.

Die linguistische Analyse einiger signifikanter Textelemente in Barths epo-
chemachendem Römerbrief kann hier paradigmatisch für den Stil der progressi-
ven, antibürgerlichen protestantischen Theologie der ersten Nachkriegszeit des
20. Jahrhunderts stehen: Der streng wissenschaftliche, sprachlich und textuell
klar strukturierte, didaktisierende Stil der traditionellen protestantischen Univer-
sitätstheologie eines Harnack weicht nun einem appellativen Stil, der unmittel-
bar aus der homiletischen Praxis übernommen zu sein scheint. Der Adressat
eines solchen Textes ist erkennbar nicht mehr in erster Linie der Universitätsstu-
dent und theologisch interessierte Bürger, der an didaktisch adäquat aufbereiteter
Vermittlung von nicht weiter hinterfragten Glaubenswahrheiten orientiert ist, son-
dern vorrangig ein zu überzeugender, auf Persuasion und Emphase reagierender,
inspirierter, wenn nicht religiös ergriffener Leser. Damit knüpft Barth an seine ei-
gene Predigerpraxis an, orientiert sich aber generell am sprachlichen Duktus des
spätbiedermeierlichen, von rhetorischem Dekor geprägten Predigttons, wie er z. B.
in den frühen volkstümlichen Dorfpredigten eines Gustav Frenssen aufscheint, für
die dieser 1903 mit der Ehrendoktorwürde der Universität Heidelberg prämiert
wurde:

Zu einem hellen Hause gehört, daß ihr alle reine Leute seid. Aber das seid ihr nicht. Du
mußt selbst sagen: wenn meine Rede rein sein sollte, so müßte der Gedanke heraus und
der auch. Das ist klar: in Sachen der Reinlichkeit muß es noch besser werden. Fröhlich
und selig sind − das ist alte Menschenerfahrung − die, welche reinen Herzens sind. Es ist
noch dunkel in deinem Hause. Rede nicht dagegen! Es fehlt an allem Guten, es fehlt an
allen Ecken und Enden. Es ist noch dunkel. Man muß sich beeilen und Licht machen! Es
ist ein Licht erschienen. Hörst du es? Laß des Heilands Gottvertrauen hinein! Dazu seine
Barmherzigkeit; und seine Reinheit! (Frenssen 1903: 420)

Etliche der für Barths Fachstil charakteristischen sprachlichen Besonderheiten fin-
den sich in Frenssens Predigtstelle wieder, die dazu dienen, den Zuhörer durch Zu-
eignung einer aktiven Rolle stärker in den Diskurs einzubeziehen. Es wird ein
Dialog simuliert, an dem der Adressat durch Fragen, Aufforderungen, Zurechtwei-
sungen und kontinuierliche direkte Ansprache scheinbar teilnimmt, der aber
einen autoritären, bevormundenden Grundzug hat. Zu den sprachlichen Mitteln
der Dialogsimulation gehören Parenthesen, Hervorhebungen durch Intonation in
der mündlichen Rede oder graphische Hervorhebung in schriftlichen Texten,
Selbstunterbrechungen, Wiederholungen, Ellipsen, rhetorische Fragen, Exklama-
tionen und eine scheinbar unkoordinierte thematische Progression. Eine weitere
Parallele zeigt sich in der häufigen Übernahme eines biblisch-archaischen Tons
in die Autorenrede, so dass dem Zuhörer, aber auch dem Leser die Trennung von
zitiertem Bibelwort und Predigerwort erschwert wird:

4.1 „Gnade ist die Axt an der Wurzel des guten Gewissens“ ‒ Die große Explosion 49



Haben wir nicht ein Herz so groß und leer wie ein großes, leeres Haus, daß wir alles Gute
und Schöne der ganzen Welt ernten und hineinfahren? Haben wir nicht einen Geist, wie
ein gutes Gewehr, um als ferne und nahe Beute uns zu holen, was zu entdecken und zu
ergrübeln ist? Haben wir nicht Menschen zum Lieben und Hände zum Helfen? Aber nun?
Was hast du mit diesen wahrhaft königlichen Gütern gemacht? Und sind die Menschen,
die neben dir gehn, an deiner Seite gediehen, sagen sie von dir, du seist die Liebe und die
Treue selber? Und was hast du mit deinen Augen gemacht? Sie sehen schon lange nicht
mehr so fröhlich in die Welt wie Jenes Augen, als er sechsmal nacheinander sagte: Selig
sind! Selig sind! Deine Seele, die Königin, ist eine Bettelfrau geworden und schlägt sich
ohne Freude mühsam durchs Leben, und deine beiden Hände sind Notknechte der Sor-
gen geworden. O, du stolze Krone der Schöpfung! (Frenssen 1903: 383)

Das von Frenssen hier angewandte Verfahren der Akkumulierung von mehr
oder weniger suggestiven Fragen kann auf das biblische Vorbild der Anspra-
chen Jesu an seine Jünger und Zuhörer in den Evangelientexten zurückgeführt
werden, in denen ebenfalls an vielen Stellen eine oder mehrere um ein be-
stimmtes Thema gruppierte rhetorische Fragen aneinandergereiht werden, die
dann in proklamatorischen Maximen von ihm selbst oder auch vom Volk oder
von den Jüngern beantwortet werden. Als Beispiel seien zwei Jesuszitate aus
dem Matthäus- und dem Markusevangelium angeführt:

Was meint ihr? Wenn ein Mensch hundert Schafe hat und es verirrt sich eins von ihnen,
wird er nicht die 99 auf den Bergen lassen, und geht er nicht hin und sucht das verirrte?
Und wenn es sich ergibt, dass er es findet, wahrlich ich sage euch: Er freut sich über das-
selbe mehr als über die 99, die nicht verirrt waren. (Zürcher Bibel, Mt. 18, 12–13)

Wer ist also der treue und kluge Knecht, der den sein Herr dazu über sein Gesinde gesetzt
hat, ihnen die Speise zur rechten Zeit zu geben? Wohl jenem Knecht, den sein Herr, wenn
er kommt bei solchem Tun finden wird! Wahrlich, ich sage euch: Er wird ihn über sein
ganzes Besitztum setzen. (Zürcher Bibel, Mk 24, 45–47)

Charakteristisch ist ferner die biblisch-metaphorische Redeweise (Hirt-Schafe-
Metapher, Herr-Knecht-Metapher). Frenssen verwendet auch diese Stilfigur ausgie-
big, wenn er Vergleiche und Metaphern kontinuierlich aneinanderreiht. Dieser an
den Stil der neutestamentlichen Jesusrede anknüpfende Predigtstil, der offenbar
nicht nur bei einem stark von der wilhelminischen und postbiedermeierlichen Na-
tionalromantik geprägten Prediger wie Frenssen charakteristisch ist, erscheint in
etwas weniger ostentativer Aufmachung auch in Barths Römerbrief von 1922,
womit der ‚Praxisstil‘ der Predigt(fach)sprache von der Anwendungsebene auf die
wissenschaftliche Ebene der theoretischen, neutestamentlichen und systemati-
schen Theologie überführt wird und sich dadurch von einem objektiven, neutralen
und informativen Stil mit hohem Fachlichkeitsgrad auffällig entfernt. Während
Barth sich später von der Schweiz aus ausdrücklich vom Nationalsozialismus dis-
tanziert, wird Frenssen, der als erfolgreicher Heimatschriftsteller seinen Pastoren-

50 4 Erbitterte und Ergriffene



beruf aufgeben konnte, zum glühenden Parteigänger der Nationalsozialisten und
verficht mit denselben sprachlichen und rhetorischen Mitteln einen neuheidni-
schen, nationalchauvinistischen Germanenglauben, so etwa in Der Glaube der
Nordmark (1936). Der persuasive Predigtton als Merkmal der Fachsprache der „völ-
kischen“ Theologie hat somit Vorläufer sowohl auf der progressiven Seite (Barth)
als auch auf der reaktionären Seite (Frenssen).

4.2 „Christliche Rede heißt, dass Gott selber das Wort
nehme“ ‒Mittlertun und Werkzeugwort

Als bekanntester Mitstreiter Karl Barths (bis zum Zerwürfnis 1934) und als Mitbe-
gründer der „Dialektischen Theologie“ gilt vor allem der Schweizer reformierte
Theologe Emil Brunner (1889‒1966), Professor für Systematische und Praktische
Theologie an der Universität Zürich; zu den renommierteren Weggefährten Barths
gehört neben anderen ferner der Basler Praktische Theologe Eduard Thurneysen
(1888‒1974). Ein kursorischer Blick in Werke dieser Schweizer Theologen aus dem
wissenschaftlichen Umfeld Karl Barths zeigt, dass Barths radikaler Stilwandel in
der theologischen Fachsprache keine individuelle Vorliebe geblieben ist, sondern
erkennbare Wirkung auf die sprachliche Gestaltung theologischer Fachtexte auch
anderer Theologen, zunächst der Schweizer reformierten Theologie, aber auch der
lutherischen Theologie in Deutschland, ausgeübt hat. So ist vor allem Brunners
Werken die stilistische Verwandtschaft zu Barths Sprache anzumerken. Der Mittler
von 1927 beginnt unmittelbar mit einer rhetorischen Figur:

1) Es gibt nur eine Frage, die ganz ernst ist: Die Gottesfrage. Denn aus ihr gewinnt jede
andere ihren Sinn und ihr Gewicht. Sie ist heute und jederzeit und für jedermann die
Entscheidungsfrage. (Brunner 1927: V)4

Die graphisch im unbestimmten Artikel eine durch Sperrsatz gekennzeichnete
Ausschließlichkeit der einzigen wirklich „ernsten Frage“ (1) erinnert stark an
Barths apodiktischen Ton im Römerbrief. Ebenso erscheint die selbst gegebene
Antwort auf die im ersten Satz implizit gestellte Frage nach der „eine[n] Frage“
als eine Reminiszenz an Barths predigtartige Römerbrief-Rhetorik. Dasselbe gilt für
die alliterierende Wiederholung von „jede andere [...], jederzeit und für jeder-
mann“, Stilfiguren, die der Satzaussage etwas Unbedingtes verleihen, das keinen

4 Die Seitenangaben in Klammern am Ende der Beispiele (1)‒(19) beziehen sich auf Brunner
1927. In der 2. Auflage von 1930 ist Der Mittler in Antiqua-Schrift gedruckt; Hervorhebungen
durch Brunner erscheinen im Sperrsatz und werden hier kursiv wiedergegeben.

4.2 „Christliche Rede heißt, dass Gott selber das Wort nehme“ 51



Widerspruch duldet. Diese bereits bei Barth beobachtete Art von graphisch stimu-
lierter Leserlenkung ist auch Brunners Sprache eigen. Dieser kennzeichnet zahlrei-
che Elemente des schriftlichen Diskurses, die im Satz bei natürlicher Lesart ohne
Akzent gesprochen würden, ebenfalls mit Vorliebe durch Sperrsatz:

2) [...] dieser Schöpfer gibt sich bekannt, indem er seinen eigenen Namen nennt [...].
(238)

3) Dieses Doppelte muss in der Bewegung bleiben: Gott ist die Liebe; aber auch: Gott
ist die Liebe. Nur in dieser Weise denken wir die Persönlichkeit Gottes. (250)

4) Kein Prophet hat je das Wort ausgesprochen: selig wer sich nicht an mir ärgert. Das
ist das Wort des Mittlers. [...] Die Person, an der man sich entscheiden muß, zum
Glauben oder zum Aergernis, ist der Mittler, der, vor dem, an dem man sich vor Gott
und an Gott selbst entscheidet. (305)

5) Ist das die Bedeutung des Kreuzes, dann ist das Kreuz, und also die Versöhnung und
Offenbarung, das absolut Einmalige. Ist hier wirklich von Gott aus gehandelt worden,
und ist wirklich hier gehandelt worden, im Kreuz, so ist das geschehen, was seinem
Wesen nach weder einer Wiederholung, noch einer Ausbreitung im geschichtlichen
Raum fähig ist. Es ist ein Moment und nur ein Moment. Es ist schlechterdings die
Entscheidung, neben der es keine andere mehr gibt. (456)

6) Es ist der Herr, der redet; und es ist der Herr, der redet. (504)

Brunner hebt semantisch irrelevante Teile von Verbalausdrücken, wie auch Präpo-
sitionen oder Artikel graphisch hervor, die den Sätzen eine unkonventionelle Into-
nation und damit Semantik verleihen. So wird im Funktionsverbgefüge bekannt
geben durch die Hervorhebung des eigentlich unbetonten konjugierten Verbstam-
mes gibt die Semantik abgewandelt (2), da zum Bedeutungsaspekt des bloßen Mit-
teilens oder Informierens die Nebenbedeutung des sich Gebens, Auslieferns oder
Zurverfügungstellens in den Mittelpunkt gerückt wird, das offenbar mit der Be-
kanntgabe des Gottesnamens einhergeht.

Dem Satz „Gott ist die Liebe“ (3) werden durch graphische und damit into-
natorische Variation unterschiedliche semantische Schwerpunkte zugeeignet,
wobei die Aufspaltung der Satzsemantik die Doppelbedeutung des Satzes nicht
wirklich eindeutig werden lässt. Möglicherweise ist gemeint, dass Gott einer-
seits nur aus Liebe besteht (Gott ist die Liebe), andererseits die irdische Liebe
Erscheinungsform Gottes im Leben ist (Gott ist die Liebe). Brunner bemüht häu-
fig derartige wortspielerische Chiasmen und Parallelismen, wie in „der Herr
redet“ / „der Herr redet“ (6), die der Gemeinverständlichkeit seiner Aussagen
abträglich sind; insgesamt durchzieht eine Tendenz zu hermetischen Formulie-
rungen seine Texte, womit sich ein von Barth ausgelöster neuer spirituell-
enigmatischer Ton in der theologischen Fachsprache durchsetzt, der bis in die
40er Jahre prägend sein wird. In (4) sind es die Präpositionen an und vor, die,

52 4 Erbitterte und Ergriffene



bereits in der Konstellation „vor Gott und an Gott“ semantisch vage, durch die
Hervorhebung eine größere Bedeutungsschwere erhalten, bei der schwer zu er-
kennen ist, ob es sich um rhetorische Ausschmückungen oder eine tatsächliche
semantische Differenz handelt. Letzteres wäre bei einem wissenschaftlichen
Text zu erwarten, so dass etwa eine Interpretation nahe läge, der zufolge der
Mensch gleichzeitig vor Gott als Richter und vor dem Mittler (Jesus) als Richter
eine Entscheidung für oder gegen Gott bzw. gegen oder für den Mittler
treffen müsse. Dies wird jedoch nicht expliziert und bleibt damit offen. Durch
sprachliche Raffung und graphisch-syntaktische Stilfiguren dieser Art enthalten
zahlreiche Passagen Verrätselungen, die vom Leser durch aufmerksame Textex-
egese philologisch und semantisch gedeutet werden müssen; insbesondere in
diesem Punkt steht die Fachsprache der ‚Theologie der Krise‘ in deutlichem
Widerspruch zur aufklärerisch-volkstümlichen Fachsprache der „kulturpro-
testantischen“ Vorgänger.

Ein weiteres Beispiel für diese Art der semantischen Vagheit findet sich im
Chiasmus „ein Moment und nur ein Moment“ (5), wo wiederum durch Kursiv-
kennzeichnung eine scheinbare Doppelbedeutung in eine Nominalphrase im-
plantiert wird, obwohl durch die unterschiedliche intonatorische Beschwerung
von Substantiv und Artikel keine wirkliche semantische Differenz erzeugt wird;
es wird möglicherweise in semantischer Hinsicht lediglich die Kürze des Zeit-
raums (des Moments) der Einmaligkeit des Ereignisses gegenübergestellt; dabei
handelt es sich um Bedeutungsnuancen, die jedoch im Wortlaut selbst schon
enthalten sind und besser durch attributive Erweiterung verdeutlicht werden
könnten, wie etwa „ein kurzer Moment“, „ein einziger Moment“ o. Ä. An ande-
rem Ort evoziert Brunner semantische Mehrdeutigkeiten durch Sperrsatz von
ganzen Wortgruppen, so z. B. „an mir ärgert“ (Brunner 1927: 305) oder „das abso-
lut Einmalige“ (Brunner 1927: 456). In ähnlicher Weise finden sich in Brunners
Schriften immer wieder komplette Teilsätze oder auch mehrteilige Satzkonstruk-
tionen in durchgehendem Sperrsatz. In diesen Fällen wird die Technik der Her-
vorhebung zu einer Art Hilfestellung für den Leser zum Zweck der Markierung
inhaltlich besonders bedeutsamer Passagen. Da die Hervorhebung von einzelnen
Wörtern, Wortgruppen oder Teilsätzen sich abwechselt, ist es für den Leser oft
nicht klar ersichtlich, ob die kursiven Textteile als intonatorische Beschwerung
zur besseren Kenntlichmachung der intendierten Satzaussage oder als inhaltli-
che Wegweisungen zur Auffindung besonders wesentlicher Textteile gedeutet
werden sollen.

Zur semantischen Hermetik tragen in Brunners Text darüber hinaus einige
weitere graphische wie auch morphologische Kunstgriffe bei:

4.2 „Christliche Rede heißt, dass Gott selber das Wort nehme“ 53



7) Das ist nicht mehr bloß ein Prophentenwort von jenseits der Kreaturgrenze, aus dem
Innern, dem Geheimnis Gottes gekommen, sondern eine Person; eine persönliche
Existenz ist dieses Jenseits gekommene Wort [sic!]. (210)

8) Es handelt sich durchaus um das Gottsein des Christus, nicht bloß um seine ethisch
zu beurteilende gottentsprechende Gesinnung. (214)

9) Das göttliche Wunder lässt es nicht zu, daß wir es teilweise erklären. Es muß uns am
Daß genug sein. Das Wie ist Gottes Geheimnis. [...] Wir wollen nichts vom Wie des göt-
tlichen Wunders erklären, sondern stehen mit Staunen vor dem Daß [...]. (290‒291)

10) Der Mensch [...] ist ja Mitbesitzer des Göttlichen, er ist frei und autonom, Mitgesetz-
geber des Gesetzes, Mitwisser der Wahrheit. Im Glauben aber [...] wird er vernichtet
[...], damit Gott ihm das Seine wirklich mitteilen, schenken könne, er allein, sich
selbst durch sich selbst. (305)

11) Das Andere, das Jenseitige ist in seiner Person [Jesus, J.G.] da. (383)

12) Von keinem Christenzustand aus würde als Ursache ein Absolutes, ein schlechthin
Entscheidendes rückzuschließen sein. (457)

Der Sperrsatz wird auch zur nur teilweisen Markierung einzelner Wortbestand-
teile wie Präfixe und Determinata in Komposita genutzt. In den Zitaten (7) und
(8) wird durch den Sperrsatz eine vom regulären Wortakzent abweichende Ak-
zentuierung eingeführt, da statt des Modifikators das Determinatum den Akzent
erhält, wodurch die Komposita einer semantischen Modifizierung unterworfen
werden: Der eigentlich semantisch wie intonatorisch hervorgehobene Modifika-
tor wird zum untergeordneten Bestandteil, während das Determinatum die rhe-
matische Zusatzinformation erhält. Umgekehrt wird das Präfix mit- in (10), das
als präpositionales Präfix in „mitteilen“ oder als Erstglied der Komposita „Mit-
besitzer“, „Mitgesetzgeber“ und „Mitwisser“ ohnehin den Wortakzent trägt,
durch die gesperrte Hervorhebung des Parallelismus der anaphorischen Be-
griffe graphisch und intonatorisch stärker markiert. Dadurch erhält das Verb
„mitteilen“ eine semantische Erweiterung, indem das Präfix parallel zu den
Substantivpräfixen die ursprüngliche präpositionale Grundbedeutung wieder-
gewinnt, die in „mitteilen“ in der lexikalischen Bedeutung „kommunizieren“ ei-
gentlich verblasst ist, so dass das Verb die Bedeutung „mit jemandem etwas
teilen“ im Sinne des im Zitat nachgeschobenen „schenken“ bekommt. „Prophe-
tenwort“ und „Gottsein“ (7, 8) werden in Gegensatz zu „Person“ bzw. „Gesin-
nung“ gestellt, wodurch die Modifikatoren in den Hintergrund rücken und auf
diese Weise durch graphische Operationen die Gegensatzpaare „Prophetenwort“ /
prophetische Person und „Gottsein“ / göttliche Gesinnung impliziert werden, die aus
den bloßen Wortbedeutungen von „Prophetenwort“ und „Gottsein“ nicht hervorge-
hen. Derartige typographische Verfahren erschweren bei der Lektüre ein unmittelba-

54 4 Erbitterte und Ergriffene



res Verständnis, indem sie den Lesefluss unterbrechen und den Aussagegehalt eher
verundeutlichen.

Solcherart sprachliche Techniken, die auf Kosten der inhaltlichen Klarheit
gehen, scheinen bei Brunner Teil einer Strategie zu sein, mit deren Hilfe der
Sachlichkeit des wissenschaftlichen Textes ein ekstatischer Aspekt beigemischt
werden soll, der offenbar das übersinnliche Element der Textaussagen mit for-
malen Mitteln stützen soll. Auf diese Weise entsteht ein Spannungsverhältnis
zwischen logischer Grundstruktur und irrationaler Ergriffenheit, das für Brun-
ners Texte insgesamt charakteristisch ist.

Ein ähnlicher Effekt wird auch durch eine Vorliebe für die Substantivierung
unterschiedlicher, insbesondere funktionaler, eigentlich nicht inhaltstragender
Wortarten hervorgerufen: Durch Substantivierung von Konnektoren wie „Dass“
und „Wie“ (9), insbesondere aber von Possessiva und Adjektiven (11, 12), die da-
durch ihre attributive Funktion verlieren und ohne Bezugswort eingesetzt werden
(das „Göttliche“, das „Seine“, das „Andere“, das „Jenseitige“, ein „Absolutes“, ein
„Entscheidendes“), wird eine semantische Vagheit erzeugt, da Eigenschaften ohne
Bezug auf Inhaltswörter verselbständigt auftreten. Auf diese Weise bleibt z. B. un-
klar, was das Ereignis des nicht ausgesprochenen, von „Dass“ hypothetisch einge-
leiteten Objektsatzes sei (5), was das „Seine“ bezeichnen soll (10), das Gott dem
Menschen gebe, was unter dem „Anderen“ zu verstehen sei, das in Jesu Person
vorhanden sei (11), was das „Absolute“ oder das „Entscheidende“ darstellen sollen
(12), die nicht als Ursache des Christseins erschlossen werden könnten etc.

Unschärfen und Mehrdeutigkeiten dieser Art werden von Brunner auch mit
syntaktischen und lexikalischen Mitteln erzeugt:

13) Wo das Wort nicht kraft seines Einleuchtens als göttlich erkannt wird sondern rein
nur kraft seines Göttlichseins einleuchtet; wo dieser Mensch Jesus nicht kraft sei-
ner vollkommen sittlichen Erscheinung als Gottessohn „beurteilt“ wird, sondern
wo nur das unbegreifliche Innewerden seines von Gott Kommens die Göttlichkeit
seiner Erscheinung erkennen lässt; wo kein vermittelndes Medium mehr zwi-
schen der persönlichen Gottautorität und dem persönlichen Glaubensgehorsam
verbindend, hinleitend zwischeninneliegt, sondern der Funke direkt hinüber-
springt, ohne Leitung, der Blitz vom göttlichen Auge zum menschlichen, von der
Gottautorität zum Menschengehorsam: da ist Glaube, da erst ist wahre Entschei-
dung. (303)

14) Dabei wissen wir jetzt, daß wir diesen Herrschaftswillen nicht bloß da suchen müssen,
wo er uns direkt, im königlichen Aufruf und Befehl, entgegentritt, sondern auch da, ja
vor allem da, in seinem Vollsinn nur da, wo der König herrscht als der Gebende, der
Hingebende, der sich Hingebende. (503)

In (13) zeigen sich in einem einzigen Satz eine Reihe von für Brunners enthusiastisch-
ekstatischen Ton charakteristische Merkmale, die seiner Sprache gleichzeitig aber auch

4.2 „Christliche Rede heißt, dass Gott selber das Wort nehme“ 55



den bereits dargestellten hermetischen Tenor verleihen: Neben den notorischen graphi-
schen Hervorhebungen ist die komplexe Satzstruktur auffällig, in der fünf ihrerseits
umfangreiche Konditionalsätze auf einen kurzen abschließenden Hauptsatz hinführen
(„da ist Glaube, [...] wahre Entscheidung“), in dem die Formulierung des durch die vor-
her genannten Bedingungen zu erfüllenden Tatbestandes so weit von den ersten Be-
dingungssätzen entfernt positioniert ist, dass die Gesamtsemantik des Satzes schwer
nachvollziehbar ist. Der gedankliche Spannungsbogen des Lesers erschöpft sich lange
vor dem erwarteten, auflösenden Hauptsatz. Der Autor befrachtet hier ‒ ebenso wie an
vielen anderen Textstellen ‒ einzelne Satzteile oder Teilsätze mit einem Übermaß an
Information und beeinträchtigt dadurch die logische Struktur der Satzkonstruktionen.
Diese Methode der mitteilsam-atemlosen Anhäufung von Aussagen zeigt sich auch in
(14), wo insistierende Wiederholungen mit minimalen Variationen eingesetzt werden
(„sondern auch da, ja vor allem da, in seinem Vollsinn nur da“), die gelegentlich mini-
male, semantisch unerhebliche graduelle Veränderungen implizieren („der Gebende,
der Hingebende, der sich Hingebende“). Derartige Partikel- oder Wortvariationen
(„auch / vor allem / nur; geben / hingeben / sich hingeben“) sind aus der gesproche-
nen Sprache entlehnte Reparaturen bzw. Selbstkorrekturen, die in geschriebenen Fach-
texten äußerst ungewöhnlich und unzweckmäßig sind. Es handelt sich bei diesen
Redefiguren zumeist um Steigerungen, bei denen graduell von allgemeinen Aussagen
zu absoluten Aussagen hingeführt wird; Brunner erzielt damit einen rhetorischen Ef-
fekt, indem er wesentliche Aussagen nicht unmittelbar ausformuliert, sondern durch
ein verbales Crescendo einleitet. Verstärkt wird diese Art ekstatischer Sprache außer-
dem durch eine Fülle semantisch vager, meist durch Komposition geschaffener Okka-
sionalismen: In den oben zitierten Textstellen finden sich Substantivkomposita wie
„Gottautorität“ (13), „Glaubensgehorsam“ (13), „Menschengehorsam“ (13), „Kreatur-
grenze“ (7), „Christenzustand“ (12); ebenso erscheinen gelegentlich Verbkomposita wie
„zwischeninneliegen“ (13) oder „zusammenbestehen“ (Brunner 1927: 367). Einige wei-
tere Beispiele sind „Vollmachtstat“ (383), „Selbstgeltendmachung“ (383), „Alleingott-
sein“ (416), „Selbstigkeit“ (416), „Lichtkommen“ (424), „Zweckidee“ (441), „Mittlertun“
(447), „Ansichwirklichkeit“ (471), „Zornwirklichkeit“ (471), „Todesverderben“ (508). In
vielen dieser Lemmata ist das semantische Verhältnis zwischen den Kompositions-
elementen nicht eindeutig; darüber hinaus ist häufig nicht erkennbar, ob es
sich um Determinativ- oder Kopulativkomposita handelt; etliche dieser Kom-
posita haben offenbar tautologischen Charakter („Ansichwirklichkeit“, „Todes-
verderben“) oder sind schlichte Zusammenschreibungen („zusammenbestehen“,
„Selbstgeltendmachung“). Hinzu kommen Kunstwörter wie „Selbstigkeit“, bei
denen unklar ist, ob sie semantische Innovationen enthalten oder lediglich syn-
onymische Neuschöpfungen zu bereits bestehenden Begriffen darstellen sollen,
im vorliegenden Fall der „Selbstigkeit Gottes“ handelt es sich möglicherweise

56 4 Erbitterte und Ergriffene



um ein Neosynonym zu „Alleinherrschaft“, „Entscheidungsfreiheit“, „Eigenstän-
digkeit“ oder „Unbeeinflussbarkeit“.

Erhellend ist ferner eine Betrachtung der Definitionen einiger theologischer
Grundbegriffe, die seit Barth zunehmend in der Diskussion stehen, neu festge-
legt werden und somit zu multiperspektivischen Begriffswörtern werden. Dies
ist ein entscheidender Entwicklungsschritt in der Geschichte der protestan-
tisch-theologischen Fachsprache. Denn die Theologie des 19. Jahrhunderts be-
durfte in ihren Fachtexten weniger einer Selbstbesinnung auf die Bedeutung
theologischer Grundbegriffe, weil diese im Allgemeinen unter Bezug auf bibli-
sche Quellen, Jesus- und Paulusworte, kanonisierte Texte von Kirchenvätern
und insgesamt aufgrund eines generellen Konsenses festgelegt waren, der keiner
Hinterfragung bedurfte und zumindest als allgemeingültig anerkannt wurde. Mit
der Krisentheologie Barths, Brunners und ihrer Nachfolger greift ein dialektisches
Zweifeln an der Eindeutigkeit und am richtigen Verständnis theologischer Grund-
begriffe auch in der wissenschaftlichen Fachsprache um sich. Dieser Tatbestand
wird im Weiteren eine maßgebliche Rolle für die theologische Fachsprache wäh-
rend der nationalsozialistischen Diktatur und auch in der zweiten Nachkriegszeit
spielen. Zur Illustration sollen hier stellvertretend die Begriffe Sünde und Schuld
bei Brunner beleuchtet werden.

15) Sünde ist Widerspruch gegen den Schöpfer- und Herrenwillen. [...] Sünde ist das Nicht-
anerkennen der Begrenzung meines Willens durch den göttlichen Willen in der Existenz
des Mitmenschen. [Meine Hervorhebungen in den Beispielen 15–19, J.G.] (118)

16) Sünde ist nicht nur ein Akzessorisches, sondern ein Wesentliches. Sie betrifft, ebenso-
wohl wie unsere Gottgeschaffenheit, den Kern unserer Persönlichkeit. Darum sind wir
auch in der Sünde − als im Wesentlichen mit unseren Mitmenschen verbunden − solida-
risch. (120)

17) [...] die Sünde, christlich verstanden, ist der Riß, der durch die ganze Existenz geht.
(122)

18) Die Ehre Gottes ist der unbedingte, der oberste Zweck, den es geben kann, weil er die
Voraussetzung aller Zweckhaftigkeit überhaupt ist. Er ist das Objektivste, weil auf ihm
alle Objektivität, alle Norm und Gültigkeit beruht. [...] Die Ehre Gottes ist der Grund aller
Gesetzmäßigkeit. [...] Die Sünde aber ist die Antastung dieser Ehre. [...] Sünde ist der Ge-
genstoß gegen diese normale, schöpfungsgemäße Lebensrichtung. Sünde ist das sich
selbst zur Geltung bringen des Menschen, der Eigenwille, also die Auflehnung gegen die
göttliche Urordnung, Negation des Gottprinzips, nämlich der Alleingeltung Gottes, also
Verletzung der göttlichen Heiligkeit und Ehre. [...] Das Böse als Sünde ist Losbruch, Sün-
denfall, Empörung, Lüge und Undankbarkeit. Verneinung der Urwahrheit, die die Ur-
ordnung ist, der Faustschlag des Sohnes in das Gesicht des Vaters, oder doch − da dies
das dämonisch Böse, also nicht die menschliche Sünde ist − die freche Hinwegsetzung
des Sohnes über den Willen des Vaters. (417‒418)

4.2 „Christliche Rede heißt, dass Gott selber das Wort nehme“ 57



19) [...] schuldig sein heißt dem göttlichen Strafgericht verfallen sein, so verfallen, daß
jede menschliche Flucht unmöglich ist. [...] denn Schuld ist unabänderliche Ver-
gangenheit. Schuld ist unausweichliche Strafnotwendigkeit schlechthin. (424)

Am Begriff der Sünde und seiner Definitionen in Brunners Mittler wird deutlich,
dass eine terminologisch einigermaßen präzise begriffliche Festlegung des Fach-
terminus einer Vielzahl von teils wortreichen Explikationen gewichen ist. Dabei
stehen metaphorische Erklärungen („Riß durch die Existenz“, „Faustschlag des
Sohnes“ etc.) neben synonymischen Einwortdefinitionen („Eigenwille“, „Los-
bruch“, „Empörung“, „Lüge“, „Undankbarkeit“ etc.) bis hin zu tautologischen
Definitionen („Sündenfall“) und substantivierten Adjektiven ohne Inhaltswort
(„ein Akzessorisches“, „Wesentliches“); hinzu kommen eine Reihe von gleichge-
ordneten Definitionen in Form von Nominalphrasen mit Adjektiv-, Genitiv- oder
Präpositionalattributen. Diese und zahlreiche vergleichbare Definitionen von
„Sünde“ durchziehen die gesamte Schrift und zergliedern den Grundbegriff
„Sünde“ in eine Vielzahl von interpretierenden Erklärungen, die nicht ohne Wi-
dersprüchlichkeiten sind. Die allen aufgeführten Definitionen gemeinsame Grund-
idee ist eine irgendwie geartete Auflehnung gegen Gott; dabei wird spezifiziert,
dass es sich um Widerspruch gegen den Willen Gottes handelt; an anderer Stelle
ist dann von „Antastung der Ehre Gottes“ die Rede; die Auflehnung gegen Gottes
Willen wird genauer als „Nichtanerkennen des göttlichen Willens in der Existenz
des Mitmenschen“ eingegrenzt, womit die Sünde gegen Gott sich in der Sünde
gegen den Mitmenschen manifestiere. Im vorletzten Textauszug ist es hingegen in
erster Linie die Ehre Gottes, gegen die die Sünde sich richte. Diese wird wie-
derum durch eine Aufzählung von Erklärungen definiert („der unbedingte,
oberste Zweck“; „das Objektivste“; „der Grund aller Gesetzmäßigkeit“; „die
normale, schöpfungsmäßige Lebensrichtung“), die ihrerseits von einer weit-
gehenden semantischen Unbestimmtheit geprägt sind. Insgesamt entsteht
eine Verzweigung paralleler, konkurrierender und untereinander vernetzter Defini-
tionen, die keine objektive, wissenschaftlichen Kriterien angemessene Begrifflich-
keit erzeugen. Ähnlich verfährt Brunner mit dem Begriff der Schuld, der in zwei
begrifflich (im Übrigen auch juristisch) völlig unterschiedliche Definitionen aufge-
gliedert wird: Schuld als vergangener Tatbestand, also faktische Schuld, und
Schuld als Strafnotwendigkeit, also gesetzliche Schuld. Im ersten Fall besteht die
Schuld in der Schuldhaftigkeit jedes menschlichen Handelns, das in der Zeit nicht
wieder rückgängig gemacht werden kann. Im zweiten Fall besteht die Schuld im
Verstoß gegen Gesetz und Regel und eine dadurch ausgelöste Strafzumessung.

In anderen Werken Brunners, wie z. B. in Gott und Mensch aus dem Jahr 1930,
finden sich weitere, inhaltlich abweichende Definitionen des Begriffs Sünde:

58 4 Erbitterte und Ergriffene



20) Sünde ist Irrtum, Schwachheit, Geistlosigkeit, Trägheit, Unvollkommenheit, Nochnicht-
geistigkeit usw. (Brunner 1930: 18)

21) [...] durch die Sünde ist, eben darum weil sie das Wesen des Menschen verändert,
die Freiheit im ursprünglichen Sinne verloren. Der Sünder ist ein Mensch, der nicht
mehr nicht sündigen kann. Die Freiheit ist also wohl das Prius jeder Sünde, aber von
keiner einzelnen Sünde kann gesagt werden, daß sie in Freiheit geschehe, sondern
daß sie unter dem Zwang der Sünde geschehe. „Wer Sünde tut, ist der Sünde
Sklave.“ Eben darum ist die Sünde keine zufällige, sondern eine Wesensbestimmt-
heit des Menschen, wie wir ihn kennen. (Brunner 1930: 18)

Während in den Definitionen von Sünde in Der Mittler das Element der willentlichen
Auflehnung gegen die göttliche Ordnung bzw. deren selbstbestimmte Negation den
Hauptakzent trägt, rückt in Gott und Mensch vielmehr der Aspekt der unfreiwilligen,
unausweichlichen bzw. der unwillentlichen („Irrtum“) oder aus passiver Willenlo-
sigkeit erwachsenen Sündenhandlung („Schwachheit“, „Trägheit“) oder auch der
Aspekt der Unwissenheit („Geistlosigkeit“, „Nochnichtgeistigkeit“) in den Vorder-
grund (Brunner 1930: 19). Die begrifflich-definitorische Vagheit und Vieldeutigkeit,
die bei Barth, Brunner und anderen Vertretern der „Dialektischen Theologie“ auftre-
ten, ist ein den Geisteswissenschaften nicht ganz fremdes Phänomen, verblüfft aber
dennoch aufgrund ihrer programmatischen Merkmalhaftigkeit im Werk eines einzel-
nen Autors und sogar innerhalb einzelner Schriften desselben Autors.

Ein weiterer enger Freund und Schüler Karl Barths, der Basler Praktische
Theologe Eduard Thurneysen (1888‒1974), ist ebenfalls dem engeren Kreis der
Vertreter der „Dialektischen Theologie“ zuzurechnen. Thurneysen nimmt in sei-
nem Aufsatz Schrift und Offenbarung von 1924 zur grundsätzlichen Problematik
des theologischen Sprechens und Schreibens Stellung:

Die Bibel ist zunächst ein Literaturdenkmal wie ein anderes und steht unter keinen an-
dern Gesetzen der Erforschung als alle Literatur. Aber eben in dem Augenblicke, wo jener
jenseits dessen, was die Bibel als Literaturdenkmal ist, auftauchende Anspruch auftritt,
der in der Form einer apodiktischen Behauptung, daß hier Gottes Wort unter all dem
Schutt oder Glanz der Menschenworte schlummere, durch die ganze Bibel sich hindurch-
zieht und sie zu dem macht, was sie ist: in diesem Augenblick wird mit einem Schlage
alles anders. Dieser Anspruch stellt uns, wenn wir ihn hören, vor eine Schranke, bei der
wir uns nicht mehr beruhigen können, weil er nichts anderes besagt, als exakt jenseits
dessen, was wir menschlich-vernünftigerweise mehr oder weniger verstanden zu haben
glauben, erst das eigentliche Geheimnis des Textes vor uns aufgehen würde. [...] Alles
was wir zum Texte zu sagen wissen [...], verhält sich zu dem, was jenseits dieser Schranke
sich zu Worte melden möchte, wie das Vorfeld zur eigentlichen Festung. Daß wir mit
allem unseren Auslegen, Reden und Predigen zunächst immer im Vorfeld uns bewegen
und nicht an das eigentliche Thema der Bibel heranzukommen vermögen, das ist unsere
Not, die eigentümliche Schwierigkeit, mit der wir als Theologen beladen sind.

(Thurneysen 1971: 62‒63)

4.2 „Christliche Rede heißt, dass Gott selber das Wort nehme“ 59



Thurneysens Einlassung klingt zunächst durchaus plausibel und entbehrt nicht
einer gewissen Ehrlichkeit, wenn er hier die theologische Sprachlosigkeit ge-
genüber transzendenten, religiösen Inhalten einräumt. „Auslegen, Reden und
Predigen“ ist zumindest mit wissenschaftlichem Anspruch schwierig, wenn von
„Geheimnisvollem“ die Rede sein soll, das ‒ wie Thurneysen metaphorisch fest-
stellt ‒ hinter einer uneinnehmbaren Festung unzugänglich verschanzt liege.
Dennoch sei dies für den Theologen nicht unmöglich, worauf Thurneysen mit
dem unauffälligen Temporaladverb „zunächst“ im letzten Satz des Zitats hin-
weist. An dieser Stelle tritt die sprachlich-konzeptuelle Attitüde der „Theologie
der Krise“ auf den Plan, die Harnack in seinen Fünfzehn Fragen scharf kritisiert,
da diese sich vom vernunftbasierten wissenschaftlichen Diskurs abgewandt
habe, um sich dem subjektiv-numinosen Ansatz einer Rede der Ergriffenheit
und der unmittelbaren Erleuchtung zuzuwenden. In der Tat ist es auch Thurney-
sens Bestreben, die von ihm in durchaus sachlicher Analyse konstatierte fach-
sprachliche „Not“ und „eigentliche Schwierigkeit“ der Theologen durch eine neue
Form des theologischen Sprechens, Predigens und Schreibens zu überwinden.

In der Aufsatzsammlung Die Aufgabe der Theologie präzisiert Thurneysen das
Problem der Theologie als wissenschaftlicher Disziplin noch einmal explizit:

Sollte es sich aber zeigen, daß im Grunde ein solcher eigener, nur der Theologie gehöriger
Gegenstand gar nicht existiert, oder daß er, falls er existiert, unserem Erkennen nicht zu-
gänglich wäre, so wäre damit die Theologie als Wissenschaft aufgelöst.

(Thurneysen 1971: 66)

Einer solchen Selbstauflösung oder -auslöschung der theologischen Wissen-
schaft kommt Thurneysen jedoch zuvor, indem er ihr eine spezifische, sich von
allen anderen Wissenschaftsgebieten unterscheidende Sprache zuweist, in der
der Gegenstand der wissenschaftlichen Theologie „zu Worte kommen [will], er er-
greift selber das Wort, und so entsteht immer neu eine bestimmte, eben durch die-
sen Gegenstand bestimmte Rede“ (Thurneysen 1971: 71). Thurneysen redet, so
scheint es hier, einer Art intuitiver, nicht vernunftgesteuerter Rede das Wort, bei
der der Gegenstand der Rede aus dem Sprecher bzw. aus dem Theologen heraus
spricht, und zwar in Form einer spirituellen Kommunikation, in der Individuen als
bloße Medien fungieren, um höhere, über die Verstandesfunktionen hinausge-
hende Wahrheiten mitzuteilen. Thurneysen spricht von so genannten „Werkzeug-
worten“, deren sich Gott in seiner Offenbarung bediene oder die er erwähle und
die zu „er-kennen“ und nicht zu „ver-kennen“ Aufgabe der Theologie sei (Thur-
neysen 1971: 79). Wenn er postuliert, dass wir unsere Aufmerksamkeit auf diese
Worte zu richten hätten „wie auf keine anderen Worte mehr in der Welt“ (Thurney-
sen 1971: 79), weist er dem Theologen damit gleichzeitig die Aufgabe zu, diese
Worte stellvertretend für die Gemeinde von anderen zu unterscheiden, zu erken-

60 4 Erbitterte und Ergriffene



nen und weiterzuvermitteln. Moderne Theologie sei nicht Theologie des Offenba-
rungswortes, sondern des Offenbarungsbewusstseins (Thurneysen 1971: 81), so
dass rationale Vorgänge des Relativierens und Objektivierens einer von der bibli-
schen Offenbarung ausgehenden Inspiration weichen müssten. Prägnant wird
diese Haltung noch einmal im folgenden Zitat zusammengefasst:

Ihr Gegenstand [der Theologie, J.G.] ist nicht die Rede überhaupt, sondern die christliche
Rede. Christliche Rede heißt aber: ein Mensch redet von Gott auf Grund der Schrift, und
er und seine Hörer sind dabei der Erwartung, daß nicht nur er rede, sondern daß Gott
selber in seinem Worte das Wort nehme. Was für eine unerhörte Erwartung! Was für eine
unerhörte Lage, in die man sich begibt, wenn man diese Erwartung hegen möchte,
hegen müßte! (Thurneysen 1971: 92)

Der Anspruch, dass in der Rede des Theologen „Gott selber in seinem Wort das
Wort nehme“, worin nach Thurneysen die Aufgabe der Theologie liege, klingt
gleichermaßen vermessen und unwissenschaftlich, bringt aber dennoch den in-
novativen Kern der „Theologie der Krise“ unmittelbar zum Ausdruck, die nicht
mehr in der Art der „Liberalen Theologie“ rational analysieren und kausal be-
gründen soll, sondern in der Person des in seiner intensiven Beschäftigung mit
der Glaubensthematik inspirierten und ergriffenen Theologen selbst Zeugnis
der Offenbarung ablegen soll. Dieses ehrgeizige Programm versuchen die Ver-
fechter der „Dialektischen Theologie“ auch fachsprachlich umzusetzen.

4.3 „Als Deutsche haben wir nur eine Ehre und eine
Schande“ ‒ Begriffe am Scheideweg

Wenn auch die vorwiegend von Karl Barth und anderen zum größeren Teil
Schweizer Theologen wie Emil Brunner oder Eduard Thurneysen vorangetrie-
bene „Theologie der Krise“ in den 20er Jahren und in der Zwischenkriegszeit
die vorherrschende Strömung in der protestantischen Theologie darstellte, wirkten
in dieser Epoche eine Reihe zu Lebzeiten nicht weniger illustrer Theologen, darun-
ter fachliche Koryphäen, die, wie Rudolf Bultmann (1884‒1976) oder Friedrich Go-
garten (1887‒1967), zunächst Barths „Dialektischer Theologie“ nahe standen oder
die, wie der Kirchenhistoriker und Systematiker Emanuel Hirsch (1888‒1972) oder
der Systematiker und Neutestamentler Paul Althaus (1888‒1966), die „Theologie
der Krise“ aus kritischer Distanz betrachteten. Auffällig ist, dass bei diesen Theolo-
gen in den 20er Jahren in sprachlicher Hinsicht trotz fachlicher Differenzen und
Kontroversen etliche Gemeinsamkeiten erkennbar sind; Barths expressive Erneue-
rung der theologischen Fachsprache scheint in formaler Hinsicht eine enorme Wir-
kung auf die theologische Fachkommunikation der Weimarer Epoche ausgeübt zu

4.3 „Als Deutsche haben wir nur eine Ehre und eine Schande“ 61



haben, die über inhaltlich-ideologische Einflüsse weit hinausgeht und den Stil der
theologischen Fachpublikationen, unabhängig von Schulen oder Strömungen, na-
hezu revolutioniert zu haben scheint.

Es empfiehlt sich daher, einige wissenschaftliche Schriften von der „Dialek-
tischen Theologie“ kritisch gegenüberstehenden theologischen Autoren der
Zwischenkriegszeit auf Besonderheiten in der sprachlich-stilistischen Gestal-
tung hin zu betrachten, um ein Gesamtbild der fachsprachlichen Charakteris-
tika der Epoche in Grundzügen skizzieren zu können. Dabei soll zunächst an
das Phänomen der definitorischen Vagheit angeknüpft werden.

Friedrich Gogarten setzt sich in seiner Schrift Die Selbstverständlichkeiten
unserer Zeit und der christliche Glaube von 1932 ebenfalls ausführlich mit dem
Begriff der Sünde auseinander. Dabei wird deutlich, dass auch bei diesem Theo-
logen, der sich später von Karl Barth distanziert und den regimetreuen Deut-
schen Christen beitritt, zumindest in sprachlicher Hinsicht zu diesem Zeitpunkt
noch die „Dialektische Theologie“ nachwirkt:

Das will sagen, man erkennt dann nicht die Sünde in ihrer Macht, in ihrer für menschli-
che Kräfte unüberwindlichen Herrschaft über uns Menschen. Und dann erkennt man die
Sünde gerade nicht in dem, was ihr eigentliches Wesen ausmacht, eben in ihrer Macht.
Man versteht dann das Verhältnis von Gesetz und Sünde so, daß wir mit dem Gesetz der
Sünde Herr werden können, während es in Wahrheit gerade umgekehrt ist. Die Sünde
macht sich just durch das Gesetz zu unserer Herrin [...]. Mit der Sünde kommt der Tod in
die Welt. Aber nicht die Sünde selbst tötet, sondern sie tötet durchs Gesetz. Und sie tötet
mich durchs Gesetz, indem sie mich dabei betrügt. Der Betrug liegt darin, daß die Sünde,
indem sie mich dazu treibt, das Gesetz zu erfüllen, mir das Leben verspricht, mich aber in
Wahrheit tötet. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Gogarten 1932: 31)

Gogartens komplexe Definition erschließt sich dem Leser nur mühsam: Gogar-
ten konstatiert, dass das Wesen der Sünde ihre Macht sei, aufgrund derer sie
sich den Menschen durch das Gesetz unterwerfe. Die Sünde bringe den Tod in
die Welt, wobei sie sich des Gesetzes bediene und den Menschen dabei betrüge,
indem sie ihm vorgaukele, dass er durch Erfüllung des Gesetzes das Leben er-
lange oder bewahre, während sie ihn in Wahrheit mittels des Gesetzes töte. Um
die Definition deuten zu können, müsste wiederum der Begriff des Gesetzes, wie
Gogarten ihn versteht, erfasst werden. Gogarten definiert an anderer Stelle das Ge-
setz als „nicht nur das, was wir im engeren Sinne das Gesetz Gottes nennen, näm-
lich das biblische Gesetz. Sondern jegliches Gesetz, jede gesetzartige Ordnung, die
es in der Welt gibt“ (Gogarten 1932: 31‒32). Zusätzlich präzisiert er: „Nur weil die
Sünde in der Welt ist, gibt es das Gesetz. Um der Sünde willen hat Gott der Welt
das Gesetz gegeben“ (Gogarten 1932: 31). Fasst man die verschiedenen Teildefini-
tionen zusammen, ergibt sich eine Art Zirkelschluss: Sünde bedeutet Tod, der
durch die Macht ins Leben tritt, die sich in Gesetzen manifestiert, wobei religiöse

62 4 Erbitterte und Ergriffene



und weltliche Gesetze von Gott in die Welt gesetzt würden, der damit gegen die
Sünde vorgehe, die ihrerseits den Menschen aber zur Erfüllung des Gesetzes an-
sporne. Noch weiter komprimiert heißt dies, dass die Sünde sich des von Gott zu
ihrer eigenen Bekämpfung gegebenen Gesetzes bedient, um den Menschen zu be-
trügen und zu töten. Wenn in dieser Definition die Sünde noch als eine autonome
Macht erscheint, die sich den von Gott abtrünnigen Menschen zu unterwerfen
sucht, wird die Sünde in derselben Schrift von Gogarten dagegen auch abweichend
als eine Art Zusammenwirken göttlicher und menschlicher Eigenschaften definiert
und schließlich sogar als Werk Gottes:

1) Die Herrschaft der Sünde über den Menschen stellt sich dar in der Herrschaft eines
„Man“, das aus der Begegnung mit der aus Gottes Zorn und der Sünde des Menschen
sich ergebenden Unheimlichkeit der Welt stammt. (40)5

2) Aber damit der Mensch in Wahrheit er selbst sein kann, muß er die Lüge seines
Selbstseins, so wie er es unter der Herrschaft der Sünde behauptet, durchschauen.
Dann aber muß er Gottes Zorn erkennen, so wie er sich in der Herrschaft der Sünde
offenbart. Anders ausgedrückt: er muß erkennen, daß es Gottes Zorn ist, der in der
Herrschaft der Sünde wirkt. (42)

3) Die Enthüllung der Herrschaft der Sünde über den Menschen und damit ihre Vollen-
dung kann aber nur so geschehen, daß Gott nicht nur das „Daß“ der Herrschaft der
Sünde in seiner Hand behält, sondern auch das „Wie“. (46)

In (1) ist die Sünde, auch im Gegensatz zum weiter oben zitierten Textabschnitt
(Gogarten 1932: 31), in dem sie als autonome Macht (des Bösen) erscheint, eine
rein menschliche Eigenschaft, wenn sie diesem hier als determinierendes Geni-
tivattribut nachgestellt wird. In Wechselwirkung mit Gottes Zorn gegenüber der
Sünde entsteht eine überpersönliche „Unheimlichkeit der Welt“ ‒ offenbar han-
delt es sich um die im weltlichen Leben vom Menschen empfundene Bedrohung
und Grundangst ‒, die Gogarten als Herrschaft eines unpersönlichen „Man“ be-
schreibt, also einer Entfremdung des Individuums von sich selbst und von Gott
in Richtung auf ein allgemeines Sein im Sinne von Gottferne und Entfernung
von der eigenen menschlichen Verantwortlichkeit. Im Gegensatz zur Autono-
mie der Sünde und zu ihrer Zugehörigkeit zum menschlichen Sein erscheint die
Sünde in (2) und (3) als von Gott maßgeblich (mit)bestimmtes Phänomen. In
der Sünde „wirkt“ und offenbart sich Gottes Zorn, Gott hält die Sünde selbst
(das „Dass“) wie auch ihre Erscheinungsformen und Wirkungsweisen (das
„Wie“) in der Hand und herrscht somit indirekt vermittelst der Sünde über den
Menschen. Die Widersprüchlichkeiten der unterschiedlichen Definitionen, die

5 Die Seitenangaben in Klammern am Ende der Beispiele (1)‒(3) beziehen sich auf Gogarten
1932. In (1)‒(3) meine Hervorhebungen, J.G.

4.3 „Als Deutsche haben wir nur eine Ehre und eine Schande“ 63



sich in Gogartens Schrift aneinanderreihen, ließen sich durch logische Ver-
knüpfungen zu Aussagen verbinden wie etwa: ‚Gott beherrscht den Menschen
durch die Sünde, derentwegen er das Gesetz in die Welt bringt, mit dessen Hilfe
die Sünde unter Gottes Aufsicht den Menschen betrügt und damit tötet etc.‘ Es
wäre müßig, weitere logische Schlussfolgerungen zu ziehen; es wird jedoch
deutlich, dass die Definitionen sich bei aufmerksamer Lektüre als inkompatibel
erweisen und zu keiner wissenschaftlich tragfähigen Begriffsbildung führen.

Eklatanter tritt die wissenschaftlich unzureichende Begrifflichkeit bei Gogar-
tens Zeitgenossen und Göttinger Kollegen Emanuel Hirsch zutage, der dem Sün-
denbegriff 1931 eine eigenständige, schmale Fachschrift mit dem Titel Schöpfung
und Sünde in der natürlich-geschichtlichen Wirklichkeit des einzelnen Menschen wid-
met (Hirsch 1931). Auf Hirsch wird über dieses Kapitel hinaus in den beiden nach-
folgenden Kapiteln mehrfach ausführlich zurückzukommen sein; an dieser Stelle
kann bereits eine Besonderheit der theologischen Fachsprache Hirschs einführend
erwähnt werden. Dieser gibt in Vorreden zu etlichen seiner Werke explizit an, an
welche Leserschaft er sich wendet und wie er den Fachlichkeitsgrad seiner Aus-
führungen und deren Verständlichkeit bei theologischen Laien und Wissenschaft-
lern jeweils einschätzt. Hirsch bedient sich in vielen seiner Fachschriften einer
Mehrfachadressierung, indem er bekräftigt, dass seine Sprache auch für Nichttheo-
logen verständlich sein solle, und bestimmte Abschnitte explizit kennzeichnet, die
sich nur an Fachkollegen richten sollten und somit vom theologischen Laienleser
ignoriert werden könnten. So beteuert Hirsch in der Vorrede zu Schöpfung und
Sünde:

Es ist das Ziel dieser Schrift, aus der denkenden Klärung des Verhältnisses von Schöpfung
und Sünde heraus für eine der heutigen Lage gemäße christliche Lebensweisung die
Grundlegung zu finden. Inwiefern mir gerade die Lösung dieser Aufgabe durch die allge-
meine Geistes- und Wirklichkeitslage heut gefordert zu sein scheint, habe ich dem nicht-
theologischen Leser − den ich auch bei dieser wie überhaupt bei meinen Schriften mit
systematischem Einschlag ungern entbehren würde − in der Hinführung zur Fragestel-
lung zu sagen gesucht. Der Theolog, der darüber hinaus noch gern eine Beziehung auf
die besondre Lage unsrer Wissenschaft [...] zu empfangen wünscht, ist gebeten, Anmer-
kung 36a und 57 statt einer Einleitung im Voraus zu lesen. (Hirsch 1931: V)

Die zwei von Hirsch hier genannten Anmerkungen umfassen jeweils knappe zwei
Seiten, unterscheiden sich aber in Stil, Sprache und Verständlichkeitsgrad nicht
wesentlich vom Haupttext. Der in der Vorrede angekündigte „Bezug zur Wissen-
schaft“ scheint sich neben vereinzelten Latinismen wie „per differentiam specifi-
cam“, „Christus totus“ etc. in erster Linie in der häufigeren Zitierung von dem
Laien möglicherweise nicht bekannten zeitgenössischen Theologen zu manifestie-
ren, vor allem aber in kleineren Spitzfindigkeiten gegen die Theologenzunft, wie
z. B.: „Neben den großen Gestalten der ihr Leben hinopfernden Zeugen und Lie-

64 4 Erbitterte und Ergriffene



beshelden stehn die kleinen Gestalten der Reflektöre und Theologieprofessoren.
Neben dem außerordentlichen Dienst steht der alltägliche“ (Hirsch 1931: 95). In
Anmerkung 57 polemisiert Hirsch gegen die „dialektische Theologie“ in einer
Schärfe, derer er sich im Haupttext enthält:

In der sogenannten dialektischen Theologie ist das reformatorische Urteil mit der äußer-
sten Entschlossenheit gegen jede gestaltete christliche Lebensführung und Lebenswei-
sung gekehrt worden, und es ist nichts übrig geblieben als ein Glaube, der [...] nur mäßig
für seine religiöse und ethische Ohnmacht zu entschädigen vermag. Die Folge ist Wirrnis
in allen Fragen, die konkretes Handeln in Volkstum, Wirtschaft, Staat und Kirche betref-
fen. [...] Nun gibt es in der Tat so viel menschliche und christliche Erbärmlichkeit, daß
man die Zuchtrute solcher entschlossenen Haltung [...] gern hat tanzen sehen. Aber, die
eignen dürftigen ethischen Versuche der Dialektiker haben gezeigt, daß sie aus der damit
geschaffenen Lage heraus verantwortliches Handeln nicht zu begründen vermögen [...].

(Hirsch 1931: 97)

Hier zeigt sich, dass es Hirsch keinesfalls um eine Trennung in graduell mehr
oder weniger fachsprachliches Schreiben und Formulieren geht, sondern viel-
mehr um fachtheologische Polemiken und ‚Insiderdiskurse‘, die er offenbar aus
der eigentlichen theologischen Abhandlung heraushalten möchte. Die von Hirsch
explizit beanspruchte Mehrfachadressierung seiner Schriften an Laien und Fach-
wissenschaftler besteht demnach nicht in einer unterschiedlich fachspezifischen
Sprache, sondern lediglich in der Voraussetzung unterschiedlicher Kenntnisse
hinsichtlich fachbezogener Lektüren und Diskurse. Das heißt, dass es für Hirsch
keine theologische Fachsprache im Sinne eines nur an Experten gerichteten, her-
metischen, lexikalisch und strukturell von der Gemeinsprache deutlich unter-
scheidbaren Kommunikationsmediums gibt. Vielmehr − so lässt sich folgendes
Zitat aus Jesus Christus der Herr (Hirsch 1929a) verstehen – bestehen vor allem
inhaltliche Unterschiede zwischen der wissenschaftlichen Fachsprachenebene
und der im Austausch mit theologischen Laien verwendeten Sprachebene:

Nichttheologen bitte ich, beim Lesen die nur Theologen vom Fach verständlichen S. 43–53 zu
überschlagen. Was aus ihnen für das Ganze wichtig ist, ist da wo es gebraucht wurde noch
einmal gesagt. Bei den Fachgenossen mußte ich fürchten, ohne ein Wort über die Methode,
wie es jene Seiten bieten, als unklar zu gelten. Bei den übrigen Lesern habe ich diese Sorge
nicht. (Hirsch 1929a: 7)

Beim Vergleich der im Zitat genannten Seiten 43–53 mit dem übrigen Text zei-
gen sich keine evidenten fachsprachlich begründeten Unterschiede zu anderen
Textteilen, so dass der Leser sich fragt, aus welchem Grund diese Seiten „nur
Theologen vom Fach verständlich“ sein sollten. In der Tat geht es nicht um
fachsprachliche Komplexität, sondern vielmehr um eine Art fachspezifische
Blindheit für prämissenfrei dargestellte Sachverhalte. Dies verdeutlicht Hirsch

4.3 „Als Deutsche haben wir nur eine Ehre und eine Schande“ 65



mit dem abschließenden Satz, in dem er nicht ohne feine Ironie konstatiert,
keine Sorgen darüber zu hegen, dass die nicht theologisch vorgebildeten Leser
Verständnisschwierigkeiten haben könnten, während die „Fachgenossen“ zu-
sätzlicher Erläuterungen bedürften: Die zehn „nur Theologen vom Fach ver-
ständlichen“ Seiten unterscheiden sich vom übrigen Text dann auch lediglich
durch eine Art ‚Namedropping‘ sowie Bezugnahmen auf theologische Strömungen
(„die kritische Dogmatik Schleiermachers“, „die traditionalistische Dogmatik“,
„die Theologie des 19. Jahrhunderts“, „die spekulative Dogmatik der Schüler He-
gels“, „die Kenosislehre der deutschen Lutheraner“, „Kierkegaards Restaurations-
frömmigkeit“ etc.), die dem Laien nur insofern unverständlich sein dürften, als er
über weniger fachthemenbezogene Belesenheit verfügt, nicht aber aufgrund eines
höheren Fachsprachlichkeitsgrades.

Die theologische Fachsprache ist bei Hirsch somit keine Fachsprache im ei-
gentlichen Sinne eines Kommunikationsmediums zwischen Experten mit einem
hohen Anteil an fachspezifischer Lexik, sondern teilt sich in die eigentliche theolo-
gische Fachsprache, die dem Laien unmittelbar verständlich sein soll, und eine
spezifische ‚Theologensprache‘, die sich durch stärkere Bezugnahmen auf Lektüre-
und Bildungsvorwissen der Fachexperten auszeichnet, aber keine zusätzlichen im
engeren Sinne linguistischen, fachsprachlichen Merkmale aufweist. Mit diesen Ein-
lassungen formuliert Hirsch ein Fachsprachenverständnis, mit dem er in der theo-
logischen Zunft nicht allein steht; im Gegensatz zu seinen Fachkollegen weist er in
seinen Vorreden jedoch explizit auf die Mehrfachadressierung seiner Schriften hin.
Damit drückt er einen Anspruch an wissenschaftliche Fachsprachlichkeit aus, der
in den Publikationen der Vorgängergenerationen schon implizit beherzigt wurde
(s. Kap. 3), nämlich eine Absage an sprachliche Exklusivität der wissenschaftlichen
Theologie zugunsten eines an die interessierte Allgemeinheit gerichteten, volks-
tümlichen Bildungsauftrages. Gleichzeitig wendet sich Hirsch damit gegen die
sprachliche Revolution der „Dialektischen Theologie“ um Barth, Brunner, Thur-
neysen und andere, durch die eine verklausulierte, hermetische Sprache in den
theologischen Fachdiskurs eingeführt wurde, die sowohl für Laien schwer zugäng-
lich ist, durch ihren expressiven Charakter aber auch den Kriterien wissenschaftli-
cher Fachsprachlichkeit kaum entspricht.

Die laienfreundliche, verständliche Sprache, die Hirsch in seinen Vorreden an-
kündigt, wird nichtsdestotrotz im Textkorpus keinesfalls eingelöst. Vielmehr ist
seine Sprache, anders als etwa die Sprache Barths, nicht durch graphische und in-
terpunktorische Mittel oder durch appellative Redefiguren gekennzeichnet, son-
dern durch eine kreative Morphosyntax und eine Tendenz zu Archaismen und
Poetisierungen; insgesamt handelt es sich um eine weniger am Predigtton als eher
an neoromantischen und neoklassizistischen literarischen Vorbildern orientierte
Sprache, in der häufig ein sakraler Grundton die Gemeinverständlichkeit kompro-

66 4 Erbitterte und Ergriffene



mittiert. Dies sei zunächst wiederum anhand der Definitionen des Begriffs Sünde
aufgezeigt:

[...] Sünde [ist...] in der Tat eine religiöse Ganzheitsbestimmung [...] und als solche unab-
hängig von dem bestimmten Stand unseres Führens in Freiheit. Alle Führungsstörungen
und Führungsfehler, die wir an unserm uns tatend Verwirklichen wahrnehmen, sind
nicht die Sünde selbst, denn wir sind die Sünde, sie sind allein Zeichen, daran wir uns in
unsrer Sündigkeit erkennen. [...] Das gibt die innere Verbundenheit zwischen Mensch
und Mensch her, daß beide wissen: jede bestimmte Entscheidung und Besinnung, aus
der heraus wir uns auf Gestalt und Ziel zu bewegen, ist Sünde allein um der Grundent-
scheidung und Grundbesinnung willen, in der wir uns in und an Gott finden. [Kursiv-
druck in beiden Zitaten im Original, meine Untestreichungen, J.G.] (Hirsch 1931: 32)

Schöpfung und Sünde sind eines und das gleiche, unter zwei einander fordernde und zu-
gleich widereinander sich kehrende Urteile aus dem Gottesverhältnis gestellt. [...] In der Ge-
stalt, die unser schöpfungsmäßiges Gottesverhältnis unter dem Sichfinden als Sünde hat,
erfahren wir, daß die Einheit von Schöpfung und Sünde der uns im Wirbel umtreibende
Existenzwiderspruch ist, in dem wir uns mit unsrer Lebendigkeit an Gott verzehren. [...] Die
Gnade der Versöhnung, in welcher das Rätsel des in Sünde Schöpfung, in Schöpfung Sünde
Seins seine Antwort findet, ist als solche nicht mehr Glied der Geschichte, als Glied der
Geschichte müsste sie ja sofort der Dialektik von Schöpfung und Sünde verfallen.

(Hirsch 1931: 33‒36)

In beiden Textstellen scheint deutlich Hirschs Bestreben auf, ungeachtet seiner
kritischen Haltung gegenüber der ‚Dialektischen Theologie‘ und ihrer Sprache
ebenfalls eine innovative Sprache zu schaffen, die sich von der Sprache der li-
beralen Theologie absetzt, indem sie auch formal neue Akzente setzt. Dazu ge-
hören bei Hirsch aus der zeitgenössischen neoklassizistischen Poesie und Prosa
etwa eines Stefan George oder eines Friedrich Georg Jünger entlehnte manieris-
tisch anmutende Archaismen, wie etwa „unser uns tatend Verwirklichen“ oder
„der uns im Wirbel umtreibende Existenzwiderspruch, an dem wir uns [...] an
Gott verzehren“. Hinzu kommt auch bei Hirsch eine teils dem poetischen Neo-
klassizismus verpflichtete, teils einer Orientierung an der Sprache des spekula-
tiven deutschen Idealismus geschuldete stilistische Verworrenheit, die sich
häufig an der Grenze zur Unverständlichkeit bewegt. So bleibt in den zitierten
Beispielen weitgehend im Dunkeln, ob es sich beim „Führen in Freiheit“, bei
„Führungsstörungen“ und „Führungsfehlern“ um individuelle Lebensführung,
gesellschaftlich-politische Prozesse der Menschenführung oder etwa um Vor-
gänge im Kontext der religiös-christlichen Erziehung handelt. Der Begriff der
Sünde wird in scheinbar philosophisch exakter Sprache hintereinander als „re-
ligiöse Ganzheitsbestimmung“, „wir [die Menschheit]“, „jede bestimmte Ent-
scheidung und Besinnung, aus der heraus wir uns auf Gestalt und Ziel zu
bewegen“ und „Schöpfung“ definiert; Sünde ist also gleichzeitig Daseinsvor-

4.3 „Als Deutsche haben wir nur eine Ehre und eine Schande“ 67



aussetzung des Menschen, identisch mit der Schöpfung und der Menschheit,
sowie menschliche Handlung und menschlicher Gedanke. Eine derartige defini-
torische Mehrstimmigkeit von nebeneinandergestellten Aussagen wird einem
Anspruch auf wissenschaftliche Logik und Eindeutigkeit nicht gerecht. Hier
manifestiert sich bereits beim frühen Hirsch eine starke Beeinflussung nicht
nur durch Hegels dialektische Philosophie, sondern vor allem durch Kierke-
gaards theologische Philosophie des Paradoxons. Formulierungen wie „sich in
und an Gott befinden“ sind rhetorische Figuren des paradoxalen Sprechens,
wenn hier zwei unterschiedliche Lokalpräpositionen auf dasselbe Substantiv
bezogen werden. Zwar sind Formulierungen wie „in Gott sein“, „an Gott sein“
„bei Gott sein“ etc. im theologischen Diskurs durchaus üblich, insofern sie sich
auf transzendente Redeinhalte beziehen. Die Lust am rational nur schwer nach-
vollziehbaren paradox-widersprüchlichen Argumentieren wird aber im zweiten
Zitat besonders deutlich, wenn Hirsch hier disparate Begriffe wie Sünde und
Schöpfung kurzerhand gleichsetzt und, statt diese Gleichung verdeutlichend zu
erläutern, weitere Paradoxa anfügt: „zwei einander fordernde und zugleich wi-
dereinander kehrende Urteile“, „das Rätsel des in Sünde Schöpfung, in Schöpfung
Sünde Seins“. Zwar wird diese Gleichsetzung zweier theologischer Schlüsselbe-
griffe explizit als „Existenzwiderspruch“ und als „Rätsel“ bezeichnet, ohne aber zu
einer klärenden Auflösung vorzudringen. Diese Art der Diskursstrukturierung in
Form von in sich widersprüchlichen Aussagen als Grundlage für komplexe Gedan-
kengänge beruft sich einerseits auf die Lizenz des Theologen als Erforscher
des Unbeweisbaren und daher nur bedingt mit wissenschaftlicher Exaktheit
Beschreibbaren, andererseits übt sich Hirsch hier in einer Technik der termi-
nologischen Vagheit, die er am Zenit seiner Karriere während der nationalso-
zialistischen Herrschaft perfektionieren wird und zur von ihm propagierten
Harmonisierung protestantisch-theologischer Dogmatik mit der nationalsozia-
listischen Ideologie einsetzen wird.

Das zentrale Thema der Sünde findet sich auch in Werken des Marburger
Neutestamentlers Rudolf Bultmann, der während der nationalsozialistischen
Diktatur der Bekennenden Kirche beitrat und der herrschenden Ideologie distan-
ziert gegenüberstand. Eine Auswahl von Bultmanns Einlassungen zur Definition
des Sündenbegriffes sei hier den obigen Zitaten gegenübergestellt, da an ihnen
gezeigt werden kann, dass eine Sprache der Ergriffenheit, der terminologischen
Vagheit, des Paradoxen oder gewollten Widersprüchlichkeit durchaus nicht als
unausweichlich angesehen werden müssen. Die folgenden drei Textausschnitte
entstammen Bultmanns 1927 erschienenem Buch mit dem Titel Jesus:

68 4 Erbitterte und Ergriffene



4) Ein Verfehlen, ein Fall des Menschen im Jetzt hat für ihn also nicht den relativen
Charakter einer Entwicklungsstufe, sondern den absoluten Charakter der Sünde;
denn Jesus sieht den Menschen vor Gott gestellt. (66‒67)6

5) Der Gedanke der Sünde ist nicht radikal gedacht, solange neben ihm der Gedanke an
die Möglichkeit guter Werke besteht, solange auch nur das Sündenbekenntnis als etwas
gelten kann, das die Sünde verzeihlich macht, solange nicht der Mensch als ganzer und
in allem als Sünder gilt, sofern er vor Gott steht. Der Gedanke der Sünde ist nicht radikal
gedacht, wenn neben ihm der Gedanke Raum hat: man kann nicht wissen, wie groß die
Sünden sind im Verhältnis zu den guten Werken; wenn der Gedanke herrscht, daß im
Gericht der Zukunft gute und böse Werke gegeneinander abgewogen werden. (102)

6) Und zwar ist Sünde eben der Charakter, der dem gottfernen Menschen eigen ist, der
den Anspruch Gottes verleugnet. [...] Wie die Entscheidung im Hier und Jetzt dem
Menschen seinen Charakter gibt, so kann sich der Mensch nicht trösten oder recht-
fertigen, indem er seine Sünde als eine Schwäche ansieht, die angesichts seines
wahren Wesens nicht in Betracht komme, oder als einen Fehltritt, der eine Aus-
nahme wäre, der gegenüber sich der Mensch auf sein normales Wesen berufen
könne. [...] Er steht vor Gott als Sünder, d. h. seine Sünde hat nicht relativen, son-
dern absoluten Charakter; er ist gerichtet und kann nicht auf etwas hinweisen, was
er wäre oder leistete. (135)

Aus den Zitaten geht hervor, dass eine zumindest formal wissenschaftlich objekti-
vierende und rational nachvollziehbare Sprache auch in der Umbruchphase der
Weimarer Republik vernehmbar war. Hier finden sich eindeutige Definitionen des
Sündenbegriffs wie „Verfehlen des Menschen im Jetzt“, „etwas, das nicht durch
Bekenntnis verzeihlich gemacht wird“, etwas, das nicht durch die Möglichkeit
„guter Werke aufgewogen“ werden kann, „der Charakter, der dem gottfernen Men-
schen eigen ist“; Sünde wird ferner als keine Schwäche, also kein „Fehltritt, der
eine Ausnahme wäre“ definiert; darüber hinaus wird der Sünde ein „nicht relati-
ver, sondern absoluter Charakter“ zugewiesen. Bultmann extrapoliert hier den Ge-
halt des durchaus schwer zu fassenden Sündenbegriffs durch ein systematisches
Verfahren des Ausschlusses dessen, was nicht zum Begriffsinhalt gehört, so dass
ein weitgehend klar umrissenes Konzept zu Tage tritt: Sünde wird als Eigenschaft
des Menschen und seines Handelns definiert, die aber nicht mit verzeihlicher
Schwäche als Ausnahmeerscheinung gleichgesetzt werden darf, sondern vielmehr
wesenhafter Zug des Menschen ist. Hier kann der Sinn der von Hirsch formulierten
Paradoxie der Identität von Sünde und Schöpfung erahnt werden. Bultmanns
Sprache ist bei aller der Thematik geschuldeten Spekulativität dabei aber sehr viel
klarer und logisch konsistenter.

6 Die Seitenangaben in Klammern am Ende der Beispiele (4)‒(6) beziehen sich auf Bultmann
1964 [1927]. In (4)‒(6) meine Hervorhebungen, J.G.

4.3 „Als Deutsche haben wir nur eine Ehre und eine Schande“ 69



Die Politisierung des theologischen Diskurses setzt insbesondere bei Hirsch, we-
niger explizit bei Gogarten, bereits in den Jahren vor 1933 ein. Während sich etliche
namhafte Theologen der ersten Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts, wie z. B. Schlatter,
Althaus oder Kittel, erst infolge der Machtergreifung ab 1933 thematisch und sprach-
lich ideologisch vereinnahmen ließen, erscheint bei Hirsch die nationalistische poli-
tische Komponente seines theologischen Denkens schon in Publikationen der 20er
Jahre explizit. Dies kann am Begriff der Ehre gezeigt werden, der zu einem Schlüssel-
begriff der politischen Lexik der NS-Ideologie avancieren wird7, aber schon vorher
Thema politischer und offenbar auch theologischer Diskurse war. Gogarten widmet
sich dem Begriff der „Ehre“ ausführlich in einer Schrift mit dem Titel Die Selbstver-
ständlichkeiten unserer Zeit und der christliche Glaube von 1932:

[...] Ehre hat man nicht als Mensch, als Person schlechthin, sondern als Amtsperson; man
hat sie in dem bestimmten Stand, in dem man steht, als Mann, Frau, Richter, Pfarrer, Arzt
usw. Und in dem Beruf, in der Arbeit, die man tut. Wichtig ist, sich klarzumachen, daß
die Ehre die Existenz des Menschen, also den Menschen selbst betrifft. Ehre betrifft nicht
etwas am Menschen, nicht diese oder jene Tat. [...] Die Ehre hat man nicht für sich, und
man kann auch nicht gut sich selbst Ehre geben. Sondern Ehre erhält man vom andern
und gibt man dem andern. So erhält man auch seine Existenz, die mit der Ehre gegeben
ist, von andern. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Gogarten 1932: 55)

Gogarten versucht hier, den Ehrbegriff an institutionelle Instanzen zu knüpfen,
indem er ihn als durch gesellschaftlich-berufliches Engagement von außen zu-
gewiesene soziale Tugend definiert, die schließlich gemeinsam mit der von Gott
gegebenen Existenz auch eine religiöse Dimension hat. Bei Hirsch betrifft der
Ehrbegriff dagegen nicht nur die Dimension der individuellen Existenz, son-
dern erhält darüber hinaus einen historisch-nationalen Aspekt, der explizit auf
Deutschland bezogen wird:

[...] als Glieder eines Staats, als Deutsche, haben wir nur eine Ehre und eine Schande;
und jeder, der mit uns in einem Willen unserm Staate sich hingibt, hat gleichen Teil an
ihr. Das schafft eine wirkliche Einheit des Lebens. [Meine Hervorhebung, J.G.]

(Hirsch 1924: 11)

Es ist aber Pflicht jeder Nation, für die Aufgabe, die sie in dem ihr gegebnen Leben und
der ihr gegebnen Kraft von Gott empfangen hat, einzustehen bis aufs äußerste. Tut sie
das nicht, so verliert sie ihre Ehre, so läßt sie die unmittelbare Verbindung mit dem Herrn
der Geschichte fahren, in der ihr ganzes Ethos ruht. Grauenvoll ist der Krieg immer. Wo
aber der Wille zu ihm aus der Heiligkeit der Verantwortung entspringt, da wird der Krieg
zum Ausdruck des tiefsten Wesens des Ethischen, zum Ausdruck der Entscheidung selbst.

7 Vgl. Schmitz-Berning 2000: 163: „In nationalsozialistischer Rhetorik der Grundwert der nor-
dischen Rasse und damit der deutschen Volksgemeinschaft, der seine Norm von dem Ziel der
‚Reinerhaltung des Blutes‘ erhalten soll.“

70 4 Erbitterte und Ergriffene



[...] Solche Gesinnung weiß sich nicht gestört, wenn auch der Feind den gleichen Geist in
sich trägt. Sie freut sich vielmehr dieser abstrakten Gemeinsamkeit im Höchsten, die
macht, daß man nun auch den Feind ehren kann. Uns Deutschen sind leider im Weltkrieg
Gegner, die das hätten verstehen können, nicht beschieden gewesen. [Meine Hervorhe-
bungen, J.G.] (Hirsch 1924: 28)

In dieser Schrift von 1924, die ungeachtet ihres Titels Die Liebe zum Vaterlande
eine in erster Linie theologische Abhandlung ist, die aber gleichzeitig, wie es bei
Hirsch nicht selten der Fall ist, politisch-historische Aspekte einbezieht, erläutert
Hirsch den Begriff Ehre sowohl theologisch als auch politisch, indem er Gott als
dem „Herrn der Geschichte“ unmittelbaren Anteil an historischen Konstellatio-
nen der politischen Geschichte zuschreibt. In diesem Vorgehen manifestiert sich
bereits auch in sprachlicher Hinsicht das ab 1933 nicht nur von Hirsch immer
wieder umgesetzte Verfahren, mithilfe syntaktisch-semantischer Strategien lo-
gisch nicht miteinander zu vereinbarende Aussagen in einen scheinbar kohären-
ten Zusammenhang zu bringen. So wird in den obigen Textauszügen zunächst
der Begriff der Ehre antinomisch mit dem Begriff der Schande kontrastiert, der im
politischen Diskurs der Weimarer Republik durch Schlagworte wie „Versailler
Schandfriede“ (vgl. Mell und Seidenglanz 2017: 18) bereits politisch besetzt ist.
Im Anschlusssatz wird eine bewusst zweideutige Anaphorik evoziert, indem der
Bezug des femininen Personalpronomens „ihr“ offengelassen wird, so dass nicht
eindeutig ist, ob die gemeinsame Ehre oder die gemeinsame Schande eine „Ein-
heit des Lebens“ herstelle, hier offenbar auf das deutsche Volk als sogenannte
„Schicksalsgemeinschaft“ bezogen. Die Auflösung folgt einige Seiten später,
wenn Hirsch den Begriff in direkten Bezug zur politischen Geschichte und zum
Krieg setzt. Ehre wird hier mittels einer scheinlogischen semantischen Operation
zur Rechtfertigung des von Gott gewollten „guten“ Krieges eingesetzt; Ehre
werde einem Volk zuteil, das für die ihm von Gott zugeteilten Pflichten eintrete,
wozu auch der Krieg als „tiefster Ausdruck des Ethischen“ gehöre. Ehre entspre-
che demnach der Gottgefälligkeit auf kollektiver Ebene, die für Hirsch offenbar
auch Kampf und Zerstörung als von Gott auferlegte Pflichten einschließt. Da dies
für alle Völker gleichermaßen gelte, gebühre, so Hirsch, auch dem Feind die Ehrer-
bietung, dies aber nur, so schränkt er wiederum ein, sofern der Feind „den glei-
chen Geist in sich trägt“. Ein solcher ehrenhafter Feind sei dem deutschen Volk
jedoch nicht beschieden gewesen. Hier bezieht sich Hirsch unmittelbar auf den
Ersten Weltkrieg und den von der nationalistischen und nationalsozialistischen
Propaganda so bezeichneten „Schandfrieden“ von Versailles sowie auf die ver-
meintliche Diskrepanz zwischen Deutschland und seinem vorgeblich „ehrenvol-
len“ Krieg auf der einen und Frankreich und seinem von der zeitgenössischen
politischen Rechten viel zitierten „schändlichen Friedensdiktat“ auf der anderen
Seite. Das sprachliche Geschick, das diesen Operationen innewohnt, besteht darin,

4.3 „Als Deutsche haben wir nur eine Ehre und eine Schande“ 71



von theologischen Begriffsbestimmungen nahezu unmerklich auf politische Posi-
tionierungen überzugehen und diese dadurch als gottgewollt und ethisch-religiös
verpflichtend zu rechtfertigen. Diese Technik deutet bereits auf (fach)sprachliche
Verfahren voraus, die Hirsch und etliche seiner Fachkollegen zwischen 1933 und
1945 zur Anwendung bringen werden, um theologisches Denken und totalitäre,
politische Ideologie miteinander in Einklang zu bringen. Fachsprachliche Diktion
und terminologische Unschärfe dienen hier einer vordergründigen Harmonisie-
rung von christlicher Religion und politischer Ideologie.

4.4 Fazit

Thomas Mergel stellt fest, dass die Sprache des öffentlichen Diskurses in der Zeit
der Weimarer Republik „eigentümlich pathetisch und hypertroph“ sei und erklärt
diese Sprache im Weiteren durch Verweis auf einen zeittypischen Sprachduktus,
der „moralische und existenzielle Horizonte vielleicht nicht deshalb setzt, weil die
Sprecher selbst so emphatisch empfinden [...], sondern der maximalistisch ausge-
staltet sein muss, um verstanden zu werden“ (Mergel 2002: 292‒293). Es ist sicher-
lich zutreffend, dass die Sprache der Weimarer Republik allgemein betrachtet, da
sie in eine Übergangsperiode zwischen Kaiserreich und NS-Regime fällt, nur einge-
schränkt spezifische Eigenschaften aufweist, die nicht auch als Nachwirkungen
des kaiserzeitlichen Schwulstes bzw. als Vorzeichen der nationalsozialistischen
Sprach-Megalomanie gedeutet werden können, und dies umso mehr, als die Spra-
che der NS-Zeit unmittelbar an die Sprache der imperialen Nationalromantik an-
knüpft und diese ideologisch weiter aufbläht. Dass die Sprache der Weimarer
Republik nur wenig erforscht wurde (vgl. Haß-Zumkehr 1998: 226), überrascht in-
sofern nicht, als die Weimarer Republik in vielen gesellschaftlichen Bereichen als
historische Fehlentwicklung oder als Resultat des verlorenen Weltkriegs betrachtet
wurde, die es zu überwinden gegolten habe oder die von Beginn an zum Scheitern
verurteilt gewesen sei. Für die theologische Fachsprache bedeutet die Reaktion auf
Krieg und Versailler Friedensschluss, dass sich zwar fortschrittliche und konserva-
tiv-reaktionäre Kräfte in unterschiedliche Richtungen bewegen, dass aber dessen
ungeachtet die sprachlich-terminologische Gestaltung von Fachtexten in einiger
Hinsicht formale Parallelen aufweisen.

Die von Karl Barth und Schülern vorangetriebene „Theologie der Krise“ be-
stimmt als radikale Wende und Abkehr von der bürgerlich-liberalen Vorkriegs-
theologie zunächst den vorherrschenden theologischen Diskurs der Zeit und ist
insofern emblematisch für die zeittypische Fachsprache. Letztere wird insofern
revolutioniert, als Elemente der emphatischen Predigtsprache, der expressionisti-
schen Unmittelbarkeitssprache und der graphisch-interpunktorischen Rhetorisie-

72 4 Erbitterte und Ergriffene



rung schriftlicher Texte Eingang in die wissenschaftliche Textgestaltung finden.
Dass dieselben sprachlichen Mittel auch von der konkurrierenden Seite der nati-
onal-konservativen, gegenrevolutionären Theologie eingesetzt werden, beruht
ebenso auf deren Verwurzelung im pathetischen Ton der Kaiserzeit wie in der
Erhabenheitsrhetorik der Kriegsbeschreibungen eines Walter Flex, eines Gorch
Fock, eines Ernst Jünger und vieler anderer. Während für Erstere die Katastrophe
des Weltkrieges und seiner Unmenschlichkeit als kausale Folge der verwässer-
ten, selbstzufriedenen Bürgertheologie anzusehen ist, ist man auf der anderen
Seite des theologischen Spektrums bestrebt, die als überkommen angesehene
Theologie des in seiner passiven Haltung vermeintlich defätistischen Bürgertums
zu überwinden. Dazu dient auch auf der konservativ-nationalistischen Seite eine
Fachsprache, die über ihre eigentlichen Aufgaben hinaus auch politische Wir-
kung entfalten und ebenso ‚wachrütteln‘ soll wie die Sprache der „Dialektischen
Theologie“.

Eine charakteristische Eigenschaft, die dieser Art von Wissenschaftssprache
eigen ist, ist eine frappierende terminologische Vagheit, bis hin zu Paradoxien, Wi-
dersprüchlichkeiten und offenbar gewollten Ambiguitäten und logischen Brüchen.
Während diese Tendenz auf der einen Seite zu einer theologischen Fachsprache
der unmittelbaren zeugnishaften Betroffenheit führt, die weit in die zweite Nach-
kriegszeit weiterwirkt und insbesondere für die Theologie nach dem Umbruchsjahr
1968 Pate stand, bereitet sie auf der anderen Seite der ideologisierten Fachsprache
der NS-Theologie den Boden, die mittels ekstatisch aufgeladener Schlagworte und
rhetorisch vernebelnder Beweisführungen die wissenschaftliche Seriosität ihrer
Zunft in die schwerste Krise ihrer Geschichte führt. Horst Dieter Schlosser skizziert
diesen Prozess der Begriffsaufladung unter Verweis auf sogenannte „Hochwertbe-
griffe„ folgendermaßen:

Gerade die politisch-semantische Verengung der Begriffstrias „deutsches Volk“ ‒ „deut-
sches Vaterland“ ‒ „deutsche Nation“ mit ihrer gleichzeitigen rassenideologischen und
imperialistischen Überhöhung erlebte bei allen, die sich mit dem gründlichen Scheitern
dieser Visionen nicht abfinden wollten, einen ungeheuren Aufschwung, ja bildete gera-
dezu das Fundament eines neuen, noch monströseren Zukunftsentwurfs, der seine bru-
tale Realisierung mit der NS-Machtübernahme erfahren sollte. Die Berufungen auf die
tradierten Hochwertbegriffe, die sich von der imperialistischen Deutung, die in die Ka-
tastrophe geführt hatte, freihalten wollten und eine Versöhnung mit den demokrati-
schen Leitbildern der Weimarer Republik anstrebten, waren dagegen von vornherein im
Nachteil. (Schlosser 2016: 275‒276)

Die semantische Um- und Aufwertung dieser „Hochwertbegriffe“ infiziert auch
die theologische Fachdiskussion. Hier sind es ‒ außer bei Hirsch, der von Anfang
an eine Synthese theologischer und politisch-historischer Betrachtung anstrebt ‒
weniger politische Begriffe wie Volk, Nation, Ehre, sondern eher theologische

4.4 Fazit 73



Schlüsselbegriffe wie Schöpfung, Ordnung, Bestimmung, Gehorsam, Schuld, Sünde,
Gnade, Rechtfertigung usw., die aus ihrem spezifisch theologischen Bedeutungszu-
sammenhang heraustreten und einer Politisierung des Transzendentalen den Weg
ebnen. Schlosser konstatiert, dass solche Schlüsselwörter charakteristischerweise
„dem Handeln oft sogar weit vorauslaufen und Handlungen in Richtungen lenken
können, die sich aus den ‚objektiven‘ historischen Gegebenheiten allein nicht hin-
länglich erklären lassen“ (Schlosser 2016: 283). Diese Feststellung bezieht sich
zwar in erster Linie auf politisch-propagandistische Schlüsselbegriffe, trifft aber in
der Übergangszeit von der Weimarer Demokratie zur Diktatur zunehmend auch für
theologische Fachdiskurse zu, wenn Termini der theologischen Dogmatik zur wis-
senschaftlich verbrämten Apologie politischer Ideologie umdefiniert werden.

74 4 Erbitterte und Ergriffene



5 Höflinge und Hetzer − die Fachsprache
der protestantischen Theologie unter
der nationalsozialistischen Diktatur

Wie jede totalitäre Ideologie beanspruchte auch der Nationalsozialismus den Sta-
tus einer Ersatzreligion und duldete Religionsausübung im von ihm ideologisch
dominierten Staat widerwillig und gegebenenfalls unter strengen Voraussetzun-
gen. Umgekehrt stehen Vertreter der Religionen, ob Wissenschaftler, Repräsen-
tanten der Kirche oder Gläubige, grundsätzlich unter totalitärer Gewaltherrschaft,
die öffentlicher religiöser Tätigkeit nicht wohlgesonnen ist, vor dem Dilemma,
sich der herrschenden Ideologie unterwerfen zu müssen oder ihr unter Gefährdung
von Leib und Leben mehr oder weniger aktiven Widerstand entgegenzusetzen. Im
ersteren Fall gibt es wiederum zwei Optionen: dem Glauben abzuschwören oder
sich einer eventuell offiziell geduldeten, gleichgeschalteten Staatskirche zu unter-
werfen. Im letzteren Fall ist eine Entscheidung zwischen offenem Widerstand oder
innerer Emigration und Rückzug ins Private erforderlich. In der Epoche der natio-
nalsozialistischen Diktatur in Deutschland 1933‒1945 fungierten die bereits 1932
gegründeten sogenannten Deutschen Christen als staatlich tolerierte Dachorganisa-
tion der lutherisch-protestantischen Kirche, die sich aufgrund innerer Zwistigkei-
ten in immer kleinere Gruppierungen aufspaltete. Als oppositionelle Gegenkirche
gegen die Bestrebungen zur Gleichschaltung und staatlich-ideologischen Verein-
nahmung der protestantischen Kirche bildete sich 1934 die Bekennende Kirche, die
sich der nationalsozialistischen Irrlehre relativ offen entgegenstellte. Zu den be-
kanntesten in der Bekennenden Kirche aktiven Theologen gehörten Martin Niemöl-
ler und Dietrich Bonhoeffer. Den Deutschen Christen standen hingegen etliche an
theologischen Fakultäten der staatlichen Universitäten tätige Wissenschaftler
nahe, darunter Emanuel Hirsch, Gerhard Kittel, Paul Althaus und zahlreiche an-
dere. Robert P. Ericksen stellt zu diesen drei renommierten ‚Staatstheologen‘ fest:

Jeder dieser drei Männer war ein bedeutender und international anerkannter Wissen-
schaftler. Keiner von ihnen war vor 1933 Nazi, und keiner kann dem radikalen, fanati-
schen Nazismus zugerechnet werden. Und doch gibt es etwas, das sie miteinander
verbindet: Jeder von ihnen hat Hitler öffentlich unterstützt, begeistert und mit wenig Zu-
rückhaltung. (Ericksen 1986: 8)

Ericksens erstaunte Beobachtung, für die er in seiner Monographie zur protestanti-
schen Theologie im NS-Staat Erklärungen zu finden versucht, fasst in wenigen
Worten das Paradox der protestantischen Theologie im Nationalsozialismus zu-
sammen: Auf der einen Seite ist Deutschland nicht zuletzt als das Mutterland der

Open Access. ©2022 Joachim Gerdes, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110770193-005

https://doi.org/10.1515/9783110770193-005


lutherischen Reformation auch Zentrum der wissenschaftlich-theologischen
Forschung mit traditionell internationalem Renommee; viele der anerkanntes-
ten Theologen waren schon lange vor Hitlers Machtergreifung unumstrittene Ko-
ryphäen auf ihrem Gebiet. Auf der anderen Seite sind es gerade einige der
bedeutendsten Wissenschaftler, die, offenbar nicht in erster Linie aus kleinli-
chem Opportunismus oder aus Angst um Amt und Lehrstuhl, sondern durchaus
aus innerer Überzeugung und mit rhetorischem Aplomb, die nationalsozialisti-
sche Sache unterstützen.

Victor Klemperer beleuchtet in Lingua Tertii Imperii (19754 [1947]) die religi-
öse Seite der ideologisch-politischen Sprache der Diktatur:

Daß die LTI auf ihren Höhepunkten eine Sprache des Glaubens sein muß, versteht sich
von selber, da sie auf Fanatismus abzielt. Doch das Eigentümliche hierbei ist, daß sie als
Glaubenssprache sich eng an das Christentum, genauer: an den Katholizismus lehnt, ob-
wohl der Nationalsozialismus das Christentum, und gerade die katholische Kirche, bald
offen, bald heimlich, bald theoretisch, bald praktisch, aber von allem Anfang an be-
kämpft. (Klemperer 19754 [1947]: 142)

Klemperers Beobachtung bringt einerseits eins der fundamentalen Merkmale tota-
litärer, auf die Unfehlbarkeit einer autokratischen Führerfigur ausgerichteten Ideo-
logien auf den Punkt, nämlich die mehr oder weniger bewusste und explizite
Imitation religiöser Sprache. Andererseits thematisiert er damit auch das zentrale
Problem theologischer Fachsprache unter der Diktatur: Durch die Vereinnahmung
religiöser Redefiguren, sprachlicher Bilder aus der Glaubenswelt und kultischer
Ausdrucksformen durch Politik und Staatsideologie rückt die Sprache der Theolo-
gie und der Verkündigung unwillkürlich in die Nähe der sie missbrauchenden und
sie besetzenden politischen Macht und ist somit in der schwierigen Lage, ihre In-
halte ohne zweideutige Rhetorik vermitteln zu müssen, um nicht in den Sog der
propagandistischen und demagogischen Staatssprache zu geraten. Dass dies ein
besonders schwieriges Unterfangen ist, wird bei der Analyse der theologischen
Fachsprache im NS-Staat im Folgenden deutlich. Dabei ist zwischen der Fachspra-
che von Theologen zu unterscheiden, die sich uneingeschränkt in den Dienst des
Regimes gestellt haben, und der Fachsprache derjenigen, die es sich zum Anliegen
gemacht haben, den christlichen Glauben durch Verbindung von Tradition und
neuer Ideologie mit letzterer in Einklang zu bringen und dies, wenn auch erfolglos,
theologisch-wissenschaftlich zu begründen versuchten. Theologen des Wider-
stands, die sich konsequent gegen die Gleichschaltung der protestantischen Kirche
und Theologie gestellt haben und damit zwangsläufig auch sprachlich andere
Wege gegangen sind (Bonhoeffer, Tillich u. a.), werden im anschließenden Kapitel
4 behandelt. Im vorliegenden Kapitel geht es zunächst um die beiden oben skiz-
zierten Typologien, sowohl um die ideologisch angepasste Sprache linientreuer

76 5 Höflinge und Hetzer



Theologen wie Walter Grundmann, Martin Redeker und Wilhelm Stapel als auch
vor 1933 unpolitischer Wissenschaftler, die nach 1933 zu willigen Mitläufern wur-
den, wie Adolf Schlatter, Gustav Adolf Deissmann oder vorübergehend auch
Friedrich Gogarten. Anschließend erfolgt eine Analyse der weitaus komplexeren
Sprache bereits vor 1933 renommierter Theologen, die die zum Scheitern verur-
teilte Gratwanderung unternahmen, gleichzeitig den Ansprüchen des totalitären
Regimes und ihren eigenen Grundsätzen wissenschaftlich-theologischer Seriosi-
tät gerecht werden zu wollen: Im Vordergrund stehen dabei die anerkannten ‚Ko-
ryphäen‘ ihrer Zeit, Emanuel Hirsch, Gerhard Kittel und Paul Althaus.

Zur Affinität von religiöser Sprache und nationalsozialistischem Sprachge-
brauch konstatiert Klemperer, hier im Hinblick auf die politische Sprache der
Diktatur:

Die mannigfachen ans Jenseitige rührenden Ausdrücke und Wendungen der LTI bilden in
ihrer Gemeinsamkeit ein Netz, das der Phantasie des Hörers übergeworfen wird und das
sie in die Sphäre des Glaubens hinüberzieht [...]; der Nazismus wurde von vielen als
Evangelium hingenommen, weil er sich der Sprache des Evangeliums bediente.

(Klemperer 19754 [1947]: 152‒153)

Es wird zu prüfen sein, inwieweit umgekehrt die Fachsprache der Theologie
sich von politisch-ideologischer Umklammerung vereinnahmen ließ oder mit
welchem Erfolg sie sich bemühte, ihre Eigenständigkeit zu bewahren. Wenn
der Rezipient in der politisch-ideologischen Sprache bewusst „in die Sphäre
des Glaubens hinübergezogen“ werden soll, geht es in der theologischen Fach-
sprache darum, die politische Sprache in den Glaubensdiskurs hinüberzuzie-
hen, um diesen vor den ideologischen ‚Glaubenswächtern‘ zu rechtfertigen,
ohne sich zu offensichtlich instrumentalisieren zu lassen, um die religiöse Bot-
schaft nicht zu sehr zu kompromittieren. Dass diese doppelte Zielsetzung nicht
gelingen kann, wird im Folgenden mittels einer linguistischen Analyse gezeigt.

5.1 „Wo bleibt da der Glaube an das Blut?“ ‒ Sprache
als Medium eines Probehandelns

Eine Analyse der protestantischen theologischen Fachsprache unter der Dikta-
tur kommt nicht umhin, sich mit Formen des Umgangs mit dem totalitären
Machtapparat wie Mitläufertum, Widerstandsgeist, Opportunismus oder servi-
ler Willfährigkeit auseinanderzusetzen. Am Anfang des Kapitels erscheint es
daher folgerichtig, einen Blick auf späte Äußerungen bereits im Wissenschafts-
diskurs etablierter Theologen zu werfen, die ihre produktive Schaffensperiode
weitgehend abgeschlossen hatten, die aber offenbar der Wucht der nationalso-

5.1 „Wo bleibt da der Glaube an das Blut?“ 77



zialistischen Ideologisierung aller Gesellschaftsbereiche wie auch der totalitären
Sprachpolitik nicht widerstehen konnten oder wollten und ihr unbestrittenes wis-
senschaftliches Renommee durch fragwürdige Äußerungen gefährdeten. Interes-
sant ist in diesem Zusammenhang eine Einlassung Gustav Adolf Deissmanns in
seinem bereits 1925 erschienenen Paulus. Eine kultur- und religionsgeschichtliche
Skizze:

Wir wollen nun die ermittelbaren Züge seiner menschlichen Persönlichkeit betrachten;
sie werden uns zeigen, daß Paulus, wesens- und blutsverwandt den unliterarischen
Schichten seiner Welt, in dem Menschengewimmel der Kleinen nicht untergeht, sondern,
in der antiken Masse wurzelnd, über die Masse als Großer, als Führer weit emporragt.
[Meine Hervorhebungen, J.G.] (Deissmann 1925: 43)

Hier zeigt sich am Beispiel der Führer- und Blut-Begriffe, dass politische Schlüssel-
wörter bereits vor der Einführung einer verbindlichen ideologisch kanonisierten
Sprachpolitik durch die NS-Propaganda ein Eigenleben führen. Was Deissmann an
dieser Stelle noch als „unliterarische Schichten“, „Menschengewimmel der Klei-
nen“ und „Masse“ paraphrasiert, gerinnt später zum politischen Schlagwort des
(deutschen) „Volkes“ und wird hier bereits in unmittelbare Verbindung zur „We-
sens- und Blutsverwandtschaft“ gebracht.

Ein politisch-ideologisch bis heute weitgehend unverdächtiger Theologe
wie der Mitbegründer der Dialektischen Theologie Friedrich Gogarten reiht sich
in den Chor der frühen Befürworter der neuen staatlichen Machtstrukturen ein,
wenn er folgende Ausführungen über die neue politisch-religiöse Position des
christlichen Staatsbürgers mit einer Polemik gegenüber der Kirche verbindet:

Der neue Staat [...] steht nicht mehr einem privaten Menschen gegenüber [...]. Er bean-
sprucht den Menschen ganz und gar und läßt ihn nur gelten, insofern er sich als völkisch
bestimmter Mensch mit seiner ganzen Existenz dem Staate zur Verfügung stellt. Dieser
Anspruch [...] meint nicht nur die äußere Existenz des Menschen, [...] sondern sie meint
sein höchstes irdisches Gut, die Ehre. [...] Denn Staat und Volk und die Ordnungen, die
mit ihnen verbunden sind, sind die Grundfesten der menschlichen Existenz, die sie allein
bewahren können vor der Gefahr der Zerstörung und Entartung, die sie von innen sowohl
wie von außen ständig bedrohen. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Gogarten 1933: 8‒10)

Gogarten bedient sich in seiner Analyse der politischen Situation nach Hitlers
Machtergreifung 1933 unübersehbar der ideologisch neu definierten offiziellen
Lexik, darunter „Ehre“, „völkisch bestimmter Mensch“, „Entartung“, und es
geht ihm darum, ein ganzes Bündel von semantisch ideologisierten, zeittypi-
schen ‚Hochwertwörtern‘ in einen theologischen Kontext zu stellen. Das wird
umso deutlicher, wenn er einige Seiten weiter die Rolle der Kirche im neuen
Staat thematisiert und gegen deren Vorbehalte gegenüber ihrer Vereinnah-
mung seitens der neuen Machthaber polemisiert:

78 5 Höflinge und Hetzer



Die Ängstlichkeit, mit der die Kirche, und gar nicht nur die theologisch unbelehrtesten
Kreise in ihr, dem nationalsozialistischen Staat und dem politischen Geschehen gegenü-
bersteht, ist wahrhaftig kein Ruhmestitel für sie. Wenn irgendwo, dann sollte man in ihr
um Herrschaft wissen und darum, daß Herrschaft zur menschlichen Existenz gehört. [...]
Wo aber darum auch ihre Predigt von der Herrschaft Jesu Christi und von seiner Überwin-
dung der Mächte dieser Welt wieder den objektiven Ernst und die Realität erhält, ohne
die sie kein wirkliches Kerygma, keine wirkliche Ausrichtung der Botschaft ihres Herrn
sein kann. Man sollte in der Kirche wissen, daß da, wo die Härte der menschlichen Exis-
tenz wieder sichtbar und spürbar wird, auch die Mythologumena von den Scheinmächten
und Scheinherrschaften wieder aufkommen, durch die man sich zu allen Zeiten der wirk-
lichen Herrschaft, der irdischen des Staates und der himmlischen Jesu Christi, zu entziehen
sucht. Aber der private Mensch [...] weiß darum nichts von einer echten Herrschaft des Staa-
tes, und wo sie ihm begegnet, da meint er nicht anders, als daß Barbarei und Sklaverei be-
ginnt. Daß nur unter echter staatlicher Herrschaft auch echte Freiheit möglich ist, begreift er
nicht, da er nur die Scheinfreiheit des abstrakten Individuums kennt. Er weiß darum aber
auch nichts von der Herrschaft Christi. Denn er kann auch nichts verstehen von der Herr-
schaft und der Macht, die Sünde, Tod und Gesetz über ihn und die ganze Welt haben. [Meine
Hervorhebungen, J.G.] (Gogarten 1933: 13)

Die Ausführungen des renommierten Breslauer (1931‒35) und Göttinger (1935‒55)
Systematikers Friedrich Gogarten sind ein frühes Beispiel für die Technik der ter-
minologischen Verschränkung von politischen Schlagworten und theologischen
Fachbegriffen, die die theologische Fachsprache zwischen 1933 und 1945 maßgeb-
lich prägt. Im ersten Textauszug wird die Ehre, als höchstes irdisches Gut des völ-
kisch bestimmten, dem neuen politischen System verpflichteten Staatsbürgers,
dem religiösen Bereich nebengeordnet, insofern als diese Ehre die Grundlage der
menschlichen Existenz sei, die sie vor Entartung bewahre, worunter offenbar nicht
nur eine vom Autor als negativ bewertete Entwicklung im rassenideologischen
Sinn, sondern im theologischen Kontext gleichzeitig auch eine sittlich-moralische
Abweichung vom Pfad der christlichen Tugend zu verstehen ist. Im zweiten Zitat
wird diese Verknüpfung des politischen Credos und des religiösen Glaubens dann
mittels terminologischer Ambiguitäten weiter vorangetrieben. Im Mittelpunkt steht
eine Kritik an der Kirche, da diese sich nur zögerlich den neuen Machtverhältnis-
sen unterordnen wolle. Die Verpflichtung der Kirche, den Herrschaftsanspruch des
NS-Regimes zu unterstützen und gutzuheißen, wird mit dem Begriffspaar Herr-
schaft / Freiheit begründet: Der theologische Topos der Herrschaft Christi wird
von Gogarten umrissen als „himmlische Herrschaft“ und als „Überwindung
der Mächte dieser Welt“, die erst die individuelle Freiheit ermögliche, da sie sich
der Herrschaft der Sünde, des Todes und des Gesetzes entgegenstelle. Bis hierhin
handelt es sich um einen theologischen Diskurs, der fachsprachlich konsistent
wäre, wenn Gogarten nicht den theologischen Herrschaftsbegriff mit einem säkula-
ren Herrschaftsbegriff verknüpfen würde und dessen Polysemie damit als sprachli-
chen Kunstgriff zur Begründung einer Notwendigkeit der kirchlich-christlichen

5.1 „Wo bleibt da der Glaube an das Blut?“ 79



Gutheißung auch der weltlichen Macht instrumentalisieren würde. Der Begriff
Herrschaft erscheint im zitierten Text insgesamt neun Mal: Die ersten drei Textstel-
len verweisen auf die Herrschaft Jesu Christi, dann ist von „Scheinherrschaften“
die Rede, als welche christliche und staatliche Herrschaft von ihren Gegnern be-
zeichnet würden, um sich ihnen zu entziehen, um dann schließlich religiöse und
weltliche Herrschaft als parallele Phänomene mehr oder weniger gleichzusetzen
und beide abschließend mit der Herrschaft des Bösen, des Todes und des Gesetzes
in Kontrast zu setzen, womit offenbar die im Christentum überwundene und als
heidnisch verurteilte Gesetzesgläubigkeit der alttestamentlichen jüdischen Reli-
gion gemeint ist. Die terminologische Operation erweist sich als ein geschicktes
Verfahren zur Selbstrechtfertigung theologischer Wissenschaft im Dienst des tota-
litären Staates. Herrschaft wird wiederholt als zentrales Element des christlichen
Glaubens in Erinnerung gerufen, insofern als die „Herrschaft Jesu Christi“ Grund-
konsens der christlichen Religion sei; das Verständnis der „himmlischen Herr-
schaft“, so argumentiert Gogarten, sei nur demjenigen möglich, der auch die
weltliche Herrschaft, die als „Härte der menschlichen Existenz [...] sichtbar und
spürbar“ sei, kenne und sich ihr unterwerfe, wie es von ihm auch gegenüber der
religiösen Autorität verlangt werde. So wie die Herrschaft Jesu aus theologischer
Sicht zur wahren geistigen Freiheit führe, so garantiere auch nur die „echte staatli-
che Herrschaft“ dem Untertanen „echte Freiheit“. Darüber hinaus argumentiert
Gogarten mit Begriffen wie „Scheinherrschaft“ und „Scheinmacht“; diese seien so-
genannte „Mytholegumena“ (narrative / mythische Texte), die das nicht in die reli-
giöse Gemeinschaft eingebundene und damit geistig irrlichternde Individuum
dazu verleiteten, die staatliche Herrschaft als „Barbarei und Sklaverei“ zu missdeu-
ten. Neben den „Mytholegumena“ wird der theologische Fachbegriff Kerygma
(christliche Botschaft / Predigt) eingestreut, um der eigentlich politischen Aussage
des Textes eine stärker theologische Gestalt zu verleihen. Diese scheinbar logische
argumentative Parallelordnung von religiöser und weltlicher Herrschaft funktio-
niert in der Tat nur auf der begrifflich-semantischen Oberflächenebene, hält aber
einer sachlichen Analyse kaum stand. Wenn aufgrund der Wortidentität des Herr-
schafts-Begriffes, unabhängig von seinem Kotext und von den jeweils mit ihm ver-
bundenen Attributen, eine semantische Übereinstimmung unterstellt wird, dann
missachtet Gogarten bewusst nicht nur die Polysemie des Begriffs, einerseits im
Sinne göttlicher Herrschaft als Glaubensinhalt und andererseits im Sinne weltli-
cher Herrschaft als politische Realität, sondern auch polysemische Differenzen
zwischen unterschiedlichen Herrschaftsarten, von der tatsächlichen oder nur
angemaßten Volksherrschaft bis hin zur totalitären Gewaltherrschaft oder zur
Sünden- oder Todesherrschaft. Mittels einer relativ einfachen semantischen
Gleichung leistet Gogarten somit am Beginn der Diktatur durch eine schein-

80 5 Höflinge und Hetzer



wissenschaftliche Apologie der neuen Staatsmacht und ihrer autokratischen
Regierungsform theologische und religiöse Schützenhilfe.

Ein weiteres Beispiel für die ideologische Neubewertung von Begriffen, die be-
reits lange vor der nationalsozialistischen Machtübernahme eine feste terminologi-
sche Position im theologischen Fachdiskurs innehatten, zeigt sich bei dem 1938
mit 85 Jahren verstorbenen Tübinger Neutestamentler Adolf Schlatter, der lediglich
die ersten Jahre der Diktatur als emeritierter Theologe erlebte. In einem erratischen
Text mit dem Titel Wird der Jude über uns siegen? Ein Wort für die Weihnachtszeit
bemüht sich Schlatter, in Bezug auf das von den Nationalsozialisten zum „Fest der
aufsteigenden Sonne“ umgewidmete Weihnachtsfest deutlich zu machen, dass die
nationalsozialistische Politik hier den jüdischen Gegnern des Christentums unge-
wollt in die Hände spiele, indem sie die traditionelle Feier der Geburt Christi säku-
larisiere (Schlatter 1935: 11). Bezeichnend ist an dieser Abhandlung von 1935 die
Verwendung von Schlüsselbegriffen der nationalsozialistischen Rassenideologie,
wie Jude, Judenschaft, Rasse, Rassenseele, Blut, Art, die durch ihre sicher nicht
ganz zufällige Verwendung in einem theologischen Fachtext vor verändertem poli-
tisch-historischem Hintergrund der neuen NS-Diktatur ein kompromittierendes,
verändertes semantisches Gewicht bekommen:

Wenn dem Juden vorgeworfen wird, daß er durch die Art seiner Rassenseele gezwungen
sei zu lügen, wird zwar durch die Verallgemeinerung dieses Urteil selbst zu einer Lüge
[...]. Dies aber ist gewiß, daß der Jude dann lügt, wenn sein Haß gegen Jesus und die
Christenheit aus ihm spricht. [Meine Hervorhebungen in Schlatter 1935, 8, 12, 17-18, 21,
25, J.G.] (Schlatter 1935: 8)

Haben wir denn wirklich Grund, unsere Rasse so ängstlich vor der Berührung mit dem,
was menschlich ist, zu hüten? Wo bleibt da der Glaube an das Blut? [...] Keiner hat je in
anderer Weise Weihnacht gefeiert, als es für ihn artgemäß war. Denn immer, wenn wir
von anderen ein neues Vorstellen und neues Wollen empfangen, wird es von unserer Art
aufgenommen und so angeeignet, wie unsere Art es uns erlaubt. (Schlatter 1935: 12)

Darum ist das Bestehen der völkischen Gemeinschaft die unentbehrliche Grundlage für
das Dasein und das Gedeihen der Kirche, und das Christentum ist in jeder Zeit und an
jedem Ort der natürlichen Art eines jeden gemäß. (Schlatter 1935: 17‒18)

Die Geschichte, rühmt der Jude, habe ihr Urteil gesprochen; zwar scheue sich der Deut-
sche noch, dem russischen Juden zu folgen und gegen den Teil des Volkes, der noch
christlich denke, mit Gewalt zu wüten. (Schlatter 1935: 18)

Aus der Verehrung der eigenen Rasse braucht nicht notwendig die Feindschaft gegen die
anderen Rassen zu entstehen; es kann ihnen, weil auch sie naturhaft begründet sind, das
Recht des Daseins zugestanden werden. [...] Duldung kann der Staat nur der Judenschaft,
nicht aber der Kirche gewähren; denn nur die Judenschaft kann er als einen Fremdkörper
von sich absondern und neben sich ertragen. (Schlatter 1935: 21)

5.1 „Wo bleibt da der Glaube an das Blut?“ 81



Nun haben wir auch eine mit uns verwachsene Natur, ein Blut, das wir ehren, weil es uns
belebt, und einen Boden, an den wir uns klammern, weil er uns trägt. Daran wird die kö-
nigliche Art der Wirksamkeit Jesu offenbar [...]. (Schlatter 1935: 25)

Es ist freilich möglich, daß der Jude zunächst einen machtvollen Sieg über uns gewinnt;
aber dieser Sieg wird nicht endgültig sein. Denn den Glauben an Gott hat nicht der Jude in
die Welt gebracht, und ebensowenig können die Juden und Judengenossen ihn zerstören.

(Schlatter 1935: 25)

Im Falle Schlatters, der ähnlich wie Gogarten nur in den Anfangsjahren der NS-
Herrschaft als Unterstützer oder Verfechter der nationalsozialistischen Ideologie in
Erscheinung getreten ist, ist anhand der oben repräsentativ zusammengestellten
Zitate dennoch zu erkennen, wie theologisch womöglich vorher als unverfänglich
betrachtete Begriffe, in einen neuen Kontext gestellt, zu Kampfbegriffen werden.
Darüber hinaus legen die Textstellen nahe, dass eine ideologisch-politische Konno-
tation bereits in den theologischen Diskursen der Vorhitlerzeit mitgeschwungen
haben dürfte. In erster Linie geht es im gesamten Text um die Rolle der Juden in
der deutschen Gesellschaft, die hier abwechselnd singularisch als „der Jude“ oder
kollektiv als „die Judenschaft“ bezeichnet werden. Es ist offensichtlich, dass die
Juden als biblisches Volk und deren Nachfahren in der Diaspora eine zentrale
Rolle in der theologischen Wissenschaft spielen, während Begriffe wie „Rasse“
und „Blut“ im ethnologischen Sinn eher politisch-propagandistisch markierte Be-
griffe sind, die hier zunächst gleichbedeutend mit „Volk“ als ethnische Einheit
verwendet werden. Das Kompositum „Rassenseele“ ist eine semantische Hybrid-
bildung, in der der ideologisch markierte Begriff der „Rasse“ mit dem theologis-
chen Terminus der „Seele“ in unmittelbare Verbindung gebracht wird und ein
unhaltbarer direkter Zusammenhang zwischen ethnischer Identität und religiöser
Prädisposition hergestellt wird.

Auf der Grundlage dieser politisch-ideologischen definitorischen Festlegungen
erscheinen Schlatters Ausführungen in einem anderen Licht. „Jude“wird zum Zeit-
punkt des Erscheinens der Schrift nicht mehr in theologisch-neutraler bzw. konfes-
sionell-abgrenzender Absicht benutzt, sondern zum diskriminierenden Pejorativ,
zum „kollektiven Feindsymbol, meist in der Singular-Form“ bzw. zum „Schimpf-
namen für alle dem NS-Regime verhaßten Personen, auch wenn sie keine Juden
waren“ (Brackmann und Birkenauer 1988: 103). Dass Schlatter hier die Juden als
alttestamentliches Volk Israel und die jüdischen Mitbürger seiner Zeit nur zufäl-
lig ohne bewusste Intention terminologisch gleichsetzt, erscheint eher unwahr-
scheinlich, wenn im selben Atemzug die Rede ist von der „Art seiner [jüdischen,
J.G.] Rassenseele“, „der Jude lügt ...“, „dem russischen Juden“ oder den „Juden-
genossen“ als Synonym für die sowjetische Regierung, der (nicht nur) in der NS-
Ideologie unterstellt wird, Teil einer vermeintlichen sogenannten ‚jüdischen

82 5 Höflinge und Hetzer



Weltverschwörung‘ zu sein; vielmehr scheint er hier bewusst die biblischen
Juden mit den vom NS-Regime marginalisierten und verfolgten, von der NS-
Propaganda so bezeichneten „jüdischen Staatsfeinden“ zu verschmelzen. Wenn
Schlatter schließlich zugestehen will, dass „der Jude“ als „Fremdkörper“ vom
Staat „abgesondert“, „geduldet“ und „ertragen“ werden könne und ihm ein
„Recht des Daseins zugestanden“ werden könne, dann spielt dies mehr als un-
zweideutig auf die nicht explizit genannte Option an, ihm dieses Recht eben
auch nicht zu gewähren und ihn als „Fremdkörper“ nicht nur gesellschaftlich
auszugrenzen, sondern auch in jeder denkbaren Weise bis hin zur physischen
Vernichtung aus dem Staat „abzusondern“. Der Begriff Art wird hingegen allge-
mein auf die Christen bezogen, die sich ihrerseits auf die „königliche Art“ Jesu
beriefen, und wird im historischen Kontext nur auf das deutsche Volk und des-
sen „völkische Gemeinschaft“ bezogen. Ebenso spielen „Blut, das wir ehren, weil
es uns belebt“, der „Boden, der uns trägt“ und die „Natur“ im Kontext der Zitate
eindeutig auf nationalsozialistische Schlüsselbegriffe an. Schlatter lässt sich auf
diese Weise auch durch eine fachsprachliche Neuorientierung als vermeintlich
unverdächtiger Patriarch der akademischen Theologie noch im hohen Alter als
Repräsentant der „völkischen“ Theologie instrumentalisieren.

Die Ausführungen der hier exemplarisch angeführten „Mitläufer“ Deiss-
mann, Gogarten und Schlatter, die nicht einmal zu den Wortführern der linien-
treuen NS-Theologie gehörten, machen deutlich, dass die Weiterverwendung
im Vorfeld in Teilen unverfänglicher Fach- und Sachwörter, wofern sie im
neuen historisch-politischen Kontext zu Schlüssel-, Kampf- und Hetzwörtern
geworden sind, zu einer ideologischen Vereinnahmung der wissenschaftlichen
Theologie und ihrer Repräsentanten führt. Schlosser beschreibt die Bedeutung
von Schlüsselwörtern im Kontext sich wandelnder politisch-historischer Rah-
menbedingungen folgendermaßen:

[...] [P]olitische Leitbilder, die ihre Basis in bewusstseinslenkenden Schlüsselwörtern
haben, [können] in historischen Analysen oft unterschätzte, tatsächlich aber entschei-
dende Faktoren für das politische Handeln sein. Für sie ist geradezu charakteristisch,
dass sie dem Handeln oft sogar weit vorauslaufen und Handlungen in Richtungen lenken
können, die sich aus den „objektiven“ historischen Gegebenheiten allein nicht hinläng-
lich erklären lassen. Wie die klassischen Utopien, aber auch jedes politische Programm
erschaffen die Schlüsselwörter von Leitbildern zunächst eine nur-sprachliche Wirklich-
keit, die im weiteren Verlauf entweder erreicht oder verfehlt wird. Sprache ist in diesen
Prozessen Medium eines „Probehandelns“. Eine der fatalen „Verfehlungen“ ereignet sich
immer dann, wenn eine ideale Vision und seine tatsächliche Verwirklichung immer wei-
ter auseinanderdriften, das sprachliche Symbol des ursprünglichen Ideals aber unverän-
dert weiter benutzt wird. Aus solchen Situationen entstehen Ideologien, die dann
endgültig nur noch als sprachliche Konstrukte funktionieren, vor allem, wenn sie jede
Bodenhaftung in der Realität verloren haben. (Schlosser 2016: 283)

5.1 „Wo bleibt da der Glaube an das Blut?“ 83



Die Rhetorik des Blutes, der Rasse, der Art, der Ehre, der Herrschaft, des Führer-
tums und schließlich auch der Judenschaft und des in Gegensatz zum deutschen
Volk bzw. zum Deutschen gestellten paradigmatischen, immer mit den gleichen Ei-
genschaften stigmatisieren Juden ist für diesen Vorgang der Bedeutungsverschie-
bung beispielhaft: Wenn die aufgeführten Begriffe in den zwanziger Jahren schon
zumindest eine nationalromantische, deutschtümelnde, martialisch-reaktionäre
und nicht zuletzt auch rassistisch-antisemitische Semantik besaßen, so werden sie
in den dreißiger Jahren zu ideologisch starren Kampfbegriffen der nationalsozialis-
tischen Ideologie zugespitzt. Es sind Schlüsselwörter national-konservativer Dis-
kurse der Kaiser- und Zwischenkriegszeit, die als sprachliches Inventar von
utopischen Idealvorstellungen eines wiedererstandenen, starken, selbst- und
traditionsbewussten, ethnisch einheitlichen deutschen Großreiches ihr Eigenle-
ben führen und zu Beginn des nationalsozialistischen Regimes als politische
‚Hochwertwörter‘ (vgl. Janich 1999: 120‒121) in historischen, gesellschaftspoliti-
schen, aber auch in theologischen Kontexten weiterverwendet werden, wobei sie
die neue Wirklichkeit durch die von ihnen transportierten, überlieferten Konno-
tationen aufwerten sollen. Wie in den folgenden zwei Kapiteln zu zeigen sein wird,
wird die semantische Umdeutung von Schlüsselbegriffen auch in der wissenschaft-
lichen Theologie zum probaten Mittel der regimefreundlichen Argumentation.
Dabei machen sich die Autoren hier wie dort die fließende Grenze der theologis-
chen Fachterminologie zur politisch-ideologischen Terminologie zunutze.

5.2 „Religion ist durchaus als Frage und Ringen rassisch
gebunden“ ‒Mystifizierung, Archaisierung,
Ideologisierung

Vorläufer und Mitläufer, die nicht unmittelbar zu den Protagonisten der regime-
treuen Theologie zu zählen sind, werden von Beginn an flankiert von Theologen,
die durch ihre vollständige Indienstnahme seitens der nationalsozialistischen Poli-
tik für einen kurzen Zeitraum aus der Bedeutungslosigkeit emportauchen und zu
Vorreitern der politisierten protestantischen Theologie und zu deren Wortführern
aufsteigen. Diese 1933 noch jungen Theologen, die hier paradigmatisch für eine
große Anzahl opportunistischer Karrieristen stehen, machen keinen Hehl aus ihrer
Gesinnung und setzen die theologische Fachsprache gezielt zur Verbreitung natio-
nalsozialistischen Gedankengutes ein.

Der theologisch dilettierende Publizist Wilhelm Stapel (1882‒1954) kann
hier an erster Stelle genannt werden, da er bereits vor 1933 eine Reihe von pro-
grammatischen Schriften veröffentlichte, die für die terminologische Umorien-

84 5 Höflinge und Hetzer



tierung und argumentative Neuausrichtung der protestantischen theologischen
Fachsprache wegweisende Akzente gesetzt haben. Zu nennen sind in erster
Linie die Publikationen Antisemitismus und Antigermanismus ‒ Über das seeli-
sche Problem der Symbiose des deutschen und des jüdischen Volkes (Stapel
1928), Sechs Kapitel über Christentum und Nationalsozialismus (Stapel 1931) und
Der christliche Staatsmann: Eine Theologie des Nationalismus (Stapel 1932). Stapel
gehört mit diesen Schriften in seiner Eigenschaft als Herausgeber der Zeitschrift
Deutsches Volkstum (bis 1938), in der zahlreiche renommierte Theologen zu
zeitaktuellen politischen Fragen Stellung nahmen, zu den Wegbereitern der re-
gimetreuen protestantischen Theologie und den Vorreitern einer Symbiose von
theologischer Fachsprache und ideologischer Propagandasprache. Dabei sind
es in erster Linie zwei Aspekte, durch die Stapels Schriften wegweisend für die
spätere wissenschaftlich autorisierte Gleichschaltung von universitärer Theolo-
gie und Staatsideologie werden. Zum einen handelt es sich um Stapels Refle-
xionen zur Semantik und Terminologie, die für die theologische Fachsprache
relevant sind. Zum anderen vertritt er eine von bedeutenden Theologen in der
Folge weiterentwickelte kompromisslose Version der bereits unter Berufung
auf Luthers Schriften im Kontext der „Dialektischen Theologie“ verwendeten
„Zwei-Reiche-Lehre“, die die jeweilige aktuelle Staatsmacht grundsätzlich als gott-
gewollt rechtfertigt und insbesondere während der nationalsozialistischen
Diktatur eine maßgebliche Rolle zur Rechtfertigung regimetreuer Haltungen
gegenüber der Gewaltherrschaft spielte.

Stapels theoretische Reflexionen zur Sprache können mithin als eine Art
Vademecum für eine spezifische theologische Fachsprache gelesen werden, die
es ermöglicht, unter der NS-Diktatur eine politisch unauffällige Theologie zu
vertreten, ohne Gefahr zu laufen, in begriffliche Konflikte mit der herrschenden
Ideologie zu geraten. Dabei kommt eine Strategie zur Anwendung, die einer-
seits eine strikte Trennung von Staatsräson und religiöser Dogmatik fordert, an-
dererseits aber immer wieder durch Begriffsumdeutungen und terminologische
Vagheit staatliches Handeln theologisch legitimiert. Zunächst geht es Stapel
um eine allgemeine Definition der Sprache und deren gesellschaftlicher Funk-
tion, wobei er zwischen einer ineffektiven, unheiligen, säkularisierten und
mehrstimmigen Sprache unterscheidet, die er mit dem von ihm negativ konno-
tierten Schlagwort „Diskussion“ etikettiert, und einer „Sprache der entschlosse-
nen Verkündigung“, die „ewig“, „elementar“ und „instinktsicher“ sei:

Man kann unserer Zeit nicht nachdrücklich genug Pauli Worte gegen die moras kai apai-
deutous zeteseis (die albernen und undisziplinierten Diskussionen) (2. Tim. 2, 23), gegen
das eitle logomachein (mit Worten streiten) (14) einschärfen. Denn auf diesem Felde siegt
notwendig immer die Morologia und Eutrapelia (Geschwätz und Gewitzel) (Eph. 5,4). Man
trifft damit auch nicht die wirklichen Kräfte der Bewegung. [...] Weil der Nationalsozialis-

5.2 „Religion ist durchaus als Frage und Ringen rassisch gebunden“ 85



mus eine elementare Bewegung ist, darum kann man ihm nicht mit „Argumenten“ beikom-
men. Argumente würden nur wirken, wenn die Bewegung durch Argumente groß geworden
wäre. [...] Die Kirche steht also nicht einer „geistigen“, sondern einer elementaren, einer aus
dem Instinkt kommenden Bewegung gegenüber, die sich gar nicht auf Diskussionen einläßt,
sondern die den Gegner niederwalzen will, einer Bewegung, die das Wort nicht zum Diskutie-
ren, sondern zum Aufrufen, zum Fordern, zum Anstacheln und zum Befehlen gebraucht [...].
Der Stil der Diskussion als der Stil der liberalen Epoche ist hier nicht nur unpassend, sondern
komisch. Hier gibt es für die Kirche nur den Stil der Verkündigung (Kerygma).

(Stapel 1931: 6‒10)

Stapel macht unmissverständlich deutlich, dass das Zeitalter der demokratischen
„Diskussionen“, die er unter pseudowissenschaftlicher Berufung auf Zitate aus
den Paulusbriefen als „albern und undiszipliniert“ oder als „Geschwätz und Gewit-
zel“ verunglimpft, vergangen sei und dass die Sprache in der neuen politischen
Kräfteordnung vorrangig die Aufgabe habe, „aufzurufen, zu fordern, anzustacheln
und zu befehlen“, sogar den Gegner verbal „niederzuwalzen“. Aus zahlreichen
Ausführungen Stapels in derselben Schrift und in anderen Publikationen wird
deutlich, dass solche aggressiv-direktiven Sprechhandlungen von ihm keinesfalls
negativ bewertet werden. Die weitgehend auf direktive Sprechakte des Befehlens
und Verordnens beschränkte Rhetorik der nationalsozialistischen „Bewegung“
wird somit zum legitimen Vorbild der kirchlich-theologischen Sprachpolitik, die
sich ihrerseits auf das monodirektionale, autoritäre „Verkündigen“ konzentrieren
solle. Mit dem Fachbegriff des Kerygmas als Hauptaufgabe der kirchlichen Rede
wird gleichzeitig die christliche Theologie dazu aufgerufen, sich nicht mehr auf
vermeintlich fruchtlose, weltliche Diskussionen einzulassen, sondern die von ihr
gewissermaßen verwaltete höhere Wahrheit in Form von feststehenden Einsichten
zu kommunizieren und als aus ihr abgeleitete Handlungsvorgaben zu propagieren,
wodurch sie gleichzeitig der neuen politisch-historischen Realität sprachlich ange-
passt würden:

Auch unsere Sprache ist säkularisiert worden, wir müssen erst wieder Gefühl dafür be-
kommen, daß die Worte Gottes nicht moralische Ermahnungen, in abstruse Vorstellun-
gen einer vergangenen Zeit gekleidet, sind, sondern daß sie heiligende und geheiligte
Worte der Ewigkeit sind, die bestehen bleiben, ob auch Himmel und Erde vergehen.

(Stapel 1931: 3)

„Unsere Sprache“ ist im obigen Zitat eindeutig als die Sprache der Kirche und der
christlichen Theologie zu verstehen, die nach Stapels Auffassung wieder zeitlos,
ewig, „heiligend“ und „heilig“ werden müsse, also, so muss man ihn hier verste-
hen, autoritär und apodiktisch, unwidersprochen und kompromisslos. Wie dies in
der diskursiven, wissenschaftlichen Praxis umzusetzen ist, legt Stapel in einer vor
allem in der Hetzschrift Antigermanismus und Antisemitismus ‒ Über das seelische
Problem der Symbiose des deutschen und des jüdischen Volkes von 1928 ausformu-

86 5 Höflinge und Hetzer



lierten Theorie der semantischen Begriffslehre dar, die hier zusammengefasst wer-
den soll, da sie den Umgang mit fachspezifischen Begriffswörtern seitens der the-
ologischen Wissenschaft unter dem NS-Regime vorwegnimmt. Stapel führt über
Begriffe und deren Referenten in der außersprachlichen Realität aus:

Erst das menschliche Denken in seiner „diskursiven“ Art trennt die Erscheinungen durch
Begriffe voneinander, und umso schärfer, je klarer es denkt. Das wirkliche Leben ist nicht
in die Kästen der Begriffe restlos einzuordnen. Gibt es nun darum in der Wirklichkeit
keine verschiedenen Gebilde? Erstens: lebende Gebilde können sich zusammenleben,
können „eins werden“. Der Unterschied zwischen Apfel- und Birnbaum wird aber nicht
dadurch wegbewiesen, daß man Birnenreiser auf Apfelbäume pfropfen kann. Zweitens:
Verschiedenes Leben kann sich einander Lebenshilfe leisten, kann „auf einander ange-
wiesen sein“. Die Glucke wird jedoch nicht dadurch zur Ente, daß sie die untergelegten
Enteneier ausbrütet. [...] Und drittens: Es gibt Lebensformen, die man keiner der vorhan-
denen Gruppen einordnen kann. Beispielsweise: Das Lebensprinzip der Tiere ist ein ande-
res als das der Pflanzen, obwohl es Wesen gibt, die beides, Tier und Pflanze, sind.
Entsprechen darum die Begriffe „Tier“ und „Pflanze“ nicht der Wirklichkeit? Also sind
die Begriffe deutsches Volk und jüdisches Volk nicht bloß erdacht, sondern sie sind Be-
griffe von wirklichen Gebilden, auch wenn es Zwischenformen zwischen den beiden Ge-
bilden gibt. (Stapel 1928: 32‒33)

Stapel führt seine Überlegungen zunächst mit einem Verweis auf die platoni-
sche Begriffslehre ein, um dann festzustellen, dass die unterschiedlichen Er-
scheinungsformen der Gegenstände und Sachverhalte in der Wirklichkeit in
allen ihren Merkmalen nicht immer vollständig von den abstrakten Begriffen
als Einheiten des menschlichen Denkens erfasst werden können. Zum Beweis
führt er drei Beispiele aus der Biologie an, mit deren Hilfe er seine politisch-
theologische Begriffssemantik zu erläutern sucht: die Obstbaumveredelung,
das Fremdbrüten und weder der Pflanzen- noch der Tierwelt zugehörige Lebe-
wesen. Allen drei Beispielen ist gemeinsam, dass es sich um Phänomene han-
delt, bei denen die außersprachliche Realität von hybrider Gestalt ist und sich
daher durch keinen eindeutigen abstrakten Begriff beschreiben lässt; weder der
veredelte Baum lässt sich eindeutig einer Spezies zuordnen, noch lässt sich
etwa der Pilz eindeutig als Pflanze oder als Tier klassifizieren; etwas anders ver-
hält es sich bei Fremdsozialisierungen wie z. B. dem Kuckuck oder dem hier in-
direkt zitierten Andersenschen „hässlichen Entlein“: hier findet nur scheinbar,
vorübergehend oder in der Selbstwahrnehmung ein Identitätswechsel statt.
Entscheidend in Stapels Argumentation ist jedoch, dass er die auf den ersten
Blick nachvollziehbaren Bilder aus der Natur als Beweise für eine im weiteren
politischen und theologischen Diskurs charakteristische Begriffssemantik her-
anzieht. Ihm geht es darum, deutlich zu machen, dass auch abstrakte Begriffe
streng voneinander unterschieden werden müssten, um die außersprachliche
Realität unverstellt wahrnehmen zu können. Dazu sei es notwendig, Begriffe,

5.2 „Religion ist durchaus als Frage und Ringen rassisch gebunden“ 87



die eindeutigen Referenten zuzuordnen seien, definitorisch und rhetorisch aus-
schließlich auf diese zu beziehen und keiner unverbindlichen Mehrdeutigkeit aus-
zusetzen. Dies würde, Stapels Argumentation zufolge, geschehen, wenn hybride
Naturphänomene wie die zitierten Beispiele unzutreffend mit einer Kategorie iden-
tifiziert würden, der sie nur teilweise, scheinbar oder nicht eindeutig angehörten.
Hier findet der Übergang zur politischen Sprache statt, die in der ‚völkischen‘
Theologie der Fachsprache Pate steht: In entsprechender Weise sei Stapel zufolge
auch der Begriff „deutsches Volk“ zu behandeln; dieser sei gleichzusetzen mit
einem hypothetischen Konstrukt einer ethnisch einheitlichen Konfiguration, die
keine Anteile anderer Ethnien mitbezeichnen soll. Es liegt nahe, dass es dem Anti-
semiten Stapel in erster Linie um das „jüdische Volk“ geht, einen Begriff, den er
seinerseits als gedankliche Repräsentation einer homogenen und monolithischen
Ethnie verstanden wissen will. Die scheinbar abstrakt-linguistische Operation, die
Stapel durchführt, birgt aber in Wahrheit ein nicht zu unterschätzendes Bedro-
hungspotenzial. Durch seine Monosemierung der Begriffe, die in den exakten
Wissenschaften legitim sein mag, in politisch-historischen Diskursen aber auf
Konvention und Empirie beruht, betritt er einen antiwissenschaftlichen Argumen-
tationspfad, der in letzter Konsequenz dazu führen muss, die außersprachliche Re-
alität den von ihm präskriptiv verwendeten, abstrakten Begriffen anpassen zu
wollen, statt die Phänomene der Welt mit Begriffen und dazugehörigen sprachli-
chen Etiketten möglichst exakt deskriptiv zu erfassen. Stapels naturwissenschaftli-
cher Vergleich ist insofern auch bewusst irreführend, als es im Bereich der exakten
Wissenschaften im Allgemeinen in der Tat keine uneindeutigen Zuordnungen gibt,
insofern eine Ente immer eine Ente bleibt, ein Schwan immer ein Schwan und ein
Apfelbaum immer ein Apfelbaum, unabhängig davon, in welchen Umgebungen
sie existieren. Bei historischen, politischen und auch bei theologischen Begriffen
ist diese geforderte Eindeutigkeit jedoch problematisch. Das „deutsche Volk“ ist in
dieser Begriffslehre nicht mehr das, was es in der historischen Realität oder auch
im allgemeinen Sprachgebrauch tatsächlich ist, sondern ein Gedankenkonstrukt,
das auf ideologischen Prämissen beruht. Damit implizieren Stapels Ausführungen
eine künstlich herbeigeführte Notwendigkeit der Anpassung der Wirklichkeit an
den gedanklichen Idealbegriff, was in letzter Konsequenz zu Gewalt führen muss,
wie es Giuseppe Pontiggia prägnant auf den Punkt bringt: „Seit Jahrhunderten
tötet man aus terminologischen Gründen und man fährt fort, dies zu tun.“ (1989:
266).1 An anderer Stelle führt Stapel zur Terminologie- und Begriffstheorie aus:

1 Eigene Übersetzung aus dem Italienischen. Im italienischen Original: „Si uccide da secoli
per questioni di terminologia e si continua a farlo“.

88 5 Höflinge und Hetzer



[...] [D]ie Begriffe erhalten ihr Leben erst aus dem Inhalt und Gehalt der Seele, und die
Erscheinungen des Lebens muß ein jeder sich aus dem deuten, was er in Blut und Seele
mit auf die Welt bekommen hat. (Stapel 1928: 21)

Die Wörter haben nicht nur eine begriffliche Bedeutung, sondern auch einen mitklingen-
den Gefühlswert, es schwingt Sympathisches und Unsympathisches, Stolzes oder Peinli-
ches, Freudiges oder Trauriges usw. mit. Bestimmte Worte, Begriffe, Gedanken haben
nicht nur für verschiedene Menschen, sondern auch für verschiedene Völker verschie-
dene seelische Reaktionswerte, die durch gemeinsame geschichtliche Vergangenheit be-
dingt sind. Dieselben Wörter sind also nicht nur individuell, sondern auch volkhaft
verschiedenwertig. Das ist eine sekundäre (geschichtliche) Verschiedenartigkeit, die zu
der primären (natürlichen) Verschiedenartigkeit hinzukommt. (Stapel 1928: 49‒50)

Mit der in diesen beiden Zitaten ausgeführten Erweiterung seiner Begriffstheorie
fügt Stapel der bereits dargestellten Forderung nach Eindeutigkeit insbesondere
politisch-ideologischer Schlüsselbegriffe eine weitere, diesmal sehr viel spekulati-
vere Dimension hinzu. Die monosemantische Definition der Begriffe, so führt Sta-
pel aus, entspringe nicht einer empirischen, deskriptiven Erfassung der von ihnen
bezeichneten außersprachlichen Wirklichkeit, sondern erwachse „aus dem Inhalt
und Gehalt der Seele“, aus dem, was jeder „in Blut und Seele mit auf die Welt be-
kommen hat“. Der scheinbar wissenschaftliche Ansatz wird nun wiederum ins
Hochspekulative, Intuitive gewendet, wenn einerseits begriffliche Eindeutigkeit ge-
fordert wird, andererseits aber keine empirisch nachvollziehbare, sondern eine
weitgehend instinktive, gefühlsmäßige Bestimmung des Begriffsinhalts propagiert
wird. Auf diese Weise öffnet Stapel der terminologischen Willkür Tür und Tor und
legt damit gleichzeitig für die protestantische theologische Wissenschaft das Fun-
dament zu einer ideologisch konnotierten Fachterminologie.

Im zweiten Zitat ergänzt Stapel die denotative Begriffsbedeutung durch kon-
notative Nebenbedeutungen, die er vage als „Gefühlswert“ bezeichnet, den er da-
rüber hinaus nicht nur an die „seelischen Reaktionswerte“ einzelner Menschen
koppelt, sondern auch für unterschiedliche Völker als „volkhaft verschiedenwer-
tig“ darstellt. Es geht ihm hier keinesfalls um übersetzungswissenschaftliche Re-
flexionen zum unterschiedlichen konnotativen Gehalt äquivalenter Begriffe in
verschiedenen Sprachen, sondern vielmehr um in derselben (hier deutschen)
Sprache vermeintlich unterschiedliche Begriffsinhalte je nach ethnischer Zugehö-
rigkeit des Sprechers bzw. Sprachnutzers. Den Begriffsinhalten entsprechen dann
offenbar wieder, zumindest bei abstrakten Begriffen, unterschiedliche Realitäten:

Deutsche und Juden haben beide Haß und Liebe. Die Begriffe Haß und Liebe sind für
beide gleich. Und dennoch ist es ein anderes, wenn ein Deutscher liebt oder haßt, als
wenn ein Jude liebt oder haßt. Der Efeu wächst aus demselben Boden wie die Eiche, an
der er sich aufrankt. Er gedeiht unter demselben Regen, er kann von demselben Blitze

5.2 „Religion ist durchaus als Frage und Ringen rassisch gebunden“ 89



vernichtet werden. Auch er hat Wurzeln, Stamm, Blätter, Säfte. Aber der Efeu wäre när-
risch, wenn er sagen wollte: Siehe, bin ich nicht auch Eiche? (Stapel 1928: 19)

Mit dem perfiden Vergleich unterschiedlicher Pflanzenspezies, mit denen hier
verschiedene Völker gleichgesetzt werden, versucht Stapel im Weiteren deut-
lich zu machen, dass beim Sprachgebrauch eines Individuums ein Zusammen-
hang zwischen ethnischer Zugehörigkeit und Begriffsreferenz bestehe. Anders
gesagt bestimme Stapel zufolge die ethnische Zugehörigkeit, im nationalsozia-
listischen Jargon das „Blut“, über die außersprachlichen Referenten, auf die
ein Sprecher sich mit seinen Aussagen beziehe.

Die hier skizzierten sprachtheoretischen Einlassungen Stapels implizieren
für die theologische Wissenschaftssprache Folgendes: Ähnlich wie die politische
wird auch die theologisch-wissenschaftliche Begrifflichkeit im Zuge dieser Me-
thode von einer ideologisch bedingten Doppelbödigkeit erfasst: Auf der einen
Seite herrscht auch hier die in der Wissenschaft im Prinzip legitime, in den
nicht–exakten Wissenschaften eher problematische Anspruchshaltung einer mo-
nosemischen Fachterminologie vor. Auf der anderen Seite greift eine an Volk,
Kultur und „Blut“ gebundene, irrationale exklusive Deutungshoheit Raum, die
die Begriffsinhalte weder empirisch noch konventionell oder durch argumentati-
ves Aushandeln festlegt, sondern vielmehr in Form einer apodiktischen, nach
ideologischen Maßstäben festgelegten Semantik. Inwieweit diese Methode in die
theologische Fachsprache Einzug hält, hängt von den einzelnen Wissenschaft-
lern ab; in diesem und im folgenden Kapitel kann gezeigt werden, dass eine
Reihe der renommiertesten Fachvertreter im Sinne von Stapels terminologisch-
semantischer Methode agieren.

Es seien einige weitere Einlassungen Stapels zu Sprache, Terminologie und
auch theologischer Begriffssemantik aufgeführt, die merkmalhaft für die Hand-
habung von Fachbegrifflichkeiten der protestantischen Theologie zwischen
1933 und 1945 sind. So definiert er einige Begriffe aus dem zeittypischen Voka-
bular damals gängiger ‚Hochwertwörter‘ wie Volk oder Frieden:

Das eigentümliche Gebilde „Volk“ ist nicht ein wesenloser Begriff, ist auch nicht wie ein
Verein oder Staat nur ein Werk menschlichen Willens; sondern es ist eine naturhafte, ge-
wachsene oder zusammengewachsene Einheit, wie der Baum, das Korallenriff, der Bie-
nenschwarm. Volk ist ein StückWirklichkeit, genau so wirklich wie der einzelne Mensch.

(Stapel 1928: 14)

Aus diesem biologischen Verhältnis erklärt es sich auch, daß das politische Wort „Frie-
den“ bei den Franzosen eine andere Bedeutung hat als bei den Deutschen. [...] Für den
Franzosen ist der Frieden ein System von Bindungen, die das unheimliche große Nach-
barvolk in Schranken halten. Für den Deutschen ist der Frieden die Freiheit, seine inne-
ren Kräfte zu entfalten. (Stapel 1932: 265‒266)

90 5 Höflinge und Hetzer



Hat nicht der Apostel gewarnt vor denen, die Eirene und Asphaleia, paix und fûreté, Frie-
den und Sicherheit sagen? „Das Verderben wird sie überfallen.“ (I. Thess. 5,3.) Man muß
das Wort Frieden genau nehmen, genau wie man das Wort Feind genau nehmen muß;
denn es gehen die Hypokriten allezeit um in der Welt, um unsere Herzen mit den Stricken
des Wortes zu fangen. (Stapel 1931: 20)

Es genügt nicht, den einen oder anderen „Vers“ aus der Bergpredigt herauszusuchen und
etwa durch die fälschende Verwandlung des „Liebet eure Echthrous“ in „Liebet eure Po-
lemious“ die natürliche Sittlichkeit der Völker als erledigt zu erklären. [...] „Liebet eure
persönlichen Feinde, liebet die Verhaßten“ in „Liebet eure Staats- und Landesfeinde“.
Staatsfeinde pflegt man nicht zu „hassen“, man ist rein sachlich ihr „Feind“, weil sie an-
ders wollen und müssen als wir. [...] Menschlich können kämpfende Soldaten einander
nicht nur achtungswert, sondern sogar liebenswert finden. Ein ritterlicher Krieg wird per-
sönliche Freundschaften nicht aufheben. (Stapel 1931: 18‒19)

In der Definition des Begriffs Volk manifestiert sich ein weiteres Mal die Methode
der intuitiv-assoziativen semantischen Begriffsfüllung, wenn mit einer Reihe von
Metaphern unter Bezug auf eine vorgeblich wahrnehmbare Wirklichkeit der Begriff
„Volk“ semantisch zugeordnet wird. Der Gegensatz zwischen „ein Werk men-
schlichen Willens“ und „ein Stück Wirklichkeit“ soll dabei die außersprachliche
Realität dessen, was man als „Volk“ bezeichnet, klären, täuscht aber darüber hin-
weg, dass ein Begriff als abstrakte Denkeinheit eine willkürliche und verhandel-
bare mentale Operation ist. Eine ebensolche definitorische Operation führt Stapel
am Beispiel des Begriffs „Frieden“ durch, dem er in verschiedenen natürlichen
Sprachen willkürlich völlig unterschiedliche, kulturell bedingte Begriffsinhalte zu-
ordnet, die offenbar ebenfalls auf außersprachlichen realen Fakten beruhen soll-
ten, folgt man Stapels semantischer Theorie. Stapel vollzieht dann auch den
Übergang von der Definition des Friedensbegriffs in politischer Hinsicht zum theol-
ogischen Friedensbegriff, indem er die griechischen Vokabeln „Eirene“ (Frieden)
und „Asphaleia“ (Schutz, Sicherheit) einander gegenüberstellt und ferner die Un-
terscheidung „Echthrous“ (persönliche Feinde) und „Polemious“ (Kriegsfeinde) in
die Überlegung einbezieht. Hier wird eine Verbindung zwischen biblischen, theol-
ogischen Begriffsdefinitionen und ihren vermeintlichen Begriffsinhalten in der Ge-
meinsprache hergestellt, wodurch politische Deutungen der Begriffe theologisch
legitimiert werden sollen. Die Zuordnungen von Begriff und Definition werden
unter Berufung auf Bibelzitate, die zwecks zusätzlicher Beglaubigung mit original-
sprachlichem Vokabular ergänzt werden, nach politisch-ideologischen Prämissen
vollzogen, so dass etwa das deutsche Wort „Frieden“ zu einem aggressiven Expan-
sionsfrieden verzerrt wird. Der Begriff „Feind“ wird zu einem ambigen Begriff zwi-
schen politischem Feind und persönlichem Feind, den der Christ lieben soll, statt
ihn zu hassen. Da die protestantische Theologie im Laufe der 30er Jahre zwangs-

5.2 „Religion ist durchaus als Frage und Ringen rassisch gebunden“ 91



läufig auch politische Theologie wird, wird sie diese politischen Umdeutungen bi-
blischer Begriffe weitgehend übernehmen müssen.

Stapels Sprach- und Semantiktheorie ist insofern als Modell für eine theolo-
gische Fachsprache ebenso relevant wie verhängnisvoll, als er im Einklang mit
propagandistischen Maximen der Goebbelsschen Sprachlenkungspolitik und
Sprachplanung (vgl. Schmitz-Berning 2000: IX; Scholten 2000: 19‒21) eine un-
mittelbare Verknüpfung von Wort- und Begriffsäquivalenz, ethischer Gleichwer-
tigkeit und politisch-sozialer Gleichberechtigung postuliert, wie aus folgenden
Zitaten hervorgeht:

Die formallogische Gleichheit der Begriffe begründet nicht eine wirkliche Gleichheit der
Werte. Die Nationalisten haben mit ihrem die Wirklichkeit überfliegenden Pathos ohne
zureichende Begründung aus der Gleichheit der Begriffe eine Gleichwertigkeit und
Gleichberechtigung der lebendigen Wesen, von denen diese Begriffe abgezogen sind, ge-
folgert. Sobald aber das Wesen des Formallogischen erkannt und der Nationalismus über-
wunden ist, leuchtet diese Folgerung und Forderung nicht mehr ein. Der Wert hängt vom
Sein und von der Leistung ab. (Stapel 1932: 247)

Was nicht gleichwertig ist, ist auch nicht gleichberechtigt. Wenn Friederike Kempner sich
auf eine Stufe mit Goethe, wenn Gustav Nagel sich auf eine Stufe mit dem heiligen Fran-
ziskus, wenn die polnische Nation sich auf eine Stufe mit der deutschen stellen würde, so
wäre das nicht „gerecht“, sondern unsinnig. Immer müssen die geringeren Werte den hö-
heren weichen. Anders ist das Leben nicht möglich. (Stapel 1932: 247)

Auch wenn Begriffe, wie es hier heißt, „formallogisch“ gleich, also semantisch
äquivalent bzw. synonym sind, weisen sie nach Stapels Auffassung unterschiedli-
che Wertgehalte auf. Die unterschiedlichen Wertzuordnungen setzt er in einem wei-
teren Schritt mit einem ‚Mehr‘ oder einem ‚Weniger‘ an „Gleichberechtigung“ in
unmittelbare Verbindung. Was das bedeutet, zeigt sich deutlich im Vergleich der
deutschen und der polnischen „Nation“. Auch wenn der Begriff Nation hier Stapel
zufolge identisch sei, habe er in Bezug auf Deutschland einen vermeintlich höheren
Wert und damit das angemaßte Recht auf Dominanz und Unterdrückung anderer
außersprachlicher Referenten desselben Begriffs. Diese von einer Ideologie der tota-
litären Willkür geprägte, rational nicht begründbare Begriffstheorie wird am Bei-
spiel des Begriffs der Sprache selbst im Folgenden auf die Spitze getrieben:

Nun wird es uns deutlich, warum es Sprachen und nicht bloß eine einzige Menschheits-
sprache gibt. Der „Geist“ könnte sich mit einer einzigen Sprache begnügen, sowie er sich
mit einem einzigen konventionellen mathematischen Zeichensystem begnügt. Aber die
Seele braucht da sie in jedem Menschen besonders ist, genau so viele besondere Aus-
drucksweisen. [...] Weil Völker seelisch verschieden sind, lassen sich die individuellen
Sprachen zusammenordnen und abgrenzen zu und gegen Volkssprachen.

(Stapel 1928: 47)

92 5 Höflinge und Hetzer



Dichtet nun ein jüdischer Dichter in deutscher Sprache, so kann sein Dichten nie ein na-
türliches Quellen, ein unmittelbares Laut-werden der Seele sein; denn die Sprache, in der
er dichtet, stammt aus einer anderen volkhaften Individuation als er selbst, seine Seele,
seine Körperlichkeit. Beide „stimmen“ nicht „zusammen“. [...] Er gestaltet nicht aus der
Sprache, sondern mit Hilfe der Sprache. Es fehlt seinem „Sprachgebrauch“ ein Doppeltes:
Erstens das Verhältnis zu dem ursprünglichen, unvermittelten Klangempfinden, aus dem
heraus die Sprache so geworden ist, wie sie ist, zweitens das Verhältnis zu der unbewußt
mitklingenden Volksgeschichte. (Stapel 1928: 47‒49)

Anhand obiger Ausführungen kann Stapels unwissenschaftliche Sprachideologie
noch einmal prägnant auf den Punkt gebracht werden, zumal dieser hier erken-
nen lässt, was in seiner Überzeugung für Begriffsinhalt, Begriffswert und damit
Existenzberechtigung der außersprachlichen Referenzen eigentlich bestimmend
ist. Es ist nicht die terminologische Semstruktur und nicht einmal die konven-
tionsgemäße Inhaltsseite eines Begriffswortes, sondern offenbar eine vage, im
Begriff „unbewusst mitklingende“ Repräsentation der „Seele“, ja sogar der „Kör-
perlichkeit“. Zweck von Stapels Argumentation ist, jüdischen deutschen Schrift-
stellern die Fähigkeit zum sprachadäquaten Dichten abzusprechen. Unter dem
Deckmantel wissenschaftlicher Analyse wird hier mit unpräzisen Kategorien ope-
riert, wenn immer wieder die „Seele“, die ihrerseits wiederum von der jeweiligen
Volkszugehörigkeit determiniert sei, als Maßstab begrifflicher Bedeutungszuord-
nung ins Feld geführt wird oder wenn als Voraussetzung für eine adäquate
Sprachverwendung ein nebulöses „unvermitteltes Klangempfinden“ zu einem
vermeintlich indirekten oder mittelbaren Verhältnis zum Klang der Sprache in
Gegensatz gesetzt wird. Charakteristisch für die bewusst mehrdeutige Fachspra-
che der regimetreuen Theologie ist schließlich auch eine künstliche semantische
Kontrastierung von eigentlich gleichbedeutenden Funktionswörtern, wie hier
z. B. Präpositionen; so unterscheidet Stapel zwischen Textgestaltung „aus der
Sprache“ und „mit Hilfe der Sprache“, um die Sprache von deutschen Dichtern
unterschiedlicher genealogischer Provenienz zu bewerten. Auf diese Weise wird
eine Scheindiskrepanz zwischen zwei im vorliegenden Kontext semantisch iden-
tischen Syntagmen suggeriert; denn ob ein Schriftsteller aus der Sprache, durch
die Sprache,mit deren Hilfe odermittels der Sprache Texte verfasst, ist irrelevant.
Solche nur auf der Textoberfläche scheinbar divergierenden Spitzfindigkeiten
haben jedoch den Zweck, eine besonders sprachsensible und lexikalisch exakte
Formulierungskunst vorzuspiegeln.

Charakteristisch für die von etlichen Theologen vollzogene Rechtfertigung des
in vielen Punkten auch von ihnen selbst nicht zu bestreitenden Abweichens der
nationalsozialistischen Ideologie von Grundprinzipien der christlichen Lehre ist
schließlich deren Berufung auf die Luther zugeschriebene sogenannte „Zwei-
Reiche-Lehre“. In diesem Punkt erweist sich Stapel als ein vehementer Befürworter

5.2 „Religion ist durchaus als Frage und Ringen rassisch gebunden“ 93



einer grundsätzlichen Trennung von theologischer Lehre und politischer Realität,
um offensichtlich der christlichen Glaubenslehre widersprechende historisch-
politische Realitäten nicht im Einzelnen wissenschaftlich-theologisch werten
oder verwerfen zu müssen, sondern sie der Sphäre der weltlichen Herrschaft zu-
ordnen zu können, die die Domäne des Glaubens und der Religion nicht unmit-
telbar betreffe.

Die Historisierung und Kulturisierung bedeutet ein Hinabziehen des Christentums in den
Widerstreit der Kulturwerte. [...] Die Würde des Königs ist weltlich, die des Verkünders
Gottes aber ist ewig. Jener hat die Majestät der irdischen Macht, dieser die des Berufenen
der Megalosyne en Hypselois (der Majestät im Himmel). (Hebr. 1,3.) So steht die Kirche
gegenüber dem Staat. (Stapel 1931: 26‒27)

Besonders beachtet werden muß das Schicksalswort „Houtos die genésthai“. Es bedeutet:
Im Heilsplan Gottes ist das Strafrecht des Staates eine vorgesehene, eine notwendige
Macht. (Stapel 1931: 27)

Manche haben freilich versucht, Pauli Wort von der „Obrigkeit, die Gewalt über ihn hat“ ‒
„denn es ist keine Obrigkeit ohne von Gott; wo aber Obrigkeit ist, die ist von Gott verord-
net“ ‒ so auszudeuten, als ob mit der Exousia nur eine „Regierung von sittlicher Autorität“
gemeint sei. Die Exousia erleidet bei Paulus keinerlei Einschränkung: „ou gar estin exousia
ei mè hypo theoû.“ (Stapel 1932: 37)

Wiederum unter Verwendung griechischen Fachvokabulars aus Quellentexten,
das auch hier zur bildungssprachlichen Demonstration besonderer Fachkompe-
tenz beitragen soll, propagiert Stapel eine strikte Trennung von politischer und
weltlicher Kultur auf der einen Seite und der theoretisch-theologischen Beschäfti-
gung mit christlichen Glaubensinhalten auf der anderen Seite. Die Sprachregelung,
die dabei für die Universitätstheologie der NS-Zeit grundlegend sein wird, wird bei
Stapel in Grundzügen skizziert: Das Christentum sei als Religion überzeitlich und
ewig, überkulturell und überpolitisch. Die Kirche und mit ihr die Theologie stün-
den damit über dem Staat und den Niederungen des politischen Tagesgeschäftes.
Der Staat sei aber dennoch, in welcher Form er sich auch immer manifestiere, Teil
des göttlichen ‚Heilsplans‘, und insofern stehe es Kirche und Theologie nicht an,
sich durch Einmischung in die Domäne der staatlichen Macht ‚hinabziehen‘ zu las-
sen. Im dritten Zitat versichert Stapel ausdrücklich, dass die von Gott zugelassene
staatliche Herrschaft nicht auf christliche Werte gegründet sein müsse, sondern
„keinerlei Einschränkung“ aufweisen müsse, womit gewissermaßen ein Freibrief
für kirchliche und theologische Betätigung im Einklang mit jeder denkbaren,
auch totalitären, Gewalt verherrlichenden und verbrecherischen Staatslenkung
ausgestellt wird.

Mit Martin Redeker (1900‒1970) richten wir das Augenmerk auf einen insti-
tutionell im Universitätsbetrieb verankerten Fachtheologen, der als typischer

94 5 Höflinge und Hetzer



Vertreter des ideologisch gleichgeschalteten, protestantisch-theologischen Mit-
läufertums, das die zahlreichen theologischen Fachinstitute ab 1933 zu großen
Teilen prägt, gelten kann. Redeker war ab 1936 Inhaber des Lehrstuhls für Sys-
tematische Theologie an der Universität Kiel als Nachfolger von Hermann Mu-
lert, der aufgrund seiner regimekritischen Haltung seine Lehrtätigkeit aufgeben
musste und in den unfreiwilligen Ruhestand gezwungen worden war. Redeker
wurde 1945 des Amtes enthoben, konnte aber ab 1949 zunächst an der Pädago-
gischen Hochschule Kiel eine Professur antreten und auch wieder an der Kieler
Christian-Albrechts-Universität Systematische Theologie lehren. Redeker kann
als systemtreuer Theologe par excellence gesehen werden, insofern er poli-
tisch-ideologische Vorgaben des Regimes explizit und massiv in seine theolo-
gische Lehr- und Forschungstätigkeit inhaltlich und begrifflich integrierte.

Redeker gehörte zu einer jungen Theologengeneration, die ihre wissenschaftli-
che Karriere im NS-Staat durch bedingungslosen Opportunismus voranzutreiben
bemüht waren und sich nach 1945 neu orientieren mussten, was ihnen durch voll-
ständige Umwandlung ihres fachlichen Habitus vom politischen Bannerträger
einer politisch stark engagierten Theologie zu einem vollständigen Rückzug in
eine gesellschaftspolitisch unbeteiligte Forscherhaltung weitgehend gelang. Be-
zeichnend dafür ist in Redekers Schriften aus den 30er Jahren die ideologische An-
passung der theologischen Fachsprache durch Verwendung von zeittypischen
gesellschaftspolitischen Schlagworten und propagandistischem Vokabular. Dies
wird bereits in seiner 1929 eingereichten Inaugural-Dissertation mit dem Titel Hu-
manität, Volkstum, Christentum in der Erziehung deutlich:

Es ist ein Kennzeichen für die Tiefe der gegenwärtigen Wandlung unseres gesamten
Volkslebens, daß neben den anderen Lebensbereichen auch die Erziehung einen Um-
bruch von elementarer Gewalt erfährt. Es handelt sich dabei nicht um eine bloße Reform,
die die Erziehung einer neuen Situation anpaßt, sie gewissermaßen gleichschaltet, son-
dern um eine radikale, d. h. bis an die Wurzeln gehende Wendung und Neubesinnung
der Erziehung. Deshalb ist der neue erzieherische Wille von dem leidenschaftlichen For-
schen nach den letzten Wesenstiefen der Erziehung und ihren eigentlich tragenden Kräf-
ten erfüllt. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Redeker 1934: 5)

Sinnlos und verantwortungslos wäre es aber, wenn der christliche Glaube und seine
Theologie dieselbe kulturkritisch-nihilistische Haltung, die gegenüber der selbstgenügsa-
men liberalistischen Kultur berechtigt war, gegenüber dem neuwerdenden deutschen
Volksleben und der neu sich bildenden völkischen Kultur einnehmen wollte. Es geht in
unserem Volk jetzt um die Erziehung zur Verantwortlichkeit gegenüber dem Volksgan-
zen. Die Selbstsucht und Icheinsamkeit des liberalistischen Menschen soll durch die Be-
reitschaft zum Opfer und den restlosen Einsatz für die Volksganzheit überwunden
werden. Diese Haltung begründet ein neues Verhältnis der werdenden Volksganzheit zur
christlichen Verkündigung. Wo überhaupt wieder Verantwortung für die Ganzheit als
Pflicht und Schicksal empfunden wird, entsteht eine neue Empfangsbereitschaft für den

5.2 „Religion ist durchaus als Frage und Ringen rassisch gebunden“ 95



Gehalt des Evangeliums. Denn das Evangelium ist die Botschaft von der Offenbarung Gottes
in Christus und stiftet eine neue Gemeinsamkeit der agape. [Meine Hervorhebungen, J.G.]

(Redeker 1934: 16)

Redeker präsentiert sich in seiner Promotionsschrift früh als ausdruckssicherer
Vasall einer nationalen Theologie im Sinne der aktuellen Staatsideologie. Die
in den zitierten Textpassagen gekennzeichneten Nominalphrasen entsprechen
etwa dem, was Klemperer in LTI als das „Volkstümliche“ in der Rede bezeich-
net: „je sinnlicher eine Rede ist, umso volkstümlicher ist sie“. Klemperer fügt
hinzu: „Von der Volkstümlichkeit zur Demagogie oder Volksverführung über-
schreitet sie die Grenze, sobald sie von der Entlastung des Intellekts zu seiner
gewollten Ausschaltung und Betäubung übergeht“ (1975 [1947]: 70). Die Ab-
wendung Redekers von einer Sprache, die den Intellekt anspricht, ist unüber-
sehbar: Emphatisierende, hyperbolische Adjektive wie elementar, radikal,
leidenschaftlich, restlos etc. werden mit Substantiven verknüpft, die das omni-
präsente „Völkische“ repetitiv mit Ausdrücken der Dynamik wie Wandlung,
Umbruch,Wendung, Neubesinnung verbinden. Im zweiten Zitat kommen stereotype
Partizipialbildungen wie werdend, neuwerdend, neu sich bildend hinzu. Das Ganze
wird mit martialisch-heroischem Vokabular verknüpft wie (Wesens)Tiefe, Gewalt,
Bereitschaft zum Opfer, Einsatz, Schicksal, das aus der Kriegsrhetorik des Weltkrie-
ges noch geläufig ist und auch einen Bogen zu religiös-kultischen Wortfeldern
schlägt. Dabei wird ein unmittelbarer Bezug zur christlichen Religion hergestellt,
ohne dass es besonderer Begründungen für diese Vorgehensweise bedarf. Die ge-
ballte Rhetorik des „völkischen“ Wandels und der nationalen Neuausrichtung des
Denkens und Lebens fügt sich geschmeidig an ähnlich klingende, im theologis-
chen Kontext übliche religiös-theologische Formulierungen: Auch hier gehört
zu den fundamentalen persuasiven Redefiguren der Ausdruck der Hoffnung
auf etwas Neues, das in Form der Offenbarung angekündigt wird; zudem werden
Aspekte der Gemeinschaftlichkeit und der Empfangsbereitschaft für das Neue bzw.
für die kommende Heilsperiode hinzugesetzt. Durch diese Gleichsetzung völ-
kisch-nationalistischer Entwicklung in Richtung auf ungeteilte und gleichge-
schaltete Volksganzheit und christlicher Heilserwartung, die gleichzeitig durch
das Schlagwort des liberalistischen Menschen in Kontrast zu Individualismus
und Vereinzelung gesetzt wird, entsteht ein Parallelismus zwischen Politik
und Geschichte auf der einen Seite und Religion und Glauben auf der anderen
Seite, der durch sachliche Argumentation kaum begründet werden könnte.
Dass es sich hier bereits um rhetorische Strategien des faschistischen Redners
handelt, erläutert Volmer einleuchtend in einem Aufsatz zur Rhetorik des
Nationalsozialismus:

96 5 Höflinge und Hetzer



Für die lexikalische Erstarrung sind vor allem die hohen Gebrauchsfrequenzen verant-
wortlich; die inflationäre Verwendung führt darüber hinaus zu einer Entwertung der Ad-
jektive als attributive Qualifikatoren. Bei vielen Rhetoren, vor allem bei Hitler selbst, ist
dementsprechend ein Prozeß der Desensibilisierung gegenüber dem semantischen Wert und
der syntaktischen Leistung von Adjektiv-Attributionen zu beobachten. Eine der Strategien,
mit der die faschistischen Redner diese Verarmung ihrer Ausdrucksmittel zu kompensieren
suchen, liegt in der Vermehrung der attributiven Glieder, d. h. einer Verdoppelung oder Ver-
dreifachung der qualifizierenden Adjektive. (Volmer 1995: 143)

Inflationäre Verwendung, semantische Entwertung und semantische Desensibili-
sierung nicht nur der Adjektivattribute, sondern auch der den Textsinn konstituie-
renden Substantive sind in Redekers Fachtext deutlich zu beobachtende Redemittel.
Dieser Text kann paradigmatisch für eine umfassende rhetorische Neuausrichtung
der theologischen Fachsprache im Dienst des Regimes stehen. Im Falle Redekers än-
dert sich der bereits vor der Machtergreifung vorweggenommene Sprachduk-
tus während der Diktatur nicht wesentlich; er wird nur noch deutlich expliziter
und martialischer, womit der Theologe Redeker ebenfalls exemplarisch für eine
ganze Generation seiner Zunft stehen kann. So heißt es in 1938 und 1939 gehalte-
nen und im ersten Kriegsjahr veröffentlichten Rundfunkpredigten aus der Univer-
sitätskirche in Kiel nunmehr unzweideutig und in vollständigem Einklang mit der
rassistischen, totalitären Staatsideologie:

Das deutsche Volk der Gegenwart lebt in dem Bewußtsein, daß wir in ganz großen welt-
geschichtlichen Auseinandersetzungen stehen. Wir gehen diesem Kampf unseres Volkes
um Lebensraum und eine bessere Zukunft bewusst und entschlossen entgegen. [Meine
Hervorhebungen, J.G.] (Redeker 1939: 17)

Was im Weltjudentum und im Materialismus an satanischer Kraft der Zersetzung sich zu-
sammenballt, sehen wir allzu deutlich. Aber darüber hinaus: bei uns selbst ist dieser
Feind. Was in früheren Jahrzehnten durch freidenkerischen Spott über Religion und
Christentum an seelischen Werten in unserem Volke vernichtet worden ist, das ist das
Werk des altbösen Feindes, der sich heute geschickt zu tarnen versteht. [Meine Hervorhe-
bungen, J.G.] (Redeker 1939: 18‒19)

Heute ist unser Volk in einen ungeheuer schweren Daseinskampf verstrickt. Wir können
ihn nur bestehen, wenn wir stark sind und vor allen Dingen die seelischen, die sittlichen
und die religiösen Kräfte entfalten und fördern. [...] Hier tritt das hervor, was große
deutsche Männer bei Christus gesucht haben. [...] Wahrhaft stark, tapfer, heldisch ist der-
jenige, der seiner Berufung unter allen Umständen treu bleibt und um dieser Treue und
Ehre willen einen Kampf mit einer Welt von Feinden nicht scheut. [...] So schildern uns
alte germanische Sagen die starken Helden. Das sind die Recken, die den Kampf gegen
die Dämonen aufnehmen [...]. Solche heldische Größe in Treue gegen seine Berufung
sehen wir in letzter Vollendung und Herrlichkeit bei Jesus Christus. Das ist Stärke in Gott.
[Meine Hervorhebungen, J.G.] (Redeker 1939: 19‒20)

5.2 „Religion ist durchaus als Frage und Ringen rassisch gebunden“ 97



Die Herzenshärtigkeit, überlieferte Fehler und Schwächen, die Sünde muß verbrannt wer-
den. Jesus nahm in letzter Schärfe den Kampf mit dem Judentum auf. [...] Das Feuer des
Lebens Jesu ist Liebe, und diese Liebe ist nicht etwas Weiches und Rührseliges, sie ist
Wille und Macht. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Redeker 1939: 25)

Das Edelste, der metallene Kern der Seele unseres Volkes, soll aufglühen in dem Feuer,
das Jesus auf die Erde gebracht hat, wie einst an den Höhepunkten der Geschichte unseres
Volkes. Jüdischer Pharisäismus und seine Selbstgerechtigkeit wird sich diesem Läute-
rungsfeuer verschließen. Aber die deutsche Seele soll ihm begegnen. Lasset uns darum
ringen und beten, daß dieses Feuer Jesu Macht in unserem Leben gewinne. [Meine Her-
vorhebungen (Unterstreichungen), J.G.] (Redeker 1939: 27)

Die zitierten Textstellen verdeutlichen aufgrund einer Reihe von Merkmalen die
nunmehr vollständige Gleichschaltung auch der protestantisch-theologischen
Fachsprache bei Redeker, die hier an der Schnittstelle von Wissenschaft und Ver-
kündigung in öffentlich gehaltenen und durch das Radio weite Verbreitung erzie-
lenden Predigten in Universitätsgottesdiensten in den bedingungslosen Dienst
der Politik getreten ist. Eine Reihe von propagandistischen Schlagworten der
nationalsozialistischen Ideologie haben Einzug in den theologischen Diskurs ge-
halten, darunter z. B. Lebensraum, Zersetzung, Weltjudentum, Daseinskampf,
Treue und Ehre. Bezeichnend sind auch hier wieder die bewusst gestreuten Paral-
lelismen von politisch-ideologischer und theologischer Lexik. So wird der propa-
gandistische Begriff Weltjudentum mit Attributen wie satanisch und altböser
Feind in Verbindung gebracht, letzteres ein Zitat aus Luthers Kirchenlied „Ein
feste Burg ist unser Gott“, das den Zuhörern geläufig gewesen sein dürfte. Darü-
ber hinaus werden durch gezielt eingesetzte Begriffspaare völkische und christli-
che Werte miteinander identifiziert:

seelische Werte im Volk ‒ seelische, sittliche, religiöse Kräfte
Helden/Recken ‒ Christus
heldische Größe / Treue ‒ Herrlichkeit bei Jesus (Redeker 1939)

Mit derselben Funktion erscheint auch der Parallelismus ringen ˗ beten, ersteres
Verb ein Hochwertwort, das in der NS-Ideologie inflationär im Zusammenhang
mit Begriffen wie Daseinskampf und vergleichbaren Etikettierungen für die Ziel-
setzungen totalitärer Politik verwendet wird, während beten in den Bereich reli-
giöser Innerlichkeit zurückverweist.

In der theologischen Fachsprache ist die Identifizierung der modernen
Juden mit den alttestamentlichen Juden und Pharisäern, wie bereits gesehen,
ein naheliegendes rhetorisches Verfahren, mit dem die rassistische Politik des
NS-Regimes auch theologisch gerechtfertigt werden soll. Hinzu kommt eine mit
Mitteln einer märchenhaft-heroischen, archaisierenden Sprache vollzogene

98 5 Höflinge und Hetzer



Gleichsetzung der christlichen Deutschen mit Helden der germanischen Sagen-
welt. Diese rhetorisch geschickte Verflechtung von Versatzstücken aus der germa-
nischen, eigentlich heidnischen Überlieferung mit christlicher Semantik stellt eine
Tendenz der theologischen Rhetorik im NS-Staat dar, die besonders durch den
Schriftsteller und Pastor Gustav Frenssen in seiner nationalistisch-antisemitischen
Hetzschrift Der Glauben der Nordmark (1936) auf die Spitze getrieben wurde und
offenbar in Teilen auch in die universitäre Wissenschaftssprache eingeflossen ist.

Martin Redeker gelangte nach einer Unterbrechung von wenigen Jahren 1949
wieder in Amt und Würden und lehrte als Ordinarius für Theologie weitere 20
Jahre bis zu seiner Emeritierung im Jahre 1968, nicht ohne am Ende seiner akade-
mischen Karriere im Zuge der politischen Unruhen der ausgehenden sechziger
Jahre massiven Anfeindungen seitens der kritischen Studentenschaft aufgrund
seines Wirkens zwischen 1933 und 1945 ausgesetzt gewesen zu sein. Seine wis-
senschaftliche Nachkriegsproduktion beschränkt sich auf unverfängliche Veröf-
fentlichungen lokalgeschichtlicher Art wie Das Kieler Kloster in der Geschichte
Schleswig-Holsteins und seiner Landesuniversität: Zur 10. Jahresfeier des Theologi-
schen Studienhauses Kieler Kloster (Redeker 1960) oder biographischer Art wie
Friedrich Schleiermacher: Leben u. Werk (1768–1834) (Redeker 1968). Darüber hi-
naus beschäftigte sich Redeker nach 1945 mit der Theologie des beginnenden
19. Jahrhunderts und trat als Herausgeber der Werke Friedrich Schleiermachers
im Rahmen einer neu begründeten Schleiermacher-Forschungsstelle an der Kie-
ler Fakultät in Erscheinung. Es zeigt sich hier, dass eine abrupte Neuausrichtung
der Forschungsthematiken und, damit einhergehend, eine ideologisch-politisch
unauffällige Fachsprache einen wissenschaftlichen Neubeginn an einer wenn
auch formal entnazifizierten bundesdeutschen Universität ermöglichten, und Re-
deker ist in dieser Hinsicht offenbar kein Einzelfall. Fachterminologie und Fach-
begrifflichkeit erscheinen hier als willkürlich adaptierbare Ausdrucksmittel, die
je nach ideologischem Überbau modifizierbar sind, ohne ein solides wissen-
schaftlich-sachliches Fundament zu haben, das sich gegenüber zeit- und zeit-
geistgebundenen Tendenzen zu behaupten in der Lage wäre.

Ähnlich wie Martin Redeker gehört auch Walter Grundmann (1906‒1976) zu
den in der Zeit des nationalsozialistischen Regimes stark kompromittierten Wis-
senschaftlern, die dennoch nach 1945 als Universitätstheologen ihre Karrieren
fortsetzen konnten, letzterer in der DDR an verschiedenen theologischen Ausbil-
dungsstätten. Grundmann lehrte ab 1936 als Neutestamentler an der Universität
Jena und war darüber hinaus von 1939 bis 1945 Leiter eines in Eisenach neu ge-
gründeten Instituts zur Erforschung und Beseitigung des jüdischen Einflusses auf
das deutsche kirchliche Leben, dem neben zahlreichen Pfarrern und Kirchenbe-
amten über 25 Theologieprofessoren von zahlreichen deutschen Universitäten,

5.2 „Religion ist durchaus als Frage und Ringen rassisch gebunden“ 99



darunter auch Martin Redeker, angehörten. Grundmann, mit offiziellem akade-
mischem Titel „Professor für Völkische Theologie und Neues Testament“ an der
Universität Jena, war wissenschaftlicher Leiter des Instituts, für dessen wissen-
schaftliche Arbeit

[...] bis 1941 ca. 180 Mitarbeiter, darunter 24 Universitätsprofessoren von 14 evangelisch-
theologischen Fakultäten sowie kirchliche Würdenträger und aufstrebende Gelehrte zur eh-
renamtlichen Gemeinschaftsarbeit in Arbeitskreisen und an Forschungsaufträgen sowie zu
Publikationstätigkeiten gewonnen [wurden]. (Arnold und Lenhard 2015: 42)

Grundmann war ferner einer der Mitbegründer und Theoretiker der regimetreuen
Organisation der Deutschen Christen und wirkte an deren Programm mit. Er ent-
warf die 28 Thesen der sächsischen Volkskirche zum inneren Aufbau der Deutschen
Evangelischen Christen, die 1933 für die Gesamtbewegung der Deutschen Christen
übernommen wurden (Grundmann 1935, vgl. Scholder 2000: 28). Insofern gehört
Grundmann zu den politisch aktivsten protestantischen Theologen, die die men-
schenverachtende Politik des NS-Staates wie auch die Gleichschaltung von Kirche
und institutionalisierter Theologie in Schriften und anderen Forschungsaktivitäten
federführend vorangetrieben haben.

Grundmann begann seine Universitäts- und Wissenschaftlerkarriere erst wäh-
rend des NS-Regimes und beförderte diese durch aktive Verbreitung der neuen
Staatsideologie im theologischen Umfeld. Während etwa Hirsch und Althaus be-
reits den Gipfel ihrer Wissenschaftskarriere erreicht hatten, ist die Ideologie der
neuen Zeit für Grundmann Mittel zum Zweck für eine erfolgreiche Professoren-
laufbahn. Seine Schriften aus dem Zeitraum von 1933 bis 1945 haben somit auch
unzweideutige Titel wie Gott und Nation. Ein evangelisches Wort zum Wollen des
Nationalsozialismus und zu Rosenbergs Sinndeutung (1933a), Religion und Rasse.
Ein Beitrag zur Frage „nationaler Aufbruch“ und „lebendiger Christusglaube“
(1933b), Totale Kirche im totalen Staat (1934), Völkische Theologie (1937), Die Ent-
judung des religiösen Lebens als Aufgabe deutscher Theologie und Kirche (1939) etc.
Bereits die Titel verdeutlichen, dass hier von Fachsprache kaum noch die Rede
sein kann, sondern eine vollständige Übernahme des politisch-ideologischen Jar-
gons der Nationalsozialisten vollzogen wurde.

Kämper-Jensen stellt generell in Bezug auf die geisteswissenschaftliche
Fachsprache im NS-Staat und auf eine „Beschreibungssprache, die mystifiziert
und verdunkelt, statt zu klären und zu erhellen“, fest:

Unter diesen Voraussetzungen kann sich eine ‚Wissenschaftssprache‘ entfalten, die Mys-
tizismen an die Stelle von Termini setzt, Archaismen an die Stelle durchsichtiger Beschrei-
bungssprache, unerträgliches lautes Pathos an die Stelle wissenschaftlichen schlichten
Realismus. [...] Die Beschreibungssprache aus diesem Geist hat nichts mit wissenschaftlicher

100 5 Höflinge und Hetzer



Objektivität und Prägnanz zu tun, kann sie, soll sie auch gar nicht. Denn die Wertung ist ja
der eigentliche Zweck ˗ gute Sprache ist die volkstümliche Sprache, Soldatensprache, Sport-
sprache. (Kämper-Jensen 1993: 180)

Im Falle der theologisch-wissenschaftlichen Fachsprache kommt ein entschei-
dender Aspekt hinzu: Wie bereits Frind feststellt, zeichnet sich die nationalsozia-
listische Propagandasprache durch zahlreiche lexikalische und phraseologische
Entlehnungen aus dem religiösen Bereich aus, wobei religiöse Termini „teilweise
[...] ihrer ursprünglichen Bedeutung entkleidet und mit neuen Inhalten erfüllt,
zum anderen Teil mit ihrem Sinngehalt übernommen und in ein neues Bezie-
hungsgefüge gestellt [werden]“ (Frind 1966: 133). Dies führt umgekehrt in der
theologischen Fachsprache zwangsläufig dazu, dass bereits vorhandene Fachbe-
griffe neben ihrer theologischen Bedeutung eine zusätzliche politische Konnota-
tion erhalten oder sogar vollständig politisiert und ideologisiert werden.

So ist bei Grundmann das biblische Judentum identisch mit den damaligen
jüdischen Mitbürgern, wenn er propagiert:

Die Frage Jesus und das Judentum muss zur Klärung gebracht werden. [...] Die Selbstver-
ständlichkeit, mit der man bisher die Frage nach dem inneren und äußeren Zusammen-
hang Jesu mit dem Judentum bejaht hat, wird unter dem Druck des Tatsachenmaterials
mehr als fragwürdig. (Grundmann 1939: 17‒19)

In derselben Schrift, die auf der Grundlage einer Rede anlässlich der Instituts-
eröffnung 1939 auf der Wartburg in Eisenach publiziert wurde, fügt Grundmann
hinzu, „dass aus Liturgie und Liedgut die Zionismen verschwinden müssen [...]“
(Grundmann 1939: 19). Heschel bestätigt, dass Grundmanns Schriften im Weite-
ren „christlich-theologische Grundlagen für den Antisemitismus der Nationalso-
zialisten [liefern]“, und weist anhand zahlreicher Schriften des Theologen nach,
dass „zum größten Teil [...] seine Behauptungen und die des nationalsozialisti-
schen Antisemitismus gleich“ seien (Heschel 1994: 153). Bei der Betrachtung der
Werke Grundmanns, die während der Aktivität des Eisenacher Instituts entstan-
den sind, zeigt sich nicht nur in den explizit propagandistischen Veröffentlichun-
gen, sondern auch in den stärker fachtheologisch konzipierten Schriften des
„Instituts zur Erforschung und Beseitigung des jüdischen Einflusses auf das
deutsche kirchliche Leben“ eine wenig subtile semantische Strategie zur begriffli-
chen Bedeutungsverschiebung, die dann jeweils für konkrete politische Deutun-
gen im Zuge der zeitgenössischen Religionspolitik umgesetzt werden.

Im Vorwort einer Aufsatzsammlung umreißt Grundmann die theologische
Zielsetzung der Forschungsarbeit des Instituts:

Die Arbeit des Instituts dient dem deutschen Volk, dem Suchen und Kämpfen der deut-
schen Seele. [...] Zu den Fragen der Seele und des Gemütes gehört die religiöse Frage.

5.2 „Religion ist durchaus als Frage und Ringen rassisch gebunden“ 101



Hier zu prüfen, was uns die Vergangenheit an Werten überliefert hat und was an Gefah-
ren in ihr liegt, um den Weg in die Zukunft in echter Verbundenheit mit den Werken der
Vergangenheit und in klarer Überwindung der in ihr liegenden Gefahren gehen zu kön-
nen, ist der eigentliche Sinn unserer Arbeit. (Grundmann 1940: o. S.)

Es geht offenbar um eine angeblich überfällige „Prüfung“ der „Werte der Ver-
gangenheit“, also der christlichen Überlieferung, die vermeintliche „Gefahren“
enthalte, die es zu überwinden gelte. So finden sich im Artikel Die Arbeit des
ersten Evangelisten am Bilde Jesu eine Reihe von Gegensatzpaaren, die die neue
theologische Grundtendenz umreißen:

Matthäusevangelium Johannesevangelium

↓ ↓
Schriftgelehrter palästinischer Herkunft vierter Evangelist, Christ
judenchristliche Gemeinden Weg des Christentums in die hellenistische Welt
juden-christlich bestimmtes Bild Jesu wirkliches Bild Jesu
Juden: gegen Jesus stehende Welt kommendes Äon, Wiederkunft Christi
jüdischer Messiasbegriff das Gottesgeheimnis Jesu enthaltender Logosbegriff
judenchristliche Dogmatik Umwandlung /Überwindung
Davidsohnschaft / Bethlehemgeburt durchdachtes Vater-Sohn-Verhältnis
↓ ↓
modernes Judentum deutsche Christenheit der Gegenwart
(Grundmann : ‒)

Jeweils nach dem Muster exegetischer, neutestamentlicher Bibelphilologie setzt
Grundmann in seinem Text Aussagen des Matthäusevangeliums und des Johan-
nesevangeliums konkordanzartig in Kontrast zueinander, wobei, seiner Argumen-
tation folgend, das Matthäusevangelium weitgehend ein Produkt traditionellen,
alttestamentlichen, also jüdischen Denkens sei, wobei sich der Begriff „jüdisch“
hier zunächst noch auf das historische jüdische Volk der Bibelüberlieferung be-
zieht. Das jüngere Johannesevangelium stellt Grundmann als die eigentliche
christliche Urschrift dar, mit der sich das neutestamentliche Christentum vom jüdi-
schen Glauben des Alten Testaments endgültig emanzipiert habe. Aufschlussreich
ist hier die Zuordnung von Begriffen zu den jeweiligen semantischen Feldern „jü-
disch-alttestamentlich-palästinisch“ (Matthäus) auf der einen und „christlich-
hellenistisch-zukünftig“ (Johannes) auf der anderen Seite. Dabei werden ersterem
semantischen Feld jeweils eher negativ konnotierte Attribute zugeordnet, letzterem
durchweg positive und im zeithistorischen Kontext der 1930er und 1940er Jahre
ideologisch geläufige Hochwertbegriffe. So ist Matthäus lediglich ein „Schriftge-
lehrter“, Johannes hingegen ein „Christ“. Das erste Evangelium ist noch in
einer „gegen Jesus stehenden Welt“ befangen, Jesus ist Nachfahre des alttes-

102 5 Höflinge und Hetzer



tamentlichen Königs David und das dem ‚wahren‘ Christentum vermeintlich
entgegengesetzte Attribut „judenchristlich“ wird monoton repetiert. Als posi-
tives Gegenmodell wird die Jesusdarstellung des vierten Evangelisten beschrieben,
die mit Attributen wie „wirklich“, „kommend“, „durchdacht“ ausgestattet wird
sowie mit Substantiven wie „Überwindung“, „Umwandlung“ usw., die den Mo-
ment eines historisch-kultischen Neubeginns kennzeichnen sollen. Soweit scheint
es sich zunächst um einen theologischen Diskurs zur Evangelienexegese zu han-
deln; als Konsequenz aus den neutestamentlichen Lektüren wird aber jeweils ein
Bogen zur politisch-gesellschaftlichen Gegenwart des NS-Staates geschlagen, wo-
durch die theologische Begrifflichkeit in ein ganz anderes Licht gerückt wird:

So offenbart der Gegensatz zwischen Matthäusevangelium und Johannesevangelium, [...]
daß in der Urchristenheit bereits jenes Ringen um das wirkliche Bild Jesu angehoben hat,
das in der deutschen Christenheit der Gegenwart unter dem Eindruck des neu lebendig
gewordenen Gegensatzes gegen das Judentum erneut aufgebrochen ist.

(Grundmann 1940: 78)

Die in obigem Zitat vollführte Gleichsetzung eines Gegensatzes zwischen bibli-
schem Judentum und neu entstehendem Christentum hier und dem von der natio-
nalsozialistischen Propaganda instrumentalisierten Gegensatz zwischen Deutschen
und Juden dort hat rückwirkende Konsequenzen für die vorher noch ansatzweise
wissenschaftlich-neutral erscheinende Begrifflichkeit der exegetisch-theologischen
Fachsprache. Alles, was im theologischen oder bibelkundlichen Zusammenhang
über biblisches Judentum, biblisch-jüdische Geschichte, Religion, Gesellschaft und
Tradition ausgesagt wird, wird unmittelbar mit einem argumentativ nicht nachvoll-
ziehbaren Aktualitätsbezug flankiert; dasselbe gilt für die Gleichsetzung der Über-
windung des alttestamentlichen Gesetzesglaubens durch das auf Jesu Leben und
Lehre zurückgehende Christentum mit der historisch-ideologischen Wende des Jah-
res 1933. In einer programmatischen Schrift von 1933 führt Grundmann unter Be-
zugnahme auf Alfred Rosenbergs Rassentheorien aus:

Religion ist durchaus als Frage und Ringen um Antwort rassisch gebunden. [...] Germani-
sches Christentum ist anders als romanisches oder slawisches. Die Art und Form des
Christuserlebens, der Ausdruck dieses Erlebens in Theologie und Kunst, die Gestaltung
dieses Erlebens in Kultur und Sitte, das alles ist rassisch bedingt und soll sich von den
rassischen Gegebenheiten aus entfalten. (Grundmann 1933a: 89)

Die Überzeugung von der nationalen und völkischen Exklusivität des deut-
schen Christentums dient bis 1945 weitgehrend als spezifisches Grundaxiom für
theologisches akademisches Schreiben. Nicht alle Theologen befleißigen sich
dabei einer expliziten Ausdrucksweise wie Grundmann und andere Vorreiter
der gleichgeschalteten protestantischen Universitätstheologie und Kirche im
Gefolge der Deutschen Christen. Dennoch zeichnet sich hier eine Strategie ab,

5.2 „Religion ist durchaus als Frage und Ringen rassisch gebunden“ 103



hinter deren semantisch-begriffliche Konsequenzen zurückzugehen auch für
ideologisch gemäßigtere Wissenschaftler nur schwer möglich ist:

Im Lichte einer prophetisch-biblischen Geschichtswelt erscheint die Zerstörung rassischer
Kräfte und ihre Nichtachtung zugleich als eine Sünde gegen Gott als den Schöpfer der
Rasse. Die Hochachtung der Rasse steht unter dem Gesichtspunkt des Gehorsams gegen
Gott. [...] Gott, der ein Gott der Kräfte ist, kann schwindende rassische Kräfte erneuern. Es
liegt am Volk und den Menschen, wie es sich zu Gott stellt. Zu Gott zu rufen, auf diese
letzte entscheidende Frage hinzuweisen, das ist die Aufgabe der christlichen Kirche, der
Christen an der nationalsozialistischen Bewegung. (Grundmann 1933a: 98‒99)

Die Frage des Verhältnisses, das Jesus zum Judentum hat, ist keine Frage, die erst in der
deutschen Gegenwart und durch sie lebendig geworden wäre. Es ist vielmehr eine in den
Grund einer geschichtlichen Entwicklung eingesenkte Wesensfrage. [...] In seinem Kreuz
ist seine Verwerfung von Seiten des Judentums erfolgt. Und die Geschichte des jungen
Christentums erweist, daß man sich dieses Gegensatzes bewußt gewesen ist und im
Juden den eigentlichen Feind des Christentums sah. (Grundmann 1940: 1‒2)

Aus der unserer Zeit geschenkten Erkenntnis der Einheit seelischer Haltung und blutsmä-
ßigen Erbes ergibt sich mit Notwendigkeit, daß aller Wahrscheinlichkeit nach Jesus, da er
aufgrund seiner seelischen Artung kein Jude gewesen sein kann, es auch blutsmäßig
nicht war, wofür wir bei der Frage nach seiner völkischen Zugehörigkeit einige wichtige
Gesichtspunkte gewannen, die diese Beobachtung unterstützten.

(Grundmann 1940: 205)

Die drei Zitate veranschaulichen Grundmanns Verfahrensweise der traditionellen,
scheinbar historisch-kritischen Bibelexegese, die hier aber letztlich als Fundament
eines politischen Manifestes dient, mit dessen Hilfe die protestantische Theologie
und ihre Fachterminologie ‚völkisch‘-nationalsozialistisch ausgerichtet werden sol-
len. Im Text von 1933 wird zunächst der nationalsozialistische Rassenbegriff im
Sinne der Rosenbergschen Rassentheorien in den theologisch-protestantischen
Diskurs eingeführt. Der christliche Gott als Schöpfergott wird als Schöpfer der
Menschheit zugleich auch zum Schöpfer der unterschiedlichen Ethnien erklärt,
woraus als eine der Gehorsamspflichten des Gläubigen gegenüber Gott die Ver-
pflichtung zum Schutz und zur Separation der Ethnien voneinander geschlossen
wird. Diskriminierung und Verfolgung von ethnischen Minderheiten wird dadurch
von Grundmann auch theologisch legitimiert und zur Tugend des gläubigen Chris-
ten erhoben. Das daraus für ihn erwachsende Problem der Provenienz der gesam-
ten christlichen Religion aus dem jüdischen Kulturkreis und dessen untrennbare
Verflechtung mit der jüdischen Geschichte wird im zweiten Zitat thematisiert, das
der Vorrede der Schrift Jesus der Galiläer und das Judentum von 1940 entnommen
ist. Es handelt sich dabei um einen Aufsatz, der eine philologisch-exegetische Ana-
lyse enthält, die sich mit Jesu Volkszugehörigkeit auseinandersetzt und dessen
„völkische“ Vereinnahmung zum Ziel hat. Dies funktioniert bei Grundmann durch

104 5 Höflinge und Hetzer



die Instrumentalisierung der Kreuzigung als Moment nicht nur des spirituell-
religiösen Ausgangspunktes für die Etablierung der christlichen Religion, sondern
auch des endgültigen Auseinanderdriftens des jüdischen Volkes auf der einen
Seite und einer fiktiv-mystischen, sich vom Judentum unterscheidenden ethni-
schen Zugehörigkeit auf der anderen Seite, die mit vagen Begriffen beschrieben
wird, die im dritten Zitat als Quintessenz der Untersuchung genannt werden. Diese
„seelische Haltung“ oder „seelische Artung“, die in der Schrift auf mehr als 200
Seiten mit zahlreichen minutiösen philologischen Einzelheiten, neutestamentli-
chen Belegstellen und historischen Deutungen gestützt wird, demonstriert den
Missbrauch simulierter fachsprachlicher Seriosität zur Herleitung durch die ideologi-
sche Zielsetzung bereits vorgegebener Forschungsergebnisse. Sind schon „seelische
Haltung“ und „seelische Artung“ keine wissenschaftlich haltbaren Begriffe, so han-
delt es sich umso mehr bei der abschließenden Schlussfolgerung um eine frei asso-
ziierte These, die weder auf Kausalität noch auf einer irgendwie nachvollziehbaren
logischen Konklusion beruht. Wenn Grundmann hier aus der Spiritualität Jesu, die
im nationalsozialistischen Wortgebrauch mit „Art“ oder „Artung“ gleichgesetzt wird
(vgl. Kap. V.3.), auf eine ethnische Komponente schließt, die im ideologischen Jar-
gon wiederum mit der auf die gemeinsame ethnische Zugehörigkeit bezogenen
„Blut“-Metapher verbunden wird, verlässt er endgültig und in drastischer Weise
den Rahmen wissenschaftlicher Methodik und terminologischer Präzision.

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes
Deutsch“ ‒ Die Sprache der völkischen Theologie

Eine außergewöhnliche Rolle spielten drei Wissenschaftler, die auf eine Weise an
der Korrumpierung der theologischen Wissenschaft mitgewirkt haben, die insofern
als besonders schwerwiegend angesehen werden kann, als es sich bei ihnen
weder um willfährige Opportunisten handelte, die die Gunst der Stunde auch auf
Kosten kritischer und oppositioneller Kollegen für ihre Universitätskarrieren nutz-
ten, noch um unauffällige Mitläufer, die sich im Hintergrund hielten, sondern um
anerkannte Fachwissenschaftler, die innerhalb ihrer Zunft ein hohes Ansehen ge-
nossen und sich dessen ungeachtet aktiv und enthusiastisch von den Ideologen
des NS-Regimes in Dienst nehmen ließen. So stellt Ericksen in der Einleitung zu
seiner Monographie über Theologen im NS-Staat fest:

Auf den ersten Blick sollte man meinen, daß Professoren zu intelligent waren und Pastoren
eine zu sensible Empfindung für geistige Werte haben mußten, als daß sie Hitler hätten billi-
gen können. Das aber war nicht der Fall. Dieses Buch handelt von drei angesehenen Profes-
soren. Jeder von ihnen war auch evangelischer Theologe. Und jeder unterstütze Hitler.

(Ericksen 1986: 7)

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 105



Im Folgenden sollen fachsprachliche Aspekte im Werk dieser drei Gelehrten be-
leuchtet werden, insofern sie für die fachterminologische Wende von 1933 cha-
rakteristisch sind.

Emanuel Hirsch (1888‒1972), wissenschaftlich hoch qualifizierte Autorität
der protestantischen Theologie und bedeutendstes Mitglied der gegenüber dem
NS-Regime loyalen Kirchenbewegung der Deutschen Christen, wurde 1921 auf
den Lehrstuhl für Kirchengeschichte der Universität Göttingen berufen. 1936
wechselte er auf den Lehrstuhl für Systematische Theologie. Hirsch veröffent-
lichte u. a. zahlreiche Werke zum Deutschen Idealismus, zum Neuen Testament
und über den dänischen Philosophen Søren Kierkegaard, dessen Werke er
größtenteils ins Deutsche übersetzte. 1945‒1946 erschien erstmals seine um-
fangreiche Geschichte der neuern evangelischen Theologie in fünf Bänden. Bei
Hirsch handelt es sich zweifellos um eine außerordentlich widersprüchliche
Persönlichkeit. Auf der einen Seite wird er als eine der zentralen Figuren der
protestantischen Theologie des 20. Jahrhunderts und als bedeutendster Kierke-
gaardforscher seiner Generation angesehen, andererseits aber war er ein radi-
kaler und aktiver Befürworter des Nationalsozialismus und eines weitestmöglichen
Zusammenwirkens der protestantischen Kirche wie auch der protestantischen uni-
versitären Theologie mit dem nationalsozialistischen Staat.

Mit der 1934 veröffentlichten politisch-theologischen Abhandlung Deut-
sches Volkstum und evangelischer Glaube bemüht sich Hirsch, das Verhältnis
zwischen lutherisch-christlichem Glauben und der nationalsozialistischen Ideo-
logie zu klären. Am Ende des Buches findet sich folgende Aussage, die als Fazit
der nicht sehr umfangreichen Publikation zu verstehen ist:

Die Menschen [...] haben einen Dienst an unserem Volke gerade in der gegenwärtigen
Stunde. Die Lebenstiefen, die in dieser Stunde rauschen und brausen, rufen nach dem
Evangelium als dem sie in ihrem Höchsten und Tiefsten aufschließenden gnädigen göt-
tlichen Willen. Es ist Ein Gott, der hier zu uns spricht und dort. Es ist Eine Verantwortung,
Ein Dienst, Eine Gefolgschaft, in der die stehen, welche Gottes Stimme, des wirklichen
Gottes Stimme, mit beidem erreicht. (Hirsch 1934a: 40)

Betrachtet man das Zitat in sprachlich-graphischer Hinsicht, springt sofort der
unbestimmte Artikel der Nominalphrase „Ein Gott“ ins Auge, dessen Funktion
als Numerale durch Großschreibung und Sperrdruck deutlich gemacht wird.
Dasselbe Phänomen wiederholt sich im Fall der drei auf diese Weise zu Nume-
ralen umfunktionierten, parallelen Artikel, die im Weiteren die Einheit der Ver-
antwortung, des Dienstes und der Gefolgschaft gegenüber Gott unterstreichen
sollen. Der Abschnitt scheint auf den ersten Blick eine theologische Belehrung
über die Einheit des monotheistischen Gottes und die Unteilbarkeit des Verhältnis-
ses des Gläubigen zum einzigen Gott; bei genauerem Hinsehen wird deutlich, dass

106 5 Höflinge und Hetzer



der Absatz – wenn auch weniger auffällige – Verweise auf eine implizite Dualität
Gottes enthält: Im ersten Satz ist die Rede vom „Dienst an unserem Volke“. In
einem theologischen Kontext, in dem das Wort „Gott“ wiederholt auftritt, evoziert
das Wort „Dienst“ unweigerlich die Konnotation des „Gottesdienstes“. Es handelt
sich offenbar nicht um einen einzigen Dienst, sondern um zwei unterschiedliche,
demselben Gott geleistete Dienste – einerseits der direkte Dienst im Rahmen des
religiösen Gottesdienstes, andererseits ein indirekter Dienst, der durch den Dienst
an der Gemeinschaft bzw. am Volk geleistet wird. Tatsächlich wird im Folgenden
diese Dualität des „Dienstes“ aufgegriffen, indem darauf verwiesen wird, dass
Gott „hier [...] und dort“ zu uns spreche und dass uns seine Stimme „mit beidem“
erreiche, d. h. durch das Evangelium und durch die Geschichte. Die geforderte
Unterwerfung unter Gottes Willen wird somit auf die Unterordnung unter die po-
litisch-staatliche Gewalt ausgedehnt. Mit subtilen sprachlichen Mitteln, die vorwie-
gend auf semantischen Unschärfen beruhen, gelingt es Hirsch, den theologischen
Grundsatz von der Einheit Gottes nahezu unmerklich zu untergraben. Die Tatsa-
che, dass Hirsch in erster Linie mit Hilfe sprachlicher Mittel von theologischen zu
politischen Aussagen überleitet, wird auch hier wieder durch die Nähe der natio-
nalsozialistischen Ideologiesprache zur Sprache des Kultes und der Religion er-
leichtert (vgl. Klemperer 1975 [1947]: 142). Hirsch bemüht sich in umgekehrter
Richtung um eine Anpassung der theologischen Sprache an die damals aktuelle
Herrschaftssprache. Durch ein solches sprachlich-semantisches Verfahren sucht er
eine uneingeschränkte Loyalität der protestantischen Christen gegenüber Hitlers
Regierung und deren Ideologie sprachlich zu vermitteln, ohne den Rahmen der
theologischen Fachsprache aufgeben zu müssen. Beim Vergleich der Publikation
von 1934 mit einer der frühesten politisch-theologischen Schriften Hirschs, einem
1922 veröffentlichten Essay über die aktuelle Lage und Zukunft Deutschlands nach
der Niederlage des Ersten Weltkrieges mit dem Titel Deutschlands Schicksal, Staat,
Volk und Menschheit im Lichte einer ethischen Geschichtsansicht, zeigt sich in lingu-
istischer Hinsicht ein fundamentaler Wandel: In der nach 1933 verfassten Schrift
weist Hirschs Sprache in erheblichem Maße Merkmale der nationalsozialistischen
Diktion auf.

Klemperer verweist darauf, dass der Gebrauch des Wortes „Volk“ und sei-
ner Komposita wie „Volksgemeinschaft, volksnah“ etc. sich inflationiere (1975
[1947]: 45). Im Lexikon Nationalsozialismus finden sich 9 Komposita des Lexems
„Volk“ (Kammer und Bartsch 2002: 259‒269), im Wörterbuch NS-Deutsch nicht
weniger als 40 (Brackmann und Birkenauer 1988: 193‒198). So verwundert es
nicht, wenn in Deutsches Volkstum und evangelischer Glaube von 1934 auf 37
Seiten 76 Nennungen des Wortes auftreten, in erster Linie in Form von Substan-
tivkomposita oder Adjektivableitungen. Häufigste Verwendung findet „Volk“ im

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 107



Derivat „Volkstum“, das auf den Beginn des 19. Jahrhunderts zurückgeht2, in der
nationalsozialistischen Ideologiesprache aber eine spezifische, zentrale Bedeutung
annimmt, da das Volk hier als „schicksalhafte Blutgemeinschaft“ im politischen,
kulturellen und rassischen Sinne angesehen wird. Ferner finden sich bei Hirsch
Nominalkomposita wie „Volkserneuerung“, „Volksgeschehen“ (Hirsch 1934a: 7,
39), „Volksgemeinschaft“ (22, 28), Partizipialkonstruktionen wie „volkserneuernd“,
„volks-aufbauend“, und schließlich die übliche Neubildung „volklich“3 mit der
entsprechenden Substantivierung „Volklichkeit“ (41) oder schließlich auch „Volk-
haftigkeit“ (20). Die prompte sprachliche Wandlung Hirschs bereits in den ersten
Jahren der nationalsozialistischen Ära ist unübersehbar, stellt man den Text von
1934 dem zur Zeit der Weimarer Republik veröffentlichten Artikel gegenüber: Im
letzten und in politischer Hinsicht explizitesten Kapitel dieses Textes von 1922
taucht das Wort „Volk“ auf 13 Seiten in 28 Fällen auf, hier aber fast ausschließlich
in seiner Grundform ohne angefügte Kompositions- oder Derivationselemente; als
Komposita von „Volk“ treten hier lediglich „Volkskraft“ und „Weltvolk“ (Hirsch
1922: 142‒143, 153) auf. Während im Artikel von 1922 allgemeinere Attribute vor-
herrschen, wie etwa „Volk der Innerlichkeit“ (142), „ein armes und dienstbares
Volk“, „ein adeliges Volk“ (143), „das vernichtete und verschleppte Volk Israel“,
„ein tapferes Volk“ (146f.), „ein frohes Volk“, „ein frommes Volk“ (152‒153) etc.,
treten die Substantive „Volk“ und „Volkstum“ im Text von 1934 nahezu aus-
schließlich in Kombination mit dem Attribut „deutsch“ auf. Hirsch befolgt dem-
nach offenbar die nationalsozialistische propagandistische Maxime, der zufolge
das Wort „Volk“ ausnahmslos auf das deutsche Volk zu beziehen und in anderen,
auch theologischen Zusammenhängen zu vermeiden war:

Die Formulierungen ‚katholisches Volk‘, ‚Kirchenvolk‘, ‚evangelisches Volk‘ sind unbe-
dingt zu vermeiden. Es gibt nur ein deutsches Volk [...]. Diese Anweisung ist ausdrücklich
vom Propagandaministerium ergangen.

(NS-Presseanweisungen der Vorkriegszeit,
in Schmitz-Berning 1998: 644)

Hirsch verwendet das ideologisierte Wort „Volkstum“ wiederholt in direktem Zu-
sammenhang mit dem älteren und ideologisch unerwünschten Begriff „Christen-
tum“: „[...] das künftige Verhältnis von deutschem Volkstum und evangelischem
Christentum“ (Hirsch 1934a: 6), „Der Weg des deutschen Volkstums und des
evangelischen Christentums“ (ebd.) u. a. Der Parallelismus der mit „-tum“ suffigier-

2 Neubildung von Friedrich Ludwig Jahn aus dem Jahre 1809, die den Begriff Nationalität mit
einem etymologisch deutschen Wort ersetzen sollte.
3 Vgl. Brackmann und Birkenauer 1988: 193‒194: „im Hinblick auf Bestand und Weiterent-
wicklung des Volkes“.

108 5 Höflinge und Hetzer



ten Substantivderivate legt dem Konzept der Gesamtheit des Volkes durch diese
wiederholten Begriffspaare in subtiler Weise eine religiöse Konnotation bei. Die
sprachliche Angleichung des „deutschen Volkstums“ und des protestantischen
Christentums mittels wiederholter Substantivparallelismen zielt auf eine Sakralisie-
rung der deutschen Nationalität ab. Hirsch selbst umreißt seine Auffassung von
einer dem religiösen Schriftsteller angemessenen Sprache in der Zeitschrift Deut-
sches Volkstum:

Er [der Verkündiger] lernt von allen anderen Schriftstellern und steht immer fragwürdiger
da als sie, seine Lehrmeister, die eine sprachlich strenger bestimmbare und klarer er-
kannte Aufgabe haben. Aber, er steht näher an der heiligen Schwelle zwischen Leben
und Tod [in seiner] übersprachliche[n] Aufgabe mit ihrer schweren sprachlichen Schick-
salhaftigkeit. (Hirsch 1935a: 380)

In diesen Ausführungen begründet Hirsch die begrifflichen Unschärfen sprach-
licher Ausdrücke mit dem „übersprachlichen“ Charakter der theologischen
Fachsprache, d. h. er beruft sich auf seine in gewisser Hinsicht übermenschli-
che Aufgabe als Theologe, metaphysische Wahrheit in konkrete, dem Diesseiti-
gen verhaftete Sprache kleiden zu müssen. Damit sichert er sich gegen den
Vorwurf der unzureichenden wissenschaftlichen Klarheit ab.

Erhellend ist weiterhin eine Analyse des Begriffes Art und seiner Komposita
bei Hirsch. Art, das auf eine mittelhochdeutsche Wurzel zurückgeht, die Bedeu-
tungen wie ‚Ursprung‘, ‚Natur‘, ‚Wesen‘, ‚Weise‘ trägt, erfährt in der nationalsozia-
listischen Rassenkunde eine Bedeutungserweiterung, die sich auf die besondere
Einheit eines rassisch homogenen Volkes bezieht (Schmitz-Berning 1998: 63‒64).
Kammer und Bartsch führen einige Adjektivkomposita des Wortes auf, die charak-
teristisch für dessen nationalsozialistische Sonderbedeutung sind:

Artfremd, artverwandt waren Begriffe, die von den Nationalsozialisten – ausgehend von
ihrer wissenschaftlich eindeutig widerlegten Rassenkunde – auch in Gesetzen angewen-
det wurden, um Menschen als höherstehend oder minderwertig zu kennzeichnen. [...] Der
Begriff wurde von den Nationalsozialisten nicht nur im Sinne der rassischen Abstam-
mung verwendet. Als artfremd wurde alles bezeichnet, was als fremd, schädlich oder un-
erwünscht angesehen wurde. (Kammer und Bartsch 2002: 27)

Brackmann und Birkenhauer präsentieren 19 Komposita des Substantivs Art,
das im Kontext der nationalsozialistischen Rassenkunde die spezifische Bedeu-
tung „Geprägtsein durch Blut und Rasse“ annimmt, während artfremd generel-
ler als „alles, was dem Geschmack und der Ideologie der NS zuwiderlief“
definiert wird. (Brackmann und Birkenauer 1988: 24‒25)

Auch Hirsch verwendet die Wortwurzel Art in Deutsches Volkstum und
evangelischer Glaube in 47 Fällen (Hirsch 1934a), darunter finden sich beispiels-
weise „deutsche Art“ (14, 16, 21, 25 f., 32, 39, 40), „germanische Art“ (32‒33),

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 109



„preußische Art“ (28), wie auch die notorischen „artfremd“ (11‒13) und „artge-
mäß“ / „arteigen“ (14) usw. Es wird deutlich, dass der Theologe Hirsch den Be-
griff Art mit seinen diversen Komposita und Derivaten in diesem Text beinahe
ausnahmslos auf seinen biologistischen Aspekt im rassenideologischen Sinn des
Nationalsozialismus bezieht; so fallen zahlreiche weitere Ausdrücke ins Auge, die
noch eindeutiger auf Rosenbergs und Günthers Rassenlehre verweisen (vgl. Gün-
ther 1933, Rosenberg 1938), wie z. B. „natürlich-geschichtliche Artung“, „ein Blut
bestimmter Art“, „die schlecht Gearteten, Minderwertigen“, „Art und Blut“ usw.
(Hirsch 1934a: 11, 18, 26f, 35). Im Referenztext von 1922 hingegen, der ebenfalls
das Schicksal und die jüngere Geschichte des deutschen Volkes, die Zukunft der
deutschen Nation sowie die Vorzüge des deutschen Nationalcharakters behandelt,
taucht das Wort Art so gut wie gar nicht auf, abgesehen von zwei Textstellen, in
beiden Fällen jedoch mit der allgemeinen ideologiefreien Bedeutung „Art und
Weise“ (Hirsch 1922: 151‒152).

Im Artikel von 1934 wird die enorme Zunahme der Verwendung des nun
ideologisch aufgeladenen Wortfeldes – wie schon im Fall des Wortfeldes Volk –
geschickt von ähnlich lautenden theologisch konnotierten Ausdrücken flan-
kiert, die allerdings im theologischen Kontext durchaus gebräuchlich sind: Es
ist daher wohl kaum Zufall, wenn es sich bei dem ersten Vorkommen des Lem-
mas Art in Hirschs Text, „[...] Gott, [...] der die Völker ruft, daß sie ihm dienen,
ein jegliches nach seiner Art“ (Hirsch 1934a: 6), um ein kombiniertes Zitat aus
dem Alten Testament handelt, das die bekannten Worte der Genesis „ein jegli-
ches nach seiner Art“, die sich auf die Erschaffung der Pflanzen und Tiere be-
ziehen, mit Textfragmenten aus den Psalmen 72 und 102 verbindet, wo von den
Völkern die Rede ist, die Gott ruft, damit sie ihm dienen. Auf diese Weise wird
Art mit der Denotation „Charakter / Natur“ in den Text eingeführt, und zwar
mit einem konnotativen Bezug zur Autorität der Heiligen Schrift und zur dem
Christen bzw. Theologen vertrauten biblischen Sprache. Der Übergang vom bi-
blischen zum politisch-ideologischen Kontext findet im Weiteren schrittweise
mit Hilfe von mehrdeutigen Ausdrücken statt, die auf den ersten Blick nicht un-
bedingt politisch ideologisiert erscheinen. So erscheint Art in: „überlieferte Art
evangelischen Christentums und Kirchentums“, ferner „evangelisches Christen-
tum, artlich bedingtes Gotteszeugnis“, „Wille und Art seines Herrn“ oder „Gott
[...] braucht die Menschen, [...] jeden nach seiner Art“ (Hirsch 1934a: 9, 14, 19,
27). Im historisch-propagandistischen Kontext des Textes sind solche scheinbar
theologischen, politisch neutralen Ausdrücke jedoch zwangsläufig durch eine
unvermeidliche politisch-ideologische Konnotation belastet. Art nimmt eine Ne-
benbedeutung im Sinne von „besondere, in der rassisch bedingten Überlegen-
heit begründete Eigenschaft“ an, auch wenn es hier im theologischen Kontext
verwendet wird. Insbesondere „artlich bedingtes Gotteszeugnis“ unterstellt die

110 5 Höflinge und Hetzer



göttliche Offenbarung einer speziell auf das deutsche Volk bezogenen Exklusi-
vität. Ebenso verweist auch „Art seines Herrn“ indirekt auf einen spezifischen,
der germanischen Rasse zugehörigen Gott. Im letzten Beispiel evoziert „jeden
nach seiner Art“ erneut den Ton der biblischen Sprache, wobei der Begriff Art
mitsamt seinen Komposita und Derivaten an dieser Stelle aufgrund zahlreicher
entsprechender Kontextualisierungen im Artikel bereits vollständig in das se-
mantische Feld seiner biologistisch-rassenideologischen Interpretation überge-
gangen ist. Dieses Verständnis des Begriffs Art ideologisiert im Verlauf des
Textes in zunehmender Weise auch dessen theologische Bezüge. Umgekehrt
sollen die ideologisch-rassistischen Inhalte mittels einer sprachlich geschickten
Verflechtung mit theologischen Versatzstücken offenbar unmerklich religiös
‚geadelt‘ und theologisiert werden.

In enger Verbindung mit dem Begriff Art steht der Begriff Blut, der ebenfalls
unmittelbar auf die nationalsozialistische Rassenlehre zu beziehen ist: Brackmann
und Birkenauer definieren Blut schlicht als „Abstammung, einer Rasse zugehörig“
(1988: 39), während Schmitz-Berning es als Synonym von „Rasse“ deutet, genauer
als „rassisch geprägte Erbmasse eines Volkes“ (1998: 109). Dieser biologistischen
Deutung fügt Schmitz-Berning eine weitere, eher metaphysisch-quasireligiöse Be-
deutungsvariante hinzu, nämlich die des Blutes als mythischen Symbols, dem Ro-
senberg selbst ausdrücklich eine Ersatzfunktion im Hinblick auf die christliche
Religion zuweist:

ein neuer Glaube [...], der Mythos des Blutes, [...], jenes Mysterium [...], welches die alten
Sakramente ersetzt und überwunden hat. (Rosenberg 1938: 114)

Auch Klemperer erkennt die mystifizierende Funktion des Begriffs:

Die gesamte nationalsozialistische Angelegenheit wird durch das eine Wort [Blutfahne]
aus der politischen in die religiöse Sphäre gehoben. [...] Der Parteitag eine kultische
Handlung, der Nationalsozialismus eine Religion. (Klemperer 1975 [1947]: 49)

Eine aufmerksame Analyse der Verwendung des Begriffs Blut in Hirschs Ab-
handlung erweist sich wiederum als aufschlussreich, zumal dieser auch hier of-
fensichtlich zwischen einem theologischen Verständnis des Wortes mit seinen
religiösen Konnotationen und dessen neuem politisch-ideologischem Gehalt in
seiner pseudoreligiösen und rassistischen Gestalt oszilliert. Das Wort erscheint
in der Schrift von 1934 siebzehn Mal, darunter fünfzehn Mal in einfacher Form
und zweimal als Determinativum des Partizipialkompositums „blutgebunden“
(Hirsch 1934a: 11, 18). Auch hier ist ein deutlicher Zuwachs des ideologisch ge-
prägten Wortschatzes zu beobachten, insofern das Wort Blut im Vergleichstext
von 1922 nicht ein einziges Mal vorkommt. Hier zeigt sich das hartnäckige Be-
mühen Hirschs, die zentralen Begriffe der neuen politischen ‚Religion‘ der spe-

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 111



zifisch christlichen (protestantischen) theologischen Sprache einzuverleiben, und
zwar mit dem Ziel, die geistige Vereinbarkeit der traditionellen Religion mit den
ideologischen Grundsätzen der nationalsozialistischen Politik zu untermauern.

Hirsch hatte sicher nicht die Absicht, die christliche Religion durch den
von Rosenberg und seinen Gefolgsleuten entworfenen mystisch-nationalen
Glauben zu ersetzen, so wie es etwa der Schriftsteller und protestantische Pfar-
rer Gustav Frenssen in Der Glaube der Nordmark fordert:

[...] dass auch die Religion, [...] je nach der Rasse, das heißt nach der Art des Blutes eines
Volkes, eines Menschen, verschieden wäre. Und dass der christliche Glaube, dies jüdisch-
orientalisch-spätgriechische Gebilde, dem deutschen Blut und Wesen widerspräche.

(Frenssen 1936: 77)

Hirsch setzt sich dagegen für eine Art Harmonisierung der Art des Blutes des
deutschen Volkes im ideologisch-nationalsozialistischen Sinne und für ein
nicht ausdrücklich den christlichen Glaubensgrundsätzen entgegenstehendes
Verständnis des Blutes ein. Er sucht, mit anderen Worten, nach einer Synthese
aus einem ‚Glauben an die Rasse‘ bzw. an das ‚Mysterium der Blutgemeinschaft
des auserwählten Volkes‘ auf der einen Seite und der Geistigkeit der protestan-
tischen Dogmatik auf der anderen Seite, was er vorwiegend mit rhetorischen
Mitteln und weniger auf der Ebene seriöser Argumentation zu erreichen sucht.

Tatsächlich führt Hirsch den Begriff Blut zunächst in direktem Zusammen-
hang mit geistig-religiöser Erleuchtung in den Text ein: „[...] nur blutgebundner,
dem Blute treuer Geist ist wahrhaft lebendig und wahrhaft Geist“ (1934a: 11).
Damit wird insinuiert, dass spirituelles Leben und also auch Religion sich nur
über die Treue zum Blut des eigenen Volkes in wahrhaftiger Weise offenbarten.
Dennoch wendet sich Hirsch gegen die Vorstellung von einem Gott, der aus-
schließlich der sogenannten ‚arischen Rasse‘ oder dem ‚Volk deutschen Blutes‘
vorbehalten sei (Hirsch 1934a: 12), denn das wäre offenbar eine zu weitgehende
und damit inakzeptable Abweichung vom christlichen Gottesbegriff; Hirsch löst
die Unvereinbarkeit der Exklusivität eines politisch instrumentalisierten Gottes
mit der Universalität des christlichen Gottes, indem er auch hier eine Dualität der
göttlichen Offenbarung unterstellt: „Dieser wirkliche Gott [...] offenbart sich mir
zweifach“. Einerseits manifestiert sich, Hirsch zufolge, die Offenbarung „in der
großen und gewaltigen Geschichte meines Volkes“, wodurch der „wirkliche Gott
sich [...] heute meinem Volke und damit auch mir bezeugt“ (Hirsch 1934a: 12). Im
Folgenden spricht er dann aber von einer „anderen entscheidenden Offenbarung
eben dieses gleichen wirklichen Gottes“ (1934a: 13), in der Gott sich in seiner Ei-
genschaft als „mein Herr und Vater“ in Christus, dem Menschen aus Fleisch und
Blut, offenbart, d. h. als Gott des Evangeliums. Zusammenfassend erläutert Hirsch
die zweifache Offenbarung in folgender Weise:

112 5 Höflinge und Hetzer



Gott, der wirkliche Gott, der über uns Menschen allen ist, der seine eigene Art hat, er hat
uns Blut und Leben geheiligt dadurch, dass er uns trotz unser zu uns selbst gerufen hat.
[...] Weil ich ein Deutscher bin, redet er zu mir in meine deutsche Menschlichkeit hinein,
aber aus ihr, von ihr ist er nicht. [...] (Hirsch 1934a: 13)

In dieser Textstelle zeigt sich Hirschs Geschick in der subtilen Formulierung am-
bivalenter sprachlicher Strukturen: Auf der semantischen und syntaktischen
Oberfläche scheint die Aussage ideologisch unangreifbar, indem sie die Art Got-
tes hervorhebt, die im Kontext nur im Sinn etwa der „germanischen Art“ inter-
pretiert werden kann, zumal auf die Heiligung des Blutes angespielt wird, das
ebenfalls aufgrund des Kontextes als „rassisch reines Blut“ zu verstehen ist und
da schließlich auch betont wird, dass Gott sich an den einzelnen Deutschen aus-
schließlich aufgrund seines Deutschseins und damit seiner Zugehörigkeit zum
vermeintlich ‚auserwählten Volk‘ wende. Auf der Ebene der semantischen Tiefen-
struktur hingegen zeigt sich gleichzeitig die Tendenz, in theologischer Hinsicht
plausibel zu bleiben, was Hirsch durch eine Dialektik des Paradoxen offenbar
Kierkegaardscher Provenienz zu erreichen versucht. Alle ideologisch notwendi-
gen Konkretisierungen werden mit Hilfe paradoxaler Dichotomien relativiert, die
der theologischen Sprache allerdings nicht ganz fremd sind, da diese sich gene-
rell häufig in einer Grauzone zwischen Wissenschaft und Metaphysik bewegen
muss: Gott heiligt das (deutsche) Blut in besonderer Weise, steht aber paradoxer-
weise gleichzeitig über „allen Menschen“. Gott ruft uns zu uns selbst, indem er
sich in der (deutschen) historischen Wende zu erkennen gibt, aber er tut dies
„trotz unser“, d. h. ungeachtet unserer gottvergessenen Anmaßung „im Sturm
der gegenwärtigen Bewegung, in der Freude des neuen Aufbruchs“ (Hirsch
1934a: 12). Gott spricht zu den Deutschen, eben weil sie Deutsche und damit für
ihn in der historischen Situation vermeintlich Auserwählte sind, aber indem er
zum Einzelnen spricht, richtet er sich an die „deutsche Menschlichkeit“, d. h. an
die allgemeine Menschheit, die hier durch das deutsche Volk repräsentiert wird.
Auch dieses Oxymoron, in dem ein spezifisches Attribut mit einem Substantiv
kombiniert wird, das die Menschheit in ihrer Gesamtheit betrifft und nicht auf
eine einzelne Nation reduziert werden kann, illustriert die Sprache des Parado-
xons, derer Hirsch sich bedient, um inhaltlich unvereinbare theologische und po-
litische Vorstellungen in scheinbare Übereinstimmung zu bringen.

Insbesondere der Begriff Blut bekommt hier eine doppeldeutige Konnotation
zwischen ideologisch aufgeladenem Rassenbegriff und religiöser Bedeutung im
Hinblick auf die Gemeinschaft des Gläubigen mit Christus durch die Transsubs-
tantiation seines Blutes und seines Fleisches in der Eucharistie. Schließlich un-
terstreicht Hirsch durch die Aneinanderreihung der im Originaltext graphisch
hervorgehobenen Präpositionen zu, aus und von, dass der von ihm dargestellte
Gott in sehr persönlicher Weise zu den Individuen einer bestimmten Nation bzw.

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 113



zu den Repräsentanten einer besonderen Rasse spricht, die fortwährend durch
Etiketten wie „deutsches Volk“, „deutsche Art“, „deutsches Blut“ etc., gekenn-
zeichnet wird; zugleich sei dieser Gott aber eine Idee, die nicht ausschließlich
„aus“ bzw. „von“ der Existenz dieser Rasse herzuleiten ist. Gott bleibt vielmehr
paradoxerweise auch bei Hirsch immer ein universaler, transzendenter und un-
teilbarer Gott. Mittels rhetorischer Figuren wie Oxymoron und Paradox bemüht
sich Hirsch hier, sich die der theologischen Reflexion wesenseigene sprachliche
Ambivalenz für die politische Argumentation zunutze zu machen, um den Kon-
sens von Kirche und universitärer Theologie mit den aktuellen politischen Ent-
wicklungen in Einklang zu bringen.

In der Tat ist es Hirschs ausdrückliche Intention, sich um eine Umwand-
lung der (Fach)sprache auch im theologisch-religiösen Bereich zu bemühen,
um auf diese Weise zur Unterstützung der durch die Nationalsozialisten herbei-
geführten politischen Wende theologisch uneingeschränkt legitimiert zu sein,
wie aus folgender Äußerung hervorgeht:

Ich weiß, dass die politische Erneuerung [...] den Boden in der Wirklichkeit her[stellt], auf
dem allein um ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch gerungen
werden kann [...]. Ich glaube [...], dass die politische Bewegung ihr Ziel auf diesem Ge-
biete nur erreichen wird, wenn die christliche Verkündigung sich ihrer sprachlichen Ver-
antwortung bewusst wird. (Hirsch 1935a: 379)

Es ist bereits darauf hingewiesen worden, dass im Zusammenhang mit dem
symbolischen Verständnis des Begriffs des Blutes der Parallelismus von Blut-
mythos im rassenideologischen Sinne und der Idee des christlichen Abend-
mahls von Hirsch instrumentalisiert wird. So liest man bei Hirsch im Anschluss
an den Verweis auf die Offenbarung Gottes durch das Leben Christi:

Ich weiß wohl, daß weder ich noch irgend jemand sonst von dieser Offenbarung des wirk-
lichen Gottes in Jesus Christus reden kann, ohne daß er Gedanken und Worte braucht,
die aus seinem Blut und seiner Art und seinem Geiste kommen. (Hirsch 1934a: 13)

Bei der Analyse der syntaktischen Kohäsion des Satzes springt eine unauflösliche,
vermutlich beabsichtigte referentielle Ambivalenz des Possessivpronomens in der
Nominalphrase „seinem Blut“ ins Auge, das sowohl direkt auf Jesus Christus bezo-
gen werden kann als auch auf das vorausgehende Personalpronomen „er“, das sei-
nerseits auf „ich / irgend jemand sonst“ zurückverweist, also auf den Autor bzw.
jede Person, die von der göttlichen Offenbarung durch Christus spricht. In syntakti-
scher Hinsicht ist der Bezug auf das näher positionierte „er“ wahrscheinlicher. Al-
lerdings lässt die Tatsache, dass „Jesus Christus“ das am nächsten stehende nicht
pronominalisierte nominale Element vor „seinem Blut“ darstellt, dessen Bezug auf
„Jesus Christus“ ebenso plausibel erscheinen; dazu kommt der rhythmisch-

114 5 Höflinge und Hetzer



anaphorische Charakter der dreifachen Wiederholung des Possessivpronomens
„sein“, die einen biblisch-emphatischen Tonfall evoziert. Der Satz weist somit
einen Doppelsinn auf: Eine mögliche Interpretation wäre, dass über die göttliche
Offenbarung in Christus nicht reflektiert werden könne, ohne Gedanken und
Worte zu verwenden, die dem Blut, der Art oder dem Geist der ‚germanischen
Rasse‘ inhärent seien; eine zweite, nicht weniger plausible Interpretation müsste
implizieren, dass über die Offenbarung durch Christus nicht reflektiert werden
könne, ohne sich auf Blut, Art und Geist Christi selbst zu berufen. Die sprachliche
Doppeldeutigkeit verbindet hier auf linguistischer Ebene das Blut der Eucharistie
mit dem der ‚germanischen Rasse‘, wodurch letztere mit christlichen Wertvorstel-
lungen identifiziert wird und der sakrale Symbolwert des christlichen Abendmahls
gleichzeitig zur Aufwertung des politischen Engagements der protestantischen
Theologie vereinnahmt wird. Nicht zuletzt in Anbetracht der außerordentlichen
Ausdrucksvirtuosität Hirschs handelt es sich auch hier kaum um eine rein zufäl-
lige, sondern eher um eine wohlüberlegte Doppeldeutigkeit, umso mehr, als sie
sich nahtlos in die dem Artikel innewohnende Tendenz einfügt, mit sprachlichen
Mitteln wie Parallelismen, Gleichklängen, Synonymien und anderen Stilfiguren in-
haltlich divergierende Elemente in vordergründige Übereinstimmung zu bringen.

Der Begriff des Blutes steht in unmittelbarer Verbindung zum Begriff der
Ehre. Hirsch bietet eine Erläuterung des Begriffes mit Bezugnahme auf die be-
reits diskutierten Begriffe Volk, Art und Blut:

Für keinen echten Deutschen heute ist deutsche Ehre etwas naturhaft mit Art und Blut
Gegebnes. Groß denken von deutscher Art heißt uns ganz allein: groß denken von dem,
was der Deutsche werden kann aus Gott in strenger Zucht. Mit Art und Blut, mit dem
schicksalhaften Eingegliedertsein in das deutsche Volk und seine Geschichte empfängt
keiner von uns die Ehre selbst, sondern allein eine natürlich-geschichtliche Vorausset-
zung, durch Dienst und Opfer Ehre zu verwirklichen. Ehre ist gnadenhaft entsprungne
Entscheidung und in Zucht vollbrachte Tat. Wer das nicht versteht, der kennt den Gott,
der zur Ehre ruft, ebensowenig wie den Gott des Evangeliums. (Hirsch 1934a: 26)

Eine kontextgebundene Deutung von Hirschs Aussage erfordert eine Reflexion
über die Bedeutung von Ehre in der Sprache der nationalsozialistischen Ideologie.
Brackmann und Birkenhauer erklären Ehre zusammenfassend als „Pflege der eige-
nen Art als moralische Verpflichtung der einzelnen Volksgenossen“ (1988: 56),
während Schmitz-Berning die Bedeutung des Begriffes als „Grundwert der nordi-
schen Rasse und damit der deutschen Volksgemeinschaft, der seine Norm von
dem Ziel der ‚Reinerhaltung des deutschen Blutes‘ erhalten soll“, präzisiert (2000:
163). In Meyers Großem Konversations-Lexikon von 1936 wird ferner der Opferas-
pekt der Ehre betont, auf den auch Hirsch verweist; darüber hinaus wird die Dop-
pelbödigkeit des Begriffes festgestellt, da dieser sowohl die konkrete Handlung als

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 115



auch die geistige Einstellung betrifft, was auch für Hirschs Definition gilt, insofern
er in einem Atemzug von „Entscheidung“ und „Tat“ spricht:

Eintreten und notfalls Sichopfern für die eigene Art und für deren höchste Werte Reiner-
haltung des Blutes, Bewahrung der Rasse [der germanischen, nordischen, deutschen
Menschen, J.G.] in leiblich-instinktiver, seelisch-gemüthafter, geistig-weltanschaulicher
Beziehung, das ist ihre Ehre. (Meyers Großes Konversationslexikon 1936: 949)

Es ist unzweifelhaft, dass Hirschs Aussagen auf dem nationalsozialistischen Ver-
ständnis des Wortes basieren, insofern er es in ein dichtes Geflecht von Anspielun-
gen und Verweisen auf dessen ideologisch vorher festgelegte Bedeutung einfügt;
im Umfeld seiner Erläuterung des Begriffes der Ehre erscheinen dreimal „Art“, zwei-
mal „Blut“, einmal „Volk“, viermal „deutsch“ und darüber hinaus etliche weitere
für die martialische Sprache der Nationalsozialisten charakteristische Ausdrücke
wie „Zucht“, „Dienst“, „Opfer“, die zugleich als Verbindungsglied zur theologis-
chen Sprache fungieren, die auch hier als sprachliche Parallelebene erkennbar ist.

Beim aufmerksamen Lesen von Hirschs Definition wird deutlich, dass er einen
leicht abweichenden Akzent setzt, indem er dem Begriff der Ehre eine metaphysi-
sche Dimension hinzufügt und somit einen deutlichen Unterschied zum national-
sozialistischen, lediglich auf das im rassenideologischen Sinne verlangte Handeln
bezogenen Begriff konstatiert. Hirsch zufolge kann die notwendige Bedingung
zum Erreichen des Zustandes der Ehre nicht auf die rassischen und nationalen Vo-
raussetzungen reduziert werden. In seiner Sicht kann Ehre ausschließlich durch
ein Handeln Gottes erlangt werden. Davon ausgehend werden die Begriffe Zucht,
Dienst, Opfer, aber auch Entscheidung und Tat semantisch ambivalent: In erster
Linie sind dies typische Ausdrücke, die im Zusammenhang mit den charakte-
ristischen Tugenden der von der nationalsozialistischen Ideologie als überle-
gen angesehenen zur Herrschaft über die Völker ausersehenen „nordischen
Rasse“ Verwendung finden (Brackmann und Birkenhauer 1988: 135). Dienst
enthält die Idee der Treue des Volksangehörigen zur Nation und zur Ideolo-
gie, Opfer die Vorstellung von dessen Bereitschaft zur bedingungslosen Treue
bis hin zur Selbstaufgabe. Auf der anderen Seite weisen dieselben Lemmata explizit
theologische Konnotationen auf: Zucht nimmt hier die Bedeutung von Disziplin im
Sinne des Gehorsams gegenüber Gott an; Dienst wird gleichbedeutend mit „Gottes-
dienst“; Opfer wird zum Geist der Entsagung im religiösen Sinn; alle drei sind
Voraussetzungen dafür, der Ehre vor Gott teilhaftig zu sein; die Ausdrücke „gna-
denhaft entsprungene Entscheidung“ und „in Zucht vollbrachte Tat“ lassen
schließlich einen existenzialtheologischen Ansatz Kierkegaardscher Prägung er-
kennen, indem sie auf die paradoxale Entscheidung zur freiwilligen Wahl der un-
vermeidlichen individuellen Existenzbedingungen verweisen, und zwar mit dem

116 5 Höflinge und Hetzer



Ziel, die Verantwortung für die eigene Existenz zu akzeptieren. Ohne an dieser Stelle
den theologischen Diskurs vertiefen zu wollen, wird hier die Möglichkeit der Anpas-
sung einer solchen existenzialistisch-theologischen Auffassung an die Erfordernisse
der theoretisch-wissenschaftlichen Rechtfertigung der Akzeptanz der jeweili-
gen politischen Herrschaftsideologie deutlich. Die Unausweichlichkeit der
vom Regime geforderten absoluten Unterwerfung kann so durch die Idee von
der eigenverantwortlichen und demütigen Entscheidung gerechtfertigt wer-
den, den in der Form des historischen Schicksals zugewiesenen Willen Gottes
bedingungslos zu akzeptieren.

Hirsch ist sich der Schwierigkeiten bewusst, die das Nachvollziehen dieser
paradoxalen Konzepte mit sich bringt, und weist deshalb drohend darauf hin,
dass deren Leugnung sowohl das Nichtverstehen des Gottes der Geschichte als
auch des Gottes des Evangeliums impliziert. Mit anderen Worten verweist, so
Hirsch, die scheinbare Zweigeteiltheit der göttlichen Offenbarung im Grunde auf
einen einheitlichen göttlichen Willen, die Menschen gleichzeitig über die religi-
öse Spiritualität und über die historisch-existenzielle Realität zu erreichen. Das
heißt für Hirsch, dass die Geschichte nicht vom universellen Willen Gottes abge-
koppelt werden könne. Er unterstellt, dass das Individuum, das das Zeugnis Got-
tes in der Geschichte leugne, umso weniger das Zeugnis Gottes im Evangelium
begreifen könne, da es sich um zwei nur scheinbar disparate Erscheinungsfor-
men derselben göttlichen Existenz handele. Hierin liegt die Grundaussage der
Hirschschen Schrift, die den roten Faden des gesamten Gedankenganges aus-
macht. Die stichhaltige Formulierung eines wissenschaftlich-theologischen Fun-
damentes für den Gedanken der in der Disparität von Religion und Geschichte
bzw. in der Vielheit historischer, politischer und gesellschaftlicher Prozesse sich
manifestierenden Einheit Gottes ist sicherlich kein einfaches Unterfangen, insbe-
sondere wenn die historisch-politische Realität in vielerlei Hinsicht in eklatantem
Widerspruch zu den Grundsätzen des christlichen Glaubens steht. Hirsch scheint
sich dieses Dilemmas durchaus bewusst zu sein, weshalb er seine Argumenta-
tion von der wissenschaftlich-sachbezogenen Ebene auf eine propagandis-
tisch-rhetorische Ebene verlagert. Indem er oben bereits erwähnte Stilfiguren,
wie u. a. Parallelismen, Assonanzen und anaphorische Wiederholungen, ein-
setzt und gewandt mit der den abstrakten Begriffen innewohnenden Polysemie
operiert, bewegt er sich vornehmlich auf der sprachlichen Textoberfläche bei
gleichzeitiger Wahrung des Anscheines inhaltlicher Tiefe. Zahlreiche Textstellen
aus dem Artikel belegen dies, wie aus folgenden Beispielen hervorgeht:

[...] Aufwachen des Glaubens an den deutschen Gott [...], Aufwachen des Glaubens an
den Christengott. (Hirsch 1934a: 10)

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 117



Der evangelische Christ gehört einem und dem gleichen Gotte, wenn ihn der Ruf des Got-
tes des Evangeliums trifft, und wenn ihn im großen und heiligen Sturm gegenwärtigen
Volksgeschehens der Ruf des Herrn der Geschichte trifft. (Hirsch 1934a: 10)

[...] die Gottesbegegnung im Evangelium entbindet und vollendet erst die Gottesbegeg-
nung in Volkstum und Geschichte. (Hirsch 1934a: 10)

Die Tatsache, dass Hirschs Text von zahlreichen rhetorischen Parallelismen
durchzogen ist, lässt nun auch den Sinn der in theologischer Hinsicht kaum halt-
baren, aber politisch opportunen These von der einzigen und unteilbaren „einen
Verantwortung“, des „einen Dienstes“ und der „einen Gefolgschaft“ gegenüber
Gott und gegenüber dem nationalsozialistischen Staat deutlich werden. Es ist si-
cherlich kaum Zufall, dass diese in Hirschs Artikel zentrale Wortfolge strukturell
sehr deutlich auf den Slogan „Ein Volk, ein Reich, ein Führer“ (vgl. Brackmann
und Birkenhauer 1988: 193) anspielt, der seinerseits die unteilbare Einheit von
deutschem Volk und nationalsozialistischem Staat und der unteilbaren Allmacht
seines Führers propagiert.

Emanuel Hirsch, für den der Zeitraum von 1933 bis 1945 nur einen Bruchteil
seiner Jahrzehnte überdauernden Laufbahn als theologischer Fachwissenschaftler
ausmachte, steht hier jedoch für den Typus des hochgelehrten deutschen Intellek-
tuellen, der vermutlich wider besseres Wissen und Gewissen nicht nur Kompro-
misse mit der wissenschafts- und religionsfeindlichen Kultur- und Bildungspolitik
des nationalsozialistischen Regimes eingegangen ist, sondern sich in seinem Fach-
bereich auch an die Spitze einer regimekonformen Professorenschaft gesetzt hat.
In seiner Fachsprache und wissenschaftlichen Terminologie schlägt sich diese op-
portunistische Grundhaltung, wie gezeigt werden konnte, bis in lexikalische und
syntaktische Details nieder. Dass Hirsch mit dieser Haltung keineswegs einen Ein-
zelfall darstellte, verdeutlichen Analysen von Schriften der ebenfalls bereits vor
1933 renommierten Theologen Paul Althaus und Gerhard Kittel.

Paul Althaus (1888‒1966), 1919‒1925 Professor für Systematische Theologie an
der Universität Rostock und 1925‒1956 Inhaber des Lehrstuhls für Neutestamentli-
che und Systematische Theologie an der Friedrich-Alexander-Universität Erlangen,
gehörte neben Emanuel Hirsch und Gerhard Kittel zu den bekanntesten protestan-
tischen Unterstützern des nationalsozialistischen Regimes auf Seiten der institutio-
nalisierten Universitätstheologie. Er gilt als bedeutender Lutherforscher und war
1926‒1964 Präsident der 1918 in Wittenberg gegründeten Luther-Gesellschaft. Nach
1945 gehörte er zunächst der Entnazifizierungskommission der Erlanger Friedrich-
Alexander-Universität an, wurde dann aber aufgrund seiner eigenen aktiven Rolle
im NS-Staat des Dienstes enthoben, 1948 wurde ihm seine Lehrbefugnis jedoch
wieder zuerkannt. Ericksen bemüht sich, Althaus’ ambivalente Haltung ausgewo-
gen darzustellen, insofern er konstatiert, dass dieser sich durch eine ausgleichen-

118 5 Höflinge und Hetzer



dere Grundhaltung von den radikaleren Kollegen Hirsch und Kittel distanziert
habe. Ericksen fragt sich aber, „ob diese modifizierenden Einschränkungen und
Absagen an gewisse Programmpunkte in den Köpfen seiner Leser ebenso hän-
gengeblieben sind wie seine allgemeine Unterstützung von völkischer Idee, tota-
litärem Staat und Führerprinzip“ (152). Dies begründet Ericksen auch mit einem
Hinweis auf die von Althaus in wissenschaftlichen Publikationen verwendete Spra-
che: „Gelegentlich verwandte er die nationalsozialistische Rhetorik recht beden-
kenlos und akzeptierte zum Beispiel die rassistische Terminologie“ (Ericksen 1986:
153). Gotthard Jasper konstatiert in seiner 2013 erschienenen Althaus-Biographie,
dieser sei durch ideologisch kompromittierende Texte aus der Zeit der Weimarer
Republik und des NS-Staates „gleichsam ‚stigmatisiert‘ und in der allgemeinen
Wahrnehmung vielfach auf diesen Vorgang reduziert“. Ziel seiner Biographie sei
es daher auch, „Schwierigkeiten im Begreifen der komplexen Vorbedingungen
und Umstände der Etablierung der NS-Herrschaft und auch die Probleme ihrer his-
torischen ‚Bewältigung‘, die durch ‚kontroverse Deutungen‘“ dieser Schriften des
Theologen Althaus entstünden, im echten Sinne ‚aufzuheben‘“ (Jasper 2013: 9).
Jaspers Biographie, deren zentrales Anliegen eine Würdigung des wissenschaftli-
chen Schaffens des Theologen Althaus insbesondere vor und nach der NS-Diktatur
ist, reiht sich damit in eine Reihe von jüngeren Ansätzen ein, die Hauptrepräsen-
tanten der regimetreuen protestantischen Theologen der NS-Zeit durch Hervorhe-
bung ihrer beträchtlichen wissenschaftlichen Leistungen für die protestantische
Theologie als bedeutende Geistesgrößen zu rehabilitieren. Diese Tendenz hängt si-
cherlich auch mit aktuellen gesellschaftspolitischen und historiographischen Ent-
wicklungen zusammen, die eine historisierende Relativierung von Einstellungen
und Haltungen von Intellektuellen während der Hitler-Diktatur anstreben. Da es in
der vorliegenden Arbeit vorrangig um Sprachanalyse geht, steht die Frage, ob
christlich-theologisches Denken vorübergehend durch zeitgeschichtliche und poli-
tische Gegebenheiten kompromittiert sein kann, ohne dadurch in seiner Glaub-
würdigkeit insgesamt Schaden zu nehmen, nicht im Mittelpunkt. Dennoch kann
die Sprache nicht als vom Denken losgelöste Größe betrachtet werden, und inso-
fern erscheint es aufschlussreich, die sprachliche Totalanpassung regimefreund-
licher Theologen zu analysieren und anschließend deren Sprachwende nach
1945 zu betrachten; denn die unumwundene Eingliederung in sprachliche, se-
mantisch-lexikalische, pragmatische und stilistische Muster lässt die Sprache
dieser Wissenschaftler sonst gewissermaßen als eine nur äußerliche Hülle er-
scheinen, die je nach Bedarf übergeworfen oder abgestreift werden kann.

Ähnlich wie Hirsch wendet sich auch Althaus schon vor der Machtergrei-
fung 1933 aus kirchlich-theologischer Perspektive ‚völkischen‘ und nationalen
Themengebieten zu. So publiziert er bereits im Jahr 1928 eine Schrift mit dem
Titel Kirche und Volkstum. Der völkische Wille im Lichte des Evangeliums, bei der

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 119



es sich um die Publikation der überarbeiteten Schriftversion einer auf dem
Evangelischen Kirchentag in Königsberg 1927 gehaltene Rede handelt (Althaus
1928). Auch in Althausʼ Schrift sind Elemente der später zur offiziellen staatli-
chen Propagandasprache erhobenen ideologisch durchtränkten Redeweise be-
reits früh erstaunlich manifest. So erscheint bereits auf den ersten drei Seiten,
die eine Art Einleitung und Gegenstandsbestimmung der Abhandlung enthal-
ten (Althaus 1928: 5‒7), das Lexem Volk einschließlich zahlreicher Ableitungen
und Komposita insgesamt nicht weniger als 32 Mal, darunter in 16 Fällen in
Form des Substantivs „Volkstum“, dreimal als Simplex „Volk“, jeweils einmal
als Adjektiv „völkisch“ bzw. „volklich“, darüber hinaus in Zusammensetzungen
wie „Volkstreue“, „Volkstumseinheit“, „Volkstumsgrenzen“, „Volkserlebnis“,
„Volksgenossen, „Volksgeschichte“, „Volksleben“, „Volksart“, „Volksgeist“.
Dabei wird deutlich, dass der Begriff des Volkes, auch wenn dies erst in den
30er Jahren zur verbindlichen Sprachvorschrift wird, grundsätzlich auf das
deutsche Volk bezogen wird; so ist durchgehend von „deutschem Volkstum“,
„deutscher Volkstreue“, „Wiedergeburt unseres Volkes“, „volkliche Verwurze-
lung [...] unseres Lebens“, „deutscher Volksgeschichte“ usw. die Rede. Darüber
hinaus setzt auch Althaus, ähnlich wie Hirsch, stilistische Mittel ein, um eine
implizite Verbindung zwischen theologisch-religiösen, spirituellen und politi-
schen Diskursen zu insinuieren. So bedient er sich zahlreicher Parallelismen, in
denen beide Domänen unmittelbar in Zusammenhang gebracht werden: „Kir-
chentreue und deutsche Volkstreue“, „Volkstum nennen wir das besondere [...]
Seelentum“, „Volkstumseinheit [...] kirchliche Gemeinschaft“ usw. Gleichzeitig
wird der Begriff des Volkes auch hier durch entsprechende Lexik unzweideutig
in Zusammenhang mit der Rassenideologie gebracht, wenn von „Volksart“, von
„neue[r] Liebe zum Volkstum, neue[r] Besinnung auf seine Art und Verantwor-
tung, leidenschaftliche[m] Wille[n] zur Wiedergeburt unseres Volkes aus der
Zeugungsmacht des Volkstums“ die Rede ist oder: „Volkstum nennen wir [...]
den Mutterschoß arteigenen geistig-seelischen Wesens“. Art erscheint auch bei
Althaus in seiner ideologisch gebundenen Semantik im Sinne von „Geprägtsein
durch Blut und Rasse“ (Brackmann und Birkenauer 1988: 24) und wird zusätz-
lich mit in diesem Zusammenhang charakteristischen biologistischen Schlüs-
selbegriffen wie „Geburt“, „Mutterschoß“, „Zeugung“ in einen unmittelbaren
Kontext gestellt. Es überrascht insofern nicht, dass auch bei Althaus die Blut-
Metapher nicht fehlt, wenn er von der „Blutsgemeinschaft“, von der „Blutsein-
heit“ als „Voraussetzung für das Werden des Volkstums“ spricht.

Die auf diese Weise rassenideologisch motivierte Exklusivität des „Deutsch-
tums“ dehnt Althaus dann auch auf die Sprache aus, wenn er den kurz zuvor
propagierten Gedanken der Blutsgemeinschaft aufgreift und konstatiert:

120 5 Höflinge und Hetzer



Wie groß immer die Bedeutung des Blutes in der Geistesgeschichte sein mag, das Herr-
schende ist doch, wenn einmal als Volkstum geboren, der Geist und nicht das Blut. In der
Geschichte entwickelt und entfaltet sich das Volkstum, in ihr, durch sie. Seinen deutlichsten
Ausdruck findet es in der Sprache. Da schlägt sich die geistige Eigenart eines Volkes nieder.
Aber darüber hinaus erscheint sie in seinem Dichten und Denken, Bilden und Bauen, Singen
und Sagen, Mythen und Märchen, in Sitte und Brauch, Recht und Verfassung.

(Althaus 1928: 7‒8)

Die Hervorhebung der Sprache als eigentlichen Sitzes des „Ausdrucks des Volks-
tums“ und „Niederschlag[s] der Eigenart eines Volkes“ ist insofern interessant,
als Althaus hier die Sprache, in der er selbst „denkt“ und „sagt“, einerseits als
eigenständiges Element vom Blut und damit von der „Rasse“ trennt, andererseits
damit aber sich selbst widerspricht, wenn für ihn die Sprache willfähriges Mittel
zur rassenideologisch ausgerichteten Definition von „Volk“, „Volkstum“ und
„Deutschtum“ ist. In seiner Schrift bemüht sich Althaus fortwährend, die Allge-
meingültigkeit der biblischen und jüdischen Geschichte für das Weltchristentum
herauszustellen, kommt dann aber immer wieder zu Schlussfolgerungen wie:
„Die Einheit ‚deutsch-christlich‘, ‚christlich-deutsch‘ steht als klare, helle, breite
Tatsache da“ (Althaus 1928: 19) oder „An der Volkstumstreue übt sich die Treue
im Ewigen“ (Althaus 1928: 30); durch solche und ähnliche wiederkehrende Aus-
drucksmuster nutzt er die Sprache selbst zum Vehikel für eine oxymorische
Rechtfertigungsrhetorik im Hinblick auf eine exklusive, an das damalige deut-
sche Volk gebundene Sonderreligion, wie sie auch von vielen anderen zeitgenös-
sischen Ideologen wie Frenssen, Stapel u. a. propagiert wurde.

In vieler Hinsicht unterscheidet sich Althaus’ Wissenschaftssprache inso-
fern nicht maßgeblich von der Fachsprache seiner Fachkollegen. Sie alle pas-
sen sich in Wortwahl (qualitativ wie quantitativ), stilistischer und rhetorischer
Textgestaltung, Idiomatik und Verwendung von mehrgliedrigen Versatzstücken
und Chunks an die schon vor 1933 virulenten Sprachmuster an, so dass ihre
wissenschaftlichen Publikationen einander ähneln und gleichzeitig deutliche
Parallelen zu Propagandatexten aus anderen gesellschaftlichen Bereichen auf-
weisen. Nill formuliert einleuchtend in Bezug auf Goebbels’ Sprachgebrauch:

[...] die Funktion des Argumentierens ist dabei keine heuristische und sie liegt auch nicht
im Interessenausgleich zwischen Andersdenkenden. [...] es [geht] hierbei um die Bestäti-
gung der eigenen Position, um die Erkenntnis des immer gleichen, um Festigung des
‚Glaubens‘. Damit tritt das Argumentieren in den Dienst der Vereinfachung.

(Nill 1991: 361)

Die Argumentation wird damit zu einer rhetorischen Technik, die im Widerspruch
zu wissenschaftlicher Sprachverwendung und zur objektiven Fachsprachlichkeit
steht. Eine Besonderheit, die jedoch speziell für Althaus’ Sprache charakteristisch
ist, ist die besonders insistierende Verwendung von Begriffen aus einem Wortfeld,

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 121



das vielleicht am treffendsten mit dem Etikett „Recht und Ordnung“ bezeichnet
werden könnte. In einer Schrift von 1933 mit dem Titel Die deutsche Stunde der Kir-
che setzt sich Althaus mit der Bedeutung der Machtergreifung Hitlers für Kirche
und Christentum in Deutschland auseinander. In diesem programmatischen Arti-
kel, in dem Althaus sich für eine Anerkennung der neuen politischen Konstellation
seitens der Kirche und der Theologie einsetzt, ist dessen Ordnungsrhetorik bereits
besonders evident. So wird im Kapitel Das Ja der Kirche zur deutschen Wende (ge-
meint ist die die nationalsozialistische Machtergreifung) durch ein Netz von Lexe-
men aus dem Wortfeld Recht und Ordnung eine Begründung des „dankbaren Ja[s]“
der Kirche zur Diktatur mit einem Bekenntnis zu etlichen dem Staat zugeordneten
Attributen wie „Gesetz und Ordnungen“, „Gerechtigkeit“, „Gehorsam“, „Straf-
recht“ geliefert. Es wird hervorgehoben, dass Strafe „wieder im Ernste Vergeltung
sein solle“, dass der Staat es wieder „wagt [...], das Richtschwert zu tragen“, dieser
lasse „wieder sehen, was Verantwortung heißt“. Diesen Begriffen werden als Ge-
genpole Ausdrücke wie „schauerliche Verantwortungslosigkeit der Parlamente“,
„Auflösung des Strafrechts in Sozialtherapie“, „Verkennen der Ordnungen“ (Alt-
haus 1933: 6‒7) gegenübergestellt. Die so skizzierte Aufgabe des Staates wird dann
jeweils durch gleichlautende Formulierungen auf die Aufgabe der Kirche übertra-
gen, wie etwa in folgendem Zitat erkennbar ist:

Der Kirche ist das Evangelium befohlen. [...] Aber die Verkündigung des Evangeliums
kann niemals gleichgültig machen gegen die Aufgabe, auch das Gesetz und die Ordnun-
gen zu verkündigen – der Kirche ist nicht nur das Evangelium, sondern auch das Gesetz
und die Ordnung befohlen. (Althaus 1933: 7)

Dabei hütet sich Althaus vor einer zu offensichtlich vereinfachenden unmittelba-
ren Gleichsetzung beider Sphären, indem er immer wieder auch Unterschiede
zwischen Staatsordnung und religiöser Ordnung und der Pflicht zum Gehorsam
gegenüber beiden Instanzen deutlich macht:

Es ist etwas Großes um den Geist der Männlichkeit, Kameradschaft, Disziplin und Hingabe
an den Führer in unserer Jungmannschaft – auch er ist Gottes Gebot und Gottes Gabe. Aber
der heilige Geist, den wir im Glauben an Christus empfangen, der Geist der Kraft und Liebe
und Zucht [...] ist noch etwas anderes. [...] zwischen beiden liegt die Erfahrung des Kreuzes
Christi. Das heroische, opfermutige, todesbereite Ethos des um seines Volkes Zukunft kämp-
fenden Mannes ist nicht dasselbe wie das tägliche ‚Sterben in Christo‘. Und der Opfertod Jesu
als Sterben für uns Sünder hat keine Entsprechungen und duldet keine Nachfolge [...].

(Althaus 1933: 7‒8)

Der obige Textauszug kann hier paradigmatisch für Althaus’ argumentativ-
suggestive Sprachinstrumentalisierung stehen: Während er einerseits auf der
argumentativen Ebene eine klare Trennung zwischen Staatstreue und christli-
cher Religiosität propagiert, betont er gleichzeitig, dass auch die „Hingabe“ an

122 5 Höflinge und Hetzer



Staat und Führer „Gottes Gebot“ sei und somit Teil der göttlichen Ordnung und
der Verpflichtung zum Gehorsam. Daneben weist Althaus aber immer wieder
darauf hin, dass der religiöse Glauben über die geforderte Gefolgschaft gegen-
über Staat, Volk und Führerherrschaft hinausgehe; gleichzeitig widerspricht er
dieser Differenzierung aber auf semantisch-konnotativer Ebene: Auf der staatli-
chen Seite stünden „Hingabe“ und „Disziplin“, auf der religiösen Seite „Liebe“
und „Zucht“; bezogen auf die politisch-gesellschaftliche Moral spricht er von
„Opfermut“ und „Todesbereitschaft“, auf die religiöse Sphäre gerichtet von
Jesu „Opfertod“ und „Sterben“. Auf diese Weise werden einander entgegenge-
setzte oder zumindest der Satzaussage zufolge voneinander zu unterscheidende
Haltungen durch sich deckende oder synonymische Wortwahl implizit doch
wieder miteinander gleichgesetzt, so dass Gehorsam gegenüber dem Führer-
staat bis hin zur idealisierten Selbstaufopferung implizit in gleicher Weise nicht
nur als Untertanenpflicht, sondern ebenso auch als Glaubensauftrag verstan-
den werden müssen. Denn der substanzielle Unterschied zwischen „Liebe“ und
„Hingabe“ oder zwischen „Disziplin“ und „Zucht“ wird nicht weiter themati-
siert oder definitorisch unterschieden.

Solche textgestalterischen Verfahrensweisen einer diskursiven Differenzierung
bei gleichzeitiger impliziter Identifizierung der staatlichen und der christlich-
religiösen Ordnungen sind auch in späteren Schriften Althaus’ als „Kompromiss“
zwischen rhetorischer Anpassung an den Zeitgeist und eher verdeckter Hinterfra-
gung der Gleichschaltung des Glaubens zu beobachten. In einer Schrift aus dem
Jahr 1936 mit dem programmatischen Titel Obrigkeit und Führertum erreicht diese
Tendenz bei Althaus ihren Höhepunkt. Unter Berufung in erster Linie auf Luther,
aber auch auf zahlreiche weitere lutherische Theologen, diskutiert Althaus hier
das Verhältnis von Herrschenden und Untertanen im christlich-lutherischen Kon-
text. Zunächst fasst er Luthers Auffassung von der Legitimität der weltlichen Herr-
schaft folgendermaßen zusammen:

Die Untertanen schulden dem Amte der Oberkeit nach der Heiligen Schrift Gehorsam. Die
klare Pflicht des Gehorsams hört auch dann nicht auf, wenn die politische Gewalt Un-
recht tut, denn die Oberkeit hört damit nicht auf Oberkeit zu sein. An seine Grenze
kommt der Gehorsam allein in dem Falle, daß die politische Gewalt etwas befiehlt, zu
etwas zwingen will, was Sünde wider Gott ist. [...] Auch in diesem Falle ist jedoch nur der
Gehorsam zu verweigern, dagegen aktiver Widerstand noch erlaubt [...] Im übrigen sollen
die Christen auch einer schlechten tyrannischen Oberkeit, die Land und Volk verdirbt,
gehorchen und sie erleiden, als Plage Gottes, die wir mit unseren Sünden immer schon
im voraus verdient haben. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Althaus 1936b: 9)

Durch eine wiederholte Identifizierung des abstrakten Staatsbegriffes mit dem
im historisch-linguistischen Kontext auf das deutsche Volk zu beziehenden na-
tionalistischen Volksbegriff überträgt Althaus die lutherische „Zwei-Reiche-

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 123



Lehre“ auf das zeitgenössische rassen- und volksideologisch untermauerte Füh-
rerstaatprinzip: „In der Staatslehre des alten Luthertums fehlt die Beziehung
des Staates auf das Volk“ (Althaus 1936b: 15); „Seit dem Kriege werden Volk
und Volkstum in steigendem Maße Gegenstand theologischer Besinnung“ (Alt-
haus 1936b: 38). Mit dieser semantischen Identifizierungsstrategie bemüht sich
Althaus, die Obrigkeitsdoktrin Luthers von einer abstrakten Unterordnungsma-
xime zu einer vermeintlich historisch zu rechtfertigenden, da dem (hier immer
implizit gemeinten deutschen) Volk dienenden Gehorsamslehre umzuwandeln:

Zu diesen Ordnungen gehört für uns auch das Volkstum. In der bewussten Erkenntnis
dieser Ordnung neben den anderen Ordnungen besteht unser neuer Ansatz der Lehre von
der Obrigkeit. Wir können hiervon in unserer Staatslehre nicht mehr absehen. Denn wir
sind gewiß, daß das Volkstum uns von Gott als eine echte Ordnung bereitet und anver-
traut ist [...]. Zur Autorität, die aus der bloßen Gewalt Obrigkeit macht, gehört für uns der
Schutz und die Wahrung auch dieser Ordnung hinzu. Wie eine herrschende Macht ihren
Charakter als Obrigkeit verletzt und verliert, wenn sie die Ordnung der Ehe verkommen
läßt und das geschlechtliche Leben freigibt, so verletzt und verliert sie ihren Charakter
auch dann, wenn sie die ihr anvertraute Ordnung des Volkstums zertritt. Die Obrigkeit
steht unter der Norm der Ordnungen, sie empfängt von der Wirklichkeit der Ordnungen
Normen für ihr Handeln. Ihr Recht, Gehorsam zu fordern, hängt an ihrem Gehorsam
gegen die Wirklichkeit der Ordnungen. Das alles gilt auch mit Bezug auf die Ordnung des
Volkes. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Althaus 1936b: 40)

Der Schlüsselbegriff der Ordnung wird hier kontinuierlich in direkte Verbin-
dung mit den Begriffen Volk und Volkstum gebracht. Durch diese syntaktisch-
semantische Operation wird die lutherische Herrschaftstheorie zeittypisch
‚modernisiert‘, indem sie unmittelbar auf den sich auf die Legitimierung
durch den sogenannten „Volkswillen“ berufenden Führerstaat übertragen
wird. Die von Luther zugestandenen Einschränkungen der Zulässigkeit des
Ungehorsams bei Verstößen der „Oberkeit“ gegen göttliche Gebote wird dabei
insofern geschickt unterlaufen, als so bezeichnete „Ordnungen der Wirklichkeit“,
zu denen neben der „Heiligkeit der elterlichen Autorität, [...] des Lebens, [...] der
Ehe“ (Althaus 1936b: 39) auch die gottgewollte Ordnung des „Volkstums“ gehöre,
den abstrakten staatlich-politischen Ordnungen übergeordnet werden, so dass ein
Staat, der sich – mit welchen Mitteln auch immer – der Erhaltung dieser Ordnung
annehme, Gottes Wille erfülle. Althaus wendet, ähnlich wie Hirsch, semantisch-
syntaktische Strategien an, mit deren Hilfe er dissoziierte Begriffe zu apodiktischen
Aussagen gerinnen lässt. „Ordnungen der Wirklichkeit“ werden so etwa mit „Nor-
men“ gleichgesetzt. Dieser „Norm der Ordnungen“ unterstehe wiederum die „Ob-
rigkeit“ und sei dadurch in ihrem Handeln gerechtfertigt. Dass es sich bei der Idee
des „Volkstums“ um einen nicht weniger abstrakten Begriff als den des Staates
oder der lutherischen „Obrigkeit“ handelt, wird dabei unterschlagen.

124 5 Höflinge und Hetzer



In späteren vor 1945 erschienenen Schriften, zumeist verschriftlichten Pre-
digten, scheint Althaus sich von der martialischen Sprache der 30er Jahre abge-
wandt zu haben und sich zunehmend Privates betreffenden Themengebieten
wie christlichen Festen oder Tod und Auferstehungshoffnung zuzuwenden, so
etwa in einem 1941 veröffentlichen Text:

Uns graut vor dem Tode als Ende, vor dem Vergehen, der Auflösung der Lebendigkeit,
dem Ausgelöschtwerden des Ich, vor dem Abgrunde des Nichts, vor dem Untergange, der
Ohnmacht, der Preisgabe des Lebensinhaltes und Lebensertrages. Das Sterbenmüssen
steht in schneidendem Widerspruch zu unserem Menschsein. Es quält uns wegen seiner
tiefen Unnatur. [...] Wir sind zur Freiheit berufen, zum Gebieten: wir haben die Freiheit,
ein Stück Welt zu beherrschen [...]. Was liegt in unserer Hand an Macht, Natur zu lenken,
zu gestalten, zu bezwingen in Technik und Kunst – und wir, wir gehen der Ohnmacht
entgegen und fallen den Naturmächten zum Opfer; wir, die Herrscher über die Dinge und
Kräfte der Natur, verwesen – furchtbarer Widerspruch, wir wehren uns mit jeder Faser
dagegen! (Althaus 1941: 8)

Zwar herrscht auch hier noch der pathetische Ton vor, die Diktion hat sich je-
doch merklich gewandelt: Möglicherweise vor dem Hintergrund des Weltkrie-
ges und der militärischen Massenmobilisierung wendet sich Althaus hier dem
Tod als für seine Leser gegenwartsrelevantem Thema zu und nimmt dabei eine
auffällige semantische Verschiebung vor. Einerseits wird das „Sterbenmüssen“
und „Ausgelöschtwerden“ mittels einer umfangreichen Aufzählung von Um-
schreibungen des Sterbens bildhaft und drastisch dem „Menschsein“ bzw. dem
Leben entgegengesetzt. Andererseits sind es hier aber nicht mehr Volk, Führer
oder staatliche Ordnung und Obrigkeit, die den Einzelnen als Teil einer amor-
phen Masse beherrschen, sondern ist es der Einzelne selbst, der als Herrscher
über Objekte und Naturkräfte benannt wird. Mit dieser Wendung richtet sich
Althaus’ noch immer hyperbolisch und redundant verwendete Lexik offenbar
nicht mehr auf die theologische Rechtfertigung der weltlichen Herrschaft, son-
dern fokussiert stärker das Individuum, das in dieser Phase der Geschichte in
vielfältiger Weise mit dem Tod von Angehörigen oder dem bedrohten eigenen
Leben konfrontiert ist. An dieser Stelle wird somit auch die Fachsprache der
theologischen Wissenschaft angesichts von Krieg sowie allgegenwärtiger Zer-
störung und Gewalt zurückhaltender und zieht sich trotz evidenter sprachlicher
Relikte der ‚völkischen‘ Theologie auf das genuine Terrain der theologischen,
in diesem Fall auch seelsorgerlichen Themenkreise zurück.

Der Neutestamentler Gerhard Kittel (1888‒1948) lehrte 1921‒1926 an der
Universität Greifswald, 1926‒1945 an der Universität Tübingen und 1939‒1943
zusätzlich an der Universität Wien. Kittel war zweifellos der entschiedenste und
verbal radikalste Antisemit unter den bekannteren Universitätstheologen: 1935
gehörte er zu den Mitbegründern des von der NSDAP als Propagandainstrument

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 125



eingerichteten Reichsinstituts für Geschichte des neuen Deutschlands in München,
das sich vorwiegend mit der sogenannten ‚Judenfrage‘ beschäftigte. Ferner war
Kittel Mitarbeiter der Münchner Dependance des sogenannten Instituts zur Erfor-
schung der Judenfrage, einer ebenfalls der NS-Rassenideologie und ihrer Verbrei-
tung dienenden Einrichtung. Kittels politisch-ideologische Kompromittierung
durch seine publizistische und wissenschaftspolitische Tätigkeit während der
NS-Herrschaft und seine indirekte Mitwirkung an der Vernichtung jüdischen Le-
bens und jüdischer Kultur in Deutschland und Europa als „wissenschaftlicher
Gutachter“ war so eklatant, dass ihm eine Rückkehr in den Universitätsdienst
nach 1945 verwehrt wurde. Siegele-Wenschkewitz, die sich in ihrer Monographie
über Kittel wenn nicht um eine Rechtfertigung, so doch um eine wenig überzeu-
gende theologische Erklärung von Kittels Haltung während der Diktatur bemüht,
stellt dessen Position folgendermaßen dar:

Im April 1933 richtete er [Kittel J.G.] an das württembergische Staatsministerium eine
Denkschrift, in der er sich gegen den Judenboykott des 1. April wendet; zugleich aber bil-
ligt er die gesetzgeberischen antisemitischen Maßnahmen des neuen Staats und wird
auch die in der Konsequenz des Parteiprogramms der NSDAP liegenden „Nürnberger Ge-
setze“ für berechtigt halten. Wohl wendet er sich gegen einen Radau-Antisemitismus der
Straße, unterstützt aber eine Politik der Apartheid. [...] Er glaubte ihn [den Nationalsozia-
lismus, J.G.] als eine nationale Erneuerungsbewegung auf christlich-sittlicher Grundlage
ansehen zu können. Der bisherige religiös indifferente Staat, der eine Trennung von Staat
und Kirche herbeigeführt hatte, wird nun restauriert zu einem christlichen Staat. [...] Kit-
tel [...] sieht [...] die Voraussetzung, seine Vorbehalte und seine kritische Distanz gegen-
über dem Staat aufzugeben, indem er die Ziele von christlichem Staat und christlichen
Kirchen für identisch hält. So kann er einer völkischen, an den Nationalsozialismus ge-
bundenen Theologie verfallen. (Siegele-Wenschkewitz 1980: 89‒91)

Aus der Darstellung, die mit zahlreichen Textauszügen belegt wird, geht hervor,
dass Kittel, wie viele seiner Kollegen, in der nationalsozialistischen Machtüber-
nahme eine Möglichkeit für die Errichtung eines explizit auf christliche Werte ge-
gründeten Staatswesens sah, worin gleichzeitig der ideologische Ausschluss
anderer Religionsgemeinschaften inbegriffen war. Auf diese Weise erscheint Kit-
tel als antisemitischer Ideologe, der sich lediglich gegen die Anwendung brachia-
ler Gewalt wendet, gleichzeitig aber die ‚völkische‘ Erneuerung von Staat und
Gesellschaft in seinem theologischen Wirkungsbereich aktiv mitträgt. Dass Kittel,
wie Siegele-Wenschkewitz nachzuweisen versucht, dennoch kein Antisemit, son-
dern lediglich eine Art theologischer Purist gewesen sei, der die gesellschaftliche
Emanzipation und Assimilierung der Juden mit dem Ziel einer Wiedererrichtung
einer reinen christlichen Religionsgemeinschaft rückgängig zu machen bestrebt
gewesen sei, ist auszuschließen, wie die Analyse zweier zentraler theologisch-
programmatischer Schriften Gerhard Kittels aus den 30er Jahren, Die Judenfrage

126 5 Höflinge und Hetzer



von 1933 und Die historischen Voraussetzungen der jüdischen Rassenmischung
von 1939, nachweist.

In Die Judenfrage von 1933, einer politisch-theologischen Streitschrift, die erst
nach den Anweisungen Hitlers zum „Judenboykott“ vom April 1933 und nach der
ebenfalls im April 1933 erfolgten Verabschiedung der rassistischen, antisemiti-
schen Gesetzgebungen des „Gesetzes zur Wiederherstellung des Berufsbeam-
tentums“ und des „Gesetzes gegen die Überfüllung der deutschen Schulen
und Hochschulen“ entstanden sein kann, behandelt Kittel ausführlich die ti-
telgebende sogenannte „Judenfrage“. Es handelt sich dabei um einen Begriff,
der bereits Mitte des 19. Jahrhunderts entstanden war, in antisemitischen
Schriften seit Ende des 19. Jahrhunderts immer wieder Verwendung fand und
von Hitler in Mein Kampf mit dem Begriff des „Rasseproblems“ gleichgesetzt
wurde. Mit dem Beginn des Hitlerregimes wird der Begriff semantisch auf „die
von den Nationalsozialisten behauptete, angeblich rassisch bedingte Unmög-
lichkeit des Zusammenlebens von Juden und Nichtjuden“ reduziert (Schmitz-
Berning 2000: 330‒331). Bereits in der Einleitung thematisiert Kittel den Be-
griff der „Frage“ und konstatiert, dass es sich bei der „Judenfrage“ um eine
aktuelle politische Frage handele, die insbesondere für „ernste“ Menschen re-
levant sei und die nur in Form einer „christliche[n] Sinndeutung“ behandelt
werden könne (Kittel 1933: 7‒8). Mit dem Hinweis auf „ernste Menschen“ und
den „Ernst der Frage“ beabsichtigt Kittel offenbar, sich von dem von Siegele-
Wenschkewitz so bezeichneten „Radau-Antisemitismus der Straße“ zu distanzie-
ren, um seinen judenfeindlichen Überlegungen den Charakter einer theologisch-
wissenschaftlichen Reflexion zu verleihen. Die politische Relevanz der „Ju-
denfrage“ wird von Kittel auf die religiöse Sphäre übertragen, wodurch die
Kompetenz des Theologen in dieser Diskussion reklamiert wird. Eine „Frage“
impliziert als Sprechakt pragmatisch die Erwartung einer Antwort, von der
Kittel in der Tat auf der zweiten Seite der Einleitung spricht, um dann zu-
nächst von einer „ungebrochenen Entscheidung“ zu schreiben und schließ-
lich auf der Folgeseite den berüchtigten Begriff der „Lösung“ zu verwenden,
der ab 1941 zur sogenannten „Endlösung“ als verschleiernder Euphemismus
für den Völkermord an den Juden erweitert wird.

In lexikalischer Hinsicht entwirft Kittel in der Einleitung Gruppierungen von se-
mantischen Oppositionen, in denen er auf der einen Seite zunächst Attitüden eines
seiner Auffassung nach zu verurteilenden, weil oberflächlichen Antisemitismus dem
von ihm propagierten „ernsten“ Antisemitismus gegenüberstellt, den er als „an sich
berechtigte Bewegung“ bezeichnet; darüber hinaus spricht er aber auch mehrfach
ganz explizit vom „Kampf gegen das Judentum“ (Kittel 1933: 8). Auf der einen Seite
stehen Begriffe wie „Übertreibung und Auswuchs“, „rassische und stimmungsmä-
ßige Gesichtspunkte“, „Mangel einer klaren, grundsätzlichen Erkenntnis“, „ge-

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 127



fühlsmäßige Stimmung“, „reichlich Schlagworte“ (Kittel 1933: 8‒9). Diesem Kittel
zufolge in die Irre führenden, da von Emotionen, Manipulation und irrationaler
„Stimmung“ dominierten Antisemitismus stellt er eine Phalanx von Gegenbegrif-
fen folgender Art gegenüber, die dem „Kreise der Ernsten“ als notwendige Alterna-
tive zur Rechtfertigung des „Kampfes gegen das Judentum“ angeboten werden:
„religiöse Unterbauung“, „christliche Sinndeutung“, „ein klarer Weg“, „zielbe-
wusstes Handeln“, „scharfe, sachliche Gründe“, „gegebene Tatsachen“, aus denen
„die notwendigen Folgerungen gezogen werden“ und insgesamt eine „klare, grund-
sätzliche Erkenntnis“. Die Semantik dieser letztgenannten Begrifflichkeiten lässt
sich zusammenfassen als Triade aus empirischer Wahrnehmung, rationaler Refle-
xion und religiöser Dogmatik sowie daraus abgeleiteter Handlungsmaximen. Auf
diese Weise wird das aus christlich-ethischer Perspektive Suspekte als irrational
gebrandmarkt und diesem das vermeintlich Rationale und Christliche als positiver
Gegenpol entgegengesetzt. Die „ungebrochene Entscheidung“ als Antwort auf die
„Judenfrage“ bedeute, so Kittel, zudem, „zugleich deutsch und zugleich christlich
zu denken und zu handeln“ (Kittel 1933: 8‒9). Die so subsumierten auf rationaler
und theologischer Betrachtung fundierten Maximen werden im selben Einlei-
tungstext dann aber überraschenderweise als Grundlage für den „Kampf gegen
das Judentum“ dargestellt, der „von dem Boden eines bewußten und klaren Chris-
tentums zu führen sei“; sie rechtfertigten Kittel zufolge sogar „eine so radikale Ge-
setzgebung gegen das Judentum“ und „antisemitische Angriffe gegen die jüdischen
Bestandteile der neutestamentlichen Religion“ (ebd., 7 f.), womit offenbar die an-
tijüdischen Gesetze vom April 1933 und die Bestrebungen zur „Beseitigung des
jüdischen Einflusses auf das kirchliche Leben“, die 1939 in der Gründung des Ei-
senacher Instituts gipfeln, gemeint sind. In dem hier analysierten kurzen Einlei-
tungsteil wird mittels eines Geflechts aus semantischen Oppositionen eine
vorgebliche Rationalität, Sachbezogenheit und Faktizität eines vermeintlich
wissenschaftlich begründeten Antisemitismus statt eines irrationalen, „stim-
mungs-“ bzw. „gefühlsmäßigen“ Antisemitismus konstruiert.

Unter dieser Prämisse begründet Kittel dann auf über 70 Seiten die Ausson-
derung, Diskriminierung und Bekämpfung der jüdischen Mitbürger scheinwis-
senschaftlich. Liest man den Text linear, enthält er eine Argumentation, die
sich folgendermaßen zusammenfassen lässt: Die Juden seien, so Kittel, „Fremd-
linge“ innerhalb des deutschen Volkes und müssten auch als solche behandelt
werden. Dieser Status entspreche Kittel zufolge im Übrigen auch ihrem eigenen
religiösen und traditionellen Selbstverständnis. Daher projektiert Kittel eine Art
Parallelgesellschaft der deutschen Juden, die von allen beruflichen, kulturellen
und politisch-wirtschaftlichen Bereichen der sogenannten ‚arischen‘ Bevölkerung
ausgeschlossen werden sollten und innerhalb ihrer eigenen jüdischen Volks-
gruppe leben sollten. Um dieses Ziel zu erreichen, müsse insbesondere das soge-

128 5 Höflinge und Hetzer



nannte „Assimilationsjudentum“ bekämpft werden und müssten die „assimilierten“
Juden gezwungen werden, wieder zu ihren jüdischen Wurzeln zurückzukehren, was
Berufsverbote, Ächtung von jüdisch-nichtjüdischen Eheschließungen, Ausschluss
der Juden aus allen gesellschaftlichen Bereichen bis hin zu Literatur, Kultur und
allen Bildungsinstitutionen einschließe.

Liest man den Text jedoch mit besonderem Augenmerk auf dominante Wort-
felder und semantische Zuordnungen, ergibt sich ein noch weitaus radikaleres, ex-
plizit diskriminatorisches und ideologisch verfestigtes Gesamtbild. Im Text finden
sich neben dem bereits erläuterten omnipräsenten Begriff der „Judenfrage“ eine
große Menge von antijüdischen und antisemitischen Begriffen, bei denen es sich
teils um individuelle Formulierungen, teils um dem nationalsozialistischen Jargon
entlehnte Ausdrücke (types) handelt, die jeweils durch häufige Wiederholungen
den Text semantisch beherrschen (tokens). Im Folgenden werden die verwendeten
Begriffe thematisch geordnet aufgelistet und kommentiert.

Eins der zentralen, den gesamten Text durchziehenden Wortfelder ist das
der Fremdheit, das auf alle in Deutschland lebenden Juden bezogen wird:

– (Stellung des Juden als eines) (lästigen) Fremden
– (ruhe- und heimatlos über die Erde wandernder) Fremdling
– Fremdlingschaft
– Fremdartigkeit
– Fremdrassigkeit
– Andersrassigkeit
– fremde Rasse
– fremde Art
– fremdvölkische Menschen
– fremdrassige Menschen
– instinktive Abneigung gegen den Fremdrassigen
– Fremdenrecht
– Fremdengesetz
– Gastrecht
– Gastverhältnis
– (anständiger) Gast
– Entwurzelung
– Entwurzelte
– der entwurzelte Jude
– seelische Heimatlosigkeit,
– keine Verwurzelung in einem Volkstum

(Kittel 1933)

Mit diesem dichten Netz aus Ableitungen und Komposita, die die Morpheme
fremd, Gast oder Wurzel enthalten, erzeugt Kittel ein den gesamten Text durch-
ziehenden konnotativen Bedeutungszusammenhang, der die jüdischstämmigen
Deutschen generell von nicht-jüdischen Deutschen künstlich absondert und se-

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 129



mantisch als homogene, isolierbare und nicht integrierbare Gruppe in Kontrast
zur Mehrheit der sogenannten „Volksdeutschen“ setzt. Für die auf diese Weise
artifiziell rhetorisch-semantisch konstituierte Ethnie müsse demnach wie für alle
übrigen Ausländer ein „Fremdenrecht“ gelten, da sie zu den „Volksdeutschen“
lediglich in einem „Gastverhältnis“ stünden. Die so mit lexikalischen Mitteln kre-
ierte, eigentlich ‚erfundene‘ jüdische Minderheit wird dann zusätzlich aufgefor-
dert, sich als „anständige Gäste“ zu verhalten, um nicht auch das „Gastrecht“
oder „Fremdenrecht“ zu verwirken. Hinzu kommen etliche Formulierungen, die
die vorgebliche mangelnde „Verwurzelung“ der Juden thematisieren.

Die strikte Trennung der unterschiedlichen Ethnien wird zudem, ganz im
Sinne der nationalsozialistischen Rassenideologie, mit der Notwendigkeit be-
gründet, keine „(Ver)mischung“ der vermeintlich unterschiedlichen Rassen zu-
zulassen. Auch zu diesem semantischen Feld enthält der Text eine Unmenge
von Komposita sowie Nominalphrasen mit Adjektiv-, Partizipial-, Genitiv- und
Präpositionalattributen, von denen hier einige Beispiele zitiert werden:

– (beständig sich steigernde, biologische Folgen der) Rassenmischung
– (Prozeß der) Rassen(ver)mischung
– hemmungslose Vermischung der Rassen
– Blutmischung
– Blut- und Rassenmischung
– Volksvermischung
– (ungehemmte) Mischehe
– (verhängnisvolles) Konnubium
– Mischling
– völkische Unmöglichkeit und sittliche Verirrung
– schwere und kaum zu tragende Belastung
– Durchsetzung des deutschen Volkskörpers mit zahllosen Mischlingen
– Einfluss (des jüdischen Elements) auf den (deutschen) Volkskörper
– ein Jahrhundert lang empfangener Einschlag jüdischen Blutes im deutschen Volks-

körper
– Vermischung mit den anderen Völkern
– Belastung der Völker

(Kittel 1933)

Insbesondere Schlüsselbegriffe wie „Rassenmischung“, „Blutmischung“,
„Volksmischung“ sowie Kombinationen mit den Lexemen „Einfluss“, „Ein-
schlag“, „Durchsetzung“, „Belastung“ spielen eine zentrale Rolle und gehören zum
Grundbestand der nationalsozialistischen Rassenideologie (vgl. Schmitz-Berning:
514‒515). Durch den übermäßigen Gebrauch solcher Begrifflichkeiten dient sich der
Theologe Kittel als überzeugter Parteigänger der nationalsozialistischen Staatsideo-
logie an. Darüber hinaus äußert er sich an zahlreichen Textstellen noch sehr viel
deutlicher über seine negative Haltung gegenüber jüdischstämmigen Deutschen,

130 5 Höflinge und Hetzer



wenn er den seiner Auffassung nach durch diese verursachten Schaden polemisch
mit Etikettierungen wie „Gift“, „Dekadenz“, „Zersetzung“, „Gefahr“, „Auflösung“,
„Missbrauch“, „Verirrung“, „Vergehen“ etc. auflädt:

– das die Volkskörper wie eine unheimliche Krankheit durchfressende Gift
– gefährliche Resignation die das Mark eines Volkes zerfrißt
– Dekadenz(frage)
– unabgegrenzte, assimilierte, verwischende Dekadenz
– Zersetzung
– (unheimliches) Gift
– (schwere) Gefahr
– Auflösung, auflösen, Auflösung der Religion
– ungeheuerliche Mißbräuche
– Verirrung
– völlig abnorme und unmögliche Verhältnisse
– schlechthinnige Ungeheuerlichkeiten und Unerträglichkeiten
– hemmungslose Volksverführung
– im deutschen Volk sich als Juden einnisten
– als Juden [...] über die Deutschen herrschen
– die Juden haben in Deutschland eine [...] aggressive, erobernde, herrschende Stel-

lung errungen
– in eine Stellung hineingelebt [...], die [ ... dem jüdischen Volk] geschichtlich nicht

zustand
– die deutsche Nation [...] von den Juden verjudet
– Vergehen an der deutschen Nation
– Mangel der ihm als Nichtdeutschen gegebenen Begrenztheit
– satte, materiell wohlhabende, intellektualistisch selbstzufriedene Bourgeoisie
– kalter, rechnender, [...] sich selbst zerquälender und zerfleischender Relativismus

(Kittel 1933)

Aus den zitierten Textbelegen geht ein weiteres Mal unmissverständlich hervor,
dass hier ein protestantischer Theologe unter dem Deckmantel der wissen-
schaftlichen Fachsprachlichkeit, die bei seinen Schriften kraft seiner Autorität
als renommierter Universitätsprofessor und Fachexperte vorausgesetzt wird,
eine aus Sicht der christlichen Ethik nicht zu rechtfertigende rassistische und
menschenverachtende Wortwahl trifft.

Über die allgemeine antisemitische ‚Hassrede‘ hinaus lässt sich Kittel auch
zu einer detaillierten Aufzählung unterschiedlicher Berufsstände und kulturel-
ler und gesellschaftlicher Bereiche hinreißen, in denen er jeweils schädliche jü-
dische Einflüsse feststellt:

– vor nichts Heiligem haltmachendes Geschwätz
– literarischer und journalistischer Schmutz
– als jüdisch markierte Literatur

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 131



– den deutschen Geist, die deutsche Kultur, die deutsche Politik beeinflussen und
verjuden

– Einfluß des jüdischen Arztes
– Frage des jüdischen Rechtsanwaltes, [...] Beruf vielerorts [...] von Juden durchsetzt
– Problem des jüdischen Kaufmanns [...] der Mittel und Wege gefunden hat [...] den

deutschen Bauern und den deutschen Handwerker zu vernichten
– Überflutung akademischer und geistiger Berufe
– zu Unrecht und in schädlicher Weise jene Berufe überflutet
– die jüdische Bevölkerung [hat sich] in einer ungesunden Weise intellektuell überstei-

gert
– Arroganz des Überlegenen
– Behendigkeit
– Fixigkeit des Geistes

(Kittel 1933)

Kittel zählt hier Literatur, Journalismus, Kultur, Politik, Gesundheitswesen,
Rechtswesen, Handel, Landwirtschaft, Handwerk, akademische Berufe auf und
prangert deren „Beeinflussung“, „Durchsetzung“, „Vernichtung“, „Überflu-
tung“ und schließlich immer wieder „Verjudung“ an. Kittels Detailbesessenheit
und systematische Auflistung soll offenbar den Anschein einer wissenschaftli-
chen Vorgehensweise zusätzlich untermauern, wodurch die Schrift zu einer hy-
briden Textsortenkombination aus Propagandaschrift und wissenschaftlicher
Abhandlung wird, zu einer Verschmelzung von zwei einander pragmatisch ent-
gegengesetzten Texttypologien.

Bei der Extraktion besonders charakteristischer semantischer Felder im
Textganzen lassen sich drei weitere Lexemkomplexe isolieren: „Assimilation“,
„Lösung“ und „Kampf“. Kittel legt in seiner Argumentationsführung großen
Wert darauf, dass er die Juden als historisches, in der Bibelüberlieferung prä-
sentes und gegenwärtiges Volk respektiere und dessen Existenzrecht anerkenne –
er tut dies zumindest in Form eines formellen Lippenbekenntnisses. In seinem
Verständnis der so genannten „Judenfrage“ gehe es daher in erster Linie um die
Bekämpfung der „Assimilation“ der deutschen Juden mit Nichtjuden in Deutsch-
land, weniger um die Bekämpfung sich zu ihrer Religion und ethnischen Zugehö-
rigkeit bekennender Juden oder des sogenannten „Weltjudentums“. In der Tat
fällt letzterer Begriff nur ein einziges Mal im gesamten Text (Kittel 1933: 16). Auf
diese Weise wird im Artikel eine sprachlich und lexikalisch äußerst manifeste ar-
tifizielle Trennung nicht nur von Juden und Nichtjuden, sondern darüber hinaus
von Staatsbürgern mit und ohne jüdische Angehörige oder Vorfahren gezogen.
So ist für ihn die „Judenfrage“ im Grunde identisch mit dem „Problem der Assi-
milation“. Zum Wortfeld der Assimilation finden sich dementsprechend im Text
zahlreiche Belege, in denen der Begriff thematisiert wird und zumeist in einen

132 5 Höflinge und Hetzer



Kontext pejorativer Attribute wie „Maske“, „Problem“, „Sünde“, „Fluch“, „Deka-
denz“, „depraviert“, „untreu“, „grotesk“ etc. gestellt wird.

– Assimilation
– Judenassimilation
– der sich assimilierende Jude
– (der moderne) Assimilationsjude
– die Maske seiner Assimilation
– Traum einer Assimilation
– Problem der Assimilation
– Sünde der Assimilation
– Abbruch der Assimilation
– Fluch der Assimilation
– Dekadenz-Assimilation
– Assimilationsjudentum
– Assimilatorisches jüdisches Bürgertum
– das depravierte und seiner eigenen Sendung untreu gewordene, von der Geschichte

des echten Judentums gelöste Assimilationsjudentum
– Assimilationsepoche des deutschen Judentums
– breiter Ausstrom / Einstrom eines assimilationshungrigen (Ost)Judentums
– Ostjudenproblem
– groteske Übersteigerung des Assimilationsprozesses
– das unfromme liberale Judentum, das [...] mit feineren Mordwaffen die Völker

verdirbt
– ungehorsames, gegen Gott sich auflehnendes Judentum
– äußerliche gottlose Übertritte vom Judentum zum Christentum
– vermeintliche Rechtsansprüche des „Deutschen Staatsbürgers jüdischen Glaubens“

(Kittel 1933)

Im Zusammenhang mit dem Begriff der Assimilation fallen wiederholt Begriffe
aus dem religiös-theologischen Fachwortschatz wie „Sünde“, „Fluch“, „un-
fromm“, „ungehorsam“, „sich gegen Gott auflehnen“, „gottlos“ etc. In Kittels
Argumentation sind es jedoch nicht die Christen, sondern die zum Christentum
übergetretenen oder in die deutsch-christliche Gesellschaft integrierten jü-
dischstämmigen Bürger, die sich der Sünde, der Gottlosigkeit und der Aufleh-
nung gegen ihren Gott schuldig gemacht hätten. Diese ruft er in seinem Text
dazu auf, wieder zu ihrem eigenen Glauben zurückzukehren.

Der berüchtigte Euphemismus der „Lösung“ im Zusammenhang mit der
„Judenfrage“ spielt darüber hinaus ebenfalls eine zentrale Rolle in Kittels Text,
wenn dieser zahlreiche „Lösungsmöglichkeiten“ wiederum in äußerlich wissen-
schaftlich erscheinender Akribie diskutiert und dabei einerseits die radikaleren
Optionen der „Ausrottung“ oder „Deportation“ zwar nennt, diese aber verwirft,
sich aber andererseits gegen „halbe“ oder „Teillösungen“ zugunsten einer
„restlosen“, „absoluten“, „entschiedenen“ Lösung etc. ausspricht:

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 133



– Lösung (der Judenfrage)
– Lösungsversuch
– halbe Lösung
– restlose Lösung
– absolute Lösung
– eine nur politische, nur wirtschaftliche, nur rassische Lösung,
– eine einzige Lösung
– revolutionäre Lösung
– praktisch unlösbares Problem
– Judenfrage [ist] zu erledigen
– die Judenfrage meistern
– Juden totschlagen, ausrotten
– gewaltsame Ausrottung des Judentums
– Ausrottung des Volkes
– das Übel mit der Wurzel ausrotten
– mit Entschiedenheit zu Leibe gehen,
– unbarmherzig die Türe weisen
– klar und entschlossen den Weg in die Zukunft gehen
– Pogrom, nötigenfalls Scheiterhaufen errichten, Stinkbomben werfen
– ein Teil des Judentums [...] wird Deutschland verlassen,
– Juden [...] in ein unbewohntes Stück Wüste abschieben
– radikale Ausrottung des verfehlten Schlagwortes vom „Deutschen Staatsbürger jüdi-

schen Glaubens“
(Kittel 1933)

Hier zeigt sich eine enorme Vielfalt von Lexik teils metaphorischer Art wie „mit der
Wurzel ausrotten“, „zu Leibe gehen“, „die Türe weisen“, die den Begriff der „Lö-
sung“ jeweils mit Konnotationen der Endgültigkeit, Vernichtung und schließlich
immer wieder „Ausrottung“ in Verbindung bringen, sodass, auch wenn Kittel die
radikaleren „Lösungen“ vordergründig verwirft und eine Art Apartheidsmodell
propagiert, hier ein explizit menschenverachtendes Assoziationsgeflecht erzeugt
wird. Abschließend ist der „Kampf“ als Schlüsselbegriff des Textes zu nennen, der
ein „antisemitischer“ Kampf sei, ein „Existenzkampf“, der „notwendig“ und „be-
rechtigt“ sei, der zwar „nicht barbarisch“, aber „mit aller Entschlossenheit“, „mit
restloser Konsequenz“, mit „unerbittlich(st)er Härte“ etc. geführt werden müsse:

– unser antisemitischer Kampf
– Kampf um die Judenfrage
– Hauptangriff des deutschen Antisemitismus
– um unseres Volkes willen nötiger Kampf, notwendiger und sachlich richtiger Kampf
– berechtigter Kampf meines Volkes um seine Existenz
– rechtlich und nicht barbarisch geführter Kampf / Krieg
– mit aller Entschlossenheit und restloser Konsequenz,
– mit unerbittlicher Härte und radikaler Konsequenz

134 5 Höflinge und Hetzer



– mit der unerbittlichsten Härte und Folgerichtigkeit
– in unerbittlicher Konsequenz

(Kittel 1933)

Kittels politisch-theologische Abhandlung lässt sich somit auch als antisemitische
Kampfschrift lesen; sie will eine wissenschaftliche Darstellung der Situation der jü-
dischen Volksgruppe in Deutschland aufgrund historischer und theologischer Ana-
lysen sein, gleichzeitig aber auch ein appellativer Text, der zu einer Spaltung in
zwei klar voneinander getrennte Bevölkerungsgruppen aufruft, indem er die eine
(„Deutsche“) zum aktiven Kampf gegen die Integration der anderen („Juden“) auf-
hetzt und letztere gleichzeitig zum Rückzug in ihre in Kittels Sichtweise traditionelle
religiöse und ethnische Sphäre auffordert.

Die Sprache dieses Textes ist durch eine Überfülle von politisch-polemischem
Vokabular der nationalsozialistischen Rassenideologie durchzogen, enthält aber
im Kern ein theologisch-wissenschaftliches Substrat. Durch Kapitelüberschriften
wie „Israels Zerstreuung“, „Veräußerlichung der Religion“, „Ehrfurcht vor dem
frommen Judentum“, „Das religiöse Problem des Judentums“ entsteht der Ein-
druck, dass ein theologischer Fachexperte hier eine streng wissenschaftliche Ana-
lyse der Geschichte des Judentums vorlegt; letztlich ist der theologische Diskurs
jedoch nur Form und Deckmantel für eine hetzerische Kampfschrift zur Unterstüt-
zung der menschenverachtenden antisemitischen NS-Politik. Ferner bemüht sich
Kittel darum, die „Judenfrage“ auf eine allgemeingültige, nicht nur Deutschland
betreffende Ebene zu transferieren und zu „internationalisieren“, wenn er sie mit
einer „Zigeunerfrage“, einer „Nordamerikanischen Negerfrage“ (Kittel 1933: 11)
sowie mit einer „Slawenfrage im Osten Deutschlands“ (Kittel 1933: 60) gleichsetzt.
Der Text eines der renommiertesten Theologen der Vorhitlerzeit steht exempla-
risch für eine dramatische Vereinnahmung und Ideologisierung der protestanti-
schen Universitätstheologie, die sich besonders deutlich auch in einer immensen
lexikalischen und pragmatischen Kompromittierung der theologischen Fachspra-
che manifestiert.

In einer weiteren Schrift aus dem Jahr 1939, die den Titel Die historischen Vor-
aussetzung der jüdischen Rassenmischung trägt, nimmt Kittel seinen Gedankengang
von 1933 wieder auf: Nach sechs Jahren antisemitischer Politik und Gesetzgebung
sowie staatlich verordneter Ächtung und Verfolgung der jüdischen Mitbürger publi-
ziert er einen Text, der oberflächlich betrachtet deutlich theologischer und weniger
politisch als der Vorgängertext ausgerichtet ist. So konzentriert sich der Artikel in-
haltlich vor allem auf die altisraelische Geschichte bis zur Zerstörung Jerusalems im
Jahr 587. Auch hier fungiert die theologische Beschäftigung mit der Geschichte Isra-
els jedoch nur als wissenschaftliche Legitimation für eine antisemitische Auseinan-
dersetzung mit der politischen Situation seiner Gegenwart. Es scheint, dass Kittel es
angesichts der massiven Judenverfolgung in Deutschland als opportun empfindet,

5.3 „Ein echtes, gemeinsames, unverbildetes, volkhaftes Deutsch“ 135



die theologisch-wissenschaftliche Seriosität seiner Schrift durch einen scheinbaren
Rückzug auf das Terrain der alttestamentlichen Forschung unter Beweis zu stellen.
Bei einer aufmerksamen Sprachanalyse stellt sich dennoch heraus, dass der spätere
Text sich in seiner semantisch-lexikalischen Gestalt nur oberflächlich vom Vorgän-
gertext unterscheidet, diesen sogar im Hinblick auf die Engmaschigkeit des propa-
gandistischen Vokabulars noch übertrifft. Es soll an dieser Stelle ausreichen, zwei
exemplarisch herausgegriffene Passagen des Textes zu betrachten, in denen es vor-
dergründig um altisraelische Geschichte, bei näherem Hinsehen aber um rassen-
ideologische Betrachtungen zur jüdischen Bevölkerung in Deutschland geht. Auf
den analysierten Seiten erscheinen zahlreiche Komposita und Ableitungen des
Hetzbegriffes Rasse, der im Sinne der nationalsozialistischen Diskriminierungspro-
paganda eingesetzt wird:

– Rasse
– rassisch [adverbialer Gebrauch]
– rassenmäßig
– jüdische Rassenmischung
– rassenkundlich
– Rassenentstehung
– Rassengeschichte
– Völker- und Rassenbrei
– vorderasiatische Rasse,
– orientalische Rasse
– Rasse der Semiten
– Hauptrassen
– rassische Verwandtschaften

(Kittel 1939: 1‒40)

Kittels Artikel schließt folgendermaßen mit einer explizit antisemitischen an
Hitler gerichteten Huldigung:

Dort, in jener antiken Vermischungsperiode, strömte das Mischblut in den Körper des Ju-
dentums ein und machte aus ihm selber die Issah, den Brei, das Rassengemisch. Jetzt, im
19. Jahrhundert, machte sich das Judentum auf den Weg, seinerseits in die Völker einzu-
dringen und ihr Blut zu durchsetzen und aus ihnen die Issah, den Brei, den Rassenmisch-
masch zu machen; − bis ihm die Macht entgegentrat, die dem Treiben nochmals ein Ende
bereitete, eine neue Gesetzgebung aufrichtete und zum letztenmal den Juden in die
Schranken wies: das nationalsozialistische Deutschland und sein Führer Adolf Hitler!

(Kittel 1939: 43‒44)

Der Schlussabsatz bedarf keines weiteren Kommentars und zeigt in erschütternder
Unverhohlenheit, in welche Abgründe fachsprachliches Schreiben sich selbst bei
anerkannten Forschern verirren kann, wenn politischer Opportunismus wissen-
schaftliches Erkenntnisstreben verdrängt. In diesem Schlusssatz tritt Kittel aus der

136 5 Höflinge und Hetzer



Rolle des seriösen Forschers vollständig heraus und lässt sowohl in Wortwahl als
auch pragmatisch im Hinblick auf illokutionäre Sprechhandlungen die wissen-
schaftliche Maske fallen. Die Diktion wird umgangssprachlicher und aggressiver
(„Brei“, „Mischmasch“, „Treiben“) und die Illokution der Schlussaussage, die nur
scheinbar eine Feststellung ist, erweist sich als indirekte Drohung, wenn von „Ende
bereiten“, „zum letztenmal“ die Rede ist und diese Endgültigkeit durch das empha-
tisierende Ausrufezeichen unterstrichen wird.

Kittels Sprache weicht in den hier besprochenen Fachtexten so weit von einer
wissenschaftlich objektiven und nüchternen Sprache ab und nähert sich so stark
an hetzerische Propagandasprache an, dass von Fachsprache im eigentlichen Sinn
kaum noch die Rede sein kann. Unter Ausnutzung der Tatsache, dass die protestan-
tisch-theologische Fachsprache zum Teil auch der Verkündigung, der Persuasion
und dem Bekenntnis dient und nicht ausschließlich als exakte Wissenschaftsspra-
che charakterisiert werden kann, werden hier hybride Texttypologien produziert,
die formal und strukturell Fachtexten entfernt ähneln, inhaltlich und semantisch-
pragmatisch aber propagandistische Pamphlete sind.

5.4 Fazit

Im Kapitel zur theologischen Fachsprache im NS-Staat richtete sich der Fokus
weitgehend auf regimefreundliche Theologen und apologetische Texte, die die
protestantische theologische Wissenschaft mehr oder weniger unverhohlen in
den Dienst der Staatsideologie und der nationalsozialistischen Gleichschal-
tungspolitik stellen. Hier könnte der Einwand erhoben werden, dass im selben
Zeitraum ebenfalls eine große Menge an wissenschaftlich seriösen Texten zur
Bibelexegese, zur Kirchengeschichte, zur systematischen Theologie und zu an-
deren Fachrichtungen publiziert wurden. So haben auch Kittel, Hirsch, Althaus
und andere zwischen 1933 und 1945 Bücher veröffentlicht, die ideologisch we-
niger kompromittierend sind. Bei den exemplarisch analysierten Texten könnte
es sich um Schriften handeln, die als eine Art ideologisches Feigenblatt gegen-
über dem Regime der Existenzsicherung und Sicherung der akademischen Posi-
tion dienten. Auf der anderen Seite haben jedoch etliche Theologen keinerlei
propagandistisch ausgerichtete Schriften verfasst, sondern sich entweder auf
rein theologische Diskurse ohne politische Stellungnahmen beschränkt oder
sich sogar kritisch gegenüber der nationalsozialistischen Ideologie geäußert.
Letztere, unter denen Namen wie Friedrich Delekat, Heinrich Hermelink, Rudolf
Bultmann, Helmut Thielicke und zahlreiche andere zu nennen wären, haben
sich zu politischen Fragen während des Hitlerregimes zurückhaltend kritisch
oder gar nicht geäußert, hatten zum Teil mit beruflichen Einschränkungen zu

5.4 Fazit 137



kämpfen, haben sich aber nicht als Unterstützer oder Apologeten der national-
sozialistischen Ideologie hervorgetan. Anders verhält es sich bei den im vorliegen-
den Kapitel behandelten Wissenschaftlern, die sich bewusst und mit Enthusiasmus
zugunsten der neuen Führung politisch zu Wort gemeldet haben. Diese verfolgten
dabei offenbar eine doppelte Strategie: Einerseits verfassten sie eine beträchtliche
Anzahl von regimefreundlichen Schriften, die jedoch aufgrund des Ansehens ihrer
Autoren und ihrer textuellen Struktur gleichzeitig zwangsläufig als Beiträge zur
theologisch-wissenschaftlichen Gegenwartsdiskussion der Zeit wahrgenommen wur-
den. Andererseits publizierten sie weiterhin wissenschaftliche Werke, die kaum
oder gar nicht durch ideologische Diktion gekennzeichnet sind. Es erscheint je-
doch widersprüchlich, theologische Erkenntnis und wissenschaftliche Reflexion
im Bereich von Glaubens- und Religionsfragen strikt von weltanschaulichen Mei-
nungsäußerungen trennen zu wollen. Weniger propagandistische Schriften der
regimetreuen Theologen stehen daher unweigerlich unter der Prämisse der zu-
meist vielfach geäußerten ‚völkischen‘, nationalistischen, auch rassistischen, an-
tisemitischen und diskriminatorischen Grundhaltungen ihrer Verfasser.

Es erscheint insofern folgerichtig, in einer Zeit, in der eine offizielle „Sprach-
politik“ alle gesellschaftlichen Bereiche ideologisch gleichzuschalten bestrebt
war, deren Auswirkung auf die theologische Fachsprache in den Vordergrund zu
stellen. Zudem beherrscht die regimefreundliche Wissenschaft den theologischen
Diskurs der Zeit weitgehend, so dass sie als charakteristisch für die Epoche angese-
hen werden kann. Dass daneben auch eine kritische, ideologisch nicht kompromit-
tierte und wissenschaftlich objektive theologische Fachsprachlichkeit existierte,
wird im folgenden Kapitel dargestellt und gewürdigt.

Abschließend sei noch einmal auf Victor Klemperers Lingua Tertii Imperii
verwiesen. Dieser setzt, wie oben gezeigt, eindrucksvoll auseinander, in wel-
chem Maße die Sprache des Nationalsozialismus sich an der Sprache des christ-
lichen Glaubens und der Sprache der religiösen Verkündigung und Reflexion
orientiert hat und diese für ihre ideologischen Zwecke geradezu usurpiert hat.
Er berichtet vom überall präsenten „Glaubensbekenntnis zu Hitler“, das von
„beiden Volksschichten, der intellektuellen und der im engeren Sinn volksmä-
ßigen“ abgelegt werde; ferner spricht er die „Vernichtung des Christentums in
seinen hebräischen und [...] ‚syrischen‘ Wurzeln“ an, die „dechristianisierte
Weihnacht“, Elemente wie „Mystik der Weihnacht, Martyrium, Auferstehung“
und andere der „christlichen Transzendenz entliehene Elemente, darüber hin-
aus den Ewigkeitsbegriff als „Attribut einzig des Göttlichen“ und „oberste
Sprosse an der langen Leiter der nazistischen Zahlensuperlative“; schließlich
erläutert er Hitlers „Selbstvergottung und stilistische Selbstangleichung an den
Christus des Neuen Testaments“ und die Tatsache, dass dieser „sein besonders
nahes Verhältnis zur Gottheit unterstrichen hat, seine besondere Auserwählt-

138 5 Höflinge und Hetzer



heit, seine besondere Gotteskindschaft, seine religiöse Mission“ (1975 [1947]:
142‒144). Es ist offensichtlich, dass sich die nationalsozialistische Ideologie
und Hitler selbst massiv in Konkurrenz zum ‚Markenkern‘ des christlichen
Glaubens stellt und ein Verdrängungskampf stattfand. Ulrich Nill schildert die-
ses Phänomen in seiner Abhandlung über Goebbels’ Sprachgebrauch:

Der wichtigste politikferne Bereich, aus dem Goebbels den Wortschatz für seine Darstel-
lung politischer Zusammenhänge schöpft, ist die Religion. [...] Alle Kritik richtet sich aus-
schließlich gegen die Kirchen, die ‚Konfessionen‘ [...]. Die Nazis gebärden sich als die
wahren Vertreter [...] der Religion, während diejenigen, aus deren Argumentation die je-
weiligen Leitworte stammen, als falsche Vertreter und Götzenpriester abqualifiziert wer-
den. [...] Für Goebbels ist seine Heilslehre der Nationalsozialismus. In einem als Brief an
Hitler deklarierten Aufsatz bezeichnet er dessen Botschaft als den ‚Katechismus neuen
politischen Glaubens in der Verzweiflung einer zusammenbrechenden, entgötterten
Welt‘. [...] Den Verkünder dieser Heilslehre, Adolf Hitler, stilisiert er zum neuen Messias.

(Nill 1991: 329‒331)

Johannes Volmer formuliert einige „konstitutive Merkmale der politischen Rhe-
torik des Faschismus, die auffällige Ähnlichkeiten mit der Funktionalität der
Textsorte Predigt und dem illokutionären Akt der Verkündigung und Bekeh-
rung aufweisen“. So nennt er u. a. die „Ritualisierung des Textvortrags [...] im
Hinblick auf die Situation und ihre Inszenierung [...] eine institutionelle bzw.
organisatorische Einbindung [...] als wesentliche Verstehenskomponente der
Konstitution des Textsinns“ sowie eine „Gesamtintention, die darauf abzielt,
bei den Adressaten eine Bestätigung oder Veränderung ihrer Verhaltensweisen
zu bewirken“ (1995: 139‒140). Die hier exemplarisch aufgeführten Zitate zeigen,
dass Kirche und Theologie zweifelsohne unter einem enormen Konkurrenz-
druck standen und neben ihrer politisch-gesellschaftlichen Ächtung und Unter-
drückung auch Gefahr liefen, einer weitgehenden Vereinnahmung im Hinblick
auf ihre Fachsprache auf allen Ebenen von der Sprache der Predigt und Seelsorge
bis hin zur Wissenschaftssprache zu unterliegen. Wie das vorliegende Kapitel ge-
zeigt hat, ist die Reaktion eines beträchtlichen Teils der institutionellen Univer-
sitätstheologie angesichts dieser existenziellen Bedrohung durch Besetzung von
Schlüsselterminologien durch staatlich-politische Instanzen ambivalent. Dabei
geht es den Theologen in erster Linie darum, inhaltlich und sprachlich eine Dis-
tinktion zwischen politischer Ideologie und theologischer Erkenntnisvermittlung
wiederherzustellen bzw. aufrecht zu erhalten, ohne sich in Widerspruch zur Staats-
ideologie und ihrer Sprachpolitik zu stellen. Dieses nahezu unmögliche Unterfan-
gen erzeugt eine doppelbödige und semantisch ambige Sprache, die sich bei den
zitierten Autoren unterschiedlich stark und mehr oder weniger explizit regime-
freundlich manifestiert.

5.4 Fazit 139



Entschiedene Befürworter und Mitläufer wie Stapel, Redeker, Kittel und
Grundmann passen ihre Sprache weitgehend der herrschenden Sprachpolitik
an und verschmelzen damit christlich-protestantische Lexik und Semantik zu
einer übergreifenden Einheit, die das protestantische Christentum zu einer
Art Staatsreligion gerinnen lässt, die sich in ihrer Rhetorik nicht maßgeblich
von der zeitgenössischen politischen Heilsrhetorik unterscheidet. Differen-
zierter und geschickter gehen Hirsch und Althaus vor, indem sie sich bemü-
hen, trotz grundsätzlicher Befürwortung des Hitlerregimes eine Trennung von
politischer Ideologie und Glauben aufrecht zu erhalten und die Alleinstel-
lungsmerkmale der Theologie gegenüber der politischen Heilslehre der Natio-
nalsozialisten wissenschaftlich zu begründen. Emanuel Hirsch beruft sich zu
diesem Zweck auf die lutherische Tradition der Trennung zwischen kirchli-
cher und staatlicher Sphäre. Auf diese Weise begründet er sein Eintreten für
eine Koexistenz von ‚völkischer‘ Politik und christlich-protestantischer Theolo-
gie, die sich gegenseitig respektieren und nicht in den Kompetenzbereich der je-
weils anderen Seite eingreifen sollten. Diese auf Luthers „Zwei-Reiche-Lehre“
aufbauende ‚Zwei-Sphären-Strategie‘ hält Hirsch jedoch nicht davon ab, Begriffe
der nationalsozialistischen Ideologie in seine Fachsprache zu übernehmen, ohne
jeweils eindeutige semantische Klärungen vorzunehmen. Dadurch entwickelt er
eine hybride Sprache, in der Begrifflichkeiten an der Grenze zwischen politischer
Ideologie und Theologie bewusst ambig eingesetzt werden und einerseits eine Poli-
tisierung der theologischen Fachsprache, andererseits eine theologische Verein-
nahmung ideologischer Kampfbegriffe vorgenommen wird. Ähnlich verfährt Paul
Althaus, bei dem jedoch stärker als bei Hirsch nationalsozialistische Schlüsselthe-
men wie der Ordnungsbegriff und die Thematik des ‚Volkstums‘ zu theologischen
Kategorien umgewandelt werden, wodurch auch hier nationalsozialistische Kern-
begrifflichkeiten zu theologisch-wissenschaftlichen Hauptdiskursen aufgewertet
werden. Gerhard Kittel übernimmt in seinen theologischen Streitschriften unver-
blümt die nationalsozialistische Ideologiesprache und geriert sich gleichzeitig als
vehementer Verfechter einer theologisch begründeten ethnischen Diskriminierung.
Alle hier aufgezeigten mehr oder weniger eklatanten Beispiele für eine Durchdrin-
gung der theologischen Fachsprache durch nationalsozialistische Ideologiesprache
zeigen, in wie starkem Maße die Wissenschaftssprache der protestantischen Uni-
versitätstheologie die nationalsozialistische geistig-sprachliche Gleichschaltung
mitvollzogen hat und sich damit zumWerkzeug ideologischer Indoktrinierung und
Propaganda hat instrumentalisieren lassen.

140 5 Höflinge und Hetzer



6 Widerstand und Widerspruch ‒ die Sprache
der protestantischen Theologie
der Auflehnung und der Opposition

Die theologische Fachsprache im NS-Staat ist nicht nur eine Sprache der Unterwer-
fung, des Mitläufertums, des Kompromisses oder der Komplizenschaft; denn auf
der Gegenseite bemühten sich kritische Forscher um Aufklärung und Aufdeckung
des Faktums, dass es sich bei nationalsozialistischen, deutschnationalen oder auch
nur mit diesen Tendenzen sympathisierenden Lehren um Irrwege handelte. Heraus-
ragende Persönlichkeiten sind in diesem Umfeld zweifellos der Barth-Schüler Diet-
rich Bonhoeffer, der sich als prominentestes Mitglied der Bekennenden Kirche auch
dem politischen Widerstand anschloss und im April 1945 hingerichtet wurde, sowie
der Mitbegründer der Bekennenden Kirche, Martin Niemöller, dessen Haltung zur
NS-Politik allerdings in Teilen ambivalent war. Insbesondere Bonhoeffer ist oftmals
als ein moderner christlicher Märtyrer dargestellt worden, der eine Sprache des offe-
nen Widerstandes verwendet habe. Durch ihre prekären Entstehungsbedingungen
haben seine Werke fragmentarischen Charakter, so dass vollendete Systemhaftig-
keit erst rückwirkend in seine Werke hineininterpretiert werden konnte:

An solchen Aussagen spüren wir deutlich, daß hinter den scheinbar spontan hingeworfe-
nen fragmentarischen Briefzeilen eine neue, geschlossene Schau des ganzen Glaubens
steht, die um ihren Ausdruck ringt. [...] Er konnte die schon fertigen Kapitel aber vor sei-
ner Hinrichtung nicht mehr in Sicherheit bringen; sie sind verschollen. [...] in seiner Frag-
ment gebliebenen Ethik [...]. (Neuenschwander 1974a: 144‒146)

Das Fragmentarische der Fachsprache im Widerstand, das bei Bonhoeffer offenbar
auch dazu führt, dass „verschiedene Tendenzen [...] sich auf ihn berufen, ihn aber
nur partiell übernehmen“ (Neuenschwander, 1974a: 155), kontrastiert mit der Spra-
che Paul Tillichs, der nach Berufsverbot 1933 in die USA emigrierte und dort eine
wissenschaftlich-theologische Karriere vorantreiben und ein in sich geschlossenes
systematisches Werk hinterlassen konnte. Auch wenn Bonhoeffer und Tillich in
vieler Hinsicht als Hauptrepräsentanten einer Theologie des Widerstands und der
Auflehnung angesehen werden, sind die Voraussetzungen ihrer wissenschaftli-
chen Tätigkeit sehr unterschiedlich. Denn Tillich war nicht der Gefahr um Leib
und Leben ausgesetzt. Tillich galt und gilt auch im Nachkriegsdeutschland bis
heute als bedeutende Wissenschaftlerpersönlichkeit, steht aber durch seine Au-
ßenseiterstellung als US-amerikanischer Theologe und aufgrund seines späteren
Wechsels in die englische Sprache in Deutschland eher am Rande der wissen-
schaftlichen Diskussion. In diesem Kapitel wird auf die beiden wohl bedeutends-
ten theologischen Denker des antinationalsozialistischen Widerstands sowie auf

Open Access. ©2022 Joachim Gerdes, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110770193-006

https://doi.org/10.1515/9783110770193-006


den im Widerstand auch in Form von zahlreichen Publikationen aktiven Pastor
Martin Niemöller eingegangen, auch wenn die Reflexion über die theologische
Fachsprache sich in erster Linie an den Entwicklungen der vorherrschenden uni-
versitären und wissenschaftshistorischen Hauptströmungen orientieren sollte, da
diese im Fall des nationalsozialistischen Jahrzwölftes die offiziell verordnete und
geduldete staatstragende Theologie war. Dennoch ist die Sprache insbesondere
Bonhoeffers, Niemöllers, aber auch Tillichs relevant, da sie Impulse für eine erneu-
erte protestantisch-theologische Fachsprache nach dem Zusammenbruch des NS-
Staates und im Rahmen des Neuaufbaus der theologischen Fakultäten gegeben
hat und als nicht kompromittierte Sprache Wiederanknüpfungspunkte bot. Als ex-
emplarischer Repräsentant eines stillen Widerstandes soll schließlich auch der
Religionswissenschaftler Friedrich Delekat Erwähnung finden, der 1935 mit Berufs-
verbot belegt wurde.

Zu erwähnen sind der Vollständigkeit halber einige weitere oppositionelle
oder im Widerstand aktive evangelische Theologen, die im Lexikon des deut-
schen Widerstands genannt werden, hier aber nicht näher behandelt werden
können (Vgl. Benz und Pehle 2001): Friedrich von Bodelschwingh, Leiter der Bo-
delschwinghschen Anstalten in Bethel, von Januar 1933 bis zu seinem Rücktritt
im Mai 1933 Reichsbischof der Deutschen Evangelischen Kirche; Emil Fuchs, bis
zu seiner Entlassung 1933 Professor an der Pädagogischen Akademie Kiel; Eugen
Gerstenmaier, Theologe und Beamter im Auswärtigen Amt, 1944 verhaftet und
zu 7 Jahren Freiheitsentzug verurteilt; Heinrich Grüber, Pfarrer in Berlin, 1940
Verhaftung, KZ Sachsenhausen und Dachau; Heinrich Held, Pfarrer in Essen,
mehrfache Verhaftungen; Hermann Albert Hesse, Pfarrer in Wuppertal-Elberfeld,
Studiendirektor des Predigerseminars der Bekennenden Kirche in Elberfeld, 1943
verhaftet, KZ Dachau; Erich Kürschner, Gefängnispfarrer in Berlin-Tegel, 1938
Verhaftung und Verurteilung zu 7 Jahren Freiheitsentzug; Hanns Lilje, Pastor in
Berlin, Generalsekretär der Deutschen Christlichen Studentenvereinigung und
des Lutherischen Weltkonzils; Hermann Mulert, Professor für Systematische
Theologie an der Universität Kiel, 1935 als Vorgänger von Martin Redeker vorzei-
tig emeritiert; Harald Poelchau, Gefängnispfarrer in Berlin-Tegel, Plötzensee und
Brandenburg; Martin Rade, Professor in Heidelberg und Marburg, 1933 Entlas-
sung aus der Universität; Hermann Sasse, Professor für Kirchen- und Dogmenge-
schichte in Erlangen; Paul Schneider, Pfarrer in Hessen und im Rheinland, 1937
verhaftet und 1939 im KZ Buchenwald ermordet; Katharina Staritz, Leiterin der
„Kirchlichen Hilfsstelle für evangelische Nichtarier“ in Breslau, 1943 verhaftet,
KZ Ravensbrück; Werner Sylten, Pfarrer in Hildesheim und Thüringen, 1936 als
„Halbjude“ aus dem Dienst entlassen, 1941 verhaftet, KZ Dachau, 1942 ermordet;
Horst Thurmann, Pfarrer im Rheinland, 1940 verhaftet, KZ Dachau; Theophil

142 6 Widerstand und Widerspruch



Wurm, Pfarrer für Gefangenenseelsorge in Württemberg, Landesbischof in Würt-
temberg, Hausarrest 1944, Schreib- und Redeverbot.

Etliche protestantische Theologen, die sich dem NS-Regime gegenüber kritisch
geäußert haben, wurden zwischen 1933 und 1945 durch Schreibverbote, Drohun-
gen, Verhaftungen und in einigen Fällen auch Mord oder Hinrichtung (Bonhoeffer,
Sylten, Schneider) zum Schweigen gebracht. Andere entzogen sich der Verfolgung
durch den Gang ins Exil (Tillich, Barth, Theodor Heinrich Mützelfeldt und andere).
Insofern ist die Beschäftigung mit der theologischen Fachsprache des Widerstands
und des Exils nur eingeschränkt möglich. Anhand ausgewählter Schriften von
Bonhoeffer, Niemöller, Tillich und Delekat soll dennoch der Versuch unternom-
men werden, Charakteristika der kritischen und politisch unabhängigen theologi-
schen Fachsprache zu ermitteln, zumal die genannten Autoren sich im Gegensatz
zu ihren linientreuen und regimefreundlichen Kollegen schon vor der Machtergrei-
fung im Jahr 1933 nicht von der völkisch-nationalen Begeisterung haben mitreißen
lassen.

6.1 „Hier ist keine Verschleierung, keine Verstellung
mehr“ ‒ Theologische Begriffsbildung in der Erkenntnis
der Abgründigkeit des Mündigseins

Dietrich Bonhoeffer (1906‒1945), 1931‒33 Pfarrer und Assistent für Systematische
Theologie an der Friedrich-Wilhelms-Universität Berlin, 1933‒35 Auslandspfarrer
in London, 1935‒1940 Dozent in der Pastorenausbildung am Predigerseminar Fin-
kenwalde bei Stettin, später in Köslin und anderenorts, bis zu dessen Auflösung
durch die Gestapo, wurde vom NS-Staat 1940 mit einem Redeverbot, 1941 mit
einem Schreib- und Veröffentlichungsverbot belegt. 1943 wurde Bonhoeffer verhaf-
tet und am 5. April 1945 auf persönlichen Befehl Hitlers als Mitverschwörer und
Beteiligter am Stauffenberg-Attentat vom 20. Juli 1944 im Konzentrationslager Flos-
senbürg hingerichtet.

Bonhoeffer wird generell als Hauptrepräsentant des protestantischen Wi-
derstands gegen das NS-Regime betrachtet, zumal er der einzige international
bekannte Theologe war, der seinen Widerstand mit dem Leben bezahlt hat.
Denzler und Fabricius konstatieren: „Das seinem christlichen Glauben ent-
wachsene Eintreten für andere – Stellvertretung und Schuldübernahme mitten
ins Leben geholt – war die überzeugende Stärke des Bonhoefferschen Wider-
standes“ (1995: 215). In theologischer Hinsicht ist Bonhoeffers Sichtweise zwei-
fellos von der Erfahrung der Opposition, des Widerstandes und schließlich der
Verfolgung und Bedrohung geprägt. So stellt Neuenschwander zu Bonhoeffers

6.1 „Hier ist keine Verschleierung, keine Verstellung mehr“ 143



theologischer Denkweise hinsichtlich der Verantwortung des Menschen in der
aufklärerischen Welt der fortschrittsgläubigen Selbstgewissheit fest:

Das Besondere an Bonhoeffers Sicht der mündigen Welt aber tritt erst da ganz zutage, wo er
[...] der ganzen Abgründigkeit in der mündigen Welt ansichtig wird. An dieser Stelle spüren
wir nun das Denken des Gefangenen in der Grenzsituation des Märtyrers im totalen Staat, im
Angesicht der Kriegsleiden und des ungezügelten Sadismus gegenüber Juden und Konzentra-
tionshäftlingen. Zuwenig tief hat die Aufklärung die Mündigkeit der Welt durchdacht, wenn
sie nur ihrer Tagseite sich erfreute und den Gott, der die autonome Vernunft gab, zugleich
als den vorsehenden Vater pries, der in prästabilierter Harmonie gütig und weise die Welt
lenkt. [...] Genau an dieser Stelle beginnt die unheimliche Nachtseite der Mündigkeit, die
ebenso mit dazu gehört. Nicht nur können und dürfen wir mit der Welt und uns selber fertig
werden, wir müssen es auch. Der Mündige hat die Konsequenzen seines Tuns zu tragen. Gott
greift nicht in letzter Minute ein, wenn es schiefgeht. Die Mündigkeit muss bis zu Ende ge-
dacht werden. [...] Und eben dieses Erretten aus der Not leistet der Gott der mündigen Welt
nicht. [...] Der Gott der mündigen Welt aber ist der Gott, der auch in der Todesnot nicht ein-
greift, sondern uns verlässt, so dass sich unser Schicksal vollzieht, als ob es überhaupt kei-
nen Gott gäbe. [...] Es ist die Erfahrung Jesu am Kreuz, und Bonhoeffer legt den letzten Schrei
Jesu in dem Sinne aus, dass Gott uns damit die Mündigkeit der Welt, in der wir leben müssen
ohne sein Eingreifen, bis zum bitteren Ende erfahren lässt. Das ist die Erkenntnis der Abgrün-
digkeit des Mündigseins. Für Bonhoeffer ist es nicht ein Schritt zum Atheismus hin, sondern
eine Erkenntnis, die Gott selbst uns aufdrängt. [...] Er verbindet den Glauben an Gott mit der
Erfahrung der Welt ohne Gott. (Neuenschwander 1974b: 141‒143)

Die zusammenfassende Würdigung eines zentralen Aspektes der Bonhoeffer-
schen Theologie dient an dieser Stelle als Basis für die Analyse seiner wissen-
schaftlichen Sprache: Der Widerspruch zwischen Transzendenz und Glaube hier
und Gottferne der „mündigen Welt“ dort steht im Mittelpunkt dieses Ansatzes
und unterscheidet ihn grundlegend von der ‚völkischen‘ Theologie, die ein Wir-
ken Gottes in Geschichte, Politik und Volksleben bis hin zur ‚Erwählung‘ des
Führers propagiert. Die Analyse der theologischen Fachsprache Bonhoeffers fußt
auf den zwei am Vorabend der Machtergreifung entstandenen Hauptwerken Akt
und Sein. Transzendentalphilosophie und Ontologie in der systematischen Theolo-
gie von 1930 sowie Schöpfung und Fall. Versuchung, Niederschrift einer Vorlesung
von 1932/33 und Arbeitsvorlage für ein Predigerseminar von 1938. Diese Werke
entstehen als Habilitationsschrift bzw. als theologische Vorlesung zu einer Zeit,
in der ein beträchtlicher Teil der theologischen Professorenschaft sich in Wort
und Schrift bereits explizit zugunsten einer ‚völkischen‘, nationalistischen oder
sogar rassistischen und antisemitischen protestantischen Universitätslehre und -
forschung einsetzen. Insofern ist es naheliegend, an dieser Stelle einen Vergleich
zu ziehen und die im Widerstandskampf und in der Haft entstandenen späteren
Schriften unberücksichtigt zu lassen, da sie unter besonderen Bedingungen au-
ßerhalb der akademischen Lehr- und Forschungseinrichtungen entstanden sind.

144 6 Widerstand und Widerspruch



Es sei ferner darauf hingewiesen, dass Bonhoeffer sich bereits 1933 in einem in
der Zeitschrift Der Vormarsch: unabhängige Monatsschrift für reformatorisches
Christentum erschienenen Aufsatz mit dem Titel Die Kirche vor der Judenfrage ex-
plizit gegen eine Diskriminierung und Andersbehandlung der Juden ausspricht.
Es sei eine „beispiellose Tatsache, daß der Jude unabhängig von seiner Religions-
zugehörigkeit allein um seiner Rassenzugehörigkeit vom Staat unter Sonderrecht
gestellt“ werde (Bonhoeffer 1997, Bd. 12: 350). Bei Bonhoeffer verschmilzt die der
christlichen Tradition in Teilen eigene antisemitische Tendenz nicht mit der ras-
sistischen Staatsideologie, sondern religiöse Differenz bedeutet für ihn keine
Rechtfertigung für eine politisch motivierte Diskriminierung wie bei vielen seiner
Fachkollegen.

Bonhoeffers wissenschaftliche Sprache weist aufgrund einer stark philo-
sophischen, an Kant und Heidegger geschulten Ausrichtung eine syntaktisch
und lexikalisch äußerst komplexe Struktur auf. Im Gegensatz zur ekstatischen
Sprache der „Dialektischen Theologie“ um Barth und Brunner wie auch zur völ-
kisch-nationalen Theologie eines Hirsch oder Althaus bedient sich Bonhoeffer
dezidiert einer philosophisch-abstrakten Sprachebene, die auf appellative, per-
suasive oder explikative Elemente vollständig verzichtet. Das wird schon im an
den Anfang der Habilitationsschrift gestellten Forschungsüberblick deutlich,
der in einen einzigen komplexen Satz zusammengedrängt ist, der hier trotz sei-
ner Länge exemplarisch zitiert sei:

Ob Karl Barth durch seinen „kritischen Vorbehalt“ die Freiheit der Gnade Gottes wahren und so
die menschliche Existenz begründen will, ob Fr. Gogarten und R. Bultmann in der „konkreten
Situation“ in der „Geschichtlichkeit den Menschen seiner eigenen Verfügbarkeit entheben wol-
len, ob H. M. Müller in der Kontingenz der Anfechtung die Entscheidung je und je durch das
propter Christum fallen läßt, ob F. K. Schumann der idealistischen Erkenntnistheorie die Schuld
an der Verderbnis der Theologie bis einschließlich Barth zuweist, um selbst zu einem gegen-
ständlichen Gottesgedanken durchzudringen; ob auf der anderen Seite P. Althaus eine Theolo-
gie des Glaubens aus dem Zusammenbruch der Bewußtseinstheologie retten will, ob in der
Richtung der Lutherforschung R. Seebergs und K. Holls E. Hirsch das „Sein“ des Christen im
Bewußtsein als Gewissen, als neuen Willen begründen will; ob Brunstäd in der „unbedingten
Persönlichkeit Gott und Mensch zur Einheit bringt; ob E. Peterson in der reinen Phänomenologie
das Rüstzeug gegen die dialektische Theologie zu finden meint und sich die theologischen Be-
griffe für ihn als reine Wesens- und Seinsbegriffe darstellen; ob weiter aus der Philosophie
her M. Heideggers ontologisch-phänomenologische Analyse des Daseins als existentia und dem
radikal entgegengesetzt Grisebachs „kritische Philosophie“ der Kontingenz der Gegenwart in
der Theologie Gehör finden; ob schließlich der die gegenwärtige theologische Lage beider Lager
erstaunlich klar beurteilende Katholik und Thomist E. Przywara der Auflösung der Theologie in
Aktbegriffe durch die dialektische Theologie seine Ontologie der analogia entis entgegenbaut –
es ist zutiefst überall das Ringen mit derselben Fragestellung, nämlich der, die Kant und der
Idealismus der Theologie aufgegeben haben. [Meine Hervorhebungen, J.G.]

(Bonhoeffer 1988 [1932]: 8 f.)

6.1 „Hier ist keine Verschleierung, keine Verstellung mehr“ 145



Der Einleitungssatz besteht aus nicht weniger als zehn aneinandergereihten
Irrelevanzkonditionalen, die von einem auf einen Gedankenstrich folgenden
Hauptsatz aufgelöst werden, wobei der Gedankenstrich die Verbindung der in
den Nebensätzen aufgereihten theologischen Ansätze zur Problemstellung von
Bonhoeffers Arbeit, der von Kant „aufgegebenen“ Fragestellung, unterstreicht.
Bonhoeffer gelingt es somit in einem einzigen Satz einen Überblick über die sys-
tematisch-theologischen Hauptströmungen seiner Zeit zu komprimieren, diese
gleichzeitig quasi im selben Atemzug als unterschiedliche Antworten auf ein und
dieselbe Fragestellung zu qualifizieren und sie unausgesprochen, allein durch
die grammatische Irrelevanzkondition als mehr oder minder vergebliches „Rin-
gen“ zu bewerten. Der Satz ist in seiner Gesamtheit ein Meisterstück kritischer
Wissenschaftsprosa: Schlüsselbegriffe der besprochenen Forscher werden zitiert,
Latinismen (propter Christum, existentia) und Gräzismen (analogia entis) und
andere philosophisch-theologische Fachbegriffe werden eingestreut, so dass von
Beginn an die Wissenschaftlichkeit des Textes auch sprachlich angekündigt
wird. Die kritische Auseinandersetzung mit unterschiedlichen wissenschaftlichen
Ansätzen der zeitgenössischen Theologie und Philosophie ist dabei keineswegs
frei von Differenzierungen. Die Hypothesen der extremeren oder innovativen
Strömungen (Barth, Bultmann, Hirsch, Althaus) zitiert Bonhoeffer mit distanzie-
renden Ausdrücken wie „will [...] begründen“, „wollen [...] entheben“, „[...] retten
will“, „[...] zu finden meint“, „für ihn als ... darstellen“; zu anderen Theorien
wird weniger Abstand genommen, wenn von „[...] zur Einheit bringen“ (Bruns-
täd) bis hin zu „[...] erstaunlich klar beurteilen“ (Przywara) die Rede ist. Auf
diese Weise positioniert sich Bonhoeffer bereits im Einleitungssatz als souveräner
Wissenschaftler, dem es gelingt, in komprimierter Form Forschungsüberblick,
kritische Auseinandersetzung mit zeitgenössischen Forschungsrichtungen und
Einführung in die Thematik in fachsprachlich nüchterner Form zu synthetisieren,
ohne dabei predigthafte Formeln, politisch-ideologisch ambige Begrifflichkeiten
oder rhetorische Redundanzen zum Einsatz zu bringen.

Seine Darstellung der bereits zitierten übergreifenden Fragestellung ist im
Folgenden sprachlich und inhaltlich nicht weniger komplex:

Es geht um echte theologische Begriffsbildung, um Entscheidung in der Alternative, vor die
eine transzendentalphilosophische und eine ontologische Auslegung theologischer Begriffe
stellt; es geht um die „Gegenständlichkeit“ des Gottesbegriffs und einen adäquaten Erkennt-
nisbegriff, um die Verhältnisbestimmung von „Sein Gottes“ und dem dies erfassenden geisti-
gen Akt, d. h. es soll theologisch interpretiert werden, was „Sein Gottes in der Offenbarung“
bedeutet und wie es erkannt wird, wie sich Glaube als Akt und Offenbarung als Sein zueinan-
der verhalten und dementsprechend, wie der Mensch von der Offenbarung aus gesehen zu
stehen kommt, ob ihm je nur im Aktvollzug Offenbarung „gegeben“ sei oder ob es für ihn ein
„Sein“ in der Offenbarung gäbe. (Bonhoeffer 1988 [1932]: 9)

146 6 Widerstand und Widerspruch



Die Fragestellung wird mit zunächst drei parallel angeordneten Präpositional-
objekten umschrieben; an diese schließen weitere sechs Subjektsätze, die das
Korrelat-„es“ des Satzes „es soll theologisch interpretiert werden“ einlösen.
„Dieselbe Fragestellung“ aus dem vorhergehenden Satz, um die von zahlrei-
chen Theologen und Philosophen „gerungen“ werde, wird hier mit nicht weni-
ger als neun Umschreibungen illustriert: Zunächst benennt Bonhoeffer die
Fragestellung allgemein, wenn er feststellt, es gehe um theologische Begriffsbil-
dung sowie um die Alternative zwischen zwei philosophischen Auslegungen;
dann folgen sechs konkrete Beschreibungen des Forschungsproblems, und
zwar der Analyse des Verhältnisses zwischen „Gegenständlichkeit bzw. Sein
Gottes in der Offenbarung“ und dem „geistigen Akt der Gotteserkenntnis bzw.
des Glaubens“; diese Fragestellung wird in sechs sprachlich jeweils abgewan-
delten Versionen wiederholt. Damit legt Bonhoeffer mit einer gewissen, wenn
auch sprachlich differenzierten Redundanz das Thema seiner Untersuchung
fest, wobei bereits in den parallel angeordneten unterschiedlichen Formulie-
rungen derselben Fragestellung der hochgradig abstrakte und an Begrifflichkeit
geschulte Sprachduktus des Theologen deutlich wird. Bonhoeffers Fachsprache
bewegt sich auf einem lexikalisch, syntaktisch und pragmatisch hohen Niveau,
das er so gut wie nie verlässt; veranschaulichende Beispiele, konkrete Diskurse mit
Bezügen zu praktischen Lebensthemen oder Verweise auf biblische Geschichte(n)
bleiben fast völlig aus, ebenso Einlassungen zum politisch-historischen Zeitgesche-
hen. Bonhoeffer bewegt sich nahezu ausschließlich im ‚Elfenbeinturm‘ des ‚reinen
Denkens‘, womit er auf der unmittelbaren politischen Ebene unangreifbar bleibt.
Zur Verdeutlichung sei eine weitere Textstelle zitiert:

Solange hier der Widerstand der Transzendenz gegenüber dem Denken ausgehalten wird,
d. h. solange das Ding an sich und die transzendentale Apperzeption als reine Grenzbe-
griffe verstanden werden, von denen nicht das eine das andere verschlingt, kann von ech-
tem Transzendentalismus geredet werden. Im Erkennen weiß sich das menschliche
Dasein eingespannt zwischen zwei ihm transzendenten Polen und dieses „Sein zwischen“
Transzendentem ist „Dasein“. Dies aber bekommt durch das Denken noch einen besonde-
ren Sinn. Alles Seiende, in dem das menschliche Dasein sich vorfindet, ist durch das Den-
ken „in bezug auf“ das menschliche Dasein, durch eben dasselbe Denken, das das Dasein
sich als zwischen Transzendentem seiend verstehen läßt, bzw. das sich selbst so versteht.
Dadurch bekommt das menschliche Dasein eine vor anderm Seienden ausgezeichnete
Seinsart. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Bonhoeffer 1988 [1932]: 14)

Der Textauszug zeigt deutlich, dass Bonhoeffers Sprache stark philosophisch ge-
prägt ist; insbesondere Begrifflichkeiten der kantischen und idealistischen Philoso-
phie treten gehäuft auf (Transzendenz, Transzendentalismus, Dasein, das Seiende,
das Ding an sich etc.). Der philosophische Ansatz des Theologen zeigt sich darüber
hinaus in der fast vollständigen Abstraktheit der Textaussagen, die kaum explizit

6.1 „Hier ist keine Verschleierung, keine Verstellung mehr“ 147



theologische Begrifflichkeiten enthalten. Auf diese Weise weist sich der Text durch
eine gewisse Hermetik aus und ist ohne profunde philosophische Kenntnisse
schwer erschließbar. In diesem Text fehlt jede Art von appellativen, persuasiven
oder in irgendeiner Weise direktiven Sprechhandlungen; es handelt sich der Form
nach um pure Wissenschaftsprosa, deren Aussage aufgrund ihrer Theorielastigkeit
für Laien schwer nachvollziehbar ist. Anhand des folgenden Absatzes kann diese
Tendenz zur Sprache der reinen Metareflexion ein weiteres Mal illustriert werden:

„Sein“ ist Sein zwischen Transzendenz; das aber ist es nur durch das Sich-verstehen-Wollen,
das Bezogenheit auf Transzendenz ist. Das sich in der Bezogenheit auf Transzendenz und
sich darum auch als Beziehungspunkt der Welt Wissen ist für den Transzendentalismus das
menschliche Dasein. Aus diesem Inschrankengesetztsein des sich selbst verstehenden Men-
schen, d. h. der Vernunft, bricht nun die radikale Kritik der Vernunft hervor. Indem aber die
Vernunft selbst der Vernunft zur Krisis wird, wird sie in ihr ursprüngliches Recht gesetzt;
d. h. der Mensch versteht sich letztlich nicht aus dem Transzendenten, sondern aus sich
selbst, aus der Vernunft bzw. aus den Grenzen, die sich die Vernunft selbst gesetzt hat, seien
sie nun rationaler oder ethischer Art. [Meine Hervorhebungen, J.G.]

(Bonhoeffer 1988 [1932]: 15)

Hier fallen insbesondere die gewagten Substantivierungen mittels Konversion
von Wortgruppen („Inschrankengesetztsein“, „Sich-verstehen-Wollen“) oder
sogar Linksattribute ohne adjektivischen oder partizipialen Kopf („das sich in
der Bezogenheit auf Transzendenz und sich darum auch als Beziehungspunkt
der Welt Wissen“) ins Auge. Im Fall von „Inschrankengesetztsein“ handelt es
sich um eine substantivierte Infinitivform eines Zustandspassivs mit vom Voll-
verb abhängiger Direktivergänzung, das „Sich-verstehen-wollen“ ist ein sub-
stantiviertes Modalverb mit abhängigem reflexivem Vollverb. Im dritten Fall
der Objektergänzung zum substantivierten Infinitiv „Wissen“ verwendet Bon-
hoeffer eine besonders ungewöhnliche Konstruktion, wenn er das Reflexivpro-
nomen sich als Akkusativergänzung, die Lokativergänzung „in der Bezogenheit
auf Transzendenz“ sowie die parallel angeordnete und durch die Kausalergän-
zung „darum“ zusätzlich verknüpfte Modalergänzung „als Beziehungspunkt
der Welt“ unverbunden zwischen Artikel und Substantiv einfügt. Eine Verwen-
dung von Genitivattributen oder Präpositionalattributen wäre normkonformer
gewesen, hätte aber einen größeren Aufwand an Wörtern und verdeutlichen-
den Strukturelementen erfordert: „das Wissen von der eigenen Bezogenheit auf
Transzendenz und von dem dadurch begründeten Status des Beziehungspunk-
tes der Welt“.

Bonhoeffer bemüht sich mit den morphologischen Methoden der Komposi-
tion und Konversion um eine bis zum Äußersten getriebene Sprachökonomie,
durch die komplexe Denkstrukturen auf möglichst knappe Weise präzise zum

148 6 Widerstand und Widerspruch



Ausdruck gebracht werden sollen. Es finden sich zahlreiche ähnliche Kon-
strukte im Text, von denen einige hier exemplarisch aufgeführt seien:

– Beisichselbstbleiben
– Aussichheraustreten
– Frei-sich-gebunden-Haben
– Sich-dem-Menschen-zur-Verfügung-Geben
– Sich-der-Entscheidung-Entziehen
– Immer-schon-schuldig-sein
– Immer-schon-sein-in-der-Schuld

(Bonhoeffer 1988 [1932]: 67‒70)

Durch die bis zum Äußersten komprimierte Sprache vermeidet Bonhoeffer Red-
undanz, explikative Abschweifungen, Paraphrasen oder verdeutlichende Ver-
einfachungen. Auf diese Weise ist seine Sprache gegen die omnipräsenten
politisch-ideologischen Bezugnahmen imprägniert und etabliert sich als Idiom
der reinen Geistigkeit, das im Gegensatz zu allgegenwärtigen Zeitströmungen
steht, die sich auch in den Wissenschaftssprachen massiv ausbreiten.

Die zweite Schrift, die hier betrachtet werden soll, ist die von Bonhoeffer selbst
vorgenommene Niederschrift einer an der Universität unmittelbar zeitnah zur
nationalsozialistischen Machtergreifung gehaltenen Vorlesungsreihe aus den Jah-
ren 1932/33 mit dem Titel Schöpfung und Fall. Die Versuchung [Bonhoeffer 1968
[1933]), die posthum veröffentlicht wurde und der Bibelauslegung im subversiven
Finkenwalder Predigerseminar mit illegalen jungen Pastoren der Bekennenden Kir-
che diente. Es handelt sich um eine Auslegung der alttestamentlichen Schöpfungs-
geschichte und um eine Auseinandersetzung mit Matthäus 6,13, der bekannten
Bitte um Bewahrung vor Versuchung aus dem Vaterunser-Gebet. Die Schrift steht
in der Kontinuität von Akt und Sein von 1931, insofern sie inhaltlich und sprachlich
an keiner Stelle vom streng theologischen Diskurs abrückt und sich durchgehend
auf einem hohen Abstraktheitsgrad bewegt. Dabei scheint Bonhoeffer seine Spra-
che zunehmend doppelbödig zu gestalten und sich indirekt auch auf gesellschafts-
politische Zustände der Zeit zu beziehen. Das wird bereits aus der auf den ersten
Blick enigmatisch formulierten Einleitung deutlich:

Die Kirche redet in der alten Welt von der neuen Welt. Und weil ihr die neue Welt gewis-
ser ist als alles andere, darum erkennt sie die alte Welt allein aus dem Licht der neuen
Welt. Die alte Welt kann an der Kirche keinen Gefallen finden, weil diese von ihrem Ende
redet, als sei es schon geschehen, weil sie spricht, als sei die Welt schon gerichtet. Die
alte Welt läßt sich nicht gern totsagen. Darüber hat sich die Kirche nie gewundert. Auch
das wundert sie nicht, daß sich bei ihr immer wieder solche einstellen, die die Gedanken
der alten Welt denken; und wer dächte diese Gedanken gar nicht mehr? Aber das andere
muß die Kirche freilich in hellen Aufruhr bringen, daß diese Kinder der vergangenen

6.1 „Hier ist keine Verschleierung, keine Verstellung mehr“ 149



Welt die Kirche, das Neue, für sich in Anspruch nehmen wollen. Sie wollen das Neue und
kennen nur das Alte. Und sie verleugnen so Christus, den Herrn. Allein die Kirche, die
vom Ende weiß, weiß auch vom Anfang, weiß, daß zwischen Anfang und Jetzt derselbe
Bruch liegt wie zwischen Jetzt und dem Ende, daß Anfang und Jetzt sich verhalten wie
das Leben zum Tod, das Neue zum Alten. (Bonhoeffer 1968 [1933]: 11)

Auffällig ist in dieser Vorrede zur bibelexegetischen Vorlesungsniederschrift ein
geradezu rhythmisch wiederholter Dualismus zwischen „alt“ und „neu“ sowie
„alter Welt“ und „neuer Welt“ oder „Anfang“ und „Ende“, die jedoch ohne kon-
kreten Bezug gewissermaßen frei schwebend nur durch das Textgewebe selbst
semantisch bestimmt sind. So erscheint die „alte Welt“ zunächst im Kontext von
Kirche und biblischer Überlieferung als die Welt der Antike und der Kirchenge-
schichte und die „neue Welt“ als die durch Christus befreite Welt der christlichen
Offenbarung. Im Laufe des Textes wird aber deutlich, dass mit der „alten“ und
der „neuen Welt“ keineswegs nur historische oder geistesgeschichtliche Dimen-
sionen gemeint sind, sondern vielmehr die Dualität zwischen diesseitiger und
jenseitiger Welt. Das vermeintlich „Neue“ kann im Diesseits nichts anderes sein
als das in unterschiedlicher Gestalt immer wiederkehrende und immer gleiche
„Alte“. Für den christlichen Theologen kann das „Neue“ nur der eschatologische
Anbruch der jenseitigen Welt, des Reiches Gottes, sein. Durch diese begriffliche
Mehrdeutigkeit gelingt es Bonhoeffer, eine implizite, in theologische Terminolo-
gie gekleidete Kritik am „neuen“ Regime und der sich selbst als fortschrittlich
und revolutionär verstehenden Ideologie zu formulieren. Gleichzeitig richtet sich
die Kritik gegen Kirchenvertreter und Theologen, die gemeinsame Sache mit der
neuen Staatsführung machen, gegen „solche [...], die die Gedanken der alten Welt
denken“, die glauben, mit der Zeit zu gehen, sich in Wahrheit aber im letztlich unve-
ränderlichen historischen Kreislauf der Diesseitigkeit befinden. In entgegengesetzter
Weise wie etwa Emanuel Hirsch, der durch bewusst eingesetzte semantische Vagheit
theologische Begrifflichkeit politisiert und politisch-ideologische Begrifflichkeit in
theologische Kontexte einbezieht, bleibt Bonhoeffer terminologisch scheinbar im
Themenkreis der reinen theologischen Lehre, bezieht sich aber dennoch auf einer
nicht expliziten Bedeutungsebene kritisch auf aktuelles Zeitgeschehen und Abwege
der kirchlichen und theologischen Entscheidungsträger. Ähnlich verfährt Bonhoeffer
in seiner Darstellung der Versuchung Jesu durch den Satan (Lk 4,1‒13):

Zum dritten Mal kommt der Satan anders als vorher [...] ohne Gotteswort. Er kommt
nun – und das ist das Entscheidende – in seiner ganzen unverhüllten Machtentfaltung
als Fürst dieser Welt. Nun kämpft der Satan mit seinen eigensten Waffen. Hier ist keine
Verschleierung, keine Verstellung mehr. Die Macht des Satans stellt sich der Macht Gottes
unmittelbar gegenüber. Satan wagt das Letzte. Seine Gabe ist unermeßlich groß und
schön und verlockend; und er fordert für diese Gabe – die Anbetung. Er fordert für den
offenen Abfall von Gott, der keine Rechtfertigung mehr hat als eben die Größe und die

150 6 Widerstand und Widerspruch



Schönheit des Reiches Satans. Es geht in dieser Versuchung um die in voller Klarheit und
Erkenntnis vollzogene endgültige Absage an Gott und die Unterwerfung unter den Satan.
Es ist die Versuchung zur Sünde wider den Heiligen Geist. (Bonhoeffer 1968 [1933]: 126)

Hier geht Bonhoeffer in ähnlicher Weise vor wie in den weiter oben zitierten Text-
passagen: „Satan“, „Fürst dieser Welt“, „Anbetung“, „Abfall von Gott“, „Versu-
chung zur Sünde“ sind theologische Begriffe, die den Text dominieren und an
keiner Stelle durch unmittelbare politisch-historische Zeitbezüge aus dem fach-
sprachlichen Kontext herausgehoben werden. Dennoch kann auch dieser Text-
ausschnitt auf zwei semantischen Ebenen gelesen werden und ohne besonderen
interpretatorischen Aufwand auf den weltlich-politischen Kontext der Zeit bezo-
gen werden. Es sind Worte und Begriffe, die aus Predigten, Gottesdiensten, theol-
ogischen Lektüren durchaus vertraut sind, die aber vor dem zeitgeschichtlichen
Hintergrund einen unübersehbaren Doppelsinn erhalten. Fachsprache dient hier
auch der geschickten Verkleidung (kirchen)politischer Fundamentalkritik. Ähn-
lich doppelbödig gestaltet Bonhoeffer die Semantik folgenden Zitates:

Der Betrug, die Lüge des Teufels liegt darin, daß er den Menschen glauben machen will,
er könne auch ohne Gottes Wort leben. So spiegelt er seiner Phantasie ein Reich des Glau-
bens, der Macht und des Friedens vor, in das nur der eintreten kann, der in die Versu-
chungen einwilligt, und er verbirgt den Menschen, daß er, als Teufel, das allerunseligste
und unglücklichste Wesen ist, weil er endgültig auf ewig verworfen ist von Gott.

(Bonhoeffer 1968 [1933]: 132)

Das der Phantasie des Menschen vorgespiegelte „Reich des Glaubens, der Macht
und des Friedens“ erweist sich letztlich als unterschiedlich interpretierbarer Vexier-
begriff, der nicht nur das „Reich des Satans“ in theologischer Sichtweise bezeich-
net, sondern gleichzeitig auch die weltliche Macht, die mit den Kirchen zum Schein
eine Einigung erwirkt (Glauben), gleichzeitig aber die gesamte politische Macht an
sich gerissen hat (Macht) und Wohlstand und Prosperität verspricht (Frieden).
Auch hier sind terminologisch rein fachtheologische Diskurse nur durch die ver-
deckte semantische Ambiguität auf politische Realitäten übertragbar. Im abschließ-
enden Kapitel des Werks, das mit „Der legitime Kampf“ überschrieben ist, bedient
sich Bonhoeffer einer für ihn sonst eher ungewöhnlichen martialischen Metaphorik,
die in ihrer Begrifflichkeit entfernt an die Rhetorik seiner Gegner erinnert, hier aber
eng in den theologischen Diskurs eingebettet bleibt:

Wehrlos erleiden die Gläubigen die Stunde der Versuchung. Ihr Schutz ist Jesus Chris-
tus. Und erst wenn das ganz klar erfaßt ist, daß den Gottverlassenen die Versuchung ge-
schehen muß, kann nun zuletzt davon gesprochen werden, daß die Schrift auch vom
Kampf der Christen redet. Vom Himmel herab gibt der Herr dem Wehrlosen das himmli-
sche Waffenkleid, das zwar Menschenaugen nicht sehen, vor dem aber der Satan flieht.
Er legt uns den Harnisch Gottes an, Er gibt uns den Schild des Glaubens in die Hand, Er

6.1 „Hier ist keine Verschleierung, keine Verstellung mehr“ 151



setzt uns den Helm des Heils aufs Haupt, Er gibt uns das Schwert des Geistes in die
Rechte. Es ist das Christuskleid, das Kleid seines Sieges, das er seiner kämpfenden Ge-
meinde anlegt. (Bonhoeffer 1968 [1933]: 156)

In der Tat sind sämtliche in diesem Zitat auftauchenden Lexeme und Syntag-
men des semantischen Feldes des Kampfes und der Schlacht unmittelbare Bi-
belzitate, die insofern kohärente Elemente eines bibelexegetischen Textes sind.
So ist der „Kampf der Christen“ tatsächlich ein abgewandelter Begriff u. a. aus
den Paulusbriefen 1 Ti 6,12 „Kämpfe den guten Kampf des Glaubens“ oder 2 Ti
4,7 „Ich habe den guten Kampf gekämpft“. Die „Waffenrüstung Gottes“ findet
sich ebenfalls bei Paulus in Eph 6,11; der „Schild des Glaubens“ ist ein an vie-
len Stellen besonders in den Psalmen in unterschiedlichen Variationen auftau-
chender Topos, wie z. B. Ps 18,36 „Du gibst mir den Schild deines Heils“, Ps
28,7 „Der Herr ist meine Stärke und mein Schild“ oder Eph 6,16 „Ergreifet den
Schild des Glaubens“; bei Paulus findet sich auch das „Schwert des Geistes“ in
Eph 6,17. Es handelt sich bei diesem Zitat somit vordergründig um eine zusam-
menfassende, auf Bibelzitaten basierte Beschreibung der Auseinandersetzung
des Christen mit dem Bösen, Satanischen. Auch hier ist die semantische Ambi-
guität jedoch unübersehbar: Der Text kann sowohl als spirituelle Reflexion als
auch ebenso schlüssig als appellativer Ermutigungsdiskurs gelesen werden,
der sich an Christen richtet, die der aktuellen politischen Umwälzung kritisch
gegenüberstehen, sie als Manifestation des christlichen Werten zuwiderlaufen-
den Bösen erkannt haben und es als ihre religiöse Pflicht ansehen, dieser durch
einen ‚guten Kampf‘ entgegenzutreten. Theologische Fachsprache erscheint bei
Bonhoeffer im historischen Kontext seiner Zeit als Medium einer bifunktionalen
Kommunikation: In erster Linie und zweifellos als zentrale Funktion dient sie
in der Substanz der wissenschaftlichen Kommunikation, und zwar einer auch
im Vergleich mit anderen zeitgenössischen Theologen durchaus rigiden und
abstrakten, der Sprache der spekulativen Philosophie und auch der unmittelba-
ren Bibelexegese dienenden Mitteilung. Darüber hinaus transportiert diese
Sprache jedoch eine aufgrund ihrer ostentativen Wissenschaftlichkeit zwar
scheinbar verborgene, bei aufmerksamer Lektüre unter Berücksichtigung der histori-
schen und biographischen Zeitumstände Bonhoeffers aber dennoch mit deutlichem
Nachdruck versehene kritische Stellungnahme zu politisch-zeitgeschichtlichen Ver-
weltlichungs- und Verrohungstendenzen in Kirche und Gesellschaft. Es ist eine
Fachsprache, die sich zum Schein in den ‚Elfenbeinturm‘ des Bibelforschers und
Philosophen zurückzieht, um aus dieser Position der Unangreifbarkeit umso geziel-
ter eine kämpferische Position beziehen zu können.

152 6 Widerstand und Widerspruch



6.2 „Rettet, was noch zu retten ist!“ ‒ Der Weckruf
zum Glauben

Der evangelische Pastor und Theologe Martin Niemöller (1892‒1984) verdient im
Kontext des Kapitels zur Fachsprache des theologischen Widerstands besondere
Berücksichtigung, da er auf Seiten der praktischen Theologie die wohl öffentlich-
keitswirksamste Figur der 1934 gegründeten Bekennenden Kirche war, die sich
als Opposition zur regimetreuen Organisation der Deutschen Christen verstand
und betätigte. Zudem ist Niemöller insofern ein paradigmatischer Fall für viele
am Widerstand beteiligte Zeitgenossen, als er sich im Laufe der NS-Herrschaft
vom überzeugten Nationalsozialisten zum erbitterten Regimegegner wandelte.
Das Bekenntnis der Barmer Gründungssynode der Bekennenden Kirche stellte die
ewiggültige Wahrheit des Evangeliums den neuen Lehren der Deutschen Christen
entgegen und richtete sich insbesondere gegen die Vorstellung, dass es neben
der christlichen Offenbarung eine andere als bindend angesehene Offenbarung,
nämlich die des ‚gottgesandten‘ Führers, geben könne (vgl. Benz und Pehle 1995:
70‒71). Martin Niemöller, der 1924 zum Pfarrer ordiniert worden war und im glei-
chen Jahr in die NSDAP eingetreten war, „begrüßte 1933 die Errichtung des auto-
ritären Führerstaates unter Hitler“1, engagierte sich dennoch von Beginn an
gegen die Deutschen Christen, da er jede Art von gegenseitiger Einflussnahme
zwischen Kirche und Staat grundsätzlich ablehnte. So äußert er sich in einer Pre-
digt von 1935 noch durchaus ‚völkisch‘:

Völker sind Lebewesen mit Leib und Seele, Völker haben nur ein Leben, sie werden und
vergehen; sie werden auf mannigfache Weise; aber sie vergehen immer und notwendig
dann, wenn die Kräfte, die sie werden ließen, in Verfall geraten. Als unser deutsches Volk
Volk wurde, da gab ihm Gott den Christenglauben als Seele mit; unsere Volkwerdung ist
nun einmal – ob uns das gefällt oder nicht – innerlich vom Christentum getragen gewe-
sen, und aus diesem Christentum der deutschen Volksseele sind alle Kräfte gekommen,
die unser Volk werden und wachsen ließen. [...] Darum darf, darum muß unser Volk von
seinen staatlichen Führern verlangen, daß sie diesem Lebensinteresse Rechnung tragen,
daß sie sich nicht von der Täuschung fangen lassen, als könnte die Frage der Religion für
unser Volk Privatsache sein. [...] Aber – und nun kommt das Aber: Wir sagen das alles
nicht, damit der Eindruck entstehe, mit einer Regierung, welche die Schicksalsverbun-
denheit von Volkstum und Christentum bejaht und schützt, sei demnach alles in Ord-
nung, und wir hätten nun eine Garantie für äußeren Aufstieg und innere Gesundung [...].
Die Parole „Volkstum und Christentum“ ist gegeben, und es läßt sich bei einigem Ge-
schick schon etwas damit machen! [...] Ob es nicht doch gut ist [...], wenn der heutige
Tag, von dem unser Volk die Wendung zu neuem Leben erhofft, uns als Gemeinde Jesu
vor die Notwendigkeit des Kreuzesweges stellt? Es ist gut [...], damit wir sehen, daß an

1 https://www.deutsche-biographie.de/sfz71923.html (letzter Zugriff: 20.10.2021).

6.2 „Rettet, was noch zu retten ist!“ ‒ Der Weckruf zum Glauben 153

https://www.deutsche-biographie.de/sfz71923.html


diesem Wendepunkt eine ungeheure Gefahr, eine teuflische Versuchung lauert.
(daß wir an Ihm bleiben. Sechzehn Dahlemer Predigten,

Berlin 1935. In Niemöller 1987: 35‒37)

Dieser Predigttext von 1935 aus einer Zeit, in der Niemöller noch nicht offen Wi-
derstand gegen die Kirchenpolitik des Regimes betrieb, dokumentiert unmissver-
ständlich seine grundsätzliche Bejahung eines ‚völkischen‘ Politikverständnisses
und einer Anerkennung des Christentums als dem deutschen Volk historisch
und „naturhaft“ eigene Staatsreligion. Dennoch schwingt von Anfang an bei ihm
ein explizites „Aber“, „Doch“ oder „Dennoch“ mit, das einer bedingungslosen
Unterordnung der christlichen Kirche und ihrer Glaubensgemeinschaft unter die
Allmachtansprüche der neuen Staatsführung skeptisch gegenübersteht. Der „Volks-
körper“, die Gleichsetzung des Volkes mit einem beseelten Lebewesen, die „Volks-
seele“ und die „Schicksalsverbundenheit von Volkstum und Christentum“ sind
eindeutig Termini, die der ‚völkischen‘ Ideologie der Nationalsozialisten unmittel-
bar entlehnt sind. Gleichzeitig erscheinen diese von Niemöller hier befürworteten
politischen Begriffe zweitrangig und dem Primat des christlichen Gewissens nach-
geordnet. Trotz seiner Hoffnung, sogar in Hitler selbst einen Garanten für eine von
der kompletten ideologischen Gleichschaltung verschonte, unabhängige christlich-
protestantische Kirche als Repräsentantin des genuinen deutschen Volksglaubens
sehen zu können (vgl. Scholder 2000: 433), wurde „besonders Martin Niemöller [...]
wegen seiner regimekritischen Äußerungen in Predigten und Vorträgen zum Sym-
bol für die Widersetzlichkeit der Bekennenden Kirche“ (Benz und Pehle 1995: 180).
Insbesondere richtet sich Niemöllers Widerspruch gegen den sogenannten „Arier-
paragraphen“ (§ 3 des NS-Gesetzes zur Wiederherstellung des Berufsbeamtentums
von 1933), der seiner Auffassung nach aufgrund der Ausgrenzung von konvertierten
Juden im Widerspruch zu christlichen Grundwerten stand und zum „Status confes-
sionis“ führte, dem Bekenntnisnotstand aufgrund von politischen Verhältnissen
oder Gesetzeslagen, die mit christlichen Grundsätzen unvereinbar sind. Niemöller
gründete aus diesem Grund bereits 1933 einen Pfarrernotbund.

Trotz antisemitischer Einstellungen und teilweiser Übereinstimmung mit
der nationalsozialistischen Ideologie wurde er durch sein Engagement in der
Bekennenden Kirche zu einem der öffentlich präsentesten Gegner der Deutschen
Christen und der Gleichschaltung von protestantischer Kirche und Theologie,
was bereits 1937 zu Niemöllers Verhaftung und Internierung im Konzentrations-
lager Sachsenhausen und ab 1941 in Dachau führte. Erst 1945 wurde er aus der
Haft befreit. Martin Niemöller hat die nationalsozialistische Ideologie über
einen langen Zeitraum nicht als grundsätzlich inhuman und unchristlich ver-
worfen, hat gleichzeitig aber einzelne Aspekte der Kirchenpolitik in unerbittli-
cher Konsequenz bekämpft, so dass er von Hitler selbst zur Persona non grata

154 6 Widerstand und Widerspruch



erklärt wurde und, ohne ein echter Regimegegner zu sein, zum Widerstands-
kämpfer und Opfer der NS-Willkürherrschaft wurde. Noch 1945 stellt Niemöller
in einer Rede auf der ersten Tagung der Bekennenden Kirche nach Kriegsende
fest:

Unsere heutige Situation ist aber auch nicht in erster Linie die Schuld unseres Volkes und
der Nazis. Wie hätten sie den Weg gehen sollen, den sie nicht kannten! Sie haben doch
einfach geglaubt, auf dem rechten Weg zu sein! Nein, die eigentliche Schuld liegt auf der
Kirche; denn sie allein wußte, daß der eingeschlagene Weg ins Verderben führte, und sie
hat unser Volk nicht gewarnt, sie hat das geschehene Unrecht nicht aufgedeckt oder erst,
wenn es zu spät war. Und hier trägt die Bekennende Kirche ein besonders großes Maß
von Schuld; denn sie sah am klarsten, was vor sich ging und was sich entwickelte; sie hat
sogar dazu gesprochen und ist dann doch müde geworden und hat sich vor Menschen
mehr gefürchtet als vor dem lebendigen Gott. So ist die Katastrophe über uns alle herein-
gebrochen und hat uns mit in ihren Strudel gerissen. Wir aber, die Kirche, haben an un-
sere Brust zu schlagen und zu bekennen: meine Schuld, meine Schuld, meine übergroße
Schuld! [...] Wir haben jetzt nicht die Nazis anzuklagen, die finden schon ihre Kläger und
Richter, wir haben allein uns selber anzuklagen und daraus die Folgerungen zu ziehen.

(Rede auf der Tagung des Reichsbruderrates der Bekennenden
Kirche in Frankfurt/Main 1945. In Niemöller 1987: 101)

Der Redeauszug zeigt, dass Niemöller auch nach dem Untergang des national-
sozialistischen Unrechtsregimes ein zweideutiges Verhältnis zu Schuld und
Verantwortung behält. Indem er der Kirche und insbesondere der regimekriti-
schen Bekennenden Kirche die Hauptschuld an der Katastrophe von Diktatur
und Krieg zuschreibt, da sie nicht konsequent genug gegen Unrecht und Irr-
glauben vorgegangen sei, obwohl sie dies „am klarsten“ erkannt habe, entlas-
tet er gleichzeitig „das Volk“, das er offenbar weiterhin als kollektives Ganzes
im Sinne eines unteilbaren Organismus versteht und bezeichnet sogar die
Nationalsozialisten undifferenziert als schuldlos, weil niemand ihnen den rech-
ten Weg gewiesen habe, den weder sie noch das Volk hätten erkennen können.
Auf diese Weise propagiert Niemöller einen an christliche Würdenträger gerich-
teten dogmatischen Maximalismus, mit dem er bereits während der Hitlerdikta-
tur bestimmte Gesetzesmaßnahmen unerschrocken und öffentlich bekämpfte,
ohne die inhumane Ideologie der Machthaber insgesamt in Frage zu stellen. Im
Rückblick äußert er sich 1945 apologetisch zugunsten der Volksgesamtheit und
der nationalsozialistischen Verantwortungs- und Amtsträger, da diese Verblen-
dete und Verirrte gewesen seien. Den Kirchenvertretern und sich selbst wirft er
retrospektiv vor, sich nicht durch offene Opposition zu Märtyrern des christli-
chen Widerstands gemacht zu haben, da sie mehr „Furcht vor Menschen als
vor Gott“ gehabt hätten. Martin Niemöller, Widerstandskämpfer und Apologet
des Mitläufertums, NS-Opfer und Ideologe eines ‚völkischen‘ Christentums, er-
weist sich als ambivalente Figur zwischen radikaler protestantischer Opposi-

6.2 „Rettet, was noch zu retten ist!“ ‒ Der Weckruf zum Glauben 155



tion und unbedarfter Komplizenschaft, als gewissermaßen theologisch kompro-
missloser Ideologe mit unzulänglichem Urteilsvermögen im Hinblick auf politi-
sche und gesellschaftliche Irrwege. Vor dem Hintergrund dieser ambivalenten
Einstellung des Theologen Niemöller soll dessen theologische Fachsprache im
Folgenden beleuchtet werden. Wir konzentrieren uns auf drei Schriften, die
noch vor Niemöllers Verhaftung am 1.7.1937 erschienen, die ihn bis Kriegsende
zum Verstummen brachte: Ein Wort zur kirchlichen Lage (Niemöller 1935a) und
Dienst der Kirche am Volk (Niemöller 1935b) sowie die gemeinsam mit dem Ber-
liner Generalsuperintendenten Otto Dibelius herausgegebene Schrift Wir rufen
Deutschland zu Gott (Dibelius und Niemöller 1937).

In Dienst der Kirche am Volk (Niemöller 1935b) verweist bereits der Titel auf
Niemöllers zunächst ‚völkische‘ Einstellung. Am Beginn des Textes stellt Nie-
möller die Unbedingtheit der Dienstpflicht der Kirche am Volk aus theologi-
scher Perspektive in Frage:

Was ist das eigentlich „Dienst der Kirche am Volk“? Wozu ist die Kirche dem Volk gegen-
über berufen und verpflichtet? Stimmt die hergebrachte Anschauung, daß ihr die Erhal-
tung, Pflege und Nutzbarmachung des religiösen Gutes in unserem Volke obliegt? Worin
besteht denn das religiöse Gut, das im Interesse des Volkes gehütet zu werden verdient? –
Und während die einen hier lediglich das lockende Ziel in greifbarer Nähe winken sahen,
daß nämlich die religiös-kirchliche Vielgestaltigkeit und Zerrissenheit unseres Volkes im
großen Zuge des völkisch-nationalen Aufbruchs mit einem Schlage überwunden werden
könnte, sah sich die christliche Kirche vor der Frage, ob diese scheinbar so günstige Gele-
genheit für sie überhaupt eine Gelegenheit und nicht vielmehr eine große Versuchung
sei, bei der sie allenfalls die Welt gewinnen könnte, aber doch nur um den Preis ihrer
Seele und damit ihrer wirklichen Existenz?! (Niemöller 1935b: 5)

Allem zeittypischen nationalpathetischen Überschwang zum Trotz durchzieht Nie-
möllers Sprache bereits hier ein Grundtenor skeptisch-kritischer Widerständigkeit,
die auf einer Reihe von theologischen Begriffswörtern aufbaut. Zunächst durch-
bricht er aber die Apodiktizität der vermeintlichen Notwendigkeit der Gleichschal-
tung theologisch-kirchlicher Institutionen, wie sie von den Deutschen Christen
gefordert wurden, durch eine Reihe rhetorischer Fragen, die zu einer unvoreinge-
nommenen Reflexion über Aufgaben der Kirche im Staat auffordern. Die Satzform
der rhetorischen, in einem monologischen Text gestellten Frage erhält in Verbin-
dung mit den zum Ausdruck des Zweifels eingefügten Modalpartikeln „eigentlich“
und „denn“ die pragmatische Funktion einer Aufforderung zur eindringlichen Re-
flexion. Die rhetorische Frage, die die Antwort im Allgemeinen bereits impliziert,
bleibt hier offen, da sie in offensichtlicher Abwandlung der im zeithistorischen
Kontext inflationär gestellten Frage nach der Verpflichtung aller gesellschaftlichen
Kräfte gegenüber dem Volk formuliert wird. Die Frage ist hier kein rhetorisches
Mittel zur Bestätigung und Untermauerung des diktatorischen Führungsanspru-

156 6 Widerstand und Widerspruch



ches Hitlers und seiner Vasallen, sondern ermutigt zur erneuten und unvoreinge-
nommenen Überprüfung möglicher Antworten. Während etwa Emanuel Hirsch
„einen einzigen“ ungeteilten Dienst am Volk und „eine einzige“ bedingungslose
Gefolgschaft gegenüber Hitler und dessen politischer Agenda fordert (Hirsch 1934a:
40, s. Kap. 5), stellt Niemöller mit seinen vier Fragen den vermeintlichen Konsens
der kirchlichen und theologischen Verpflichtungen gegenüber dem Volk und der
„völkischen Sache“ als rhetorischer Generalrechtfertigung des Regimes grundsätz-
lich zur Disposition, und zwar mit der Objektfrage „Was ist der Dienst am Volk“,
einer Frage nach der Finalität („Wozu ist die Kirche verpflichtet“), einer Entschei-
dungsfrage nach der Richtigkeit traditioneller Vorstellungen vom Dienst der Kirche
am Volk und schließlich einer Frage nach dem Inhalt dieser Vorstellungen. In
sprachlicher Hinsicht nicht weniger geschickt, gibt Niemöller keine konkrete Ant-
wort auf die von ihm gestellten Fragen, sondern beschreibt vielmehr zwei mögliche
Tendenzen einer Beantwortung, d. h. eine Bejahung der Unterordnung der Kirche
und der Theologie unter die ‚völkische‘ Gleichschaltungspolitik auf der einen Seite
oder deren Hinterfragung auf der anderen Seite. Dabei wird die regimefreundliche
Beantwortung der Frage nach dem Dienst der Kirche am Volk semantisch geschickt
durch eine Kette von theologischen Begriffen in Zweifel gezogen: Das Mittragen des
„völkisch-nationalen Aufbruchs“ durch die protestantische Kirche wird zunächst
als „günstige Gelegenheit“ und „lockendes Ziel“ bezeichnet, dann als „große Versu-
chung“ und schließlich sogar implizit als „Verkauf der eigenen Seele“ und damit
Veräußerung der „wirklichen Existenz“ der Seele, wobei im theologischen Kon-
text als Käufer der Seele, wenn auch nicht explizit benannt, so doch unzweideu-
tig, der Antichrist zu verstehen ist. Insgesamt zeigt sich am Beispiel dieser
Textstelle deutlich, wie Niemöller auf subtile Weise einen Text mit einem schein-
bar politisch willfährigen Titel durch den Einsatz theologischen (Fach)vokabu-
lars zu einem kritischen Manifest werden lässt, das sich in seinen Aussagen als
unerschrocken erweist, auch wenn es seiner sprachlichen Gestalt nach unver-
fänglich erscheint.

Im folgenden Absatz zitiert Niemöller Schlagworte aus der nationalsozialisti-
schen Ideologiesprache, ohne sich diese anzueignen, sondern indem er sie als Prä-
suppositionen in hypothetische und kontrafaktische Umgebungen einbettet:

Wir verstehen es, wenn man im Namen des Volkes von der Kirche eben den Dienst am
Volk fordern zu sollen glaubte, daß sie dem Streben nach völkischer Einheit auf dem Ge-
biet des religiösen Lebens Rechnung tragen sollte. [...] Denn hier galt es eigentlich nur,
einen bereits vorhandenen Zustand zu legalisieren und in eine rechtliche Form zu brin-
gen. Hier war infolgedessen auch noch kein Anlaß gegeben, die Frage nach dem Dienst
der Kirche am Volk grundsätzlich neu zu stellen. Dieser Anlaß ergab sich erst, als immer
lauter die Forderung nach einer artgemäßen religiösen Botschaft der Kirche und immer
deutlicher der Ruf nach einer einheitlichen, alle Konfessionen in sich vereinigenden Nati-

6.2 „Rettet, was noch zu retten ist!“ ‒ Der Weckruf zum Glauben 157



onalkirche erhoben wurde und als man weiter für die äußere Gestalt der Kirche Formen
verlangte, wie sie sich bei der Neugestaltung unseres völkischen Staates in allen Lebens-
gebieten durchsetzten. (Niemöller 1935b: 6‒7)

Neben unpersönlichen Formen wie „man“, „es galt“ und Passivkonstruktionen
(„die Forderung wurde lauter“, „der Ruf wurde immer deutlicher“) verwendet
Niemöller unbelebte Subjekte wie „Formen [...] setzten sich durch“, um die ex-
plizite Nennung der NS-Staatsführung als Agens geschickt zu umgehen. Mit
diesem sprachlichen Kunstgriff wird der Gegner der verbalen Auseinanderset-
zung depersonalisiert und indirekt hinter grammatischen Konstruktionen ein-
gehegt, wodurch ein expliziter Angriff auf die Machthaber und die diesen
ergebenen theologischen und Kirchenrepräsentanten nicht unmittelbar erkenn-
bar ist. Bemerkenswert sind ferner die sprachlichen Strategien, mit deren Hilfe
Niemöller eine deutliche Distanz gegenüber politisch-propagandistischen Be-
griffen wie „völkische Einheit“, „artgemäße religiöse Botschaft“ oder „vereini-
gende Nationalkirche“ wahrt: So wird mit der Konstruktion des Einleitungssatzes
„wir verstehen es, wenn man [...] fordern zu sollen glaubte, daß sie [...] sollte“
zwar vordergründig Verständnis simuliert. Durch die komplexe Struktur des Ob-
jektsatzes, der nicht durch ein affirmatives „dass“, sondern durch ein hypotheti-
sierendes „wenn“ eingeleitet wird, und durch die Formulierung „fordern zu sollen
glaubte“, in der die Forderung durch das Modalverb „sollen“ relativiert wird, das
den Wunsch einer äußeren Autorität ausdrückt und das seinerseits wiederum vom
vagen Einstellungsverb „glauben“ abhängt, erscheint die Dringlichkeit und Not-
wendigkeit der ‚Gefolgschaft‘ der Kirche und der Theologie gegenüber dem Staat
alles andere als verbindlich oder erforderlich: Der „Dienst der Kirche am Volk“
wurde nicht „gefordert“, „sollte nicht gefordert“ werden, sondern man „glaubte“
lediglich, ihn „fordern zu sollen“. Niemöllers sprachlich geschickt verklausulierte
Skepsis zeigt sich hier besonders deutlich.

Niemöllers Text Ein Wort zur kirchlichen Lage (Niemöller 1935a) schließt mit
einem deutlich eindringlicheren Appell an die Verantwortungsträger in Kirche
und Theologie:

Wir stehen mit der ganzen christlichen Kirche in unserem Volk unter dem Druck einer beson-
ders schweren Versuchung: Rettet, was noch zu retten ist! – Aber solange wir nicht aus dem
Zeugnis des Wortes annehmen müssen, daß dieser Ruf von dem Herrn Christus kommt, so-
lange wir vielmehr aus dem Zeugnis des Wortes wissen, daß es eben nicht der Herr ist, der so
spricht, sondern unser trotziges und verzagtes Herz, solange ist es gefährlich, rückwärts zu
schauen. Es möchte uns gehen wie Lots Weib! Und solange ist es gefährlich zur Seite zu bli-
cken: wir möchten sinken wie Petrus! Wir haben unseren Blick auf den einen Herrn zu rich-
ten und zu glauben, daß er es ist, dem alle Gewalt gehört im Himmel und auf Erden. Das ist
heute das Bild der bekennenden Kirche mit ihrem Auftrag und mit ihrem Zweifel, mit ihrer
Not und mit ihrer Hilfe, was geschrieben steht Matthäus 14, 22–33. (Niemöller 1935a: 7‒8)

158 6 Widerstand und Widerspruch



Es folgt ein langes Bibelzitat zur Wundererzählung vom auf dem Wasser gehen-
den Jesus, das sich direkt auf die Textstelle „Wir möchten sinken wie Petrus!“
bezieht. Mit der in dieser Schrift verwendeten Sprache wagt sich Niemöller einer-
seits weiter aus der Deckung hervor, setzt andererseits aber in noch größerem
Umfang biblische Anspielungen und Zitate ein. Die sprachliche Doppelstrategie
der politischen Warnung und deren Einkleidung in theologisches Vor- und Fach-
wissen wird damit potenziert. Inhaltlich geht es im Zitat um Widerstand gegen
die Gleichschaltung der Kirche und der theologischen Lehre, der aber an keiner
Stelle konkret benannt, sondern mit theologischen Begriffswörtern und bibli-
schen Zitaten umschrieben wird. Auch hier ist erneut von „Versuchung“ die
Rede. Wenn Niemöller darauf hinweist, dass „es eben nicht der Herr ist, der so
spricht, sondern unser trotziges und verzagtes Herz“, bezieht er sich damit auf
die religiöse Vorstellung vom Versucher, der sich ins Herz des Sünders ein-
schleicht und ihn zur Abwendung von Gott verleitet. Der Begriff „trotziges und
verzagtes Herz“ ist ein Zitat aus Jeremia 17,9, wo vom Abfall des Menschen von
Gott und der Verführbarkeit des menschlichen Herzens als Sitz der Seele die
Rede ist:

So spricht der Herr: Verflucht ist der Mann, der sich auf Menschen verlässt und hält
Fleisch für seinen Arm und weicht mit seinem Herzen vom Herrn. Die Sünde Judas ist
geschrieben mit eisernem Griffel und mit diamantener Spitze gegraben auf die Tafel ihres
Herzens und auf die Hörner an ihren Altären; denn ihre Söhne denken an ihre Altäre und
Ascherabilder unter den grünen Bäumen und auf den hohen Hügeln. Aber ich will deine
Opferhöhen auf Bergen und Feldern samt deiner Habe und allen deinen Schätzen zum
Raube geben um der Sünde willen, die in deinem ganzen Gebiet begangen ist. [...] Geseg-
net ist der Mann, der sich auf den Herrn verlässt und dessen Zuversicht der Herr ist. [...]
Es ist das Herz ein trotzig und verzagt Ding; wer kann es ergründen?2

Darüber hinaus spielt Niemöller auf „Lots Weib“ an, die sich unter Missachtung
des Gottesbefehls nach dem Inferno der zerstörten Stadt Sodom umblickt, und auf
Petri Angst vor dem Unwetter während der Bootsfahrt auf dem See Genezareth. Für
den profanen Leser erscheint die Textstelle als ein theologischer Predigtdiskurs mit
Bibelzitaten und Appellen an das ‚Christenvolk‘, für den theologischen oder bibel-
kundigen Leser enthält der Text eine versteckte Botschaft, die teils explizit, teils in
Anspielungen dazu aufruft, „den Blick auf den einen Herrn zu richten“ und nicht
rückwärts (Lots Frau), seitwärts (Petrus) oder in uns (trotziges, verzagtes Herz) zu
schauen, wohin der Antichrist den Blick zu lenken trachtet, um den Menschen zum
Ungehorsam zu verleiten. Offensichtlich handelt es sich auch hier um einen verklei-

2 https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/lutherbibel-2017/bibeltext/bibel/text/lesen/
stelle/24/170001/179999/ (letzter Zugriff: 20.10.2021).

6.2 „Rettet, was noch zu retten ist!“ ‒ Der Weckruf zum Glauben 159

https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/lutherbibel-2017/bibeltext/bibel/text/lesen/stelle/24/170001/179999/
https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/lutherbibel-2017/bibeltext/bibel/text/lesen/stelle/24/170001/179999/


deten Aufruf zum Widerstand gegen den Allmachtsanspruch der weltlichen „Her-
ren“. Bei Berücksichtigung der Zweigleisigkeit in Niemöllers Diktion erscheint seine
Sprache keinesfalls zurückhaltend in ihren regimekritischen Aussagen, ruft sie
doch, wenn auch nicht explizit, geradezu zum zivilen bzw. kirchlichen Widerstand
auf. Die Einkleidung politischer Inhalte in ein dichtes Gewebe theologischer Fach-
diskurse dient dabei als probates Schutzmittel für Autor und Leser. Theologische
Fachsprache wird dadurch zu einer Art subversivem Insidercode, ohne in ihren
Aussagen grundsätzlich von üblichen Predigtdiskursen abweichen zu müssen.

Im Jahr seiner Verhaftung erschien Niemöllers Schrift Wir rufen Deutschland zu
Gott, für die auch Otto Dibelius als Autor zeichnet (Dibelius und Niemöller 1937).
Hier scheint die noch 1935 waltende Vorsicht in der sprachlichen Gestaltung weitge-
hend einer sprachlichen Eindringlichkeit und begrifflichen Unmissverständlichkeit
gewichen zu sein, möglicherweise aufgrund der besorgniserregenden Verschärfung
der Juden- und Dissidentenverfolgung, von der auch viele Repräsentanten der katho-
lischen und protestantischen, vor allem der Bekennenden Kirche betroffen waren. So
ist der Text von im Sperrsatz gedruckten Absätzen durchzogen, die in ihrer graphi-
schen Gestalt optisch auffällig, eindringlich und aufmerksamkeitssteuernd wirken:

Der Weckruf zu neuem Glauben geht durch das deutsche Land. [...] Es ist die Pflicht derer,
die wissen, daß in keinem anderen Heil ist als in Jesus Christus, dem deutschen Volk zu die-
ser Klarheit zu helfen, soweit Menschen das können. Aus dem Weckruf zum Glauben muß
die klare Losung werden: Zurück zu Jesus Christus!3 (Dibelius und Niemöller 1937: 19)

Deutschland wird in der großen Entscheidung nicht mit Religiositäten und Gläubigkeiten
standhalten, auch nicht mit einem neu angefertigten Glauben, er mag aussehen wie er will.
Deutschland wird nur standhalten, wenn es den Mut hat vor Gott zu treten. Gott aber ist
nicht der Unbekannte, den wir erfühlen müßten in Natur und Blut und Geschichte. Er ist der
Gott, der sich offenbart hat. Seine Offenbarung heißt Jesus Christus! Es ist in keinem andern
Heil! (Dibelius und Niemöller 1937: 23)

Die Feindschaft um uns her gilt ja gar nicht der Kirche, ihren Gliedern und Hirten, sondern
dem Herrn der Kirche; der Haß, der uns entgegenschlägt, meint ja nicht uns armselige Zeit-
genossen, sondern den Jesus Christus, dessen Namen wir tragen; hier ringen nicht Menschen
mit Menschen; hier kämpft der Teufel mit dem Erlöser um Verdammnis und Seligkeit.

(Dibelius und Niemöller 1937: 45)

Es hat noch niemals einen Staat gereut, wenn er die Verkündigung der evangelischen Kirche
in großzügigem Vertrauen freigegeben hat. Daraus folgt dann noch zweierlei [...]. Zunächst
das, daß der Staat, indem er die Verkündigung der christlichen Botschaft freigibt, nicht eine

3 Die kursiv gedruckten Textteile in diesem und in den folgenden drei Zitaten im Original in
Sperrsatz.

160 6 Widerstand und Widerspruch



christusfeindliche Verkündigung mit Mitteln seiner Macht unterstützt. [...] Das andere ist
das, daß der Staat darauf verzichten muß, selber Kirche zu sein und eine eigene Religion zu
proklamieren. (Dibelius und Niemöller 1937: 87‒88)

Die repräsentative Auswahl der hervorgehobenen Textstellen verdeutlicht ein-
drucksvoll, dass theologische Erbitterung und eine damit einhergehende, sich
steigernde sprachliche Unvermitteltheit in proportionalem Verhältnis zur Ver-
schärfung der Lage von Kirche und Glaubensfreiheit stehen. Hier greifen die
Autoren Niemöller und Dibelius thematische Schlüsseldiskurse des Regimes
wie „deutsches Volk“, „große Entscheidung“, „Natur, Blut, Geschichte“ und
nicht zuletzt das allgegenwärtige „Heil“ auf, um diese dann in einen völlig an-
deren Kontext zu stellen: Das „Heil“ des „deutschen Volkes“ wird ausschließ-
lich auf Christus bezogen; der „großen Entscheidung“ könne Deutschland nur
mithilfe des christlichen Gottes standhalten. Interessant sind hier zwei Neolo-
gismen, die die Autoren zur Bezeichnung des im Text nicht näher spezifizierten
Irrglaubens der nationalsozialistischen Ideologie und ihres Germanenkultes
durch Suffigierung bilden: „Religiositäten“ und „Gläubigkeiten“ sind aus den
Adjektiven „religiös“ und „gläubig“ abgeleitete Abstrakta, die mit den Begriffen
der eigentlichen „Religion“ und des wahren „Glaubens“ als Produkte subjektiver
pseudoreligiöser Ergriffenheit kontrastieren sollen; diese Art von Religiosität wird
dann auch als „neu angefertigter Glauben“ und „erfühlter Gott“ bezeichnet und
syntaktisch in direkte Verbindung mit den Schlagworten Natur, Blut und Ge-
schichte gebracht. Der auf Christus bezogene und interpunktorisch gekennzeich-
nete Ausruf „Es ist in keinem anderen Heil!“ erweist sich schließlich als weitere
Steigerung einer unverhohlenen Kontrastierung des christlichen Gottes (Vater und
Sohn) mit dem Versucher in der Person Hitlers und seiner Vasallen. Dieser „unbe-
kannte Gott der Natur, des Blutes und der Geschichte“ wird dann im dritten Zitat
unmittelbar mit „Feindschaft“, „Haß“ und schließlich sogar mit dem „Teufel“
selbst in Verbindung gebracht. Der Gesamttext präsentiert sich zwar zweifellos als
theologischer Fachtext und die in ihm verwendeten Begriffe weichen nur marginal
vom Fachwortschatz ab. Dennoch erscheint er in seiner pragmatischen Gestalt als
eine vehemente Äußerung erbitterten Protestes mit appellativ-direktiver Illokution.
Im letzten oben zitierten Absatz nehmen die Autoren unmittelbar zum Verhältnis
zwischen Staat und Kirche Stellung und sprechen schließlich in kaum noch theo-
logisch bemäntelter Klarheit dem Staat sowohl das Recht ab, andere Kulte neben
der christlichen Kirche zu privilegieren, als auch den Bürgern die politische Staats-
ideologie als Religionssubstitut aufzuoktroyieren.

Insgesamt zeigt sich bei Betrachtung der Schriften Martin Niemöllers eine
sukzessive Abwendung von einer Sprache des mit Fachbegrifflichkeit maskier-
ten kritischen Widerstands hin zu einer immer expliziteren und unmittelbare-

6.2 „Rettet, was noch zu retten ist!“ ‒ Der Weckruf zum Glauben 161



ren Sprache der kritischen Polemik und des aufrüttelnden Appells, die 1937 un-
weigerlich zur Unterdrückung seiner dem NS-Regime unbequemen Stimme füh-
ren musste.

6.3 „Die aufgestauten Wasser seiner Wahrheit auf die
ausgedörrten Fluren sich ergießen lassen“ ‒ Das Symbol
als angemessene Form der Religionssprache

Die Theologen Friedrich Delekat und Paul Tillich sollen hier als jeweils promi-
nente Vertreter der sogenannten ‚inneren Emigration‘ und der Entscheidung
zur Auswanderung ins Exil behandelt werden, insofern ersterer vom national-
sozialistischen Regime mit einem Redeverbot belegt wurde und ab 1936 als
Theologe nicht mehr öffentlich in Erscheinung treten durfte und letzterer be-
reits 1933 ins US-amerikanische Exil emigrierte.

Friedrich Delekat (1892‒1970) lehrte ab 1929 als Nachfolger Paul Tillichs Religi-
onswissenschaft an der Technischen Hochschule Dresden. Delekat war Mitglied
der Bekennenden Kirche; zunächst der nationalsozialistischen Machtübernahme
wohlwollend gegenüberstehend, wurde er aufgrund regimekritischer öffentlicher
Äußerungen 1936 jedoch zwangspensioniert, durfte sich öffentlich nicht mehr äu-
ßern und lebte bis Kriegsende als stellvertretender Stadtpfarrer in Stuttgart, bis er
1946 wieder an der Universität Mainz die Universitätslehre aufnehmen konnte, wo
er bis 1961 als Professor für Systematische Theologie, Philosophie und Pädagogik
lehrte. Paul Tillich (1886‒1965) lehrte an den Universitäten Berlin und Marburg, an
der Technischen Hochschule Dresden und an der Universität Frankfurt am Main.
Nach seiner Entlassung aus dem Staatsdienst aufgrund der regierungskritischen
Publikation Die sozialistische Entscheidung (Tillich 1933) emigrierte er 1933 in die
USA, wo er zunächst fast 20 Jahre am Union Theological Seminar in New York,
später an der Harvard University sowie ab 1962 an der Divinity School der Chicago
University Systematische Theologie lehrte.

Unter den noch vor seiner Zwangspensionierung veröffentlichten Schriften
Friedrich Delekats ist ein 1933 publizierter Band mit dem Titel Die Kirche Jesu
Christi und der Staat hervorzuheben. In dieser Schrift setzt sich Delekat in drei
groß angelegten Kapiteln mit den Begriffen der Sünde, der Kirche und des Staa-
tes auseinander. Auch in diesem Text aus dem Jahr der nationalsozialistischen
Machtergreifung geht es wie bei vielen bereits behandelten Theologen um das
Verhältnis von Kirche und Staat, um den absoluten Machtanspruch des Staates
gegenüber der Kirche und auch um das Verhältnis zwischen Christen und
Juden.

162 6 Widerstand und Widerspruch



In Die Kirche Christi und der Staat (Delekat 1933) stechen zunächst die gera-
dezu barock anmutenden Kapitelüberschriften hervor: So lauten die jeweils ers-
ten, im Sperrsatz gedruckten Unterkapitel des 2. und des 3. Großkapitels (Von
der Kirche; Vom Staate):

Der in unserer wechselseitigen Verantwortung enthaltene Widerstreit von Freiheit und Un-
freiheit ist nicht von einem Begriff der Schöpfungsordnung aus, auch nicht von der Idee der
Gerechtigkeit aus, sondern nur vom Boden der Kirche aus innerlich zu lösen.

Alle philosophischen Begriffe vom Wesen des Staates, soweit sie nicht bewusst antichristlich
sind, sind dialektisch-zweideutig; eine eindeutige Erkenntnis der Staatsnotwendigkeit gibt
es nur auf dem Boden der christlichen Botschaft. [Im Original Sperrsatz] (Delekat 1933: 8)

Tatsächlich handelt es sich bei diesen Kapitelüberschriften um komprimierte
Thesen zum theologischen Problem der Freiheit des Handelns und zum Begriff
des Staates aus theologischer Sicht, wobei die erste Überschrift zusätzlich zwei
zu verwerfende Gegenthesen enthält. Auch die Überschriften zahlreicher weite-
rer Unterkapitel sind in die Form von vollständigen Aussagesätzen gekleidete
Thesen (1‒5) oder als indirekte Ergänzungsfragen formulierte theologische
Lehrsätze (6–7), wenn sie durch ihre syntaktische Form auch weniger apodik-
tisch wirken. Dabei handelt es sich grundsätzlich, ähnlich wie in den oben zi-
tierten Kapiteln, um Hypothesen zur Differenzierung zwischen Erkenntnissen
der philosophischen Ethik und christlichen Glaubensdogmen:

1) Philosophische Ethik und christliche Botschaft schließen sich aus

2) Jede ethische Prinzipienlehre unterliegt der Gefahr ihrer skeptischen Auflösung

3) Die Lehre von den Schöpfungsordnungen entspringt aus der vermeintlichen Selbst-
verständlichkeit des Christentums

4) Die Frage nach dem „Wesen“ der Kirche übersieht, daß die Kirche vom Ende der Welt
her verstanden werden muß

5) Der Sinn des christlichen Glaubens an das Ende der Welt

6) Die liberalistische und sozialistische Lehre von der endlichen Nicht-mehr-Notwendigkeit
des Staates schlägt heute in ihr genaues Gegenteil um

7) Wodurch die christliche Lehre von der Sünde sich von den philosophischen Lehren über
die Nichtigkeit der Welt und die Sinnlosigkeit des menschlichen Daseins unterscheidet.

8) Inwiefern in der Kirche alle Menschen einander gleich, in der Welt dagegen vonein-
ander verschieden sind (Delekat 1933: 7‒9)

Die Lektüre des gesamten Inhaltsverzeichnisses ergibt somit eine Art Übersicht
über den Inhalt der Publikation in Form von Kurzthesen. Dadurch entsteht eine ent-

6.3 Die aufgestauten Wasser seiner Wahrheit 163



waffnende Transparenz, durch die der Autor seine theologische Grundhaltung der
differenzierten und detaillierten Rezeption des Gesamttextes vorausschickt. Dieses
Verfahren dürfte Delekats Intention geschuldet sein, sich von der in der Fachlitera-
tur üblichen Vagheit der Kapitelüberschriften zu distanzieren, um seine Intention
einer möglichst klaren Stellungnahme zu politisch-theologischen Implikationen
von Beginn an zu dokumentieren. Dabei ist offensichtlich, dass es sich um keine
politische Schrift im eigentlichen Sinne handelt, sondern vordergründig um die
Auseinandersetzung eines Theologen mit philosophischen Theorien über theolo-
gisch relevante abstrakte Begriffe. Dennoch lassen sich bereits aus der Inhaltsüber-
sicht eine Reihe von keinesfalls neutralen politischen Standpunkten herauslesen:

– zu 1: Wer christlich sein will, kann sich keinen Ideologien oder Philosophien anderer
Provenienz verschreiben;

– zu 2: alle nicht christlichen weltanschaulichen Modelle sind zeitlich begrenzt;

– zu 4, 5: Kirche und christlicher Glauben sind immer auf das Jüngste Gericht und den
Anbruch des Reiches Gottes bezogen und stehen damit zwangsläufig im Widerspruch
zu Vorstellungen von tausendjährigen bzw. ewigen weltlichen Reichen;

– zu 6: philosophisch-ethische Staatslehren von der Ersetzung autokratischer Monar-
chien und Oligarchien durch Anarchie und Volksherrschaft verkehren sich ihrerseits
in totalitäre Gewaltregime;

– zu 7: das christliche Sündenverständnis ist mit Vergebung und Hoffnung verbunden
und widerspricht damit Kausalitäten wie Verfehlung, Bestrafung, Ausgrenzung,
Verstoßung;

– zu 8: die Kirche unterteilt die Menschheit nicht in Freund und Feind, gut und böse,
höherwertig und minderwertig, deutsch und undeutsch etc., vor ihr sind alle Men-
schen gleich.

So gelesen enthält bereits die Inhaltsübersicht eine Reihe von regimekritischen
Thesen, die auch bei Delekat nicht ganz ohne fachsprachliche ‚Tarnung‘ erschei-
nen. In Delekats Fall handelt es sich nicht wie bei Niemöller um eine Kodierung
der Aussagen mittels theologischer und vor allem biblischer Fachbegrifflichkeit,
die vor allem Bibelkenntnisse und theologisches Vorwissen verlangt, ohne die der
politisch-kritische Aussagehalt schwer zu erfassen ist. Delekat stützt sich hinge-
gen vielmehr auf einen Vergleich christlicher und philosophisch-ethischer Positio-
nen zu Sünde und Gewissen, Kultgemeinschaft und politischer Gemeinschaft. Auf
diese Weise kleidet er regimekritische Auffassungen in ein sprachliches Gewand
von ethisch-philosophischen Positionen, die er mit christlichen Grundüberzeu-
gungen kontrastiert und aus wissenschaftlich-theologischer Perspektive zugleich
verwirft. Was inkriminiert wird, erscheint somit als philosophische Gegenposition
und kann dem Autor nur schwerlich als oppositionelle Staats- oder Ideologiekritik

164 6 Widerstand und Widerspruch



angelastet werden. Diese Verfahrensweise kann anhand zweier Textzitate weiter
veranschaulicht werden:

Die Welt ist also für uns weder schlechthin unerkennbar noch schlechthin erkennbar, sie
ist weder mit Gott eins, noch ist sie ein Nichts. Es ist ferner nicht richtig zu meinen, daß
der weltverneinende philosophische Idealismus den Anspruch aufgibt, von sich aus defi-
nieren zu können, was gut und böse ist. Er tut es zwar nicht mehr so, daß er ein positives
Ideal aufstellt, wohl aber so, daß er die ganze Welt und das ganze menschliche Dasein in
ihr mit einem negativen Vorzeichen versieht und nun behauptet, der „entschlossene“ Ra-
dikalismus dieser generellen Verneinung sei „das Gute“, und da „jedes faktische Handeln
notwendig ‚gewissenlos‘ sei, ... so werde „das Gewissen-haben-wollen zur Übernahme
der wesenhaften Gewissenlosigkeit, innerhalb der allein die existenzielle Möglichkeit be-
stehe, ‚gut‘ zu sein“ [...]. Im Gegensatz dazu sagt die christliche Botschaft, daß auch die
gefallene Schöpfung immer noch Gottes Schöpfung bleibt und daß deshalb kein Mensch
das Recht hat, sein Dasein in ihr zu verfluchen oder für existenziell schuldhaft zu erklä-
ren. Ein „Verfallen“ an die Welt tritt erst dann ein, wenn der Mensch etwas Geschaffenes
zu seinem Schöpfer macht, wenn also zwischen Schöpfer und Geschöpf nicht mehr unter-
schieden wird. (Delekat 1933: 62‒63)

Der Abschnitt illustriert Delekats sprachliche Vorgehensweise: In eine syntak-
tisch komplexe Struktur bettet er hier, wie auch an vielen weiteren Textstellen,
Vergleichskonstellationen zwischen christlich-theologischen Einstellungen und
philosophischen Betrachtungsweisen ein, wobei letztere jeweils mehr oder weni-
ger verborgene Anspielungen auf Standpunkte der nationalsozialistischen Ideo-
logie enthalten. In diesem speziellen Fall zitiert Delekat vermutlich nicht zufällig
den dem Nationalsozialismus nahestehenden Philosophen Martin Heidegger
(Sein und Zeit, Heidegger 2006 [1927]); etliche Formulierungen verweisen auf Hal-
tungen des philosophischen Existenzialismus, die als Rechtfertigungen des
totalitären Staats- und Gesellschaftsmodells interpretiert werden können, so
etwa der „Anspruch, von sich aus definieren zu können, was gut und böse ist“,
„der entschlossene Radikalismus einer generellen Verneinung, die als das Gute an-
gesehen werde“, die Überzeugung, „jedes faktische Handeln sei notwendig
gewissenlos“, die daraus folgende Auffassung, die „Übernahme der wesenhaften
Gewissenlosigkeit“ sei „die existenzielle Möglichkeit [...] gut zu sein“, die „Verfal-
lenheit an die Welt durch Erhebung des vom Menschen Geschaffenen zum Schöp-
fer“ etc. All diese Aspekte beschreiben unmissverständlich die politisch-ethische
Hybris der nationalsozialistischen Machthaber, wobei sich Delekats Polemik aber
auf der textuellen Oberflächenebene gegen die Fundamentalontologie und Exis-
tenzphilosophie Heideggers richtet. Ähnlich geht Delekat in folgendem Textauszug
vor, in dem er sich mit der Vorstellung des Gottesreiches auseinandersetzt:

August Bebel [...] hat dem deutschen Arbeiter mit der ihm eigenen bildreichen Phantasie
den Zukunftsstaat [...] geschildert. [...] Diese weltlichen Reich-Gottes-Hoffnungen werden

6.3 Die aufgestauten Wasser seiner Wahrheit 165



natürlich immer farbloser und ärmer an ethischem Schwung je mehr der „moderne“
Mensch durch fortgesetzte Enttäuschungen mit seinen Neutralisierungshoffnungen von
einem Lebensgebiet zum andern getrieben wurde. [...] Seitdem die abendländische
Menschheit von der christlichen Botschaft berührt worden ist, sucht sie [...] nach jenem
„Reich“, in dem es in der Offenbarung d. J. heißt, daß Gott in ihm alle Tränen von den
Augen der Menschen abwischen werde, in dem also das, was im Leben ungerecht, bedrü-
ckend und hart ist, aufgehoben ist. Der Gebildete mag [...] darüber ironisch lächeln; der
einfache Mann [...] sucht mit seiner Seele das Reich, in dem sich „Gerechtigkeit und
Friede küssen“, wie es in der Bibel heißt, und wenn er es auf dem Wege der Entpolitisie-
rung des Lebens nicht hat erreichen können, dann versucht er es auf dem Wege der Poli-
tisierung zu erreichen. Ist ihm die außenpolitische Neutralisierung des Staates nicht
gelungen, dann verlangt er nun seine innenpolitische Totalisierung; aber das Ziel und die
Hoffnung bleiben dieselben. Denn daß es im Staate nur noch einen Willen, eine Meinung,
ein Volk und eine Gesinnung geben soll, was ist das anderes als auch ein Reich-Gottes-
Ideal? Nur daß die politischen „Reichs“-Hoffnungen jetzt nach innen geschlagen sind.
[...] Und ist es nicht vielleicht so, daß erst der Glaube an die Möglichkeit der Neutralisie-
rung des Staates die faktischen Voraussetzungen dafür geschaffen hat, daß das Ideal der
Totalisierung des Staates entstehen konnte? (Delekat 1933: 208‒210)

Auch hier bedient sich Delekat des Instruments der semantisch-pragmatischen
Mehrdeutigkeit, diesmal am Übergang zwischen theologischer Fachsprache
und politischer Polemik. Im Zitat ist fortwährend vom „Reich“ die Rede, das
nicht nur im historischen Rückblick, sondern insbesondere auch im Erschei-
nungsjahr des Fachtextes einen klaren Bezug zum sogenannten „Dritten Reich“
erkennen lässt und das mit diesem von Dietrich Eckart geprägten Begriff bereits
seit den 20er Jahren an die rechtsnationale Machtübernahme geknüpft war
(vgl. Schmitz-Berning 2000: 156‒157) – im breiteren öffentlichen Bewusstsein
spätestens seit Erscheinen des Romans Das Dritte Reich von Moeller van den
Bruck (1923). Andererseits ist der Begriff des „Reiches“ in der theologischen
Terminologie unmittelbar mit Begriffen wie der Zwei-Reiche-Lehre und vor
allem mit dem explizit genannten Reich Gottes verbunden, dem Himmelreich
sowie ferner mit zahlreichen geläufigen Kollokationen wie „Dein Reich komme“,
„Mein Reich ist nicht von dieser Welt“ usw. Mit dieser semantischen Ambiguität
operiert Delekat in dem Ausschnitt geschickt, indem er an keiner Stelle den An-
schein erweckt, sich auf das Dritte Reich beziehen zu wollen. Dennoch ist dieses
als Subtext omnipräsent: Bebels weltliche „Reich-Gottes-Hoffnungen“ seien, so
Delekat, sozialistische Utopien, deren Nachfolger für den „modernen Menschen“
nichts anderes als der Sowjetkommunismus und der Nationalsozialismus sein
könnten, die „immer farbloser und ärmer an ethischem Schwung“ würden. Das
romantisch-utopische Reich, nach dem die Menschen seit der Verbreitung der
christlichen Botschaft irrigerweise im Diesseits suchten, fänden sie weder in der
„Entpolitisierung“ des Lebens noch in dessen „Politisierung“ – Begriffe, die im ers-
ten Fall (Entpolitisierung) offenbar auf die bürgerliche Selbstzufriedenheit der wil-

166 6 Widerstand und Widerspruch



helminischen Zeit oder auf die epikureische Politikferne weiter gesellschaftlicher
Kreise in der Zwischenkriegszeit sowie im letzten Fall (Politisierung) auf die Radi-
kalisierungen der politischen Rechten und Linken, die zur gesellschaftlichen Spal-
tung und zur nationalsozialistischen Machtergreifung geführt haben, anspielen.
Schließlich erwähnt Delekat die „nicht gelungene außenpolitische Neutralisie-
rung“, womit er sich offensichtlich auf den missglückten Versuch Wilhelms II. und
der kriegsbegeisterten Bevölkerung bezieht, durch den Waffengang und durch äu-
ßere Aggression Einheit und Harmonie im inneren des Reiches zu erzielen. Die
letzte Phase, die Delekat „innenpolitische Totalisierung“ nennt, spielt unzweideu-
tig auf die Gegenwart von 1933 an, zumal unmittelbar anschließend der schon von
Hirsch als politisches Ideal bemühte Einheitszwang („ein Wille, eine Meinung, ein
Volk, eine Gesinnung“) bei Delekat allerdings als fehlgeleitete Pervertierung des
Wunsches nach dem „Gottesreich-Ideal“ angeführt wird. Die klarsichtige und kriti-
sche Analyse der politischen Zeitumstände ist hier ein weiteres Mal umsichtig
unter Ausnutzung von Polysemien in einen theologischen Zusammenhang gestellt,
der durch semantische Disambiguierung als politisch-kritische Polemik gelesen
werden kann.

In ähnlicher Weise verfährt Delekat auch mit Äußerungen zur Situation der
jüdischen Mitbürger in Deutschland. In einem kurzen Kapitel, das den ange-
sichts der Zeitumstände brisanten Titel Christliche Botschaft und jüdische Ethik
trägt, diskutiert Delekat das unterschiedliche Sündenverständnis der jüdischen
und der christlichen Religion. Dabei beschränkt er sich auf den drei Seiten des
Kapitels auf eine genuin historisch-theologische Betrachtung und kennzeichnet
die alttestamentlichen Juden zur klaren Abgrenzung von den zeitgenössischen
jüdischen Mitbürgern mit Anführungszeichen („Wir sind als ‚Ethiker‘ keine
‚Juden‘ sondern ‚Griechen‘, Delekat 1933: 53) oder spricht zur Differenzierung
von „gläubigen Juden“ (ebd., 51). Zu deren aktueller Lage nimmt er in einer län-
geren Fußnote Stellung, die allerdings durch ihre Ausklammerung aus dem
Text bewusst als thematisch sekundärer Exkurs gekennzeichnet ist. Hier be-
zieht Delekat ebenfalls klar Position, stellt das Verhältnis von Juden und Chris-
ten in einen theologisch-historischen Zusammenhang, der allerdings auch bei
ihm in der Wahl der Lexik nicht frei von antijüdischen Ressentiments ist:

Der uralte, offenbar immer wieder aufbrechende Gegensatz zwischen Juden und Christen ist
nicht aus einer Bluts- und Rassenmetaphysik zu erklären, sondern daraus, daß das Christen-
tum dem Judentum seine Tradition genommen hat. [...] Es ist darum oft das Bestreben der
Juden gewesen, die Christen „zu Schanden“ zu machen, auch im geistigen Leben. Das kön-
nen sie aber nur, wenn die Christen ihnen dazu Anlaß geben. Deshalb überwindet blinder
Judenhaß das Judentum nicht, sondern beweist dem Juden nur, was er bewiesen haben will,
daß wir nämlich keine wirklichen Christen sind, also in Wahrheit auch kein Recht auf seine
große religiöse Tradition haben. Rassenhaß ist ein Bestandteil vorchristlicher jüdischer Reli-

6.3 Die aufgestauten Wasser seiner Wahrheit 167



giosität. Wer dem Rassenhaß nachgibt, fällt also auf diese Religionsstufe zurück, er ist sei-
nem Glauben nach Jude. Wir können uns nur dadurch vom Juden und zugleich den Juden
von seiner Rolle des advocatus diaboli befreien, daß wir ihm als rechte Christen keinen
Grund zur Anklage geben. Die Juden sind sehr scharfsichtige Psychologen, die unsere Schwä-
chen durchschauen, die also genau wissen, ob unser Glaube und unsere Liebe echt sind oder
nicht. Das ist die innere Seite der Judenfrage. (Delekat 1933: 51)

Aus dieser Fußnote erhellt eindringlich das auch fachbegriffliche Dilemma der
christlichen Theologen bei der wissenschaftlichen Beschäftigung mit der jüdischen
Vorgängerreligion und der zeitgenössischen jüdischen Bevölkerungsminderheit.
Einerseits verwendet Delekat hier den zeittypischen Politjargon, wenn er von „Ju-
dentum“ und „dem Juden“ im generischen Singular und von „Überwindung des
Judentums“ spricht. Andererseits richtet er sich vehement gegen „blinden Juden-
haß“ und „Rassenhaß“ und verwirft die Praxis, den jüdisch-christlichen Gegensatz
mit „Bluts- und Rassenmetaphysik“ zu begründen. Diese offene Absage an antise-
mitische Ideologien wird in paradoxer Weise wiederum konterkariert, indem
der „Rassenhaß“ als typisch jüdische, vorchristliche Haltung denunziert wird,
wodurch Christen sich also ihrerseits durch Rassenhass mit einer vermeintlichen
jüdischen Eigenschaft gemein machen würden. Es scheint, als dienten solche an-
tisemitischen Aussagen Delekat hier gewissermaßen zur ideologischen Absiche-
rung, um die ebenfalls explizite, durchaus regimekritische Stellungnahme gegen
Rassismus zu relativieren, indem er die Juden selbst zu dessen Urhebern erklärt.
Es handelt sich um eine rhetorische Volte, mit der ein theologischer Forscher
hier versucht, Staatsideologie und christliche Ethik miteinander zu vereinbaren,
indem er sich paradoxer Redefiguren bedient, um den antisemitischen Rassismus
mit antisemitischen Argumenten zu bekämpfen.

Nach der Verhängung des Redeverbots tritt Delekat als wissenschaftlicher
theologischer Autor kaum noch in Erscheinung und publiziert lediglich poli-
tisch unverfängliche Schriften wie etwa den Band Die heiligen Sakramente und
die Ordnungen der Kirche. Ein Beitrag zur Lehre von der Sichtbarkeit der Kirche
(Delekat 1940), in dem er eher Themen des praktischen kirchlichen Lebens wie
die Sakramente, die Taufe und das Abendmahl, Beichte, Konfirmation, Trau-
ung, Begräbnis und Priesterordination vorwiegend in berufspraktischer Pers-
pektive erörtert. Tatsächlich wirkt die Sprache der Einleitung verhalten, fast
eingeschüchtert, und vermittelt deutlich den Eindruck vom Rückzug des Theo-
logen in die ‚innere Emigration‘:

Dieses Vorwort soll den Untertitel rechtfertigen, der der Überschrift dieses Buches bei-
gegeben ist. Er will nichts anderes sein als ein bescheidener Beitrag zur Lehre von der
Sichtbarkeit der Kirche. Bescheiden ist dieser Beitrag deshalb, weil viele, wenn sie dies
Buch zu Ende gelesen haben, denken oder auch sagen werden: Was hilft es mir, daß ich
über Sakramente und Ordnungen der Kirche nun besser Bescheid weiß als vorher? Was

168 6 Widerstand und Widerspruch



nützt mir eine Lehre darüber? Hier müßte weniger geredet und geschrieben werden als
vielmehr gehandelt werden! [...] Wir sehen heute den Weg nicht, wie dies oder jenes ge-
ändert oder gebessert werden könnte; unsere Hände sind vielfältig gebunden. Aber des-
halb brauchen unser Glaube und unsere Hoffnung nicht gebunden zu sein. Kann Gott
nicht über Nacht die Schotte aufziehen und die aufgestauten Wasser seiner Wahrheit auf
die ausgedörrten Fluren sich ergießen lassen? Gibt es dann nicht auch Möglichkeiten zu
handeln? Gott segne alle, die solchen Glauben und solche Hoffnung haben [...].

(Delekat 1940: 5‒6)

Der Autor rechtfertigt sich im Vorwort für sein anscheinend irrelevantes Buch und
unterstreicht zweimal die „Bescheidenheit“ des Projektes, um dann aber dem
Leser zu insinuieren, dass dieser eigentlich konkrete Handlung statt bloßer Rede
verlangen könne oder müsse. In biblisch-metaphorischer Sprache äußert er daher
die Hoffnung, dass sich neue Möglichkeiten zum Handeln ergeben würden, sofern
Gott es zulasse. Hinter rhetorischen Fragen, Gedanken, die einem imaginierten
Leser in den Mund gelegt werden, sowie hinter gleichnishaften Sprachbildern ver-
birgt der Autor hier sehr viel vorsichtiger als in früheren Schriften seine Kritik an
den Zeitumständen und seine Hoffnung auf eine politisch-historische Wende.
Seine „bescheidene“ Absicht besteht aber nicht mehr in direktiven Sprechhand-
lungen, sondern in einer assertiven sprachlichen Handlung, der Sichtbarmachung
der Existenz der Kirche in ihren Sakramenten und Riten, die ihr Weiterbestehen
dokumentieren und Hoffnung auf Wiedererstehen der christlichen Moral in der Ge-
sellschaft wecken soll.

Grundlegend anders als Delekats behutsame Sprache des vorsichtigen Rück-
zugs erscheint die Sprache in den Fachschriften des 1933 aus dem Staatsdienst ent-
lassenen und in die Vereinigten Staaten ausgewanderten Theologen Paul Tillich,
der im Exil eine erfolgreiche Universitätskarriere durchlaufen hat und dessen
Werke ab den 30er Jahren vorwiegend in englischer Sprache verfasst und gedruckt
wurden. Für die deutsche theologische Fachsprache sind seine Werke somit nur
bis 1933 von Belang, die späteren Werke liegen in Übersetzung aus dem Engli-
schen vor. Tillichs theologische Fachsprache bis 1933 lässt sich vor allem anhand
zweier Publikationen dokumentieren: der 2013 erschienenen Frankfurter Vorlesun-
gen von 1930 bis 1933 (Tillich 2013) und der 1933 publizierte Schrift Die sozialisti-
sche Entscheidung (Tillich 1933). Anhand dieser beiden Veröffentlichungen kann
die Wissenschaftssprache Tillichs beschrieben werden, der zunächst als Philosoph
lehrte und forschte und sich in Sprache und Begrifflichkeit vorwiegend in philo-
sophischen Dimensionen wie auch im Bereich der Soziologie und Politologie be-
wegt. Folgendes Zitat entstammt der Vorlesungsreihe vom Wintersemester 1932/33
zu Fragen der systematischen Philosophie, die Tillich an der Universität Frankfurt
am Main gehalten hat:

6.3 Die aufgestauten Wasser seiner Wahrheit 169



Die Einschränkung der Wir-Einheit auf die souverän handelnde Menschengruppe macht
zum Kriterium der Wir-Fähigkeit die Selbst-Fähigkeit, die Möglichkeit der Selbstbegegnung,
von Selbstbewußtsein und Freiheit. Diese Möglichkeit aber, je schärfer und damit formaler
sie gefaßt wird, ist generell. Sie konstituiert das Wesen des Menschen als Menschen. Daraus
ergibt sich zunächst eine Auflösung der Vergegenständlichung derjenigen Wesen, die an
sich der Selbstbegegnung fähig sind. Es entsteht der stoisch-bürgerliche Humanismus, der
anstelle einer konkreten Wir-Einheit die allgemeine und formale Teilnahme an einer
abstrakten Möglichkeit setzt. Anstelle der universalen Wir-Einheit tritt die humanistische
Ich-Gleichheit. Von hier aus dringt nun die Vergegenständlichung in die Wir-Einheit ein.
Jedem einzelnen als abstraktem Subjekt steht jeder andere als Objekt gegenüber. Die Auflö-
sung des Wir in einzelne Träger abstrakter Subjektivität schlägt um in Objektivierung. Man
hat diese Objektivierung in der bürgerlichen Gesellschaft Atomisierung genannt und hat
damit die Auflösung der Wir-Einheit in der Gesellschaft in Analogie gesetzt zu der Auflö-
sungsform der Allgemein-Einheit in die Elemente der vollkommenen Ding-Werdung.

(Tillich 2013: 653‒654)

Die philosophische Provenienz von Tillichs Denken zeigt sich in diesen Zeilen
deutlich. Es handelt sich hier um eine für die philosophische Wissenschaft cha-
rakteristische Fachsprache, die durch starke Abstraktion und kreative Wortbil-
dungsverfahren der Bildung von Komposita aus unterschiedlichen Wortarten
gekennzeichnet ist. So ist der Text durchzogen von Begriffen wie „Wir-Einheit“,
„Wir-Fähigkeit“, „Ich-Gleichheit“, „Allgemein-Einheit“, „Selbstfähigkeit“, „Selbst-
begegnung“, „Ding-Werdung“. Weitere Wortbildungsprodukte ähnlicher Art sind
„das Zu-sich-selbst-Kommen“ (Tillich 2013: 642), „das nach-außen-gegenüber-
Stellen“, „Wir-Mächte“, „Wir-Raum“ (643), „das Nicht-Strukturierte“, „das Sich-
Selbst-Haben“, „die Wir-Qualität“ (645), „der Es-Charakter“, „die Seins-Einheit“,
„das Nicht-Subjektive“, „das Es-hafte“ (647), „das Nicht-Wir“, „die Wir-Gruppe“,
„das Wir-Centrum“, „der Wir-Gegner“ (650f.), „das Quasi-Selbst“, „die Quasi-
Selbstheit“ (659), „die Gegenmacht“, „die Selbst-Macht“, „die Raum-Mächtigkeit“,
„die Zeit-Mächtigkeit“, „das Auf-Zu“, „das Wir-Existential“ (665) etc. Diese Art von
Begriffsschöpfung durch Zusammenrückung, Komposition heterogener Wortklas-
sen (Pronomen, Adverbien, Verben, Adjektive, Substantive), Konversion von Wort-
gruppen, Pronomen und Infinitiven zu Substantiven und Kombination beider
Methoden ist hinlänglich aus der philosophischen Fachsprache bekannt, insbeson-
dere aus der Martin Heideggers. Auf diese Weise werden in sich geschlossene Be-
griffssysteme erschaffen, die in sich stimmig, für mit dem jeweiligen semantischen
Diskurs nicht vertraute Leser jedoch schwer verständlich sind. Tillich verwendet in
den Vorlesungen ein weitgehend hermetisches Geflecht von aufeinander bezoge-
nen Okkasionalismen, das seine Sprache nach außen hin hermetisch und sicher
politisch unverdächtig erscheinen lässt.

Ganz anders präsentiert sich Tillichs Sprache in seiner Schrift Die sozialisti-
sche Entscheidung, in der er politisch und historisch, gesellschaftstheoretisch

170 6 Widerstand und Widerspruch



und soziologisch ausgesprochen konkret und verständlich argumentiert, so dass es
nicht verwundert, dass dieser Text zu seiner Amtsenthebung und Entlassung aus
dem Universitätsdienst geführt hat. Die Schrift weist auch erste Anhaltspunkte der
für Tillichs spätere Theologie maßgeblichen Theorie der „Symbolsprache“ auf,
deren Ausrichtung Neuenschwander wie folgt subsumiert:

Ein wörtliches Verständnis des Mythus führt zu Absurdität und Aberglauben. Wird der
Mythus wörtlich [...] verstanden, so sinkt er zu einer vorwissenschaftlichen Welterklärung
herab und wird zum Material der atheistischen Religionskritik. [...] Für Tillich ist dieser
Weg, Gott und das Überweltliche in abstrakte, religionsphilosophische Begriffe zu fassen,
ebenso verfehlt wie der naive Weg des Mythus, das Überweltliche anschaulich darzustel-
len. Er stellt vielmehr den Grundsatz auf, daß wir vom Überweltlichen nie direkt, sondern
jederzeit ausschließlich in Symbolen sprechen können. Das Symbol ist die angemessene
Sprache der Religion. [...] Mythus wie Begriffssprache sind nämlich, als Symbole genom-
men, durchaus taugliche Formen der religiösen Aussage. Symbolisch verstanden beginnt
der Mythus auch für denjenigen wieder zu sprechen, der durch die rationale Kritik hin-
durchgegangen ist und den Mythus „gebrochen“ hat. [...] Ein Mythus, ein Wort, ein Be-
griff, aber auch eine Sache, ein Geschehen können symbolische Bedeutung erlangen.
Dadurch, daß etwas zum Symbol wird, gewinnt es eine Bedeutungsdimension hinzu; es
ist eine verkehrte Redeweise, von etwas zu sagen, es sei „nur“ Symbol. Denn das Symbol
öffnet eine Wirklichkeitsschicht, die der nichtsymbolischen Rede verschlossen ist. [...] Die
falsche Verabsolutierung der Symbole des Heiligen, ihre Identifizierung mit dem Heiligen
selbst bedeutet [...] die Vergötzung des Symbols, ebenso wie das Symbol zum Aberglau-
ben wird, wenn es wörtlich genommen wird. So bewegt sich das Symbol zwischen der
verflüchtigenden Abstraktion und der vergegenständlichenden Identität, die beide sein
Wesen zerstören würden. Es beharrt in der Gleichzeitigkeit von Uneigentlichkeit und An-
schaulichkeit. (Neuenschwander 1974b: 67‒69)

Tillichs generelle Hervorhebung der Bedeutung des Symbols für die religiöse Spra-
che im Allgemeinen hat auch Konsequenzen für die theologische Fachsprache im
Besonderen. Im Verständnis der Symbolsprache als Bindeglied zwischen vorratio-
nalem Mythos und abstrakter religionsphilosophischer Systematik liegt einerseits
eine Abwendung von der oben aufgezeigten hermetischen philosophischen Wis-
senschaftssprache. Andererseits bedeutet sie auch eine unmissverständliche Ab-
wendung von jeder Art der Remythisierung religiöser oder auch weltlicher Begriffe,
wie es in der nationalsozialistischen Ideologie massiv erfolgt, man denke nur
an die bereits hinreichend behandelten Begriffe wie Blut, Volk, Ehre, Art etc. Til-
lichs Entwurf einer Sprache zwischen Abstraktion und Vergegenständlichung bzw.
der „Gleichzeitigkeit von Uneigentlichkeit und Anschaulichkeit“, wie Neuenschwan-
der es formuliert, wird erst in der Theologie im Nachkriegsdeutschland, insbeson-
dere der 60er und 70er Jahre, erheblichen Einfluss gewinnen. In einer Zeit der alles
dominierenden Staatsideologie, die christliche Symbole nicht nur an den Rand
drängt, sondern einen neuen Symbolkult schafft, in dem Symbolwörter mit mythi-

6.3 Die aufgestauten Wasser seiner Wahrheit 171



schen Realitäten gleichgesetzt werden und ein atavistischer Symbolkult zur Staatsre-
ligion erklärt wird, kann diese Art der theologischen Sprachtheorie nicht Fuß fassen.
So ist bei Tillich dann auch im Kapitel „Der Bruch mit dem Ursprungsmythos im
Judentum“ (Tillich 1933: 34‒36) die Interpretation des jüdisch-christlichen Verhält-
nisses, die in der Theologie der 30er Jahre immer wieder thematisiert wird, schon zu
diesem Zeitpunkt vor dem Hintergrund des Verständnisses der „Symbolsprache“ als
Mittelweg zwischen vorwissenschaftlichem Mythenverständnis und weltferner Abs-
traktion zu betrachten:

Demgegenüber bleibt es die Funktion des jüdischen Geistes, in Judentum und Christentum
den prophetischen Protest gegen jede neu entstehende ursprungsmythische Bindung zu er-
heben, der Zeit, der unbedingten Forderung, dem Wozu zum Sieg zu verhelfen gegen den
Raum, das bloße Sein und das Woher. Der Geist des Judentums ist darum der notwendige
und ewige Feind der politischen Romantik. Der Antisemitismus ist wesentlich mit ihr ge-
setzt. Das Christentum aber gehört seinem Prinzip nach in diesem Gegensatz radikal und
eindeutig auf die Seite des Judentums: Jedes Schwanken in dieser Entscheidung ist Abfall
von sich selbst, Kompromiß und Verleugnung der im „Kreuz“ angeschauten Brechung aller
Heiligkeit des Seins, auch des höchsten religiösen Seins. Ein Christentum, das im Bunde mit
der politischen Romantik seine prophetische Grundlage preisgibt, hat sich selbst verloren
[...]. [...] Dieses Negative, die kritische Auflösung des Ursprungsmythos statt seiner propheti-
schen Umformung gibt dem Antisemitismus und der politischen Romantik ein scheinbares
Recht der Abwehr. Aber das Recht wird zum Unrecht, weil die Abwehr, statt das propheti-
sche Element im Judentum gegen das auflösende zu stärken, gerade das prophetische Ele-
ment bekämpft und dadurch dessen Kraft im Judentum selbst schwächt. Das jüdische
Problem kann nur gelöst werden durch entschlossene Bejahung des prophetischen Angriffs
auf die Herrschaft des Ursprungsmythos und des raumgebundenen Denkens. Nur so kann
das Heidnische der christlichen Völker und das Negativ-Kritische des Judentums gleichzeitig
überwunden werden. Eine „sezessio judaica“ dagegen würde den Rückfall in die Barbarei
und Dämonie einer nur raumgebundenen Existenz bedeuten. (Tillich 1933: 38‒40)

Tillich operiert hier sprachlich äußerst diffizil mit Periphrasen, mit deren Hilfe er
die nationalsozialistische Ideologie radikal diskreditiert, ohne diese unmittelbar
zu benennen. Dies gelingt ihm, indem er zunächst Christentum und Judentum als
gemeinsame Gegner der „politischen Romantik“ klassifiziert. Dass er damit die
nationalsozialistische Ideologie implizit umschreibt, kann aus den Zuschreibun-
gen „ursprungsmythische Bindung“ und „der Raum, das bloße Sein und das
Woher“, „nur raumgebundene Existenz“, „das Heidnische“ implizit geschlossen
werden. Von diesen abstrakten Begriffen, von denen lediglich der „Raum“ explizit
auf einen ideologischen Schlüsselbegriff verweist (vgl. Hans Grimm 1926, Volk
ohne Raum u. a.), bezieht sich das „Sein“ auf die Ideologie des Bodens und der
quasireligiösen Überhöhung des Nationalen und das „Woher“ nimmt Bezug auf
den pangermanischen, ‚arischen‘ ethnischen Überlegenheitswahn, also auf die
Glorifizierung der idealisierten ‚völkischen Vergangenheit, aus der eine „politi-

172 6 Widerstand und Widerspruch



sche Romantik“ im Sinne einer verabsolutierenden Rückbesinnung auf eine auto-
chthone Geschichte und Mythologie erwächst. Der Antisemitismus kann somit als
Teil dieser alles ‚Ungermanische‘ ausschließenden politischen Romantik verstan-
den werden. Als protestantischer Theologe definiert Tillich dann aber, nachdem er
Judentum und Christentum als gemeinsamen Gegner der „politischen Romantik“,
also der Staatsideologie, zusammengefasst hat, das Christentum als den eigentli-
chen goldenen Mittelweg zwischen „politischer Romantik“ mit ihrer Ausgrenzung
alles Fremden auf der einen Seite und der „negativen“ Verwerfung des im Chris-
tentum präsenten prophetischen Elementes seitens des Judentums. Abschließend
weist er aber fast prophetisch erneut auf die besondere Gefährlichkeit der „nur
raumgebundenen Existenz“ hin, die einem „Rückfall in Barbarei und Dämonie“
gleichkomme. Der komplexe theologische Diskurs dient hier gleichzeitig einer poli-
tischen Positionierung, die mit fachsprachlicher und historisch-philosophischer
Fachterminologie agiert, so dass die Fundamentalkritik an bestehenden politi-
schen Verhältnissen einerseits unübersehbar ist, andererseits aber nur schwer in
zitierbaren regimekritischen Aussagen extrahiert werden kann.

6.4 Fazit

Als Gegenpol zur dominierenden und alles überschattenden Fachsprache der
gleichgeschalteten, regimetreuen institutionalisierten Universitätstheologie er-
scheint es notwendig, auch Gegner und Opfer der nationalsozialistischen Dikta-
tur und ihre teils offen kritische, teils diplomatische, teils doppelbödige, teils
nur zum Schein angepasste Wissenschaftssprache zu Wort kommen zu lassen.
Bei der Betrachtung fachsprachlicher Strukturen bei unterschiedlichen Reprä-
sentanten der protestantisch-theologischen Opposition und des Widerstandes
zeigt sich vor allem eine Tendenz zur semantisch-pragmatischen Ambiguität
zum Zweck einer nicht unmittelbar nachweisbaren politischen Kritik. Zu diesem
Zweck werden theologische und philosophische Fachterminologie sowie Bibel-
verweise und Bibelzitate mit doppeldeutigen Signifikaten eingesetzt. Auf diese
Weise können in wissenschaftlichen Texten politisch-gesellschaftskritische
Stellungnahmen verdeckt zur Sprache gebracht werden, indem vordergründig
als Fachdiskurse gestaltete Aussagen durch semantische Ambiguitäten außer-
fachliche Deutungen ermöglichen. Dieses Vorgehen ist bei Dietrich Bonhoeffer
in erster Linie durch eine streng wissenschaftliche Diktion geprägt, die äußer-
lich wenige über den wissenschaftlichen Diskurs hinausgehende Bezüge zu be-
inhalten scheint, auf einer impliziten Ebene aber entschieden politisch Stellung
bezieht. Martin Niemöller setzt verstärkt Bibelstellen und Anspielungen auf bi-
blische Erzählungen und Figuren ein, womit er dem religiös bewanderten oder

6.4 Fazit 173



theologisch gebildeten Leser die Möglichkeit eröffnet, einen regimekritischen
und gegen die Politik der regimefreundlichen Deutschen Christen gerichteten
Subtext zu dechiffrieren, der beim oberflächlichen, bibelunkundigen Lesen
nicht unmittelbar zu entschlüsseln ist. Friedrich Delekat zieht sich nach Konflikten
mit der Zensur hinter politisch unverfängliche Formaltheologie zurück und mas-
kiert seine vorsichtige Kritik in Form von abstrakten, generellen Fragen nach Sinn
und Aufgabe von Kirche und Theologie. Paul Tillich schließlich operiert mit philo-
sophisch-dogmatischen theoretischen Modellen, die er in Kontrast zu historisch-
anthropologischen Konstrukten stellt, die sich nur mittelbar als Repräsentationen
der herrschenden totalitären Ideologie identifizieren lassen.

Die oppositionellen Theologen, die die nationalsozialistische Terminologie
nicht als Mittel zur opportunistischen Anpassung sinnverwandter oder seman-
tisch vager theologischer Begrifflichkeiten verwenden, sondern umgekehrt theo-
logische Termini und Aussagen zur Tarnung regimekritischer Positionierungen
nutzen, konnten ihre Stimme dennoch nicht nachhaltig gegen die Unterdrü-
ckung abweichender Standpunkte geltend machen: Bonhoeffer wurde ermordet,
Niemöller in Konzentrationshaft gezwungen, Delekat zum Verstummen gebracht
und Tillich zog bereits 1933 ins Exil. Das Dilemma der theologischen Fachsprache
zwischen 1933 und 1945 besteht in der Unmöglichkeit, sich über formale, liturgi-
sche, philologisch-exegetische, kirchenhistorische und ähnliche Themengebiete
hinaus zu aktuellen für das christliche Selbstverständnis relevanten Lebensfra-
gen zu äußern, ohne entweder in den Sog ideologischer Vereinnahmung zu gera-
ten, die mit christlicher Ethik, Moral und christlich-jüdisch-abendländischen
Gesellschaftsidealen nicht vereinbar ist und diesen sogar offen feindlich begeg-
net, oder zu passiver Apathie, zu Rede- und Schreibverbot, Berufsverbot, Exil ver-
urteilt zu sein und mit Haft und physischer Vernichtung bedroht zu werden.
Beschneidung der Rede- und Meinungsfreiheit, Gleichschaltung der Wissen-
schaften sind Phänomene, die für Diktatur und Gewaltherrschaft charakteristisch
sind und zwangsläufig zu erheblichen Deformationen in der Freiheit der Lehre
und der fachlichen Diskussionskultur führen, die in den zwei Kapiteln über die
theologische Fachsprache unter der NS-Diktatur nur oberflächlich erörtert wer-
den konnten. Dennoch sind die problematischen Jahre der protestantischen
Theologie im Schatten der Diktatur eine aufschlussreiche Ära im Hinblick auf
fachsprachliche Entwicklungen und Verheerungen, nicht zuletzt auch aufgrund
der Einbettung dieser Phase in bereits während der 20er Jahre sich abzeichnende
fachsprachliche Tendenzen sowie sprachliche Folgeerscheinungen, die bis weit
in die zweite Jahrhunderthälfte und die Gegenwart hinein festzustellen sind.

174 6 Widerstand und Widerspruch



7 Belastete und Besorgte – die Sprache
der protestantischen Theologie
der Nachkriegszeit

In der Zeit nach dem Zusammenbruch der nationalsozialistischen Diktatur, nach
dem Ende des selbst verschuldeten Krieges, nach Zerstörung und vollständiger
Diskreditierung Deutschlands in Europa und der Welt, steht auch die protestanti-
sche Theologie vor einem Neuanfang. Zahlreiche Theologen, die während der NS-
Herrschaft eine tragende universitätspolitische und öffentliche Rolle, sei es als
Akteure, sei es als schweigende Mitläufer, gespielt haben, müssen sich im Rah-
men der Entnazifizierung verantworten, werden mit Berufsverboten belegt (Jo-
hannes Behm, Walter Birnbaum, Herbert Grabert, Gerhard Kittel u. a.), gehen
freiwillig in den Ruhestand, um eventuellen Lehrverboten zuvorzukommen (Ema-
nuel Hirsch), oder besitzen ausreichend Geschick und Unverfrorenheit, um weiter
an theologischen Fakultäten wirken zu können (Paul Althaus, Werner Elert, Wal-
ter Grundmann, Johannes Hempel, Karl Georg Kuhn, Martin Redeker u. a.).

Theologen im Exil, wie Paul Tillich, oder im deutschsprachigen Ausland, wie
Karl Barth, erleben im Laufe der Nachkriegsjahrzehnte eine zögerliche Renaissance
in der theologischen Fachdiskussion. In der unmittelbaren Nachkriegszeit und in
den Aufbaujahren der Bundesrepublik und vor dem Hintergrund der weit proble-
matischeren politischen Bedingungen in der DDR sind es häufig noch oder wieder
in Amt und Würden befindliche Opportunisten, die die Fachdiskussionen und das
protestantisch-wissenschaftliche Publikationswesen dominieren. Insofern theolo-
gische Lehrstühle und Kirche per definitionem traditionsverhaftete Einrichtungen
sind, nimmt es nicht wunder, dass Tendenzen eines radikalen Neuanfanges zu-
nächst kaum erkennbar sind und man trotz aller Irrwege versucht, an Vergangenes
anzuknüpfen, und sich bemüht, einen Weg zu beschreiten, der einen Kompromiss
zwischen unvermeidlicher Aufarbeitung der jüngsten Vergangenheit und Bewah-
rung alles dessen sucht, was nicht zu eindeutig im Ruch ideologischer Verblen-
dung bzw. gedanklicher Nähe zur Staatsdoktrin der mörderischen Diktatur steht.
Zwar bekennen sich die großen Kirchen im sogenannten Stuttgarter Schuldbekennt-
nis auf einer Sitzung des Rates der Evangelischen Kirchen in Stuttgart im Oktober
1945, an der auch eine Delegation des Ökumenischen Rates der Kirchen teilnimmt,
zu ihrer Mitverantwortung:

Durch uns ist unendliches Leid über viele Völker und Länder gebracht worden. [...] Wohl
haben wir lange Jahre hindurch im Namen Jesu Christi gegen den Geist gekämpft, der im
nationalsozialistischen Gewaltregiment seinen furchtbaren Ausdruck gefunden hat; aber

Open Access. ©2022 Joachim Gerdes, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110770193-007

https://doi.org/10.1515/9783110770193-007


wir klagen uns an, daß wir nicht mutiger bekannt, nicht treuer gebetet, nicht fröhlicher
geglaubt und nicht brennender geliebt haben. (in Zahrnt 1986: 187)

Dennoch erscheint das Schuldbekenntnis angesichts der Ungeheuerlichkeit dessen,
was in großen Teilen auch unter wohlwollender Duldung seitens der Kirchen und
der institutionalisierten Theologie geschehen konnte, verharmlosend, wenn hier
statt von versäumter tätiger Hilfe für die Opfer der Diktatur oder ausgebliebenem
wie auch immer geartetem aktivem oder passivem Widerstand von Bekennen,
Beten, Glauben und Lieben die Rede ist. Es entsteht der Eindruck, dass die Flucht
in die Innerlichkeit als unvermeidliche Haltung legitimiert werden soll, insofern
sie angesichts der Gewaltherrschaft als einziger legitimer Ausweg aus dem Di-
lemma des zwischen Loyalität gegenüber dem Staat und gegenüber der Kirche zer-
rissenen Gläubigen erscheine. Rückblickend wird im Schuldbekenntnis lediglich
die Intensität des privaten Bekenntnisses als zu wenig nachdrücklich getadelt.
Zahrnt verteidigt das Stuttgarter Schuldbekenntnis:

Das „Stuttgarter Schuldbekenntnis“ ist bis auf den heutigen Tag viel kritisiert worden;
man hat es politisch unklug und würdelos genannt. In Wahrheit jedoch ist es ein weiser
und würdiger Akt gewesen, einer der weisesten und würdigsten in unserer an weisen und
würdigen Akten nicht gerade reichen Nachkriegsgeschichte. (Zahrnt 1986: 188)

Zahrnt bezieht sich darauf, dass das Schuldbekenntnis seitens der Zeitgenossen
erwartungsgemäß äußerst heftige Kritik von unterschiedlicher Seite erntete; so
wurde es von Historikern als Dokument des Selbstmitleides und der Selbstrecht-
fertigung angegriffen, vor allem aber wurde es von teils hohen kirchlichen Wür-
denträgern als „Entwürdigung unseres Volkes“ vehement abgelehnt.1 Anhand
dieser hier nur angedeuteten Kontroverse um Schuldeingeständnis und Selbst-
rechtfertigung lässt sich das Dilemma erkennen, vor dem in der Konsequenz
auch die wissenschaftliche Theologie der Nachkriegszeit stand. Hierin lag zwei-
felsohne auch in sprachlicher Hinsicht eine besondere Herausforderung: In der
theologischen Wissenschaftssprache musste ein Weg gefunden werden, an die
unbelastete Wissenschaftstradition der Zeit vor der Diktatur anzuknüpfen, ohne
aber die Universitätstheologie im Schatten des totalitären Regimes zu sehr anzu-
prangern, da ja in großen Teilen weiterhin dieselben wissenschaftlichen Autori-
täten wirkten, die schon lange vor 1933 Rang und Namen hatten und die auch
nach 1945 nur in Teilen zum Verzicht auf Ämter und Professuren bereit waren
oder dazu gezwungen wurden. Diese Gratwanderung zwischen dem Bemühen
um Kontinuität und Traditionsbewahrung auf der einen und der Vermeidung

1 https://www.deutschlandfunkkultur.de/stuttgarter-schuldbekenntnis-der-ekd-wie-die-kirche-
ihre-100.html (letzter Zugriff 20.10.2021).

176 7 Belastete und Besorgte

https://www.deutschlandfunkkultur.de/stuttgarter-schuldbekenntnis-der-ekd-wie-die-kirche-ihre-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/stuttgarter-schuldbekenntnis-der-ekd-wie-die-kirche-ihre-100.html


von allzu evidenter Beibehaltung völkisch-nationaler Töne auf der anderen Seite
spiegelt sich in der Fachsprache der protestantischen Nachkriegstheologie wider.

Im Folgenden wird daher zunächst auf einige Mitläufer und Repräsentanten
der staatstreuen Universitätstheologie und ihre wissenschaftliche Tätigkeit nach
1945 einzugehen sein. Im Anschluss sollen jüngere Vertreter des Neuanfangs in
der protestantischen Theologie einer linguistischen Analyse unterzogen werden.
Als herausragende und über ihren engeren universitären Wirkungsrahmen hin-
aus bekannte theologische Wissenschaftler werden dazu ausgewählte Schriften
des Tübinger und Züricher Systematikers Gerhard Ebeling sowie des Hamburger
Systematikers Helmut Thielicke untersucht, die beide für eine Neuorientierung
und entschiedene Abkehr von der oft problematischen Traditionswahrung stehen.

7.1 „Man wolle das nicht als ein theologisches
Schuldbekenntnis missverstehen“ ‒ Rehabilitierung,
Relativierung, Verdrängung

Gerhard Kittel wurde nach Haft, Entnazifizierungsprozess, Berufsverbot und Rei-
severbot 1948 rehabilitiert und konnte an seine frühere Wirkungsstätte in Tübin-
gen zurückkehren, wo er jedoch im selben Jahr verstarb. In einem Brief an den
US-amerikanischen Theologen Herman A. Preus, der sich für seine Befreiung ein-
gesetzt hatte, stellt er zu seiner Rehabilitierung fest: „Den Denunziationen mei-
ner deutschen Gegner gegenüber hat Ihre Haltung tiefen Eindruck gemacht und
sie ist der wesentliche Faktor meiner Rehabilitation.“ (in Ericksen 1986: 114). Es
verwundert, dass ein Theologe, der durch pseudowissenschaftliche Gutachten an
der Judenverfolgung und -vernichtung nicht unerheblichen Anteil hatte, sich
hier selbst als Opfer von Denunziationen sieht, scheint aber im Kontext der
Rechtfertigungs- und Verdrängungsmechanismen, die in der Nachkriegszeit um
sich greifen, symptomatisch zu sein. Paul Althaus war zunächst Mitglied einer
Dreierkommission zur Entnazifizierung der Universität Erlangen, wurde 1947
aber aufgrund seiner eigenen Schriften und Äußerungen während der NS-
Herrschaft entlassen, im selben Jahr jedoch rehabilitiert und wieder mit der
Lehrbefugnis ausgestattet, die er bis zu seiner Emeritierung 1956 ausübte. Das
Kapitel zu Althausʼ letztem Lebensabschnitt in Gotthard Jaspers Biographie
trägt die Überschrift „Paul Althaus 1948‒1966 – Der hochgeschätzte, ebenso
lernbereite wie konservativ orientierte Professor, Prediger und Publizist“ (Jas-
per 2013: 7). Die in dieser Kapitelüberschrift enthaltene Programmatik einer
fachlichen Rehabilitierung ist symptomatisch für die Nachkriegsrealität in
den fünfziger und beginnenden sechziger Jahren. In einer Nachkriegspredigt

7.1 Man wolle das nicht als ein theologisches Schuldbekenntnis 177



von 1946 beschäftigt Althaus sich intensiv mit dem Thema der Schuld als
einem zentralen Begriff der christlichen Theologie:

Wir wollen im Angesicht Gottes unerbittlich nach unserer Schuld fragen. Wer sich dessen
weigert, der nimmt die gewaltige Hand, die auf uns liegt, nicht wirklich ernst. [...] Sicher,
wir sind nicht alle im gleichen Maße schuldig. Vielleicht könnte die christliche Kirche in
Deutschland sagen: Wir sind am wenigsten schuldig, wir haben nicht mitgemacht. Aber
wir wollen doch nicht so reden. Wir Christen können uns nicht abseits stellen und spre-
chen: Wir haben es immer schon gesagt [...]. Hat es uns nicht längst gedrückt, daß wir
Christen nicht lauter warnen konnten, daß wir zu viel geschwiegen haben? Das alles hat
gewiß seine Gründe gehabt, auch in der Lage unseres Volkes; aber diese Ohnmacht und
Gebundenheit der Christen, wir empfinden sie doch nicht nur als Schicksal, sondern –
ich spreche vor allem auch für meine Brüder im Amte – als Schuld, die uns drückt. Wir
bekennen es heute vor Gott und Menschen. Auch wir, die Christenheit, grade auch wir
wollen uns demütigen unter die gewaltige Hand Gottes. Es werden in der Zeit, die jetzt
angebrochen ist, noch manche Schuldbücher für unser Volk aufgetan und manche
schlimme Rechnung uns präsentiert werden. Wir wissen vieles noch gar nicht. Wir ahnen
es nur. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Althaus 1946: 225‒226)

Der hier zitierte Textabschnitt entstammt einer Predigt, also einer Textsorte, für
die neben der persuasiven Funktion auch das inklusive „wir“ charakteristisch
ist. Im vorliegenden Fall fällt auf, dass ausschließlich dieses einbeziehende
„wir“ oder auch vergemeinschaftende Syntagmen wie „wir Christen“ oder „wir,
die Christenheit“ mit dem Begriff der Schuld oder davon abgeleiteten Formen
wie „schuldig“ oder „Schuldbuch“ in Verbindung gebracht werden, wie die
von mir in den Text eingefügten Unterstreichungen zeigen. Die Schuld an den
Ereignissen der jüngsten Vergangenheit im ethisch-moralischen und religiösen
Sinn wird hier in stetiger Wiederholung der Volksgemeinschaft insgesamt, spe-
ziell der Gemeinschaft der Christen oder auch der Teilgruppe der christlichen
Amtsträger zugewiesen; von Individualschuld oder ethischer Verantwortung
des Einzelnen ist an keiner Stelle die Rede. Mit diesem Repetitionsverfahren der
anaphorischen insistierenden Wiederholung des inklusiven „wir“ in Verbin-
dung mit dem Schuldbegriff als Proposition insinuiert der Autor oder Prediger
eine gleichmäßige Verteilung der Verantwortung und Schuld auf das gesamte
Volk, wodurch er rhetorisch nachhaltig das Gewissen des Einzelnen und seiner
selbst zu entlasten sucht. Ericksen interpretiert die Grundaussagen der Nach-
kriegspredigten als Versuche der Selbstrechtfertigung, wie sie auch aus ande-
ren nach 1945 verfassten Texten von Althaus hervorgeht:

Diese Predigten sind eindrucksvolle Schulderklärungen. Sie zeigen Althaus’ Verurteilung
des Dritten Reiches, und diese Verurteilung erscheint ebenso einleuchtend wie aufrichtig.
Bei diesem Schuldbekenntnis gibt es nur ein Problem. [...] Althaus gibt nirgendwo offen
und geradeheraus zu, daß er einen Fehler gemacht hätte. Für sein Entnazifizierungsver-
fahren bereitete er eine mehrseitige Aussage vor, in der er seine Schriften der dreißiger

178 7 Belastete und Besorgte



Jahre verteidigt. Auf diesen Seiten findet sich nicht die selbstgerechte Verteidigungshal-
tung Kittels, es ist aber auch keine Reue zu spüren. [...] Auch sei vieles in Die deutsche
Stunde der Kirche viel zu sehr dem Augenblick verhaftet gewesen und daher verfrüht und
falsch. Trotzdem schäme er sich dessen auch nicht am heutigen Tage. [...] Althaus hat
niemals offen widerrufen. Die Öffentlichkeit, die seine Lobpreisungen des Nationalsozia-
lismus gelesen hatte, erhielt niemals eine korrigierte Aussage und hatte zu keiner Zeit
Grund zu der Annahme, er habe seine Meinung geändert. (Ericksen 1986: 162‒163)

Diese Feststellung lässt sich durch eine kursorische Betrachtung weiterer
Nachkriegspublikationen von Althaus stützen. So schreibt er in der Einleitung
zur 1953 erschienenen Neuausgabe seines Grundrisses der Ethik (1953), deren
Erstausgabe 1931 veröffentlicht worden war:

[...] in seiner Grundhaltung ist das Buch das alte geblieben. [...] Viele Abschnitte kehren
allerdings nicht wieder oder sind völlig neu gestaltet. Man wolle das nicht als ein theolo-
gisches Schuldbekenntnis im Blick auf die frühere Auflage missverstehen. Was fortgefal-
len ist [...], dessen kann ich mich im Ganzen auch heute nicht schämen – so gewiss im
Einzelnen manches unzulänglich und einseitig gewesen sein mag. Als die alte Auflage
verfasst wurde, stand unser deutsches Leben im Schatten von Versailles. Inzwischen ist
viel geschehen, [...] und wir haben viel Neues lernen müssen. Manches was damals zu
sagen war, hat heute seine Aktualität verloren. Eine Ethik veraltet in unseren Zeitläuften
noch schneller als eine Dogmatik. (Althaus 1953: 4‒5)

Auch hier bedient sich Althaus einer Sprache der unpersönlichen Vagheit, indem
er selten das Personalpronomen der ersten Person verwendet und sich stattdessen
auf Passivformen, Passiversatzformen oder das unpersönliche Pronomen „man“
zurückzieht. Hinzu kommen zahlreiche abschwächende Formulierungen, die ein
Ausweichen vor einem konkreten persönlichen Schuldbekenntnis in unverfängli-
che sprachliche Formen gießen. Teile seiner Ethik, in denen er das nationalsozialis-
tische Regime und seine Ideologie begrüßte, würden „nicht zurückkehren“ oder
seien „völlig neugestaltet“; es scheint nicht um das Eingeständnis verhängnisvol-
ler Fehleinschätzungen, sondern um eine routinemäßig überarbeitete Neuausgabe
zu gehen. Das Buch sei das „alte“ geblieben und es handele sich um kein „theolo-
gisches Schuldbekenntnis“, er könne sich „im Ganzen auch heute nicht schämen“,
räumt der Autor unverblümt ein. Die Neubearbeitung beruht somit aus Althausʼ
Sicht nicht auf schuldhafter Verfehlung, sondern auf zeitbedingter „Einseitigkeit“
und „Unzulänglichkeit“; insbesondere seien die inkriminierten Aussagen schlicht-
weg veraltet und nicht mehr aktuell. An dieser Stelle gerät die theologische
Fachsprache vorübergehend an eine Bruchlinie: Wo es im Allgemeinen um
Jahrtausende überdauernde Erkenntnisse, immer wieder neu zu interpre-
tierende und für die jeweilige Gegenwart angemessen zu formulierende, aber
letztlich für die Ewigkeit geltende Wertmaßstäbe geht, zieht sich der Wissen-
schaftler plötzlich aus der Affäre, indem er Ethik und Dogmatik, also die

7.1 Man wolle das nicht als ein theologisches Schuldbekenntnis 179



Lehre von der Theorie und Umsetzung christlicher Moralvorstellungen, als
„schnell veraltend“ bezeichnet. Die Etikettierung von moralisch und ethisch
Verwerflichem als „veraltet“, „nicht mehr aktuell“, „unzulänglich“ etc. er-
scheint als eine in der Nachkriegsfachsprache virulente sprachliche Strategie
zur Selbstrechtfertigung. Diese beschränkt sich sicher nicht auf die protestan-
tische Theologie, sondern taucht auch in anderen Bereichen bei der Aufarbei-
tung der jüngeren Vergangenheit auf. So trägt etwa Klaus Neumann eine
Reihe von Beispielen zusammen, bei denen auf an die NS-Opfer erinnernden
Mahnmalen aus den 50er Jahren ebenfalls verallgemeinernde, unpersönliche,
pluralische und ähnliche verschleiernde Sprachmittel verwendet wurden,
ohne Täter und Opfer explizit zu benennen (Neumann 2001: 622‒632). Solche
Sprachregelungen der Selbstrechtfertigung sind über die Fachsprache hinaus
bis in die sechziger Jahre offenbar verbreitet gewesen. Althausʼ Biograph be-
obachtet diese Haltung des behutsamen Herausschleichens aus kompromittie-
renden Begrifflichkeiten noch in der Neuausgabe von Der Brief an die Römer,
einem der letzten Werke des Theologen (Althaus 1966):

[...] 1966 erschien dann die 10. Auflage seines Römerbriefkommentars. Das ist deshalb be-
sonders bemerkenswert, weil Althaus hier entscheidende Passagen über das Volk Israel
korrigierte [...] die Passagen, die die Geschichte des Volkes Israel nach Golgatha als Strafe
Gottes an dem Volk, das Jesus ans Kreuz gehängt habe, interpretieren. [...] Jetzt war von
der besonderen Schuld des Volkes Israel am Tode Jesu, die Jahrhunderte lang eine feste
Denkfigur in der Christenheit gewesen war und die Althaus auch in den früheren Aufla-
gen des Römerbriefkommentars vertreten hatte, nichts mehr zu finden. [...] Paul Althaus
lernte nicht aus, so darf man diese Sätze gerade im Vergleich zu den früheren Formulie-
rungen interpretieren, er blieb bis ins hohe Lebensalter aufnahme- und selbstkorrektur-
fähig. Ob diese neuen Formulierungen auch als implizite Distanzierung vom Gutachten
zum Arierparagraphen gelesen werden darf, ist schwer zu entscheiden.

(Jasper 2013: 375‒376)

Die späte ‚Selbstzensur‘ im Hinblick auf das 1938 erstmalig erschienene Werk,
die Althaus zur Tilgung von politisch und sprachlich kompromittierenden For-
mulierungen veranlasst, wird vom offensichtlich wohlwollenden Biographen
als „Aufnahme- und Selbstkorrekturfähigkeit“ positiv gedeutet; dieser versteigt
sich sogar zur Vermutung, dass die Neubearbeitung und Modifizierung israel-
kritischer Passagen (Israel im Sinne des alttestamentlichen Volkes Israel) als
eine „implizite Distanzierung“ Althausʼ von seiner Mitwirkung am Gutachten
der Erlanger Theologischen Fakultät zum Gesetz zur Wiederherstellung des Be-
rufsbeamtentums (sogenannter „Arierparagraph“) der Reichskirche, in dem ge-
fordert wird, „nichtarische“ Bewerber nicht für ein kirchliches Amt zuzulassen,
gelesen werden könne. Es verwundert, dass eine 1966 hypothetisch vollzogene,
nicht einmal explizite Distanzierung des Theologen von einer vermeintlich wissen-

180 7 Belastete und Besorgte



schaftlich fundierten, geistig-intellektuellen Mitwirkung an der Judenverfolgung
gewürdigt wird, statt das Ausbleiben eines ausdrücklichen Schuldbekenntnisses
zu beklagen. Im Römerbriefkommentar nimmt Althaus anerkennend in folgender
Weise zur Rolle des Volkes Israel Stellung, indem er antisemitische oder anderwei-
tig kompromittierende Aussagen aus der Erstausgabe modifiziert:

[...] das machte es unendlich rätselvoll und bedrückend, dass Israel im Ganzen sich Jesus
Christus verschlossen hat. Der Schmerz des Paulus um Israel ist zugleich das Leid der ganzen
Christenheit. Sie wird auch mit Scham bekennen, dass sie als die Zeugin Jesu Christi Mit-
schuld trägt an der Verschlossenheit Israels durch ihre Haltung dem jüdischen Volk gegen-
über. Mit dem Apostel (10, 1) wird sie ständig Fürbitte tun für Israel um sein Heil. [...] Über
Israel liegt ein Geheimnis, auch für das profane Urteil dessen, der seine Geschichte bedenkt.

(Althaus 1966: 122)

„Judentum“, „der Jude“ etc. wird jetzt grundsätzlich historisierend und fach-
sprachlich korrekt als „Israel“ bezeichnet, negative Attribuierungen sind durch
neutralere Prädikationen wie „bedrückend“, „rätselvoll“, „verschlossen“, „Ge-
heimnis“ ersetzt worden. Den Christen wird eine „Mitschuld“ an der „Ver-
schlossenheit Israels“ zugewiesen. Was vorher unmissverständlich rassistisch,
antisemitisch und völkisch-nationalistisch formuliert wurde, weicht hier einem
theologisch verkleideten Diskurs, der jedoch nicht darüber hinwegtäuschen kann,
dass in der Substanz nur Nuancen verändert worden sind, wenn „Schmerz“ und
„Leid“ der ganzen Christenheit“ sowie deren „Scham“ sich offenbar auf den ‚Irr-
weg‘ der Juden beziehen den die Christen nicht hätten verhindern können. Wenn
Althaus von „Mitschuld“ der Christen am aus seiner Sicht vermeintlich ‚verfehlten
Schicksal‘ der Juden spricht, dann ist darin keine implizite Distanzierung von anti-
semitischen Haltungen, sondern eher eine geschickt verklausulierte Schuldzuwei-
sung an das jüdische Volk enthalten, das, so muss man Althaus hier verstehen, an
seinem Geschick die eigentliche ‚Hauptschuld‘ selbst trage. Althaus passt seine
Sprache mit neuen Benennungen und Etikettierungen an die politischen und wis-
senschaftlichen Rahmenbedingungen an, ohne dabei von den begrifflichen Kon-
struktionen seiner früheren Werke maßgeblich abzurücken.

In einer Kurzbiografie, die Ulrich Neuenschwander in seiner Darstellung
der bedeutendsten theologischen Denker des 20. Jahrhunderts dem Artikel über
Emanuel Hirsch voranstellt, bleibt dessen politisches und theologisches Wirken
von 1933 bis 1945 völlig unberücksichtigt. Neuenschwander stellt lediglich fest,
Hirsch sei 1945 aufgrund seiner politischen Aktivitäten im NS-Staat vorzeitig
pensioniert worden (1974b: 9‒10). Der Historiker Ericksen dokumentiert hinge-
gen ausführlich, dass Hirsch selbst bereits im Mai 1945 seine Pensionierung aus
Gesundheitsgründen beantragt habe, um einer Entlassung im Zuge der Entnazi-
fizierung zuvorzukommen, zumal diese für ihn schwerwiegendere finanzielle

7.1 Man wolle das nicht als ein theologisches Schuldbekenntnis 181



sowie juristische Folgen verursacht hätte (Ericksen 1986: 260‒261). Hirsch starb
1972 in Göttingen. Er galt noch in der Nachkriegszeit als einer der bedeutendsten
Vertreter der deutschen protestantischen Theologie des 20. Jahrhunderts, hat sich
jedoch der Veröffentlichung von Schriften zu politischen Themen nach 1945 voll-
ständig enthalten. Bei der Betrachtung von Hirschs zwischen 1945 und 1972 er-
schienenen Schriften finden sich in erster Linie kritische Übersetzungen der Werke
Søren Kierkegaards, eine fünfbändige Geschichte der neuern evangelischen Theolo-
gie im Zusammenhang mit den allgemeinen Bewegungen des europäischen Denkens
(1949‒54), Lutherstudien, eine Reihe von belletristischen Romanen erbaulicher Art
im neoromantischen Stil sowie etliche unterschiedlich umfangreiche Schriften zu
diversen theologischen Themen. Hirsch tritt somit nach einer ca. zehnjährigen Un-
terbrechung (1940/41‒1950) mit einem umfangreichen Oeuvre von fachspezifi-
schen, übersetzerischen und auch schöngeistigen Publikationen wieder an die
Öffentlichkeit, offenbar im Bemühen, seine politische Rolle und seine dienstbare
wissenschaftliche Verfassertätigkeit unter der NS-Diktatur durch intensive Produk-
tion in verschiedenen politisch weitgehend unverfänglichen Bereichen dem Ver-
gessen anheimfallen zu lassen. Ericksen stellt unter Berufung auf diverse Quellen
fest, „daß Hirsch auch nach 1945 seine politischen Ansichten nicht geändert hatte
und daß politische Gespräche mit ihm unmöglich waren“ (Ericksen 1986: 263),
sowie dass „weder Reue noch eine kooperative öffentliche Gesinnung [...] die
Nachkriegsjahre von Emanuel Hirsch [ausgezeichnet]“ hätten (Ericksen 1986: 267).

Zu Hirschs Auffassung von der (Fach)sprache in der Nachkriegszeit gibt eine
kurze Schrift aus dem Jahr 1961 Auskunft. Es handelt sich um einen in der theolo-
gischen Fachzeitschrift Die Spur erschienenen Artikel mit dem Titel Vom Geschich-
tenerzählen (Hirsch 1961). Hier lassen einige Formulierungen aufhorchen. Hirsch
spricht in diesem Text über das Erzählen von Geschichten im Allgemeinen, bezieht
sich aber speziell auf die Wiedergabe von religiös erbaulichen Fiktionen, die auch
für den christlichen Religionsunterricht geeignet sein sollen. Zunächst unterschei-
det Hirsch dabei zwischen „Gauklern“, die „sich auf das Blenden, das Täuschen,
das Bestricken“ verstünden und denen ihre Leser „gern und willig [...] auf den
Leim“ gingen, und „wahrhaftigen Erzählern“, die an das von ihnen Erzählte „sel-
ber glauben“ und zu denen er selbst sich offenbar zählt (Hirsch 1961: 1). Die Be-
schreibung der von ihm favorisierten Rolle des „wahrhaftigen Erzählers“, der „als
selber Glaubende[r] rede[t]“, und des missbilligten „Gauklers“ wird mit einer Reihe
von Ausdrücken wortreich ausgestaltet:

Wahrhaftiger Erzähler

– träumendes Erahnen der Tiefen menschlichen Lebens
– inneres Geschütteltwerden und Erschauern
– geheimnisvolle Begegnungen zwischen Herz, Schicksal und Gott (4x)

182 7 Belastete und Besorgte



– Tiefen des ahnenden Herzens
– ehrfürchtig dem verborgenen Heiligen dienen
– die Geschichten tragende Seelentümer
– unerbittliche Wahrheit
– unerbittliche Folgerichtigkeit
– letzte heilige Unerbittlichkeit
– unerbittlicher Ablauf der Notwendigkeit
– grenzzersprengende Wahrheit (vom Wunder des Herzens) (2x)
– Tiefe der ethischen und religiösen Schau
– Gewahren und Erleiden der verborgenen göttlichen Heiligkeit
– Geschichten ziehen den Menschen empor auf den Weg zum höheren Menschsein
– Ahnung von höherem Menschsein [...] erwecken
– Emporbildung zum Menschsein

Gaukler

– technisch hochbegabter Darsteller
– Kunst, den Leser oder Hörer hineinzubetören in das vom Erzähler Ersonnene
– Schönfärbung
– Umzeichnung
– Entartung
– vom Idealen unwahre, übertriebene Bilder entwerfen

(Hirsch 1960: 1‒3)

Auf lexikalischer Ebene finden sich hier in Bezug auf den „Gaukler“ Lemmata, die
unmittelbar auf das Vokabular des Nationalsozialismus verweisen (wie z. B. „Ent-
artung“). Die Definitionen des „wahrhaftigen Erzählers“ sind hingegen reich an
Stilfiguren, die der neoromantischen Belletristik der ersten Jahrhunderthälfte oder
auch der Trivial- und Kitschliteratur entlehnt sind. Neben Pleonasmen wie „Ge-
schütteltwerden und Erschauern“ häufen sich semantische Konfigurationen, die
vage Umschreibungen von ekstatisch-elegischen Gefühlslagen darstellen, wie
etwa „träumendes Erahnen“, „Tiefen des ahnenden Herzens“; darüber hinaus
finden sich hermetische Begriffe wie „Seelentümer“, das durch das abstrahie-
rende Derivationssufix „-tum“ an typische Wortbildungsprodukte des NS-Jargons
erinnert und durch die eigentlich unzulässige Pluralform eines Abstraktums
jeder semantischen Referenz entkleidet ist, oder auch das im NS-Jargon notori-
sche „unerbittlich“ als positives Wertadjektiv; auffällig sind ferner zahlreiche
Kombinationen aus religiösen Vokabeln und Lemmata aus dem Wortfeld des Ge-
heimnisvollen, Unerklärlichen, die eigentlich im Widerspruch zum Klarheitsan-
spruch einer Fachsprache stehen, so etwa „geheimnisvolle Begegnung zwischen
Herz [...] und Gott“, das „verborgene Heilige“, „verborgene göttliche Heiligkeit“
etc. Insgesamt tritt das „Herz“ in romantischer Tradition hier an die Stelle des
Verstandes oder der denkenden Auffassungsgabe. Die den gesamten Text durch-
ziehende Bipolarität zwischen „wahrhaftigem“, offenbar religiös inspiriertem

7.1 Man wolle das nicht als ein theologisches Schuldbekenntnis 183



Autor und das Lesepublikum täuschendem „Gaukler“ erinnert zudem unzwei-
deutig an die Rhetorik der Rassendiskriminierung, wenn vom „Weg zum höheren
Menschsein“ oder von der „Emporbildung zum Menschsein“ auf der einen Seite,
also einer Art Ideal des Übermenschen, die Rede ist, auf der anderen Seite aber Au-
toren als „technisch hochbegabte Darsteller“, „Betörer“, „Schönfärber“ diskriminiert
werden, deren Werke dann als „Entartung“, „unwahr“ und „übertrieben“ verworfen
werden. Die Beschreibungen solcher „unwahrer“, nur „ersonnener“ literarischer
Werke rufen die antisemitische Propaganda gegen die als „undeutsch“ und damit
als vermeintlich gehaltlos und wertlos verunglimpften jüdischen Schriftsteller in Er-
innerung (vgl. z. B. Stapel 1928: 47‒49). In der unterschwellig in Hirschs anachro-
nistischer Rhetorik präsenten Ideologieverhaftung scheint bei diesem in den
Jahrzehnten nach 1945 keine nennenswerte gedanklich-sprachliche Neuorientie-
rung erfolgt zu sein. In rein theologisch ausgerichteten Fachpublikationen fällt
diese Tendenz weniger ins Auge. Aber auch hier ist die Diktion nicht frei von
kompromittierender Rhetorik, wenn etwa in der 1963 erschienenen auf einer Vor-
lesungsreihe basierenden Monographie Das Wesen des reformatorischen Christen-
tums, einer Neuausgabe des 1939 erstmalig publizierten gleichnamigen Werkes,
folgendermaßen argumentiert wird:2

Die geistigen Bewegungen der abendländischen Menschheit [...] finden in den neuen Kir-
chentümern ein freieres Feld des sich Auswirkens als in der sich wider die Reformation ver-
schließenden Papstkirche. Daher fällt die Führung im europäisch-amerikanischen Völker-
und Kulturkreise gerade in dem Augenblick, da seine weltgeschichtliche Stunde schlägt, den-
jenigen Völkern und Ländern zu, welche sich der Neugestaltung des christliche Glaubens er-
schließen. [Meine Hervorhebungen in diesem und in den fünf folgenden Zitaten]

(Hirsch 2000 [1963]: 9)

Neuerwachen der Geisthaftigkeit urchristlicher Religion [...]. Jungwerden und Lebendig-
werden natürlicher menschlicher Schaffensmacht und Innerlichkeit [...]. Aufs Ganze und
Unbedingte sich richtende Art der Herzensbildung [...]. (Hirsch 2000 [1963]: 65)

Gemeinschaft des Denkens, Wollens und Erlebens [...]. Eine alles belebende und bestim-
mende Herzmitte. (Hirsch 2000 [1963]: 76)

[...] daß Gott selbst mit seinem wunderlichen Heischen und Geben und Fügen der eigentlich
Bewegende, der das Herz in der Hand Haltende ist. Ob es nun gehorche oder trotze, komme
oder fliehe, verzage in Angst oder aufjauchze in Freude, verwirrt sei oder der Wahrheit hingege-
ben: immerdar ist es das auf Gott bezogene Herz. (Hirsch 2000 [1963]: 147‒148)

2 Zur Neuausgabe dürfte Hirsch nach Angaben des Herausgebers Arnulf von Scheliha „die
insbesondere in der letzten Vorlesung erkennbare Parteinahme für das nationalsozialistische
Regime in Deutschland [...] veranlasst haben“ (Scheliha 2000: VII).

184 7 Belastete und Besorgte



[...] der Pietismus [ist...] der Muttergrund für ein neues Aufblühen des deutschen Geistes
und der deutschen Seele geworden. Die Eigenheit der deutschen klassischen und roman-
tischen Dichtung ist ihre dem Ewigen sich öffnende Innerlichkeit. Sie bezeugt es in ihrer
Weise, daß diejenige Einbildungskraft, zu welcher der erbauliche Umgang mit den Gestal-
ten der Bibel im Luthertum erzieht, das eigentliche Geheimnis alles edleren Dichtens und
Denkens ist. (Hirsch 2000 [1963]: 149)

Man möchte wohl am liebsten sagen dürfen, daß die Nachfolge Jesu – eine vom germani-
schen Christentum erzeugte Vorstellung – in der Frömmigkeit des Mittelalters die Gegenkraft
wider die vielfältigen Entartungserscheinungen innerhalb der christlichen Frömmigkeit sei.

(Hirsch 2000 [1963]: 150)

Die zitierten Aussagen mögen genügen, um deutlich zu machen, dass trotz der
Überarbeitung des Werkes und dem Bemühen, dieses „unter den politischen, reli-
gionspolitischen und religiösen Vorzeichen Nachkriegsdeutschlands neu zu be-
stimmen“ (Scheliha 2000: VIII), der sprachlich-ideologische Grundtenor auch in
einer an Fachtheologen gerichteten und fachsprachlich sehr viel rigideren Schrift
nicht grundsätzlich modifiziert worden zu sein scheint. Germanozentrismus, der
teils freilich durch euro-amerikanischen Kulturzentrismus ersetzt wurde, eine Ver-
einnahmung des Christentums durch die germanischstämmigen Völker, ein neoro-
mantischer Gefühlskult, der mit einer autoritären Rhetorik des „Unbedingten“ und
„Unerbittlichen“ unterfüttert ist, sowie eine elitäre Verherrlichung des „deutschen
Geistes“ und der „deutschen Seele“ durchziehen diese Fachsprache weiterhin und
lassen den Ungeist früherer, ideologisch engagierter Schriften Hirschs weiter deut-
lich durchscheinen.

7.2 „Das Einverständnis mit der christlichen
Sprachüberlieferung ist gestört“ ‒ Sprachermächtigung,
Sprachverantwortung, Verstehenszumutung

Der Göttinger systematische Theologe Friedrich Gogarten hat mit der Monogra-
phie Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit (1953) einen für die protestantische
Theologie der deutschen Nachkriegsperiode wegweisenden Text publiziert. Es sei
daran erinnert, dass Gogarten sich nach einer vorübergehenden Phase der Soli-
darisierung mit der nationalsozialistischen Ideologie und Politik und mit den
Deutschen Christen weitgehend von der NS-Ideologie distanziert hat und sich
während des Hitler-Regimes weder durch Zugeständnisse an die NS-Ideologie
noch durch nennenswerte Missfallenskundgebungen hervorgetan hat. Gogarten
war Mitbegründer der Barthschen „Dialektischen Theologie“; er lehrte an der
Universität Göttingen ohne Unterbrechung von 1935 bis zu seiner Emeritierung

7.2 „Das Einverständnis mit der christlichen Sprachüberlieferung ist gestört“ 185



1955. Gogarten ist sicherlich kein völlig unbescholtener Repräsentant eines Neu-
anfangs nach dem Zusammenbruch des Jahres 1945, steht aber zusammen mit
Karl Barth für eine Wiederaufnahme der theologischen Diskurse der Epoche vor
1933 und somit für eine Synthese von Kontinuität und Neuausrichtung der syste-
matischen protestantischen Theologie.

Gogartens zentrales Thema in Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit ist das
Phänomen der Säkularisierung von „etwas, was bis dahin sakralen, gottes-
dienstlichen Zwecken diente“, das dann „für weltliche, säkulare Zwecke in Ge-
brauch genommen wird“ (Gogarten 1953: 7). Gogarten geht es in seiner Schrift
um einen „geistesgeschichtlichen Vorgang“, nämlich den der „Verwandlung
ursprünglich christlicher Ideen, Erkenntnisse und Erfahrungen in solche der
allgemein menschlichen Vernunft“ (Gogarten 1953: 7). Gogartens Diskurs über
die Säkularisierung erscheint bei näherer Betrachtung als eine stark abstrahie-
rende Abrechnung mit den Erfahrungen der Gewaltherrschaft und der Ideologi-
sierung aller gesellschaftlichen Instanzen, deren Zeuge und aufmerksamer
Beobachter er geworden war. Das geht aus zahlreichen Definitionen der „Säku-
larisierung“ bereits in der Einleitung hervor: Diese wird mittels folgender Syn-
tagmen semantisch umschrieben:

– Wirklichkeit, deren Urheber der Mensch kraft seiner Vernunft ist
– Selbständigkeit des Menschen
– Mensch wird zum selbständigen Herrn der Welt und seiner selbst
– Unheil
– Zersetzungserscheinung
– Form der Zersetzung und Zerstörung
– Entchristlichung christlicher Ideen
– heillose Erscheinung
– Verweltlichung der Welt

(Gogarten 1953: 8‒12)

Bei dieser Auflistung muss einschränkend darauf hingewiesen werden, dass
Gogarten die genannten Begriffe im weiteren Verlauf der Abhandlung zwei Teil-
mengen der „Säkularisierung“ zuordnet, die er mit einem zunächst linguis-
tisch-morphologischen Kunstgriff voneinander unterscheidet: Indem er die
„Säkularisierung“ in zwei Begriffe unterteilt, den „Säkularismus“ und die „Sä-
kularität“, gelingt es ihm, die negativen Aspekte der Säkularisierung von den
mit dem christlichen Glauben vereinbaren Aspekten derselben abzuspalten.
Auf diese Weise kann die „Säkularisierung“, die gemeinhin als Verweltlichung
religiöser Inhalte und Ideen verstanden wird, in eine negative, areligiöse, un-
christliche Tendenz, die als „Säkularismus“ mit dem häufig distanzierend für
Ideologien verwendeten Nominalisierungssuffix „-ismus“ gekennzeichnet wird,
sowie eine positive, mit dem Christentum vereinbare Auseinandersetzung mit

186 7 Belastete und Besorgte



äußerer Welt und Geschichte auseinanderdividiert werden. Letztere bezeichnet
Gogarten als „Säkularität“, womit durch die Ersetzung des Suffixes „-isierung“,
das etwas Prozesshaftes impliziert, durch das statische, einen Zustand anzei-
gende Suffix „-ität“ ein Aspekt in den Begriff implantiert wird, der das Moment
der Veränderung bzw. Verwässerung des christlichen Glaubens durch eine Her-
vorhebung der Standfestigkeit des Glaubens und seiner aktiven Konfrontation
mit dem Phänomen der „Säkularität“ als historischen Prozess ersetzt. Die Vor-
stellung von der schleichenden Wandlung des Christentums, das sich in der
Neuzeit durch Anverwandlung an weltliche Ideologien schließlich auflöst, wird
somit aus dem Begriff der „Säkularisierung“ herausseziert, um die christliche
Religion in ihrer protestantischen Ausprägung als Retterin aus dem vermeintli-
chen neuzeitlichen Zerfall der Religion heraustreten zu lassen. Linguistisch
und fachsprachlich bemerkenswert ist bei dieser Operation in erster Linie die
eigenwillige Schaffung eines Mikro-Begriffssystems, durch das der Begriff „Sä-
kularisierung“ zum Hyperonym zweier eigentlich einander widersprechender
Hyponyme gemacht wird, wobei dieser selbst seines landläufigen Signifikats
entäußert wird. Die Aufspaltung in zwei kontrastierende semantische Felder
lässt sich etwa folgendermaßen umreißen (vgl. Abb. 1):

„Säkularismus“ sei die „Entartung der Säkularisierung“ (!), ein „Heraustreten
aus dem fragenden Nichtwissen dem Ganzen gegenüber“ und ein „das Ganze in
einer Idee Denken, in dem es ihm verfügbar wird“, also ein „Verständnis der Ge-
schichte aus der planend vorweggenommenen Zukunft“ (Gogarten 1953: 138‒140).
Gogarten unterscheidet weiterhin zwei Arten des Säkularismus: auf der einen Seite
die „Heilslehren und Ideologien“, die aus der „Preisgabe des Nichtwissens“ erwüch-
sen und teils zu „geschichtlicher Wirkung und Macht“ geführt hätten, teils von
„ephemerer Bedeutung“ geblieben seien; auf der anderen Seite den Nihilismus, also
die Auffassung von der „Nutzlosigkeit jeder Frage, die über das Sichtbare und Greif-
bare hinausgeht“ (Gogarten 1953: 139‒140). Die „Säkularität“ sei hingegen ein „Ver-
bleiben im Säkularen“, d. h. im „fragenden Nichtwissen“, in dem die „Welt ‚nur‘
Welt“ sei und die Vernunft „in der ihr in ihrem eigenen Wesen gesteckten Grenzen“
gebraucht werde und „ihre Grenzen wahrt“, wobei die „schlechthinnige Rätselhaf-
tigkeit des Abgrundes der Zukünftigkeit“ dem geschichtlichen Menschen bewusst
bleibe und dieser „seiner selbst mächtig und für die Welt verantwortlich“ sei (Gogar-
ten 1953: 140‒142). Auf dem Schutzumschlag des Buches wird der Unterschied zwi-
schen „Säkularismus“ und „Säkularität“ noch etwas plakativer verdeutlicht, wenn
der „Säkularismus“ zusammenfassend als „Verhängnis“, als ein „Ausweichen in
die sogenannte Weltanschauung“ definiert wird, als ein „seltsames, das geistige Ge-
sicht der Neuzeit mit hundertfacher willkürlicher Wucherung bedeckendes und
entstellendes Gebilde der Ideologien“ sowie als „unheilvoller Versuch mit irgend-
welchen Ideologien einer vollkommenen Welt die Geschichte vorwegzunehmen“.

7.2 „Das Einverständnis mit der christlichen Sprachüberlieferung ist gestört“ 187



Dagegen wird die „Säkularität“ mit der neuzeitlichen Wissenschaft identifiziert,
die sich durch „methodische Strenge des Fragens und Forschens, ausschließliche
Orientierung an der zugänglichen Wirklichkeit, Nüchternheit gegenüber ideologi-
schen Anfechtungen“ auszeichne sowie dadurch, dass sie sich „dem Wagnis der
Geschichte in geschichtlicher Verantwortung“ aussetze (Gogarten 1953, Innenseite
Schutzumschlag). Im Schlussteil der Monographie fasst Gogarten den Unterschied
noch einmal durch eine Tautologie zusammen, indem er feststellt, dass der Säku-
larismus das Christentum zu einem „säkularistischen Gebilde“ werden lasse, da
der Glaube „hoffnungslos dem moralischen Mißverständnis verfällt“, während
es – richtig verstanden – ein „säkularisiertes Gebilde“ sei, das in der „Säkularität“
bleibe und bei dem die Vernunft „sich nicht der Zukünftigkeit versagt, deren Ge-
schick sie als die geschichtliche ausgesetzt ist, die durch den christlichen Glauben
endgültig geworden ist“ (Gogarten 1953: 317‒319). Gogartens linguistische Opera-
tion der Bedeutungsaufspaltung eines im theologischen Diskurs verankerten Be-
griffswortes durch die Schaffung zweier Hyponyme ist ein geschicktes Verfahren
zur semantischen Differenzierung durch Herstellung einer artifiziellen Polysemie,
mit deren Hilfe positive Bedeutungsaspekte eines Begriffs für die eigene Argumen-
tation vereinnahmt und von negativen Bedeutungsaspekten gleichzeitig Abstand
genommen werden kann. In Abb. 1 ist das hier von Gogarten neu entworfene Be-
griffssystem schematisch dargestellt.

Die Vorgehensweise Gogartens ist im Zusammenhang der wissenschaftlichen
Fachsprache der protestantischen Nachkriegstheologie insofern interessant, als
hier ein brisanter Fachbegriff in einem neuen politisch-gesellschaftlichen Kon-
text nicht einfach neu interpretiert wird, womit er dem neuen geistesgeschichtli-
chen Umfeld angepasst würde, sondern in einander widersprechende oder sogar
sich gegenseitig ausschließende Unterbegriffe diversifiziert wird. Gogarten definiert
„Säkularismus“ u. a. als „Entartung der Säkularisierung“, wobei er diese mit dem
Kampfbegriff der NS-Ideologie selbst inkriminiert, während „Säkularität“ als ein wis-

Säkularisierung

Säkularismus

Heilslehren
IdeologienNihilismus

Säkularität

Wissenschaft
Vernunft in 

Grenzen

Abb. 1: Begriffssystem Säkularisierung bei Gogarten (1953).

188 7 Belastete und Besorgte



senschaftlich-exaktes Weltbild erklärt wird, im Sinne einer vernunftgesteuerten Welt-
sicht, die aber die Religion nicht ausschließt. Beide sind demnach spezifische
Formen der Säkularisierung, wobei Gogartens oben zitierte Definition der
„Verwandlung ursprünglich christlicher Ideen, Erkenntnisse und Erfahrungen
in solche der allgemein menschlichen Vernunft“ im Fall des Hyponyms ‚Säkula-
rismus‘ durch das semantische Merkmal „vollständige vermessene Ersetzung der
christlichen Ideen“ spezifiziert werden müsste, das Hyponym ‚Säkularität‘ hinge-
gen durch „rationale, selbstbeschränkende Ergänzung der christlichen Ideen“.

Der gesamte Diskurs erscheint äußerst abstrakt, lässt sich aber ohne Weite-
res auf die politisch-historische Umbruchsituation von 1945 übertragen und kann
für den Theologen zur Deutung der wissenschaftlichen Irrwege und Verwerfun-
gen in den Jahren der Diktatur dienen. Nationalsozialismus und Kommunismus
wie auch andere religiöse oder politische ‚Heilslehren‘ können auf diese Weise
generell als Auswüchse einer fehlgeleiteten Säkularisierung etikettiert werden,
wohingegen die von der entnazifizierten und geläuterten Nachkriegstheologie
vertretene Denkweise als eine unkompromittierte und für einen Kompromiss zwi-
schen Religion und Rationalität eintretende Sonderform der Säkularisierung zu
verstehen wäre. So kann auf subtile und metasprachliche Weise die jüngere poli-
tische Geschichte und mit ihr die Gleichschaltung und Selbstanpassung der uni-
versitären Theologie letztlich als Resultat einer begrifflichen Unschärfe gedeutet
werden: Das „entstellende Gebilde der Ideologien“ und die „Nüchternheit gegen-
über ideologischen Anfechtungen“ sind in dieser Sichtweise begrifflich mehr
oder weniger deutlich voneinander abweichende Sonderformen desselben Phä-
nomens der „Säkularisierung“, eines für die Neuzeit charakteristischen und in
der theologischen Wissenschaft zentralen Begriffes. Damit sollen das verhängnis-
volle Abirren in den „Säkularismus“ der nationalsozialistischen Diktatur, in den
Stalinismus und in andere ‚Heilslehren‘ und deren katastrophale Folgen für die
Menschheit sicher nicht verharmlost werden. Dennoch erscheint Gogartens stark
abstrahierender, historische Schuld in begrifflich-semantische Wortanalysen ver-
lagernder Diskurs auch als Versuch einer Relativierung von Sachverhalten, bei
denen es klarer Worte und expliziter Distanzierungen bedurft hätte. Wenn Gogarten
den zu verwerfenden „Säkularismus“ als „Entartung der Säkularisierung“ bezeich-
net, scheint er die mörderische Ideologie des Nationalsozialismus mit deren eigenen
verbalen Mitteln rückwirkend bekämpfen zu wollen und fällt dabei selbst – bewusst
formulierend oder einen nach wie vor zeittypischen Terminus fahrlässig verwen-
dend – in den Jargon des Nazi-Regimes zurück. Sprachlich bewegt er sich dabei auf
dünnem Eis, da der Gedankengang seiner sonst durchgehend in geschliffener Spra-
che ausformulierten Schrift an solchen Stellen ad absurdum geführt wird, wenn
das im NS-Jargon als „entartet“ und als der deutschen, germanischen Art nicht
gemäß Bezeichnete nun zum Merkmal des verantwortungsbewussten Christentums

7.2 „Das Einverständnis mit der christlichen Sprachüberlieferung ist gestört“ 189



umgedeutet wird und umgekehrt das ideologisch Verblendete nun seinerseits als
„entartet“ etikettiert wird. Dass all dies schließlich in Gestalt einer weitgehend von
konkreten, realen Bezügen losgelösten Begriffsanalyse vollzogen wird, erweckt un-
weigerlich den Anschein des Versuches, sich der theologischen Fachterminologie
hier nicht zuletzt zur Rekonstruktion einer den Zeitraum von 1933 bis 1945 überdau-
ernden Kontinuität der protestantischen Universitätstheologie zu bedienen, deren
Verfehlungen während der NS-Diktatur durch eine von der theologisch ‚zutreffen-
den‘ Begriffsdefinition und -bezeichnung abweichende terminologische Deutung
zumindest in Teilen zu rechtfertigen sei. Auf diese Weise kann sich Gogarten
aus möglicherweise heiklen Debatten heraushalten und muss betroffenen Kollegen
nicht zu nahetreten, ohne sich dem Vorwurf der mangelnden theologischen Positi-
onsbestimmung gegenüber NS-Herrschaft und Holocaust aussetzen zu müssen.

Gerhard Ebeling (1912‒2001) und Helmut Thielicke (1908‒1986) gehören zu
einer jüngeren Theologengeneration, deren Karrieren durch Differenzen mit
dem NS-Regime bereits in den Anfängen unterbrochen wurden und die erst
nach 1945 als noch junge Theologen zu Rang und Namen kamen. Dabei gehö-
ren auch sie zur Generation von jüngeren Wissenschaftlern, die Diktatur und
Krieg bereits im Berufsleben stehend miterlebt haben und deren theologisches
Denken auch auf diesen Erfahrungen aufbaut. Ebeling war 1939 bis 1945 Pastor
der Bekennenden Kirche und 1954 bis 1956 sowie 1965 bis 1968 Professor für Sys-
tematische Theologie in Tübingen, 1956‒1965 und 1968–1979 für Dogmatik und
Fundamentaltheologie in Zürich. Helmut Thielicke wurde bereits 1936 auf den
Lehrstuhl für Systematische Theologie an die Universität Heidelberg berufen,
wurde jedoch 1940 aus politischen Gründen entlassen und war bis 1945 in Ra-
vensburg und in Stuttgart u. a. als Pastor im kirchlichen Dienst tätig. Thielicke
konnte seine Lehrtätigkeit in Tübingen 1945 wieder aufnehmen und wurde 1954
Gründungsmitglied der theologischen Fakultät der Universität Hamburg, wo er
bis zur Emeritierung im Jahr 1975 als Systematiker tätig blieb. Ebeling und
Thielicke gehörten zu den einflussreichsten Theologen der Übergangsgeneration
zwischen NS-Diktatur, Nachkriegszeit und bundesrepublikanischer Demokratie.
Als junge Theologen befanden sie sich im passiven Widerstand, verfügten aus
eigener Anschauung über Erfahrungen im Hinblick auf Krieg, Unterdrückung
und Gewaltherrschaft, und konnten unbelastet in der Bundesrepublik ihre wis-
senschaftlichen Karrieren verwirklichen. Auch in fachsprachlicher Hinsicht re-
präsentieren sie den Übergang von einer noch vom autoritären Ton der 30er und
40er Jahre geprägten Diktion zu einer sachorientierteren, behutsameren und de-
mokratischeren Sprache, die den Weg für neue Entwicklungen in der Fachspra-
che der 60er und 70er Jahre ebnete (vgl. Kap. 8).

Ein Blick in Publikationen aus der unmittelbaren Nachkriegszeit zeigt, dass
beide Theologen noch deutlich unter dem Eindruck der äußerlich überwundenen

190 7 Belastete und Besorgte



historisch-gesellschaftlichen und moralischen Katastrophe stehen, inhaltlich Wege
einer theologisch-kirchlichen Neubesinnung aufzeigen wollen, aber noch unüberseh-
bare Abhängigkeiten von Ausdrucksformen der autoritären Sprache der NS-Ideologie
erkennen lassen. So veröffentlicht Ebeling 1947 einen Vortrag mit dem Titel Kirchen-
zucht, in dem er die protestantisch-reformierte Form der Durchsetzung kirchlicher
und religiöser Vorschriften und Normen in Abgrenzung zu deren Gestalt im katholi-
schen und schwärmerischen Umfeld diskutiert. Beim Begriff der Kirchenzucht (Ebe-
ling 1947) handelt es sich zwar um einen Terminus, der in der protestantischen
Theologie geläufig ist, der aber in der jüngeren Theologie und kirchlichen Praxis
eine nur noch marginale Rolle spielt. So stellt Traulsen zu diesem Fachbegriff fest:

Ausgangspunkt ist die Überlegung, daß der christliche Glaube einen Gott wohlgefälligen
Wandel des Christen bedinge. [...] Kirchenzucht ist dabei (im Gegensatz zum kanonischen
Recht) nicht als Strafe zu verstehen. [...] Kirchenzucht soll dem einzelnen deutlich ma-
chen, daß er sich am Evangelium versündigt hat, und will ihn für Christus zurückgewin-
nen. Der Begriff ist freilich vielfach außer Gebrauch, ja sogar in Verruf geraten, da seine
schriftgemäße Übung durch jahrhundertelangen Mißbrauch unglaubwürdig gemacht und
zudem das Wort „Zucht“ heute mißverständlich geworden sei, ohne daß dadurch die
Sache als solche obsolet geworden wäre. (Traulsen 2008: 1)

In Ebelings mit dem Terminus Kirchenzucht überschriebener Publikation mani-
festiert sich genau diese Diskrepanz zwischen Kirchenzucht als theologischem
Fachterminus und dem Lexem Zucht als einerseits obsoletem, an autoritäre Ge-
sellschafts- und Erziehungssysteme gebundenem, andererseits, wie es Traulsen
ausdrückt, „durch jahrhundertelangen Missbrauch unglaubwürdig gemachtem“
und „heute missverständlichem“ Begriff. Tatsächlich wird das Lemma im Duden-
Wörterbuch in seiner nicht auf Pflanzen und Tiere, sondern auf Menschen bezo-
genen Bedeutung („strenge Erziehung, Disziplinierung“) als „veraltend“markiert
und mit Verwendungsbeispielen wie „strenge Zucht“, „eiserne Zucht“ illustriert.
Darüber hinaus wird das Lemma mit einer zweiten, als „gehoben, oft abwertend“
markierten Bedeutung „das Gewöhntsein an strenge Ordnung, Disziplin; das Dis-
zipliniertsein, Gehorsamkeit“ beschrieben, der wiederum als Anwendungsbei-
spiele „straffe, eiserne Zucht“, „preußische Zucht“, „Zucht und Ordnung“
zugeordnet werden.3 Zum Zeitpunkt des Erscheinens von Ebelings Artikel im
Jahr 1947 dürfte der Begriff einerseits zwar weniger negativ konnotiert gewe-
sen sein, andererseits ist es aber erstaunlich, dass er zwei Jahre nach dem
Ende der nationalsozialistischen Gewaltherrschaft von einem nicht kompro-
mittierten Theologen explizit und unkritisch zum zentralen Thema einer pro-
grammatischen Schrift herangezogen wird. Immerhin ist Zucht seit den 40er

3 https://www.duden.de/rechtschreibung/Zucht (letzter Zugriff 20.10.20221).

7.2 „Das Einverständnis mit der christlichen Sprachüberlieferung ist gestört“ 191

https://www.duden.de/rechtschreibung/Zucht


Jahren ein ‚kontaminierter‘ Begriff, insbesondere durch die morphologische
Verwandtschaft zu Lexemen wie Züchtung („planvolle Zeugung rassisch wert-
voller Menschen“, Brackmann und Birkenauer 1988: 209; „Schaffung einer
rassischen Elite mit Hilfe von Eugenik und Rassenhygiene“, Schmitz-Berning
2000: 706) oder Zuchtwart („von NS-Ideologen vorgeschlagener [...] Beamten-
Beruf“, dessen Aufgabe es sein sollte, „die Erbgesundheit des deutschen Vol-
kes [zu] überwachen“, Schmitz-Berning 2000: 706).

Dass der Terminus Kirchenzucht im Text äußerst frequent ist und etwa auf
den ersten zehn Seiten im Durchschnitt 4,5 Token pro Seite auftreten, kann auf
die Thematik des Aufsatzes zurückgeführt werden. Darüber hinaus ist der Text
jedoch durch ein dichtes Netz von synonymischen und dem semantischen Feld
der interpersonellen, auf Autorität und Unterordnung basierenden Hierarchie
durchzogen. Der Terminus Kirchenzucht selbst wird zunächst mittels verschie-
dener Wortbildungsverfahren, z. B. zu „Kirchenzuchtverfahren“ (Ebeling 1947:
12), „kirchenzuchtlich“ (12), „kirchenzuchtlos“ (12) etc., variiert, tritt aber auch
in Parallelkonstruktionen mit abgewandeltem Modifikator oder unterschiedli-
chen Attribuierungen auf, wie „Abendmahlszucht“ (11), „theologische Zucht“
(18), „Zucht in der Kirche“ (53), „Zucht an ihren [der Kirche] Gliedern (53) usw.,
daneben in der lateinischen Form „disciplina ecclesiae“ (18). Dass die häufige
Verwendung des Terminus Kirchenzucht in Ebelings Text allerdings nicht allein
durch die Fachsprachlichkeit dieses Begriffes begründet und damit neutralisiert
werden kann, beweist das dichte Netz von synonymischen und sinnverwandten
Ausdrücken, die im Folgenden in Auswahl aufgeführt werden:

– Autoritative Lösung der offenen Fragen
– Bann
– Disziplinierung
– Disziplinloser Individualismus
– Glaubensgehorsam
– Kirchenregiment
– Reinerhaltung
– Retention

– Statute und Gesetze
– Strafe
– Systematische Ordnung
– Taufbefehl
– Ungehorsam
– Uniformierung
– von Christus verliehene Vollmacht

(Ebeling 1947: 11‒12, 16‒20, 54‒59)

Die bis hierher auf die rein lexikalische Struktur beschränkte Betrachtung von
Ebelings Schrift vermag zunächst zu zeigen, dass am Beginn einer auch fach-

192 7 Belastete und Besorgte



sprachlichen Neuorientierung in der protestantischen Theologie ein Konflikt
besteht zwischen usueller Wortbenutzung mit durch das autoritäre Gesell-
schaftssystem verfestigten lexikalischen Präferenzen und innovativen inhaltlichen
Diskursen, die den Weg in eine demokratische, weniger autoritätsorientierte und
auf breiter Partizipation beruhende Theologie ebnen sollen. Tatsächlich ist eine
Diskrepanz zwischen einer autoritär-apodiktischen Tendenz in der Wahl der
lexikalischen Mittel und der inhaltlichen Ausrichtung auf einen grundsätzli-
chen, an Wertvorstellungen der antinationalsozialistischen Opposition und
der Bekennenden Kirche orientierten Neuanfang zu beobachten:

Im Verlauf einer [...] Diagnostizierung unserer kirchlichen Verhältnisse müßte der Blick
u. a. auf folgende Nöte gelenkt werden: daß [...] in der Praxis der uneingeschränkten Kin-
dertaufe ein fortgesetzter Ungehorsam gegen den Taufbefehl Jesu Christi ist, daß die Ab-
nahme des Konfirmationsgelübdes im Rahmen der Volkskirche diesen Ungehorsam mit
einer fortgesetzten Lüge zu decken sucht, daß die fehlende Abendmahlszucht das Sakra-
ment weithin nur den religiösen Bedürfnissen anonymer, zu nichts verpflichteter Indivi-
duen dienen läßt, statt der Erbauung der Gemeinde, daß die Verwaltung des Schlüsselamts
zur Form der allgemeinen und darum unkonkreten und unpersönlichen Beichte und Abso-
lution verkümmert ist und darum durch den Verlust der Privatbeichte den konkreten Trost
der Absolution, durch das Fehlen eines geistlichen Kirchenzuchtverfahrens den Dienst brü-
derlicher Seelsorge und durch den grundsätzlichen Verzicht auf Retention und Bann den
Ernst des Evangeliums verdunkelt hat, [...] und da gerade die Restbestände kirchenzuchtli-
chen Handelns bei diesen Anlässen das echte Wesen der Kirchenzucht nur entstellen und
diskreditieren, daß ein disziplinloser Individualismus das geistige Amt ebensowenig wie
eine gemeindeferne Bürokratie das Kirchenregiment Werkzeuge des heiligen Geistes sein
lassen und wir so im Bereich des Amtes das getreue Spiegelbild einer kirchenzuchtlosen
Kirche wiederentdecken, und schließlich daß der Kampf der Bekennenden Kirche, in dem
doch im Grunde um die Frage der Kirchenzucht gestritten und gelitten wurde, so wenig
Frucht gebracht hat, daß es ihr jetzt, wo ihr Gelegenheit zum Handeln gegeben ist, so sehr
am klaren Selbstverständnis zu mangeln scheint, daß ihr Weg in eine Restauration der
alten kirchlichen Verhältnisse auszumünden droht, statt daß nun mit der Frage der Kir-
chenzucht ernst gemacht würde. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Ebeling 1947: 11‒12)

Das lange Zitat illustriert eindrücklich die oben skizzierte Asymmetrie zwischen
dem vehementen Appell zur theologisch-kirchlichen Neubesinnung und dem
sprachlichen Verhaftetsein in autoritären Begrifflichkeiten. Der diskreditierte
Gehorsam der kirchlichen und theologischen Amts- und Würdenträger gegen-
über einer weltlichen Macht soll durch bedingungslose Unterwerfung unter die
spirituelle „Befehlsgewalt“ von Theologie und Kirche ersetzt werden. Unter Be-
rufung auf die Bekennende Kirche, die der erzwungenen Verweltlichung und
Gleichschaltung des kirchlichen Lebens mit unterschiedlichen Maßnahmen zu
widerstehen versucht hat, propagiert Ebeling hier eine Kontinuität der Selbst-
besinnung der Kirche auf eigene Grundsätze und Bekenntnisse, die jetzt ohne
staatliche Unterdrückung in Freiheit fortgeführt werden könnten. Anders als

7.2 „Das Einverständnis mit der christlichen Sprachüberlieferung ist gestört“ 193



vielen seiner ehemals regimetreuen Kollegen geht es Ebeling hier um eine radi-
kale und eindeutige Abkehr von der jüngsten Vergangenheit, aber auch ihm ge-
lingt es hier noch nicht, sich von Diktion und Rhetorik der totalitären Epoche
zu lösen. Die angestrebte Kirchenzucht wird etlichen Verfallserscheinungen wie
„fortgesetzter Ungehorsam“, „fortgesetzte Lüge“, „zu nichts verpflichtete Indi-
viduen“, „Verkümmerung“, „Verdunkelung“, „Entstellung“, „Diskreditierung“,
„disziplinloser Individualismus“ gegenübergestellt. Die Kirchenzucht steht all
dem als hypothetisches, aber nicht mehr zum Einsatz gebrachtes autoritäres Er-
ziehungsmittel mithilfe von „Retention“, „Bann“, „Befehl“, „Disziplinierung“
etc. gegenüber, das sich aber als unwirksam erweise, da mit ihm nicht mehr
„ernst gemacht“ werde. Das ganze Szenario wirkt somit wie eine Drohkulisse,
die für eine Rückkehr zur nicht kompromittierten protestantischen Religiosität
steht. Ebeling fordert im Grunde eine Verinnerlichung und Rückbesinnung auf
wesentliche Inhalte der kirchlichen und theologischen Praxis, tut dies aber mit
martialischen lexikalischen Mitteln, die das Inhaltliche hinter der semantisch-
pragmatischen Form der sprachlichen Ausdrucksmittel in den Hintergrund tre-
ten lassen. Dass es ihm nicht eigentlich um eine autoritäre Wiedereinsetzung
der Kirchenzucht als Instrument zur Bestrafung, Verfolgung oder Ausgrenzung
geht, erhellt u. a. aus einem Vergleich mit der juristischen Strafverfolgung im
Schlusskapitel:

Beruhte die Kirchenzucht auf der Vollmacht menschlichen Rechts, dann eigneten ihr
ebenfalls diese drei Kennzeichen: Gesetzlichkeit, Strafmittel und Gewaltanwendung
unter dem Rechtsschutz des Staates als ultima ratio. Die Kirchenzucht ist oft genug in die-
ser Weise mißverstanden und entstellt worden. Der horror, den das bloße Wort Kirchen-
zucht allgemein, auch in kirchlichen Kreisen, hervorruft, beruht auf dieser Vorstellung.
Nun geschieht aber die Kirchenzucht nicht kraft menschlicher Rechtssetzung, sondern in
der der Kirche von Christus verliehenen Vollmacht. (Ebeling 1947: 54)

Kirchenzucht ist in der Tat ein Fachterminus, dessen Missverständlichkeit Ebe-
ling hier selbst einräumt und den er resemantisieren und auf seinen eigentli-
chen begrifflichen Bedeutungsgehalt zurückführen will. Dass er das mit einer
gegenläufigen Begrifflichkeit zu bewerkstelligen sucht, ist charakteristisch für
eine Fachsprache im Umbruch, die sich noch vom Ballast einer alles durchdrin-
genden Sprache der Gewalt und des autoritären Unterwerfungsgehorsams zu
befreien bemüht ist.

Das Phänomen der Suche nach einer neuen, unbelasteten Fachsprache
lässt sich auch in den frühen Nachkriegsschriften Helmut Thielickes beobach-
ten. Im selben Jahr wie Ebelings Schrift zur Kirchenzucht erscheint dessen auf
einer Vortragsreihe basierende Monographie Fragen des Christentums an die
moderne Welt mit dem Untertitel Untersuchungen zur geistigen und religiösen
Krise des Abendlandes (Thielicke 1947), in der dieser sich, ähnlich wie Barth

194 7 Belastete und Besorgte



und andere Theologen der „Krisis“ nach dem Ersten Weltkrieg, bemüht, die
protestantische Theologie und Kirche im Moment des Neuanfangs nach dem
Zusammenbruch zu positionieren. Thielicke bezieht sich ganz explizit und
ohne Umschweife auf das verhängnisvolle Erbe der nationalsozialistischen
Ideologie und räumt sogar deutlich ein, dass

die Folgen, die das vergangene Regime durch Propaganda, durch „Schulung“ und vor
allem durch seine ganze Atmosphäre in den Menschen gezeitigt hat [...] nicht mit aufge-
hoben [sind], wenn das System dieser Menschenbehandlung sein Ende erreicht hat. Wir
können auf Schritt und Tritt beobachten, wie unter der Decke veränderter Begriffe und
Programme weithin dieselben Kategorien des Sehens wirksam sind und unser Blickfeld
bestimmen. (Thielicke 1947: X)

Thielicke beklagt eine Tendenz zur Modifizierung von Benennungen auf rein
sprachlicher Ebene unter Beibehaltung des semantischen Gehaltes oder anders
gesagt eine Fortführung des von Diktatur und Ideologie deformierten Denkens
bei dessen gleichzeitiger Maskierung durch veränderte Begrifflichkeiten, die
durch sprachlich-formale Innovation auch eine Reformierung der Bedeutungsin-
halte vorspiegeln sollen. Im Grunde geht es auf fachsprachlicher Ebene hier um
die Frage nach dem Risiko der nur scheinbaren Neuausrichtung des Denkens
und des Urteilens durch bloße sprachliche Umetikettierung – ein Phänomen, das
heute etwa im Kontext der ‚politisch korrekten Sprache‘ diskutiert wird. In der
theologischen Fachsprache als solcher dürfte diese Gefahr weniger relevant sein,
da sich Fachsprache per se durch objektive Klarheit und definitorische Eindeutig-
keit auszeichnet. Hier steht eher das Problem der ‚Kontaminierung‘ eigentlich
unpolitischer Begriffe der theologischen Fachsprache durch Missbrauch seitens
der nationalsozialistischen Propaganda im Raum. Dies konnte am Beispiel des
Begriffs Kirchenzucht in Ebelings Text verdeutlicht werden, der trotz der ausführ-
lichen definitorischen Klarstellungen des Autors kaum von ideologischen Konno-
tationen befreit werden konnte, die dessen unbelastetes Verständnis trüben. Es
sind also eher lexikalische Einheiten, die, auch wenn sie nach 1945 mit
neuer Stoßrichtung verwendet werden, aufgrund ihrer Vereinnahmung durch NS-
Ideologie und NS-Propaganda zu viel konnotativen Ballast mit sich führen, als dass
sie, auch bei Neufestlegung begrifflicher Inhalte, ohne weiteres in fachsprachliche
Kontexte einer erneuerten demokratischen Theologie integriert werden könnten.

In der Einleitung zu Thielickes Schrift wird dies an einem gewissen Kontrast
deutlich, der sich zwischen der expliziten inhaltlichen Abkehr von einer Theologie
der ideologischen Unterwerfung, der Anpassung an staatliche Willkür, der Recht-
fertigung von Unrecht sowie der autoritär verordneten Unmenschlichkeit auf der
einen Seite zeigt und einem Stil, der auf der anderen Seite immer wieder dem Vo-
kabular und den Ausdrucksformen der NS-Ideologie nahekommt:

7.2 „Das Einverständnis mit der christlichen Sprachüberlieferung ist gestört“ 195



Der Baum, der sich in diesen giftigen Früchten verraten hat, ist mit der Liquidierung
jenes Systems noch keineswegs selber tot. (Thielicke 1947: IX)

So verfolgt dieses Buch [...] das ausgesprochen praktische Ziel, die Vergangenheit in
einem echten Sinne liquidieren zu helfen und den Aufbruch zu neuen Ufern anzuregen.

(Thielicke 1947: X)

Vielleicht daß darin die tragische Mission unseres Vaterlandes in den vergangenen Jahren
seine tiefsten Selbsterniedrigung zum Ausdruck kommt: jenes Verhängnis in allen seinen
Formen ausgelebt zu haben und darin sichtbar zu machen, in welche Fremde und an wel-
chen „Schweinetrog“ es führt (Lukas-Evangelium 15,16). (Thielicke 1947: XI)

Wenn Thielicke hier zurecht einen „Aufbruch zu neuen Ufern“ fordert, tut er
das noch in einer sprachlichen Form, die sich nur mühselig von sprachlichen
Gewohnheiten der jüngsten Vergangenheit zu lösen vermag. Auch wenn eine
radikale Abkehr von der Vergangenheit in der Sache richtig ist, ist ein Voka-
bular, das Elemente wie „Liquidierung“ oder „Schweinetrog“ (trotz des Ver-
weises auf biblische Provenienz im letzteren Fall) enthält, ein noch erkennbarer
unmittelbarer Reflex der Propagandasprache. An anderer Stelle setzt sich Thieli-
cke mit dem nationalsozialistischen Vokabular auseinander, das die protestanti-
sche Theologie der 30er und 40er Jahre stark geprägt hat, wie oben gezeigt
werden konnte. So wird etwa der Schlüsselbegriff Art mit Ableitungen wie art-
gemäß etc., der in der Theologie der NS-Zeit omnipräsent war, von Thielicke
aufgegriffen:

Ferner ist hier die Wurzel für die These zu finden, Religionen müßten „artgemäß“ sein. In
der Tat: von hier aus gesehen, können sie in ihrer Eigenschaft als Spiegelbilder ja gar
nichts anderes sein. Viel wichtiger dabei ist freilich, daß sie auch menschengemäß sein
sollen. (Der Begriff artgemäß bedeutet nur eine Spezialisierung und in gewisser Weise
auch eine Tarnung des Begriffes menschengemäß.) Damit, daß man sich die Religion „men-
schengemäß“ wünscht, verfolgt man das innerste Interesse, daß es ja nichts geben möchte,
was über mir steht und nicht von meinen Gnaden und in Abhängigkeit von meinen Wün-
schen und Werturteilen lebt! Daß es ja keinen Richter geben möchte, der mich in Frage stel-
len und über mich verfügen kann! Eine in sich identische Wirklichkeit ‒ und Gott ist ja auf
mir gewachsen! ‒ kann sich aber nicht in Frage stellen. So hat sich der Mensch Gott vorher
auf den Leib geschrieben, ehe er an ihn glaubte. So ist dieser zum Gott „nach Maß“ gewor-
den, der glatt anliegt und keine Druckstellen und Widerstände ergibt. (Thielicke 1949: 35)

Wenn Thielicke hier den Begriff artgemäß als Hyponym des Begriffes menschenge-
mäß klassifiziert, ignoriert er dessen ideologische Provenienz, um ihn mit einer
theologischen Argumentation zu widerlegen. In der Tat verwirft er einen Gott, der
vom Menschen, sei es individuell, sei es im Rahmen einer überindividuellen Ideo-
logie, „nach Maß“ vorgestellt wird; allerdings überrascht es auch hier wieder, dass
das Vokabular der nationalsozialistischen Rassentheorie weitgehend unkommen-

196 7 Belastete und Besorgte



tiert in einen neuen Kontext gestellt und theologisch-fachintern diskutiert wird.
Dass dies im Fall von Ebeling und Thielicke nicht geschieht, um eine ‚völkische‘
Theologie in die neue Zeit herüberzuretten, steht außer Zweifel; vielmehr beruht
das Phänomen hier auf der Schwierigkeit, eine alle öffentlichen Diskurse für mehr
als ein Jahrzehnt durchdringende Sprache aus dem theologischen Sprechen und
Schreiben herauszuhalten, was nicht immer gelingt. Dennoch zeigt die grundsätz-
liche Einbettung der Ausführungen beider Theologen in einen fachsprachlich wie
inhaltlich einen geläuterten Aufbruch markierenden Fachstil, dass es sich um lexi-
kalisch-stilistische Divergenzen auf der sprachlichen Oberfläche handelt. So dis-
tanziert sich Thielicke dann auch vehement von einer Propagandisierung der
Predigtsprache, was zweifellos umso mehr auch für die wissenschaftlich-
theologische Fachsprache gilt:

Propagandatreiben heißt zweckbestimmt und effekthaschend reden, ohne daß damit im
geringsten gesagt ist, daß der Redner selbst daran glaubt. [...] Mit anderen Worten: Die
sogenannten Propaganda-„Wahrheiten“ sind unabhängig von der persönlichen Überzeu-
gung des Redenden. Die einzige persönliche Überzeugung dabei ist die, daß jetzt im
Reden eine bestimmte Absicht verwirklicht wird und ‒ verhüllt werden muß. Auch ver-
hüllt ‒; denn wenn sie herauskäme, „verstimmt“ sie. [...] Die furchtbarste Gefährdung der
Predigt ist heute die Gefahr ihrer Verwechslung mit der Propagandarede. Wenn [...] man
sich bei Kasualien ganz unter den Eindruck der Feierlichkeit stellt und die Worte [...] nur
den Sinn haben, diese Feierlichkeit zu erregen, so liegt diese Verwechslung von Predigt
und Propaganda vor. (Thielicke 1947: 238‒239)

Mit dieser auf die Predigtsprache als theologische Praxis-Fachsprache bezoge-
nen terminologischen Klarstellung formuliert Thielicke gleichzeitig auch ein
Programm für die wissenschaftliche Fachsprache der Nachkriegstheologie: Es
soll nicht mehr wie bisher „zweckbestimmt“ und „effekthaschend“, außerdem
nicht mehr „verhüllend“ gesprochen (und geschrieben) werden. Mit anderen
Worten sollen die Fachsprache und sogar die per se rhetorisch ausgerichtete
Predigtsprache von Stilmitteln freigehalten werden, die primär auf rhetorische
Wirkung abzielen; diese Wirkung, die im Dienst einer bestimmten Absicht
stehe, die durch den Einsatz persuasiver und appellativer sprachlicher Mittel
gleichzeitig auch verhüllt werden solle, muss nach Thielickes Aussage in den
Hintergrund treten, um die eigentliche inhaltliche Aussage der fachsprachli-
chen Rede wieder deutlich erkennbar werden zu lassen. Es geht demnach nicht
mehr um das sprachlich professionell gestaltete, mit rhetorischen Mitteln ge-
schickt betriebene, also propagandistische Hervorrufen einer Überzeugung im
Leser oder Zuhörer, unabhängig von der Überzeugung des Sprechers oder Au-
tors, sondern vielmehr um das Ablegen eines authentischen Wahrheitszeugnis-
ses ohne die vorherrschende Intention, im Adressaten eine spezifische Haltung
zu evozieren. Damit distanziert sich Thielicke nicht nur vom nationalsozialisti-

7.2 „Das Einverständnis mit der christlichen Sprachüberlieferung ist gestört“ 197



schen Propagandaton, sondern gleichzeitig auch von einem nicht auf wissen-
schaftlicher Erkenntnis beruhenden, lediglich suggestiv geprägten, mehr auf
Überredung als auf argumentativer Überzeugung fußenden Predigtton. Mit die-
ser Tendenz bringt er somit neben der Abstandnahme von der ideologisch ver-
einnahmten Theologie der Hitlerzeit gleichzeitig seine Skepsis gegenüber der
Rhetorik der Zwischenkriegsfachsprache Barths und seiner akademischen Ge-
folgsleute zum Ausdruck. Wenn er sich stellvertretend gegen die homiletische
und fachsprachliche Verwendung von „Worten, die nur den Sinn haben, Feier-
lichkeit zu erregen“ wendet, impliziert dies, dass der Einsatz sprachlicher
Kunstmittel zur Evozierung emotionaler Gemütszustände grundsätzlich aus
fachsprachlichen Diskursen herauszuhalten sei. Dies gilt demnach nicht nur
für politische Ideologien, die zu Hass, Intoleranz, Nationalismus und Selbst-
überhebung aufstacheln, sondern umgekehrt auch für theologische Diskurse,
die bestimmte ekstatische, andachtsvolle oder gewissenssedierende Stimmun-
gen hervorrufen sollen, ohne auf argumentativen Herleitungen aufzubauen.
Thielicke plädiert damit für eine Rückbesinnung der theologischen Forschung
auf eine wissenschaftlich fundierte Experten- und Praxissprache im eigentli-
chen Sinne, die sich weder von politischen Ideologien gängeln lässt noch sich
von einer Rhetorik der empfindsamen Individualfrömmigkeit oder kollektiven
Erweckungseuphorie mitreißen lässt.

Thielicke und Ebeling stehen somit für eine jüngere Theologengeneration,
die eine konsequente Neuorientierung auf eine strenge Wissenschaftlichkeit
und rationale Objektivitätsverpflichtung in der theologischen Fachsprache und
darüber hinaus auch in der homiletischen Praxissprache anstreben. Anfängli-
che sprachliche Unschärfen, Kontinuitäten und ‚Rückfälle‘ in ideologische
Sprachmuster sind bei ihnen symptomatisch für die Neuorientierungsphase der
frühen Nachkriegszeit. Während aber andere Autoren bei einer restaurativen
oder nur vordergründig geläuterten Begrifflichkeit verharren, zeigt die Lek-
türe späterer Schriften der beiden Theologen, dass ihnen an einem Aufbruch
in Richtung einer exakteren Wissenschaftlichkeit gelegen ist, womit sie zu
den maßgeblichen Wegbereitern einer sachlichen und objektivierbaren the-
ologischen Wissenschaftssprache zu zählen sind, die nach einer mit anderen
institutionalisierten universitären Fachbereichen vergleichbaren und auf
allgemein anerkannten Kriterien akademischen Arbeitens fußenden Aus-
richtung strebt.

Bei der Lektüre späterer Werke Ebelings und Thielickes ist diese Tendenz der
fachsprachlichen Läuterung evident. So widmet Gerhard Ebeling eine ganze Mo-
nographie der Einführung in die theologische Sprachlehre (Ebeling 1971), die hier
inhaltlich nicht ausführlich diskutiert werden kann, die aber, wie schon der Titel
suggeriert, als eine programmatische Schrift zur Bewusstmachung der im-

198 7 Belastete und Besorgte



mensen Bedeutung einer aufmerksamen Sprachverwendung im theologisch-
wissenschaftlichen Diskurs angesehen werden kann. Im Einzelnen geht es in
Ebelings Werk um Wortsemantik, Sprachkritik, Referenz, Hermeneutik, Sprech-
handlungen, Verständlichkeit, Verständigung, sprachliche Aspekte der kontro-
versen Auseinandersetzung und andere Themen einer explizit linguistischen
Betrachtungsweise der theologischen Fachsprache. Ebeling leitet seine Schrift
mit der Diagnose einer Krise in der theologischen Fachsprache und der christli-
chen „Sprachüberlieferung“ insgesamt ein:

Überdruß an der Sprache, Überdruß am Wort ‒ so läßt sich formelhaft andeuten, was die
heutige Krise des Christentums ausmacht, worin sie ihre tiefste Wurzel hat. Das Vertrauen
auf das, was für das Leben des christlichen Glaubens, zumal in dessen reformatorischer
Gestalt, konstitutiv ist: nämlich auf das Wort, ist weitgehend geschwunden. Im Gegen-
schlag zur dialektischen Theologie, die in bewußter Rückwendung zum reformatorischen
Erbe sich selbst als Theologie des Wortes ausgab, herrscht heute geradezu eine Allergie
gegenüber der anspruchsvollen, aber als inhaltsleer empfundenen Rede vom Worte Got-
tes. Sie erscheint als eine Art magischer Formel, als Ideologie oder als bloße Redewen-
dung, deren verantwortlicher Vollzug nicht mehr erschwinglich ist. [...] Wir haben es
nicht mit einer bloßen Augenblicksreaktion auf die Strapazierung eines theologischen Be-
griffs zu tun. War doch selbst die Theologie des Wortes aus der tief durchlittenen Erfah-
rung der Schwäche und Ohnmacht christlichen Wortes erwachsen, aus der Anfechtung
durch Überdruß am herkömmlichen kirchlichen Wort, ja aus der Ergriffenheit durch die
Paradoxie des Wortes Gottes im Menschenwort als einer unmöglichen Möglichkeit. Das
entsprach mutatis mutandis dem Kampf [...] gegen den orthodoxen, rationalistischen
oder einen traditionalistischen Wortoptimismus, dem gerade die um sich greifende Infla-
tion des christlichen Wortes und damit der Schwund an Vertrauen zum Wort zur Last zu
legen war. Es zeichnet sich hier ein Sachverhalt ab, mit dem die Theologie der Neuzeit
sich von jeher auseinanderzusetzen hatte und der ein durchlaufendes Grundmotiv der
neueren Theologiegeschichte darstellt: Das Einverständnis mit der christlichen Sprachüber-
lieferung ist gestört. (Ebeling 1971: 3‒5)

Ebeling diagnostiziert hier am Anfang der 70er Jahre des 20. Jahrhunderts eine
„Krise des Christentums“, die seiner Auffassung nach auf einer Krise der theol-
ogischen Sprache und auf einem Vertrauensverlust gegenüber dem christlich-
religiösen Wort beruhe. Er illustriert diese Beobachtung mit Formulierungen
wie „Überdruss am Wort“, „Überdruss an der Sprache“, „Allergie gegenüber
der [...] als inhaltsleer empfundenen Rede vom Worte Gottes“, Wahrnehmung
der religiösen Sprache als „eine Art magischer Formel, als Ideologie oder als bloße
Redewendung“ und schließlich als „Störung der christlichen Sprachüberliefe-
rung“. Er räumt ein, dass die „Theologie des Wortes“ der Dialektischen Theologie
ursprünglich eine Überwindung des Versagens des christlichen Wortes in der Kata-
strophe des Ersten Weltkrieges sowie aufgrund der Rationalisierung und unreflek-
tierten Traditionsverhaftung der theologischen Sprache des 19. Jahrhunderts habe
herbeiführen sollen, bemängelt aber, dass sich aus dieser vermeintlichen Überwin-

7.2 „Das Einverständnis mit der christlichen Sprachüberlieferung ist gestört“ 199



dung des überkommenen „Wortoptimismus“ dann wiederum eine Aversion gegen
die „Wortergriffenheit“ und die magisch-paradoxale Sprache der „Wort-Gottes-
Theologie“ der Zwischenkriegszeit entwickelt habe. Dass die Skepsis gegenüber
dieser Sprache der formverliebten, oft hermetischen Rhetorik auch mit deren Ver-
einnahmung und Pervertierung durch die Sprache der ‚völkischen‘ Erwähltheits-
theologie zu erklären ist, erwähnt Ebeling nicht explizit. Dies ist aber zweifellos
eine weitere Ursache für die „Störung“ des „Einverständnisses mit der christlichen
Sprachüberlieferung“ und damit auch für eine Suche nach einer Sprache, die ei-
nerseits dem rationalistischen Weltbild des ausgehenden 20. Jahrhunderts gerecht
werden kann, andererseits aber auch dem Bedürfnis nach Verinnerlichung und
Spiritualität Raum gibt.

Ebelings programmatische Schrift zur theologischen Sprachlehre stellt den
Versuch einer theoretischen Grundlegung für eine zeitgemäße und angemes-
sene theologische Fachsprache der zweiten Nachkriegstheologie mit ihren im-
mensen Herausforderungen und unausweichlichen Widersprüchen dar, die für
die theologische Fachsprache der zweiten Jahrhunderthälfte von beträchtlicher
Bedeutung ist. Denn Ebeling versucht hier das Dilemma der modernen theolo-
gischen Wissenschaft, das für ihn in erster Linie eine Krise der Sprache ist,
nicht nur zu beschreiben, sondern auch Wege zu dessen Überwindung aufzu-
zeigen, wobei die „theologische Sprachlehre“, die ein „Krisensymptom und
eine Notmaßnahme“ sei, „bestenfalls sich selbst überflüssig [...] machen solle“
(228), insofern als die Bewusstmachung der Krisenphänomene mit deren Behe-
bung gleichgesetzt werden soll.

Ebelings Sprachlehre ähnelt in vielen Punkten in frappierender Weise den
Konversationsmaximen (cooperative principles) von Paul Grice, die er im Ab-
schnitt Logic and Conversation des Vorlesungskompendiums Studies in the Way
of Words erstellt (Grice 1989: 24‒28). So benennt Ebeling als Grundprinzipien
einer theologischen Sprache die Begriffe „Sprachermächtigung“, „Sprachver-
antwortung“, „Verstehenszumutung“ und „Verständigung“.

Mit dem angesichts der historischen Konnotation immer noch reichlich un-
glücklich gewählten Begriff „Sprachermächtigung“ spielt Ebeling zunächst auf
die Notwendigkeit an, in der theologischen Sprache der Wahrheit verpflichtet
zu sein: „Sprachermächtigung wäre ein Zur-Wahrheit-Kommen, das den Men-
schen dazu frei macht, ohne Selbstwiderspruch von der Sprache Gebrauch zu
machen“ (Ebeling 1971: 217); die Sprache müsse „uneingeschränkt der Wahr-
heit verpflichtet sein“ (239), denn „Wahrheit ist das Reich der Sprache“ (241).
Damit bewegt sich Ebeling im Bereich einer der von Grice aufgestellten grund-
sätzlichen Konversationsmaximen, die eine erfolgreiche Kommunikation über-
haupt erst ermöglichen, nämlich: „Try to make your contribution one that is true“
bzw. „Do not say what you believe to be false“ und “Do not say that for which you

200 7 Belastete und Besorgte



lack adequate experience“ (Grice 1989: 27). Dieses für die menschliche Kommuni-
kation grundlegende Prinzip spezifiziert Ebeling seinerseits für die theologische
Sprachlehre, indem er ‒ sicherlich auch unter Bezug auf die Sprachmissbräuche in
der politisch vereinnahmten Theologie der Zeit vor 1945 ‒ eine klare Abgrenzung
von „Propaganda und Pseudowahrheiten“ vornimmt, unter die er u. a. „ein pedan-
tisches Haften an Teilwahrheiten; ein hartnäckiges Sichverschanzen hinter toten
Richtigkeiten; ein bösartiges, lebenzerstörendes Umgehen mit Wahrheiten, die aus
ihrem Lebenszusammenhang herausgerissen sind“ zählt. Hier wird zunächst die
Relativität des Wahrheitsbegriffs thematisiert, der Wahrheitswert einer ausschließ-
lich objektiven Wahrheit in Frage gestellt und schließlich die Wahrheit demgemäß
im Weiteren in objektive und subjektive Wahrheit ausdifferenziert. Aus dem „sub-
jektiven Wahrheitsbewusstsein“, das der objektiven Wahrheit nicht zum Opfer
gebracht werden dürfe, resultiert bei Ebeling die Notwendigkeit der „Wahr-
haftigkeit“ und des „Wahrheitswillens“, die die theologische Sprache somit
gegenüber der weltlichen wissenschaftlichen Sprache auszeichne.

Zweitens spielt der Begriff der „Sprachverantwortung“ eine entscheidende
Rolle, der als „das Wahrnehmen der Sprachsituation und [...] das Wahrmachen
dessen, wozu sie herausfordert“, (Ebeling 1971: 217) erläutert wird. Hier geht es
ebenfalls explizit um pragmatische Aspekte der Sprache, und zwar die situative
Einbettung sprachlicher Handlungen sowie deren performative Dimension:
Ebeling bezieht sich hier vorrangig auf die „Zeitgemäßheit“ bzw., „Zeitbedingt-
heit“, also auf eine Sprache, die „auf die Zeit eingeht, [...] ihr entspricht, [...]
also an der Zeit ist“ (Ebeling 1971: 253). Es geht um die referenzielle Dimension
einer Sprache, die überlieferte Wahrheit auch sprachlich in einen neuen syn-
chronen Kontext stellen muss. Auch in diesem Punkt erläutert Ebeling den Be-
griff der „Zeitgemäßheit“ eingehender, indem er davor warnt, ihn mit einer
Dimension zu verwechseln, „die sich der Zeit sklavisch unterwirft und ge-
rade deshalb, weil sie so eilfertig im Gleichschritt der Zeit mitmarschiert,
nüchtern besehen, alles beim alten läßt“, und bringt seine Forderung auf
die paradoxale Formel „Das wahrhaft Zeitgemäße ist oft genug das Unzeitge-
mäße“ (Ebeling 1971: 253). Die Warnung vor einer zu unkritischen Unterwer-
fung unter den Zeitgeist oder vorübergehende unbeständige Moden und
Ideologien, bei der in der Metapher des „im Gleichschritt Mitmarschierens“
sicher ein weiteres Mal die Erinnerung an die jüngere deutsche Vergangen-
heit mitschwingt, verweist auf eine weitere Ambivalenz der theologischen
Fachsprache: Sie muss ein Gleichgewicht zwischen Anpassung an synchrone
Sprachformen und Vermittlung ursprünglich in gegenwartsfernen Zeiträumen
formulierter Inhalte finden.

Ein drittes Grundprinzip in Ebelings theologischer Sprache ist das der soge-
nannten „Verstehenszumutung“. Dieser Aspekt der theologischen Sprache kann in

7.2 „Das Einverständnis mit der christlichen Sprachüberlieferung ist gestört“ 201



unmittelbaren Bezug zur Griceschen konversationellen Kooperationsmaxime der
Relevanz bzw. relation gestellt werden: „I expect a partner’s contribution to be ap-
propriate to the immediate needs at each state of the transaction“ (Grice 1989: 28).
In Ebelings theologischer Sprache geht es um die Relation zwischen „Verborgen-
heit und Offenbarung“. Er erläutert in diesem Zusammenhang die Besonderheit
der theologischen und religiösen Sprache, die einerseits den jeder sprachlichen
Äußerung innewohnenden Charakter der Benennung von außersprachlichen Ob-
jekten hat, die im Moment der Rede nicht erkennbar, also „verborgen“ sind, sofern
nicht durch deiktische Elemente unmittelbarer Bezug auf sinnlich Wahrnehmbares
genommen wird. Andererseits ist die theologische Sprache gleichzeitig Offenba-
rungssprache, verweist also im Moment des Sprechens paradoxerweise auf eine
weitere außersprachliche, wenn auch transzendente Realität, die in Form perfor-
mativer Sprechakte im Moment der Äußerung Realität gewinnt. Diese „Polaritäts-
struktur der Sprache des Glaubens“ führe zu einer Überlagerung bzw. zu einem
„Miteinander und Ineinander“ von abstrakter Sprachäußerung und konkreter tran-
szendenter Wirklichkeit (Ebeling 1971: 256). Auch hier erweist sich die theologische
Fachsprache als im Gegensatz zu sonstigen Fachsprachen doppelbödiges
Idiom, und die Gricesche Maxime der Relevanz gliedert sich damit in eine dis-
kursbezogene Relevanz und eine zusätzliche performative Relevanz auf, die
als Alleinstellungsmerkmal charakteristisch für den Sonderstatus der theolo-
gischen Fachsprache ist. Es wäre einzuwenden, dass die perlokutive Dimen-
sion in der Fachsprache per definitionem keine Rolle spielen kann. Dieses
Dilemma manifestiert sich insbesondere an der Schnittstelle zwischen theolo-
gischer Fachsprache und homiletischer Praxissprache und stellt offenbar die
größte Herausforderung für eine wissenschaftliche theologische Fachsprache
in der rationalistischen und postideologischen Moderne dar.

Viertes und letztes Prinzip der theologischen Sprache ist bei Ebeling dasjenige
der „Verständigung“. Ebeling beklagt die „unüberbrückbaren Verständigungs-
schwierigkeiten und unüberbrückbaren Gegensätze“ in der theologischen Diskus-
sion und führt diese auf „die rabies theologorum und die Engstirnigkeit nicht
weniger theologischer Laien“ zurück (Ebeling 1971: 257). Auch in diesem Fall
scheint eine Verletzung der Konversationsmaximen seitens der von Ebeling inkri-
minierten Fachkollegen und dilettierenden Laien vorzuliegen, nämlich eine Verlet-
zung der Maxime der Art und Weise (manner): „I expect a partner to make it clear
what contribution he is making and to execute his performance with reasonable
dispatch“ (Grice 1989: 28). Die Maxime impliziert die Notwendigkeit einer ange-
messenen und adressatenbezogenen Sprechweise, die eine erfolgreiche Dialogfüh-
rung ermöglicht. Auch dieses Prinzip befinde sich, so Ebeling, in der Krise
und müsse durch die „Sprache des Glaubens“, die ihrerseits „Kampfsprache“ sei,
wie im Übrigen die Theologie auch „Kampflehre“ sei, einen „Kampf um Verstän-

202 7 Belastete und Besorgte



digung“ führen (Ebeling 1971: 257). Mit dieser wiederum martialischen Metapher
bezeichnet Ebeling in seinen eigenen Worten einen „Kampf um Verständigung
[...], und zwar als Eintreten für eine Verständigung, die an der Erscheinung Jesu
ihren Grund, ihre Notwendigkeit und ihre Verheißung hat“ (Ebeling 1971: 257).
Die Gricesche Forderung einer vernunftorientierten und klaren Gestaltung von
Äußerungen als Voraussetzung für eine erfolgreiche Konversation wird in der
theologischen Sprachlehre als nur unzureichend eingelöst gebrandmarkt und
auf „Sprachstörungen, Gefährdungen, Verdunkelungen, Zerstörungen“ (Ebeling
1971: 217) zurückgeführt, die in den Einstellungen der Fachwissenschaftler und
interessierten Laien begründet seien und durch „das menschliche Miteinander
zur Wahrheit“ gebracht werden müssten. Der „Kampf“ ist somit kein Kampf ge-
geneinander, sondern ein Kampf der Worte zugunsten eines einvernehmlichen
Miteinanders zur Bekämpfung des Ebeling zufolge „bedrohten und schon verdor-
benen Sprachvorgangs“ (Ebeling 1971: 217).

Mit seiner sprachkritischen Beurteilung der theologischen Kommunikation
propagiert Ebeling am Beginn der 70er Jahre nicht mehr und nicht weniger als
eine grundlegende Revision der theologischen Fachsprache im Hinblick auf eine
aufmerksame Respektierung der Konversationsmaximen der Qualität (Wahrheit),
der Relevanz und der Modalität, die um theologische Dispositionen der „Wahr-
haftigkeit“, der „unzeitgemäßen Zeitgemäßheit“, der „Gleichzeitigkeit von Ver-
borgenheit und Offenbarung“ und des „glaubensbezogenem Miteinander“
erweitert werden sollen. Diese spezifisch theologischen Sprachdimensionen
lassen sich aufgrund von Ebelings Definition der theologischen Sprache ins-
gesamt nachvollziehen, die dieser mit einer „Sprache des Glaubens“ gleich-
setzt, so dass seine Sprachlehre eine „Sprachlehre des Glaubens“ sei (Ebeling
1971: 226). Diese „Sprache des Glaubens“ werde nicht von der Theologie er-
zeugt, sondern sei ihr vorgegeben, sei aber nicht identisch mit dem „fixierten
und konservierten Bibelwort“ (Ebeling 1971: 228), sei also kein „Destillat, das
durch Abtrennung von der übrigen Sprache der Welt“ zustande komme, son-
dern vielmehr „ihrem Wesen nach in die Sprache der Welt tief eingesenkt“,
wobei „Sprache der Welt“ eine „formelhafte Chiffre für das Sprachengewirr
der Welt“ sei (Ebeling 1971: 230). Die Unterschiede zwischen der theologis-
chen Sprache als „Sprache des Glaubens“ und den uneigentlichen Formen
einer zu überwindenden, überholten und unglaubwürdigen Fachsprache, wie
sie Ebeling vorschwebt, kann im Folgenden durch eine tabellarische Gegen-
überstellung (vgl. Tabelle 1) illustriert werden (Ebeling 1971):

Bei der vergleichenden Betrachtung der Kriterien einer „Sprache des
Glaubens“ als Idealform einer theologischen Fachsprache und den dieser
entgegengesetzten und also zu verwerfenden, als „Sprache der Ungläubi-
gen“ bezeichneten Sprachformen und Sprachverwendungen erscheinen letz-

7.2 „Das Einverständnis mit der christlichen Sprachüberlieferung ist gestört“ 203



tere als sehr viel konkreter und eingrenzbarer als die eigentlichen positiven
Definitionskriterien. Ebeling wendet sich mit seiner Sprachlehre gegen fossi-
lisierte Sprachüberlieferungen, mechanisierte Formelhaftigkeiten, autoritäre
Doktrinen, aber auch gegen unreflektierte Glorifizierungen, inadäquate Poli-
tisierungen oder rationalistische Entmythisierungen sowie jede Art weltfer-
nen Theoretisierens. Auf der anderen Seite favorisiert er eine Sprache, die

Tabelle 1: Sprache des Glaubens und Sprache des Unglaubens bei Ebeling (1971).

Sprache des Glaubens Sprache des Unglaubens

– Kritischer Wächter über kontinuierlichen
Begegnungsvollzug inmitten des
Sprachgewirrs der Welt

– Dialog des Glaubens mit der
Welterfahrung

– Nur in der Begegnung mit dem
Sprachgewirr der Welt existierend

– Uneingeschränkte
Wahrheitsverpflichtung

– Uneingeschränkte Verpflichtung der
Liebe gegenüber, Sprachvorgang als
Vollzug von Liebe

– Liebe als Kriterium der Sprache des
Glaubens

– Anwesenheit von Verborgenem als
eigentliche Macht und Funktion der
Sprache

– Ausrichtung auf
fundamentaltheologische Probleme

– Sprachregelung zur Einexerzierung einer
bestimmten Sprache bis in
Redewendungen und Vokabular hinein

– Kirchensprachen oder
Frömmigkeitssprachen im Stil einer
Zeitepoche

– Kirchliche Richtungssprachen mit
charakteristischen Schibboleths

– Kurzlebige theologische Schulsprachen
– Bestimmte vorfindliche

Sprachtraditionen
– Erscheinungen gewaltsamen

Indoktrinierens, intoleranten
Zensurierens und Imitierens

– Verworrenes und verborgenes
Streitgespräch um den Glauben

– Aus dem Dialog mit der Welterfahrung
herausgefallene, der Welt ausweichende,
in sich selbst entartete [!] Sprache des
Glaubens

– Verkündigungssprache
– Gebetssprache
– Menschenwürdige Sprache zur

Befähigung der schlichten und
treffenden Mitteilung darüber, was
christlicher Glaube ist und zu sagen hat

– durch Verlust der Polarität verdorbene
Sprache des Säkularismus und des
Religionismus

– Sprache, die das Evangelium als isolierte
zeitlose Größe konserviert
(Pseudogesetz)

– Sprache, die das christliche Wort als
Gesetz in die gegenwärtige
Welterfahrung einpasst (politischer
Aktionismus)

– Mißbrauch der Sprache als Mittel zur
Vergewaltigung

– Verkümmerung der Sprache zu bloß
technischer Information

204 7 Belastete und Besorgte



insgesamt eher durch Abgrenzung von dem, was sie nicht sein soll, als
durch klare Bestimmung ihrer Merkmale gekennzeichnet ist. Deutlich wird
in erster Linie, dass es Ebeling um eine Auseinandersetzung der theologis-
chen Sprache mit dem „Sprachengewirr der Welt“, also mit der Sprache der
täglichen Lebenswelt des Menschen geht, womit er die theologische Sprache
aus einer doktrinären, traditionalistischen, rückwärtsgewandten Selbstisola-
tion heraushalten will, wobei er sie aber zugleich durch das, was er als Ver-
pflichtung gegenüber der Wahrheit und der Liebe bezeichnet, vor Verstrickung
im gegenwärtigen gesellschaftlichen und politischen Tagesgeschehen bewah-
ren will. Dass er mit der konkreten Formulierung dieses Sprachprogramms
trotz des großen Aufwandes an definitorischer Vielschichtigkeit erstaunlich
vage bleibt, bezeugt die Schwierigkeit, der sich die theologische Fachsprache
auf dem Weg aus einer historisch und ideologisch zutiefst kompromittieren-
den Sackgasse heraus in Richtung auf eine gegenüber anderen Fachsprachen
konkurrenzfähige und zur Koexistenz geeignete Wissenschaftssprache stellen
muss.

7.3 Fazit

Die von Ebeling geforderte Neuaufstellung der theologischen Sprache ist zwangs-
läufig in die Reform der politischen und gesellschaftlichen Sprache nach 1945 ein-
gebettet, die in erster Linie die politische Sprache betraf. Schlosser bezeichnet
diese verordnete und bis zu einem gewissen Grad überwachte Reform als einen
„Sprachwechsel [...], bei dem alles tabuisiert wurde, was eine geistige Nähe zu
dem soeben noch allmächtigen Leitbildkomplex hätte verraten können“ (Schlosser
2016: 278). Ferner stellt Schlosser fest, dass man in Westdeutschland „mehr und
mehr auf Distanz zu sprachlichen Symbolen ging, die durch die NS-Ideologie kor-
rumpiert erschienen“, wobei man im Vergleich zur Sowjetzone und späteren DDR
den Westdeutschen „sehr viel mehr Zeit, die zunächst unvertrauten Schlüsselwör-
ter einer neuen politischen Ordnung [...] zu verinnerlichen“, gegeben habe (2016:
279). Auch Felbick spricht von einer „Tabuisierung der Nazi-Sprache“ (2003:
65) nach 1945, die in erster Linie den Wortschatz betroffen habe, auch weil
zahlreiche Referenzobjekte entfallen seien; die Tabuisierung habe aber auch
Textsorten (Propagandarede, wertende Nachrichten), Kommunikationsmuster
(monologische Rede), Sprechakttypen (Befehl, rhetorische Persuasionsformen)
miteingeschlossen. Ferner verweist Felbick auf stilistisch-pragmatische Aspekte
wie das „Irrationale und Emotionale der Nazi-Sprache, den Schwulst und das Mi-
litaristische“, die in Teilen der Tabuisierung entgangen seien und Bereiche des
öffentlichen Lebens weiterhin geprägt hätten wie etwa die Verwaltung, in denen

7.3 Fazit 205



die Kontinuität personell und damit auch sprachlich größer gewesen sei (Felbick
2003: 66‒67).

Für die theologische Fachsprache sind diese Phänomene der Sprachreform
und des verordneten Sprachwandels sicher nicht unerheblich. Denn im Bereich
der religiösen, homiletischen und vor allem theologisch-wissenschaftlichen Spra-
che stellt sich das Dilemma der Notwendigkeit einer Abkehr vom inkriminierten
Sprachgebrauch der Nazi-Diktatur und seiner Tabuisierung bei gleichzeitiger
Kontinuität des Gebrauchs biblischer, kirchlicher, religiöser und theologischer
Schlüsselbegriffe und traditionell etablierter sprachlicher Gebilde unterschiedli-
cher Art als besonders komplex dar. Das beruht auf der bereits erläuterten Affini-
tät der Ideologiesprache zu religiösen Sprachmustern auf der einen Seite sowie
auf der Vereinnahmung theologisch-kirchlich-kultischen Vokabulars durch die
nationalsozialistischen Ideologen und NS-regimetreue Theologen auf der ande-
ren Seite. Hinzu kommt, dass in theologischen Diskursen per se Phänomene wie
direktive und kommissive Sprechhandlungen bzw. sprachliche Umsetzungen
von Unterordnungsstrukturen, Verhältnisse von Befehl und Gehorsam, Autorität
und Nachfolge etc. eine zentrale Rolle spielen. Eine Befreiung der wissenschaftli-
chen Fachsprache der protestantischen Theologie aus dieser ideologischen Zwei-
deutigkeit in Richtung auf ein sachorientiertes, begrifflich eindeutiges Idiom
erwies sich als komplexes Unterfangen. Ebelings Theologische Sprachlehre kann
in diesem Zusammenhang als Reaktion auf eine Diagnose der Krise der Theologie
als Krise der Sprache gewertet werden. Mit seiner Sprachlehre unternimmt er den
ernsthaften, wenn auch weitgehend im Vagen verharrenden und vorwiegend
durch abgrenzende und negative Definitionen charakterisierten Versuch, der
Krise der Theologie durch die Behebung ihrer Sprachkrise entgegenzuwirken.

206 7 Belastete und Besorgte



8 Entrüstete und Ernüchterte − die Sprache
der protestantischen Theologie in der BRD
zwischen Traditionsbruch und Politisierung

Eine tatsächliche sprachliche Neuorientierung der protestantischen Theolo-
gie setzt in der BRD erst allmählich und dann verstärkt mit dem politisch-
gesellschaftlichen Umbruch der 60er Jahre ein. Die breite gesellschaftliche
Debatte um die Aufarbeitung der jüngeren Vergangenheit, um die Übernahme
von Verantwortung für Gewaltherrschaft, Genozid und Kriegsverbrechen sowie
um eine konsequente Umsetzung der Prinzipien einer demokratischen Gesell-
schaft, die vorwiegend durch die nachgewachsene Generation ausgelöst wurde,
die Krieg und Diktatur nicht am eigenen Leibe erlebt hatte, erreicht zwangsläufig
auch die theologischen Laien- und Fachdebatten. Die umfassende Politisierung
der Gesellschaft auf allen Ebenen, die durch die Infragestellung der vorherr-
schenden, seitens einer jüngeren, kritischen Generation als selbstgerecht und un-
kritisch empfundenen Haltung der Wiederaufbau- und Wirtschaftswunderzeit
ausgelöst wurde, wurde bekanntlich zum großen Teil an Universitäten ausgetra-
gen und hier stehen theologische Fakultäten nicht zufällig an vorderster Front,
da die großen gesellschaftlichen Entwürfe und Grundfragen des Guten und des
Bösen, des richtigen und des falschen Lebens, der Rechtschaffenheit und der Im-
moralität vor allem auch hier verhandelt werden müssen und können.

Die Sprache spielt in diesem Zusammenhang eine entscheidende Rolle;
denn es sind die 60er und 70er Jahre, in denen auch der Sprachgebrauch als
solcher kritisch hinterfragt wird und neue Themen wie sprachliche Geschlech-
tergerechtigkeit durch die Frauenbewegung in der Linguistik auch außerhalb
von Universitätsseminaren enorme Aufmerksamkeit und auch vehementen Wi-
derspruch finden, sich aber in den folgenden Jahrzehnten weitgehend als ge-
sellschaftliches Gemeingut durchsetzen. Zu diesen neuen Themen gehören
auch eine kritische Beleuchtung des nationalsozialistischen Vokabulars und
seiner Residuen im bundesdeutschen Sprachgebrauch (vgl. Klemperer 1975
[1947], LTI; Sternberger / Storz / Süskind 1962, Aus dem Wörterbuch des Unmen-
schen; Ehlich 1995, Sprache im Faschismus u. a.), die Aushöhlung und Ent-
menschlichung der Sprache durch Bürokratisierung und Abstrahierung (Korn
1962, Sprache in der verwalteten Welt; Pörksen 1988, Plastikwörter u. a.) sowie
eine generelle Demokratisierung der Sprache. Es ist naheliegend, dass solche
Tendenzen einer erhöhten sprachlichen Sensibilität auf der einen Seite sowie
eines Wunsches nach Freilegung und Bekämpfung überkommener antidemo-
kratischer, Freiheit und Selbstbestimmung bedrohender Denkweisen und ihres

Open Access. ©2022 Joachim Gerdes, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110770193-008

https://doi.org/10.1515/9783110770193-008


Niederschlags im sprachlichen Ausdruck auf der anderen Seite schnell Einzug in
die theologische Fachsprache halten. Die renommierte Theologin Dorothee Sölle
fasst diese Desiderate in einer 1970 in der Zeitschrift Der Spiegel erschienenen Re-
zension von Heinz Zahrnts 1966 publiziertem Buch Die Sache mit Gott (1974) im
Kontext einer Distanzierung von „einer Theologie, die weithin in Parteichinesisch
verfaßt ist“ und in der „Un- oder Schwerverständlichkeit immer noch mit Wissen-
schaftlichkeit verwechselt wird“, in sehr konkrete Forderungen:

Parteilichkeit der Wahrheit; Fähigkeit, andere, weil sie Menschen betrügen, zu verurtei-
len; Leiden an dem, was der Fall ist; eine gewisse Ungerechtigkeit und ein langer Zorn;
historisch-materialistisches Wissen, das zum Suchen nach Lösungen auffordert; Selbst-
kritik und Entwürfe der Zukunft.1

Was von Zahrnt in seinem Buch vertreten werde und nicht mehr zeitgemäß und
daher in der gesellschaftlich-politischen und theologischen Diskussion verwor-
fen werden müsse, sei hingegen:

Toleranzbreite; Fähigkeit, andere zu verstehen; Abstand von den Dingen; eine gewisse
Gerechtigkeit; historisches Wissen, das zum Einordnen und Urteilen befähigt; Skepsis
und Vorsicht bei Prognosen.2

Sölles radikaler Aufruf zu einer neuen Grundhaltung ist deutlich erkennbar
gleichzeitig auch ein Appell zu einer erneuerten Sprachverwendung: Elemente,
die hier im Vordergrund stehen, sind: Parteilichkeit und Intoleranz im Dienste
der Wahrheit, Schärfe und Unerbittlichkeit bis hin zur „Ungerechtigkeit“ im
Dienst einer Kritik an der bestehenden Ordnung, ferner ein moralischer Entrüs-
tung entspringender „Zorn“, problembewusstes und lösungsorientiertes Wissen
sowie skeptische, selbstkritische Reformfreudigkeit, nicht aber traditionsbe-
wahrendes und vorgefertigte Urteile rechtfertigendes Wissen. Dies bedeutet für
die theologische Fachsprache nicht nur eine Abkehr von der abstrakten Wissen-
schaft als akribischer Philologie oder metaphysischer Dogmatik, sondern auch
eine Hinwendung zu leidenschaftlich geführter, sich konkret einmischender
Auseinandersetzung im Zusammenhang von politischen und gesellschaftlichen
Konflikten und Missständen. Gewisse Parallelen zur Barthschen Wende nach
dem Ersten Weltkrieg im Hinblick auf eine gesteigerte sprachliche Radikalität
zeichnen sich auch hier ab. Inwieweit eine befreite, unmittelbare, auch aggres-
sive und unduldsame Sprache in der wissenschaftlichen Theologie Schule
macht, soll im vorliegenden Kapitel ermittelt werden.

1 http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-44906713.html (letzter Zugriff 20.10.2021).
2 Vgl. Anm. 1.

208 8 Entrüstete und Ernüchterte

http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-44906713.html


Dabei steht außer Frage, dass die oben unter Berufung auf Sölle beschrie-
bene ideologische und damit auch sprachliche Neuorientierung keineswegs un-
widersprochen blieb. Die universitäre Theologie als strukturell konservative
Institution wehrt sich in Gestalt zahlreicher Fakultäten und Wissenschaftlerper-
sönlichkeiten gegen die als ‚linksintellektuell‘ verpönte Radikalisierung der
Sprache und der Inhalte, so dass sich eine apologetische, wissenschaftliche
Tradition und historische Kontinuität restituierende Gegentendenz zu behaup-
ten sucht. Dennoch lässt sich kaum bestreiten, dass die politisch engagierte
Theologie in der Bundesrepublik der zweiten Jahrhunderthälfte, zu der unter
anderem feministische Theologie, Befreiungstheologie, die sogenannte „Gott-
ist-tot-Theologie“ und andere Strömungen gehören, deutliche Spuren in der
fachlichen Kommunikation hinterlassen hat, hinter die die aktuelle Disziplin
der protestantischen Theologie kaum wieder zurückgehen kann. Dazu gehören
eine größere Unmittelbarkeit der Sprache und eine hoch sensibilisierte Aufmerk-
samkeit für pragmatische, semantische, lexikalische und sogar morphologische
Elemente einer als frauenfeindlich, rassistisch, homophob, kolonialistisch, inhu-
man, postfaschistisch oder sonst in irgendeiner Weise diskriminatorisch kritiserten
Sprache, und dies gilt zweifellos im Konzert der nach wissenschaftlicher Objektivi-
tät und Glaubwürdigkeit strebenden humanwissenschaftlichen Fachsprachen in
besonders drängender Weise für die protestantische theologische Fachsprache.

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der
Sprache Jesu geschieht“ ‒ Revolution durch Sprache

Wollte man die öffentlichkeitswirksamsten und innovativsten Hauptströmun-
gen der protestantischen Theologie der zweiten Jahrhunderthälfte unter ein
prägnantes Schlagwort fassen, drängt sich zunächst die Bezeichnung „politi-
sche Theologie“ auf. Die Entstehung einer „politischen Theologie“ verdankt sich
den gesellschaftspolitischen Umwälzungen in der Bundesrepublik Deutschland
in den 60er, 70er und 80er Jahren, die sich, da sie in beträchtlichem Ausmaß
von den Universitäten und deren Studentenorganisationen ausgingen, zwangs-
läufig auch auf Diskussionen, Reformen und wissenschaftliche Argumentationen
in den protestantisch-theologischen Fakultäten auswirkten. Dies war umso mehr
der Fall, als die protestantische Theologie zu denjenigen Fachbereichen gehörte,
die sich einerseits auf eine jahrhundertelange Wissenschaftstradition beriefen,
andererseits besonders stark von Repression, aber auch von Kollaboration wäh-
rend der nationalsozialistischen Herrschaft in Mitleidenschaft gezogen waren.
Dadurch gehörten die theologischen Fakultäten zu den gesellschaftlich-öffentli-
chen Räumen, in denen demokratisch-fortschrittliche Reformen, Aufarbeitung

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 209



problematischer obsoleter Strukturen und die Etablierung einer offenen, vorur-
teilsfreien Diskussionskultur besonders dringlich erschienen und sich daher ver-
gleichsweise vehement Bahn brachen. Der Begriff der „Politischen Theologie“
wurde ursprünglich durch den Staatsrechtler und Philosophen Carl Schmitt ge-
prägt, der 1922 die Schrift Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Sou-
veränität (Schmitt 1922) publizierte. Der Ausdruck, der sich bei Schmitt noch auf
konservative politische Vorstellungen bezieht, nimmt jedoch in den 70er Jahren
eine entgegengesetzte semantische Denotation an, wenn er jetzt eine politisch
deutlich progressive, linksorientierte Theologie bezeichnet. Über die Themenbe-
reiche der Vergangenheitsbewältigung und der gesellschaftlichen Demokratisie-
rungsprozesse hinaus wendet sich die „Politische Theologie“ auch Forderungen
einer sogenannten „Theologie der Befreiung“ zu, die den bislang germano- und
eurozentrischen Blick der theologischen Auseinandersetzung auf eine weltweite
Perspektive ausdehnt und eine theologische Debatte zu religiösen und politischen
Fragen in zeitgenössischen Diktaturen und staatlichen Unterdrückungssystemen,
insbesondere in Lateinamerika, anstößt. Bei dieser globalen Erweiterung des Blick-
winkels spielt sicherlich die u. a. durch die Frankfurter Auschwitz-Prozesse, den
Eichmann-Prozess in Israel und die historische Aufarbeitung des Holocaust ausge-
löste gesellschaftliche Sensibilisierung in Deutschland eine entscheidende Rolle.
Darüber hinaus weitet sich die „Politische Theologie“ später zur gesellschafts- und
sprachkritischen Etablierung der „Feministischen Theologie“ aus, die ihrerseits an
Entwicklungen der US-amerikanischen protestantischen Theologie anknüpft. Fi-
scher bringt die so entstandene Neuorientierung auf den Punkt:

Insgesamt ergeben sich so in den 70er und 80er Jahren, sicher nicht ohne Mitwirkung der
damaligen revolutionären studentischen Bewegung, für die theologische Tagesordnung
ganz neue Fragestellungen, und in Verbindung damit wird die Rangfolge der Themen
neu geordnet. (Fischer 2002: 152)

Die veränderte Themenpräferenz, die Konzentration auf bisher in der theologi-
schen Wissenschaft unberücksichtigte Problemstellungen sowie das vielerorts
geforderte und praktizierte politisch-gesellschaftliche Engagement der theolo-
gischen Fakultäten führt zu einem Wandlungsprozess im Bereich der theologi-
schen Fachsprache. Als besonders engagierte und einflussreiche Repräsentantin
der „politischen Theologie“ in allen ihren Facetten kann die Theologin Dorothee
Sölle angesehen werden, der es zudem als erster Frau gelungen ist, sich in der
bis heute maßgeblich von Männern dominierten Domäne der protestantischen
Universitätstheologie einen international anerkannten Namen zu machen, ob-
wohl sie nie einen Lehrstuhl an einer deutschen Universität innehatte.

Dorothee Steffensky-Sölle (1929‒2003) ist in der theologischen Fachwelt weit-
gehend unter ihrem ersten Ehenamen Sölle bekannt und war von 1971 bis 1975 Pri-

210 8 Entrüstete und Ernüchterte



vatdozentin für neuere deutsche Literaturgeschichte an der Universität Köln, von
1975 bis 1987 Professorin für Systematische Theologie am US-amerikanischen
New Yorker Union Theological Seminary. Sölle war Mitgründerin der Kölner Jour-
nalistenschule. Darüber hinaus war sie in zahlreichen kirchlichen und ökumeni-
schen Organisationen sowie in der Friedensbewegung aktiv und war maßgeblich
an der Gründung und Durchführung des „Politischen Nachtgebets“ in Köln 1968
bis 1972 beteiligt, einer Art politischen Gottesdienstes, der nach Sölles eigenen
Worten „politische Information, [...] ihre Konfrontation mit biblischen Texten, eine
kurze Ansprache, Aufrufe zur Aktion und schließlich die Diskussion mit der Ge-
meinde“ (Sölle 1995: 71‒72) umfasst habe.

Dorothee Sölle kann insofern als Hauptrepräsentantin der innovativen protes-
tantischen Theologie der 60er bis 80er Jahre und der damit verbunden Erneuerung
der theologischen Fachsprache innerhalb und außerhalb der theologischen Fakul-
täten betrachtet werden, als sie in ihrer Wissenschaftlerinnenpersönlichkeit und in
ihrem umfassenden Werk mehrere der wirkungsvollsten Hauptströmungen ihrer
Theologengeneration bündelt. Das wird allein schon an den Titeln vieler ihrer
Werke deutlich, wie etwa Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach dem Tode Got-
tes (Sölle 1982 [1965]), Atheistisch an Gott glauben. Beiträge zur Theologie (Sölle
1968), Politische Theologie. Auseinandersetzung mit Rudolf Bultmann (Sölle 1971),
Der Mann. Ansätze für ein neues Bewußtsein (Sölle 1977), Sympathie. Theologisch-
politische Traktate (Sölle 1978), Im Hause des Menschenfressers. Texte zum Frieden
(Sölle 1981) etc. Dass die theologische Fachsprache allein schon aufgrund der teils
provokativen neuen Inhalte einer radikalen Neuorientierung unterworfen ist, wird
am Begriff der sogenannten „Gott-ist-tot-Theologie“ oder provokativ-paradoxalen
Fragestellungen wie dem Titel eines Aufsatzes Atheistisch an Gott glauben? (Sölle
1968) deutlich. Härle stellt in Bezug auf Sölles Theologie fest: „[...] wenn in der
Theologie von ‚Gott‘ geredet werden soll, dann muss dies so geschehen, dass klar
zum Ausdruck kommt, welche weltverändernde Bedeutung dieses Reden (und die-
ser Glaube) zu Gunsten des Menschen hat“ (Härle 2012: XLV). Wenn Theologie die
Wissenschaft von Gott ist, dann ist theologische Fachsprache wissenschaftliches
‚Reden von Gott‘. Sölle fordert somit eine „nachtheistische Theologie“ (Härle 2012:
XLVI), in der jede konventionalisierte Selbstverständlichkeit in der wissenschaftli-
chen Reflexion und Diskussion über Gott in Frage gestellt und neu überdacht
werden müsse. Ähnlich wie Barth sich in den 20er Jahren von der schul- und kon-
ventionsmäßigen Sprache des sogenannten „Kulturprotestantismus“ durch eine
neue Sprache der religiösen Unmittelbarkeit und Ergriffenheit im Glauben zu dis-
tanzieren sucht, geht es Sölle über 40 Jahre später um eine ebenso radikale Abkehr
von einer institutionalisierten, auf allgemeinen Konsens gegründeten Sprache
sowie um eine unvoreingenommene, von historisch-traditionellem Ballast befreite
Sprache, die die Theologie in einer Welt mit bisher unvorstellbaren Herausforde-

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 211



rungen vom „ethischen Engagement im Interesse des Menschen“ (Härle 2012:
XLV) her denkt und nicht aufgrund von Prämissen einer ausformulierten und er-
starrten Gottesvorstellung.

Sölles Sprache wird von Fischer gleichzeitig positiv gewürdigt und scharf
kritisiert, wenn er ihr „sprachlich beeindruckende Formulierungen und kühne
Gedanken“ attestiert, gleichzeitig aber „Vereinfachungen und plakative Entge-
gensetzungen, die die argumentative Rezeption behindern“ vorwirft oder auch
bemängelt, dass sie mit rhetorischen Mitteln „auf Wirkung zielt“, ohne „sach-
lich begründet“ zu argumentieren, durch einen „eher assoziativen Umgang mit
dem Ausdruck ‚Tod Gottes‘ mehr zur Verwirrung als zur Klärung beiträgt“. Die
von ihm als „plakative Rede“ inkriminierte Diskussion über den ‚Tod Gottes‘ sei
insgesamt nur eine Vorstufe zur sehr viel umfassenderen „politischen Theolo-
gie“ der 70er Jahre, mit deren Durchsetzung erstere dann auch „verstumme“
(Fischer 2002: 162‒163). Festzuhalten bleibt dessen ungeachtet, dass Sölles
fachsprachliche Verve zumindest für das Umfeld der progressiven und politisch
linken Überzeugungen zuneigenden theologischen Wissenschaft wegweisend war.

Um Sölles Fachsprache angemessen analysieren zu können, sollte zunächst
der gesellschaftspolitische und sprachhistorische Kontext um 1968 ausgeleuchtet
werden, der in seinen kultur- und kommunikationskritischen Aspekten den Hinter-
grund für ihr wissenschaftliches und publizistisches Wirken bildet. Dabei kann Do-
rothee Sölle als theologische Vermittlerin gesellschaftlich-linguistischer Diskurse
der Umbruchphase um 1968 gesehen werden, wobei sie nicht nur im Bereich der
theologischen Fachwissenschaft zu den einflussreicheren Protagonisten und Akteu-
ren der Epoche zählt. Die germanistische Linguistik hat sich bereits eingehend mit
sprachlichen Charakteristika der 1968er Bewegung und ihrer Epoche beschäftigt.
Kämper, Scharloth und Wengeler geben dazu in ihrer Einleitung zu 1968. Eine
sprachwissenschaftliche Zwischenbilanz (2012) einen detaillierten Überblick. Als be-
sonders kennzeichnend für den stilbildenden Sprachgebrauch der „Neuen Linken“
im öffentlichen Diskurs werden in erster Linie häufiger Fremdwortgebrauch, inflati-
onäre Verwendung von Fachbegriffen aus den Bereichen der (neo)marxistischen
Philosophie und der Kritischen Theorie, der Psychologie, der Soziologie, der ameri-
kanischen Bürgerrechts- und Studentenbewegungen betrachtet (5). Die von
der Studentenbewegung ausgehenden Wandlungen im öffentlichen Sprachge-
brauch beträfen außerdem grundsätzlich eine sprachliche „Entwicklung von
konservativ-tabuisierender Akzentuierung hin zu progressiv-liberalistischen
und sozio-personalen Akzentuierungen“ (6), eine erhöhte Sprachsensibilisierung
und reflektierte Wortverwendung im Zuge der von den Vereinigten Staaten ausge-
henden Sprache der ‚political correctness‘. Ferner wird der 68er-Bewegung ein
„erheblicher Einfluss auf den Sprachgebrauch in den Debatten um die national-
sozialistische Vergangenheit“ attestiert (6). Über lexikalische Aspekte hinaus

212 8 Entrüstete und Ernüchterte



seien in der Epoche auch traditionelle Textsortenmuster und kommunikative
Stile radikal verändert und „aufgesprengt“ worden (7) und umgangssprachliche
Redeformen seien im Zuge einer „Informalisierung und Emotionalisierung des öf-
fentlichen Sprachgebrauchs in großem Umfang in die Standardsprache eingezo-
gen“ (9).

Scharloth bezeichnet diese Tendenzen als „hedonistischen Selbstverwirkli-
chungsstil“, für den er den „Gebrauch von Umgangssprache (und dies in allen
Domänen) und die häufige Signalisierung der Relativität und Ichbezogenheit
von Aussagen“ sowie den „Abbau formeller und distanzierender Praktiken“ zu-
gunsten eines „Ausbaus von Praktiken der Vertrautheit“ als hervorstechende
Kennzeichen ermittelt (2012: 38, 50). Verheyen weist ferner auf die Etablierung
der Diskussionskultur und Face-to-Face-Kommunikation als zentrale Kommuni-
kationsformen der 68er-Bewegung hin und stellt fest, dass dieser Art der Ver-
ständigung, der das „Potential der Herrschaftsfreiheit“ zugeschrieben wird,
Elemente der Entzeitlichung im Sinne der Tabuisierung zeitlicher Begrenzun-
gen sowie eine komplette „Auflösung einer räumlichen Begrenzung der Ge-
sprächsform“ eigen waren. Die Kommunikationsform des (Aus-)Diskutierens
und der Metadiskussion sei aus den universitären und wissenschaftlichen Zu-
sammenhängen in die allgemeinen gesellschaftlichen Verständigungskontexte
hinausgetragen worden und zum „dominanten Interaktionsmodus schlechthin“
avanciert. Darüber hinaus, so gibt Verheyen zu bedenken, sei die neue Diskus-
sionskultur, die zunächst autoritären und „vermachteten“ Strukturen etwas
habe entgegensetzen wollen, stark ritualisiert worden und mit „hohen normati-
ven Ansprüchen“ versehen worden, so dass emanzipatorische und demokrati-
sche Ideale bis zu einem gewissen Grade konterkariert worden seien (2012:
234‒236). Weitere Aspekte der gesellschaftlichen, politischen, kulturellen und
damit auch sprachlichen Umwälzungen der 60er und 70er Jahre, die unter dem
vereinfachten Schlagwort „68er-Bewegung“ zusammengefasst werden, sind
Strategien, die Kämper, Scharloth und Wengeler als „Enthistorisierung“ und
„Analogisierung“ bezeichnen (2012: 273‒275). Mit „Enthistorisierung“ beziehen
sie sich auf „die Identifizierung von für autoritär-demokratiefeindlich gehalte-
nen gegenwärtigen Strukturen und Erscheinungen der Bundesrepublik mit
Merkmalen faschistischer Provenienz“ (274) und mit „Analogisierung“ auf die
„Behauptung ‚Merkmale des gegenwärtigen Staats und des Faschismus stehen
in einer Ähnlichkeitsbeziehung zueinander‘“ (278). Sich in Kommunikationsfor-
men, Wortschatz und gesellschaftlichen Diskursen niederschlagende Phäno-
mene dieser Art verdeutlichen die Ambivalenz der sprachlichen Innovation der
68er-Bewegung: Sie ist auf der einen Seite um eine Abkehr von überkommenen,
autoritär-hierarchischen Sprachmustern bemüht, auf der anderen Seite bedient sie
sich selbst einer Sprache der Ab- und Ausgrenzung politisch-gesellschaftlicher

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 213



Gegner, die nicht vor radikalen Ausdrucksmitteln zurückschreckt, die denen äh-
neln, die sie gleichzeitig bekämpft. Kilian warnt jedoch vor einer Überbewertung
der Alleinstellung der ‚68er-Sprache‘, wenn er die von der Studentenbewegung
ausgehenden Sprachpraktiken in einen übergreifenden Kontext von studenten-,
standes-, alters- und jugendsprachlichen Varietäten stellt und sie in erster Linie als
„‚Gegen‘-Sprache“ klassifiziert bzw. als „gruppenspezifische Umgangssprache und
akademisch gebildete, mithin theoriegesättigte und institutionell gebundene Fach-
sprache“ (Kilian 2012: 292).

Für die theologische Fachsprache lässt sich aufgrund des sprachlichen Auf-
bruchs im Kontext der Protest- und Auflehnungstendenzen der Studentenschaft in
der 68er-Zeit eine Beeinflussung des akademischen Fachdiskurses ‚von unten
nach oben‘ konstatieren, insofern Elemente der systemkritischen Studentenspra-
che oder auch des studentischen ‚Revolutionsjargons‘ in beträchtlichem Maße in
die fachsprachliche Diktion einfließen. Gätje beschreibt die von den sich als revo-
lutionär betrachtenden und entsprechend gerierenden Wortführern der Studenten-
schaft initiierte Spracherneuerung folgendermaßen:

Die „totale Revolution“ ‒ Assoziationen an die Rede vom „Totalen Krieg“ der Nazipropa-
ganda drängen sich auf ‒ könne also nicht erfolgreich sein, ohne die Sprache der kapitalisti-
schen Gesellschaft von Grund auf zu erneuern. Diese Erneuerung wurde als notwendig
angesehen, weil die herrschenden politischen und ökonomischen Instanzen das Bewusstsein
der proletarischen Öffentlichkeit mit dieser Sprache vernebelten, um die längst überfällige
Revolution zu verhindern. (Gätje 2012: 359)

Von einer „Revolution der Sprache“ bzw. „Revolution in der Sprache“ als Vor-
aussetzung für eine „Revolution durch die Sprache“ spricht auch Kopperschmidt
(2000: 7) in Bezug auf das Wechselverhältnis von politischem Aufbruch und
Sprache; ebenso weist Habermas der „‚Metainstitution Sprache‘ eine herausra-
gende Bedeutung im Zusammenhang mit tief greifenden gesellschaftlichen Ve-
ränderungen“ zu (in Gätje 2012: 360).

Die theologische Fachsprache Dorothee Sölles und etlicher ihrer im linken
politischen Spektrum engagierten Fachkollegen muss vor dem Hintergrund der
oben geschilderten allgemeinsprachlichen Transformationsprozesse gesehen
werden, die vorrangig die Kommunikationsräume Universität und höhere Bil-
dung betreffen. Sölle kommt in diesem Zusammenhang eine Art Brückenfunk-
tion zu, da sie, insofern sie keine institutionalisierte universitäre Position in der
deutschen Hochschullehre einnimmt, in ihrer Person die akademische Autorität
der theologischen Wissenschaftlerin mit dem Impetus der außeruniversitären
Aktivistin und intellektuellen Bannerträgerin progressiver gesellschaftlicher Re-
formforderungen vereinigt. Damit figuriert sie auch sprachlich als Bindeglied
zwischen der system- und autoritätskritischen studentischen Innovationsspra-

214 8 Entrüstete und Ernüchterte



che und der traditionskonformen wissenschaftlich-theologischen Publikations-
sprache. In Vorworten einiger ihrer Bücher artikuliert sie diese Bemühungen
um eine unmittelbare, innovative Sprache innerhalb des wissenschaftlichen
Diskurses, wenn sie sich etwa von einem „patriarchal geprägten Sprachge-
brauch“ abgrenzen will und zur Forderung einer geschlechtergerechten Spra-
che in der theologischen Fachdiskussion feststellt:

Das Nebeneinander verschiedener Sprachen spiegelt unsere derzeitige theologische Situ-
ation wider. Auch an diesen Fragen haben wir gemeinsam gearbeitet. [...] Während wir
den Traum von der guten Arbeit träumten, haben wir ihn ein wenig realisiert und uns
weniger individualistisch, mehr kooperativ auf die Suche nach einer allen Menschen ge-
meinsamen, niemanden ausschließenden Sprache gemacht. (Sölle 1985: 8)

Über die sprachlich ausgewogene Einbeziehung von Männern und Frauen in den
theologischen Diskurs hinaus fordert Sölle eine Sprache, die „niemanden aus-
schließt“ und wendet sich damit implizit gegen jede Art der sprachlichen Diskrimi-
nierung, Herrschaftsausübung, Marginalisierung oder Ausgrenzung. Ein weiteres für
Sölles Sprache charakteristisches Merkmal ist deren Provenienz aus der mündlichen
Diskussion bzw. aus der unmittelbaren Face-to-Face-Kommunikation. Im Vorwort
zur Politischen Theologie erläutert sie diesen Ansatz:

Der zweite [...] Teil des Buches wäre undenkbar ohne die vielen Gespräche mit den Freunden
vom ökumenischen Arbeitskreis Politisches Nachtgebet, Köln. Vieles, was wir gemeinsam
und kontrovers dachten und hofften, wird hier nachträglich theologisch aufgearbeitet und
rückbefragt. Dem Arbeitskreis zu danken, entspräche nicht ganz dem Stil unserer Kommuni-
kation. Aber vielleicht schließt die Bitte um Weiterarbeit an der Politisierung des Gewissens
in Köln und anderswo diesen Dank mit ein. (Sölle 1971: 8)

Aus dem Zitat wird deutlich, dass die Form der theologischen Fachsprache,
derer sich Sölle in ihren Publikationen bedient, aus der mündlichen kontrover-
sen Auseinandersetzung hervorgeht und erst in einem zweiten Schritt „theolo-
gisch aufgearbeitet und rückbefragt“ wird: Die fachwissenschaftliche Publikation
soll nicht Ergebnis der Forschungsarbeit einer elitären, gesellschaftlich privilegier-
ten Einzelperson sein, sondern demokratisch-pluralistische Auseinandersetzungen
widerspiegeln, deren fachsprachliche Aufbereitung dem wissenschaftlichen Autor
als einer Art vermittelndem Überbringer obliegt. Über diese Revision durch die
sprachlich und herausgeberisch kompetente Fachtheologin hinaus hat diese au-
ßerdem die Aufgabe der „Rückbefragung“, soll sich also in ständigem Kontakt zu
den an den vorausgehenden Diskussionen Beteiligten bei diesen rückversichern
und damit die Wahrheit und Relevanz der zu veröffentlichenden Aussagen demo-
kratisch legitimieren. Diese Vergesellschaftung und Entindividualisierung des
Wissens garantiert zusätzlich, dass sogenanntes „Herrschaftswissen“ den Lesern
vorenthalten wird, das Weiss in seiner kommentierten Auflistung von Schlagwör-

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 215



tern der Neuen Linken definiert als „Information, die nur wenigen Menschen kraft
ihrer Stellung, ihrer Dienstobliegenheiten, ihres Fachwissens, ihrer Arbeit zu-
gänglich ist, nicht allgemein bekannt gemacht werden kann, weil sich sonst
Schäden für die Gesellschaft ergeben könnten“ (1974: 116). Die Publikation soll
kollektiv erarbeitetes, demokratisch geteiltes Wissen, nicht aber aufgrund von
Bildungshierarchien und im Rahmen von institutionalisierten Wissensautoritäten
entstandene Diskurse vermitteln. Bemerkenswert ist ferner, dass Sölle in der pro-
grammatischen Vorbemerkung zu ihrem Buch gar nicht von Diskussionen, Ge-
sprächen oder verbalen Auseinandersetzungen spricht, sondern von „vielem,
was wir gemeinsam und kontrovers dachten und hofften“. Außerdem stellt sie
fest, dass der expressive Sprechakt des Dankens nicht dem „Stil unserer Kom-
munikation“ entspreche. Der Dank an die Mitglieder des Arbeitskreises, aus
dessen mündlicher Auseinandersetzung die Schrift entstanden ist, sei viel-
mehr im direktiven Sprechakt einer Bitte einbegriffen, mit der um „Weiterar-
beit an der Politik des Gewissens“ ersucht wird. Die in diesen Aussagen
enthaltene pragmalinguistische Paradoxie sei kurz kommentiert: Die für Dis-
kussion, Argumentation, Streitgespräch und vergleichbare Kommunikationsformen
charakteristischen assertiven Sprechhandlungen des Behauptens, Konstatierens,
Feststellens bzw. Entgegnens, Erwiderns, Widersprechens werden hier durch expres-
sive Sprechakte des offenbar verbalisierten Denkens und Hoffens ersetzt, also durch
Verben, die im Fall von „denken“ einen nonverbalen geistigen Prozess und im Fall
von „hoffen“ einen nonverbalen emotionalen bzw. psychischen Zustand bezeich-
nen. Dass diese eigentlich keine Sprechhandlungen bezeichnenden Verben hier an
die Stelle von performativen Verben des Äußerns und Aussagens gesetzt werden,
zeigt, dass mit den „Gesprächen mit den Freunden vom ökumenischen Arbeitskreis
Politisches Nachtgebet“ offenbar auf eine besondere Form der Kommunikation an-
gespielt wird, die auch Elemente der individuellen Intuition und Introspektion zum
Tragen kommen lässt, die dann jeweils kollektiv diskutiert und bestätigt werden. Da-
rüber hinaus werden konventionelle Sprechhandlungstypen wie das Danken ver-
worfen, da sie keinen Impetus zur unmittelbaren christlich motivierten und politisch
relevanten Aktion enthalten. Der dennoch hier konzedierte Dank wird dementspre-
chend zum direktiven Sprechakt des Bittens im Hinblick auf eine handlungsorien-
tierte Sensibilisierung des Gewissens umfunktioniert. Auch der Akt des Hoffens ist
bei Sölle offenbar nicht als individuelle Gemütsbewegung zu verstehen, sondern als
Initiation zur (politischen) Handlung, wodurch sich die Verwendung des Begriffes
als Sprechhandlung erklären lässt. Es entstehen somit spezifische Sprechhand-
lungen, die gleichzeitig kooperativ, entindividualisiert und von einer politisch
homogenen Gruppe autorisiert werden und gleichzeitig spontane und emotionale
Äußerungen eines kollektiven Geistes- und Gefühlszustandes des präverbalen
Denkens und des vorrationalen Hoffens versprachlichen. Die Paradoxie dieser

216 8 Entrüstete und Ernüchterte



Äußerungsform ist bereits in der Bezeichnung „Politisches Nachtgebet“manifest,
aus dem Sölles innovative theologische Sprachverwendung hervorgeht. Sölles
Ehemann und Mitbegründer des „Nachtgebets“, Fulbert Steffensky, stellt dazu
fest:

Der Begriff ‚Politisches Nachtgebet‘ [enthält] eine gewisse Ironie [...]: Also Nachtgebet,
das privateste, stillste, was man sich denken kann und das Wort politisch, das öffent-
lichste, das man sich denken kann. [...] Zum ersten Mal hat man gesprochen in der Kir-
che, zum ersten Mal hat man diskutiert. Das war einerseits eine Befreiung, aber natürlich
auch eine hochaufgeladene Stimmung.3

Aus Steffenskys Interviewaussage geht deutlich die Widersprüchlichkeit und
Spannung, aber auch die im theologisch-kirchlichen Kontext ganz und gar unge-
wohnte Gestalt dieser innovativen theologischen Kommunikationsformen hervor.
Spirituelle, nonverbale und persönlich-private Praktiken der Reflexion, der Emo-
tion und des Gebets verbinden sich hier mit der politisch-öffentlichen, rational
durchdachten und sprachlich ausgefeilten Rede zu einer hybriden Äußerungs-
praxis, die nicht nur die theologische Fachsprache in Teilen revolutioniert, son-
dern die theologische Praxis- und Fachsprache auch politisiert und umgekehrt
Elemente der theologischen Sprache in den politisch-gesellschaftlichen Diskurs
einfließen zu lassen bestrebt ist. Die Politisierung der Kirchen und theologischen
Seminare wurde dabei von weiten Teilen der theologischen Fachelite, von denen
nicht wenige ihre Position aus der Tradition der Bekennenden Kirche ableiteten,
skeptisch beurteilt, da die Bekennende Kirche trotz aller späteren Selbstkritik eine
explizite kirchlich-theologische Vereinnahmung durch politische Institutionen
und Gruppierungen verwarf.4

Sölles Werk ist besonders relevant für eine fachsprachliche Neuorientierung,
da sie an der Schnittstelle zwischen akademisch-wissenschaftlicher Theologie und
politisch-gesellschaftlichem Engagement in der Zeit des Generationenkonfliktes
und des antiautoritären Aufbegehrens der 60er Jahre verortet werden kann und
damit einen erheblichen Einfluss auf fachsprachliche Ausrichtungen der theologi-
schen Fachdiskussion in der Folge der Rebellionsjahre um 1968 ausgeübt hat.

An den Anfang ihrer Politischen Theologie von 1971 stellt Sölle unter Beru-
fung auf Dietrich Bonhoeffer eine nachdrückliche fachsprachenkritische Refle-
xion in Form von an den Leser gerichteten Fragen:

3 Interview mit Fulbert Steffensky (2019): https://www.evangelisch.de/inhalte/155364/28-12-
2019/fulbert-steffensky-wie-das-politische-nachtgebet-entstand-warum-streiten-spass-macht-
7-wochen-ohne (letzter Zugriff 20.10.2021).
4 Vgl. Anm. 3.

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 217

https://www.evangelisch.de/inhalte/155364/28-12-2019/fulbert-steffensky-wie-das-politische-nachtgebet-entstand-warum-streiten-spass-macht-7-wochen-ohne
https://www.evangelisch.de/inhalte/155364/28-12-2019/fulbert-steffensky-wie-das-politische-nachtgebet-entstand-warum-streiten-spass-macht-7-wochen-ohne
https://www.evangelisch.de/inhalte/155364/28-12-2019/fulbert-steffensky-wie-das-politische-nachtgebet-entstand-warum-streiten-spass-macht-7-wochen-ohne


Haben wir wirklich ein neues Verhältnis von Denken und Handeln, von Theorie und Pra-
xis gefunden? Hat sich nicht gerade das theologische Denken von dieser Notwendigkeit
dispensiert? Welche Praxis hat es entwickelt? Was hat es aus der Praxis, auch aus der
fehlgeschlagenen, gelernt? Bonhoeffer zitiert in diesem Zusammenhang ein Wort Jesu aus
der Bergpredigt: „Es werden nicht alle, die zu mir sagen: Herr, Herr! In das Himmelreich
kommen, sondern die den Willen tun meines Vaters im Himmel“ (Matth. 7,21) ‒ ein Wort,
das man als Theologe nur unter der selbstkritischen Frage hören kann, ob nicht alle
Theologie ein „Herr-Herr-Gerede“ ist, das gerade die Funktion hat, vom Tun des Willens
Gottes abzulenken. Bleibt die Theologie nicht trotz aufrichtiger Bemühungen um Welt-
lichkeit weiter in dem elfenbeinernen Turm ihres Herr-Sagens? (Sölle 1971: 9)

„Herr-Herr-Gerede“ und „Herr-Sagen“ sind Chiffren für die abstrakte, konsequenz-
lose theologische Fachsprache im „elfenbeinernen Turm“, gegen die Sölle mit
einer neuen handlungsorientierten Sprache vorgehen will, die nicht Ausdruck the-
ologischen Denkens als „Luxus des Zuschauers“ sein soll, sondern „im Dienste
des Tuns“ stehen soll (Bonhoeffer in Sölle 1971: 9). Dabei sei die zu fordernde
Theologie eine solche, die „von einer Theologie, deren wichtigste Tätigkeitswörter
‚Glauben‘ und ‚Verstehen‘ sind, zu einer, die Glauben und Handeln zum Thema
macht‘“, übergehe (Sölle 1971: 11). Die wissenschaftliche Theorie dürfe keines-
falls „die theologische Aufklärung zu einer bloß textkritischen Methode inst-
rumentalisieren und sie von politischer isolieren wollen“ (Sölle 1971: 13) und
an jede Theologie sei schließlich die Frage zu stellen,

ob sie die Menschen liebesfähiger macht, ob sie die Befreiung des einzelnen fördert oder
verhindert, das ist das Verifikationskriterium, um mich wissenschaftstheoretisch, oder
der Beweis des Geistes und der Kraft (1. Kor. 2,4), um mich biblisch auszudrücken.

(Sölle 1971: 14)

Mit einer Differenzierung zwischen wissenschaftlicher Terminologie und kirch-
lich-biblischer Praxissprache auf der Ausdrucksebene benennt Sölle die beiden
wesentlichen Handlungsziele, die der theologische Diskurs auch in die politi-
sche Sphäre einbringen müsse. Sie stellt fest, dass die mehr oder weniger an
Konventionen der Wissenschaftssprache oder der homiletischen Sprache aus-
gerichtete Wahl der terminologischen Mittel dabei zweitrangig ist, solange das
eigentliche Ziel der aufklärerischen Befreiung aus der „selbstverschuldeten Un-
mündigkeit“ (Kant in Sölle 1971: 12) und die Erweiterung der menschlichen „Lie-
besfähigkeit“ im spirituellen Sinn im Blick bleiben. So wendet sie sich gegen den
„grassierenden Jargon des Kerygmas“ (Sölle 1971: 16), also der Selbstmitteilung
Gottes in der durch Theologie und Kirche vermittelten Verkündigung. Diese ihr
zufolge depravierte Sprache des missverstandenen Kerygmas umschreibt sie
kritisch:

218 8 Entrüstete und Ernüchterte



Kerygma [...] wird zu einer Summe von unkritisierbaren, unhinterfragbaren Lehrsätzen,
die meist ‒ und das wird für einen Fortschritt gehalten ‒ nicht mehr mythologisch, son-
dern ideologisch formuliert werden. Unter Ideologie verstehe ich hier ein System von
situationsunabhängigen Satzwahrheiten, einen Überbau, der auf die Praxis des Lebens,
auf die Situation, auf die Fragen nicht mehr bezogen ist. Der Überbau hat [...] den Basis-
bezug verloren, er ist darum selber zu keiner Veränderung mehr fähig, und er ist auch
nicht daran interessiert, auf die zugrundeliegende Situation verändernd einzuwirken.

(Sölle 1971: 35)

Sölles Kritik am „Jargon des Kerygmas“ richtet sich gegen einen Rückfall in
eine statische, erstarrte Sprache, die sich an ‚fossilisierten‘ Dogmen, Glaubens-
sätzen und Sentenzen orientiert, die keinen für den Zeitgenossen erkennbaren
Bezug zu dessen Lebenswirklichkeit haben und damit auch ungeeignet für die
von ihr geforderte handlungsbezogene, auf die politisch-gesellschaftliche Jetzt-
zeit und ihre ethischen Herausforderungen reagierende Fachsprache sind. Die
theoretisch-abstrakte, erfahrungsferne und akademische Fachsprache, die sie
polemisch als „Jargon“ bezeichnet, metaphorisiert Sölle mit dem aus der mar-
xistischen Theorie entlehnten „Überbau“, der im theologischen Kontext mit
einer realitätsfernen Dogmatik gleichzusetzen ist, die in akademischen oder tra-
ditionell überlieferten Formeln und Worthülsen besteht und nicht unmittelbar
zur gewissensgesteuerten Tat im Jetzt anleitet. An anderer Stelle inkriminiert
Sölle diese Sprache als „Textfetischismus der Exegeten“, der einer „Fortfüh-
rung des emanzipatorischen Ansatzes historisch-kritischer Methode“ im Wege
stehe, indem er kanonisierte, biblische Texte als nicht interpretatorisch verhandel-
bare, formelhafte Strukturen betrachte, die keiner Neuverortung im Hinblick auf
konkrete Lebensherausforderungen bedürften. Weiterhin kritisiert sie die „‚Verge-
setzlichung‘ der ‚Botschaft“ unter Hinweis auf das Überhandnehmen von formel-
haften Indikativen anstatt zur Befreiung ermutigender Imperativsätze:

Nicht die Zumutung, die das Neue Testament in seiner Gesamtheit stellt, macht den Cha-
rakter des Gesetzes ‒ als mortificatio ‒ aus, nicht jede konkrete Überlegung des Handelns
in der Gesellschaft ist mit dem Hinweis auf Gesetz abgetan, vielmehr kann die vivificatio
des Evangeliums ja gerade in der Ermutigung, der Befreiung zum Handeln bestehen. Ob
zum Beispiel die Aufforderung „Gehe und tue desgleichen!“ als Gesetz oder als Evange-
lium verstanden wird, das hängt davon ab, was sie anrichtet, ob sie Menschen unter zusätzli-
che Sachzwänge knechtet, ob sie ihnen die eigene Ohnmacht und das selbstgemachte
Verderben zuspricht. Der undialektische Gebrauch der Formeln von Gesetz und Evangelium
(wie er heute von der Bekenntnisbewegung über die Kirchenleitungen bis zur Neuorthodoxie
üblich ist) orientiert sich nicht an dem, was Gesetz und Evangelium tun, facere (vivificatio
und mortificatio), sondern bleibt rein formal, indem Perfektsätze ‒ es ist vollbracht, Christus
hat befreit, der Gekreuzigte gibt zu verstehen ‒ gegen Imperativsätze ausgespielt werden.

(Sölle 1971: 44)

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 219



Das „Ausspielen von Perfektsätzen gegen Imperativsätze“, das Sölle hier mit
Beispielen illustriert und vehement verwirft, steht ebenfalls im Zusammenhang
mit ihrer generellen Forderung nach einer zum Handeln instruierenden Fach-
sprache. Dabei bemüht sie sich darum, beim Imperativgebrauch Imperative des
Gesetzes und Imperative des Evangeliums zu unterscheiden. Erstere werden mit
„Knechtung“, „Ohnmacht“, „Verderben“, „mortificatio“ (Tod / Tötung) in Verbin-
dung gebracht und sind ‒ so muss man Sölle verstehen ‒ sprachlicher Ausdruck
sowohl der überkommenen alttestamentlichen Gesetzesreligion als auch der staat-
lich-totalitären Unterdrückung, und sie sind als solche abzulehnen. Der Imperativ
des Evangeliums sei hingegen trotz seiner formal-sprachlich identischen Gestalt
als Aufforderung zur Umsetzung der ‚guten Nachricht‘ zu verstehen, deren Ausfüh-
rung zur „vivificatio (Wiederbelebung / Lebenserhaltung) führe. Im Gegensatz zu
diesem Imperativ der Befreiung stünden „Perfektsätze“, die abgeschlossene Hand-
lungen und Ereignisse benennen und damit einen unveränderlichen Status quo
sanktionieren, ohne einen Impuls zu revolutionären, lebenserhaltenden und le-
bensfeindliche Herrschaftsstrukturen durchbrechenden Taten zu vermitteln. Die
formal-linguistische Verkürzung auf den Gegensatz „Perfektsätze / Imperativsätze“
lässt sich auf die Ausrichtung der theologischen Fachsprache insgesamt übertra-
gen, die demnach nicht mehr vorwiegend den Charakter einer Sprache der Archi-
vierung, Bestandssicherung, konsequenzloser Überlieferung von kodifizierten
Lehr- und Glaubenssätzen haben soll, sondern sich in Richtung auf eine direktive
Sprache der Schärfung eines gesellschaftspolitischen Problembewusstseins und
daraus abgeleiteter Ausübung eines aktiven Christseins in Bewegung setzt. Es ist
nicht zu übersehen, dass diese vereinfachend als „imperative Sprache“ zu be-
zeichnende Kommunikationsform in riskante Nähe zu autoritären Sprachfigura-
tionen der unterdrückenden und entmachtenden Gesetzessprache gerät. So
wie der 68er Bewegung insgesamt immer wieder kritisch attestiert wurde, in
ihren progressiv-revolutionären, teils radikalen Forderungen nicht frei von
einem totalitären Gestus zu sein, der sie mit umgekehrter Stoßrichtung in die
sprachlich-habituelle Nähe der von ihnen bekämpften oppressiven Kräfte rückt,
ist auch die von Sölle geforderte theologische Fachsprachenausrichtung dieser
Gefahr ausgesetzt.

Eine weitere zentrale Forderung Sölles, die im direkten Zusammenhang mit
dem bisher Ausgeführten steht, ist diejenige nach einer sprachlichen Orientie-
rung an der „Sprache Jesu“. Dazu führt sie aus:

Je abstrakter die Theologie Begriffe, wie Erlösung, Sünde, Gnade, Auferstehung, ge-
braucht, je kerygmatisch reiner und weltloser sie selber denkt, umso weiter wird sie sich
von den Worten und dem Handeln Jesu, von seiner Weltlichkeit, entfernen. Das ist kei-
neswegs ein Problem des unterschiedlichen Sprachniveaus, bei dem die Wissenschaft für
das höhere Abstraktionsniveau zu plädieren hätte, wohl aber das Problem außerordent-

220 8 Entrüstete und Ernüchterte



lich verschiedener Sprachbewegungen. Es scheint mir, daß eine deduktive Theologie, die
von kerygmatisch fixierten oder fixierbaren Sätzen ausgeht, immer weniger Chancen der
Verständlichkeit hat. Die heute zu fordernde induktive theologische Methode entspricht
nicht einem modischen Bedürfnis, sondern dem Bewusstseinsstand des vergleichenden
kritischen Prüfens, den die protestantische Theologie in der Entfaltung historischer Kritik
bereits eingenommen hatte, aber durch den Rückschlag der Dialektischen Theologie wie-
der verlor. (Sölle 1971: 46)

Sölle unterstreicht, dass der Unterschied zwischen einer von ihr geforderten
„Sprachbewegung“ und der von ihr inkriminierten „kerygmatisch reinen und
weltlosen“ Sprache nicht in einem unterschiedlich hohen Abstraktionsgrad
oder in einem mehr oder weniger ausgeprägten Wissenschaftlichkeitsgrad mit
entsprechend höheren grammatischen und lexikalischen Gebrauchsfrequenzen
von fachsprachlichen Merkmalen besteht; vielmehr gehe es um eine Sprache,
in deren Mittelpunkt statt „fixierter oder fixierbarer Sätze“, die zunehmend der Ge-
fahr der Unverständlichkeit ausgesetzt seien, ein induktiver Ansatz stehe, demzu-
folge einzelne Aussagen Jesu historisch-kritisch hinterfragt und als Grundlage für
allgemeingültige Denk- und Handlungsmaximen dienen sollten. Den Unterschied
zwischen theologisch „reiner“ Sprache und der „vermittelten“, also bildhaften,
gleichnishaften oder situationsgebundenen Sprache Jesu erläutert Sölle dement-
sprechend folgendermaßen:

Diese Sprache Jesu aufzugeben, weil in ihr das Kerygma ja nur vermittelt und nicht „rein“
erscheint, bedeutet faktisch eine Entpolitisierung des Evangeliums, die wie jede vermeint-
liche Entpolitisierung nur scheinbar ist, weil sie in Wahrheit zumindest die bestehenden
Zustände und die Politik der Herrschenden durch Schweigen rechtfertigt. Es ist eine ge-
fährliche Einbildung, zu meinen, theologische Sätze seien zunächst „rein“ theologisch zu
verstehen und hätten keine politischen Voraussetzungen, Gehalte und Konsequenzen. In
einer solchen Vorstellung wird die dualistische Zerspaltung der Wirklichkeit in zwei hier-
archisch geordnete Bereiche ‒ oben der Glaube, unten die Politik ‒ gefördert. Zugleich
wird übersehen, wie in scheinbar apolitischen Sätzen und Begriffen politisch erwünschte
Haltungen verklärt und eingeübt werden. Demut, Anspruchslosigkeit, Aufgabe des eige-
nen Willens, Unterordnung sind solche Tugenden, die aus bestimmten „rein“ theologi-
schen Entscheidungen folgern [sic!]. [...] Je weltloser, je „reiner“ theologisch gedacht wird,
desto besser funktioniert Theologie als Mittel gesellschaftlicher Anpassung. [...] Der politische
Gehalt solcher Sätze ist die Stabilisierung der Klassenherrschaft. [...] Daß gesellschaftliche In-
teressen in theologischen Formulierungen Ausdruck finden, bleibt verborgen, der affirmative
Gehalt wird nicht durchschaut. (Sölle 1971: 47‒49)

Einander gegenübergestellt werden hier wiederum die akademische, hier pole-
misch als „rein“ titulierte, theoretische, auf Dogmenüberlieferung beruhende
und vor allem scheinbar entpolitisierte, „weltlose“ theologische Fach- und
Lehrsprache auf der einen Seite und die Sölle zufolge politische und welthaltige
Sprache Jesu auf der anderen Seite. Wie aus den letzten Sätzen des Zitats her-

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 221



vorgeht, handelt es sich bei der theologischen Fachsprache, die Sölle vor-
schwebt, um eine konkrete, explizite, auch ungehorsame, unangepasste und
schließlich auch klassenkämpferische Sprache, die nicht durch Verschweigen,
Beschwichtigen, Verklären etc. die bestehenden Herrschaftsverhältnisse und
damit verbundene Ungerechtigkeiten zu sanktionieren und zu zementieren
hilft. Hauptargument ist dabei die Feststellung, dass ein Rückzug in ein akade-
misches Vakuum oder eine ausschließliche Rückbesinnung auf eine kanoni-
sierte und unhinterfragt weitervermittelte ‚reine Lehre‘ nicht unpolitisch seien,
sondern vielmehr eine zwar nicht affirmative, dennoch aber unmissverständli-
che politische Position zum Ausdruck brächten, nämlich die einer Trennung in
zwei Sphären der Politik und der Religion, wobei die Religion und die Theologie
durch Nichteinmischung gesellschaftliche Missstände und politische Fehlentwick-
lungen nicht nur duldeten, sondern bewusst guthießen und aufrechterhielten.
Dementsprechend bezeichnet Sölle die von ihr favorisierte Sprache Jesu ironisch
als „unrein“:

Nur der höchste Grad von Bewußtsein, die vollzogene Identifikation mit den Interessen
der Armen, könnte diesen ideologischen Schein reiner apolitischer Rede aufheben und
„unrein“ werden, Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu ge-
schieht. Jesu Heilruf für die Armen (Luk. 6, 20), seine Parteilichkeit gegen die Reichen
(Matth. 19,24) schließen selbstverständlich politisches Bewußtsein ein [...]. Seine Sprache
war entsprechend „unrein“, das heißt: nicht auf Bereiche verrechenbar, nicht auf ein so-
genanntes „proprium“ des Glaubens fixiert, mehrdeutig in ihren Anwendungsmöglichkei-
ten und darum umstritten, eindeutig nur in der Tendenz der Befreiung. Im Unterschied
zu der theologischen Sprache, die sich vermeintlich entpolitisiert hat und damit den herr-
schenden Interessen dienstbar wurde, ist die Sprache Jesu immer zugleich religiöse und
politische ‒ nämlich den ganzen Menschen in seiner gesellschaftlichen Umwelt betref-
fende ‒ Sprache. Anknüpfung an die Sprache Jesu würde daher heißen, die politische Re-
levanz des Evangeliums wieder aufzudecken; der Verzicht auf den historischen Jesus und
die Ersetzung seiner Sprache durch die kerygmatischen Formulierungen fördert die Ent-
politisierung des Evangeliums. (Sölle 1971: 50)

Damit formuliert Sölle einen Programmentwurf für eine zeitgemäße und inno-
vative theologische Fachsprache. Das Vorbild der Sprache Jesu, so wie sie von
Sölle gedeutet wird, wird zum Maßstab für theologische Rede und Fachsprache
insgesamt deklariert, wobei die Gestalt dieser Sprache mit einer ganz spezifi-
schen, eigenwilligen Definition versehen wird. Das in Anführungszeichen ge-
setzte provokatorische Attribut „unrein“ umfasst dabei die zentralen Merkmale
dieser rebellischen und gleichzeitig durch Identifizierung mit der Redeweise
Jesu als Religionsstifter und Gottessohn legitimierten Sprache. Unter „unreiner“
Sprache Jesu versteht Sölle ein Idiom, das in erster Linie nicht „rein“ fachlich,
„rein“ theologisch oder in irgendeiner Weise „rein“ akademisch ist, sondern
eine „gemischte“ theoretisch und gleichzeitig praktisch ausgerichtete, politi-

222 8 Entrüstete und Ernüchterte



sche und ebenso spirituelle Sprache, die eben nicht aseptisch, steril, papieren,
also einseitig und weltfremd, sondern ganzheitlich und politisch relevant ist.
Dabei wird deutlich, dass die so definierte „Sprache Jesu“, die im Gegensatz zu
einer nur scheinbar „entpolitisierten“, aber in Wahrheit hoch politischen Spra-
che der theologischen Wissenschaftstradition stehe, ihrerseits von den vor-
herrschenden Zeitmoden der revolutionären politischen Bewegung der 68er
vereinnahmt wird. Damit wird die Fachsprache selbst instrumentalisiert und
vereinfachend in zwei antagonistische Lager unterteilt, in der die traditionelle
Sprache der theologischen Lehre und Verkündigung dem Bereich des konser-
vativen, politisch rechten und auch oppressive Herrschaftsstrukturen unter-
stützenden Spektrums zugeordnet wird, wohingegen die als „Sprache Jesu“
‚geadelte‘ Sprache der Befreiung und der politischen Einmischung mit dem favori-
sierten linksrevolutionären, traditions- und autoritätskritischen Feld identifiziert
wird. Inwieweit und in welcher Form sich diese „in ihren Anwendungsmöglichkei-
ten mehrdeutige und darum umstrittene, nur in der Tendenz der Befreiung ein-
deutige“, also politisch engagierte, im Umgang mit theologischen Quellen ihre
Interpretationen politischen Zwecken unterordnende Fachsprache in Sölles Wer-
ken niederschlägt, kann anhand einiger weiterer Beispiele illustriert werden.

Die von Sölle geforderte theologische Fachsprache, die sie mit der „Sprache
Jesu“ in Übereinstimmung sieht und u. a. als „Sprache der Befreiung“ bezeichnet,
prägt zahlreiche ihrer Werke sowohl in der Lexik als auch in der Sprachstruktur.
So werden theologische Terminologie und politische Schlüssel- oder Schlagworte
der Gegenwart durchgängig in unmittelbaren Zusammenhang gebracht, wie aus
folgenden Zitaten am Beispiel des biblischen Begriffs der Schöpfung in Lieben und
arbeiten. Eine Theologie der Schöpfung (Sölle 1985) hervorgeht:

Partizipation, Anteilhabe, Kooperation oder Teilnahme an der Schöpfung? [Meine Hervor-
hebungen in diesem und in den folgenden fünf Zitaten, J.G.] (Sölle 1985: 9)

Dem Gedanken der Schöpfung steht der Begriff des „Exterminismus“, der Ausrottung ge-
genüber [...]. (Sölle 1985: 11)

Exterminismus hat drei Dimensionen: die Vergewaltigung der Natur, den Krieg gegen die
Armen [...] und die atomare Bedrohung durch die Aufrüstung. (Sölle 1985: 11)

Die Erde ist heilig. [...] Die Verschwörung zur Vernichtung der Schöpfung ‒ oder zumin-
dest großer Teile von ihr in einem sogenannten „gewinnbaren Atomkrieg“ ‒ entzündet in
uns ein neues Bewußtsein von der Heiligkeit [...]. (Sölle 1985: 12)

Wir [brauchen] Befreiung, bevor wir an Schöpfung glauben können. Zumindest unter-
drückte Menschen brauchen einen Gott, der ihnen gegen ihre Unterdrücker zur Seite
steht. Die Schöpfungsordnung als solche ‒ ohne Verbindung zu einer Befreiungstradition ‒

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 223



kann Sklaven und Unterdrücker nicht versöhnen, weil sie ihnen die Kraft, sich zu befreien
nicht zu geben vermag. (Sölle 1985: 20)

Das Unvermögen, die Wahrheit der Befreiung im ontologischen Entwurf des Schöpfungs-
glaubens zu entdecken, ist dann gepaart mit dem Versuch, das Leben und Denken der
Menschen unter Kontrolle zu bringen und ihre Kraft zur Selbstbestimmung zu schwächen.
Die vulgarisierte Theologie der „moralischen Mehrheit“ in den USA ist eine nationalistisch-
religiöse Ideologie, die das biblische Motiv der Befreiung um jeden Preis vermeidet. Aber die
biblische Zusage „Unsere Hilfe steht im Namen des Herrn, der Himmel und Erde gemacht
hat“ (Psalm 124,8) nimmt die Befreiung, die hier schlicht „Hilfe“ genannt wird, zum Aus-
gangspunkt, als Erfahrung, von der aus wir zur Erkenntnis von Gottes Schöpfung kommen.
Im Anfang war Befreiung ‒ im Sinn dieses Anfangs nähern wir uns den Dimensionen unseres
Geschaffenseins. Wir müssen eine Synthese von Schöpfungs- und Befreiungstraditionen fin-
den, die die Befreiungstraditionen nicht entwertet, sondern die Schöpfungstradition aus der
Befreiungsperspektive begreift. (Sölle 1985: 23‒24)

Die zitierten Auszüge veranschaulichen exemplarisch Sölles sprachliche Vorge-
hensweise: Ein theologischer Terminus, in diesem Fall der zentrale christliche Be-
griff der Schöpfung, wird mit Begriffen aus politisch-weltanschaulichen Diskursen
der aktuellen, zeittypischen gesellschaftlichen Debatten in direkte Verbin-
dung gebracht, um in einer reziproken Argumentationsbewegung theologi-
sche Konstellationen in die politische Domäne zu überführen und umgekehrt
politisch-ideologische Gegenwartsbegrifflichkeiten in die theologische Do-
mäne hineinzuprojizieren. So wird der Begriff Schöpfung zunächst durch
Verbindung mit politischen Schlüsselbegriffen wie „Partizipation“, „Anteil-
habe“, „Kooperation“ und „Selbstbestimmung“ mit zeitüblichen Diskursen
der grundlegenden gesellschaftlichen Demokratisierung und Überwindung
von Herrschaftsprivilegien in Zusammenhang gebracht. In einem weiteren
Schritt wird die auf diese Weise ‚vergesellschaftete‘ Schöpfung in Gegensatz
zu Phänomenen gestellt, die in der politisch-revolutionären Auseinanderset-
zung des Umfelds der 68er-Bewegung Feindbilder repräsentieren und von progres-
siven gesellschaftlichen Kräften bekämpft werden, darunter „Unterdrücker“,
„Krieg gegen die Armen“, „Verschwörung“, „Aufrüstung“, „Atomkrieg“ etc.
Mit dem politischen Fachterminus des „Exterminismus“ werden diese zu be-
kämpfenden Phänomene einem abstrakten Hyperonym untergeordnet, um die
stark politisierte Argumentation wissenschaftlich zu legitimieren. „Exterminis-
mus“ erscheint hier als von „Extermination“ (Zerstörung) abgeleitetes latei-
nischstämmiges Abstraktum, das eine Vernichtungsideologie bezeichnet. Der
Begriff wird im Allgemeinen im Zusammenhang mit der nationalsozialisti-
schen Rassenideologie oder seltener mit Stalinismus, Maoismus und ver-
gleichbaren totalitären und menschenverachtenden politischen Ideologien
verwendet. Sölle verwendet ihn hier explizit gegen demokratisch-kapitalistische

224 8 Entrüstete und Ernüchterte



Systeme unter Führung der Vereinigten Staaten, die sich gegenüber wirtschaftlich
abhängigen, ärmeren Ländern imperialistisch und ausbeuterisch gebärdeten.
Damit stellt die Theologin implizit die Demokratien des westlichen Bündnisses in
eine Reihe mit den menschenverachtenden Diktaturen des 20. Jahrhunderts; eine
solche Gleichsetzung war im politischen Diskurs der 60er und 70er Jahre inner-
halb des linken Spektrums durchaus üblich, unterscheidet sich im hier vorlie-
genden Rahmen des theologischen Fachtextes aber insofern von allgemeinen
gesellschaftspolitischen Debatten, als ein politisch relativ radikaler Stand-
punkt christlich und theologisch gerechtfertigt wird und mit Verweisen auf
Bibelstellen und die „Sprache Jesu“ untermauert wird. Durch derartige sprachli-
che Operationen der semantischen Opposition (Schöpfung vs. Exterminismus,
Unterdrückung, nationalistisch-religiöse Ideologie etc.) werden theologisch-
biblische Dimensionen auf die politische Tagesdiskussion übertragen und für po-
litisch-parteiische Stellungnahmen instrumentalisiert; gleichzeitig werden in
biblische und theologische Überlieferungen aktuelle ideologische Gegenwartsbe-
züge implementiert. Zur Technik der semantischen Identifizierung kann anhand
der zitierten Textauszüge insbesondere die Gleichung Schöpfung = Befreiung
exemplarisch angeführt werden: Sölle knüpft den Begriff der Befreiung unmittel-
bar an den der Schöpfung, indem sie Befreiung als Voraussetzung für einen Schö-
pfungsglauben bezeichnet, darüber hinaus eine „Schöpfungsordnung“ ohne
„Befreiungstradition“ als unwirksam darstellt und außerdem konstatiert, dass
die „Wahrheit der Befreiung“ im „ontologischen Entwurf des Schöpfungsglau-
bens“ enthalten sei. Es werden auf diese Weise zunächst fachsprachlich verklau-
sulierte Abhängigkeitsbezüge zwischen den beiden Begriffen hergestellt, um dann
im Anschluss den Begriff der Befreiung direkt in den Wortlaut von Bibelstellen ein-
zufügen, indem das Syntagma „unsere Hilfe“ im Psalm 124 kurzerhand apo-
diktisch zu Befreiung umgedeutet wird, obwohl das Lexem „Hilfe“ hier durchaus
anders verstanden werden kann, etwa als „Rettung“, „Verschonung“ oder auch
symbolisch als geistig-spirituelle Freiheit (Sölle 1985: 24). Darüber hinaus formu-
liert Sölle den Beginn des Johannesevangeliums zur Sentenz „Im Anfang war Be-
freiung“ um, womit das „Wort Gottes“ zur „Befreiung durch Gott“ umgedeutet
wird. Die Synonymisierung oder zumindest Parallelsetzung von Befreiung mit
Schöpfung, „Wort Gottes“ und „Rettung vor dem Untergang“ stellt insofern eine
dezidierte Politisierung der theologischen Fachterminologie dar, als der Begriff
der Befreiung im politisch-gesellschaftlichen Diskurs der 60er und 70er Jahre
eine ideologisch enorm aufgeladene Konnotation besitzt. Weiss führt den Begriff
der Befreiung im ideologiekritischen Glossar Schlagwörter der Neuen Linken
mehrfach auf, und zwar in den Zusammensetzungen „Befreiungsbewegung“,
„Befreiungskampf“ und in der Kollokation „Befreiung der kolonialen und
halbkolonialen Völker“ (1974: 231), und bezeichnet das Lexem als „ungefähr

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 225



bedeutungsgleich“ mit „Emanzipation des Menschen“ (148), die wiederum als
„eine wesentliche Zielsetzung der Revolution [...], d. h. die Abschaffung der
Herrschaft des Menschen über den Menschen“ bis hin zu einer „Abschaffung des
Staates“ definiert wird (113). Die theologische Fachsprache wird, wie gezeigt
werden konnte, in beträchtlichem Maße zu einem Vehikel der zeitaktuellen
politischen Auseinandersetzung, verlässt damit die Sphäre der hermetisch-
wissenschaftlichen Abkapselung und tritt in einen aktiven Austausch mit der
außeruniversitären kritischen Gesellschaft. Dabei ist eine interessengesteu-
erte und politischen Prämissen verhaftete Neuinterpretation theologischer
Grundbegriffe dem Risiko ausgesetzt, wissenschaftliche Erkenntnis den Ziel-
setzungen gesellschaftspolitischen Engagements unterzuordnen.

In Im Hause des Menschenfressers. Texte zum Frieden (Sölle 1981) werden
politische Schlagworte der revolutionären Linken („gewaltfreie Illegalität“,
„herrschender Militarismus“, „privates Eigentum an Produktionsmitteln“ etc.)
in unmittelbaren Bezug zu Haltungen und Handlungen Jesu und seiner Jünger
gebracht:

Christsein im Kontext des über uns herrschenden Militarismus bedeutet nicht, ein vorpo-
litisches Weihnachtsliedchen zu summen, wir müssen schon etwas deutlicher werden Mit
„deutlich“ meine ich: so militant, so gewaltfrei und so illegal wie Jesus und seine
Freunde. [Meine Hervorhebungen in diesem und im folgenden Zitat, J.G.] (Sölle 1981: 10)

Der demokratische Charakter gewaltfreier Illegalität muß sichtbar werden. Wir müssen
endlich anfangen, auch am Sabbat ein paar Ähren auszuraufen. Die Jünger Jesu, die das
taten, verstießen gegen ein religiöses Gesetz. Sie handelten illegal; [...], sie verletzten eine
Grenze, die in ihrer Gesellschaft als heilig anerkannt war. Das Heiligste in unserem Land
ist das private Eigentum an den Produktionsmitteln; dient es dem Tod, so ist es noch hei-
liger, noch schützenswerter, noch mehr tabuiert [sic!]. (Sölle 1981: 11)

Der „militante, gewaltfreie, illegale“ Jesus und die „illegal“ handelnden Jünger
stehen in solchen Argumentationen zeitgenössischen aufbegehrenden oder
mehr oder weniger gewaltfrei in der Illegalität operierenden, herrschaftskriti-
schen oder staatsfeindlichen Kräften durch identische Attribuierungen Pate,
die auf diese Weise theologisch legitimiert und sprachlich auf die gleiche
Ebene gestellt werden. Unabhängig davon, inwieweit man der systemkritischen
Argumentation inhaltlich folgen will, kommen hier rhetorische Figuren wie
Vergleich und Parallelismus zum Einsatz, um zeitlich, kulturell und semantisch
weit voneinander entfernte Begriffsinhalte in einen unmittelbaren gemein-
samen Kontext zu stellen. In Stellvertretung. Ein Kapitel Theologie nach dem
„Tode Gottes“ (Sölle 1982 [1965]) werden in ähnlicher Vorgehensweise Elemente
der jüngeren Geschichte und der zeitgenössischen Weltpolitik in Bezug zu Bi-
belaussagen gestellt:

226 8 Entrüstete und Ernüchterte



Den Anfang der Freiheit besingt zum Beispiel das Christuslied im Philipperbrief, das Pau-
lus von der Urgemeinde übernahm: die kosmischen Mächte unter, über und auf der Erde
haben dem Christus gehuldigt (Phil. 2, 10). Seitdem sie den Christus anerkannt haben,
sind sie als Mächte, als mythisch-schicksalhafte Gewalten, erledigt. Sie können nieman-
den mehr ängstigen. Wo immer sie noch beschworen werden, wo immer an ihre Herr-
schaft appelliert wird ‒ in Blut und Boden, Partei oder Staat, in Amt oder Hierarchie ‒, da
kann auf ihre Entmächtigung hingewiesen werden [...]. Die einst Herren der Welt waren,
haben nichts mehr zu sagen. [Meine Hervorhebungen in diesem und im folgenden Zitat,
J.G.] (Sölle 1982 [1965]: 104)

Denn jener Gott, der wegen des Leidens der Unschuldigen angeklagt wird, ist der Gott der
Allmacht, der König, Vater und Herrscher über die Welt. Ihn klagt die Moderne mit Recht
an ‒ und alle theologischen Kunststücke, sie zum Schweigen zu bringen durch die bloße
autoritative Setzung Gottes, der uns verstummen heißt, weil nur er das Recht des Fragens
und der Anklage hätte, können die Wahrheit dieser Frage an den allmächtigen Gott nicht
ersticken. Will man sie nicht zum Schweigen bringen oder religiös verdrängen, so führt
sie zur Absetzung des theistisch verstandenen Gottes. [...] nur in Christus erscheint die
Auffassung vom leidenden Gott, nur hier sind es Gottes eigene Leiden, die von einem
Menschen übernommen werden, erst seit Christus ist deutlich geworden, daß wir Gott
töten können, weil er sich uns ausgeliefert hat. [...] Daß Gott in der Welt beleidigt und
gefoltert, verbrannt und vergast wurde und wird, das ist der Fels des christlichen Glau-
bens, dessen Hoffnung darauf geht, dass Gott zu seiner Identität komme. [...] Als die Zeit
erfüllt war, hatte Gott lange genug etwas für uns getan. Er setzte sich selber aufs Spiel,
machte sich abhängig von uns und identifizierte sich mit dem Nichtidentischen. Es ist
nunmehr an der Zeit, etwas für Gott zu tun. (Sölle 1982 [1965]: 153‒154)

Wiederum sind es direkte oder indirekte Bibelzitate oder, wie im zweiten Zitat,
theologische Einlassungen zu zentralen Glaubensthematiken (Leiden und Tod
Jesu), von denen aus kühne Bögen zu Zeitgeschichte und Tagespolitik geschla-
gen werden. So wird das indirekte Zitat aus dem Philipperbrief („[...] in dem
Namen Jesu [beuge] sich [...] jedes Knie derer, die im Himmel und auf Erden
und unter der Erde sind [...]“) als Argument gegen weltliche Herrschaft ins Feld
geführt, wobei auf die nationalsozialistische Diktatur („Blut und Boden“), so-
zialistische Parteidiktaturen („Partei und Staat“) und jede Art der diesseitigen
Herrschaftsausübung („Amt oder Hierarchie“) angespielt wird. Mit dem Begriff
„Entmächtigung“ wird auf die ‚Ermächtigung‘ der NS-Herrscher verwiesen,
deren Macht in der Welt zerronnen sei. Mit dem Menschen Jesus, der gleichzei-
tig „leidender Gott“ ist, identifiziert Sölle erneut innerhalb von gedrängten,
sentenzartigen Satzgefügen den biblischen Gottessohn mit Menschen, die „be-
leidigt, gefoltert, verbrannt und vergast“ wurden; auch hier drängt sich der un-
missverständliche Gegenwartsbezug zu Folterregimen in Lateinamerika, zur
Shoah und zu Napalmeinsätzen im Vietnamkrieg sowie zur Rassendiskriminie-
rung in den USA und im Apartheidsregime in Südafrika auf. In diesem Fall
wird die Theorie vom Tod Gottes mit den Morden an mit dem göttlichen Men-

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 227



schensohn oder menschlichen Gottessohn identifizierten in der Gegenwart leben-
den Menschen untermauert; auch hier handelt es sich um eine (fach)sprachliche
Operation, deren theologische Begründung ausbleibt und auf eine sprachliche
Oberflächenebene verlagert wird.

In vergleichbarer Weise werden feministische Argumentationen bei Sölle
auf theologische Dimensionen zurückgeführt:

Die meisten bildenden Künstler haben Jesus weibliche Züge mitgegeben, diese Künstler
wollten den Menschen, dessen Gestalt das Bild Gottes so klar spiegelt, nicht zum Mann
verkürzen. So näherten sie sich dem androgynen Mythos der Einheit der Geschlechter.
Ich weiß nicht, ob Jesus ein Feminist war, aber daß er heute einer wäre, der im Wider-
spruch zum Kult des Männischen steht, ist außer Frage. [Meine Hervorhebungen, J.G.]

(Sölle 1977: 14)

Im Zitat aus dem Aufsatz Der Mann. Ansätze für ein neues Bewußtsein (Sölle 1977)
bezieht sich Sölle auf kunsthistorische Aspekte der Christusdarstellungen, um in
diesem Fall eine apodiktische Behauptung („Jesus war ein Feminist“) nicht nur
theologisch, sondern auch durch Verweis auf sakrale Kunst zu stützen.

Als abschließendes Beispiel führen wir zwei Zitate aus Sympathie. Theolo-
gisch-politische Traktate (Sölle 1978) an, in denen es um Deutungen der Mutter
Gottes und der Person Jesus Christus geht, die wiederum durch Bezugnahme
auf Schlüsselbegriffe der Gegenwartspolitik aktualisiert werden:

Maria lehnt das Leistungsprinzip ab: Nicht weil du schön, klug, erfolgreich musikalisch, po-
tent oder was immer bist, stehe ich zu dir, sondern ‒ ohne Bedingungen. [...] Maria unterläuft
die Einteilung der Menschen in Schafe und Böcke. Dieser anarchistische Zug der Maria hat
sich nie ganz ausrotten lassen. [...] So ist die Gestalt der Maria ebenso doppeldeutig wie alle
religiösen Inhalte und Symbole. Sie funktioniert im Interesse religiös verklärter Unterwer-
fung, aber auch im Interesse von Trost, Schutz und Rettung der Opfer. Maria ist submissiv,
ist unterwürfig. Aber sie ist auch subversiv in dem Sinn, wie die lateinamerikanische Polizei
das Wort benutzt: Sie zersetzt die Macht der Herrschenden, Im neuesten Vokabular der Bun-
desrepublik unserer Tage würde man sagen: Maria ist eine Sympathisantin. [Meine Hervorhe-
bungen in diesem und im folgenden Zitat, J.G.] (Sölle 1978: 59)

Die schärfsten Worte Jesu sprechen von der Notwendigkeit des Hasses um der neuen Welt
willen, von der Entzweiung innerhalb der Familien, die seine Botschaft bringt: „Meinet
nicht, daß ich gekommen sei, Friede auf die Erde zu bringen. Ich bin nicht gekommen,
Friede zu bringen, sondern das Schwert“ (Matthäus 10, 34). Es läßt sich nicht weginter-
pretieren oder verschleiern, daß es in Jesu Predigt einen revolutionären Haß gibt, ein ein-
deutiges und radikales Nein, das aus dem Ja zur Sache, um die es Jesus geht, folgt.

(Sölle 1978: 85)

Maria wird als Gegnerin des „Leistungsprinzips“ bezeichnet, als „anarchistisch“,
als gleichzeitig „submissiv“ und „subversiv“, als „Zersetzerin der herrschenden
Macht“ und schließlich als „Sympathisantin“; Jesus wird unter Verweis auf eine

228 8 Entrüstete und Ernüchterte



Stelle aus dem Matthäusevangelium als Träger eines „revolutionäre Hasses“ und
Verfechter eines „radikalen Neins“ dargestellt. All dies sind sprachliche Eti-
ketten, die denotativ an Phänomene des politischen Gegenwartsgeschehens
gebunden sind und konnotativ auf ideologische Auseinandersetzungen in ak-
tuellen gesellschaftlichen Debatten verweisen. Durch derartige ahistorische
sprachliche Identifizierungen erzielt Sölle eine gleichzeitige Aktualisierung
theologischer Basiskonzepte und eine historisierende Sakralisierung jetztzeit-
gebundener schlagwortartiger Begrifflichkeiten. Wenn auch die Inhalte entge-
gengesetzt sind, erinnert das Verfahren an ideologische Aktualisierungen
theologischer Begriffe seitens der gleichgeschalteten Wissenschaftler wäh-
rend des NS-Regimes. Der Unterschied besteht vor allem darin, dass in Sölles
Fall im Gegensatz zu Hirsch, Grundmann, Kittel und anderen keinem diktatori-
schen Regime sekundiert werden soll, sondern umgekehrt demokratisch legiti-
mierter Herrschaft kritisch begegnet werden soll und deren Nähe zu totalitärem
Machtverständnis sowie Kontinuität im Hinblick auf nazifaschistisches Gedan-
kengut aufgedeckt werden soll.

Der 1926 geborene Theologe Jürgen Moltmann gehört wie Sölle zur Gene-
ration der sogenannten ‚68er‘, repräsentiert aber im Gegensatz zu ihr die uni-
versitär-institutionalisierte wissenschaftliche Theologie der mittlerweile zu
politischem Selbstbewusstsein und wirtschaftlicher Stärke herangereiften Bun-
desrepublik. Moltmann war 1958‒1963 zunächst Professor für Dogmatik und
Dogmengeschichte an der Kirchlichen Hochschule Wuppertal, 1963‒1967 an der
Universität Bonn und schließlich 1967‒1994 an der Universität Tübingen. Molt-
manns zentrales Thema ist seine „Theologie der Hoffnung“ (vgl. Moltmann
1964), mit der er, ähnlich wie Sölle, einen Impetus zum gesellschaftlich engagier-
ten Handeln begründet und durch die er, wie Härle feststellt, weltweit bekannt
wurde (Härle 2012: XLIV). Fischer zufolge „entspricht Moltmanns ‚Theologie der
Hoffnung‘ in hohem Maße dem Zeitgeist. In den 60er Jahren haben Publikatio-
nen zu Stichworten wie Zukunft, Futurologie oder Hoffnung Konjunktur“ (2002:
180). Damit unterstellt Fischer dem Theologen eine gewisse Nähe zu modegebun-
denen Tendenzen der öffentlichen Debatte und konstatiert: „Mit seiner Hoff-
nungstheologie in ihrer ursprünglichen Fassung hat Moltmann den Anstoß zu
Konzeptionen ‚politischer Theologie‘ gegeben. Mehr noch: seine ‚Theologie der
Hoffnung‘ ist selbst verkappte politische Theologie“ (Fischer 2002: 189). Zahrnt
stellt zur Sprache dieser von der christlichen Eschatologie ausgehenden und vor-
wiegend auf die Zukunft der Menschheit ausgerichteten „Theologie der Hoff-
nung“ fest: „Alle theologischen Sätze sind ‚Hoffnungssätze‘ und alle theologischen
Begriffe sind ‚Vorgriffe‘“ (Zahrnt 1984: 217) und fügt im Hinblick auf die aus der
theologischen Hoffnung erwachsenden Handlungsmaximen hinzu:

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 229



Wenn die Christen wirklich an die Auferstehung Jesu Christi von den Toten glauben,
dann können sie sich nicht damit begnügen, diese Welt nur so zu erhalten, wie sie nun
einmal ist, sondern dann müssen sie sie auch bereits verändern und erneuern, und zwar
nicht nur die Personen, sondern auch die Verhältnisse. Das ist das echte Pathos, das bei
Moltmann auch durch die Pathetik seiner Sprache spürbar wird. (Zahrnt 1984: 219)

In Jürgen Moltmanns wissenschaftlichen Texten ist die zeittypische Gestalt
einer objektivierenden, aber gleichzeitig auch enthusiasmierenden und emotio-
nalisierten Fachsprache allgegenwärtig. In einem Aufsatz mit dem Titel Wort
Gottes und Sprache (Moltmann 1968) äußert sich Moltmann ausführlich zu sei-
nem Sprachverständnis im Hinblick auf die christliche Predigt und auf die Auf-
gabe religiöser und theologischer Fachsprache insgesamt:

Die allgemein-menschliche Sprachfähigkeit ist doch kein abgeschlossener Kreis von Möglichkeiten.
Sprache ist kein Werk (ἔργον), kein totes Erzeugtes, sondern ein offener, lebendiger Prozeß [...]. Die
christliche Gottesrede erscheint darin als eine durchaus neue Möglichkeit, die neue Möglichkeiten
und Freiheiten eröffnet. Die christliche Predigt hat sich darum nicht an vorhandene Möglichkeiten
zu assimilieren, sondern den vorhandenen neue zu eröffnen. Sie darf auf der anderen Seite auch
nicht als Zungenrede draußen vor der Tür bleiben. Das Sprechen und Denken der Menschen ist
geschichtlich und darum offen für das, was Menschen im Sprechen und Denken eigentlich inten-
dieren. In Worten und Sätzen suchen Menschen „das Wort“ und „den Satz“, die sie aus ihrer Un-
eindeutigkeit befreien, die lösen, die aufklären und in die Wahrheit bringen. Die Erinnerung, daß
es ein solches Wort geben müßte und das es kommen müßte, hat sich tief in den Erwartungszu-
sammenhang unseres Redens eingegraben. Sie zeigt sich noch darin, daß das Bewußtsein von der
Unerreichbarkeit der wahrenWelt lebendig ist. (Moltmann 1968: 111)

Moltmanns Plädoyer für eine kreative, „offene“, „lebendige“ Sprache der Verkün-
digung und der wissenschaftlichen Auseinandersetzung steht im Zusammenhang
mit seiner neoeschatologischen Ausrichtung auf ein zukünftiges Heilsgeschehen.
Wenn die religiöse und theologische Auseinandersetzung in der zentralen Erkennt-
nis auf Zukunftshoffnung und zukunftsgerichtetes Handeln ihre Kernaussage
wahrnimmt, dann muss das auch Konsequenzen für ein homiletisches und wissen-
schaftliches Sprachbewusstsein haben. Eine erstarrte Sprache, die auf kanonisier-
ten, „toten“ Erzeugnissen basiert, wie Moltmann es nennt, ist nicht geeignet, eine
christliche Zukunftsperspektive angemessen auszudrücken. Moltmann schwebt
eine ‚zur Erkenntnis der Wahrheit befreite Sprache‘ vor. Diese Sprache, für die die
Ausstattung mit „neuen Möglichkeiten und Freiheiten“ die zentrale Forderung dar-
stellt, dürfte als eine Kommunikationsform zu imaginieren sein, die zu drängenden
gesellschaftlichen Zukunftsfragen Stellung bezieht und dabei gleichzeitig aus dem
messianischen Fundus der christlichen Überlieferung schöpft. Sie sucht damit
direkten Anschluss an soziale und naturwissenschaftlich-technische wie auch
politische Problematiken der Gegenwartsdiskurse, insofern sie für eine menschen-
würdige Zukunft relevant sind, greift aber gleichzeitig auf die Erinnerung an die

230 8 Entrüstete und Ernüchterte



auf Wahrheitssuche und Erlösungshoffnung ausgerichtete Sprache der christlichen
Überlieferung zurück. Dass es dabei nicht um eine Sprache der inspiratorischen
Ergriffenheit geht, wird mit dem ablehnenden Hinweis auf die Praxis des ekstati-
schen und hermetischen „Zungenredens“ deutlich gemacht; vielmehr sucht Molt-
mann nach einer Synthese aus rationaler Verstandessprache und emotionaler
Hoffnungssprache. In einer programmatischen Einlassung zur Predigtsprache im
selben Text wird diese Forderung präzisiert:

Sollte die christliche Predigt sich nicht von der Bestätigungsneurose des Positivismus be-
freien und schöpferisch mit der Möglichkeit rechnen, daß sich die Wirklichkeit wandelt,
wo das Wort ihr voranleuchtet? Die christliche Predigt kann die Zukunft als Macht in die
Gegenwart bringen, so daß man im Zerfall von Sprache und Realität, von Zeichen und
Sache, von Namen und Person beharrlich nach Wahrheit, Übereinstimmung und Identität
fragen muß und nicht resigniert. Daß den Armen das Evangelium gepredigt wird, daß
Gottlose gerecht gesprochen werden, daß Sterbende zur Hoffnung erhöht werden und die
Grenzen der Erwählung, der Kultur, der Rassen, Klassen und Sprachen gesprengt werden,
sind die Zeichen messianischer Zeit. Diese Aura messianischer Erfüllung des armen und
wartenden Lebens sollte die christliche Predigt wieder umgeben. Nimmt man ihr diese
Atmosphäre, so wird sie steril und stirbt. Vergißt man die Bedeutung der Zeit, in der dies
gesagt werden darf, so muß man schweigen. (Moltmann 1968: 112)

In Moltmanns Ausführung ist es die Sprache des christlichen Verkündigungswor-
tes, die eine mentale Verbindung zwischen Gegenwart und Zukunft herstellen
kann. Zu dieser optimistischen Einschätzung gelangt er mittels einer sprachkriti-
schen Analyse, der zufolge die Identität von Signifikant und Signifikat, von
Nomen proprium und realer Person, insgesamt zwischen sprachlicher Begrifflich-
keit und außersprachlicher Referenz, nicht mehr garantiert sei. Was Moltmann
hier „Zerfall“ von Sprache und Realität nennt, ist im Grunde eine Fundamental-
kritik an der Kommunikationsfunktion der Sprache. Wenn die Begriffe der Spra-
che bzw. die ihnen jeweils zugeordneten Benennungen nicht mehr geeignet
sind, die außersprachliche Realität mental zu repräsentieren, wird die Sprache
auf ihre phatische Funktion reduziert, in der es nicht mehr um Bezugnahme auf
Inhalte, sondern nur um die Aufrechterhaltung einer verbalen Verbindung zwi-
schen den Sprachteilnehmern geht. Dieser anti-positivistischen, äußerst pes-
simistischen Sprachauffassung, die an Positionen des Deutschen Idealismus,
insbesondere Johann Gottlieb Fichtes, zur Wahrnehmung als bloßem Zustand
unserer Sinne gemahnt (vgl. Fichte 1962 [1800]) und in letzter Konsequenz
eine weitgehende Sprachlosigkeit im empirisch-rationalen Feld unterstellt,
stellt Moltmann eine Reihe von anzustrebenden theologischen Sprachverwen-
dungen gegenüber. Die „schöpferischen“, „voranleuchtenden“, nicht „steri-
len“ und nicht „bestätigungsneurotischen“ Sprechakte seien geeignet, das
Vertrauen in die Sprache und insbesondere die Bedeutungshaltigkeit der

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 231



Sprache wiederherzustellen. Als konkrete Beispiele führt er einige Äußerungs-
formen an, die sich an der Grenze von assertiven und deklarativen Sprechakten
verorten lassen, wie die Verkündigung der ‚guten Botschaft‘ des Evangeliums ge-
genüber Bedürftigen, die Tröstung von Sterbenden, die verbale Aufhebung von
Diskriminierung unterschiedlicher Art sowie die Sprechhandlung der Vergebung
der Sünden. Bei letzterer handelt es sich eindeutig um einen performativen, dekla-
rativen Akt, insofern, wenn der Sprecher ihn ernst meint, Aussage und außer-
sprachliche Handlung ideell zusammenfallen. Wenn der Prediger oder Theologe
die Vergebung der Sünden durch Gott verkündet, vollzieht er gewissermaßen stell-
vertretend für die metaphysische Instanz diesen performativen Sprechakt kraft
seiner Qualifikation als irdisches Sprachrohr Gottes. Dasselbe gilt für die Recht-
fertigung des Sünders, dem vergeben wird, sowie im weitesten Sinne für Trost-
spendung im Hinblick auf ein Leben nach dem Tod oder ein Leben jenseits des
irdischen Elends. Die Legitimation zur Äußerung solcher transzendenten Sprech-
akte zieht Moltmann einerseits aus seiner Kritik an der Ohnmacht der Sprache
angesichts der Menschheitsherausforderungen der technischen Moderne, ande-
rerseits aus seiner Proklamation der Zukunftshoffnung als maßgebliches Movens
der religiösen Sprachinnovation, also einer eschatologischen Sprache der er-
kenntniskritischen Heilserwartung. Moltmanns zugleich skeptizistischer und
optimistischer Ansatz unterscheidet sich nur insofern von Sölles Sprache des
theologisch motivierten Handlungsappells, als Moltmann stärker aus einer
sprachresignativen Haltung im Hinblick auf nichttheologische Kommunika-
tion heraus argumentiert, während letztere ein dezidiertes Vertrauen in die
Kraft und die Macht der Sprache auch in der außertheologischen Welt setzt.

In Moltmanns Schriften lassen sich die Spuren dieses (Fach)sprachverständ-
nisses nachverfolgen. Der Titel der Schrift Umkehr in die Zukunft (1970) bringt Molt-
manns charakteristische Kombination aus eschatologischer Zukunftshoffnung und
Untermauerung dieser Hoffnung durch die Erfahrung der neutestamentlichen Erlö-
sungsverkündigung in einem prägnanten Syntagma auf den Punkt. Moltmanns
Sprache zeichnet sich hier wie auch andernorts durch die zeittypische Kombina-
tion von theologischen Fachdiskursen mit Einlassungen zu politischen Gegen-
wartsbetrachtungen aus. Charakteristisch sind ferner zwei weitere Tendenzen:
einerseits das von Zahrnt konstatierte sprachliche Pathos, sowohl bei der negati-
ven Darstellung der bedrohlichen Herausforderungen der Jetztzeit als auch bei der
Ausmalung der eschatologisch begründeten optimistischen Zukunftsvision; ande-
rerseits zeichnet sich Moltmanns Fachstil durch eine in modernen Predigten übli-
che Volkstümlichkeit der Sprache aus, die durch zahlreiche sprichwörtliche
Redensarten, Alltagsredewendungen und Phraseologismen gekennzeichnet ist.
Auch dies ist ein zeittypisches Element des theologischen Fachstils, der, allge-
meinen öffentlichen Forderungen folgend, demokratischer und der gesellschaftli-

232 8 Entrüstete und Ernüchterte



chen Teilhabe zugänglicher sein soll, was auch mit der Öffnung der Universitäten
während der Zeit der sozialliberalen Regierung in den 70er Jahren für breitere Bevöl-
kerungskreise und niedrigere Bildungsschichten zusammenhängt. In theologischen
Fachtexten traditioneller Art sind, abgesehen von der nationalistischen und natio-
nalsozialistischen Theologie der 20er, 30 und 40er Jahre, unmittelbare konkrete Be-
züge zur Tagespolitik und zum historischen Gegenwartsgeschehen Ausnahmen.
Moltmann nimmt hingegen Stellung zu „Kriegen in Korea und Vietnam“, „der russi-
schen Invasion in Ungarn und der Tschechoslowakei“, zu „Napalmbomben“, „ABC-
Waffen“, „riesigen Arsenalen von Kernwaffen“, „riesigen Komplexen von Industrie
und Militär“, „Raketenabwehrsystemen“ usw. Er verwendet politisch, historisch und
ideologisch konnotierte Schlagworte wie „internationale Solidarität“, „totaler Krieg“,
„Zeitalter des kalten Krieges“, „früher Kriegsministerium heute euphemistisch
‚Verteidigungsministerium‘“, „Krebsgeschwür der Rüstungsspirale im ganzen Sozi-
alkörper“, „außer Kontrolle geratene Eskalation“, „Kampf gegen den Todestrieb in
unseren Gesellschaften“ usw. (Moltmann 1970: 47‒50). Als Gegensatz dazu skiz-
ziert er in leidenschaftlichem Pathos die christliche Erlösungshoffnung als Gegen-
entwurf zur Selbstzerstörung des Menschen:

Es ist der Gott vor uns, der, wie die Bilder der geschichtlichen Erinnerung sagen, voranzieht
wie die Feuersäule in der Nacht. Es ist der Gott im Advent einer heimatlichen Zukunft, die
verwandelnd und umstürzend in die versteinerten, unmenschlichen Verhältnisse der Ge-
genwart einbricht. Als die Macht solcher Zukunft wirkt er in die Gegenwart, macht die Ge-
genwart zur Geschichte, weckt das Leiden am verlassenen und verächtlichen Leben des
Menschen, erregt die Leidenschaft der Hoffnung auf Überwindung. Es ist also nicht ein
Gott der Natur oder der Seele, sondern der Geschichte, denn in den zukunftseröffnenden
Ereignissen der Geschichte wird seine Macht erkannt: [...] Es ist bekannt, daß der Exodus
zum unauslöschlichen und immer wiederholten Symbol abendländischer Freiheitsbewe-
gungen wurde, von den Bauernkriegen angefangen bis zur [sic!] Negro-freedom-movement,
aber auch von den mönchischen Reformationen der Kirche angefangen bis zur protestanti-
schen und der puritanischen Reformation. (Moltmann 1970: 32)

Die schon in Sölles Texten zu beobachtende Verflechtung von Zivilisationskritik und
Glaubenshoffnung manifestiert sich bei Moltmann in noch deutlich bildhafteren,
emotionsgeladeneren Sprachfigurationen. Gegensatzpaare wie „verwandelnd, ums-
türzend“ vs. „versteinert, unmenschlich“ oder „verlassen, verächtlich“ vs. „Leiden-
schaft der Hoffnung, Überwindung“ und Bilder wie „Feuersäule in der Nacht“ oder
„unauslöschliches [...] Symbol“ verweisen eher auf einen emphatisierenden Pre-
digtstil als auf wissenschaftliche Fachsprache. Während Sölle in Ton und Stil weitge-
hend der wissenschaftlichen Diktion treu bleibt, gesellt sich bei Moltmann der
schwärmerische Tenor des religiös Erweckten hinzu. Daraus entsteht eine eigenar-
tige Mischung aus Zivilisationspessimismus und religiösem Missionseifer, die sich in
teils verwegenen apodiktischen, teils repetitiven Formulierungen niederschlagen:

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 233



Der moderne Mensch wurde durch Wissenschaft und Technik zum Herrn der Naturkräfte, aber
er wurde im gleichen Augenblick zum Knecht seiner eigenen Werke und Organisationen. Die
Ausgeburten seines Kopfes und die Werke seiner Hände haben sich gegen ihn verselbständigt.
Die Macht seines Lebens wurde übermächtig über ihn. Er hat technisch und politisch Kräfte
freigesetzt, die ihm kraft ihrer Eigengesetzlichkeit davonlaufen. Der Herr der Natur wurde zum
Knecht seiner eigenen Werke. Die Schöpfer der Technik beugen sich vor ihren eigenen Ge-
schöpfen. Das ist der moderne Götzendienst. Das ist die Entfremdung. (Moltmann 1970: 59)

Neben einem Hang zur Pathetik illustriert der Textabschnitt auch eine Tendenz zur
vereinfachenden, popularisierenden Sprache. Im Aufsatz Der Gott der Hoffnung ist
dieser Popularisierungsstil besonders auffällig, da in diesem Text zahlreiche All-
tagsfloskeln und volkstümliche Vergleiche ergänzend oder explizierend eingescho-
ben werden:

– Wie die Luft, in der wir atmen und wie das Brot, das wir essen
– Wie ein Fisch, der auf Land geworfen wird und dort verdorrt
– In den Tag hinein leben wie das liebe Vieh
– der Stachel der Zukunft mitten im Leben
– das Leben geht, wie man sagt, weiter
– wer sich ständig nur selber auf die Schulter klopft
– Hoffen und Harren macht manchen zum Narren
– Das Licht eines neuen Morgens sehen
– Jesus von Nazareth [ist] gar nicht die Trennmauer zwischen Christen und Juden [...],

sondern [...] die Brücke
– Die Macht dieser Zukunft, in der das Krumme gerade, das Zerrissene heil [...] werden
– Alles [...] gerät in das Licht der Morgenröte eines neuen Tages

(Moltmann 1967: 116‒133)

In Moltmanns Werk verbinden sich drei zeittypische Tendenzen: eine nicht nur
inhaltlich, sondern auch in der Form sich manifestierende Politisierung der
Fachsprache, die vor allem im Wortschatz, aber auch in der Verzahnung theo-
logischer und gesellschaftspolitischer Redeweise insgesamt erkennbar ist; an
zweiter Stelle ist ein im technischen, säkularisierten Zeitalter auch für die
theologische Fachsprache ungewöhnliches neues Pathos zu konstatieren, das
im Falle Moltmanns dessen eschatologischer Hoffnungstheologie geschuldet
ist, das aber in seiner erratischen Unbedingtheit Anklänge an die „Wort-Gottes-
Theologie“ der 20er Jahre aufweist; der dritte Aspekt, der sich in eine weitere
epochenspezifische Entwicklung in der theologischen Fachsprache fügt, ist die
verstärkte Bemühung um Demokratisierung der Wissenschaft zwecks weitest-
möglicher Partizipation auch fachfremder und nicht akademischer gesellschaft-
licher Gruppen an der fachinternen Diskussion.

Diese Aspekte spielen auch bei dem Systematiker Helmut Gollwitzer
(1908‒1993), 1950‒1957 Professor an der Universität Bonn, 1957‒1975 an der
Freien Universität Berlin, eine zentrale Rolle. Gollwitzer war als noch junger

234 8 Entrüstete und Ernüchterte



Pastor aktives Mitglied der Bekennenden Kirche gewesen und zählte zu den
in der bundesdeutschen Öffentlichkeit bekanntesten protestantischen Theo-
logen, insofern er sich seit den 50er Jahren gegen Wiederaufrüstung und
atomare Bewaffnung engagierte und in den 60er Jahren als einer von weni-
gen Universitätsprofessoren in intensiven Dialog mit den studentischen Protago-
nisten der 68er-Bewegung trat und deren Forderungen vehement unterstützte.
Gollwitzer engagierte sich als Mitglied der Internationale der Kriegsdienstgegner
(IDK) gegen Aufrüstung und Kriege, darunter den Vietnamkrieg.

Härle umreißt Gollwitzers „Theologie der Revolution“, die noch unverblüm-
ter als eine zumindest denotativ unspezifische „politische Theologie“ eine ideo-
logische Parteinahme insinuiert, indem er konstatiert:

Während die Tod-Gottes-Theologie ihre stärksten Anstöße aus Säkularisierungsphänome-
nen der modernen nordamerikanischen Gesellschaft empfing, erhielt die Theologie der
Revolution [...] ihre Anstöße aus dem lateinamerikanischen Kontext, genauer: aus seinen
ökonomischen, politischen und militärischen Konflikten. [...] Gollwitzer befürwortet
ebenso wenig [...] eine Theologie der Revolution, die als ideologische Rechtfertigung der
Revolution fungiert, aber er sieht keine Schwierigkeit, dem Programm einer Theologie zu-
zustimmen, die Revolution zum Gegenstand ihrer Überlegungen macht. [...] Von da aus
kommt Gollwitzer zwar nicht zu einer theologischen Überhöhung oder grundsätzlichen
Rechtfertigung aller Revolutionen, wohl aber zu einer prinzipiellen ethischen Bejahung
gerechter Revolutionen. (Härle 2012: XLIX‒L)

Tatsächlich macht Gollwitzer noch deutlicher als Moltmann und Sölle keinen Hehl
aus seinem politischen Standpunkt. Dies schlägt sich in seiner fachsprachlichen
Diktion unmittelbar nieder, die sowohl hinsichtlich der verwendeten Lexik als
auch textueller Gestaltungselemente explizite Annäherungen an politische Texte
und Textsorten aufweist. Ein dafür besonders symptomatischer Text ist Gollwitzers
Aufsatz Revolution als theologisches Problem (Gollwitzer 1969), der ein komprimier-
tes Programm seines Verständnisses der „Theologie der Revolution“ enthält und
in dem er sein Verständnis des Revolutions-Begriffes folgendermaßen definiert:

Unter „Revolution“ wird hier nicht der weitere Sinn des Begriffes gemeint (Revolution als
tiefgreifender historischer Prozess der Umwälzung von Lebensbedingungen: kopernikani-
sche Revolution, industrielle Revolution u. ä.), sondern der von Menschen geplante und
unternommene Umsturz der Staatsgewalt mit dem Ziel einer Veränderung der Lebensbe-
dingungen (zum Beispiel Französische Revolution, mit Unterscheidung von Putsch,
Staatsstreich u.ä.). (Gollwitzer 1969: 59)

Gollwitzers Revolutions-Begriff ist kein theologisches Konzept im Sinne einer
spirituellen Strömung oder vom Glauben ausgehenden Erneuerungsbewegung,
sondern vielmehr eines politisch-historischen Phänomens und bezieht sich auf
Revolutionen, die durch Aufbegehren einer unterdrückten Bevölkerung gegen

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 235



ein unterdrückerisches Regime gekennzeichnet sind. Dadurch bleibt es nicht
aus, dass bei ihm eine pragmatische und lexikalische Annäherung an die politi-
sche Sprache stattfindet, und zwar insbesondere an diejenige der sozialrevoluti-
onären Linken. Als sachliche Grundlage für die die Schrift beherrschende Lexik
fungiert eine generelle Zweiteilung der „Theologie der Revolution“ in eine „tradi-
tionelle Theologie der Revolution“ und eine Theologie der „revolutio iusta“ (Goll-
witzer 1969: 59‒61). Von dieser Dichotomie ausgehend operiert Gollwitzer mit
einem stark von der politischen Gegenwartsdiskussion geprägten Vokabular, um
die beiden gegensätzlichen Formen des theologischen Revolutionsverständnisses
voneinander abzugrenzen. Insbesondere die Folgen der von ihm so bezeichneten
„traditionellen Revolutionstheologie“ und ihrer „prinzipiellen Verwerfung der
Revolution“ inkriminiert er unter Aufbietung zahlreicher aus der kontroversen
gesellschaftspolitischen Diskussion der 68er-Bewegung entlehnter Begriffe:

– Versagen der Kirche in der sozialen Frage
– Entfremdung von Kirche und Proletariat
– Kirche wurde [...] Hilfsorganisation für die Erhaltung der bestehenden Machtverhältnisse
– Überfahren des Nebenmenschen in der Konkurrenz
– Unterdrückung der Schwächeren
– Individualistische[r] [...] und [...] kollektivistische[r] Egoismus (Gruppenhass, Nationalis-

mus, Rassismus)
– Gruppenvorurteile und -aggressionen
– Umwandlung der Theologie in konservative Ideologie
– Moralische Diskriminierung der Gewalt von unten
– Gewalt, auf der alle bestehenden politischen Systeme beruhen

(Gollwitzer 1969: 59‒66)

Begriffe wie „Entfremdung“, „Proletariat“, „bestehende Machtverhältnisse“,
„Konkurrenzkampf (der Unternehmer)“, „Unterdrückung“, „Nationalismus“,
„Rassismus“, „Diskriminierung“ sind in der vorliegenden Verwendungsweise
als Begriffsnetz oder als semantisches Feld der Klassenunterschiede, des Klas-
senkampfes als Kontinuum der Unterdrückung und Auflehnung dem lexikalischen
Inventar der zeittypischen öffentlichen Debatten entlehnt. Viele von ihnen sind in
Weissʼ Wörterbuch der Schlagwörter der Neuen Linken (1974) verzeichnet und wer-
den zu erheblichen Teilen auf marxistische oder neomarxistische Denkschulen
zurückgeführt. So wird etwa der Begriff „Entfremdung“ als „Zentralbegriff der
neomarxistischen Renaissance“ klassifiziert und folgendermaßen definiert:

Zustand des Menschen, in dem er sich selbst und anderen fremd geworden ist, in dem er
kein voller Mensch mehr ist. [...] er ist als Arbeitskraft entseelte Ware, und in seelenloser
Arbeitsteilung hergestellte Produkte wenden sich gegen ihn oder werden gegen ihn ver-
wandt [...]. (Weiss 1974: 141‒142)

236 8 Entrüstete und Ernüchterte



Ausgehend von dieser Verwerfung der traditionellen Ablehnung jeder Art von
Revolution seitens der traditionellen Kirche und Theologie argumentiert Goll-
witzer weiter zugunsten einer theologisch untermauerten Befürwortung einer
„gerechten Revolution“, bei der er sich auf „Lenins Begriff des bellum iustum“
(Gollwitzer 1969: 62) beruft. Auch zu diesem Zweck bedient er sich politisch-
ideologischer Begriffswörter, deren approximative Begriffsevidenz dann jeweils
von der politischen in die theologische Sphäre überführt wird:

– Demokratie, Rechtsgleichheit und Rechtssicherheit
– Freiheit von materieller Not und von Angst vor der Staatsmacht
– Gleichheit der Bildungschancen, Minoritätenschutz
– Verwerfung von Krieg und Militärwesen
– Approximative Verwirklichung der irdisch-sozialen Utopie

(Gollwitzer 1969: 62)

Die Rechtfertigung einer „revolutio iusta“ im nicht traditionellen theologischen
Verständnis stützt Gollwitzer dabei wiederum auf terminologische Identifizie-
rungen von Lexemen des Wortfeldes der gerechten Revolution mit biblischen
Begriffen. So wird zunächst die kategorische Ablehnung von Gewalt ihrerseits ver-
worfen, denn diese könne nur begründet werden „entweder mit der früheren
Obrigkeitsmetaphysik, die heute in der evangelischen Theologie nicht mehr ernst-
haft vertreten wird und die heute eo ipso antidemokratischen Effekt hätte, oder
mit dem christlichen Abscheu gegenüber der Gewalt“ (Gollwitzer 1969: 62‒63).
Eine pazifistische Argumentation gegen die Revolution bei gleichzeitiger Rechtfer-
tigung des Militärs sei aber eine Argumentation, die sich als „Ideologie der herr-
schenden Klasse“ selbst ad absurdum führe (Gollwitzer 1969: 63). Gollwitzer kommt
zu dem Schluss, Gewaltanwendung könne, solange sie nicht Selbstzweck sei, unter
der Voraussetzung der Unmöglichkeit evolutionärer Änderung der bestehen-
den Herrschaftsverhältnisse „fremde, paradoxe Gestalt der Liebe sein, Liebe
in der Selbstentäußerung“ (Gollwitzer 1969: 61‒63). Mit der Gleichung „Ge-
walt = Liebe“ postuliert der Theologe damit eine radikale Synonymisierungs-
formel, in der er mit terminologischen Mitteln eine exponierte politische
Forderung zu einer theologischen Maxime umdeutet. Dies gelingt ihm durch
eine politisch befangene Begriffsbestimmung des Terminus „Gewalt“ als „ultima
ratio und Fremdgestalt“ (Gollwitzer 1969: 63) und eine theologisch untermauerte
Begriffsbestimmung von „Liebe“: Der Begriffsinhalt von „Gewalt“ ist dieser Defi-
nition zufolge, sofern sie als „zweite Art der Gewalt“ verstanden wird, „geringere,
der freien Entfaltung des Menschen dienlichere Gewalt“ des „sich selbst zum Mit-
verantwortlichen für die Änderung des Bestehenden“ bestimmt habenden Men-
schen, dem es „um die bessere, humanere, freiere Ordnung zu tun ist“ (Gollwitzer
1969: 62). Diese Gewalt sei „ultima ratio, die er [der Mensch, J.G.] nicht verherr-

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 237



licht, sondern bedauert und am liebsten vermeidet“ (Gollwitzer 1969: 63). Der Be-
griff der Liebe ist hingegen ein zentraler Schlüsselbegriff der christlichen Religion,
in der Gott selbst mit der Liebe gleichgesetzt wird und Gottes Sohn als Inkarnation
der bedingungslosen Liebe verstanden wird, der selbst die Liebe als zentrale For-
derung der von ihm verkündeten Religion predigt. Die zentrale Funktion der Liebe
im Sinne der griechischen αγάπη im christlichen Glaubensverständnis als
Nächstenliebe, Feindesliebe, alles umfassende Liebe etc. braucht hier nicht
weiter erläutert zu werden. Sein Verständnis dieser Liebe erläutert Gollwitzer
folgendermaßen:

Der Liebe ist die Methode der Gewalt fremd. Unter den Bedingungen des alten Äons kann
es aber vorkommen, dass die Liebe ihren Dienst am Nächsten nur verrichten kann, wenn
sie sich zur Gewaltanwendung (einschließlich der Anwendung von tötender Gewalt) ent-
schließt. Weil sie die Gewalt verabscheut, kostet dieser Entschluss sie Überwindung. Ob
das Subjekt der Gewaltanwendung Liebe ist oder nicht, wird am Maßstab dieser Überwin-
dung zu messen sein. Mit ihr wird die Gewalt auf das nötigste Minimum reduziert [...].

(Gollwitzer 1969: 61)

Die semantische Formel für diese Deutung der christlichen Liebe, die hier in
christlicher Diktion mit dem die Liebe ausübenden Subjekt gleichgesetzt wird,
kann auf die folgende Kurzformel gebracht werden [(Subjekt + größtmögliche
Überwindung ≙ geringstmögliche Gewalt) = Liebe]. Mit dieser semantischen
Operation bemüht sich Gollwitzer, gegensätzliche Begriffe zu harmonisieren
und zur terminologischen Grundlage seiner Revolutionstheologie zu machen.

In einem Standardwerk mit dem Untertitel Einführung in die Evangelische
Theologie verweist bereits der Titel Befreiung zur Solidarität (Gollwitzer 1978) auf
die politische Komponente der Theologie Gollwitzers. Die Begriffe Befreiung und
Solidarität sind in denotativer Hinsicht durchaus kompatibel mit traditionellen the-
ologischen Diskursen, wenn man sie standardsprachlich als „Freiwerden, Befreit-
werden von Unterdrückung, Erlösung“ bzw. als „unbedingtes Zusammenhalten
mit jemandem aufgrund gleicher Anschauungen und Ziele; auf das Zusammenge-
hörigkeitsgefühl und das Eintreten füreinander sich gründende Unterstützung“5

definiert. In ihrer konnotativen, zeitgeistbedingten Semantik gehen sie jedoch weit
über diese nüchternen Signifikate hinaus, insofern sie zu politischen Schlagwor-
ten mit ideologischen Nebenbedeutungen avancieren, die auch im theologischen
Kontext nicht semantisch neutral verwendet werden können. So ist der Begriff
Befreiung, wie ein erneuter Blick in Weissʼ Glossar zeigt, ein zentraler Begriff der
68er-Bewegung und ihrer sozialrevolutionären Forderungen (Weiss 1974: 90, 113,
147, 153, 173); dasselbe gilt für den Begriff Solidarität, der insbesondere in Verbin-

5 Vgl. die entsprechenden Einträge auf https://www.duden.de.

238 8 Entrüstete und Ernüchterte

https://www.duden.de


dung mit dem Attribut „international“ genannt wird und als „Haltung, auf die
sich die Vorstellungen gründen, die mit den Schlagwörtern ‚Einheitsfront‘ und
‚Aktionseinheit‘ verbunden werden“, definiert wird (Weiss 1974: 166). In jedem
Fall evoziert der Titel von Gollwitzers Studieneinführung im gesellschaftlich-
diskursiven Kontext ein eindeutiges politisches Statement, das sich in ein Netz
von politisch konnotierten Begriffen nahtlos einfügt, das dann auch in der Spra-
che der Monographie weiter aufgefächert wird, wie aus folgenden Textauszügen
exemplarisch hervorgeht:

Offenbarung und Lehramt sind hier in gleicher Autoritätsstruktur gedacht. Sie sprechen
in Sätzen und wenn sie gesprochen haben, gibt es nur noch Unterwerfung. [...] Wenn nun
die altprotestantische Theologie anstelle des Papsttums [...] die verbalinspirierte Bibel
setzte [...], dann bleibt [...] die gleiche Autoritätsstruktur erhalten. [Meine Hervorhebun-
gen in diesem und in den folgenden zwei Zitaten, J.G.] (Gollwitzer 1978: 29)

Die theologischen Fakultäten sind Anstalten für die Ausbildung von Inhabern des Verkündi-
gungsmonopols gewesen, ‒ eines Monopols, das seine Funktion in der Kontrollierbarkeit die-
ser Inhaber seitens der kirchlichen und staatlichen Obrigkeit hatte und verhindern sollte,
daß eigenes theologisches Denken der „Laien“ die Gemeinden zu Unruhezellen in der gesell-
schaftlichen Ordnung machten. (Gollwitzer 1978: 41)

Die Theologen waren und sind auf dem Boden des katholischen Priester- und protestanti-
schen Predigermonopols den Wirkungen der Arbeitsteilung besonders wehrlos ausge-
setzt. Diese ist aber zugleich immer auch (wenigstens in jeder Privilegiengesellschaft)
Zuteilung oder Verweigerung von Privilegien, und zwar auch sehr materiellen Privilegien.
Elitär gegenüber den nichtakademischen Massen und materiell abgesichert werden Theo-
logen und Theologie exterritorial gegenüber den Daseinskämpfen um sie her und zu-
gleich Teil der privilegierten Schicht [...]. (Gollwitzer 1978: 42)

Die in den Zitaten von mir markierten Lexeme sind Beispiele für Korrelate, die
für Gollwitzers Fachsprache symptomatische Verbindungen zur Sprache der
Politik und insbesondere zu gesellschaftspolitischen Debatten um die marxisti-
schen und sozialrevolutionären Forderungen der Studentenbewegung herstel-
len. So werden in diesen Textauszügen die hierarchischen Strukturen von
Kirche und institutionalisierter Theologie dezidiert mit der Terminologie der
marxistischen Klassenkampftheorie etikettiert: Katholische und protestantische
Kirche und Theologie werden gleichermaßen als autoritär durchorganisierte
Klassenstrukturen angeprangert, wobei jeweils „Elite“ „Obrigkeit“, Autorität“,
„privilegierte Schicht“ den Unterprivilegierten, „Laien“, „nichtakademischen
Massen“ und potenziellen, unter Kontrolle zu haltenden „Unruhezellen“ ge-
genübergestellt werden, ähnlich wie es in der marxistischen Klassentheorie auf
die gesamte Gesellschaft appliziert wird. Das Monopol auf Produktionsmittel
und wirtschaftliche Erträge auf Seiten der privilegierten Klassen im Marxismus
wird hier von Gollwitzer umfunktioniert zum „Verkündigungsmonopol“ und

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 239



zum „Predigermonopol“, durch das die theologische und kirchliche Elite für
sich einen religiösen Alleinvertretungsanspruch reklamiere, um ein demokrati-
sches Mitspracherecht in der religiösen Debatte im Keim ersticken zu können.
Dieses „Verkündigungsmonopol“ werde durch „materielle Privilegien“ abgesi-
chert und die Theologen und kirchlichen Würdenträger dadurch aus den „Daseins-
kämpfen“ der Klassengesellschaft herausgehalten, wodurch sie zur bequemen
Lebensweise einer „exterritorialen Elite“ korrumpiert würden. Es wird deutlich,
dass Gollwitzer das Vokabular der sozialrevolutionären Fortschrittsideolo-
gien, die in der gesellschaftlichen Diskussion der 60er Jahre ihre philosophisch-
soziologischen Fachsprachenkernbereiche verlassen und zu Schlagworten der
gesamtgesellschaftlichen Auseinandersetzung werden, en gros für die theologi-
sche Fachdebatte übernimmt und die Fachsprache dadurch massiv politisiert.

Über die Übertragung klassentheoretischer Modelle auf Theologie und Kirche
hinaus lässt sich Gollwitzer in seiner Einführung in die Evangelische Theologie
auch unmittelbar auf marxistisch und kapitalismuskritisch geprägte politische
und staatsphilosophische Diskussionen ein:

Menschliche Moral [...] enthält, wie sehr auch von Klassengesellschaft geprägt und für
Klassenherrschaft ausgenützt, ein Plus über das Bestehende hinaus, eine Ahnung vom
guten Leben, ein kritisches Moment gegen das Bestehende [...]. [Meine Hervorhebungen
in diesem und in den folgenden drei Zitaten, J.G.] (Gollwitzer 1978: 183)

Für meinen Vorteil kämpfen die Interessengruppen, denen ich angehöre, ob ich will oder
nicht, und zu ihnen gehört auch mein Staat in seinem nationalen Konkurrenzkampf mit
anderen Staaten, z. B. als kolonialistischer und imperialistischer, in seinen Kriegen, zu
denen ich eingezogen werde und die ich jedenfalls durch meine Berufstätigkeit und als
Glied eines mobilisierten Volkes unterstütze. (Gollwitzer 1978: 191)

Innerhalb der Produktion stellt der Vorsprung der Kapitalbesitzer und die Abhängigkeit
derer, die nur ihre Arbeitskraft besitzen, einen durch die Gewaltstruktur der Gesellschaft
befestigten Herrschaftszustand dar von fehlendem suum cuique, also von fehlender
Rechtsverwirklichung, die auch eine fehlende Freiheitsverwirklichung ist ‒ eben infolge
des Mangels an Mitbestimmung über die Produktionsgestaltung. Solange das kapitalisti-
sche System andauert, stellt sich also der politischen Mitarbeit der Christen die Aufgabe
der Überwindung der kapitalistischen Lebensweise der Gesellschaft zugunsten einer Ge-
setzgebung, die diese fundamentalen Ungleichheiten, die alle Gesellschaftsmitglieder an
ihrer gemeinschaftlichen Selbstverwirklichung hindern, beseitigt. Das wird dann noch
nicht das Reich Gottes sein; denn es ist immer noch eine Ordnung für Sünder, durch Ge-
setze und Gewalt durchgesetzt. (Gollwitzer 1978: 202)

Gegen den Totalitarismus in anderen Weltteilen protestierend, leben wir schon im tota-
litären Zwang der Todesrüstung. Wir sagen zu der gottlosen Produktion des von uns er-

240 8 Entrüstete und Ernüchterte



fundenen in der Natur nicht vorkommenden Giftes Plutonium [...] praktisch Ja durch un-
seren Energieverbrauch, mit dem die Machthabenden dieses Gift rechtfertigen.

(Gollwitzer 1978: 223)

In diesen Aussagen überwiegt eine kaum noch theologisch unterfütterte kriti-
sche Stellungnahme zu gesellschaftspolitischen und wirtschaftlich-historischen
Gegebenheiten. Gollwitzer skizziert auf vielen Seiten ein zeittypisches Bild von
einer aus seiner Sicht nationalistischen, imperialistischen, kolonialistischen,
kapitalistischen und bellizistischen Klassengesellschaft, die es zu bekämpfen
gelte. Die Analyse der zeitgenössischen politischen und gesellschaftlichen Zu-
stände und die daraus abgeleiteten Forderungen entbehren weitgehend einer
theologischen Dimension und kommen ohne theologische Fachbegrifflichkeit
aus. Lediglich andeutungsweise werden vom Autor Bezüge zu theologischen
Diskursen hergestellt, wenn er von der „Mitarbeit der Christen“ bei der großen
gesellschaftlichen Umwälzung spricht und einräumt, dass die Überwindung
der kapitalistischen Klassengesellschaft noch nicht zur Errichtung des „Reiches
Gottes“ auf Erden führe, da auch die revolutionierte Gesellschaft zunächst
nicht ohne „Gesetze und Gewalt“ auskomme und sich nach wie vor nicht von
der Prämisse der Sündhaftigkeit des Menschen lösen könne. Die Produktion
des künstlichen, nicht in der Natur auftretenden Plutoniums bezeichnet Goll-
witzer als „gottlos“, nicht unmittelbar wegen dessen Einsatzes in der Atomrüstung,
sondern aufgrund von dessen Abwesenheit in der ursprünglichen göttlichen Schöp-
fung; Menschenwerk erscheint so als gottlose Hybris. Insgesamt entbehrt Gollwit-
zers revolutionäre, politisch interessengesteuerte Sprache nicht eines gewissen
utopischen Moments, wenn er impliziert, dass die Veränderung der materiellen
Welt zu einer gottgefälligeren und christlichen Daseinsweise führe. An einigen Stel-
len rekurriert er dennoch explizit auf die theologische Dimension des christlichen
Lebens in einer selbstzerstörerischen und ausbeuterischen Welt:

Daran, daß Gottes Solidarität mit uns auch in dieser Einseitigkeit sich bewährt, ergibt
sich [...] eine Brücke von chesed zu den Worten ‚Gnade‘ und ‚Barmherzigkeit. [...] Gnade
gewährt gegenseitige Solidarität, und diese hebt meine Isolation, mein verzweifeltes Auf-
mich-selbst-Gestelltsein, mein arrogantes, monadisches Keinen-anderen-nötig-Haben
samt der unüberbrückbaren Distanz und Fremdheit von Ich und Du auf. [Meine Hervorhe-
bungen in diesem und im folgenden Zitat, J.G.] (Gollwitzer 1978: 167)

Das Mißverhältnis der scheinbaren Ohnmacht dieser Verheißung gegenüber der riesigen
Macht der Vernichtungskräfte ist das gleiche Mißverhältnis, in dem der Gekreuzigte steht
gegen die Macht derer, für deren politisches Spiel er nur eine winzige Schachfigur ist. Das
gleiche Mißverhältnis auch, in dem die das Evangelium Hörenden sich zu allen Zeiten ge-
genüber dem Morden und Vergewaltigen um sie herum befanden, das sie nicht verhin-
dern konnten. (Gollwitzer 1978: 224)

8.1 „Politisches und Theologisches mischen, wie es in der Sprache Jesu geschieht“ 241



Die Erwähnung von „Gottes Solidarität mit uns“ und der Gestalt des „Gekreu-
zigten“ als scheinbar ohnmächtigen Gegengewichtes gegen die „riesige Macht
der Vernichtungskräfte“ signalisieren Gollwitzers Rückbezug auf den eigentli-
chen theologischen Kontext seines Einführungswerkes. Dabei wird auch Gott
selbst mit dem politisch konnotierten Begriff der Solidarität (internationale
Solidarität, Volkssolidarität, Solidarität mit der Arbeiterklasse) in einen termi-
nologischen Kontext mit Begrifflichkeiten der sozialrevolutionären politischen
Philosophie gestellt, während Jesus in eine Reihe mit den gegen militärische und
totalitäre Gewalt aufbegehrenden, machtlosen Unterprivilegierten gestellt wird. Poli-
tische Fachsprache und politische Propagandasprache werden damit bei Gollwitzer,
mehr noch als bei Sölle, zum Vehikel für eine hybride theologische Fachterminolo-
gie, womit nicht zum ersten Mal in der Geschichte der protestantischen theologis-
chen Fachsprache eine epochenspezifische Vermengung von Fachterminologie und
außerfachlicher ideologischer Lexik zu beobachten ist.

8.2 „Hier werden wirklich Mücken geseiht und Kamele
verschluckt“ ‒ Freiheitsruf, Universalwissenschaft,
Sprachereignis

Bei einer ausgewogenen Betrachtung der protestantisch-theologischen Fach-
sprache in der Bundesrepublik im Zeitraum zwischen Nachkriegs- und Wieder-
aufbauepoche und Wiedervereinigung kann nicht unberücksichtigt bleiben,
dass jenseits von politischer, revolutionärer Theologie oder Hoffnungs- und Zu-
kunftstheologie an den protestantisch-theologischen Fakultäten eine weniger
auf Außenwirkung bedachte, wohl aber in der Fachdiskussion selbst einfluss-
reiche Phalanx von Theologen lehrte und forschte, deren Werke ebenfalls rele-
vant für die theologische Wissenschaftssprache waren. Im Folgenden werden
exemplarisch die Schriften von Wolfhart Pannenberg, Ernst Käsemann und Eber-
hard Jüngel betrachtet, die zu den einflussreicheren protestantischen Theologen
in der bundesrepublikanischen Universitätslandschaft zählten und daher als re-
präsentativ für die Wissenschaftssprache ihrer Zeit gelten dürfen.

Wolfhart Pannenberg (1928‒2014) war zunächst für jeweils kurze Zeit Profes-
sor für Systematische Theologie an der Kirchlichen Hochschule Wuppertal und
an der Universität Mainz, dann von 1967 bis 1994 an der Ludwig-Maximilians-
Universität München, wo er das Institut für Fundamentaltheologie und Ökumene
gründete. Pannenberg unterscheidet sich einerseits insofern diametral von sei-
nen gesellschafts- und sozialpolitisch um Einmischung und aktive Einfluss-
nahme bemühten Kollegen, als er sprachlich und inhaltlich im imprägnierten

242 8 Entrüstete und Ernüchterte



Raum der streng fachlichen Diskussion blieb, ohne explizite Bezüge zu zeitge-
schichtlichen und tagespolitischen Diskursen herzustellen. Dennoch geht der Ge-
samtentwurf seines theologischen Selbstverständnisses deutlich über eine
Forschungstätigkeit in engen fachdisziplinären Grenzen hinaus und strebt
einen universellen Geltungsanspruch an, mit dem er auf anderem Weg und
mit anderen Mitteln die Vision einer weltumspannenden Heilsutopie vermit-
telt. Pannenberg konstatiert in einem Aufsatz von 1962 mit dem Titel Die Krise
des Schriftprinzips (1971b):

Eine Theologie, die sich der intellektuellen Verpflichtung bewußt bleibt, die der Gebrauch
des Wortes „Gott“ mit sich bringt, wird sich tunlichst darum bemühen, alle Wahrheit und
daher nicht zuletzt die Erkenntnisse der außertheologischen Wissenschaften auf den Gott
der Bibel zu beziehen und von ihm her neu zu verstehen. Das mag wie Anmaßung ausse-
hen, aber es ist die unabdingbare Last, die einem Reden von Gott, sofern es bedenkt,
wovon es spricht, auferlegt ist. Mit dieser Aufgabe wird sicherlich keine Theologie je zu-
ende kommen, aber ihre Last zu tragen, macht nicht nur die Not, sondern auch die
Würde der Theologie aus, zumal in einer geistigen Situation, die sonst auf allen Seiten
durch spezialistische Zersplitterung gekennzeichnet ist. (Pannenberg 1971b: 11)

Theologische Fachsprache ist Pannenberg zufolge letztlich „Reden von Gott“,
und das impliziert seiner Auffassung nach eine Reihe von fundamentalen Vo-
raussetzungen, um seiner Relevanz oder der durch es bedingten „unabdingba-
ren Last“ gerecht zu werden: Die theologische Wissenschaft habe die Aufgabe,
„alle Wahrheit“ und damit auch „die Erkenntnisse der außertheologischen Wis-
senschaft“ von Gott her zu verstehen. Das heißt, dass die Theologie und damit
auch ihre Sprache wieder den Status einer Universalwissenschaft für sich in
Anspruch nehmen müsse, die das gesamte menschliche Weltwissen in einer
Disziplin umgreifen solle, und nicht, wie es in der jüngeren Geschichte der the-
ologischen Forschung der Fall ist, wie die nomothetischen Wissenschaften
„spezialistischer Zersplitterung“ zum Opfer fallen dürfe. Pannenberg ist sich
dessen bewusst, dass dies eine „Anmaßung“ sei, es sei dem Theologen aber
„auferlegt“ und mache die „Würde“ dieses außergewöhnlichen geistigen Betä-
tigungsfeldes aus, die sich aus dem privilegierten und ihrer Zielsetzung eigenen
zentralen Gebrauch des Gottesbegriffes ableite. Pannenberg führt weiter aus,
dass es ein „verführerischer Gedanke“ wäre, wenn die Theologie „sich auf
einen Sonderbereich göttlicher Offenbarung zurückzieht und zu einer Wissen-
schaft neben anderen wird“. Die „Universalität, die mit dem Gedanken Gottes
verbunden ist“, gerate dabei jedoch in den Hintergrund (Pannenberg 1971b: 12).
Pannenberg konstatiert, dass die „schön klingende Versicherung einer Konzen-
tration der Theologie auf ihre besondere Aufgabe“ Verrat am ersten Gebot sei
und damit einem Abfall von Gott gleichkomme (Pannenberg 1971b: 12). Die Uni-
versalität des theologischen Themas beruhe dabei grundsätzlich auf der mono-

8.2 „Hier werden wirklich Mücken geseiht und Kamele verschluckt“ 243



theistischen Gottesvorstellung der christlichen Religion. Pannenberg wendet
sich mit seiner Argumentation in erster Linie gegen eine Beschränkung der the-
ologischen Forschung auf Bibelauslegung und Schrifthermeneutik, da auch
diese letztlich „von der Schöpfung der Welt und des Menschen und von der Ge-
schichte Gottes mit der Menschheit, die alles Geschehen von den Anfängen der
Welt bis zu ihrem künftigen Ende umspannt“, rede (Pannenberg 1971b: 12). Die
Beschäftigung mit den in der Heiligen Schrift kodifizierten christlichen Glau-
bensgrundlagen sei demnach nicht auf eine spezialisierte Nischenwissenschaft
bzw. auf deren Verständnis als einer nicht mehr universellen, sondern unterge-
ordneten Fachdisziplin zu reduzieren, sondern müsse einen menschheitsum-
greifenden und geschichts- wie welterklärenden Deutungsanspruch erheben. In
diesem Sinn fasst Pannenberg seine Auffassung von der Rolle der Theologie im
Zusammenspiel mit anderen Wissenschaften folgendermaßen zusammen:

Wenn Theologie und profane Wissenschaften über die Welt, den Menschen, die Ge-
schichte verschiedene und gar gegensätzliche Aussagen machen, so ist die Frage unab-
weisbar, welche dieser Behauptungen als die wahren zu gelten haben. Die Beantwortung
solcher Fragen im Sinne der neuzeitlichen Wissenschaften mußte sich gegen die Glaub-
würdigkeit der Theologie und der Heiligen Schrift selbst kehren. Das Selbstverständnis
der Theologie als einer positiven Einzelwissenschaft für den Sonderbereich der Offenba-
rung erwies sich als unhaltbar, indem im Verlaufe der neuzeitlichen Geschichte die
Grundlage solcher Theologie, die Schrift selbst, von der Kritik erfaßt wurde, und zwar als
Rückwirkung des neuen Wirklichkeitsverständnisses, das die aus dem universalen Thema
der Theologie entlassenen Einzelwissenschaften ausgearbeitet hatten.

(Pannenberg 1971b: 13)

Aus Pannenbergs Ausführungen wird deutlich, dass er der Theologie als Wis-
senschaft von Gott ihren angestammten Sonderstatus als übergreifende Lehre
von den ‚ersten und letzten Dingen‘ wieder zurückzugeben beabsichtigt und sie
nicht als eine unter vielen gleichberechtigten Wissenschaften oder akademi-
schen Disziplinen eingeordnet verstehen will. Die Konkurrenz zu empirischen
oder, wie Pannenberg sie nennt, „profanen“ Wissenschaften und die damit ver-
bundene Marginalisierung der Theologie bei der Welterklärung und bei der Be-
antwortung der fundamentalen Menschheitsfragen führe zur Reduzierung der
Glaubens- und Religionsgrundlagen auf einen verhandelbaren und bezweifel-
baren Forschungsgegenstand und entziehe der Theologie ihre angestammte
Rechtfertigung aufgrund ihres überzeitlichen und transzendenten Deutungsan-
spruches. Die Affirmation der so begründeten Sonderstellung der theologischen
Wissenschaft als Disziplin, die sich einen weitgehenden Alleinvertretungsan-
spruch gegenüber allen anderen Fachrichtungen auf die Fahnen schreibt, ent-
behrt nicht einer gewissen Hybris. Dennoch kann Pannenbergs Argumentation
nicht ganz von der Hand gewiesen werden, wenn die traditionelle Aufgabe der

244 8 Entrüstete und Ernüchterte



Theologie als Wissenschaft von Gott und seiner Offenbarung sowie aller daraus
resultierenden Konsequenzen für den Menschen und sein historisches und so-
ziales Selbstverständnis noch ernst genommen werden soll. Damit erweist sich
Pannenbergs theologische Grundhaltung schließlich auch als weniger konträr
zu den Positionen der politischen und revolutionären, insgesamt handlungsori-
entierten Theologen, als es zunächst scheinen mag; denn auch sie leiten aus
einem Alleinstellungsanspruch der protestantischen Glaubens- und Gotteslehre
historische, politische, sozialrevolutionäre, schöpfungsbewahrende, systemkri-
tische und andere mehr oder weniger radikale Handlungsmaximen ab, die mit
dem Primat der theologischen Einsicht vor Erkenntnissen aus „profanen“
Wissenschaften gerechtfertigt werden. Auch Pannenberg leitet, durchaus
vergleichbar mit der Forschungshaltung der „politischen Theologie“, aus
der dogmatisch-exegetischen Beschäftigung mit christlich-protestantischen Glau-
bensfragen einen allgemeingültigen Missionsauftrag für die außertheologische
Wirklichkeit ab; nur bleibt er dabei im Gegensatz zu den spektakuläreren the-
ologischen Zeitströmungen konsequent im Bereich der wissenschaftlichen
Terminologie und der weitgehend abstrakten fachsprachlichen Rede, die kaum Be-
züge zur aktuellen Gegenwartsrealität herstellt.

Ein Beispiel für den allumfassenden Welterklärungsanspruch sind in Pan-
nenbergs theologischer Fachsprache erwartungsgemäß umfangreiche Exkurse
in außertheologische Bereiche, wodurch zahlreiche terminologische Elemente
aus unterschiedlichen akademischen Disziplinen in seine Argumentation ein-
fließen, darunter Geschichtswissenschaften, Rechtswissenschaften und Politik-
wissenschaft. So findet sich etwa im Aufsatz Heilsgeschehen und Geschichte
(Pannenberg 1971a) eine ausführliche Auseinandersetzung mit Aspekten der
Geschichtswissenschaften, speziell der Geschichtsphilosophie, wie unmittelbar
schon aus den Titeln der Teilkapitel hervorgeht:

I. Die Erschlossenheit der Wirklichkeit als Geschichte durch die biblische Gottesoffenbarung

II. Die Geschichte Gottes und die historisch-kritische Forschung

1. Die Anthropozentrik der historischen Kritik

2. Das Monopol der historischen Methode für die Geschichtserkenntnis

3. Die theologische Problematik historischer Erhellung des Glaubensgrundes

4. Offenbarungsgeschichte als Problem historischer Methode

(Pannenberg 1971a: 23‒25)

8.2 „Hier werden wirklich Mücken geseiht und Kamele verschluckt“ 245



Anhand der Kapitelüberschriften wird deutlich, dass eine beachtliche termino-
logische und konzeptuelle Grenzüberschreitung in den Bereich der Historiogra-
phie vorgenommen wird. Noch deutlicher wird dies bei einem Blick in den
Einführungsteil des Aufsatzes. Im Einleitungssatz umreißt Pannenberg die Be-
deutung der Geschichte und damit der Geschichtswissenschaft für die christli-
che protestantische Theologie:

Geschichte ist der umfassendste Horizont christlicher Theologie. Alle theologischen Fra-
gen und Antworten haben ihren Sinn nur innerhalb des Rahmens der Geschichte, die
Gott mit der Menschheit und durch sie mit seiner ganzen Schöpfung hat, auf eine Zukunft
hin, die von der Welt noch verborgen, an Jesu Christus jedoch schon offenbar ist.

(Pannenberg 1971a: 22)

Der Anspruch, Erkenntnisse und Methoden der Geschichtswissenschaft für die
theologische Forschung in Dienst zu nehmen, ist deutlich erkennbar, wobei die
Deutungshoheit der historischen Teleologie und der epochenübergreifenden In-
terpretation historischer Diskurse seitens der theologischen Wissenschaft zwei-
fellos nicht aus der Hand gegeben werden soll, da nur aus deren Perspektive der
Sinn der Geschichte unter Berufung auf den göttlichen Willen und auf die eschato-
logische Zukunftshoffnung im Kontext der christlichen Offenbarung angemessen
gedeutet werden könne. In einer einführenden Reflexion verdichtet Pannenberg
seine terminologisch-fachsprachliche Gratwanderung an der Grenze zwischen
Theologie und Geschichtswissenschaft dann noch einmal massiv, um seine Forde-
rung nach historiographischem Vorrang der theologischen Betrachtungsweise ge-
genüber der „profanen“ wissenschaftlichen Betrachtung zu konsolidieren. Unter
den auf nur zwei Seiten zusammengedrängten Fachbegriffen finden sich folgende
teils genuin geschichtswissenschaftliche, teils hybride, teils vom Autor selbst ge-
prägte adjektivische und substantivische Termini:

– Übergeschichte, übergeschichtlich
– übergeschichtlicher Kern der Geschichte
– übergeschichtlicher Glaubensgrund
– heilsgeschichtlich
– eigentliche Geschichte
– Geschichtlichkeit der Existenz
– Reduktion der Geschichte auf Geschichtlichkeit
– reine Geschichtlichkeit
– Erfahrung der Bedeutsamkeit der Geschichte der „Geschichtlichkeit“ des einzelnen
– Urgeschichte
– wissenschaftliche Feststellung des Geschehenen
– sinn- und heilloser „objektiver“ Geschehensablauf
– Heilsgeschehen
– heilsgeschichtliche Theologie
– Geschichtshaftigkeit des Heilsgeschehens

246 8 Entrüstete und Ernüchterte



– historisch-kritische Forschung
– Historiographie
– Historie

(Pannenberg 1971a: 22‒23)

Aus dieser Fülle von Termini, die die historiographische Kompetenz des theologi-
schen Forschers unter Beweis stellen sollen, seien für eine eingehendere Be-
trachtung nur einige herausgegriffen: Pannenberg spricht abwechselnd von
„Geschichte“, „Geschichtlichkeit“, „dem Geschehenen“, „Geschehensab-
lauf“, „Geschichtshaftigkeit“ und „Historie“; ferner verwendet er die präfi-
gierten Substantivableitungen „Urgeschichte“, „Übergeschichte“ sowie die
Komposita „Heilsgeschehen“ und „Heilsgeschichte“. Während die letzten beiden
Begriffe genuin theologische Fachtermini sind, die sich auf die neutestamentli-
che Geschichte des Lebens Jesu bzw. auf die christliche Erlösungshoffnung als
Zielpunkt der Menschheitsgeschichte beziehen, sind die anderen Begriffe hybrid
oder eindeutig aus dem Inventar der Geschichtswissenschaften entlehnt. So bezeich-
nen Begriffe wie „Übergeschichte“ oder „übergeschichtlicher Kern der Geschichte“
offenbar die theologische Sichtweise eines universellen Geschichtsverständnisses,
bei dem vom historischen Einzelgeschehen abgesehen wird bzw. dieses jeweils in
einen teleologischen göttlichen Gesamtplan einbezogen und damit gewissermaßen
in seinen Einzelaspekten als irrelevant deklariert wird. Im Gegensatz zu dieser escha-
tologischen „eigentlichen Geschichte“ steht die „reine Geschichtlichkeit“, unter der
die empirischen Tatsachenabläufe zu verstehen sind, mit denen sich die außertheo-
logische historische Forschung befasst, also die „wissenschaftliche Feststellung des
Geschehenen“ bzw. die „Historiographie“. Tatsächlich lehnt Pannenberg beide Be-
trachtungsweisen für seine theologische Reflexion ab:

Collingwood meint mit Historie die methodische Feststellung vergangenen Geschehens,
eben Historie und nicht Geschichte. Wenn ich so Geschichte und Historie unterscheide,
verstehe ich als Historie [...] „nicht die geschehene Geschichte selbst“ mit der ihr als sol-
che eigenen Wirklichkeitsstruktur, „sondern das ἱστορεῖν derselben“ im Sinne des „Ken-
nenlernens und In-Erfahrung-Bringens und Berichtens über das Erfahrene“.

(Pannenberg 1971a: 27)

Damit nimmt Pannenberg für seine Wissenschaft die Beschäftigung mit der ei-
gentlichen, ‚wirklichen‘ Geschichte in Anspruch und weist der „Historie“, die
Gegenstand der Geschichtswissenschaften als ‚Historiographie‘ sei, eine nach-
rangige Relevanz zu, da sie sich nur mit dem subjektiven ‚Berichten‘ von Erleb-
tem und Erfahrenem beschäftige und somit nicht in das ‚wirklich Geschehene‘
eindringen könne. Diese Vereinnahmung der Geschichtswissenschaft ist nicht
folgenlos für den Status von Pannenbergs theologischer Fachsprache. Wenn
der zur lediglich historisches Quellenmaterial inventarisierenden und ordnen-

8.2 „Hier werden wirklich Mücken geseiht und Kamele verschluckt“ 247



den Hilfswissenschaft degradierten Historiographie der Rang einer hermeneuti-
schen Geistes- und Kulturwissenschaft streitig gemacht wird, dann übernimmt
die theologische Fachsprache die Zuständigkeit für die ‚eigentliche‘ wissen-
schaftliche Fachsprache der Geschichtswissenschaften. Damit führt Pannen-
berg die Tradition der Völker- oder Nationengeschichtsschreibung des 19. und
der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts fort, während sich in den Geschichtswis-
senschaften heute „Makro- und Mikrohistorie herausgebildet [haben], Multikul-
turalität, eine unübersichtliche Globalisierung und zugleich das Ende globaler
Systemkonfrontationen [...] einheitsstiftende Kategorien von Geschichtswissen-
schaft aus[höhlen]“, wie Bruch feststellt und daraus folgert: „‚Geschichte‘ zerfällt
erneut und neuartig in Geschichten“ (2007: 129). Pannenbergs „Übergeschichte“
oder „eigentliche Geschichte“ wird damit im Gegensatz zur „Historie“ als bloßer
„Geschichtlichkeit“ und als „sinn- und heillosem ‚objektiven‘ Geschehensablauf“
zum mit „Geschichtshaftigkeit“ versehenen Gegenstand einer erklärbaren, deut-
baren und teleologisch sinnhaften Geschichtswissenschaft, die jedoch nur im
Kontext einer theologischen Betrachtungsweise möglich sei. So konstatiert Pan-
nenberg konsequenterweise:

Die historische Forschung und die von den biblischen Schriften gehören für die heute ge-
wöhnliche Sicht zwei ganz verschiedenen geistigen Ebenen an. Historische Forschung er-
scheint wesentlich als Methode zur Entdeckung und Rekonstruktion beliebiger vergangener
Geschehnisse am Leitfaden der gegenwärtigen Wirklichkeitserfahrung. Dagegen ist die Ge-
schichte, von der die biblischen Zeugnisse berichten, ein Zusammenhang von Ereignissen ein-
maligen Charakters, die alltäglichen Maßstäben überlegen sind und daher nicht an ihnen
gemessen werden können. (Pannenberg 1971a: 44)

Die „Überlegenheit“ der theologisch fundierten, eschatologisch ausgerichteten Ge-
schichtswissenschaft legitimiert den Theologen somit zu umfangreichen Exkursen
in geschichtswissenschaftliche Hoheitsgebiete. Charakteristische Begriffswörter der
Geschichtswissenschaften ‒ im theologischen Kontext eigentlich fachfremde Termi-
nologie ‒, darunter Kausalität, Kulturgeschichte, Periodisierung, Weltgeschichte
u. a., finden auf diese Weise Eingang in theologische Diskurse und werden im Kon-
text der theologischen Fachsprache diskutiert. So werden grundsätzliche Problem-
stellungen der Geschichtswissenschaften und der Geschichtsphilosophie reflektiert,
wie etwa folgendes Zitat beweist:

Nur unter Voraussetzung eines universalgeschichtlichen Horizontes [...] kann die Frage
sinnvoll gestellt werden, ob der Eine Gott sich in der Geschichte hier oder dort offenbart
hat. [...] Historisches Denken wird auf die Voraussetzung einer Einheit der Geschichte
schwerlich verzichten können. Die philosophischen Voraussetzungen, die jeder zu histori-
schem Forschen schon mitbringt, beschränken sich ja nicht auf ein bestimmtes Existenz-
verständnis, sondern schließen immer auch Modelle von Geschehensabläufen ein. Da nun

248 8 Entrüstete und Ernüchterte



in der Geschichte alles unter übergreifenden Zusammenhängen steht, läßt sich keine parti-
kulare Geschehenseinheit aus sich selbst heraus abschließend verstehen. [...] Erst im Hori-
zont einer Weltgeschichte kann auch das Einzelgeschehen in seiner vollen Bedeutung
gewürdigt werden. [...] Das zeigt sich besonders deutlich bei den Problemen historischer
Periodenbildung. Nur eine weltgeschichtliche Sicht vermag eine Einteilung des Geschichts-
ablaufes in Perioden zureichend zu begründen. (Pannenberg 1971a: 68‒69)

Im Gegensatz zur modernen Auffassung von Weltgeschichte, an der nach Oster-
hammel „die postmoderne und mikrohistorische Kritik an ‚großen Erzählun-
gen‘ nicht spurlos [...] vorüber[ging]“ und die sich „weniger durch den Umfang
der betrachteten Gegenstände und den Allgemeinheitsgrad der über sie getroffe-
nen Aussagen als durch die Reichweite der untersuchten Beziehungen [definiert]“
(Osterhammel 2007: 324‒325), geht Pannenberg hinter Marx’ weltgeschichtlich
konzipierten historischen Materialismus und Hegels teleologische Geschichtsphilo-
sophie zurück und weist dem Begriff der Weltgeschichte eine genuin theologische,
heilsgeschichtliche Definition zu. Damit wird auch der Begriff der Periodisierung
gewissermaßen zweckentfremdet und theologieterminologisch vereinnahmt. Aus
heutiger geschichtswissenschaftlicher Sicht spricht gegen eine Periodisierung der
Geschichte im Sinne des „Gedanken[s] einer fortschreitenden Entwicklung zu
einer wie auch immer gedachten Vollendung [...] die Unmöglichkeit, sie wissen-
schaftlich zu belegen: Der Gang der Menschheitsgeschichte lässt ich nicht empi-
risch nachweisen. Über Anfang und Ende der Geschichte sind keine gesicherten
Erkenntnisse möglich“ (Becher 2007: 234‒235). Hier setzt wiederum Pannenbergs
Übernahme geschichtswissenschaftlicher Terminologie ein, wenn dieser die „Pe-
riodenbildung“ rehabilitiert und im Zuge der Welt- und heilsgeschichtlichen
Sichtweise auch wieder einen postmarxistischen und posthegelianischen Ge-
schichtssinn konstatiert, bis hin zur Neubehauptung der Existenz eines Anfangs
und eines Endes der Geschichte.

Pannenbergs Anspruch, die theologische Fachsprache als eine wissen-
schaftliche Universalsprache zu betrachten, beschränkt sich freilich nicht auf
die Einbeziehung und Neudefinierung geschichtswissenschaftlicher Terminolo-
gie, die hier exemplarisch verhandelt wurde, sondern erstreckt sich auch auf
weitere Wissenschaftsbereiche. Als Beispiele können hier ohne Anspruch auf
Vollständigkeit Philosophie, Politikwissenschaften, Rechtswissenschaften und
Naturwissenschaften ins Feld geführt werden. Insbesondere die Aufsatzsamm-
lung Ethik und Ekklesiologie (Pannenberg 1977) bietet dafür einige Anhalts-
punkte. Im Vorwort kündigt Pannenberg an, „daß eine sachlich angemessene
Erörterung und Darstellung der Lehre von der Kirche sich in den weiteren Zu-
sammenhang der ethischen Fragen nach Gesellschaft, Staat und Recht einord-
nen sollte“ (Pannenberg 1977: 5). Mit diesen drei Begriffen umreißt er seine
Forderung, dass die theologische Wissenschaft auf den Feldern der Sozial-, Po-

8.2 „Hier werden wirklich Mücken geseiht und Kamele verschluckt“ 249



litik- und Rechtswissenschaft fachliche Kompetenz zu beanspruchen habe. Es
versteht sich, dass damit keine Rechts-, Politik- oder Gesellschaftswissenschaft
im eigentlichen Sinne betrieben werden soll. Wohl aber ist dies der Fall in den
Grenzbereichen der Rechtsphilosophie und Rechtsethik, der politischen Ethik
und der Gesellschaftsethik. So kündigt Pannenberg im Vorwort an, dass der
erste Beitrag des Bandes sich im Themenbereich der „Theologie des Rechtes“
bewege und sich im Zusammenhang der „Diskussion von der christologischen
Rechtsbegründung auf der einen, naturrechtlichen Ansätzen auf der anderen
Seite“ zum Ziel setze, „ein christliches Prinzip der geschichtlichen Wandelbar-
keit des Rechtes zu gewinnen“ (Pannenberg 1977: 5). Es ist offensichtlich, dass
eine „Theologie des Rechtes“ sowohl inhaltlich als auch terminologisch in die
Sphäre der Rechtswissenschaft eindringt und sich deren fachsprachliche Be-
grifflichkeit zu eigen macht. Die bereits im Vorwort zitierten Termini sind Spezi-
fika der juristischen Fachsprache. Das Naturrecht, definiert als „Gesamtheit der
in der Natur begründeten Rechtssätze, wobei diese Natur meist als von Gott ge-
schaffen und der Vernunft entsprechend gedacht ist, oft unterschieden vom ge-
schriebenen oder positiven Recht“6, kann noch als Scharnierbegriff angesehen
werden, der am Übergang zwischen Ethik, Theologie und Rechtswissenschaft
eine wesentliche Rolle für alle genannten Disziplinen spielt. Mit dem Begriff
der Rechtsbegründung bewegt sich Pannenberg jedoch weit in die fachspezifi-
sche Domäne der Rechtswissenschaft, genauer gesagt der Rechtsgeschichte hi-
nein. Willoweit stellt zu dem Begriff fest:

Die historisch verifizierbaren Modelle der Rechtsbegründung müssen das willkürliche
Handeln eines Despoten nicht abdecken. Speziell die historische Last des 20. Jahrhunderts
muß sich nicht aufladen, wer rückblickend danach fragt, wo die verschiedenen Ansätze
der Rechtsbegründung eventuell konvergieren. Denn an dieser Frage nach den Gemein-
samkeiten legitimierenden Rechtsdenkens über Epochen hinweg wird die rechtsge-
schichtliche Forschung und überhaupt die Rechtswissenschaft nicht vorbeikommen.

(Willoweit 2000: 321‒322)

Pannenberg setzt sich in seinem Aufsatz mit diesen und anderen fundamenta-
len Themen der Rechtswissenschaft und zu dieser zugehörigen Fachdisziplinen
auseinander, womit er einen weiteren akademischen Wissenschaftskomplex in
die theologische Auseinandersetzung implementiert.

6 https://drw-www.adw.uni-heidelberg.de/drw-cgi/zeige?index=lemmata&term=Naturrecht
(letzter Zugriff 20.10.2021).

250 8 Entrüstete und Ernüchterte

https://drw-www.adw.uni-heidelberg.de/drw-cgi/zeige?index%3Dlemmata%26term%3DNaturrecht


Ähnliches gilt auch für Themenfelder der Philosophie, die allerdings per se,
vor allem hinsichtlich der systematischen Theologie, traditionell mit dem theolo-
gischen Denken Hand in Hand geht. Pannenberg geriert sich in seinen Publikatio-
nen auch hier raumgreifend als philosophierender Theologe bzw. als theologisch
versierter Philosoph. In zwei Aufsätzen desselben Bandes geht es um „die Ange-
wiesenheit der Ethik auf die Fundierung in einem vorgängigen Wirklichkeitsvers-
tändnis, anders gesagt: um das Verhältnis von Ethik und Dogmatik“ (Pannenberg
1977: 6). Pannenberg beansprucht auch hier eine wegweisende Autorität des Theo-
logen als Ethiker, womit er der Ethik als genuin philosophischer Teildisziplin
einen bloß sekundären Rang zuweist. Aus theologischer Perspektive verhandelt er
eine der Grundfragen der philosophischen Ethik, nämlich die Frage nach dem
Guten an sich:

Sie [die Ethik, J.G.] wird [...] am Gedanken der Gottesherrschaft als der Individuum und
Gesellschaft konfrontierenden Zukunft Gottes orientiert sein, aber diesen Ausgangspunkt
nicht als postulierte Theozentrik, sondern durch Vermittlung einer Kritik der verschiedenen
philosophischen Expositionen der ethischen Frage nach dem Guten gewinnen müssen. In
der Ausführung einer solchen Ethik wird [...] der „objektiven“ Ethik der sozialen Institutionen
ein Vorrang gebühren gegenüber den sonst abstrakt bleibenden Themen einer individualisti-
schen Persönlichkeitsethik. (Pannenberg 1977: 6)

Aus dem Zitat geht deutlich hervor, dass Pannenberg sich die philosophische
Perspektive auf zentrale Themen der Ethik aneignet, wenn er ankündigt, von
der „objektiven“, also der prämissefreien Ethik auszugehen und nicht von der
glaubensgesteuerten Ethik des persönlichen Gottesverhältnisses, um von hier
aus die theologische Sichtweise der „Zukunft Gottes“ zu entfalten. Von der phi-
losophischen Ethik und der „Ethik der sozialen Institutionen“ ausgehend, be-
wegt sich Pannenberg dann auch auf dem Terrain der „politischen Ethik“ und
der politischen Wissenschaften allgemein.

In mehreren Aufsätzen setzt sich Pannenberg mit genuin politischen und poli-
tologischen Themenbereichen wie der deutschen Ostpolitik, dem Friedensbegriff
und dem Weltfrieden, der Zukunft und Einheit der Menschheit, dem Begriff der
Nation und schließlich der immer wieder in der politisch-theologischen Diskussion
virulenten Lutherischen „Zwei-Reiche-Lehre“ auseinander. Letztere relativiert er
unter Hinweis auf deren Gebundenheit an den historischen Kontext und Luthers
vom ausgehenden Mittelalter geprägtes Denken und bezeichnet sie als auf den
heutigen politischen Diskurs nicht mehr anwendbar, womit er sich gleichzeitig
von der opportunistischen Berufung auf Luthers Lehre durch die ‚völkische‘, natio-
nalsozialistische Theologie distanziert. So wirft er Luther eine „Gleichgültigkeit der
Prinzipien, auf denen der Staat beruht, gegen den religiösen Boden, auf dem das
konkrete politische Gemeinwesen sich bildet“, vor (Pannenberg 1977: 99) und be-

8.2 „Hier werden wirklich Mücken geseiht und Kamele verschluckt“ 251



zeichnet seine „Zwei-Reiche-Lehre“ als „eine sehr zeitbedingte Ausprägung
politischen Denkens im Überlieferungszusammenhang christlicher Theologie“
(Pannenberg 1977: 110). Ferner stellt er fest, dass Luther den Staat als politi-
sches Gebilde lediglich als „bloße Notordnung gegen die Sünde“ (Pannenberg
1977: 110) betrachtet habe und somit eine „Inspiration zur Veränderung der
politischen Verhältnisse aus der Kraft der [...] Vision der eschatologischen
Gottesherrschaft“ bei diesem nicht erkennbar sei (Pannenberg 1977: 113). Die
Bedeutung von Luthers Auffassung von der staatlich-politischen Gewalt be-
stünde heute nur noch in ihrer Eignung zum „Korrektiv [...] gegen den schwär-
merischen Enthusiasmus, der sich mit der Idee der Freiheit so leicht verbindet“
(Pannenberg 1977: 114). Mit dieser historisch-politologischen Einordnung der
„Zwei-Reiche-Lehre“ und der Verwendung von Begriffen wie politisches Gemein-
wesen, Notordnung, Veränderung politischer Verhältnisse, die hier nur stellvertre-
tend für zahlreiche weitere aufgelistet seien, entlehnt Pannenberg Termini der
Politologie, die in der theologischen Debatte fachfremd erscheinen. In einer
Reihe weiterer Aufsätze wird dieses Verfahren potenziert, sodass sich eine Art
theologisch-politologische Hybridfachsprache herausbildet: Im Aufsatz Christli-
cher Glaube und Gesellschaft diskutiert Pannenberg das Problem der „politischen
Ordnung der gemeinschaftlichen Angelegenheiten aller Bürger“ als Kritik an der
marxistischen Forderung nach einer „Änderung der bestehenden gesellschaftli-
chen Strukturen“ (Pannenberg 1977: 119). Mit diesem Eintauchen in die ureigene
Sphäre der politischen Theorie fährt der Autor dann ein umfängliches Arsenal
von politologischen und gesellschaftswissenschaftlichen Termini auf, die von po-
litischem Handeln, Institutionalisierung der politischen Ordnung, Loyalität der
Individuen gegenüber dem Staat über die Idee der Freiheit, den neuzeitlichen
Verfassungsstaat, die Menschenrechte bis hin zum ideologischen Totalengage-
ment, dem politischen Verfall, dem Ruf nach Umsturz der politischen Ordnung
usw. reichen (Pannenberg 1977: 119‒123). Pannenberg führt seine Ausführun-
gen zur politischen Theorie dann jedoch jeweils wieder auf eine theologische
Ebene zurück, womit die Unterlegenheit auch der politischen Wissenschaften
gegenüber dem transzendenten Erkenntnisanspruch der Theologie unter Be-
weis gestellt werden soll. Zum politologischen Fachwortschatz gesellen sich
somit theologische Begrifflichkeiten, die den Anspruch auf die definitive
Wahrheitserkenntnis jeweils auch terminologisch sicherstellen sollen:

Die Bestimmung des Menschen ist also politisch nicht definitiv realisiert und auch nicht
durch politisches Handeln definitiv realisierbar. Das ändert nichts daran, daß die Bestim-
mung des Menschen in der Tat politisch ist, nämlich nur gemeinschaftlich von allen Indi-
viduen und für alle Individuen verwirklicht werden kann. Das ist aber nur da möglich,
wo die Einheit der Individuen nicht durch menschliche Herrschaft, sondern durch die Herr-
schaft Gottes begründet wird. Erst wenn Gottes Herrschaft über die Menschen kommt, wer-

252 8 Entrüstete und Ernüchterte



den alle Individuen in der Weise von einem gemeinsamen Geist beseelt sein, daß sie einan-
der unverkürzt respektieren und jeder in der Beziehung zu allen andern die Erfüllung sei-
nes Lebens finden wird. Daher wird erst mit dem Kommen der Gottesherrschaft [...] die
Menschlichkeit des Menschen volle Wirklichkeit werden. (Pannenberg 1977: 119‒120)

Durch das Prinzip der religiösen Neutralität des Staates ist in der Neuzeit das Bewußtsein
davon verdrängt worden, daß politische Ordnung ohne Religion gar nicht möglich ist.
Nur eine dem Belieben aller Individuen und insbesondere auch der die politische Herr-
schaft ausübenden Individuen entzogene, allgemein überzeugende „Wahrheit“ über den
Menschen und seine Bestimmung vermag die Loyalität der Individuen gegenüber dem
Staat zu begründen. Insofern beruht die These von der Neutralität des Staates gegenüber
der Religion auf einer Selbsttäuschung, wenn sie nicht im Einzelfall bewußte Heuchelei
darstellt. (Pannenberg 1977: 121)

[...] diese politischen Ideen [ziehen] ihre Kräfte aus dem Fortgang christlicher Überliefe-
rung. Darum vernachlässigt eine auf Freiheit begründete politische Ordnung die Grundla-
gen ihrer eigenen Existenz, wenn sie sich oberflächlich im Sinne der Trennung von Staat
und Religion versteht. (Pannenberg 1977: 123)

Indem etwa die „menschliche Herrschaft“ durch „Gottesherrschaft“ ersetzt
wird oder „Loyalität der Individuen gegenüber dem Staat“ durch „Beseelung
durch einen gemeinsamen Geist“, wird mittels einer terminologischen Substitu-
ierung das Primat der theologischen Deutung auch politikwissenschaftlicher
Domänen besetzt. Dabei agiert Pannenberg einerseits auf einer historisch orien-
tierten und anderseits auf einer auf die Zukunft ausgerichteten Achse, wenn er die
modernen politischen und staatlichen Institutionen und juristisch-administrativen
Grundprinzipien pauschal zu notwendigen Konsequenzen der religiösen, christ-
lich-abendländischen Geschichte deklariert, gleichzeitig aber auch die religiöse
Untermauerung gesellschaftspolitischer Maximen und herrschaftsbezogener
Praktiken apodiktisch als fundamental für ein funktionierendes Staatswesen
bezeichnet. Auf diese Weise instrumentalisiert Pannenberg Teile des fachfrem-
den politologischen Fachwortschatzes für seine theologisch-eschatologische Ar-
gumentation. Ähnlich verfährt er im Aufsatz Nation und Menschheit (Pannenberg
1977), in dem ebenfalls eine große Anzahl von politologischen und historisch-
politischen Fachbegriffen herangezogen werden, darunter:

– Nationalstaat
– politische Selbstbestimmung
– nationale Selbstbestimmung
– Menschenwürde
– Freiheit und Gleichheit
– Nationalitätenstaat
– Vaterland
– nationale Zusammengehörigkeit
– Sprache, Kultur und Sitte

8.2 „Hier werden wirklich Mücken geseiht und Kamele verschluckt“ 253



– Pflege der nationalen Besonderheiten
– übernationale Rechts- und Friedensordnung

– gemeinsame politische und wirtschaftliche Aufgaben
– europäische Integration
– umfassende Friedensordnung

(Pannenberg 1977: 142‒158)

Auch in diesem Fall folgt auf eine ausführliche fachsprachenfremde Auseinan-
dersetzung mit universalhistorischen, welt-, kontinental- und regionalpolitischen
Fragestellungen die bei Pannenberg unweigerliche Kehrtwende in Richtung auf
eine theologische ‚Metawissenschaft‘, wenn es resümierend heißt:

So ist die angedeutete Stufenreihe partikularer Zusammenschlüsse [...] ausgerichtet auf
das universale Ziel einer die Menschheit umfassenden Friedensordnung. Wegen seiner
Verbindung mit der biblischen Reich-Gottes-Hoffnung muß dieser Gedanke das Kriterium
einer christlichen politischen Ethik sein. [...] Für die nationalen Probleme Deutschlands
bedeutet das angegebene Kriterium der biblischen Reich-Gottes-Hoffnung, daß unsere na-
tionalen Interessen nicht als Selbstzweck behandelt werden dürfen, sondern nur im Zu-
sammenhang übergeordneter Ziele zu behandeln sind [...]. (Pannenberg 1977: 143)

Insgesamt leitet Pannenberg in seinen Schriften aus einer fundamentalen Zivili-
sationskritik, die er unter anderem am „Legitimitätsverlust der institutionellen
Ordnung der Gesellschaft“ (1988: 46), am „Verfall der Allgemeingültigkeit von
traditioneller Moral“ (49) und am „Verlust verbindlicher Sinnorientierung“ auf-
grund der „Säkularisierung der Kultur“ (51‒52) festmacht, eine umfassende
Rückorientierung auf christlich-religiöse Formen und Maximen des gesellschaftli-
chen, staatlichen, rechtlichen, politischen und kulturellen Zusammenlebens ab.
Um dies wissenschaftlich zu begründen, bedient er sich fachexterner Terminolo-
gien, wodurch in lexikalischer Hinsicht durch zahllose intralinguale Entlehnun-
gen eine Art metadisziplinäre Hybridfachsprache entsteht, die insbesondere die
Sonderwortschätze der Geistes- und Sozialwissenschaften zu Hilfsidiomen der
systematischen Theologie umfunktioniert.

Deutlich anders gelagert, aber nicht weniger repräsentativ für die protes-
tantische Theologie der zweiten Jahrhunderthälfte ist die Fachsprache des
Neutestamentlers Ernst Käsemann (1906‒1998), der 1946‒1952 an der Johannes-
Gutenberg-Universität Mainz lehrte, 1952‒1959 an der Georg-August-Universität
Göttingen und schließlich von 1959 bis zu seiner Emeritierung 1971 an der Eber-
hard-Karls-Universität Tübingen. Käsemann gilt als Anstoßgeber und Hauptvertre-
ter der gegen Rudolf Bultmann gerichteten, von dessen Schülern ausgehenden
Kritik an der Entmythologisierung der neutestamentlichen Erzählung und des
historischen Jesus (vgl. Fischer 2002: 155). Käsemann ist damit bis zu einem ge-
wissen Maße Wortführer einer Tendenz der Remythologisierung, wenn er, wie
Zahrnt es formuliert, die Frage stellt, wie der „Übergang von der Verkündigung

254 8 Entrüstete und Ernüchterte



Jesu zu der Verkündung von Jesus“ zu erklären sei oder „wie und in welcher
Weise sich in dieser Diskontinuität die Kontinuität erhalten hat und also ein ge-
schichtlicher Zusammenhang zwischen Jesus von Nazareth und der Verkündigung
der Urgemeinde besteht“ (Zahrnt 1972: 282). Was Zahrnt als „nach-Bultmannsches
Zeitalter“ und als „Kurswechsel“ bezeichnet (1972: 280‒281), führt aufgrund der
Neubewertung der historischen Jesusgestalt über dessen bloße historische Wirk-
lichkeit hinausgehend zu einer zumindest partiellen Abkehr von Bultmanns Stre-
ben nach Konstituierung einer Kompatibilität zwischen modernem Weltbild und
biblischer Geschichte. Daraus resultiert in der Fachsprache Käsemanns und ande-
rer Theologen aus dem Umfeld der Schüler Bultmanns (Ernst Fuchs 1971, Jesus:
Wort und Tat; Herbert Braun 1969, Jesus – Der Mann aus Nazareth und seine Zeit
und andere) eine spürbare Zunahme metaphysischer, dem Spektrum des Irrationa-
len zuzurechnender Begrifflichkeiten. Die Grundfrage dieser theologischen Strö-
mung einer Neubewertung des Lebens Jesu, die sich nicht nur von der liberalen
Leben-Jesu-Forschung des 19. Jahrhunderts (vgl. Schweitzer 1966 [1913]) distan-
ziert, sondern ebenso von Bultmanns Trennung von historischem Jesus und Ke-
rygma, lautet in Zahrnts Zusammenfassung: „Hat der Glaube an Christus Anhalt
an der Gestalt und Verkündigung Jesu selbst oder geht er nur auf den Glauben
und die Verkündigung der ersten Gemeinde zurück?“ (1972: 281). Die so postu-
lierte Rückbesinnung auf ein über die historische Existenz hinausgehendes Je-
susbild führt bei Käsemann zu einer bildhafteren, metaphorischen, nicht vor
Pathos zurückschreckenden, insgesamt passionierteren und illuminiert wir-
kenden Sprache, als es in der Sprache der Nachkriegstheologie üblich war,
die in erster Linie zu einem wissenschaftlich-rationalen und jeder Nähe zu
ideologischen Vereinnahmungen unverdächtigen Ton zurückfinden musste.
Damit macht Käsemann nicht zuletzt auch den gesellschaftlich-kulturellen
Tendenzen der 60er Jahre Zugeständnisse, die sich in vielen Bereichen in
Form einer neuen Emotionalität, Passionalität, bis hin zu einer gewissen Irra-
tionalität als Gegengewicht zur technisierten, ökonomisierten, rationalisierten
Moderne Bahn brechen. Käsemanns metaphorische, emotionalisierte Sprache
wird bereits in einem Kommentar zu der von ihm ausgelösten regen Fachdis-
kussion zur Leben-Jesu-Forschung deutlich, die er als „weltweiten Buschkrieg“
bezeichnet und düster prophezeit: „Können wir unser Handwerk anders als in
dem Wissen treiben, daß die Füße derer, die uns heraustragen werden, schon
längst und jederzeit vor der Tür stehen?“ (Käsemann 1964: 42). Der Begriff des
Buschkriegs oder der bildliche Verweis auf Schergen, die Andersdenkende depor-
tieren, oder Leichenträger, die auf den Abtransport von Todgeweihten warten,
stehen für Käsemanns nicht vor extremen Formulierungen zurückschreckende
Tonlage.

8.2 „Hier werden wirklich Mücken geseiht und Kamele verschluckt“ 255



Einige weitere Käsemanns fachsprachliche Diktion verdeutlichende Beispiele
können aus dem Band Der Ruf der Freiheit (Käsemann 1968) exzerpiert werden.
So wird sein an rhetorischen Stilfiguren reicher, stark veranschaulichender Stil
bereits im Vorwort deutlich, in dem er den Charakter der Abhandlung und die
Selbsteinschätzung des Autors mit folgenden Metaphern beschreibt:

– leichtgeschürzte Abhandlung
– schwere Rüstung des akademischen Spezialisten
– auf den Marktplatz gehen und die eigene Ware feilhalten
– neues Gelände gewinnen
– die Früchte des Kampfes ernten
– Prügel wiederbekommen, die wir einst austeilten
– Vorfelder, in deren Gestrüpp sich der Einzelkampf immer wieder verfängt

(Käsemann 1968: 7‒8, 10‒11, 18)

Herkunftsdomänen der Metaphern sind in den zitierten Beispielen der Handel, vor
allem aber Krieg, Kampf und Militär, die hier für akademische Debatte und theolo-
gische Argumentation stehen. Der sich andeutende Fachsprachduktus verweist auf
Käsemanns bewusst popularisierende und unakademisch suggestive fachsprachli-
che Ausrichtung, mit der er sich in die Phalanx der zeitgenössischen Theologen ein-
reiht, die sich jenseits theologischer Fachdiskurse in der gesellschaftlich-politischen
Auseinandersetzung Gehör verschaffen wollen. Käsemann kleidet durchaus fachbe-
zogene Argumentationen sprachlich-rhetorisch auffällig bildreich ein, um seinerseits
über sein akademisches Publikum hinaus in der übergreifenden außerfachlichen Le-
serschaft wahrgenommen zu werden. Dies wird auch in Käsemanns engagierter und
polemischer Kritik an Kirche und gegenwärtigem Christentum deutlich:

– das Gerüst, an das man alles Leben und Denken in der Kirche nagelt
– die getünchten Wände der Heilsgeschichte
– bis zur Unkenntlichkeit domestiziertes Christentum
– Auffanglager und Notbaracken für das christliche Abendland und die Volkskirche
– das Christentum stellt keine entscheidende Potenz dar
– farblos, bleichsüchtig, blutarm wirkende Repräsentanten der Christenheit
– Priestertum in homöopathischen Dosierungen
– Pannen im kirchlichen Betrieb

(Käsemann 1968: 19, 21‒28, 72‒76)

Hier sind es eher Bildbereiche des kranken oder unbehausten menschlichen
Körpers oder auch des Hausbaus, der Wirtschaft und der Tierzucht, die zur me-
taphorischen Ausgestaltung der Darstellung des für den Autor unbefriedigenden
Zustands der christlichen Institutionen herangezogen werden. Die Kriegs- und
Nachkriegsmetaphorik ist beim Weltkriegsteilnehmer Käsemann sicher nicht zu-
fällig besonders virulent, auffällig ist insgesamt aber eine assoziationsreiche Mi-
schung der begrifflichen Herkunftsdomänen:

256 8 Entrüstete und Ernüchterte



– den Strick um den Hals werfen
– sich als Sprengstoff enthüllen
– Gespenster beschwören
– Spielverderber sein
– wie ein rollender Ozean mitreißen
– ein langes Gängelband
– dem heiligen Geist die Zügel [...] überlassen
– hinter die Kulissen schauen
– vor der Bühne sitzen
– Schattenspiele zu sehen bekommen
– sich als Himmelsbürger fühlen
– für seinen alten Adam nicht voraussetzen
– mit der Stiefmutter zusammenleben
– der Weg führt über eine Höllenfahrt
– der dunkle Eingang zum Himmel
– vor den Kadi schleppen
– Talente vergraben, wobei Amtsträger schaufeln helfen
– vor lauter Heiligenschein den Schatten nicht mehr sehen
– im Handumdrehen Christ werden
– das Aufhören des Seufzen Hiobs
– zu schweifenden Nomaden werden

(Käsemann 1968: 31‒33, 73‒77, 88‒92, 102, 124)

Ein solcherart ausgeprägter Einfallsreichtum im Hinblick auf plastische Sprachbil-
der mag in einem wissenschaftlichen Text überraschen und ist offenbar der von
Käsemann selbst inkriminierten zunehmenden Entfernung der Glaubensinstitutio-
nen von ihren potentiellen Adressaten geschuldet, der er eine verständlichere,
volkstümliche Sprache als Antidoton entgegenzusetzen sich bemüht. Während Kä-
semanns Fachkollegen die allgemeinen gesellschaftspolitischen Diskurse unmittel-
bar oder über externe Fachsprachen in den theologischen Diskurs hineintragen,
bemüht sich dieser um eine nicht nur allgemein verständliche, sondern auch
stilistisch abwechslungsreiche Sprache. Das führt zwangsläufig zu begriffli-
chen Unschärfen. Denn ein stetiger Wechsel von veranschaulichenden Bildern
und Metaphern, insbesondere von Metaphern aus dem religiösen Bereich („alter
Adam“, „Höllenfahrt“, „Eingang zum Himmel“, „Heiligenschein“, „Hiobs Seuf-
zen“ etc.), erzeugt eine begriffliche Polysemie, infolge derer präzise semantische
Zuordnungen leicht zu verschwimmen drohen. Im folgenden Zitat nimmt Käse-
mann unmittelbar zu generellen Zeitproblemen Stellung, wobei er auch hier eine
teils an biblische Gleichnisse angelehnte, teils politischer Schmährede naheste-
hende bildliche Sprache verwendet:

Hier werden wirklich Mücken geseiht und Kamele verschluckt und Probleme geschaffen,
welche die Christenheit noch immer als im mittelalterlichen Patriarchalismus befangen

8.2 „Hier werden wirklich Mücken geseiht und Kamele verschluckt“ 257



erweisen. Dabei brennt uns die Frage nach dem Verhältnis von Christ und Revolution
überall nicht bloß auf den Fingern, seitdem die Herrschaft des weißen Mannes in der
Welt vor ihrem Ende steht, und so viel Schrift, wie man sonst zur Deckung seiner Skrupel
mißbraucht, ist hier reichlich zu finden. Zu verantworten ist von der Kirche auch das, was
sie nicht getan hat, und es ist kein Entschuldigungsgrund, daß man in kindlicher Schlau-
heit rechtzeitig die Augen zukneift oder wehmütig die Verstrickungen der bösen Welt be-
klagt. Die Zeit der Atombombe ist tatsächlich barbarisch. Der Jünger Jesu, der in ihr bloß
auf die eigene weiße Weste achtet und seine Hände zu beschmutzen scheut, spiegelt das
Zerrbild jener Bürgerlichkeit, welche sich bei Alarm die Zipfelmütze über den Kopf zieht,
und vergißt, daß sein Herr im irdischen Niemandsland zwischen Zeloten starb, ohne sel-
ber Zelot zu sein. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Käsemann 1968: 140)

Käsemann gelingt hier eine sprachlich kühne Kombination aus biblischer Spra-
che („Mücken seihen und Kamele verschlucken“: Matth. 23,24; „Zeloten“: 4.
Mose, 25), auf christlich-mittelalterliche Sachverhalte zurückgehender Idioma-
tik („auf den Nägeln brennen / auf den Fingern brennen“), christlicher Bild-
sprache („weiße Weste“: weiß als Farbe der Unschuld des Osterlamms), Bildern
aus der nationalen, bürgerlichen Tradition („sich die Zipfelmütze über den
Kopf ziehen“), einer der alltäglichen Lebenswelt entlehnten Metaphorik („in
kindlicher Schlauheit die Augen zukneifen“, „seine Hände beschmutzen“, „ein
Zerrbild spiegeln“) und aktuellen gesellschafts- und kirchenpolitischen Bezug-
nahmen („Verhältnis von Christ und Revolution“, „Herrschaft des weißen Man-
nes“, „Zeit der Atombombe“). Diese Technik der engen Verschränkung von
zeitlich, begrifflich und sprachlich disparaten Elementen ermöglicht Käsemann
eine wissenschaftlich wirkende und gleichzeitig im natürlichen, anschauungs-
reichen Plauderton vorgetragene Argumentation, in der biblische Überlieferung
als relevant für aktuelle außertheologische Sachverhalte erscheinen und auf
diese Weise die Stimme des Theologen in den gesamtgesellschaftlichen Diskurs
eingebracht werden kann, ohne dem Vorwurf der unmittelbaren Politisierung
der Wissenschaft ausgesetzt zu sein.

Abschließend soll kursorisch auf die Fachsprache des 1934 geborenen Sys-
tematikers und Religionsphilosophen Eberhard Jüngel eingegangen werden,
der 1969 bis 2003 an der Eberhard-Karls-Universität Tübingen lehrte. Jüngel ge-
hört zu den Theologen der Übergangszeit zwischen gesellschaftlich engagierter
Theologie der 70er und 80er Jahre und der Theologie der Jahrtausendwende
(s. Kap. 10). Er wuchs in der DDR auf und folgte 1966 einem Ruf an die Universi-
tät Zürich, was ihm mit einer befristeten Ausreisegenehmigung ermöglicht
wurde, blieb dann aber nach seinem Wechsel nach Tübingen in der Bundesre-
publik. Insofern stellt er auch in zeithistorischer Hinsicht einen Zeugen des
zweigeteilten Deutschlands dar, dessen politisch-historischer Sonderstatus Ge-
sellschaft, öffentliche Debatten und nicht zuletzt auch Kirche und Theologie
diesseits und jenseits des ‚Eisernen Vorhangs‘ im ausgehenden 20. Jahrhundert

258 8 Entrüstete und Ernüchterte



auch lange nach 1989/90 maßgeblich prägte. Jüngel gilt als Vertreter einer
„Hermeneutischen Theologie“, in der, wie Härle es formuliert, die „dynamische
Interpretation von Gottes Schöpferwirken“ im Mittelpunkt steht und somit insbe-
sondere „die Bedeutung von Wort bzw. Sprache für die Konstituierung des Seins
der Welt“ zur Geltung komme (Härle 2012: XLIV). Härle verweist auf die Bedeu-
tung der Kategorie des von Ebeling geprägten Begriffs des Sprachereignisses:

Das Sprachereignis, das zwischen dem Möglichen und dem Unmöglichen unterscheidet,
spricht die Wirklichkeit an und vermittelt sich so mit der Wirklichkeit. Diese Vermittlung
wird aber dort noch nicht erreicht, wo das göttliche Wort als Anspruch verstanden wird,
sondern erst dort, wo es als Zuspruch begegnet [...] und damit zugleich als Gewährung
von Zeit, in der Vertrauen in Freiheit gelebt werden kann. [...] Während Ebeling vor allem
von der Bedeutung der Sprache für das Menschsein ausgeht, nimmt Jüngel seinen Ansatz
bei der Rechtfertigungsbotschaft und damit bei dem Heilswirken Gottes durch Jesus Chris-
tus, durch das in der Wirklichkeit Möglichkeit entsteht, indem sie zugesprochen wird. Aus
dieser zugesprochenen Möglichkeit kann [...] im Bereich der Wirklichkeit ein radikal ver-
ändernder revolutionärer Handlungsimpuls folgen, aber keine Theologie der Revolution;
denn damit würde die Wirklichkeit menschlichen Handelns in unzulässiger Weise theolo-
gisch überhöht. (Härle 2012: XLIV‒XLV)

Es ist offensichtlich, dass in Jüngels Theologie, ähnlich wie bei Ebeling (Kap.
7.2), die Sprache in Form des von Härle zitierten „Sprachereignisses“ als „Zu-
spruch einer Möglichkeit“ eine zentrale Rolle spielt. Wenn somit die Glaubenswirk-
lichkeit und der religiöse Diskurs wesentlich durch ein „sprachliches Ereignis“
definiert sind, ist es naheliegend, dass auch in der theologischen Fachsprache die-
ser zentralen Stellung der Sprache in der Wissensvermittlung Rechnung getragen
werden muss. Dies kann am Beispiel des programmatischen Aufsatzes Die Welt
als Möglichkeit und Wirklichkeit (Jüngel 2012 [1969]) aufgezeigt werden, der sich
durch eine stilistisch hochelaborierte, rhetorisch komplexe Sprache auszeichnet,
die als hermeneutische Glaubensauslegung ihrerseits als ein ‚Sprachereignis‘ gele-
sen werden kann und offenbar auch als solches konzipiert ist; denn Jüngels Inter-
pretation der Verheißung Gottes, die hier als „Zuspruch“ bezeichnet wird und von
einem göttlichen „Anspruch“ auf Gehorsam, Unterwerfung, Knechtschaft etc. un-
terschieden werden soll, soll ihrerseits offenbar durch ein linguistisch anspruchs-
volles, rhetorisch aufwändiges und schließlich auch in pragmalinguistischer
Hinsicht aussagekräftiges ‚Lektüre-Erlebnis‘ an den Leser herangetragen werden.
So weist Jüngels Sprache einen dezidiert philologisch-wissenschaftlichen Cha-
rakter auf, insofern er seine Abhandlung mit zahlreichen lateinischen, griechi-
schen und hebräischen Termini und Zitaten bestückt, wobei er letztere nicht
transkribiert, sondern in Originalgraphemen wiedergibt. Lateinische Zitate um-
fassen vollständige Sätze oder sogar ganze Abschnitte.

8.2 „Hier werden wirklich Mücken geseiht und Kamele verschluckt“ 259



– חישארב (Jüngel 2012 [1969]: 277, br’schjt: am Anfang)7

– רמאהכהןהי (Jüngel 2012 [1969]: 279, jhwh kh ‘mr: so sprach Jahwe)
– βασιλεια του Θεου (Jüngel 2012 [1969]: 276, basileia tou Theou: Gottesherrschaft)
– εξ αναστασεως νεκρων (Jüngel 2012 [1969]: 277, ex anastaseōs nekrōn: durch die Auf-

erstehung der Toten)
– φυσει μη οντες θεοι (Jüngel 2012 [1969]: 277, physei mē ontes theoi: Götter, die in

Wirklichkeit keine sind)
– opus alienum / opus proprium (Jüngel 2012 [1969]: 276, fremdes Werk / eigenes

Werk)
– ex nihilo facere / in nihilum redigere (Jüngel 2012 [1969]: 280, aus dem Nichts schaf-

fen / vernichten)
– ut sit spes purissima in purissimum deum (Jüngel 2012 [1969]: 280, damit es die

reinste Hoffnung auf den reinsten Gott gebe)
– per passionem consummatus et a deo – sc. omnipotente ‒ derelictus. (Jüngel 2012

[1969]: 281, von Leidenschaft aufgezehrt und von Gott – dem Allmächtigen ‒
verlassen)

Damit wird eine größere Authentizität und Unmittelbarkeit im Hinblick auf die
Überlieferung der Zeugnisse der christlichen Glaubens suggeriert, gleichzeitig
aber auch unterstrichen, dass sich der Text in einer symmetrischen Sender-
Empfänger-Relation in erster Linie an Fachexperten richtet; zusätzlich wird
aber auch an fachfremde Adressaten das Signal ausgesandt, dass der Autor phi-
lologisch-sprachlich über unbezweifelbare Kompetenz verfügt.

Das lexikalisch-graphemische ‚Sprachereignis‘ manifestiert sich jedoch darü-
ber hinaus durch eine Unmenge von rhetorischen Figuren und stilistischen Auffäl-
ligkeiten, die den Text zu einer Art sprachlichem Vexierbild gerinnen lassen,
insofern der theologische Gedankengang des Textes von einem Netz aus dualen
Begrifflichkeiten in Form von Parallelismen, Chiasmen und Repetitionen überdeckt
wird, die sich während der Lektüre unwillkürlich an die Oberfläche drängen. Dieses
Geflecht aus sprachlichen Bipolarismen betrifft die Begriffspaare möglich-unmöglich,
Möglichkeit-Unmöglichkeit sowie Sein-Nichts bzw. wirklich-nichtwirklich und ähnliche
Figurationen. Jüngel kündigt in seinem Artikel einleitend an, dass er beabsichtige,
die „kritische Funktion der ontologischen Implikationen des Rechtfertigungsereignis-
ses“, deren Geltendmachung „innerhalb des jeweiligen geschichtlichen Selbstver-
ständnisses“ Aufgabe der Theologie sei, „in Form einer ontologischen Andeutung“
darzustellen (Jüngel 2012 [1969]: 276). Dazu setzt er zunächst, vom Gedanken der
creatio ex nihilo (Schöpfung aus dem Nichts) ausgehend, die Begriffe der Wirklichkeit
und des Nichts in Kontrast zueinander, um anschließend dieses Gegensatz-
paar im Hinblick auf das gegenwärtige, von den exakten Naturwissenschaften

7 Meine Übertragungen aus dem Hebräischen, Griechischen und Lateinischen ins Deutsche.

260 8 Entrüstete und Ernüchterte



geprägte Wirklichkeitsverständnis des modernen Menschen durch den Gegen-
satz zwischen gegenwärtiger Wirklichkeit und dem „Noch-Nicht späterer Wirklich-
keit“ zu ersetzen (Jüngel 2012 [1969]: 276), der dann wiederum aus theologischer
Perspektive dem Bipolarismus Möglichkeit-Unmöglichkeit weicht. Das wird folgen-
dermaßen begründet:

Die Absolutsetzung der Wirklichkeit und der Unterscheidung von wirklich und nicht
wirklich als Maßstab der Welt unterliegt der fundamentalen Kritik durch das Ereignis der
Rechtfertigung [...]. Die Theologie hat das radikale Nichts des ganz und gar nicht spekula-
tiven Karfreitags im Zusammenhang des Seins dieser Welt als deren andere Dimension
zur Geltung zu bringen [...]. Sie tut das, indem sie gegenüber der Unterscheidung von
wirklich und noch nicht wirklich die Unterscheidung von möglich und unmöglich als die
ungleich fundamentalere Differenz zur Geltung bringt. Da, wo zwischen möglich und un-
möglich unterschieden wird, geht es um Wahrheit (im Unterschied zur Wirklichkeit). Die
ungleich fundamentalere Differenz ist die Unterscheidung von möglich und unmöglich
deshalb, weil mit ihr der Unterschied zwischen Gott und Welt berührt ist. [Meine Hervor-
hebungen, J.G.] (Jüngel 2012 [1969]: 277)

Die semantisch-begriffliche Struktur dieser komplexen Argumentation kann fol-
gendermaßen schematisch dargestellt werden:

Creatio ex nihilo
≙
Wirklichkeit (Naturwissenschaften)↔ Noch-Nicht-Wirklichkeit
≙
Wirklichkeit / Sein dieser Welt ↔ (radikales) Nichts / Nichtwirklichkeit
↕
(Theologie:) Unmöglichkeit ↔ Möglichkeit
≙
Wirklichkeit ↔Wahrheit
≙
Welt ↔ Gott

Aus dem oben zitierten Absatz geht bereits hervor, dass das System von Gegensatz-
paaren (Wirklichkeit vs. Nichts; Wirklichkeit vs. Noch-Nicht-Wirklichkeit; Möglichkeit
vs. Unmöglichkeit; Wahrheit vs. Wirklichkeit; Gott vs. Welt) und impliziten Parallel-
setzungen (Nichts ≙ Noch-Nicht-Wirklichkeit; Wirklichkeit ≙ Unmöglichkeit; Noch-
Nicht-Wirklichkeit ≙ Möglichkeit; Möglichkeit ≙ Wahrheit; Wirklichkeit ≙ Welt;
Wahrheit ≙ Gott) in Form von Wiederholungen, Parallelismen und Überkreu-
zungen immer wieder affirmativ positioniert wird. Dabei bedient sich Jüngel
einer abstrakten Begrifflichkeit, in der zumeist aus substantivierten Adjektiven die
oben skizzierten Bedeutungsstrukturen gebildet werden, die dann wiederum ausgie-
big repetiert und immer wieder in Kontrast zueinander gesetzt werden, wie aus der
folgenden Aufstellung am Beispiel der substantivierten Adjektivemöglich, unmöglich

8.2 „Hier werden wirklich Mücken geseiht und Kamele verschluckt“ 261



und wirklich sowie den entsprechenden Substantiven hervorgeht (hinter den Types
jeweils die Anzahl der Token und die Seitenangabe in Jüngel 2012 [1969]):

– Unterscheidung von möglich und unmöglich / Unterscheidung des Möglichen vom
Unmöglichen (5x277, 7x278, 5x279, 5x281, 2x282, 283, 2x284, 2x285)

– Ineinssetzung von Möglichem und Unmöglichem (277)
– Das Mögliche möglich machen und das Unmögliche unmöglich machen (4x278,

2x279, 282)
– das möglich gemachte Unmögliche (278)
– Unmögliches und Mögliches durcheinander bringen (278)
– das Mögliche als Mögliches und das Unmögliche als Unmögliches konstituieren (278)
– Verifizierung des Möglichen als möglich (282)
– das Mögliche unterliegt dem Verdacht [...] unmöglich zu sein (282)
– Differenz von Möglichkeit und Wirklichkeit (279)
– Unterscheidung des Wirklichen vom Wirklichen (285)
– Unterscheidung des Wirklichen durch das Mögliche
– Unterscheidung von Wirklichem und Noch-Nicht-Wirklichem (279, 281, 282)
– die Macht des Möglichen besteht [...] darin, vom Unmöglichen so unterschieden zu

sein, dass es auch im Wirklichen das Unmögliche unmöglich macht (283)
– Die Behauptung des Möglichen verlangt in der Wirklichkeit von dieser nichts Unmögli-

ches (284)
– Angesichts der [...] Wirkliches verwandelnden Wirklichkeit Mögliches möglich wer-

den lassen (279)
– Das in der Wirklichkeit wirkende Schon-Wirkliche (281)
– Aus Wirklichem Wirkliches machen (282)

(Jüngel 2012 [1969])

Die Extraktion obiger sprachlicher Figurationen aus dem relativ kurzen Text ist ge-
eignet, die ‚Ereignishaftigkeit‘ von Jüngels Text selbst eindrucksvoll zu illustrieren.
Mittels einer ausgefallenen, am ehesten mit einigen komplexen philosophischen
Systemsprachen wie z. B. der elaborierten Begriffssprache Heideggers vergleichba-
ren Begriffsdichte bemüht der Autor sich, das in seiner Interpretation der christli-
chen Rechtfertigungslehre grundlegende „Sprachereignis“ durch ein ebenso
‚radikales‘ Sprachereignis in Form einer in theologisch-wissenschaftlicher Fach-
sprache abgefassten Abhandlung zu erläutern. Jüngels Sprachfuror gipfelt dann
in einigen von einer beträchtlichen semantischen Hermetik gekennzeichneten
Schlussfolgerungen, von denen drei hier zur Veranschaulichung zitiert seien:

Wenn das Mögliche im Ereignis des Wortes die Wirklichkeit der Welt unbedingt angeht,
dann stellt sich für die Wirklichkeit allerdings die Frage, wie sich das Mögliche als möglich
(und also als unterschieden vom Unmöglichen) am Wirklichen verifiziert. Denn als von
außen und von nicht (aus der Tendenz des Wirklichen) resultierender Zukunft her die Wirk-

262 8 Entrüstete und Ernüchterte



lichkeit unbedingt angehend unterliegt das Mögliche stets dem Verdacht, für das Wirkliche
irrelevant oder aber überhaupt unmöglich zu sein. (Jüngel 2012 [1969]: 282)

Externität und die nicht aus dem Wirklichen schon resultierende Futurität des Möglichen
geben diesem in seiner Unbedingtheit dem Wirklichen gegenüber den Anschein des Auto-
ritären, das Unterwerfung statt Verifikation zu fordern scheint. (Jüngel 2012 [1969]: 283)

Die Behauptung des Möglichen, die in der Wirklichkeit von dieser nichts Unmögliches
verlangt, muss aber, soll sie die Wirklichkeit dennoch unbedingt angehen, als Behaup-
tung eines Anspruchs zugleich der Zuspruch dessen sein, was in der Wirklichkeit, durch
diese nicht bedingt, dieselbe zurück auf das Mögliche transzendiert.

(Jüngel 2012 [1969]: 284)

Das fachsprachliche Anliegen besteht in einer größtmöglichen, bereits auf der
sprachlichen Oberfläche erkennbaren Wissenschaftlichkeit, die sich in kompli-
zierten syntaktischen und semantisch-begrifflichen Konstellationen und einem
hohen Grad an terminologischer Abstraktion manifestiert. Die auf diese Weise
geschaffene hochkomplexe sprachliche Struktur dient dabei einerseits offenbar
der Deutung und Erklärung eines nahezu unbegreiflichen Ereignisses, nämlich
der göttlichen Offenbarung, mit den begrenzten Mitteln der menschlichen Spra-
che, andererseits wird damit paradoxerweise gleichzeitig der Nachweis der
letztlichen Unmöglichkeit einer Versprachlichung dieses religiösen Phänomens
anhand eines sprachlich-gedanklichen ‚Kraftaktes‘ geführt, der die dahinter
stehende Gratwanderung am Rand des Unsagbaren durch seine sprachliche
Form selbst erkennbar werden lässt. Das hier mehrfach zitierte „Sprachereig-
nis“ stellt für Jüngel jedoch nicht nur ein spektakuläres Erweckungsgeschehen
dar, das er in ein wissenschaftssprachlich extrem anspruchsvolles Reflexions-
geflecht überführt, sondern er bezieht sich mit dem Begriff auch auf diverse
Sprechakte, die in der linguistischen Pragmatik als assertiv und erotativ beschrie-
ben werden. So zählt er zur von ihm so bezeichneten „das Wirkliche wirklich ange-
henden Sprache“, die „das vom Unmöglichen unterschiedene Mögliche als die
Wirklichkeit unbedingt angehend verifiziert“ (Jüngel 2012 [1969]: 283‒284), die
Sprechakte der Behauptung (assertio), der Bitte, und der Frage, durch die der Rezi-
pient ein „Angegangener, Gerufener, Geforderter, Gefragter [...], [...] zum Antwor-
ten Herausgeforderter“ (Jüngel 2012 [1969]: 232) werde. Diese Sprechhandlungen
werden als göttliche Ansprache an den Menschen identifiziert und diese, das Ge-
samtereignis der religiösen Erweckung in spezifische Einzelakte aufspaltend, als
formalsprachliche Realisierungen des „Zuspruchs“ Gottes klassifiziert. Das
Offenbarungsereignis wird dadurch zum Sprachereignis in Form direktiver Sprech-
handlungen seitens der göttlichen Instanz umgedeutet, das den menschlichen Re-
zipienten zur Handlung auffordert. Aufgabe der theologischen Fachsprache wird
es damit, den Glauben betreffende Illokutionen durch ‚ereignishaftes‘ Reden sich

8.2 „Hier werden wirklich Mücken geseiht und Kamele verschluckt“ 263



zu performativen Wirkungen auskristallisieren zu lassen. Dass es sich nicht
um einen auf diesen Aufsatz beschränkten Einzelfall tendenziell tautologi-
scher Wort- und Begriffshermeneutik handelt, beweist folgendes Zitat zum Be-
griff Hoffnung aus dem Aufsatz Anfänger. Herkunft und Zukunft christlicher
Existenz (Jüngel 2003):

Der christliche Glaube hat der Hoffnung ihren ambivalenten Charakter genommen. Der
Glaube an den, der um unserer Sünden willen gekreuzigt und um unserer Rechtfertigung
willen auferweckt wurde [...], hat die anthropologisch ambivalente Hoffnung christolo-
gisch eindeutig gemacht. Der Akt der Hoffnung ist sich nun des Gegenstandes der Hoff-
nung als eines Hoffnungsgutes gewiß. Die Rede von einer vagierenden Hoffnung, einer
spes vagans ist dem christlichen Glauben fremd. Christliche Hoffnung ist per definitio-
nem gute Hoffnung, ohne daß dies eigens gesagt werden muß. (Jüngel 2003: 43)

Auf diese und ähnliche Weise wird schließlich auch bei Jüngel, wenn auch auf we-
niger explizite und politisch nicht unmittelbar engagierte Weise, ein Bezug zwi-
schen christlicher Offenbarungsgeschichte und Gegenwartsgesellschaft hergestellt,
indem das an den Einzelnen gerichtete ‚Sprachereignis‘ in seinen unterschiedli-
chen Ausprägungen als überzeitlich und außerräumlich dargestellt wird. So reiht
sich Jüngel einerseits indirekt in die Phalanx der engagierten protestantischen
Theologie der zweiten Jahrhunderthälfte ein, wenn er theologische Sachverhalte
ihrer akademischen Exklusivität enthebt und sie in Gestalt eines sprachlichen Uni-
versalphänomens als überzeitlich und individuell erfahrbar erklärt. Andererseits
distanziert er sich von jeder Art expliziter Intervention im Hinblick auf Fragen des
Zeitgeschehens und aktueller gesellschaftlicher Diskurse, indem er mit Hilfe einer
bewusst diffizilen Fachsprache mit hohem Fachlichkeitsgrad im Radius der spiritu-
ellen und wissenschaftlichen Reflexion verharrt.

8.3 Fazit

Die Jahrzehnte zwischen unmittelbarer Nachkriegszeit und Auflösung der ant-
agonistischen Blöcke des Kalten Krieges stellen für die protestantische Theolo-
gie in der Bundesrepublik Deutschland eine Epoche der Neubesinnung, des
Aufbruchs und nicht zuletzt auch der die gesamte Gesellschaft betreffenden De-
mokratisierung dar. Als auch außerhalb der wissenschaftlichen Theologie be-
kannte Speerspitzen einer politisch engagierten Theologie, die sich in Teilen
auch als revolutionäre Theologie verstand, sind in erster Linie Dorothee Sölle,
Jürgen Moltmann und Helmut Gollwitzer in der kollektiven Erinnerung be-
kannte Namen geblieben. Deren auch außerhalb der akademischen Sphäre pro-
minente Stellung, die in der wissenschaftlichen Theologie ein weitgehendes
Novum ist, schlägt sich erwartungsgemäß auch in deren Fachtexten und in der

264 8 Entrüstete und Ernüchterte



dort verwendeten Wissenschafts- und Fachsprache nieder. Wenn Kämper, Schar-
loth und Wengeler über die widersprüchlichen Wirkungen der gesellschaftlichen
Wandlungen infolge der 68er-Bewegung konstatieren, dass diese vom konserva-
tiven Standpunkt aus „verantwortlich für einen Werteverfall“ gewesen sei, der
„in der antiautoritären Erziehung und der Verunglimpfung von Fleiß, Disziplin
und Ordnung als Sekundärtugenden seine Wurzeln“ habe, vom progressiven
Standpunkt aus vielmehr „den Mief der Adenauer-Ära, eine finstere, wandelfeind-
liche, sittenstrenge, patriarchalische Periode in der bundesrepublikanischen Ge-
schichte“ überwunden und „für eine Aufarbeitung der Nazivergangenheit gesorgt“
habe (Kämper, Scharloth und Wengeler 2012: 3), dann trifft dies auch für die wis-
senschaftliche Theologie zu und schlägt sich in deren Fachsprache nieder.

In Texten von Sölle, Moltmann, Gollwitzer und anderen schlägt sich in un-
terschiedlicher Intensität und mit jeweils autorspezifischen Kernbotschaften so-
wohl eine implizit skeptische Haltung gegenüber den ungeschriebenen Kodizes
der wissenschaftlichen Kommunikation und den Konventionen eines traditio-
nell aktualitätsfernen Gelehrtenstils nieder, wie auch ein handlungsorientierter
Impetus des sprachlich-diskursiven Wandels, der eine Überwindung von scha-
blonenhaften Mustern und eine Auflehnung gegen ererbte Formen der Autorität
favorisiert. Sölle kann dabei ohne Weiteres auch aufgrund ihrer Außenseiter-
rolle als akademischen Institutionen nicht verpflichtete freie Wissenschaftlerin
und Publizistin als schulbildende und sprachlich kühnste Vertreterin der Epo-
che angesehen werden, die über diese Epoche hinaus die erkennbarsten Spuren
hinterlassen hat. Aktualisierung biblischer Überlieferung und christlicher Tra-
dition und deren Beziehbarkeit auf gegenwartspolitische Missstände sind Sölles
fundamentale Anliegen; damit steht sie für eine Demokratisierung, Popularisie-
rung und Politisierung der theologischen Fachsprache. Dass christliche und
theologische Begrifflichkeiten dabei auf gelegentlich plakative Weise ‚vergesell-
schaftet‘ oder semantisch umgedeutet und an den politischen Alltagsgebrauch
adaptiert werden, gehört zu ihrem fachsprachlichen Programm. Moltmann
überhöht diese engagierte Fachsprache zusätzlich durch ein erweckungsbeweg-
tes, wohl auch der Barthschen Sprache der Zwischenkriegsjahre entlehntes Pa-
thos. Zur federführenden Vorhut dieses sich selbst auch immer wieder als
Theologie der Revolution bezeichnenden Aufbruchs gehört Gollwitzer als ein
sich in die konkrete Tagespolitik und die studentische Bewegung persönlich
einmischender Aktivist. Seine Sprache greift dementsprechend in erheblichem
Maße ideologische Terminologie aus fachfremden Diskursen auf. Insgesamt führen
die aufgezeigten Entwicklungen in der theologischen Fachsprache nicht nur zu
einer verstärkten politischen Ideologisierung, sondern auch zu einer Beeinträchti-
gung terminologischer Präzision. Theologische Fachtexte nehmen den Charakter

8.3 Fazit 265



programmatisch-propagandistisch ausgerichteter Persuasion an und mutieren ge-
legentlich zu unmittelbaren direktiv-appellativen Handlungsanweisungen.

Insbesondere in der Predigtpraxis, aber auch im generellen theologischen
Fachsprachengebrauch haben sich etliche Elemente der Sprachrevolution der
60er und 70er Jahre bis in die Gegenwart erhalten, darunter vor allem das Be-
mühen um eine größere Nähe zur Lebenswirklichkeit der Adressaten, die Ten-
denz zu direktiven Handlungsaufforderungen, die über spirituelle Vorgaben
hinausgehen und gesellschaftspolitische Einmischung des Christen implizie-
ren, Verständlichkeit und Entgegenkommen im Hinblick auf Sprachkonventio-
nen des Alltagslebens. Verblasst ist hingegen der sozialrevolutionäre Impetus
des Aufbegehrens und der Empörung, der in Teilen offenbar der kirchenpoliti-
schen Sprachregulierung zum Opfer gefallen ist, so dass der ehemalige Theo-
loge, Politikberater und selbsternannte „Experte für Beteiligungsprozesse“ Erik
Flügge in einer Streitschrift mit dem polemischen Titel Der Jargon der Betroffen-
heit. Wie die Kirche an ihrer Sprache verreckt über die aktuelle theologische Pra-
xissprache konstatiert, dass sich eine Tendenz abzeichne, der zufolge in der
kirchlich-theologischen Diskurspraxis kirchenhierarchische Rücksichtnahmen
und rhetorisch-dialektische Konfliktvermeidungsstrategien gegenüber der Verve
einer rebellischen, provokanten Sprache der unbequemen Kompromisslosigkeit
wieder vorherrschten (Flügge 2016: 50‒52).

Für die theologischen Fachdiskurse der Post-68er-Ära wurden paradigma-
tisch die Werke von Wolfhart Pannenberg, Ernst Käsemann und Eberhard Jün-
gel analysiert. Insbesondere Pannenberg bemüht sich um ein Übergreifen der
theologischen Fachsprache auch in andere Fachbereiche, insofern als er ihr da-
durch die ihr zukommende globale Relevanz anzueignen bestrebt ist. Er ver-
sucht auf diese Weise, den auch von ihm mitgetragenen Aktualitätsbezug der
theologischen Fachsprache wieder in eine konventionsgerechte wissenschaftli-
che Diktion zurückzuführen. Käsemann gelingt es durch eine bildhafte, metaphern-
und phraseologismenreiche Sprache, eine Verbindung zwischen wissenschaftlicher
Beschäftigung mit christlich-theologischer Überlieferung und der Konstituierung
eines wissenschaftlich begründeten Gegenwartsbezuges herzustellen. Als Über-
gangsrepräsentant zwischen der ‚engagierten‘ Theologie der 60er bis 80er Jahre
und der neuesten Theologie, die in der Fachsprache wieder zu allgemein üblichen
Wissenschaftskonventionen der akademischen Auseinandersetzung zurückkehrt,
kann Eberhard Jüngel gelten. Die Epoche der bundesdeutschen protestantischen
Theologie befindet sich in einem Kontinuum, so dass in der theologischen Fach-
sprache fließende Übergänge zwischen vorherrschenden Tendenzen beobachtet
werden können. Dabei sind die auffälligsten Charakteristika Elemente einer poli-
tisch engagierten Theologie und einer auf unterschiedliche Weise demokratisierten
oder popularisierten Wissenschaftssprache als Reaktion auf politische Anpassung

266 8 Entrüstete und Ernüchterte



in der Diktatur oder spirituelle und intellektuelle Evasion in der Nachkriegstheolo-
gie. Diese Merkmale setzen aber im Zusammenspiel mit jüngeren Tendenzen, wie
einem neuen Pathos, einer ereignishaften, pragmatisch effektvolleren Sprache
sowie terminologischen Grenzüberschreitungen zu anderen Fachsprachen, Maß-
stäbe für das theologische Schreiben über die Jahrtausendwende hinaus.

8.3 Fazit 267



9 Opportunismus, Opposition und
Observierung ‒ die Sprache
der protestantischen Theologie in der DDR

Die theologische Fachsprache in der DDR ist ein paradoxes Thema, da die Exis-
tenz einer christlichen Kirche und einer universitären theologischen Lehre in der
sozialistischen Staatsdoktrin im Prinzip nicht vorgesehen war. Im antiimperialis-
tischen, antifaschistischen und überdies atheistischen zweiten deutschen Staat
befand sich die christliche Kirche in einer völlig anderen Situation als im freiheit-
lich-demokratischen Westen Deutschlands. Kirche und universitäre Theologie
führten hier ein weitgehendes Schattendasein, waren häufigen Repressionen
ausgesetzt und wurden trotz der seit Anfang der 70er Jahre von Kirchen- und
Staatsseite propagierten Kompromissformel der Kirche im Sozialismus eher wider-
strebend geduldet als wirklich toleriert. Hinzu kommt die massive Unterwande-
rung von kirchlichen und universitären Institutionen durch die allgegenwärtigen
Spitzeldienste des Ministeriums für Staatssicherheit. Anders als unter der natio-
nalsozialistischen Diktatur konnten unbequeme kirchliche und christliche Dissi-
denten zumeist unauffällig in den westdeutschen Nachbarstaat auswandern oder
abgeschoben werden, so dass die Theologen in der DDR kaum eine andere Wahl
hatten, als sich mit dem Regime in irgendeiner Form zu arrangieren. Betrachtet
man die theologische Fachsprache der 40-jährigen Kohabitation von Kirche und
Staat mit einem explizit religionsfeindlichen Regime im sozialistischen Teil
Deutschlands von 1949 bis 1989, zeigen sich zwei vorherrschende Merkmale:
Die im sogenannten „real existierenden Sozialismus“ geduldete theologische
Forschung und Lehre war zum einen aufgrund der staatlich verordneten und
kontrollierten Unfreiheit der Rede zu besonderer inhaltlicher und sprachlicher
Umsicht und Kompromissbereitschaft gezwungen, musste sich der staatlichen
Zensur beugen und war gleichzeitig der Bespitzelung durch Fachkollegen und
Mitarbeiter ausgesetzt, wie neben anderen der Fall des an der Berliner Hum-
boldt-Universität bis 1991 lehrenden evangelischen Theologen und inoffiziel-
len Mitarbeiters des MfS Heinrich Fink zeigt. Hinzu kommt eine gewisse auch
sprachliche Beeinflussung durch Elemente der sozialistischen Partei- und
Staatsrhetorik, die flächendeckend auch im Umfeld von Wissenschaft und For-
schung, insbesondere in den Humanwissenschaften, unumgänglich war. Zur Nähe
zum alle öffentlichen Diskurse beherrschenden sozialistischen Politjargon kam in
nicht wenigen Fällen eine über das Notwendige hinausgehende Übernahme von
propagandistischen Themen und Redemitteln hinzu. Im Vergleich zur westdeut-
schen Fachwissenschaft ist die protestantische Theologie im sozialistischen

Open Access. ©2022 Joachim Gerdes, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110770193-009

https://doi.org/10.1515/9783110770193-009


Deutschland in der Gesamtschau aufgrund ihres Nischendaseins und der
staatlich-gesellschaftlichen Marginalisierung im internationalen wissenschaftli-
chen Kontext national und international von geringer Relevanz.

Über den allgemeinen politischen Sprachgebrauch in der Sowjetischen Be-
satzungszone, der sich bereits in dieser frühen Phase im öffentlichen Leben
raumgreifend durchsetzt, stellt Dieter Felbick fest:

Der große Unterschied zwischen Ost und West in der Entwicklung der politischen Kommu-
nikation liegt darin, dass im Osten der Sprachgebrauch [...] der Kommunisten [...] domi-
niert, bis er schließlich alle anderen Gebräuche, und damit konkurrierende Denkmuster,
aus der Öffentlichkeit verdrängt. [...] Die dadurch implizierten Formen der politischen Kom-
munikation weisen eine große Nähe zur Nazi-Zeit auf, wie von Zeitgenossen immer wieder
festgestellt wird. [...] Ihre gruppenspezifischen Lexeme und Verwendungen werden durch
ihren allgegenwärtigen Gebrauch in die Allgemeinsprache gehoben und mit ihnen grup-
penspezifische Denk- und Deutungsmuster. Das bedeutet [...], dass die meisten Begriffe des
politisch-ideologischen Wortschatzes relativ klar definiert sind: Das Phänomen der ideolo-
gischen Polysemie [...] spielt in der SBZ gar keine Rolle. (Felbick 2003: 69)

Der hier von Felbick bereits für die Sowjetische Besatzungszone konstatierte Be-
fund einer auffälligen Nähe der dominanten staatlich verordneten Sprachideologie
zur Sprache der nationalsozialistischen Ideologie wird von Ulla Fix bestätigt, die
sich selbst ausführlich mit Sprache und Sprachgebrauch in der DDR auseinander-
setzt und in der Einleitung zu einer Aufsatzsammlung (Fix 2014) darauf hinweist,
dass u. a. Seidel und Seidel-Slottys Sprachwandel im dritten Reich (1961) und Klem-
perers LTI (1975 [1947]) ihrer Untersuchung zur Sprache der DDR Pate gestanden
hätten. Sie unterstreicht in diesem Zusammenhang ihr „Misstrauen gegenüber
einem Sprachgebrauch, der [...] leer, phrasenhaft, pathetisch, unehrlich“ erscheint,
und beschreibt, dass die Beschäftigung mit den genannten einschlägigen Untersu-
chungen zum Sprachgebrauch im Nationalsozialismus ihr die Gründe für ihr „Un-
behagen an der öffentlichen Sprache in der DDR“ durch die offensichtlichen
Parallelen zwischen den aufoktroyierten ideologischen Sprachmustern nachvoll-
ziehbar werden ließen (Fix 2014: 10). Fix widmet einen ihrer Aufsätze zur Sprache
in der DDR speziell dem Thema der Sprache der Kirche in der DDR.

Zunächst sei aber kursorisch auf die gesellschaftspolitische Situation des
Protestantismus, der protestantischen Kirche und der universitären Lehre im so-
zialistischen deutschen Staat eingegangen. Die Kirche blieb in der DDR, wie Ru-
dolf Mau feststellt, zwar institutionell autonom, aber „die ideologische Diktatur
[setzte] alles daran, sie in eine gesellschaftlich irrelevante Nische zu drängen,
aus der dann auf Abruf Beifall für eine Politik, die den Sinn aller Geschichte zu
erfüllen behauptete, ertönen sollte“ (2005: 5). Die protestantische Theologie und
mit ihr die Pastorenausbildung blieben in der DDR vorwiegend Domäne der Uni-
versitäten, wo insbesondere der wissenschaftliche Diskurs zu einem „bald ver-

9 Opportunismus, Opposition und Observierung 269



kümmernden Gut“ wurde und der Staat sich bemühte, „das Verbleiben der
Theologie an der Universität zur gezielten Einflussnahme auf den kirchlichen
Nachwuchs zu nutzen“ (89). Neben den sechs theologischen Fakultäten an
den Traditionsuniversitäten Berlin, Greifswald, Halle, Jena, Leipzig und Ros-
tock etablierten sich weitere rein kirchliche theologische Forschungs- und
Ausbildungsstätten unter kirchlicher Ägide, darunter vor allem das zur Kirch-
lichen Hochschule ausgebaute Sprachenkonvikt in Berlin, das Katechetische
Oberseminar in Naumburg und das ebenfalls zur Kirchlichen Hochschule er-
weiterte Theologische Seminar in Leipzig, sowie Predigerschulen in Berlin
und Erfurt (vgl. Mau 2005: 90). Ungeachtet der vordergründigen institutionel-
len Unabhängigkeit war die theologische Forschung und Publikationsaktivität
jedoch aufgrund der staatlichen Zensur und Einflussnahme und der allgegen-
wärtigen Bespitzelung durch Mitarbeiter und Informanten des MfS, das seit
1954 eine eigene Kirchenabteilung führte, weitgehend dazu gezwungen, sich auf
ideologisch eher unproblematische Disziplinen wie u. a. historisch-kritische Bibel-
exegese, praktische Theologie, Lutherforschung, Reformations- und Kirchenge-
schichte oder Ostkirchenforschung zu konzentrieren. Veronika Albrecht-Birkner
weist darauf hin, dass die staatlich propagierte atheistische Indoktrination, die
wiederum mit sprachpolitischen Praktiken des NS-Regimes vergleichbar sei, ihrer-
seits mittels einer „formal hohen Christentumsaffinität“ operiere:

Es wurden „10 Gebote für den neue sozialistischen Menschen“ (1958) propagiert und
atheistische Passageriten nicht nur zu Hochzeiten und Beerdigungen, sondern auch zur
Taufe und zu Konfirmation bzw. Firmung installiert. In Kommunismusvisionen wurde
mit biblischen eschatologischen und chiliastischen Bildern gearbeitet.

(Albrecht-Birkner 2018: 43‒44)

Die offizielle Sprachpolitik zielte demnach nicht nur auf Infiltration der kirchlichen
und theologischen Lehre ab, sondern bediente sich gleichzeitig glaubens- und reli-
gionssprachlicher Lexik zur Legitimierung politischer Doktrinen als Ersatzglauben
und zur suggestiven Überhöhung ideologisch motivierter Rituale und Sprechhand-
lungen, womit sprachpolitische Traditionen der nationalsozialistischen Diktatur
unmittelbar wieder aufgegriffen wurden. Die Situation an den Universitäten und in
geringerem Maße an den kirchlichen Ausbildungsstätten war somit durch einen
erheblichen äußeren politischen Druck durch staatliche Bevormundung und eine
(Selbst)zensur sowie die stetige Präsenz und Observation seitens der Staatssicher-
heit geprägt. Ziel der staatlichen Intervention war dabei, wie Hildebrandt kon-
statiert, eine vollständige Kontrolle und ideologische Vereinnahmung auch
der Studierenden der protestantischen Theologie:

Der Student sollte mithin auf die gerade gängige ideologische Linie in der Auseinander-
setzung mit dem Klassenfeind eingeschworen werden. Und wehe einer Theologie die hier

270 9 Opportunismus, Opposition und Observierung



bremsend wirken würde. Wehe einer Theologie, die all dies in ihren Aussagen nicht
berücksichtigte und etwa die Klassenzugehörigkeit des Menschen und seine Bestimmtheit
durch sie faktisch relativierte, indem sie von einer allen Menschen gemeinsamen Huma-
nität und Verantwortung reden sollte. Sie konnte allein aus diesem Grund schon den Ver-
dacht ideologischer Konvergenz auf sich lenken. (Hildebrandt 1993: 122)

Zwar habe es auch in der universitären DDR-Theologie „Bestrebungen für eine an-
dere theologische Standortbestimmung und politische Haltung als die staatlich er-
wünschte und geförderte der vorbehaltlosen Unterstützung der kommunistischen
Ideologie und Politik“ gegeben, und dies „trotz der fortschreitenden Tendenz der
Einbindung der Fakultäten in den Mechanismus des sog. Demokratischen Zentra-
lismus und der damit vorangetriebenen und massiv durchgesetzten ideologischen
Observierung der Hochschulen und der Verpflichtung der Universitätsangehöri-
gen, die Politik des Staates nicht nur zu bejahen, sondern auch in der Universität
und außerhalb diese aktiv zu vertreten“ (1993: 123‒124). Dennoch seien, so Hilde-
brandt, kritische Auseinandersetzungen und Möglichkeiten der Einflussnahme auf
das geistige Klima gering gewesen, was dazu geführt habe, dass „solches Arbeiten
in stark reglementierten Verhältnissen den Blick des Geistes auf Dauer zu verengen
drohte, zumal eine gewisse Selbstbeschränkung in der Wahl der Themen und in
der Diskussion der theologisch-philosophischen Probleme nicht zu vermeiden ge-
wesen“ sei. Diese Einschränkungen seien „vor allem in mancher ‚Frontverkürzung‘
der Tragweiten der theologischen Aussagen“manifest geworden (129). Bei aller Re-
lativierung des von staatlicher Seite ausgeübten Druckes auf die universitäre Lehre
und Forschung, bis hin zur Behauptung, dass „die kognitiven Grundlagen der
Theologie als solche [...] aufs Ganze gesehen davon unberührt [blieben], so daß die
theologische Lehre in ihrer Substanz nicht Schaden genommen hat“ (Hildebrandt
1993: 129), räumt Hildebrandt subsumierend doch ein, dass das „Grundproblem
der Theologie an den Universitäten“ darin bestanden habe, dass „die staatliche
Forderung nach Bejahung des Sozialismus [...] nicht irgendeine, sondern die Vor-
aussetzung ihrer Existenz“ gewesen sei und der Staat zu jeder Zeit auch im Bereich
der theologischen Ausbildung, Forschung und Lehrpraxis „konsequent bestrebt
[gewesen sei], als Norm für alles gesellschaftliche Zusammenleben ausschließlich
die marxistische Gesellschaftslehre gelten zu lassen“ (Hildebrandt 1993: 134).
Im Hinblick auf wissenschaftliche theologische Publikationen stellt Hilde-
brandt schließlich generell fest, dass häufig unabhängig von der staatlichen
Zensur „schon in ihrem Vorfeld [...] die Selbstzensur manches verbogen oder
erst gar nicht zum Zuge kommen lassen“ habe (135‒136).

Während die theologischen Fakultäten an staatlichen Universitäten im
Zwangskorsett der ideologischen Gängelung mit dem Staat kohabitieren muss-
ten, wird an vielen Stellen darauf hingewiesen, dass dies nicht grundsätzlich
für die kirchliche Praxisebene und die kirchlichen theologischen Ausbildungs-

9 Opportunismus, Opposition und Observierung 271



stätten galt. So unterstreicht der aus der DDR in die Bundesrepublik emigrierte
Theologe Eberhard Jüngel, dass „die völlig staatsunabhängigen Kirchlichen
Hochschulen den Machthabern eher ein Dorn im Auge waren. Waren sie doch
ein Ort uneingeschränkter geistiger Freiheit und als solcher so etwas wie intel-
lektuelle Oasen in einer ideologischen Wüste“ (Jüngel 1993: 339). Ebenso sei
die Kirche auch im real existierenden Sozialismus ein Ort der weitgehenden
geistigen Freiheit gewesen, „weil sie dem Terror der Lüge, mit dem die sozialisti-
sche Diktatur ihren Totalitätsanspruch durchzusetzen versuchte, trotz aller unver-
kennbaren Schwächeanfälle immer [...] Wahrheit entgegengesetzt hat, [...]. Es gab
[...] keine babylonische Gefangenschaft der Kirche“ (Jüngel 1993: 346). Diese Ein-
schätzung der Kirche im Sozialismus als geistigen Freiraums und Forums für unbe-
helligten Gedanken- und Meinungsaustausch bestätigt Fix in ihrem Aufsatz zur
„Sprache der Kirche im entdifferenzierten Diskurs des letzten Jahrzehnts der DDR“
(2014), wenn sie herausstellt, dass die Kirche dem „nivellierende[n], ‚auf die ideo-
logische Linie‘ gebrachte[n] Sprachgebrauch“, also der „entdifferenzierende[n]
Ordnung des Diskurses“, ein Gegengewicht in Form eines in weiten Teilen ideolo-
giefreien Sprachraums entgegengestellt habe, denn, so Fix: „Sie unterlief den
Machtanspruch der SED, alle öffentliche Kommunikation zu regeln, indem sie die
nicht hoch genug zu schätzende Möglichkeit eines unzensierten, machtfreien, öf-
fentlichen Sprechens bot [...]“ (499‒501). Anhand dieser Aussagen wird deutlich,
dass eine Diskrepanz zwischen der fachsprachlichen Expertenschicht der Wissen-
schaftssprache und der kirchlichen Praxissprache vorlag, da die dem Staat unter-
stellten theologischen Fakultäten auf der einen Seite und unmittelbar der Kirche
unterstehende Einrichtungen auf der anderen Seite ganz unterschiedlichem
Druck seitens der Staatsführung und ideologischer Manipulationsorgane aus-
gesetzt waren. Während in kirchlichen Kontexten tatsächlich eine bis zu einem ge-
wissen Grad unangepasste und damit subversive Sprache ungeahndet gepflegt
werden konnte, war dies in den theologischen Fakultäten kaum der Fall, und dies
umso weniger, wenn es um die Herstellung und Verbreitung von wissenschaftli-
chen Druckerzeugnissen und Publikationen ging. Fix führt zum alternativen, ideo-
logiefreien Wortschatz des Sprach- und Kommunikationsraumes Kirche in der
DDR Folgendes aus:

Mit ihrem Wortschatz eröffnete die Kirche [...] andere [...] Denk- und Argumentationsmög-
lichkeiten und ermöglichte damit andere Identitätsbildungen, als sie die öffentliche Kom-
munikation in der DDR zuließ. Das betraf zum einen Wörter, die außerhalb der Kirche
kaum oder gar nicht verwendet wurden, also Wortschatz aus dem Bereich des Glaubens
und des Ethischen wie z. B. Demut und Barmherzigkeit. [...] Es ging zum anderen um Wör-
ter, die zwar auch außerhalb der Kirche gebräuchlich waren, die aber im Kirchenraum
andere Bedeutungen entfalteten als die öffentlich gebräuchlichen. Der Gebrauch von Frie-
den undWahrheit im kirchlichen Kontext hatte nichts mit den marxistisch-leninistisch ge-

272 9 Opportunismus, Opposition und Observierung



prägten Kategorien zu tun, sondern eröffnete Dimensionen, die über Politisch-Ideologisches
weit hinausgingen. (Fix 2014: 513)

In der Öffentlichkeit trat die Kirche im Allgemeinen nur im Rahmen von Gottes-
diensten und Predigten in Erscheinung. Tatsächlich beschreibt Fix für diese
orale Textsorte, insbesondere für die letzte Phase der DDR, eine diffizile Taktik
der Mehrfachadressierung: Diese beruht auf der Zusammensetzung des Publi-
kums aus Gläubigen, aus regimekritischen Bürgern mit und ohne religiösem Hin-
tergrund und aus Spitzeln der Staatssicherheit. Neben dem an die christliche
Gemeinde gerichteten Sprechakt des Verkündigens wurden Sprechhandlungen
des Appellierens, Informierens, Anklagens eingesetzt, die sich einerseits an die
Machthaber richteten, wenn auch in durch religiöse Sprache so kodifizierter
Form, dass keine explizite Regimekritik nachgewiesen werden konnte. Anderer-
seits richteten sie sich an die regimekritischen Christen, Atheisten, Agnostiker
und sonstige Gottesdienstbesucher, die den Code ihrerseits zu entschlüsseln in
der Lage waren (vgl. Fix 2014: 521‒523).

In den folgenden Kapiteln geht es um die Fachsprache der protestantischen
Theologie in der DDR vor dem geschilderten politisch-historischen Hinter-
grund, insoweit sie in schriftlichen wissenschaftlichen Texten kodifiziert ist.
Als Repräsentanten des wissenschaftlich-theologischen Diskurses werden zu
diesem Zweck drei der bekannteren Theologen der protestantischen Univer-
sitätslehre einer sprachlichen Analyse unterzogen, von denen Walter Grund-
mann für die Gründungs- und Aufbaujahre der DDR und der sozialistischen
Universitätslandschaft steht, Gerhard Bassarak und Heinrich Fink für die Peri-
ode der Konsolidierung des sozialistischen deutschen Staates und die Hoch-
phase der ideologischen Konfrontation zwischen Ost und West sowie für die
Endphase des Verfalls bis hin zum Untergang der kommunistischen Diktatur.

9.1 „Darum ist der Mensch als Schaffender und Werktätiger
Gottes Mitarbeiter“ ‒ Selbstzensur und
entdifferenzierende Diskursordnung

Walter Grundmann (1906‒1976) ist bereits in Kapitel 5.2 als umtriebiger Repräsen-
tant der protestantischen NS-Theologie ausführlich behandelt worden. Er war, wie
bereits erwähnt, ab 1938 Professor für „Völkische Theologie und Neues Testament“
an der Universität Jena sowie 1939 bis 1945 akademischer Direktor des sogenann-
ten „Instituts zur Entjudung von Kirche und Theologie“ in Eisenach, an dem er
Gutachten für das Reichssicherheitshauptamt erstellte, das die sogenannte „Endlö-
sung der Judenfrage“ plante und leitete und dessen Ziele der „Ausschaltung des

9.1 „Darum ist der Mensch als Schaffender und Werktätiger Gottes Mitarbeiter“ 273



Judentums“ und der „endgültigen Lösung der Judenfrage“ Grundmann ausdrück-
lich teilte. 1945 verlor Grundmann seine Professur aufgrund seiner Parteimitglied-
schaft in der NSDAP und seine Schriften wurden durch die Besatzungsbehörden
aus den Bibliotheken entfernt. 1954 erhielt er jedoch wieder Lehraufträge im Rah-
men der Pastorenausbildung am Naumburger Katechetischen Oberseminar sowie
am Theologischen Seminar Leipzig und wurde im selben Jahr Rektor des Katechet-
enseminars in Eisenach. In Aussicht gestellte Berufungen auf Lehrstühle an den
Universitäten Leipzig, Greifswald und Jena wurden zwar aufgrund seiner Aktivitä-
ten während des NS-Regimes verworfen; dennoch konnte Grundmann sich als
Theologe in der DDR durch zahlreiche Publikationen und ihm verliehene Titel wie
„Kirchenrat“ (1974) einen Namen machen. Grundmann wurde 1975 emeritiert; in
den 90er Jahren wurde publik, dass er 1956 bis 1969 als inoffizieller Mitarbeiter für
das Ministerium für Staatssicherheit aktiv gewesen war und gegen Bezahlung Dos-
siers, Memoranden und Berichte über Kollegen und Mitglieder der Kirchenleitun-
gen in Ost und West für das MfS verfasst, Einsicht in private Schreiben gewährt
und Observierungsaufträge übernommen hatte.

Grundmanns Veröffentlichungen aus dem Zeitraum seiner wissenschaftli-
chen Tätigkeit in der DDR seit 1954, von denen einige hier einer sprachlichen
Betrachtung unterzogen werden sollen, beschäftigen sich ausschließlich mit neu-
testamentlichen Themen wie Evangelienkommentaren, Leben-Jesu-Forschungen,
Kommentaren zu Paulusbriefen u. a. sowie Handreichungen zur christlichen Glau-
benspraxis. Die bekannteren Werke, die wie auch alle anderen nach 1945 publi-
zierten Schriften Grundmanns ideologisch ‚unverfängliche‘ philologische oder
historische Forschungsthemen sachlich behandeln, sind Die Geschichte Jesu (1957)
und Das Evangelium nach Markus (1971). Lediglich im Vorwort der Monographie
Die Geschichte Jesu findet sich ein versteckter Hinweis auf frühere theologische Pu-
blikationen: „Wer frühere Arbeiten des Verfassers kennt, wird bemerken, welche
Ansätze sich als fruchtbar erwiesen haben und darum weitergeführt worden
sind, wo Irrtümer überwunden und falsche Sichten berichtigt worden sind“
(1957: 5). Mit einer saloppen Randbemerkung verharmlost Grundmann hier seine
antisemitischen, nationalsozialistischen, rassentheoretischen und nationalis-
tisch-völkischen Schriften und Tätigkeiten kurzerhand zu „überwundenen Irrtü-
mern“ und als „falsch“ erkannten „Sichten“ bzw. zu „unfruchtbaren Ansätzen“.
Als inhaltlich, aber auch fachsprachlich zu verstehendes Programm erlegt sich
Grundmann von nun an im selben Vorwort „Einfachheit und Klarheit“ (1957: 5)
auf und kündigt an:

Es schien sinnvoll, gerade in der Situation, wie sie sich aus der Arbeit der Theologie und
Kirche im Bereich der DDR ergibt, in einem zusammenfassenden Werk nach der Fülle der

274 9 Opportunismus, Opposition und Observierung



anderwärts erschienenen Einzeluntersuchungen einmal wieder eine Gesamtschau zu
wagen und ein Gesamtbild zu zeichnen. (Grundmann 1957: 5)

Grundmanns theologisch-wissenschaftliches Programm für eins seiner Haupt-
werke seiner zweiten Theologenexistenz, das auch in der BRD rezipiert und neu
verlegt wurde, ist somit durch Berufung auf Maximen gekennzeichnet, denen
zufolge er offenbar für die theologische Lehre und Pastorenausbildung Klar-
heit, Übersichtlichkeit, Verständlichkeit und kompilatorische Vollständigkeit
einfordert. Der Rückzug auf die Rolle des empathischen Lehrers und Mentors,
den Grundmann mit seinem Bestreben begründet, „Männern und Frauen, die
im Dienste der Gemeinde stehen, und den nach dem Ereignis ‚Jesus Christus‘
fragenden Menschen innerhalb und außerhalb der Kirche“ (ebd.) als theologi-
scher Erklärer und Vermittler entgegenkommen zu wollen, ist in dreifacher Hin-
sicht symptomatisch für die Fachsprache der Theologie in der DDR, die immer
unter dem Damoklesschwert der staatlichen Zensur steht und sich im ungüns-
tigsten Fall der Möglichkeit von Publikationsverboten oder der Gefahr der Un-
terstellung mangelnder Solidarität mit dem sozialistischen Gesellschaftsprojekt
mit weit reichenden Konsequenzen ausgesetzt sehen muss: Erstens darf die wis-
senschaftliche Sprache, insbesondere in Religions- und Glaubenszusammenhän-
gen, nicht elitär-hermetisch sein, d. h. sie muss klassenbewusst, demokratisch und
volkstümlich, also einfach und verständlich sein und sich gleichermaßen auch an
außerkirchliche, also sozialistisch-atheistische Adressaten wenden, denn in der so-
zialistischen Gesellschaft gibt es keine unterschiedlichen Klassen, somit auch
keine durch ihren Glauben in irgendeiner Weise privilegierten oder ‚erwählten‘
Mitbürger. Zweitens soll die Fachsprache eine praxisbezogene Lehrsprache sein,
die konkret auf die Ausbildung zum Pastorenberuf ausgerichtet ist und im Kontext
der alles überwölbenden Staatsideologie damit implizit zur Formung eines aktiven
Mitgliedes des sozialistischen Gesellschaftsprojektes hinführen soll. Drittens soll
die Sprache, insofern sie gesellschaftspolitisch relevantes Grundlagen- und Sach-
wissen in einer „Gesamtschau“ vermitteln soll, keine detailversessene, ‚bürger-
lich‘-sophistische Fachsprache sein, die sich in spitzfindige, klassenpolitisch
irrelevante Spezialdiskussionen versteigt.

In den zwei zitierten Hauptwerken Grundmanns, die aus seiner wissenschaftli-
chen Tätigkeit in der DDR hervorgegangen sind, lassen sich diese Maximen nach-
vollziehen. Insgesamt wird bei der Lektüre deutlich, dass sich Grundmann eines
verständlichen, in Teilen nahezu simplen, keinesfalls akademisch verklausulierten
Stils befleißigt. Bei einem Vergleich dieser Schriften mit Grundmanns ideologisier-
ter Sprache in Texten aus der ersten Phase seiner theologischen Karriere als ‚völki-
scher‘ Theologe (vgl. Kapitel V.2.) fällt zudem ins Auge, dass er nun um akkurate
Sachlichkeit bemüht ist und jeden auch nur geringsten Anschein zu vermeiden

9.1 „Darum ist der Mensch als Schaffender und Werktätiger Gottes Mitarbeiter“ 275



sucht, in irgendeiner Weise an seine früheren antisemitischen, rassenideologi-
schen, nationalchauvinistischen Diskurse anzuknüpfen. Was den fachsprach-
lichen Duktus angeht, scheint es sich beim ‚neuen‘ Grundmann um einen
geläuterten, seriös an Sachfragen interessierten und sorgfältig auf wissen-
schaftliche Präzision achtenden Autor zu handeln, ohne sich dabei ‒ wie es
bei anderen Theologen in der DDR durchaus der Fall ist (vgl. Kapitel IX.2.) ‒
auf eine von sozialistischer Ideologie geprägte Fachsprache einzulassen. Zur
Veranschaulichung sei eine Passage aus dem Anfangskapitel „Johannes der
Täufer und Jesus“ aus der Geschichte Jesu zitiert:

Es ist eine feststehende geschichtliche Tatsache, daß die an den Namen und die Erschei-
nung Jesu sich heftende Bewegung in geschichtlichem Zusammenhang steht mit der Be-
wegung Johannes des Täufers. Es ist aber eine durchaus nicht eindeutig geklärte Frage,
welcher Art dieser Zusammenhang ist. Eine Antwort auf diese Frage ist ohne Kenntnis der
Verhältnisse in Palästina nicht möglich; gerade aber die Erkenntnis der geschichtlichen
Verhältnisse Palästinas in der Zeit Jesu ist durch neue Funde vor neue Aufgaben gestellt.
Wir befragen daher die christlichen Zeugnisse über das Verhältnis Jesu zu Johannes dem
Täufer und suchen sie im Lichte neu gewonnener Erkenntnisse über die geschichtlichen
Verhältnisse in Palästina zu verstehen. [Meine Hervorhebungen, J.G.]

(Grundmann 1957: 25)

Grundmann macht hier bereits am Beginn des Grundlagen-Buches deutlich,
dass er sich sachorientiert auf Forschungsergebnisse theologischer Teildiszipli-
nen und Grenzwissenschaften wie Historiographie, Religionswissenschaften,
Religionsgeschichte und Archäologie beruft und seine Hypothesen ausschließ-
lich auf nachweisbare Fakten aufbaut. Hinzu kommt eine ostentativ bekräftigte,
verbindliche Untermauerung seiner theologischen Aussagen durch gründliche
philologische Quellenarbeit:

Unsere Aufmerksamkeit gilt zunächst dem Evangelisten Markus. Er beginnt sein Evange-
lium mit einem alttestamentlichen Zitat, das er als Zeugnis des Propheten Jesaja bezeich-
net. Genaugenommen sind es zwei Zitate, eines aus Jesaja und eines aus Maleachi, beide
werden sie als Zeugnis des Jesaja bezeichnet. Darüber kann man heute nicht einfach hin-
weglesen. Die ersten Funde in der Höhle 1 von Qumran am Toten Meer haben zwei Jesaja-
handschriften zutage gefördert. Nach Sichtung weiterer Fundfragmente in der Gegend
von Qumran hat die dort ansässige Gruppe der Essener mindestens 8 Jesajahandschriften
besessen. Der Prophet Jesaja hat also eine besondere Bedeutung gehabt. Er ist der Pro-
phet des eschatologischen Geschehens, auf das die Erwartung der Gruppe gerichtet war.
[...] Die Zitate aus Maleachi, verschmolzen mit dem Wortlaut einer ähnlich lautenden Exo-
dusstelle, und aus Jesaja bezieht Markus auf Johannes den Täufer. Sie bezeugen, daß
seine Sendung Erfüllung alter Verheißung ist, daß also in seinem Auftreten Gott selbst
handelnd am Werke ist. [...] Der Täufer ist mit dem ersten der beiden Zitate vom Evange-
listen als Vorläufer Jesu bezeugt. Sein Auftreten aber wird bezeichnet als „Stimme eines
Rufenden in der Einöde“. Der alttestamentliche Wortlaut ist etwas anders; er zieht „in der

276 9 Opportunismus, Opposition und Observierung



Einöde“ nicht zu der Stimme eines Rufenden, sondern zu der Aufforderung, den Weg zu
bereiten: „In der Wüste bereitet dem Herrn den Weg!“ Die Umstellung dient der Charakteri-
sierung des Täufers. Er erhebt seine Stimme in der Einöde, er ist der in der Einöde Rufende.
In der jüdischen Erwartung ist der Gedanke lebendig gewesen, daß eine Neubegründung des
Gottesvolkes durch den Propheten, der Deut. 18,15 verheißen ist, in der Einöde erfolgen wird,
wie Mose einst in der Wüste das Gottesvolk durch die erwählende Offenbarung am Sinai in
Bundesschluß und Gesetzgebung begründet hat. [...] In aramäisierender Form wird erzählt
vom Auftreten des Täufers. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Grundmann 1957: 25‒26)

Das Zitat enthält einige charakteristische Aspekte dieser Art von ‚neutraler‘
Fachsprache: So wird die philologische Quellenarbeit grundsätzlich durch aus-
führliche Verweise nachvollziehbar gemacht und interpretative Schlussfolge-
rungen werden jeweils sparsam auf unmittelbare Nachweise in den Quellen
bezogen. Intertextuelle Bezüge zwischen Evangelientexten und Büchern des
Alten Testaments und anderen Schriften (Qumranfragmente) werden herge-
stellt und Unterschiede bis hin zu syntaktisch-semantischen Differenzen bei in-
tertextuellen Bezugnahmen werden erläutert. Ferner wird immer wieder auf
archäologische, historiographische Forschungsergebnisse Bezug genommen,
wie auch auf Erkenntnisse der Judaistik oder im Fall des Ausdrucks „aramäisie-
rende Form“ der historischen Sprachwissenschaften. Auffällig sind in diesem
Zusammenhang eine Reihe von das gesamte Werk durchziehenden Ausdrü-
cken, die eine besonders skrupulöse, wissenschaftlich fundierte Arbeitsweise
zusätzlich hervorheben, darunter das Adjektiv aufmerksam mit Ableitungen,
adverbielle Formen wie genaugenommen, Verben mit substantivischen Ablei-
tungen wie bezeugen oder sichten, das in der Wissenschaftssprache generell für
eine philologisch seriöse, sorgfältige Lektüre steht. Auch der Hinweis „Darüber
kann man heute nicht einfach hinweglesen“ reiht sich in das im Dienst der Be-
tonung der wissenschaftlich-akademischen Aufrichtigkeit stehende sprachliche
Requisitorium ein, wenn damit gleichzeitig Unkenntnis und Oberflächlichkeit
früherer Forschergenerationen bemängelt und die bessere Forschungslage und
Gewissenhaftigkeit der Gegenwartsforschung unterstrichen wird. An zahlrei-
chen weiteren Textstellen finden sich vergleichbare Ausdrücke wie z. B. „auf-
schlußreicher Beleg“ (66), „entscheidende Beobachtung“ (76), „wesentliche
Einsicht“ (76), „umfassende Erörterung“ (96), „Authentie“ (123) „Bestätigung
der Auslegung“ (147) sowie ein äußerst häufiger Gebrauch von Verben und Ver-
balkomplexen wie „erhärten“, „belegen“, „deutlich machen“, „deutlich wer-
den“, „sich (eindeutig) ergeben“, „zur Klarheit kommen“, mit deren Hilfe die
Zuverlässigkeit und Nachprüfbarkeit der Forschungsmethoden unter Beweis ge-
stellt werden sollen.

Bemerkenswert erscheint ferner, dass und wie ein Theologe, der sich in sei-
nen Fachtexten vor 1945 u. a. in seiner Eigenschaft als Direktor des „Instituts

9.1 „Darum ist der Mensch als Schaffender und Werktätiger Gottes Mitarbeiter“ 277



zur Erforschung und Beseitigung des jüdischen Einflusses auf das deutsche
kirchliche Leben“ als notorischer und erbarmungsloser Antisemit hervorgetan
hatte, das Thema des Judentums in der Bibel und im Kontext des Christentums
behandelt. Folgende Textstellen geben exemplarisch Aufschluss darüber:

Nach seiner Tätigkeit wird Johannes der Taufende genannt, und die Taufe der Umkehr
zur Vergebung der Sünden ist der Inhalt seines Botenamtes. Durch die Taufe also ge-
schieht die Bereitung des Weges für den Kommenden. Was ist die Taufe? Die Taufe des
Täufers ist zurückgeführt worden auf die Proselytentaufe der Juden. Wenn ein Nichtjude
zum Judentum übertrat, mußte er sich eines Tauchbades unterziehen [sic!], das die dem
Heiden anhaftende Unreinigkeit tilgt. Diese Proselytentaufe hätte der Täufer auf das jüdi-
sche Volk ausgedehnt und sie ihm zugemutet; denn um eine Zumutung handelt es sich;
durch die Taufe würden nämlich die Juden den Heiden gleichgestellt und ihnen das Be-
kenntnis abverlangt, sie seien nicht mehr Gottes Volk. [...] Wenn Johannes eine General-
reinigung dem ganzen Volk zumutet, dann bezeugt er die Unreinheit des ganzen Volkes.

(Grundmann 1957: 26‒27)

An dieser Stelle nimmt das Judentum Anstoß an Jesus bis auf diesen Tag. Der in engli-
scher Sprache schreibende jüdische Gelehrte Montefiore erklärt den Versuch, die Sünder
durch Mitleid, Liebe und Dienen zu retten als etwas Neues. Er sagt, daß die Verdammung
der Sünde und der Aufruf zur Umkehr den Juden geläufig sei, aber durch Herstellung
einer Gemeinschaft mit den Sündern ihre Umkehr auf dem Weg der Tröstung und Ermuti-
gung und nicht der Verdammung zu suchen, das sei unerhört. (Grundmann 1957: 50)

Begriffe wie Jude, Nichtjude, Judentum oder auch jüdisch, jüdisches Volk treten
nun bei Grundmann als vollständig neutrale Termini ausschließlich in Bezug
auf das alttestamentliche historische Judentum auf und entbehren jeder Art
von Ambiguität oder auch nur entfernt polemischer Anspielung auf die jüdi-
sche Religion und Kultur der Gegenwart, wenn nicht unmittelbar und sachlich
auf den jüdischen Glauben bezogen. Auffällig ist dabei der Hinweis auf den „in
englischer Sprache schreibenden jüdischen Gelehrten Montefiore“1, eine For-
mulierung, die sich durch respektvoll-vorsichtige Hervorhebung sprachlicher
und akademischer Merkmale von einer Nähe zu in der NS-Zeit üblichen antise-
mitisch konnotierten Diktionen distanziert. Das mag angesichts der kaum mehr
als zwei Jahrzehnte älteren einschlägigen Schriften Grundmanns aus der NS-Zeit
erstaunen; es ist jedoch offensichtlich, dass dieser unter den neuen politischen
Machtverhältnissen bemüht ist, in dreifacher Hinsicht nicht in den Verdacht
ideologischer Abweichungen zu geraten: Als Theologe im Staatsdienst und Kir-
chendienst eines nach offizieller Staatsdoktrin antifaschistischen sozialisti-
schen Staates durfte insbesondere aufgrund von Grundmanns akademischer

1 Claude Joseph Goldsmid-Montefiore (1858‒1938), britisch-jüdischer Theologe, 1926‒1938
Vorsitzender der World Union for Progressive Judaism.

278 9 Opportunismus, Opposition und Observierung



Vorgeschichte im Dienst der nationalsozialistischen Rassenideologie erstens
auch nicht der geringste Zweifel an seiner vollständigen Abkehr von faschistischen
Doktrinen aufkommen. Um zweitens auch im ‚kapitalistisch-imperialistischen‘
Westen, wo ja die international anerkannte und renommierte wissenschaftliche
Universitätstheologie sich frei entwickeln konnte, Gehör zu finden, mied er offen-
bar auch eine zu deutliche Nähe zu marxistisch-leninistisch-sozialistischen Positio-
nierungen. Im Gegensatz zu etlichen anderen DDR-Theologen findet sich bei
Grundmann kaum eine Spur sozialistischer Parteinahme, wie es andernorts nicht
nur in der Theologie geschieht. Gleichzeitig meidet Grundmann drittens aber auch
eine irgendwie geartete Nähe zu als imperialistisch und kapitalistisch inkriminier-
baren Positionen, die ja im Kontext der christlichen Theologie in Form von auf
‚Herrschaft‘ bezogenen Begriffskonstellationen wie Herr und Diener, Gottesherr-
schaft, Reich Gottes, Gehorsam, Untertan, Dienst, Unterwerfung etc. eine zentrale
Rolle spielen und deutliche semantische Überschneidungen mit in der Staatsdok-
trin der DDR dem Klassenfeind zugeordneten semantischen Feldern aufweisen.
Tatsächlich wird diese fachsprachliche Vermeidungsstrategie im Kapitel Bild und
Kommen des Reiches Gottes (Grundmann 1957: 195‒205) besonders deutlich. Der
im Kontext des Erscheinungszeitpunktes in der DDR auch im Ausdruck Reich Got-
tes offenbar nicht unumstrittene Begriff Reich wird umständlich in eine unverfäng-
liche semantische Richtung uminterpretiert. So fragt Grundmann zunächst
unter Hinweis darauf, dass Jesus weniger vom Reich Gottes als vielmehr vom
„kommende[n] Äon“ spreche (Grundmann 1957: 196), ob die Rede von der
„Teilhabe am kommenden Reiche Gottes [...] bildhaft oder übertragen oder in
doppelter Weise, bildhaft und übertragen, zu verstehen“ sei (196). Mit dieser
Hinterfragung einer wörtlichen Interpretation wird dem Wortfeld der Herr-
schaft und des Reiches bereits ein entscheidender Teil seines verfänglichen
semantischen Gehaltes entzogen. Davon ausgehend deutet Grundmann das
Eingehen ins Reich Gottes in seiner „bildhaft-räumlichen Grundbedeutung“
unter Berufung auf Jesusworte vom Eintreten durch eine „enge Pforte“ (Matth.
7,13; Luk. 13,24) als Eintreten in das „Innere eines Hauses“ oder das „Innere einer
Stadt“ (1957: 196). Weiter legt Grundmann, wiederum in Anbetracht eines Jesuszi-
tates, in dem vom „Anklopfen“ die Rede ist (Matth. 18,18) und der generellen
Gleichsetzung Gottes mit dem „himmlischen Vater“, das Eingehen ins Gottesreich
als Eintreten in eine „Tür zu einem Hause [...], an die angeklopft werden soll“, aus,
denn Jesus rede „häufiger von einem Haus und vergleicht Reich und Haus mitein-
ander. Das Dasein des Menschen ist wie ein Haus“ (197). Mit der Gleichsetzung des
Reiches mit einem Haus im Sinne einer gleichnishaften Verwendung wird das
Lexem zu einer harmlosen Metapher, der keine politisch-konterrevolutionäre Be-
deutungsebene unterstellt werden kann:

9.1 „Darum ist der Mensch als Schaffender und Werktätiger Gottes Mitarbeiter“ 279



Diese Vorstellung vom Reiche Gottes als einem Haus wird hinreichend bestätigt durch die
Wortfolge, die Lukas herstellt im Zusammenhang mit der Aufforderung, einzugehen
durch die enge Tür. Es ist die Tür eines Hauses, denn an der verschlossenen Tür, die auf
die durch die Einlaßbegehrenden entstandene Unruhe hin geöffnet wird, kommt es zu
einem Gespräch mit dem Hausherren. Bei diesem Gespräch vermögen die Draußenstehen-
den in das Innere des Hauses zu schauen und sehen das Festmahl im Hause, an dem die
Erzväter mit vielen Gästen aus allen Himmelsrichtungen der Erde teilnehmen und sehen
sich selbst ausgeschlossen. [...] Das Reich Gottes ist unter dem Bild eines Hauses vorge-
stellt, in dessen Inneren der Tisch zur festlichen Mahlzeit gedeckt ist, an dem das Festmahl
stattfindet. (Grundmann 1957: 197‒198)

Dieses Haus, so spinnt Grundmann den Faden weiter, sei das „Vaterhaus“, und
damit „das Haus und der Hof eines Bauern“, in dem ein „Festmahl am Tisch
des Vaterhauses“ stattfinde (198). Quintessenz des gesamten interpretatori-
schen Verfahrens sei somit Folgendes:

Für das Verständnis des Reiches Gottes gewinnen wir: Das Haus, unter dem das Reich Got-
tes vorgestellt ist, ist das Vaterhaus. Ist Gott für Jesus Abba2 und ist dieses Abba Schlüssel
der Erkenntnis, so ist das Reich Gottes das diesem Abba eigene Haus, das Vaterhaus. In
ihm ist der Tisch zum Festmahl gedeckt. (Grundmann 1957: 198)

Grundmanns aufwändiger Argumentationsgang zeigt beispielhaft, wie ein mit
unerwünschten Konnotationen behafteter theologischer Begriff im Sinne einer
marxistisch-materialistischen Semantik zu einem unverdächtigen Ausdruck
umgedeutet werden kann: Der zentrale theologische Begriff des Gottesreiches ent-
hält staatlicherseits ‚unerwünschte‘ Konnotationen im Hinblick auf historischen
und klassengesellschaftlichen Ballast und muss daher semantisch ‚entladen‘
werden. Das geschieht, indem der Ausdruck mit Hilfe zahlreicher eigentlich aus
anderen Kontexten stammender Belegstellen aus der Bibel als metaphorische
Abstrahierung des semantischen Feldes des „Vaterhauses“ gedeutet wird. Auf
diese Weise wird der in der theologischen Fachsprache geläufige Bildbereich der
Herrschaft und Gefolgschaft auf das Vater-Sohn-Verhältnis reduziert und das
Reich Gottes zum familiären Heim erklärt, in dem Familienmitgliedern und will-
kommenen Gästen opulent aufgetischt wird. Wenn das Vaterhaus dann zusätz-
lich als Bauernhaus oder Bauernhof identifiziert wird, das „Gäste aus allen
Himmelsrichtungen“ aufnimmt, während draußen den Personen, die „die Einla-
dung abgeschlagen haben [...] nur das Schreien des Entsetzens und das wütende
Zähneknirschen [bleibt]“ (198), ist der Bezug zur sozialistischen Staatengemein-
schaft eindeutig hergestellt: Es handelt sich um eine Gesellschaft von proletari-
schen Werktätigen, die ihr materielles Gut in internationaler Solidarität mit
denen teilen, die die Verhaltens- und Verteilungsregeln der Kommunität teilen

2 Aramäisch für „Vater“; im Neuen Testament persönliche Anrede Gottes durch Jesus.

280 9 Opportunismus, Opposition und Observierung



und die dadurch bereits im irdischen Leben keine Not erleiden müssen, während
die Verweigerer dieser Teilhabe in verzweifeltes Elend fallen. Solche interpretato-
rischen Zugeständnisse an die offiziell vorgeschriebene Gesellschaftsdoktrin sind
in Grundmanns zweiter Schaffensphase symptomatisch und modellhaft, wenn
auch jeweils theologisch verklausuliert.

Ein weiteres expliziteres Beispiel für Grundmanns Sekundierung staatspoli-
tischer ideologischer Vorgaben ist etwa die Propagierung eines absoluten, un-
reflektierten Fortschritts- und Technikvertrauens, das einerseits zeittypisch ist,
andererseits aber in der DDR einen besonders prestigehaltigen Status im Hin-
blick auf die ‚Errungenschaften der sozialistischen Gesellschaft‘ hat und von
theologischer Skepsis nicht in Zweifel zu ziehen war, wie aus folgendem Zitat
aus dem theologischen Kurzbrevier Dem Ursprung neu verbunden. Auskunft des
Glaubens für den fragenden Menschen der Gegenwart von 1965 hervorgeht:

Der Mensch entbindet durch seine forschende Erkenntnis Kräfte der Natur, die dem Weiterle-
ben der Menschheit dienen. Das geschieht jeweils zur rechten notwendigen Zeit. Wir erfahren
es deutlich in unserer Gegenwart. In einem Zeitabschnitt, da das Menschengeschlecht rasch
anwächst, werden durch die Entdeckung atomarer Kraftquellen neue Energiebereiche und
neue Hilfsmittel erschlossen, die die Menschheit benötigt, wenn sie leben und nicht verderben
will. Unser Glaube zeigt uns: Gott erhält seine Welt heute auch durch Naturwissenschaft und
Technik. Darum ist der Mensch als Forscher und Techniker, als Schaffender und Werktätiger,
Gottes Mitarbeiter. Er ist damit zur Verantwortung gerufen, ob er das, was er weiß und schafft,
zu Heil oder Unheil der Menschheit verwaltet und verwendet. (Grundmann 1965: 15)

Augenfällig erscheint hier die unmittelbare Verschränkung von Begriffen aus
der sozialistischen Rhetorik wie „Schaffende“ und „Werktätige“ mit theologi-
scher Terminologie wie „Glaube“ und „Gott“, „Verantwortung“ und „Heil“. Die
Verbindung zwischen beiden semantischen Feldern wird durch Lexik aus den
Bereichen der Technik und Naturwissenschaften hergestellt, darunter „atomare
Kraftquellen“, „neue Energiebereiche“, „Forscher und Techniker“. Diese wer-
den damit gleichzeitig als gottgegebene „Hilfsmittel“ beschrieben, mit denen
Gott „seine Welt erhält“, und als Errungenschaften menschlicher Arbeit und
Forschung qualifiziert, mit denen der Mensch „Naturkräfte entbindet“ und
diese im Dienst des Fortschritts „verwaltet und verwendet“. In dieser rhetori-
schen Figuration wird das Verhältnis des Menschen zu Gott erneut von seiner
traditionell hierarchischen vertikalen Ebene der Herrschaft und Unterwerfung
auf eine paritätische horizontale Ebene des „verantwortlichen Mitarbeiters“
übertragen, der zufolge Gott zu einem Primus inter Pares degradiert wird, der
in der Art eines Brigadeleiters zwar das Geschehen lenkt und leitet, dabei aber
nicht viel mehr als einen gleichrangigen Status innehat. Der „Schaffende“ ist
hier der Mensch, der seine eigene Schöpfung rational zu seinem Besten einset-
zen soll. Und nicht mehr der Schöpfergott, der sein Schöpfungswerk nunmehr

9.1 „Darum ist der Mensch als Schaffender und Werktätiger Gottes Mitarbeiter“ 281



offenbar nur noch in wohlwollender Supervision begleitet. Als Element einer als
theologische Fachsprache erkennbaren Diktion verbleiben Lexeme wie „Men-
schengeschlecht“, „leben und verderben“, „Heil und Unheil“, die aber lediglich
in ihrer Eigenschaft als sprachliche Archaismen einen religiös-theologischen
Konnotationswert evozieren.

Vergleichbare Phänomene finden sich in anderen Nachkriegswerken Grund-
manns. Grundmanns Sprache ist zum überwiegenden Teil ausgesprochen sachbezo-
gen, nüchtern und ideologisch unverdächtig. Er legt Wert auf eine ausführlich und
sorgfältig, kleinschrittig dokumentierte philologische Quelleninterpretation. Das gilt
z. B. weitgehend für den auch im Westen rezipierten detaillierten Kommentar zum
Markusevangelium (Das Evangelium nach Markus, Grundmann 1971) oder für die
Kommentare zum Judasbrief und zum Zweiten Petrusbrief (Der Brief des Judas und
der zweite Brief des Petrus, Grundmann 1974). Die Auswahl gerade dieser beiden
kleineren Texte des Neuen Testaments als Gegenstände theologischer Fachkom-
mentare mit ihrer Polemik gegen die die Christengemeinde infiltrierende Irrlehren
könnte als Hinweis auf eine textuelle Mehrfachadressierung gedeutet werden, wenn
wiederholt Begriffe wie „Falschlehrer“, „falsche Propheten“, „Widersacher“, Miß-
brauch der Freiheit“, „Häretiker“, „Spöttischer Widerspruch“, „Verachtung [...] ge-
meindlicher Ordnung und ethisch bindender Gebote“, „libertinistisches Verhalten“,
„Frevler“, „Verführer“ etc. verwendet werden. Auszuschließen ist nicht, dass hierin
sprachlich-diskursive Parallelen zu offiziellen politischen Statements zum Thema
des Klassenfeindes und der Auseinandersetzung mit der ‚westlich-dekadenten‘ Ge-
sellschaftsform zu sehen sind. So schließt Grundmann den Aufsatz Wandlungen im
Verständnis des Heils zwischen Paulus und „Johannes“ mit den Worten „Eben diese
Gemeinschaft als Zugehörigkeit zu Christus ist das Grundthema des Neuen Testa-
ments, ist das Heil, dessen Verständnis und Aussage situations- und existenzbe-
dingt sich verändernde Ausprägungen erfährt“ (Grundmann 1980: 59). An dieser
Stelle unterstreicht Grundmann in einem nachgeschobenen Attributsatz, dass die
Interpretation dessen, was im protestantisch-neutestamentlichen Sinn als Heil ver-
standen werden kann, von „Situation“ und „Existenzbedingungen“ abhängt, also
keineswegs absolut sei, sondern vielmehr in jeweiliger Relation zu zeithistorischem
und menschheitsgeschichtlichem ‚Überbau‘ und damit zu den jeweils den gesell-
schaftlichen Diskurs beherrschenden Sprachregelungen stehe.

Auf vergleichbare Weise passt Grundmann vermutlich im eigenen Interesse
schließlich auch den Schuld-Diskurs an die Gegebenheiten der Nachkriegs-DDR
an, wenn er ausführt:

Gott deckt in katastrophalen Schicksalen Verschuldungen des Menschen auf; sie sind
darum Strafe und Heimsuchung Gottes. Aber Jesus bestreitet, daß ein Zusammenhang
zwischen einem katastrophalen Schicksal und einer individuellen Verschuldung bestehen

282 9 Opportunismus, Opposition und Observierung



müsse, der ausrechenbar wäre, wie das die Vergeltungstheorie des Judentums versucht. Er
bestreitet, daß die von einem katastrophalen Schicksal Betroffenen schuldig seien vor allen
anderen, so daß man auf sie als auf Gezeichnete mit Fingern zeigen könnte. Statt dessen ent-
hüllt er einen völlig anderen Sinn solchen Schicksals: er hat stellvertretende Bedeutung für
die anderen. Der von einem katastrophalen Schicksal Betroffene wird zu einem Aufruf an die
anderen, die mit ihm in der gleichen Schuld stehen, daß er umkehre von seinem verkehrten
Weg, auf dem er geht. Schicksal ist also nicht allein Strafe für eigene Verschuldung, sondern
ist Heimsuchung, die stellvertretend für die anderen getragen wird, so daß der vom Schicksal
Gezeichnete zugleich der Ausgezeichnete ist. [Meine Hervorhebungen, J.G.]

(Grundmann 1957: 107)

In diesem Kommentar zu den Jesusworten aus Luk. 13,2–5, mit denen Jesus die
Schuld der galiläischen Opfer des Pilatus infrage stellt, gelingt es Grundmann
mittels einer geschickten semantisch-pragmatischen Mehrdeutigkeitsstrategie,
einen Textabschnitt zu erstellen, der auf unterschiedliche Weise disambiguiert
werden kann. Auf der einen Seite kann er als theologische Interpretation des
Lukasverses gelesen werden, indem Jesu Worte in auch dem wissenschaftlichen
Laien verständlicher Sprache als Aufruf zur Vergebung und zur Gnade gegen-
über dem Sünder erklärt werden. Dass der Abschnitt auf der anderen Seite aber
auch als Rechtfertigungstext im Hinblick auf eigene historische und persön-
liche Schuldverstrickungen des Autors Grundmann und seiner Zeitgenossen ge-
lesen werden kann, liegt aufgrund der auffälligen Häufung der Nominalphrase
„katastrophales Schicksal“ und der mit dieser in Verbindung gebrachten Se-
meme nahe. „Katastrophales Schicksal“ taucht im Singular und Plural insge-
samt viermal auf, ein weiteres Mal als „solches Schicksal“ und zweimal attributlos
als „Schicksal“, das im Kontext als referenzidentische Verkürzung erkennbar ist.
Auffällig ist der Begriff hier insofern, als der „Untergang der Galiläer“, die Pilatus
ermorden lässt (Luk. 13,1–3) bzw. die vom Turm von Siloah erschlagen werden
(Luk. 13,4–5), üblicherweise als Jesu Infragestellung einer Gleichsetzung solcher
von Menschenhand oder durch Naturkräfte herbeigeführter Todesfälle mit einer
durch Untaten verdienten Strafe Gottes erklärt wird. Vordergründig ist dies auch in
Grundmanns Text der Fall. Auf einer parallelen semantischen Ebene wird aber er-
kennbar, dass das insistierend immer wieder zitierte „katastrophale Schicksal“ of-
fenbar über das Unglück der Galiläer weit hinausweisen soll, wenn hier wiederholt
Schicksal mit „Verschuldung des Menschen“, „individuelle Verschuldung“, „Strafe
und Heimsuchung Gottes“, „Strafe für eigene Verschuldung“, „stellvertretende
Heimsuchung“ identifiziert wird. Damit relativiert Grundmann im gleichen Atemzug
wieder Jesu Aussage von der Nicht-Identität von individuellem Leid und göttlicher
Strafe für menschliche Schuld. Wenn er außerdem auf die „Vergeltungstheorie des
Judentums“ anspielt, kann kaum noch bezweifelt werden, dass implizit auf die
Shoah, die nationalsozialistischen Verbrechen und die Schuldverstrickung der Deut-
schen Bezug genommen werden soll, zumal die spezifischen Begriffswörter Schick-

9.1 „Darum ist der Mensch als Schaffender und Werktätiger Gottes Mitarbeiter“ 283



sal, Katastrophe und Judentum in der Nachkriegszeit semantisch mit den unmittel-
bar vorausgegangenen historischen Ereignissen konnotiert sind. Offenbar bezieht
Grundmann das „katastrophale Schicksal“ gleichermaßen auf die jüdischen Opfer
des Holocaust, wenn er explizit die bis in die Gegenwart gelegentlich als Erklärung
für den Genozid zitierte „Vergeltungstheorie“ anführt, wie auch auf die Täter und
geistigen Wegbereiter, zu denen er selbst gehörte; denn Grundmanns Formulierun-
gen von „Gezeichneten“, auf die „mit Fingern gezeigt“ werde, von Menschen, die
auf einem „verkehrten Weg gehen“, und von denen schließlich „ein Aufruf an die
anderen, die [...] in der gleichen Schuld stehen“ ergehe, die diese „stellvertretend
für die anderen“ trügen, lässt sich keinesfalls auf die jüdischen Opfer der Shoah
beziehen, sondern relativ eindeutig auf die verfemten Täter der nationalsozialisti-
schen Diktatur, die Strafprozessen, Entnazifizierung und einem allgemeinen öffent-
lichen ‚Pranger‘ unterworfen sind. Diese Täter, so will Grundmann den Bibeltext
hier aktualisierend ausgelegt wissen, sind vom Schicksal in die Katastrophe des
Schuldigwerdens gerissen worden, womit ihre Schuld nicht ausgelöscht, aber im-
merhin relativiert und zu einer der Menschheit zum Nutzen dienenden „Heimsu-
chung“, „Betroffenheit“ oder „Verschuldung“ umgedeutet wird, wobei mit dem
vom transitiven Verb verschulden abgeleiteten Substantiv Verschuldung der Schul-
dige vom Agens zum entlastenden Patiens transformiert wird. Nicht nur die Opfer
der Verbrechen, sondern auch die zur Rechenschaft gezogenen Täter werden
durch diese semantische Operation schließlich sogar von „vom Schicksal Gezeich-
neten“ zu „Ausgezeichneten“, die stellvertretend für die gesamte Menschheit ent-
weder unschuldig die Schuld der anderen büßen oder schuldig die anderen vom
„verkehrten Weg“ abzubringen beauftragt sind.

Die behutsame und gleichzeitig doch verdeckt opportunistische Fachsprache
des sozialistisch geläuterten ‚völkischen‘ Theologen Walter Grundmann steht weg-
weisend für die Fachsprache einer im ‚real existierenden Sozialismus‘ unter hohem
gesellschaftlichen Rechtfertigungsdruck stehenden Wissenschaft, die einen Mittel-
weg zwischen ideologischer Anpassung, wissenschaftlicher Seriosität und dem Be-
mühen um systemübergreifende akademische Anerkennung zu finden sucht.

9.2 „Parteilichkeit des Wortes Gottes: ein fröhliches Ja zur
sozialistischen Entwicklung der Gesellschaft“ ‒
Fahnenwörter und Stigmawörter

Bei Betrachtung der staatlichen und gesellschaftlichen Konsolidierungsperiode
der DDR und schließlich der Endphase des politischen und wirtschaftlichen
Niedergangs, der in die Selbstauflösung und den Beitritt zur Bundesrepublik mün-

284 9 Opportunismus, Opposition und Observierung



det, erscheinen drei in der DDR erfolgreiche und renommierte protestantische
Theologen als geeignete Prototypen einer zunehmend in ideologische Abhängigkeit
geratenden Universitätstheologie: Gerhard Bassarak (1918‒2008) war von 1957 bis
1966 Studienleiter der Evangelischen Akademie Berlin-Brandenburg, 1967 bis 1969
Professor für Ökumenische Theologie an der Martin-Luther-Universität Halle und
1969 bis 1983 an der Berliner Humboldt-Universität. Von 1958 bis 1989 war Bassa-
rak als inoffizieller Mitarbeiter des Ministeriums für Staatssicherheit tätig. Heinrich
Fink (1935‒2020) war 1979 bis 1991 Professor für Praktische Theologie an der Hum-
boldt-Universität Berlin und von 1990 bis 1991 Rektor der Humboldt-Universität.
Fink wurde 1991 aufgrund seiner Tätigkeit als Inoffizieller Mitarbeiter des MfS
(1968‒1989) fristlos aus allen akademischen Ämtern entlassen. Eine Reihe von Kla-
gen gegen die Auflösung von Finks Dienstverhältnis blieben erfolglos und wurden
1997 vom Bundesverfassungsgericht in letzter Instanz abgewiesen. Hanfried Müller
(1925‒2009) war 1964 bis 1990 Professor für Systematische Theologie an der Berli-
ner Humboldt-Universität sowie gemeinsam mit Gerhard Bassarak Mitbegründer
des Weißenseer Arbeitskreises, einer Plattform von Theologen, die sich für eine
„Kirche für den Sozialismus“ einsetzten. Müller war von 1954 bis 1990 nebenberuf-
lich für das Ministerium für Staatssicherheit tätig. Bassarak, Fink und Müller vertra-
ten eine dezidiert staatsloyale wissenschaftliche Linie.

Gerhard Bassarak fasst im Vorwort zu einer 1975 von ihm zusammengestellten
und herausgegebenen ökumenischen Predigtsammlung Zielsetzung und Gestalt
des Bandes zusammen. Zunächst skizziert er aus seiner Sicht die pragmatische
Kommunikationsfunktion der Textsorte Predigt. Diese sei, so stellt Bassarak fest,
„der Ort [...] der ‚Spiritualität im Kampf‘“ und spiegele „die Auseinandersetzung
der Gemeinde mit den Mächten und Gewalten des Bösen, die Menschheit und
Welt bedrohen“, wider. Über diese verbale Darstellung hinaus „führt sie diesen
Kampf“ aktiv (1975: 11). Der Textsorte Predigt wird damit zusätzlich zu ihren kon-
ventionellen pragmatischen Funktionen der Affirmation, der Persuasion und des
Appells eine performative Sprechhandlungsdimension zugewiesen, wenn sie im
Vollzug ihres verbalen Äußerungsprozesses neben Sprechhandlungen auch eine
konkrete Handlung, nämlich die des in das Wirklichkeitsgeschehen konkret ein-
greifenden Kampfes, ausüben soll. Tatsächlich ist Kampf ein Schlüsselbegriff in
Bassaraks Charakterisierung und Beschreibung der Textsorte Predigt:

Die Predigt [...] führt diesen Kampf

Dieser Kampf ist aber ein durchaus spiritueller.

Funktion der Predigt als eine des geistlichen Kampfes

Praxis dieses Kampfes in den [...] Predigten

9.2 Parteilichkeit des Wortes Gottes 285



Die Christenheit [...] kann aufgerüttelt werden [...], den Kampf aufzunehmen.
[Meine Hervorhebungen, J.G.] (Bassarak 1975: 11)

Es mag zunächst seltsam erscheinen, dass die christliche Predigt generell mit dem
semantischen Feld des Kampfes in Verbindung gebracht wird oder ihre Sprech-
handlungen sogar unmittelbar mit einer physischen Kampfhandlung identifiziert
werden. Diese semantische Gleichung entspricht jedoch der definitorischen Praxis
der Sprachpolitik im Kontext der sozialistischen Staatsideologie: Hier fungieren die
Wortfelder des Kampfes und allgemein des Krieges (Soldaten, Schlacht, Sieg, Nieder-
lage etc.) oder auch Begriffe aus dem Kontext der religiösen Moralethik (das Böse,
Teufel, teuflisch, Laster etc.) als Metaphern für die politische Auseinandersetzung
der sozialistischen Gesellschaftsordnung und ihrer Repräsentanten. Diese sollen
das Gute repräsentieren und den Sieg gegen das Böse, Teuflische, Lasterhafte, näm-
lich die antagonistische, als ‚kapitalistisch‘ bezeichnete Gesellschaftsordnung der
westlichen Demokratien, davontragen. Charakteristische Schlagworte, die nach
Strauß, Haß und Harras „immer ideologisch markiert, an den Sprachgebrauch von
Gruppen und deren Interessen festgemacht und mit Wertungen verbunden“ sind,
lassen sich in „Leit- oder Fahnenwörter mit positiver und [...] Feind- oder Stigma-
wörter mit negativer Wertung“ unterscheiden (1989: 33). Ebendies überträgt Bassa-
rak auf die theologische Predigt- und Fachsprache, indem er auf der einen Seite
Fahnenwörter der sozialistischen Ideologie mit dem christlichen Glauben in unmit-
telbaren Zusammenhang bringt oder die christliche Theologie in den Dienst der
Staatsideologie stellt und auf der anderen Seite Stigmawörter der sozialistischen
Propaganda entsprechend in Gegensatz zur christlichen Lehre stellt bzw. sie mit
dem theologisch definierten Bösen identifiziert: Der Kampf wird als der gute,
christliche Kampf, also als „Auseinandersetzung der Gemeinde mit den Mächten
und Gewalten des Bösen“ und als „Benennung der Feinde Gottes und der Men-
schen“ (Bassarak 1975: 11) definitorisch festgelegt. Tatsächlich erstreckt sich dieser
Kampf somit auch auf eine fachsprachlich-terminologische Praxis der Zuordnung
von Begriffen und Benennungen. Dieser Kampf richtet sich laut Bassarak unter an-
derem gegen folgende Phänomene, die „die heutige Gestalt, die das Böse ange-
nommen hat“, repräsentierten (Bassarak 1975: 11):

Die großen sozialen Übel: Krieg, Imperialismus, Hunger, Ausbeutung, Massenelend, Rüs-
tungswahn, rassische Diskriminierung, Faschismus und Neofaschismus, Kolonialismus
und Neokolonialismus, Kapitalismus, Profitgier und verantwortungsloser Umgang mit
menschlichen und natürlichen Ressourcen

Versuchungen politischer Reaktion, aber auch der Resignation

Weißer Rassismus und die weißen Unterdrückungsstrukturen
(Bassarak 1975: 11‒15)

286 9 Opportunismus, Opposition und Observierung



Die Politisierung der Theologie und der theologischen Fachsprache im Sinne
der sozialistischen Staatsideologie wird insbesondere durch die in der Propa-
gandasprache das antagonistische kapitalistische Lager betreffenden Lexeme
wie u. a. „Imperialismus“, „Ausbeutung“, „Kapitalismus“, „Profitgier“ explizit
benannt. Aber auch Begriffe wie etwa „Massenelend“, „Rüstungswahn“, „(Neo)
faschismus“, „(Neo)kolonialismus“ sind Termini, die im offiziellen sozialisti-
schen Sprachgebrauch eindeutig der ‚kapitalistischen‘ Gegenseite zugerechnet
werden, zumal die durch sie bezeichneten Referenten der offiziellen Parteidok-
trin zufolge in den Staaten des real existierenden Sozialismus nicht existieren
dürfen und können. Umgekehrt wird der Begriff des Kampfes positiv definiert
als „spezifischer Beitrag in der Kraft des Evangeliums [...] die Wurzel der Übel
zu erkennen, sich um das Bündnis mit allen Menschen guten Willens zu bemü-
hen, den Willen Gottes zu begreifen und ihn zu tun“, und umgekehrt verwor-
fen, sofern es sich bei diesem Kampf um wirkungslose „ohnmächtige Versuche
der Bannung, der Beschwörung“ (Bassarak 1975: 11‒12) handeln sollte. Ganz
konkret werden dann wiederum die Ziele dieses Kampfes „um den rechten
Platz des Christen in den Auseinandersetzungen der heutigen Welt“ (15) folgen-
dermaßen ausformuliert:

Der Gemeinde [in Afrika, J.G.] in der revolutionären Situation ihrer Gesellschaften den Weg
aufzeigen

Gottes Ziel mit seiner auch und gerade in den Veränderungen geliebten Welt nicht aus dem
Auge verlieren

Stellung in dem weltweiten Ringen um Gerechtigkeit und Frieden zu nehmen

Parteilich werden und ‒ einmal auf die Parteilichkeit des Wortes Gottes gestoßen ‒ den Ge-
meinden Rechenschaft ablegen von der Gestalt der Liebe, zu der uns der Glaube an Christu-
sheute drängt

Fröhliches Ja zu der sozialistischen Entwicklung [der] Gesellschaft

Engagement für den Frieden und für die Einheit des Volkes Gottes

Ökumenische Einheit und weltweiter Frieden
(Bassarak 1975: 15‒19)

Aus der Gegenüberstellung der Kampf-Rhetorik mit den allgemeinen Zielen die-
ses Kampfes erhellt, dass Bassarak die theologische Fachsprache in den Dienst
seiner und der von ihm als loyalem sozialistischem Staatsbürger mitgetragenen
politischen Ideologie stellt und ihr somit ihre wissenschaftliche Objektivität
entzieht. In der christlich-theologischen Terminologie relevante ‚Leitwörter‘
wie Frieden, Gerechtigkeit, Liebe, Glauben, Volk Gottes usw., die definitorisch
im theologischen Diskurs im Allgemeinen durch die neutestamentliche Bot-
schaft festgelegt sind, werden durch Parallelverwendung semantisch mit den

9.2 Parteilichkeit des Wortes Gottes 287



‚Fahnenwörtern‘ der sozialistischen Ideologie gleichgesetzt, die ihrerseits poli-
tisch eindeutig und monosemisch definiert sind. Dadurch wird die theologische
Fachsprache zu einer politischen Hilfsterminologie umfunktioniert und riskiert
den Verlust ihrer begrifflich-definitorischen, wissenschaftlichen Autonomie.
Dabei wird mit der „Parteilichkeit des Wortes Gottes“ eine politische Parteilich-
keit des Christen im Sinne eines „Ja[s] zu der sozialistischen Entwicklung [der]
Gesellschaft“ gerechtfertigt.

Ähnlich verfährt Heinrich Fink, der ebenso wie Gerhard Bassarak über Jahr-
zehnte Mitarbeiter des Ministeriums für Staatssicherheit und aktiv an der Überwa-
chung und Bespitzelung von Mitbürgern, Kollegen und Studenten beteiligt war.
Wie beispielsweise im Vorwort zu einem Sammelband über die Theologie Dietrich
Bonhoeffers (Fink, Kaltenborn und Kraft 1987) erkennbar ist, geht es Fink um eine
Begründung der in der DDR von staatlicher Seite propagierten Anpassung der
Theologie Dietrich Bonhoeffers an das sozialistische Weltbild, der als Widerstands-
kämpfer gegen den Hitler-Faschismus und als Opfer des nationalsozialistischen
Terrors als ‚Sympathisant‘ einer sozialistischen Weltordnung posthum ideologisch
vereinnahmt werden soll. Zu diesem Zweck verfährt Fink unter Berufung auf Bon-
hoeffer – aus dessen Werken er umfangreich zitiert, indem er Bonhoeffer als ‚Zeu-
gen‘ für die Identifikation von christlich-protestantischen Glaubensinhalten und
sozialistischer Gesellschaftsdoktrin anführt – in ähnlicher Weise wie Bassarak und
operiert mit sprachlichen Formeln, die jeweils parallelgesetzt und damit unter Ver-
zicht auf differenzierende definitorische Spezifizierung synonymisiert werden. So
spricht auch Fink vom „Friedenskampf“, in dem „Christen als Bürger ihrer Länder
in unterschiedlichen Gesellschaftsordnungen“ engagiert seien (Fink, Kaltenborn
und Kraft 1987: 7). Den Magdeburger Bischof Christoph Demke zitierend, benennt
er als „Voraussetzung für die Entwicklung eines dauerhaften Friedens“, also als
Kernstück dieses von ihm so bezeichneten „Friedenskampfes“, die „Überwindung
des Antikommunismus in der konkreten Form des Antisowjetismus“ (7). und dis-
tanziert sich gleichzeitig von der „kirchlichen Kampfansage gegen die ‚gottlose‘
marxistische Lehre“, die sich die Kirche während der nationalsozialistischen Dikta-
tur neben „antirevolutionärer Parteinahme“, „christliche[r] Sanktionierung des
preußisch-deutschen Imperialismus“ sowie der Gutheißung des „mörderische[n]
großdeutschen Machttraums“ und dessen „Verklärung durch ‚messianische‘ Züge“
habe zu Schulden kommen lassen (6‒7). Neben dem so definierten Kampf-Begriff
nimmt bei Fink das Begriffswort Frieden eine zentrale Position ein, wie auch der
Kampf zumeist als Friedenskampf, Kampf für den Frieden etc. oxymorisch in Er-
scheinung tritt. Strauß, Haß und Harras verweisen darauf, dass „im sozialistischen
Sprachgebrauch [...] der Pazifismus generell negativ eingeschätzt und offiziell als
‚bürgerliche politische Strömung und Ideologie‘ gekennzeichnet [wird], die sich

288 9 Opportunismus, Opposition und Observierung



‚gegen jeden Krieg [...,] auch den gerechten Verteidigungs- und Befreiungskrieg‘
wende“ (1989: 282); Fix stellt in Bezug auf die öffentlichen Diskurse in der DDR ent-
sprechend fest, dass „der Gebrauch von Frieden und Wahrheit im kirchlichen Kon-
text [...] nichts mit den marxistisch-leninistisch geprägten Kategorien zu tun [hatte],
sondern [...] Dimensionen [eröffnete], die über Politisch-Ideologisches weit hinaus-
gingen“ (2013: 513). Im 1974 in Leipzig erschienen „Philosophischen Wörterbuch“
wird der Begriff Frieden aus sozialistischer, staatsideologischer Sicht dementspre-
chend folgendermaßen definiert:

Ist der Krieg eine gesetzmäßige Erscheinung der Klassengesellschaft und folglich ein Ziel
der Bestrebungen der Ausbeuterklassen zur Sicherung und Erweiterung ihrer Macht, so
ist der Frieden eine gesetzmäßige Erscheinung des Kommunismus und Ziel des Kampfes
der Arbeiterklasse. (Klaus und Buhr 1974: 429)

Wenn Fink vor diesem Hintergrund von „Christen mit klarer Friedensposition“,
„Herausforderung zum Friedensengagement“, „Friedensarbeit [...,] die Zusam-
menarbeit mit anderen, sogar nichtchristlichen Friedensbewegungen [erfordert]“,
spricht, zeigt sich, dass der Begriff Frieden für ihn einen politischen Hochwertbe-
griff im Sinne der staatsideologischen Definition darstellt, der zufolge Frieden be-
grifflich der kommunistischen Gesellschaftsordnung zugeordnet wird, während
der Begriff Krieg semantisch dem Vokabular der kapitalistischen Klassengesell-
schaft angehört. Ausdrücke aus den Wortfeldern des Krieges, des Kampfes, der
militärischen Auseinandersetzung sind demnach, sofern sie in ‚sozialistisch-
kommunistischen‘ Diskursen Verwendung finden und auf den Aufbau der sozialis-
tischen Gesellschaftsordnung bezogen sind, positiv konnotiert, da sie dem Frieden
als „Ziel des Kampfes der Arbeiterklasse“ untergeordnet sind. Umgekehrt wird
der Friedens-Begriff, der in Diskursen der ‚kapitalistischen Klassengesell-
schaft‘ auftaucht, ein antagonistischer Schein-Hochwertbegriff zur Verhül-
lung und Verharmlosung ‚imperialistischer und ausbeuterischer‘ Zwecke. In
diesen fachsprachlich-semantischen Kontext sind Äußerungen wie etwa die
folgende einzuordnen:

Bonhoeffer wußte, daß überall da, wo Friede nur als religiöses Prinzip verkündet wird,
reale Kriegsgefahr verschleiert, christliche Friedenskräfte gespalten oder sogar gelähmt
werden. Welche unheilvolle Rolle Theologie und Kirche zumindest in der europäischen
Geschichte bei der Rechtfertigung von Krieg und Verhinderung von Revolution gespielt
haben, ist deutlich. (Fink, Kaltenborn und Kraft 1987: 8)

Hier wird auf die inkriminierte Verwendung des Begriffswortes Frieden seitens
der gegnerischen ‚Klassengesellschaft‘ angespielt, in der Frieden auch in der Po-
litik im rein religiösen und damit stigmatisierten pazifistischen Sinn verwendet
werde. In seiner eigenen ideologisch adaptierten theologischen Terminologie ist
der Friedensbegriff dagegen ein politischer Kampf- oder Fahnenbegriff, der in

9.2 Parteilichkeit des Wortes Gottes 289



theologische Diskurse integriert wird, wodurch letztere mehr oder weniger offen-
sichtlich sprachlich und terminologisch in politisch-ideologische Dienste gestellt
werden. Das wird aus einigen weiteren, hier beispielhaft zitierten Aussagen
deutlich:

(1) Wenn Kirchen sich für Frieden wirklich ernsthaft engagieren und in Zusammenar-
beit mit anderen in der gefährdeten internationalen Lage auch wirklich positive Ve-
ränderungen erreichen wollen, so muß die Friedensfrage mit der Forderung nach
sozialer Gerechtigkeit verbunden sein.

(2) Weil aber der Friede mit dem jeweils konkreten Staat, der Wirtschaft und dem sozia-
len Leben zusammenhängt, kann die Kirche sich nur dann wirksam für den Frieden
einsetzen, wenn sie Sachkenntnis hat. [...] Somit sind der einzelne Christ sowie eine
Kirche, die sich diesen Fragen gar nicht erst stellen, unbußfertig.

(3) [...] er [Bonhoeffer, J.G.] [sieht] die Sowjetunion an den Kriegsvorbereitungen nicht
beteiligt, sondern vielmehr durch sie bedroht [...]. Er fordert die Kirche auf, nicht
gegen, sondern gemeinsam mit der Sowjetunion das drohende Völkermorden zu ver-
hindern. Noch mehr: Er sagt ausdrücklich, daß die Friedensbereitschaft der Sowjet-
union die immer noch unentschlossenen Kirchen zum Nachdenken bringen müsse.

(4) Es geht uns um verantwortliche Mitarbeit für den Frieden unter neuen gesellschaftli-
chen Bedingungen. Und wir wollen diese Erfahrungen aus einem sozialistischen Land
[...] in die ökumenische Friedensverantwortung der Kirchen einbringen.

(5) Der Theologe Bonhoeffer wird auf den Sockel gehoben, aber der antifaschistische
Widerstandskämpfer zugleich vom Sockel gestürzt. Eine andere Versuchung, Bon-
hoeffers Erbe preiszugeben, ist gegenwärtig dort gegeben, wo Bonhoeffer sogar für
die Ziele eines bürgerlichen Neo-Konservatismus reklamiert wird. [...] Gilt es doch,
gut unterscheiden zu lernen, wo Kirchen sich in gottlosen Bindungen verstricken
oder wo sie heute eine Koalition der Vernunft wagen.

(6) Kritisches Nachdenken über den Krieg hat in unseren Kirchen überhaupt erst spät
nach dem Abwurf der amerikanischen Atombomben auf Hiroshima und Nagasaki
begonnen. [Meine Hervorhebungen in den Zitaten (1)‒(6), J.G.]
(Fink, Kaltenborn und Kraft 1987: 12‒18)

Der Friedens-Begriff und Komposita mit Frieden- als Modifikator, wie „Friedens-
frage“ (1), „Friedensbereitschaft“ (3), „Friedensverantwortung“ (4), erscheinen
syntaktisch und semantisch jeweils ausschließlich in Verbindung mit eindeutig
terminologisch im Hinblick auf die sozialistische Staatsideologie konnotierten At-
tribuierungen, darunter „soziale Gerechtigkeit“ (1), „Staat“ (2), „Sowjetunion“ (3),
„sozialistisches Land“ (4), während Krieg als Schlüsselbegriff für das gegnerische
Lager eingesetzt wird, wenn der Begriff etwa im syntaktisch-semantischen Umfeld
von „amerikanischen Atombomben“ und deren Abwürfen über Japan auftaucht
(6). Auf diese Weise mutiert der theologische Fachtext zu einem theologisch ka-
schierten politischen Pamphlet, bei dem das obligatorische Lagerdenken nahtlos

290 9 Opportunismus, Opposition und Observierung



in die theologisch-religiöse Sphäre übertragen wird. Parallel werden dem so identi-
fizierten Friedens-Lager Hochwertbegriffe wie „antifaschistischer Widerstand“ (5),
„(kritisches) Nachdenken“ (3, 6), „positive Veränderungen“ (1) sowie „Koalition
der Vernunft“ (5) zugeordnet. Mit letzterem Ausdruck soll eine Brücke zwischen
aufklärerischem Rationalismus und einer verstandesgesteuerten christlichen Reli-
giosität geschlagen werden. Tatsächlich tauchen ähnliche Konstellationen auch in
anderen theologischen Texten auf, so bei Hanfried Müller als „Koalition der Ver-
nünftigen“, bezogen auf eine politisch-theologische Einheitsbewegung gegen die
westliche Aufrüstungspolitik (Müller 1987: 61). Der „Koalition der Vernunft“ steht
auf der Gegenseite neben einem „bürgerlichen Neo-Konservatismus“ (5), der Bon-
hoeffers Theologie für seine Zwecke zu missbrauchen sich anschicke, neben
„drohende[n] Völkermorden“ (3) und „gottlosen Bindungen“ (5) erstaunli-
cherweise auch der vom ‚Klassenfeind‘ auf seine Eigenschaft als „Theologe“
reduzierte Bonhoeffer gegenüber (5). Tatsächlich scheint die fachsprachliche
‚Einbürgerung‘ theologischer Aussagen in präskribierte politisch-ideologische
Perspektivierungen so weit zu reichen, dass eine Verengung wissenschaftli-
cher Diskurse auf die ‚reine‘ theologische Lehre einer, wie Fink es ausdrückt,
„Verstrickung in gottlose Bindungen“ gleichzukommen droht.

Bestätigt wird dieser Ansatz in der theologischen Fachsprachenverwendung in
einem Aufsatz des Berliner Theologen Hanfried Müller zu Bonhoeffers Theologie,
wobei dieser den Begriff der Freiheit als Schnittpunkt christlicher Eschatologie und
sozialistischer Heilsverheißung in den Mittelpunkt seiner Reflexionen stellt. Bon-
hoeffers Theologie habe, so Müller, „viele befreit und befreit noch immer viele im
Kampf gegen Faschismus und Imperialismus“ (Müller 1987: 47); sie sei „eine Theo-
logie, die im Prozeß der Befreiung entsteht. [...] Sie führt [...] nicht zu einer Theolo-
gie oder religiösen Reflexion bzw. Interpretation, sondern zu einer nichtreligiösen
und höchst säkularen Politik immanenter Befreiung“ (Müller 1987: 48). Tatsächlich
werden die Theologie und ihre Fachsprache hier in einem paradoxen Akt der
Selbstverleugnung zur Grundlage ihrer eigenen Negation umgedeutet, wenn als se-
mikausale Konsequenz eine „nichtreligiöse und höchst säkulare“ Politik aus ihr
hervorgehen solle. Müller subsumiert seine ‚nicht theologische Theologie‘ dann
noch einmal folgendermaßen:

In einem Freiheitskampf [...] hat Dietrich Bonhoeffer den freien Gott in einem freien Men-
schenleben bezeugt: frei zu einer nichtreligiösen, aber allein auf Gottes Werk in seinem
Wort, in Christus, konzentrierten Theologie! Und frei zu einer nichtreligiösen, aber ganz
auf das Tun des Gebotenen in dieser säkularen Welt konzentrierten Existenz! Da wurde
das Reich Gottes nie zum Ziel des politischen Wirkens und zum eigenen Werk. Aber das
eigene Werk und politische Wirken wurde in der Nachfolge des Menschgewordenen zum
profanen Werk, bei dem es hier und heute um das Zusammenleben und den Frieden, um

9.2 Parteilichkeit des Wortes Gottes 291



Recht, Freiheit und Arbeit der Menschen füreinander geht, ohne Rücksichten und Absi-
cherungen, frei zum Tun des Gebotenen. (Müller 1987: 60‒61)

Der Freiheitskampf eines theologischen Wissenschaftlers wird von Müller schlicht-
weg und allen Ernstes zum Kampf für eine „nichtreligiöse Theologie“ und eine
„nichtreligiöse Existenz“ erklärt und sein Werk zum „profanen Werk“ ohne tran-
szendente, religiöse „Absicherungen“ umgedeutet. An dieser Stelle führt die theol-
ogische Fachsprache sich selbst ad absurdum bzw. entschlägt sich ihrer ureigenen
Substanz durch logisch kaum nachvollziehbare Argumentationsketten der Selbst-
negation. Wenn Theologie nach der Definition des Online-Dudens die „wissen-
schaftliche Lehre von einer als wahr vorausgesetzten (christlichen) Religion, ihrer
Offenbarung, Überlieferung und Geschichte“3 ist, dann kann die negative Asser-
tion, der zufolge Theologie in irgendeiner Weise nicht religiös sei, keinen Wahr-
heitsgehalt beanspruchen, wenn Theologie nicht zu einer atheistischen, bloß
historischen, geistesgeschichtlichen oder philosophischen Hilfswissenschaft der
materialistischen Gesellschaftsideologie umgewidmet werden soll.

9.3 Fazit

„Die Theologie stand in der Gefahr, in den [...] quasimetaphysischen Gegensatz
zwischen Kapitalismus und Sozialismus hineingezogen zu werden“, stellt Hilde-
brandt fest (1993: 122). Fix stellt demgegenüber heraus, dass Kirche in der DDR
„den Machtanspruch der SED, alle öffentliche Kommunikation zu regeln“, unter-
laufen habe, „indem sie die nicht hoch genug zu schätzende Möglichkeit eines
unzensierten, machtfreien öffentlichen Sprechens bot“ (Fix 2014: 502). Beide Po-
sitionen charakterisieren das Spannungsfeld, in dem sich die theologische Fach-
sprache in den 40 Jahren der Unterordnung und der Auseinandersetzung mit
dem SED-Regime bewegen musste. Die zitierten Textbelege machen zudem den
Kontrast deutlich, der zwischen der wissenschaftlichen theologischen Sprachpra-
xis an den staatlichen Universitäten auf der einen Seite und der kirchlichen und
homiletischen Praxissprache auf der anderen Seite bestand. Erstere war nicht
nur unmittelbar mit staatlicher Zensur und Einflussnahme konfrontiert, sondern
ihre Repräsentanten selbst waren zu Teilen Mitarbeiter des repressiven staatli-
chen Spitzel- und Überwachungswesens. Letztere bot hingegen Möglichkeiten
der Bildung von schwer kontrollierbaren Nischenbereichen und der Konstituie-
rung oppositioneller Gesprächsformen. Die Fachsprache der wissenschaftlichen
Theologie und der universitären theologischen Lehre sowie der akademischen

3 https://www.duden.de/rechtschreibung/Theologie (letzter Zugriff 20.10.2021).

292 9 Opportunismus, Opposition und Observierung

https://www.duden.de/rechtschreibung/Theologie


Publikationspraxis in der DDR unterscheidet sich daher deutlich von der Fach-
sprache der konkreten Religionsausübung in Kirchen und der Kirche naheste-
henden Institutionen. Während erstere, sofern sie nicht offen opportunistisch
auftrat, zumindest eine begriffliche Gratwanderung zwischen äußerlicher Loyali-
tät, objektiver Sachlichkeit und mit maximaler Diskretion vorgetragener Abwei-
chung von ideologischen Gesellschaftsdoktrinen vornehmen musste, konnte
letztere, wenn auch in begrenztem Umfang und unter stetigem Risiko, eine Spra-
che der behutsamen freien Meinungsäußerung oder zumindest der vieldeutigen
und für Eingeweihte entschlüsselbaren, für die staatliche Kontrolle jedoch schwer
zu deutenden kritischen Mehrfachadressierung pflegen.

9.3 Fazit 293



10 Apologeten und Apostaten ‒ die Sprache
der protestantischen Theologie um die
Jahrtausendwende

Die deutsche Wiedervereinigung ist auch für die protestantische theologische Wis-
senschaft eine Zäsur und kann als Ausgangspunkt für die Weiterentwicklung der
Disziplin im 21. Jahrhundert gesehen werden. Im Zuge der Angleichung der ostdeut-
schen Universitäten an die westdeutsche Wissenschaftslandschaft werden auch die
ostdeutschen theologischen Fakultäten zunächst reformiert und in vielen Fällen
mit westdeutschen Wissenschaftlern besetzt. Durch den allmählichen Prozess der
Demokratisierung und Reorganisation der ostdeutschen Universitäten kann zur
Jahrtausendwende wieder von einer gesamtdeutschen protestantischen Univer-
sitätstheologie gesprochen werden. Übergreifende Tendenzen, die auch eine er-
kennbare Auswirkung auf die theologische Fachsprache hätten, zeichnen sich
bisher nur undeutlich ab. Albrecht-Birkner diagnostiziert im Zuge des Beitrit-
tes eher eine Fortsetzung einer „Ost-West-Dichotomie“ in der theologischen
Wissenschaft:

Die mit der Eingliederung des BEK in die EKD nach dem Ende der DDR selbstverständlich
vorausgesetzte Übernahme des westlichen Freiheitsverständnisses als normgebender, weil
‚überlegener‘ Kultur implizierte zugleich eine dauerhafte Fortschreibung von Ost-West-
Dichotomien ‒ gerade weil der Gegensatz zwischen einem konservativ-antikommunistischen
und einem linken, sozialismusaffinen Protestantismus vermeintlich final und eindeutig ge-
löst schien. (Albrecht-Birkner 2018: 231)1

Die von Albrecht-Birkner konstatierte dauerhafte Richtungsdivergenz zwischen
einer ostdeutschen, eher linksorientierten und einer westdeutschen, tendenzi-
ell konservativen Theologie lässt sich in dieser Form in der theologischen Wis-
senschaftslandschaft sicher zumindest nicht geographisch verorten, zumal
durch die Anpassung des ostdeutschen Universitätswesens an westdeutsche
Standards und die massenhafte Berufung westdeutscher Wissenschaftler auf
ostdeutsche Lehrstühle eine genuin ostdeutsche theologische Wissenschaftstra-
dition oder akademische Diskussionskultur in dieser Form seit den 90er Jahren
gar nicht mehr existiert. Erkennbar ist dennoch eine Polarisierung der theolo-
gischen Forschung mit einer dezidiert konservativen, traditionsverhafteten
Ausrichtung auf der einen Seite und einer fortschrittsorientierten, gleicherma-

1 EKD: Evangelische Kirche in Deutschland (https://www.ekd.de, letzter Zugriff 20.10.2021);
BEK: Bund der Evangelischen Kirchen in der DDR.

Open Access. ©2022 Joachim Gerdes, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110770193-010

https://www.ekd.de
https://doi.org/10.1515/9783110770193-010


ßen an westdeutsche revolutionstheologische und aus der ostdeutschen „Kir-
che im Sozialismus“ erwachsene Strömungen anknüpfenden Grundorientierung.
Allgemein dominierende Forschungsrichtungen, wie sie in früheren Dekaden die
Disziplin stark geprägt haben, scheinen jedoch insgesamt eher einer pluralisti-
schen Tendenz zu weichen, insofern sich eine Vielzahl von teils partikulären For-
schungsansätzen zu etablieren scheint, die einen zugespitzten Richtungskampf
zwischen renommierten Denkschulen meiden und einen weitgehenden Konsens
im Rahmen der institutionalisierten, in der gesellschaftlichen Diskussion nur mar-
ginal präsenten theologischen Wissenschaft präferieren. So koexistieren neben
zahllosen spezifischen Forschungsfeldern, die gelegentlich sicher auch karrieristi-
schen, politischen oder finanziellen Sonderinteressen unterworfen sind, eine radi-
kal entmythologisierende, historisch-kritische Theologie, die im Fall des Göttinger
Neutestamentlers Gerd Lüdemann 1998 sogar zu dessen Entfernung aus der theo-
logischen Fakultät führte, und eine revisionistisch-restaurative Theologie, in der
etwa versucht wird, umstrittene Theologen wie Emanuel Hirsch, die das national-
sozialistische Regime aktiv unterstützten, zu rehabilitieren und für den Kanon der
protestantischen Wissenschaftstradition zurückzugewinnen. Beide letztgenannten
Fälle sind Extrembeispiele innerhalb einer im Ganzen institutionell durchorgani-
sierten, gesellschaftlich etablierten und finanziell abgesicherten Wissenschaftsin-
dustrie, die weder wie in der ehemaligen DDR dem Druck der Selbstrechtfertigung
ausgesetzt ist, noch sich wie in der BRD vor 1990 in gelegentlich die Fachdiskus-
sionen dominierenden politisch-weltanschaulichen Grabenkämpfen behaupten
muss. Im Folgenden sollen im Hinblick auf fachsprachliche Entwicklungen einige
Haupttendenzen der protestantischen Theologie an der Schwelle zum 21. Jahrhun-
dert betrachtet werden.

10.1 „Trotz des politischen Irrlaufs lohnt auch heute noch
eine Diskussion“ – Nationalsozialistischer Jargon
und theologische Aussagekraft

Symptomatisch für den restaurativen Ansatz einer historisierenden und politi-
sche Verstrickungen relativierenden Theologie scheint die Wiederentdeckung
und -aufwertung der Werke Emanuel Hirschs zu sein, die sich seit den 90er Jah-
ren in einer Reihe von Publikationen niederschlägt, darunter etliche wissen-
schaftliche Monographien und Promotionsarbeiten (Scheliha 1991, Ringleben
1991, Barth 1992, Assel 1994, Hentschel 1995, Lobe 1996, Hose 1999 und zahlrei-
che weitere), bis hin zu einer 1998 begonnenen, von Arnulf von Scheliha, Hans
Martin Müller und anderen besorgten vollständigen Neuausgabe des Gesamt-

10.1 „Trotz des politischen Irrlaufs lohnt auch heute noch eine Diskussion“ 295



werks (Hirsch 1998‒2020). Arnulf von Scheliha (*1961) lehrte 1998‒2003 als
Professor für Evangelische Theologie und Sozialethik an der Universität der Bun-
deswehr Hamburg, 2003‒2014 als Professor für Systematische Theologie an der
Universität Osnabrück und seit 2014 als Professor für Theologische Ethik an der
Westfälischen Wilhelms-Universität Münster; Hans Martin Müller (1928‒2010)
lehrte als Professor für Praktische Theologie 1979‒1994 an der Eberhard-Karls-
Universität Tübingen. Im größeren Teil der Publikationen zu Hirsch herrscht ge-
genüber dessen Verstrickung während der nationalsozialistischen Diktatur und
Befürwortung einer völkischen Theologie eine weitgehend defensive Einstellung
vor, die von einer Leugnung der wissenschaftlich-theologischen Relevanz von
Hirschs politischer Haltung (vgl. Ringleben 1991, Schütte 1991, Barth 1992, Hose
1999 u. a.) bis hin zu deren Billigung als zwar bedauernswerten, aber entschuld-
baren Elementes des Hirschschen philosophisch-theologischen Systems reicht,
das in seiner Gesamtheit als wissenschaftlich und theologiegeschichtlich höchst
bedeutsam angesehen wird (Scheliha 1991, Hentschel 1995 u. a.). Lobe rechtfer-
tigt die Wiederaufwertung des Theologen Hirsch unter Verweis auf die aktuelle
Historisierung des Nationalsozialismus, vor allem in der Geschichtswissenschaft,
aber auch in anderen wissenschaftlichen Disziplinen (Lobe 1996: 1‒2). Damit be-
gründet er ausdrücklich die theoretische Basis einer neuen, unvoreingenommenen
Sichtweise, die sich in einer kritischen Neubewertung des bislang weitestgehend
einhellig verfemten Theologen widerspiegelt. Die Herausgeber der neuen Werkaus-
gabe sind darum bemüht, nicht nur die nationalsozialistische Einstellung Hirschs
zu relativieren, sondern auch zur Wiederaufnahme einer wissenschaftlichen Ausei-
nandersetzung mit dem Werk Hirschs einzuladen. Die Gesamtausgabe enthält wis-
senschaftliche und theologische Werke, nicht aber belletristische und politische
Schriften, so dass auch die theologisch-politischen Schriften der 20er und 30er
Jahre nicht eingeschlossen sind. Es findet sich lediglich die Neuausgabe einer 1938
an der Universität Göttingen gehaltenen Vorlesungsreihe, die bereits 1939 unter
dem Titel Das Wesen des Christentums (Hirsch 2004b [1939]) veröffentlicht worden
war, sowie einer Predigtsammlung aus den Jahren ab 1933 (Hirsch 2004a). Heraus-
geber Scheliha räumt ein, dass Hirschs Werke aus den 30er Jahren stellenweise
vom nationalsozialistischen Jargon beeinträchtigt seien, misst diesem von ihm so
bezeichneten „politischen Irrlauf“ aber nur marginale Bedeutung zu:

Gelegentlich fällt Hirsch unvermittelt in den politischen Jargon der Nationalsozialisten,
so spricht er von „Menschenpack“, [...] oder von der „im Laufe vieler Jahrhunderte in ne-
gativer Selektion konstant gezüchteten jüdischen Mischrasse“ [...]. Auch [...] verweist
Hirsch auf die historische Aufgabe der „weißen Herrenvölker“ [...]. [...] Trotz des politi-
schen Irrlaufs lohnt über die von Hirsch vorgelegte historisch-systematische Deutung der
christlichen Religion auch heute noch eine Diskussion.

(Scheliha: Einleitung des Herausgebers. In: Hirsch 2004a: VIII)

296 10 Apologeten und Apostaten



Auch der Herausgeber der Predigtreihe, Hans-Martin Müller (Hirsch 2004a),
verweist auf eine Kompromittierung der Texte durch Elemente der nationalso-
zialistischen Ideologie, unterstreicht aber gleichzeitig den Wert der „Vermitt-
lung reformatorischer Theologie in erbaulicher Sprache“:

E. Hirsch [hat] seine Hoffnungen, die er auf den Nationalsozialismus und dessen Politik
setzte, nie verhohlen. Sie schlagen sich auch gelegentlich in seinen Predigten nieder, ge-
winnen hier aber einen spezifischen Ausdruck, der eine sorgsame Beachtung und Inter-
pretation erfordert. [...] Aus heutiger Sicht vermisst man in Hirschs Predigten [...] den
Appell an das Gewissen gegenüber Parteigängern und Mitläufern des Nationalsozialismus
unter seinen Hörern. [...] Diese Zusammenhänge [...] dürfen jedoch nicht die theologische
Aussagekraft seiner Predigten überlagern. Jede zeugt von der Tiefe einer Meditation der
biblischen Texte, die [...] heute vielen Predigern zum Vorbild dienen kann. [... Es] geht
[...] ihm immer auch um die Erschließung von Glaubenserkenntnis durch Vermittlung re-
formatorischer Theologie in erbaulicher Sprache.

(Müller: Vorwort zur Neubearbeitung. In: Hirsch 2004a: II‒IV)

Bis vor einigen Jahren erschien auf der Webseite des theologischen Fachverlags
Hartmut Spenner folgender Kommentar zur Neuausgabe der Werke Emanuel
Hirschs, in dem ebenfalls auf Hirschs „in einer befremdenden Weise“ verwen-
deten „nationalsozialistischen Jargon“ eingegangen wird. Der Text ist jedoch
seit einiger Zeit vom Internetauftritt des Verlags verschwunden:

Emanuel Hirsch [...] gehört zweifelsfrei zu den bedeutendsten ev. Theologen des vergangenen
Jahrhunderts. Sein Lebenswerk ist durch eine außergewöhnliche Spannweite und Vielschich-
tigkeit gekennzeichnet. Aufgrund seiner nationalsozialistischen Gesinnung bis zum heutigen
Tag als Person weitgehend geächtet, wurde auch sein wissenschaftliches Werk kaum noch
beachtet und geriet zunehmend in Vergessenheit. Seine Arbeiten sollen jetzt durch eine
Werkausgabe wieder zugänglich gemacht werden, in der die wissenschaftlichen Veröffentli-
chungen Hirschs mit bisher unveröffentlichten Stücken aus dem Nachlass vereint vorgelegt
und der selbständigen Weiterarbeit erschlossen werden. [...] Wenn er [Hirsch, J.G.] sich dabei
in einer befremdenden Weise auf den nationalsozialistischen Jargon einlässt, so hat er damit
der von ihm vertretenen Sache nicht gedient. Dennoch bleibt seine Wesensschrift als eine
scharfsichtige Analyse der in der Christentumsgeschichte wirksamen Umformungsprozesse,
in denen christliche Motive auf soziale und politische Entwicklungen und Ideen einwirken,
wertvoll und lesenswert.2

Aus linguistischer Sicht stellt sich bei der Betrachtung solcher Einlassungen die
Frage, inwieweit sich inhaltliche Aussage und sprachliche Form eindeutig vonein-
ander trennen lassen bzw. ob insbesondere im geisteswissenschaftlichen Bereich,
dem im weiteren Sinne auch die Theologie zuzurechnen ist, Texte überzeitliche

2 Webseite des theologischen Fachverlags Hartmut Spenner: https://hartmutspenner.de/
(letzter Zugriff 01.08.2006).

10.1 „Trotz des politischen Irrlaufs lohnt auch heute noch eine Diskussion“ 297

https://hartmutspenner.de/


wissenschaftliche Gültigkeit beanspruchen können, die von ideologisch ten-
denziösem „Jargon“ gefärbt sind. Die Herausgeber der Neuausgabe der Werke
Hirschs kommen offensichtlich nicht umhin, dessen (fach)sprachliche Verfeh-
lungen zu erwähnen, und bemühen sich daher, diese als zeitbedingte Verir-
rung darzustellen, die keine Auswirkungen auf den wissenschaftlichen Ertrag
seiner Aussagen hätten. Dabei ergeben sich paradoxe Gleichsetzungen, wenn
einerseits der „politische Jargon der Nationalisten“ bzw. „nationalsozialisti-
scher Jargon“ moniert werden, andererseits behauptet wird, dass sich eine
Diskussion über Hirschs Texte nach wie vor lohne, dessen „Hoffnungen auf
den Nationalsozialismus und dessen Politik“ in seinen Werken einen „spezifi-
schen Ausdruck“ gewönnen, der „eine sorgsame Beachtung und Interpreta-
tion“ erfordere, oder gar dass die Texte „in erbaulicher Sprache“ abgefasst
seien und es sich bei ihnen um „scharfsichtige Analysen“ und „wertvolle und
lesenswerte“ Schriften handele. Während der nationalsozialistischen Herr-
schaft vor Vertretern der Parteiorganisationen öffentlich gehaltene Predigten,
die Hirschs nationalsozialistischer Gesinnung Ausdruck gegeben haben, könnten,
so die Herausgeber, gleichzeitig aber „heute vielen Predigern [...] Vorbild“ sein. Es
ist zu fragen, ob nicht gerade die ideologisierte Sprache selbst die Klarheit und Un-
missverständlichkeit der inhaltlichen Aussagen korrumpiert und inwieweit der
Theologe Hirsch tatsächlich vom politisch-ideologischen Propagandisten Hirsch
abgespalten werden kann, zumal nicht nur Ericksen bekräftigt, dass Hirsch in
den Nachkriegsjahren weder Reue noch eine Abkehr von seinem früheren politi-
schen Denken durchblicken ließ (vgl. Ericksen 1986: 267; Hose 1999: 32; Trillhaas
1986: 59). Aufgrund der Hirschschen Rhetorik der Dialektik von Glauben und his-
torischer Erfahrung, werde nach Aussage Schelihas ein „bleibender methodischer
Ertrag“ bzw. ein „methodischer Fortschritt, der bis heute unhintergehbar
bleibt“, erzielt; ferner sei durch Hirschs Schriften „eine bleibende und aktu-
elle Einsicht“ gewonnen (Hirsch 2004b [1939]: XXXVI). Dem wäre eine deut-
lich kritischere Betrachtungsweise der Werke Hirschs entgegenzusetzen, wenn
man davon ausgeht, dass eine „bleibende Einsicht“ aus der Feder eines Unein-
sichtigen einen Widerspruch in sich darstellt, der auch durch neue zeitgemäße
Deutungen kaum aufzulösen ist.

Bemerkenswert ist im Hinblick auf die neuere Entwicklung der protestan-
tisch-theologischen Fachsprache, dass seit den 90er Jahren eine Tendenz er-
kennbar wird, vom bislang generell akzeptierten Konsens einer Abgrenzung
von der ‚völkischen‘ Theologie des NS-Staates abzurücken und deren Vertretern
eine vorübergehende, verzeihliche ideologische Verirrung zu bescheinigen.
Dies wird durch eine Reduzierung der ideologischen Kompromittierung belaste-
ter Theologen wie Hirsch, Althaus und anderer auf ein rein sprachliches Phäno-
men bewerkstelligt, indem ihnen eine Art unwillkürliches Abgleiten in einen

298 10 Apologeten und Apostaten



zeittypischen Jargon zugeschrieben wird, der gewissermaßen als äußere Hülle an-
zusehen sei und die inhaltliche Substanz ihrer Texte nicht berühre. Der Begriff Jar-
gon wird hier von Müller und Scheliha in euphemistischer Absicht sicher bewusst
gewählt, um eine Relativierung der sprachlichen Form als eher unbewusste oder
weitgehend versehentliche Abweichung von der theologischen Fachdiktion zu
rechtfertigen. Wenn Jargon als „saloppe, ungepflegte Ausdrucksweise“, als „Son-
dersprache bestimmter durch [...] Milieu geprägter Kreise mit speziellem [...] Wort-
schatz“ definiert werden kann3 oder treffender als „Sondersprache [...], die durch
auffällige Bezeichnungen für alltägliche Dinge, bildliche Ausdrucksweise, emotio-
nal gefärbte oder spielerische Verwendung des standardsprachlichen Vokabulars
gekennzeichnet ist“ (Bußmann 1983: 225), dann wäre Hirschs Fachsprachenver-
wendung tatsächlich als eine Art historisch bedingtes, individuellen Vorlieben für
‚Kraftausdrücke‘ und polemische Zuspitzung geschuldetes Sprachkolorit herunter-
zuspielen. Dem ist jedoch entgegenzuhalten, dass Fachsprache und Fachterminolo-
gie generell durch Monosemie, semantische Eindeutigkeit, begriffliche Präzision
gekennzeichnet sind und ihnen eine „ungepflegte“, „emotional gefärbte“, „spieleri-
sche“ oder anderweitig von der objektiven Benennungsnotwendigkeit abweichende
Ausdrucksweise prinzipiell fremd ist. Zwar wird in Bezug auf Fachsprachen gele-
gentlich polemisch der Begriff des Fachjargons verwendet, mit dem jedoch zumeist
eine Bezeichnung für adressatenunfreundliche Verwendung von nur Fachleuten
verständlichen Sprachformen, etwa bei der asymmetrischen Kommunikation zwi-
schen Experten und Laien, gemeint ist. Im Fall der von Scheliha als Jargon bezeich-
neten Fachsprache Hirschs handelt es sich hingegen vielmehr um einen bewusst
immer wieder eingesetzten Missbrauch fachsprachlicher Mittel in theologischen
Kontexten zum Zweck der politischen Manipulation wissenschaftlicher Inhalte und
deren Anpassung an ideologische Doktrinen. Insofern erscheint die Abspaltung
einer inkriminierten sprachlichen Form von vermeintlich von dieser nicht berühr-
ten inhaltlichen Aussagen unzulässig. Tatsächlich erweist es sich als unmöglich,
um ein weiteres Beispiel anzuführen, in Aussagen wie dem folgenden Abschnitt
aus einer Predigt zur Gebetzeile „Unser täglich Brot gib uns heute“ von 1940
sprachliche Gestalt und inhaltlichen Gehalt voneinander zu trennen:

Es muß in unserm vom Feind umlauerten Raume das ganze Leben wohl geplant und gere-
gelt und alles gut verteilt werden. Es müssen unsere Soldaten durch Land, Meer und Luft
wie ein weitausholender Schutzwall unsre Fluren umhegen. Es muß vor allem das kluge
und tapfre Regiment da sein, das alles Plagen, Arbeiten und Verteilen lenkt, und das der
Tapferkeit und dem Opfermut unsrer Soldaten die rechten Aufgaben setzt und den Willen
unsrer Feinde niederbricht, die uns das tägliche Brot nehmen wollen. Und all das wäre

3 https://www.duden.de/rechtschreibung/Jargon (letzter Zugriff 20.10.2021).

10.1 „Trotz des politischen Irrlaufs lohnt auch heute noch eine Diskussion“ 299

https://www.duden.de/rechtschreibung/Jargon


nicht so, wenn Gott uns nicht den Führer gegeben hätte, und dem Führer die rechten Hel-
fer und Kameraden, und uns allen den Mut und die Treue und den Gehorsam, ohne die
sie ihr Werk nicht tun können. Daß er uns all das erhalte und vor allem den Führer
segne, darum bittet jeder Deutsche mit, wenn er die Bitte um das tägliche Brot spricht.
Schon dies wäre genug, um zu sehen, wie weit und groß das göttliche Walten ist, das wir
erkennen und für das wir danken lernen sollen durch die Bitte um das tägliche Brot. [...]
Zum täglichen Brot, d. h. zu dem, was zum Leben nötig ist, gehört ja noch mehr als bloß
Nahrung und Kleidung: Auch Ehre und Freiheit gehören zum Leben. [...] Das hat uns Gott
nun auf jeden Fall gefügt durch die Zeit, in der wir leben: daß wir Ehre und Freiheit nicht
haben, wenn wir nicht als Volk mit dem Führer zusammen noch einmal den Kampf auf
Leben und Tod streiten und daß unser und alle unser Lieben Geschick in diesem Kampfe
drangewagt werden muß. Wir sind mit unserm Leben ganz und gar hineingeflochten in
das unsers Volks. Es gibt nichts an Vollmacht und Mut, an Leid und Freud in unserm Da-
sein, das Gott uns heut allein geben könnte. (Hirsch 2004a: 26‒27)

Dass derartige Texte, die hier und in zahlreichen anderen Werken Hirschs vol-
ler Huldigungen an Führer, deutsches Volk und Vaterland und Verherrlichung
von Krieg und Kampf sind, in einem theologischen Fachverlag unter der Ägide
von Fachwissenschaftlern im Jahr 2004 erscheinen und allen Ernstes „ihre Be-
deutung über ihre Zeitgebundenheit hinaus behalten“ sollten, wie im Vorwort
konstatiert wird (Müller in Hirsch 2004a: V), lässt sich nicht rechtfertigen. Of-
fensichtlich ist jedenfalls, dass, wie an diesem Beispiel gezeigt werden kann,
theologische Fachlexik und politischer Jargon hier derartig eng miteinander
verknüpft sind, dass eine Neutralisierung der Textaussage durch Ignorierung
der politischen Kampfbegriffe und ideologischen Hochwertwörter unmöglich
erscheint. Denn wenn ein zentraler christlicher Schlüsselbegriff wie das tägliche
Brot explizit mit Ehre und Freiheit des Volkes identifiziert wird, die wiederum
in direkte Abhängigkeit von „Kampf auf Leben und Tod“ und „Gehorsam und
Treue“ gegenüber dem Führer gebracht werden, kann aus dem Text keine über-
zeitliche und von der ideologischen Befangenheit des Autors abstrahierte theol-
ogische Gültigkeit extrapoliert werden. Der Begriff des täglichen Brotes und der
christliche Gott, der es spendet, sind unauflösbar in den Kontext der propagandis-
tischen Gesamtaussage eingebunden. Selbst das unauffällige besitzanzeigende
Pronomen „unser“ wird von Hirsch als ‚völkisches‘ Possessivum ideologisiert.

Umgekehrt ist es sicherlich möglich, bestimmte theologische Aussagen in an
jeweiligen Zeitumständen ausgerichtete sprachliche Formen zu kleiden. So kön-
nen etwa die bei Hirsch immer wieder zentralen Einlassungen zur Geschichte als
göttlicher Vorsehung oder Prüfung und die Rückführung dieser Auffassung auf
Luthers Theologie in adaptierter sprachlicher Form wieder aufgegriffen werden.
Hirsch formuliert das Thema der göttlichen Lenkung der Geschichte und der dar-
aus abgeleiteten Verpflichtung des Gläubigen zum zweifachen Gottesdienst nicht

300 10 Apologeten und Apostaten



nur im kirchlich-religiösen Sinn, sondern auch als staatsbürgerlichen Dienst an
Volk und Nation in immer wieder neuen Varianten:

An einer Stelle der uns gegebenen Geschichte, da erkennen wir denselben großen, von
Gott gewebten Zusammenhang, der an der Geschichte des Paulus und Luthers uns entge-
genleuchtet: an der Geschichte des deutschen Volkes, wie wir sie im Lichte dieses Jahres
1933 haben sehen lernen. Wir ahnen es anbetend, daß er uns aus der langen Nacht von
Torheit und Sünde nach seinem Rat eine nur umso größere Möglichkeit des Lebens und
des Reichs bereiten will. [...] Wir können der Geschichte Martin Luthers heute nicht ge-
denken, ohne daß wir uns in ihr vor den gleichen Gott gestellt wissen, der uns in der Ge-
schichte unseres Volkes aus langer Schande Nacht in Flammen aufgegangen ist. Wir
dürfen ihrer aber nur so gedenken, wenn wir den heiligen Ruf verspüren, die Botschaft
von der freien Gnade Gottes in Christus Jesus aufs neue hineinzutragen in unser Volk und
in seine gegenwärtige Stunde. (Hirsch 2004b [1939]: 305)

Wir gehen in ein neues Jahr unter der Schwere der Verantwortung: wir wissen alle, da die
Erhebung von 1933 die letzte uns von Gott gegebene Möglichkeit ist. Versäumen oder ver-
derben wir sie, so wären wir verworfen. Und da steht vor uns als evangelischen Christen
groß und bedrohlich die Frage: wie haben wir im vergangenen Jahre dem deutschen Auf-
bruch gedient? wie werden wir ihm im neuen Jahre dienen? Das ist keine Frage, die ir-
gendein Mensch uns stellt. Gott selbst stellt sie uns, der unseres Volkes Schöpfer und
Herr und Vater ist. Gott stellt sie uns, der von uns Christen, die wir ihn und seinen Willen
kennen, einmal zwiefach Rechenschaft fordern wird, ob wir ihm an unserm Volke recht
gedient haben. (Hirsch 2004b [1939]: 310‒311)

Luthers Theorie von den zwei Reichen bzw. Herrschaftsweisen Gottes wird wie-
derholt auf die aktuelle historische Situation der NS-Zeit appliziert, wenn etwa
die (Gegenwarts)geschichte als „von Gott gewebter Zusammenhang“, als von
demselben Gott bereitete „Möglichkeit des Lebens und des Reichs“ oder als
„letzte von Gott gegebene Möglichkeit“ gefeiert wird, in der der gläubige Christ
sich gewissermaßen gottesdienstlich bewähren müsse. Scheliha, Mitherausge-
ber der Neuausgabe der Werke Hirschs, ‚übersetzt‘ oder interpretiert diese
immer wieder (fach)sprachlich variierte Theorie, die bei Hirsch der Rechtferti-
gung einer politischen Parteinahme für das herrschende nationalsozialistische
Regime dient, um sie auf die aktuelle politische Situation der demokratisch-
pluralistischen Republik zu übertragen:

Die Transformation der christlichen Liebe in vernünftige politische Lösungen ist [...] für
alle, auch für die religiösen Akteure von Belang, die in der Zivilgesellschaft und auf den
staatlichen Ebenen politische Verantwortung übernehmen. Diese Übersetzung leistet jene
Vorstellung Luthers von den zwei Regierweisen des einen Gottes. Allgemeiner gewendet
bedeutet das: Governance in einem auf Partizipation und Repräsentation angelegten Ge-
meinwesen schließt eine machtvolle Durchsetzung des im Glauben normativ richtig Er-
kannten in Ordnungsstrukturen aus. Vielmehr hat unter der Bedingung demokratischer
Verfahren ein politisches Interesse nur dann Aussichten auf Durchsetzung, wenn es sich

10.1 „Trotz des politischen Irrlaufs lohnt auch heute noch eine Diskussion“ 301



mit dem politischen Willen anderer verbindet. Daher ist es notwendig, das religiös Ge-
sollte sequentiell in politische Sachfragen zu übersetzen und in den politischen Prozess
einzuspeisen. Der Sinn der verfahrensethischen Interpretation der Unterscheidung von
„geistlich“ und „weltlich“ besteht deshalb darin, unterschiedliche Interessen zusam-
menzuführen, Partizipation zu erhöhen und auf eine Lösung hinzuwirken, die den
Anliegen möglichst vieler Menschen gerecht wird. [...] In dieser auf Dauer gestellten Un-
terscheidung zwischen dem Glauben als Ort von Normenbegründung und -bewusstsein
und politischer Vernunft liegt die aktuelle Bedeutung der Unterscheidung vom geistli-
chen und weltlichen Regiment Gottes. [...] Die Unterscheidung von „geistlich“ und
„weltlich“ [...] fordert und ermöglicht es, die Vorstellung vom Guten in eine Sachfrage
zu übersetzen. Dadurch wird der christliche Glaube politikfähig. [...] Mit der reformato-
rischen Unterscheidung im Rücken gibt es keinen Grund, sich neuen Verfahren zur poli-
tischen Willensbildung nicht aufgeschlossen gegenüber zu zeigen. Es gibt aber auch
keinen Grund, in ihnen einen neuen Heilsweg zu sehen. Ebendiese Nüchternheit kulti-
viert das reformatorische Politikverständnis ‒ von Martin Luther bis in die Gegenwart.
[Meine Hervorhebungen, J.G.] (Scheliha 2015: 255‒256)

Tatsächlich impliziert Schelihas Argumentation eine zeit- und systemübergrei-
fende Gültigkeit der Theorie des „geistlichen und weltlichen Regiments Gottes“,
das, so muss man die zentrale Aussage seiner Ausführungen verstehen, durchge-
hend „von Martin Luther bis in die Gegenwart“ relevant sei: Entsprechend ver-
wendet Scheliha mehrfach den Begriff der Übersetzung, womit eine zeitlose und
von politischen Gegebenheiten unabhängige Applikabilität der göttlich-christlich
-protestantisch-lutherisch-reformatorischen Loyalitätspflicht gegenüber der politi-
schen Herrschaft durch eine fachsprachliche Operation legitimiert wird. ‚Übersetzt‘
werden dabei jeweils Elemente des christlichen Glaubens in historisch-politische
‚Übersetzungsprodukte‘; so wird „christliche Liebe‘ in „vernünftige politische Lö-
sungen“ ‚übersetzt‘, „das religiös Gesollte“ oder „die Vorstellung vom Guten“ in
„politische Sachfragen“. Auf diese Weise würden Scheliha zufolge die „zwei Re-
gimente des einen Gottes“ respektiert und befolgt und der christliche Glaube
werde „politikfähig“, indem seine Dogmen in den „politischen Prozess einge-
speist“ werden könnten. Der Begriff der Übersetzung kann im linguistischen Sinn
nach Albrecht als „sprachlicher Umwandlungsprozess“ definiert werden, bei
dem sogenannte Invarianten, also „als notwendig oder definitorisch erachtete
[...], d. h. [...] zu bewahrende Elemente des Ausgangstextes“, unverändert bleiben
sollen, wobei deren mehr oder weniger äquivalente Übertragung in Abhängigkeit
von den „Möglichkeiten und Grenzen der Zielsprache“ steht (2005: 31). Die Inva-
rianten entsprechen bei Scheliha den unumstößlichen Glaubensdogmen bzw.
den religiösen Imperativen des christlichen ‚Sollens‘, die er auch als das „im
Glauben normativ richtig Erkannte“ bezeichnet; den Möglichkeiten und Grenzen
der Zielsprache entsprechen die politischen Gestaltungsspielräume innerhalb
des jeweils herrschenden Regierungssystems. Die Invarianten der Glaubensnor-

302 10 Apologeten und Apostaten



men und des „religiös Gesollten“ sind jedoch dogmatisch fixiert oder zumindest
von der jeweiligen theologischen Auslegung abhängig und somit kaum mit de-
mokratischer Willensbildung vereinbar. Tatsächlich bedauert Scheliha, dass
deren „machtvolle Durchsetzung [...] in Ordnungsstrukturen“ ausgeschlossen
sei. Sie müssten „sequentiell“, also in Einzelaspekte aufgefächert, und unter zu-
mindest vordergründiger Berücksichtigung demokratischer Errungenschaften
wie Zusammenführung unterschiedlicher Interessen und Partizipation in „politi-
sche Vernunft“ umgewandelt oder eben ‚übersetzt‘ werden. Es zeigt sich, dass
Schelihas ‚Übersetzung‘, also eine fachsprachliche Übertragung religiöser
Normen in politische Ordnungsstrukturen, in pragmatischer Hinsicht nichts
anderes als eine Weiterführung der Hirschschen auf Luthers Theorie zurück-
geführten „zwiefachen Rechenschaft“ unter gewandelten historischen Bedin-
gungen darstellt, mit der die jeweils aktuellen Staats- und Regierungsformen
als gottgewollte „Zusammenhänge“ bzw. „Regierweisen des einen Gottes“ er-
kannt werden müssten.

Unter dem Titel Protestantische Ethik des Politischen (Scheliha 2013) widmet
Scheliha der auf lutherischem reformatorischem Gedankengut fußenden Staatsethik
und Fragen wie etwa der „Bewährung der christlichen Tugenden in politischen Ver-
handlungsprozessen“ eine umfangreiche Monographie. Erkennbar ist hier, dass das
Werk Schelihas von einer signifikanten Überlagerung von theologischer und polito-
logischer Fachsprache geprägt ist. Mittels einer solchen Hybridfachsprache wird die
lutherische politische Theologie aus historischer und systematischer Sicht behan-
delt und durch bereits in der Inhaltsübersicht vorgegebene begriffliche Parallelis-
men als Grundlage für ein modernes Politikverständnis qualifiziert („theologische
Normen des Politischen“, „Gewissen und Menschenwürde“, „Nächstenliebe und
Berufsethos“, „Politische Parteien und christliche Verantwortung“ etc.). Scheliha
behandelt in dem Band ferner in einem historischen Überblick auch die „völkische“
Theologie des NS-Staates sowie „Kirche im Sozialismus in der DDR“, wobei ein apo-
logetischer Relativismus auch hier durchscheint, wenn etwa Emanuel Hirschs poli-
tische Theologie „innerhalb dieses Spektrums als besonders reflektiert“ (Scheliha
2013: 168) gelobt wird oder Grundmann „eine vorsichtige Kritik an der ideologi-
schen Überhöhung des rassischen Denkens und der nationalsozialistischen Weltan-
schauung“ (Scheliha 2013: 178) attestiert wird.

10.2 „Doch kann ich das nicht glauben, weil es das Ende
unserer Religion wäre“ ‒ Aporien und Ausweichmanöver

Paradigmatisch für eine traditionsverhaftete theologische Fachsprache steht –
hier nicht im Hinblick auf eine historisch-politische Perspektive und das auf Lu-

10.2 „Doch kann ich das nicht glauben, weil es das Ende unserer Religion wäre“ 303



ther zurückgeführte Staatsverständnis wie bei Scheliha, sondern bezogen auf die
philosophisch-theologischen Traditionen der philosophischen Aufklärung und des
Deutschen Idealismus als Ausgangspunkte eines vernunftbasierten Religionsvers-
tändnisses – der Theologe Ulrich Barth (*1945), von 1993 bis 2010 Inhaber des
Lehrstuhls für Systematische Theologie an der Martin-Luther-Universität Halle-
Wittenberg. In Barths fachsprachlicher Diktion dient die theologische Begrifflich-
keit vorwiegend einer Art Hinüberrettung religiös-christlicher Tradierungen in eine
rationale, von empirischer Forschung dominierte Wissenschaftswelt, die der Theo-
logie als Erkenntnisquelle immer weniger bedarf. Insofern kann auch Barth als
Vertreter einer traditionalistisch-apologetischen Richtung in der Fachsprachenver-
wendung angesehen werden, die bestrebt ist, die traditionelle theologische Be-
griffssemantik in einer zunehmend überlieferungs- und damit religionsfernen
Gegenwart als dauerhaft und gesellschaftsrelevant zu konservieren:

Insgesamt wird man sagen müssen, daß auch die wissenschaftliche Theologie gut daran tat,
den Begriff der Religion und die Idee des Unbedingten konstruktiv zu vermitteln. Denn le-
bensweltlich relevant wird der Gottesgedanke erst da, wo er Eingang findet in die konkrete
Selbst- und Weltdeutung des Menschen. Und umgekehrt überschreiten sakrale Symbole be-
reits als solche den Rahmen ihrer Vorstellungswelt, indem sie überall auf ein Ungegenständ-
liches, Letztvermeintes hinter der sinnlichen Anschaulichkeit ihrer Ausdrucksdimension
verweisen. (Barth 2005: VIII)

Barth formuliert hier explizit, welche Gestalt eine zeitgemäße theologische
Fachsprache aus seiner Sicht haben müsse und dass sie nicht ohne eine Fun-
dierung durch das rationale Element des philosophischen Sprachansatzes aus-
komme. Auf Sprache als solche verweisen in dem programmatischen Zitat
Ausdrücke wie „Begriff der Religion“, „Letztvermeintes“ oder „sinnliche An-
schaulichkeit ihrer Ausdrucksdimension“. Die theologische Fachsprache und
die religiöse Sprache insgesamt, so muss man Barths Einlassungen deuten, be-
dürfen heute einer Vermittlung durch die philosophische Sprache, um sich
nicht im Vagen, Spekulativen oder Beliebigen aufzulösen. Der „Begriff der Reli-
gion“ komme nicht mehr ohne eine Flankierung durch Reflexion der philo-
sophischen Begriffe des Absoluten, des Unbedingten, des „letzten Grundes“
(Barth 2005: VII) aus; die „Ausdrucksdimension“ des Religiösen sei in der ge-
genwärtigen durchrationalisierten Welt defizitär, weil sie auf ein „Letztgemein-
tes“ fuße, das in seiner rein religiösen Gestalt für den gegenwärtigen Menschen
nicht mehr nachvollziehbar sei. Mit dieser ‚Übersetzung‘ der theologischen
Sprache in einen philosophischen Vermittlungscode beruft sich Barth einerseits
auf eine jahrhundertealte Tradition der philosophischen deutschen Wissen-
schaftssprache, enthebt aber andererseits die theologische Fachsprache ihrer
eigentlichen Funktion. Theologische Inhalte sollen mit der ‚Sprache der Ver-
nunft‘ übermittelt werden und laufen dabei Gefahr, ihrer „sakralen Symbolik“

304 10 Apologeten und Apostaten



verlustig zu gehen und zur reinen sprachlichen Selbstreflexion des Geistes re-
duziert zu werden. Barth führt diesen Ansatz weiter aus:

[...] das religiöse Bewußtsein [könnte] den Sinngehalt dessen, worauf es sich bezieht, für
sich allein gar nicht tragen [...]. Denn ob es als Glaube, Heilsüberzeugung oder Offenba-
runsgewißheit auftritt: immer bleiben die formalen Schranken der Kontingenz und Positi-
vität solcher Bezugnahme an ihm haften. Niemals wird diejenige Allgemeinheit erreicht,
die dem von ihm intendierten Gehalt tatsächlich entspräche. Und jede Steigerung seiner
Affirmation ins Fundamentalistisch-Emphatische würde den dezisionistischen Charakter
der eigenen Setzung nur noch mehr verstärken. So bleibt es auf die rationale Bewährung
der von ihm artikulierten Gottesvorstellung in Form der philosophischen Idee des Unbe-
dingten angewiesen. Sie ist die Idee eines alles bedingenden, seinerseits durch nichts be-
dingten Grundes. Dieser erstmals von Platon formulierte Gedanke bildet gleichsam den
harten Kern und gemeinsamen Nenner aller folgenden Entwürfe zur philosophischen
Theologie. [Meine Hervorhebungen, J.G.] (Barth 2005: VIII)

In einer subtil verklausulierten Formulierung und gleichzeitig mit einer seltsam
unmissverständlichen Skepsis gegenüber der Eignung der theologischen Fach-
sprache als Medium der Verständigung über ihre eigenen Inhalte behauptet
Barth hier, dass die philosophische Reflexion über „die philosophische Idee
des Unbedingten“ und über „die Idee eines alles bedingenden [...] Grundes“
unabdingbar für die theologische Auseinandersetzung sei. Es handelt sich bei
dieser Feststellung um eine Variante der in der neueren theologischen Fachdis-
kussion virulente Tendenz zur rationalisierenden Verwissenschaftlichung der
theologischen Fachsprache. Dabei soll der Verdacht einer zu sehr spekulativen,
letztlich ‚unwissenschaftlichen‘ Wissenschaft ausgeräumt werden, indem etwa
unterstrichen wird, dass das „religiöse Bewusstsein“ keine Grundlage für eine
sinnstiftende wissenschaftliche Auseinandersetzung bieten könne. Auffällig ist
im obigen Zitat bei diesem im Grunde einen fundamentalen Bestandteil des the-
ologischen Diskurses außer Kraft setzenden Ansatz, dass eben dieses „theolo-
gische Bewusstsein“ in der gesamten weiteren Äußerung ausschließlich durch
personaldeiktische Elemente (im Zitat von mir unterstrichen) wieder aufgenom-
men wird. Durch die Vermeidung einer expliziten oder zumindest synonymi-
schen Referenzierung erscheinen die Aussagen, die „ihm“ (dem religiösen
Bewusstsein) z. B. „formale Schranken der Kontingenz und Positivität“ attestie-
ren oder „ihm“ einen „dezisionistischen Charakter der eigenen Setzung“, also
Mangel an wissenschaftlicher Objektivität vorwerfen, weniger radikal als sie ei-
gentlich sind, wenn sie immerhin die Formulierung von Gottesgedanken, die
Glaubensreflexion und die sprachliche Ergründung des religiösen Bewusstseins
auf eine rationale, in erster Linie philosophische und außertheologische Ebene
transferieren. Dieses bereits im Titel propagierte Anliegen, „Gott als Projekt der
Vernunft“ (Barth 2005) zu betrachten, wird von Barth in weiteren Werken aus

10.2 „Doch kann ich das nicht glauben, weil es das Ende unserer Religion wäre“ 305



anderen Perspektiven weiterverfolgt, so mit stärkerem Akzent auf historischen
Aspekten in Religion in der Moderne (Barth 2003) und Aufgeklärter Protestantis-
mus (Barth 2004). In der letztgenannten Schrift bemüht sich Barth, gesellschaft-
liche und geistesgeschichtliche Phänomene der Gegenwartswelt zu analysieren
und gleichzeitig in den Kontext der lutherischen Theologie zu stellen. Dabei
kontrastiert er in der Einleitung die „universellen Standards der Technologie-
und Informationsgesellschaft“ mit den „besonderen Wert- und Sinnmustern
der jeweils überkommenen Kulturen“, die sich nicht ausschlössen (Barth 2004:
22). Allerdings werden die hier schon eher zweideutig als „überkommen“, also
im Wortsinn sowohl althergebracht als auch veraltet, bezeichneten „Herkunfts-
prägungen“, „religiös geprägte Einstellungen, Wertvorstellungen und Sinnmus-
ter“ im Weiteren als „konfessionelle Erinnerungskulturen“ qualifiziert, also als
Elemente einer vergangenen Kulturpraxis, die einer „kulturhermeneutischen
Erschließung“ zum Zweck der „Minderung von Herkunftsvergessenheit“ zu un-
terziehen sei (Barth 2004: 22). Tatsächlich redet der Autor hier ebenfalls einer
Art Rationalisierung und Pragmatisierung inzwischen als historisch anzusehen-
der religiöser Ausdrucksformen das Wort, wobei er sich auf Philosophen wie
Hegel, Kant und Fichte, aber auch auf Theologen wie Schleiermacher und Ema-
nuel Hirsch (!) beruft. Anhand von Tabelle 2 kann gezeigt werden, dass durch un-
terschiedliche Sprachregelungen die generell zu beobachtenden gesellschaftlichen
Säkularisierungsprozesse nicht nur rational beleuchtet und objektiv beschrieben
werden können, sondern im Zuge der „konfessionellen Erinnerungskultur“ gleich-
zeitig auf Grundpfeiler des reformatorischen Luthertums bezogen werden können.
Diese doppelte Betrachtungsweise von Säkularisierungsprozessen dokumentieren
korrespondierende Verben, die mittels antonymischer Kontrastierung eine jeweils
rational-zivilisationskritische und eine theologisch-sinnstiftende Interpretation ein-
ander gegenüberstellen.

Was kritisch als Kulturverfall „beargwöhnt“, „bedauert“, „verdächtigt“,
„beklagt“ werden kann, kann ebenso gut nicht weniger verstandesmäßig
schlichtweg als konkrete Vollendung oder Umsetzung lutherischer theologi-
scher Erkenntnisse „interpretiert“, „eingestuft“, „bewertet“ und „betrachtet“
werden, um scheinbar unvereinbare Aspekte von religiöser Tradition und fort-
schrittsbedingter Säkularisierung zu harmonisieren. Dies geschieht in der ak-
tuellen theologischen Fachsprache im Zuge umfangreicher Bemühungen zur
Erzielung einer Übereinstimmung eines rational-wissenschaftlichen Gegen-
wartsweltbildes und des religiös-theologischen Denkmodus, da letzterer sich
in einer entmythologisierten und entspiritualisierten Realität, insbesondere in
ihrer akademisch-institutionalisierten Manifestation, einem immer stärkeren
Rechtfertigungsdruck ausgesetzt sieht.

306 10 Apologeten und Apostaten



In noch radikalerer Form kann diese Tendenz in der Sprache der Theologen
Notger Slenczka und Gerd Lüdemann beobachtet werden. Notger Slenczka
(*1960), von 1999 bis 2006 Systematischer Theologe an der Universität Mainz,
lehrt seit 2006 an der Humboldt-Universität Berlin. Gerd Lüdemann (*1946)
lehrte von 1983 bis 1999 als Neutestamentler an der Georg-August-Universität
Göttingen und 1999 bis 2011 nach der Umwandlung seines konfessionsgebun-
denen Lehrstuhls in einen nicht konfessionsgebundenen Lehrstuhl ebenda als
Professor für „Geschichte und Literatur des frühen Christentums“.

In Slenczkas Monographie Der Tod Gottes und das Leben des Menschen mit
dem Untertitel Glaubensbekenntnis und Lebensvollzug (Slenczka 2003) knüpft
der Titel an die Tod-Gottes-Theologie der 60er und 70er Jahre an und kündigt
damit bereits eine traditionskritische sprachliche Ausrichtung an. In der Einlei-
tung formuliert Slenczka die Grundthematik des Buches, indem er das Ausein-
anderfallen von Glaubensbekenntnis, und damit von sprachlichen Formeln der
religiösen Identitätsvergewisserung, und der „Kirchenferne [...] im alltäglichen
Lebensvollzug“ einander gegenüberstellt. Diese Diskrepanz von Sprache des
Glaubens und Sprache der Lebensrealität stellt Slenczka in den Mittelpunkt
einer Reflexion über theologische Sprache und religiöses Sprechen allgemein.
Dabei formuliert er eine Reihe von Definitionen der „Rede des Glaubensbe-
kenntnisses“, des „Sprechens über Gott“ und der „Sprache der theologischen
Arbeit“, die im Folgenden übersichtsartig aufgelistet werden:

Tabelle 2: Ulrich Barth: Aufgeklärter Protestantismus (Barth 2003: 22‒23).

Phänomen Negative Deutung Positive Deutung

Allgemeine Tendenz zur
Individualisierung religiöser
Sinnwelten

Beargwöhnung als
gefährlichen
Privatisierungsprozess

Interpretation als Fortsetzung
von Luthers
Glaubensindividualismus

Entfremdung von religiösen
Großorganisationen

Bedauern als steigender
Einflußschwund der
Kirchen

Einstufung als Weiterführung
von Luthers Institutionenkritik

Autonomisierung der
Lebensführung

Verdächtigung als
Zunahme von
Bindungslosigkeit

Bewertung als Umsetzung von
Luthers Gesinnungsethik

Säkularisierung der
Gesellschaft

Beklagen als Ausdruck
eines
Transzendenzverlustes

Betrachtung als Vollendung von
Luthers Freigabe der Welt

10.2 „Doch kann ich das nicht glauben, weil es das Ende unserer Religion wäre“ 307



Rede des Glaubensbekenntnisses

– sich über Inhalte aussprechen
– einzige Möglichkeit, über sich selbst zu reden und sich selbst zu deuten
– über Inhalte über sich selbst sprechen
– nicht nebeneinander über Inhalte und über sich selbst sprechen, sondern das eine

durch das andere und nie ohne das andere
– kein rein gegenständliches Reden „über“ die Inhalte
– Wahrheit der Aussagen des Glaubens ist der Existenzvollzug, den sie darstellen

Sprechen über Gott / den Begriff Gott verwenden

– über das Getragensein des Lebens sprechen
– über das sprechen, woher ich mich alles Guten versehe
– sich selbst thematisieren

Sprache der theologischen Arbeit

– deutende Bewegung, die scheinbar Getrenntes vereinigt
– Indem die Theologie über Inhalte spricht, redet sie über menschliche Existenz.
– Indem die Theologie über den menschlichen Selbstvollzug und das menschliche Selbs-

tverständnis spricht, spricht sie von den Inhalten des Glaubens.
(Slenczka 2003: 10‒33)

Der in den Textauszügen häufig verwendete Begriff der „Inhalte“ bezieht sich
durchgehend auf theologische Schlüsselthematiken, also „Information über Gott,
die Schöpfung, das Leben Jesu oder die Vollendung der Welt“ (Slenczka 2003:
11‒12). Die zitierten Formulierungen stellen Variationen ein und derselben Grund-
aussage dar: Theologische (Fach)sprache und aus dem christlichen Glauben er-
wachsene oder auf diesen bezogene Sprache allgemein seien demnach ein Idiom,
das eine Doppelfunktion im Sinne einer sich deckenden zweifachen (gleichzeitig
gegenstandsbezogenen und identitätsversichernden) Referenz innehabe oder an-
ders ausgedrückt assertive Sprechhandlungen jeweils mit deklarativen Sprech-
handlungen verschmelzen lasse. Das heißt, dass die theologische Fachsprache
durch eine besondere Eigenschaft der pragmatischen Polyfunktionalität gekenn-
zeichnet sei, dies aber nicht im Sinne von indirekten Sprechakten, die auf der
Sprachoberfläche etwas sagen, implizit aber etwas anderes meinen, sondern als
assertive Sprechakte, bei denen im Zuge von feststellenden, behauptenden, reflek-
tierenden oder informierenden Äußerungen im selben Moment ein deklarativer
Sprechakt der Selbstidentifikation vollzogen werde. Umgekehrt verhalte es sich bei
der fachlichen Rede über das religiöse Selbstverständnis, bei dem deklarative
Sprechhandlungen des sich selbst zum religiösen Subjekt Erklärens mit affirmati-
ven Komponenten der Äußerungen zur theologischen Wissenschaft einhergingen.
Slenczka nennt dieses Vorgehen eine „deutende Bewegung, die scheinbar Ge-
trenntes vereinigt“; man kann dies so verstehen, dass eine assertive Äußerung,
mit der etwa in der Wissenschaft Erkenntnisgewinn erzielt oder ermittelt wird, in

308 10 Apologeten und Apostaten



der theologischen Fachsprache über diese kommunikative Funktion hinausgeht
und gleichzeitig einen die Realität kraft einer Sprechhandlung verändernden Effekt
hat. Deklaration als solche behauptet nicht, sondern vollzieht, häufig in ritualisierter
Form; Assertion hat keine unmittelbare, über die Informationsvermittlung hinausge-
hende Wirkung auf die Realität. Beides soll jetzt aber Slenczka zufolge in der theolo-
gischen Rede bzw. in der Rede des Glaubens zusammenfallen. Damit löst Slenczka
die Trennung der theologischen Wissenschaftssprache und der Predigtsprache in
zwei unterschiedliche Kommunikationssphären kurzerhand auf, um beide in einer
theologisch-religiösen „christlichen Rede von Gott“ zu verschmelzen. Denn die Text-
sorte Predigt dient mit ihrer appellativen Ausrichtung in erster Linie der Selbstverge-
wisserung der Rezipienten im Hinblick auf ihre Eigenschaft als Gläubige, in zweiter
Linie in begrenztem Maße der Persuasion von nicht zur Empfängergruppe der Gläu-
bigen gehörenden Adressaten. Im Gegensatz dazu gehört der wissenschaftliche the-
ologische Fachtext zur Kategorie der informativen Texte, die Sprechhandlungen wie
Konstatierung, Argumentation, Reflexion etc. umfassen.

Zweck der Ineinssetzung beider Textkategorien ist für Slenczka offenbar eine
reziproke Aufwertung theologischer Fachsprache auf der einen Seite und homile-
tischer Predigtsprache auf der anderen Seite: Erstere soll über ihren Status als
Instrument akademischer Wissensproduktion und Wissensverwaltung hinaus-
weisen und stärker mit einer identitätsstiftenden Relevanz versehen werden.
Letztere soll jenseits von liturgischer Formelhaftigkeit und prämissezentrierter
Verkündigung mittels einer sach- und erkenntnisbezogenen Rede von Gott deut-
licher auf inhaltliche Fundamente der christlich-protestantischen Religion ausge-
richtet sein. Tatsächlich sind „Relevanz“ und „Rede von Gott“ Schlüsselwörter in
Slenczkas Überlegungen zur theologischen Fachsprache. So konstatiert er, dass
die „Rede von Gott [...] sich durch ein überzeugendes Angebot menschlichen
Selbstverständnisses ausweisen kann“; sie solle „mit dieser gesellschaftlichen Si-
tuation der Gegenwart umzugehen“ wissen, sie solle „die Wahrheit menschlicher
Existenz [...] ermöglichen“, auch im Gegensatz zu „konkurrierenden weltan-
schaulichen und religiösen Ansprüchen“, dürfe aber nicht „zu einer Möglichkeit
unter vielen anderen werden“, dürfe nicht Rede von einem Glauben sein, der
„eine tote Last ist, derer sich die Gegenwart durch eine einigermaßen würdige
Grablegung entledigen sollte“, sondern müsse „im Stimmengewirr der Heilsange-
bote zu vermitteln“ wissen. Daraus ergibt sich der Anspruch der „Relevanz der
christlichen Rede“, die „eine Erfahrung und Grundthese des christlichen Glau-
bens“ sei, die aber „strittig“ sei und im Hinblick auf die „es eine Versuchung dar-
stellt, [sie] mit unzulässigen Mitteln unter Gefährdung des christlichen Glaubens
herzustellen oder die Strittigkeit dieser Relevanz [in konkreten historischen Situa-
tionen] mit unzulässigen Mitteln aufzuheben“ (Slenczka 2003: 12). Daher stelle sich
für den Theologen die doppelte Aufgabe der „Darstellung der existenziellen Rele-

10.2 „Doch kann ich das nicht glauben, weil es das Ende unserer Religion wäre“ 309



vanz bestimmter Inhalte“ und vor der Versuchung, die Relevanz zu forcieren oder
zu missbrauchen, zu warnen. Slenczkas komplexe Einlassungen zu Form und Ge-
halt aktueller theologischer und homiletischer Fachsprache münden letztendlich in
der auch schon bei Ulrich Barth beobachteten Notwendigkeit, die Relevanz der the-
ologischen Wissenschaft und der religiösen Lebenspraxis durch eine Öffnung und
Anpassung der Expertensprache und der Praxissprache in Richtung auf die aka-
demischen und öffentlichen Diskurse der empirischen Wissenschaften und der
medial-politischen Diskussion zu ethischen Grundlagen des gesellschaftlichen
Miteinanders zu gewährleisten. Das „Stimmengewirr der Heilsangebote“, wie
Slenczka es nennt, drohe die wissenschaftliche und homiletische Stimme der
(protestantischen) Theologie zunehmend an den Rand zu drängen, so dass sie
sich nicht nur zu einer inhaltlichen Auseinandersetzung mit neuen ethisch-
moralischen Herausforderungen gezwungen sehe, sondern vor allem auch im
Hinblick auf unterschiedliche Ebenen ihrer Fachsprache neues Terrain betreten
müsse, um nicht in einer als überholt und archaisch erscheinenden Verkündi-
gungssprache und einer gelehrten, aber lebensfernen Akademikerfachsprache zu
versanden. Dass es sich dabei um eine schwierige Gratwanderung zwischen,
überspitzt ausgedrückt, einem Rückfall in einen Proselytenjargon ohne Außen-
wirkung und einer Abwendung von essenziellen, bewährten Praktiken der
wissenschaftlich-akademischen Auseinandersetzung zum Zweck eines Anschlus-
ses an als lebensrelevant anerkannte natur-, sozial- oder humanwissenschaftliche
Thematiken handelt, bildet den Grundtenor der neueren Fachsprache in der pro-
testantischen Theologie.

Einen Schritt weiter in diese Richtung geht der Neutestamentler Gerd Lüde-
mann, der den Anspruch auf metaphysische Gültigkeit der protestantischen Theo-
logie und damit auf transzendente Relevanz für das Individuum vollständig und
radikal zur Disposition stellt. In Werken wie Die Auferstehung Jesu. Historie, Erfah-
rung, Theologie (Lüdemann 1994), Fand die Auferstehung wirklich statt? Eine Dis-
kussion mit Gerd Lüdemann (Lüdemann 1995), Das Unheilige in der Heiligen Schrift.
Die andere Seite der Bibel (Lüdemann 1996), Der große Betrug. Und was Jesus wirk-
lich sagte und tat (Lüdemann 1998a), Im Würgegriff der Kirche. Für die Freiheit der
theologischen Wissenschaft (Lüdemann 1998b), Die Intoleranz des Evangeliums. Er-
läutert an ausgewählten Schriften des neuen Testaments (Lüdemann 2004), Jung-
frauengeburt? Die Geschichte von Maria und ihrem Sohn Jesus (Lüdemann 2008)
lassen bereits die Titelformulierungen keinen Zweifel am inhaltlichen, aber auch
fachsprachlichen Provokationspotenzial von Lüdemanns Schriften. Dem Neutesta-
mentler Lüdemann wurde als einer Art modernem akademischem Häretiker nach
zunächst angedrohter, dann aber mit Rechtsmitteln verhinderter Entfernung aus
der Theologischen Fakultät der Göttinger Georg-August-Universität und Entlas-
sung aus dem Staatsdienst schließlich eine Umwandlung seines neutestamentli-

310 10 Apologeten und Apostaten



chen Lehrstuhls in eine nicht konfessionsgebundene Lehrbefugnis verordnet.
Begriffe wie „das Unheilige“, „großer Betrug“, „Würgegriff“, „Intoleranz“ in
unmittelbarer syntaktischer Verbindung mit zentralen Schriftzeugnissen und
Elementen der theologischen, christlichen Überlieferung und Lehre (Heilige
Schrift, Bibel, Jesus, Kirche, Evangelium) sind für sich genommen schon ein
provokatives Novum in der Fachsprache, das eine Form des postmodernen
wissenschaftlichen Ketzertums ankündigt. Lüdemann überschreitet eine Grenze,
indem er die Berechtigung der Existenz einer auf Mythen und nicht verifizierbaren
literarischen Quellen beruhenden Wissenschaft als solche in Frage stellt und er
führt zugleich einen neuen Ton in die Fachsprache ein, der deutlich über die auch
von Fachkollegen propagierte Verknüpfung von theologischen Fachdiskursen mit
empirischen Wissenschaftspraktiken hinausgeht.

Lüdemanns Wissenschaftssprache könnte als eine Sprache des kritischen
Zweifels charakterisiert werden, die einen extremen Gegenpol zur Sprache des
Glaubens darstellt, die noch im Mittelpunkt der Schriften Slenczkas steht. So sind
Lüdemanns grundsätzliche Auseinandersetzungen mit Fachkollegen und theolo-
gischen Schulen von einem Wortschatz des Zweifels, des Hinterfragens, des gele-
gentlich auch in polemischer Formulierung vorgetragenen Widerspruchs geprägt:

– [...] fand ich es merkwürdig, daß [...].
– [...] mit wissenschaftlichem Anspruch eine theologische Auslegung [...] betrieb.
– Dabei führten die Theologen dauernd den Begriff „objektiv“ im Mund.
– [...] der Verzicht auf die historische Rückfrage bzw. die Gleichgültigkeit ihr gegen-

über [war] betrüblich.
– Man wird [...] förmlich zur Frage veranlaßt, wie jemand, der so über den Glauben

redet, überhaupt noch weiß, was Glauben im 1. Jahrhundert war [...].
– Sonst droht doch eine Beliebigkeit [...].
– Eine solche Einstellung hatte z.B. eine überzogene Polemik [...] zur Folge [...].
– [...] Vernachlässigung der historischen Nachfrage in weiten Teilen der deutschen neu-

testamentlichen Wissenschaft und Theologie [...].
– [...] Geschichtsdefizit beheben [...].
– Wäre dann [...] der christliche Glaube am Ende.
– [...] führen in wachsendem Maße die Apologeten älteren und neueren Schlags die

Feder..
– Sie wollen letztlich die Auferstehung Jesu der wissenschaftlichen Rückfrage über-

haupt entziehen.
– Schutzbehauptungen, die überdeutlich einer „Immunisierungsstrategie“ entspringen.
– Aporien historisch-kritischer Forschung [...].
– Geschichtslose [...] Heilsgewißheit und historische[s] Besserwissen [...].
– [...] daß bei den meisten [...] eine vorgefaßte Meinung bzw. ein Vorurteil zugrunde

liegt.
– es darf einfach nicht dabei bleiben, daß ‒ überspitzt ausgedrückt ‒ die Theologie be-

sitzt, ohne zu suchen, und die Philosophie sucht, ohne zu finden.

10.2 „Doch kann ich das nicht glauben, weil es das Ende unserer Religion wäre“ 311



– Doch kann ich das nicht glauben, weil es das Ende unserer Religion wäre.
– [...] kann wahrhaftige historische Forschung diese sicher gut gemeinten Beschnei-

dungen nicht hinnehmen [...].
– [...] Eindruck theologischer Besserwisserei [...].
– [...] Argumente gerade da übernommen werden, wo sie der theologischen Position

zupaß kommen.
– [...] Apologetische Ausweichmanöver gegenüber der Historie.
– [...] Theologie behauptet sich in einem Überbietungspathos als die bessere Geschichts-

wissenschaft
(Lüdemann 1994: 11‒15, 20, 27, 216‒217)

Die Zitatauswahl zeigt deutlich, dass hier eine zuspitzende, polemisch-kritische
Sprache in die fachliche Auseinandersetzung eingeführt wird, als deren Grundte-
nor die Aufkündigung eines in der theologischen Fachsprache üblichen diskursi-
ven Grundkonsenses erkennbar ist; dazu gehören die Verwendung negativer
Wertadjektive und -substantive in Bezug auf das fachliche Vorgehen oder die wis-
senschaftliche Glaubwürdigkeit früherer und zeitgenössischer Fachkollegen wie
„merkwürdig“, „betrüblich“, „Beliebigkeit“, „überzogene Polemik“, „Vernachlässi-
gung“, „Defizit“, „Schutzbehauptung“, „Aporie“, „Besserwisserei“, „vorgefaßte
Meinung“, „Vorurteil“, „Ausweichmanöver“, „Überbietungspathos“ etc. Darüber
hinaus stellt Lüdemann nicht nur in dieser Schrift den Grundkonsens der protes-
tantischen Theologie und damit ihrer Fachsprache zur Disposition, demzufolge die
empirische, philologische, quellenbasierte logisch-rationale Objektivität des wis-
senschaftlichen Diskurses speziell in der theologischen Auseinandersetzung mit
einem subjektiv-metaphysischen Element einhergeht, das in der Natur des For-
schungsgegenstandes selbst liegt. Dieser fundamentale, sich in der Wissenschafts-
sprache bis in Einzelformulierungen und stilistische Eigenheiten manifestierende
Konsens ist in der Fachliteratur bisher nicht hintergangen worden. Lüdemann be-
tritt somit Neuland, wenn er die theologische Fachsprache zu einer empirischen,
intersubjektiv verifizierbaren Tatsachenwissenschaft umzuwandeln anstrebt.
Damit stellt er sich zwar in eine Reihe mit Gegenwartstheologen, die einen
Schulterschluss mit empirischen und weltanschaulich ungebundenen Humanwis-
senschaften suchen; gleichzeitig begibt er sich aber mit seiner radikalen Position
außerhalb der Einfriedung der akademischen protestantisch-theologischen Tradi-
tion, die sich selbst als konfessionell determiniert definiert.

Als Neutestamentler bedient sich Lüdemann im Übrigen einer philologisch-
präzisen exegetischen Fachsprache, indem er ausführliche Quellennachweise
aufführt und seine Schlussfolgerungen kleinschrittig dokumentiert. Dabei be-
zeichnen gängige Formulierungsmuster den Übergang von exegetischer Detail-
deutung zu globaler Hypothesenbildung, wie etwa:

312 10 Apologeten und Apostaten



– Eine andere Möglichkeit bestünde in der Hypothese [...].
(Lüdemann 1994: 11‒15, 20, 27, 216‒217)

– Zur Frage des angemessenen Verständnisses von [...].
– Nur ein Einzelvergleich kann hier Klarheit schaffen.
– Aus dem vorangegangenen Abschnitt [...] ergeben sich folgende Zwischenergebnisse

und Konsequenzen.
– Schon jetzt kann der historische Wert der einzelnen Erzählungen als unterschiedlich

eingestuft werden.
– Und schließlich wäre [...] nicht unbedingt mit dem Bericht des Paulus [...] unverein-

bar [...].
– Die Frage [...] ist nach der Exegese sämtlicher Texte noch einmal zu stellen.

(Lüdemann 1994: 45‒58)

Bei Lüdemann sprengen die jeweiligen Schlussfolgerungen aus der exegetischen
Arbeit jedoch die Grenzen des theologisch Sagbaren. Dies geht auch aus zahlrei-
chen anderen Schriften hervor. So konstatiert Lüdemann: „Theologie ist, will sie
denn eine Wissenschaft sein, zunächst einmal unkirchlich, indem sie nach der
Wahrheit sucht“ (1995: 16), oder an anderer Stelle: „es gibt keinen Grund für den
oft gezogenen Schluß, daß [...] wir auch heute an die blutige Realität der Aufer-
stehung glauben müssen. Das wäre in der Tat der größte Humbug der Weltge-
schichte“ (28). Daraus folgert Lüdemann die Frage: „[...] sollen wir an diesen
physisch auferweckten Jesus weiter glauben, oder sollten wir nicht endlich wahr-
haftig zu reden beginnen [...]?“ und schließt folgende sprachkritische Mahnung
an: „Wir werden uns abwenden müssen von der Phraseologie zur Wirklichkeit
und, was es auch koste, versuchen müssen, einen eigenen Weg zu gehen, um in
eine sinnvolle Beziehung zu den Anfängen unserer religiösen Tradition zu treten
[...]“ (Lüdemann 1995: 29). Fachsprache wird als „Phraseologie“ denunziert,
womit Lüdemann hier eine unreflektierte Wiederholung von Glaubens- und
Überlieferungssätzen ohne Verifizierung anhand von wissenschaftlich nachprüf-
baren Erkenntnissen inkriminiert. Lüdemann treibt diese Trennung der Kritik an
theologischen und kirchlichen Aussagen und Infragestellung von deren metho-
disch-wissenschaftlicher Seriosität in zahlreichen, oft respektlosen Formulierun-
gen auf die Spitze, indem er nicht zuletzt auch die wissenschaftliche Seriosität
der fachlichen Auseinandersetzung im protestantisch-theologischen Diskurs kri-
tisch in Frage stellt:

– [...] trotz eindeutiger historischer Fakten und trotz besserer eigener Einsicht [...]. (Lüde-
mann 2008: 16)

– Angesichts des [...] protestantischen Wirrwarrs und der heiklen ökumenischen Lage
[...]. (Lüdemann 2008: 17)

– [...] fällt wie ein Kartenhaus zusammen und erweist sich als Spuk. (Lüdemann 2008:
150)

10.2 „Doch kann ich das nicht glauben, weil es das Ende unserer Religion wäre“ 313



– Dies alles provoziert die Frage, wie ein Gelehrter vom Rang [...] mit seinem intellektu-
ellen Gewissen vereinbaren kann. (Lüdemann 2008: 150)

– Die historisch-kritische Erforschung des Neuen Testaments ist [...] einen Bund mit
dem Dogmatismus eingegangen [...]. (Lüdemann 2004: 21)

– [...] setzen christliche Theologen und Kirchenleute voraus, dass Wahrheit unteilbar sei,
dass sie selbst einen privilegierten Zugang zu ihr in der Gestalt des Evangeliums besäßen
[...]. (Lüdemann 2004: 22)

– Der Verdacht drängt sich auf, dass listige, vom Selbstbehauptungstrieb geleitete Theolo-
gen sich [...] am modernen Zeitgeist orientieren. (Lüdemann 2004: 211)

– Die Verfasser [...] bedienen sich theologischer Formeln, ohne ihren Inhalt zu klären
und ohne die kritische theologische Diskussion zu berücksichtigen, welche die Ver-
wendung einer solchen Sprache und Vorstellungswelt unmöglich gemacht hat.
(Lüdemann 2004: 211)

– [...] Mischung aus geistiger Bequemlichkeit und Angst vor Entlarvung [...].
(Lüdemann 2004: 214)

Neben einer expliziten Kritik an einer formelhaften, unreflektierten Sprache po-
lemisiert Lüdemann gegen die Fachsprache der theologischen Wissenschaft mit
teils vernichtender Häme, indem er ihre Diskurse mit Metaphern wie „Karten-
haus“, „Spuk“, „Wirrwarr“ etikettiert, ihren Vertretern statt akademischer Red-
lichkeit Dogmatismus, List, Selbstbehauptungstrieb, Bequemlichkeit, Angst vor
Entlarvung (ihrer mangelnden Seriosität) attestiert und schließlich unterstellt,
dass unseriöse Forschungsergebnisse gegen bessere Einsicht und wider besse-
res Gewissen vertreten würden. Theologische Fachsprache wird hier von einem
Vertreter der theologischen Zunft selbst verdächtigt, Vehikel einer nicht mehr
am Erkenntnisgewinn ausgerichteten, sondern lediglich der institutionellen
Statussicherung verpflichteten Kommunikation zu sein, d. h. eine Art kodifizier-
ter Jargon einer elitären Clique von Insidern.

Lüdemann geht so weit, die Ernsthaftigkeit der wissenschaftlichen Ausein-
andersetzung mit den Quellentexten in Form der philologischen Exegese pau-
schal in Zweifel zu ziehen und ihr eine Tendenz zur „(Ver)fälschung“ und
mutwilligen „Entstellung“ zu unterstellen:

– [...] den Menschen Jesu, seine Worte und Taten zu verfälschen und zu übermalen (Lüde-
mann 1998: 121)

– [...] Überlieferungen, die über Jesus erhalten sind [...] stehen in einem schreienden
Gegensatz zu dem, was er wirklich sagte und tat. (Lüdemann 1998: 121)

– So ist Jesus [...] über weite Strecken bis zur Unkenntlichkeit entstellt worden. Die Ver-
fälschung der Person und Botschaft Jesu spricht [...] dem Wahrheitsbewußtsein
Hohn [...]. (Lüdemann 1998: 122)

– [...] sichtbar gewordene[s] bodenlose[s] Unwissen christlicher Kreise bis in die Chefeta-
gen der verfaßten christlichen Kirchen hinein (Lüdemann 1998: 122)

– Die Ausweglosigkeit des heutigen Umgangs mit der Bibel im wissenschaftlichen,

314 10 Apologeten und Apostaten



aber auch im offiziellen kirchlichen Raum schreit förmlich nach einem anderen Zu-
gang zu ihr. (Lüdemann 1998: 25)

– Wenn Theologen heutzutage gedankenlos vom Handeln Gottes sprechen [...]. [...]
Gott wurde ohnehin zu oft als Lückenbüßer eingeführt, der dazu diente, die eigene
Auffassung gegenüber anderen zu verteidigen. (Lüdemann 1998: 26)

– [...] erscheint auch das Unternehmen der Entmythologisierung [...] als ein Rückzugsge-
fecht. Seine Funktion besteht darin, das, was [...] als Verkündigung angesehen wird, un-
angreifbar zu machen, nämlich gegen jede Kritik zu immunisieren. (Lüdemann 1998: 27)

– Noch immer werden in der Theologie ihre zahlreichen Diskussionsabbrüche mit semanti-
scher Verschlagenheit getarnt, um liebgewordene und als besonders wichtig erachtete Über-
zeugungen [...] dem Anwendungsbereich philosophisch-kritischer Prüfung zu entziehen.
(Lüdemann 1998: 30)

– Allzuoft wird in der zeitgenössischen theologischen Literatur die notwendige intellektu-
elle Klarheit zugunsten des Versuchs geopfert, die Zustimmung zu den Dogmen vom
Menschen- und Gotteswort in der Bibel und von der Auferstehung Jesu zu erschleichen.
Letztlich wird so jedoch nur die eigene Unwissenheit gegen einen möglichen Erkenntnis-
fortschritt zementiert. (Lüdemann 1998: 30)

Protestantische Theologen setzten ihre Fachsprache, so Lüdemann, für Sprechhand-
lungen des „Verfälschens“, „Übermalens“, „gedankenlosen Sprechens“, „gegen Kri-
tik Immunisierens“, „Tarnens“, „Zustimmung Erschleichens“ ein und operierten zu
diesem Zweck u. a. mit „Verschlagenheit“, um ihre „eigene Unwissenheit“ zu verber-
gen. Zudem moniert Lüdemann die Praxis der Bibelexegese, die einer scheinwissen-
schaftlichen Sprache der Traditionsbewahrung und Dogmenkonsolidierung den
Vorrang vor einer rationalen, kritischen Befassung mit den überlieferten Texten ein-
räume. Lüdemanns Fundamentalkritik richtet sich grundsätzlich gegen eine in ir-
gendeiner Form prämissehafte (Harnack), inspirierte (Barth), ideologisierte (Hirsch)
oder auch vom Kern der Überlieferung ablenkende (Sölle) Sprache, vor allem aber
schwebt ihm eine empirisch-philologische Wissenschaftssprache vor, die jeder Art
religiös-glaubensmäßiger Axiome enthoben sein soll. Er selbst kleidet seine Kritik
dabei in eine Sprache der schonungslosen, scharfzüngigen Polemik, die jede Ergrif-
fenheitssprache, jedes Pathos oder auch nur jede entfernt subjektivistische Tonlage
ausschließt. In Der große Betrug. Und was Jesus wirklich sagte und tat formuliert Lü-
demann das „Ziel, die heutigen Zeitgenossen in verständlicher Sprache über den ei-
gentlichen Ursprung unserer abendländischen Kultur aufzuklären“ (Lüdemann
1998: 18). Die theologisch-protestantische Fachsprache, die Lüdemann vorschwebt,
lässt sich als objektiv-empirische Faktensprache beschreiben, womit er sich vom ge-
meinhin in der theologischen Fachsprache grundlegenden Kompromiss zwischen
Faktizität und Spiritualität deutlich distanziert, indem er diesen als unwissenschaft-
lich verwirft.

10.2 „Doch kann ich das nicht glauben, weil es das Ende unserer Religion wäre“ 315



10.3 „Es kennzeichnet den Zustand der Sünde, die
Eigendynamik des Fortschritts als ultima ratio zu
begreifen“ ‒ Letztbegründungsansprüche

Neben dem aufgezeigten Versuch der ‚Selbstauslöschung‘ der theologischen
Forschung im hergebrachten Sinn und damit auch des Grundkonsenses über
fachsprachliche Fundamente durch Gerd Lüdemann sollen zum Abschluss wei-
tere aktuelle Tendenzen in der theologischen Fachsprache näher betrachtet
werden, die zwischen rückwärtsgerichteter Traditions- und Konventionswah-
rung und vorwärtsdrängender Annäherung an eine immer komplexere und
technologischer ausgerichtete Wissenschaftslandschaft schwanken.

Einige grundsätzliche Fragen, vor die sich die Theologie und ihre Fachspra-
che in der Gegenwart gestellt sehen, formuliert Christine Axt-Piscalar (*1959,
Inhaberin eines Lehrstuhls für Systematische Theologie an der Georg-August-
Universität Göttingen) in einem Einführungsband für Theologiestudent(inn)en
mit dem Titel Was ist Theologie? Klassische Entwürfe von Paulus bis zur Gegen-
wart (2013):

Es ist etwas anderes, die Notwendigkeit von Theologie im Kontext einer in allen kulturel-
len und politischen Bereichen durch das christliche Weltbild geprägten Gesellschaft ‒
wie es im Mittelalter der Fall war ‒ zu begründen, als dies in einer zunehmend säkulari-
sierten Gesellschaft und im Kontext der ausdifferenzierten Wissenschaften zu tun, wozu
die gegenwärtige Theologie insbesondere in der westlichen Welt herausgefordert ist. Wie
aber lässt sich der Charakter der Theologie als Wissenschaft behaupten? Wie wurde er in
der Geschichte der Theologie zu begründen versucht und wie kann er heute begründet
werden? Lässt er sich überhaupt begründen? Was heißt dies für das Selbstverständnis der
Theologie? (Axt-Piscalar 2013: 2)

Das grundlegende Dilemma des theologisch-wissenschaftlichen Schreibens,
Sprechens und Kommunizierens wird hier gleich am Beginn des Handbuches
für angehende Theolog(inn)en formuliert, nämlich der Zwiespalt, dem sich
ein glaubwürdiges sprachliches Agieren angesichts eines gesellschaftlichen
und wissenschaftlichen Umfeldes ausgesetzt sieht, das nicht nur die Rele-
vanz, sondern weitgehend auch die Existenz der Forschungsgegenstände der
theologischen Wissenschaft zumindest in Frage stellt, wenn nicht grundsätz-
lich negiert. Was die theologische Fachsprache angeht, konstatiert die Au-
torin, dass „Theo-logie [...] dem etymologischen Sinn des Wortes zufolge
‚Rede von Gott‘“ sei, und stellt auch hier die Frage in den Raum, „wie dem
Menschen Theologie als Rede von Gott überhaupt möglich ist“ und „wie wir
von Gott [...] wissen [können], um daraufhin begründet und verantwortet von
Gott reden [zu] können“ (Axt-Piscalar 2013: 1). Axt-Piscalar thematisiert in

316 10 Apologeten und Apostaten



ihrer prinzipiellen Fragestellung die Zweifelhaftigkeit der Möglichkeit einer
fachsprachlichen ‚Rede‘ vom spekulativen, im modernen nomothetisch-empirisch
geprägten Diskurs nicht vorgesehenen Gegenstand der theologischen Wissen-
schaft. Zunächst bleibt Axt-Piscalar im Vagen, wenn sie konstatiert, in Bezug auf
das theologische Reden von Gott sei „über die Art und Weise solchen Redens ‒ ob
es sich in mythologischer und narrativer, in reflektierender und begrifflicher oder
in verkündigender und doxologischer Form vollzieht ‒ [...] noch nicht entschie-
den“ (3), spezifiziert dann aber, dass „Reden von Gott“ heutzutage in erster Linie
drei relevante Ausgangspunkte habe: Der erste sei eine „reflektierte [...] Bestim-
mung der christlichen Religion in ihrer Unterschiedenheit von den nichtchristli-
chen Religionen“; der zweite sei, „das Verhältnis zwischen philosophischer und
im engeren Sinne theologischer Rede von Gott näher zu fassen“; drittens handele
es sich bei der eigentlichen „spezifisch christlichen Rede von Gott“ darum, „in ir-
gendeiner Weise den Begriff des Christlichen [zu] klären“, was „nicht ohne den
Rückgang auf Person und Geschichte Jesu Christi [...,] die in sich begründete Rede
von Gott, den Grund des Glaubensbewusstseins sowie die durch ihn in der Kraft
des Heiligen Geistes freigesetzte Wirkungsgeschichte in der Kirche und im
Christentum“ erfolgen könne (6‒8). Während der erste Aspekt sich auf objektive
religionswissenschaftliche und kulturhistorische Thematiken bezieht, zielen der
zweite und dritte unmittelbar auf die eigentliche Essenz der theologischen Fach-
sprache ab, nämlich die spezifisch theologische sprachliche Auseinandersetzung
mit dem Gottesbegriff und dessen Bezeugungen in der christlichen Religion, reli-
giösen Offenbarung und Religionsgeschichte. Dabei handelt es sich um nichts
Neues im Hinblick auf die traditionelle theologische Fachsprache; entscheidend ist
bei Axt-Piscalar jedoch die Begründung des ebenbürtigen „Charakter[s] der Theo-
logie als Wissenschaft“ gegenüber anderen Wissenschaften, die „mit einem
scheinbar klar umrissenen Gegenstandsbereich und einer scheinbar nachvoll-
ziehbaren Erkenntnismethode“ ausgestattet seien, also um die Behauptung
der protestantischen Theologie als im „Verbund der Wissenschaften“ bzw. im
„Verbund der univeritas litterarum“ gleichberechtigt verortete und anerkannte
Disziplin (1). Die im Zitat enthaltene Unterstellung, andere Wissenschaften seien
nur „scheinbar“ objektiv und auf einen konkreten Forschungsgegenstand be-
zogen, impliziert gleichzeitig die objektivierbare wissenschaftliche Sachbezo-
genheit und damit Gleichrangigkeit der Theologie, die Axt-Piscalar damit
ausdrücklich bekräftigt.

In Bezug auf die theologisch-wissenschaftliche Fachsprache einer so be-
schriebenen, auf Selbstbehauptung gegenüber einem skeptischen Umfeld aus-
gerichteten Theologie bedeutet dies bei Axt-Piscalar, dass „die Aufgabe der
Theologie nicht darin bestehen kann, biblische Aussagen lediglich zu repetie-
ren“ (Axt-Piscalar 2013: 13); stattdessen reiht sie eine beträchtliche Anzahl von

10.3 Es kennzeichnet den Zustand der Sünde 317



assertiven Sprechhandlungen auf, die Aufgabe der (insbesondere dogmati-
schen und systematischen) Theologie und ihrer Wissenschaftssprache seien.
Dazu zählt sie, um einige Beispiele zu nennen:

– das Wesen des christlichen Glaubens [...] zu erfassen, wissenschaftlich zu reflektie-
ren und zu verantworten.

– die Gehalte des christlichen Glaubens in eine kohärente Ordnung zu bringen
– die Gehalte des christlichen Glaubens [und] ihren Wahrheitsanspruch gegenwartsge-

mäß auszulegen.
– eine Bestimmung des Wesens des christlichen Glaubens zu erheben
– eine systematische Darlegung [...] der christlichen Lehre gegenwartsgemäß zur Entfal-

tung zu bringen.
– eine gegenwartsgemäße Darstellung der christlichen Lehre zu entfalten.
– den Stand des [...] Problembewusstseins in die gegenwärtige Entfaltung der Dogma-

tik einzubeziehen.
– die faktische Gegenwartsgestalt des Christentums an der Wesensbestimmung des christli-

chen Glaubens kritisch zu messen.
– die spezifische Bestimmtheit der christlichen Glaubensgehalte in ihrer Bedeutung für

das Selbst- und Weltverständnis darzulegen.
– über die spezifische Identität des christlichen Glaubens aufzuklären.
– für die angemessene Wahrnehmung der Identität der christlichen Religion einzustehen.
– [theologische] Gehalte perspektivisch auf bestimmte wissenschaftlich und gesellschaft-

lich relevante Fragestellungen bezogen in den Diskurs einzubringen.
(Axt-Piscalar 2013: 14, 339‒343)

Insgesamt wird aus der Aufstellung deutlich, dass es Aufgabe der theologischen
Fachsprache des 21. Jahrhunderts sein solle, „die Gehalte“, „das Wesen“, „die
Aussagen“ etc. des christlichen Glaubens verständlich zu subsumieren und dar-
zustellen, wobei ein besonderer Schwerpunkt auf einer „gegenwartsgemäßen“
Vermittlung und sprachlichen Einkleidung liegen soll, um die „Gegenwartsge-
stalt“ des Christentums nachvollziehbar zu machen. Ein Schlüsselwort ist bei
Axt-Piscalar daher die Sprechhandlung des „Plausibilisierens“ (343), die folgen-
dermaßen definiert wird:

[...] im Diskurs mit den anderen Wissenschaften [werden] der Wahrheitsanspruch der spe-
zifischen Gehalte der christlichen Lehre an den Erkenntnissen der Wissenschaften be-
währt und diese wiederum auf den theologischen Horizont hin interpretiert [...]. Unter
der Bedingung der Ausdifferenzierung der Wissenschaften, in deren Folge gegenwärtig
keine Disziplin mehr ohne weiteres als Leitwissenschaft dient, vollzieht sich solche Plau-
sibilisierung im Diskurs mit unterschiedlichen Disziplinen, je nachdem, welche im allge-
meinen Wissenschaftsdiskurs zu einer gewissen Deutungshoheit gelangt sind. In der
Gegenwart sind dies die Sozialwissenschaften, verstärkt auch die Naturwissenschaften
und nicht zuletzt die Kulturwissenschaft(en) [...]. (Axt-Piscalar 2013: 343)

„Plausibilisierung“ wird damit zu einem Sprechakt, der eine Zwischenstellung
zwischen Erklärung, Aufklärung, Darstellung auf der einen Seite und Rechtferti-

318 10 Apologeten und Apostaten



gung bzw. Selbstbehauptung auf der anderen Seite einnimmt. Theologische
Fachsprache wird in dem Einführungswerk als Medium einer Gratwanderung
zwischen traditioneller Wissensvermittlung und akademischer Reflexion einer-
seits und eindeutig dem „gegenwartsgemäßen“ Rechtfertigungsdruck geschul-
deter Selbstverteidigung gegenüber dominanten Wissenschaftsdisziplinen mit
im generellen gesellschaftlichen Diskurs unwidersprochener Deutungshoheit
andererseits charakterisiert. Damit knüpft die Fachsprachenfunktion in der the-
ologischen Wissenschaft an Tendenzen an, die sich bereits bei Pannenberg
(vgl. Kap. 8) abzeichneten und durch Anpassung an positivistische und empiri-
sche Wissenschaften eine Gleichrangigkeit zu erwirken suchten. Sie wendet
sich aber gleichzeitig gegen eine Selbstverleugnung oder Selbstaufgabe des the-
ologischen Fachdiskurses wie bei Lüdemann oder gegen eine Verlagerung in
angrenzende Humanwissenschaften wie Philosophie, wie bei Ulrich Barth, oder
in Geschichts-, Kultur- oder Religionswissenschaften. Insbesondere in Bezug
auf die Konkurrenz zur Philosophie, die „für den Vollzug des Denkens und die
aus ihm gewonnenen Aussagen den Anspruch auf Allgemeingültigkeit“ erhebe,
sieht Axt-Piscalar einen deutlichen Vorteil bei der Theologie, die „auf einen ge-
schichtlichen Bezugspunkt in höchst konkreter Gestalt“ konzentriert sei und
daran festhalte, „dass Person und Geschichte Jesu Christi den Charakter indivi-
dueller Besonderheit von zugleich universaler Bedeutung“ hätten (2013: 343).
Diese Auseinandersetzung bezeichnet sie als „spannend“ und im Hinblick auf
den universellen Charakter von Person und Geschichte Christi „umso spannen-
der“, lässt dann aber offen, ob und wie dieses Spannungsmoment einer Auflö-
sung zustrebe oder ob es in einem ewigen Schwebezustand verharren solle,
womit sich der Spannungszustand aufhöbe. Insgesamt erscheinen auch Axt-
Piscalars Einlassungen zur „Rede von Gott“ und zur wissenschaftlichen Fach-
sprache der Theologie als ein implizites Eingeständnis, sich im Rückzugsgefecht
gegenüber ‚systemrelevanten‘ Wissenschaften und ihren Terminologien zu befin-
den. Dabei setzt sich die bereits bei Theologen der zweiten Hälfte des 20. Jahrhun-
derts beobachtete Tendenz einer fachsprachlich-stilistischen Ambiguität fort: Der
Selbstbehauptungsdruck in den von exakten Wissenschaften dominierten akade-
mischen Institutionen und gesellschaftlichen Diskussionen führt sowohl zu einer
fortschreitenden ‚exterritorialen‘ Diskurserweiterung in unterschiedlichste Wis-
sensbereiche und -disziplinen hinein als auch zu einem zunehmenden scheinbar
empirisch-positivistischen Fachsprachenduktus. Während auf diese Weise imma-
nent die Theologie als gleichrangige Wissenschaft im Konzert der Disziplinen
bewahrt werden soll, werden gleichzeitig die Objektivität und der Welterklä-
rungsanspruch der konkurrierenden Wissenschaften in Zweifel gezogen, und
dies unter Hinweis auf den Gottes- und Christusbezug der Theologie als kon-
kreten Kern, der dieser einen Vorsprung vor den als relativistisch mit Miss-

10.3 Es kennzeichnet den Zustand der Sünde 319



trauen betrachteten Human-, Kultur- und Sozialwissenschaften verschaffe,
sowie auf die subjektive Komponente der Reflexion über Gott, die der häufig
zweifelhaften Objektivitätsverhaftung der Naturwissenschaften ein nicht we-
niger realitätsrelevantes Element entgegenzusetzen vermöchte.

Eine vergleichbare Position nimmt Elisabeth Gräb-Schmidt (*1956, Syste-
matische Theologin an der Eberhard-Karls-Universität Tübingen) ein, so etwa
in ihrer Habilitationsschrift zur Technikethik mit dem Titel Technikethik und
ihre Fundamente. Dargestellt in Auseinandersetzung mit den technikethischen
Ansätzen von Günter Ropohl und Walter Christoph Zimmerli (2002). Hier beklagt
die Autorin die „gegenwärtige Vormachtstellung der Technologie“, den „gegen-
wärtig herrschenden weltanschaulich-ethischen Pluralismus“ sowie allgemein
die „Allpräsenz und Herrschaft der Technik, die bedrohlich wirkt, weil sie den
Glauben an menschliche Freiheit, Verantwortungsfähigkeit und Verantwor-
tungsmöglichkeit gefährdet“. So wie auf der einen Seite die Theologie seitens
der Technikwissenschaften kaum wahrgenommen werde, sei auf der anderen
Seite die Technik ein „Stiefkind der Theologie“ (6). Aus der gegenseitigen Zur-
kenntnisnahme von protestantischer Theologie auf der einen und Technik,
Technologie und insbesondere Technikethik auf der anderen Seite und deren
vergleichender Gegenüberstellung leitet Gräb-Schmidt folgende Maximen ab:

dass sich die theologische Verantwortung nicht nur auf den binnenkirchlichen Bereich
bezieht, sondern dass ihr darüber hinaus notwendig eine gesamtgesellschaftliche Funk-
tion zukommt.

dass der Gegenstandsbezug der Fachwissenschaften prinzipiell kein anderer ist als derje-
nige der Theologie.

[dass] der Gegenstand [...] für die Theologie kein anderer als für andere Wissenschaften
ist: die eine, allen gemeinsame Wirklichkeit.

[dass] die christliche Theologie erkannt [hat], dass die Wirklichkeit des Menschen in ihrer
Eigentlichkeit nur erfasst werden kann, wenn deren Transzendenzbezug reflektiert und
zum Ausdruck gebracht wird. (Gräb-Schmidt 2002: 7)

Die Fusion einer stets parallel laufenden Aufwertung der Theologie und der
Ethik zu faktenbasierten, objektiven Wissenschaften und einer Infragestellung
des Objektivitätsanspruches der exakten Wissenschaften ist nicht nur bei Gräb-
Schmidt manifest, findet bei ihr aber einen besonders expliziten Ausdruck. So
wenn sie die „scheinbar diametralen Gegensätze der Weltbetrachtung“ als
einen Kontrast zwischen „harten Fakten“, „Faktenwissen“ auf der einen Seite
und (hier bezogen auf die Ethik als Thema der Theologie) einem „Gegenstand
philosophischer Erbauung“, „gedankliche[r] Spekulation“, einer „keineswegs [...]
ernst zu nehmende[n] wissenschaftlichen Disziplin“, „Wunschvorstellungen“

320 10 Apologeten und Apostaten



und „intellektuelle[r] Spielerei“ auf der anderen Seite darstellt (2002: 25), um
dann die Wissenschaftlichkeit der Theologie zu rehabilitieren. Sie geht sogar so
weit, Folgendes zu konstatieren:

Das Ideal objektiver Erkenntnis, wie es vielen Wissenschaftlern, insbesondere Naturwissen-
schaftlern, immer noch vorschwebt, ist [...] nicht aufrechtzuerhalten. Es unterliegt definitiv
einer Täuschung. [...] Der Kern dieser Täuschung ist [...] die fehlende Selbstreflexion. [...]
m. E. [sind] alle diese Versuche der Sinn- und Bedeutungsorientierung affiziert von dem
einstmals übermächtig herrschenden positivistischen und naturwissenschaftlichen Weltbild.

(Gräb-Schmidt 2002: 40)

Es kennzeichnet [...] den Zustand der Sünde, diese bornierte Eigendynamik des wissen-
schaftlich-technischen Fortschritts als ultima ratio zu begreifen. Dies ist auch dann der
Fall, wo in rationaler Selbsthinterfragung vermeintlich Letztbegründungsansprüche for-
muliert werden. (Gräb-Schmidt 2002: 328)

Objektive wissenschaftliche Erkenntnis ohne subjektive (Selbst)reflexion wird
kurzerhand als „Täuschung“ abgetan und überdies als überwundener Irrweg aus
vergangenen Zeiten („einstmals“) bezeichnet und in ihrem Alleinstellungsan-
spruch als „Zustand der Sünde“ verworfen. Auf der fachsprachlichen Ebene be-
fleißigt sich die Autorin eines komplexen Stils mit zahlreichen hypotaktischen
Schachtelsätzen und Parenthesen und einer hohen Frequenz von kausalen, kon-
sekutiven und konditionalen Verknüpfungen sowie einer erkennbar den exakten
Wissenschaften entlehnten Dichte im Hinblick auf fachterminologische Lexik.
Als Beispiel sei folgender Ausschnitt zum Begriff der „Perspektivität“ zitiert:

Somit führt die weltanschauliche Gebundenheit jeder Ethik von selbst zur Einsicht in ihre
unhintergehbare Perspektivität. [...]. Die Perspektivität resultiert [...] nicht aus verengter
Sicht einer bestimmten Glaubenshaltung, sondern ergibt sich notwendig aus der unvermeid-
baren Perspektivität des Wirklichkeitsverständnisses. Darum ist auch jede Verständigungs-
bemühung durch eben das je bestimmte Wirklichkeitsverständnis ‒ also diese bestimmte
Sicht der Verfassung, des Ursprungs und der Bestimmung von Welt und Mensch ‒ perspek-
tivisch gebrochen und eine unabschließbare Aufgabe. Die Perspektivität erweist sich damit
geradezu als Motivation, überhaupt miteinander in einen ethischen Diskurs zu treten.
Die Perspektivität, die in der individuellen, aber auf Ganzheit ausgerichteten Wirklich-
keitssicht jedes Einzelnen gründet, motiviert nun aber gerade die Verständigungsbereit-
schaft, wenn die Wirklichkeitssicht sich ihrer selbst als Perspektivität bewusst ist. Dann
fordert die Perspektivität geradezu heraus, in einen ethischen Diskurs zu treten, weil sie
um die individuelle Einschränkung der eigenen Wirklichkeitssicht weiß. Dadurch macht
Perspektivität den Dialog nötig, aber gleichzeitig ermöglicht sie allererst einen echten Di-
alog, weil sie darum weiß, dass ihre eigene Wirklichkeitssicht zwar das Ganze in Blick
nimmt, aber eben aus einer individuellen Perspektive heraus. Sie ist insofern eine Teil-
ansicht, die aber, da sie als Perspektive eine allen gemeinsame Welt zur Voraussetzung
hat, als Verständigungsbasis gegenüber weiteren Teilansichten dienen kann.

(Gräb-Schmidt 2002: 29)

10.3 Es kennzeichnet den Zustand der Sünde 321



Die hier vorherrschende Form komplexer Wissenschaftssprache wird immer
wieder durch Verweise auf das Wirken Gottes und auf den religiös-christlichen
Standpunkt durchbrochen, etwa durch Formulierungen wie „in Bezug auf
Gott“, „dem Handeln Gottes entsprechend“ (Gräb-Schmidt 2002: 31), „aus
christlich-theologischer Perspektive“, „aus christlicher Sicht“, „nach christli-
chem Verständnis“, „in christlichem Sinne“ (327) usw., wodurch der Text
trotz seiner objektiv-sachlich konzipierten Grundstruktur immer wieder eine
Rückwendung zu theologischen Gewissheiten vollzieht, die nicht rational be-
gründbar erscheinen. Besonders deutlich wird dies, wenn Gräb-Schmidt den
Unterschied zwischen philosophischer und christlicher Ethik definiert, der im
jeweiligen „Forum“ bestehe, das in der evangelischen Ethik „nicht nur die Öf-
fentlichkeit, aber auch nicht nur das Gewissen“, sondern „traditionell gespro-
chen ‒ Gott“ sei (321):

Dieses Forum, wofür Gott steht, kann auch nicht durch das Gewissen ersetzt werden. Gott
hat nämlich nicht nur eine formale Bedeutung ‒ ohne einer solchen ihre weitreichende
Bedeutung absprechen zu wollen. Er repräsentiert nicht nur eine höhere oder äußere Ins-
tanz, sondern er repräsentiert auch einen bestimmten Inhalt der Verantwortung. Verant-
wortung vor Gott in evangelischer Perspektive bedeutet, dass sie bezogen ist auf die
Erreichung der im Ursprung des Menschen von Gott gesetzte Bestimmung des Menschen.
Er kann sich diese Bestimmung nicht selbst setzen. (Gräb-Schmidt 2002: 321)

Es wird deutlich, dass eine eigentümliche Form einer hybriden Fachsprache
zwischen rational-logischer Beweisführung und metaphysisch-postulierender
Affirmation zum Einsatz kommt. Der technisch-naturwissenschaftlichen, empi-
rischen Erkenntnis wird dabei einerseits ihre Gültigkeit abgesprochen, um theo-
logisch-transzendente Aussagen aufwerten zu können. Andererseits werden
positivistische Elemente einer technisch-nomothetischen Weltsicht umgekehrt
in die Reflexion über Glauben und Religion eingeflochten, wenn es etwa heißt: „Es
geht [...] beim Glauben um das Noch-nicht-Vollendetsein in Richtung auf Vollen-
dung. Damit ist im Glauben neben dem ethischen Impetus ein technischer Impetus
angelegt“ oder „[...] das christliche Menschenbild sieht den Menschen [...] unter
dem Vorzeichen technischer Begabung“ (Gräb-Schmidt 2002: 322). Gräb-Schmidt
äußert sich im Schlusskapitel ihres Buches explizit zur Rolle der Sprache im
theologischen Fachdiskurs. Hier entfaltet sie eine Theorie, in der sie dem in der
linguistischen Pragmatik entwickelten Begriff des „Sprachhandelns“ einen neuar-
tigen Begriff des „Denkhandelns“ zur Seite stellt. Ebenso wie das „Sprachhandeln“
könne das „Denkhandeln“ in konstatierende und performative Akte unterschieden
werden, so dass „das Phänomen des Gestaltwerdens der Tätigkeit durch Bezug auf
zukünftige Möglichkeiten durch den Begriff des performativen Denkhandelns er-
setzt werden“ könne (328‒329). Das „Denkhandeln“ sei jedoch keine Konkurrenz,
sondern eine Ergänzung des „Sprachhandelns“, insofern als der Gedanke nicht

322 10 Apologeten und Apostaten



das Wort ersetze. Das Verhältnis von „Sprachhandeln“ und „Denkhandeln“ erläu-
tert Gräb-Schmidt folgendermaßen:

Tätigkeit [...] ist sowohl etwas Denken und Sprechen Umfassendes. Dies ermöglicht die
Termini Denkhandeln und Sprachhandeln. Damit hätte das Sprachhandeln wie auch das
Denkhandeln wirklichkeitsbezeugende Funktion. Beide sind durch die Wirklichkeit her-
vorgerufen. Dabei kann nun die Wirklichkeit selbst in christlicher Terminologie als durch
das Wort hervorgerufen bzw. hervorrufend angesehen werden. Das wirklichkeitskonsti-
tuierende Geschehen im Sprachhandeln hätte seinen Grund im Wort, ebenso aber auch
das Denkhandeln, wobei allerdings das Sprachhandeln die direkte Abbildung des Wort-
geschehens bedeutete, während das Denkhandeln seinerseits das Sprachhandeln bereits
voraussetzt und die durch dieses eröffnete Wirklichkeit nun im Denken und Handeln ‒
im Denkhandeln ‒ ergreift und dadurch identifiziert, in der Weltgestaltung „dingfest“
macht, sie verobjektiviert. Das wirklichkeitsschaffende Geschehen durch das Wort ist vor
allem Denkhandeln. So geht das Sprachhandeln dem Denkhandeln voraus. [...] Damit ist
in der Tat alles Erkennen sprachlich verfasst und infolgedessen auch der technische Um-
gang des Menschen mit Welt gebunden an deren sprachliche Verfasstheit. Dies bedeutet:
Der Mensch erschafft sich mittels Technik nicht seine eigenen Möglichkeiten, sondern er
empfängt diese durch den im Sprachgeschehen eröffneten Möglichkeitsraum.

(Gräb-Schmidt 2002: 329)

Es bedarf einer Klärung, was diese Ausführungen für die theologische Fachsprache
implizieren. Mit dem Begriff des „Wortes“ nimmt Gräb-Schmidt unmittelbar Bezug
auf die Grundlagen der christlich-biblischen Überlieferungstradition, in der das
„Wort Gottes“ eine zentrale Rolle spielt. Das „Wort“ und damit das „Sprachhan-
deln“ sei, so Gräb-Schmidt, wirklichkeitskonstituierend und gehe dem „Denkhan-
deln“ voraus. Ohne das vorgängige „Sprachhandeln“ könne das „Denkhandeln“
demnach die Wirklichkeit nicht gestalten und die Welt nicht „verobjektivieren“.
Das hieße, dass ebenso wie das in der christlichen Überlieferung tradierte „Wort
Gottes“, insbesondere im Schöpfungsmythos, die objektive Realität erst durch
einen Akt des „Sprachhandelns“ erschaffen würde, somit auch die wissenschaft-
liche Fachsprache in der Theologie als „Sprachhandlung“ verstanden werden
könne, durch die in Form sprachlicher Äußerungen unterschiedlicher Art tran-
szendente „Denkhandlungen“ umgesetzt würden, die ihrerseits objektive Realität
herstellten. Dass es sich bei dieser Operation um eine gewagte Konstruktion han-
delt, liegt auf der Hand, da die Sequenz „Sprachhandlung → Denkhandlung →
Objektivierung“ im diametralen Gegensatz steht zur landläufigen umgekehrten
Forschungsprogression ‒ vom empirischen Beobachten der Realität über geistige
Reflexion und Theoriebildung (Denkhandeln) bis hin zur Versprachlichung in
wissenschaftlichen Vorträgen und Publikationen ‒, die den ohnehin von Gräb-
Schmidt mit Misstrauen betrachteten exakten Wissenschaften zugrunde liegt. Es
handelt sich offenbar um einen Versuch, die eigentliche Funktion von Wissen-
schafts- und Fachsprache in ihr Gegenteil zu verkehren und auf diese Weise der

10.3 Es kennzeichnet den Zustand der Sünde 323



theologischen Fachsprache eine erneuerte Legitimation zu verschaffen, die ihr
im allgemeinen gesellschaftlichen und akademischen Diskurs immer wieder ab-
gesprochen zu werden droht. Wenn objektive Realität bzw. „Verobjektivie-
rung“ durch eine dem Denkakt vorausgehende Sprachhandlung konstituiert
werden soll, dann verstünde sich die Fachsprache als eine Form des inspiri-
erten Schaffensaktes wie etwa bei der Anfertigung eines Kunstwerkes. Gräb-
Schmidt geht schließlich so weit, zu propagieren, dass der Mensch „sich mit-
tels Technik nicht seine eigenen Möglichkeiten“ erschaffe, sondern er emp-
fange diese „durch den im Sprachgeschehen eröffneten Möglichkeitsraum“
(2002: 329). Implizit wird hier eine Gleichsetzung von technischer, naturwis-
senschaftlicher und theologischer Fachsprache vollzogen, wenn selbst die
Umsetzung naturwissenschaftlicher Erkenntnis in Technik und Technologie letzt-
lich als Konsequenz eines vorgängigen „Sprachgeschehens“ klassifiziert wird. Es
ist offensichtlich, dass die von Gräb-Schmidt erarbeitete sprachtheoretische Strate-
gie darauf abzielt, die dem Vorwurf der Unwissenschaftlichkeit ausgesetzte theolo-
gische Fachsprache wieder ‚gesellschaftsfähig‘ zu machen und ihr eine Stellung
zumindest auf Augenhöhe, wenn nicht eine Vorrangstellung gegenüber den em-
pirischen Wissenschaften zuzuweisen. Insofern erscheint es konsequent, wenn
Gräb-Schmidt kritische Fragen aufwirft, wie etwa: „Ist die Säkularisierung
(sabsicht) in ihren kulturtheoretischen Ambitionen der Toleranz und Freiheit
gescheitert?“ oder „Inwiefern wohnen der Säkularisierung selbst totalitäre Tenden-
zen inne?“ bis hin zu „Muss [...] das neuzeitliche Vernunftsubjekt abdanken?“
(2013: 98‒99). Sie selbst antwortet darauf in folgender Weise: „Offensichtlich reicht
die Orientierung an Rationalität, an Argumenten der Vernunft nicht aus, um die
Lebensbedingungen zu gestalten“. Ferner konstatiert sie: „Die Emanzipationsbe-
wegung der Säkularisierung ist nicht auf Kosten der Transzendenzverabschiedung
zu erhalten“ und „Weder der Gegensatz von Rationalität und Religion, noch der von
Säkularisierung und Religion ist haltbar“ (98‒100).

Grundsätzlich ist zu beobachten, dass sich zwei zentrale Tendenzen bemerkbar
machen, die in zwei entgegengesetzte Richtungen weisen: Mittels empirisierender
und rational nachvollziehbarer, naturwissenschaftlicher Diktion nachempfundener
sowie immer komplexer werdender Sprachkonstruktionen wird versucht, die Wis-
senschaftlichkeit der theologischen Fachsprache abzusichern. Umgekehrt lässt sich
die gegenläufige Tendenz einer neuen Subjektivierung, Mystifizierung und Spiritua-
lisierung im fachsprachlichen Diskurs ausmachen.

So vergleicht etwa Slenczka die Sprache der Theologie mit der Sprache der
Musik, wenn er folgendermaßen argumentiert:

[...] dass ein Mensch sich selbst und sein affektives Inneres im fremden Medium nicht nur
betrachtet, sondern wiederfindet und so [...] zu sich selbst gebracht wird, das verbindet

324 10 Apologeten und Apostaten



die Musik nicht nur mit der Theologie, sondern mit aller wahren Rede. Dass diese Wir-
kung letztlich unverfügbar ist, wissen jene musikalischen und rhetorischen Seelenkundi-
gen wie die Theologen, die an diesem Punkt vom ‚Heiligen Geist‘ sprechen und damit
nicht irgendetwas Abgehobenes meinen, sondern den eigentümlichen Vorgang der Über-
tragung von Emotionen. (Slenczka 2016: 140‒141)

Die „unverfügbare, wahre“ Rede, die der „Übertragung von Emotionen“ wie in
der musikalischen Werkrezeption diene, stellt ein solches antirationalistisches
Kommunikationsmedium dar, in dem der Anspruch auf wissenschaftlich-
rationale Nachvollziehbarkeit aufgegeben wird. Ähnlich äußert sich Walter
Helmuth Sparn (*1941, Systematischer Theologe an der Friedrich-Alexander-
Universität Erlangen), der es als „christliche Aufgabe“ bezeichnet, eine „über
die persönliche Erfahrung hinausgehende [...] Zeitansage“ zu vollziehen, die
als „Ansage der bösen oder der guten Zeit“ [...] eine Äußerung der Erfahrung
der Führung durch Gott“ darstelle und „keine Faktenbehauptung, sondern
eine Sinndeutung der gemeinsamen guten und schrecklichen, oft noch un-
deutlichen, unbegreiflichen oder strittigen Erfahrungen“ sei; diese „Zeitan-
sage“ sei darüber hinaus „eine prophetische, anspruchsvoll aber fehlsam“
(Sparn 2000: 119). Aufgabe der theologischen Fachsprache sei es somit, über
die rationale Reflexion hinaus, nicht zwingend faktenbasierte „Sinndeutun-
gen“ zu vermitteln, die keinen Anspruch auf wissenschaftliche Messbarkeit
erheben müssten. Eine vergleichbare Skepsis gegenüber rationaler Erkenntnis
findet sich auch bei Reiner Anselm (*1965, Systematischer Theologe an der
Ludwig-Maximilians-Universität München), demzufolge „die Reichweite ratio-
naler Entscheidungen begrenzt ist“ (Anselm 2000: 49) und es heute „nicht die
Opposition, sondern gerade das Bündnis mit Aufklärung und Wissenschaft“
zu sein scheine, „das insbesondere dem protestantischen Christentum Probleme be-
reitet und seine gesellschaftliche Relevanz in Frage stellt“ (52). Christlicher Glaube
vermöge demgegenüber „mit den tiefen Ambivalenzen und Begrenztheiten des
Menschen und damit auch mit den Grenzen der technischen Rationalität umzuge-
hen“ (54). In Bezug auf die theologische und religiöse Sprache führt Anselm aus:

Von dieser spezifischen Botschaft des Christentums lässt sich nur in Bildern und auch
nur in Paradoxien sprechen. Darin liegt aber keine Schwäche, sondern, im Gegenteil, ge-
rade die Stärke des christlichen Glaubens. Die gleichnishafte, erzählende und uneigentli-
che Sprechweise korrespondiert in zweifacher Hinsicht dem spezifischen Heils- und
Erlösungsbedürfnis, um dessentwillen sich Menschen auch und gerade in modernen Ge-
sellschaften der Religion zuwenden und das die bleibende Aktualität von Religion aus-
macht. Religiöses Heil lässt sich nicht vollständig in univoke, präzis beschreibende
Sprache fassen. Der Sachbezug, der hier thematisch werden soll, überschreitet immer
die Möglichkeiten logisch-sprachlicher Darstellung. (Anselm 2000: 57)

10.3 Es kennzeichnet den Zustand der Sünde 325



Das „Sprechen in Bildern und Paradoxien“, das hier auch als „uneigentliche
Sprechweise“ umschrieben wird, wird in seinen die rational-logische Sprache kon-
trastierenden Eigenschaften als „Stärke“ betrachtet. Eine solche Irrationalisierung
von religiöser Sprache allgemein und implizit der theologischen Fachsprache steht
im Widerspruch zu gegenwärtigen akademischen Gepflogenheiten, kann aber als
eine Art trotzige Selbstverortungsstrategie angesehen werden, mit deren Hilfe die
Zwitterstellung der Theologie als institutionalisierte Universitätslehre auf der einen
und metaphysische, überrationale Themen erforschende Disziplin auf der anderen
Seite legitimiert werden soll.

Dasselbe Dilemma unterzieht Jörg Lauster (*1966, Inhaber eines Lehrstuhls
für Systematische Theologie an der Ludwig-Maximilians-Universität München)
einer eingehenden Untersuchung. In einer Monographie zur theologischen
Deutungslehre (Religion als Lebensdeutung. Theologische Hermeneutik heute,
2005) verweist er darauf, dass der „Deutungsbegriff [...] keinem reduktionisti-
schen, sondern vielmehr einem apologetischen Interesse“ diene, „das die Be-
deutung der [...] christlichen Religion für das Leben des Menschen zu entfalten
versucht“ (9). Auch hier geht es um eine defensive Positionierung der wissen-
schaftlichen Theologie, in diesem Fall unter Bezugnahme auf die vor allem in
den Geisteswissenschaften grundlegende Hermeneutik als Lehre von der Deu-
tung kultureller, ästhetischer und sprachlicher Phänomene. Lauster räumt ein,
dass es „zum Wesen einer religiösen Deutung“ gehöre, „Sachverhalte, die ‚an
sich keinen Sinn‘ haben, mit Sinn zu versehen“ (15), und stellt die moderne Auf-
fassung zur Diskussion, der zufolge „zwischen Neuzeit und Christentum ein [...]
radikaler Bruch anzusetzen [sei], der letztlich durch keine hermeneutische Ver-
mittlungsleistung zu überbrücken“ sei (154).

Ein entscheidender Begriff, mit dessen Hilfe diesem Dilemma hermeneutisch
begegnet werden soll, ist auch bei Lauster wie bereits bei Axt-Piscalar die Plausibi-
lität, die die Rolle der wissenschaftlichen Nachvollziehbarkeit übernimmt. Da die
Plausibilität religiöser Inhalte nicht mehr „durch die Autorität einer sie verbürgen-
den Institution oder Tradition“ hergestellt werden könne, sei von ihr eine „lebens-
weltliche Evidenz“ zu fordern, die „als eine innere Form von Autorität [...] den
Rekurs auf äußere, institutionelle Autorität ablöst“ (166). Die „Plausibilität der je-
weiligen Argumente“ im theologischen Diskurs dürfe nicht das Risiko eingehen,
„den Transzendenzbezug der menschlichen Lebenswirklichkeit gänzlich [zu] kap-
pen“, und solle sich nicht „selbst in einer Sakralisierung der Ewigkeit abschließen“
(180). Bei der Plausibilität gehe es weniger um ein „Beweisen“ der religiösen Le-
bensdeutung als vielmehr um dessen „Einleuchten“ (183). Die „kollektive Ver-
dichtung von individuellen Ausdrucksformen“, das „‚Setting‘ von religiösen
Ausdrucksformen“, die „‚Erfahrungsgewohnheiten‘ und bevorzugten Vermittlungs-
medien“ (188), wie sie sich in der religiösen Überlieferung manifestierten, müssten

326 10 Apologeten und Apostaten



von den unterschiedlichen Subdisziplinen der wissenschaftlichen Theologie in ihrer
„Gegenwartsrelevanz“ im Hinblick auf „die Plausibilität christlicher Lebensdeu-
tung“ in ihrem Deutungspotenzial aktiviert werden (191‒192). Lauster erläutert, dass
christliche Begriffe und „Leitsymbole wie Schöpfung, Sünde, Gnade und Erlösung
[...] an sich blut- und lebensleer“ seien, „wenn nicht zum Sprechen gebracht wird,
welche Fragen und welche Antworten sich dahinter mit Blick auf die Lebenserfah-
rung verbergen“. Die Theologie müsse „plausibel machen, wie christliche Lebens-
deutungen noch heute helfen können, [...] den Zusammenhang von Lebensdeutung
und Lebenserfahrung so [zu] entfalten, dass der Deutungsgewinn durch die religiöse
Lebensdeutung plausibel wird“, sie müsse „die großen Leitsymbole des Christen-
tums [...] auf ihr Deutungspotenzial hin auslegen“ etc. (195). Plausibilität statt Wis-
senschaftlichkeit erscheint hier als ein Mittelweg zwischen entpersonalisierender
rationaler Verobjektivierung und lebensferner Rezitierung von überlieferten und ka-
nonisierten religiösen Begrifflichkeiten. Für die theologische Fachsprache
stellt der Begriff der Plausibilität einen Kompromissversuch dar, der geeignet
sein soll, sprachliche Vagheit, subjektivistische Positionierungen, begriffliche
Unschärfe und einen gewissen Toleranzbereich im Hinblick auf terminologi-
sche Präzision auch in der wissenschaftlichen Diskussion zuzulassen.

Eine von Plausibilität gekennzeichnete Fachsprache muss sich nicht voll-
ständig dem Verdikt der wissenschaftlichen Rigidität unterordnen, sondern
kann graduelle Abweichungen im Interesse einer aktualisierenden Elastizität
zulassen. Dabei favorisiert Lauster keinesfalls ein Abdriften in vor- oder außer-
wissenschaftliche Jargons oder inspirierte Erweckungsidiome, wenn er die von
ihm als fundamentalistisch verworfene sogenannte „Wort-Gottes-Theologie“
(Karl Barth, s. Kap. 6) kritisiert, die die biblische Überlieferung mit direkter An-
sprache Gottes identifiziere. Lauster stellt fest: „[...] diese hat in der theologischen
Landschaft Flurschäden hinterlassen [...]“ und polemisiert: „Die Remythisierung
der Gottesvorstellung, das beharrliche Insistieren darauf, dass Gott redet, stellt
eine geradezu gewaltsame Infantilisierung des Gottesbegriffs dar, die [...] weit hin-
ter das zurückfällt, was die christliche Tradition über Gott lehrt und bekennt“
(2008: 22). Unter Berufung auf den „prominentesten Kritiker der Schrift“, den grie-
chischen Philosophen Platon, stellt Lauster fest, „dass das frühe Christentum die
platonische Kritik der Schrift oder zumindest Vorbehalte gegenüber schriftlichen
Texten von Anfang an geteilt hat“ (28). Das Christentum sei keine „Buchreligion“
(29). In dieser kritischen Beurteilung der Schriftkultur und schriftlichen Fixierung
von Wahrheiten spiegelt sich Lausters Skepsis gegenüber einer zu stark an der bi-
blischen Texttradition orientierten theologischen Fachsprache, denn, so Lauster:

10.3 Es kennzeichnet den Zustand der Sünde 327



Die Gesamterscheinung einer Religion lebt von einer Vielzahl von Deutungsvollzügen und
Ausdrucksformen. Die prägenden Erlebnisse werden in heiligen Schriften verarbeitet, sie wer-
den im Kult inszeniert, sie werden in einer Reflexionsstufe, die wir Theologie nennen, auf
den Begriff gebracht. [...] Religiöse Deutungen sind einerseits kulturell vermittelte Konstruk-
tionen, mit denen Menschen eine bestimmte Dimension ihres Wirklichkeitserlebens unter
konstruktiver Anknüpfung an vorhandene Deutungsmuster in Sinnbildungsprozessen pro-
duktiv verarbeiten. D. h. aber andererseits nicht, Deutungen seien bloße Projektionen oder
gar Illusionen. Sie sind vielmehr Reaktionen und Antworten. (Lauster 2008: 36‒37)

Lauster spricht darüber hinaus von einem „multiperspektivischen Zugang“ zu
religiösen Inhalten, der nur in der „Einheit verschiedener Blickwinkel“ darzu-
stellen sei und im Widerspruch zu einer etwaigen „Verabsolutierung menschlicher
Ausdrucksgestalten“ stehe (2008: 56‒57). Auf diese Weise wird die ‚Plausibilitäts-
maxime‘ für die theologische Fachsprache noch einmal untermauert, indem, aus-
gehend von der seit Platon unterstellten Zweifelhaftigkeit einer die vermeintlich
absolute Wahrheit fixierenden Schriftkultur, die Monoperspektivität einer rigiden
Wissenschaftssprachlichkeit hinterfragt wird. Umgekehrt wird aber auch dem Ver-
dacht ausdrücklich widersprochen, mit dem hermeneutischen Ansatz werde in der
theologischen Fachsprache einer unwissenschaftlichen Beliebigkeit Vorschub ge-
leistet, zumal sich der theologische Diskurs auf einer maximalen Reflexionsstufe
bewege. Gegen eine Verabsolutierung der exakten naturwissenschaftlichen Welt-
sicht spricht sich auch Wolfgang Schoberth aus (*1958, Systematischer Theologe
und Dogmatiker an der Friedrich-Alexander-Universität Erlangen-Nürnberg); die-
ser lehnt jedoch das Kriterium der Plausibilität für die wissenschaftliche Fachdis-
kussion ab:

Diskursfähigkeit kann freilich nicht heißen, daß sich die theologische Rede vom Men-
schen an das anpaßt, was gegenwärtig als plausibel erscheinen mag; vielmehr geht es
um das Einüben der Fähigkeit, andere Perspektiven angemessen wahrzunehmen und die
eigenen zu artikulieren und zu präsentieren. (Schoberth 2006: 7)

Die theologische Anthropologie, mit der sich Schoberth auseinandersetzt, ziele „auf
die Entwicklung einer klaren und in den Konflikten der Gegenwart hilfreichen
christlichen Rede vom Menschen“ (2006: 7). Plausibilität wird bei Schoberth durch
eine reflektierte Multiperspektivität ersetzt, die naturwissenschaftliche, humanwis-
senschaftliche und theologische Sichtweisen aufgreift und in ein schlüssiges Ganzes
zu integrieren sucht. Es geht somit weniger um einen fachsprachlichen Kompro-
missbegriff als um ein widerspruchsfreies Nebeneinander von unterschiedlichen
sprachlichen Perspektivierungen. Naturwissenschaftliche Erkenntnisse, so gesteht
Schoberth zu, seien „von großer anthropologischer Relevanz“ und „unverzichtbares
Material für die anthropologische Reflexion“; wo sie diese Reflexion aber ersetzen
oder unnötig werden lassen wollten, liefen sie Gefahr, „Wissenschaftlichkeit“ zu
einem „bloßen Etikett“ verkommen zu lassen, „das selbst wieder notwendigerweise

328 10 Apologeten und Apostaten



‚subjektive‘ Positionen durch den Anschein des ‚Objektiven‘ der Kritik entziehen
soll“ (2006: 13).

Die häufig in der theologischen Gegenwartsfachsprache zu beobachtende Ten-
denz der summarischen Kritik an den exakten, empirischen Wissenschaften dient
hier nicht deren Diskreditierung, sondern der Gewährleistung der Gleichberechti-
gung humanwissenschaftlicher und theologischer Betrachtungsweisen. „Die bibli-
sche Rede vom Menschen“ sei „dadurch gekennzeichnet, daß sie in eigentümlicher
Weise offen bleibt und den Menschen nicht zu einem fixierbaren Gegenstand des
Denkens werden läßt“ (Schoberth 2006: 34). Schoberth steht hier für eine weitere
Ausrichtung der zeitgenössischen theologischen Fachsprache, der zufolge eine
nicht einander ausschließende Zweigleisigkeit der nur scheinbar kontrastierenden
Fachidiome exakter, ‚fixierender‘ auf der einen Seite und kontemplativer, ‚offener‘
Fachsprachen auf der anderen Seite möglich sein müsse.

Ein zunehmend in der theologischen Fachsprache vertretener Ansatz ist eine
direkte Übernahme von Elementen der nomothetischen Wissenschaftssprachen in
den fachtheologischen Sprachduktus. Dafür stehen exemplarisch, wenn auch auf
unterschiedliche Weise Friedrich Hermanni (*1958, Systematischer Theologe an
der Eberhard-Karls-Universität Tübingen) und Michael Moxter (*1956, Inhaber
eines Lehrstuhls für Systematische Theologie mit den Schwerpunkten Dogmatik
und Religionsphilosophie an der Universität Hamburg). In Metaphysik (Hermanni
2011) bedient sich Hermanni im Kontext einer Untersuchung des ‚Leib-Seele-
Problems‘, d. h. der Frage nach dem Zusammenhang von menschlicher Physis und
Anima, einer Fachsprache, die naturwissenschaftliche Kausalität, Präzision und
Monosemie zu simulieren sucht und vor direkten Exkursen in die Fachsprache der
empirischen Wissenschaft nicht zurückschreckt. Folgender Ausschnitt sei paradig-
matisch für Hermannis Vorgehen zitiert:

Genau besehen, besteht das Problem nicht darin, dass die kausale Einwirkung eines unkör-
perlichen Geistes oder nicht-physischer Zustände auf die physische Welt die Energieerhal-
tungsgesetze der Physik verletzen würde [...]. Denn der erste Hauptsatz der Thermodynamik
besagt zwar, dass in einem geschlossenen System die Energie konstant bleibt und nur in an-
dere Formen transformiert, nicht erzeugt oder vernichtet werden kann, aber er verbietet
keine offenen Systeme. Die interaktionistische Annahme einer Einwirkung nicht-physischer
Ereignisse und Zustände auf die physische Welt widerstreitet daher nicht den Erhaltungsge-
setzen der Physik, sondern erst dem zusätzlichen Prinzip, das zur Erklärung physikalisch be-
schriebener Vorgänge nur andere physikalisch beschriebene Vorgänge in Frage kommen. [...]
Dem Interaktionismus ist es bislang nicht gelungen, überzeugende empirische Belege für die
von ihm vorausgesagten Lücken in den physikalischen Kausalabläufen neurophysiologischer
Vorgänge zu liefern. Sollte sich daran nichts ändern, kann der interaktionistische Dualismus
aus empirischer Perspektive wohl kaum als eine akzeptable Lösung des Leib-Seele-Problems
gelten. (Hermanni 2011: 148‒149)

10.3 Es kennzeichnet den Zustand der Sünde 329



Hier wird der Versuch unternommen, theologische und spirituelle Sachverhalte
durch Anleihen aus der Terminologie der Physik zu beschreiben und zu analy-
sieren. Damit soll offenbar eine höhere wissenschaftliche Glaubwürdigkeit und
eine gleichberechtigte Position der theologischen Fachsprache gegenüber der
nomothetischen Wissenschaftssprache insinuiert werden. Merkmalhaft für die
naturwissenschaftliche Fachsprache sind neben Eindeutigkeit der Terminologie
und logischer Nachvollziehbarkeit der Gedankengänge auch Beschreibungen
von experimentellen Verifizierungen von Hypothesen und Versuchsaufbauten.
Hermanni bemüht sich, auch diese Charakteristik aus den naturwissenschaftli-
chen Fachsprachen in die theologische Fachsprache zu übertragen, wie fol-
gende ‚Versuchsanordnung‘ zeigt:

Angenommen, eine bestimmte Person, nennen wir sie Oskar, bleibt nach ihrem Tod in
Gottes Geist gegenwärtig, und Gott erweckt sie am jüngsten Tag aus seinem Geist zu
einem neuen leiblichen Leben. Nun scheint ein allmächtiger Gott den in seinem Gedächt-
nis präsenten Oskar aber auch ein zweites Mal auferwecken zu können. Wenn er das täte,
in welcher Beziehung würden dann die beiden auferweckten Oskars, Oskar 1 und Oskar
2, zum verstorbenen Oskar stehen? Ist nur einer von beiden Oskar? Sind sie es beide?
Oder ist es vielleicht keiner von beiden? Prüfen wir die Möglichkeiten. Man wird nicht
annehmen wollen, ausschließlich Oskar 1 sei mit Oskar identisch; denn sein berechtigter
Anspruch, der verstorbene Oskar zu sein, ist nicht größer als der von Oskar 2. Sind dem-
nach beide Oskar? Auch diese Annahme kommt nicht in Frage. Denn die zeitübergrei-
fende personale Identität ist offenbar eine eineindeutige Relation. Eine Person kann nur
mit einer einzigen künftigen Person identisch sein und umgekehrt (Eineindeutigkeitsprin-
zip). Es bleibt mithin nur eine Antwort übrig: Weder bei Oskar 1 noch bei Oskar 2 handelt
es sich um Oskar. Wenn Gott den in seinem Gedächtnis bewahrten Oskar zweimal aufer-
wecken würde, dann hätte er kurioserweise gar nicht Oskar auferweckt, sondern zwei
neue Personen geschaffen. Nun mag man entgegnen, dass Gott nicht so frivol wäre,
Oskar zweimal aufzuerwecken, obwohl er es als Allmächtiger könnte.

(Hermanni 2011: 188)

Die Verifizierung oder Falsifizierung von Hypothesen mithilfe scheinbar expe-
rimenteller imaginierter Konstellationen wirkt im vorliegenden Kontext, in
dem es um theologische Grundbegriffe wie Auferstehung der Toten, Wieder-
fleischwerdung, Allmacht Gottes etc. geht, nahezu grotesk. Die Übernahmen
etwa des Terminus der aus der mathematischen Logik entlehnten Eineindeu-
tigkeit (Bijektivität), des in den Bereich der Psychologie verweisenden Begrif-
fes der zeitübergreifenden personalen Identität, des Verfahrens der Überprüfung von
Hypothesen oder der aus der Sprache der experimentellen Naturwissenschaften
übernommenen Formel „nennen wir sie ...“ für die Benennung von Variablen mit
theologisch-spekulativen Begriffen entbehren nicht einer gewissen Komik. Die bei
Hermanni vollzogene Anverwandlung naturwissenschaftlicher fachsprachlicher
Methoden und Begrifflichkeiten kann nicht darüber hinwegtäuschen, dass hier

330 10 Apologeten und Apostaten



zwei weitgehend inkompatible Sprachsysteme miteinander verbunden werden sol-
len, was eher eine inkohärente sprachliche Emulsion als ein homogenes Sprach-
ganzes erzeugt.

Naheliegender ist Michael Moxters fachsprachliches Vorgehen, der in sei-
nen Studien zur Kulturtheologie mit dem Titel Kultur als Lebenswelt (2000)
unter Verweis auf Paul Ricœur konstatiert, „daß man sich im Zeichen bzw. in
der Sprache der unmittelbaren Präsenz entzieht und daß man im Gebrauch der
Wörter ihren unmittelbaren Sinn durch den je aktuellen Kontext begrenzt, also
nur einige ihrer Sinndimensionen vergegenwärtigt, andere aber ‚überdeckt‘“
(349). Unter Berufung auf Tillich präzisiert Moxter die Aufgabe der „kulturtheo-
logischen“ Fachsprache folgendermaßen:

Nicht die Kopräsenz des Sinnganzen, sondern die Drift der Zeichen, durch die sich der
semiotische Prozeß von Totalität unterscheidet, stellt das Basisphänomen dar, an dem
sich eine Theologie der Kultur entwirft. Der christliche Glaube partizipiert nicht nur am
Kulturprozeß. Er vollzieht zugleich die Reflexion dieses Prozesses, indem er die unhinter-
gehbaren symbolischen Formen als Darstellungsformen von Differenzbewußtsein begreift
und sie entsprechend gebraucht. [...] Durch den Übergang von Präsenz in Repräsentation,
der erst mit dem Schritt vom Vorstellungsbegriff zum Begriff der Zeichenreihe vollständig
vollzogen wird, ergibt sich eine Basis, auf der das Phänomen des konstitutiven Sinnüber-
schusses an der Schnittstelle zwischen der phänomenologischen Intentionalitätsanalyse
und einer an Peirce anschließenden Kultursemiotik rekonstruiert werden kann.

(Moxter 2000: 408)

Mit der Verbindung von Theologie und Kulturwissenschaften bzw. Kulturtheo-
rie bleibt Moxter im Bereich der Humanwissenschaften, nimmt aber ebenfalls
eine Anverwandlung an eine gesellschaftlich und universitätspolitisch gegen-
wärtig expandierende und generell als zeitgemäß propagierte Disziplin vor. Für
die theologische Fachsprache bedeutet dies, dass sie Anteil an der allgemeinen
semiotisch-kulturellen Praxis der symbolischen Darstellung von Sinnzusam-
menhängen haben kann.

Moxter gelingt es dadurch, ohne eine ohnehin problematische Orientierung an
nomothetischen Wissenschaften zu forcieren, die theologische Fachsprache in
einem aktuellen, gesellschaftlich als relevant angesehenen Diskurszusammenhang
zu verorten. Dabei bedient er sich einer theologisch-geisteswissenschaftlichen
Hybridsprache, die ihre akademische Daseinsberechtigung aus einer Mixtur von
kultur-, geisteswissenschaftlicher und theologischer Terminologie zieht und nicht
zuletzt auch durch eine gewisse, in den Human- und Kulturwissenschaften übliche
begriffliche und diskursive Hermetik gekennzeichnet ist:

Daß dieses Projekt einen triadischen Zeichenbegriff mit einem trinitarischen Gottesbegriff in
Beziehung setzt, läuft auf den Vorschlag hinaus, nicht nur das Verhältnis von Religion und
Kultur [...] als Focus einer kulturtheologischen Arbeit zu begreifen, sondern auch am Ort der

10.3 Es kennzeichnet den Zustand der Sünde 331



Gotteslehre das Problem der Vermittlung mit der kulturell bestimmten Wirklichkeit aufzuneh-
men. Das mit den Mitteln eines dreistelligen Zeichenbegriffes beschriebene Kulturphänomen
und die trinitarische Wirklichkeit Gottes erscheinen in dieser Skizze allerdings nicht unter
der Regie eines Korrelationsansinnens. Nichts zwingt, die Beschreibung der wahrnehmbaren
Phänomene in der Grammatik des christlichen Glaubens zu vollziehen. Nichts kann aber
auch die theologische Reflexion hindern, am Ort einer trinitarisch verstandenen Pneumatolo-
gie das Thema als ihr eigenes wiederzuerkennen, das sich in der Wahrnehmung der Kultur
nicht suspendieren läßt: den Überschuß an Unbestimmtheit, dessen das Leben bedarf, ge-
rade wenn es sich als ein (so oder so bestimmtes) gegeben ist. In diesem Sinne tritt neben die
Erkenntnis vorgebener [sic!], kulturell imprägnierter lebensweltlicher Gewißheit und neben
die kritische Diagnose stets ambivalent bleibender kultureller Ordnungen auch die Einsicht
in den Bedarf an neuen Vagheiten. Die kulturell marginalisierte Theologie kann die systema-
tische Reflexion des christlichen Glaubens nicht leisten, ohne in dieser dreifachen Perspek-
tive an die Phänomene der Kultur zu erinnern. (Moxter 2000: 408‒409)

Der Textauszug ist ein sprechendes Beispiel für eine scheinbar auf logischen
Schlussfolgerungen beruhende, vermeintlich terminologisch akkurat durch-
geführte Sachanalyse. Bei näherem Hinsehen entpuppt sich die Argumenta-
tion jedoch als von einer gewissen Beliebigkeit geprägt, die nur vorgeblich
wissenschaftlich strukturiert ist. Dieser Effekt wird etwa durch die willkürlich
erscheinende Parallelsetzung des christlichen Dreieinigkeitsdogmas mit dem
aus der Semiotik übernommenen und auf Charles Sanders Peirce zurückge-
henden triadischen Zeichenmodell erzielt. „Triadisch“, „trinitarisch“ und
„dreifach“ sind dabei nur auf der sprachlichen Oberfläche korrespondierende At-
tribute, die aber in ihrem denotativen Bedeutungsgehalt keine unmittelbare Identi-
fizierung miteinander rechtfertigen. Zwar spricht sich Moxter einerseits explizit für
einen „Bedarf an neuen Vagheiten“ aus, kleidet diese Forderung jedoch in ein
sprachliches Gewand, das einem System von aufeinander bezogenen und durch
logisch-rationale mentale Operationen miteinander verknüpften Begriffen ähnelt,
die in letzter Konsequenz aber nur scheinbar semantisch aussagekräftig sind.

10.4 Fazit

In der Gesamtschau zeigt sich, dass die Fachsprache der neueren protestantischen
Theologie im wiedervereinigten Gesamtdeutschland und seit der Jahrtausend-
wende von einem unübersichtlich erscheinenden Nebeneinander von Strömungen
geprägt ist. Von einer neuen Spiritualität und weitgehenden Verwerfung des objek-
tiven Wahrheits- und Welterklärungsanspruchs der Naturwissenschaften bis hin
zu einer pseudonaturwissenschaftlichen ‚exakten Theologie‘ finden sich disparate
Ansätze in der akademisch-theologischen Wissenschaftssprache. Revisionistische
Ausrichtungen, die durch die ‚völkische‘ Theologie kompromittierte Traditionsli-

332 10 Apologeten und Apostaten



nien wieder zu beleben versuchen, koexistieren mit hybriden Terminologien, die
Begrifflichkeiten aus unterschiedlichsten geistes-, kultur-, sozial- und sogar
technikwissenschaftlichen Disziplinen in die theologische Fachsprache zu in-
tegrieren bemüht sind. Beim Versuch, übergreifende Gemeinsamkeiten in der
aktuellen theologischen Fachsprachenlandschaft auszumachen, erscheinen
dennoch bestimmte Aspekte als Bindeglieder, die neben der zu beobachten-
den Vielgestaltigkeit Berührungspunkte erkennen lassen.

Wesentliche Entwicklungen in der theologischen Fachsprachenverwen-
dung sind offenbar der Tatsache geschuldet, dass etliche Theologen sich im
akademisch-institutionalisierten Umfeld, in dem sie agieren, einem erhöhten
Selbstlegitimierungsdruck ausgesetzt sehen. Dies hängt damit zusammen, dass
Geisteswissenschaften generell, insbesondere aber die konfessionell gebundene
Theologie, in der gesellschaftlichen und akademischen Wahrnehmung als subjek-
tivistische, arbiträre Disziplinen unter einem Generalverdacht stehen, dass sie für
den gesellschaftlich-technischen Fortschritt nur von begrenzter Relevanz seien.
Diese zunehmende Randständigkeit im akademisch-wissenschaftlichen interdiszi-
plinären Diskurs führt zu defensiven Reflexen unterschiedlicher Art, die sich auch
in der Fachsprache manifestieren. Dazu gehören mehr oder weniger evidente An-
näherungen an Terminologien und lexikalische wie grammatische Gebrauchsfre-
quenzen außertheologischer Fachsprachen, skeptische bis ablehnende Attitüden
gegenüber der Gültigkeit und objektiven Welthaltigkeit von Forschungsresultaten
nomothetischer Wissenschaften oder auch Rückzugsbewegungen in überholte,
scheinwissenschaftliche oder hermetisch-kryptische Fachidiome.

10.4 Fazit 333



11 Schlussbetrachtung

Zwischen den beiden im Folgenden zitierten Zitaten von Adolf von Harnack
und Jörg Lauster liegen mehr als einhundert Jahre protestantischer theologi-
scher Fachsprachengeschichte mit allen ihren wissenschaftlich-kognitiven,
ideologischen, semantisch-pragmatischen, stilistischen, zeitbedingten Entwick-
lungen und Veränderungen:

In den Kreisen des gedrückten und armen Volkes, in dieser großen Masse von Not und
Übel [...] − in diesem Volke hat es [...] Kreise gegeben, die mit Inbrunst und unerschütter-
licher Hoffnung an den Zusagen und Tröstungen ihres Gottes hingen, in Demut und Ge-
duld wartend auf den Tag, da ihre Erlösung kommen werde. Oft zu arm, um auch nur die
dürftigsten kultischen Segnungen und Vorteile erwerben zu können, gedrückt und gesto-
ßen [...] waren sie aufgeschlossen und empfänglich für Gott. (Harnack 1950 [1900]: 55)

Die Gesamterscheinung einer Religion lebt von einer Vielzahl von Deutungsvollzügen
und Ausdrucksformen. [...] Religiöse Deutungen sind einerseits kulturell vermittelte Kon-
struktionen, mit denen Menschen eine bestimmte Dimension ihres Wirklichkeitserlebens
unter konstruktiver Anknüpfung an vorhandene Deutungsmuster in Sinnbildungsprozes-
sen produktiv verarbeiten. D. h. aber andererseits nicht, Deutungen seien bloße Projektio-
nen oder gar Illusionen. Sie sind vielmehr Reaktionen und Antworten.

(Lauster 2008: 36‒37)

Der Vergleich der zwei Textabschnitte verdeutlicht exemplarisch auf den ersten
Blick das Ausmaß des Wandels, den die theologische Fachsprache in einem
Jahrhundert durchlaufen hat. Sicherlich könnte man einwenden, dass eine sol-
che Gegenüberstellung in fast allen Wissenschaftssprachen, insbesondere im
humanwissenschaftlichen Bereich, einen ähnlichen Kontrast zu Tage fördern
würde. Dies gilt zweifellos auch und vor allem für literarische und semiliterari-
sche Texte, die epochentypischen Stilwandlungen unterworfen sind. In der wis-
senschaftlichen Fachsprache sollte jedoch eher davon ausgegangen werden,
dass sprachliche Besonderheiten, Personalstile oder auch Zeitmoden weniger
ins Gewicht fallen, da sie der überindividuellen, nachvollziehbaren und objek-
tivierbaren Erkenntnissuche dient. Insbesondere in der den biblischen Urquel-
len und dem ‚Wort Gottes‘ besonders verpflichteten protestantischen Theologie
könnte es naheliegend erscheinen, eine gegenüber Zeitströmungen und mit diesen
verbundenen sprachlichen Wandlungen weitgehend resistente Fachsprache vorzu-
finden, zumal die Forschungsgegenstände ‒ die Inhalte des christlichen Glaubens
und seiner Überlieferung ‒ gleich bleiben und weniger als in anderen Wissen-
schaften vom Wandel durch neue Erkenntnisse und Entdeckungen konditioniert
sein dürften. Es ist offensichtlich, dass auch die theologische Wissenschaft ihre In-
halte immer neuen Generationen von Adressaten in jeweils den Zeitläuften unter-

Open Access. ©2022 Joachim Gerdes, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110770193-011

https://doi.org/10.1515/9783110770193-011


worfenen historisch-gesellschaftlichen Kontexten vermitteln muss. Dennoch kreist
sie dabei um einen immer gleichen Kern von religiösen Grundüberzeugungen
und Erkenntnissen. Insofern erstaunt es umso mehr, dass die protestantisch-
theologische Fachsprache, wie gezeigt werden konnte, offenbar in besonders
eklatanter Weise auf Zeitumstände und deren spezifische Sprach- und Denkmus-
ter reagiert. In den acht auf jeweils einen historischen Zeitraum bezogenen Kapi-
teln dieser Untersuchung wurde dies immer wieder deutlich.

So zielte die ‚kulturprotestantische‘ Theologie eines Adolf von Harnack und
seiner Zeitgenossen noch darauf ab, mit den sprachlichen Stilmitteln ihrer Epo-
che den Bestand christlich-religiösen Traditionswissens einer über die Gelehr-
tenwelt hinausreichenden breiteren Öffentlichkeit zu vermitteln, dieses Wissen
institutionell zu verwalten, didaktisch aufzubereiten und auch wortreich und
gelegentlich romantisierend zu popularisieren. Ganz anders stellt sich der fach-
sprachliche Impetus der von Karl Barth ins Leben gerufenen und von zahllosen
Schülern und Anhängern aufgegriffenen „dialektischen Theologie“, „Wort-Gottes-
Theologie“ oder „Theologie der Krisis“ dar. Hier wird die Fachsprache zu einem In-
strument der emphatischen Erweckung, der inspirierten Eindringlichkeit, aber auch
der autoritären Drohgebärde gegenüber denjenigen, die am Absolutheitsanspruch
der göttlichen Wahrheit zweifeln und christliche Glaubensinhalte aus unterschiedli-
chen Intentionen ihrer unteilbaren Heiligkeit zu entkleiden streben. Damit wird
auch von der „dialektischen Theologie“ unfreiwillig der ideologisierten theologi-
schen Fachsprache der ‚völkischen‘ Theologie stilistisch-rhetorisch der Boden berei-
tet. Denn sowohl der nationalistisch-pathetische Ton der politischen Rechten und
der Nationalsozialisten als auch die ekstatische Sprache der religiösen Emphase do-
minieren den Jargon der gleichgeschalteten Theologie von 1933 bis 1945. Daraus ent-
steht eine semantisch äußerst ambige Fachsprache, in der sich die Sprache der
religiösen Verkündigung und der politischen Propaganda gegenseitig durchdringen.
Mit Mitteln der semantischen Ambiguität operieren aus ganz anderen Gründen auch
Repräsentanten des theologischen Widerstandes. Hier geht es um eine doppelbödige
Sprache, die Standpunkte der Kritik und der Opposition mittels einer unpolitisch
scheinenden Wissenschaftsterminologie verhüllen und damit weniger angreifbar
werden lassen sollen. Wie schon nach der Katastrophe des Ersten Weltkrieges findet
nach dem Ende der NS-Diktatur und des Zweiten Weltkrieges in der theologischen
Fachsprache eine erneute Zäsur statt: Die Fachsprache bedarf einer radikalen Neu-
ausrichtung, einerseits um sich klar von der doktrinären, rückwärtsgewandten, ideo-
logisch kompromittierten Sprache der NS-Zeit zu distanzieren, andererseits um die
wissenschaftlich-theologische Diskussion den Herausforderungen der modernen
Existenz zu öffnen. Diese unvermeidliche Auseinandersetzung der protestantischen
Theologie mit aktuellen Themenstellungen führt in der zweiten Hälfte des 20. Jahr-
hunderts in der bundesdeutschen Theologie zu einer durch den weltanschaulichen,

11 Schlussbetrachtung 335



ideologischen und militärischen Wettstreit des Kalten Krieges und die Auseinan-
dersetzung um den Holocaust ausgelösten neuen Politisierung der Fachsprache,
in der handlungsorientierte, autoritätsskeptische und sprachkreative Elemente
eine zentrale Rolle spielen. Im Gegensatz dazu muss die protestantische theologi-
sche Fachsprache im sozialistischen deutschen Staat einen Mittelweg zwischen
überlebensnotwendiger Anpassung an die aufoktroyierte Staatsdoktrin und Auf-
rechterhaltung einer unabhängigen christlich-religiösen Kommunikation finden,
was angesichts der staatlich-ideologischen Unterwanderung kirchlicher und uni-
versitärer Institutionen zu einer linguistisch-pragmatischen Gratwanderung gerät.
Die gesamtdeutsche protestantisch-theologische Fachsprache am Übergang zum
21. Jahrhundert sieht sich schließlich vor eine Reihe von grundsätzlichen Heraus-
forderungen gestellt, die u. a. unter die Begriffe Pluralismus, Positivismus und
Relativismus subsumiert werden können: Das Ende der Unterteilbarkeit des ge-
sellschaftlichen Umfeldes in relativ eindeutige ideologische Zuordnungen führt
hier zu einer Vielzahl von miteinander konkurrierenden zentrifugalen Tenden-
zen; die allgegenwärtige Vorherrschaft von rationalistischen, empiriebasierten
und naturwissenschaftlichen Welterklärungsprinzipien bewirkt einen massiven
Selbstbehauptungsdruck, insbesondere auf die theologischen Grundlagenwis-
senschaften wie alt- und neutestamentliche Exegese und Systematik, dem jeweils
entweder durch eine Tendenz zur Verobjektivierung und sprachlichen Orientie-
rung an den Natur- und Technikwissenschaften begegnet wird oder durch eine
Einkapselung in einen spirituell geprägten neuen Subjektivismus. Schließlich
bleibt der gemeinhin sich verbreitende Skeptizismus gegenüber in der Vergan-
genheit als unverrückbar angesehenen Mythen und religiösen Grundprinzipien
auch in der theologischen Fachwissenschaft nicht ohne Folgen. Das Spektrum
erstreckt sich dabei von einer weitgehenden Säkularisierung auch der theologi-
schen Fachsprache bis hin zu einer Rückwendung zu überholten und teils kom-
promittierten Sprachtraditionen.

Gerd Lüdemann bringt die Problematik des aktuellen Status der institutio-
nalisierten Universitätstheologie auf den Punkt, wenn er zu bedenken gibt,
dass „die Plausibilität der christlichen Religion“ abnehme und „die theologi-
schen Wissenschaften [...] in Öffentlichkeit und Universität zunehmend den
Kredit als akademische, staatlich bezahlte Disziplinen“ verspielten (1998: 7).
Die protestantische Theologie befindet sich insofern in einem Rückzugsgefecht,
das sich unweigerlich in der Fachsprache in Form von Strategien zur Bewah-
rung und Steigerung der gesellschaftlichen Relevanz niederschlägt.

Dass die Sprache der theologischen Wissenschaft überhaupt als spezifische
Fachsprache im Rahmen der germanistischen Fachsprachenforschung betrach-
tet und analysiert werden kann, liegt darin begründet, dass die Theologie, wie
Hans Waldenfels feststellt, „ihre lange behauptete Stellung als ‒ höchstens mit

336 11 Schlussbetrachtung



der Philosophie konkurrierende ‒ Universalwissenschaft verloren hat und selbst
zu einer Wissenschaft unter anderen geworden ist“ (1993: 181). Mit dem Verlust
des Status der Universalwissenschaft wird auch die Theologie zu einer Disziplin,
die sich mit einem abgrenzbaren Teilbereich der menschlichen Existenz auseinan-
dersetzt. Dieser Teilbereich ist die Sphäre der christlichen Religion, des evangeli-
schen Glaubens und im weitesten Sinne des protestantischen Lebensentwurfes.
Diesbezüglich konstatiert Waldenfels: „Weithin wird der Theologie nicht mehr die
Rede von Gott abverlangt, sondern ein Beitrag [...] zu einem die Würde des Men-
schen aber auch seinen Lebensraum, die Natur, achtenden Leben“ (1993: 193). Ein
solches von außen an die Theologie herangetragenes, ihr „abverlangtes“ Anliegen
entspricht aber keinesfalls dem Selbstverständnis der Theologie, die ja in ihrer
Selbstwahrnehmung nach wie vor auf das Leben, den Menschen und seine Veror-
tung im göttlichen Schöpfungsdasein als unteilbarem Ganzen ausgerichtet ist und
sich, auch in ihren Teildisziplinen, nicht etwa zu einer Spezial- oder Nischenwis-
senschaft reduzieren lassen, sondern vielmehr ihren Letzterklärungsanspruch bei-
behalten will und muss. Insofern kann auch die Fachsprache der Theologie sich
nicht in einen hochspezialisierten Bereich der fachspezifischen Diktion und Termi-
nologie zurückziehen, sondern wird am gesamtgesellschaftlichen Diskurs teilzu-
nehmen und diesen mitzuprägen gezwungen sein. Letzterer verlagert sich jedoch
im Laufe des 20. Jahrhunderts zunehmend in Richtung einer Dominanz der empiri-
schen Wissenschaften. Wenn Waldenfels postuliert, dass „Zugehörigkeit zum geis-
tes- und kulturwissenschaftlichen Bereich [...] für die Theologie Partizipation am
dort gebräuchlichen Sprachverhalten“ (Waldenfels 1993: 199‒200) bedeute, dann
greift dies zu kurz, insofern als theologische Fachsprache sich als für alle Grund-
fragen der Existenz zuständige ‚Lebenswissenschaft‘ keinesfalls eindeutig im kul-
tur- und geisteswissenschaftlichen Feld verorten lässt und sich, zumindest in
jüngster Zeit, nicht von natur- und technikwissenschaftlichen Diskursen ausschlie-
ßen lassen will. Es handelt sich daher um eine Fachsprache, die sich zwischen
den zwei extremen Polen der Anmaßung eines Universalerklärungsstrebens und
einer spekulativen Tendenz zu esoterischer Beliebigkeit verorten lässt.

Aus diesem Befund leitet sich die Frage ab, ob eine theologisch-wissenschaftliche
Fachsprache aufgrund des Charakters ihrer Erkenntnisfindungsprozesse notwendig
politische und ideologische Standpunkte einnehmen muss, wodurch sie zwangsläufig
ins Fahrwasser zeitgeschichtlicher und epochenspezifischer Sprachkonventionen,
Sprachideologien und weltanschaulicher ‚Jargons‘ gerät. Umgekehrt ließe sich die
Frage stellen, ob in der theologischen Fachsprache, genauso wie bei anderen
Fachsprachen, die ausschließlich der objektiven Erkenntnis verpflichtet sein dür-
fen, ein politisches Neutralitätsgebot Gültigkeit haben kann und soll. Die vorlie-
gende Untersuchung hat gezeigt, dass diese Fragestellungen folgendermaßen
beantwortet werden können: Die protestantisch-theologische Fachsprache er-

11 Schlussbetrachtung 337



weist sich in der Gesamtschau in immensem Ausmaß als von außerfachlichen
Diskursen geprägt und scheint auch generell keine Abgrenzung von fachfremden
Sprachfigurationen als notwendig anzuerkennen. Diese Affinität betrifft sowohl
historische Herrschaftskonstellationen als auch vorherrschende gesellschaftlich-
politische Diskursmuster. Als aktuelle Beispiele können in jüngerer Zeit die anti-
diskriminatorischen Diskussionen um geschlechter- und gendergerechte Sprache
angeführt werden, die jeweils auf breiter Front im öffentlichen Diskurs geführt
wurden. Andere wissenschaftliche Fachsprachen wurden von diesen sprachpoliti-
schen, gelegentlich auch sprachideologischen Auseinandersetzungen kaum berührt;
in der theologischen Fachsprache sind sie hingegen aufgegriffen und vehement dis-
kutiert worden und haben schließlich nicht zuletzt zu Bemühungen geführt, die
Bibel ‒ als den eigentlichen Grundtext aller theologisch-fachsprachlichen Diskussion
‒ nach entsprechenden Vorgaben zu interpretieren und zu modifizieren.1 Die zu be-
obachtende weitreichende Affizierbarkeit der theologischen Fachsprache durch au-
ßerfachliche Elemente und die Tatsache, dass sie stärker als andere Fachsprachen
der Tendenz zu einer ideologischen Vereinnahmung und damit letztlich auch zur
Übernahme totalitärer Rhetorik ausgesetzt ist, sind nicht zu übersehen, zumal
gründlich belegt werden konnte, dass sich die theologische Fachsprache unter staat-
lich verordnetem ideologischem Druck in Teilen vorauseilend und geschmeidig an-
passt (vgl. Kap. 4, 5 und 9). Umgekehrt proportional zur geistig-ideologischen
Freiheit der historisch-politischen Zeitumstände scheint ihr hingegen eine Tendenz
zu einer zunehmenden sprachlichen Emphatisierung und Radikalisierung eigen zu
sein (vgl. Kap. 4, 8 und 10). Ursache für dieses Phänomen ist sicherlich maßgeblich
die der religiösen Sprache inhärente Affinität zu semantisch-pragmatischen Berei-
chen wie z. B. hierarchische Abhängigkeitsformen, fixierte Ordnungssysteme oder
apodiktische Verhaltensvorgaben, die sich auch in der wissenschaftlichen Metaspra-
che niederschlägt. Hinzu kommt die semantische Vagheit oder Polysemie zahlrei-
cher zentraler, teils stark emotionsgeladener Begriffswörter der christlichen Religion
und Theologie, die in der politischen Sprache immer wieder zu Propagandazwecken
verwendet werden und im Zuge eines Rückkopplungseffektes in der theologischen
Fachsprache ihrerseits unwillkürlich mit verfälschenden Konnotationen verknüpft
werden oder auch bewusst sinnentstellend eingesetzt werden. Dem könnte entge-
gengehalten werden, dass eine gesellschaftspolitisch völlig neutrale theologische

1 Vgl. z. B. Klaiber und Rösel 2008, Streitpunkt Bibel in gerechter Sprache; Gössmann, Molt-
mann-Wendel und Schüngel-Straumann 2007, Der Teufel blieb männlich. Kritische Diskussion
zur „Bibel in gerechter Sprache“; Pemsel-Maier 2013, Blickpunkt Gender: Anstöß(ig)e(s) aus
Theologie und Religionspädagogik; Deylen 2019, Genderorientierte Bibeldidaktik auf der Basis
paulinischer Geschlechterkonstruktionen; Schüssler, Jost, Fischer, Groot, Navarro Puerto und
Valerio 2015, Feministische Bibelwissenschaft im 20. Jahrhundert und viele andere mehr.

338 11 Schlussbetrachtung



Fachsprache nicht aussagekräftig sein könne, da Religion grundsätzlich die Aufgabe
habe, handlungsorientierte Lebensleitlinien zu vermitteln; und nicht zuletzt stellt
das Theologiestudium die Berufsausbildung für Pastoren dar, die Glaubenswahrhei-
ten zu verkünden und zu vertreten haben. Dieses Argument ist insofern von der
Hand zu weisen, als es sich bei den theologischen Fakultäten nicht um Pfarrersemi-
nare oder praktische theologische Ausbildungsstätten handelt, sondern um ‒ den
anderen Fachbereichen gleichgestellte ‒ akademische Institutionen. Die theologi-
sche Fachsprache bewegt sich daher in einem Zwiespalt zwischen einem ihrer Mate-
rie inhärenten Anspruch auf absolutes spirituelles Wahrheitswissen und daraus
folgende Wahrheitsverkündigung auf der einen Seite und der Routine prämissefreier
Erkenntnissuche als unabdingbare Voraussetzung für wissenschaftliches Forschen
auf der anderen Seite.

Insofern ist davon auszugehen, dass eher von einem Nebeneinander von
ganz unterschiedlich akzentuierten Fachsprachen in der protestantischen Theo-
logie gesprochen werden kann, die je nach Epoche, Wissenschaftlerpersönlich-
keit und Denkschule deutlich voneinander abweichen. Fachsprache erweist sich
in der protestantischen Theologie weniger als ein Medium der semantisch verlässli-
chen, terminologisch eindeutigen und fachintern auf allgemein anerkannten Verein-
barungen fußenden Kommunikation. Vielmehr erscheint sie als ein Instrument
individueller Positionierung im Kontext des wissenschaftshistorischen, ideologi-
schen und gesellschaftspolitischen Umfeldes der jeweiligen Autoren und Forscher.
Fachsprache ist dabei keinesfalls nur Reflex eines gemeinsprachlichen epochen-
spezifischen Gebrauchs, sondern transportiert Einstellungen ihrer jeweiligen
Nutzer und lässt damit immer wieder ‒ auch unabhängig von fachspezifischen,
inhaltlichen Aspekten ‒ Einblicke in deren Strategien im Hinblick auf fachex-
terne Aussageintentionen zu. In der gegenwärtigen pluralistischen, multiformen,
säkularisierten, rationalistischen und autoritätsskeptischen Gesellschaft steht die
Sprache der protestantischen Theologie an einem Scheideweg zwischen dem Rück-
zug in eine traditionsverhaftete und damit zunehmend hermetische, gleichzeitig
nach außen undurchlässige Eingeweihtenrede und dem selbstzerstörerischen Aufge-
hen in einer wissenschaftsterminologischen Angleichung an akademische Diskurse
fachexterner intellektueller Disziplinen an Universitäten und Forschungsein-
richtungen. Im ersten Fall riskiert sie ihre Reduzierung auf einen religiösen
Fundamentalismus, der angesichts des heute vorherrschenden vernunftba-
sierten westlichen Denkmodells und darüber hinaus aufgrund des aktuellen
Wettstreits mit politisch instrumentalisierten und damit wirkmächtigen Fun-
damentalismen anderer Religionen zur Marginalisierung verurteilt ist. Im
zweiten Fall besteht das Risiko der Selbstverleugnung durch allmähliche Aufgabe
zentraler religiöser Überzeugungen und Gehalte der christlich-protestantischen
Konfession.

11 Schlussbetrachtung 339





Literatur

Albrecht, Jörn (2005): Übersetzung und Linguistik. Tübingen: Narr.
Albrecht-Birkner, Veronika (2018): Freiheit in Grenzen. Protestantismus in der DDR. Leipzig:

Evangelische Verlagsanstalt.
Althaus, Paul (1928): Kirche und Volkstum. Der völkische Wille im Lichte des Evangeliums.

Gütersloh: Bertelsmann.
Althaus, Paul (1933): Die deutsche Stunde der Kirche. Göttingen: Hubert & Co.
Althaus, Paul (1936a): Der Herr der Kirche. Predigten. Erstes Heft. Festbetrachtungen.

Gütersloh: Bertelsmann.
Althaus, Paul (1936b): Obrigkeit und Führertum. Wandlungen des evangelischen Staatsethos

in Deutschland. Gütersloh: Bertelsmann.
Althaus, Paul (1941): Der Herr der Kirche. Predigten, 25. Heft. Der Christenglaube und das

Sterben. Gütersloh: Bertelsmann.
Althaus, Paul (1946): Der Trost Gottes. Predigten in schwerer Zeit. Gütersloh: Bertelsmann.
Althaus, Paul (1953): Grundriß der Ethik. 2. Aufl. Gütersloh: Bertelsmann.
Althaus, Paul (1966): Der Brief an die Römer. 10. Aufl. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Anselm, Reiner (2000): Jesus Christus. Wahrer Mensch und wahrer Gott. In: Reiner Anselm

und Franz-Josef Nocke (Hrsg.), Was bekennt, wer heute das Credo spricht?, 47‒66.
Regensburg: Friedrich Pustet.

Arnhold, Oliver und Hartmut Lenhard (2015): Kirche ohne Juden. Christlicher Antisemitismus
1933–1945. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Assel, Heinrich (1994): Der andere Aufbruch: die Lutherrenaissance – Ursprünge, Aporien und
Wege: Karl Holl, Emanuel Hirsch, Rudolf Hermann (1920‒1935). Göttingen: Vandenhoeck
und Ruprecht.

Axt-Piscalar, Christine (2013): Was ist Theologie? Klassische Entwürfe von Paulus bis zur
Gegenwart. Tübingen: Mohr Siebeck.

Barth, Karl (1945): Eine Schweizer Stimme 1938–1945. Zollikon, Zürich: Evangelischer Verlag
A.G.

Barth, Karl (1961): Der Götze wackelt. Zeitkritische Aufsätze, Reden und Briefe von 1930 bis
1960. Berlin: Käthe Vogt.

Barth, Karl (1989 [1922]): Der Römerbrief (Zweite Fassung). 15. Aufl. Zürich: Theologischer
Verlag.

Barth, Ulrich (1992): Die Christologie Emanuel Hirschs: eine systematische und
problemgeschichtliche Darstellung ihrer geschichtsmethodologischen,
erkenntniskritischen und subjektivitätstheoretischen Grundlagen. Berlin, New York: De
Gruyter.

Barth, Ulrich (2003): Religion in der Moderne. Tübingen: Mohr Siebeck.
Barth, Ulrich (2004): Aufgeklärter Protestantismus. Tübingen: Mohr Siebeck.
Barth, Ulrich (2005): Gott als Projekt der Vernunft. Tübingen: Mohr Siebeck.
Bassarak, Gerhard (Hrsg.) (1975): Einheit und Frieden. Ökumenische Predigten. Berlin:

Evangelische Verlagsanstalt.
Becher, Ursula A. J. (2007): Periodisierung. In: Stefan Jordan (Hrsg.), Lexikon

Geschichtswissenschaft. Hundert Grundbegriffe, 234‒236. Stuttgart: Reclam.
Benz, Wolfgang und Walter H. Pehle (Hrsg.) (1994): Lexikon des deutschen Widerstandes.

Frankfurt a.M.: Fischer.

Open Access. ©2022 Joachim Gerdes, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110770193-012

https://doi.org/10.1515/9783110770193-012


Betz, Hans Dieter, Eberhard Jüngel, Bernd Janowski und Don S. Browning (2020): Religion in
Geschichte und Gegenwart 4 (RGG4), Tübingen: Mohr Siebeck, Online-Version: http://refe
renceworks.brillonline.com/browse/religion-in-geschichte-und-gegenwart (letzter Zugriff
20.10.2021).

Birkenauer, Renate (2012): NS-Deutsch. Vier Lesarten des Deutschen zwischen 1933 und 1945.
In: Gabriele Leupold und Eveline Passet (Hrsg.), Im Bergwerk der Sprache. Eine
Geschichte des Deutschen in Episoden, 245‒268. Göttingen: Wallstein.

Bonhoeffer, Dietrich (1933): Die Kirche vor der Judenfrage. In: Werke (DBW 12, 1997), 349–358.
Gütersloh: Kaiser.

Bonhoeffer, Dietrich (1968 [1933]): Schöpfung und Fall: Versuchung. München: Kaiser.
Bonhoeffer, Dietrich (1988 [1932]): Werke. Bd. 2. Akt und Sein. Transzendentalphilosophie und

Ontologie in der systematischen Theologie (hrsg. von Hans‒Richard Reuter). Gütersloh:
Kaiser.

Bonhoeffer, Dietrich (1997): Werke (DBW). 17 Bände und 2 Ergänzungsbände (hrsg. von
Eberhard Bethge et al.). Gütersloh: Kaiser.

Brackmann, Karl-Heinz und Renate Birkenhauer (1988): NS-Deutsch. „Selbstverständliche“
Schlagwörter aus der Zeit des Nationalsozialismus. Straelen: Straelener Manuskripte.

Braun, Herbert (1969): Jesus. Der Mann aus Nazareth und seine Zeit. Stuttgart: Kreuz.
Breil, Angelika (o.J.): Studien zur Rhetorik der Nationalsozialisten. (Fallstudien zu den Reden

von Joseph Goebbels). Bochum: Ruhr-Universität.
Brinker, Klaus (2001): Linguistische Textanalyse. Berlin: Erich Schmidt.
Bruch, Rüdiger vom (2006): Gelehrtenpolitik, Sozialwissenschaften und akademische Diskurse

in Deutschland im 19. und 20. Jahrhundert. Wiesbaden: Steiner.
Bruch, Rüdiger vom (2007): Geschichtswissenschaft. In: Stefan Jordan (Hrsg.), Lexikon

Geschichtswissenschaft. Hundert Grundbegriffe, 124–130. Stuttgart: Reclam.
Brunner, Emil (1927): Der Mittler. Zur Besinnung über den Christusglauben. Tübingen: Mohr

Siebeck.
Brunner, Emil (1930): Gott und Mensch. Tübingen: Mohr.
Bultmann, Rudolf (1964 [1927]): Jesus. München, Hamburg: Siebenstern.
Bultmann, Rudolf (1966): Glauben und Verstehen, Bd. 1. Tübingen: Mohr Siebeck.
Buss, Hansjörg (2007): Ein Leben zwischen Christen-, Haken- und Verdienstkreuz. Der Kieler

Theologe Martin Redeker. In: Hans-Werner Prahl, Hans-Christian Petersen und Sönke
Zankel (Hrsg.), Uni-Formierung des Geistes. Universität Kiel im Nationalsozialismus, Bd. 2,
99‒132. Kiel: Schmidt & Klaunig.

Bußmann, Hadumod (1983): Lexikon der Sprachwissenschaft. Stuttgart: Kröner.
Dahn, Felix (2003 [1876]): Ein Kampf um Rom. München: dtv.
Deines, Roland, Volker Leppin und Karl-Wilhelm Niebuhr (Hrsg.) (2007): Walter Grundmann:

Ein Neutestamentler im Dritten Reich (Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 21).
Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

Deissmann, Gustav Adolf (1908): Licht vom Osten. Das Neue Testament und die neuentdeckten
Texte der hellenistisch-römischen Welt. Tübingen: Mohr.

Deissmann, Gustav Adolf (1925): Paulus. Eine kultur- und religionsgeschichtliche Skizze.
Tübingen: Mohr Siebeck.

Delekat, Friedrich (1933): Die Kirche Jesu Christi und der Staat. Berlin: Furche.
Delekat, Friedrich (1940): Die heiligen Sakramente und die Ordnungen der Kirche: ein Beitrag

zur Lehre von der Sichtbarkeit der Kirche. Berlin: Furche.

342 Literatur

http://referenceworks.brillonline.com/browse/religion-in-geschichte-und-gegenwart
http://referenceworks.brillonline.com/browse/religion-in-geschichte-und-gegenwart


Denzler, Georg und Volker Fabricius (1995): Christen und Nationalsozialisten, Frankfurt a.M.:
Fischer.

Deylen, Sarah von (2019): Genderorientierte Bibeldidaktik auf der Basis paulinischer
Geschlechterkonstruktionen. Münster: Lit.

Dibelius, Otto und Martin Niemöller (1937): Wir rufen Deutschland zu Gott. Berlin: Warneck.
Duden (2009): Duden: Grammatik. 8. Aufl. Mannheim: Dudenverlag.
Ebeling, Gerhard (1947): Kirchenzucht. Stuttgart: Kohlhammer.
Ebeling, Gerhard (1958): Was heisst Glauben? Tübingen: Mohr Siebeck.
Ebeling, Gerhard (1959): Das Wesen des christlichen Glaubens. Tübingen: Mohr Siebeck.
Ebeling, Gerhard (1967): Wort und Glaube. Tübingen: Mohr Siebeck.
Ebeling, Gerhard (1971): Einführung in theologische Sprachlehre. Tübingen: Mohr Siebeck.
Ehlich, Konrad (Hrsg.) (1995): Sprache im Faschismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Elberfelder Bibel (2015 [1905], hrsg. von Carl Brockhaus, Rudolf Brockhaus, Alfred Rochat und

Emil Dönges): Die Christianismos Bibel: das Alte Testament nach der Elberfelder
Übersetzung von 1905, revidiert nach der Septuaginta; das Neue Testament, Übersetzung
des altgriechischen Grundtextes, der Textus Receptus nach Beza. Hückelhoven:
Christianismos.

Ericksen, Robert P. (1986): Theologen unter Hitler. Das Bündnis zwischen evangelischer
Dogmatik und Nationalsozialismus. München, Wien: Hanser.

Felbick, Dieter (2003): Schlagwörter der Nachkriegszeit 1945‒1949. Berlin, New York: De
Gruyter.

Fichte, Johann Gottlieb (1962 [1800]): Die Bestimmung des Menschen. In: ders.,
Gesamtausgabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, hrsg. von Reinhard
Lauth, Erich Fuchs und Hans Gliwitzky, Bd. 2, 165‒319. Stuttgart-Bad Cannstatt:
Frommann-Holzboog.

Fink, Heinrich, Carl-Jürgen Kaltenborn und Dieter Kraft (Hrsg.) (1987): Dietrich Bonhoeffer ‒
Gefährdetes Erbe in bedrohter Welt. Beiträge zur Auseinandersetzung um sein Werk.
Berlin: Union.

Firyn, Sylwia (2011): Beiträge zur jüngeren und jüngsten Geschichte der deutschen Sprache.
Frankfurt a.M.: Lang.

Fischer, André (2012): Zwischen Zeugnis und Zeitgeist: Die politische Theologie von Paul
Althaus in der Weimarer Republik (Arbeiten zur Kirchlichen Zeitgeschichte, Reihe
B: Darstellungen 55). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Fischer, Hermann (2002): Protestantische Theologie im 20. Jahrhundert. Stuttgart:
Kohlhammer.

Fix, Ulla (2014): Sprache, Sprachgebrauch und Diskurse in der DDR: Ausgewählte Aufsätze.
Berlin: Frank & Timme.

Flex, Walter (1917): Der Wanderer zwischen beiden Welten. Ein Kriegserlebnis. München: Beck.
Flügge, Erik (2016): Der Jargon der Betroffenheit. Wie die Kirche an ihrer Sprache

verreckt. München: Kösel.
Fluck, Hans-Rüdiger (1996): Fachsprachen. Tübingen, Basel: UTB Francke.
Frenssen, Gustav (1903): Dorfpredigten. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Frenssen, Gustav (1936): Der Glaube der Nordmark. Stuttgart: Truckenmüller.
Frind, Sigrid (1966): Die Sprache als Propagandainstrument des Nationalsozialismus.

Muttersprache. Zeitschrift zur Pflege und Erforschung der deutschen Sprache 76 (1),
129‒135.

Fuchs, Ernst (1971): Jesus. Wort und Tat. Tübingen: Mohr Siebeck.

Literatur 343



Gätje, Olaf (2012): Zur Metaphorik akademischer und avantgardistischer Sprachkritik um 1968
oder das Bemühen, eindimensionale Denk- und Sprachformen aufzusprengen und die
Vieldimensionalität konkreter Wirklichkeit zu zeigen. In: Heidrun Kämper, Joachim
Scharloth und Martin Wengeler (Hrsg.), 1968. Eine sprachwissenschaftliche
Zwischenbilanz, 357‒372. Berlin, New York: De Gruyter.

Gössmann, Elisabeth, Elisabeth Moltmann-Wendel und Helen Schüngel-Straumann (Hrsg.)
(2007): Der Teufel blieb männlich. Kritische Diskussion zur „Bibel in gerechter Sprache“.
Feministische, historische und systematische Beiträge. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener
Verlag.

Göttert, Karl-Heinz (2009): Einführung in die Rhetorik. Stuttgart: UTB.
Gogarten, Friedrich (1932): Die Selbstverständlichkeiten unserer Zeit und der christliche

Glaube. Berlin: Furche.
Gogarten, Friedrich (1933): Einheit von Evangelium und Volkstum? Hamburg: Evangelische

Verlagsanstalt.
Gogarten Friedrich (1937): Der Zerfall des Humanismus und die Gottesfrage. Vom rechten

Ansatz des theologischen Denkens. Stuttgart: Kohlhammer.
Gogarten, Friedrich (1953): Verhängnis und Hoffnung der Neuzeit. Die Säkularisierung als

theologisches Problem. Stuttgart: Friedrich Vorwerk.
Göhres, Annette und Joachim Liß-Walther (Hrsg.) (2006): Kirche, Christen, Juden in Nordelbien

1933–1945. Die Ausstellung im Landtag 2005 (Schriftenreihe des Schleswig-
Holsteinischen Landtages 7). Kiel: Schriftenreihe des Schleswig-Holsteinischen
Landtages.

Gollwitzer, Helmut (1969): Revolution als theologisches Problem. In: Ernst Feil und Rudolf
Weth (Hrsg.), Diskussion zur „Theologie der Revolution“. Mit einer Einleitung, einem
Dokumententeil und einer Bibliographie zum Thema, 59–64. München: Kaiser.

Gollwitzer, Helmut (1978): Befreiung zur Solidarität. Einführung in die Evangelische
Theologie. München: Kaiser.

Gräb-Schmidt, Elisabeth (2002): Technikethik und ihre Fundamente. Dargestellt in
Auseinandersetzung mit den technikethischen Ansätzen von Günter Ropohl und Walter
Christoph Zimmerli. Berlin, New York: De Gruyter.

Gräb-Schmidt, Elisabeth (2013): Säkularisierung und der Ruf nach Werten. Zur kategorialen
Bedeutung der Freiheit im Zeitalter ihrer Gefährdungen. In: Notger Slenczka (Hrsg.), Was
sind legitime außenpolitische Interessen? Unverfügbare Voraussetzungen des säkularen
Staates. Umgang mit Schuld in der Öffentlichkeit. Werner-Reihlen-Vorlesungen 2010 bis
2012, 96–113. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

Gräb-Schmidt, Elisabeth und Reiner Preul (2016): Wunder (Marburger Jahrbuch Theologie
XXVIII). Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

Grice, Paul (1989): Studies in the Way of Words. Cambridge, London: Harvard University Press.
Grimm, Hans (1926): Volk ohne Raum. München: Langen.
Grözinger, Albrecht (1991): Die Sprache des Menschen. Ein Handbuch. Grundwissen für

Theologinnen und Theologen. München: Kaiser.
Grundmann, Walter (1933a): Gott und Nation. Ein evangelisches Wort zum Wollen des

Nationalsozialismus und zu Rosenbergs Sinndeutung (Stimmen aus der deutschen
christlichen Studentenbewegung 81). 2. erw. Aufl. Berlin: Furche.

Grundmann, Walter (1933b): Religion und Rasse. Ein Beitrag zur Frage „nationaler Aufbruch“
und „lebendiger Christusglaube“ (Veröffentlichungen der Arbeitsgemeinschaft
nationalsozialistischer Pfarrer 3). Werdau: Meister.

344 Literatur



Grundmann, Walter (1934): Totale Kirche im totalen Staat. Mit einem Geleitwort von Friedrich
Carl Coch. Dresden: Günther.

Grundmann, Walter (1935): Die 28 Thesen der Deutschen Christen. Dresden: Deutsch-
christlicher Verlag.

Grundmann, Walter (1937): Völkische Theologie (Schriften zur Nationalkirche 1). Weimar:
Deutsche Christen.

Grundmann, Walter (1939): Die Entjudung des religiösen Lebens als Aufgabe deutscher
Theologie und Kirche (Schriften zur Nationalkirche 11). Weimar: Deutsche Christen.

Grundmann, Walter (1940): Die Arbeit des ersten Evangelisten am Bilde Jesu. In: Walter
Grundmann (Hrsg.), Christentum und Judentum, 55–78. Leipzig: Wigand.

Grundmann, Walter (1941): Jesus der Galiläer und das Judentum. Leipzig: Wigand.
Grundmann, Walter (1957): Die Geschichte Jesu Christi. Berlin: Evangelische Verlagsanstalt.
Grundmann, Walter (1965): Dem Ursprung neu verbunden. Auskunft des Glaubens für den

fragenden Menschen der Gegenwart. Berlin: Evangelische Verlagsanstalt.
Grundmann, Walter (1971): Das Evangelium nach Markus. Berlin: Evangelische Verlagsanstalt.
Grundmann, Walter (1974): Der Brief des Judas und der zweite Brief des Petrus. Berlin:

Evangelische Verlagsanstalt.
Grundmann, Walter (1980): Wandlungen im Verständnis des Heils: Drei nachgelassene

Aufsätze zur Theologie des Neuen Testaments. Stuttgart: Calwer.
Günther, Hans F. K. (1933): Rassenkunde des deutschen Volkes. München: J. F. Lehmanns.
Härle, Wilfried (Hrsg.) (2012): Grundtexte der neueren evangelischen Theologie. Leipzig:

Evangelische Verlagsanstalt.
Harnack, Adolf von (1923): Fünfzehn Fragen an die Verächter der wissenschaftlichen Theologie

unter den Theologen. Christliche Welt 37, 6–8.
Harnack, Adolf von (1950 [1900]): Das Wesen des Christentums. Neuauflage zum 50. Jahrestag

des ersten Erscheinens. Leipzig, Stuttgart: Ehrenfried Klotz.
Harnack, Adolf von (1951): Ausgewählte Reden und Aufsätze. Berlin: De Gruyter.
Haß-Zumkehr, Ulrike (2019): Die Weimarer Reichsverfassung ‒ Tradition, Funktion, Rezeption.

In: Heidrun Kämper und Hartmut Schmidt (Hrsg.), Das 20. Jahrhundert. Sprachgeschichte,
Zeitgeschichte, 225‒249. Berlin, Boston: De Gruyter.

Heidegger, Martin (2006 [1927]): Sein und Zeit. 19. Aufl. Tübingen: Niemeyer.
Heringer, Hans Jürgen (2015): Linguistische Texttheorie. Eine Einführung. Tübingen: Francke.
Heilige Schrift des Alten und Neuen Testaments (Zürcher Bibel) (1972). Stuttgart:

Württembergische Bibelanstalt.
Hentschel, Markus (1995): Gewissenstheorie als Ethik und Dogmatik: Emanuel Hirschs

„Christliche Rechenschaft“. Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag.
Hermanni, Friedrich (2011): Metaphysik. Versuche über letzte Fragen. Tübingen: Mohr Siebeck.
Herrmann, Wilhelm (1966 [1988]): Schriften zur Grundlegung der Theologie. Teil I. München:

Kaiser.
Heschel, Susannah (2007): Die Faszination der Theologie für die Rassentheorie: Wie Jesus im

deutschen Protestantismus zum Nazi wurde. Kirche und Israel. Neukirchener theologische
Zeitschrift 2, 2‒12.

Heschel, Susannah (1994): Theologen für Hitler. Walter Grundmann und das „Institut zur
Erforschung und Beseitigung des jüdischen Einflusses auf das deutsche kirchliche Leben.
In: Leonore Siegele-Wenschkewitz (Hrsg.), Arnoldshainer Texte. Schriften aus der Arbeit
der Evangelischen Akademie Arnoldshain, Bd. 85, 125‒170. Frankfurt a.M.: Haag &
Herchen.

Literatur 345



Hildebrandt, Bernd (1993): „Wir alle mußten Kompromisse schließen.“ Integrationsprobleme
theologischer Fakultäten an staatlichen Universitäten der DDR. In: Trutz Rendtorff (Hrsg.),
Protestantische Revolution? Kirche und Theologe in der DDR: Ekklesiologische
Voraussetzungen, politischer Kontext, theologische und historische Kriterien. Vorträge
und Diskussionen eines Kolloquiums in München, 26.–28.3.1992, 121‒144. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Hirsch, Emanuel (1922): Deutschlands Schicksal. Staat, Volk und Menschheit im Lichte einer
ethischen Geschichtsansicht. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Hirsch, Emanuel (1929a): Jesus Christus der Herr. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Hirsch, Emanuel (1929b): Staat und Kirche im 19. und 20. Jahrhundert. Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht.
Hirsch, Emanuel (1931): Schöpfung und Sünde in der natürlich-geschichtlichen Wirklichkeit

des einzelnen Menschen. Tübingen: Mohr Siebeck.
Hirsch, Emanuel (1934a): Deutsches Volkstum und evangelischer Glaube. Hamburg:

Hanseatische Verlagsanstalt.
Hirsch, Emanuel (1934b): Die gegenwärtige geistige Lage im Spiegel philosophischer und

theologischer Besinnung. Akademische Vorlesungen zum Verständnis des deutschen
Jahrs 1933. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Hirsch, Emanuel (1935a): Das Verhältnis des Schriftstellers zur Sprache. Deutsches Volkstum.
Monatsschrift für das deutsche Geistesleben 1/37 368‒380.

Hirsch, Emanuel (1935b): Wissenschaftliche Tarnung. Zu den „Studien zum Mythos des XX.
Jahrhunderts“. Deutsches Volkstum. Monatsschrift für das deutsche Geistesleben 1/37,
295‒301.

Hirsch, Emanuel (1936): Das Alte Testament und die Predigt des Evangeliums. Tübingen: Mohr
Siebeck.

Hirsch, Emanuel (1949–1954): Geschichte der neuern evangelischen Theologie im
Zusammenhang mit den allgemeinen Bewegungen des europäischen Denkens. Gütersloh:
Gütersloher Verlagshaus.

Hirsch, Emanuel (1961): Vom Geschichtenerzählen. Die Spur. Beiträge, Mitteilungen,
Kommentare. Vierteljahresschrift für evangelische Lehrer in Deutschland 1 (3), 1‒6.

Hirsch, Emanuel (1968): Der Durchbruch der reformatorischen Erkenntnis bei Luther.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Hirsch, Emanuel (1978 [1938]): Christliche Rechenschaft. Erweiterung des Werkes Leitfaden zur
christlichen Lehre. 2. Band. Berlin: Die Spur.

Hirsch, Emanuel (1998‒2020): Gesammelte Werke. Waltrop: Hartmut Spenner.
Hirsch, Emanuel (2000 [1963]): Das Wesen des reformatorischen Christentums. Waltrop:

Hartmut Spenner.
Hirsch, Emanuel (2004a): Das Wagnis des Glaubens. Predigten und Andachten 1930–1964.

Waltrop: Hartmut Spenner.
Hirsch, Emanuel (2004b [1939]): Das Wesen des Christentums. Waltrop: Hartmut Spenner.
Hoffmann, Lothar, Hartwig Kalverkämper und Herbert Ernst Wiegand (Hrsg.) (1999):

Fachsprachen. Languages for Special Purposes: Fachsprachen. Berlin, New York: De
Gruyter.

Hornig, Gottfried (1975): Sprachanalyse und Sprachkritik als Aufgabe der Theologie und
Religionswissenschaft. In: János S. Petöfi, Adalbert Podlech und Eike von Savigny (Hrsg.),
Fachsprache ‒ Umgangssprache. Wissenschaftstheoretische und linguistische Aspekte

346 Literatur



der Problematik, sprachliche Aspekte der Jurisprudenz und der Theologie, maschinelle
Textverarbeitung, 257‒288. Kronberg (Taunus): Scriptor.

Hose, Jochen (1999): Die „Geschichte der neuern evangelischen Theologie“ in der Sicht
Emanuel Hirschs. Frankfurt a.M. u. a.: Lang.

Janich, Nina (1999): Werbesprache. Ein Arbeitsbuch. Tübingen: Narr.
Jasper, Gotthard (2013): Paul Althaus (1888‒1966). Professor, Prediger und Patriot in seiner

Zeit. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Jüngel, Eberhard (1993): Kirche im Sozialismus ‒ Kirche im Pluralismus. Theologische

Rückblicke und Ausblicke. In: Trutz Rendtorff (Hrsg.), Protestantische Revolution? Kirche
und Theologe in der DDR: Ekklesiologische Voraussetzungen, politischer Kontext,
theologische und historische Kriterien. Vorträge und Diskussionen eines Kolloquiums
in München 26.‒28.3.1992, 311‒350. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Jüngel, Eberhard (2003): Anfänger. Herkunft und Zukunft christlicher Existenz. Zwei Texte.
Stuttgart: Radius.

Jüngel, Eberhard (2012 [1969]): Die Welt als Möglichkeit und Wirklichkeit. In: Wilfried Härle
(Hrsg.), Grundtexte der neueren evangelischen Theologie, 276‒232. Leipzig: Evangelische
Verlagsanstalt.

Kämper-Jensen, Heidrun (1993): Spracharbeit im Dienst des NS-Staats 1933 bis 1945.
Germanistische Linguistik 21, 150‒183.

Kämper, Heidrun, Joachim Scharloth und Martin Wengeler (Hrsg.) (2012): 1968. Eine
sprachwissenschaftliche Zwischenbilanz. Berlin, New York: De Gruyter.

Kämper, Heidrun (2012): Der Faschismus-Diskurs 1967/68. Semantik und Funktion. In:
Heidrun Kämper, Joachim Scharloth und Martin Wengeler (Hrsg.), 1968. Eine
sprachwissenschaftliche Zwischenbilanz, 259‒285. Berlin, New York: De Gruyter.

Käsemann, Ernst (1968a): Der Ruf der Freiheit. Tübingen: Mohr Siebeck.
Käsemann, Ernst (1968b): Exegetische Versuche und Besinnungen. Bd. 2. Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht.
Kammer, Hilde und Elisabet Bartsch (2002): Lexikon Nationalsozialismus. Begriffe,

Organisationen und Institutionen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Kautzsch, Emil und Carl Heinrich Weizsäcker (1899–1911): Textbibel des Alten und Neuen

Testaments. Tübingen: Mohr Siebeck, online: http://textbibel.de/ (letzter Zugriff
20.10.2021).

Kilian, Jörg (2012): Gewaltsamkeiten: Studenten, ihre Sprache und die Eskalation eines
Themas zwischen akademischem Diskurs und Straßenkampf. In: Heidrun Kämper,
Joachim Scharloth und Martin Wengeler (Hrsg.), 1968. Eine sprachwissenschaftliche
Zwischenbilanz, 287‒305. Berlin, New York: De Gruyter.

Killy, Walther (1962): Deutscher Kitsch. Ein Versuch mit Beispielen. Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht.

Kittel, Gerhard (1933): Die Judenfrage. Stuttgart, Berlin: Kohlhammer.
Kittel, Gerhard (1939): Die historischen Voraussetzungen der jüdischen Rassenmischung.

Hamburg: Hanseatische Verlagsanstalt.
Klaiber, Walter und Martin Rösel (2008): Streitpunkt Bibel in gerechter Sprache. Leipzig:

Evangelische Verlagsanstalt.
Klaus, Georg und Manfred Buhr (Hrsg.) (1974): Philosophisches Wörterbuch. Leipzig:

Bibliographisches Institut.
Klemperer, Viktor (1975 [1947]): LTI. Notizbuch eines Philologen. 4. Aufl. Leipzig: Reclam.

Literatur 347

http://textbibel.de/


Kopperschmidt, Josef (2000): 1968 oder „Die Lust am Reden“. Über die revolutionären Folgen
einer Scheinrevolution. Muttersprache 110, 1‒11.

Korn, Karl (1962): Sprache in der verwalteten Welt. München: dtv.
Lauster, Jörg (2005): Religion als Lebensbedeutung. Theologische Hermeneutik heute.

Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Lauster, Jörg (2008): Zwischen Entzauberung und Remythisierung. Zum Verhältnis von Bibel

und Dogma. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.
Leonhardt, Rochus und Arnulf von Scheliha (Hrsg.) (2015): Hier stehe ich, ich kann nicht

anders! Zu Martin Luthers Selbstverständnis. Baden-Baden: Nomos.
Lobe, Matthias (1996): Die Prinzipien der Ethik Emanuel Hirschs. Berlin, New York: De Gruyter.
Lüdemann, Gerd (1994): Die Auferstehung Jesu. Historie, Erfahrung, Theologie. Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht.
Lüdemann, Gerd (1995): Die Auferstehung Jesu. In: Alexander Bommarius, Fand die

Auferstehung wirklich statt? Eine Diskussion mit Gerd Lüdemann, 11‒29. Düsseldorf,
Bonn: Parerga.

Lüdemann, Gerd (1996): Das Unheilige in der Heiligen Schrift. Die andere Seite der Bibel.
Stuttgart: Radius.

Lüdemann, Gerd (1998a): Der große Betrug. Und was Jesus wirklich sagte und tat. Springe: Zu
Klampen.

Lüdemann, Gerd (1998b): Im Würgegriff der Kirche. Für die Freiheit der theologischen
Wissenschaft. Springe: Zu Klampen.

Lüdemann, Gerd (2004): Die Intoleranz des Evangeliums. Erläutert an ausgewählten Schriften
des Neuen Testaments. Springe: Zu Klampen.

Lüdemann, Gerd (2008): Jungfrauengeburt? Die Geschichte von Maria und ihrem Sohn Jesus.
Springe: Zu Klampen.

Martini, Fritz (1972): Deutsche Literaturgeschichte. Von den Anfängen bis zur Gegenwart.
Stuttgart: Kröner.

Mau, Rudolf (2005): Der Protestantismus im Osten Deutschlands. Leipzig: Evangelische
Verlagsanstalt.

Mell, Ruth M. und Melanie Seidenglanz (2017): Sprachgebrauch und Sprache in der Weimarer
Republik. Heidelberg: Universitätsverlag Winter.

Mergel, Thomas (2002): Parlamentarische Kultur in der Weimarer Republik. Politische
Kommunikation, symbolische Politik und Öffentlichkeit im Reichstag: Düsseldorf: Droste.

Meyers Großes Konversations-Lexikon. Ein Nachschlagewerk des allgemeinen Wissens (1936).
9. Bde. 8. Aufl. Leipzig: Bibliographisches Institut.

Mittner, Ladislao (1971): Storia della letteratura tedesca III *. Dal realismo alla
sperimentazione (1820–1970). Dal Biedermeier al fine secolo (1820–1890). Bd. 2. Turin:
Einaudi.

Moeller van den Bruck, Arthur (1923): Das Dritte Reich, Berlin: Ring.
Moltmann, Jürgen (1964): Theologie der Hoffnung: Untersuchungen zur Begründung und zu

den Konsequenzen einer christlichen Eschatologie. München: Kaiser.
Moltmann, Jürgen (1967): Der Gott der Hoffnung. In: Norbert Kutschki (Hrsg.), Gott heute.

Fünfzehn Beiträge zur Gottesfrage, 116‒126. München: Kaiser.
Moltmann, Jürgen (1968): Perspektiven der Theologie. Gesammelte Aufsätze. München: Kaiser.
Moltmann, Jürgen (1970): Umkehr zur Zukunft. München, Hamburg: Siebenstern.
Moltmann, Jürgen (1997): Gott im Projekt der modernen Welt. Beiträge zur öffentlichen

Relevanz der Theologie. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus.

348 Literatur



Moxter, Michael (2000): Kultur als Lebenswelt. Studien zum Problem einer Kulturtheologie.
Tübingen: Mohr Siebeck.

Müller, Hanfried (1987): Stationen auf dem Weg zur Freiheit. In: Heinrich Fink, Carl-Jürgen
Kaltenborn und Dieter Kraft (Hrsg.), Dietrich Bonhoeffer ‒ Gefährdetes Erbe in bedrohter
Welt. Beiträge zur Auseinandersetzung um sein Werk, 43‒61. Berlin: Union.

Müller, Hans Martin (Hrsg.) (1986): Christliche Wahrheit und neuzeitliches Denken. Zu
Emanuel Hirschs Leben und Werk. Tübingen: Katzmann, Goslar: Thuhoff.

Müller, Norbert (1997): Die Fachsprache der Theologie seit Schleiermacher unter besonderer
Berücksichtigung der Dogmatik. In: Lothar Hoffmann, Hartwig Kalverkämper und Herbert
Ernst Wiegand (Hrsg.), Fachsprachen / Languages for Special Purposes: Fachsprachen,
1304‒1313. Berlin, New York: De Gruyter.

Neuenschwander, Ulrich (1974a): Denker des Glaubens I. Gütersloh: Mohn.
Neuenschwander, Ulrich (1974b): Denker des Glaubens II. Gütersloh: Mohn.
Neumann, Klaus (2001): Mahnmale. In: Etienne François und Hagen Schulze (Hrsg.), Deutsche

Erinnerungsorte I, 622‒637. München: Beck.
Niemöller, Martin (1935a): Ein Wort zur kirchlichen Lage. Wuppertal-Barmen: Unter dem Wort.
Niemöller, Martin (1935b): Dienst der Kirche am Volk. Berlin-Charlottenburg: Buchholz und

Weißwange.
Niemöller, Martin (1987): Ein Lesebuch. Köln: Pahl-Rugenstein.
Nill, Ulrich (1991): Die „geniale Vereinfachung“. Anti-Intellektualismus und Sprachgebrauch

bei Joseph Goebbels, Frankfurt a.M. u.a.: Lang.
Nowak, Kurt (Hrsg.) (1996): Adolf von Harnack als Zeitgenosse. Göttingen, Berlin, New York:

De Gruyter.
Osterhammel, Jürgen (2007): Weltgeschichte. In: Stefan Jordan (Hrsg.), Lexikon

Geschichtswissenschaft. Hundert Grundbegriffe, 320‒325. Stuttgart: Reclam.
Overbeck, Franz (1903): Ueber die Christlichkeit unserer heutigen Theologie, Leipzig: Teubner.
Pannenberg, Wolfhart (1971a): Heilsgeschichte und Geschichte. In: Wolfhart Pannenberg,

Grundfragen Systematischer Theologie. Gesammelte Aufsätze, 22‒78. 2. Aufl. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Pannenberg, Wolfhart (1971b): Die Krise des Schriftprinzips. In: Wolfhart Pannenberg,
Grundfragen Systematischer Theologie. Gesammelte Aufsätze, 13‒21. 2. Aufl. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Pannenberg, Wolfhart (1973): Gegenwart Gottes. Predigten. München: Claudius.
Pannenberg, Wolfhart (1977): Ethik und Ekklesiologie. Gesammelte Aufsätze. Göttingen:

Vandenhoeck & Ruprecht.
Pannenberg, Wolfhart (1988): Christentum in einer säkularisierten Welt. Freiburg, Basel, Wien:

Herder.
Pannenberg, Wolfhart (2001): Freude des Glaubens. Predigten. München: Claudius.
Pemsel-Maier, Sabine (Hrsg.) (2013): Blickpunkt Gender: Anstöß(ig)e(s) aus Theologie und

Religionspädagogik (Hodos – Wege bildungsbezogener Ethikforschung in Philosophie
und Theologie 12). Frankfurt a.M.: Lang.

Peukert, Helmut (1975): Bemerkungen zur Theorie der Übersetzung und zum Verhältnis von
umgangssprachlicher Kommunikation und Fachsprache der Theologie. In: János S. Petöfi,
Adalbert Podlech und Eike von Savigny (Hrsg.), Fachsprache ‒ Umgangssprache.
Wissenschaftstheoretische und linguistische Aspekte der Problematik, sprachliche
Aspekte der Jurisprudenz und der Theologie, maschinelle Textverarbeitung, 303‒315.
Kronberg (Taunus): Scriptor.

Literatur 349



Poerksen, Uwe (1988): Plastikwörter. Die Sprache einer internationalen Diktatur. Stuttgart:
Klett-Cotta.

Pontiggia, Giuseppe (1989): La grande sera. Mailand: Mondadori.
Redeker, Martin (1934): Humanität, Volkstum, Christentum in der Erziehung. Berlin: Juncker &

Dünnhaupt.
Redeker, Martin (1939): Rundfunkpredigten aus der Universitätskirche in Kiel. Bremen: Verlag

Evangelische Nachrichten.
Redeker, Martin (1960): Das Kieler Kloster in der Geschichte Schleswig-Holsteins und seiner

Landesuniversität: Zur 10. Jahresfeier des Theologischen Studienhauses Kieler Kloster.
Kiel: Evangelische Verlags- und Buchhandelsgesellschaft.

Redeker, Martin (1968): Friedrich Schleiermacher: Leben u. Werk (1768‒1834). Berlin: De
Gruyter.

Rendtorff, Trutz (Hrsg.) (1993): Protestantische Revolution? Kirche und Theologe in der DDR:
Ekklesiologische Voraussetzungen, politischer Kontext, theologische und historische
Kriterien. Vorträge und Diskussionen eines Kolloquiums in München, 26.‒28.3.1992.
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Ringleben, Joachim (Hrsg.) (1991): Christentumsgeschichte und Wahrheitsbewusstsein:
Studien zur Theologie Emanuel Hirschs. Berlin, New York: De Gruyter.

Roelcke, Thorsten (1999): Fachsprachen. Berlin: Erich Schmidt.
Rosenberg, Alfred (1938): Der Mythos des 20. Jahrhunderts. München: Hoheneichen.
Scharloth, Joachim (2012): Von der Informalität zum doing buddy. „1968“ in der

Sprachgeschichte des Deutschen. In: Heidrun Kämper, Joachim Scharloth und Martin
Wengeler (Hrsg.), 1968. Eine sprachwissenschaftliche Zwischenbilanz, 27‒54. Berlin,
New York: De Gruyter.

Scheliha, Arnulf von (1991): Emanuel Hirsch als Dogmatiker. Zum Programm der „Christlichen
Rechenschaft“ im „Leitfaden zur christlichen Lehre“. Berlin, New York: De Gruyter.

Scheliha, Arnulf von (2000): Einleitung des Herausgebers. In: Emanuel Hirsch, Das Wesen des
reformatorischen Christentums, VI‒XXXVIII. Waltrop: Hartmut Spenner.

Scheliha, Arnulf von (2011): Theologische und ethische Essays. Osnabrück: Universität
Osnabrück.

Scheliha, Arnulf von (2013): Protestantische Ethik des Politischen. Tübingen: Mohr Siebeck.
Scheliha, Arnulf von (2015): Religion und Sachpolitik ‒ Zur gegenwärtigen Bedeutung von

Martin Luthers Unterscheidung von geistlichem und weltlichem Regiment Gottes. In:
Rochus Leonhardt und Arnulf von Scheliha (Hrsg.), Hier stehe ich, ich kann nicht anders!
Zu Martin Luthers Selbstverständnis, 243‒258. Baden-Baden: Nomos.

Schlatter, Adolf (1927): Die Geschichte der ersten Christenheit. Gütersloh: Bertelsmann.
Schlatter, Adolf (1935): Wird der Jude über uns siegen? Ein Wort für die Weihnachtszeit.

Velbert: Freizeiten-Verlag.
Schlosser, Horst-Dieter (2016): Die Macht der Worte. Ideologien und Sprache im

19. Jahrhundert. Köln: Böhlau.
Schmitt, Carl (1922): Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der

Souveränität. München, Leipzig: Duncker & Humblot.
Schmitz-Berning, Cornelia (2000): Vokabular des Nationalsozialismus. Berlin, New York: De

Gruyter.
Schneider-Flume, Gunda (1971): Die politische Theologie Emanuel Hirschs 1918‒1933. Bern,

Frankfurt a.M.: Lang.

350 Literatur



Schoberth, Wolfgang (2006): Einführung in die theologische Anthropologie. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Scholder, Klaus (2000): Die Kirchen und das Dritte Reich. Das Jahr der Ernüchterung 1934.
Barmen und Rom. München: Propyläen.

Scholten, Dirk (2000): Sprachverbreitungspolitik des nationalsozialistischen Deutschlands.
Frankfurt a.M.: Lang.

Schüfer, Tobias (2007): Walter Grundmanns Programm einer erneuerten Wissenschaft. Die
„Völkische Theologie“ von 1937 und ihre Ausgestaltung in der „Jenaer Studienreform“. In:
Roland Deines, Volker Leppin und Karl-Wilhelm Niebuhr (Hrsg.), Walter Grundmann: Ein
Neutestamentler im Dritten Reich (Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 21),
219‒238. Leipzig: Evangelische Verlagsanstalt.

Schüssler Fiorenza, Elisabeth, Renate Jost, Irmtraud Fischer, Christiana de Groot, Mercedes
Navarro Puerto und Adriana Valerio (Hrsg.) (2015): Feministische Bibelwissenschaft im
20. Jahrhundert (Die Bibel und die Frauen: Eine exegetisch-kulturgeschichtliche
Enzyklopädie 9). Stuttgart: Kohlhammer.

Schütte, Hans-Walter (1991): Christliche Rechenschaft und Gegenwartsdeutung. Zum
theologischen Werk Emanuel Hirschs. In: Joachim Ringleben (Hrsg.):
Christentumsgeschichte und Wahrheitsbewusstsein: Studien zur Theologie Emanuel
Hirschs, 1‒14. Berlin, New York: De Gruyter.

Schwarz, Alexander und Paul Michel (1979): „Theologie als Grammatik“. Thesen zum
linguistischen Status religiöser Rede. Germanistische Linguistik 1–2, 127‒138.

Schweitzer, Albert (1966 [1913]): Geschichte der Leben-Jesu-Forschung. München, Hamburg:
Siebenstern.

Seidel, Eugen und Ingeborg Seidel-Slotty (1961): Sprachwandel im dritten Reich. Halle (Saale):
Verlag Sprache und Literatur.

Seidel, Thomas A. (2007): Die „Entnazifizierungs-Akte Grundmann“. Anmerkungen zur
Karriere eines vormals führenden DC-Theologen. In: Roland Deines, Volker Leppin und
Karl-Wilhelm Niebuhr (Hrsg.), Walter Grundmann: Ein Neutestamentler im Dritten Reich
(Arbeiten zur Kirchen- und Theologiegeschichte 21), 345‒369. Leipzig: Evangelische
Verlagsanstalt.

Siegele-Wenschkewitz, Leonore (1980): Neutestamentliche Wissenschaft vor der Judenfrage.
Gerhard Kittels theologische Arbeit im Wandel der Geschichte. München: Kaiser.

Slenczka, Notger (2003): Der Tod Gottes und das Leben des Menschen. Glaubensbekenntnis
und Lebensvollzug. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Slenczka, Notger (2016): Das Wunder des Ausdrucks in Musik, Bild und Wort. Bemerkungen
zur affektiven Dimension religiöser Rede. In: Elisabeth Gräb-Schmidt und Reiner Preul
(Hrsg.), Wunder (Marburger Jahrbuch Theologie XXVIII), 119‒141. Leipzig: Evangelische
Verlagsanstalt.

Sölle, Dorothee (1968): Atheistisch an Gott glauben. Beiträge zur Theologie. Olten, Freiburg:
Walter.

Sölle, Dorothee (1971): Politische Theologie. Auseinandersetzung mit Rudolf Bultmann.
Stuttgart: Kreuz.

Sölle, Dorothee (1977): Der Mann. Ansätze für ein neues Bewußtsein. Wuppertal: Hammer.
Sölle, Dorothee (1978): Sympathie. Theologisch-politische Traktate. Stuttgart: Kreuz.
Sölle, Dorothee (1981): Im Hause des Menschenfressers. Texte zum Frieden. Reinbek bei

Hamburg: Rowohlt.

Literatur 351



Sölle, Dorothee (1982 [1965]): Stellvertretung: Ein Kapitel Theologie nach dem „Tode Gottes“.
Stuttgart: Kreuz.

Sölle, Dorothee (1985): Lieben und arbeiten. Eine Theologie der Schöpfung. Stuttgart: Kreuz.
Sölle, Dorothee (1995): Gegenwind. Erinnerungen. Hamburg: Hoffmann & Campe.
Sparn, Walter Helmuth (2000): Der Glaube an den offenbaren Gott und das unaufgelöste

Rätsel des Unheils in der Geschichte. In: Reiner Anselm und Franz-Josef Nocke (Hrsg.),
Was bekennt, wer heute das Credo spricht?, 108‒119. Regensburg: Friedrich Pustet.

Stapel, Wilhelm (1928): Antisemitismus und Antigermanismus ‒ Über das seelische Problem
der Symbiose des deutschen und des jüdischen Volkes. Hamburg, Berlin, Leipzig:
Hanseatische Verlagsanstalt.

Stapel, Wilhelm (1931): Sechs Kapitel über Christentum und Nationalsozialismus. Hamburg:
Hanseatische Verlagsanstalt.

Stapel, Wilhelm (1932): Der christliche Staatsmann: Eine Theologie des Nationalismus.
Hamburg: Hanseatische Verlagsanstalt.

Sternberger, Dolf, Gerhard Storz und W. E. Süskind (1962): Aus dem Wörterbuch des
Unmenschen. München: dtv.

Stolze, Radegundis (2009): Fachübersetzen – Ein Lehrbuch für Theorie und Praxis. Berlin:
Frank und Timme.

Strauß, David Friedrich (1835): Das Leben Jesu, kritisch bearbeitet. Tübingen: Osiander.
Strauß, David Friedrich (1864): Das Leben Jesu für das deutsche Volk bearbeitet. Leipzig:

Kröner.
Strauß, Gerhard, Ulrike Haß und Gisela Harras (1989): Brisante Wörter von Agitation bis

Zeitgeist. Berlin, New York: De Gruyter.
Taber, Charles A. (1975): Problems in the Translation of Biblical Texts. In: János S. Petöfi,

Adalbert Podlech und Eike von Savigny (Hrsg.), Fachsprache ‒ Umgangssprache.
Wissenschaftstheoretische und linguistische Aspekte der Problematik, sprachliche
Aspekte der Jurisprudenz und der Theologie, maschinelle Textverarbeitung, 289‒302.
Kronberg (Taunus): Scriptor.

Thielicke, Helmut (1947): Fragen des Christentums an die moderne Welt. Untersuchungen zur
geistigen und religiösen Krise des Abendlandes. Tübingen: Mohr Siebeck.

Thielicke, Helmut (1949): Theologie der Anfechtung. Tübingen: Mohr Siebeck.
Thielicke, Helmut: (1953) Die evangelische Kirche und die Politik. Ethisch-politischer Traktat

über einige Zeitfragen. Stuttgart: Evangelisches Verlagswerk.
Thurneysen, Eduard (1927): Das Wort Gottes und die Kirche. München: Kaiser.
Thurneysen, Eduard (1971): Das Wort Gottes und die Kirche. Aufsätze und Vorträge. München:

Kaiser.
Tillich, Paul (1933): Die sozialistische Entscheidung. Potsdam: Protte.
Tillich, Paul (2013): Frankfurter Vorlesungen (1930–1933). Berlin, Boston: De Gruyter,

Evangelisches Verlagswerk.
Traulsen, Christian (2008): Das Kirchenverständnis und seine Auswirkungen auf die

kirchenrechtliche Konzeption von Kirchenzucht. Hannoveraner Initiative Evangelisches
Kirchenrecht (HIEK). Workingpaper 1/08, https://www.kirchenrechtliches-institut.de/
download/HIEK2_Traulsen.pdf (letzter Zugriff 20. 10.2021).

Trillhaas, Wolfgang (1986): Emanuel Hirsch in Göttingen. In: Hans-Martin Müller (Hrsg.),
Christliche Wahrheit und neuzeitliches Denken. Zu Emanuel Hirschs Leben und Werk,
37‒59. Tübingen: Katzmann, Goslar: Thuhoff.

352 Literatur

https://www.kirchenrechtliches-institut.de/download/HIEK2_Traulsen.pdf
https://www.kirchenrechtliches-institut.de/download/HIEK2_Traulsen.pdf


Ueding Gert und Bernd Steinbrink (2011): Grundriß der Rhetorik. Geschichte ‒ Technik ‒
Methode. Stuttgart, Weimar: Metzler.

Ueding, Gert (2009): Moderne Rhetorik. Von der Aufklärung bis zur Gegenwart. München:
Beck.

Utri, Reinhold (2004): Charakteristik der Fachsprache christliche Theologie. Komunikacja
Specjalistyczna 4, 139‒147.

Ungern-Sternberg, Jürgen von und Wolfgang von Ungern-Sternberg (2013): Der Aufruf „An die
Kulturwelt!“ Das Manifest der 93 und die Anfänge der Kriegspropaganda im Ersten
Weltkrieg (Historische Mitteilungen Beiheft 18, Menschen und Strukturen 21). 2. Aufl.
Frankfurt a.M.: Lang.

Verheyen, Nina (2012): Distinktion durch Diskussion. 1968 und die sozialen Funktionen
verbaler Interaktion. In: Heidrun Kämper, Joachim Scharloth und Martin Wengeler (Hrsg.),
1968. Eine sprachwissenschaftliche Zwischenbilanz, 227‒244. Berlin, New York: De
Gruyter.

Vogel, Matthias (2002): „Deine Sprache verrät dich“. Begriffsanalytische Untersuchungen zu
alt- und neupietistischen Predigten. Berlin: Logos.

Volmer, Johannes (1995): Politische Rhetorik des Nationalsozialismus. In: Konrad Ehlich
(Hrsg.), Sprache im Faschismus, 137‒161. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Waldenfels, Hans (1993): Sprache als Thema und Medium der Theologie. In: Paul Weingartner
(Hrsg.), Die Sprache in den Wissenschaften, 181‒220. Freiburg, München: Alber.

Weiss, Andreas von (1974): Schlagwörter der Neuen Linken. Die Agitation der
Sozialrevolutionäre. München, Wien: Olzog.

Weingartner, Paul (1993): Das Problem der Sprache in der Philosophie. In Paul Weingartner
(Hrsg.), Die Sprache in den Wissenschaften, 221‒290. Freiburg, München: Alber.

Wenz, Gunther (2001): Der Kulturprotestant. Adolf von Harnack als Christentumstheoretiker
und Kontroverstheologe. München: Utz Wissenschaftsverlag.

Willoweit, Dietmar (2009): Rechtsbegründung und Rechtsbegriff. Ein Nachwort. In: Dietmar
Willoweit (Hrsg.), Die Begründung des Rechts als historisches Problem (Schriften des
Historischen Kollegs 45), 315‒322. Berlin: De Gruyter, Oldenbourg.

Zahrnt, Heinz (1984): Die Sache mit Gott. Die protestantische Theologie im 20. Jahrhundert.
6. Aufl. München: dtv.

Webseiten

Bayerische Akademie der Wissenschaften. Historische Kommission. Deutsche Biographie.
https://www.deutsche-biographie.de/ueber (letzter Zugriff 21.10.2021).

Duden. Bibliographisches Institut GmbH: www.duden.de (letzter Zugriff 21.10.2021).
Evangelische Kirche in Deutschland: https://www.ekd.de (letzter Zugriff 21.10.2021).
Forschungsstelle Deutsches Rechtswörterbuch der Heidelberger Akademie der

Wissenschaften (Hrsg.): Deutsches Rechtswörterbuch. https://drw-www.adw.uni-
heidelberg.de/drw/info/ (letzter Zugriff 21.10.2021).

Grau, Alexander (2013): Rundfunkbeitrag zu Emanuel Hirsch. https://www.deutschlandfunk.
de/ein-protestantischer-theoretiker-der-moderne.886.de.html?dram:article_id=250830
(letzter Zugriff 21. 10.2021).

Literatur 353

https://www.deutsche-biographie.de/ueber
http://www.duden.de
https://www.ekd.de
https://drw-www.adw.uni-heidelberg.de/drw/info/
https://drw-www.adw.uni-heidelberg.de/drw/info/
https://www.deutschlandfunk.de/ein-protestantischer-theoretiker-der-moderne.886.de.html?dram:article_id%3D250830
https://www.deutschlandfunk.de/ein-protestantischer-theoretiker-der-moderne.886.de.html?dram:article_id%3D250830


Grimm, Jakob und Wilhelm: Deutsches Wörterbuch online: http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin
/WBNetz/wbgui_py?sigle=DWB (letzter Zugriff 21.10.2021).

Hartmut Spenner. Theologischer Fachverlag: https://hartmutspenner.de/ (letzter Zugriff
21.10.2021).

Lutherbibel online: https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/lutherbibel-2017/bibel
text/ (letzter Zugriff 20.10.2021).

Steffensky, Fulbert (2019): „Wir waren sehr streitlustig“. Interview. https://www.evangelisch.
de/inhalte/155364/28-12-2019/fulbert-steffensky-wie-das-politische-nachtgebet-
entstand-warum-streiten-spass-macht-7-wochen-ohne (letzter Zugriff 21. 10.2021).

Serup-Bilfeldt, Kirsten (2015): Stuttgarter Schuldbekenntnis der EKD. Wie die Kirche ihre
Schuld schönfärbte. https://www.deutschlandfunkkultur.de/stuttgarter-
schuldbekenntnis-der-ekd-wie-die-kirche-ihre-100.html (letzter Zugriff 21. 10.2021).

354 Literatur

http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_py?sigle%3DDWB
http://woerterbuchnetz.de/cgi-bin/WBNetz/wbgui_py?sigle%3DDWB
https://hartmutspenner.de/
https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/lutherbibel-2017/bibeltext/
https://www.die-bibel.de/bibeln/online-bibeln/lutherbibel-2017/bibeltext/
https://www.evangelisch.de/inhalte/155364/28-12-2019/fulbert-steffensky-wie-das-politische-nachtgebet-entstand-warum-streiten-spass-macht-7-wochen-ohne
https://www.evangelisch.de/inhalte/155364/28-12-2019/fulbert-steffensky-wie-das-politische-nachtgebet-entstand-warum-streiten-spass-macht-7-wochen-ohne
https://www.evangelisch.de/inhalte/155364/28-12-2019/fulbert-steffensky-wie-das-politische-nachtgebet-entstand-warum-streiten-spass-macht-7-wochen-ohne
https://www.deutschlandfunkkultur.de/stuttgarter-schuldbekenntnis-der-ekd-wie-die-kirche-ihre-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/stuttgarter-schuldbekenntnis-der-ekd-wie-die-kirche-ihre-100.html


Register

Abstraktion 170–171, 189
Achtundsechziger-Bewegung 3, 73, 207, 212,

214, 217, 220, 224, 229, 235–236, 265
Agnostizismus 273
Alexis, Willibald 32
Alliteration 47
Althaus, Paul 2, 12, 61, 70, 75, 77, 118–125,

140, 145–146, 175, 177–181, 298
Ambiguität, semantische 146, 149–151, 159,

166, 173, 260, 283
Anakoluth 29
Analogisierung 213
Anapher 17, 28
Anaphorik 14, 25, 46–47, 54, 71
Anbetung, Begriff 151
Andersen, Hans Christian 87
Anredeform 14, 17, 48
Anselm, Reiner 325
Anthropologie 328
Antisemitismus 81, 88, 98, 101, 125, 127,

129, 131–132, 135–136, 144, 154,
167–168, 181, 184, 274, 278

Antonymie 25, 71, 127, 150, 225
Archaisierung 46, 49, 67, 84, 98
Archäologie 276
Art, Begriff 83, 105, 109–110, 112,

115–116, 189, 196
Assimilation, Begriff 132–133
Assonanz 47
Asyndeton 28
Atheismus 211, 273, 292
Aufklärung 5, 304, 306, 325
Auschwitz-Prozesse, Frankfurter 210
Ausrufesatz 18, 48–49
Axt-Piscalar, Christine 316–319

Barth, Karl 2, 7, 12, 23, 25, 36, 39–52, 57,
59, 61, 66, 141, 145–146, 175, 186, 208,
265, 335

Barth, Ulrich 304–307, 310
Bassarak, Gerhard 273, 285–287
Bedeutung
– denotative 9, 89, 238

– konnotative 9, 84, 89, 238, 282,
338

Bedeutungsverschiebung 84, 125
Befreiung, Begriff 225, 238
Begriffsäquivalenz 92
Begriffsevidenz, approximative

237
Begriffslehre, platonische 87
Begriffssemantik 87, 90
Begriffssystem 170, 187–188
Behm, Johannes 175
Bekennende Kirche 68, 75, 141, 149,

153–155, 160, 162, 190, 193, 217, 235
Bekenntnisnotstand 154
Besatzungszone, Sowjetische 269
Bibel
– Elberfelder 47
– Text- (Emil Kautzsch) 47
– Zürcher 47
Bibelexegese 42, 102, 104, 137, 150, 152,

270, 315
Bijektivität 330
Birnbaum, Walter 175
Blut, Begriff 78, 82, 90, 105, 111–116,

120–121, 130, 161
Bodelschwingh, Friedrich von 142
Bonhoeffer, Dietrich 3, 75–76, 141–151, 173,

217, 288, 291
Böse, das, Begriff 152, 207, 286
BRD 175, 190, 205, 207, 209, 229, 242, 258,

264–265, 284, 295
Brehm, Alfred Edmund 19
Brot, tägliches, Begriff 300
Brunner, Emil 2, 40–41, 51–59,

61, 66, 145
Brunstäd, Friedrich 146
Bultmann, Rudolf 8, 36, 41, 61, 68–69, 137,

146, 254

Chiasmus 17, 53, 260–261
Christliche Welt (Zeitschrift) 39
Chunk 121
Cicero, Marcus Tullius 10

Open Access. ©2022 Joachim Gerdes, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110770193-013

https://doi.org/10.1515/9783110770193-013


Dahn, Felix 32
DDR 3, 99, 175, 205, 258, 268–269,

271–275, 279, 281–282, 284, 288–289,
292, 295, 303

Deissmann, Gustav Adolf 2, 12, 25, 27–36,
39, 77–78, 83

Delekat, Friedrich 137, 142, 162–169, 174
Denkhandeln 322–323
Derivation 183, 186
Deutsche Christen 62, 75, 100, 103, 106,

153–154, 156, 174, 185
Deutsches Volkstum (Zeitschrift) 85, 109
Dialektik 10
Dibelius, Otto 160–161
Dienst, Begriff 106, 116, 118, 157
Disambiguierung, semantische 167, 283
Disziplin, Begriff 123
Dogmatik 1, 6, 68, 74, 85, 112, 163,

318
Drei-Stile-Lehre 10
Dualität Gottes 107, 112

Ebeling, Gerhard 3, 177, 190–192, 194,
198–205

Eckart, Dietrich 166
Ehre, Begriff 58, 70–71, 78–79, 115–116
Elert, Werner 175
Ellipse 49
Emigration, innere 162, 168
Emotionalisierung der Sprache 213
Entartung, Begriff 78, 183, 189
Entfremdung, Begriff 236
Enthistorisierung 213
Entmythologisierung 254, 306
Entnazifizierung 99, 118, 177, 284
Entscheidung, Begriff 116
Entspiritualisierung 306
Erinnerungskultur 306
Eschatologie 232–233, 253
Ethik 163, 168, 179, 250–251, 320,

322
Eucharistie 113, 168
Eucken, Rudolf 19
Euphemismus 133
Exil 162
Exterminismus 224

Face-to-face-Kommunikation 16, 213, 215
Fachjargon 299
Fachsprache
– der Physik 330
– kulturtheologische 331
– medizinische 4
– naturwissenschaftliche 330
– philosophische 146–147, 152, 164,

170–171, 304
– technische 324
Fachsprachenschichtung, vertikale 4, 6, 9
Fachsprachlichkeitsgrad 64, 66, 264
Fahnenwort 286–287
Feind, Begriff 91
Feindwort 286
Feld, semantisches 22, 122, 130, 132, 152,

187, 192, 236, 279, 281
Fichte, Johann Gottlieb 231
Fink, Heinrich 268, 273, 285, 288–291
Flex, Walter 34, 73
Fock, Gorch (Johann Wilhelm Kinau) 73
Fokuspartikel 16
Fossilisierung 204
Frage, rhetorische 18, 23–24, 27, 46, 49,

156, 169
Fragesatz, indirekter 17
Freiheit, Begriff 79, 163
Fremdheit, Begriff 129
Frenssen, Gustav 49–50, 99, 112, 121
Freytag, Gustav 32
Frieden, Begriff 90–91, 151, 287–290
Friedensbewegung 211
Fuchs, Emil 142
Führer, Begriff 78, 118, 123, 125
Fundamentalontologie 165

Gefolgschaft, Begriff 106, 118, 157–158, 280
Geisteswissenschaft 1, 5, 7, 59, 100, 254,

326, 331
Gehorsam, Begriff 122–124
George, Stefan 67
Gerechtigkeit, Begriff 122, 287
Gerstenmaier, Eugen 142
Geschichte, Begriff 161, 247
Geschichtswissenschaft 1, 6, 245–249,

254, 319

356 Register



Gesetz gegen die Überfüllung der deutschen
Schulen und Hochschulen 127

Gesetz zur Wiederherstellung des
Berufsbeamtentums 127, 154, 180

Gesetz, Begriff 62, 122
Gestapo 143
Gewalt, Begriff 237
Gewissen, Begriff 164
Glauben, Begriff 37, 151, 281, 287
Glaubensbekenntnis 307
Glaubenswissenschaft 8
Gleichnissprache 20, 169
Goebbels, Joseph 92, 121, 139
Gogarten, Friedrich 2, 12, 41, 61–64, 70,

77–80, 83, 185–188
Goldsmid-Montefiore, Claude Joseph 278
Gollwitzer, Helmut 3, 234–235, 237, 239,

241–242, 264–265
Gotthelf, Jeremias 11
Grabert, Herbert 176
Gräb-Schmidt, Elisabeth 320–323
Gräzismus 146
Grice, Paul 200, 202
Grimm, Hans 172
Großschreibung 106
Grüber, Heinrich 142
Grundmann, Walter 77, 99–104, 140, 175,

273–284, 303
Günther, Hans F. K. 110
Gute, das, Begriff 207, 286

Handeln, das, Begriff 163
Harden, Maximilian 2
Harnack, Adolf von 2, 12–26, 30, 36, 39–40,

60, 334
Hassrede 131
Hauff, Wilhelm 35
Hebel, Johann Peter 11
Hegel, Georg Friedrich 68, 249
Heidegger, Martin 8, 145, 165, 170, 262
Heil, Begriff 161, 281–282
Heilsutopie 243
Heimatliteratur 50
Held, Heinrich 142
Hempel, Johannes 175
Hermanni, Friedrich 329–330
Hermelink, Heinrich 137

Hermeneutik 326
Hermetik, semantische 53, 149, 170,

200, 331
Herrmann, Wilhelm 12, 25, 36–39
Herrschaft, Begriff 79–80, 280
Herrschaftssprache 107
Hesse, Hermann Albert 142
Hetzwort 83
Hingabe, Begriff 122
Hirsch, Emanuel 2, 12, 41, 61, 64–73, 75, 77,

106–119, 140, 145–146, 167, 175,
181–185, 295–301, 303

Historisch-kritische Methode 219
Hitler, Adolf 136, 139, 143, 154, 157, 161
Hochwertwort 73, 78, 84, 90, 98, 289,

291, 300
Hoffmann, Ernst Theodor Amadeus 11
Holl, Karl 12
Holocaust 83, 127, 177, 181, 190, 207, 210,

227, 274, 284
Homiletik 4, 6, 9, 47, 49, 198, 292
Humanwissenschaft 1, 310, 319
Hyperbel 28
Hyperonym 187, 224
Hyponym 187, 190, 196

Ideologie
– kommunistische 189, 271
– maoistische 224
– marxistische 236, 239–240, 252, 288
– nationalsozialistische 2, 68, 70, 72, 82,

84, 93, 98, 106–107, 112, 116, 123, 130,
139, 141, 154–155, 165, 171–172, 185,
189, 195, 274, 297, 300, 303

– politische 3, 74
– sozialistische 276, 281, 286, 288, 290
– sozialrevolutionäre Fortschritts- 240
– stalinistische 224
– totalitäre 75
Idiomatik 121
Illokution 137, 161
Imperativ 220
Implikatur, konversationelle 31
Informalisierung der Sprache 213
Inklusion, semantische 22
Institut zur Entjudung von Kirche und

Theologie 273

Register 357



Institut zur Erforschung der Judenfrage 126
Institut zur Erforschung und Beseitigung des

jüdischen Einflusses auf das deutsche
kirchliche Leben 99, 101, 128, 278

Interpunktion 9, 31, 46–47, 66, 72, 161
Intertextualität 9
Intonation 31, 43, 49, 52, 54
Invariante 302
Irrelevanzkonditional 146

Jargon 299–300, 314
Johannesevangelium 102
Jüngel, Eberhard 242, 258–264, 266, 272
Jünger, Ernst 73
Jünger, Friedrich Georg 67

Kampf, Begriff 134, 151, 285–289
Kampfbegriff 83–84
Kampfsprache 202
Kant, Immanuel 145, 147
Käsemann, Ernst 7, 242, 254–258, 266
Kataphorik 14, 28, 46
Katastrophe, Begriff 284
Kautzsch, Emil 47
Kerygma, Begriff 80, 86, 218
Kierkegaard, Søren 68, 106, 113, 116, 182
Killy, Walter 33
Kirche im Sozialismus 268, 295
Kirche, Begriff 162
Kirchengeschichte 1, 6, 137, 150, 276
Kirchenpolitik, nationalsozialistische 154
Kirchenzucht, Begriff 191–194
Kitsch, literarischer 18, 33, 183
Kittel, Gerhard 2, 70, 75, 77, 119, 125–137,

140, 175, 177
Klassenkampf 239, 241
Klemperer, Victor 76–77, 96, 107, 138, 207,

269
Kohäsion 114
Kollokation 225
Komposition 54, 56, 148, 170, 290
Konditionalsatz 17, 56
Konversationsmaxime 200, 202
Konversion 148, 170
Kraftausdruck 299
Krieg, Begriff 286, 289–290
Krieg, Kalter 264, 336

Kriegsrhetorik 96
Kriegsroman 34
Kuhn, Karl Georg 175
Kultur, jüdische 104, 126
Kulturprotestantismus 36, 38, 40, 53
Kulturwissenschaft 5, 319, 331
Kürschner, Ernst 142
Kursivdruck 42, 44, 47, 53

Latinismus 146
Lauster, Jörg 326–328, 334
Leben-Jesu-Forschung 34, 255, 274
Leitwort 286–287
Liebe, Begriff 123, 237–238, 287
Lilje, Hanns 142
Linguistik, feministische 207
Linke, Neue, die 212, 216
Literatursprache 10
Liturgik 6
LTI (Lingua Tertii Imperii) 76, 96, 138, 269
Lösung, Begriff 133
Lüdemann, Gerd 8, 295, 307, 310–315, 336
Luther, Martin 25, 98, 123–124, 252, 301,

303
Lutherforschung 118
Luthergesellschaft 118

Macht, Begriff 151
Machtergreifung, nationalsozialistische 40,

70, 78, 119, 122, 126, 143, 149, 162, 166
Manifest der Dreiundneunzig 25
Martini, Fritz 32
Marx, Karl 249
Matthäusevangelium 102
May, Karl 32
Mehrfachadressierung 65–66, 273, 282, 293
Metapher 20–21, 26, 50, 105, 120, 134, 151,

256–257, 314
Missionswissenschaft 9
Mittner, Ladislao 32
Modalpartikel 156
Modulation 29
Moeller van den Bruck, Arthur 166
Moltmann, Jürgen 8, 229–234,

264–265
Mommsen, Theodor 19
Monosemierung 88

358 Register



Mörike, Eduard 11
Morphosyntax 9, 66
Mortificatio 219
Moxter, Michael 329, 331–332
Mulert, Hermann 95, 142
Müller, Hanfried 285, 291–292
Müller, Hans Martin 295–300
Mützelfeldt, Theodor Heinrich 143

Nachkriegszeit 171, 190, 197, 205, 207–208,
255, 264, 282, 298

Nachtgebet, Politisches 211, 216–217
Nähesprache 29–30, 32
Nation, Begriff 92
Nationalromantik 50
Natur, Begriff 161
Naturrecht, Begriff 250
Naturwissenschaft 1, 5, 249, 310, 320, 322,

324, 328, 330, 332
Neoklassizismus, literarischer 66–67
Neoromantik, literarische 66, 183
Niemöller, Martin 3, 75, 141–142,

153–162, 174
Nietzsche, Friedrich 11
Norm, Begriff 124
NS-Staat 72, 75–76, 99–100, 118, 119, 143,

153, 174–175, 190, 335

Objektsatz 158
Obrigkeit, Begriff 124
Okkasionalismus 56, 148, 170
Opfer, Begriff 116, 123–124
Ordnung, Begriff 122–123, 125
Overbeck, Franz 13
Oxymoron 25, 121, 288

Pannenberg, Wolfhart 3, 242–254, 266
Paradoxon 68, 73, 113, 216, 291,

326
Parallelismus 25, 47, 54, 96, 98, 114, 118,

226, 260–261, 303
Paraphrase 149
Parenthese 16, 18, 24, 48–49, 321
Passiversatzform 179
Passivkonstruktion 158, 179
Pastoralpsychologie 6
Paulus 28–29, 33

Peirce, Charles Sanders 332
Periodisierung, Begriff 249
Perspektivität 321
Persuasion 137
Pfarrernotbund 154
Pflicht, Begriff 122
Philologie, altsprachliche 1
Philosophie 1, 5–6, 170, 249, 251, 292, 305,

319, 337
– des Deutschen Idealismus 67, 106, 147, 231
– dialektische 68
– Existenz- 8, 165
– Geschichts- 245, 248–249
– marxistische 212, 219
– sozialrevolutionäre 242
– theologische 68
Phraseologie 7, 313
Phraseologismus 22, 232
Platon 327
Plausibilität 326–328
Pleonasmus 183
Pluralismus 336
Poelchau, Harald 142
Poimenik 6, 9
Politikwissenschaft 169, 245, 249, 251–253
Polyfunktionalität, pragmatische 308
Polysemie 117, 167
Pontiggia, Giuseppe 88
Positivismus 336
Pragmatik, linguistische 9, 29, 263, 308, 322
Präsupposition 157
Predigtsprache 3–4, 9–10, 28, 46, 48–50,

66, 139, 151, 159, 197–198, 233, 266,
285–286, 309

Professorenroman 32–33
Prosodie 31
Przywara, Erich 146
Psalmenpoesie 22
Psychologie 212, 330

Rade, Martin 142
Rahner, Karl 8
Rasse, Begriff 136
Rassenideologie, nationalsozialistische 81–82,

97–98, 103–104, 111, 114, 116, 126–127,
130, 135–136, 144, 168, 224, 274, 279

Rechtschaffenheit, Begriff 207

Register 359



Rechtsethik 250
Rechtswissenschaft 245, 249–250
Redeker, Martin 77, 94–99, 140, 175
Redeverbot 162, 168
Referenz, außersprachliche 231
Reich, Begriff 118, 151, 166, 279
Reichsinstitut für Geschichte des neuen

Deutschlands 126
Reiseliteratur 35
Relativismus 336
Religion, Begriff 132, 304
Religion, jüdische 80, 82, 101, 167–168, 220
Religionspädagogik 6
Religionsunterricht 182
Religionswissenschaft 276, 319
Remythisierung 171, 327
Repetition 46, 49, 56, 260
Resemantisierung 194
Revisionismus 119, 332
Revolution der Sprache 214
Revolution, Begriff 235
Rhetorik 4, 9–10
– faschistische 139
– nationalsozialistische 86, 96, 119, 184,

194
– politische 4, 140
– sozialistische 268, 281
– totalitäre 338
Ricœur, Paul 331
Riehl, Wilhelm Heinrich 32
Ritschl, Albrecht 8
Romantik, politische 173
Rosenberg, Alfred 103, 110, 112
Rothe, Richard 8

Sakrament 168–169
Säkularisierung 186–189, 306, 324
Sasse, Hermann 142
Satan, Begriff 151–152, 161
Satzsemantik 43, 52
Schachtelsatz 321
Schande, Begriff 71
Scharnierbegriff 250
Scheliha, Arnulf von 184–185, 295–304
Schicksal, Begriff 283
Schlacht, Begriff 152
Schlagwort 73, 95, 98, 161, 216, 238

Schlatter, Adolf 2, 12, 25–27, 70, 77,
81–83

Schleiermacher, Friedrich 7, 11, 99
Schlüsselbegriff 81, 83, 89, 130, 134, 146,

206, 224, 228, 238, 285, 300
Schmitt, Carl 210
Schneider, Paul 142
Schoberth, Wolfgang 328–329
Schöpfung, Begriff 223–225
Schuld, Begriff 57–58, 178, 284
Schuldbekenntnis, Stuttgarter 175–176
Schweitzer, Albert 255
Seele, Begriff 93, 159
Selbstunterbrechung 24, 48–49
Semem 283
Semiotik 332
Slenczka, Notger 307–310, 324
Solidarität, Begriff 238, 242
Sölle, Dorothee 3, 7–8, 208–229, 264–265
Sowjetkommunismus 166
Sozialpsychologie 6
Sozialwissenschaft 5, 169, 212, 254, 310
Sparn, Walter Helmuth 325
Sperrsatz 23, 42, 44, 47, 52–54, 106, 160, 163
Sprache, Begriff 92
Sprache
– der christlichen Mission 9
– der christlichen Seelsorge 9, 139
– der Gewalt 194
– der Musik 324
– der nationalsozialistischen

Ideologie 107–108, 115, 120, 129,
137–138, 140, 157, 168, 183, 189, 195,
198, 205–207, 296, 299

– der Offenbarung 202
– der sozialistischen Propaganda 287
– der theologischen Arbeit 307
– der Verkündigung 10, 38, 85, 138,

230–231
– der Vernunft 304
– des Glaubens 6, 138, 202–203
– des Kultes 107
– des Unglaubens 203
– des Verfälschens 315
– des Zweifels 311
– gendergerechte 338
– geschlechtergerechte 207, 215, 338

360 Register



– gesprochene 29, 56
– imperative 220
– Jesu 220–222, 225
– politisch korrekte 195
– politische 4, 11, 84
– unpersönliche 179–180
Sprachereignis 259–260, 262, 264
Sprachermächtigung 200
Sprachhandeln 322–323
Sprachideologie 337
Sprachkonvention 337
Sprachkritik 207, 315
Sprachlehre, theologische 200–206
Sprachlenkung 2, 92
Sprachnorm 29
Sprachökonomie 148
Sprachplanung 92
Sprachpolitik 3, 86, 139, 270, 338
Sprachreform 206
Sprachverantwortung 200–201
Sprachwandel 206
Sprechakt
– assertiver 30, 216, 232, 263
– deklarativer 48, 232, 309
– direktiver 19, 29–31, 148, 156, 205
– erotativer 263
– expressiver 29, 31, 216
– kommissiver 19, 30, 206
– performativer 322
Spur, Die (Zeitschrift) 182
Staat, Begriff 162–163
Staatsreligion 154
Staatssicherheit, Ministerium für 268, 270,

274, 285, 288, 292
Standardsprache 213
Stapel, Wilhelm 77, 84–94, 121, 140
Staritz, Katharina 142
Stauffenberg, Claus Schenk Graf von 143
Steffensky, Fulbert 217
Steffensky-Sölle, Dorothee Siehe Sölle,

Dorothee
Stigmawort 286
Strafe, Begriff 122
Strauss, David Friedrich 34
Studentenbewegung 212
Studentensprache 214
Subjektivismus 336

Substantivierung 55, 58
Sünde, Begriff 57–59, 62–64, 67–69, 133,

151, 159, 162, 164, 167
Sylten, Werner 142
Symbolik, sakrale 304
Symbolsprache 171
Synonymie 21–22, 57, 115, 192, 225, 237, 288
Syntax 7

Tat, Begriff 116
Tautologie 37, 58, 188
Technikethik 320–322
Technikwissenschaft 1, 5
Technologie 324
Thema-Rhema-Gliederung 26
Theologie
– alttestamentliche 1
– Befreiungs- 209
– der Hoffnung 229
– der Krisis 2, 40, 53, 61, 72, 335
– der Revolution 235–237, 241, 265
– des Rechtes 250
– des Widerstands 76
– dialektische 2, 40, 51, 59–62, 65–66, 73,

85, 185, 234
– exakte 332
– feministische 209–210, 228, 338
– Gott-ist-tot- 209, 211, 227
– hermeneutische 259, 326
– hermeneutisch-ontologische 8
– liberale 40, 61, 72
– liberalkonservative 2
– nachtheistische 211
– national-konservative 73
– neutestamentliche 1, 6, 9, 27, 50, 102,

312, 336
– politische 209–210, 212, 215, 217, 229,

235, 245
– praktische 4, 6, 27, 153
– systematische 1, 6–7, 9, 50, 137, 186, 254,

318, 336
– völkische 38, 51, 73, 83, 96, 100, 104, 119,

126, 138, 140, 144, 153, 155, 157, 177,
197, 206, 251, 273, 296, 303, 335

– Wort-Gottes- 327
Theorie, Kritische 212
Thielicke, Helmut 3, 137, 177, 190, 194–198

Register 361



Thurmann, Horst 142
Thurneysen, Eduard 2, 40–41, 51, 59–61, 66
Tillich, Paul 7, 12, 76, 141–142, 162, 169–175
Transphrastik 26, 37
Trivialliteratur 32, 183
Troeltsch, Ernst 8, 12

Übersetzungs- und Dolmetschwissenschaft 1
Umgangssprache 6, 213
Unterhaltungsliteratur 32

Vagheit, semantische 1, 32, 68, 85, 150,
179, 332

Varietät
– diachronische 15
– diamesische 29
Verantwortung, Begriff 106, 118, 122, 281
Vergleich 226
Vergleichssatz 17
Verkündigungsmonopol 239
Versailles, Friedensvertrag von 71–72
Verschleierung, sprachliche 180
Verständigung, Begriff 200
Verstehenszumutung 200–201
Versuchung, Begriff 151, 159
Vivificatio 220
Volk, Begriff 78, 89–90, 107–108, 116, 118,

120, 123–125, 130–132, 154–159, 161
Volk, jüdisches 82, 88, 98, 102, 105, 181, 278
Vormarsch, Der (Zeitschrift) 145

Weimarer Republik 40, 61, 69, 71–72,
84, 108, 119

Weltgeschichte, Begriff 249
Weltkrieg
– Erster 7, 12, 36, 39–40, 71–72, 96,

107, 335
– Zweiter 175, 190, 195, 208, 335
Werbesprache 10
Werner, Zacharias 11
Widerstand, gegen den

Nationalsozialismus 3, 141, 143,
153–155, 159–161, 174, 190

Wiedervereinigung 294, 332
Wilhelm II 167
Wilhelminische Epoche 12, 38, 84
Wirtschaftswunder 207
Wissenschaft
– empirische 244
– exakte 88
– nomothetische 7, 317, 322, 329, 336
– profane 244
Wittgenstein, Ludwig 8
Wortakzent 54
Wundererzählung 159
Wurm, Theophil 142

Zeichenmodell, triadisches 332
Zensur 271
Zucht, Begriff 116, 123, 191
Zungenreden 231
Zusammenschreibung 56
Zwei-Reiche-Lehre 85, 93–94, 123, 140, 166,

251, 301

362 Register


	Inhaltsverzeichnis
	1 Einleitung
	2 Die Fachsprache der protestantischen Theologie
	3 Verwahrer und Vermittler – die Sprache der protestantischen Theologie im ausgehenden Kaiserreich
	4 Erbitterte und Ergriffene − die Fachsprache der protestantischen Theologie zwischen Erstem Weltkrieg und Machtergreifung
	5 Höflinge und Hetzer − die Fachsprache der protestantischen Theologie unter der nationalsozialistischen Diktatur
	6 Widerstand und Widerspruch ‒ die Sprache der protestantischen Theologie der Auflehnung und der Opposition
	7 Belastete und Besorgte – die Sprache der protestantischen Theologie der Nachkriegszeit
	8 Entrüstete und Ernüchterte − die Sprache der protestantischen Theologie in der BRD zwischen Traditionsbruch und Politisierung
	9 Opportunismus, Opposition und Observierung ‒ die Sprache der protestantischen Theologie in der DDR
	10 Apologeten und Apostaten ‒ die Sprache der protestantischen Theologie um die Jahrtausendwende
	11 Schlussbetrachtung
	Literatur
	Register



