
Martin Fitzenreiter
Geheimnis ist Veränderung
Zu štꜣ und s.štꜣ

Abstract: Traditionally štꜣ and its causative s.štꜣ are translated as “secret”, “hidden” and “mysterious”. Using the
immense corpus of the TLA and DZA as reference, the article argues, that the core meaning of štꜣ is to describe a
“state of ambiguity” and of s.štꜣ to designate the act of “transformation / disambiguation”.

Ein Mann, der Herrn K. lange nicht gesehen hatte, begrüßte ihn mit den Worten:
‚Sie haben sich gar nicht verändert.‘
‚Oh!‘ sagte Herr K. und erbleichte.
Bertolt Brecht, Geschichten vom Herrn Keuner

1
Stephan Seidlmayer hat sich auf einem schier unübersehbaren Feld des ägyptologisch Möglichem verdient gemacht.
Eine herausragende Leistung ist es fraglos, dass unter seiner Leitung und steten Mitarbeit der in Zettelkästen und
Kladden verborgene geheimnisvolle Schatz des Berliner Wörterbuchs in Gestalt des TLA in die weite Welt des Web
transformiert wurde. Das Folgende ist das Resultat des vielleicht etwas leichtfertigen Naschens vom so gewachsenen
Baum oft mehrdeutiger Erkenntnis.1

2
Im ersten Hof der östlichen Dachkapelle des Tempels von Dendera sind Inschriften erhalten, in denen in insgesamt
sieben „Büchern“ beschrieben wird, wie bestimmte, für die Riten im Choiak benötigte Kultgegenstände hergestellt
werden.2 Dabei geht es vor allem um zwei Figurinen, deren Behandlung zu den zentralen Zeremonien des Rituals
gehört.3 So enthält das erste Buch eine Liste von Kultorten und führt die dort verwendeten Figurinen an. Unterschie-
den wird zwischen einer Figurine des Osiris (auch „großer Fürst“ oder einfach „Gott“ genannt) und einer des Chenti-
Imentet samt dazugehörigem „Rest“.4 In einer kurzen Charakteristik der Herstellungsweise dieser Figurinen werden
zwei Verfahren unterschieden. So wird für die zweite, die Chenti-Imentet-Figurine, praktisch immer festgehalten: jrj
m kꜣ.t ḥsp.t; „gemacht in der Arbeit(sweise) des Gartens“. Diese Arbeitsweise wird im Buch II dann auch noch recht
ausführlich beschrieben. Demnach werden Sand (nach Buch I meist Nilsediment von einer genau bestimmten Lokali-
tät des betreffenden Kultortes) und Getreide gemischt und in einem Becken gewässert. Die so vorbereitete Masse
wird dann in einer Negativform ausgeformt.5 Nach einer Stabilisierungsphase in der Form hat man die Figurine

1 Die hier versammelten Überlegungen entstammen einmal mehr dem Kontext meiner Beschäftigung mit Quellen zu Techniken und
technologischen Reflektionen; siehe: Fitzenreiter 2018a; Fitzenreiter 2018b; Fitzenreiter 2019; Fitzenreiter 2020; Fitzenreiter 2021.
2 Chassinat 1966–68; Cauville 1997a, 26–50, pl. 3–6, pl. 25–30; Cauville 1997b, 14–28; Cauville 1997c, 17–19. Zu den hier behandelten
Passagen auch: Fitzenreiter 2020, 335–346.
3 Zur Ritualrekonstruktion: Chassinat 1966–68, 69–73; Mikhail 1984; Cauville 1988.
4 Siehe die Übersicht: Chassinat 1966–68, 94. Der Charakter des als Sepij (spjj) = „Rest“ bezeichneten Objektes ist unklar. Chassinat
übersetzt mit „le lambeau divin“ (Chassinat 1966–68, 51f). Offenbar handelt es sich um ein Säckchen, das mit Getreide und Erde gefüllt
ist. Wahrscheinlich sind dies jene Teile der Sand-Getreide-Mischung, die beim Ausformen der Figurine des Chenti-Imentet übrigblieben
und zusammen mit dieser behandelt wurden, wie man es bei der menschlichen Bestattung mit den Eingeweiden und Balsamierungsresten
tat.
5 Eine solche Negativform zur Herstellung einer ca. eine Elle großen Figurine wird der zweiteilige Behälter in Osirisform aus Bronze PM
64 in der Sammlung des Römer-Pelizaeus-Museums in Hildesheim sein (Roeder 1937, 24f, Taf. 14 e, f, g).

Open Access. © 2022 Martin Fitzenreiter, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons
Namensnennung – Weitergabe unter gleichen Bedingungen 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110761665-027



464 Martin Fitzenreiter

entnommen, gegebenenfalls zusammengesetzt6 und in der Sonne durchgetrocknet. Parallel wurde der „Rest“ behan-
delt. Die so hergestellte Figurine wird gewöhnlich mit den archäologischen Belegen für „Kornosirisse“ in Beziehung
gebracht.7

Dem steht die Herstellung der ersten Figurinen gegenüber (Osiris, „Fürst“, „Gott“, im weiteren Verlauf der Bü-
cher auch als Chenti-Imentet bezeichnet),8 bei der es Unterschiede zwischen den Kultorten gegeben hat. So wird
z. B. über den „großen Gott“ für Hermopolis parva gesagt: jrj m kꜣ.t ḥsp.t n ḫnt.jt-jmnt.t m jt ḥr šjj; „gemacht in der
Arbeit(sweise) des Gartens des Chenti-Imentet aus Gerste und Sand“ – d. h. in der eben schon beschriebenen Art
und Weise. Für andere Exemplare dieser Figurine war aber auch ein ganz anderes Verfahren gebräuchlich. So wird
zum Osiris-Naref für Herakleopolis notiert: jrj m kꜣ.t s.štꜣ m ḳrḥ.t šps; „gemacht in der Arbeit(sweise) des s.štꜣ aus
kostbarem / potentem Urstoff“.9 Eine in dieser Art gefertigte Figurine – die sich im Übrigen auch äußerlich von der
aus der Chenti-Imentet-Form unterscheidet10 – besteht den Rezepturen zufolge, die im Buch III, V und VII verzeich-
net sind, aus einer merkwürdigen Mischung von Mineralien und Aromata mit Dattelmus und Harz, die dem „poten-
ten Urstoff“ hinzugefügt werden. Diese alchemistisch anmutende Substanzenmischung wird von Sydney Aufrère
treffend als ein Abbild der mineralen Welt angesprochen.11 War bei der Figurine aus der Chenti-Imentet-Model Sand
die Trägermasse der lebensspendenden Getreidekörner, so diente bei der aus der Sokar-Model die keramische Masse
als Träger für die verschiedensten Elemente des pharaonischen universe minerale (Aufrère).

3
Ein im Kontext der Textsammlung zentraler Begriff ist s.štꜣ, das sogenannte „Geheimnis“.12 Er kommt an ganz promi-
nenter Stelle im Titel der Bücher vor und hat auch dazu geführt, dass diese Sammlung von Objektlisten und Rezeptu-
ren unter dem etwas irreführenden Titel der „Osiris-Mysterien“ in die Literatur eingegangen ist.13 Abgesehen vom
ersten Buch, dessen Titel nicht genannt wird, heißen die übrigen sechs Schriften:

(II): rḫ s.štꜣ nw kꜣ.t ḥsp n ḫntj-jmnt.t m pr-šntꜣjt; „Kennen das s.štꜣ der Arbeit(sweise) des Gartens des Chenti-Imentet im Sanktuar der
Schentait“.

(III): rḫ s.štꜣ n trḥ.t jr m bt n skr m kꜣ.t n rḫ=s m ꜥ.t-jmn.t ḥr spꜣ.wt wn (kꜣ.t) jm=sn; „Kennen das s.štꜣ des Terehet,14 das mit der
Negativform des Sokar getan wird als eine geheimgehaltene / unbekannte Arbeit(sweise) in der verborgenen Kammer, und die Gauen,
in denen man es (durchführt)“.

Buch IV rḫ psḏ.t n pr-šntꜣjt tm sb=sn nb.w m rn=sn; „Kennen die Göttergruppe des Sanktuars der Schentait, ohne
sie zu vergessen, jeder mit seinem Namen“ und Buch V rẖ jḫ.wt nb.wt (n pr-) šntꜣjt; „Kennen aller Dinge (des

6 Chassinat 1966–68, 54–56; vgl. Beinlich 1984, 274–275 mit einem gegenüber Chassinat differierenden Vorschlag.
7 Raven 1982; von Lieven 2000; Centrone 2006; Quack 2007; Waitkus 2012.
8 Die Figurine wird in der Regel aus der „Negativform des Sokar“ (bt n skr) ausgeformt, aber nie selbst als Sokar bezeichnet. Die Model
für die Figurine des Kornosiris ist als „Negativform des Chenti-Imentet“ (bt n ḫntj-jmnt.t) beschrieben (Chassinat 1966–68, 53–58).
9 Zur Übersetzung von ḳrḥ.t an dieser Stelle als „(keramische) Masse“: Raven 1998, 238. Zur Übersetzung von ḳrḥ.t šps als „potenten
Urstoff“: Fitzenreiter 2021.
10 Siehe die Darstellungen in den die Texte begleitenden Vignetten: Cauville 1997a, pl. 29 (Negativform des Chenti-Imentet), pl. 30 (Nega-
tivform des Sokar). Beispiele für diesen Typ von Figurinen aus keramischer Masse: Raven 1998; Minas 2006.
11 Aufrère 1991, 339–340; 2007, 174–180.
12 In den Choiak-Texten zwischen s.štꜣ und štꜣ zu unterscheiden, ist aufgrund der häufigen Schreibung mit der Schakals-Glyphe (Kurth
2007, 202–203 [3.79–87]) problematisch, der prinzipiell kein s als Lesehilfe vorangestellt wird; siehe die Belege: Cauville 1997d, 528 (s.štꜣ),
563 (štꜣ). Die Transkription in Cauville 1997b variiert dem Kotext entsprechend; in den hier interessierenden Überschriften wird jedoch von
Chassinat und Cauville stets s.štꜣ angesetzt.
13 Chassinat 1966–68 übersetzt s.štꜣ prinzipiell (und schon im Titel der Publikation) mit „mystère“, was im Deutschen oft als „Geheimnis“
oder „Mysterium“ missverstanden wird, in seiner Intention aber wohl auf den rituellen Vorgang zielt, der im Deutschen eher als „Ritual“
oder „Mysterienspiel“ wiederzugeben wäre; siehe: Chassinat 1966–68, 9–21. Für „Geheimnis“ hätte Chassinat eher „secrete“ verwendet.
Vgl. Loret 1882, 48 u. passim, der in den Überschriften der Bücher s.štꜣ als „mystères“ übersetzt, adjektivisch gelesenes štꜣ als „secret“.
14 Die Bedeutung von trḥ.t ist unklar; Diskussion bei: Chassinat 1966–68, 217, der alchemistisch mit „grand œvre“ und „l’œvre occulte –
sorte d’incubation“ übersetzt. Möglich ist auch – ähnlich wie für ḳrḥ.t – die Übersetzung als eine Art „Grundmasse“ anzusetzen (so im
TLA). Siehe auch: Fitzenreiter 2021.



Geheimnis ist Veränderung 465

Sanktuars) der Schentaijt“ beinhalten keine Herstellungsanweisungen, sondern sind Aufstellungen von Objekten,
die im Ritual eine Rolle spielen, im langen Buch V noch ergänzt um diverse Anhänge mit Hinweisen auf die rituellen
Vorgänge im Choiak.

(VI): rḫ s.štꜣ m ꜥ.t-jmn.t r jr kꜣ.t dnj.t m n-rḫ m pr-šntꜣjt m ….; „Kennen das s.štꜣ der verborgenen Kammer um durchzuführen die
Arbeit(sweise) des Mondfestes als etwas Geheimgehaltenes / Unbekanntes im Sanktuar der Schentait in … (mit einer Aufzählung
verschiedener Kultorte)“.

(VII): rḫ s.štꜣ n mꜣꜣ n sḏm ḏj n jt n sꜣ=f; „Kennen das s.štꜣ das man nicht sieht und nicht hört und das der Vater an seinen Sohn
weitergibt“.

In diesen Fällen s.štꜣ mit „Geheimnis“ zu übersetzen, klingt für ägyptologische Ohren nicht weiter ungewöhnlich
und ist prinzipiell auch nicht falsch. Es bleibt dabei aber eine wichtige Nuance des Begriffs unberücksichtigt, die
einerseits grammatikalisch begründet ist, andererseits auch aus dem Kontext erschlossen werden kann: dass es
sich bei dem mit s.štꜣ bezeichneten Phänomen um einen Vorgang handelt: s.štꜣ ist die substantivierte Form eines s-
Kausativums, das in Richtung „etwas-štꜣ-betreffendes-machen“ zu deuten ist, sich also auf das Durchführen von
Handlungen bezieht. Das machen auch die Titel der Bücher IV und V deutlich, die als Auflistungen von Objekten
konzipiert sind und nicht, wie in den anderen Fällen, als Beschreibung von Herstellungstechniken und der dabei
benötigten Materialien (wobei das umfangreiche Buch V solche auch enthält). Geheim sind die hier genannten Objek-
te wohl auch, aber beide Bücher beschreiben eben kein s.štꜣ, keinen Vorgang. Demgegenüber legen die übrigen Titel
nahe, dass sich der Begriff s.štꜣ auf eine Verfahrensweise bezieht, mittels derer eine bestimmte „Arbeit“ (kꜣ.t) durchge-
führt wird. Ein besonderer Bezug zu etwas „Geheimem“ ist in dem Begriff nicht angelegt. Der Bezug zum „Gehei-
men“ – jedenfalls in deutscher Lesart – wird auf ganz andere Weise hergestellt, nämlich über die Betonung des
„nicht-Wissenlassens = Geheimhaltens“. So in Buch III und VI, in denen die Herstellung der Figurine aus der kerami-
schen Mischung als „geheimgehalten“ via „(Anderen) unbekannt“ (n rḫ=s) beschrieben wird und laut Buch VII
weder gezeigt noch erzählt, sondern als Erfahrungswissen vom Vater auf den Sohn weitergegeben werden soll. Eine
gewisse Geheimnistuerei ist also nicht zu verkennen, doch wird die nicht mit s.štꜣ ausgedrückt.

4
Die Bedeutung dessen, was im Rahmen des s.štꜣ geschieht, liegt in der Wurzel štꜣ, wobei in Übersetzungen für štꜣ
häufig dieselbe Bedeutung angesetzt wird wie für s.štꜣ. Beide Begriffe können substantivisch als „Geheimnis“ oder
verbal bis attributiv als „geheim (machen)“ übersetzt sein.15 Betrachtet man das umfängliche Belegmaterial, das der
TLA und das DZA zu štꜣ bereithalten,16 dann wird deutlich, dass „geheim“ in der Regel zwar gut passt, dass diese
Übersetzung damit aber auch sehr vage bleibt. Denn so eindeutig ist diese Bedeutung nicht, wie es bereits Max
Burchardt in einer Notiz auf einem Wörterbuchzettel festgehalten hat: štꜣ „ist eine Sache, der man schwer beikommen
kann“: 1. „schwer gangbar, schwer zugänglich“; 2. „merkwürdig“, 3. „geheimnisvoll“.17 Diese Notiz stellt bereits eine
wichtige Bedeutungsnuance heraus: štꜣ ist nicht „geheim“, sondern „geheimnisvoll“. Geht man die Belege weiter
durch, lassen sich etwa diese Bedeutungscluster finden:

a) štꜣ wird parallel zu jmn „verborgen“ genutzt und steht so in Kontexten, die darauf hindeuten, dass etwas
geheimnisvoll ist. So beschreibt pBoulaq 7 den Sonnengott in der 11. Stunden, also kurz vor Sonnenaufgang, als:
jw=f [št]ꜣ.wt jw nṯr.w nṯr.wt / jw=f jmn.w jw rmṯ.w nṯr.w; „er ist ein štꜣ.wt (wenn es) Götter und Göttinnen sind, er
ist ein Verborgener (wenn es) Menschen und (irdische, in den Tempeln verwahrte) Fetische sind“18 und im Leidener

15 WB IV, 551–554 und WB IV, 296–299. Siehe auch: Altenmüller 1977; Rydström 1994, 56–61 und zum Thema der Geheimnistuerei in
pharaonischer Zeit allgemein: Baines 1990.
16 Dem Folgenden liegen Recherchen in der Datenbank des TLA und DZA zugrunde (http://aaew.bbaw.de/tla/; abgerufen im August/
September 2019). Außerdem wurden die von Barbara Lüscher und Günther Lapp im Projekt „Wortdiskussionen“ verzettelten Beiträge
herangezogen ((https://aegyptologie.philhist.unibas.ch/de/forschung/werkzeuge/wortdiskussionen/); abgerufen im September 2019).
17 DZA 30.255.870. Ich danke Gunnar Sperveslage für Hinweise zu Max Burchardt (1885–1914); siehe auch: Bierbrier 2012, 93.
18 DZA 30.255.540.

http://aaew.bbaw.de/tla/
https://aegyptologie.philhist.unibas.ch/de/forschung/werkzeuge/wortdiskussionen/


466 Martin Fitzenreiter

Amunshymnus heißt es: bꜣjj jmn rn=f mj štꜣ.w=f; „Ba, dessen Name verborgen ist (ebenso) wie sein štꜣ.w“.19 Tb 149
schreibt: j jks.t / štꜣ.wt r nṯr.w / snḏ.n=s ꜣḫ.w / n rḫ rn=s; „Oh Ikeset (= jenseitige Örtlichkeit), die štꜣ mehr als die
Götter ist, die die Achu fürchten, die ihren Name nicht kennen“.20

b) Der im Totenbuch anklingende zumindest problematischer Zustand wird auch in nichtsakralen Texten mit štꜣ
beschrieben, wie die im MR beliebte Formulierung s.t nb.t štꜣ zeigt, die eine diffizile, aber sehr wichtige Aufgabe
umschreibt: jrr mr-mšꜥ m s.t nb.t štꜣ; „der den General an / bei jeder štꜣ-haften Stelle / Aufgabe macht“ (Beni Hasan,
Cheti, Grab 17)21 oder hꜣb r s.t nb.t štꜣ.t; „der zu jeder štꜣ-haften Stelle / Aufgabe gesandt wird“ (Stele Kairo 20003).22

c) Dieser mit besonderen Unwägbarkeiten verbundene Aspekt wird sowohl auf Dinge als auch auf den Gemütszu-
stand von Menschen bezogen, wenn es im MR in der berühmten Szene des Statuentransports aus el-Bershe heißt:
šms tw.t n ꜥ 13 / jsṯ štꜣ wr.t wꜣ.t jj.t.n=f ḥr=s / jsṯ štꜣ ḥr-jb n rmṯ.w jtḥ ꜥꜣt.jw ḥr=s / m-ꜥ jnr štꜣ n sn.t m jnr n rwd.t;
„Transport einer Statue von 13 Ellen: Wahrlich sehr štꜣ ist der Weg auf dem er (= der Transport) daherkommt auf ihm
(= dem Weg) (und) wahrlich štꜣ ist (auch) die Gefühlslage der Menschen (= das, was die Menschen „auf dem Herzen
haben“), die das Rohmaterial23 ziehen auf ihm (= dem Weg), denn der Stein ist štꜣ in Bezug zum steinernen Gegen-
über (= Untergrund) der Treppe (= dem steilen Weg die Felsterrasse herunter)“.24 Ähnlich ist die Stelle in der „Lehre
für Merikare“ zu interpretieren, in der es vom Land des Levantiners heißt: ḳsn pw n bw ntf jm / ꜣh.w mw / štꜣ.w
m ḫ.t ꜥšꜣ.w; „Elend ist er wegen dem Ort an dem er ist: unsicher an Wasser (und) štꜣ wegen der vielen Bäume“.25 Der
hier ausgedrückte štꜣ-Aspekt von zu Überwindendem (auch von Gefühlszuständen) oder zu Passierendem (besonders
von Orten) schließlich klingt in einer Vielzahl von Belegen an, die alle mit Wegen, Toren und Plätzen verbunden
sind.26

d) štꜣ ist, an a) anschließend, schließlich ein überaus häufig auftretendes Wort, wenn es darum geht, Eigenschaf-
ten von Göttern zu beschreiben. Ein spätestens in der 18. Dynastie belegter Osirishymnus schreibt: jnḏ-ḥr=k / wsjr
nb nḥḥ / nswt nṯr.w / ꜥšꜣ.w rn.w / ḏsr ḫpr.w / štꜣ jr.w m r-pr.w ; „Gegrüßt seist du Osiris, Herr der Neheh-Ewigkeit,
König der Götter, vielfältig an Namen, sakral an Gestalten, štꜣ an Wesenheiten in den Tempeln“.27 Solche Reihungen
von nfr-ḥr-Konstruktionen mit štꜣ sind in späten Tempeln endlos vertreten; neben štꜣ jr.w; „štꜣ an Wesen(heiten)“
gibt es z. B. štꜣ ḫpr.w; „štꜣ an Gestalten“;28 štꜣ ms.w; „štꜣ an Entstehungsweisen“;29 štꜣ s.šm(.w); „štꜣ an Kultbild(ern)“30
und štꜣ s.wt „štꜣ an Plätzen (der Manifestation)“.31 Die hier angesprochene Eigenschaft zu präzisieren lässt sich zwar
bequem mit der Übersetzung „geheim / geheimnisvoll“ umgehen; es ist aber eine Annäherung möglich. Der Osiris-
hymnus reiht jeweils im Plural stehenden Manifestationen ein und derselben Gottheit, die als „viel“ (ꜥšꜣ) – die Na-
men –, in besonderer Weise „geheiligt / abgeschieden (lat.: sacer)“ (ḏsr) – die Gestalten –, und eben štꜣ in ihrem
Wesen im Tempel sind. Dieses štꜣ-haft-Sein betrifft auch die Gestalten selbst, „Geburten“ (= Entstehungsweisen von
Manifestationen),32 Kultbilder und Orte der Emanation. Offenbar bezeichnet štꜣ hier das, was die Ägyptologie u. a.

19 DZA 30.255.550.
20 DZA 30.255.910.
21 DZA 30.260.980.
22 DZA 30.261.050.
23 Der Begriff ꜥꜣt.jw beschreibt hier die noch nicht in Betrieb gesetzte, gleichwohl aus einem besonderen Material bestehende Statue.
24 DZA 30.255.640; Monnier 2000. In den drei Fällen ist „unsicher“ eine passende Übersetzung, allerdings wird in der dreifachen Wieder-
holung auch eine mit dem Begriffsfeld spielende Bedeutungssteigerung vorliegen, die in der štꜣ-Haftigkeit des Blocks gipfelt, dessen Wer-
den zu einem Abbild im štꜣ-haften Prozess des Transport reflektiert wird. Der Transport ist die Transformation.
25 DZA 30.255.630; siehe auch: TLA pPetersburg 116A (Peter Dils). Der Zustand ist von Andersartigkeit und Unberechenbarkeit im Ver-
gleich zu Ägypten geprägt: Während in Ägypten der Fluss planmäßig Wasser liefert, ist die Levante von sporadischem, dann aber auch
flutartigen Regen geprägt; während in Ägypten das Land baumlos, offen und zugänglich ist, ist (zumindest der Libanon) von undurch-
dringlichen Wäldern bedeckt. Dies bildet auch den Charakter des Levantiners ab, der ebenso unberechenbar und undurchschaubar ist.
26 Die wꜣ.wt štꜣ.wt ; „štꜣ-haften Wege“ sind in der funerären Literatur zusammen mit ebensolchen Toren und Hallen reichlich vertreten
(siehe: Belegstellen für WB IV, 551.12–20).
27 DZA 30.256.370; vgl. auch: DZA 30.256.390.
28 DZA 30.257.560 und folgende.
29 DZA 30.257.060 und folgende.
30 DZA 30.258.230 und folgende.
31 Zu dieser in den Pyramidentexten für die Verstorbenen verwendeten Floskel (= „die mit štꜣ-haftem Platz“), die schließlich zu einer
Bezeichnung für die Osiris-Grabstätte (= „der štꜣ-hafte Platz“) wurde: Koemoth 1993.
32 Zu Götterbildern mit geheimnisvoller Entstehung aus Geofakten: von Lieven 2013; von Lieven 2016.



Geheimnis ist Veränderung 467

mit dem Begriff des Synkretismus zu erfassen versucht: die Uneindeutigkeit der Erscheinungsformen des Göttlichen
im pharaonischen Pantheon.33

e) Ähnlich gebraucht charakterisiert štꜣ Orte im Tempel, in denen diese so verschiedenen Formen der Manifestati-
on eine konkrete Fassung finden. So beschreibt ein Text im Tempel von Kom Ombo den Vorgang der „Einwohnung“
des Gottes in seinem Kultbild so: jj.w bꜣ=f n p.t ḫnf ḥr bs=f / ẖnm sn.w=f m kꜣr.t=f štꜣ / sns(n)=f ꜥẖm=f ḥtp ḥr
srḫ; „Sein Ba des Himmels ist gekommen (indem) er aufgenommen ist in sein Einwohnungsbild; er ist vereint (mit)
seinem simulacrum in seinem štꜣ-haften Naos; er vereinigt sich (mit) seinem Götterbild (indem) er ruht auf dem
Thron“.34 Die Eigenschaft des Naos, štꜣ zu sein, kann religionswissenschaftlich an dieser Stelle als „liminal“ bezeich-
net werden.35 Entsprechend ist štꜣ auch eine Eigenschaft, die den schon bei c) erwähnten Wegen und Toren eigen
ist, wenn dem Toten zugeschrieben wird: jw ꜥḳ=f pr=f ḥr sb(ꜣ.j)wt štꜣ.jjwt; „Er geht ein und aus durch die štꜣ-haften
(d. h.: liminalen) Tore“.36

f) Unter Ramses II. ist der Begriff štꜣ in historisch-narrativen Texten beliebt. So heißt es auf der „Heiratsstele“ in
Abu Simbel: jst-rf ḫnw ꜥꜣ štꜣ / bjꜣ.jjt s.bꜣḳ.jt / nn rḫ.tw=st / nn sḏm.tw=f m r n r; „Siehe aber: Ein großer, štꜣ-
mäßiger Vorfall (war es), ein erfreuliches Wunder, das man noch nicht kannte (und) das man noch nicht gehört
hatte von Mund zu Mund“.37 Oder aber: ꜥḥꜥ.n sḏm.n sr.w ꜥꜣ.jw n tꜣ nb sḫr.w štꜣ.w ḥm=f; „Als aber die Großfürsten
jeden Landes von den štꜣ-mäßigen Plänen seiner Majestät hörten (gerieten sie in Aufregung)“.38 Der Kotext macht
relativ deutlich, dass in letzterem Fall nicht geheime Ratschlüsse ausspioniert worden waren, sondern dass es die
Eigenschaft der Pläne ist, štꜣ zu sein, was die Aufregung verursachte. An anderer Stelle ist sḫr.w pn mnḫ.t; „diese
hervorragenden Pläne“ mit der Variante sḫr.w pn štꜣ.jjt ; „diese štꜣ-mäßigen Pläne“ belegt.39 Etwas gedämpfter ist
dann im selben Text auch von ḫꜣs.wt štꜣ.w; „štꜣ-mäßigen Ländern“ die Rede, womit in Anlehnung an c) wohl ferne,
schwer zugängliche Länder gemeint sind. Der hier belegte spezielle Gebrauch von štꜣ deutet kaum auf „geheim“,
sehr wohl aber auf „unheimlich / ungeheuer“, aber in einer Bedeutungsverschiebung, wie sie etwa im modernen
Englisch für awesome zu beobachten ist, das sich spätestens seit dem Kung Fu Panda von „furchtbar“ zu „großartig“
gemausert hat.

5
Rekapituliert man die gesammelten Nuancen der Bedeutung von štꜣ beim „Gebrauch in der Schrift“, ergibt sich etwa
dieses Bild:

štꜣ ist etwas, das im Kontext von Räumen und Bewegungsvorgängen in Räumen auftritt,40 dabei die Bewegung
zwar hemmt, aber unter bestimmten Bedingungen auch möglich macht. Handelt es sich um Dinge oder Phänomene,
so sind diese štꜣ, weil sie konzeptuell oder auch ganz praktisch schwer durchdringlich sind, z. B. Emanationen des
Sakralen oder ausländische Wälder. Bei Gemütszuständen sind es solche, die unentschieden sind, „auf der Kippe
stehen“, z. B. beim Statuentransport; bei vergleichbar unsicheren Umständen solche, die von fähigen Beamten oder
Königen beherzt angegangen werden. Was bei Ramses II. štꜣ quasi zu einem Kraftausdruck werden lässt, der das
erratische, „unerklärliche“ Verhalten von sich selbst überzeugter Entscheider ganz gut beschreibt. Zusammengenom-
men beschreibt štꜣ also einen Zustand der Uneindeutigkeit,41 der Kontingenz, sowie das Unstetige, sich in Verände-

33 Bonnet 1939.
34 DZA 30.260.170.
35 Hier wird auch der Schlüssel zur in ptolemäischen Texten belegten Schreibung štꜣ.jwt für „(die beiden) Grenzgebirge“ liegen, die so
als eine Art Weltgrenze und zugleich liminaler Ort erscheinen (WB IV, 554.12).
36 Tb 15; DZA 30.259.300.
37 DZA 30.258.460.
38 DZA 30.258.480.
39 DZA 30.258.510.
40 So etwa bei der Verbindung des in b) erwähnten s.t štꜣ.t mit der Metapher der Bewegung: wsṯn rd m s.t štꜣ.t; „frei schreitenden Fußes
an / bei štꜣ-haften Orten / Aufgaben“ (Louvre C 41; DZA 30.261.130).
41 Diese Ambivalenz liegt wohl dem Begriff štꜣ-jtn; „Trübung der Sonne“ (WB IV, 556.1) zugrunde, mit dem die Verunklärung der Sonne,
das opak-Werden des Lichts beschrieben wird.



468 Martin Fitzenreiter

rung befindliche überhaupt.42 Letzten Endes bleibt dies alles „geheimnisvoll“, wie von Max Burchardt notiert; präzi-
ser sind aber attributive Übersetzungen wie „kontingent“, „ambig“ oder auch „liminal“.

6
Wenn štꜣ nicht „geheim“ sondern „uneindeutig“ u. ä. bedeutet, dann ist es unwahrscheinlich, dass s.štꜣ auf die Be-
deutung „geheim machen“, „verbergen“ reduziert werden kann. Analog zum eben besprochenen würde für das Kau-
sativum „einen uneindeutigen Zustand moderieren“ in Frage kommen. Tatsächlich lassen sich Belege so interpretie-
ren:

a) Im Sinne von „etwas Veränderndes durchführen“ wird s.štꜣ z. B. in dem seit dem AR bekannten Totenspruch:
jr n=j kꜣ.t tw r sẖꜣ.w s.štꜣ n ḥm.wt ẖr-ḥꜣb.t; „Es wird für mich durchgeführt jene Arbeit gemäß der Schrift des s.štꜣ der
Verrichtung des Vorlesepriesters.“43 Mit dem s.štꜣ ist hier der Vorgang der rituellen Transformation des uneindeutigen
Leichnams hin zu einem wohldefinierten Toten gemeint, die parallel zur Körperbehandlung durch den Balsamierer
steht. s.štꜣ für „Ritual“, und zwar solche, die transformatorischer Art sind, ist auch auf Stele Kairo CG 20538 aus dem
MR anzusetzen: jw jrj.n=j sꜣ mr=f m s.šm n ḥw.t-nbw s.štꜣ n nb ꜣbḏw; „Ich machte den ‚liebenden Sohn‘ bei der
Anleitung des Goldhauses (bei) der Transformation des Herrn von Abydos.“44 oder im Sinne eines transformierenden
Zauberspruches in Tb 190: s.štꜣ n dꜣ.t / bs štꜣ n ẖr.t-nṯr / sḏ{r} ḏw.w / wbꜣ jn.wt / s.štꜣ n rḫ r-sj; „Eine Transformation
der Unterwelt, ein liminales Erscheinen (= liminal-/durchlässig-Werden) der Nekropole, ein Zerbrechen der Berge,
ein Öffnen der Täler, eine Transformation, die wirklich unbekannt ist.“45

In diesem Sinne eines die Uneindeutigkeit moderierenden Vorganges ist auch s.štꜣ in Kontexten zu verstehen,
die mit der Herstellung von Götterbildern zu tun haben: r s.štꜣ ḏ.t=f jw sḫm nṯr.w; „um seinen Leib zu transformieren
(damit) <er> ein machtgeladenes Götterbild ist.“46 Das Zusammenspiel von materiellem Erzeugen und der wesenhaf-
ten Transformation bei der Herstellung von Götterbildern wird auf einer Stele Thutmosis I. aus Abydos so ausge-
drückt: [jr] mn.w [n] jt [wsjr] / grg s.šm=f n nḥḥ / s.mnḫ s.štꜣ.w wr.t / n mꜣꜣ n ptr / nn rḫ ḏ.t=f; „Es wurde
gemacht ein Denkmal für den Vater Osiris (und) begründet sein Kultbild der Neheh-Ewigkeit, sehr ausgestattet und
transformiert (d. h. materielle und zeremoniell aufwendig hergestellt), (wie man es bisher) weder gesehen oder ge-
schaut (hat), (da) man dessen Leib (= die materielle Erscheinungsform) noch nicht kannte.“47 An anderen Stellen
ist es auch möglich, in der Übersetzung von einem „Verfahren“ zu sprechen, das man als Spezialist kennen und
beherrschen muss, wie der Besitzer der Stele Wien 154 herausstellt, wenn er sich vorstellt als: rẖ s.štꜣ n.w pr-nbw;
„einer, der die Verfahren des ‚Goldhauses‘ kennt“.48

b) Im Zusammenhang mit den oben schon erwähnten diffizilen Situationen tritt die Bedeutung „eine grundlegen-
de Veränderung / Entscheidung herbeiführen“ auf, wie in der Inschrift Kairo 1565 aus dem AR: jḳr=kw ḫr ḥm=f /
gm wꜣ.t m s.štꜣ nb n ẖnw / s.šps ḫr ḥm=f; „Vortrefflich war ich bei SM, einer, der einen Weg fand bei allen
Entscheidungen des Palastes, einer, der Potentes / Folgenreiches veranlasste bei SM.“49 In diesem Kontext ist auch
der im AR häufige und vor allem im Umfeld der Rechtsprechung anzutreffende Titel des „Entscheiders“ ḥrj-s.štꜣ
anzusiedeln. Bemerkenswerter Weise ist dieser Titel ab dem NR vor allem in sakralen Kontexten belegt, dann im
Sinne eines „rituellen Transformierers“.50

42 Hier greifen auch spezielle, mit dieser Wurzel gebildete Begriffe wie štꜣ für eine besondere Art von Pflanzung (WB IV, 555.9–11; Vernus
1977), was man etwa als „Plantage / Baumschule“ o. ä. verstehen kann, in der die Pflanzen „unstetig“ sind und sich entwickeln; oder štꜣ
für „kleines Kind = Heranwachsender“ (WB IV, 555.15). Diese, sowohl das Anschwellen wie auch das Transformatorische des Zustandes
beschreibende Bedeutung trifft wohl auch für die Benennung des Mutterleibes bzw. der „Gebärmutter“ als štꜣ.t zu (hierzu: Leitz 2019, 23).
Bemerkenswert ist die Bezeichnung (s.t) štꜣ für „Erzmine“ (Aufrère 1991, 64–66). Wird hierin auf die alte Bergmythologie angespielt, dass
die Erzader im Berg wie eine Wurzel „wächst“ (zu dieser den Alchemisten gut bekannten Vorstellung: Aufrère 1991, 319)?
43 Barta 1968, 29 (Bitte 28); Lapp 1986, 196–198.
44 DZA 29.618.870.
45 BM EA 10477 (pNu); siehe TLA.
46 DZA 29.616.020.
47 DZA 29.616.190.
48 DZA 29.618.940.
49 DZA 29.619.070; zur Lesung und Übersetzung s.šps siehe: Fitzenreiter 2021.
50 Rydström 1994; Baud 1999, 269–271; van der Walle 2018.



Geheimnis ist Veränderung 469

c) In theologischen Texten kann s.štꜣ im Sinne von „etwas so verändern, dass es durchlässig / liminal wird“
verwendet werden, wie auf Stele Berlin 7316 aus der 18. Dynastie: jnḏ-ḥr=k wbn m nw.w / r s.ꜥnḫ ḳmꜣ.n=f nb / jr
p.t / s.štꜣ ꜣḫ.t=s; „Gegrüßt seist du, der aus dem Urozean aufgeht um alles zu beleben, was er erschafft; Schöpfer
des Himmels, der liminal (= durchlässig) macht seinen (des Himmels) Horizont.“51 Die hier verwendete Wendung jr
p.t s.štꜣ ꜣḫ.t kommt häufiger vor, wobei es in der Regel darum geht, die Erde für die Götter zugänglich zu machen.52

d) Ebenfalls regelmäßig wird s.štꜣ im Sinne von „(seine) Gestalt verändern“ = „(sich) verwandeln“ gebraucht,
etwa in Tb 83: [s.]štꜣ.n=[j] m štꜣ.w; „Ich führe die Veränderung (= Verwandlung) durch als ein Verändern / als ein
Veränderer“, mit der wortspielenden Variante: s.štꜣ.n=j m št.w; „Ich führe die Verwandlung als / in eine Schildkröte
durch.“53 Die schon oben erwähnte „synkretistische“ Unübersichtlichkeit in der Bildwerdung von Göttern findet
ihren Ausdruck in Floskeln wie dieser aus Edfu: jmn rn=f / s.štꜣ bs=f / ꜥꜣ ḫpr / ṯnn r ntr.w; „verborgen an seinem
Namen, transformiert / transformierend an seinem Einwohnungsbild, groß an Erscheinung, erhoben über die Göt-
ter“,54 in der das bs-Bild als Begriff für die jeweils konkrete Emanation erscheint, in der der Gott sein wunderbares
„Hervorquellen“ (bsj ) praktiziert.55 Wobei neben dem bs-Bild auch das s.šm-(Prozessions-)Bild, die abstraktere jr.w-
Wesenheit o. ä. mit der Möglichkeit des s.štꜣ versehen sein kann. So z. B. in Theben im Grab des Tjaj aus dem NR in
einer Hymne: štꜣ jr.w s.štꜣ sw / nn rḫ.t(w) bs=f; „der mit ambigen Wesen, der seine Veränderung bewirkte, dessen
bs-Bild man nicht kennt.“56 Sehr schön ist die geheimnisvolle Verbindung des bs-Erscheinens und der damit verbun-
denen s.štꜣ-Transformation in einem Vers in el-Charge beschrieben: wbn=k m dꜣ.t ḥr jꜣbt.t n.t p.t / nbw=tw m jdn=
k m ꜥnp / jmn=k ḥr mꜣꜣ jr.n=k / bs.n=k ḥr mḏ s.štꜣ.w=k; „Gehst du auf aus der Unterwelt im Osten des Himmels,
(dann) vergoldest du mit deiner Sonne {in} Mendes. Dein rechtes Auge sieht, was du schaffst, (wenn) du hervorquillst
aus der Tiefe deiner Transformationen.“57 In den Pyramidentexten ist dieser Gestaltwandel ein besonders mit Anubis
verbundener Vorgang. So schreibt Spruch PT 468 (§ 896): hꜣ NN pw s.štꜣ jr.w=f / jnpw js [ḥr ẖ.t=f]/ šsp n=k ḥr=k
m sb; „Oh dieser NN, der ein Transformierter an seiner Wesenheit ist: Anubis ist er [zusammen mit dessen Körper].
Empfange für dich dein Gesicht als Schakal!“58 Der Vers sagt wohl aus, dass der tote König sich wesenhaft dem
Anubis anverwandelt und den Kopf eines Schakals bekommt. In diesem Zusammenhang ist nicht uninteressant, dass
Anubis, der für die Transformation des Toten in besonderer Weise auch im praktischen Sinne zuständige Gott, im
Bild des Schakal auf dem Schrein (Zeichen E 16) als Schreibung für s.štꜣ in jüngeren Schriften üblich wird – der
Transformierer par excellence also zum Code für die Transformation.59 Substantivisch kann s.štꜣ schließlich auch für
das „Transformierte“ selbst als die resultierende Erscheinungsform stehen. So heißt es im Pfortenbuch 8. Stunde:
jn=sn nn n nṯr.w / wn ꜣḳb=k / pr s.štꜣ.w=k nṯr ꜥꜣ; „Diese Götter sagen: Öffne dein Inneres (?) (damit) heraustreten
deine Transformationen, großer Gott.“60 und im pSalt 825, IX.1 heißt es: nw.t jmn.tw m s.štꜣ.w=f / gb jmn.tw m
jr.w=f; „Nut ist verborgen in seinen (ihren?) Transformationen, Geb ist verborgen in seinen Wesensformen.“61 Verbal
ist die Transformation sowohl auf eine Gottheit selbst zu beziehen wie auch auf eine andere Wesenheit. So heißt es
von Isis einerseits in Edfu: s.štꜣ ḏ.t=s m jr.w=s n ꜥḥꜣ.t; „die ihren Leib transformiert in ihre Wesenheit des Kampf-

51 DZA 29.615.460.
52 DZA 29.615.450 und folgende.
53 TLA: pKairo CG 51189 und pKairo CG 24095.
54 DZA 29.616.590. Da in häufig belegten Floskeln s.štꜣ und štꜣ auch ausgetauscht werden, kann in dieser Phrase entweder auf das prinzipi-
elle ambig-Sein des Erscheinungsbildes angespielt werden, oder – wie in der vorliegenden Variante – darauf, dass dieses transformiert
ist, also eine ganz spezielle Form angenommen hat, ggf. mehrfach.
55 Zum Phänomen der „Einwohnung“ einer Gottheit in eine irdische Erscheinungsform nach den pharaonischen Quellen: Eschweiler
1994, 288; Assmann 2003. In den dort behandelten Beispielen spielt der Begriff bs(j) bemerkenswerter Weise keine besondere Rolle.
56 DZA 29.615.800.
57 DZA 29.617.240.
58 DZA 29.615.960; DZA 29.615.980; Sethe 1935–39, Bd. IV, 164; Faulkner 1969, 157; Allen 2005, P 319a, 123.
59 Nach Rydström (1994, 83) ist diese Schreibung ab der 1. ZZ belegt. Kaplony (1963, 369) und Helck (1987, 228) lesen bereits auf den
Denkmälern der Frühzeit das Bild des liegenden Hundes / Schakals über dem Schrein als ḥrj-s.štꜣ ; ebenso Kahl et al. 1995, 19, 145, 189,
203, 205; siehe aber die Ausschreibung des Titels op. cit, 215 (D3/Sa/24 (d)). Zum Schakal als Symbol der „Mysterien“, also der wesenhaften
Transformation ganz allgemein: DuQuesne 1996.
60 DZA 29.618.740.
61 DZA 29.618.750; Derchain 1965, 141.



470 Martin Fitzenreiter

schiffs“62 und andererseits in Philae: s.štꜣ ḏ.t=f m ꜣb.t; „die seinen (= des Osiris) Leib transformiert im Abaton.“63
Im letzten Beispiel ist die im funerären Kontext wichtige Bedeutung von s.štꜣ im Sinne der Veränderungen angespro-
chen, die am Leichnam durchgeführt werden bzw. mit diesem geschehen. So ist ein häufig im Kontext des Osiriskul-
tes auftretender Begriff grḥ pwjj n s.štꜣ jr.w; „dieser Nacht der Transformation des Wesens…“64 für das Begräbnis
der Körperteile des Osiris. Auch hier kann das, was sich verändert, als s.štꜣ bezeichnet werden, nämlich die „Ausflüs-
se“, in die sich der Körper des Osiris zersetzt.65 Auf den geheimnisvollen Vorgang der Transformation des Verstorbe-
nen verweist auch die Bezeichnung der Mumienmaske als tp n s.štꜣ.w; „Kopf der Transformation“ in Tb 151a.66 In
diesen Kontext fällt dann auch die Verwendung von s.štꜣ für den Vorgang der Bekleidung oder Verhüllung, die durch-
aus im Sinne von „Kleider-machen-Leute“ das Wesen der so behandelten Entität verändern.67

e) Die „Veränderung seines zu Verändernden“ kann dabei so weit gehen, dass man das Veränderte am Ende gar
nicht (mehr) erkennt, wie es etwa in Edfu in hymnisches Raunen gefasst ist: ḏd-mdw jn ḥr bḥd.tj / nṯr ꜥꜣ nb p.t /
sꜣb šwt prj m ꜣḫ.t / nfr ḥr ḥrj s.t=f wr.t / nṯr ꜥꜣ / mnḫ šꜣꜥ tꜣ.wj m sḫr.w=f / s.štꜣ=f n rḫ s.štꜣ=f ; „Worte zu sprechen
von Horus Behedeti, dem großen Gott, dem Herrn des Himmels, dem Buntgefiederten, der aus dem Horizont hervor-
kommt, mit schönem Angesicht, dem Inhaber seines Throns, dem großen Gott, dem Trefflichen, der die beiden
Länder nach seinen Plänen am Uranfang erschuf, der Veränderungen durchführt ohne dass man sein Verändertes
erkennt.“68 Auf diese Weise verschwindet auch jede Gewissheit über das, wohin die Transformation eigentlich führt
und so endet der Vorgang des s.štꜣ schließlich doch wieder im begrifflichen Umfeld des „Verstecken“ und „Verber-
gen“, das aber im Sinne von Veränderung / Transformation als Vorgang des „verschwinden Lassens“ zu verstehen
ist. Ein hübsches Beispiel dafür ist die Beischrift zu einem Opferbringer in Kom Ombo, die sich auf schwer zu erwi-
schende Wildtiere bezieht: mꜣꜥ.w nb n ḫꜣs.t / n(j)ꜣw mjt.t m s.štꜣ.n=f s.t=f / mꜣ-ḥḏ.t mḥ.t.(?)n=f ẖnm.t=f; „Alle
Opfer der Wüste: Sowohl der Steinbock, als der, der (ständig) seinen Platz verändert (= verschwindet), (wie auch)
die Antilope, die (immer) flieht(?) (aus) ihrem Revier.“69

Dieses geheimnisvolle Verschwinden wird wieder gern mit jmn, „verbergen“, „verborgen“ parallelisiert, wie in
einer Rede des Schu in pSalt 825, VIII.4: ḏd.wt jn šw / s.štꜣ m jdn.w / jmn tw m pr=k „Worte des Schu, der
transformiert ist in die Sonnenscheibe: Du seist verborgen in deinem Haus!“70 und im selben Text, VIII.6 sagt Tefnut
ḥꜣp=tw m bnbn.t / jmn=tw m s.štꜣ=k; „die versteckt ist im Obelisk: Du seist verborgen in deiner Transformation“.71
Das „Verschwinden“ wird auch bei der Beschreibung der Krypta No. 2 von Dendera thematisiert, die bezeichnet ist
als: s.t n smn.t r s.štꜣ sḫm.w nṯr.w m tꜣ-r-r.t / r štꜣ.t ḫpr nw šps.t m ẖnw.t=s / sꜣ.n=sn nṯr.w jsk=sn / r jmn ḏ.t=
sn / jw jmn s.ḏḏ=sn / r ḫwj nṯr=sn r ḫf.tjw; „Platz des Abstellens um zu s.štꜣ (= verschwinden lassen) die machtgela-
denen Kultbilder in Dendera; damit štꜣ (= unklar gemacht / verschwunden) ist die Erscheinungsform der potenten
Bilder in seinem (= des Platzes) Inneren – (denn) so sind sie geschützt, (nämlich) die Fetische fürwahr –, (und) um
zu verbergen ihren Leib (= ihr Aussehen) – (denn) verborgen sind (auch) ihre Abbilder –, (und das Ganze:) um zu
schützen ihr Fetisch-/ Machtobjekt-Sein vor den Feinden.“72 In dieser Bedeutung des ganz und gar verschwinden
Lassens ist s.štꜣ schon in den Pyramidentexten belegt, und zwar in der beeindruckenden Chaosbeschreibung einer
Welt, in der keine Bewegung mehr möglich ist: tꜣ ḏnj ḏjn.t / dmḏ ṯnj.wj smꜣ jḫm.twj / s.štꜣ wꜣ.wt r s.wꜣ.w s.ḥtm

62 DZA 29.616.040. Die Apostrophierung der Isis als Schlachtschiff klingt gewiss seltsam; man denke aber an die Bezeichnung von weibli-
chen Personen als „altes Schlachtross“ oder gar „alte Fregatte“. Zum Sinn der Szenerie als Bild der den Horus als ein Schiff schützenden
Isis: Förster 2006.
63 DZA 29.616.150.
64 Tb 18; DZA 29.615.940.
65 WB IV, 298.20; DZA 29.619.180 und folgende.
66 DZA 29.617.370.
67 WB IV, 297.8; DZA 29.616.290.
68 TLA; Edfou VII, 296.
69 DZA 29.616.370. Zum sḏm.n=f als Ausdruck einer gewohnheitsmäßigen Handlung: Labrique 1988; Fitzenreiter 2018b, 128.
70 DZA 29.616.380; Derchain 1965, 140.
71 DZA 29.617.450; Derchain 1965, 140.
72 DZA 29.616.260; Dendara V, 76. Sehr schön wird in dem Text bei der Kategorisierung der machtgeladenen Kraft-Objekte (sḫm.w nṯr.w)
unterschieden zwischen den dreidimensionalen Fetischen (nṯr.w) in ihrer potenten (šps) materiellen Erscheinungsform (ḫpr.w) einerseits
und den Abbildern = Reliefs (s.ḏḏ) andererseits, die deren Leib (ḏ.t), d. h. die äußerliche Erscheinungsform der Fetische, an den Wänden
der Krypta festhalten. Beides besitzt nṯr-Macht und ist in der Krypta geschützt. Vgl. Paralleltexte in den unteren Krypten, in denen neben
štꜣ auch jmn, tḫn, stj, s.dg(ꜣ), ḫwj den Vorgang des „Verbergens / Schützens“ beschreiben: Waitkus 1997, 235–238.



Geheimnis ist Veränderung 471

rwd.w r prr.w; „Die Erde ist blockiert (durch) ein Blockieren, (denn) die beiden Randgebirge stoßen aneinander
(und) die beiden Ufer sind zusammengeschnürt; (so) sind verschwunden gemacht die (flachen) Wege für den, der
des Weges ziehen will (und) zerstört sind die (steilen) Treppen / Gebirgspässe für den, der hinaufsteigen will.“73
Zuletzt sei noch einmal auf pSalt 825, IX, 2–4 verwiesen, wo es vom Phönix (?) heißt: s.štꜣ m sf / jj m pꜣ; „der gestern
verschwand (und) heute (zurück)kommt“.74

7
Wenn mit Thomas Bauer kulturelle Ambiguität ist, dass „einem Begriff, einer Handlungsweise oder einem Objekt
gleichzeitig zwei gegensätzliche oder mindestens zwei konkurrierende, deutlich voneinander abweichende Bedeu-
tungen zugeordnet sind, wenn eine soziale Gruppe Normen und Sinnzuweisungen für einzelne Lebensbereiche aus
gegensätzlichen oder stark voneinander abweichenden Diskursen bezieht oder wenn gleichzeitig innerhalb einer
Gruppe unterschiedliche Deutungen eines Phänomens akzeptiert werden, wobei keine dieser Deutungen ausschließ-
liche Geltung beanspruchen kann“,75 dann ist štꜣ der Raum und die Zeit – das Chronotop – der Ambiguität und s.štꜣ
die Bewegung in diesem Chronotop.76

Zurück zu den Texten in Dendera, wird man man das dort in den Buchtiteln immer wieder auftretenden rḫ s.štꜣ
als „Kennen des Verfahrens / der Transformation“ verstehen können. Geht es doch in allen Fällen darum, die Subs-
tanzen über den Prozess der Formgebung in eine sakrale Entität zu transformieren und so eine Veränderung der
äußeren Erscheinung und des eigentlichen Wesenskerns zu bewirken – vom Grundstoff zum Gott. Auch das etwas
konkretere, im Kontext der Figurine aus keramischer Masse verwendete jrj m kꜣ.t s.štꜣ kann dementsprechend als
„gemacht in der Arbeit(sweise) der Transformation“ übersetzt werden und steht als solche archetypische Bezeich-
nung für handwerkliche Techniken dem kꜣ.t ḥsp.t, der „Arbeit(sweise) des Gartens“, als denen der Landwirtschaft
gegenüber.77 Da diese fundamentale Veränderungen bewirkenden Techniken durchaus im Zentrum des Rituals ste-
hen, ist auch die Übersetzung als „Mysterium“ und gegebenenfalls als „Geheimnis(volles)“ nicht unangebracht. Im
Kern aber bleibt, dass das eigentliche Geheimnis die Veränderung ist.

Bibliographie
Allen (2005): James P. Allen, The Ancient Egyptian Pyramid Texts, Atlanta.
Altenmüller (1977): Hartwig Altenmüller, „Geheimnis“. In: Wolfgang Helck und Eberhard Otto (Hrsg.), Lexikon der Ägyptologie, Band II,

Wiesbaden, 510–513.
Assmann (2003): Jan Assmann, „Einwohnung“. In: Tobias Hofmann und Alexandra Sturm (Hrsg.), Menschenbilder – Bildermenschen.

Kunst und Kultur im Alten Ägypten, FS Erika Feucht, Norderstedt, 1–14.
Aufrère (1991): Sydney Aufrère, L'univers minéral dans la pensée égyptienne (Bibliothèque d’Études 105), Kairo.
Aufrère (2007): Sydney Aufrère, Thot Hermes l’Egyptien. De l’infiniment grand à l’infiniment petit, Paris.
Baud (1999): Michel Baud, Famille royal et pouvoir sous L'Ancien Empire égyptien (Bibliothèque d’Études 126), Kairo.
Bauer (2011): Thomas Bauer. Die Kultur der Ambiguität. Eine andere Geschichte des Islams, Berlin.

73 DZA 29.615.280 (PT 254. § 278.b–279.c); Sethe 1935–39, Bd. I, 298; Faulkner 1969, 63; Allen 2005, W 165, 43.
74 DZA 29.616.560; zur hier belegten Schreibung von s.štꜣ mit „Beinchen“ D 54, die sehr schön den Vorgang determiniert, siehe die
Bemerkung auf Zettel DZA 29.616.570. Vgl. Derchain 1965, 141, der mit Anm. 114 statt „Phönix + unklares Epitheton“ liest: „phallus dans
la vache“, was auf einen ziemlich ausgedehnten Kopulationsvorgang deuten würde.
75 Bauer 2011, 27.
76 An dieser Stelle ist der Titel eines Ritualbuches interessant, bei dem einem in Mittelägyptisch geschriebenen Text eine Übertragung
ins Neuägyptische hinzugefügt ist (Schott 1954): nꜣ wḥꜥ s.štꜣ.w ntꜥ.w n ḫsf ꜣt; „Die Deutung (wḥꜥ = „einfangen“ [Vögel und Fische mit dem
Netz] = „eingrenzen“) (und) Desambiguierung (s.štꜣ) der ‚Zeremonien für die Abwehr des Wütenden‘“. wḥꜥ s.štꜣ bezieht sich hier auf die
Praxis der „Übersetzung“ = die Aufhebung der Kontingenz und Erstellung einer eindeutigen, nicht mehr štꜣ-haften Lesart des Rituals
„Zeremonien für die Abwehr des Wütenden“. Siehe auch die bekannte Inschrift des Irtisen, der im ersten Bekenntnis schreibt, dass er das
„Ausdeuten“ (s.štꜣ) der Hieroglyphen und die „Praxis“ (s.šm) der Riten kenne (Fitzenreiter 2019, 51 ist an dieser Stelle zu präzisieren).
77 Hierzu ausführlich Fitzenreiter 2020, 331–352.



472 Martin Fitzenreiter

Baines (1990): John Baines, „Restricted Knowledge, Hierarchy, and Decorum. Modern Perceptions and Ancient Institutions“. In: Journal
of the American Research Center in Egypt 27, 1–23.

Barta (1968): Winfried Barta, Aufbau und Bedeutung der altägyptischen Opferformel (Ägyptologische Forschungen 24), Glückstadt.
Beinlich (1984): Horst Beinlich, Die „Osirisreliquien“. Zum Motiv der Körperzergliederung in der altägyptischen Religion (Ägyptologische

Abhandlungen 42), Wiesbaden.
Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (2014a): Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften, „Digitales

Zettelarchiv. Thesaurus Linguae Aegyptiae“. http://aaew.bbaw.de/tla/ (abgerufen im August / September 2019).
Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften (2014b): Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften, „Thesaurus

Linguae Aegyptiae“. http://aaew.bbaw.de/tla/ (abgerufen im August / September 2019).
Bierbrier (2012), Morris L Bierbrier, Who was Who in Egyptology, 4. Auflage, London.
Bonnet (1939): Hans Bonnet, „Zum Verständnis des Synkretismus“. In: Zeitschrift für ägyptische Sprache und Altertumskunde 75, 40–52.
Cauville (1988): Sylvie Cauville, „Les mystères d’Osiris à Dendera. Interprétation des chapelles osiriennes“. In: Bulletin de la Société

français d’Égyptologie 112, 23–36.
Cauville (1997a): Sylvie Cauville, Le temple de Dendara. Les chapelles osiriennes (Dendara X/1), Kairo.
Cauville (1997b): Sylvie Cauville, Le Temple de Dendara. Les chapelles osiriennes. Transcription et traduction (Bibliothèque d’Études 117),

Kairo.
Cauville (1997c): Sylvie Cauville, Le Temple de Dendara. Les chapelles osiriennes. Commentaire (Bibliothèque d’Études 118), Kairo.
Cauville (1997d): Sylvie Cauville, Le Temple de Dendara. Les chapelles osiriennes. Index (Bibliothèque d’Études 119), Kairo.
Centrone (2006): Maria Centrone, „Corn-Mummies, Amulets of Life“. In: Kasia Szpakowska (Hrsg.), Through A Glass Darkly. Magic,

Dreams & Prophecy in Ancient Egypt, Swansea, 33–45.
Chassinat (1966–68): Émile Chassinat, Le mystère d’Osiris au mois de Khoiak. Kairo.
Derchain (1965): Philippe Derchain, Le papyrus Salt 825 (B.M. 10051). Rituel pour la conservation de la vie en Égypte (Académie Royale

de Belgique / Koninklijke Academie van België, Mémoire/Verhandelingen t. LVIII, fasc. 1a), Brüssel.
DuQuesne (1996): Terence DuQuesne, „Anubis Master of Secrets (ḥry-sštꜣ) and the egyptian conception of mysteries“. In: Discussions in

Egyptology 36, 25–38.
Erman/Grapow (1926–1963): Adolf Erman und Hermann Grapow (Hrsg.), Wörterbuch der Aegyptischen Sprache, Berlin.
Eschweiler (1994): Peter Eschweiler, Bildzauber im alten Ägypten. Die Verwendung von Bildern und Gegenständen in magischen

Handlungen nach den Texten des Mittleren und Neuen Reiches (Orbis biblicus et orientalis 137), Freiburg (Schweiz) und Göttingen.
Faulkner (1969): Raymond Oliver Faulkner, The Ancient Egyptian Pyramid Texts Translated into English, Oxford.
Fitzenreiter (2018a): Martin Fitzenreiter, „Genie und Wahnsinn. Ka und Heka in der pharaonischen Ästhetik“. In: Anke Ilona Blöbaum,

Marianne Eaton-Krauss und Annik Wüthrich (Hrsg.), Pérégrinations avec Erhard Graefe. Festschrift zu seinem 75. Geburtstag
(Ägypten und Altes Testament 87), Münster, 161–179.

Fitzenreiter (2018b): Martin Fitzenreiter, „Scherz, Satire, Ironie und tiefere Bedeutung. Che(r)ti, Qai-gab und die altägyptische Literatur“.
In: Martin Fitzenreiter (Hrsg.), Allerhand Kleinigkeiten (Internet-Beiträge zur Ägyptologie und Sudanarchäologie 20), London,
123–169. http://www2.rz.hu-berlin.de/nilus/net-publications/ibaes20.

Fitzenreiter (2019): Martin Fitzenreiter, „Schon wieder Stele Louvre C 14 des Irtisen“. In: Göttinger Miszellen 257, 49–61.
Fitzenreiter (2020): Martin Fitzenreiter, Technologie und / als / eine Kulturwissenschaft. Gedanken zu einer Archäologie von Dingen und

Menschen, erläutert und mit Beispielen versehen anhand der Funde des Bronzegusskonvolutes von der Qubbet el-Hawa (Ägypten),
Berlin.

Fitzenreiter (2021): Martin Fitzenreiter, „Ehrenwerte Töpfe und ihre Potenzen. Zu ḳrḥ.t šps in den Choiak-Inschriften und anderswo“. In:
Studien zur altägyptischen Kultur 50, 109–131.

Förster (2006): Frank Förster, „"Klar zum Gefecht!" – Zur Beschreibung des Kampfschiffes im Horusmythos von Edfu (Edfou VI, 79,
11–80, 10)“. In: Studien zur altägyptischen Kultur 34, 141–158.

Helck (1987): Wolfgang Helck, Untersuchungen zur Thinitenzeit (Ägyptologische Abhandlungen 45), Wiesbaden.
Kaplony (1963): Peter Kaplony, Die Inschriften der ägyptischen Frühzeit (Ägyptologische Abhandlungen 8), Wiesbaden.
Koemoth (1993): Pierre P. Koemoth, „Des défunts ‘Secrets-de-place’ aux arbres sacrés des nécropoles divines štꜣ s.wt“. In: Discussions in

Egyptology 25, 29–37.
Kahl et al. (1995): Jochem Kahl, Nicole Kloth und Ursula Zimmermann, Die Inschriften der 3. Dynastie. Eine Bestandsaufnahme

(Ägyptologische Abhandlungen 56), Wiesbaden.
Kurth (2007): Dieter Kurth, Einführung ins Ptolemäische. Eine Grammatik mit Zeichenliste und Übungsstücken, Teil 1, Hützel.
Labrique (1988): Françoise Labrique, „Le sḏm.n.f ‘rituel’ à Edfou: le sens est roi“. In: Göttinger Miszellen 106, 53–63.
Lapp (1986): Günther Lapp, Die Opferformel des Alten Reiches unter Berücksichtigung einiger späterer Formen (Deutsches

Archäologisches Institut Kairo Sonderschriften 21), Mainz.
Leitz (2019): Christian Leitz, „Altägyptische Embryologie nach Ausweis der Esnatexte“. In: Christian Leitz und Florian Löffler (Hrsg.),

Chnum, der Herr der Töpferscheibe. Altägyptische Embryologie nach Ausweis der Esnatexte. Das Ritual ‘Darbringen der
Töpferscheibe’ (Studien zur spätägyptischen Religion 26), Wiesbaden, 1–72.

von Lieven (2000): Alexandra von Lieven, „Ein neuer Kornosiris im Abenteuermuseum Saarbrücken“. In: Bulletin de la Société
d’Égyptologie Genève 24, 59–70.

von Lieven (2013): Alexandra von Lieven, „Von Göttern und Gesteinen. Zur Interpretation dreier bemerkenswerter Kultobjekte im Tempel
von Tôd“. In: Zeitschrift für ägyptische Sprache und Altertumskunde 140, 24–35.

http://aaew.bbaw.de/tla/
http://aaew.bbaw.de/tla/
http://www2.rz.hu-berlin.de/nilus/net-publications/ibaes20


Geheimnis ist Veränderung 473

von Lieven (2016): Alexandra von Lieven, „‘His Majesty Found this Stone in the Shape of a Divine Falcon’ (Cairo CG 70002 +
JE 40064[b])“. In: Laurent Coulon (Hrsg.), La Cachette de Karnak. Nouvelles perspectives sur les découvertes de Georges Legrain
(Bibliothèque d’Études 161), Kairo, 255–265.

Loret (1882): Victor Loret, „Les fêtes d’Osiris au mois de Khoiak“. In: Recueil de Travaux relatifs à la Philologie et à l’Archéologie
Égyptiennes et Assyriennes 3, 43–57.

Mikhail (1984): L. B. Mikhail, „Dramatic Aspects of the Osiris Khoiak Festival. An Outline (V)“. In: Göttinger Miszellen 81, 29–54.
Minas (2006): Martina Minas, „Die ptolemäischen Sokar-Osiris-Mumien. Neue Erkenntnisse zum ägyptischen Dynastiekult der

Ptolemäer“. In: Mitteilungen des Deutschen Archäologischen Institut Kairo 62, 197–213.
Monnier (2000): Franck Monnier, „La scène de traction du colosse de Djéhoutyhotep. Description, traduction et reconstruction“.

In: The Journal of Ancient Egyptian Architecture 4, 55–72.
Quack (2007): Joachim Friedrich Quack, „Saatprobe und Kornosiris“. In: Martin Fitzenreiter (Hrsg.), Das Heilige und die Ware. Zum

Spannungsfeld von Religion und Ökonomie (Internet-Beiträge zur Ägyptologie und Sudanarchäologie 7), London, 325–331. http://
www2.rz.hu-berlin.de/nilus/net-publications/ibaes7.

Raven (1982): Maarten J. Raven, „Corn-Mummies“. In: Oudheidkundige Mededelingen uit het Rijksmuseum van Oudheden te Leiden 63,
7–38.

Raven (1998): Maarten J. Raven, „A New Type of Osiris Burials“. In: Willy Clarysse, Antoon Schoors und Harco Willems (Hrsg.), Egyptian
Religion. The Last Thousend Years. Studies Dedicated to the Memory of Jan Quaegebeur (Orientalia Lovaniensia Analecta 84),
Leuven, 227–239.

Roeder (1937): Günther Roeder, Ägyptische Bronzewerke (Pelizaeus-Museum zu Hildesheim: Wissenschaftliche Veröffentlichungen 3),
Glückstadt, Hamburg und New York.

Rydström (1994): Kjell T. Rydström, „HRY SŠT3 ‘In charge of secrets’. The 3000-year evolution of a title“. In: Discussions in Egyptology
28, 53–94.

Schott (1954): Siegfried Schott, Die Deutung der Geheimnisse des Rituals für die Abwehr des Bösen. Eine altägyptische Übersetzung
(Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften und Literatur zu Mainz, Geistes- und sozialwissenschaftliche Klasse 1954, Nr. 5),
Wiesbaden.

Sethe (1935–39): Kurt Sethe, Übersetzung und Kommentar zu den altägyptischen Pyramidentexten, Glückstadt.
Vernus (1977): Pascal Vernus, „Le mot štꜣw, ‘branchages, bosquets, bois’“. In: Revue d’Égyptologie 29, 179–193.
Waitkus (1997): Wolfgang Waitkus, Die Texte in den unteren Krypten des Hathortempels von Dendera (Münchner Ägyptologische

Studien 47), Mainz.
Waitkus (2012): Wolfgang Waitkus, „Sind die Osiriskatakomben in Karnak-Ost die endgültige Begräbnisstätte der Osirisfigurinen?“. In:

Jochen Hallof (Hrsg.), Auf den Spuren des Sobek. Festschrift für Horst Beinlich (Studien zu den Ritualszenen altägyptischer
Tempel 12), Dettelbach, 295–304.

Van de Walle (2018): Etienne Van de Walle, „Hry sStA (n) wDa-mdw“. In: Cahiers Caribéens d’Egyptologie 23, 107–124.

Abgekürzte Literatur
DZA = Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften 2014a.
TLA = Berlin-Brandenburgische Akademie der Wissenschaften 2014b.
WB = Erman/Grapow 1926–1963.

Webressourcen
https://aegyptologie.philhist.unibas.ch/de/forschung/werkzeuge/wortdiskussionen/ (abgerufen im September 2019).

http://www2.rz.hu-berlin.de/nilus/net-publications/ibaes7
http://www2.rz.hu-berlin.de/nilus/net-publications/ibaes7



