
Nikolas Buck

Akte der Epochenbildung – über eine
ritualisierte Handlungsform im literarischen
Feld

1 Einleitung

Versteht man Epochenkonstruktionen nicht als statische Gebilde, sondern als
beschreibbare, wenn auch stets vorläufige Ergebnisse eines dynamischen Pro-
zesses der Wissensgenerierung (vgl. Barner 1987a; 1987b; Steinwachs 1985; Sto-
ckinger 2002; Kindt 2015; Buck 2021), so folgt hieraus, dass zwischen zwei Arten
der Epochenbildung unterschieden werden sollte, und zwar der Entstehung von
Ex-post- und Ex-nunc-Epochenkonstruktionen, also einerseits nachträglichen
wissenschaftlichen Konstruktionen und andererseits begrifflichen Konstruktio-
nen, die zur Beschreibung aktueller kultureller Phänomene von den Zeitgenoss:
innen selbst geprägt werden (vgl. Buck 2021, 11– 19). Den Hintergrund der
zweitgenannten zeitgenössischen Prozesse der Epochenbildung bildet dabei im
Wesentlichen die im literarischen Feld herrschende spezifische Funktionslogik
der ‚permanenten Revolution‘ (vgl. Bourdieu 2001, 346–384). Demnach konsti-
tuiert sich die Struktur des literarischen Feldes insbesondere durch die ständigen
feldinternen Distinktionskämpfe zwischen Orthodoxen und Häretikern, wobei
letztere versuchen, ihr symbolisches Kapital dadurch zu vermehren, dass sie sich
radikal von der vorherrschenden literarischen Produktion absetzen – mit dem
Ziel, selbst ‚Epoche zu machen‘ (vgl. Bourdieu 2001, 249–259; Joch, infra).

Dies geschieht – so die im Weiteren leitende Prämisse – bevorzugt über
strategische Handlungsformen, die als performative Akte der Epochenbildung
beschrieben werden können. Diese programmatischen Akte haben als Katalysa-
toren für einsetzende Epochenbildungsprozesse eine entscheidende Bedeutung
und können über ein spezifisches Bündel an rhetorischen und inhaltlichen
Merkmalen definiert werden, zu denen neben einem performativen Sprachgestus,
dem Auftreten als Häretiker, kollektivistischen Tendenzen, der Suche nach einer
distinkten Begrifflichkeit sowie der forcierten Innovation vor allem eine dezidiert
diachrone Perspektive bzw. die Evokation einer Schwellensituation gehört (vgl.
Buck 2021, 100– 126). Dieses Merkmalsbündel ist erstens seit der Ausdifferen-
zierung eines autonomen literarischen Feldes in Deutschland – eine Entwicklung,
welche nach Einschätzung der meisten Forschungsbeiträge in der zweiten Hälfte
des achtzehnten Jahrhunderts einsetzt (vgl. Wolf 2001; Mix 2005; Tommek 2005;

OpenAccess. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International
Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110761122-014



Kauffmann 2013; siehe auch Bachleitner und Leschanz, infra) – erstaunlicher-
weise nahezu identisch geblieben. Zweitens manifestiert es sich auch textform-
übergreifend, das heißt, es ist nicht nur auf Texte, deren Manifestcharakter offen
zutage liegt, sondern zum Teil auch auf scheinbar neutralere Rezensionen, Es-
says, Reden, literaturgeschichtliche Abhandlungen etc. anwendbar.

Mit dieser Fokussierung auf die Struktur und Wirkung konkreter Sprech-
handlungen von ‚Neuankömmlingen‘ im literarischen Feld wird eine notwendige
und bis dato in der Forschung vernachlässigte Brücke geschlagen zwischen
Bourdieus literatur- und sprachsoziologischen Schriften. Das Korpus seiner
sprachbezogenen Publikationen bietet im Wesentlichen drei Abschnitte, die für
den hier verfolgten Problemhorizont des ‚Epoche-Machens‘ respektive des ‚Epo-
che-machen-Wollens‘ herangezogen werden können: Gemeint sind zum einen
Bourdieus Hinweise zur Rolle von Autor:innen im sprachlichen Feld und zu den
Voraussetzungen der „magische[n] Wirkung“ (Bourdieu 2017b [1982], 155) per-
formativer Aussagen in Der Fetisch Sprache (vgl. Bourdieu 2017a [1975], 43–59)
und Zur Ökonomie des sprachlichen Tauschs (vgl. Bourdieu 2017b [1982], 135– 161),
wobei hier zwar die „revolutionären Strategien der Avantgarde-Schriftsteller, die
versuchen, die Macht zur Veränderung der ‚Marktlage‘ an sich zu reißen, indem
sie die bestehenden Normen praktisch verändern und einen neuen Sprachge-
brauch durchsetzen“ (Bourdieu 2017a [1975], 45), Erwähnung finden, der
Schwerpunkt jedoch ganz allgemein auf der Beteiligung von Autor:innen an der
Produktion der legitimen Sprache als eines „Systems sprachlicher Machtver-
hältnisse“ (Bourdieu 2017b [1982], 135) sowie auf der „symbolische[n] Wirkung
des Autoritätsdiskurses“ (Bourdieu 2017b [1982], 160) und seiner institutionellen
Absicherung liegt. Zum anderen sind Bourdieus Anmerkungen zu den Mecha-
nismen des „häretischen Diskurses“ im zweiten Teil von Was heißt Sprechen?
(Bourdieu 1990, 94– 113) zu nennen, die sich an dieser Stelle allerdings wiederum
nicht auf das literarische Feld, sondern auf das der Macht, und zwar speziell auf
die Durchsetzung neuer ‚politischer Wahrnehmungsprogramme‘, beziehen.

Auch wenn die genannten Abschnitte mit Blick auf die Frage nach der Ent-
stehung von Epochenkonstruktionen im Zuge des feldinternen Kampfs um Deu-
tungsmacht für sich genommen also nicht sehr ergiebig sind, da die besonderen
Voraussetzungen des literarischen Felds nur bedingt Berücksichtigung finden,
ergibt sich gerade in der Verknüpfung der hinsichtlich der Wirkungsweise des
häretischen Diskurses getroffenen Aussagen mit den Regeln der Kunst doch ein
erster, wenngleich noch vage bleibender Erklärungsansatz: Ganz allgemein zielt
das Handeln der Akteure im literarischen Feld in gleicher Weise wie politisches
Handeln darauf ab, „eine neue Vorstellung (vision) und eine neue Gliederung
(division) der sozialen Welt durchzusetzen, regere fines, regere sacra, eine neue
Grenze festzuschreiben“ (Bourdieu 1990, 98). Denn eine solche Neujustierung von

326 Nikolas Buck



„Repräsentationen der sozialen Welt“ (Bourdieu 1990, 104) muss als Vorausset-
zung der Beeinflussung der sozialen Welt selbst gelten:

Die politische Voraus-Schau ist als ‚performative‘ Aussage eine Vorher-Sage ihrer selbst, mit
der herbeigeführt werden soll, was sie sagt; indem sie Realität verkündet, vorher-sieht und
vor-sieht, vorstellbar und vor allem glaubhaft macht und damit den kollektiven Willen und
die kollektive Vorstellung erzeugt, die ihrer Verwirklichung förderlich sind, trägt sie selber
praktisch zur Realität dessen bei, was sie verkündet. (Bourdieu 1990, 105)

Mit Blick auf die eingangs formulierten Prämissen müssen zu den wirkmäch-
tigsten solcher ‚Verkündigungen‘ im literarischen Feld – aber nicht nur dort – die
von den Häretikern ausgehenden Setzungen von Epochenzäsuren zählen, da
diese, ihr Gelingen vorausgesetzt, den Bruch mit konkurrierenden literarischen
Traditionsbeständen in besonderer Weise legitimieren. Sie gehören in den Um-
kreis der von Bourdieu als für den Kampf um die Deutungsmacht besonders
wichtig erachteten „Distinktionszeichen“: „Die Wörter, Namen von Schulen oder
Gruppen, Eigennamen sind nur deshalb so wichtig, weil sie die Dinge schaffen:
Als distinktive Zeichen schaffen sie Existenz in einem Universum, in dem exis-
tieren differieren heißt, ‚sich einen Namen machen‘ […]“ (Bourdieu 2001, 253).

Dabei ergibt sich in diesem Zusammenhang freilich das keineswegs triviale
theoretische Problem, die Wirkung von performativen Benennungsakten zu er-
klären, deren Urheber:innen über ein vergleichsweise geringes symbolisches
Kapitel und damit über eine eingeschränkte Sprecherautorität verfügen – ein
Problem, das sich im literarischen Feld aufgrund seines niedrigen Institutiona-
lisierungsgrades und des „Vorrang[s], den das Feld der kulturellen Produktion der
Jugend einräumt“ (Bourdieu 2001, 248), in besonderer Weise stellt. Bourdieu
selbst erklärt dieses Phänomen in Was heißt Sprechen? recht allgemein mit Ef-
fekten, die in einem „dialektischen Prozeß“ über die Anerkennung der Bezugs-
gruppe entstehen:

Die Wirkung des häretischen Diskurses beruht nicht auf der Magie einer Macht, die der
Sprache selbst (etwa Austins illocutionary force) oder der ‚Person‘ des Sprechers immanent
wäre (etwa Webers Charisma) […], sondern auf der Dialektik von autorisierter und autori-
sierender Sprache und den Dispositionen der sozialen Gruppe, die dieser Sprache, und über
die Sprache sich selbst, eine Autorität verschafft. (Bourdieu 1990, 106)

Neben diesem Sprechen für eine soziale Gruppe, das im literarischen Feld häufig
auch in allgemeinerer Form als ein (vermeintliches) Sprechen für eine neue Ge-
neration von Schriftsteller:innen auftritt, und weiteren Faktoren wie etwa dem
bloßen Vorhandensein von Publikationsmöglichkeiten (vgl. Buck 2021, 151– 160)
dürfte eine wesentliche Gelingensbedingung für Akte der Epochenbildung aber
auch in der ‚korrekten‘ bzw. der Feldposition angemessenen Anwendung be-

Akte der Epochenbildung 327



stimmter zum ‚Spiel‘ gehöriger Argumentationsstrategien selbst bestehen. Dies-
bezüglich bietet Bourdieu zwar mit den Begriffen der „Aussagearbeit“, das heißt
der „Objektivierung“ des bis dato Prä-Reflexiven in Wörtern, und der „Arbeit der
Dramatisierung“ in Form von „Prophezeiung“ und „Grenzüberschreitung“
(Bourdieu 1990, 106) erste Ansätze einer Merkmalsbestimmung des häretischen
Diskurses. Letztlich bleibt aber sowohl in seinen sprach- als auch in seinen lite-
ratursoziologischen Schriften weitgehend offen, wie sich diese Tendenzen auf
rhetorischer und inhaltlicher Ebene konkret äußern.

Vor dem Hintergrund dieses Desiderats wird im vorliegenden Beitrag zu-
nächst mithilfe prägnanter Beispiele aus der Nachkriegsliteratur eine kurze Dar-
stellung der oben genannten Merkmale von performativen Akten der Epochen-
bildung erfolgen, bevor anschließend anhand mehrerer programmatischer bzw.
theoretischer Texte aus der Postmoderne-Debatte der 1980er Jahre aufgezeigt
werden soll, wie es auch hier zu einer Anwendung entsprechender rhetorischer
Strategien kommt – in einer Zeit, in der Konzepte der „Posthistoire“ (Gumbrecht
1985) Konjunktur haben und die auch deswegen gemeinhin als ‚manifestarm‘ gilt.
Gerade diese Kontinuität lässt vermuten, dass es sich bei häretischen Akten der
Epochenbildung um ritualisierte Handlungsformen handelt, die in der Geschichte
des literarischen Feldes erprobt sind und in dem unbewussten Glauben an dessen
Spielregeln als notwendige Triebfedern seiner permanenten Erneuerung erachtet
werden (vgl. Buck 2020, 139– 140; 2021, 155, 332–333).

2 Merkmale von Akten der Epochenbildung
(am Beispiel der Nachkriegsliteratur)

Nach 1945 erreichte die agonale Dynamik des literarischen Feldes im Angesicht
der durch das ‚Dritte Reich‘ hervorgerufenen zivilisatorischen Verwerfungen –
und teilweise unter Rückbezug auf die ‚Ismen‘ der ersten Jahrzehnte des zwan-
zigsten Jahrhunderts – einen vorläufig letzten Höhepunkt. Damit zusammen-
hängend sind diverse Versuche der Begründung eines literarischen Neubeginns
zu verzeichnen. Unabhängig davon, wie man den Innovationsgehalt der literari-
schen Produktion der Nachkriegsliteratur im Rückblick einschätzt, ob man z. B.
die Position vertritt, „[d]ass nach 1945 die Literatur im Allgemeinen und die Lyrik
im Speziellen keinesfalls radikal mit Traditionen bricht“ (Immer und Boyken
2020, 7), bzw. ein „Gegeneinander aus Restauration und Modernisierungsan-
spruch“ (Lampart 2013, 3) annimmt oder obman generelle „Skepsis gegenüber der
Restaurationsthese“ (Kiesel 1997, 38) äußert, sind mit der notwendig gewordenen
Neukonstituierung des Feldes auch diverse Versuche der Begründung eines lite-

328 Nikolas Buck



rarischen Neubeginns zu verzeichnen. Neben der Etablierung der Gruppe 47, die
trotz gegenteiliger Behauptungen zumindest in ihrer Anfangsphase (vor allem im
Rahmen der Zeitschriftenunternehmungen Der Ruf und Skorpion) durchaus über
programmatische Schriften verfügte (vgl. Arnold 2004, 52–95; Esselborn 1986;
Wehdeking 1990), sowie mehrerer neoavantgardistischer Projekte ist an dieser
Stelle auch der vonWerner Riegel und Peter Rühmkorf im Rahmen ihrer Zeitschrift
Zwischen den Kriegen – Blätter gegen die Zeit lancierte Finismus zu nennen. In
einer ganzen Reihe programmatischer Artikel, die über viele Merkmale von hä-
retischen Akten der Epochenbildung verfügen, haben die beiden jungen Autoren
in den Jahren 1952 bis 1956 versucht, unter Zuhilfenahme schlagwortartiger Be-
zeichnungen eine neue Epochenkonstruktion zu etablieren. Auch wenn diese Ex-
nunc-Epochenbildung in der literarischen Öffentlichkeit wenig zur Kenntnis ge-
nommen wurde (vgl. Kölbel 2019, 565) und deshalb im Nachhinein als gescheitert
gelten muss, bieten die nicht zuletzt zu diesem Zweck veröffentlichten Texte eine
geeignete Möglichkeit zur Exemplifizierung der Merkmale von Akten der Epo-
chenbildung.

Neben durchgängig nachweisbaren rhetorischen Auffälligkeiten – der mög-
lichen Kennzeichnung als performative Sprechhandlungen, etwa in Form von
Verdiktiven und Deklarativen (vgl.Wagner 1997, 51–53) mit einem entsprechenden
Modal- und Halbmodalverbgebrauch, dem (zumindest behaupteten) Sprechen für
eine Gruppe bzw. eine Generation in der dritten Person Plural sowie einer prä-
gnanten Begrifflichkeit für den neuen poetologischen Ansatz – ist zunächst ein
Merkmal besonders hervorzuheben: Ihnen ist nämlich eine dezidiert diachrone
Perspektive inhärent, die darauf verweist, dass die Äußerungen der an diesem
Prozess beteiligten Akteure nicht auf eine synchrone Erweiterung des literari-
schen Spektrums, sondern auf einen Bruch mit den dominierenden bzw. kon-
kurrierenden Traditionsbeständen – mit Ausnahme des Expressionismus – ab-
zielen (vgl. Stockinger 2010, 151– 155; Kölbel 2019, 572–573; Buck 2021, 149– 151;
Irsigler 2021, 42–45). Gleichzeitig wird mit dem neuen Paradigma auf eine nahe
Zukunft verwiesen, in der dieses verwirklicht sein wird. Die Rhetorik des häreti-
schen Bruchs ist beispielsweise unverkennbar in Werner Riegels Essay zur Heißen
Lyrik:

Alle diese Leute, sogenannte Dichter, größtenteils beschäftigt mit Vortragsreisen, Entge-
gennahme von Staats-, Akademie- und anderen Preisen, mit Gutachten über Dichter, die
nach ihnen kamen, […] unterlassen es regelmäßig, eine Theorie ihrer Kunst auszuarbeiten
[…]

Alle Gedichtbände, ob Krolows, ob Eichs, ob Schneider-Lengyels, ob Bächlers, sind Beispiele
dafür, wie man es 1950 und später nicht machen soll. Man zelebriert die schlechte Nach-
ahmung einer verflossenen Lyrik […]. Die Damen und Herren rechtfertigen sich nicht, da sie

Akte der Epochenbildung 329



es doch nötig hätten, sich zu rechtfertigen: Kinder ihrer Zeit. Das genügt ihnen: sie sind da.
Die Finisten, wir, sind auch da. (Riegel 2019c, 237–238)

Mit dem aggressiven In-die-Vergangenheit-Verweisen konkurrierender Literatur-
konzeptionen – nicht zuletzt auch der Gruppe 47– verbunden sind das dezidierte
Auftreten als Gruppe von Häretikern und die Suche nach einem Originalität
ausstrahlenden Begriff, wobei sich mit Blick auf die Zukunftsperspektive eine
Besonderheit dadurch ergibt, dass die Programmatik von einer Art Endzeitbe-
wusstsein geprägt ist. Eine diesbezüglich signifikante Stelle in einem Artikel Peter
Rühmkorfs lautet:

Finismus nennt sich eine Bewegung, die der ganzen Anlage ihrer Träger nach gleichzeitig
progressiv und resignativ ist, das heißt: ein drängendes Element enthält wie ein rück-
schauendes, eine andere Belichtung zeigt: ein aufbauendes und ein abbauendes, ein the-
tisches und ein zersetzendes. Schon der Name enthält das Zwiegerichtete: das Ismenhaft-
Vorstoßende einerseits, dann das Endbetonte, Abschließende, nicht mehr Erschließende. Es
sind junge Künstler da, mit aller umwälzerischen Veranlagung, aber ihr Auftrag ist der
Niedergang, und das ist als zweite Grundstimmung in ihnen. (Rühmkorf 2019a, 328)

Trotz dieses Beschwörens einer ‚finistischen‘ Endzeitstimmung bleibt bezeich-
nenderweise die sich aus der diachronen Perspektive ergebende und für Akte der
Epochenbildung in gleicher Weise typische Denkfigur der Schwelle davon eini-
germaßen unberührt. Auch Riegel und Rühmkorf beschreiben die proklamierten
Neuerungen nämlich als noch nicht vollzogen, setzen vielmehr auf eine Vollen-
dung der poetischen Ziele in einer nahen Zukunft. Man könnte auch sagen: Sie
inszenieren Liminalität.Wie dies argumentativ konkret ausgestaltet wird, zeigt ein
Blick in Rühmkorfs Fortsetzungs-Artikel zum Finismus: „Wie sehen nun aber diese
modernen [d.i. finistischen] Gedichte aus,wie der besondere Lyrotyp, der dahinter
steht? Ganz abgesehen davon, daß die letzten Ausformungen noch nicht abzusehen
sind, lassen sich doch feste und unveränderliche Merkmale mit ziemlicher Si-
cherheit angeben“ (Rühmkorf 2019b, 348, meine Hervorhebung, N.B.). Bereits
zuvor heißt es – unter positiver Bezugnahme auf den Expressionismus und unter
konkreter Verwendung des Bilds der Türschwelle:

Der totale Sprachsturz, den unsere Vorgängergeneration [eigentlich Vorvorgänger, N.B.] in-
szenierte, die Zersetzung der alten Basis und die Errichtung neuer Markierung, Ziehung
neuer Koordinaten – unsere Aufgabe muß zuerst einmal darin liegen, durch die Türen zu
gehen, die damals aufgestoßen wurden, zu sagen: hier ist der neue Kontinent, noch unaus-
gemessen, noch unerschlossen, hier beginnt die Moderne in ihrer spezifischen Strahlung
und Problematik, hier ist der Auftakt der letzten Phase, die als solche allerdings erst heute
voll verständlich ist. (Rühmkorf 2019b, 347, meine Hervorhebung, N.B.)

330 Nikolas Buck



An dieser Stelle sei ein kurzer Seitenblick auf die ersten Programmschriften der
Konkreten Poesie gewagt, in denen trotz vollkommen unterschiedlicher poeto-
logischer Prämissen ganz ähnliche Argumentationsmuster zu identifizieren sind.
In Eugen Gomringers manifestartigem Text vom vers zur konstellation aus dem
Jahr 1954 finden sich folgende Stellen, die den komplementären Blick in die
Vergangenheit und Zukunft verdeutlichen: „das gedicht in versform ist entweder
eine historische größe oder, wenn heutig, eine kunsthandwerkliche reminiszenz.
ein lebendiges ordnungsprinzip der sprache ist der vers nicht mehr“ (Gomringer
2001b [1954], 156). Und etwas später: „die dichtung unserer zeit und die dichtung
der zukunft, einer wahrscheinlich noch bewußter organisierten zeit, kann aber
nicht darauf beruhen – wenn sie der gesellschaft dienen will –, daß sie indivi-
dualistische gefühle und gedanken in einer sprache ausdrückt, die vor allem
eifrige interpreten interessiert“ (Gomringer 2001b [1954], 156). Hieraus ergibt sich
auch bei Gomringer eine (literar‐)historische Schwellensituation:

ich bin deshalb davon überzeugt, daß die konkrete dichtung die idee einer universalen
gemeinschaftsdichtung zu verwirklichen beginnt. da ist es dennvielleicht an der zeit, begriffe,
wissen, glauben und unglauben über und an das dichterische gründlich zu revidieren,wenn
das dichterische noch im ernst und mit aller bejahung in der modernen gesellschaft exis-
tieren will. (Gomringer 2001a [1956], 162, meine Hervorhebung, N.B.)

Wie fest diese Gedankenfigur im häretischen Diskurs des literarischen Feldes
verankert ist, offenbart der Umstand, dass sie sogar in einem im Untertitel explizit
als „Analyse“ – wenngleich als publizistische, nicht wissenschaftliche – ge-
kennzeichneten Essay von Alfred Andersch aus dem Gründungsjahr der Gruppe
47 Anwendung findet. Obwohl Anderschs Deutsche Literatur in der Entscheidung
in großen Teilen einen vom Geist des Existentialismus geprägten Versuch zur
Ehrenrettung der Autor:innen der Inneren Emigration darstellt (vgl.Williams 1991,
29–32; Böttiger 2012, 62–64), was einer Kennzeichnung des Textes als häreti-
schen Akt zunächst zuwiderzulaufen scheint,verändert sich der Ton merklich, als
es gegen Ende seiner Ausführungen um die Erfordernisse einer zeitgemäßen li-
terarischen Produktion geht. Nun konstatiert Andersch, dass „die junge Genera-
tion vor einer Tabula Rasa [stehe], vor der Notwendigkeit, in einem originalen
Schöpfungsakt eine Erneuerung des deutschen geistigen Lebens zu vollbringen“
(Andersch 2004 [1947], 210). So wird letztlich auch bei ihm die Gegenwart zu ei-
nem „Stadium der Liminalität“ stilisiert, in dem – wie Bachmann-Medick (2006,
118) im Anschluss an Victor Turner formuliert – besondere „Triebkräfte für kul-
turelle Erfindung und Veränderung“ wirken:

Solche Entwürfe zu einer Literatur der Freiheit klingen unseren Ohren wie ferne Zukunfts-
musik. Aber täuschen wir uns nicht – sie wollen verwirklicht sein, in einer Welt, die sich wie

Akte der Epochenbildung 331



auf des Messers Schneide bewegt, in dem schmalen Raum zwischen einer apokalyptischen
Vergangenheit und dem Alptraum eines nahen Untergangs. Nur dieser schmale Raum, nur
eine kurze Spanne Zeit ist uns zugemessen, in der wir handelnd über die Art unserer Zukunft
entscheiden können. (Andersch 2004 [1947], 217, meine Hervorhebung, N.B.)

Zurück zum Finismus: Die zuletzt aufgeführten Zitate von Rühmkorf, Gomringer
und Andersch leiten bereits über zu einem weiteren Merkmal von Akten der
Epochenbildung, und zwar dem der forcierten Innovation. Um nämlich die zeit-
lich marginalisierte Gegenwart als einen kraftvollen Wendepunkt in der literari-
schen Entwicklung darzustellen, muss auf den Innovationsgehalt der eigenen
poetischen Grundsätze in besonderer Weise hingewiesen werden, weshalb Akte
der Epochenbildung in der Regel mit simplifizierenden Abwertungen konkurrie-
render Strömungen hantieren, die Unterschiede zu diesen hervorheben und vor-
handene Gemeinsamkeiten kaschieren.

Verstärkend wirken dabei einige wiederkehrende Argumentationsstrategien:
So wird häufig darauf hingewiesen, dass die Proklamation einer neuen literar-
historischen Zäsur der Notwendigkeit des allgemeinen geschichtlichen Verlaufs
folgt, den man nicht aufhalten, sondern höchstens beschleunigen kann. In Rie-
gels Vorwort zum Finismusmanifestiert sich dieser Gedanke etwa in der folgenden
Formulierung:

Finismus, es liegt im Wort, schreibt das Ende, die Untergangsphase auf seine Fahne, ein
Analogon zur Décadence, zum Fin de siècle in der Literatur der Jahrhundertwende, jedoch
[…] mit anderem Ziel, Inhalt und Beweggrund. Fin de siècle bezeichnete die Dekadenz seiner
Träger, Deuter und Gestalter, Finismus stellt die Diagnose einer Tendenz der Zeit. Jenes
verharrte im Subjektiven […], dieser bemüht sich um die Objektivation des intakten Indivi-
dualismus am Ausgang einer von allen Geistern verlassenen Epoche. […] Jenes war Klage,
Frage an das Schicksal, dieser neutralisiert die Funktion des Schicksals, indem er sie vor-
beugend einkalkuliert, indem er nach seiner Decke das Schicksal streckt. (Riegel 2019b, 168)

Komplementär zu diesem mit der ‚Geschichte-im-Bunde-Sein‘ wird die eigene li-
terarische Strömung häufig auch zu einem überzeitlichen poetischen Prinzip
universalisiert. In einem anderen Artikel Riegels mit dem bezeichnenden TitelDas
Recht auf Häresie äußert sich dieser Aspekt folgendermaßen:

Die Wut seiner [des Geistlosen, N.B.] frischgebackenen Weisheit wendet sich […] gegen die
wenigen, die wirklich Geist haben, […] gegen diese paar Häresiarchen, die zu allen Zeiten den
zwei Milliarden normalen Gehirninhabern Widerstand leisten müssen, um die Uridee des
Menschen nicht ganz verkommen zu lassen. Diese paar […] Ausgesetzte[n] auf einem Stern
der Zeloten wider die Sterne. […]

Wir paar dann, die diese Zeitschrift machen, gehören auch dazu. (Riegel 2019a, 134, meine
Hervorhebung, N.B.)

332 Nikolas Buck



Ganz ähnliche Gedankenfiguren verwendet Eugen Gomringer (2001a [1956], 162)
zur Stützung des innovatorischen Anspruchs der Konkreten Poesie: Wenn die
Konkrete Dichtung von vielen zeitgenössischen Rezipienten noch als fremd, as-
ketisch mager oder simplifikatorisch wahrgenommen werde, so Gomringer in
einem aus dem Jahr 1956 stammenden, aber erst Jahre später veröffentlichten
Manifest, sei dies auf einen Mangel an Einsicht in eine entwicklungsgeschichtli-
che Tendenz der Gesellschaft, ihres Denkens und Tuns, zurückzuführen, die in
ihrem Kern eine neue Ganzheitsauffassung enthalte. Wie Gomringer an anderer
Stelle feststellt, bestehe das Ziel der neuen literarischen Strömung darin, der
Dichtung wieder eine „organische funktion in der gesellschaft“ (Gomringer 2001b
[1954], 158) zuzuweisen – wobei er in den spezifischen Verfahren der Konkreten
Poesie gewissermaßen eine Rückkehr zu den Wurzeln der Poesie zu erkennen
glaubt: „bedeutet diese verknappung und vereinfachung der sprache und der
schrift das ende der dichtung? gewiß nicht. knappheit im positiven sinne –
konzentration und einfachheit – sind das wesen der dichtung“ (Gomringer 2001b
[1954], 156).

Die soeben dargestellte Tendenz zur Universalisierung des eigenen poeti-
schen Ansatzes und zu dessen Harmonisierung mit dem allgemeinen Ge-
schichtsverlauf ist in der Regel mit dem Bemühen um eine Selbstkanonisierung
verbunden, welche sich am wirksamsten über die Etablierung einer eigenen li-
terarischen Reihe befördern lässt, als dessen notwendiger vorläufiger Endpunkt
das eigene Schaffen stilisiert wird. Dabei lehnt man sich freilich nicht an direkte
Vorgängerströmungen an, sondern „überspringt“ – wie Wilfried Barner (1987a,
21) bereits in den 1980er Jahren feststellte – „unangenehme Traditionen“ bzw.
bezieht sich auf Akteure anderer Felder (vgl. Bourdieu 2001, 214–223). In seinem
Artikel Die heiße Lyrik nimmt Riegel beispielsweise Bezug auf Entwicklungen im
Bereich der Musik, indem er „die Kennzeichen finistischer Lyrik [als] denen der
Jazzmusik analog und äquivalent“ (Riegel 2019c, 236) bezeichnet. Zudem gebe es
ihm zufolge in der deutschen Lyrik des vergangenen Halbjahrhunderts vier Große,
die dem Finismus im Formalen die Fundamente gestellt hätten, wobei mit diesen
„vier Großen“ Stefan George, Georg Trakl, Gottfried Benn und Bertolt Brecht ge-
meint sind (vgl. Riegel 2019c, 236). Bei Riegel und Rühmkorf ist es also – wie
bereits zuvor angedeutet – vor allem der Expressionismus, auf den man sich
zurückbesinnt. Dabei weisen beide freilich wiederholt darauf hin, dass es sich bei
dieser ‚Rückbesinnung‘ keinesfalls um orthodoxes Epigonentum handelt (vgl.
Irsigler 2021, 46–47):

diese [d.i. finistische] Lyrik entzieht sich infolge der konsequenten und radikalen Anwen-
dung bestimmter technischer Mittel der Nachahmung, entweder hat man den eigenen Ton
oder man läßt das Original sprechen, indem man buchstäblich abschreibt. […]

Akte der Epochenbildung 333



Die Originären haben die Energie und die Begabung für Ordnung, die Epigonen eine Art von
Ortho-Aktivität, den Drang zum richtigen Einhalten der vorgezeichneten Linie: man ahnt,
wohin sie es treiben. (Riegel 2019c, 236–237)

Eine analoge Form der literarischen Reihenbildung ist auch bei Vertreter:innen
der Konkreten Poesie zu beobachten: „die neue dichtung ist entwicklungsge-
schichtlich begründet. ihre anfänge sind in den versuchen eines arno holz
(phantasus-gedichte) wie in denen des späten mallarmé und in den ‚calligram-
mes‘ von apollinaire zu sehen“ (Gomringer 2001b [1954], 157). Neben diesen
Rückbezügen auf Vorreiter der historischen Avantgarde wird häufig auf parallele
Entwicklungen in der bildenden Kunst, etwa die Zürcher Schule der Konkreten
(Heißenbüttel 1962, 20), und in (nicht konkurrierenden) Literaturen anderer Na-
tionalsprachen verwiesen: „in amerika hat die mit dem wort und dem wortbild
schaffende dichtung in e. e. cummings und william carlos williams zwei vertreter
gefunden, die, in grundsätzlicher verschiedenheit, die neue dichtung in die ge-
genwart übergeführt haben“ (Gomringer 2001b [1954], 157).

Zum Abschluss dieses kurzen einführenden Blicks auf Akte der Epochenbil-
dung im literarischen Feld muss noch einmal darauf hingewiesen werden, dass
der zivilisatorische und künstlerische Bruch durch den Nationalsozialismus die
Existenz einer historischen Schwellensituation, einer ‚Stunde Null‘ nach 1945
zwar besonders evident erscheinen lässt, das ermittelte inhaltliche und rhetori-
sche Profil der damit im Zusammenhang stehenden Sprechhandlungen jedoch
keineswegs für die häretischen Neuansätze in der Nachkriegsliteratur reserviert
ist, sondern in ganz ähnlicher Weise bereits bei früheren Epochenbildungspro-
zessen wie der Romantik, des Poetischen Realismus und dem Expressionismus
identifiziert werden kann (vgl. Buck 2021, 79– 100, 126–151, 189–220). Dass sich
derart angestoßene Epochenbildungsprozesse in umgekehrter zeitlicher Richtung
bis in unsere unmittelbare Gegenwart hinein registrieren lassen, es sich bei Akten
der Epochenbildung also gewissermaßen um eine feldspezifische Konstante
handelt, offenbart im Folgenden wiederum ein kleiner zeitlicher Sprung in die
‚Nachfolgeepoche‘ der ‚Nachkriegsliteratur‘ und damit in die 1980er Jahre.

3 Der Prozess der postmodernen Epochenbildung

Prinzipiell unterscheidet sich die Postmoderne – ganz ähnlich im Übrigen wie die
an derWende zum zwanzigsten Jahrhundert gebräuchlichen Begriffe Fin de Siècle
und Décadence – von anderen Epochenkonstruktionen zunächst einmal dadurch,
dass ihr nur unter großen Schwierigkeiten eine häretische Trägergruppe zuge-

334 Nikolas Buck



ordnet werden kann.¹ Der Begriff dient im zeitgenössischen Diskurs – lässt man
das kurze Vorspiel der Fiedler-Debatte Ende der 1960er Jahre (vgl. Buck 2021,
240–247) einmal außen vor – folglich auch nur selten als Selbstbeschreibung, die
emphatisch auf einen ‚epochalen‘ Neuanfang in der literarischen Produktion
verweist, sondern wird überwiegend als kritisch-distanzierte Fremdbeschreibung
verwendet, die sich auf die Charakterisierung eines allgemeinen Zeitgeists, einer
bestimmten Bewusstseinsdisposition oder Mentalität bezieht (vgl. Buck 2021,
221–239). Akte der Epochenbildung sind entsprechend selten – umso mehr, da
sie, wie einleitend bereits bemerkt, in ihren Argumentationsmustern doch zu-
mindest vordergründig der postmodernen Absage an den Fortschrittsgedanken
widersprechen. Vielmehr ist schon frühzeitig eine wachsende Zahl von Akteuren
am Prozess der Epochenbildung beteiligt, deren Intention im Einzelnen nicht
darin besteht, eine neue Epochenzäsur zu etablieren, deren kumulierte unre-
flektierte Begriffsverwendung aber genau dies bewirkt.

Angesichts dieses frühzeitig diffundierten Begriffsgebrauchs, der sich nicht
zuletzt auch in einer frühen Übertragung der Konzepte auf nahezu alle Bereiche
des kulturellen Lebens widerspiegelt, muss es jedoch als bezeichnend gelten,
dass es gerade Debattenbeiträge wie Umberto Ecos Nachschrift zum „Namen der
Rose,WolfgangWelschsUnsere postmoderne Moderne und (zumindest kurzfristig)
auch Hanns-Josef Ortheils Postmoderne-Artikel sind – allesamt Texte, die über
Merkmale von Akten der Epochenbildung verfügen –, die in der „sich erregt da-
hinschleppenden Debatte“ (Baumgart 1987) um die Postmoderne in den 1980er
Jahren im überproportionalem Maße Reaktionen anderer Akteure im Feld pro-
voziert haben und zur Kennzeichnung postmoderner ‚Programmatik‘ von der
Forschung auch heute noch bevorzugt herangezogen werden.

Zunächst sei auf Ecos berühmten Beitrag zur Postmoderne-Theorie einge-
gangen: Erstaunlicherweise wurde sein Roman Der Name der Rose, der heute
vielen als der Klassiker postmodernen Erzählens gilt, in Deutschland zunächst
kaum als solcher wahrgenommen; in nur wenigen Rezensionen zur deutschen
Erstveröffentlichung 1982 findet der Begriff der Postmoderne überhaupt Erwäh-
nung (vgl. Buck 2021, 257–259). Dies ändert sich erst, dann aber nachhaltig mit
der vom Autor verfassten Nachschrift zum „Namen der Rose“ (dt. 1984). In dieser
stellt er selbst eine programmatische Verknüpfung zwischen seinem Roman und
der Postmoderne-Debatte her, die im Anschluss in den deutschen Feuilletons und
bald auch in der Wissenschaft auf fruchtbaren Boden fällt. Der entsprechende

 Dieses Kapitel beruht in wesentlichen Teilen auf Buck 2021, Kap. 4 [„‚Das Gespenst der Post-
moderne‘. Zur besonderen Konstitution von Zeitgeist-Begriffen am Beispiel der ‚Postmoderne‘“].

Akte der Epochenbildung 335



Abschnitt „Postmodernismus, Ironie und Vergnügen“, aus dem einige mittler-
weile kanonisch gewordene Zitate stammen, setzt folgendermaßen ein:

In der Zeit von 1965 bis heute ließen sich zwei Gedanken endgültig klären. Erstens, daß man
die Handlung auch in Gestalt von Zitaten anderer Handlungenwiederentdecken konnte, und
zweitens, daß ein Zitat dann womöglich weniger brav und versöhnlerisch sein würde als die
zitierte Handlung selbst […]. Gab es damit die Möglichkeit zu einem neuen, nicht versöhn-
lerischen, hinreichend problemhaltigen und dabei amüsanten Roman?

Diese Kombination, verbunden mit der Wiederentdeckung nicht nur der Handlung, sondern
auch des Vergnügens, mußte erst noch von den amerikanischen Theoretikern des Postmo-
dernismus besorgt werden. (Eco 1984, 76)

Dieser Einstieg in den poetologischen Problemhorizont deutet zunächst die für
Akte der Epochenbildung charakteristische diachrone Perspektive an: Sie richtet
sich einerseits auf die ‚Postmoderne‘ als Begriff für die gegenwärtige literarische
Produktion, andererseits wird mit der Moderne ein lange dominierendes Konzept
in die Vergangenheit verwiesen: „Es kommt […] der Moment, da die Avantgarde
(also die Moderne) nicht mehr weitergehen kann, weil sie inzwischen eine Me-
tasprache hervorgebracht hat, die von ihren unmöglichen Texten spricht“ (Eco
1984, 78). Dabei bezieht sich Eco insbesondere auf zwei Gewährsmänner: John
Barth und Leslie A. Fiedler.Von diesen übernimmt er auch die zentrale Forderung
der Überwindung des Gegensatzes von Hoch- und Populärkultur, das heißt das
Ziel der Verknüpfung von Problembewusstsein und Vergnügen (vgl. Eco 1984,
80–82).

Bemerkenswert im Kontext des Modells der Ex-nunc-Epochenbildung sind
darüber hinaus zwei weitere Aspekte der Nachschrift: Zum einen findet sich
nämlich auch bei Eco der Versuch einer Universalisierung der jeweiligen histo-
risch eingrenzbaren literarischen Strömung, in diesem Fall der Postmoderne, zu
einer epochenübergreifenden poetischen Kategorie:

Ich glaube indessen, daß „postmodern“ keine zeitlich begrenzte Strömung ist, sondern eine
Geisteshaltung oder, genauer gesagt, eine Vorgehensweise, ein Kunstwollen. Man könnte
geradezu sagen, daß jede Epoche ihre eigene Postmoderne hat, so wie man gesagt hat, jede
Epoche habe ihren eigenen Manierismus […]. (Eco 1984, 77)

Zum anderen klagt Eco (1984, 77) darüber, dass ‚postmodern‘ zu einem Passe-
partoutbegriff geworden sei, mit dem man fast alles machen könne. Er habe den
Eindruck, dass ihn inzwischen jeder auf das anwende, was ihm gerade einfalle.
Diese Aussage lässt sich nun trotz der nur bedingt vorhandenen primären
Trägergruppe des Begriffs durchaus als Versuch des Schutzes eines gewissen
ursprünglichen ‚Markenkerns‘ deuten.

336 Nikolas Buck



Gegen eine Klassifizierung der Nachschrift als Akt der Epochenbildung
spricht freilich auf den ersten Blick, dass Eco betont, die „postmoderne Antwort
auf die Moderne“ (Eco 1984, 77) liege eben nicht in der Zerstörung, sondern im
ironischen Umgang mit ihr. Es fehlt bei Eco also weithin das Auftreten als Häre-
tiker sowie die typische Gedankenfigur der epochalen Schwelle. Bei genauerem
Hinsehen zeigt sich hierin aber die u. a. von Hubert Zapf (2005, 207) diagnosti-
zierte „eigentümliche Doppelstruktur“ der Debatten um das Selbstverständnis der
Postmoderne, die einerseits mit dem Gestus epochaler Innovation auftrete, an-
dererseits aber gerade die Unmöglichkeit originärer Innovation, die unvermeid-
liche Abhängigkeit alles Neuen vom bereits Dagewesenen postuliere. Das be-
hauptete Austreten aus dem ‚Modernitätsdruck‘ der Moderne wird also dadurch
konterkariert, dass man ebendieses als epochale Neuheit präsentieren muss.

Es gibt fast keine deutschsprachigen Autor:innen, die sich in den 1980er
Jahren offen zur Postmoderne bekannt haben. Eine Ausnahme stellt – mit Ein-
schränkungen – Hanns-Josef Ortheil dar. Sein am 17. April 1987 in der Zeit ver-
öffentlichter Artikel (Ortheil 1987) offenbart seinen Manifestcharakter schon im
Titel: Das Lesen – ein Spiel. Postmoderne Literatur? Die Literatur der Zukunft!.
Ortheil (1990, 116) beklagt einige Jahre später zwar, dass dieser Titel nicht mit ihm
abgesprochen gewesen und auch missverständlich sei. In der Analyse zeigt sich
jedoch, dass der hiermit angeschlagene Ton durchaus seine Berechtigung hat.

Ortheil beginnt seinen Text, indem er zunächst den Schreibanlass für seinen
Artikel erläutert, der in der Diskrepanz zwischen der inflationären Rede über ‚die‘
Postmoderne und einer nur geringen theoretischen Festlegung, was mit der Be-
griffsverwendung jeweils gemeint sei, bestehen würde. Sogleich geht er über zu
einer eigenen Definition:

Also: Die postmoderne Literatur ist die Literatur des kybernetischen Zeitalters. Sie verab-
schiedet nicht die ästhetischen Projekte der Moderne, sondern verfügt über diese als Mo-
delle, die in Spiele höherer Ordnungen überführt werden können. Dabei treten an die Stelle
vom Autor oder Erzähler ausgewiesener Weltbilder Strukturen, die dem Leser die entschei-
dende Arbeit zumuten. Der Leser wird zum intellektuellen Komplizen des Autors, das zen-
trale Medium der Komplizenschaft ist der Roman, als Vergewisserung über die noch mög-
lichen Spielarten, der Welt zu begegnen. (Ortheil 1987)

Für Ortheil besteht das Markenzeichen postmoderner Literatur also vor allem in
dem Spiel mit Traditionsbeständen (aus der klassischen Moderne), das jedoch die
gegebenen Modelle gerade nicht verflachen, sondern zu einer gesteigerten
Komplexität führen soll. Damit verbindet sich – in Analogie zu Lyotards (1993
[1979], 13– 15) Absage an die ‚großen Erzählungen‘ – die Forderung, Literatur
nicht mehr als Möglichkeit der Vermittlung vorgefertigter „Weltbilder“ zu be-
greifen, sondern mit einer ‚offenen‘ Textstruktur die Leserin bzw. den Leser zu

Akte der Epochenbildung 337



einer eigenen Sinnproduktion zu ermutigen (vgl. Ortheil 1987). Auch wenn Ortheil
(wie Eco) darauf hinweist, dass die postmoderne Literatur keinen Bruch mit der
Tradition der Moderne darstellt, lässt sich bereits der oben zitierten Textstelle eine
gewisse Forciertheit, ein apodiktischer Ton nicht absprechen. Diese Forciertheit
äußert sich auch darin, dass die postmoderne Literatur als die dem vorherr-
schenden „kybernetischen“ Zeitalter einzig gemäße Literatur vorgestellt wird.

Im weiteren Verlauf folgt der Text zwar über weite Strecken einem Duktus
neutraler Beschreibung. Gerade der Schlussteil zeigt dann jedoch wieder auf si-
gnifikante Weise alle Merkmale eines Aktes der Epochenbildung:

Mit erheblicher Verzögerung sind also postmoderne Spielarten auch in die deutschsprachige
Literatur eingedrungen. Ihr Anteil wird – das kann man ohne Hemmungen sagen – immer
größer werden. Die postmoderne Literatur ist dort, wo sie sich auf das Niveau der bereits
international gewordenen Mittel einläßt, ohne Zweifel die Literatur der Zukunft. Sie wird
jene entscheidenden Maßstäbe setzen, denen man später einmal die Kriterien des neuen
Stils (des Stils unseres Zeitalters) wird ablesen können. Das zeichnet sich schon ab. Doch in
unserem literarischen Leben wird noch immer vom Ein- und Hausgemachten geredet. Ich
denke, lange kann dieser Appetit nicht mehr anhalten. Es gibt Besseres. (Ortheil 1987)

Auffällig ist insbesondere die doppelte zeitliche Perspektive: die Abgrenzung
gegenüber dem orthodoxen „Ein- und Hausgemachten“ sowie der Verweis auf die
nahe Zukunft. Damit einher geht die ebenfalls typische Evokation einer Schwel-
lensituation – der Durchbruch der Postmoderne zeichne sich schon (bzw. erst) ab
– und das Merkmal forcierter Innovation – der neue Stil werde „ohne Zweifel“ in
der Zukunft „Maßstäbe setzen“. Nicht zuletzt bewegt sich Ortheils programma-
tischer Text auch rhetorisch eindeutig in Richtung eines performativen Sprech-
aktes (als Verdiktiv, Kommissiv und/oder als Deklaration einer Zeitenwende).

Mit Blick auf die Argumentationsmuster forcierter Innovation überrascht es
des Weiteren nicht, dass ein wichtiger Bestandteil von Ortheils Artikel die Ent-
wicklung bzw. Bestätigung einer eigenen literarischen Bezugsreihe darstellt:
‚Ahnherren‘ postmoderner Literatur sind Ortheil zufolge vor allem in den USAund
im lateinamerikanischen Raum zu suchen. Zudem bezieht er sich in theoretischer
Hinsicht u. a. auf Umberto Ecos schon besprochene Nachschrift zum „Namen der
Rose“. Als Vorreiter im deutschsprachigen Raum hebt er die Arbeiten von Rolf
Dieter Brinkmann und Peter Handke Ende der 1960er und Anfang der 1970er Jahre
hervor (Ortheil 1987). Diese Reihe versucht Ortheil auch für die jüngere deutsche
Literatur fortzusetzen; diese sei zwar erst verspätet ‚postmodern‘ geworden, doch
würde auch sie mittlerweile über „drei Meisterwerke postmoderner Haltung“
(Ortheil 1987) verfügen:Wolfgang Hildesheimers Marbot sowie die heute weniger
bekannten Romane Bei den Bieresch von Klaus Hoffer und Commedia von Gerold
Späth.

338 Nikolas Buck



Sowohl Ecos Nachschrift als auch Ortheils Zeit-Artikel haben unmittelbare
Gegenreaktionen zur Folge (Zimmer 1984; Baumgart 1987; Kurzke 1987), die den
häretischen Akten den (mehr oder weniger offen) postulierten Neuheitswert ab-
sprechen, indem sie – so eine typisch orthodoxe Strategie – die hierin vertretenen
Standpunkte polemisch oder in einer Art „Überparteilichkeitsrhetorik“ (Bourdieu
1990, 108) zu Allgemeinplätzen herabstufen, die seit jeher bekannt, zumindest
wenig distinktiv seien. Diese Invektiven führen freilich keineswegs zum Abbruch
der Diskussion, sondern befeuern diese eher noch – und bestätigen damit indirekt
den häretischen Bruch (vgl. Bourdieu 2001, 357).

Bemerkenswert ist diesbezüglich wiederum die von Ortheil geäußerte Kritik
am Verhalten der Wissenschaft, für die die Postmoderne ein „Angstgespenst[]“ sei
und die infolgedessen mit „Verhinderungs-Strategien“ hantiere (Ortheil 1987) –
bemerkenswert deswegen, weil es gerade die Wissenschaft ist, die erstaunlich
früh den Begriff der Postmoderne aufgreift und versucht, diesen neutral-affir-
mativ auf literarische Gegenwartsphänomene anzuwenden (vgl. Buck 2021, 268–
271). Dies zeigt auch ein Blick auf einen weiteren Akt postmoderner Epochenbil-
dung: auf Wolfgang Welschs im Jahr 1987 erstveröffentlichtes Werk Unsere post-
moderne Moderne. Die Klassifizierung von Welschs Studie als Akt der Epochen-
bildung mag auf den ersten Blick überraschen, da sie nach wie vor als
Standardwerk im Bereich der Postmoderne-Forschung gilt. Imwissenschaftlichen
Feld sind freilich Wertmaßstäbe wie Objektivität, Differenziertheit oder auch
Überprüfbarkeit als dominant anzusehen –Maßstäbe, die der Rhetorik von Akten
der Epochenbildung eigentlich zuwiderlaufen. Doch weist das Werk, wie im Fol-
genden gezeigt werden soll, tatsächlich wesentliche Merkmale ebensolcher Akte
auf.

Dies wird schon in seiner Einleitung deutlich, in der Welsch zunächst be-
rechtigte Kritik übt an dem diffusen Postmoderne-Begriff,wie er sich vor allem im
zeitgenössischen Feuilletondiskurs ungebremst verbreitet habe, um sogleich je-
doch in einer ganzen Reihe von als konstative Äußerungen getarnten performa-
tiven Setzungen eine eigene vermeintlich korrekte Definition nachzuliefern.

Ihm gegenüber gilt es dem präzisen Postmodernismus Raum zu schaffen. Dieser ist der
veritable und effiziente Postmodernismus. Er frönt nicht dem Rummel des Potpourri und
folgt nicht einer läppisch-beliebigen Verwirrungslizenz, sondern tritt für wirkliche Pluralität
ein und wahrt und entwickelt diese, indem er einem Unterscheidungsgebot folgt. Statt die
Vielheit durch Mischmasch zu vergleichgültigen, potenziert er sie durch Zuschärfung. Statt
den Differenzen in freier Turbulenz ihren Stachel zu nehmen, bringt er ihren Widerstreit zur
Geltung. Statt naiver oder zynischer Kompensation betreibt er einschneidende und effektive
Kritik. Es ist an der Zeit, diesen anderen Postmodernismus theoretisch wie praktisch zur
Geltung zur bringen. (Welsch 2008 [1987], 3)

Akte der Epochenbildung 339



Zwar betont Welsch in diesem Zusammenhang, dass sich der Ausdruck ‚Post-
moderne‘ mit der Andeutung eines Epochenanspruchs übernehme und dass die
Postmoderne keine Anti-Moderne sei, sondern vielmehr die bereits in der Mo-
derne angelegte Versprechung radikaler Pluralität einlöse – womit sie sich auch
von der modernistischen Ideologie der Potenzierung, der Innovation, der Über-
holung und Überwindung verabschiede (vgl.Welsch 2008, 1, 6–7). Doch wie Eco
und Ortheil bedient sich letztlich auch Welsch einer erkennbaren Rhetorik des
Bruchs. Die typische Doppelstruktur postmoderner Programmatik, die in der
Ablehnung des modernen Überbietungsgestus bei gleichzeitiger Proklamation
des Neuen besteht, manifestiert sich auch im folgenden Zitat, das zugleich noch
einmal die starke politisch-normative Ausrichtung von Welschs Ansatz verdeut-
licht:

Die Postmoderne ist diejenige geschichtliche Phase, in der radikale Pluralität als Grund-
verfassung der Gesellschaften real und anerkannt wird und in der daher plurale Sinn- und
Aktionsmuster vordringlich, ja dominant und obligat werden. Diese Pluralisierung wäre, als
bloßer Auflösungsvorgang gedeutet, gründlich verkannt. Sie stellt eine zuinnerst positive
Vision dar. Sie ist von wirklicher Demokratie untrennbar. (Welsch 2008, 5)

Trotz des Bemühens, die Postmoderne lediglich als radikale Fortsetzung der
Moderne darzustellen, betont Welsch also forciert das Utopisch-Neuartige der
Postmoderne. So schleicht sich letztlich dann doch die typische Gedankenfigur
der epochalen Schwelle in die Argumentation ein, die Welsch – als ‚modernis-
tisch‘ gebrandmarkt – eigentlich überwinden wollte:

Der Ausdruck [Postmoderne; N.B.] ist sinnvoll nur als Indiz. Er verweist auf eine Bestim-
mungskrise, wo eine alte Signatur nicht mehr greift, eine neue aber noch nicht eindeutig in
Sicht ist. Man spürt, daß die überkommenen Strategien nicht mehr gemäß sind und daß es
von ihnen abzurücken gilt. Dazu will der Terminus anhalten. Er hat Signalfunktion. (Welsch
2008, 319)

Neben der doppelten zeitlichen Struktur, dem gleichzeitigen Blick in Vergan-
genheit und Zukunft, weist Welschs Arbeit auch zwei weitere signifikante Merk-
male von Akten der Epochenbildung auf: Zum einen zeichnet sich auch bei ihm
die Tendenz ab, die (eigene) philosophische Strömung zu einer überzeitlichen
Struktur zu verabsolutieren. Man dürfe, so Welsch, in der Postmoderne kein
kurzlebiges Modephänomen sehen. Der Postmodernismus habe tiefere Wurzeln
und eine längere Herkunft – als Ahnherren nennt Welsch Pascal, Kant und
Wittgenstein – und sie arbeite an gravierenderen Problemen als an denen des
Tages. (Welsch 2008, 3–4) Daran anschließend versucht Welsch zum anderen,
das postmoderne Denken mit dem allgemeinen Geschichtsverlauf zu synchroni-

340 Nikolas Buck



sieren, wodurch es als die einzig adäquate Antwort auf die neuartigen Anforde-
rungen der Welt erscheint:

Zudem muß man sich insgesamt darüber im klaren sein, daß Postmoderne und Postmo-
dernismus keineswegs eine Erfindung von Kunsttheoretikern, Künstlern und Philosophen
sind. Vielmehr sind unsere Realität und Lebenswelt „postmodern“ geworden. Im Zeitalter
des Flugverkehrs und der Telekommunikation wurde Heterogenes so abstandslos, daß es
allenthalben aufeinandertrifft und die Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen zur neuen Natur
wurde. Real ist eine Gesamtsituation der Simultaneität und Interpenetration differenter
Konzepte und Ansprüche entstanden. Auf deren Grundforderungen und Probleme sucht der
postmoderne Pluralismus zu antworten. Er erfindet diese Situation nicht, sondern reflektiert
sie. Er schaut nicht weg, sondern sucht sich der Zeit und ihren Herausforderungen zu stellen.
(Welsch 2008, 4)

Die Textbeispiele dürften hinreichend gezeigt haben, dass Welschs Unsere post-
moderne Moderne trotz gegenteiliger Bekundungen durchaus als Akt postmo-
derner Epochenbildung charakterisiert werden kann. Zu einem ganz ähnlichen
Schluss gelangt auch Ralf Grüttemeier, der anhand von Donna Haraways A cyborg
manifesto und eben Wolfgang Welschs Unsere postmoderne Moderne (1987) de-
monstriert, dass die Behauptung, es könne keine postmodernen Manifeste be-
ziehungsweise keine Manifeste in postmodernen Zeiten geben, so nicht haltbar
sei: „Was sich auf den ersten Blick als Ergebnis von Deskription und wissen-
schaftlicher Analyse bei Welsch darstellt – Hybridbildungen als Strukturmerkmal
der Postmoderne – erweist sich bei genauerem Hinsehen als poetologische Norm,
die auch Welsch selber vertritt“ (Grüttemeier 1998, 377). Im Vorwort zur 3. Auflage
seines Werks aus dem Jahr 1990 reflektiert Welsch übrigens selbst über die Ur-
sachen für den forcierten Ton. Er erklärt ihn sich im Nachhinein mit seiner da-
maligen Randstellung im Wissenschaftsbetrieb, die ihn, da er in dieser Situation
in geringerem Maße auf die Normen wissenschaftlichen Schreibens achten
musste, in gewisser Weise zum Häretiker werden ließ:

Der besondere Ton hängt wohl damit zusammen, daß ich mir mit diesem Buch nicht nur
etwas von der Seele geschrieben, sondern (man verzeihe die pathetische Formulierung) auch
eine andere Seele erschrieben habe. Nachdem ich im Anschluß an die Habilitation von
deutschen Wissenschaftsinstitutionen keinerlei Unterstützung hatte erhalten können und
die statt dessen offerierte Chance der Arbeitslosigkeit zur Genüge gekostet hatte, war ich
nach Wien gegangen,wo das Buch entstanden ist.Vielleicht schrieb ich aus dieser Situation
heraus freier und riskanter. (Welsch 2008 [1991], XVI)

Akte der Epochenbildung 341



4 Conclusio

Die meisten der heute gebräuchlichen Epochenkonstruktionen haben ihren be-
grifflichen Ursprung im häretischen Diskurs des literarischen Felds, in dem sie
einstmals als Distinktionszeichen im steten feldinternen Kampf um Deutungs-
macht fungierten. Solche stark ideologisch aufgeladenen Zäsursetzungen erfah-
ren im wissenschaftlichen Diskurs zwar ex post eine gewisse Form der Objekti-
vierung bzw. Relativierung, können von ihrem Entstehungskontext aber nicht
vollkommen entkoppelt werden.

In Bezug auf diesen Kontext kommt strategischen häretischen Handlungs-
formen, die man als Akte der Epochenbildung bezeichnen kann, eine exponierte
Stellung zu. Diese dienen nicht nur der poetologischen Selbstversicherung bzw.
der literarischen Gruppenbildung, sondern provozieren auf besondereWeise auch
orthodoxe Gegenreaktionen, die – entgegen ihrer Absicht – schon allein durch die
Zuteilung von Aufmerksamkeit die Legitimität des häretischen Einwurfs zusätz-
lich stärken. Zwar geht Bourdieu in seinen Regeln der Kunst ausführlich auf die für
die ständige Reproduktion des literarischen Felds konstitutiven Auseinanderset-
zungen zwischen Etablierten und Neulingen ein; das in diesem Kontext zu be-
obachtende Phänomen performativer Sprechhandlungen findet jedoch kaum
Beachtung. Umgekehrt nehmen in seinen Arbeiten zur Sprache, die auf dem
Konzept der Performativität beruhen, die Besonderheiten des literarischen Felds
keine exponierte Stellung ein. Dabei ergibt sich gerade in der Verknüpfung von
Bourdieus sprach- und literatursoziologischen Schriften eine fruchtbare Per-
spektive auf die Bedingungen und Funktionsweise von Akten der Epochenbildung
im Rahmen der Einführung und Konsolidierung literarhistorischer Zäsursetzun-
gen.

Als allgemeine Merkmale von Akten der Epochenbildung, wie sie erstaunli-
cherweise in allen Prozessen der Epochenbildung seit dem Ende des achtzehnten
Jahrhunderts – und nicht nur in der hier im ersten Teil fokussierten Begründung
einer deutschen Nachkriegsliteratur – auffindbar sind, können identifiziert wer-
den: erstens die Evokation einer kulturellen Schwellensituation, mit dem das In-
die-Vergangenheit-Verweisen dominierender bzw. konkurrierender literarischer
Paradigmen bei gleichzeitigem Anspruch auf Antizipation einer positiv besetzten
Zukunft verbunden ist, zweitens eine sich in bestimmten Argumentationsstrate-
gien manifestierende Forciertheit im Ton, drittens die Verwendung einer distink-
ten Begrifflichkeit, viertens die behauptete Repräsentation einer Gruppe oder
Generation sowie fünftens verschiedene mit dem performativen Charakter der
Äußerungen zusammenhängende sprachliche Auffälligkeiten (z. B. im Modal-
verbgebrauch). Aus diesem Katalog ergibt sich ein spezifisches rhetorisches und

342 Nikolas Buck



inhaltliches Profil von Akten der Epochenbildung, das relativ unabhängig von
ihrer medialen Erscheinungsform, die sich keineswegs nur auf das offen aktio-
nistische literarische Manifest beschränkt, und ihren konkreten poetologischen
Implikationen nachweisbar ist.

Die im zweiten Teil des vorliegenden Beitrags fokussierte Genese der Post-
moderne unterscheidet sich von den meisten anderen Ex-nunc-Epochenkon-
struktionen zwar dadurch, dass ein leitender häretischer Diskurs nur bedingt
erkennbar ist, die Bezeichnung im deutschsprachigen Raum vielmehr von Beginn
an überwiegend als kritisch-distanzierte Fremdzuschreibung gebraucht wird.
Doch tut dies zum einen ihrer rasch zunehmenden feldübergreifenden Verwen-
dung als Epochenbegriff keinen Abbruch; zum anderen sind es gerade solche als
Akte der Epochenbildung zu klassifizierende Artikel und Schriften von Umberto
Eco, Hanns-Josef Ortheil und Wolfgang Welsch, die innerhalb der auf eine Kon-
solidierung der Epochenkonstruktion ‚Postmoderne‘ zulaufenden Debatte be-
sondere – wenn auch häufig kritische – öffentliche Aufmerksamkeit erregen.
Gerade diese – überdies im Widerspruch zum zeitgenössischen Geschichtsbild
stehende – Kontinuität zu früheren Epochenbildungsprozessen stärkt die An-
nahme, dass Akte der Epochenbildung als ritualisierte Handlungsformen gelten
können, auf die Akteure im mehr oder weniger bewussten Wissen um das sich im
Laufe der Jahrhunderte verfestigte ‚Regelwerk‘ des literarischen Feldes bevorzugt
zurückgreifen, um die eigene Sichtbarkeit im Feld zu erhöhen. Auch im ver-
meintlich unideologischen ‚postmodernen Zeitalter‘ garantiert also die apodik-
tische Rhetorik von Akten der Epochenbildung ein hohes Maß an öffentlicher
Aufmerksamkeit – dies im Übrigen auch noch mit größerem zeitlichen Abstand
bzw. nach Rezeptionspausen, wie das im Laufe der 1980er Jahre neu entfachte
Interesse an den programmatischen Verlautbarungen im Kontext der Fiedler-
Debatte offenbart.

Letztlich kann zwar nicht davon gesprochen werden, dass die genannten
Akteure den zeitgenössischen Diskurs über eine mögliche postmoderne Epo-
chenzäsur insgesamt bestimmt hätten – dafür sind an der Debatte seit ihrem er-
neuten Aufflammen im deutschsprachigen Raum Ende der 1970er Jahre zu viele
unterschiedliche Stimmen aus zudem divergierenden kulturellen Kontexten be-
teiligt. Ihre programmatischen Akte der Epochenbildung fungieren jedoch
durchaus als Katalysatoren, durch die die frühzeitig von Diffusion geprägte De-
batte zusätzlich intensiviert wird. So kommt es zu einer Vielzahl von Bezugnah-
men auf Eco, Ortheil und Welsch sowie auf die hier nur am Rande behandelten
Fiedler und Lyotard, wodurch sich langsam eine eigene Reihe kanonischer post-
moderner Theoretiker etabliert, auf die von den (wenigen) Befürwortern, von
Kritikern wie auch von (vermeintlich) neutralen Beobachtern zum Zwecke der
Komplexitätsreduktion zurückgegriffen wird. Freilich handelt es sich um eine

Akte der Epochenbildung 343



Reihe, die angesichts des Fehlens einer genuinen Trägergruppe des Begriffs bis
heute von unklaren Zuordnungen und einer deutlichen Unschärfe an den Rän-
dern geprägt ist.

Literaturverzeichnis

Andersch, Alfred. „Deutsche Literatur in der Entscheidung: Ein Beitrag zur Analyse der
literarischen Situation“ [1947]. Gesammelte Werke in zehn Bänden. Bd. 8: Essayistische
Schriften I. Zürich: Diogenes, 2004. 187–218.

Arnold, Heinz-Ludwig. Die Gruppe 47: Ein kritischer Grundriß. 3., gründlich überarbeitete
Auflage. München: Edition Text + Kritik, 2004.

Bachmann-Medick, Doris. Cultural Turns: Neuorientierungen in den Kulturwissenschaften.
Reinbek bei Hamburg: Rowohlt, 2006.

Barner, Wilfried. „Über das Negieren von Tradition: Zur Typologie literaturprogrammatischer
Epochenwenden in Deutschland“. Epochenschwelle und Epochenbewusstsein. Hg.
Reinhart Herzog und Reinhart Koselleck. München: Fink, 1987a. 3–51.

Barner, Wilfried. „Zum Problem der Epochenillusion“. Epochenschwelle und
Epochenbewusstsein. Hg. Reinhart Herzog und Reinhart Koselleck. München: Fink, 1987b.
517–529.

Baumgart, Reinhard. „Postmoderne – Fröhliche Wissenschaft? Über eine lange verschleppte,
leergedroschene Frage“. Die Zeit, 16. Oktober 1987.

Böttiger, Helmut. Die Gruppe 47: Als die deutsche Literatur Geschichte schrieb. München:
Deutsche Verlags-Anstalt, 2012.

Bourdieu, Pierre. Die Regeln der Kunst: Genese und Struktur des literarischen Feldes. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 2001.

Bourdieu, Pierre. „Der Fetisch Sprache“ [1975]. Sprache: Schriften zur Kultursoziologie I. Hg.
Franz Schultheis und Stephan Egger. Berlin: Suhrkamp, 2017a. 7–72.

Bourdieu, Pierre. „Zur Ökonomie des sprachlichen Tauschs (1982)“. Sprache: Schriften zur
Kultursoziologie I. Hg. Franz Schultheis und Stephan Egger. Berlin: Suhrkamp, 2017b.
107–178.

Bourdieu, Pierre. Was heißt Sprechen? Wien: Braumüller, 1990.
Boyken, Thomas, und Nikolas Immer. Nachkriegslyrik: Poesie und Poetik zwischen 1945 und

1960. Stuttgart: utb, 2020.
Buck, Nikolas. Geschichte schreiben: Ein Modell zum Prozess literarhistorischer

Epochenbildung. Baden-Baden: Ergon, 2021.
Buck, Nikolas. „Die Proklamation des Relevanten Realismus als (versuchter) Akt der

Epochenbildung“. Leider nein! Die Absage als kulturelle Praxis. Hg. David-Christopher
Assmann, Kevin Kempke und Nicola Menzel. Bielefeld: Transcript, 2020. 125–144.

Eco, Umberto. Nachschrift zum „Namen der Rose“. München: Hanser, 1984.
Esselborn, Karl. „Neubeginn als Programm“. Hansers Sozialgeschichte der Literatur vom

16. Jahrhundert bis zur Gegenwart. Bd. 10: Literatur in der Bundesrepublik Deutschland
bis 1967. Hg. Ludwig Fischer. München und Wien: Carl Hanser Verlag, 1986. 230–243.

Gomringer, Eugen. „konkrete dichtung“ [1956]. konkrete poesie: deutschsprachige autoren.
Hg. Eugen Gomringer. Stuttgart: Reclam, 2001a. 161–162.

344 Nikolas Buck



Gomringer, Eugen. „vom vers zur konstellation“ [1954]. konkrete poesie: deutschsprachige
autoren. Hg. Eugen Gomringer. Stuttgart: Reclam, 2001b. 155–160.

Grüttemeier, Ralf. „Das Manifest ist tot – es lebe das Manifest! Über die poetologische
Dimension der Debatte um postmoderne Manifeste“. Manifeste: Intentionalität. Hg.
Hubert van den Berg. Amsterdam: Rodopi, 1998. 367–383.

Gumbrecht, Hans Ulrich. „Posthistoire Now“. Epochenschwellen und Epochenstrukturen im
Diskurs der Literatur- und Sprachhistorie. Hg. Hans Ulrich Gumbrecht und Ursula
Link-Heer. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1985. 34–50.

Heißenbüttel, Helmut. „Definitionen: Konkrete Poesie“. Deutsche Zeitung, 13./14.05.1961: 20.
Irsigler, Ingo. „‚Gegen die Zeit‘ – Peter Rühmkorf und der Expressionismus im Kontext des

literarischen Feldes der frühen 1950er Jahre“. ‚Wo ich gelernt habe‘: Peter Rühmkorf und
die Tradition. Hg. Susanne Fischer, Hans-Edwin Friedrich und Stephan Opitz. Göttingen:
Wallstein, 2021. 42–59.

Kauffmann, Kai. „Polemische Angriffe im literarischen Feld: Literatursatiren der Stürmer und
Dränger (Goethe, Merck, Lenz)“. Sturm und Drang: Epoche – Autoren – Werke. Hg. Kai
Kauffmann und Matthias Buschmeier. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft,
2013. 29–48.

Kiesel, Helmuth. „Die Restaurationsthese als Problem für die Literaturgeschichtsschreibung“.
Zwei Wendezeiten: Blicke auf die deutsche Literatur 1945 und 1989. Hg. Walter Erhart und
Dirk Niefanger. Tübingen: Niemeyer, 1997. 13–45.

Kindt, Tom. „Epoche machen! Zur Verteidigung eines umstrittenen Begriffs der
Literaturgeschichte“. Aufklärung und Romantik: Epochenschnittstellen. Hg. Daniel Fulda,
Sandra Kerschbaumer und Stefan Matuschek. München: Fink, 2015. 11–22.

Kölbel, Martin. „Eine ‚Art literarischer Widerstandsbewegung‘. Entstehung und Ästhetik einer
inoffiziellen Literaturzeitschrift“. Zwischen den Kriegen – Blätter gegen die Zeit: Eine
Zeitschrift von Werner Riegel und Peter Rühmkorf. Hg. Martin Kölbel. Göttingen: Wallstein,
2019. 565–582.

Kurzke, Hermann. „Der Nihilismus ist fröhlich geworden“. Frankfurter Allgemeine Zeitung,
23.05. 1987.

Lampart, Fabian. Nachkriegsmoderne: Transformationen der deutschsprachigen Lyrik
1945–1960. Berlin und Boston: De Gruyter, 2013.

Lyotard, Jean-François. Das postmoderne Wissen: Ein Bericht. Hg. Peter Engelmann. 2. Auflage.
Wien: Passagen-Verlag, 1993.

Mix, York-Gothart. „Wahre Dichtung und Ware Literatur: Lyrik, Lohn, Kunstreligion und
Konkurrenz auf dem literarischen Markt 1760–1810“. Text und Feld: Bourdieu in der
literaturwissenschaftlichen Praxis. Hg. Markus Joch und Norbert Christian Wolf. Tübingen:
Niemeyer, 2005. 109–136.

Ortheil, Hanns-Josef. „Das Lesen – ein Spiel. Postmoderne Literatur? Die Literatur der
Zukunft!“. Die Zeit, 17.04. 1987.

Ortheil, Hanns-Josef. „Postmoderne in der deutschen Literatur“. Schauprozesse: Beiträge zur
Kultur der 80er Jahre. München: Piper, 1990. 116–128.

Riegel, Werner. „Das Recht auf Häresie“. Zwischen den Kriegen – Blätter gegen die Zeit: Eine
Zeitschrift von Werner Riegel und Peter Rühmkorf. Hg. Martin Kölbel. Göttingen: Wallstein,
2019a [1953]. 134–136.

Akte der Epochenbildung 345



Riegel, Werner. „Vorwort zum Finismus“. Zwischen den Kriegen – Blätter gegen die Zeit: Eine
Zeitschrift von Werner Riegel und Peter Rühmkorf. Hg. Martin Kölbel. Göttingen: Wallstein,
2019b [1953]. 168–170.

Riegel, Werner. „Die heiße Lyrik“. Zwischen den Kriegen – Blätter gegen die Zeit: Eine
Zeitschrift von Werner Riegel und Peter Rühmkorf. Hg. Martin Kölbel. Göttingen: Wallstein,
2019c [1954]. 236–238.

Rühmkorf, Peter. „Finismus“. Zwischen den Kriegen – Blätter gegen die Zeit: Eine Zeitschrift
von Werner Riegel und Peter Rühmkorf. Hg. Martin Kölbel. Göttingen: Wallstein, 2019a
[1954]. 328–330.

Rühmkorf, Peter. „Finismus: Absteckung der poetischen Möglichkeiten 1954“. Zwischen den
Kriegen – Blätter gegen die Zeit: Eine Zeitschrift von Werner Riegel und Peter Rühmkorf.
Hg. Martin Kölbel. Göttingen: Wallstein, 2019b [1954]. 347–352.

Steinwachs, Burkhart. „Was leisten (literarische) Epochenbegriffe? Forderungen und
Folgerungen“. Epochenschwellen und Epochenstrukturen im Diskurs der Literatur- und
Sprachhistorie. Hg. Hans Ulrich Gumbrecht und Ursula Link-Heer. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1985. 312–323.

Stockinger, Claudia. „Die Konstruktion von Alterität: Zur Selbstorganisation von Epochen am
Beispiel Lessings“. Akten des X. Internationalen Germanistenkongresses Wien 2000. Hg.
Peter Wiesinger. Bd. 6. Bern u. a.: Lang, 2002. 39–45.

Stockinger, Claudia. „Zur Literaturgeschichte Peter Rühmkorfs“. ‚Lass leuchten!‘: Peter
Rühmkorf zwischen Aufklärung, Romantik und Volksvermögen. Hg. Jan Bürger und
Stephan Opitz. Göttingen: Wallstein, 2010. 151–173.

Tommek, Heribert. „Trennung der Räume und Kompetenzen: Der Glaube an die
Gelehrtenrepublik: Klopstock, Goethe, Lenz (1774–1776)“. Text und Feld: Bourdieu in der
literaturwissenschaftlichen Praxis. Hg. Markus Joch und Norbert Christian Wolf. Tübingen:
Niemeyer, 2005. 89–108.

Wagner, Birgit. „Auslöschen, vernichten, gründen, schaffen: zu den performativen Funktionen
der Manifeste“. ‚Die ganze Welt ist eine Manifestation‘: Die europäische Avantgarde und
ihre Manifeste. Hg. Wolfgang Asholt und Walter Fähnders. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 1997. 39–57.

Wehdeking, Volker. „Literarische Programme der frühen Nachkriegszeit“. Sprache und Literatur
in Wissenschaft und Unterricht 21.2 (1990): 2–15.

Welsch, Wolfgang. Unsere postmoderne Moderne. 7. Auflage. Berlin: Akademie Verlag, 2008.
Wolf, Norbert Christian. Streitbare Ästhetik: Goethes kunst- und literaturtheoretische Schriften

1771–1789. Tübingen: Niemeyer, 2001.
Williams, Rhys W. „Deutsche Literatur in der Entscheidung: Alfred Andersch und die Anfänge

der Gruppe 47“. Die Gruppe 47 in der Geschichte der Bundesrepublik. Hg. Justus Fetscher,
Eberhard Lämmert und Jürgen Schutte. Würzburg: Königshausen & Neumann, 1991.
23–43.

Zapf, Hubert. „Postmoderne Literaturtheorie“. Theorien der Literatur: Grundlagen und
Perspektiven, Bd. 2. Hg. Hans Vilmar Geppert und Hubert Zapf. Tübingen und Basel:
Francke, 2005. 205–223.

Zimmer, Dieter E. „Ein Erfolg wird erklärt“. Die Zeit, 08.06.1984.

346 Nikolas Buck


