
Jill Thielsen

Brettl-Kunst auf Theaterbühnen? –
Feldtheoretische Überlegungen zum
heteronomen Pol am Beispiel des Akteurs
Karl Valentin (1882–1948)

1 Einleitendes

Wirft man vor dem Hintergrund der maßgeblichen Dichotomien der Feldtheorie
Pierre Bourdieus einen Blick auf den Akteur Karl Valentin (Valentin Ludwig Fey,
1882– 1948), scheint die Zuordnung zu einem der Pole, die das Feld mit der ihnen
entsprechenden ‚ökonomischen‘ Logik strukturieren, klar: Valentin beginnt seine
Karriere in den 1890er Jahren als Vereins- und Salonhumorist, tritt als Volkssänger
und „Instrumental-Karikatur-Komiker“ (Münz 1982, 319) auf und wird schließlich
zum – laut Verlagswerbung – „unbestrittene[n] Meister des Blödsinns“ (Peritext
zu Valentin 1938, n. p.) im deutschsprachigen Raum.¹ Der ehemalige Schreiner-
lehrling, der als Komiker die Wirtshaus- und Singspielhallenbühnen bespielt, mit
Vortragsrechten für seine Texte handelt und in seiner Hochzeit zwischen den
Weltkriegen zusammen mit seiner Bühnenpartnerin Liesl Karlstadt (Elisabeth
Wellano, 1892–1960) auch entsprechenden ökonomischen Erfolg hat, ist am äu-
ßersten heteronomen Pol im Unterhaltungssektor des literarischen Feldes anzu-
siedeln. Zugleich erfährt der „Blödsinn[s]könig“ (Münz 1982, 319) aber – insbe-
sondere im Zuge seiner Berliner Gastspiele in den 1920er Jahren – eine
Vereinnahmung durch Akteure des autonomen Pols, die entgegen der geltenden
Gewerbeordnung und den Rezensenten Berliner Tageszeitungen seine Auftritte in
etablierten Theaterhäusern zu legitimieren versuchen.

Doch nicht nur dieser sich andeutende Übertritt eines Akteurs jenes Teilbe-
reichs des literarischen Feldes, der sich in der Logik Bourdieus als „Subfeld der
Massenproduktion […] symbolisch ausgeschlossen und diskreditiert findet“
(Bourdieu 2016, 344 [Hervorhebung des Originals getilgt, J. T.]), „ins hochkultu-
relle Umfeld“ (Dimpfl 2007, 152) irritiert die idealtypischen Oppositionen der
Feldtheorie. Bereits in einigen seiner frühen Couplets etabliert Valentin Sprech-
instanzen, die sich einerseits von ihrer Rolle als „aufs Podium springender – um

 Der Beitrag greift Überlegungen auf, welche die Verfasserin in ihrer Dissertationsschrift weiter
ausführt (vgl. Thielsen 2022, Kap. VI).

OpenAccess. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International
Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110761122-011



Applaus ringender, / Immer probierender, zu Hause studierender, […] Künstler
sein wollender, […] artistischer Handwerksbursch“ (Anderl Welsch zit. n. von
Goessel 1982, 30) distanzieren und die andererseits eine rezeptionsseitig virulente
Inkompetenz in ästhetischen Dingen schelten. Immer wieder unterlaufen die von
Valentin entworfenen Sprechinstanzen und Figuren explizit die rezeptionsseiti-
gen Erwartungen, stören in den selbstreflexiven Texten die geplante Darbietung
und verweisen durch ihr Scheitern auf konstitutive Mechanismen des Unterhal-
tungsbetriebs. Einige Szenen und ihre mediale Umsetzung als Film wiederum
verhandeln Künstlersubjekte, die als ‚unterhaltende Dienstleister‘ massiven so-
zio-ökonomischen Zwängen unterworfen sind (vgl. exemplarischMusik zu Zweien
und Ein verhängnisvolles Geigensolo), sodass sich der Unterhaltungssektor mit
Valentin einen Akteur leistet, der mit einem nicht geringen Teil seinesŒuvres ein
selbstreflexiv-kritisches Moment etabliert und nicht nur Positionen am hetero-
nomen Pol unterscheidet, sondern auch kommentiert.

Die Anschlussfähigkeit seines Werks für Akteure des ‚anderen‘, autonomen
Pols, die Reflexion des eigenen Feldkontextes auf der Ebene der Symbolsysteme,
die sowohl auf eine funktionale Ausdifferenzierung einzelner Positionen in die-
sem Teilbereich als auch Autonomisierungsmomente umfasst, lassen sichmit den
von Bourdieu angebotenen Basisoppositionen der Feldtheorie nicht trennscharf
erfassen. Insbesondere vor dem Hintergrund der Aushandlung von (Positions‐)
Grenzen innerhalb der selbstreflexiven Texte durch den Wiedereintritt der Un-
terscheidung in das Unterschiedene (vgl. Luhmann 1998, 45) und aufgrund der
damit zur Disposition stehenden Anschlussfähigkeit ästhetischer Verfahren aus
dem jeweils ‚anderen‘ Feldkontext bietet es sich an, das heuristische Potential
systemtheoretischer Theorieangebote zu beachten, um auch die für die Feld-
theorie konstitutive Akteurszentrierung zu mildern. Diese Kombination erweist
sich sowohl für die Analyse der Symbolsysteme als auch für deren literaturso-
ziologische (Re‐)Interpretation als fruchtbarer Bewertungshorizont, der die Bin-
nendifferenzierungen der Vergnügungskultur der Moderne am Beispiel Karl Va-
lentins zu erhellen vermag.

2 Zwischen den Polen – Potentiale und Grenzen
feldtheoretischer Theorieangebote

Insbesondere mit seinen 1992 veröffentlichten Les règles de l’art liefert Pierre
Bourdieu ein differenztheoretisches und praxeologisch ausgerichtetes Modell, mit
dessen Basisoppositionen eine systematische Beschreibung des Feldes symboli-
scher Güter möglich scheint. Dabei wird der Einzeltext nicht zur autonomen

252 Jill Thielsen



Schöpfung stilisiert, sondern muss als kontextabhängige Positionierung gelten,
sodass die Kategorie des ‚authentischen‘ Werks, die auch „eine Autonomie ge-
genüber gesellschaftlichen Verwertungszusammenhängen unterstellt“ (Jarchow
undWinter 2016, 93), obsolet wird. Im Sinne Bourdieus lässt sich der Kontext, den
das literarische Feld für die Produktions- und Rezeptionsseite gleichermaßen
bildet, als „sozialer Raum objektiver Beziehungen“ (Bourdieu 2020b, 398) fassen,
der als ‚Mikrokosmos gesellschaftlicher Praxisformen‘ (vgl. Schwingel 1997, 119)
durch einen permanenten Kampf um das „Monopol auf Durchsetzung legitimer
Wahrnehmungs- und Bewertungskategorien“ (Bourdieu 2016, 253) determiniert
ist. Nicht nur Autor*innen als Literaturschaffende treten dabei in „Konkurrenz um
kulturelle Legitimierung“ (Bourdieu 2020a, 79), sondern auch weitere Akteure
bzw. Akteursgruppenwie Verlage oder andere Literatur vermittelnde Institutionen
partizipieren an den Auseinandersetzungen und determinieren die (diskursive)
‚Produktion des Kunstwerks‘ (vgl. Bourdieu 2015, 504).

Mit der das Feld strukturierenden Dichotomie eines autonomen und hetero-
nomen Pols und der entsprechend variierenden Dominanz einer der ‚ökonomi-
schen Logiken‘ erweist sich der feldtheoretisch-praxeologische Ansatz für eine
kontextorientierte Literaturwissenschaft (vgl. Brabandt 2012, 290), die den lite-
rarischen Text nicht als immateriellen Zeichenkomplex – ein Widerspruch in sich
– ansieht, als heuristisch fruchtbarer sozialgeschichtlicher Deutungshorizont, da
er werk-, publikations- und aufführungspolitische Aspekte berücksichtigt und
„Kulturprodukte zu den gesellschaftlichen Bedingungen ihrer Produktion in Be-
ziehung […] setzen“ (Bourdieu 2016, 371) kann. Idealtypisch fokussieren jene
Akteure, die sich an der Logik des autonomen Pols orientieren, die Ballung eines
feldspezifischen symbolischen Kapitals bei gleichzeitiger Leugnung rein ökono-
mischer Interessen. ‚Spieler‘ im Kontext des heteronomen Pols wiederum richten
ihr Handeln am materiellen Profit aus, sodass der kommerzielle Erfolg und die
Akkumulation ökonomischen Kapitals als Gütekriterium fungieren, Literatur-
bzw. Kunstproduktion sich also an einer vorgängigen Nachfrage orientiert.

Bourdieus Studien konzentrieren sich dabei vorwiegend auf den Teilbereich
der begrenzten, autonomistischen Produktion und der ihn „als Spezifisches
konstituierenden nichtökonomischen Legitimation“ (Jarchow und Winter 2016,
100). So bleiben allerdings potentielle, dem heteronomen Teil des literarischen
Feldes eigene Konsekrationsinstanzen unbeachtet (vgl. Jarchow und Winter 2016,
100) und auch ein differenzierter Blick auf die unterschiedlichen Kunstpraktiken
der Vergnügungskultur sowie deren Verhältnis zu den beiden Kapitalsorten
(ökonomisch vs. symbolisch) steht aus (kritisch dazu Hecken 2007, 151–161). Am
Beispiel des ‚Volkssängers‘ Karl Valentin lässt sich indes illustrieren, dass seine
selbstreflexiven Texte Differenzierungstendenzen des eigenen Feldkontextes
aufgreifen und auch die unterschiedlichen Funktionen und Grenzen einzelner

Brettl-Kunst auf Theaterbühnen? 253



Positionen betonen, ohne dabei eine Kampfansage zu formulieren. Im Anschluss
an Armin Nassehi bleibt zu konstatieren, dass erstens insbesondere die vertikal-
hierarchisierende Perspektive der Feldtheorie sowie ein Primat der Sozialdi-
mension verschleiern, „dass es in den Feldern womöglich noch andere Bezugs-
probleme geben könnte, als dass die Akteure sich ‚bezwingen‘ wollen“ (Nassehi
2011, 115 [Hervorhebung im Original, J. T.]), und dass sich zweitens eine ‚Univer-
salisierung des Ökonomischen‘ bemerken lässt, die gegensätzlich zum Anspruch
der Theorie weiterhin eine ‚Grundcodierung der Gesellschaft‘ impliziert (vgl.
Nassehi 2011, 116– 17 sowie Kneer 2016, 39).

Aus literaturwissenschaftlicher Sicht sind aber vor allem zwei Dimensionen
der Feldtheorie kritisch zu reflektieren: Erstens hätte eine belastbare feldtheore-
tische Perspektive alle auf dem literarischen Feld handelnden Akteure und Ins-
titutionen zu berücksichtigen, „die über die Produktion des Glaubens an denWert
der Kunst im allgemeinen und an denWert dieses oder jenesWerks im besonderen
an der Produktion des Werts des Kunstwerks mitwirken“ (Bourdieu 2016, 362),
und zweitens gilt es in dieser Logik die Dispositionen einzelner Akteure zu ex-
trapolieren, „jene[n] Komplex permanenter Seinsweisen“ (Bourdieu 2015, 536)
also, den Bourdieu mit der latent psychologisierenden Kategorie des Habitus zu
erfassen versucht (kritisch dazu Bongaerts 2008, 171). Letztere erweist sich inso-
fern problematisch, als dadurch unklar bleibt, was der eigentliche Untersu-
chungsgegenstand ist, wenn es um eine literaturwissenschaftliche Adaption
feldtheoretischer Konzepte geht. Reduziert man die konkreten Positionierungen
auf die Manifestation eines Habitus (vgl. exemplarisch Bourdieu 2016, 413–418,
429) und versteht die Gestaltung literarischer Texte als Ausdruck einer durch
verschiedene Sozialisationsphasen erworbenen „Handlungs-, Wahrnehmungs-
und Denkmatrix“ (Bourdieu 2018, 169 [Hervorhebung des Originals getilgt, J. T.]),
wird der entsprechende Akteur in den Fokus gerückt, sodass der literarische Text
als Substrat literarischer Kommunikation und als Gegenstand einer textgestützten
Literatursoziologie aus dem Blick zu geraten droht. Die von Bourdieu vorge-
schlagene Perspektive auf literarische Texte, die sie in ein Abbildungsverhältnis
zur textexternen sozialen Realität setzt, bietet dabei in literaturwissenschaftlicher
Hinsicht keine Alternative, basiert sie doch auf einem Kurzschluss, der Theoreme
wie Fiktionalität und Poetizität ignoriert. In Bourdieus Logik wirke nämlich der
„Schriftsteller […] unwillkürlich als ‚Medium‘ von (sozialen oder psychologischen)
‚Strukturen‘“ (Bourdieu 2016, 20 [Hervorhebungen im Original, J. T.]) und die Fi-
guren eines Romans werden als Repräsentanten eines textexternen sozialen
Feldes gedeutet (vgl. Bourdieu 2016, 22; vgl. die Kritik bei Friedrich 2001, Kap. 12).

Eine umfassende Rubrizierung von Akteuren, ihren Positionen und Positio-
nierungen, die zu belastbaren Aussagen kommen möchte, ist wiederum, wie
Bourdieu selbst betont, ein ‚gewaltiges Unternehmen‘ (vgl. exemplarisch Bour-

254 Jill Thielsen



dieu 2015, 59), das durch eine punktuelle Analyse, wie sie im Folgenden unter-
nommen wird, nicht zu leisten ist. Diese methodologischen Probleme können
aber – so der Vorschlag – durch eine abstraktere, die Komplexität reduzierende
Perspektive gemildert werden, indem die Akteurszentrierung durch einen Fokus
auf die diskursiven Aushandlungsprozesse von z. B. feldinternen Positionsgren-
zen auf der Ebene (literarischer) Symbolsysteme substituiert wird. Die von
Bourdieu vorgeschlagene hierarchisierend-stratifizierende Einteilung des sozia-
len Raums kann durch eine differenztheoretische Option flankiert werden, bei der
die Sachdimension die Überlegungen leitet. Mit ihrem Fokus auf eine kommu-
nikationsbasierte Systembildung (vgl. exemplarisch Luhmann 2018, 191– 192)
lenkt Niklas Luhmanns ‚Theorie sozialer Systeme‘ den Blick auf die Verhandlung
von Differenzen, ohne dabei eine Hierarchisierung von Akteuren vorzunehmen.
Zwar droht bei der „Überführung einzelner Theoriebausteine […] eine Schieflage“
(Kneer 2016, 53), doch geht es an dieser Stelle in erster Linie um das heuristische
Potential einer undogmatischen Kombination beider Theorieangebote.²

Der Gedanke einer funktionalen (Aus‐)Differenzierung autonomer, operativ
geschlossener und autopoietischer Teilsysteme, der macht- und herrschaftsso-
ziologische Aspekte ausklammert und die Anschlussfähigkeit von Kommunika-
tionsofferten ins Zentrum stellt (vgl. exemplarisch Luhmann 2018, 30–91), kann
den Blick für die Verhandlung von (subsysteminternen) Grenzen öffnen, ohne
dabei die Texte auf bloße Manifestationen soziologischer Größen reduzieren zu
müssen.Während (Feld‐)Grenzen im Kontext der Feldtheorie vage Größen bleiben
– bemerkt Bourdieu doch nur, dass die „Grenzen des Feldes […] dort [liegen], wo
die Feldeffekte aufhören“ (Bourdieu und Wacquant 1996, 131) –, und auch feld-
interne Differenzierungen insbesondere hinsichtlich des heteronomen Pols nicht
erfasst werden können, setzt die Systemtheorie das Prinzip der Grenzziehung an
den Anfang jeglichen Autonomisierungs- und Ausdifferenzierungsprozesses (vgl.
exemplarisch Luhmann 2009, 66).Valentins Texte fungieren vor dem Hintergrund
systemtheoretischer Überlegungen nicht mehr als ‚Aussagen über die soziale
Welt‘ oder als Ausdruck eines Habitus, sondern die selbstreflexiven Strukturen
der Symbolsysteme, die den eigenen Produktionskontext durch z. B. re-entry-
Logiken thematisieren, dienen dem System als Selbstbeobachtungen, verweisen
zugleich – unabhängig von textexternen sozialen Prozessen – auf eine funktio-
nale Ausdifferenzierung am heteronomen Pol und markieren die Koexistenz un-
terschiedlicher Programmierungen (vgl. Plumpe und Werber 2011, 94).

 Auch Markus Joch betont die Notwendigkeit zu Anpassung und ‚Update‘ vorliegender Theo-
rieangebote im literaturwissenschaftlichen Kontext (vgl. Joch, infra).

Brettl-Kunst auf Theaterbühnen? 255



Mit diesem Vorschlag sollen nun nicht die „systemtheoretisch gelagerten
Ressentiments gegen die Literatursoziologie Bourdieus“ (Joch 2007, 468–469)
reproduziert werden. Vielmehr liefert Luhmanns Theorieangebot ergänzende ba-
sale Theoreme und Termini, ohne dabei den mit Bourdieus Theorie (re‐)inter-
pretierten Beobachtungen widersprechen zu müssen. Es bietet sich daher eine
Staffelung der Perspektiven an: So können in einem Schritt auf der Ebene der
Symbolsysteme die kommunikationszentrierten Angebote der Systemtheorie als
heuristischer Deutungshorizont fungieren, um die diskursiven Aushandlungs-
prozesse anhand textueller Propositionen zu beleuchten. Da sich vor allem hin-
sichtlich der bereits angedeuteten Vereinnahmungsversuche Karl Valentins durch
Akteure des autonomen Pols diskursive Strategien erkennen lassen, die zwar eine
Nobilitierung der Kunstpraktiken Valentins verfolgen, ohne dabei aber den eige-
nen Status zu gefährden, bietet es sich in einem weiteren Schritt an, das, was die
Systemtheorie nur als Folgeproblem kennt (vgl. Nassehi 2011, 114), mit den
Theorieangeboten Bourdieus zu beschreiben. Die Unterscheidung, die Bourdieu
vornimmt, wenn er darauf hinweist, dass ein Feld „ein Ort von Kräfte- und nicht
nur Sinnverhältnissen und von Kämpfen um die Veränderung dieser Verhältnisse“
(Bourdieu und Wacquant 1996, 134– 135) ist, erweist sich vor diesem Hintergrund
nur noch als Wechsel der Abstraktionsebene, spielt sich doch auch der ‚Kampf‘
innerhalb der feld- und systemeigenen Sinngrenzen ab.

3 Verortung ‚Karl Valentin‘ – Der heteronome Pol
um und nach 1900

Um erstens die – feld- aber auch systemtheoretischwirksame – homogenisierende
Tendenz hinsichtlich des Teilbereichs, der häufig als ‚Massenkultur‘ gefasst wird,
aufzubrechen, gilt es, einen notwendig kursorischen Blick auf genau diesen
Teilbereich zu werfen. Vor diesem Hintergrund können zweitens die Referenzen
auf unterschiedliche Praktiken des Unterhaltungssektors, die für einige Texte
Valentins maßgeblich sind, nachvollziehbar gemacht werden und drittens lassen
sich die Vereinnahmungsversuche durch Akteure des autonomen Pols und die
damit verbundenen diskursiven Strategien verorten und literatursoziologisch
interpretieren.

Die Entwicklungen der Theater- und Bühnenlandschaft um und nach 1900
stehen einer implizierten Homogenität des heteronomen Teils des Marktes sym-
bolischer Güter entgegen. Neben dem Sektor der eingeschränkten Produktion, in
dem die Theatervereine um 1890 mit ihren ‚Freien Bühnen‘ eine ‚häretische‘ Al-
ternative zu den renommierten und in ästhetischer Hinsicht ‚orthodoxen‘ Spiel-

256 Jill Thielsen



stätten bieten, lassen sich gleichermaßen am marktdeterminierten Pol Ausdiffe-
renzierungsprozesse erkennen, die auch eine symbolische Hierarchie etablieren.
Die vermeintliche ‚Massenkultur‘ ist außerdem weit weniger eine ‚Klassenkultur‘
(vgl. Nolte 2016, 3), sondern kann vielmehr mit einer sie determinierenden
Funktion als ‚Vergnügungs‐‘ oder ‚Unterhaltungskultur‘ bezeichnet werden, die
zwar am heteronomen Pol angesiedelt ist, aber eine Differenzierung durch ver-
schiedene Kulturpraktiken erfährt. Insbesondere im urbanen Umfeldwie in Berlin
und München erlebt dieser Teilbereich durch die ab den 1850er Jahren anstei-
gende Zahl von Singspielhallen eine Erweiterung, die allerdings in ästhetisch-
inszenatorischer Hinsicht durch die Gewerbeordnung spezifischen Beschrän-
kungen unterworfen ist: Es gilt ein Kostümverbot, die Darbietungen außerhalb
staatlicher Theaterbetriebe sollen sich auf deklamatorische und Gesangsvorträge
beschränken, sodass maximal Einzelszenen erlaubt sind, „ohne daß ein höheres
Interesse der Kunst […] dabei obwaltet“ (§33a Reichsgewerbeordnung, Neukamp
1910, 65). Eine weitere Lokalität, die am heteronomen Pol für Konkurrenz sorgt, ist
schließlich das Lichtspielhaus, das die Filmvorführung aus dem Rahmen von
Volksfest und Jahrmarkt löst und in feste Häuser überführt.

Zugleich bieten 1901 die bereits etablierten Lokalitäten und dort verorteten
Kulturpraktiken wie Tingel-Tangel, Varieté oder die insbesondere in München
verbreiteten Brettl-Bühnen der Wirtshäuser den Anlass für Akteure wie Ernst von
Wolzogen, Otto Julius Bierbaum, aber auch Max Reinhardt, Unternehmungen zu
forcieren, die auf ‚Überbrettln‘ eine gehobene Form der Unterhaltung anbieten
wollen und ihr Vorhaben sogar zum Äquivalent der avantgardistischen ‚Freien
Bühnen‘ stilisieren. In seinem Brief an eine Dame anstatt einer Vorrede, der seine
Anthologie Deutsche Chansons (Brettl-Lieder) (1900) einleitet, formuliert Otto
Julius Bierbaum exemplarisch den ‚tempelschänderischen‘ (vgl. Bierbaum 1900,
IX) Anspruch der neuen Institution mit ihrer Poetik einer ‚angewandten Lyrik‘:

[U]nd wenn wir Künstler sind, mit dem Wunsche, ins Leben zu wirken, so werden wir […]
darauf denken, sie [d. i. Tingel-Tangels] der Kunst zu gewinnen, sie in einem gewissen Sinne
den ‚ordentlichen‘ Theatern ebenbürtig zu machen. […] Ich halte das für keine geringere That
als seinerzeit die Gründung der Freien Bühnen […]. (Bierbaum 1900, XII)

Die ‚Überbrettl‘ und Kabaretts wollen dabei einerseits keine ‚große Kunst‘ prä-
sentieren, die nur ‚kritisch genossen‘ (vgl. Bierbaum 1900, X) werden kann, und
lehnen sowohl eine zum sakralen Moment stilisierte Produktion als auch eine
kontemplative Rezeption ab (vgl. Bierbaum 1900, IX). Andererseits betonen sie in
ihren Selbstbeschreibungen die Grenze zu ‚anderen‘ Kunstpraktiken der Unter-
haltungskultur mit ihrer ‚rohen Unkunst‘ (vgl. Bierbaum 1900, X) und siedeln sich
mit dem Anspruch auf ein höheres symbolisches Kapital über denselben an.

Brettl-Kunst auf Theaterbühnen? 257



Karl Valentin ist nun nach einer Hochzeit der Münchner Volkssänger um 1900
zunächst im Bereich der ‚niederen‘ Brettl-Bühnen zu verorten, nimmt also eine
andere Position als die ‚Überbrettl-‘Gründer ein. In den 1920er Jahren avancieren
seine Bühnenpartnerin Liesl Karlstadt und er allerdings zum erfolgreichsten Ko-
miker-Duo im deutschsprachigen Raum (vgl. Dimpfl 2007, 177– 178) und treten in
diesem Zusammenhang auch in anderen Lokalitäten auf – nicht immer zur Be-
geisterung einiger Rezensenten der Tagespresse. So betont die Berliner Börsen-
Zeitungmit Bezug auf die Gastspiele im September 1924 im ‚Neuen Operettenhaus‘
am Schiffbauerdamm in Berlin die Unangemessenheit der Auftritte: „Karl Va-
lentin hat nichts in einem Theater zu suchen. Sein Platz ist Oktober=Fest, Rum-
melplatz, Zirkus, allenfalls noch Variété“ (Ch. 1924, 3). Der Verweis auf die Dis-
krepanz zwischen Auftrittslokalität und Akteur, der „[a]uf den richtigen Platz
gestellt, […] unübertrefflich [wäre]“ (Ch. 1924, 3; ähnlich Jacobs 1924, n. p. [2]),
kann vor dem Hintergrund feldtheoretischer Überlegungen als implizite Kritik an
einem drohenden Positionswechsel verstandenwerden, schließlich hält Bourdieu
fest, dass aufgrund einer „Homologie zwischen Produktionsfeld und Konsumti-
onsfeld […] jedem Autor, jeder Produktions- und jeder Produktform ein […] ‚na-
türlicher‘ Ort im Feld der Produktion entspricht“ (Bourdieu 2016, 267 [Hervorhe-
bung im Original, J. T.]).

Der erwähnten Kritik stehen allerdings Einschätzungen einiger ‚Dichter und
Gelehrter‘ gegenüber: Insbesondere die „starke Hoffnung [des] Dramati-
ker=Nachwuchses“ (Rieß 1922, 4) Bertolt Brecht sieht in Valentin einen „Darsteller
allerersten Formats“ (Gutachten [Bertolt Brecht und] Arnolt Bronnen in: Münz
und Münz 1978, 61) und weitere Fürsprecher, die sich mit einer Sammlung von
Gutachten (Wie Dichter und Gelehrte über Karl Valentin und seine Kunst urteilen)
für Auftrittsmöglichkeiten Valentins außerhalb „einer Atmosphäre von Bier und
Tabak“ (Gutachten Gerhard Gutherz in: Münz und Münz 1978, 59) einsetzen, at-
testieren ihm eine „dramatisch[e] Kunstfertigkeit“ (Gutachten Dr. Hermann
Sinsheimers in: Münz und Münz 1978, 60), die „auf die Bühne eines literarischen
Theaters gehör[t]“ (Gutachten Professor Fritz Stich in: Münz und Münz 1978, 60).
Obwohl also der ‚Blödsinnskönig‘ selbst eine unterhaltende Funktion bean-
sprucht, „nichts ‚Grossartiges‘“ (Programmzettel in: Till 1982, 73) zu präsentieren
verspricht, sondern nur „bezwecken [will], das […] Publikum auf einige Stunden
die […] schwere Zeit vergessen zu machen“ (Programmzettel in: Münz und Münz
1978, 47), fallen insbesondere seine Berliner Gastspiele 1924 und 1928 „auf in-
tellektuellen Boden“ (Reimann 1925, 31).

Betrachtet man allerdings die Nobilitierungsversuche der Kunstpraktiken
Valentins durch die ‚intellektuelle Elite‘, lassen sich Argumentationsstrategien
erkennen, bei denen weniger ein transgressives Moment dominiert, sondern sich
immer wieder die Notwendigkeit zur Sicherung der eigenen Position abzeichnet.

258 Jill Thielsen



Auf der Basis von re-entry-Strukturen grenzen sich die Beiträger immer wieder
vom ‚anderen‘ Valentin ab, der ihre „theoretisch[en] Gedankengänge [sicherlich]
nicht gehabt“ (Panter [Tucholsky] 1924, 551–552) hat. Komisch wirke die von
Valentin gespielte Musiker-Figur im Theater in der Vorstadt, die als „unten ge-
bliebene[r] Prolet“ mit „primitive[r] Logik“ (Pinthus 1924, 1353) dem ‚intellektu-
ellen‘ Besucher der Gastspiele im ‚Neuen Operettenhaus‘ Berlin eher bemitlei-
denswert anmutet, nur durch das Bewusstsein über die Position als
„Vorstadtkomiker“ (Pinthus 1924, 1352). Kurt Pinthus interpretiert also Valentins
komische Wirkung trotz unangemessener Platzierung vor dem Hintergrund eines
produktionsseitig bewussten re-entries, das so gedeutet rezeptionsseitig als ord-
nungssicherndes Moment fungieren kann. Mit Ausführungen schließlich, die
Valentins ‚schöpferischen Infantilismus‘ betonen, ihn zum ‚Naturkind‘ stilisieren
(vgl. Kuh 1928, n. p. [1]) und in seinen Darbietungen die „Urformen jeder dra-
matischen Kunst“ (Gutachten [Bertolt Brecht und] Arnolt Bronnen in: Münz und
Münz, 61) erkennen, distanzieren sich die vermeintlichen Nobilitierungsversuche
von ihrem Redegegenstand. Zwar kann Valentins Kunst „als eine frühere Ent-
wicklungsstufe“ (Gutachten Gerhard Gutherz in: Münz und Münz 1978, 59) dra-
matischer Formen anerkannt werden, doch statuiert genau diese allochronisie-
rende Tendenz erneut eine – hier: temporalisierte – Grenze zwischen einer
intellektuellen, dem autonomen Pol angehörigen Elite und einem nicht-ent-
wicklungsfähigen ‚Anderen‘ am heteronomen Pol, das nur vor diesem Hinter-
grund als anschlussfähig gelten kann. Um eine positive Rezeption der Kunst-
praktiken Valentins als bewusste, rational-distanzierte Hinwendung legitimieren
zu können, um also als „Intellektuelle[r] […] seine Distanz zu dieser [populären
Kunst, J. T.] zur Geltung [zu bringen] – eine Distanz, die […] populäre Kunst in-
tellektuell, d.h. für den Intellektuellen, akzeptierbar“ (Bourdieu 1987, 760,
Anm. 6) oder – systemtheoretisch gewendet – kommunikativ anschlussfähig
macht, greifen die Beiträger auf primitivierend-infantilisierende Semantiken zu-
rück. Thesenhaft formuliert sichert also erst die damit markierte Differenz zur
eigenen Position das symbolische Kapital. Zugleich verweist der Diskurs, der
durch Valentins ‚inadäquate‘ Gastspiele initiiert wird, auf die feldinternen
Machtstrukturen, erlangt doch nur dasjenige ‚Urteil über Karl Valentin und seine
Kunst‘ eine diskursive Relevanz,welches von Akteuren mit symbolischem Kapital
vorgebracht wird.

Diese Nobilitierungsversuche und das zumindest vordergründige Moment
einer Grenzüberschreitung stoßen allerdings auf eine gegensätzliche Perspektive
in den Texten Valentins. Einige Couplets und Szenen verweisen mit ihrer selbst-
reflexiven Anlage stets auf die Impermeabilität der Grenzen sowohl zwischen
Hochkultur und Unterhaltungskunst als auch hinsichtlich der unterschiedlichen
Positionen am heteronomen Pol. Diese Selbstbeschreibungen plädieren vielmehr

Brettl-Kunst auf Theaterbühnen? 259



für eine Aus- respektive subsysteminterne Binnendifferenzierung, die eine Ko-
existenz verschiedener Programmierungen vorsieht, dabei die Sicherung einer
bestehenden Ordnung verfolgt und eine funktionale Diversität am heteronomen
Pol markiert.

4 Die Sicherung der Ordnung – Textinterne
Reflexionen von Positionsgrenzen und
Funktionen

Insbesondere die Einordnungen Valentins als ‚verhinderter Dadaist‘ oder als
„Verknüpfung von Volksunterhaltung und Avantgarde“ (Balme 1998, 105), zu der
die weiterhin spärliche literaturwissenschaftliche Forschung aufgrund kontext-
loser Lektüren und Analogiebildungen kommt (kritisch dazu vgl. Thielsen 2022,
312–314), finden mit Blick auf einige Positionierungen einen werkinternen Wi-
derpart, werden doch insbesondere avantgardistische Ästhetiken und Verfahren
disqualifiziert und z.B. mit einem dilettantischen, ‚saudummen Missgeschick‘
(vgl. Valentin 2007c, 59) gleichgesetzt. Moderne Kunstpraktiken werden also mit
dem semantischen Merkmal des Unvermögens enggeführt oder diejenigen Texte
Valentins, die als sprachkünstlerisches Pendant zur ‚modernen Malerei‘ etabliert
werden (z.B. 1. Narrenrede und Das futuristische Couplet), markieren durch re-
entry-Strukturen die Undurchlässigkeit von Positionsgrenzen, stellen also implizit
aus, dass erstens eine mediale Differenz zwischen Bildkunst und Literatur besteht
und zweitens die Integration avantgardistisch-hochkultureller Verfahren in den
oppositionellen Feldkontext misslingen muss.

Die Impermeabilität von Positionsgrenzen oder – systemtheoretisch formu-
liert – Programmierungen bezieht sich allerdings nicht nur auf eine Abgrenzung
vom autonomen Pol durch im weitesten Sinne modernefeindliche Propositionen,
sondern verweist auch auf die Nicht-Übertragbarkeit anderer hochkultureller
Kunstpraktiken in Lokalitäten des Unterhaltungssektors.Vor diesem Hintergrund
ist es nur konsequent, dass die für eine dramatisch-theatrale Darbietung not-
wendige ästhetische Illusion im Kontext einer Kleinkunstbühne scheitern muss,
wie es das Mitternachtsständchen illustriert. Zwar möchte sich die Sprechinstanz
dort ‚erlauben‘, „ein Drama […] zum Vortrag zu bringen“ (Valentin 2007e, 19),
doch kann sie die Diskrepanz zwischen den beschränkten inszenatorischen
Möglichkeiten einer ‚Bamberlbühne‘ und den Anforderungen der darzubietenden
Textsorte nicht lösen (vgl. Valentin 2007e, 21). So verweist die Sprechinstanz in
ihrer Schlussreplik einerseits explizit auf die Grenze zwischen einem Hochkultur-
und Unterhaltungsbetrieb (‚Hoftheater vs. Bamberlbühne‘), verdeutlicht aber

260 Jill Thielsen



andererseits durch das Eingeständnis der Unangemessenheit des eigenen Vor-
habens die spezifischen, distinkten Funktionen der einzelnen Teilbereiche, deren
jeweilige Textsorten und Inszenierungspraktiken nicht in einen anderen Feld-
kontext übertragenwerden können. Die bestehende Ordnungund Differenzierung
in eine elitär-hochkulturelle und eine populär-unterhaltende Sphäre erfährt also
durch die selbstreflexive und einem re-entry folgende Anlage des Textes ihre
Bestätigung.

Die extrapolierten textuellen Propositionen, die unabhängig von der latenten
Moderneschelte in erster Linie die Nicht-Übertragbarkeit von Kunstpraktiken und
Programmen verhandeln, erschöpfen sich nicht in einer Parodie des jeweils
‚Anderen‘, sondern referieren vielmehr auf die kontextabhängigen Funktionen
einzelner symbolischer Güter. Dabei bezieht sich diese funktionale Ausdifferen-
zierung nicht nur auf die Differenz zwischen Hoch- und Vergnügungskultur. Auch
die unterschiedlichen Positionen am heteronomen Pol, ihre jeweiligen Grenzen
und Konflikte werden zum Thema der Texte Valentins, sodass auf der Ebene der
Symbolsysteme auch für eine Differenzierung dieses Teilbereichs plädiert wird.
Insbesondere der Münchnerkindl-Prolog (1920) und das Lied Geht zu den Volks-
sängern! (1916) reagieren auf die Diversifizierung des Unterhaltungsangebots, die
seit 1900 auch einen sukzessiven Bedeutungsverlust der Brettl-Bühnen der
Wirtshäuser bedeutet. Die früheste Variante des Textes Geht zu den Volkssängern!
markiert in erster Linie die sich verbreitenden Kinobetriebe als Bedrohung der
darbietenden Kleinkünste und des Volkssängertums. In Form einer nostalgischen
Verklärung des Besuchs von Brettl-Bühnen liefert der Text eine idealisierende
Skizze der Entwicklung dieses Teilbereichs der Vergnügungskultur und etabliert
direkt in den ersten Versen die Opposition zwischen einer idealen, ‚urfidelen,
alten Zeit‘ und der defizitären Gegenwart: „mit oan Wort: früher war’s no schön“
(vgl. Valentin 2007f, 139). Dem semantischen Raum der ‚alten Zeit‘ werden dabei
sowohl der ritualisierte Sonntagsbesuch als auch die Zusatzsemantiken ‚ge-
meinschaftsstiftend‘ und ‚sozial inklusiv‘, ‚tugendhaft‘ und ‚den Erwartungen
entsprechend‘ zugewiesen:

a Stolz, a Neid ist nirgends g’wen, / […] Da ging zum Beispiel der Herr Gruaber / und sag’n
ma, die Familie Huaber / […] am Sonntag zu de ‚Komiker‘. / […] Dös […] war a Freud’, / ganz
schlichte und auch feine Leut’ / hab’n alle mitanander g’lacht / […] kurzum, eswar in früh’rer
Zeit / recht guat g’sorgt für den Zeitvertreib. (Valentin 2007f, 139– 140)

Auf die Schilderung eines durchweg positiv semantisierten Institutionalisie-
rungsprozesses des Sektors ‚Volkssängertum‘ folgt dann ein Schreckensszenario,
initiiert durch das ‚gespenstergleiche‘ Kino, das zur letalen Gefahr der vitalen,
gesellig- und gemütlichkeitsstiftenden Akteure der Brettl-Bühnen stilisiert wird:

Brettl-Kunst auf Theaterbühnen? 261



Da tauchte auf vor [eing’en] Jahren / ein gross’ Gespenst mit viel Gefahren, / und streckte
seine knoch’ge Hand / ganz grausam über’n Sängerstand. / Da is die Zeit ganz anders
word’n, / die G’müatlichkeit hat sich verlor’n, / ‚der Kino‘ hiess die Konkurrenz, / wollt’ töten
uns’re Existenz. (Valentin 2007f, 140 [323])

Die zunächst ‚tolle‘, also pathologisierte Affinität des Publikums dem neuen
Unterhaltungsangebot gegenüber schlägt schließlich laut Sprechinstanz in eine
(markt‐)regulierende Selbsterkenntnis um (vgl. Valentin 2007f,[324]), die insbe-
sondere aus der spezifischen Kommunikations- und Rezeptionssituation des
Lichtspielhauses resultiert, das als ‚nicht-lebendiges‘ Distanzmedium nicht wie
der vitale und präsente Volkssänger auf das Publikum reagieren kann, sondern
sogar unabhängig vom Adressaten fortfährt: „Der Film läuft ohne Rast und Ruh /
Und nur die Klappsitz, die schau’n zu“ (Valentin 2007f, [324]). Um das durch die
‚Kinomüdigkeit‘ entstandene Unterhaltungsdefizit zu kompensieren, verweist die
Sprechinstanz auf die tradierten Formen des Vergnügens, die ein funktional-
distinktes Alleinstellungsmerkmal zugewiesen bekommen und sich dadurch ge-
gen das Kino zu verteidigen wissen. So präsentieren die Volkssänger zwar keine
„blut’ge[n] Dramen“ wie das Kino – und durch die Ambiguität der bezeichneten
Textsorte auch das hochkulturelle Theater –, liefern dafür aber ein Moment
sinnlich ansprechender, lokaler Identitätsstiftung: „Vermisst Du bei uns ‚blut’ge
Dramen‘, / wir bleiben halt in ‚unser’mRahmen‘ / und bieten Dir für Aug’ und Ohr
/ den echten Münchner Volkshumor!“ (Valentin 2007f, 141 [Hervorhebung im Ori-
ginal, J. T.]). Die Sprechinstanz beansprucht mit der Metapher des Rahmens eine
durch einen spezifischen Funktions- und Erwartungshorizont abgegrenzte Posi-
tion, die sich in pragmatisch orientierten Textsorten manifestiert und auf die
Vermittlung eines authentischen ‚Volkshumors‘ beschränkt.

Ähnliche Propositionen, die für klar voneinander geschiedene und – insbe-
sondere in wirkungsästhetischer Hinsicht – zu differenzierende Positionen auch
am heteronomen Pol plädieren, lassen sich im weitaus modernefeindlicheren
Münchnerkindl-Prolog finden. Als Eröffnung des Programms der Veranstaltung
„Alt-München“, die am 06. August 1920 im Mathäser-Festsaal in München statt-
fand, fokussiert auch dieser Text den Gegensatz zwischen einer vergangenen
„goldene[n] Zeit“ und einer zu beklagenden, ‚modernen‘ Gegenwart, die erneut
einen Positionskampf am heteronomen Pol – diesmal mit dem Kabarett – be-
deutet. Die Abgrenzung vom anderen Unterhaltungsformat erfolgt im Prolog al-
lerdings indirekt: Statt moderner Tänze, die einem ‚Cabaret‘ angemessen seien
(„Dö Tanz dö moderna, dö lassen wir weg / wir san heut in koan Cabaret“, Va-
lentin 2007g, 129), solle vielmehr die „alte Musi von damals daher“ (Valentin
2007g, 130) präsentiert werden, die erneut mit dem semantischen Merkmal ‚ge-

262 Jill Thielsen



meinschaftsstiftend‘ belegt wird und ein soziales, politisches und generationen-
übergreifendes Inklusionspotential zugeschrieben bekommt:

Aber teats ma heut alle den oanzigen G’falln / Reds koa Wörtl heut von – Politik / heut san
ma koa Partei – nur lustige Leut / […]. Alt oder Jung, ob Bayer ob Preuss / das ist uns heut
vollständig wurst. / Unser Musik spielt jeden fürs Herz und Gemüt / […]! Seids grüabe und
zünfte, seid’s g’schmiese und zerm / und stimmts jetzt alle mit an […]. (Valentin 2007g, 130)

Mit den beiden zuletzt angeführten Texten liefert Valentin also Selbstbeschrei-
bungen, die auf Basis von re-entry-Logiken die eigene Programmierung markie-
ren, abgrenzen und reflektieren, sodass textintern eine Differenzierung des ei-
genen Produktionskontextes, der Vergnügungskultur vorgenommen wird. Die
unterschiedlichen Unterhaltungsangebote und vor allem das Volkssängertum im
Kontext der Brettl-Bühnen bekommen dabei ihnen eigene Funktionen zuge-
schrieben, die allerdings nur im Rahmen spezifischer Auftrittslokalitäten und vor
dem Hintergrund adäquater Produktions- und Rezeptionsmodi erfüllt werden
können. Dass Valentins Werk allerdings nicht nur Texte umfasst, die eine Si-
cherung der Ordnung bedeuten, zeigen die folgenden Beispiele, die insbesondere
die eigene Position als ‚unterhaltender Dienstleister‘ irritieren.

5 Kritische Reflexion des Unterhaltungssektors
und Autonomiebestrebungen

In Valentins Werk lassen sich Texte ausmachen, die durch ihre selbstreflexiven
Tendenzen den Teilbereich des Vergnügungssektors insofern kritisch kommen-
tieren, als sie erstens die ubiquitäre unternehmerische Logik entlarven, die nicht
nur ästhetische Standards zu unterminieren droht, sondern aufgrund der Kom-
merzialisierung auch die funktionale Ausdifferenzierung des Unterhaltungsbe-
triebs und die dadurch entstandenen produktions- und rezeptionsseitigen Er-
wartungshorizonte missachtet, sodass z.B. der unangemessene ‚Hundsgesang‘
eines ‚Alpensängerterzetts‘ überhaupt erst ermöglicht wird (vgl. z.B. die Szene
Imitation einer bayerischen Gebirgs-Sänger-Truppe: Komisches Intermezzo). Zwei-
tens verweisen einige Texte auf den latent mitlaufenden Innovationsdruck, der
‚widersinnige‘ oder als ‚Unsinn‘markierte Darbietungen geradezu provoziert (vgl.
z.B. Schau- & Sturzfluege im Lokal). Die Zwischenspiele des Theaters in der Vor-
stadt wiederum markieren die an Publikumserwartungen orientierten ‚Schauef-
fekte‘ und entwerfen mit der Figur ‚Valentin‘ eine textinterne Instanz, die genau
diese entlarvt und so zum Scheitern des Tingel-Tangels beiträgt (zu allen Bei-
spielen vgl. Thielsen 2022, 339–346, 353–357).

Brettl-Kunst auf Theaterbühnen? 263



Der im Untertitel als ‚blödsinniger Gesang‘ rubrizierte Text Die vier Jahres-
zeiten verhandelt indes die Position der Überbrettl-Sänger und trifft mit dem Pe-
ritext und der spezifischen Textstruktur Aussagen über diese ‚andere‘ Kunst-
praktik am heteronomen Pol. Der Nebentext koppelt nämlich den
pathologisierten Vortrag mit Verweis auf die Kostümierung explizit an einen
Vortragenden, der „als Überbrettlsänger gekleidet [ist] und […] zum Schluß seines
Auftretens dieses Lied als da capo zum besten [gibt]“ (Valentin 2007d, 97 [Her-
vorhebung des Originals getilgt, J. T.]). Das Lied zeichnet sich trotz der vier Stro-
phen durch seinen fehlenden Informationswert aus. Zwar variiert der Redege-
genstand (Frühling, Sommer, Herbst,Winter), doch sind die Strophenstruktur und
die Aussagen, die über die jeweilige Jahreszeit getroffen werden, identisch, fühle
sich die Sprechinstanz doch in allen Jahreszeiten wohl und schöpfe Kraft, sodass
sie entgegen der textuellen Proposition eben nichts ‚Eig’nes‘ mehr haben:

Wie herrlich ist’s doch im Frühling [Sommer, Herbst,Winter, J. T.], / Im Frühling, da ist mir so
wohl. / O! wäre es immer nur Frühling, / Im Frühling, da fühl’ ich mich wohl. / Der Frühling,
der hat sowas Eig’nes, / Der Frühling besitzet die Kraft. / O! bliebe es immer nur Frühling, /
Der Frühling gibt Mut uns und Kraft. (Valentin 2007d, 96)

Doch nicht nur der Peritext weist den folgenden Text auf einer übergeordneten
Ebene bereits als deviant-dysfunktional aus. Der weitere Nebentext fordert au-
ßerdem eine Inszenierung, bei der ein Teil des theatralen Raums die Langeweile,
fehlende Varianz und Informationslosigkeit sanktioniert: „Das Lied muß recht
gezogen werden und durch die Langweiligkeit wirken; während der zweiten
Strophe beginnt sich schon der Vorhang zu schließen. Die letzte Strophe singt der
Sänger hinter dem Vorhang“ (Valentin 2007d, 97 [Hervorhebung des Originals
getilgt, J. T.]). Die Kunstpraxis des Überbrettl-Gesangs als eine Text- und Darbie-
tungsform der sich ausdifferenzierenden Vergnügungskultur erhält im Rahmen
dieses Textes also eine Abqualifizierung und wird zur nicht-aufführungswürdi-
gen, pathologisierten Devianz stilisiert.

Die als Abweichung exponierten Blödsinn-Verse (um 1908) illustrieren hin-
gegen nach einer einleitenden captatio benevolentiae die Unterminierung des
Dienstleistungsgefälles im Unterhaltungskontext. Zwar adressiert die Sprechin-
stanz das Publikum als sozial höher gestellte ‚Herrschaften‘ und bittet um
Nachsicht für den folgenden, potentiell störenden Vortrag: „Die Herrschaften
verzeihen, sollt’ ich hier oben stör’n, / Sie können jetzt von mir einmal / An
großen Blödsinn hör’n“ (Valentin 2007b, 55). Das Bewusstsein um die defizitäre
Darbietung steigert sich jedoch zu einem anarchischen Moment: „Soll’s Ihnen
nicht gefallen, / Da liegt mir gar nichts dran, / Ich bitt’ schön, hören Sie mir zu, /
Nun geht der Unsinn an“ (Valentin 2007b, 55–56). Das eigene Qualitätsdefizit

264 Jill Thielsen



wird also nicht weiter entschuldigt, vielmehr äußert die Sprechinstanz ihre
Gleichgültigkeit den rezeptionsseitigen Erwartungen gegenüber, entledigt sich
also ihrer eigentlichen Funktion als den Abend begleitender Volkssänger.

Der Text So amüsiert sich jeder so gut er eben kann (um 1900) verhandelt indes
nicht nur das Singen als notwendige Last, sondern verweist in erster Linie durch
semantische Äquivalenzen auf die latent masochistische Disposition des zu un-
terhaltenden Publikums. Der gesamte Text thematisiert unterschiedliche Formen
devianten Verhaltens und schildert in der dritten Strophe exemplarisch die
Kompensationsversuche eines gelangweilten, weil saturierten Lebemanns: „Für
ihn gibts nichts mehr Neues, / Soh fad ist i[h]m die Welt / Da geht er hin zum
Doktor / Lässt reißen sich an Zahn / So amüsiert sich jeder / so gut er eben kann“
(Valentin 2007h, 24). Der Masochismus des ‚reichen Lebemanns‘ lässt sich durch
die selbstreflexive Anlage des Textes sowohl auf die des eigenen Vortrags über-
drüssige Sprechinstanz als auch auf das direkt adressierte Publikum beziehen.
Der Sänger stilisiert sich zunächst zum Gegenteil eines freiwillig, lustvoll-kreativ
agierenden Künstlers, komme die Darbietung doch einem genussfeindlichen,
ökonomischen Zwang gleich („Ich steh’ hier ob’n u singe / Ja weil ich eben muß /
Das ewige Gedüdel / Das ist mir kein Genuß“, Valentin 2007h, 24), sodass der
eigene Vortrag textintern zur austauschbaren, schlechten und langweiligen
Dienstleistung wird. Direkt darauf folgt allerdings die Publikumsschelte: „Doch
Sie [,] Sie sitzen unten / Und hörn den Blödsinn an / So amüsiert sich jeder / So gut
er eben kann“ (Valentin 2007h, 24). Die Rezeptionsseite wird in der Logik des
Textes zum paradigmatischen Äquivalent des sich selbst versehrenden Lebe-
manns, lasse sich doch auch das Publikumvom ‚ewigen Gedüdel‘ beschallen, das
einer quälenden Plage gleichkommt.

Die bereits angeführten Texte zielen nicht nur auf eine Reflexion und Ab-
grenzung der unterschiedlichen Kunstpraktiken am heteronomen Pol, sondern es
lassen sich auch textuelle Propositionen extrapolieren, die die Rezeptionsseite in
diesem spezifischen Feldkontext als pathologisch deviant und ästhetisch in-
kompetent ausweisen. Die Abwendung der Sprechinstanzen vom eigenen Publi-
kum steigert sich schließlich in anderen Texten zu einer Adressatentilgung seitens
der Produktionsinstanzen. So substituiert der Text Karl Valentin singt und lacht
selbst dazu (1928) bereits im Titel eine Fremdrezeption, indem die Sprechinstanz
den eigenen Vortrag und dessen ästhetische Wirkung selbst kommentiert, sodass
die Darbietung zu einem ausschließlich selbstbezüglichen Kommunikationsakt
wird, der die Funktion von Rezeptionsinstanzen im ästhetischen Kontext nicht
nur relativiert, sondern nivelliert. Auch das Figurenpersonal des Stücks Bei der
Huberbäuerin brennt’s [Großfeuer] offenbart in der Schlusssequenz einen Auto-
nomisierungsgestus, der das äußere Kommunikationssystem, wie es dramen-
theoretisch gefasst wird, tilgt. Die metaleptische Struktur, die den Text beschließt,

Brettl-Kunst auf Theaterbühnen? 265



fungiert dabei weniger als transgressives Moment, sondern betont vielmehr die
kategoriale Grenze zwischen dargestellter Welt und textexterner Sphäre und kann
als Kulminationspunkt einer sukzessiven Autonomisierung der Rezeptionsseite
gegenüber gelten.

Bereits zu Beginn des Textes grenzt sich das Figurenhandeln von textexternen
empirischen Maßstäben und Regeln ab: So führt die vom Feuer bedrohte Hu-
berbäuerin zunächst mit ihrem Nachbarn und dann mit dem inkompetenten
Feuerwehrkommandanten einen der Dringlichkeit der Situation unangemessenen
Dialog, ohne dass ihnen das Feuer etwas anhaben könnte (vgl. Valentin 2007a,
83–87). Dass es sich allerdings nur um eine vermeintliche Dringlichkeit handelt,
das Feuer also ohnehin folgenlos bleiben muss, entlarvt die Schlusssituation, in
der ein „Spezialphotograph“ (Valentin 2007a, 92) das Geschehen dokumentieren
will. Das lodernde Feuer verhindert aber eine scharfe Aufnahme, sodass Wiggerl
das Folgende vorschlägt: „Photograph: Ja, kann man denn das Feuer nicht einen
Moment aufhalten? – Wiggerl: Natürlich, da brauch i bloß an Ventilator aus-
schalten“ (Valentin 2007a, 93). Ein vorheriger Verweis im Nebentext, der zunächst
die Lesart als inszenatorische Notwendigkeit nahelegt („[d]ie Flammen sind aus
gelbem Seidenpapier gemacht und werden von einem Ventilator bewegt“, Va-
lentin 2007a, 91 [Hervorhebung des Originals getilgt, J. T.]), wird hier zunächst zu
einer Metalepse umcodiert. Als transgressives Moment kann dieser Verweis indes
nur vor dem Hintergrund der semiotischen Konventionen eines wirksamen
Theatercodes gesehenwerden. DaWiggerl und die anderen Figuren aber nicht aus
ihrer Rolle fallen, müssen die bewegten Papierstreifen auch auf Figurenebene und
damit im inneren Kommunikationssystem als bloße Imitation eines Feuers ver-
standen werden, sodass sich auch die vorherigen Inkongruenzen hinsichtlich der
Handlungsskripte aufheben. Die den Text beschließenden Repliken bedeuten
dann die komplette Abkehr von einer text- und darbietungsexternen Rezepti-
onsseite. Nachdem das Problem des ‚lodernden Feuers‘ gelöst ist, mag sich der
Feuerwehrkommandant nicht mehr ablichten lassen:

Kommandant: Naa, i mag nimma! (Geht vor zur Rampe – geht wieder zurück und sagt dem
Wiggerl leise was ins Ohr.) –Wiggerl: Ah, deswegen! – Photograph:Warumwill er denn nicht?
– Wiggerl: Er mag nicht, daß man ihm beim Photographieren zuschaut, jetzt geniert er sich,
weil ihm die Leut im Parkett alle zuschau’n. – Photograph: Was für Leut? – Wiggerl: Das
Theater-Publikum! – Photograph: Das ist doch sehr einfach – da laß ma halt den Vorhang
runter. – Kommandant: Ja, dannmag ich! – Vorhang fällt. (Valentin 2007a, 94 [Hervorhebung
im Original, J. T.])

Das Schlussmoment hat für den Gesamttext zweierlei Konsequenzen: Erstenswird
die durch explizite Erwähnung eines anwesenden ‚Theater-Publikums‘ vollzoge-
ne Transgression durch den fallenden Vorhang nivelliert, manifestiert sich doch

266 Jill Thielsen



dadurch die Grenze zwischen dem inneren und äußeren Kommunikationssystem
sowie zwischen dem szenischen und dem Theaterraum. Zugleich entledigen sich
die Figuren mit Betonung dieser Grenze durch eine re-entry-Struktur von der
Ausrichtung an rezeptionsseitigen Erwartungen und schotten sich vielmehr als
bloßes inneres Kommunikationssystem von textexternen Instanzen und Adres-
sierungen ab. Auf der Ebene der Symbolsysteme kann hier durch ein direkte
Selbstreferenz (vgl. Ort 2005, 88) eine implizite Selbstbeschreibung extrapoliert
werden, die einen Autonomisierungsgestus umfasst. Signifikant ist in diesem Fall
zweitens, dass trotz vorausgehenden Spiels der Feuerwehrkommandant genau
den Moment als genant wahrnimmt, in dem es um eine gezielte und als Fotografie
dauerhaft zu konservierende Gruppierung der Figuren geht. Diese Inszenierung
für die Ablichtung steht damit in Opposition zum vorherigen Figurenhandeln, das
so zu einem freien, ‚natürlichen‘ Spiel stilisiert wird. Zwar sind sich die einzelnen
Figuren über den fiktionalen Status des Ventilators als Feuerimitation bewusst,
doch begrenzt sich ihr ephemeres Spiel auf eine gruppeninterne Adressierung
und steht so einer durch andere Instanzen beobachteten und ‚choreographierten‘
Inszenierung entgegen.

6 Schlussbemerkungen

Karl Valentin reiht sich mit seinen Positionierungen nicht einfach in den von der
Feldtheorie suggerierten homogenen Kontext eines Unterhaltungsbetriebs ein,
sondern der heteronome Pol leistet sich mit ihm eine Instanz, die mit entspre-
chenden Selbstbeschreibungen auf der Ebene der Symbolsysteme den eigenen
Kontext kommentiert und kritisch reflektiert. Hinsichtlich der Differenzen ein-
zelner Positionen stellen die Texte durch re-entry-Logiken, die die Unterschei-
dung in das Unterschiedene kopieren und so zum Thema machen, eine Sicherung
der bestehenden Ordnung dar, markieren sie doch immer wieder die Nicht-
Übertragbarkeit von Kunstpraktiken in einen anderen Teilbereich. Damit ver-
weisen sie also erstens auf die fehlende Anschlussfähigkeit spezifischer Verfahren
im jeweils anderen Kontext und etablieren zweitens eine funktional distinkte
Ausdifferenzierung sowohl zwischen Hochkultur und Unterhaltungskunst als
auch zwischen den einzelnen Kunstpraktiken des Vergnügungssektors.

Anstatt an die zunehmende, publikumswirksame und teilweise ‚volkstü-
melnde‘ Standardisierung von Motiven und Themen anzuknüpfen, entwirft Karl
Valentin schließlich Sprechinstanzen und selbstreferentielle Texte, die in erster
Linie den eigenen Feldkontext und die Position als ‚unterhaltender Dienstleister‘
reflektieren. Die textuellen Propositionen erschöpfen sich dabei nicht in einer
Parodie, sondern verweisen vielmehr auf die Notwendigkeit einer Differenzierung

Brettl-Kunst auf Theaterbühnen? 267



der einzelnen Positionen auch am heteronomen Pol, der nicht selten als aus-
schließlich markt- und damit an Publikumserwartungen orientierter Bereich der
Produktion symbolischer Güter erscheint. Neben diese Verhandlung von Grenzen
treten Autonomisierungstendenzen, die sich anhand von Figuren illustrieren
lassen, die sich von den Rezeptionsinstanzen abwenden und sie als eigentlich
konstitutive Größe im Kommunikationsprozess tilgen – das eigene Spiel muss also
als ausschließlich sich selbst adressierendes gelten.

Insbesondere die Tendenz der Texte Valentins, die Anschlussfähigkeit der
‚anderen‘ Kunstpraktiken im eigenen Kontext zu thematisieren, legt nahe, die
feldtheoretische Perspektive mit der Orientierung an Deutungsangeboten,wie sie
die ‚Theorie sozialer Systeme‘ bietet, zu ergänzen. Vor diesem Hintergrund lässt
sich auch beobachten, dass die Rezeption Valentins durch Akteure des autono-
men Pols und der daran anschließende Diskurs über dessen Kunstpraktiken
klären muss, inwiefern wiederum die Programmierung dieser ‚anderen‘ Unter-
haltungskunst für die eigenen ästhetischen Standards kommunikativ anschluss-
fähig gemacht werden kann. Dabei zeichnen sich diskursive Strategien ab, die auf
Basis von re-entry-Logiken die Differenz betonen, um den eigenen Status nicht zu
gefährden.

Die Kombination feld- und systemtheoretischer Theoriebausteine ist weiter-
hin Desiderat der (literatur‐)soziologischen Forschung, bietet aber zumindest für
punktuelle Analysen ein heuristisches Potential, das es weiter zu diskutieren gilt.
Unabhängig davon leistet der Blick auf die Kunstpraktiken und Differenzierungen
im Teilbereich der Vergnügungskultur nach 1900, wie Valentin sie repräsentiert,
eine Ergänzung zu den bisherigen literatursoziologischen, aber weiter „differen-
zierungsfähigen Strukturaufriß[en]“ (Jäger 1991, 221) der Moderne.

Literaturverzeichnis

Balme, Christopher B. „Modernität und Theatralität: Zur Theaterkultur in München um 1900“.
Munich 1900 site de la modernité/München 1900 als Ort der Moderne. Hg. Gilbert Merlio
und Nicole Pelletier. Bern u. a.: Lang, 1998. 99–115.

Bierbaum, Otto Julius. „Ein Brief an eine Dame anstatt einer Vorrede“. Deutsche Chansons
(Brettl-Lieder). Hg. Otto Julius Bierbaum. Berlin und Leipzig: Schuster & Loeffler, 1900. V–
XVI.

Bongaerts, Gregor. Verdrängungen des Ökonomischen: Bourdieus Theorie der Moderne.
Bielefeld: transcript, 2008.

Bourdieu, Pierre. Zur Soziologie der symbolischen Formen. 12. Auflage. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 2020a. 75–124.

268 Jill Thielsen



Bourdieu, Pierre. „Zur Genese der Begriffe Habitus und Feld [1985]“. Schriften: Bd. II: Habitus
und Praxis: Schriften zur kollektiven Anthropologie 2. Hg. Franz Schultheis und Stephan
Egger. Berlin: Suhrkamp, 2020b. 392–407.

Bourdieu, Pierre. Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen Grundlage der
kabylischen Gesellschaft. 5. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2018.

Bourdieu, Pierre. Die Regeln der Kunst: Genese und Struktur des literarischen Feldes.
7. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2016.

Bourdieu, Pierre. Manet: Eine symbolische Revolution: Vorlesungen am Collège de France
1998–2000. Hg. Pascale Casanova, Patrick Champagne, Christophe Charle, Franck
Poupeau, Marie Christine Rivière. Berlin: Suhrkamp, 2015.

Bourdieu, Pierre. Die feinen Unterschiede: Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. 7. Auflage.
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1987.

Bourdieu, Pierre, und Loïc J. D. Wacquant. Reflexive Anthropologie. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1996.

Brabandt, Georg. „Literaturwissenschaft ‚mit und zugleich gegen‘ Bourdieu – Zur
methodologischen Integration der Termini Intermedialität, Paratextualität und
Transgression in die Analyse von Text und Feld“. Feldanalyse als Forschungsprogramm 1:
Der programmatische Kern. Hg. Stefan Bernhard und Christian Schmidt-Wellenburg.
Wiesbaden: Springer VS, 2012. 289–318.

Ch., M. „Der Jahrmarkt im Neuen Operettenhaus. Gastspiel Karl Valentin“. Berliner
Börsen-Zeitung, 16.09. 1924 [Abendausgabe]: 3.

Dimpfl, Monika. Karl Valentin: Biografie. München: Deutscher Taschenbuch Verlag, 2007.
Friedrich, Hans-Edwin. Vom Überleben im Dschungel des literarischen Feldes: Über Pierre

Bourdieus „Regeln der Kunst“. https://www.iaslonline.lmu.de/index.php?vorgang_id=
2070. IASL online 2001 (7. November 2021).

Goessel, Susanne von. „Münchner Volkssänger – Unterhaltung für alle“. Karl Valentin:
Volkssänger? DADAist? Hg. Wolfgang Till. München: Schirmer und Mosel, 1982. 26–49.

Hecken, Thomas. Theorien der Populärkultur: Dreißig Positionen von Schiller bis zu den
Cultural Studies. Bielefeld: transcript, 2007.

Jacobs, Monty. „Der Komiker Karl Valentin: Gastspiel im Neuen Operettenhaus“. Vossische
Zeitung, 16.09. 1924 [Abendausgabe]: n. p. [2–3].

Jäger, Georg. „Die Avantgarde als Ausdifferenzierung des bürgerlichen Literatursystems: Eine
systemtheoretische Gegenüberstellung des bürgerlichen und avantgardistischen
Literatursystems mit einer Wandlungshypothese“. Modelle des literarischen
Strukturwandels. Hg. Michael Titzmann. Tübingen: Niemeyer, 1991. 221–244.

Jarchow, Klaas, und Hans-Gerd Winter. „Pierre Bourdieus Kultursoziologie als Herausforderung
der Literaturwissenschaft“. Praxis und Ästhetik: Neue Perspektiven im Denken Pierre
Bourdieus. Hg. Gunter Gebauer und Christoph Wulf. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2016.
93–134.

Joch, Markus. „System versus Feld: Skizze eines schwelenden Konflikts“. Kontroversen in der
Literatur/Literaturtheorie in der Kontroverse. Hg. Ralf Klausnitzer und Carlos Spoerhase.
Bern u. a.: Lang, 2007. 467–484.

Kneer, Georg. „Differenzierung bei Luhmann und Bourdieu: Ein Theorienvergleich“. Bourdieu
und Luhmann: Ein Theorienvergleich. Hg. Armin Nassehi und Gerd Nollmann. 3. Auflage.
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2016. 25–56.

Brettl-Kunst auf Theaterbühnen? 269

https://www.iaslonline.lmu.de/index.php?vorgang_id=2070
https://www.iaslonline.lmu.de/index.php?vorgang_id=2070
https://www.iaslonline.lmu.de/index.php?vorgang_id=2070
https://www.iaslonline.lmu.de/index.php?vorgang_id=2070
https://www.iaslonline.lmu.de/index.php?vorgang_id=2070
https://www.iaslonline.lmu.de/index.php?vorgang_id=2070
https://www.iaslonline.lmu.de/index.php?vorgang_id=2070


Kuh, Anton. „Der Valentin ist da! Eine Beschreibung mit Hindernissen“. Das Unterhaltungsblatt
der Vossischen Zeitung, 14.01. 1928: n. p. [1].

Luhmann, Niklas. Soziale Systeme: Grundriß einer allgemeinen Theorie. 17. Auflage. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 2018.

Luhmann, Niklas. Einführung in die Systemtheorie. Hg. Dirk Baecker. 5. Auflage. Heidelberg:
Auer, 2009.

Luhmann, Niklas. Die Gesellschaft der Gesellschaft: Erster Teilband. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1998.

Münz, Erwin. „Karl Valentin 1882–1948: Stationen seines Lebens“. Karl Valentin.
Volkssänger? DADAist? Hg. Wolfgang Till. München: Schirmer und Mosel, 1982. 311–360.

Münz, Erwin, und Elisabeth Münz. Geschriebenes von und an Karl Valentin: Eine
Materialsammlung 1903 bis 1948. München: Süddeutscher Verlag, 1978.

Nassehi, Armin. „Praxistheorie und Systemtheorie“. Gesellschaft der Gegenwarten: Studien zur
Theorie der modernen Gesellschaft II. Berlin: Suhrkamp, 2011. 89–120.

Neukamp, Ernst. Die Gewerbeordnung für das Deutsche Reich in seiner neuesten Gestalt.
Tübingen: Mohr, 1910.

Nolte, Paul. „Verdoppelte Modernität – Metropolen und Netzwerke der Vergnügungskultur um
1900: Eine Einführung“. Die Vergnügungskultur der Großstadt: Orte – Inszenierungen –
Netzwerke (1880– 1930). Hg. Paul Nolte. Köln, Weimar und Wien: Böhlau, 2016. 1–11.

Ort, Claus-Michael. „Die Kontingenz der Oper: Zur Funktion musikdramatischer
Selbstreferenz“. Zeitschrift für Semiotik 27.1–2 (2005): 87–113.

Panter, Peter [Kurt Tucholsky]: „Der Linksdenker“. Die Weltbühne 20.41 (1924): 550–552.
Pinthus, Kurt. „Karl Valentin“. Das Tage-Buch 5.38 (1924): 1352–1353.
Plumpe, Gerhard, und Niels Werber. „Code/Programm – Stefan George“. Systemtheoretische

Literaturwissenschaft: Begriffe – Methoden – Anwendungen. Hg. Niels Werber. Berlin und
New York: De Gruyter, 2011. 91–119.

R[eimann], H[ans]. „Karl Valentin“. Das Stachelschwein 2.12 (1925): 27–32.
Rieß, Richard. „Ein junger Dichter“. Berliner Börsen-Zeitung, 04.10. 1922 [Morgenausgabe]: 4.
Schwingel, Markus. „Kunst, Kultur und Kampf um Anerkennung: Die Literatur- und

Kunstsoziologie Pierre Bourdieus in ihrem Verhältnis zur Erkenntnis- und
Kultursoziologie“. Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur 22.2
(1997): 392–407.

Thielsen, Jill. „Nun geht der Unsinn an“. Zur Funktion kommunikativer Rahmen. Baden-Baden:
Ergon, 2022.

Till, Wolfgang. Karl Valentin: Volkssänger? DADAist? München: Schirmer und Mosel, 1982.
Valentin, Karl. „Bei der Huberbäuerin brennt’s [Großfeuer]“. Sämtliche Werke in neun Bänden:

Bd. V: Der Firmling: Stücke. Hg. Manfred Faust und Stefan Henze. München: Piper, 2007a.
83–94.

Valentin, Karl. „Blödsinn-Verse“. Sämtliche Werke in neun Bänden: Bd. II: Mich geht’s ja nix
an: Couplets. Hg. Helmut Bachmaier und Stefan Henze. München: Piper, 2007b. 55–57.

Valentin, Karl. „Der Photograph“. Sämtliche Werke in neun Bänden: Bd. I: Klagelied einer
Wirtshaussemmel: Monologe und Soloszenen. Hg. Helmut Bachmaier und Dieter Wöhrle.
München: Piper, 2007c. 58–61.

Valentin, Karl. „Die vier Jahreszeiten“. Sämtliche Werke in neun Bänden: Bd. II: Mich geht’s ja
nix an: Couplets. Hg. Helmut Bachmaier und Stefan Henze. München: Piper, 2007d.
96–97.

270 Jill Thielsen



Valentin, Karl. „Ein Mitternachtsständchen!“. Sämtliche Werke in neun Bänden: Bd. III:
Valentin fährt Straßenbahn: Szenen. Hg. Helmut Bachmaier und Stefan Henze. München:
Piper, 2007e. 19–21.

Valentin, Karl. „Geht zu den Volkssängern!“. Sämtliche Werke in neun Bänden: Bd. II: Mich
geht’s ja nix an: Couplets. Hg. Helmut Bachmaier und Stefan Henze. München: Piper,
2007f. 139–141 u. 323–324.

Valentin, Karl. „Münchnerkindl-Prolog“. Sämtliche Werke in neun Bänden: Bd. II: Mich geht’s
ja nix an: Couplets. Hg. Helmut Bachmaier und Stefan Henze. München: Piper, 2007 g.
129–130.

Valentin, Karl. „So amüsiert sich jeder so gut er eben kann“. Sämtliche Werke in neun Bänden:
Bd. II: Mich geht’s ja nix an: Couplets. Hg. Helmut Bachmaier und Stefan Henze.
München: Piper, 2007 h. 23–24.

Valentin, Karl. Brilliantfeuerwerk: Mit Zeichnungen von Karl Arnold. München: Hugendubel,
1938.

Brettl-Kunst auf Theaterbühnen? 271




