
Sophie Quander

Die „Arbeit an der Form“ – die Reformatio
Sigismundi (1439) zwischen
Konzilskonflikten und publizistischer
Meinungsmache

Kaum haben sich die Konzilsväter in Konstanz auf einen neuen Papst geeinigt und
damit das Abendländische Schisma, die längste Kirchenspaltung in der Ge-
schichte des Christentums, nach 40 Jahren endlich beigelegt, da droht 1439 auf
dem Basler Konzil die nächste Katastrophe: Statt Entscheidungenmit Blick auf die
als eilend empfundene Kirchenreform zu treffen, streiten Konzil und Papst lieber
darüber, wer überhaupt Entscheidungen treffen darf. So sehr verhärten sich die
Fronten, dass beide eher ein neues Schisma riskieren, als eine friedliche Einigung
zu finden.Wie konnte es so weit kommen?¹

Als sich im vierzehnten Jahrhundert zwei Männer zum jeweils einzig legiti-
men Papst erklären, stürzt die römisch-katholische Kirche mit dem so provo-
zierten Abendländischen Schisma in eine tiefe Krise.² Alle Versuche, die Kir-
chenspaltung zu beenden – einen der beiden Papstprätendenten gewaltsam zu
verdrängen (via facti), ihren Rücktritt zu erzwingen (via cessionis), sie zu Ver-
handlungen zu bewegen (via conventionis) oder ihnen den Gehorsam aufzukün-
digen (via substractionis) – laufen ins Leere. Es bleibt nur das Allgemeine Konzil
(via concilii), das höchste kirchenpolitische Versammlungs- und Entscheidungs-
organ.³ Und so einigt man sich schließlich darauf, ein Konzil in Pisa abzuhalten.⁴

 Die hier präsentierten Ergebnisse basieren, in leicht abgewandelter und für die Fragen des
Sammelbandes zugeschnittener Form, auf der geplanten Monografie: „Auf der Suche nach Re|
formen: Literarische Wege der Selbstlegitimation in der Reformatio Sigismundi (1439)“ (in Vor-
bereitung).
 In das Abendländische Schismaund seine Auslegungdurch die Geschichtswissenschaft führen
Rollo-Koster und Izbicki (2009, 1–7) anschaulich ein; vgl. auch Müller (2012, 6–7).
 Zu Form und Funktion des spätmittelalterlichen Konzils vgl. Kirsch (2016, 40); zu den unter-
schiedlichen viae als Reaktion auf das Abendländische Schisma vgl. Müller (2012, 10–11).
 Zur Bedeutung des Pisaner Konzils für die Beilegung des Schismas vgl. Eßer (2017). Da die
Kardinalskollegien beider Päpste zu einem Konzil in Pisa laden, finden streng genommen zwei
parallel ablaufende Konzilien statt. Auf diese Weise sichern sich beide Seiten zu, ihren Legiti-
mitätsanspruch gegenseitig anzuerkennen (vgl. Girgensohn 2007, 79).

OpenAccess. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International
Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110761122-004



Fast 100 Jahre liegt die letzte Generalsynode, das Konzil von Vienne (1311/
1312),⁵ zurück, als die Konzilsväter 1409 in Pisa zusammenfinden, um die beiden
Papstprätendenten abzusetzen; man wählt schließlich Petros Philargis zum
neuen Papst Alexander V. Die beiden anderen Päpste in Rom und Avignon zeigen
sich von ihrer Absetzung indes unbeeindruckt und so sieht sich die Kirche auf
einmal in drei Einflussgebiete zerfallen.

Auch das schlecht besuchte Folgekonzil in Rom, das Alexanders Nachfolger,
der Pisaner Papst Johannes XXIII., 1412 einberuft, setzt keine entscheidenden
Impulse für die Beilegung des Schismas.⁶ Der frisch zum Römisch-deutschen
König gekürte Siegmund von Luxemburg (*1368; †1437) drängt Johannes XXIII.
deshalb, ein weiteres Konzil für Konstanz anzusetzen. Seinen Zeitgenossen gilt
der Luxemburger fortan als Galionsfigur der schwelenden Reformhoffnungen:
Seit langem hat wieder einmal ein weltlicher Herrscher ein Kirchenkonzil ange-
regt und damit nicht nur der Wiedervereinigung, sondern auch der herbeige-
sehnten Reform von Kirche und Reich den Weg geebnet.⁷

Am 5. November 1414 finden die Konzilsväter in Konstanz zusammen. Jo-
hannes XXIII., der seinen Anspruch auf den Papstsitz mithilfe des Allgemeinen
Konzils zu bestätigen gehofft hat, sieht seine Erwartungen enttäuscht und verlässt
eines Nachts heimlich die Stadt. Seine Flucht stellt das Konstanzer Konzil (1414–
1418) vor ein unerwartetes Problem: Wer behält denn nun die Entscheidungsho-
heit, Papst oder Konzil? Das Dekret Haec Sancta, das die Konzilsteilnehmer am
6. April 1415 verabschieden, entscheidet die Superioritätsfrage zugunsten des
Konzils: Gegen die päpstliche Hoheit plädiert das Dekret für die Vollmacht der
Kirchenversammlung als höchstes kirchenpolitisches Entscheidungsorgan.⁸Nicht
zuletzt Kaiser Siegmunds diplomatischem Geschick ist es in den Folgejahren zu
verdanken, dass die drei Papstprätendenten abgesetzt werden können (vgl. Gir-
gensohn 2007, 93–94). 1417 wählt das Konstanzer Konzil Kardinal Oddo di Co-

 Zwischen den Konzilien von Vienne (1311/12) und Pisa (1409) finden keine Generalkonzilien
statt (vgl. Girgensohn 2007, 92; Helmrath 2014, 25).
 Auf dem Pisanum hat man entschieden, dass nach drei Jahren das nächste Konzil stattfinden
soll (vgl. Girgensohn 2007, 90–91; Herbers 2012, 260).
 Zu Siegmunds Allianz mit Papst Johannes XXIII.vgl. Herbers (2012, 260). Dass Siegmund durch
sein selbstbewusstes Auftreten zum Hoffnungsträger des Reformwunsches stilisiert worden sei,
hat die Forschung wiederholt betont: Für Schneider (2013, 41) ist Siegmund „eine,wenn nicht die
zentrale Figur des Konstanzer Konzils“,Wiesflecker (1975, 204) schreibt Siegmund eine „Gloriole
des Märtyrers der Reform“ zu.
 Zu dem in Konstanz verabschiedeten Dekret Haec Sancta vgl. Decaluwé (2009); Braun (2013).

82 Sophie Quander



lonna zum neuen Papst Martin V. und beendet damit das 40 Jahre währende
Schisma.⁹

Fristgerecht lässt Martin V. am 23. April 1423 ein neues Konzil in Pavia er-
öffnen, das bereits zwei Monate darauf wegen der dort wütenden Pest nach Siena
umzieht. Als sich auf dem schlecht besuchten Konzil eine antipäpstliche Oppo-
sition zu bilden beginnt, lässt der abwesende Papst die Versammlung in einer
Nacht- und Nebelaktion auflösen: Am Morgen des 7. März 1424 finden die Kon-
zilsväter die offizielle Auflösungsbulle an den Toren des Sieneser Doms ange-
bracht, das päpstliche Konzilspräsidium hat die Stadt bereits heimlich verlas-
sen.¹⁰

Sieben Jahre später versammeln sich die Konzilsväter erneut in Basel. Große
Hoffnungen setzt man auf dieses Konzil, das die Kirchen- und Reichsreform
endlich angehen soll. Von Beginn an jedoch steht das Basler Konzil (1431– 1449)
unter schlechtem Vorzeichen: Papst Martin V. stirbt nur wenige Monate vor der
durch ihn einberufenen Versammlung, sein konzilskritischer Nachfolger Eugen
IV. versucht zunächst vergeblich, diese aufzulösen. Als der Papst das Konzil im
Januar 1438 nach Ferrara verlegt,¹¹ muss er die meisten Konzilsteilnehmer ex-
kommunizieren, da sie seiner Auflösungsbulle nicht folgen wollen. Das Konzil
reagiert seinerseits, indem es sich unter Rekurs auf Haec Sancta auf die eigene
Superiorität beruft, den Papst kurzerhand als Ketzer absetzt und stattdessen im
November 1439 den Herzog Amadeus von Savoyen zum bisher letzten Gegenpapst
der Geschichte wählt¹² – und damit das „eigentlich Unfassbare“ (Helmrath 2014,
26) eintritt: ein neues Schisma, das die Autorität des Konzils als Entscheidungs-

 Walter Brandmüllers zweibändige ‚Konziliengeschichte‘ bietet nachwie vor die umfangreichste
Gesamtdarstellung des Konstanzer Konzilsgeschehens (vgl. Brandmüller 1991/ 1997; die Kritik an
Brandmüllers Arbeit, der als Kirchenhistoriker immer wieder auch theologische Interpretationen
bietet, sammelt Müller (2012, 79)).Wichtige Impulse haben außerdem die mit den Konzilsjubiläen
verbundenen Sammelbände gesetzt (vgl. Braun et al. (Hg.) 2013; Signori und Studt (Hg.) 2014).
Von germanistischer Seite hat Thomas Rathmann das Projekt gewagt, anhand historiographi-
scher und fiktionaler Textformen das Konstanzer Konzil als diskursives Ereignis zu beschreiben
(vgl. Rathmann 2000; kritisch zu Rathmanns Arbeit äußert sich Müller (2012, 78–79)).
 In das Konzil von Pavia/Siena führt Brandmüller (2002, 1–3) ein.
 Zum Konzil von Ferrara/ Florenz vgl. Müller (2012, 48–49).
 Bei der Bezeichnung ‚Gegenpapst‘ handelt es sich um eine nachträgliche Setzung: Der Titel
entspricht nicht der zeitgenössischen Beurteilung des jeweiligen Prätendenten, sondern lässt
erkennen, welcher Kandidat sich schließlich durchgesetzt und damit die Papsthistoriographie in
seinem Sinne beeinflusst hat (vgl. Gießmann 2012, 391, Anm. 1). Ähnliche Kontroversen zeichnen
im Übrigen die Konziliengeschichte aus, denn auch hier unterliegt die Zuschreibung nachträg-
lichen Deutungsprozessen: Eine Kirchenversammlung kann in dem Selbstbewusstsein eines
Allgemeinen Konzils stattgefunden haben und dennoch nicht als solches überliefert sein (vgl.
Kirsch 2016, 39–40).

Die „Arbeit an der Form“ 83



und Hoheitsorgan zunehmend untergräbt. Die Reform scheint angesichts dieser
neuen Differenzen vertagt. Und auch Siegmund von Luxemburg, der in der Zwi-
schenzeit zum Römisch-deutschen Kaiser gekrönt worden ist, kann diesmal nicht
zur Seite springen, denn der berühmte Reformer ist mittlerweile gestorben.¹³

Inmitten von Kirchenspaltung und Einheitswunsch, von Zukunftssorge und
Reformhoffnung entsteht ein Text, den Karl Beer (1955, 24) einmal als „eines der
umstrittenen Schriftwerke des Mittelalters“ bezeichnet hat: Die Reformatio Sigis-
mundi („Reformation des Kaisers Siegmund“).¹⁴ Der Titel ist Fiktion: Kaiser
Siegmund hat die Reformatio Sigismundi weder verfasst noch autorisiert, sondern
dient der anonym überlieferten Reformvorlage als Legitimationsfolie.¹⁵ Ihr Ver-
fasser, ein unbekannt gebliebener Teilnehmer des Basler Konzils, begleitet die auf
dieser Kirchenversammlung geführten Reformdiskussionen und formuliert 1439
schließlich selbst Vorschläge, wie man Kirche und Reich angesichts der emp-
fundenen Krisen um- und neugestalten könne.¹⁶

Papst- und Königtum sollen grundlegend reformiert werden. Die Bischöfe
sollen keine Dispense mehr erteilen, also nicht mehr einzelne von der Einhaltung
des kanonischen Rechts freisprechen, und Pfründe ausschließlich an universitär
geschulte Geistliche verleihen. Die Orden sollen keinen Einfluss mehr auf Pfar-
reien ausüben und die Pfarrer ihrerseits ein festes Einkommen beziehen. Das
Zölibat, wenn auch in der Idee sinnvoll, halte ja doch niemand ein und so solle
man den Priestern endlich die Ehe erlauben. Man solle die Straßen ausbauen,

 Die Konflikte und Reformbemühungen des Basler Konzils skizziert Müller (2012, 40–52).
Einen guten Überblick verschafft der historische Abriss von Decaluwé und Christianson (2017,
8–37). Die älteren Forschungspositionen diskutiert Helmrath (1987, 6–17).
 Der Text firmiert in den ältesten Handschriften unter dem geeigneteren volkssprachigen Titel,
die Forschung kennt ihn jedoch unter seiner späteren lateinischen Überschrift, die der Konven-
tion halber beibehalten werden soll (zu den volkssprachigen und späteren lateinischen Titeln vgl.
Koller 1964, 1, Anm. 1).
 Koller (1964, 7) vermutet, dass der anonyme Verfasser nicht etwa absichtlich täusche, sondern
seine Forderungen formuliere „in dem guten Glauben, daß hier wirklich das Vermächtnis des
Luxemburgers vorliege und gewahrt werde“. Ihren Rezeptionserfolg verdankt die Reformatio Si-
gismundi jedenfalls u.a. ihrer Selbstsetzung als kaiserliche Reformvorlage (vgl. Dümling 2017,
160).
 Der unbekannte Verfasser der Reformatio Sigismundi stammt vermutlich aus demBasler Raum
und hat als gelehrter Kanzlist das Konzil selbst miterlebt. Da er die kaiserlichen Reformer Jo-
hannes Schele, Dietrich Ebracht und Johannes Bracht kennt und Zugang zu deren z.T. noch nicht
publizierten Schriften hat, gehört er sehr wahrscheinlich zum Umfeld der kaiserlichen Interes-
sensvertreter (vgl. Koller 1958, 438–439; 1959, 144), wenn auch nicht zum engeren Ratgeberkreis
(vgl. Dümling 2020, 215, Anm. 9). Belastbarere Aussagen zu Person, Bildungsstand und Hinter-
grund lassen sich, so Koller (1959, 155– 156), nicht treffen. Zu Entstehungsraum und -zeitraum der
Reformatio Sigismundi vgl. Koller (1959, 144).

84 Sophie Quander



eine einheitliche Reichsmünze einführen, die Leibeigenschaft abschaffen und
kostenfreie ärztliche Versorgung in den Städten anbieten. Der Text gipfelt
schließlich in einer Siegmund zugeschriebenen Vision: Eine göttliche Stimme
habe dem Kaiser die Ankunft eines Priesterkönigs namens Friedrich prophezeit,
der die Reform auch gegen den Willen der Konzilsteilnehmer erzwingen werde.

Nicht nur die abschließende Vision überrascht stilistisch in diesem an Re-
formen interessierten Beispiel pragmatischer Literatur. So stellt der Text seine
Forderungen zwar in nüchtern juristischem Ton, lockert diesen jedoch mit An-
ekdoten und Exempeln auf. Gebetsformeln und Übersetzungen aus dem Latei-
nischen weisen in den Bereich der Predigt, die Vision imitiert die beliebte Pro-
phetienliteratur der Zeit. Am auffälligsten aber ist die Sprache selbst: Im
Gegensatz zu den bis dato existierenden lateinischen Reformvorlagen fordert die
Reformatio Sigismundi auf Deutsch.¹⁷ Das bringt die ein oder andere Herausfor-
derung mit sich: Wie begründet man sein Recht auf Mitsprache, wenn man nicht
dieselbe Sprache spricht? Wie setzt man sich in Bezug,wie grenzt man sich ab von
anderen Stimmen? Und wie erreicht man, dass die eigenen Aussagen auch Gehör
finden?

Diesen Fragenmöchte ich im Folgenden nachgehen, indem ich die Reformatio
Sigismundi an der Schnittstelle von Konzilspolitik und volkssprachiger Publizistik
verorte.Um diese beiden Diskursräume in ihren Eigenlogiken zu fassen,werde ich
versuchen, die Konzilszeit mit Bourdieu als Phase der Autoritäts- und Legitimi-
tätskämpfe auf dem politischen Feld und die volkssprachige Publizistik als neues
Protofeld innerhalb der volkssprachigen Literatur des Spätmittelalters zu fassen.
Als heuristisches Instrument angewandt, soll Bourdieus Theorie helfen, volks-
sprachige Publizistik und Konzilspolitik über den Feldbegriff in Bezug zu setzen.
These ist, dass die Strukturen beider Felder als Argumentationsmuster Eingang in
die Textstruktur finden und also für die bemerkenswerte Faktur der Reformatio
Sigismundi verantwortlich zeichnen. Der Ansatz muss sich dabei der Frage stellen,
ob und inwiefern soziologische Theorien überhaupt auf vormoderne Untersu-
chungsgegenstände übertragbar sind, denen schließlich ein grundlegend anderes
Verständnis von ‚Öffentlichkeit‘, ‚Autonomie‘ oder auch ‚Literatur‘ vorausgeht.
Der hier gebotene Beitrag versteht sich deshalb dezidiert als Versuch, Bourdieus
Feldbegriff auf seine Tauglichkeit für die Analyse vormoderner Texte hin zu
prüfen.

 Soweit bisher bekannt, handelt es sich bei der Reformatio Sigismundi um die erste deutsch-
sprachige Reformvorlage. Die Forschung ist nicht müde geworden, diesen Sonderstatus des
Textes zu betonen (vgl. etwa Beer 1951, 57).

Die „Arbeit an der Form“ 85



1 Die Reformatio Sigismundi und die Konzilien
des Spätmittelalters

Nachdem das Papsttum des vierzehnten Jahrhunderts das Konzil als Verfas-
sungsorgan zunehmend zurückgedrängt hat, feiert die Versammlungsform zu
Beginn des fünfzehnten Jahrhunderts ihre glänzende Rückkehr. Auf das Pisanum
folgt mit den Konzilien von Konstanz, Rom, Pavia/Siena und Basel beziehungs-
weise Ferrara/Florenz eine kirchengeschichtlich einzigartig dichte Abfolge von
Generalkonzilien.¹⁸ Die Kirchenversammlungen bieten dem politischen Dialog
der Zeit eine ungeahnt neue Plattform: Hier begegnen sich geistliche und welt-
liche Elite, hier beginnt das „universaleuropäische Gespräch der politischen
Mächte“ (Meuthen 1985, 33). Welche Strahlkraft die städtischen Großereignisse
gehabt haben müssen, lässt allein ihre Teilnehmerzahl vermuten: Treffen in
Konstanz bereits zahlreiche Gelehrte ein, so lassen sich in den 18 Jahren in Basel
insgesamt über 3000 Konzilsmitglieder inkorporieren.¹⁹

Bemerkenswert ist dieser Umstand vor allem, weil das Konzil als Kirchenor-
gan kurzzeitig vergessen schien: Knapp 100 Jahre hat kein Allgemeines Konzil
mehr stattgefunden, als die Kardinäle 1408 auf die Idee verfallen, ein Konzil in
Pisa einzuberufen. Das bedeutet, dass die Teilnehmer in Pisa das Format ‚Konzil‘
zwar in der Theorie kennen, aber nie selbst ein solches miterlebt haben. Im
Spannungsfeld von Tradition und Innovation provoziert das Konzil von Pisa da-
mit Fragen nach Form und Funktion des Versammlungsorgans als solchem, die
eine diskursive Dynamik in Gang setzen: In Pisa gilt es, „neue Formen zu finden“
(Girgensohn 2007, 62), in Konstanz ergeben sich dann „auf einmal neue Mög-
lichkeiten, (Kirchen‐)Politik zu gestalten“ (Rathmann 2000, 15), in Basel
schließlich wird „verfassungsgeschichtlich wie theologisch an Grenzen gerührt,
die zum Teil nie wieder erreicht, zum Teil erst in der Neuzeit überschritten wur-
den“ (Helmrath 1987, 3).²⁰

Die Folge dieser Innovationsdynamik sind eben jene konfliktgeladenen
Aushandlungsprozesse, die alle Konzilien in Bann halten sollen: Welche Aufga-

 Helmrath (2014, 20) plädiert angesichts der dichten Reihe an Konzilien dafür, die 40 Jahre von
Pisa bis Basel als eine Epoche zu fassen.
 Zu den Teilnehmerzahlen in Konstanz und Basel vgl. Miethke (1981, 749); Meuthen (1985, 43);
Müller (2012, 42). An keinem Konzil haben mehr Gelehrte und Entscheidungsberechtigte parti-
zipiert, kein Konzil in der Geschichte hat länger gedauert als jenes in Basel (vgl. Helmrath 2014,
22).
 Das Konzil von Pisa hat als Anfangspunkt dieser Entwicklung also, gerade weil es das
Schisma zunächst vertieft, aus ihm herausgeführt (vgl. Eßer 2019, 742).

86 Sophie Quander



ben übernimmt das Konzil eigentlich? Wer gehört zu dessen stimmberechtigten
Teilnehmern? Wie trifft man kirchenpolitische Entscheidungen? Und, grund-
sätzlicher:Wer hat überhaupt das Recht, diese Entscheidungen zu treffen?²¹ Stellt
die Flucht von Johannes XXIII. die Konstanzer Konzilsväter doch vor das uner-
wartete Problem, ob ein Konzil ohne teilnehmenden Papst weiterhin weisungs-
berechtigt ist. Das Dekret Haec Sancta, das die Superioritätsfrage zugunsten des
Konzils klärt, löst den Konflikt in Konstanz kurzzeitig – nur um ihn dann in Basel
noch zu befeuern; erlaubt doch gerade Haec Sancta den Basler Konzilsvätern,
Papst Eugen IV. als Ketzer abzusetzen und mit Felix V. den bisher letzten Ge-
genpapst der Geschichte zu wählen.²² Auf zum Teil abenteuerlichen Wegen
streiten Papst und Konzil um die Entscheidungs- und Deutungshoheit: Konzilien
werden über Nacht beendet oder an einen anderen Ort verlegt, Konkurrenzver-
anstaltungen eröffnet, auf Lebenszeit gewählte Päpste abgesetzt, Konzilsteil-
nehmer exkommuniziert.Während die Auseinandersetzungen mit dem Papst das
Konzil nach außen destabilisieren, verlangsamt das gegenseitige Misstrauen die
internen Entscheidungsprozesse: In Konstanz und Basel wirft man sich unter-
einander Korruption vor, befristet Ämter, bildet Allianzen.²³ Die weltlichen Au-
toritäten machen sich die kircheninternen Konflikte ihrerseits zu Nutze, um ihren
eigenen Machtanspruch auszubauen. Und so entladen sich gerade auf den und
um die Konzilien herum die Spannungen zwischen den päpstlichen Prätenden-
ten, zwischen Papst und Konzil, zwischen Papst und Kaiser: „Mit Bourdieu ge-
sprochen, stellten diese Konflikte auch und besonders ein Ringen um symboli-
sche Macht dar“ (Eßer 2019, 25).

Liest man die Aushandlungsprozesse auf den Konzilien als Kampf um Vor-
herrschaft im politischen Feld, lassen sich die Konflikte als Folge der aufbre-
chenden Feldstrukturen deuten: Das Abendländische Schisma problematisiert
die Stellung des Papstes und ebnet damit dem Konzil, einem längst vergessenen
Versammlungsorgan, den Weg; die Unfähigkeit desselben, das Schisma zu be-
enden, erlaubt wiederum Kaiser Siegmund, einem Außenstehenden in Kirchen-
fragen, einzugreifen. Gerade in dieser Ausgleichslogik wurzelt das Innovations-
potenzial, das die Konzilien freisetzen:Veränderung im Feld wird nur möglich, so
argumentiert Bourdieu, wenn die Positionen der herrschenden Feldakteure in
Bewegung kommen und eine Leerstelle bilden, in die bisher beherrschte Akteure

 Kirsch (2016, 31) weist darauf hin, welche grundlegenden Parameter vor dem Hintergrund
einer auslegungsbedürftigen Tradition auf den Konzilien diskutiert werden; zu den durch die
Konzilien aufgeworfenen Fragen vgl. außerdem Helmrath (2002, 481).
 Das Dekret Haec Sancta führt damit in Basel das herbei, was es in Konstanz beizulegen be-
müht war (vgl. Brandmüller 1997, 429).
 Zu den Machtkämpfen auf den Konzilien vgl. Meuthen (1985, 37); Müller (2012, 43–44).

Die „Arbeit an der Form“ 87



hineintreten können. Erst die strukturelle Lücke schafft Raum für Veränderung –
deshalb setzen sich die neuen Feldakteure auch dezidiert von den etablierten
Autoritäten ab, um ihre eigene Position zu legitimieren; sie brauchen die alte
Ordnung jedoch als Kontrastfolie, um das genuin Neue ihrer eigenen Position zu
begründen: ‚Neues‘ kann nur in Abgrenzung zum ‚Alten‘ entstehen.²⁴ Im Kontext
der spätmittelalterlichen Konzilien zeigt sich dieses ‚Neue‘ nun nicht nur darin,
dass das Konzil das Papsttum destabilisiert oder dass ein weltlicher Herrscher in
Kirchenbelange eingreift; es tritt auch in dem Moment auf, als sich ein unbe-
kannter Teilnehmer des Basler Konzils berufen fühlt, mit der Reformatio Sigis-
mundi einen volkssprachigen Reformplan in den lateinischen Diskurs einzu-
spielen.

Als ein Kanzlist von vielen auf dem Konzil partizipiert der Verfasser der Re-
formatio Sigismundi zwar am politischen Feld, kann jedoch nicht einfach Einfluss
auf das tagespolitische Geschäft nehmen.²⁵ Er muss sich also fragen, wie er als
Außenstehender inmitten kontingenter Meinungen und bekannterer Deutungs-
und Entscheidungshoheiten Gehör finden kann. Dafür gilt es zunächst, sich die
eigene Position im Feld zu vergegenwärtigen:

[D]ie Strategien der Akteure sind abhängig von ihrer Position im Feld, das heißt in der
Distribution des spezifischen Kapitals, und von ihrer Wahrnehmung des Feldes, das heißt
von ihrer Sicht auf das Feld als der Sicht, die sie von einem bestimmten Punkt im Feld aus
haben. (Bourdieu und Wacquant 1996, 132)

Man könnte nun meinen, dass der Verfasser der Reformatio Sigismundi seinen
Status als außenstehender Beobachter zu verschleiern sucht, schließlich möchte
er auf das Konzilsgeschehen einwirken und muss deshalb als entscheidungsbe-
rechtigter Akteur auftreten. Doch das Gegenteil ist der Fall – er legt seine Ver-
mittlungsinstanz so an,²⁶ dass sie die Ereignisse in Basel selbstbewusst aus der
Linse des Unbeteiligten bewertet:

 Zu dieser Logik der Feldinteraktion herrschender und beherrschter Feldakteure vgl. einfüh-
rend Jurt (1995, 94).
 Zur Position des Verfassers der Reformatio Sigismundi, der vermutlich als gelehrter Jurist am
Königshof, aber nicht als königlicher Ratgeber tätig war, vgl. zuletzt Dümling (2020, 215, Anm. 9).
 Mit den Kategorien ‚Verfasser‘ und ‚Vermittlungsinstanz‘ trenne ich unterschiedliche Analy-
seebenen: Die Position des Verfassers im Feld soll im Folgenden mit der Position der Vermitt-
lungsinstanz im Text zusammengebracht werden. Bourdieu spricht von einer Strukturhomologie
zwischen dem Raum der Stellungen (der Position eines Autors im Feld) und dem Raum der Werke
(dem literarischen Text); vgl. Jurt (1995, 86).

88 Sophie Quander



Also ist es angeslagen und sein decreta gemacht; sehe man an, wer yrret es? wo komen dye
heupter? wo sein dye churfursten? wo sein dye cardinaͤle und ertzbischove? dye fliehen. Mich
duncket, es rur sye, sye stunden gernn ab; man kan dye reformatz nit außgeben dann mit
gewalt und pene / zu verorden, daz sye bestee. Ich hab eins gedacht: do Cristus Ihesus gemartet
wart, do stund im wenig volckes pey in sein grossenn gerechtigkeyten und uberwantz doch; also
aller gerechtigkeyt hanget wenig volcks an und überwintz doch am letzten; der schatz aller
gerechtigkeyt ist villeicht den kleinen behalten. (RS N 56–58)²⁷

[So ist es beschlossen und sind die Dekrete erlassen worden. Nun bedenke man, wer ver-
hindert es? Vonwo kommen die Häupter?Wo sind die Kurfürsten?Wo sind die Kardinäle und
Erzbischöfe? Die fliehen. Mir scheint, es betreffe sie, aber sie haben nur allzu bereitwillig
verzichtet. Man kann die Reform nicht angehen, außer man ordnet unter Androhung von
Gewalt und Strafe an, dass sie Bestand habe. Ich habe eines gedacht: Als Jesus Christus
gemartert wurde, da standen ihm und seinen vielen rechtmäßigen Forderungen nur wenige
bei und er siegte doch; jede Gerechtigkeit hat also nur eine kleine Anhängerschaft und siegt
letzten Endes dennoch. Der Schatz aller Gerechtigkeit ist vielleicht den Kleinen vorbehalten.]

Das erste Mal ergreift die Vermittlungsinstanz in der ersten Person Singular das
Wort, nachdem eine Kette rhetorischer Fragen die Abwesenheit der eigentlichen
Entscheidungseliten vor Augen geführt hat. Die Relevanz der gestellten Forde-
rungen plausibilisiert sie, indem sie ein Machtvakuum konstruiert: Die eigene
Stimme ersetzt die fehlenden Autoritäten, tritt mit Bourdieu gesprochen an die
Position im Feld, die bisher von den herrschenden Feldakteuren besetzt worden
ist. Dass die Vermittlungsinstanz argumentiert, wie sie argumentiert, gründet
wesentlich in dieser Wechselwirkung von Position im und Sicht auf das Feld: Nur
wer von außen auf das Feld blickt, kann das Chaos im Feld überblicken und
notwendige Ratschläge formulieren. Der Schachzug ist klug gewählt, verkehrt er
doch die herrschenden Kapitalformen: Gilt die Nähe zum Konzil und den dort
anwesenden politischen Entscheidungsträgern eigentlich als feldrelevantes
symbolisches Kapital, setzt die Vermittlungsinstanz der Reformatio Sigismundi
gerade auf ihre neutrale Position. Der Verfasser der Reformatio Sigismundiwendet
den Nachteil, ein Außenseiter im Feld zu sein, also in ein Alleinstellungsmerkmal,
das er textimmanent als besonderes Potenzial inszeniert. Diese Inversionslogik
zählt laut Bourdieu zu den typischen Argumentationsstrategien beherrschter
Feldakteure, die in einer Doppelbewegung die herrschenden Kapitalformen ab-
zuwerten und ihr eigenes Kapital zu nobilitieren suchen (vgl. Bourdieu und
Wacquant 1996, 129). Haben die Konzilsväter Dietrich von Nieheim oder Job Vener

 Zitiert wird nach: Reformation Kaiser Siegmunds. Hg. Heinrich Koller (Monumenta Germaniae
Historica 6). Stuttgart: Hiersemann, 1964. Die Reformatio Sigismundi existiert in den fünf, z.T. sehr
voneinander abweichenden Fassungen N, K, P, G und V (vgl. Koller 1957, 485–518), die im Fol-
genden alle berücksichtigt werden.

Die „Arbeit an der Form“ 89



in ihren Reformvorschlägen ihre Nähe zum Konzil noch durch Publikumsapo-
strophen an die Kirchenversammlung und die Gelehrtensprache Latein auszu-
stellen gesucht, distanziert sich der Verfasser der Reformatio Sigismundi – nicht
zuletzt über die Volkssprache – von jenen politischen Entscheidungsträgern, die
im Anblick der Krise versagen. Der Impetuswird klar: Er fordert nicht nur anderes,
er spricht auch eine andere Sprache.

Dass der Verfasser für seinen Text die Volkssprache wählt, zielt also nicht
einfach nur – wie von der historischen Forschung wiederholt behauptet – auf
Breitenwirkung.²⁸ Die Verwendung der Volkssprache folgt vielmehr einer inhä-
renten Logik: Indem der Verfasser der Reformatio Sigismundi die etablierten
Kommunikationsweisen des Feldes bewusst negiert und stattdessen eigene Aus-
drucksformen sucht, übersetzt er seine Kritik in den Raum der Sprache. Die
Volkssprache transportiert somit ein politisches Signal:

Die Sprache zu erneuern, sie vom Sprachgebrauch der alten Gesellschaft zu reinigen und,
derart gereinigt, für verbindlich zu erklären, bedeutet, ein Denken für verbindlich zu er-
klären, das seinerseits geläutert und gereinigt ist. […] Kurz, es geht nicht nur darum, zu
kommunizieren, sondern auch darum, einer neuen Sprache der Macht mit neuem politi-
schem Vokabular, neuen Verweis- und Bezugssystemen, Metaphern und Euphemismen
Anerkennung zu verschaffen, und damit auch der Vorstellung von der sozialen Welt, die mit
ihnen vermittelt wird[.] (Bourdieu 1990, 24)

Der Kampf um Kapitalformen und Machtpositionen im Feld wird zum Kampf um
die sie beschreibenden und autorisierenden Ausdrucksformen. Um Machtstruk-
turen zu verändern, so ließe sich Bourdieu auf einen Punkt bringen, müssen sich
erst die sprachlichen Codes verändern, mit denen diese be- und geschrieben
werden. Der Verfasser der Reformatio Sigismundi wählt die Volkssprache, um die
politische Vision der Erneuerung sprachlich zu implementieren: Die artikulierten
Reformen fordern eine neue Sprache, ebenso wie nur die neue Sprache Vehikel
der Reform sein kann.²⁹ Im Sprachwechsel zeichnet sich eine programmatische
Formel ab, die die bestehenden Feldstrukturen verändern und genuin Neues er-
reichen will: Reformen zu fordern bringt mit sich, Sprachformen zu reformieren.
Der Verfasser der Reformatio Sigismundi tut dies nicht nur, indem er das Deutsche
gegen das Lateinische ins Feld führt und dadurch das Machtverhältnis von Ge-
lehrten- und Volkssprache dynamisiert. Er führt darüber hinaus auch Argumen-

 Hühns (1951/1952, 19) etwa argumentiert, dass Stil, Volkssprache und die breitenwirksamen
Register von Predigt und Prophetie diese Absicht ausstellen; vgl. auch Struve (1978, 128– 129).
 Jonas Kolthoff zeigt in seinem Beitrag auf, wie das Deutsche im Laufe der Reformation selbst
zur vorherrschenden Normsprache wird, die das Dialektale zunehmend verdrängt (vgl. Kolthoff,
infra).

90 Sophie Quander



tationsmuster der volkssprachigen politischen Publizistik in den Reformdiskurs
ein, wie der folgende Abschnitt zeigen soll.

2 Die Reformatio Sigismundi und die
volkssprachige politische Publizistik

Lädt die Konzilssituation auch dazu ein, herrschende Feldakteure und ihre Ent-
scheidungsprozesse kritisch zu hinterfragen, muss sich ein volkssprachiger Autor
doch der Frage stellen, wie sein Beitrag unter zahllosen lateinischen Traktaten
wahr und ernst genommen wird. Antwort auf diese Frage bietet ihm unter an-
derem die neue politische Publizistik in der Volkssprache.

Die volkssprachige politische Publizistik nimmt mit der Mitte des vierzehnten
Jahrhunderts ihren Anfang.³⁰ Immer häufiger beanspruchen volkssprachige Au-
toren für sich das Recht, ihren politischen Alltag in unterschiedlichen Textsorten
zu kommentieren. Lobrede und Schmähgedicht, Prognostik und Zeitklage, Er-
eignislied und Herrscherschelte zeugen von einer heterogenen Textgruppe,³¹ die
nicht ästhetisch stilistische Gattungsmerkmale, sondern eine spezifische Wirk-
absicht eint: Die neuen volkssprachigen Publizisten berichten von tagesaktuellem
Geschehen und suchen damit, Meinung in einem neuen Kommunikationsraum zu
formen.³² Wo politische Oppositionsorgane, institutionalisiertes Pressewesen und
gesetzlich gesicherte Meinungsfreiheit fehlen, erfüllt die politische Publizistik
somit eine entscheidende Funktion: Sie ermöglicht – über die Register von
Kommentar oder Kritik – Kontrolle auszuüben, und wirkt dadurch wesentlich an
der Konstruktion gesellschaftlicher Ordnung mit (vgl. Thum 1981, 161– 162). Zu-
nehmend sondert sie sich dabei von der fiktionalen Dichtung ab und folgt eigenen
Produktionsregeln, die auf politische Stimmungsmache und Breitenwirkung ab-
zielen. Innerhalb der volkssprachigen Literatur entsteht ein neuer Wirk- und
Schaffensraum eigener Logik und Ästhetik (vgl. Kellermann 2019a, 192–193) –
man möchte mit Bourdieu sagen: ein neues Unterfeld innerhalb des literarischen
Feldes.

 Kellermann (2019a, 195, Anm. 7) datiert mit Lupold Hornburgs Des ryches klage (1348) den
Beginn der volkssprachigen politischen Publizistik. Seine Reden weisen die typischen publizis-
tischen Eigenschaften auf: „Öffentlichkeit, Meinungsbildung, Tagesaktualität – hier ist alles
beisammen, was Publizistik ausmacht“ (Kellermann 2017, 209).
 Zu den unterschiedlichen Textformen vgl. Müller (2004, 96); Kellermann (2019a, 192; 2019c,
326).
 Alle Definitionsangebote fassen die spätmittelalterliche Publizistik unter funktionalen Ge-
sichtspunkten (vgl. Thum 1980, 12– 13; Müller 2004, 96; Kellermann 2019a, 192).

Die „Arbeit an der Form“ 91



Die Mediävistik wehrt sich gern gegen die Behauptung, ein Phänomen habe
im Mittelalter noch nicht existiert – prominent hat sie das etwa im Falle von
Jürgen Habermas’ Diktum vom Strukturwandel der Öffentlichkeit getan (ein
Konzept, das Habermas dem Mittelalter zu Unrecht abgesprochen hat).³³ Unbe-
nommen bleibt aber der Einwand der Alterität mittelalterlicher Literatur, der
Andersartigkeit des Erzählens also, gepaart mit den grundverschiedenen Pro-
duktions- und Rezeptionsbedingungen des Literaturbetriebs. Lässt sich Bour-
dieus Feldbegriff mit Vorsicht noch für den politischen Bereich des Mittelalters
mit seinen Institutionen, Akteuren, Legitimationskämpfen, Machtstrukturen und
ritualisierten Praktiken heranziehen, so kommt er spätestens hier an seine
Grenzen: Ein autonomes literarisches Feld im Sinne Bourdieus lässt sich für das
Mittelalter nicht beobachten.³⁴ Dennoch kann man fragen, inwiefern es – wenn
auch keine ausdifferenzierten eigengesetzlichen Felder – gleichwohl Feldeffekte
gibt (etwa ein gemeinsames Feldinteresse, Konfigurationen objektiver Bezie-
hungen, feldcharakteristische Handlungsmuster etc.). Im Falle der volksspra-
chigen politischen Publizistik scheinen mir zwei Argumente für diesen Ansatz zu
sprechen: Wie die wiederkehrenden Begriffe „offenbarn“, „schreien“, „ausrue-
fen“, „melden“, „kund tun“, „verkunden“, „bekannt tuon“, „offenlich sagen“,
usw. ausstellen, eint die Publizisten das (Feld‐)Interesse, Informationen zu ver-
öffentlichen (vgl. Thum 1980, 15– 16). Im Laufe des Spätmittelalters stecken sie
damit ihre Position (im sozialen Raum) ab: Publizisten werden – etwa im Falle
Sebastian Brants – von Herrschaftsträgern mit der politisch ausgerichteten Deu-
tung von Naturereignissen beauftragt oder – wenn ihre Stellungnahmen nicht
herrschaftskonform scheinen – zensiert (vgl. Müller 1980, 106). Die Macht des

 Zur Kritik an Habermas vgl. beispielhaft für das Spätmittelalter Kintzinger und Schneidmüller
(2011, 10– 11) sowie für die Publizistik Kellermann (2019b, 169– 170). Man sollte den Begriff
dennoch mit Vorsicht genießen: Gilt es auch als gesichert, dass es „Öffentlichkeit bzw. einen
‚öffentlichen Raum‘ und Öffentliche [sic!] Meinung […] auch im Mittelalter gab“ (Hruza 2002, 21),
muss man letztlich im Einzelfall entscheiden, ob und inwiefern bereits von Öffentlichkeit ge-
sprochen werden kann. Mit Blick auf die im Zuge des Investiturstreits aufkommende lateinische
Publizistik mahnt Hartmann (2016a, 13) deshalb an, den Begriff Öffentlichkeit an den einzelnen
Texten zu prüfen und eher nach den Adressaten und einer durch den Text suggerierten Öffent-
lichkeit zu fragen. So lassen sich Strategien einer ‚Ver-Öffentlichung‘ vor allem in der Vielzahl
literarischer Hybridformen und der damit im Zusammenhang stehenden unterschiedlichen
Adressatenkreise identifizieren (vgl. Hartmann 2016b, 381). Die Frage nach Erscheinungsformen
der Öffentlichkeit bringt für die historisch arbeitenden Geschichts- und Literaturwissenschaften
also primär die Aufgabe mit sich, Textstrategien nachzuzeichnen, die textimmanent Öffentlich-
keit produzieren.
 Zur Anwendbarkeit von Bourdieus Theorie und ihrer Rezeption in der germanistischen Me-
diävistik vgl. Robert Gisselbaek und Stefan Rosmer, infra.

92 Sophie Quander



neuen Mediums erkennend, beginnen schließlich auch Herrschaftsträger, die
Vervielfältigungsmöglichkeiten des Drucks systematisch für ihre politische Pro-
paganda einzusetzen (vgl. Müller 2004, 96). Dass Publizisten als Experten ange-
fragt, zensiert oder ihre Strategien der Meinungsbildung von Herrschaftsträgern
kopiert werden, belegt eine Interaktion mit und graduelle Autonomie von dem
politischen Feld.³⁵ So betrachtet, kann die politische Publizistik als neues Pro-
tofeld innerhalb der volkssprachigen Literatur des Spätmittelalters skizziert
werden.³⁶

Als Informationsquelle und Meinungsbildner unterliegt der Publizist einem
spezifischen Authentizitätsanspruch. Angesichts lateinkundiger Macht- und
Wissensinstanzen muss der volkssprachige Dichter seine Meinungshoheit erst
einmal einfordern und stets wieder verteidigen, seine Sprechposition ist dem-
entsprechend labil: „Denn den ‚politischen Publizisten‘ gab es im Spätmittelalter
zwar als Funktion im Prozeß gesellschaftlicher Ordnungsarbeit, nicht aber als
relativ fest umrissene Berufsrolle wie heute“ (Thum 1980, 26). Es bleibt dem
Publizisten also selbst überlassen, sich als glaubwürdige Autorität zu setzen (vgl.
Thum 1984, 343). Deshalb inszeniert er sich als Augenzeuge historischer Ereig-
nisse (vgl. Kellermann 2019c, 326), nennt konkrete Jahres-, Orts- und Personen-
angaben, dramatisiert die Gefahr, unter der er Informationen veröffentlicht,³⁷
probiert sich außerdem in tradierten Rollen, gibt sich zugleich als Dichter und
Berichterstatter, als Kommentator, Prophet und Jurist.³⁸ Dass das richtige Spre-
chen in der Regel dazu autorisiere, Recht zu sprechen, leitet Bourdieu (1990, 16)
unter Rekurs auf Émile Benveniste aus der etymologischen Verwandtschaft von
droit (Recht) und dire (sprechen) ab. In der Sprachkompetenz manifestiere sich
die „Kompetenz im Sinne eines Rechts auf das Wort und eines Rechts auf Macht

 Wie Ralf Grüttemeier in seinem Beitrag betont, gilt für das literarische Feld ohnehin nie eine
absolute, stets nur eine relative Autonomie (Grüttemeier, infra).
 Vergleichbares konstatiert Norbert Bachleitner für die österreichische Literatur des acht-
zehnten Jahrhunderts und spricht deshalb von „vorautonome[n] literarische[n] Felder[n]“
(Bachleitner, infra).
 Als typisch publizistische Texteigenschaften listet Kellermann (2019a, 209; 2019c, 325–326):
Aktualität, Gegenwartsbezug, deiktische Elemente wie Personen-, Orts- und Zeitangaben,Wahr-
heitsbehauptungen, Selbstreferenzen sowie die gelegentlich ausgestellte Gefahr für die eigene
Person.
 Müller (1980, 118) benennt so divergente Rollenprofile wie ‚Prophet‘, ‚Poet‘, ‚Historiker‘,
‚Gelehrter‘, ‚Orator‘, ‚Philosoph‘, ‚Wissenschaftler‘, ‚Theologe‘, die er im Titel seines Beitrags in
der Trias ‚Poet, Prophet, Politiker‘ bündelt. Da die Rolle des ‚Politikers‘ fälschlicherweise impli-
ziert, dass der Publizist selbst Herrschaftsfunktionen übernehmen wolle, modifiziert Kellermann
(2019a, 193– 194) das publizistische Rollenprofil zu ‚Dichter‘, ‚Zeuge‘, ‚Kommentator‘, ‚Warner‘
und ‚Prophet‘.

Die „Arbeit an der Form“ 93



durch das Wort“ (Bourdieu 1990, 55). Die Rechtssprache legitimiert zur Recht-
sprechung – deshalb imitieren die Publizisten auch den juristischen Sprach-
duktus, um ihren Aussagen das nötige Gewicht zu verleihen (vgl. Thum 1980, 26).
Rechtssprache, Autoritätsnennung, Quellenberufung und Übersetzungsleistung
weisen den Publizisten als lateinischen Gelehrten aus.³⁹ Das Gelehrtenwissen soll
jedoch keinesfalls Distanz produzieren, vielmehr strebt der Publizist in der Regel
eine symmetrische Kommunikation an: Die Volkssprache lädt zum Gespräch auf
Augenhöhe, während unbestimmte, zur Identifikation einladende Deiktika das
Publikum in den Sprechakt hineinziehen und auf das Textprogramm einschwö-
ren. Gerade Sprichwörter, volkstümliche Floskeln und Allgemeinwissen erlauben
als spezifisch publizistische Zutat, Konsens zu inszenieren.⁴⁰ Über diffiziles Rol-
lenspiel und eklektische Verweistechniken sucht der Publizist so, Meinung zu
formen und damit in den öffentlichen Raum zu wirken.

Selbst- und Sendungsbewusstsein gewinnt der Publizist dabei aus einem
Gefühl von Öffentlichkeit, das die doppelte Adressatenausrichtung suggeriert: In
der Regel apostrophieren die publizistischen Texte Herrschaftsträger mit den
Registern von Lob oder Kritik; sie wenden sich an namentlich genannte Könige,
Fürsten oder Reichsstädte, preisen ihre Vorbildlichkeit oder prangern ihre Las-
terhaftigkeit an. In kollektivierenden Aussagen der ersten Person Plural impli-
zieren sie jedoch ebenso ein breiteres Publikum, das den Standpunkt des Spre-
chers aufnimmt, teilt, ihm überindividuelle Gültigkeit verleiht.⁴¹ Die doppelte
Adressatenausrichtung eint die unterschiedlichen Textformen: Inszenieren sich
die Autoren der politischen Spruchdichtung als Fürsprecher einer Öffentlichkeit
(vgl. Behr 1980, 76), wenden sich die Ereignisdichter an unterschiedliche Inter-
essensgemeinschaften und produzieren damit „Teilöffentlichkeiten“ (Kellermann
2000, 335). Am Beispiel des Humanisten Sebastian Brant kann Müller aufzeigen,
wie dieser in seinen Flugblättern über die feudalen Herrschaftsträger hinaus eine
Öffentlichkeit anspricht, indem er entweder Ängste zu kompensieren oder aber
propagandistisch zu polarisieren sucht.⁴² Wesentlich baut die Publizistik auf
diese in der doppelten Adressatenausrichtung durchscheinende Legitimations-
strategie: Weniger interessiert daran, ein Kollektiv zu mobilisieren, braucht die

 Zu den Legitimationsstrategien vgl. u.a. Müller (1980, 111; 2004, 105).
 Behr (1980, 76) hat das für die politische Spruchdichtung nachgewiesen; zum Stellenwert von
Alltagswissen für die spätmittelalterliche Publizistik vgl. Müller (2004, 108).
 Zur doppelten Adressatenausrichtung der volkssprachigen Publizistik vgl. Müller (1980, 103;
2004, 96); Kellermann (2020, 201).
 Öffentlichkeit erkennt Müller (1980, 104–105), „soweit davon nach Maßgabe der technischen
und institutionellen Möglichkeiten der Verbreitung und der bildungsmäßigen, ökonomischen
und ständischen Voraussetzungen der Rezeption schon die Rede sein kann“.

94 Sophie Quander



Publizistik die implizierte Öffentlichkeit vor allem, um ihren eigenen Standpunkt
zu markieren. Die im Text produzierte Öffentlichkeit rechtfertigt, dass ein ein-
zelner als Sprecher des Kollektivs Herrschaftsträger an ihre Aufgaben erinnert.
Die Adressatengruppe plausibilisiert und legitimiert das Mitsprache- und Kritik-
recht, der Sprecher ist angewiesen auf die Gemeinschaft, für die er eintritt.
Bourdieu bezeichnet das als

das Mysterium der performativenMagie […], über die der Repräsentant die Gruppe, durch die
er wird, was er ist, erst zu dem macht, was sie ist: Der Gruppensprecher, der die Vollmacht
hat, im Namen der Gruppe zu sprechen und zu wirken, zuallererst – über die Magie des
Losungswortes – auf die Gruppe selbst, ist der Stellvertreter der Gruppe, die nur durch diese
Stellvertretung existiert. (Bourdieu 1990, 72)

Wohlgemerkt: Eigentlich adressieren die volkssprachigen Publizisten keine ho-
mogene Gruppe, sondern beziehen sich auf unterschiedliche, bereits vorhandene
Gruppierungen. Sie sprechen die Handwerker an und ergreifen für die städtische
Mittelschicht Partei, appellieren an den niedrigen Adel oder kritisieren den Kle-
rus. Streng genommen schaffen die Publizisten also keine Gruppe, bündeln in
ihrem holistischen Anspruch aber gleichwohl historisch gewachsene Gesell-
schaftsschichten zu einer Kommunikationsgemeinschaft. Mit diesem Kumulati-
onseffekt evozieren die Publizisten den Eindruck von Öffentlichkeit (oder ge-
nauer: den Eindruck einer Vielzahl heterogener Teilöffentlichkeiten).

Definiert man politische Publizistik unter dem funktionalen Gesichtspunkt
der Meinungsbildung im öffentlichen Raum, lässt sich auch die Reformatio Si-
gismundi als Teilbewegung derselben fassen. Denn sie stellt mit der Wahl der
Volkssprache ihre Reformentwürfe einer Öffentlichkeit vor, die über den internen
Konzilskontext hinausreicht, und bildet damit Meinung in politischen Aushand-
lungsprozessen.⁴³ Es gilt im Folgenden aufzuzeigen, inwiefern die Reformatio
Sigismundi die ästhetischen Spielformen und Wirkabsichten der politischen Pu-
blizistik aufnimmt, modifiziert und erweitert.

Dem Publizisten vergleichbar, sichert sich auch die Vermittlungsinstanz der
Reformatio Sigismundi durch ein assoziatives Belegnetz ab: Sie zieht die Bibel
neben Sprichwörtern heran, rekurriert auf angebliche Schriftquellen und allseits
bekannte Legenden, zitiert etablierte Kirchenväter und Gelehrte neben anonymen
„buchtichtern“ (RS N 108, N 148, N 202; „Buchdichtern“).⁴⁴Die vielen lateinischen

 Bereits Struve (1978, 102, Anm. 173) und Thum (1980, 21) setzen die Reformatio Sigismundi in
Bezug zur zeitgenössischen Publizistik; zur Traktatliteratur auf den Konzilien im Allgemeinen vgl.
Miethke (1981, 741).
 Für ausführliche Belegstellen vgl. die oben angekündigte Monografie „Auf der Suche nach Re|
formen: Literarische Wege der Selbstlegitimation in der Reformatio Sigismundi (1439)“.

Die „Arbeit an der Form“ 95



Einschübe sollen den Aussagen Gewicht verleihen – dass die Reformatio Sigis-
mundi dabei nicht immer richtig zitiert, tut der Wirkung keinen Abbruch. Die
späteren Bearbeiter erweitern ihre Vorlage deshalb immer wieder durch lateini-
sche Einschübe. Selten stehen die Zitate isoliert, in der Regel wiederholt die Re-
formatio Sigismundi den Inhalt in der Volkssprache. So übersetzt die N-Fassung
die aus dem Deuteronomium übernommene Prophezeiung des nahenden Pries-
terkönigs mit der Überleitung „zü teutsch“ (RS N 328; „auf Deutsch“) für ihr lai-
kales Publikum. In konsenssichernden Floskeln wie „[e]s ist yederman woll zü
wissen“ (RS N 344; „jedermann soll wissen“), „[e]s ist an zwifel“ (RS K 106, K 234;
„es besteht kein Zweifel“), „als es woll ofennbar ist“ (RS N 104; „wie es deutlich
ist“) oder „das bekent (yeder)man woll“ (RS N 106, N 38; „das gibt wohl jeder-
mann zu“) rekurriert die Reformatio Sigismundi darüber hinaus auf Allgemein-
wissen,während Einschübe wie „das ist bewert“ (RS N 224; „es ist bewährt“), „als
gewonlich ist“ (RS N 230; „wie es üblich ist“) und „als billich ist“ (RS N 192; „wie
es sich ziemt“) über das Gewohnheitsrecht argumentieren.

Ihrer kombinativen Verweistechnik entsprechend kleidet sich die Vermitt-
lungsinstanz der Reformatio Sigismundi in unterschiedliche Sprecherrollen: Als
Gelehrter zitiert sie aus der Bibel, als Lehrer übersetzt sie das Zitierte, als
Gleichgesinnter erinnert sie an bekannte Sprichwörter und Anekdoten, als Pro-
phet deutet sie die Reform als göttlichen Plan. Episoden aus dem Konzilsge-
schehen sollen bezeugen, dass die Vermittlungsinstanz das Geschilderte selbst
erlebt hat: „Es ist gescheen zü Basel“ (RS N 296; „In Basel hat sich zugetragen“),
dass ein Gericht dem Klagenden unrechtmäßig das väterliche Erbe aberkannt
habe. Mit der Floskel „als yederman wol weyß“ (RS N 244; „wie wohl jedermann
weiß“) rekurriert die N-Fassung auf Ereignisse des Konzilsgeschehens, gern zi-
tieren die unterschiedlichen Fassungen außerdem (nicht belegte) Aussagen un-
terschiedlicher Konzilsteilnehmer. Immer wieder sollen (vermeintlich) wahre
Begebenheiten das Behauptete bestätigen – so rechtfertigt die Vermittlungsin-
stanz ihre Kritik an den Klöstern mit dem Verweis auf eigene Erfahrung: „ich weyß
ein closter sant Bernhartz ordens“ (RS N 164; „ich kenne ein Kloster des Zister-
zienserordens“), das unrechtmäßig Besitz angehäuft habe. Das besagte Kloster
dient der Vermittlungsinstanz als Beispiel einer um sich greifenden Entwicklung:
„der closter findt man vil“ (RS N 164; „Kloster dieser Art findet man viele“). Hier
tritt die Vermittlungsinstanz vor allem als gut informierter Berichterstatter und
Augenzeuge auf.

Ihre Appelle formuliert die Vermittlungsinstanz über die rationalisierenden
Register der Jurisdiktion, indem sie dieselben überwiegend in unpersönliche
Sprechhaltung, imperativische Wendungen und iterative Satzstrukturen kleidet.
Kontrastiv hierzu lädt sie in emotionalen Ausrufen, Kollektivformeln und flexi-
blen Sprechpositionen ihre Rezipienten zur Identifikation ein. Gebetsformeln,

96 Sophie Quander



Exempel und Reime lockern den juristischen Ton der Forderungen auf und wirken
persuasiv.

Die Vermittlungsinstanz legitimiert sich überdies, indem sie den Text als
Übersetzung einer lateinischen Quelle ausgibt, die Kaiser Siegmund autorisiert
habe. Die Quellenfiktion wie auch die vielen Zitate und Autoritätsnennungen
stellen den Text in eine lateinische Tradition:

Aristotiles spricht: Het der mensch kein gepot von got, dannoch dye natur zeichet, was recht ist;
darumb sprich ich: dye gelerten leben nicht naturlich, sye wyssen das unrecht und meyden des
nit und sein gote widerig; ich bekenne, ich enpfinde, das dye cleinenn dye grossen weysen
müßenn durch das ewangelium Cristi; nit an einer stat, an mancher stat man es woll findet.

Augustinus spricht: Surgunt indocti et rapiunt celum et docti merguntur in infernum – es
sten auff dye ungelerten und ergreyffent den hymel und dye gelerten gen untter in dye helle. Wer
ist ytzundt gotlicher ordenung wyderiger dann dye prelaten und dye gelertenn? es get ytzunt
geleich als Ysaias spricht: Dereliquerunt deum, plasphemaverunt nomen santum suum, alie-
nati sunt, abierunt retrorsum ‐ sye haben sich von got gescheyden, sye verschelten seinen
heyligen namen, sye sein abgetretten; daz ist nü alles war; es ist fast abgetretten gesichtiglichen
und lebet nyemant mee naturlichen. (RS N 82–84)

[Aristoteles spricht:Wenn der Mensch kein Gebot von Gott hat, zeigt ihm doch die Natur,was
rechtmäßig ist. Darum spreche ich: Die Gelehrten leben nicht natürlich, sie kennen das
Unrecht und meiden es nicht und handeln gotteswidrig. Ich bekenne, ich empfinde, dass die
Kleinen mithilfe des Evangeliums Christi die Großen weisen müssen. Diesen Zustand findet
man sehr häufig.

Augustinus spricht: Surgunt indocti et rapiunt celum et docti merguntur in infernum –
die Ungelehrten erheben sich und ergreifen den Himmel und die Gelehrten fahren in die
Hölle.Wer verstößt derzeit mehr gegen die göttliche Ordnung als die Prälaten und Gelehrten?
Es verhält sich derzeit genauso wie Jesaja spricht: Dereliquerunt deum, plasphemaverunt
nomen santum suum, alienati sunt, abierunt retrorsum – sie haben Gott verlassen, sie
verachten seinen heiligen Namen, sie haben sich von ihm abgewandt. Das ist alles wahr. Alle
sind nur allzu sichtbar abgewandt, niemand lebt mehr natürlich.]

In syntaktischer Analogie zu Aristoteles („Aristotiles spricht“/ „darumb sprich
ich“) führt die Vermittlungsinstanz ihre eigene Stimme als Autorität ein: Sie de-
monstriert, dass sie den antiken Autor wortgenau kennt und dessen Aussagen
einem Laien vermitteln kann. Auf die aristotelische Metaphysik folgen eigene
Beobachtung („dye gelerten leben nicht naturlich“) und Handlungsaufforderung
(„dye cleinenn [müßenn] dye grossen weysen“), die wiederum die Bezüge auf die
christlichen Autoritäten Augustinus und Jesaja argumentativ stützen. Dadurch
entsteht eine Kausalkette, die antikes, kirchliches und laikales Wissen ver-
schränkt und verständlich vermittelt. Die Reformatio Sigismundi verfehlt also
nicht etwa ihren Rezipientenkreis,wie Beer (1937, 171) einmal behauptet hat,wenn
sie lateinische Zitate in einem volkssprachigen Text bringt. Man soll die Zitate gar
nicht verstehen, schließlich übersetzt die Reformatio Sigismundi. Das Publikum

Die „Arbeit an der Form“ 97



kennt diese Verweistechnik aus der zeitgenössischen Publizistik und akzeptiert
sie als Vertextungsstrategie, die weniger der Aussage dienen als vielmehr den
Sprechenden legitimieren soll. Denn als erste volkssprachige Reformvorlage muss
die Reformatio Sigismundi ihr Recht auf Mitsprache erst rechtfertigen, bevor sie
Kritik üben und Ratschläge formulieren kann.Vor diesem Hintergrund geben sich
Gelehrtenreferenzen und Bilingualität ebenso wie Sprichwörter und Integrati-
onsformeln als Argumentationsmuster zu erkennen, die den Zugang zu unter-
schiedlichen Wissenswelten und damit die besondere Eignung der Vermitt-
lungsinstanz ausstellen. Was bisher an dem Text irritiert hat – die assoziativen
Zitate, das Vulgärlatein, die Selbststilisierung sowohl als kaiserlicher Übersetzer
wie auch als Vertrauter des ‚kleinen Mannes‘ – erscheint vor dem Hintergrund der
politischen Publizistik als typische Überzeugungsstrategie: Die Synkrise ist äs-
thetisches, und mehr noch: politisches Programm.

Eine weitere, typisch publizistische Argumentationsstrategie bedient die
Reformatio Sigismundi in ihrer doppelten Adressatenausrichtung. In ihren Pu-
blikumsapostrophen mobilisiert die Reformatio Sigismundi zunächst „alle fursten
und herren, alle ritterschefft und yr werden reichstet gemeinglich“ (RS N 52; „alle
Fürsten und Herren, alle Ritterschaft und ihr würdigen Reichsstädte gemeinsam“)
als jene Kräfte des Reichs, die für die Reform verantwortlich zeichnen. Ebenso
appelliert der Text aber auch an ein abstraktes Kollektiv: „yderman“ (RS N 68, N
336; „jedermann“) solle zuschlagen, denn „[i]n diser vermanung sollen sein jung
und alt, alle gemein cristenheyt, nyemant außgenomen“ (RS N 78; „Die Ermah-
nung richtet sich an Jung und Alt, an alle Christen, niemand ausgenommen“). Die
scheinbar widersprüchlichen Adressatenappelle der Reformatio Sigismundi ha-
benwiederholt zu Schwierigkeiten geführt, einen eindeutigen Rezipientenkreis zu
benennen.⁴⁵ Liest man die Apostrophen indes vor dem Hintergrund der politi-

 Die Frage, wen die Reformatio Sigismundi denn eigentlich adressiert, hat die Forschung
wiederholt mit Blick auf die im Text apostrophierten kleinen diskutiert. Die DDR-Historiographie
hat in der Formel von den kleinen, die laut der Reformatio Sigismundi die Reform umsetzen sollen,
den Beginn der frühbürgerlichen Revolution erkannt; der Text suche demnach die unteren Be-
völkerungsschichten zu mobilisieren (vgl. etwa Hühns 1951/52, 19). Dohna (1960, 156– 158) hin-
gegen hat die kleinen als programmatische Formel im Sinne der geistig Armen gelesen: Die Träger
der Reform sollen diejenigen sein, die wie die Kleinen denken und also Buße tun. Dohnas Lesart
folgt Pfaff (1999, 196), auch wenn er stellenweise soziale Implikationen nicht ausschließt. Da-
gegen hat Irsigler (1976, 253–254) argumentiert, dass die Dichotomie von heuptern und kleinen –
bei aller begrifflichen Offenheit – Grenzziehungen vornimmt; er fasst die kleinen deshalb als „die
zur stärkeren politisch-gesellschaftlichen Mitverantwortung aufgerufenen Kräfte des Reiches
unterhalb der Adelsspitze der Fürsten und Landesherren, die Gemeinschaft der politisch und
rechtlich handlungsfähigen Menschen in Stadt und Land, der gemeine Mann schlechthin, re-
präsentiert durch die kleinen Obrigkeiten, die selbst wieder vielfach einer fürstlichen, landes-

98 Sophie Quander



schen Publizistik, geben sich die unterschiedlichen Ansprachen nicht als Ge-
gensatz, sondern als bewusstes Zusammenspiel zu erkennen: Indem die Ver-
mittlungsinstanz Konsens suggeriert, integriert sie eine heterogene Adressaten-
gruppe, als deren Stellvertreter sie auftreten kann. Der Text aktiviert in seinen
Apostrophen eine Öffentlichkeit, hinter den konkreten Funktionseliten des Reichs
– den eigentlichen, von der Vermittlungsinstanz in die Pflicht gerufenen Re-
formakteuren – scheint ein Kollektiv hervor, das die Forderungen der Reformatio
Sigismundi legitimiert und mitträgt.

3 Fazit

1439 – in dem Moment, als sich das Basler Konzil nach sechs Jahren erfolgreicher
Reformtätigkeit wieder mit dem Papst entzweit und ein neues Schisma riskiert –
setzt ein anonym gebliebener Konzilsteilnehmer einen deutschsprachigen Re-
formvorschlag auf, den spätere Bearbeiter kurz darauf dem verstorbenen Re-
formkaiser Siegmund von Luxemburg zuschreiben. Diese erste volkssprachige
Reformvorlage entsteht in einem Klima, in dem 1. die politischen Entschei-
dungsträger auf dem Konzil ihre eigene Position kritisch diskutieren und 2.
volkssprachige Autoren immer mehr auf Mitspracherecht drängen. Der Verfasser
der Reformatio Sigismundi, so die These, hat diese Entwicklungen erkannt und in
produktive Synthese gebracht.

Als Randfigur des Konzilsgeschehens muss der unbekannte Verfasser sein
Recht auf Mitsprache erst gegen die herrschenden Akteure des politischen Felds
behaupten, bevor er Kritik üben und nachhaltig Forderungen stellen kann. Dies
gelingt ihm, indem er auf die Aura des berühmten Reformkaisers setzt und sich
zugleich von den korrumpierten Entscheidungseliten auf dem Konzil distanziert.
In Zeiten politischer Krisen schlägt er somit aus seiner Außenseiterposition Ka-
pital. Entscheidendes Medium wird nicht zuletzt die Volkssprache: Die Refor-
matio Sigismundi wendet sich von den Kommunikationskonventionen des poli-
tischen Felds ab, verhandelt Kritik und Forderung somit sprachlich – nur eine
neue Sprache kann Vehikel des Neuanfangs sein. Die Volkssprache erlaubt
überdies, jenseits der Konzilsöffentlichkeit Einfluss zu nehmen. Mit welchen li-
terarischen Verfahren Einflussnahme in der Volkssprache gelingen kann, lernt der
Text nicht zuletzt von der neuen volkssprachigen Publizistik: Man informiert über
die tagesaktuelle Politik, wählt unterschiedliche Sprecherrollen, polemisiert ge-

herrlichen Obrigkeit gegenüberstanden“. Ähnlich deutet auch Struve (1978, 109) die kleinen als
eine nicht klar zu begrenzende neue Herrscherelite.

Die „Arbeit an der Form“ 99



gen die Entscheidungseliten und adressiert eine diffuse Öffentlichkeit. Liest man
die Reformatio Sigismundi als Teilbewegung der politischen Publizistik des
Spätmittelalters, erklärt sich,warum die Vermittlungsinstanz so assoziativ zitiert,
sich mal als Gelehrter, mal als Vertrauter ausgibt, warum sie zeitgleich die
Reichsstände und den kleinen Mann anspricht – eben all das sind publizistische
Argumentations- und Persuasionsstrategien, die der Verfasser der Reformatio
Sigismundi für sich einzusetzen versteht. Im Kampf um Deutungshoheit auf dem
politischen Feld vertraut er auf den Selbstanspruch des Publizisten, nicht an
politischer Macht, sondern an politischer Wahrheit interessiert zu sein.

Das stilistische Experiment soll schließlich zum Erfolg führen. Nicht zuletzt
dank ihrer scheinbar disparaten Form findet die Reformvorlage so viele Bear-
beiter, erregt in der Reformationszeit einige Aufmerksamkeit und gibt noch der
Geschichtswissenschaft des zwanzigsten Jahrhunderts das ein oder andere Rätsel
auf. Seinen Ruhm verdankt der Text also gerade nicht seiner erfolgreichen
Nachahmung bestehender Feldstrukturen, sondern seiner subversiven Kraft, die
im Spiel mit unterschiedlichen Rollenmustern und Publikumsapostrophen, mit
den breitenwirksamen Registern von Predigt und Prophetie und nicht zuletzt in
der Volkssprache ihre Wirkung entfaltet. Gerade mit diesen aus der Publizistik
übernommenen Stilvarianzen behauptet und gewinnt die Reformatio Sigismundi
ihre Position im politischen Feld – denn: „zur Ausübung symbolischer Macht
[gehört] eine Arbeit an der Form“ (Bourdieu 1990, 56 [Kursivierung im Original]).⁴⁶

Literaturverzeichnis

Anonym. Reformation Kaiser Siegmunds. Hg. Heinrich Koller. Stuttgart: Hiersemann, 1964.
Beer, Karl. „Zur Frage nach dem Verfasser der ‚Reformatio Sigismundi‘“. Mitteilungen des

Instituts für Österreichische Geschichtsforschung 51 (1937): 161–177.
Beer, Karl. „Der gegenwärtige Stand der Forschung über die ‚Reformatio Sigismundi‘“.

Mitteilungen des Instituts für Österreichische Geschichtsforschung 59 (1951): 55–93.
Beer, Karl. „Was ein deutscher Reformer vor einem halben Jahrtausend vom Ärztestand

erwartete“. Gesnerus 12.1–2 (1955): 24–36.
Behr, Hans-Joachim. „Der ‚ware meister‘ und der ‚schlechte lay‘: Textlinguistische

Beobachtungen zur Spruchdichtung Heinrichs von Mügeln und Heinrichs des Teichners“.
Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik 37 (1980): 70–85.

 Man kann die hier präsentierten Erkenntnisse komplementär zu Christoph Leschanz’ Beitrag
lesen: Steht die Reformatio Sigismundi als Beispiel dafür,wie literarische Strategien im politischen
Feld Einsatz finden, hat Leschanz umgekehrt untersucht,welchen Einfluss das Feld der Macht auf
die österreichische Literatur der Nachkriegszeit ausübt.

100 Sophie Quander



Bourdieu, Pierre. Was heißt sprechen? Die Ökonomie des sprachlichen Tausches. Wien:
Braumüller, 1990.

Bourdieu, Pierre, und Loïc Wacquant. Reflexive Anthropologie. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
1996.

Brandmüller, Walter. Das Konzil von Konstanz 1414– 1418: Band II: Bis zum Konzilsende.
Paderborn u. a.: Schöningh, 1997.

Brandmüller, Walter. Das Konzil von Pavia-Siena 1423– 1424. Paderborn u. a.: Schöningh,
2002.

Braun, Karl-Heinz. „Die Konstanzer Dekrete ‚Haec Sancta‘ und ‚Frequens‘“. Das Konstanzer
Konzil 1414– 1418: Weltereignis des Mittelalters: Essays. Hg. Karl-Heinz Braun. Darmstadt:
Theiss, 2013. 82–86.

Decaluwé, Michiel. „Das Dekret ‚Haec sancta‘ und sein gedanklicher Kontext auf dem Konzil
von Konstanz und auf dem Konzil von Basel“. Annuarium historiae conciliorum 41 (2009):
313–340.

Decaluwé, Michiel, und Gerald Christianson. „Historical Survey“. A Companion to the Council
of Basel. Hg. Michiel Decaluwé, Gerald Christianson und Thomas M. Izbicki. Leiden und
Boston: Brill, 2017. 8–37.

Dohna, Lothar Graf zu. Reformatio Sigismundi: Beiträge zum Verständnis einer Reformschrift
des fünfzehnten Jahrhunderts. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1960.

Dümling, Sebastian. Träume der Einfachheit: Gesellschaftsbeobachtungen in den
Reformschriften des 15. Jahrhunderts. Husum: Matthiesen, 2017.

Dümling, Sebastian. „Verfasser, Autoren, Erzähler – Zugänge zur Textlichkeit der ‚Reformatio
Sigismundi‘“. Quellenanalyse: Ein epochenübergreifendes Handbuch für das
Geschichtsstudium. Hg. Maria Rhode und Ernst Wawra. Paderborn: Schöningh, 2020.
212–219.

Eßer, Florian. „Aus zwei mach eins: Der Pisaner Lösungsversuch des Großen Abendländischen
Schismas 1408/1409: Schismatologie und Konzilsform“. Der Verlust der Eindeutigkeit: Zur
Krise päpstlicher Autorität im Kampf um die Cathedra Petri. Hg. Harald Müller. Berlin und
Boston: De Gruyter, 2017. 37–54.

Eßer, Florian. Schisma als Deutungskonflikt: Das Konzil von Pisa und die Lösung des Großen
Abendländischen Schismas (1378–1409). Wien, Köln und Weimar: Böhlau, 2019.

Gießmann, Ursula. „Die ‚renuntiatio‘ Felix’ V. (1449)“. Gegenpäpste: Ein unerwünschtes
mittelalterliches Phänomen. Hg. Harald Müller und Brigitte Hotz. Wien, Köln und Weimar:
Böhlau, 2012. 391–410.

Girgensohn, Dieter. „Von der konziliaren Theorie des späteren Mittelalters zur Praxis: Pisa
1409“. Die Konzilien von Pisa (1409), Konstanz (1414– 1418) und Basel (1431–1449):
Institutionen und Personen. Hg. Heribert Müller und Johannes Helmrath. Ostfildern:
Thorbecke, 2007. 61–94.

Hartmann, Florian. „Kommunikation im Wandel: Medien, Autoren und Kontexte in den
Debatten des Investiturstreits: Eine Einführung“. Brief und Kommunikation im Wandel:
Medien, Autoren und Kontexte in den Debatten des Investiturstreits. Hg. Florian Hartmann,
unter Mitarbeit von Anja-Lisa Scholl und Eugenio Riversi. Köln, Weimar und Wien: Böhlau,
2016a. 9–21.

Hartmann, Florian. „Kommunikation im Wandel: Ergebnisse, Ausblick und Desiderate“. Brief
und Kommunikation im Wandel: Medien, Autoren und Kontexte in den Debatten des

Die „Arbeit an der Form“ 101



Investiturstreits. Hg. Florian Hartmann, unter Mitarbeit von Anja-Lisa Scholl und Eugenio
Riversi. Köln, Weimar und Wien: Böhlau, 2016a. 381–391.

Helmrath, Johannes. Das Basler Konzil 1431– 1449: Forschungsstand und Probleme. Köln und
Wien: Böhlau, 1987.

Helmrath, Johannes. „‚Geistlich und werntlich‘: Zur Beziehung von Konzilien und
Reichsversammlungen im 15. Jahrhundert“. Deutscher Königshof, Hoftag und Reichstag im
späteren Mittelalter. Hg. Peter Moraw. Stuttgart: Thorbecke, 2002. 477–517.

Helmrath, Johannes. „Das Konzil von Konstanz und die Epoche der Konzilien (1409–1449):
Konziliare Erinnerungsorte im Vergleich“. Das Konstanzer Konzil als europäisches
Ereignis: Begegnungen, Medien und Rituale. Hg. Gabriela Signori und Birgit Studt.
Ostfildern: Thorbecke, 2014. 19–33.

Herbers, Klaus. Geschichte des Papsttums im Mittelalter. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 2012.

Hruza, Karel. „Propaganda, Kommunikation und Öffentlichkeit im Mittelalter“. Propaganda,
Kommunikation und Öffentlichkeit (11.–16. Jahrhundert). Hg. Karel Kruza. Wien:
Österreichische Akademie der Wissenschaften, 2002. 9–25.

Hühns, Erik. „Theorie und Praxis in der Reichsreformbewegung des 15. Jahrhunderts: Nikolaus
von Cues, die ‚Reformatio Sigismundi‘ und Berthold Henneberg“. Wissenschaftliche
Zeitschrift der Humboldt-Universität zu Berlin 1, Gesellschafts- und
sprachwissenschaftliche Reihe 1 (1951/1952): 17–34.

Irsigler, Franz. „Die ‚Kleinen‘ in der sogenannten ‚Reformatio Sigismundi‘“. Saeculum 27
(1976): 248–255.

Jurt, Joseph. Das literarische Feld: Das Konzept Pierre Bourdieus in Theorie und Praxis.
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1995.

Kellermann, Karina. Abschied vom ‚historischen Volkslied‘: Studien zu Funktion, Ästhetik und
Publizität der Gattung historisch-politische Ereignisdichtung. Tübingen: Niemeyer, 2000.

Kellermann, Karina. „‚Ein kurtze rede wore‘: Die vier politischen Reimreden des Lupold
Hornburg“. Wolfram-Studien 24 (2017): 199–219.

Kellermann, Karina. „‚Der tiuvel schiez iu in den kragen!‘ Herrschaftskritik in der
deutschsprachigen Publizistik“. Transkulturelle Annäherungen an Phänomene von Macht
und Herrschaft: Spannungsfelder und Geschlechterdimensionen. Hg. Matthias Becher.
Göttingen: V&R unipress, 2019a. 191–212.

Kellermann, Karina. „Meinungsmache in Braunschweig: Der Publizist Hermann Bote
(ca. 1460–1520)“. Märchenstadt und Parnass: Braunschweiger Literatur vom Mittelalter
bis zur Gegenwart. Hg. Renate Stauf und Christian Wiebe. Meine: Reiffer, 2019b.
169–194.

Kellermann, Karina. „Politische Reden allegorischer Gestalten in der deutschsprachigen
Publizistik des Spätmittelalters“. Oratorik und Literatur: Politische Rede in fiktionalen und
historiographischen Texten des Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Hg. Malena Ratzke,
Christian Schmidt und Britta Wittchow. Berlin: Lang, 2019c. 323–344.

Kellermann, Karina. „Sebastian Brant als Wunderzeichendeuter, Publizist und königlicher
Ratgeber: Der Meteoritenfall von Ensisheim (7. 11. 1492) und was der Humanist daraus
macht“. Die Figur des Ratgebers in transkultureller Perspektive. Hg. Dominik Büschken
und Alheydis Plassmann. Göttingen: V&R unipress, 2020. 193–215.

102 Sophie Quander



Kintzinger, Martin, und Bernd Schneidmüller. „Politische Öffentlichkeit im Spätmittelalter –
Eine Einführung“. Politische Öffentlichkeit im Spätmittelalter. Hg. Martin Kintzinger und
Bernd Schneidmüller. Ostfildern: Thorbecke, 2011. 7–20.

Kirsch, Mona. Das allgemeine Konzil im Spätmittelalter: Organisation – Verhandlungen –
Rituale. Heidelberg: Universitätsverlag Winter, 2016.

Koller, Heinrich. „Untersuchungen zur ‚Reformatio Sigismundi‘ I: Die Fassungen und
Handschriften der ‚Reformatio‘“. Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters 13
(1957): 482–524.

Koller, Heinrich. „Untersuchungen zur ‚Reformatio Sigismundi‘ II: Die Vorlagen der
Reformatio“. Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters 14 (1958): 418–468.

Koller, Heinrich. „Untersuchungen zur ‚Reformatio Sigismundi‘ III: Entstehungszeit,
Entstehungsort und die Verfasser der ‚RS‘ und ihrer Redaktionen“. Deutsches Archiv für
Erforschung des Mittelalters 15 (1959): 137–162.

Koller, Heinrich. „Einleitung“. Reformation Kaiser Siegmunds. Hg. Heinrich Koller. Stuttgart:
Hiersemann, 1964. 1–49.

Meuthen, Erich. Das Basler Konzil als Forschungsproblem der europäischen Geschichte.
Opladen: Westdeutscher Verlag, 1985.

Miethke, Jürgen. „Die Konzilien als Forum der öffentlichen Meinung im 15. Jahrhundert“.
Deutsches Archiv für Erforschung des Mittelalters 37.2 (1981): 736–773.

Müller, Heribert. Die kirchliche Krise des Spätmittelalters: Schisma, Konziliarismus und
Konzilien. München: Oldenbourg, 2012.

Müller, Jan-Dirk. „Poet, Prophet, Politiker: Sebastian Brant als Publizist und die Rolle der
laikalen Intelligenz um 1500“. Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik 37
(1980): 102–127.

Müller, Jan-Dirk. „Publizistik unter Maximilian I: Zwischen Buchdruck und mündlicher
Verkündigung“. Sprachen des Politischen: Medien und Medialität in der Geschichte. Hg.
Ute Frevert und Wolfgang Braungart. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2004. 95–122.

Pfaff, Carl. „Klerus und Laien im Spiegel der ‚Reformatio Sigismundi‘“. Pfaffen und Laien – ein
mittelalterlicher Antagonismus? Freiburger Colloquium 1996. Hg. Eckart C. Lutz und Ernst
Tremp. Fribourg, Schweiz: Universitätsverlag, 1999. 191–207.

Rathmann, Thomas. Geschehen und Geschichten des Konstanzer Konzils: Chroniken, Briefe,
Lieder und Sprüche als Konstituenten eines Ereignisses. München: Fink, 2000.

Rollo-Koster, Joëlle, und Thomas M. Izbicki. „Introduction: The Great Schism and the Scholarly
Record“. A Companion to the Great Western Schism (1378– 1417). Hg. Joëlle Rollo-Koster
und Thomas M. Izbicki. Leiden und Boston: Brill, 2009. 1–7.

Schneider, Joachim. „Sigismund: Römisch-deutscher König auf dem Konstanzer Konzil“. Das
Konstanzer Konzil 1414–1418: Weltereignis des Mittelalters: Essays. Hg. Karl-Heinz Braun.
Darmstadt: Theiss, 2013. 41–46.

Struve, Tilman. „Reform oder Revolution? Das Ringen um eine Neuordnung in Reich und Kirche
im Lichte der ‚Reformatio Sigismundi‘ und ihrer Überlieferung“. Zeitschrift für die
Geschichte des Oberrheins 126 (1978): 73–129.

Thum, Bernd. „Öffentlich-Machen, Öffentlichkeit, Recht: Zu den Grundlagen und Verfahren der
politischen Publizistik im Spätmittelalter (mit Überlegungen zur sog. ‚Rechtssprache‘)“.
Zeitschrift für Literaturwissenschaft und Linguistik 37 (1980): 12–69.

Thum, Bernd. „Die ‚Wahrheit‘ der Publizisten und die ‚Wahrheit‘ im Recht: Zum Aufbau
gesellschaftlicher Wirklichkeit im späteren Mittelalter“. De Poeticis Medii Aevi

Die „Arbeit an der Form“ 103



Quaestiones: Käte Hamburger zum 85. Geburtstag. Hg. Jürgen Kühnel, Hans-Dieter Mück
und Ulrich Müller. Göppingen: Kümmerle, 1981. 147–207.

Thum, Bernd. „Der Reimpublizist im deutschen Spätmittelalter: Selbstverständnis und
Selbstgefühl im Lichte von Status, Funktion und historischen Verhaltensformen“. Lyrik des
ausgehenden 14. und des 15. Jahrhunderts. Hg. Franz von Spechtler. Amsterdam: Rodopi,
1984. 309–378.

Wefers, Sabine. „Siegmund, Sigmund, römisch-deutscher Kaiser (1368–1437)“. Lexikon des
Mittelalters 7 (1995): 1868–1871.

Wiesflecker, Hermann. Kaiser Maximilian I: Das Reich, Österreich und Europa an der Wende
zur Neuzeit: Band II: Reichsreform und Kaiserpolitik: 1493– 1500: Entmachtung des Königs
im Reich und in Europa. München: Oldenbourg, 1975.

104 Sophie Quander


