Robert Gisselbaek
Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung
literarischer Urteile in der hofischen Kultur

In seiner Untersuchung zur Genese des literarischen Feldes im neunzehnten
Jahrhundert macht Bourdieu darauf aufmerksam, dass der Wert eines Kunstwerks
durch spezifische Prozesse der Wertzuschreibung bedingt ist:

Da das Kunstwerk als werthaltiges symbolisches Objekt nur existiert, wenn es gekannt und
anerkannt, das heif3t von Betrachtern, die mit der dazu erforderlichen dsthetischen Ein-
stellung und Kompetenz ausgestattet sind, gesellschaftlich als Kunstwerk instituiert ist, hat
die Wissenschaft von den kulturellen Werken nicht nur deren Produktion zum Gegenstand,
sondern auch die Produktion des Werts der Werke oder, was auf dasselbe hinausladuft, die
des Glaubens an den Wert der Werke. (Bourdieu 2001a, 362)

Wihrend die iiberlieferten Texte der hofischen Kultur, ohne Bourdieus Kunst-
werkbegriff direkt auf das Mittelalter iibertragen zu wollen, unbestreitbar als
kulturelle Werke in einem weiteren Sinne verstanden werden konnen, stellt die
Bestimmung ihres Wertes eine Herausforderung dar, da die Beschaftigung mit der
qualitativen Dimension schwieriger zu werden scheint, je grofier der zeitliche
Abstand zum untersuchten Gegenstand wird: Bei Texten vor der Auspragung der
(philosophischen) Asthetik durch Gracian (EI Discreto, 1646), Baumgarten (Ae-
sthetica, 1750) und vor allem Kant (Kritik der Urteilskraft, 1790) im achtzehnten
Jahrhundert stellt sich ndmlich nicht nur die Frage nach dem Wert und den his-
torischen Bedingungen der Wertzuschreibung, sondern zugleich auch jene nach
einem addquaten methodischen Zugriff. So ist etwa der metaphysische Rahmen
vormoderner Schonheitsvorstellungen aufgrund anders gelagerter Bezugssysteme
von der Asthetik her nicht (mehr) bzw. noch nicht sinnvoll zu erfassen.
Wertfragen kategorisch aus dem literaturwissenschaftlichen Diskurs auszu-
klammern, wiirde jedoch zu einer entscheidenden Verkiirzung fiihren und eine
gleichsam prekire ,,Unsicherheit im eigenen Tun“ bedeuten (Braun 2007, 39).!
Eine Anndherung an den komplexen Gegenstand bestiinde nach dem perspekti-
vischen Entwurf von Braun folglich in einer ,,Kombination zeitgendssisch-histo-

1 Braun verweist zugleich darauf, dass Wertfragen nicht nur inhaltlich, sondern auch metho-
disch relevant sind, da sich das Fach mittels dieses Parameters organisiert: Kanonbildung, Edi-
tionsprojekte und Trends basieren (in der Regel unreflektiert) auf Werturteilen der Forschungs-
gemeinschaft. Zum Einfluss dsthetischer Aspekte auf die wissenschaftliche Kanonbildung Topfer
(2019, 14-17).

8 OpenAccess. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert

unter einer Creative Commons Namensnennung — Nicht kommerziell — Keine Bearbeitung 4.0 International
Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110761122-003



52 —— Robert Gisselbaek

rischer und texttheoretischer Ansitze* (Braun 2007, 39). In der Umsetzung bleibt
jedoch ein Zugang ausgeklammert, den Braun eigentlich als ,,fiir die Mediavistik
[...] interessant“ vorstellt, namlich: rezeptionsisthetische, soziologisch ausge-
richtete Uberlegungen in der Nachfolge des tschechischen Strukturalisten Jan
Mukafovsky, dessen Konzept der ,dsthetischen Funktion‘ ,das Asthetische aus
dem engen Bereich der Kunst herausfiihrt und [...] dynamisch angelegt ist“ (Braun
2007, 24, dazu Mukafovsky 1970 oder Mukafovsky 1989).2 Im Kern geht es, wie bei
Bourdieu, darum, ,,dass Kunst nicht durch bestimmte Eigenschaften definiert ist,
sondern nur dadurch, dass eine bestimmte gesellschaftliche Gruppe sie zu einer
bestimmten Zeit zur Kunst erklart®, wozu diese Gruppe auch ,,durch rein soziale
Griinde motiviert sein kann, etwa durch ein Interesse an sozialer Distinktion“
(Braun 2007, 24). Mit dem letzten Halbsatz wird dann sogar explizit auf Die Regeln
der Kunst Bezug genommen, weder aber in der Einleitung von Braun selbst noch
in den weiteren Beitrdgen des Bandes spielen die von Bourdieu entwickelten
Ansiitze eine Rolle (vgl. Braun 2007, 24 mit Anm. 104).

Der Befund kann hier als symptomatisch gelten, da Bourdieu im Fach nur
vereinzelt zitiert, dabei jedoch haufig pauschal kritisiert wird. Zentral ist, dass
dessen Instrumentarium methodisch auf ethnologisch-empirische Feldfor-
schungen zuriickgeht, denen folglich die historische Dimension abgehe.* Tat-

2 Die Arbeiten von Mukafovsky sind zwar noch kaum fruchtbar gemacht worden, doch sind sie
schon prinzipiell ungeeignet, da ihnen eine starre, zeichenhafte Vorstellung des Asthetischen
zugrunde liegt: Das, was aufmerksam wahrgenommen wird, werde ,,zu einem Zeichen, und zwar
zu einem Zeichen sui generis: denn die Eigenschaft des Zeichens ist es gerade, auf etwas au-
Rerhalb seiner selbst zu verweisen®, ndamlich auf ,,alle Wirklichkeiten, die der Mensch erlebt hat
und noch erleben kann, auf das gesamte Universum von Dingen und Geschehnissen“ (Mu-
kafovsky 1970, 63). Der symbolische Charakter der Werte bei Bourdieu ist demgegeniiber deutlich
dynamischer.

3 Die meisten Beitrdger des von Braun herausgegebenen Bandes nehmen mittelalterliche Texte in
der Perspektive klassischer Kunst-, Schdnheits- und Asthetikvorstellungen in den Blick, die auf je
unterschiedliche Art historisiert werden. Die Schwierigkeit, angemessen iiber ,vormoderne As-
thetik‘ zu sprechen, wird schon darin erkennbar, dass Braun die philosophische Asthetik in der
Nachfolge Kants zwar aus historischen Griinden als Referenzrahmen ausklammert, durch den
Rekurs auf einen weitgehend modernen Kunstbegriff aber — trotz einiger Bedenken — implizit
beibehilt. Und auch Miiller (2007), der Poesie (mit Joachim Heinzle) im Gebrauchszusammen-
hang zu verorten sucht, bezieht sich nicht unmittelbar auf soziologische Theorieentwiirfe.

4 Konkret zeigt sich das in den abgedruckten Diskussionen der Beitrage von Gerhard Wolf oder
Mark Chinca und Christopher Young in dem Band Text und Kultur: Mittelalterliche Literatur, 1150 —
1450 (2001): Wahrend Wolf Aussagen auf der Textebene zur soziohistorischen Bedeutung der Ehre
in Beziehung setzt und Chinca und Young um die Bestimmung von Autonomie im literarischen
Feld um 1200 bemiiht sind, setzt die Kritik jeweils bei der Historisierbarkeit an. Gefragt wird, ,,0b
ein in ethnologischen Feldstudien gewonnenes Instrumentarium importierbar ist“, da hier vor



Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der héfischen Kultur —— 53

sdchlich hat sich Bourdieu nur am Rand mit vergangenen Epochen auseinan-
dergesetzt: So hat er zwar das Nachwort zur franzésischen Ubersetzung von Erwin
Panofskys Gothic Architectur and Scholasticism verfasst (dt. in Bourdieu 1970, 125 -
158), in dem er den von Panofsky eingefiihrten ,,scholastischen Begriff des Ha-
bitus* im Riickgriff auf hochmittelalterliche Kathedralarchitektur und Schriftbil-
der als wesentlichen Teil soziologischer Strukturanalysen erldutert (Bourdieu
1970, 143); eine fundierte Auseinandersetzung Bourdieus mit der Vormoderne
lasst sich dariiber hinaus allerdings nicht nachweisen.® Im Gegensatz zu anderen
franzosischen Denkern, die in ihre Modellbildungen auch das Mittelalter oder die
(Spéat-)Antike produktiv einbinden, bleiben die Uberlegungen Bourdieus ganz auf
die Moderne konzentriert.

Diese zeitgeschichtliche Einschrdankung tragt entsprechend dazu bei, dass
Bourdieus Theorien fiir historische Forschungen nur wenig direkte Anschluss-
moglichkeiten bieten, weshalb die Theorien bisher auch ,,.kaum je auf vormoderne
Gegebenheiten iibertragen wurden“ (Wetzel 2020, 230).

Die medidvistische Germanistik bezieht sich aber wohl auch deshalb so zu-
riickhaltend auf die Ansitze Bourdieus,® weil sozialhistorische Fragestellungen
im Fach vor allem in den 1970er und 1980er Jahren diskutiert und inzwischen

allem empirische Verfahren zum Tragen kommen, ,denen es zwangsldaufig an historischer
Reichweite mangelt“ (347), oder ob das Modell nicht zu sehr ,,eine Ausdifferenzierung des Sys-
tems von Literatur im 18./19. Jahrhundert“ voraussetzt (652).

5 Zwar gibt es neben dem Nachwort zu Panofsky die Beschaftigung mit dem Konzept der Kor-
perschaft bei Kantorowicz sowie den Mittelalterentwiirfen von Marc Bloch und Georges Duby, die
ein ,modéle d’histoire comparée“ liefern, einen Hinweis auf eine profunde Auseinandersetzung
z. B. mit dem einflussreichen Mediévisten Jacques LeGoff aber gibt es nicht, was Genet (2020, 586)
wie folgt begriindet: ,,Sans doute I'une des causes de ce relatif effacement est-elle sa [sc. Bour-
dieu] vision de I'’Etat et de I'Eglise comme deux entités distinctes, méme sil a conscience qu'il y a
14 une difficulté“ [,,Zweifellos ist ein Grund fiir diese Auslassung seine (sc. Bourdieus) Ansicht von
Staat und Kirche als getrennte Entitdten, auch wenn er sich der damit verbundenen Schwierigkeit
bewusst ist“]. Wetzel (2020) verweist hingegen auf die intensive Beschéftigung mit den Theorien
von Norbert Elias. Doch bleibt der Einfluss historischer Fakten auf Bourdieu minimal, und es gibt
eher ,,unerwartete gemeinsame Beziige“ zwischen Bourdieu und Elias (etwa das Interesse an
Psychoanalyse oder Behaviorismus), wie Frohlich (2014, bes. 41-42) herausstellt.

6 Eine zunehmend intensive Auseinandersetzung mit Bourdieu in Linguistik und Neuerer
deutscher Literatur zeigt neben der Verteilung der Beitrdge in diesem Band auch die Zahl neu-
germanistischer Arbeiten mit Bezug zu Bourdieu, die bei Eke (2020, 215 mit Anm. 45) aufgelistet
sind. Es ist allerdings auch zu bedenken, ob die ,,Nichtbeachtung Bourdieus® in der Germanistik
dem Umstand geschuldet ist, dass Bourdieu konsequent ,,eine franzosische Gesellschaft und ein
Milieu von franzosischen Intellektuellen beschreibt®, wie Wetzel (2020, 230) bemerkt.



54 —— Robert Gisselbaek

zunehmend von kulturwissenschaftlichen Ansitzen abgelost worden sind,” die
Bourdieu-Rezeption in Deutschland jedoch erst ab den 1990er Jahren mit der
Ubersetzung von Die feinen Unterschiede (1987) richtig einsetzte.?

Zudem ldsst sich feststellen, dass die Theorie Bourdieus kaum je fiir rezep-
tionsésthetische oder systematische Uberlegungen zur Werthaftigkeit von Lite-
ratur herangezogen wird, sondern in erster Linie fiir Untersuchungen zu ,Feld‘
und ,Habitus‘ (Konzepte, die Bourdieu selbst in das Zentrum seiner Theorie ge-
stellt hat und die sich anhand empirischer Erhebungen und statistischer Daten
bestimmen lassen®). Entsprechend zeigt sich auch in sozialhistorischen Arbeiten
eine Konzentration auf ,Feld‘ und ,Habitus‘, wobei hier die Unmdoglichkeit em-
pirischer Erhebungen sowie die Liickenhaftigkeit konkreter Daten die Analysen
erschweren — und angreifbar machen: Soziale Phdanomene vergangener Epochen
lassen sich namlich nur noch mittelbar untersuchen, da mit den Akteuren die
entscheidenden Quellen empirischer Erhebungen verloren sind. Fiir medidvisti-
sche Forschungen zu kulturellen Werken und Werten kommt erschwerend hinzu,
dass nicht einmal Rezeptionszeugnisse iiberliefert sind, so dass die Analysen auf
jene Werke zuriickgeworfen sind, deren Wert eigentlich erst bestimmt werden
soll.*°

Dass fiir die heikle Frage nach dem Wert historischer Werke dennoch auf
Bourdieus soziologische Theorie zuriickgegriffen werden sollte, liegt in der
Moglichkeit begriindet, gerade mit dieser Theorie bewusst Kategorien in den Blick
nehmen zu kénnen, ,,die bei der Wahrnehmung und Bewertung des Kunstwerks*
verwendet werden, die dabei jedoch ,,doppelt an den historischen Kontext ge-
bunden [sind]“ (Bourdieu 2001a, 466):'

7 Vgl. den programmatischen Band von Huber und Lauer (2000), in dem die Autoren literatur-
wissenschaftliche Fragestellungen konsequent auf kulturwissenschaftliche Konzepte beziehen.
Wolf (2001, 216 —218) verweist indes gerade darauf, dass dem Ansatz Bourdieus eine kulturwis-
senschaftliche Perspektive gleichsam inhédrent sei.

8 Vgl. etwa die bedeutende Rezension zu Die feinen Unterschiede von Honneth (1990), sowie die
Auferungen von Fréhlich und Rehbein (2014).

9 Rehbein und Saalmann (2014a, 115) betonen, dass die soziale Welt in den spdteren Werken
Bourdieus nur noch in diesen zwei Formen existiere. Die Beitrdge dieses Bandes spiegeln das
ebenfalls wider; und auch Eke (2020), der eine Anwendung von Bourdieus Habitustheorie fiir die
Literaturwissenschaft skizziert, sieht als einen der Hauptbereiche ebenfalls das Verhiltnis von
Autor und Literaturbetrieb (also die Wechselwirkung von Feld und Habitus).

10 Erste AuBerungen zur Rezeption finden sich in Briefen der Renaissance. Fiir friihere Epochen,
aus denen nur die Artefakte selbst iiberliefert sind, ist man folglich auf in den Kunstwerken in-
szenierte Rezeptionsprozesse oder blofie Indizien zuriickgeworfen.

11 In Die Regeln der Kunst steht zwar mit Flauberts Die Erziehung des Herzens ein Roman des
neunzehnten Jahrhunderts im Zentrum der Untersuchung (die folglich in ihren &dsthetischen



Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der hofischen Kultur == 55

Sie [sc. die Kategorien] sind [1.] einem rdumlich und zeitlich situierten gesellschaftlichen
Universum verpflichtet, und ihre Benutzung ist [2.] durch die soziale Position der Benutzer
gesellschaftlich gekennzeichnet. Die meisten Begriffe, mit denen die Kiinstler und Kritiker
sich selbst oder ihre Gegenspieler definieren, stellen Waffen und Einsétze in den zwischen
ihnen ausgetragenen Kampfen dar, und zahlreiche Kategorien, mit deren Hilfe die Kunst-
historiker ihren Gegenstand zu denken versuchen, sind nur aus diesen Kdmpfen hervorge-
gangene, mehr oder weniger gelehrt verkappte oder verkliarte Kampfbegriffe. (Bourdieu
2001a, 466)

Es geht also nicht (nur) darum, die Werke vergangener Epochen zu verstehen,
sondern - in einem nicht zuletzt selbstreflexiven Akt — zundchst jene Prozesse
aufzudecken, die iiberhaupt der Bewertung von Werken zugrunde liegen: Erst
namlich, wenn jene dynamische Schnittstelle markiert ist, ,,an der das Individu-
um auf die Gesellschaft [...] trifft“ und der ,,abstraktel[...] philosophische|...] Ge-
gensatz zwischen Subjektivismus und Objektivismus, aus dem sich der Konflikt
zwischen Individuum und Gesellschaft, Lebenswelt und System, Verstehen und
Erklaren etc. ableitet”, tiberwunden wird, kann versucht werden, diese Prozesse
zu historisieren (Wolf 2001, 218).** Allerdings umfasst die Rekonstruktion eines
spezifisch historischen Habitus neben der Kenntnis der praktischen Wahrneh-
mungs- und Bewertungsschemata, die auf die kulturellen Objektivierungen einer
Epoche zuriickgehen, zugleich jene vom ,Zusammenhang zwischen den ge-
meinhin als dsthetisch behandelten Einstellungen und dem System der den Ha-
bitus konstituierenden Dispositionen® (Bourdieu 1987, 171 mit Anm. 1).

Fiir eine fruchtbare Applikation der Bourdieuschen Theorie auf Epochen vor
dem achtzehnten Jahrhundert, auf die hofische Kultur etwa, muss allerdings
zundchst geklart werden, welche Giiltigkeit die ,gemeinhin als dsthetisch be-
handelten Einstellungen‘ dort noch bzw. schon haben (kénnen), wo es keine
Asthetiktheorie im eigentlichen Sinne gibt. Doch zeigt Bourdieu, dass und wie die
philosophische Asthetik, der weithin verwendete Begriff Geschmack zumal, im
Grunde ein allgemeines gesellschaftliches Verhiltnis verleugnet, indem der ei-
gentliche ,soziale Orientierungssinn’, der ,,eine praktische Weise der Erfahrung
und Auf3erung des eigenen gesellschaftlichen Stellenwerts“ darstellt, zu einer rein

Pramissen ganz der Moderne verhaftet ist); die letzten Kapitel greifen jedoch hinter die soge-
nannte Sattelzeit zuriick, etwa mit dem knappen Blick auf den ,,Blick des Quattrocento® (Bourdieu
2001a, 493-501) oder Uberlegungen zur Genese des literarischen Feldes. Allerdings geht diese
Historisierung nicht sonderlich tief und bleibt auf eher allgemeine, systematische Beobachtungen
beschrankt.

12 Wolf (2001) zeigt in seinem Beitrag zudem, wie moderne Einstellungen die Textinterpretation
beeinflussen und wie die Reflexion dieser methodischen Verfahren zugleich eine Starkung der
Wissenschaft bedeuten kann.



56 —— Robert Gisselbaek

intellektuellen, substanziell in das Subjekt verlagerten ,,,Fahigkeit zur Wahr-
nehmung sinnlicher Qualitdten‘ und ,Vermogen iiber dsthetische Werte zu urtei-
len‘“, verklart wird (Bourdieu 1987, 739 [Hervorhebung im Original]). Und in den
oben erwdhnten Kampfen zwischen Kiinstlern und Kritikern werden gerade &s-
thetische Begriffe zu ,Kampfbegriffen‘, denen also sub specie aestheticae eine
Funktion im Sozialen zukommt, die das Theoretische iibersteigt.

Im Folgenden soll es darum gehen, historische Auferungen zu Kunst,
Schonheit und einer auf Kunst und Schonheit abhebenden Urteilskraft vor dem
Hintergrund der von Bourdieu aufgezeigten Relevanz sozialer Verhiltnisse in
diesem Zusammenhang zu deuten, ohne dabei auf ,Asthetik‘ zu rekurrieren. Ein
Blick in die mittelalterlichen Quellen zeigt namlich, dass der Rahmen fiir den
Diskurs beziiglich der Kunst, der Schonheit und einer addquaten Urteilskompe-
tenz von einer Metaphysik des Transzendenten bestimmt wird, deren pradomi-
nante ethische Aspekte den Rekurs auf moderne Asthetiktheorien fragwiirdig
werden lassen. Die Stirke des Bourdieuschen Theorieapparats liegt jedoch gerade
darin, dass es moglich wird, Wertefragen eben nicht in Bezug auf dsthetische
Paradigmen zu diskutieren, sondern — in der noch die Bedingungen der Rekon-
struktion umgreifenden Reflexion — konsequent auf das Prinzip sozial bedingter
Wertzuschreibungsprozesse zuriickzufiihren.

1 Von der Asthetik zur Metaphysik

Fiir die Rekonstruktion jener historischen Bedingungen aber, denen (historische)
Prozesse des Wertens unterliegen, geniigt es nicht, eine Praxis im Sinne Bourdieus
zu supponieren. Historische Untersuchungen miissen erst erweisen, ob Diffe-
renzen nur in den kulturellen Formen vorliegen oder nicht sogar schon in den
diesen Objektivierungen legitimer Bewertungsschemata zugrunde liegenden
Prinzipien. Eine blof3e Untersuchung der Formen lauft Gefahr, einerseits das, was
an materiellen Werken (noch) gegeben ist, aus moderner Perspektive zu deuten,
und andererseits das, was fiir die Genese der bestimmenden Bewertungsschemata
nur historisch relevant war, zu iibersehen. Gleichzeitig darf auch nicht allein die
Theorie beziiglich wertender Wahrnehmung, Genuss und Schonheit betrachtet
werden, da der theoretische Diskurs einer eigenen Logik unterliegt und in seiner
spezifischen Relation zur Praxis erst bestimmt werden muss.

Fiir die hofische Kultur ist die Rekonstruktion der giiltigen Wertekategorien
aufgrund der Uberlieferungslage noch in den am besten dokumentierten Fillen
schwierig, so dass neben den erhaltenen Werken zundchst doch auf jene theo-
retischen Quellen zuriickgegriffen werden muss, die sich mit den Vorstellungen
des Wertens befassen. Ausgangspunkt ist, wie bei Kant im Ubrigen, die Frage nach



Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der hofischen Kultur = 57

dem Schoénen. Eine nachgerade paradigmatische, immer wieder angefiihrte Stelle
zur wertenden Wahrnehmung hinsichtlich dessen, was schon ist, findet sich in
der Summa theologica des Thomas von Aquin,® der in einer bereits aristotelisch
gepragten Wendung festhilt:

pulchrum et bonum in subiecto quidem sunt idem, quia super eandem rem fudantur, scilicet
super formam: et propter hoc, bonum laudatur pulchrum. Sed ratione differunt. Nam bonum
proprie respicit appetitum, est enim bonum quod omnia appetunt. Et ideo habet rationem finis,
nam appetitus est quasi quidam motus ad rem. Pulchrum autem respicit vim cognoscitivam,
pulchra enim dicuntur quae visa placent. Unde pulchrum in debita proportione consistit, quia
sensus delectatur in rebus debite proportionatis, sicut in sibi similibus; nam et sensus ratio
quaedam est, et omnis virtus cognoscitiva. Et quia cognitio fit per assimilationem, similitudo
autem respicit formam, pulchrum proprie pertinet ad rationem causae formalis.

[Das Gute und Schéne in einem Ding sind sachlich eins, wie sie auch ein und dasselbe zur
Grundlage haben: ndmlich die (Wesens-)Form. Und darum wird das Gute auch als schon
geriihmt. Begrifflich aber sind beide verschieden. Das Gute ndmlich geht das Strebever-
mogen an, denn gut ist, wonach alle verlangen. Daher hat es auch die Natur des Zieles; das
Verlangen nach etwas ist gewissermafien eine Bewegung zum Gegenstand des Verlangens
hin. Das Schone aber geht das Erkenntnisvermdgen an, denn schon werden die Dinge ge-
nannt, deren Anblick Wohlgefallen auslost. Darum besteht die Schénheit im harmonischen
Verhdltnis der Teile. Denn die Sinne finden Wohlgefallen an harmonisch geordneten Dingen
wie an ,antwortenden Gegenbildern ihrer selbst‘. Denn auch der Sinn und iiberhaupt jede
Erkenntniskraft ist eine Art Vernunft. Weil aber die Erkenntnis durch Verdhnlichung (mit
dem Gegenstand) zustande kommt und die Verdhnlichung auf die Form geht, so wirkt das
Schone in der Weise der Form-Ursache.] (Summa theol. I, quest. 5, art. 4)

Unabhingig von der aus dsthetischer Perspektive befremdlichen Identifikation
vom Guten mit dem Schonen zeigt sich hier die metaphysisch relevante, noch auf
platonische Denkmodelle griindende Vorstellung, ,,daf das, was den Genuf} be-
wirkt, die objektive dsthetische Potentialitdt ist und daf3 nicht umgekehrt der
Genuf3 die Schonheit einer Sache definiert oder gar determiniert* (Eco 1991, 125).
Das aber, was die Behandlung solcher Passagen beziiglich der Rekonstruktion
einer Friihform der Asthetik begriindet, ist die scheinbar Kant antizipierende
Vorstellung eines sinnlichen Wohlgefallens (sensus delectatur), das als Erkennt-
niskraft (virtus cognoscitiva) mit Vernunft (ratio) verbunden wird."

13 Die Stelle wird zitiert bei DeBruyne (1998, Bd. 2, 278), Tatarkiewicz (1980, 290), Assunto (1982,
43 und 229), Pochat (1986, 179) sowie Eco (1991, 123).

14 Eco (1991, 125) attestiert Thomas bereits ein ,,interesseloses Erkennen®, und schon Ecos Dis-
sertation, Il problema estetico in Tommaso d’Aquino von 1954/56 und 1970, geriet, wie Marenbon
(2017) festhilt, zu einem ,,attempt to use Aquinas to contribute to the aesthetic thinking of his own
day“ (84). In einer direkten Replik muss Eco (2017, 101) zugeben, dass ,,[he has] gone through a full



58 —— Robert Gisselbaek

Gegen die Subsumierung unter dsthetische Vorstellungen spricht allerdings
nicht nur die Identifikation des Guten mit dem Schonen (sunt idem), gegen die
Kant gerade so vehement argumentiert (Braun 2007, 13, mit Verweis auf die Kritik
der Urteilskraft §§ 3—15), sondern vielmehr die Nebensichlichkeit der Schonheit
an dieser Stelle, an der Thomas ndmlich ausfiihrlich Gedanken iiber das Gute im
Sein entfaltet. Wenn Eco (1991, 124—125) diese Passage mit einer Ausfiihrung aus
Questio 39 zu den Merkmalen des Schénen ergdanzt (ndmlich Vollstdandigkeit /
Vollkommenheit [integritas | perfectio], Proportion / Harmonie [proportio | con-
sonantia] und Glanz / Farbigkeit [claritas]), suggeriert er einen koharenten Diskurs
zur Schonheit bzw. zur Asthetik (im Sinne des interesselosen Wohlgefallens), der
den historischen Gegebenheiten in keiner Weise entspricht (vgl. Speer 1994, 947—
948).

Statt die Betrachtungen zu Kunst und Schonheit aus jenen metaphysisch-
spekulativen Kontexten, in denen sie verhandelt werden, herauszuldsen, sollten
diese (aufgrund ihres hohen normativen Anspruchs) eher als wesentlich fiir die
Genese der Bewertungskategorien begriffen werden — nicht nur, weil die Ethik
gleichsam untrennbar mit dem Ethos verbunden ist (vgl. Bourdieu 1987, 654 — 661
zum Ethos und 736 zum Zusammenhang mit der Ethik), sondern vielmehr, weil
diese Ideen ein spezifisches Sprechen iiber Schénheit, Kunst und Werten bedin-
gen, das, wie im Folgenden gezeigt werden soll, auf eine bestimmte Art in die
Praxis zuriickwirkt. In welcher Relation dabei die Werturteile zur metaphysischen
Theorie stehen, soll ein genauer, soziologisch ausgerichteter Blick auf diese
Vorstellungen erweisen, die nicht nur von Thomas reflektiert werden.

Mit der unterstellten Korrespondenz vom objektiv schonen Guten und dem
aufnehmenden, sinnlichen Verstand rekurriert Thomas namlich auf Vorstellun-
gen, die sich (u. a. iiber Boethius, Calcidius, Augustinus und Ps. Dionysius
Areopagita) bis zu Platon und den Pythagoreern zuriickverfolgen lassen: Boe-
thius, der eine fiir das Mittelalter einflussreiche Autoritdt darstellt, gibt unum-
wunden zu, dass landschaftliche Schonheit ,ein wunderschoner Teil eines
wunderschonen Werkes“ ist (Cons. II pros. 5: Est enim pulcherrimi operis pulchra
portio), betont jedoch in erster Linie die Fliichtigkeit irdischer Schonheit (u. a.
Cons. III pros. 8: Formae vero nitor ut rapidus est, ut velox, et vernalium florum

immersion course in Aquinas and, as happens to divers, too deep a dive can cause vertigo and
vision®, hélt aber an der Appropriation fest. Doch auch Compagno (2018, 630) betont noch ein-
mal, ,,that Eco’s work on medieval philosophy is not that of an historian. Eco’s erudition and love
for that time nourished his theoretical reflection, but cannot always be regarded as an objective
stance and Eco liked to attribute his own ideas to Thomas*.



Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der héfischen Kultur — 59

mutabilitate fugacior!) und zielt ab auf die Transzendenz hinter der sinnlichen
Erscheinung.”

1.1 Transzendenz erkennen: Vom sensus zur ratio

Die Frage nach dem Zusammenhang vom Wert irdischer Objekte, ihrer sinnlichen
Wahrnehmung und einer rationalen bzw. einer differenzierten rationalen Beur-
teilung der Sinneseindriicke im Hinblick auf Transzendentes wird historisch in-
tensiv diskutiert.'® Doch wihrend sich der ethisch fundierte Schonheitsdiskurs
auf sehr unterschiedliche Kontexte erstreckt,”” werden Fragen zur Bedeutung
sinnlich-rationaler Wahrnehmungskompetenzen durchaus systematisch verhan-
delt — und zwar im Rahmen der ars musica, der antik-mittelalterlichen Musik-
theorie (vgl. Diehr 2004, Bernhard 1990 und Haas 2007).

Die Musiktheorie, die als eines der quadrivialen Facher Teil der universitaren
Grundausbildung ist, befasst sich kaum einmal mit klingender Musik, sondern
mit bereits antiken, pythagoreisch und platonisch beeinflussten Vorstellungen
von einer zahlentheoretisch fundierten Ordnung des Kosmos (vgl. Lohmann
1970). Konkret ldsst sich die Musikvorstellung auf Stellen in Platons Staat
(bes. 401d-402a) und vor allem in seinem Timaios (bes. 36d—-38b) zuriickfiihren,
der dem Mittelalter als Kommentar des Calcidius vorlag. Diese Vorstellungen —
u. a. von Augustinus, Boethius oder eben Calcidius christlich iiberformt — be-
stimmen das theologische Weltbild im Mittelalter ganz grundlegend, denn es geht
um reine Zahlenverhédltnisse, um Proportionen oder numeri, die aufgrund ihrer
Rationalitit fiir ewige Wahrheiten, Grundlage der gottlich geordneten Welt und
Ursache der Schonheit angesehen werden.'® Im metaphysischen Schénheitsdis-

15 Neben dem Weltbezug bei Boethius greift etwa Augustinus auf einen praktischen Vergleich
zuriick, um die Bedeutung von Gegensitzen fiir die Schonheit zu belegen, und sagt, dass die
Schonheit aller Dinge aus jenen Gegensitzen hervorgeht, ,,die uns auch in der Prosa gefallen® (De
ordine L.7: quod nobis in oratione iucundum est [zitiert nach Assunto 1982, 162]); und Calcidius
konstatiert einfach, dass die Welt offensichtlich von ,,unvergleichlicher Schénheit* ist (Timaeus I:
Nam si est — ut quidem est — pulchritudine incomparabili mundus).

16 Vgl. die Ausfiihrungen zur historischen Theorie bei DeBruyne (1998) oder Assunto (1982), die
auf die Rekonstruktion des Diskurses abzielen, nicht auf eine fundierte Ubertragung in die Praxis.
17 Die in Anm. 29 zitierten Passagen stammen etwa aus einer philosophischen Trostschrift
(Boethius), einem christlich-theologischen Traktat (Augustinus) sowie einem Kommentar zu
Platons Timaios (Calcidius).

18 Die Diskussion der Schonheit in der ars musica geht auf die mathematisch nachvollziehbare
Perfektion konsonanter Intervalle zuriick: Da die Oktave als Verhiltnis von 2 : 1 begriffen und
zugleich als Konsonanz erlebt werden kann, wird Schonheit generell auf Harmonien und Pro-



60 —— Robert Gisselbaek

kurs werden diese Vorstellungen auf die Prdasenz rationaler Verhdltnisse in den
Erscheinungen zuriickgefiihrt, die als schén bzw. gut angesehen sind. Neben der
Musik finden sich solche rational nachvollziehbaren Verhaltnisse ndmlich auch
in geometrischen Figuren, dem Lauf der Planeten, im Wechsel der Jahreszeiten
oder im Rhythmus der Sprache und im Pulsschlag des Menschen. Es geht um die
Korrespondenz des Kosmos mit dem Menschen, die Boethius betont, wenn er sagt,
man konne nicht daran zweifeln, nobis musicam naturaliter esse coniunctam, ut ea
ne si velimus carere possimus [,,dass uns die Musik von Natur aus verbunden ist
und wir sie, selbst wenn wir wollten, nicht entbehren kénnen“] (De institutione
musica L.1).

Uber diese umfassende Ordnung werden Mikro- und Makrokosmos folglich
aufeinander beziehbar, so dass die klingende Musik den in die Ordnung des
Kosmos eingebundenen, gleichfalls zahlhaft strukturierten Menschen so unmit-
telbar beriihrt. Die in der Musik akustisch manifeste rationale Schénheit gilt dann
als Abbild der kosmisch-transzendenten Ordnung, als eigentliche Bedeutung des
Angenehmen und Offenbarung gottlicher Wahrheit, wobei die sinnlich wahr-
nehmbaren Formen Ausdruck jener ,,objektive[n] Harmonie des Geschaffenen
[sind], die wir Gott, dem hochsten Musiker, verdanken® (Assunto 1982, 93).

Diese metaphysischen Spekulationen zeitigen allerdings kulturelle Konse-
quenzen, die weit {iber musikalische Phanomene im engeren Sinne hinausweisen.
So, wie Zahlen und Proportionen als Grundlage fiir die Schonheit angenommen
werden, gilt im Umkehrschluss, dass nur schén sein kénne, was zahlhaft und
rational begriindbar ist.”® Diese theoretischen Aspekte jedoch iibersteigen das
Musikalisch-Klingende bei Weitem, denn es geht um einen rationalen Zugang zum
Gottlichen, das hinter perfekter Schonheit liege.

Der Zugang zu dieser Dimension des Schonen, die nur im Verstandesurteil
intellektuell begriffen werden kann, erfolgt indes iiber die Sinne und das sinnlich
Wahrnehmbare. Da die Schopfung nur rational sein kénne, wie Platon im Timaios

portionen zuriickgefiihrt. Neben der Oktave (2 : 1) kénnen auch die Quinte (3 : 2) und die Quarte
(4 : 3) als ganzzahlige, rationale Verhiltnisse dargestellt werden. Damit bilden diese Intervalle
nicht nur den Grundstock mittelalterlicher Harmonik, sondern auch eine geschlossene Konzep-
tualisierung, die seit Pythagoras als Tetraktys bekannt ist. Vgl. Heilmann (2007, 230 —242). Neben
dem Musiktraktat De institutione musica von Boethius, ist vor allem die christliche Deutung durch
Augustinus in De musica zu betonen. Vgl. dazu Keller (1993), Svoboda (1933) sowie Hammerstein
(1962, 120 -121).

19 Die Umkehrung wird greifbar in der Restriktion musikalischer Intervalle: In England etwa
wurden Terzen und Sechsten bis in das vierzehnte Jahrhundert, in Frankreich und Deutschland
noch deutlich ldnger, als imperfekte Kldnge aus der Kirchenmusik (das heif3t aus der Verwendung
fiir zentrale Zusammenklidnge) ausgeschlossen — obwohl sie de facto nicht schlecht klingen. Ihre
irrationalen Proportionen indes sprachen gegen eine Verwendung im geistlichen Bereich.



Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der héfischen Kultur —— 61

darlegt (51b—52d), greift der christliche Platonismus diese Denkfigur auf. Augus-
tinus trennt ebenfalls das Erkennen einer gottlichen Einheit des Kosmos vom
sinnlich wahrnehmbaren Eindruck dieser Ordnung, trennt das Sehen mit den
Augen vom Sehen im Verstand: Nam istis oculis corporeis non nisi corporalia vides:
mente igitur eam videmus [,,Mit den Augen des Korpers kannst du nur Kérperliches
sehen: wir sehen sie (sc. die gottliche Ordnung) also mit dem Verstand“] (De vera
religione XXX). Auch an anderer Stelle wird differenziert in delectari sensu et
aestimare ratione |, mittels Sinnesvermégen zu genief3en und mittels Vernunft zu
bewerten“] (De musica VI.Ix.23).

Um die gottlichen Wahrheiten in der sinnlich erfahrbaren Welt zu erkennen,
braucht es die urteilende Verstandeskraft bzw. die ratio, ,,das Gottliche und Beste
in der Welt“ (Bormann 1980, 459). Ohne Verstand ndmlich kénnen die rationalen
Aspekte nicht erkannt werden, da die Sinne (die aufgrund ihrer gleichfalls gott-
lichen Ordnung fiir Angenehmes {iberaus empfanglich sind) auf einer niedrige-
ren, vom Korperlichen korrumpierten Stufe urteilen wiirden, wie immer wieder
betont wird. Der verstandesmaflig Urteilende wird bei Boethius z. B. als jemand
begriffen, qui, ratione perpensa, canendi scientiam, non servitio operis, sed imperio
speculationis assumit [,,der, sich auf den Verstand stiitzend, die Wissenschaft vom
Gesang nicht praktisch anwendet, sondern in das Koénigreich der Theorie fiihrt]
(De institutione musica 1.i). Erst das rationale Urteil, das iudicium, erlaube es, von
mangelhaften, sinnlichen Eindriicken zu abstrahieren und die Erscheinungen in
ihrem wahren Wert erkennen zu konnen: Ein wahrer Musicus also ist der, cui adest
facultas secundum speculationem rationemve propositam ac musicae convenien-
tem [...] ac de poetarum carminibus, judicandi [,,der seine Fihigkeit nach der
Theorie und dem Verstand einsetzt, um die Musik (...) oder Gedichte zu beurtei-
len“] (De institutione musica 1.XXX1v).

Das erinnert wiederum an das ,,freie Spiel der Vorstellungskrifte* bei Kant
(KdU § 9), doch wird das Urteilsvermdgen, und darin liegt der wesentliche Un-
terschied zur modernen, philosophischen Asthetik, untrennbar mit Tugenden
verbunden. Da sinnlich Wahrnehmbares als angenehm empfunden und (unbe-
darft) genossen werden kann, tragen Tugenden dazu bei, nicht blof sinnlichem
Genuss sich hinzugeben, sondern Wahrgenommenes im iudicium, auf die ethi-
sche Angemessenheit hin zu iiberpriifen.

Das findet sich in aller Ausfiihrlichkeit bei Augustinus dargelegt, der eine
ganze Theorie zur christlich-moralischen Bedeutung der Musik fiir die Tugenden
sowie der Tugenden fiir die Musik entwickelt.?® Dementsprechend stellt sich fiir

20 Vgl. De musica L.111.4. Ausfiihrlicher noch wird der gréf3ere Zusammenhang im sechsten Buch
von De musica entfaltet, wo es um die Bedeutung der Tugenden geht. Vgl. De musica VI.XIII-XVII



62 —— Robert Gisselbaek

Augustinus der gewissenhafte Umgang mit der klingenden Musik als sehr geregelt
dar, denn:

[Magni viri] post magnas curas relaxandi ac reparandi animi gratia moderatissime ab iis
aliquid voluptatis assumitur. Quam interdum sic capere modestissimum est, ab ea vero capi vel
interdum turpe atque indecorum est.

[,,GrofRe Ménner genieflen nach driickenden Sorgen um der Erholung und seelischen Ent-
spannung willen sehr besonnen (moderatissime) ein wenig sinnliche Freude. So zu weilen
auf Musik zuriickzugreifen ist sehr besonnen, von ihr aber ergriffen zu werden, und sei es nur
zuweilen, ist schandlich und unriihmlich®.] (De musica 1.1v.5)

Erst wenn sich der Tugendhafte der unmittelbaren Wirkung entzieht und in einer
verstdndigen Untersuchung begreift, warum etwas in den Sinnen gefillt, kann er
die gottliche Wahrheit erkennen und gleichsam gefahrlos genieflen.** Dieses
Wissen begriindet folglich jenen — vorwiegend theoretisch entfalteten (vgl. Kaden
2004, 133) - eklatanten Unterschied zwischen theoretisch versiertem und ,blof3¢
ausiibendem Musiker, der durchaus in der Praxis wirksam werden konnte und
den (Ps.-)Guido von Arezzo im elften Jahrhundert wie folgt auf den Punkt ge-
bracht hat:

Musicorum et cantorum magna est distantia: / Isti dicunt, illi sciunt, quae componit musica. /
Nam qui facit, quod non sapit, diffinitur bestia.

[,,Zwischen Musici und Cantores besteht ein grofler Unterschied: / Diese singen (nur), jene
(aber) wissen (zugleich), was die musica beinhaltet. / Wer aber ohne zu wissen handelt, wird
als Tier bezeichnet“.] (Regule rithmice 1-3)

und Hentschel (2002, XXVI-XXVIII). Boethius, der eigentlich die Autoritét fiir die ars musica im
Mittelalter darstellt, kann diesen Gedanken in seinem Fragment gebliebenen Werk nicht aus-
filhren. Zwar weist er explizit darauf hin, dass die musica eine ethische Relevanz habe, denn
aufgrund der Zahlhaftigkeit, die sich nicht mit den Sinnen préazise erfassen lasse, musica vero non
modo speculationi: verum etiam moralitati coniuncta sit [,ist die Musiktheorie nicht nur eine
spekulative Theorie, sondern mit der Moral verbunden*] (De institutione musica 1.1); es ist anzu-
nehmen, dass Boethius, der einen eher auf das Irdische ausgerichteten Ansatz in der Nachfolge
von Platons Staatsphilosophie verfolgt, seine Argumentation am Ende wieder stiarker auf den
ethischen Aspekt zuriickgefiihrt hitte. Vgl. Heilmann (2007); zum fragmentarischen Charakter
Meyer (2004, 35 mit Anm. 20 und 22).

21 Die Zusammenhange im Einzelnen auszufiihren, wiirde hier zu weit fithren. Vgl. die Einleitung
bei Hentschel (2002) sowie die Erlauterungen bei Keller (1993) oder Gisselbaek (2021).



Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der héfischen Kultur —— 63

1.2 Die Transzendenz in der Welt: bescheidenheit als
ethisches Vermogen

Die Ausfiihrungen der antiken Philosophen, der Theologen und christlichen
Musiktheoretiker erfolgen in speziellen Traktaten, und der Bezug zur Praxis bzw.
die Bedeutung dieser Uberlegungen fiir die Genese praktischer Werte und Wer-
tungen lasst sich nicht ohne Weiteres nachweisen. Zwar greifen die Autoren, wie
gesehen, auf praktische und lebensweltliche Referenzen zuriick, um ihre theo-
retischen Aussagen zu erhdrten; anhand der iiberlieferten kulturellen Werke, die
vor dem Hintergrund dieser Konzepte entstanden sind, ldsst sich die metaphy-
sische Dimension allerdings kaum mehr erkennen. Selbst bei Boethius, der seiner
Consolatio poetische Passagen inseriert, ldasst sich kein direkter Zusammenhang
der spekulativen Aussagen zur Form herstellen. Dennoch ist es moglich, iiber
entsprechend reflexive Aussagen in der Literatur einen Zugang zu dieser Di-
mension und ihrer Bedeutung fiir den Umgang mit kulturellen Werken zu er-
langen (vgl. Ernst 1975 oder Jeserich 2008 und 2013).

Es sind zuerst jene Passagen, in denen der Umgang mit Literatur dargestellt
wird, mehr noch aber jene, in denen sich die Erzdhlinstanz selbst zu Dichtung,
Kunst, Schonheit und Werten duflert. Ein Beispiel bietet etwa der Prolog zu
Konrads von Wiirzburg Trojanerkrieg.* Der erfolgreiche Berufsdichter setzt sich
hier intensiv mit dem Wert von (seiner) Dichtung auseinander. Dabei beklagt er —
angewiesen auf eine entsprechende Nachfrage — allerdings ein verbreitetes Des-
interesse an guter Dichtung und die Schwierigkeit, in einer kunstfeindlich ge-
sinnten Zeit ein verstandiges Publikum zu finden. Dieser Klage folgt im Troja-
nerkrieg eine zwar nachvollziehbare, fiir das Mittelalter gleichwohl iiberraschende
Abkehr vom Publikum, die (wohl eher aus Trotz denn aus Verzweiflung) auf
Selbstgentigsamkeit zuriickgefiihrt wird (vgl. Boesch 1976, 152; allgemein zur
Stelle Lienert 1996, 16, sowie Kokott 1989): Die Freude an der eigenen Kunstaus-
iibung sei dem Dichter, der nicht auf seine erfreuliche Fahigkeit verzichten
mochte, ausreichender Lohn; auch ohne jedwedes Publikum wiirde er weiter-
singen.” Die Verabsolutierung der Kunst wird sogar noch verstérkt, wenn er be-

22 Am Trojanerkrieg (im Folgenden Troj.) arbeitet Konrad von ca. 1280 bis zu seinem Tod 1289 im
Auftrag des Domherrn Dietrich an dem Orte. Vgl. Brunner (1985, 274), dazu Brandt (1987) und
Plotke (2017); zur Rezeption Lienert (1996, 331-332).

23 Troj. (184—191): ze lone und z’einer hohen gebe | mir selben tiebe ich mine kunst. | dur waz
verbere ich die vernunst, [ diu dicke und ofte frouwet mich? | ob nieman lepte mér, denn ich, | doch
seite ich unde siinge, | dur daz mir selben cliinge | min rede und miner stimme schal [,,Lohn und
hohe Gabe ist mir dabei meine eigene Fahigkeit. Warum sollte ich auf meine Klugheit verzichten,



64 —— Robert Gisselbaek

hauptet: min kunst mir selben sol gezemen, [ wan mir ist sanfte gnouc dd mite (Troj.
210 - 211: ,,Meine Kunst soll mir passen, denn damit bin ich wahrlich zufrieden®).

Aufgrund solcher Aussagen, die regelrecht als Prototyp autonomer Kunst-
vorstellungen erscheinen, gleichzeitig aber in Konrads umfangreichstem, mithin
teuerstem Werk auftauchen, ergibt sich ein paradoxes Verhaltnis zwischen dem
Singen als selbstgeniigsamer Lohn in einer Zeit, die fiir guot getihte (Troj. 29: ,,gute
Gedichte*) bzw. edel sanc (Troj. 145: ,vornehme Lieder“) nichts mehr iibrighitte,
und der offenbaren Forderung des Trojanerkrieges durch den Kantor am Basler
Dom, Dietrich an dem Orte (t um 1290). Denn nur wenig spater wird explizit auf
dessen miltekeite solt (Troj. 252: den ,Lohn seiner Grof3ziigigkeit“) aufmerksam
gemacht, der nicht zuletzt dazu beigetragen haben mag, dass sich der erfolgreiche
Berufsdichter ein Haus in Basel leisten konnte, in der Nihe von Arzten, Dom-
herren und Offizialen des Domstifts, und nach seinem Tod eine Jahreszeit fiir sein
Seelenheil stiftete (vgl. Brunner 1985, 276). Die Aussagen zum Singen um des
Singens willen lassen sich somit nicht ohne Weiteres unter Vorstellungen von
autonomer Kunst subsumieren,* obgleich sie noch einmal dadurch verstirkt
werden, dass Konrad seinen Trojanerkrieg mit der Frage beginnt, ob man iiber-
haupt noch dichten solle (Troj. 1: Was sol nii sprechen unde sanc?).

Dass Konrad einen weit verbreiteten, Kunst vernichtenden Unverstand auf
Seiten des breiten Publikums beklagt, kann somit nicht als resignierende Fest-
stellung aufgefasst werden, sondern muss als iiberaus wirksame Strategie ver-
standen werden, den Verstand seiner Gonner auszuzeichnen. Obwohl iiber die
Zahlung des Lohns hinaus, den Konrad erhalten hat, kaum etwas iiber den
Gonner Dietrich ausgesagt wird — der als ehrwiirdig (vgl. Troj. 248) und frei von
Schande (vgl. Troj. 250 —251) erscheint —, ist ihm offenbar an guter Dichtung ge-
legen. Er erweist sich hier als Kenner und Mitglied eines Kreises literarisch in-
teressierter Personen, da er als einer profiliert wird, der guot getihte und edel sanc
wertschitzen wiirde (vgl. Lienert 1996, 323, und Plotke 2017, 147). Das aber
konnten, so ldsst sich dem langen Prolog entnehmen, dem das knappe Gonnerlob
inseriert ist, nur diejenigen, die sich im tugendhaften Urteil als bescheiden er-

die mich oft sehr erfreut? Wenn niemand aufSer mir lebte, ich wiirde reden und singen, damit ich
selbst meine Dichtung und den Klang meiner Stimme verndhme*].

24 Kokott (1988/1989) hat versucht, die Aussagen durch Vorstellungen von kiinstlerischer Au-
tonomie aufzul6sen; dhnlich Haug (1992, 357-361). Allerdings ist ausgeschlossen, dass Konrad
seine umfangreichen Werke ohne finanzielle Férderung iiberhaupt in Angriff genommen hétte;
ohnehin sind die Passagen zum Lohnverzicht allesamt in den Konjunktiv gesetzt. Dazu Gisselbaek
(2021, 19-24).



Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der héfischen Kultur —— 65

weisen, d. h. als klug, verstindig und gebildet (vgl. Troj. 143%). Uberhaupt wird
allen Rezipienten, die Konrads Dichtung goutieren, vom Autor eine addquate
Urteilsfahigkeit beziiglich wahrer und moralischer Schonheit attestiert, wobei er
diese gleichsam ex negativo profiliert. Konrad schimpft ndmlich vornehmlich {iber

die wilden junges muotes [, die] / an der bescheidenheite sint / sé toup und also rehte blint, /
daz guotiu rede und edel sanc / si dunket leider alze kranc, / swie si doch sin ein kiinstic hort.

[,,Die unruhigen jungen Leute sind in Bezug auf ihr Urteilsvermdgen so mit Blindheit ge-
schlagen, dass ihnen gute Gedichte und edler Sang unwert erscheinen, obwohl sie doch
einen klugen Schatz darstellen.] (Troj. 142-147)

In der Schelte der Unverstdandigen, die statt edele spriiche tugentsam (Troj. 151:
,moralisch vollkommene Dichtung“) eher die schemelichen wort (Troj. 148:
,schmédhlichen Worte*) unversténdiger Narren bevorzugen, zeigt sich neben der
Bedeutung eines richtigen Urteilsvermégens zugleich, worauf die Bewertung ab-
hebt: Zwar geht es von Anfang an um eine Dichtung, die erfreut (Troj. 4: die den
Leuten vrouden spil bringt), die schon und angemessen ist (vgl. Troj. 13, 54, 55 und
270); es ist jedoch eine Dichtung, deren Wert auch darauf beruht, dass sie hofisch
und edel ist (Troj. 59 und 145, 151 sowie 169: ,kostbar, vornehm, adelig*) und mit
Tugenden in Verbindung gebracht wird — und zwar doppelt, einerseits ndmlich
inhaltlich, da die Dichtung ein bilde uf tugentrichez leben / und iif bescheidenliche
tat gibt (Troj. 264 — 265: ,,ein Vorbild tugendhaften Lebens und klugen Handelns*);
andererseits aber auch formal, denn Dichtung sei per se vornehm, und zwar
aufgrund einer inhdrenten Tugendenhaftigkeit (Troj. 133: tugenthér), die der pra-
destinierte Sanger Konrad aufgrund géttlicher Inspiration vermitteln wiirde.?®

In Konrads Aussagen zur Bedeutung der eigenen Dichtung einen Hinweis
darauf sehen zu wollen, was allgemein als gute, hofische und géttlich inspirierte,
mithin also wahrhaft schone Dichtung angesehen wurde, wire naiv, da es nicht
auf das schone Objekt allein ankommt, sondern auf eine dem objektiv gedachten
Wert angemessene Urteilskompetenz. Aussagekraftig sind die Aussagen somit
allein im Hinblick auf die Differenz, die hier zum Ausdruck kommt. Darin zeigt
sich ndmlich neben der Begriindung dieser Differenz in einer konkreten Kom-

25 Vgl. Lexer (1979), Eintrag ,,bescheiden® bzw. ,bescheidenheit“ mit der Bedeutung ,,scheiden,
trennen®; von lat. ,,discerno®.

26 Das ist insofern aulergewohnlich, als Konrad hier (erstmalig in der Dichtung) eine an das
Individuum gekniipfte, dauerhafte géttliche Begnadigung fiir sich in Anspruch nimmt, wohin-
gegen frithere Autoren jeweils eine okkasionelle Gnade erbeten. Vgl. ausfiihrlich dazu Gisselbaek
(2021, 288-293).



66 —— Robert Gisselbaek

petenz (bescheidenheit) zugleich ein Rekurs auf die Erfahrung, zumindest aber auf
die Vorstellung differenzierter Bewertungen.

Die mit der bissigen Charakterisierung der Ignoranten einhergehende Auf-
wertung der verstdndigen Rezipienten und Gonner als bescheiden trifft sich
folglich mit den theoretischen Vorstellungen zur Differenz sinnlicher und ratio-
naler Urteile, wie sie im Rahmen der ars musica als jene von sensus und iudicium
verhandelt wird. Praktisch hingegen lief3e sich diese Differenz — trotz des Bezugs
zu ethischen Aspekten — in Anlehnung an moderne dsthetische Theorien als die
Differenz von gutem und schlechtem Geschmack begreifen: Den Kennern, die —
mit Bourdieu gesprochen - {iiber die legitimen Kategorien verfiigen, hofische
Dichtung beurteilen zu kénnen, stiinden jene gegeniiber, denen es (aus ganz
unterschiedlichen Griinden*) ,,an entsprechender Kompetenz gebricht“ und die —
konfrontiert mit den ,,legitimen Werken“ der hofischen Kultur — zuriickgeworfen
sind ,,auf die Schemata ihres Ethos [...] — auf Schemata also, die dadurch, daB sie
deren Alltagswahrnehmung strukturieren und Produkte mit ungewollt wie un-
bewufdt systematischem Charakter hervorbringen, zu den mehr oder weniger
explizit formulierten Prinzipien [der ethischen Beurteilung von Dichtung] in Ge-
gensatz stehen“ (Bourdieu 1987, 85).

Auf sozialhistorischer Ebene zeigt sich jedoch ein deutlicher Unterschied
zwischen der Theorie vom ,reinen‘ oder ,guten Geschmack‘ und jener musik-
theoretischen vom iudicium. Nach Bourdieu trdgt die Ideologie vom reinen Ge-
schmack ja dazu bei, die Wertvorstellungen der herrschenden Klasse als legitim
erscheinen zu lassen, wobei auch die unteren Klassen auf die Vorstellung vom
guten Geschmack rekurrieren konnen, um etwa ihren ,Notwendigkeitsgeschmack®
als fiir sich legitim zu markieren, denn der (ungeteilte) Geschmack ist ,,zunéchst
einmal Ekel, Widerwille [...] gegeniiber dem anderen Geschmack, dem Geschmack
der anderen“ (Bourdieu 1978, 105; dazu auch 288 —311). Wahrend also die Ideo-
logie vom guten Geschmack grosso modo dazu dient, andere Geschmacksurteile
(mithin andere Wertvorstellungen) von der eigenen Position aus zu entwerten,
wirkt das iudicium solchen Dynamiken durch die Herleitung legitimer Wertvor-
stellungen aus rational begriindeten bzw. begriindbaren Gewissheiten entgegen.

27 Die Griinde fiir die Unkenntnis geltender Normen hdfischer Kultur sind vielfdltig und
durchaus auch auf der Ebene des Charakters zu sehen. So ist zwar der Zugang zum Hof durch
gesellschaftliche Positionen und ein entsprechendes Protokoll reguliert, die Aneignung der ho-
fischen Normen als eine zweite Kultur ist allerdings — gerade in der Entstehungszeit hofischer
Verhaltensformen — mitunter auf heftige Ablehnung gestof3en, wie etwa Jaeger (2001), Elias (1992)
oder Elias (1997) und Bumke (2002) aufzeigen, wobei Bumke (2002: 602) den kaiserlichen Kanzler
Wipo zitiert, der im elften Jahrhundert beklagt, dass in den hochsten adeligen Kreisen die lite-
rarische Ausbildung ,,als tiberfliissig oder sogar als schimpflich angesehen wiirde*.



Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der héfischen Kultur —— 67

Es geht im Grunde darum, eine von sozialen Prozessen unabhdngige Ordnung zu
schaffen, welche die ewige, transzendente Ordnung eines geschlossenen Kosmos
gleichsam reproduziert (vgl. Gisselbaek 2021, 434-448).

In einer praktischen Perspektivierung wird indes deutlich, dass die rationalen
Gewissheiten, die in der Theorie auf abstrakter Ebene verhandelt werden, kaum
konkret definiert sind: Zwar wird anhand etwa der Intervallproportionen exem-
plarisch dargelegt, wie Schonheit aus einer rationalen Ordnung hervorgeht; in
erster Linie aber wird hier die Verpflichtung verhandelt, auf die Ethik zu achten.?®
Die Argumentation bleibt von daher vorwiegend dem Prinzipiellen verhaftet,
kann aber gerade dadurch praktisch wirksam werden — und zwar in Form von
kulturellem Kapital (vgl. Bourdieu 1987, pass., bes. 195-237, sowie Bourdieu
2001a, 203).

2 Die Praxis der Theorie: Zur Soziologie
ethischer Urteile

Als kulturelles Kapital, als ,,Bildung, Vertrautheit mit hoherer Kultur, Hochspra-
che, Besitz von Kulturgiitern“ etc., deren Aneignung ebenso ékonomisches Ka-
pital wie Zeit voraussetzt, konnen praktische und theoretische Wissensbestdnde
den Habitus eines Akteurs wesentlich pragen (Rehbein und Saalmann 2014b, 135).
Uber die Inkorporation von kulturellem Kapital werden Einstellungen gefestigt
und als Haltung auch im {ibertragenen Sinne wirksam, etwa im Geschmack als
sozialem Orientierungssinn (vgl. Fréhlich 2014, 82-83).

Das Konzept vom kulturellen Kapital kann folglich dazu beitragen, die be-
ziiglich des hohen Mittelalters beobachtete Kluft zwischen Theorie und Praxis zu
iiberbriicken: Als Wissen namlich kénnen noch die abstraktesten Elemente der
metaphysisch-spekulativen Theorie im Sozialen wirksam werden, da sie auf diese
Art in den Akteuren und ihren Urteilen tatsdchlich bedeutend und erfahrbar
wurden.

Im Rahmen dieser Uberlegungen wird zugleich deutlich, dass die Theorie
vom ethisch-rationalen Urteilsvermdgen dabei eigentlich doppelt funktionalisiert

28 Vgl. dazu in aller Ausfiihrlichkeit die instruktiven Ausfiihrungen zur praktischen Bedeutung
der Musiktheorie im Mittelalter bei Haas (2007, bes. 281-289), der aufzeigt, dass die Traktate in
erster Linie deutlich machen wiirden, warum auf das richtige Singen zu achten sei, welches die
Sanger jedoch in der chant community — losgeldst von konkreten theoretischen Vorgaben — lernen
wiirden. Zur Ubertragung der Theorie auf die soziale Ebene feudaladeliger Fiihrungsgruppen vgl.
Gisselbaek (2021).



68 —— Robert Gisselbaek

wird, indem sie einerseits (praktisch, als kulturelles Kapital) tatsdchlich jene
Differenz bedingt, auf die sie andererseits (theoretisch bzw. diskursiv) zuriick-
bezogen werden kann: Die Theorie der richtigen, ethisch-rationalen Urteilskraft
tragt als Wissen um die Verpflichtung, auf Ethik zu achten, zur Genese differen-
zierter Kapitalstrukturen und folglich zu differenzierten (Geschmacks-)Urteilen
bei. Akteure, die sich dieses Wissen aneignen, werten aufgrund des praktisch
verdnderten Kapitals zwangsldufig anders als diejenigen, denen dieses Wissen
ganzlich fremd oder unwichtig ist und die — in historischer Diktion — lediglich mit
dem sensus urteilen, die unmoralisch sind und kaum vom Tier unterschieden
werden kénnen.

Bei der Bildung des iudicium geht es folglich um die Aneignung und Einver-
leibung jener legitimen Werte und Wertvorstellungen, die dazu befdhigen, aner-
kennen zu konnen, was wahrhaft schon ist bzw. als wahrhaft schon anerkannt ist
(so dass durchaus agonale Prozesse denkbar sind, die auf den Erwerb moglichst
umfangreicher Wissensbestiande abzielen); die legitimierenden Anerkennungs-
prozesse, in denen die tastemakers dekretieren, was anerkannt werden darf (vgl.
Bourdieu 2001b, 311), orientieren sich jedoch sub specie moralitatis nicht (zu-
mindest nicht uneingeschrankt) an gesellschaftlichen Spitzenpositionen, son-
dern am legitimierten und legitimierenden Diskurs ethisch-rationaler Werte und
Wertungen.?

Bei der Frage nach dem Wert kultureller Werke kann also nicht einfach die
Orientierung an den sozial machtigsten Akteuren in einem Feld, wie sie Bourdieu
fiir die Moderne beschrieben hat, auf eine Gesellschaft iibertragen werden, in der
zwei — je nach Weltbild: widerstrebende, konkurrierende oder sich erganzende —
Wertesysteme in Geltung stehen.>® Vielmehr muss der ethisch fundierte Werte-
diskurs als wesentlicher Faktor in sozialen Prozessen anerkannt werden, die von
ihm beeinflusst werden: Fiir Wertzuschreibungen innerhalb der hofischen Kultur,

29 Dass faktisch nur Angehorige der Fiihrungsgruppen Zugang zu den legitimen Wissensbe-
standen hatten, unterlauft das Prinzip nicht, da — gerade bei der Entstehung der hofischen Kultur
(vgl. hier oben Anm. 27) — eine Entscheidung der Akteure fiir oder gegen die Appropriation
spezifischer, nicht im Feld, sondern theoretisch-theologisch legitimierter Kapitalien nétig war, die
nicht unbedingt auf soziale Anerkennung, sondern das individuelle Seelenheil abzielte. Vgl. zum
engen Zusammenhang von Seelenheil, sozialer Anerkennung und Kunst in der Vormoderne Voigt
(2008).

30 Die Spannung zwischen irdischen und transzendenten Werten, die in den eingangs ange-
fithrten Beispielen von Augustinus, Boethius oder Calcidius (hier oben Anm. 15) aufscheint, ldsst
sich somit in die Praxis {ibertragen. Das Bemiihen um Distinktion in der hofischen Kultur, das
etwa Wenzel in seinen Studien ausmacht, ist folglich eher auf diese ethisch begriindete Bin-
nendifferenzierung hin angelegt als auf die Abgrenzung gegeniiber den Bauern, die in der stra-
tifizierten Feudalgesellschaft de facto beherrscht werden.



Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der héfischen Kultur — 69

die gerade aus diesem Diskurs hervorgeht (vgl. Fleckenstein 1990 oder Jaeger
2001), bedeutet dies etwa, dass die gleiche Form unterschiedlich beurteilt wird, da
Wertungen (i.S.v. Geschmacksurteilen) sowohl von tugendhaften als auch von
untugendhaften Akteuren vorgenommen werden kénnen.>

Fiir die Anerkennung tugendhafter Urteile als tugendhaft ist es jedoch ent-
scheidend, dass die Akteure sich auf den Diskurs ethisch-rationaler Wertungen
beziehen konnen, also auf das iudicium bzw. ihre bescheidenheit verweisen. Erst
dieser explizite Bezug zur Theorie ndmlich kann — wie in Konrads Trojanerkrieg —
die faktisch differenzierten Urteile als ethisch-rational begriindet erscheinen
lassen und mit einer Legitimitdt versehen, die nicht in einem blofien Gefiihl
griindet.

Zwar zeigte sich schon, dass in der ars musica kaum einmal konkrete ethische
Normen oder Werte verhandelt werden, sondern in erster Linie das Bemiihen um
eine ethische Haltung diskutiert wird; die soziologische Analyse machte indes
deutlich, dass die Theorie vom richtigen, ethisch-rational begriindeten Urteil als
kulturelles Kapital die Bedeutungshildung tatsdachlich pragen kann. In der Praxis
also werden ethische Wertungen allein in Abhdngigkeit von den theoretisch for-
mulierten Vorstellungen der ethisch-rationalen Grundlagen bedeutsam. Doch
gerade diese Korrelation ist entscheidend fiir die spezifische Wirkung der Theorie
in der hofischen Gesellschaft:

Auf der einen Seite geht es dabei um die Dimension wechselseitiger Aner-
kennung, da richtige Urteile auch in der stratifizierten Feudalgesellschaft (mit
ihren geburtsrechtlich festgelegten Positionen) mit dem Zugewinn faktischer
Einflussmoglichkeit verbunden sind: Hofisches Verhalten ist ein effizientes Mittel,
innerhalb einer hofisch sich verstehenden Gesellschaft die nétige Anerkennung
zu erhalten, um effektiv Einfluss ausiiben zu kénnen.*? Die Voraussetzung dafiir

31 Hier zeigt sich, dass sich in der Feudalgesellschaft ein Feld kultureller Produktion noch nicht
klar von dem der 6konomischen Macht abgrenzen ldsst: Die Kdmpfe um soziale und ethisch
umgewertete soziale Anerkennung stehen in einem Spannungsverhéltnis zueinander, das sich
erst mit der verbreiteten Anerkennung ethischer Werte (und der diesen Werten entsprechenden
kulturellen Formen und Objektivierungen) in den fithrenden Adelskreisen 16st. Die Argumenta-
tion von Wolf (2001) im Hinblick auf ein vom Feld der Macht getrenntes literarisches Feld bei
Hartmann wiére also im Hinblick auf die umfassenden ethischen Bedingungen noch einmal genau
zu tiberpriifen.

32 Vgl. die Arbeiten von Jaeger (2001) und Wenzel (1995), die das Prinzip wechselseitiger Aner-
kennung anhand zahlreicher historischer Quellen als wesentlich fiir die mittelalterliche feudale
Elite beschreiben, denn auch hier gilt: ,,Bekannt und anerkannt sein heif3t auch die Macht in-
nehaben, anzuerkennen, zu wiirdigen, zu dekretieren, was gekannt und anerkannt zu werden
verdient“, wie Bourdieu (2001b, 311) festhalt. Vgl. in diesem Sinne bereits die weitsichtige ,,Be-



70 —— Robert Gisselbaek

ist nur, dass hofisches Verhalten in den relevanten Kreisen auch tatsédchlich an-
erkannt und bedeutend ist (vgl. Gisselbaek 2021).

Auf der anderen Seite aber werden ethische Wertungen insofern fiir feudal-
adelige Fiihrungsgruppen relevant, als die entscheidende Legitimierung ihrer
Macht- und Herrschaftsbefugnisse, iiber welche sie qua Geburt verfiigen, zu-
nehmend vom Geburts- auf den Tugendadel iibergeht: Nicht die Geburt sei das
eigentliche Kriterium fiir legitime Herrschaftsausiibung, sondern eine zur Tran-
szendenz in Beziehung stehende ethische Befidhigung (vgl. Kern 1914 und Lubich
2006).

Betrachtet man den Tugendadel dabei als ein vornehmlich theoretisch for-
muliertes Ideal, lasst sich tatsdachlich festhalten, dass faktisch ,kein Adeliger
seine Standesqualitdt durch untugendhaftes Verhalten verloren hitte“ (Lubich
2006, 251). Allerdings verschweigen die Quellen zur Theorie die Dynamik der
Praxis: Ein Adeliger mag zwar seine geburtsrechtlich festgelegte Standesqualitat
behalten, seine tatsdchlichen Handlungsbefugnisse aber kénnen innerhalb einer
ethisch sich begreifenden Gruppe, in welcher Anerkennung aus einer prasen-
tierten Moral resultiert, bedeutend eingeschrankt werden. Wer von einer solchen
Gruppe jedoch als tugendhaft anerkannt wird, dem kann mit der entsprechenden
Anerkennung durch die relevanten Akteure ein erweiterter Handlungsspielraum
zuwachsen.

Zahlreiche Quellen betonen folglich die ethische Qualifikation der Herr-
schenden — und Konrads Aussagen zum Gonner Dietrich an dem Orte im Troja-
nerkrieg konnen paradigmatisch fiir die Betonung adeliger Tugendhaftigkeit
einstehen. Diese Aussagen diirfen jedoch nicht als blofie Inszenierungen ver-
standen werden, da die Objekte dadurch um eine wesentliche Ebene verkiirzt
wadren: Als lediglich zeichenhafter Verweis auf Tugend wiirden die oft kostspie-
ligen Objekte namlich auf den Ausweis der materiellen Potenz der Auftraggeber
zuriickfallen und keine ausreichende ethische Legitimitét erzeugen kénnen (vgl.
Gisselbaek 2021).* Jeder, der iiber das entsprechende materielle Kapital verfiigt,
konnte sich somit einen Ausweis der eigenen Tugendhaftigkeit erkaufen — was
sicherlich nicht selten auch versucht worden ist. Der materielle Wert ware aller-
dings lediglich Ausdruck fiir das Bemiihen um eine tugendhafte Erscheinung.
Kulturelles Kapital hingegen kann, in Form des inkorporierten Wissens um die

merkung tiber den Begriff der gesellschaftlichen Stdrke*“ bei Elias (1997, Bd. 2, 91-93), wo dar-
gelegt wird, auf welchen konkreten Faktoren mittelalterliche Machtausiibung beruht.

33 Aufgrund der Vielschichtigkeit kultureller Werke wire somit auch Bihrer (2009) zu wider-
sprechen, der bei seinen Betrachtungen zur hoéfisch-klerikaler Kultur von einer direkten Relation
zwischen materiellem Wert und (sozialer) Anerkennung ausgeht.



Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der hofischen Kultur = 71

ethische Differenzierung des Schonen, als konkreter Ausweis von Tugendhaftig-
keit anerkannt werden.

Gerade die Inkorporierung ist dabei von entscheidender Bedeutung, da sich
Aspekte wie etwa Geschmack, Bildung oder ethische Einstellungen — die zwar
vergegenstdndlicht, nicht aber getauscht werden kénnen — den Anschein geben
konnen, ,,als handelte es sich um Wesenseigenschaften einer Person, ein aus dem
Haben nicht ableitbares Sein, eine Natur®“ (Bourdieu 1970, 60). Mit dem inkor-
porierten (theoretischen wie praktischen) Wissen um die ethische Differenzierung
des Schonen wird also eine Differenz erzeugt, die im Rekurs auf die Theorie als
wesentlich gedeutet werden kann: Wenn Dietrich an dem Orte von sich verkiinden
lasst, dass er iiberaus bescheiden ist, kann der von ihm gefoérderte und ge-
schmacklich beurteilte Trojanerkrieg, dem diese Botschaft inseriert ist, als kul-
turelles Werk von anderen Rezipienten daraufhin iiberpriift werden, ob dem so ist
— in Abhédngigkeit von den Beziigen ihres Geschmacksurteils zu als ethisch an-
erkannten Werten (vgl. Gisselbaek 2021).

Was also ohne jedweden Bezug zu tatsdachlicher Tugendhaftigkeit auskom-
men kann, erscheint durch die diskursive Bezugnahme doch als Tugend, so dass
Akteure, die entsprechende Formen addquat beurteilen konnen, zu tugendhaften
Menschen werden. Damit 16sen sich auch jene Widerspriiche in der Entwicklung
vom Konzept ,Tugendadel‘ auf, die aus der Beobachtung resultieren, dass kein
untugendhafter Adeliger tatsdchlich einmal seinen Geburtsadel eingebiif3t hitte
(vgl. Lubich 2006, 251). Entscheidend ist allein, dass die Formen sowie die ent-
sprechenden Bewertungsschemata auf den ethisch-rational fundierten Diskurs
zur Bedeutung richtiger Urteilskompetenz bezogen werden konnen.

Wird die metaphysisch-spekulative Theorie vormoderner Schonheits- und
Wertvorstellungen also (analog zur philosophischen Asthetik) als ,Ideologie* mit
spezifisch praktischer Bedeutung gefasst, zeigt sich auch hier das ,,verleugnete
gesellschaftliche Verhiltnis“ der Wertungen.>* Allerdings ist zu bedenken, dass
die vormoderne Praxis durch ihren Bezug zur Transzendenz differenzierte Wer-
tungen produziert, die sich nicht einfach unter moderne Konzepte subsumieren
lassen. Allein der praktische Bezug zur Theorie vom ethisch-rationalen Urteil
namlich legitimiert die Differenz zwischen jenen, die sich hofisch zu benehmen
wissen, und jenen, deren Bewertungsschemata nicht durch entsprechendes kul-
turelles Kapital gepragt sind. Damit aber schafft die ethisch aufgeladene Kultur

34 Zum Ideologiecharakter der philosophischen Asthetik bzw. konkret der Idee von der Natiir-
lichkeit des Geschmacks vgl. Bourdieu (1987, 120 —125), sowie zum Ideologiecharakter der doxai
ausfiihrlich Bourdieu (1976, bes. 325). Zur Bedeutung der metaphysischen Theorie in diesem Sinne
Gisselbaek (2021).



72 —— Robert Gisselbaek

der hofischen Gesellschaft zugleich einen sozial bedeutenden symbolischen
Raum, der sich doch wesentlich von allem unterscheidet, was unhéfisch ist.*

Die Wertung sub specie moralitatis erfolgt also nicht (nur) in Abhangigkeit von
tatsachlichen Machtverhdltnissen, die aus der Anerkennung von 6konomischem
und / oder kulturellem Kapital resultieren, sondern vor allem in Abhingigkeit von
Wertvorstellungen (doxa) (vgl. Koller 2014), die einer ganz eigenen Logik unter-
liegen: Der Bezug zu Ethik und Tugenden legitimiert Werte, deren Anerkennung
sich — prinzipiell zumindest — begriinden lidsst. Uber die Inkorporierung dieser
legitimen Werte erzeugt die Theorie folglich eine Differenz in den zur Verfiigung
stehenden Bewertungsschemata, die in der Praxis wirksam werden kann. Und
weil die Theorie dabei genau jene Differenz zum Inhalt hat, die sie praktisch er-
zeugt, kann ein Riickbezug auf die theoretisch vermittelten Konzeptionen diese
Differenz nicht nur begriinden, sondern vor dem Hintergrund der Theorie zu-
gleich mit Bedeutung aufladen: Als diskursiv vermitteltes Biindel spezifischer
doxai tragt die Theorie also dazu bei, kulturelles Kapital zu werten und damit
spezifische Wertungen gleichsam aus sich heraus zu legitimieren.

Fiir die hofische Kultur bzw. die héfischen Akteure, die auf Anerkennung und
eine entsprechende Legitimitdt ihres Handelns aus sind, tragt die Vorstellung
einer ethisch bedingten Urteilskompetenz letztlich dazu bei, die praktischen
Wertungen an spezifischen Wertvorstellungen zu orientieren, die wesentlich mit
ethischen Aspekten verbunden sind.

3 Zur soziokulturellen Bedeutung von Werten und
Wertungen

Die Frage nach dem Wert der hofischen Dichtung, die als ,das fremde Schone
(Braun 2007) iiber einen enormen zeitlichen Abstand hinweg wirksam werden
kann, lasst sich im Riickgriff auf Bourdieu prinzipiell beantworten. Der Wert
selbst ldsst sich natiirlich nicht rekonstruieren, da er historisch von den dyna-
misch-situativen, als ethisch nur vorgestellten Wertvorstellungen héfischer Ak-

35 Wenzel (1988, 109) hat bereits festgestellt, dass sich ,Adel‘ symbolisch in Distanz ausdriicke,
wobei Wolf (2001, 230 —231) véllig zu Recht darauf aufmerksam macht, dass Wenzel, der sich in
seinen Arbeiten intensiv mit der wechselseitigen Wahrnehmung auseinandergesetzt hat, durch
die Verwendung eines zeichenhaften Reprasentationsmodells von festgeschriebenen kulturellen
Formen ausgeht. Die Frage also, wie die Distanzen im Rahmen von ,sozialer Distinktion‘ faktisch
bestimmt werden, die Miiller (1993, 373 mit Anm. 16) in einer kritischen Auseinandersetzung mit
sozialhistorischen Theorien aufgeworfen hat, 1dsst sich somit im Rekurs auf die Prozesse wech-
selseitiger Anerkennung deutlich préziser beantworten.



Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der héfischen Kultur — 73

teure abhing. Immerhin aber kann die Bestimmung der Wertgenese dazu beitra-
gen, ihre spezifisch historischen Bedingtheiten verstehen und letztlich historische
Theorien des Wertens zur Praxis des Wertens in Beziehung setzen zu kénnen.®

Das Verhiltnis zwischen Theorie und Praxis lasst sich ndher bestimmen,
wenn der metaphysisch-spekulative Schonheitsdiskurs als eine spezifische
Theorie der Praxis begriffen wird. Dabei geht es allerdings nicht nur um den
deskriptiven Wert der Theorie in Bezug auf historische Schonheitsvorstellungen
und das Phanomen differenzierter Urteile, sondern um die praktische Bedeutung
der Theorie vom ethisch-rationalen Urteil, die — zugleich kulturelles Kapital und
ihre eigene doxa - faktisch auf die Wertungen und die damit verbundenen
Wertvorstellungen zuriickwirkt.

Das Beispiel Konrads sollte dahingehend verdeutlichen, dass Werte und
Wertungen eine zentrale Rolle im Sozialen spielen. Der Habitus, als Schema,
modus operandi oder strukturierende (und strukturierte) Struktur (vgl. Rehbein
und Saalmann 2014a), ist — auch in historischer Perspektivierung (locus classicus
fiir das Mittelalter ist, neben Aristoteles, noch Thomas von Aquin) — dynamisch
angelegt, sodass das zur Werthbestimmung kultureller Werke notwendige Wert-
system eines hofisch eingestellten Adeligen des dreizehnten Jahrhunderts (allein
schon aufgrund der Quellenlage) nicht konkret rekonstruiert werden kann. Zumal
die Rekonstruktion noch dadurch erschwert wird, dass neben den materiellen,
kulturellen und intellektuellen Faktoren, die das ,,System von Wahrnehmungs-
und Bewertungs-, Beurteilungs- und Genuf3schemata“ ganz praktisch bestimmen
(Bourdieu 2001a, 497), spezifische theoretische Grundlagen die Auswahl dieser
Schemata wesentlich beeinflussen.

Es zeigt sich somit, dass die Theorie Bourdieus tatsdchlich historisierbar ist.
Ein Erkenntnisgewinn entsteht jedoch nur, wenn die Theorie konsequent ange-
wendet wird, wenn also 1.) die sozial entscheidende Dimension des Wertens in
den Fokus geriickt wird, nicht allein die vermeintlich objektiv bestimmbaren
Werte. Dieses dynamische, von personalen Wertungen gepragte System muss
gegen den Reduktionismus in Stellung gebracht werden, der dem Subjektivismus
der Kultur skeptisch gegeniibersteht (vgl. Bourdieu 2001b, 78 - 80). Denn nur in
dieser Perspektive zeigt sich, wie im Sozialen Bedeutung entsteht und wie jenes
System von Moglichkeiten funktioniert, innerhalb dessen die Merkmale eines
Bereichs ihren ,,distinktiven Wert* erhalten (Bourdieu 1987, 333).

36 Genet (2016, 21-23) stellt — im Riickgriff auch auf Bourdieu — die methodischen Schwierig-
keiten bei der Rekonstruktion historischer Wertvorstellungen dar. Vgl. in historischer Perspektive
auch Althoff (2004) und Halbig (2004) zu symbolischen, Oexle (2011) zu wissenssoziologischen
Werteordnungen.



74 —— Robert Gisselbaek

Ferner ist zu beachten, dass 2.) das Werten — das im Geschmack (als eigent-
lichem sozialen Orientierungssinn) sowohl ungeteilt als auch ahistorisch ist —
spezifischen Bedingungen unterliegt und von doxai abhéngig ist, die mit dem
Werten in engem Zusammenhang stehen. In der Vormoderne, mit starkem me-
taphysischen Bezug zur Transzendenz, gelten folglich in Bezug auf die Sinnsys-
teme, nach denen Wahrnehmung und wertende Bedeutungsbildung gewertet
werden, andere Pramissen.?” Die Beantwortung der Frage nach dem historischen
Wert von kulturellen Werken muss also versuchen, neben dem soziologischen
Prinzip des Wertens auch die theoretischen und praktischen Bedingungen des
Wertens zu erschlieflen — und von der eigenen doxa beziiglich der Bewertung
kultureller Werke zu abstrahieren.

Und genau in diesem Sinne fordert Bourdieu am Schluss von Die Regeln der
Kunst von jenen, die ,nach dem spezifischen Charakter der Literatur (der ,Lite-
rarizitit®), der Poesie (der ,Poetizitdt‘) oder des Kunstwerks im allgemeinen* fra-
gen, die je historisch spezifischen Bedingungen fiir einen Umgang mit diesen
Werken in den Blick zu nehmen, der entsprechende Einstellungen phylogenetisch
produziert und ontogenetisch reproduziert (vgl. Bourdieu 2001a, 449).3® Dass die
Ontogenese dabei historische, nicht (mehr) rekonstruierbare Erfahrungen um-
fasst, die wesentlich zu einer phylogenetischen Dynamisierung der ins Werk ge-
setzten gesellschaftlichen Strukturen beitragen, konzentriert die Untersuchungen
zwar auf die Ebene theoretischer Reflexionen; gerade hier aber lassen sich jene
Prinzipien aufdecken, die den individuellen Umgang mit kulturellen Werken —
den Habitus, den Geschmack, das Werten® — nicht minder entscheidend pragen.
Allein diese Doppelanalyse also, die die prinzipiellen Betrachtungen zum Habitus
mit solchen zu konkreten historischen, praktischen wie theoretischen Einfliissen
verbindet, kann ,,der dsthetischen Erfahrung und der mit ihr einhergehenden
Illusion der Allgemeingiiltigkeit Rechnung tragen“ (Bourdieu 2001, 450).

37 Die Annahmen von Kant, dass das Schone ,interesseloses Wohlgefallen“ sei (Kritik § 2) und
tiber Geschmack zwar gestritten, nicht aber disputiert werden kénne (Kritik § 56), lieflen sich fiir
die (platonisch geprigte) Vormoderne also regelrecht umkehren.

38 Unbewusste Vorbehalte gegeniiber den Theorien Bourdieus in den kunstwissenschaftlichen
Féchern (,doxa‘ gleichsam) mdgen die Vorstellung erzeugen, ,,daf3 die Sozialwissenschaften die
literarische Erfahrung [...] auf Umfragen zu unserem Freizeitverhalten verkiirzen“ (Sallenave,
D[aniéle]. Le Don des morts. Paris 1991, ohne Seitenangabe zitiert in Bourdieu 2001a, 9). Die
Verkennung der sozialen Bedingtheit dieser Erfahrung tragt indes gerade in historischen Arbeiten
dazu bei, mit eigenen, ,unpassenden‘ Maf3stdben zu messen.

39 Frohlich (2014, 83) verweist darauf, dass es zum ,,alltdglichen ,Konzepte-Chaos‘ bei Bourdieu*
gehort, dass sich ,aufgrund seines Versuches, ,Mesalliancen’ von Begriffen aus verschiedensten
Traditionen und Schulen zu bilden“, ,,sowohl mehrere Bedeutungsvarianten des Habitusbegriffs
als auch Uberlappungen mit anderen Begriffen finden®.



Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der hofischen Kultur = 75

Literaturverzeichnis

Althoff, Gerd. ,Zeichen, Rituale, Werte: Eine Einleitung®“. Zeichen, Rituale, Werte:
Internationales Kolloquium. Hg. Gerd Althoff. Miinster: Rhema, 2004. 9 -16.

Assunto, Rosario. Die Theorie des Schénen im Mittelalter. Koln: DuMont, 1982.

Augustinus. De musica: Biicher | und VI: Vom dsthetischen Urteil zur metaphysischen
Erkenntnis. Hg. Frank Hentschel. Hamburg: Meiner, 2002.

Baumgarten, Alexander Gottlieb. Aesthetica. Hildesheim: Olms, 1986.

Baumgarten, Alexander Gottlieb. Theoretische Asthetik: Die grundlegenden Abschnitte aus der
»Aesthetica“ [1750/58]. Hg. Hans Rudolf Schweizer. Hamburg: Meiner, 1988.

Bernhard, Michael. ,,Uberlieferung und Fortleben der antiken lateinischen Musiktheorie im
Mittelalter“. Rezeption des antiken Fachs im Mittelalter. Hg. Michael Bernhard, Frieder
Zaminer und Thomas Ertelt. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1990. 7 -35.

Bihrer, Andreas. ,,Reprdasentationen adelig-hofischen Wissens — ein Tummelplatz fiir
Aufsteiger, AuBBenseiter und Verlierer: Bemerkungen zum geringen gesellschaftlichen
Stellenwert hofischer Literatur im spdten Mittelalter”. Kulturtopographie des
deutschsprachigen Siidwestens im spdteren Mittelalter. Hg. Barbara Fleith und René
Wetzel. Berlin: De Gruyter, 2009. 215-227.

Boesch, Bruno. Die Kunstanschauung in der mittelhochdeutschen Dichtung. Hildesheim: Olms,
1976.

Boethius [Anicius Manilus Severinus]. De Consolatione Philosophiae: Trost der Philosophie.
Hg. Ernst Neitzke. Frankfurt am Main: Insel Verlag, 1997.

Boethius [Anicius Manilus Severinus]. De institutione musica: Traité de la musique. Hg.
Christian Meyer. Turnhout: Brepols, 2004.

Bormann, K[arl]. ,,Ratio“. Lexikon des Mittelalters, Bd. 7. Hg. Robert-Henri Bautier und Norbert
Angermann. Miinchen: Lexma, 1980. 459 - 460.

Bourdieu, Pierre. Zur Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
1970.

Bourdieu, Pierre. Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen Grundlage der
kabylischen Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1976.

Bourdieu, Pierre. Die feinen Unterschiede: Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. 4. Auflage.
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1987.

Bourdieu, Pierre. Die Regeln der Kunst: Genese und Struktur des literarischen Feldes. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 2001a.

Bourdieu, Pierre. Meditationen: Zur Kritik der scholastischen Vernunft. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 2001b.

Brandt, Rudiger. Konrad von Wiirzburg. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1987.

Braun, Manuel. ,Kristallworte, Wiirfelworte: Probleme und Perspektiven eines Projekts
JAsthetik mittelalterlicher Literatur*“. Das fremde Schéne: Dimensionen des Asthetischen
in der Literatur des Mittelalters. Hg. Manuel Braun und Christopher Young. Berlin: De
Gruyter, 2007. 1-40.

Brunner, Horst. ,,Konrad von Wiirzburg“. Die deutsche Literatur des Mittelalters:
Verfasserlexikon, Bd. 5. Hg. Kurt Ruh, Gundolf Keil, Werner Schréder, Burghart Wachinger
und Franz Josef Worstbrock. Berlin: De Gruyter, 1985. 272 -304.

Bumke, Joachim. Hofische Kultur: Literatur und Gesellschaft im hohen Mittelalter. 10. Auflage.
Miinchen: dtv, 2002.



76 —— Robert Gisselbaek

Calcidius. Timaeus a Calcidio translatus commentarioque instructus (PL 4). Hg. Jan Hendrik
Wasznik. 2. Auflage. London: 1975.

Chinca, Mark, und Christopher Young. ,Literary theory and the German romance in the literary
field c. 1200“. Text und Kultur: Mittelalterliche Literatur 1150 - 1450. Hg. Ursula Peters.
Stuttgart: Metzler, 2001. 612 - 644.

Compagno, Dario. ,,Rezension von The Philosophy of Umberto Eco. Hg. Sara C. Beardsworth
und Randall E. Auxier. Chicago 2017“. The Philosophical Quarterly 68 (2018): 629 —631.

DeBruyne, Edgar. Etudes d’esthétique médiévale. 2. Auflage. Paris: Albin Michel, 1998.

Diehr, Achim. Literatur und Musik im Mittelalter: Eine Einfiihrung. Berlin: Schmidt, 2004.

Eco, Umberto. Kunst und Schonheit im Mittelalter. Miinchen: dtv, 1991.

Eco, Umberto. ,Reply to John Marenbon®. The Philosophy of Umberto Eco. Hg. Sara C.
Beardsworth und Randall E. Auxier. Chicago: Open Court, 2017. 95-101.

Eke, Nobert Otto. ,,Regeln der Kunst: Habitus, Literatur und dsthetische Form“. Religidse
Erfahrung - Literarischer Habitus. Hg. Yoshiki Koda und Wakiko Kobayashi. Miinchen:
ludicium, 2020. 205-229.

Elias, Norbert. Die hofische Gesellschaft: Untersuchungen zur Soziologie des Kénigtums und
der hofischen Aristokratie. 6. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1992.

Elias, Norbert. Uber den Prozef3 der Zivilisation. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1997.

Ernst, Ulrich. Der Liber Evangeliorum Otfrids von Weifienburgs: Literardsthetik und Verstechnik
im Lichte der Tradition. K6ln: Bohlau, 1975.

Fleckenstein, Josef (Hg.). Curialitas: Studien zu Grundfragen der hifisch-ritterlichen Kultur.
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1990.

Frohlich, Gerhard. ,,Norbert Elias“. Bourdieu Handbuch: Leben — Werk — Wirkung. Hg. Gerhard
Frohlich und Boike Rehbein. Stuttgart: Metzler, 2014a. 36 —43.

Frohlich, Gerhard. ,,Einverleibung (incorporation)“. Bourdieu Handbuch: Leben — Werk —
Wirkung. Hg. Gerhard Frohlich und Boike Rehbein. Stuttgart: Metzler, 2014b. 81-90.
Frohlich, Gerhard, und Boike Rehbein. ,,Die Rezeption Bourdieus im deutschsprachigen Raum*.
Bourdieu Handbuch: Leben — Werk — Wirkung. Hg. Gerhard Frohlich und Boike Rehbein.

Stuttgart: Metzler, 2014. 381-386.

Genet, Jean-Philippe. ,,Introduction®. Valeurs et systémes de valeurs (Moyen Age et Temps
moderne). Hg. Patrick Boucheron und Laura Gaffuri. Paris: Publications de la Sorbonne,
2016. 9-44.

Genet, Jean-Philippe. ,,Moyen-Age“. Dictionnaire International Bourdieu. Hg. Giséle Sapiro.
Paris: CNRS Editions, 2020. 586 —587.

Gisselbaek, Robert. Eine Frage des Geschmacks: Hofische Dichtung zwischen Macht, Moral
und Mdzenatentum. Basel: Schwabe, 2021.

Gracian y Morales, Baltasar. El Discreto: Der kluge Weltmann. Hg. Sebastian Neumeister.
Miinchen: dtv, 2004.

Guido von Arezzo: Guido d’Arezzo’s Regule Rithmice, Prologus in Antiphonarium, and Epistola
ad Michahelem. A critical text and translation. Hg. Dolores Pesce. Ottawa 1999.

Haas, Max. Musikalisches Denken im Mittelalter: Eine Einfiihrung. 2. Auflage. Bern: Lang,
2007.

Halbig, Christoph. ,Ethische und 4sthetische Werte: Uberlegungen zu ihrem Verhéltnis“.
Zeichen, Rituale, Werte: Internationales Kolloquium. Hg. Gerd Althoff. Miinster: Rhema,
2004. 37 -54.



Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der hofischen Kultur = 77

Hammerstein, Reinhold. Die Musik der Engel: Untersuchungen zur Musikanschauung des
Mittelalters. Bern: Francke, 1962.

Haug, Walter. Literaturtheorie im deutschen Mittelalter: Von den Anfdngen bis zum Ende des
13. Jahrhunderts. 2. Auflage. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1992.

Heilmann, Anja. Boethius’ Musiktheorie und das Quadrivium: Eine Einfiihrung in den
neuplatonischen Hintergrund von ,,De institutione musica®. Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 2007.

Hentschel, Frank (Hg.). Musik — und die Geschichte der Philosophie und Naturwissenschaften
im Mittelalter: Fragen zur Wechselwirkung von ,musica‘ und ,philosophia‘im Mittelalter.
Leiden: Brill, 1998.

Hentschel 2002: siehe Augustinus De musica.

Honneth, Axel. ,,Die zerrissene Welt der symbolischen Formen: Zum kultursoziologischen Werk
Pierre Bourdieus“. Die zerrissene Welt des Sozialen: Sozialphilosophische Aufsdtze. Hg.
Axel Honneth. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1990. 156 —181.

Huber, Martin, und Gerhard Lauer (Hg.). Nach der Sozialgeschichte: Konzepte fiir eine
Literaturwissenschaft zwischen Historischer Anthropologie, Kulturgeschichte und
Medientheorie. Tibingen: Niemeyer, 2000.

Jaeger, Stephen C. Die Entstehung hdéfischer Kultur: Vom hdfischen Bischof zum héfischen
Ritter. Berlin: Erich Schmidt, 2001.

Jeserich, Philipp. Musica naturalis: Tradition und Kontinuitdt spekulativ-metaphysischer
Musiktheorie in der Poetik des franzdsischen Spdtmittelalters. Stuttgart: Steiner, 2008.

Jeserich, Philipp. Musica naturalis: Speculative Music Theory and Poetics, from Saint
Augustinue to the Late Middle Ages in France. Baltimore: John Hopkins University Press,
2013.

Kaden, Christian. Das Unerhérte und das Unhdrbare: Was Musik ist, was Musik sein kann.
Kassel: Barenreiter, 2004.

Kant, Immanuel. ,,Kritik der Urteilskraft“. Werke, Bd. 3. Hg. Manfred Frank und Véronique
Zanetti. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1996.

Keller, Adalbert. Aurelius Augustinus und die Musik: Untersuchungen zu ,,De musica“ im
Kontext seines Schrifttums. Wiirzburg: Augustinus, 1993.

Kern, Fritz. Gottesgnadentum und Widerstandsrecht im friiheren Mittelalter: Zur
Entwicklungsgeschichte der Monarchie. Leipzig: Koehler, 1914.

Kokott, Hartmut. ,,Ein Autor zwischen Auftrag und Autonomie: Konturen eines neuen Konrad
von Wiirzburg-Bildes“. Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein Gesellschaft 5
(1988/89): 69-77.

Kokott, Hartmut. Konrad von Wiirzburg: Ein Autor zwischen Auftrag und Autonomie. Stuttgart:
Hirzel, 1989.

Koller, Andreas. ,,Doxa (,doxa)“. Bourdieu Handbuch: Leben — Werk — Wirkung. Hg. Gerhard
Frohlich und Boike Rehbein. Stuttgart: Metzler, 2014. 79 - 80.

Konrad von Wiirzburg: Partonopier und Meliur. Hg. Karl Bartsch. Berlin: De Gruyter, 1970.

Konrad von Wiirzburg: ,Trojanerkrieg* und die anonym (iberlieferte Fortsetzung. Hg. Heinz
Thoelen. Wiesbaden: Reichert, 2015.

Lexer, Matthias. Mittelhochdeutsches Worterbuch. 35. Auflage. Stuttgart: Hirzel, 1979.

Lienert, Elisabeth. Geschichte und Erzdhlen: Studien zu Konrads von Wiirzburg ,Trojanerkrieg".
Wiesbaden: Reichert, 1996.



78 —— Robert Gisselbaek

Lohmann, Johannes. Musiké und Logos: Aufsdtze zur griechischen Philosophie und
Musiktheorie. Zum 75. Geburtstag Johannes Lohmanns am 9. Juli 1970. Hg. Anastasios
Giannaras. Stuttgart: Musikwissenschaftliche Verlags-Gesellschaft, 1970.

Lubich, Gerhard. ,,,Tugendadel‘: Uberlegungen zur Verortung, Entwicklung und Entstehung
ethischer Herrschaftsnormen der Stauferzeit“. Rittertum und hdfische Kultur der
Stauferzeit. Hg. Johannes Laudage und Yvonne Leiverkus. Koln: Bohlau, 2006. 247 —289.

Marenbon, John. ,Umberto Eco and Medieval Aesthetics“. The Philosophy of Umberto Eco. Hg.
Sara C. Beardsworth und Randall E. Auxier. Chicago: Open Court, 2017. 77 - 94.

Meyer 2004: siehe Boethius De institutione musica.

Mukafovsky, Jan. ,Asthetische Funktion, Norm und &sthetischer Wert als soziale Fakten“.
Kapitel aus der Asthetik. Hg. Jan Mukafovsky. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1970. 7 -112.

Mukafovsky, Jan. ,,Die dsthetische Norm“. Kunst, Poetik, Semiotik. Hg. Jan Mukafovsky.
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1989. 129 -138.

Miiller, Jan Dirk. ,,Zu einigen Problemen des Konzepts ,Literarische Interessenbildung“.
Literarische Interessenbildung im Mittelalter. Hg. Joachim Heinzle. Stuttgart: Metzler,
1993. 365-384.

Miiller, Jan-Dirk. ,,,Gebrauchszusammenhang‘ und dsthetische Dimension mittelalterlicher
Texte: Nebst Uberlegungen zu Walthers Lindenlied (L 39,11)“. Das fremde Schéne:
Dimensionen des Asthetischen in der Literatur des Mittelalters. Hg. Manuel Braun und
Christopher Young. Berlin: De Gruyter, 2007. 281-305.

Oexle, Otto Gerhard. ,Wie entstanden Werte in der Gesellschaft des Mittelalters?“ Die
Wirklichkeit und das Wissen: Mittelalterforschung, historische Kulturwissenschaft,
Geschichte und Theorie der historischen Erkenntnis. Hg. Otto Gerhard Oexle. Gottingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2011. 441-469.

Platon. Der Staat: Sdmtliche Werke, Bd. 5. Hg. Otto Apelt. Leipzig: Meiner, 1919.

Platon. Timaios. Sdmtliche Werke, Bd. 6. Hg. Otto Apelt. Leipzig: Meiner, 1919.

Plotke, Seraina. ,,Konzeptualisierungen von Mdzenatentum: Konrad von Wiirzburg und seine
Basler Gonner“. Mdzenatentum im Mittelalter aus europdischer Perspektive. Hg. Bernd
Bastert, Andreas Bihrer und Timo Reuvekamp-Felber. Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 2017. 128 -148.

Pochat, Gotz. Geschichte der Asthetik und Kunsttheorie: Von der Antike bis zum
19. Jahrhundert. Kéln: DuMont, 1986.

Rehbein, Boike, und Gernot Saalmann. ,,Habitus“. Bourdieu Handbuch: Leben — Werk —
Wirkung. Hg. Gerhard Frohlich und Boike Rehbein. Stuttgart: Metzler, 2014a. 110 -118.

Rehbein, Boike, und Gernot Saalmann. ,Kapital“. Bourdieu Handbuch: Leben — Werk —
Wirkung. Hg. Gerhard Frohlich und Boike Rehbein. Stuttgart: Metzler, 2014b. 134 -140.

Speer, Andreas. ,,Kunst und Schénheit: Kritische Uberlegungen zur mittelalterlichen Asthetik“.
Scientia und ars im Hoch- und Spdtmittelalter, 2. Halbband. Hg. Ingrid
Craemer-Ruegenberg und Andreas Speer. Berlin: De Gruyter, 1994. 945 -966.

Svoboda, Karel. L’esthétique de Saint Augustin et ses sources. Brno: 1933.

Tatarkiewicz, Wladislaw. Geschichte der Asthetik: Bd. 2: Die Asthetik des Mittelalters. Basel:
Schwabe, 1980.

Thomas von Aquin. Gottes Dasein und Wesen: Die deutsche Thomas-Ausgabe. Vollstandige,
ungekiirzte deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica, iibersetzt von
Dominikanern und Benediktinern Deutschlands und Osterreichs, Bd. 1. Salzburg: Pustet,
o0.]). [1933].



Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der héfischen Kultur — 79

Topfer, Regina. ,,Wie wird ein Werk zum Klassiker? Kriterien, Probleme und Chancen
medidvistischer Kanonbildung®. Klassiker des Mittelalters. Hg. Regina Topfer. Hildesheim:
Weidmann, 2019. 1-33.

Voigt, Boris. Memoria, Macht, Musik: Eine politische Okonomie der Musik in vormodernen
Gesellschaften. Kassel: Barenreiter, 2008.

Wenzel, Horst. ,,Zur Reprdsentation von Herrschaft in mittelalterlichen Texten®. Adelsherrschaft
und Literatur. Hg. Horst Wenzel. Bern u. a.: Lang, 1980. 339 -375.

Wenzel, Horst. ,,Hofische Reprdsentation: Zu den Anfangen der Hoflichkeit®. Soziale Welt:
Sonderband 6: Kultur und Alltag. Hg. Hans-Georg Soeffner. Gottingen: Schwartz, 1988a.
105-119.

Wenzel, Horst. ,,Partizipation und Mimesis: Die Lesbarkeit der Kérper am Hof und in der
hofischen Literatur“. Materialitdt der Kommunikation. Hg. Hans Ulrich Gumbrecht und
Karl Ludwig Pfeiffer. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1988b. 178 -202.

Wenzel, Horst. ,,Reprdsentation und schoner Schein am Hof und in der héfischen Literatur.
Héfische Reprdsentation: Das Zeremoniell und die Zeichen. Hg. Hedda Ragotzky und Horst
Wenzel. Tibingen: Niemeyer, 1990. 171-208.

Wenzel, Horst. Horen und Sehen: Schrift und Bild: Kultur und Geddchtnis im Mittelalter.
Miinchen: Beck, 1995.

Wetzel, René. ,,Partizipation — Mimesis — Habitus: Pddagogisch-didaktische Spiegeleffekte im
,Welschen Gast‘ (1215/16) Thomasins von Zerclaere“. Religidse Erfahrung — Literarischer
Habitus. Hg. Yoshiki Koda und Wakiko Kobayashi. Miinchen: ludicium, 2020. 230 -243.

Wolf, Gerhard. ,Verborgene Kalkiile: Pierre Bourdieus ,Reflexive Anthropologie, Erecs und
Iweins Habitus und die Conditio humana des Interpreten“. Text und Kultur: Mittelalterliche
Literatur 1150 - 1450. Hg. Ursula Peters. Stuttgart: Metzler, 2001. 215-244.






