
Robert Gisselbaek

Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung
literarischer Urteile in der höfischen Kultur

In seiner Untersuchung zur Genese des literarischen Feldes im neunzehnten
Jahrhundert macht Bourdieu darauf aufmerksam, dass der Wert eines Kunstwerks
durch spezifische Prozesse der Wertzuschreibung bedingt ist:

Da das Kunstwerk als werthaltiges symbolisches Objekt nur existiert, wenn es gekannt und
anerkannt, das heißt von Betrachtern, die mit der dazu erforderlichen ästhetischen Ein-
stellung und Kompetenz ausgestattet sind, gesellschaftlich als Kunstwerk instituiert ist, hat
die Wissenschaft von den kulturellen Werken nicht nur deren Produktion zum Gegenstand,
sondern auch die Produktion des Werts der Werke oder, was auf dasselbe hinausläuft, die
des Glaubens an den Wert der Werke. (Bourdieu 2001a, 362)

Während die überlieferten Texte der höfischen Kultur, ohne Bourdieus Kunst-
werkbegriff direkt auf das Mittelalter übertragen zu wollen, unbestreitbar als
kulturelle Werke in einem weiteren Sinne verstanden werden können, stellt die
Bestimmung ihres Wertes eine Herausforderung dar, da die Beschäftigung mit der
qualitativen Dimension schwieriger zu werden scheint, je größer der zeitliche
Abstand zum untersuchten Gegenstand wird: Bei Texten vor der Ausprägung der
(philosophischen) Ästhetik durch Gracián (El Discreto, 1646), Baumgarten (Ae-
sthetica, 1750) und vor allem Kant (Kritik der Urteilskraft, 1790) im achtzehnten
Jahrhundert stellt sich nämlich nicht nur die Frage nach dem Wert und den his-
torischen Bedingungen der Wertzuschreibung, sondern zugleich auch jene nach
einem adäquaten methodischen Zugriff. So ist etwa der metaphysische Rahmen
vormoderner Schönheitsvorstellungen aufgrund anders gelagerter Bezugssysteme
von der Ästhetik her nicht (mehr) bzw. noch nicht sinnvoll zu erfassen.

Wertfragen kategorisch aus dem literaturwissenschaftlichen Diskurs auszu-
klammern, würde jedoch zu einer entscheidenden Verkürzung führen und eine
gleichsam prekäre „Unsicherheit im eigenen Tun“ bedeuten (Braun 2007, 39).¹

Eine Annäherung an den komplexen Gegenstand bestünde nach dem perspekti-
vischen Entwurf von Braun folglich in einer „Kombination zeitgenössisch-histo-

 Braun verweist zugleich darauf, dass Wertfragen nicht nur inhaltlich, sondern auch metho-
disch relevant sind, da sich das Fach mittels dieses Parameters organisiert: Kanonbildung, Edi-
tionsprojekte und Trends basieren (in der Regel unreflektiert) auf Werturteilen der Forschungs-
gemeinschaft. Zum Einfluss ästhetischer Aspekte auf die wissenschaftliche Kanonbildung Töpfer
(2019, 14– 17).

OpenAccess. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International
Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110761122-003



rischer und texttheoretischer Ansätze“ (Braun 2007, 39). In der Umsetzung bleibt
jedoch ein Zugang ausgeklammert, den Braun eigentlich als „für die Mediävistik
[…] interessant“ vorstellt, nämlich: rezeptionsästhetische, soziologisch ausge-
richtete Überlegungen in der Nachfolge des tschechischen Strukturalisten Jan
Mukařovský, dessen Konzept der ‚ästhetischen Funktion‘ „das Ästhetische aus
dem engen Bereich der Kunst herausführt und […] dynamisch angelegt ist“ (Braun
2007, 24, dazu Mukařovský 1970 oder Mukařovský 1989).² Im Kern geht es,wie bei
Bourdieu, darum, „dass Kunst nicht durch bestimmte Eigenschaften definiert ist,
sondern nur dadurch, dass eine bestimmte gesellschaftliche Gruppe sie zu einer
bestimmten Zeit zur Kunst erklärt“, wozu diese Gruppe auch „durch rein soziale
Gründe motiviert sein kann, etwa durch ein Interesse an sozialer Distinktion“
(Braun 2007, 24). Mit dem letzten Halbsatz wird dann sogar explizit auf Die Regeln
der Kunst Bezug genommen, weder aber in der Einleitung von Braun selbst noch
in den weiteren Beiträgen des Bandes spielen die von Bourdieu entwickelten
Ansätze eine Rolle (vgl. Braun 2007, 24 mit Anm. 104).³

Der Befund kann hier als symptomatisch gelten, da Bourdieu im Fach nur
vereinzelt zitiert, dabei jedoch häufig pauschal kritisiert wird. Zentral ist, dass
dessen Instrumentarium methodisch auf ethnologisch-empirische Feldfor-
schungen zurückgeht, denen folglich die historische Dimension abgehe.⁴ Tat-

 Die Arbeiten von Mukařovský sind zwar noch kaum fruchtbar gemacht worden, doch sind sie
schon prinzipiell ungeeignet, da ihnen eine starre, zeichenhafte Vorstellung des Ästhetischen
zugrunde liegt: Das, was aufmerksam wahrgenommen wird, werde „zu einem Zeichen, und zwar
zu einem Zeichen sui generis: denn die Eigenschaft des Zeichens ist es gerade, auf etwas au-
ßerhalb seiner selbst zu verweisen“, nämlich auf „alle Wirklichkeiten, die der Mensch erlebt hat
und noch erleben kann, auf das gesamte Universum von Dingen und Geschehnissen“ (Mu-
kařovský 1970, 63). Der symbolische Charakter der Werte bei Bourdieu ist demgegenüber deutlich
dynamischer.
 Diemeisten Beiträger des von Braun herausgegebenen Bandes nehmenmittelalterliche Texte in
der Perspektive klassischer Kunst-, Schönheits- und Ästhetikvorstellungen in den Blick, die auf je
unterschiedliche Art historisiert werden. Die Schwierigkeit, angemessen über ‚vormoderne Äs-
thetik‘ zu sprechen, wird schon darin erkennbar, dass Braun die philosophische Ästhetik in der
Nachfolge Kants zwar aus historischen Gründen als Referenzrahmen ausklammert, durch den
Rekurs auf einen weitgehend modernen Kunstbegriff aber – trotz einiger Bedenken – implizit
beibehält. Und auch Müller (2007), der Poesie (mit Joachim Heinzle) im Gebrauchszusammen-
hang zu verorten sucht, bezieht sich nicht unmittelbar auf soziologische Theorieentwürfe.
 Konkret zeigt sich das in den abgedruckten Diskussionen der Beiträge von Gerhard Wolf oder
Mark Chinca und Christopher Young in dem Band Text und Kultur: Mittelalterliche Literatur, 1150–
1450 (2001):WährendWolf Aussagen auf der Textebene zur soziohistorischen Bedeutung der Ehre
in Beziehung setzt und Chinca und Young um die Bestimmung von Autonomie im literarischen
Feld um 1200 bemüht sind, setzt die Kritik jeweils bei der Historisierbarkeit an. Gefragt wird, „ob
ein in ethnologischen Feldstudien gewonnenes Instrumentarium importierbar ist“, da hier vor

52 Robert Gisselbaek



sächlich hat sich Bourdieu nur am Rand mit vergangenen Epochen auseinan-
dergesetzt: So hat er zwar das Nachwort zur französischen Übersetzung von Erwin
PanofskysGothic Architectur and Scholasticism verfasst (dt. in Bourdieu 1970, 125–
158), in dem er den von Panofsky eingeführten „scholastischen Begriff des Ha-
bitus“ im Rückgriff auf hochmittelalterliche Kathedralarchitektur und Schriftbil-
der als wesentlichen Teil soziologischer Strukturanalysen erläutert (Bourdieu
1970, 143); eine fundierte Auseinandersetzung Bourdieus mit der Vormoderne
lässt sich darüber hinaus allerdings nicht nachweisen.⁵ Im Gegensatz zu anderen
französischen Denkern, die in ihre Modellbildungen auch das Mittelalter oder die
(Spät‐)Antike produktiv einbinden, bleiben die Überlegungen Bourdieus ganz auf
die Moderne konzentriert.

Diese zeitgeschichtliche Einschränkung trägt entsprechend dazu bei, dass
Bourdieus Theorien für historische Forschungen nur wenig direkte Anschluss-
möglichkeiten bieten,weshalb die Theorien bisher auch „kaum je auf vormoderne
Gegebenheiten übertragen wurden“ (Wetzel 2020, 230).

Die mediävistische Germanistik bezieht sich aber wohl auch deshalb so zu-
rückhaltend auf die Ansätze Bourdieus,⁶ weil sozialhistorische Fragestellungen
im Fach vor allem in den 1970er und 1980er Jahren diskutiert und inzwischen

allem empirische Verfahren zum Tragen kommen, „denen es zwangsläufig an historischer
Reichweite mangelt“ (347), oder ob das Modell nicht zu sehr „eine Ausdifferenzierung des Sys-
tems von Literatur im 18./19. Jahrhundert“ voraussetzt (652).
 Zwar gibt es neben dem Nachwort zu Panofsky die Beschäftigung mit dem Konzept der Kör-
perschaft bei Kantorowicz sowie den Mittelalterentwürfen von Marc Bloch und Georges Duby, die
ein „modèle d’histoire comparée“ liefern, einen Hinweis auf eine profunde Auseinandersetzung
z. B. mit dem einflussreichen Mediävisten Jacques LeGoff aber gibt es nicht,was Genet (2020, 586)
wie folgt begründet: „Sans doute l’une des causes de ce relatif effacement est-elle sa [sc. Bour-
dieu] vision de l’État et de l’Église comme deux entités distinctes, même s’il a conscience qu’il y a
là une difficulté“ [„Zweifellos ist ein Grund für diese Auslassung seine (sc. Bourdieus) Ansicht von
Staat und Kirche als getrennte Entitäten, auch wenn er sich der damit verbundenen Schwierigkeit
bewusst ist“].Wetzel (2020) verweist hingegen auf die intensive Beschäftigung mit den Theorien
von Norbert Elias. Doch bleibt der Einfluss historischer Fakten auf Bourdieu minimal, und es gibt
eher „unerwartete gemeinsame Bezüge“ zwischen Bourdieu und Elias (etwa das Interesse an
Psychoanalyse oder Behaviorismus), wie Fröhlich (2014, bes. 41–42) herausstellt.
 Eine zunehmend intensive Auseinandersetzung mit Bourdieu in Linguistik und Neuerer
deutscher Literatur zeigt neben der Verteilung der Beiträge in diesem Band auch die Zahl neu-
germanistischer Arbeiten mit Bezug zu Bourdieu, die bei Eke (2020, 215 mit Anm. 45) aufgelistet
sind. Es ist allerdings auch zu bedenken, ob die „Nichtbeachtung Bourdieus“ in der Germanistik
dem Umstand geschuldet ist, dass Bourdieu konsequent „eine französische Gesellschaft und ein
Milieu von französischen Intellektuellen beschreibt“, wie Wetzel (2020, 230) bemerkt.

Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der höfischen Kultur 53



zunehmend von kulturwissenschaftlichen Ansätzen abgelöst worden sind,⁷ die
Bourdieu-Rezeption in Deutschland jedoch erst ab den 1990er Jahren mit der
Übersetzung von Die feinen Unterschiede (1987) richtig einsetzte.⁸

Zudem lässt sich feststellen, dass die Theorie Bourdieus kaum je für rezep-
tionsästhetische oder systematische Überlegungen zur Werthaftigkeit von Lite-
ratur herangezogen wird, sondern in erster Linie für Untersuchungen zu ‚Feld‘
und ‚Habitus‘ (Konzepte, die Bourdieu selbst in das Zentrum seiner Theorie ge-
stellt hat und die sich anhand empirischer Erhebungen und statistischer Daten
bestimmen lassen⁹). Entsprechend zeigt sich auch in sozialhistorischen Arbeiten
eine Konzentration auf ‚Feld‘ und ‚Habitus‘, wobei hier die Unmöglichkeit em-
pirischer Erhebungen sowie die Lückenhaftigkeit konkreter Daten die Analysen
erschweren – und angreifbar machen: Soziale Phänomene vergangener Epochen
lassen sich nämlich nur noch mittelbar untersuchen, da mit den Akteuren die
entscheidenden Quellen empirischer Erhebungen verloren sind. Für mediävisti-
sche Forschungen zu kulturellen Werken und Werten kommt erschwerend hinzu,
dass nicht einmal Rezeptionszeugnisse überliefert sind, so dass die Analysen auf
jene Werke zurückgeworfen sind, deren Wert eigentlich erst bestimmt werden
soll.¹⁰

Dass für die heikle Frage nach dem Wert historischer Werke dennoch auf
Bourdieus soziologische Theorie zurückgegriffen werden sollte, liegt in der
Möglichkeit begründet, gerade mit dieser Theorie bewusst Kategorien in den Blick
nehmen zu können, „die bei der Wahrnehmung und Bewertung des Kunstwerks“
verwendet werden, die dabei jedoch „doppelt an den historischen Kontext ge-
bunden [sind]“ (Bourdieu 2001a, 466):¹¹

 Vgl. den programmatischen Band von Huber und Lauer (2000), in dem die Autoren literatur-
wissenschaftliche Fragestellungen konsequent auf kulturwissenschaftliche Konzepte beziehen.
Wolf (2001, 216–218) verweist indes gerade darauf, dass dem Ansatz Bourdieus eine kulturwis-
senschaftliche Perspektive gleichsam inhärent sei.
 Vgl. etwa die bedeutende Rezension zu Die feinen Unterschiede von Honneth (1990), sowie die
Äußerungen von Fröhlich und Rehbein (2014).
 Rehbein und Saalmann (2014a, 115) betonen, dass die soziale Welt in den späteren Werken
Bourdieus nur noch in diesen zwei Formen existiere. Die Beiträge dieses Bandes spiegeln das
ebenfalls wider; und auch Eke (2020), der eine Anwendung von Bourdieus Habitustheorie für die
Literaturwissenschaft skizziert, sieht als einen der Hauptbereiche ebenfalls das Verhältnis von
Autor und Literaturbetrieb (also die Wechselwirkung von Feld und Habitus).
 Erste Äußerungen zur Rezeption finden sich in Briefen der Renaissance. Für frühere Epochen,
aus denen nur die Artefakte selbst überliefert sind, ist man folglich auf in den Kunstwerken in-
szenierte Rezeptionsprozesse oder bloße Indizien zurückgeworfen.
 In Die Regeln der Kunst steht zwar mit Flauberts Die Erziehung des Herzens ein Roman des
neunzehnten Jahrhunderts im Zentrum der Untersuchung (die folglich in ihren ästhetischen

54 Robert Gisselbaek



Sie [sc. die Kategorien] sind [1.] einem räumlich und zeitlich situierten gesellschaftlichen
Universum verpflichtet, und ihre Benutzung ist [2.] durch die soziale Position der Benutzer
gesellschaftlich gekennzeichnet. Die meisten Begriffe, mit denen die Künstler und Kritiker
sich selbst oder ihre Gegenspieler definieren, stellen Waffen und Einsätze in den zwischen
ihnen ausgetragenen Kämpfen dar, und zahlreiche Kategorien, mit deren Hilfe die Kunst-
historiker ihren Gegenstand zu denken versuchen, sind nur aus diesen Kämpfen hervorge-
gangene, mehr oder weniger gelehrt verkappte oder verklärte Kampfbegriffe. (Bourdieu
2001a, 466)

Es geht also nicht (nur) darum, die Werke vergangener Epochen zu verstehen,
sondern – in einem nicht zuletzt selbstreflexiven Akt – zunächst jene Prozesse
aufzudecken, die überhaupt der Bewertung von Werken zugrunde liegen: Erst
nämlich, wenn jene dynamische Schnittstelle markiert ist, „an der das Individu-
um auf die Gesellschaft […] trifft“ und der „abstrakte[…] philosophische[…] Ge-
gensatz zwischen Subjektivismus und Objektivismus, aus dem sich der Konflikt
zwischen Individuum und Gesellschaft, Lebenswelt und System, Verstehen und
Erklären etc. ableitet“, überwunden wird, kann versucht werden, diese Prozesse
zu historisieren (Wolf 2001, 218).¹² Allerdings umfasst die Rekonstruktion eines
spezifisch historischen Habitus neben der Kenntnis der praktischen Wahrneh-
mungs- und Bewertungsschemata, die auf die kulturellen Objektivierungen einer
Epoche zurückgehen, zugleich jene vom „Zusammenhang zwischen den ge-
meinhin als ästhetisch behandelten Einstellungen und dem System der den Ha-
bitus konstituierenden Dispositionen“ (Bourdieu 1987, 171 mit Anm. 1).

Für eine fruchtbare Applikation der Bourdieuschen Theorie auf Epochen vor
dem achtzehnten Jahrhundert, auf die höfische Kultur etwa, muss allerdings
zunächst geklärt werden, welche Gültigkeit die ‚gemeinhin als ästhetisch be-
handelten Einstellungen‘ dort noch bzw. schon haben (können), wo es keine
Ästhetiktheorie im eigentlichen Sinne gibt. Doch zeigt Bourdieu, dass und wie die
philosophische Ästhetik, der weithin verwendete Begriff Geschmack zumal, im
Grunde ein allgemeines gesellschaftliches Verhältnis verleugnet, indem der ei-
gentliche ‚soziale Orientierungssinn‘, der „eine praktische Weise der Erfahrung
und Äußerung des eigenen gesellschaftlichen Stellenwerts“ darstellt, zu einer rein

Prämissen ganz der Moderne verhaftet ist); die letzten Kapitel greifen jedoch hinter die soge-
nannte Sattelzeit zurück, etwamit dem knappen Blick auf den „Blick des Quattrocento“ (Bourdieu
2001a, 493–501) oder Überlegungen zur Genese des literarischen Feldes. Allerdings geht diese
Historisierung nicht sonderlich tief und bleibt auf eher allgemeine, systematische Beobachtungen
beschränkt.
 Wolf (2001) zeigt in seinem Beitrag zudem,wie moderne Einstellungen die Textinterpretation
beeinflussen und wie die Reflexion dieser methodischen Verfahren zugleich eine Stärkung der
Wissenschaft bedeuten kann.

Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der höfischen Kultur 55



intellektuellen, substanziell in das Subjekt verlagerten „‚Fähigkeit zur Wahr-
nehmung sinnlicher Qualitäten‘ und ‚Vermögen über ästhetische Werte zu urtei-
len‘“, verklärt wird (Bourdieu 1987, 739 [Hervorhebung im Original]). Und in den
oben erwähnten Kämpfen zwischen Künstlern und Kritikern werden gerade äs-
thetische Begriffe zu ‚Kampfbegriffen‘, denen also sub specie aestheticae eine
Funktion im Sozialen zukommt, die das Theoretische übersteigt.

Im Folgenden soll es darum gehen, historische Äußerungen zu Kunst,
Schönheit und einer auf Kunst und Schönheit abhebenden Urteilskraft vor dem
Hintergrund der von Bourdieu aufgezeigten Relevanz sozialer Verhältnisse in
diesem Zusammenhang zu deuten, ohne dabei auf ‚Ästhetik‘ zu rekurrieren. Ein
Blick in die mittelalterlichen Quellen zeigt nämlich, dass der Rahmen für den
Diskurs bezüglich der Kunst, der Schönheit und einer adäquaten Urteilskompe-
tenz von einer Metaphysik des Transzendenten bestimmt wird, deren prädomi-
nante ethische Aspekte den Rekurs auf moderne Ästhetiktheorien fragwürdig
werden lassen. Die Stärke des Bourdieuschen Theorieapparats liegt jedoch gerade
darin, dass es möglich wird, Wertefragen eben nicht in Bezug auf ästhetische
Paradigmen zu diskutieren, sondern – in der noch die Bedingungen der Rekon-
struktion umgreifenden Reflexion – konsequent auf das Prinzip sozial bedingter
Wertzuschreibungsprozesse zurückzuführen.

1 Von der Ästhetik zur Metaphysik

Für die Rekonstruktion jener historischen Bedingungen aber, denen (historische)
Prozesse desWertens unterliegen, genügt es nicht, eine Praxis im Sinne Bourdieus
zu supponieren. Historische Untersuchungen müssen erst erweisen, ob Diffe-
renzen nur in den kulturellen Formen vorliegen oder nicht sogar schon in den
diesen Objektivierungen legitimer Bewertungsschemata zugrunde liegenden
Prinzipien. Eine bloße Untersuchung der Formen läuft Gefahr, einerseits das,was
an materiellen Werken (noch) gegeben ist, aus moderner Perspektive zu deuten,
und andererseits das,was für die Genese der bestimmenden Bewertungsschemata
nur historisch relevant war, zu übersehen. Gleichzeitig darf auch nicht allein die
Theorie bezüglich wertender Wahrnehmung, Genuss und Schönheit betrachtet
werden, da der theoretische Diskurs einer eigenen Logik unterliegt und in seiner
spezifischen Relation zur Praxis erst bestimmt werden muss.

Für die höfische Kultur ist die Rekonstruktion der gültigen Wertekategorien
aufgrund der Überlieferungslage noch in den am besten dokumentierten Fällen
schwierig, so dass neben den erhaltenen Werken zunächst doch auf jene theo-
retischen Quellen zurückgegriffen werden muss, die sich mit den Vorstellungen
desWertens befassen. Ausgangspunkt ist,wie bei Kant im Übrigen, die Frage nach

56 Robert Gisselbaek



dem Schönen. Eine nachgerade paradigmatische, immer wieder angeführte Stelle
zur wertenden Wahrnehmung hinsichtlich dessen, was schön ist, findet sich in
der Summa theologica des Thomas von Aquin,¹³ der in einer bereits aristotelisch
geprägten Wendung festhält:

pulchrum et bonum in subiecto quidem sunt idem, quia super eandem rem fudantur, scilicet
super formam: et propter hoc, bonum laudatur pulchrum. Sed ratione differunt. Nam bonum
proprie respicit appetitum, est enim bonum quod omnia appetunt. Et ideo habet rationem finis,
nam appetitus est quasi quidam motus ad rem. Pulchrum autem respicit vim cognoscitivam,
pulchra enim dicuntur quae visa placent. Unde pulchrum in debita proportione consistit, quia
sensus delectatur in rebus debite proportionatis, sicut in sibi similibus; nam et sensus ratio
quaedam est, et omnis virtus cognoscitiva. Et quia cognitio fit per assimilationem, similitudo
autem respicit formam, pulchrum proprie pertinet ad rationem causae formalis.

[Das Gute und Schöne in einem Ding sind sachlich eins, wie sie auch ein und dasselbe zur
Grundlage haben: nämlich die (Wesens‐)Form. Und darum wird das Gute auch als schön
gerühmt. Begrifflich aber sind beide verschieden. Das Gute nämlich geht das Strebever-
mögen an, denn gut ist, wonach alle verlangen. Daher hat es auch die Natur des Zieles; das
Verlangen nach etwas ist gewissermaßen eine Bewegung zum Gegenstand des Verlangens
hin. Das Schöne aber geht das Erkenntnisvermögen an, denn schön werden die Dinge ge-
nannt, deren Anblick Wohlgefallen auslöst. Darum besteht die Schönheit im harmonischen
Verhältnis der Teile. Denn die Sinne finden Wohlgefallen an harmonisch geordneten Dingen
wie an ‚antwortenden Gegenbildern ihrer selbst‘. Denn auch der Sinn und überhaupt jede
Erkenntniskraft ist eine Art Vernunft. Weil aber die Erkenntnis durch Verähnlichung (mit
dem Gegenstand) zustande kommt und die Verähnlichung auf die Form geht, so wirkt das
Schöne in der Weise der Form-Ursache.] (Summa theol. I, quest. 5, art. 4)

Unabhängig von der aus ästhetischer Perspektive befremdlichen Identifikation
vom Guten mit dem Schönen zeigt sich hier die metaphysisch relevante, noch auf
platonische Denkmodelle gründende Vorstellung, „daß das, was den Genuß be-
wirkt, die objektive ästhetische Potentialität ist und daß nicht umgekehrt der
Genuß die Schönheit einer Sache definiert oder gar determiniert“ (Eco 1991, 125).
Das aber, was die Behandlung solcher Passagen bezüglich der Rekonstruktion
einer Frühform der Ästhetik begründet, ist die scheinbar Kant antizipierende
Vorstellung eines sinnlichen Wohlgefallens (sensus delectatur), das als Erkennt-
niskraft (virtus cognoscitiva) mit Vernunft (ratio) verbunden wird.¹⁴

 Die Stelle wird zitiert bei DeBruyne (1998, Bd. 2, 278), Tatarkiewicz (1980, 290), Assunto (1982,
43 und 229), Pochat (1986, 179) sowie Eco (1991, 123).
 Eco (1991, 125) attestiert Thomas bereits ein „interesseloses Erkennen“, und schon Ecos Dis-
sertation, Il problema estetico in Tommaso d’Aquino von 1954/56 und 1970, geriet, wie Marenbon
(2017) festhält, zu einem „attempt to use Aquinas to contribute to the aesthetic thinking of his own
day“ (84). In einer direkten Replik muss Eco (2017, 101) zugeben, dass „[he has] gone through a full

Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der höfischen Kultur 57



Gegen die Subsumierung unter ästhetische Vorstellungen spricht allerdings
nicht nur die Identifikation des Guten mit dem Schönen (sunt idem), gegen die
Kant gerade so vehement argumentiert (Braun 2007, 13, mit Verweis auf die Kritik
der Urteilskraft §§ 3– 15), sondern vielmehr die Nebensächlichkeit der Schönheit
an dieser Stelle, an der Thomas nämlich ausführlich Gedanken über das Gute im
Sein entfaltet.Wenn Eco (1991, 124– 125) diese Passage mit einer Ausführung aus
Questio 39 zu den Merkmalen des Schönen ergänzt (nämlich Vollständigkeit /
Vollkommenheit [integritas / perfectio], Proportion / Harmonie [proportio / con-
sonantia] und Glanz / Farbigkeit [claritas]), suggeriert er einen kohärenten Diskurs
zur Schönheit bzw. zur Ästhetik (im Sinne des interesselosen Wohlgefallens), der
den historischen Gegebenheiten in keiner Weise entspricht (vgl. Speer 1994, 947–
948).

Statt die Betrachtungen zu Kunst und Schönheit aus jenen metaphysisch-
spekulativen Kontexten, in denen sie verhandelt werden, herauszulösen, sollten
diese (aufgrund ihres hohen normativen Anspruchs) eher als wesentlich für die
Genese der Bewertungskategorien begriffen werden – nicht nur, weil die Ethik
gleichsam untrennbar mit dem Ethos verbunden ist (vgl. Bourdieu 1987, 654–661
zum Ethos und 736 zum Zusammenhang mit der Ethik), sondern vielmehr, weil
diese Ideen ein spezifisches Sprechen über Schönheit, Kunst und Werten bedin-
gen, das, wie im Folgenden gezeigt werden soll, auf eine bestimmte Art in die
Praxis zurückwirkt. In welcher Relation dabei die Werturteile zur metaphysischen
Theorie stehen, soll ein genauer, soziologisch ausgerichteter Blick auf diese
Vorstellungen erweisen, die nicht nur von Thomas reflektiert werden.

Mit der unterstellten Korrespondenz vom objektiv schönen Guten und dem
aufnehmenden, sinnlichen Verstand rekurriert Thomas nämlich auf Vorstellun-
gen, die sich (u. a. über Boethius, Calcidius, Augustinus und Ps. Dionysius
Areopagita) bis zu Platon und den Pythagoreern zurückverfolgen lassen: Boe-
thius, der eine für das Mittelalter einflussreiche Autorität darstellt, gibt unum-
wunden zu, dass landschaftliche Schönheit „ein wunderschöner Teil eines
wunderschönen Werkes“ ist (Cons. II pros. 5: Est enim pulcherrimi operis pulchra
portio), betont jedoch in erster Linie die Flüchtigkeit irdischer Schönheit (u. a.
Cons. III pros. 8: Formae vero nitor ut rapidus est, ut velox, et vernalium florum

immersion course in Aquinas and, as happens to divers, too deep a dive can cause vertigo and
vision“, hält aber an der Appropriation fest. Doch auch Compagno (2018, 630) betont noch ein-
mal, „that Eco’s work on medieval philosophy is not that of an historian. Eco’s erudition and love
for that time nourished his theoretical reflection, but cannot always be regarded as an objective
stance and Eco liked to attribute his own ideas to Thomas“.

58 Robert Gisselbaek



mutabilitate fugacior!) und zielt ab auf die Transzendenz hinter der sinnlichen
Erscheinung.¹⁵

1.1 Transzendenz erkennen: Vom sensus zur ratio

Die Frage nach dem Zusammenhang vomWert irdischer Objekte, ihrer sinnlichen
Wahrnehmung und einer rationalen bzw. einer differenzierten rationalen Beur-
teilung der Sinneseindrücke im Hinblick auf Transzendentes wird historisch in-
tensiv diskutiert.¹⁶ Doch während sich der ethisch fundierte Schönheitsdiskurs
auf sehr unterschiedliche Kontexte erstreckt,¹⁷ werden Fragen zur Bedeutung
sinnlich-rationaler Wahrnehmungskompetenzen durchaus systematisch verhan-
delt – und zwar im Rahmen der ars musica, der antik-mittelalterlichen Musik-
theorie (vgl. Diehr 2004, Bernhard 1990 und Haas 2007).

Die Musiktheorie, die als eines der quadrivialen Fächer Teil der universitären
Grundausbildung ist, befasst sich kaum einmal mit klingender Musik, sondern
mit bereits antiken, pythagoreisch und platonisch beeinflussten Vorstellungen
von einer zahlentheoretisch fundierten Ordnung des Kosmos (vgl. Lohmann
1970). Konkret lässt sich die Musikvorstellung auf Stellen in Platons Staat
(bes. 401d–402a) und vor allem in seinem Timaios (bes. 36d–38b) zurückführen,
der dem Mittelalter als Kommentar des Calcidius vorlag. Diese Vorstellungen –
u. a. von Augustinus, Boethius oder eben Calcidius christlich überformt – be-
stimmen das theologische Weltbild im Mittelalter ganz grundlegend, denn es geht
um reine Zahlenverhältnisse, um Proportionen oder numeri, die aufgrund ihrer
Rationalität für ewige Wahrheiten, Grundlage der göttlich geordneten Welt und
Ursache der Schönheit angesehen werden.¹⁸ Im metaphysischen Schönheitsdis-

 Neben dem Weltbezug bei Boethius greift etwa Augustinus auf einen praktischen Vergleich
zurück, um die Bedeutung von Gegensätzen für die Schönheit zu belegen, und sagt, dass die
Schönheit aller Dinge aus jenen Gegensätzen hervorgeht, „die uns auch in der Prosa gefallen“ (De
ordine I.7: quod nobis in oratione iucundum est [zitiert nach Assunto 1982, 162]); und Calcidius
konstatiert einfach, dass die Welt offensichtlich von „unvergleichlicher Schönheit“ ist (Timaeus I:
Nam si est – ut quidem est – pulchritudine incomparabili mundus).
 Vgl. die Ausführungen zur historischen Theorie bei DeBruyne (1998) oder Assunto (1982), die
auf die Rekonstruktion des Diskurses abzielen, nicht auf eine fundierte Übertragung in die Praxis.
 Die in Anm. 29 zitierten Passagen stammen etwa aus einer philosophischen Trostschrift
(Boethius), einem christlich-theologischen Traktat (Augustinus) sowie einem Kommentar zu
Platons Timaios (Calcidius).
 Die Diskussion der Schönheit in der ars musica geht auf die mathematisch nachvollziehbare
Perfektion konsonanter Intervalle zurück: Da die Oktave als Verhältnis von 2 : 1 begriffen und
zugleich als Konsonanz erlebt werden kann, wird Schönheit generell auf Harmonien und Pro-

Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der höfischen Kultur 59



kurs werden diese Vorstellungen auf die Präsenz rationaler Verhältnisse in den
Erscheinungen zurückgeführt, die als schön bzw. gut angesehen sind. Neben der
Musik finden sich solche rational nachvollziehbaren Verhältnisse nämlich auch
in geometrischen Figuren, dem Lauf der Planeten, im Wechsel der Jahreszeiten
oder im Rhythmus der Sprache und im Pulsschlag des Menschen. Es geht um die
Korrespondenz des Kosmosmit demMenschen, die Boethius betont,wenn er sagt,
man könne nicht daran zweifeln, nobis musicam naturaliter esse coniunctam, ut ea
ne si velimus carere possimus [„dass uns die Musik von Natur aus verbunden ist
und wir sie, selbst wenn wir wollten, nicht entbehren können“] (De institutione
musica I.i).

Über diese umfassende Ordnung werden Mikro- und Makrokosmos folglich
aufeinander beziehbar, so dass die klingende Musik den in die Ordnung des
Kosmos eingebundenen, gleichfalls zahlhaft strukturierten Menschen so unmit-
telbar berührt. Die in der Musik akustisch manifeste rationale Schönheit gilt dann
als Abbild der kosmisch-transzendenten Ordnung, als eigentliche Bedeutung des
Angenehmen und Offenbarung göttlicher Wahrheit, wobei die sinnlich wahr-
nehmbaren Formen Ausdruck jener „objektive[n] Harmonie des Geschaffenen
[sind], die wir Gott, dem höchsten Musiker, verdanken“ (Assunto 1982, 93).

Diese metaphysischen Spekulationen zeitigen allerdings kulturelle Konse-
quenzen, die weit über musikalische Phänomene im engeren Sinne hinausweisen.
So, wie Zahlen und Proportionen als Grundlage für die Schönheit angenommen
werden, gilt im Umkehrschluss, dass nur schön sein könne, was zahlhaft und
rational begründbar ist.¹⁹ Diese theoretischen Aspekte jedoch übersteigen das
Musikalisch-Klingende beiWeitem, denn es geht um einen rationalen Zugang zum
Göttlichen, das hinter perfekter Schönheit liege.

Der Zugang zu dieser Dimension des Schönen, die nur im Verstandesurteil
intellektuell begriffen werden kann, erfolgt indes über die Sinne und das sinnlich
Wahrnehmbare. Da die Schöpfung nur rational sein könne,wie Platon im Timaios

portionen zurückgeführt. Neben der Oktave (2 : 1) können auch die Quinte (3 : 2) und die Quarte
(4 : 3) als ganzzahlige, rationale Verhältnisse dargestellt werden. Damit bilden diese Intervalle
nicht nur den Grundstock mittelalterlicher Harmonik, sondern auch eine geschlossene Konzep-
tualisierung, die seit Pythagoras als Tetraktys bekannt ist.Vgl. Heilmann (2007, 230–242). Neben
demMusiktraktat De institutione musica von Boethius, ist vor allem die christliche Deutung durch
Augustinus in De musica zu betonen.Vgl. dazu Keller (1993), Svoboda (1933) sowie Hammerstein
(1962, 120– 121).
 Die Umkehrung wird greifbar in der Restriktion musikalischer Intervalle: In England etwa
wurden Terzen und Sechsten bis in das vierzehnte Jahrhundert, in Frankreich und Deutschland
noch deutlich länger, als imperfekte Klänge aus der Kirchenmusik (das heißt aus der Verwendung
für zentrale Zusammenklänge) ausgeschlossen – obwohl sie de facto nicht schlecht klingen. Ihre
irrationalen Proportionen indes sprachen gegen eine Verwendung im geistlichen Bereich.

60 Robert Gisselbaek



darlegt (51b–52d), greift der christliche Platonismus diese Denkfigur auf. Augus-
tinus trennt ebenfalls das Erkennen einer göttlichen Einheit des Kosmos vom
sinnlich wahrnehmbaren Eindruck dieser Ordnung, trennt das Sehen mit den
Augen vom Sehen im Verstand: Nam istis oculis corporeis non nisi corporalia vides:
mente igitur eam videmus [„Mit den Augen des Körpers kannst du nur Körperliches
sehen: wir sehen sie (sc. die göttliche Ordnung) also mit dem Verstand“] (De vera
religione XXX). Auch an anderer Stelle wird differenziert in delectari sensu et
aestimare ratione [„mittels Sinnesvermögen zu genießen und mittels Vernunft zu
bewerten“] (De musica VI.ix.23).

Um die göttlichen Wahrheiten in der sinnlich erfahrbaren Welt zu erkennen,
braucht es die urteilende Verstandeskraft bzw. die ratio, „das Göttliche und Beste
in der Welt“ (Bormann 1980, 459). Ohne Verstand nämlich können die rationalen
Aspekte nicht erkannt werden, da die Sinne (die aufgrund ihrer gleichfalls gött-
lichen Ordnung für Angenehmes überaus empfänglich sind) auf einer niedrige-
ren, vom Körperlichen korrumpierten Stufe urteilen würden, wie immer wieder
betont wird. Der verstandesmäßig Urteilende wird bei Boethius z. B. als jemand
begriffen, qui, ratione perpensa, canendi scientiam, non servitio operis, sed imperio
speculationis assumit [„der, sich auf den Verstand stützend, die Wissenschaft vom
Gesang nicht praktisch anwendet, sondern in das Königreich der Theorie führt“]
(De institutione musica I.i). Erst das rationale Urteil, das iudicium, erlaube es, von
mangelhaften, sinnlichen Eindrücken zu abstrahieren und die Erscheinungen in
ihremwahrenWert erkennen zu können: Einwahrer Musicus also ist der, cui adest
facultas secundum speculationem rationemve propositam ac musicae convenien-
tem […] ac de poetarum carminibus, judicandi [„der seine Fähigkeit nach der
Theorie und dem Verstand einsetzt, um die Musik (…) oder Gedichte zu beurtei-
len“] (De institutione musica I.xxxiv).

Das erinnert wiederum an das „freie Spiel der Vorstellungskräfte“ bei Kant
(KdU § 9), doch wird das Urteilsvermögen, und darin liegt der wesentliche Un-
terschied zur modernen, philosophischen Ästhetik, untrennbar mit Tugenden
verbunden. Da sinnlich Wahrnehmbares als angenehm empfunden und (unbe-
darft) genossen werden kann, tragen Tugenden dazu bei, nicht bloß sinnlichem
Genuss sich hinzugeben, sondern Wahrgenommenes im iudicium, auf die ethi-
sche Angemessenheit hin zu überprüfen.

Das findet sich in aller Ausführlichkeit bei Augustinus dargelegt, der eine
ganze Theorie zur christlich-moralischen Bedeutung der Musik für die Tugenden
sowie der Tugenden für die Musik entwickelt.²⁰ Dementsprechend stellt sich für

 Vgl. De musica I.iii.4. Ausführlicher noch wird der größere Zusammenhang im sechsten Buch
von De musica entfaltet, wo es um die Bedeutung der Tugenden geht.Vgl. De musica VI.xiii–xvii

Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der höfischen Kultur 61



Augustinus der gewissenhafte Umgang mit der klingenden Musik als sehr geregelt
dar, denn:

[Magni viri] post magnas curas relaxandi ac reparandi animi gratia moderatissime ab iis
aliquid voluptatis assumitur. Quam interdum sic capere modestissimum est, ab ea vero capi vel
interdum turpe atque indecorum est.

[„Große Männer genießen nach drückenden Sorgen um der Erholung und seelischen Ent-
spannung willen sehr besonnen (moderatissime) ein wenig sinnliche Freude. So zu weilen
auf Musik zurückzugreifen ist sehr besonnen,von ihr aber ergriffen zuwerden, und sei es nur
zuweilen, ist schändlich und unrühmlich“.] (De musica I.iv.5)

Erst wenn sich der Tugendhafte der unmittelbaren Wirkung entzieht und in einer
verständigen Untersuchung begreift, warum etwas in den Sinnen gefällt, kann er
die göttliche Wahrheit erkennen und gleichsam gefahrlos genießen.²¹ Dieses
Wissen begründet folglich jenen – vorwiegend theoretisch entfalteten (vgl. Kaden
2004, 133) – eklatanten Unterschied zwischen theoretisch versiertem und ‚bloß‘
ausübendem Musiker, der durchaus in der Praxis wirksam werden konnte und
den (Ps.‐)Guido von Arezzo im elften Jahrhundert wie folgt auf den Punkt ge-
bracht hat:

Musicorum et cantorum magna est distantia: / Isti dicunt, illi sciunt, quae componit musica. /
Nam qui facit, quod non sapit, diffinitur bestia.

[„Zwischen Musici und Cantores besteht ein großer Unterschied: / Diese singen (nur), jene
(aber) wissen (zugleich),was die musica beinhaltet. / Wer aber ohne zu wissen handelt,wird
als Tier bezeichnet“.] (Regule rithmice 1–3)

und Hentschel (2002, XXVI–XXVIII). Boethius, der eigentlich die Autorität für die ars musica im
Mittelalter darstellt, kann diesen Gedanken in seinem Fragment gebliebenen Werk nicht aus-
führen. Zwar weist er explizit darauf hin, dass die musica eine ethische Relevanz habe, denn
aufgrund der Zahlhaftigkeit, die sich nicht mit den Sinnen präzise erfassen lasse,musica vero non
modo speculationi: verum etiam moralitati coniuncta sit [„ist die Musiktheorie nicht nur eine
spekulative Theorie, sondern mit der Moral verbunden“] (De institutione musica I.i); es ist anzu-
nehmen, dass Boethius, der einen eher auf das Irdische ausgerichteten Ansatz in der Nachfolge
von Platons Staatsphilosophie verfolgt, seine Argumentation am Ende wieder stärker auf den
ethischen Aspekt zurückgeführt hätte. Vgl. Heilmann (2007); zum fragmentarischen Charakter
Meyer (2004, 35 mit Anm. 20 und 22).
 Die Zusammenhänge im Einzelnen auszuführen,würde hier zuweit führen.Vgl. die Einleitung
bei Hentschel (2002) sowie die Erläuterungen bei Keller (1993) oder Gisselbaek (2021).

62 Robert Gisselbaek



1.2 Die Transzendenz in der Welt: bescheidenheit als
ethisches Vermögen

Die Ausführungen der antiken Philosophen, der Theologen und christlichen
Musiktheoretiker erfolgen in speziellen Traktaten, und der Bezug zur Praxis bzw.
die Bedeutung dieser Überlegungen für die Genese praktischer Werte und Wer-
tungen lässt sich nicht ohne Weiteres nachweisen. Zwar greifen die Autoren, wie
gesehen, auf praktische und lebensweltliche Referenzen zurück, um ihre theo-
retischen Aussagen zu erhärten; anhand der überlieferten kulturellen Werke, die
vor dem Hintergrund dieser Konzepte entstanden sind, lässt sich die metaphy-
sische Dimension allerdings kaummehr erkennen. Selbst bei Boethius, der seiner
Consolatio poetische Passagen inseriert, lässt sich kein direkter Zusammenhang
der spekulativen Aussagen zur Form herstellen. Dennoch ist es möglich, über
entsprechend reflexive Aussagen in der Literatur einen Zugang zu dieser Di-
mension und ihrer Bedeutung für den Umgang mit kulturellen Werken zu er-
langen (vgl. Ernst 1975 oder Jeserich 2008 und 2013).

Es sind zuerst jene Passagen, in denen der Umgang mit Literatur dargestellt
wird, mehr noch aber jene, in denen sich die Erzählinstanz selbst zu Dichtung,
Kunst, Schönheit und Werten äußert. Ein Beispiel bietet etwa der Prolog zu
Konrads von Würzburg Trojanerkrieg.²² Der erfolgreiche Berufsdichter setzt sich
hier intensiv mit dem Wert von (seiner) Dichtung auseinander. Dabei beklagt er –
angewiesen auf eine entsprechende Nachfrage – allerdings ein verbreitetes Des-
interesse an guter Dichtung und die Schwierigkeit, in einer kunstfeindlich ge-
sinnten Zeit ein verständiges Publikum zu finden. Dieser Klage folgt im Troja-
nerkrieg eine zwar nachvollziehbare, für das Mittelalter gleichwohl überraschende
Abkehr vom Publikum, die (wohl eher aus Trotz denn aus Verzweiflung) auf
Selbstgenügsamkeit zurückgeführt wird (vgl. Boesch 1976, 152; allgemein zur
Stelle Lienert 1996, 16, sowie Kokott 1989): Die Freude an der eigenen Kunstaus-
übung sei dem Dichter, der nicht auf seine erfreuliche Fähigkeit verzichten
möchte, ausreichender Lohn; auch ohne jedwedes Publikum würde er weiter-
singen.²³ Die Verabsolutierung der Kunst wird sogar noch verstärkt, wenn er be-

 Am Trojanerkrieg (im Folgenden Troj.) arbeitet Konrad von ca. 1280 bis zu seinem Tod 1289 im
Auftrag des Domherrn Dietrich an dem Orte. Vgl. Brunner (1985, 274), dazu Brandt (1987) und
Plotke (2017); zur Rezeption Lienert (1996, 331–332).
 Troj. (184– 191): ze lône und z’einer hôhen gebe / mir selben üebe ich mîne kunst. / dur waz
verbære ich die vernunst, / diu dicke und ofte fröuwet mich? / ob nieman lepte mêr, denn ich, / doch
seite ich unde sünge, / dur daz mir selben clünge / mîn rede und mîner stimme schal [„Lohn und
hohe Gabe ist mir dabei meine eigene Fähigkeit.Warum sollte ich auf meine Klugheit verzichten,

Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der höfischen Kultur 63



hauptet:mîn kunst mir selben sol gezemen, / wan mir ist sanfte gnouc dâ mite (Troj.
210–211: „Meine Kunst soll mir passen, denn damit bin ich wahrlich zufrieden“).

Aufgrund solcher Aussagen, die regelrecht als Prototyp autonomer Kunst-
vorstellungen erscheinen, gleichzeitig aber in Konrads umfangreichstem, mithin
teuerstem Werk auftauchen, ergibt sich ein paradoxes Verhältnis zwischen dem
Singen als selbstgenügsamer Lohn in einer Zeit, die für guot getihte (Troj. 29: „gute
Gedichte“) bzw. edel sanc (Troj. 145: „vornehme Lieder“) nichts mehr übrighätte,
und der offenbaren Förderung des Trojanerkrieges durch den Kantor am Basler
Dom, Dietrich an dem Orte († um 1290). Denn nur wenig später wird explizit auf
dessen miltekeite solt (Troj. 252: den „Lohn seiner Großzügigkeit“) aufmerksam
gemacht, der nicht zuletzt dazu beigetragen habenmag, dass sich der erfolgreiche
Berufsdichter ein Haus in Basel leisten konnte, in der Nähe von Ärzten, Dom-
herren und Offizialen des Domstifts, und nach seinem Tod eine Jahreszeit für sein
Seelenheil stiftete (vgl. Brunner 1985, 276). Die Aussagen zum Singen um des
Singens willen lassen sich somit nicht ohne Weiteres unter Vorstellungen von
autonomer Kunst subsumieren,²⁴ obgleich sie noch einmal dadurch verstärkt
werden, dass Konrad seinen Trojanerkrieg mit der Frage beginnt, ob man über-
haupt noch dichten solle (Troj. 1:Was sol nû sprechen unde sanc?).

Dass Konrad einen weit verbreiteten, Kunst vernichtenden Unverstand auf
Seiten des breiten Publikums beklagt, kann somit nicht als resignierende Fest-
stellung aufgefasst werden, sondern muss als überaus wirksame Strategie ver-
standen werden, den Verstand seiner Gönner auszuzeichnen. Obwohl über die
Zahlung des Lohns hinaus, den Konrad erhalten hat, kaum etwas über den
Gönner Dietrich ausgesagt wird – der als ehrwürdig (vgl. Troj. 248) und frei von
Schande (vgl. Troj. 250–251) erscheint –, ist ihm offenbar an guter Dichtung ge-
legen. Er erweist sich hier als Kenner und Mitglied eines Kreises literarisch in-
teressierter Personen, da er als einer profiliert wird, der guot getihte und edel sanc
wertschätzen würde (vgl. Lienert 1996, 323, und Plotke 2017, 147). Das aber
könnten, so lässt sich dem langen Prolog entnehmen, dem das knappe Gönnerlob
inseriert ist, nur diejenigen, die sich im tugendhaften Urteil als bescheiden er-

die mich oft sehr erfreut? Wenn niemand außer mir lebte, ich würde reden und singen, damit ich
selbst meine Dichtung und den Klang meiner Stimme vernähme“].
 Kokott (1988/1989) hat versucht, die Aussagen durch Vorstellungen von künstlerischer Au-
tonomie aufzulösen; ähnlich Haug (1992, 357–361). Allerdings ist ausgeschlossen, dass Konrad
seine umfangreichen Werke ohne finanzielle Förderung überhaupt in Angriff genommen hätte;
ohnehin sind die Passagen zum Lohnverzicht allesamt in den Konjunktiv gesetzt. Dazu Gisselbaek
(2021, 19–24).

64 Robert Gisselbaek



weisen, d. h. als klug, verständig und gebildet (vgl. Troj. 143²⁵). Überhaupt wird
allen Rezipienten, die Konrads Dichtung goutieren, vom Autor eine adäquate
Urteilsfähigkeit bezüglich wahrer und moralischer Schönheit attestiert, wobei er
diese gleichsam ex negativo profiliert. Konrad schimpft nämlich vornehmlich über

die wilden junges muotes [, die] / an der bescheidenheite sint / sô toup und alsô rehte blint, /
daz guotiu rede und edel sanc / si dunket leider alze kranc, / swie si doch sîn ein künstic hort.

[„Die unruhigen jungen Leute sind in Bezug auf ihr Urteilsvermögen so mit Blindheit ge-
schlagen, dass ihnen gute Gedichte und edler Sang unwert erscheinen, obwohl sie doch
einen klugen Schatz darstellen“.] (Troj. 142– 147)

In der Schelte der Unverständigen, die statt edele sprüche tugentsam (Troj. 151:
„moralisch vollkommene Dichtung“) eher die schemelichen wort (Troj. 148:
„schmählichen Worte“) unverständiger Narren bevorzugen, zeigt sich neben der
Bedeutung eines richtigen Urteilsvermögens zugleich, worauf die Bewertung ab-
hebt: Zwar geht es von Anfang an um eine Dichtung, die erfreut (Troj. 4: die den
Leuten vröuden spil bringt), die schön und angemessen ist (vgl. Troj. 13, 54, 55 und
270); es ist jedoch eine Dichtung, deren Wert auch darauf beruht, dass sie höfisch
und edel ist (Troj. 59 und 145, 151 sowie 169: „kostbar, vornehm, adelig“) und mit
Tugenden in Verbindung gebracht wird – und zwar doppelt, einerseits nämlich
inhaltlich, da die Dichtung ein bilde ûf tugentrîchez leben / und ûf bescheidenlîche
tât gibt (Troj. 264–265: „ein Vorbild tugendhaften Lebens und klugen Handelns“);
andererseits aber auch formal, denn Dichtung sei per se vornehm, und zwar
aufgrund einer inhärenten Tugendenhaftigkeit (Troj. 133: tugenthêr), die der prä-
destinierte Sänger Konrad aufgrund göttlicher Inspiration vermitteln würde.²⁶

In Konrads Aussagen zur Bedeutung der eigenen Dichtung einen Hinweis
darauf sehen zu wollen,was allgemein als gute, höfische und göttlich inspirierte,
mithin also wahrhaft schöne Dichtung angesehen wurde, wäre naiv, da es nicht
auf das schöne Objekt allein ankommt, sondern auf eine dem objektiv gedachten
Wert angemessene Urteilskompetenz. Aussagekräftig sind die Aussagen somit
allein im Hinblick auf die Differenz, die hier zum Ausdruck kommt. Darin zeigt
sich nämlich neben der Begründung dieser Differenz in einer konkreten Kom-

 Vgl. Lexer (1979), Eintrag „bescheiden“ bzw. „bescheidenheit“ mit der Bedeutung „scheiden,
trennen“; von lat. „discerno“.
 Das ist insofern außergewöhnlich, als Konrad hier (erstmalig in der Dichtung) eine an das
Individuum geknüpfte, dauerhafte göttliche Begnadigung für sich in Anspruch nimmt, wohin-
gegen frühere Autoren jeweils eine okkasionelle Gnade erbeten.Vgl. ausführlich dazu Gisselbaek
(2021, 288–293).

Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der höfischen Kultur 65



petenz (bescheidenheit) zugleich ein Rekurs auf die Erfahrung, zumindest aber auf
die Vorstellung differenzierter Bewertungen.

Die mit der bissigen Charakterisierung der Ignoranten einhergehende Auf-
wertung der verständigen Rezipienten und Gönner als bescheiden trifft sich
folglich mit den theoretischen Vorstellungen zur Differenz sinnlicher und ratio-
naler Urteile, wie sie im Rahmen der ars musica als jene von sensus und iudicium
verhandelt wird. Praktisch hingegen ließe sich diese Differenz – trotz des Bezugs
zu ethischen Aspekten – in Anlehnung an moderne ästhetische Theorien als die
Differenz von gutem und schlechtem Geschmack begreifen: Den Kennern, die –
mit Bourdieu gesprochen – über die legitimen Kategorien verfügen, höfische
Dichtung beurteilen zu können, stünden jene gegenüber, denen es (aus ganz
unterschiedlichen Gründen²⁷) „an entsprechender Kompetenz gebricht“ und die –
konfrontiert mit den „legitimen Werken“ der höfischen Kultur – zurückgeworfen
sind „auf die Schemata ihres Ethos […] – auf Schemata also, die dadurch, daß sie
deren Alltagswahrnehmung strukturieren und Produkte mit ungewollt wie un-
bewußt systematischem Charakter hervorbringen, zu den mehr oder weniger
explizit formulierten Prinzipien [der ethischen Beurteilung von Dichtung] in Ge-
gensatz stehen“ (Bourdieu 1987, 85).

Auf sozialhistorischer Ebene zeigt sich jedoch ein deutlicher Unterschied
zwischen der Theorie vom ‚reinen‘ oder ‚guten Geschmack‘ und jener musik-
theoretischen vom iudicium. Nach Bourdieu trägt die Ideologie vom reinen Ge-
schmack ja dazu bei, die Wertvorstellungen der herrschenden Klasse als legitim
erscheinen zu lassen, wobei auch die unteren Klassen auf die Vorstellung vom
guten Geschmack rekurrieren können, um etwa ihren ‚Notwendigkeitsgeschmack‘
als für sich legitim zu markieren, denn der (ungeteilte) Geschmack ist „zunächst
einmal Ekel,Widerwille […] gegenüber dem anderen Geschmack, dem Geschmack
der anderen“ (Bourdieu 1978, 105; dazu auch 288–311). Während also die Ideo-
logie vom guten Geschmack grosso modo dazu dient, andere Geschmacksurteile
(mithin andere Wertvorstellungen) von der eigenen Position aus zu entwerten,
wirkt das iudicium solchen Dynamiken durch die Herleitung legitimer Wertvor-
stellungen aus rational begründeten bzw. begründbaren Gewissheiten entgegen.

 Die Gründe für die Unkenntnis geltender Normen höfischer Kultur sind vielfältig und
durchaus auch auf der Ebene des Charakters zu sehen. So ist zwar der Zugang zum Hof durch
gesellschaftliche Positionen und ein entsprechendes Protokoll reguliert, die Aneignung der hö-
fischen Normen als eine zweite Kultur ist allerdings – gerade in der Entstehungszeit höfischer
Verhaltensformen –mitunter auf heftige Ablehnung gestoßen,wie etwa Jaeger (2001), Elias (1992)
oder Elias (1997) und Bumke (2002) aufzeigen,wobei Bumke (2002: 602) den kaiserlichen Kanzler
Wipo zitiert, der im elften Jahrhundert beklagt, dass in den höchsten adeligen Kreisen die lite-
rarische Ausbildung „als überflüssig oder sogar als schimpflich angesehen würde“.

66 Robert Gisselbaek



Es geht im Grunde darum, eine von sozialen Prozessen unabhängige Ordnung zu
schaffen, welche die ewige, transzendente Ordnung eines geschlossenen Kosmos
gleichsam reproduziert (vgl. Gisselbaek 2021, 434–448).

In einer praktischen Perspektivierungwird indes deutlich, dass die rationalen
Gewissheiten, die in der Theorie auf abstrakter Ebene verhandelt werden, kaum
konkret definiert sind: Zwar wird anhand etwa der Intervallproportionen exem-
plarisch dargelegt, wie Schönheit aus einer rationalen Ordnung hervorgeht; in
erster Linie aber wird hier die Verpflichtung verhandelt, auf die Ethik zu achten.²⁸
Die Argumentation bleibt von daher vorwiegend dem Prinzipiellen verhaftet,
kann aber gerade dadurch praktisch wirksam werden – und zwar in Form von
kulturellem Kapital (vgl. Bourdieu 1987, pass., bes. 195–237, sowie Bourdieu
2001a, 203).

2 Die Praxis der Theorie: Zur Soziologie
ethischer Urteile

Als kulturelles Kapital, als „Bildung, Vertrautheit mit höherer Kultur, Hochspra-
che, Besitz von Kulturgütern“ etc., deren Aneignung ebenso ökonomisches Ka-
pital wie Zeit voraussetzt, können praktische und theoretische Wissensbestände
den Habitus eines Akteurs wesentlich prägen (Rehbein und Saalmann 2014b, 135).
Über die Inkorporation von kulturellem Kapital werden Einstellungen gefestigt
und als Haltung auch im übertragenen Sinne wirksam, etwa im Geschmack als
sozialem Orientierungssinn (vgl. Fröhlich 2014, 82–83).

Das Konzept vom kulturellen Kapital kann folglich dazu beitragen, die be-
züglich des hohen Mittelalters beobachtete Kluft zwischen Theorie und Praxis zu
überbrücken: Als Wissen nämlich können noch die abstraktesten Elemente der
metaphysisch-spekulativen Theorie im Sozialen wirksamwerden, da sie auf diese
Art in den Akteuren und ihren Urteilen tatsächlich bedeutend und erfahrbar
wurden.

Im Rahmen dieser Überlegungen wird zugleich deutlich, dass die Theorie
vom ethisch-rationalen Urteilsvermögen dabei eigentlich doppelt funktionalisiert

 Vgl. dazu in aller Ausführlichkeit die instruktiven Ausführungen zur praktischen Bedeutung
der Musiktheorie im Mittelalter bei Haas (2007, bes. 281–289), der aufzeigt, dass die Traktate in
erster Linie deutlich machen würden, warum auf das richtige Singen zu achten sei, welches die
Sänger jedoch in der chant community – losgelöst von konkreten theoretischen Vorgaben – lernen
würden. Zur Übertragung der Theorie auf die soziale Ebene feudaladeliger Führungsgruppen vgl.
Gisselbaek (2021).

Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der höfischen Kultur 67



wird, indem sie einerseits (praktisch, als kulturelles Kapital) tatsächlich jene
Differenz bedingt, auf die sie andererseits (theoretisch bzw. diskursiv) zurück-
bezogen werden kann: Die Theorie der richtigen, ethisch-rationalen Urteilskraft
trägt als Wissen um die Verpflichtung, auf Ethik zu achten, zur Genese differen-
zierter Kapitalstrukturen und folglich zu differenzierten (Geschmacks‐)Urteilen
bei. Akteure, die sich dieses Wissen aneignen, werten aufgrund des praktisch
veränderten Kapitals zwangsläufig anders als diejenigen, denen dieses Wissen
gänzlich fremd oder unwichtig ist und die – in historischer Diktion – lediglich mit
dem sensus urteilen, die unmoralisch sind und kaum vom Tier unterschieden
werden können.

Bei der Bildung des iudicium geht es folglich um die Aneignung und Einver-
leibung jener legitimen Werte und Wertvorstellungen, die dazu befähigen, aner-
kennen zu können,was wahrhaft schön ist bzw. als wahrhaft schön anerkannt ist
(so dass durchaus agonale Prozesse denkbar sind, die auf den Erwerb möglichst
umfangreicher Wissensbestände abzielen); die legitimierenden Anerkennungs-
prozesse, in denen die tastemakers dekretieren, was anerkannt werden darf (vgl.
Bourdieu 2001b, 311), orientieren sich jedoch sub specie moralitatis nicht (zu-
mindest nicht uneingeschränkt) an gesellschaftlichen Spitzenpositionen, son-
dern am legitimierten und legitimierenden Diskurs ethisch-rationaler Werte und
Wertungen.²⁹

Bei der Frage nach dem Wert kultureller Werke kann also nicht einfach die
Orientierung an den sozial mächtigsten Akteuren in einem Feld,wie sie Bourdieu
für die Moderne beschrieben hat, auf eine Gesellschaft übertragen werden, in der
zwei – je nach Weltbild: widerstrebende, konkurrierende oder sich ergänzende –
Wertesysteme in Geltung stehen.³⁰ Vielmehr muss der ethisch fundierte Werte-
diskurs als wesentlicher Faktor in sozialen Prozessen anerkannt werden, die von
ihm beeinflusst werden: Für Wertzuschreibungen innerhalb der höfischen Kultur,

 Dass faktisch nur Angehörige der Führungsgruppen Zugang zu den legitimen Wissensbe-
ständen hatten, unterläuft das Prinzip nicht, da – gerade bei der Entstehung der höfischen Kultur
(vgl. hier oben Anm. 27) – eine Entscheidung der Akteure für oder gegen die Appropriation
spezifischer, nicht im Feld, sondern theoretisch-theologisch legitimierter Kapitalien nötigwar, die
nicht unbedingt auf soziale Anerkennung, sondern das individuelle Seelenheil abzielte.Vgl. zum
engen Zusammenhang von Seelenheil, sozialer Anerkennung und Kunst in der Vormoderne Voigt
(2008).
 Die Spannung zwischen irdischen und transzendenten Werten, die in den eingangs ange-
führten Beispielen von Augustinus, Boethius oder Calcidius (hier oben Anm. 15) aufscheint, lässt
sich somit in die Praxis übertragen. Das Bemühen um Distinktion in der höfischen Kultur, das
etwa Wenzel in seinen Studien ausmacht, ist folglich eher auf diese ethisch begründete Bin-
nendifferenzierung hin angelegt als auf die Abgrenzung gegenüber den Bauern, die in der stra-
tifizierten Feudalgesellschaft de facto beherrscht werden.

68 Robert Gisselbaek



die gerade aus diesem Diskurs hervorgeht (vgl. Fleckenstein 1990 oder Jaeger
2001), bedeutet dies etwa, dass die gleiche Form unterschiedlich beurteilt wird, da
Wertungen (i.S.v. Geschmacksurteilen) sowohl von tugendhaften als auch von
untugendhaften Akteuren vorgenommen werden können.³¹

Für die Anerkennung tugendhafter Urteile als tugendhaft ist es jedoch ent-
scheidend, dass die Akteure sich auf den Diskurs ethisch-rationaler Wertungen
beziehen können, also auf das iudicium bzw. ihre bescheidenheit verweisen. Erst
dieser explizite Bezug zur Theorie nämlich kann – wie in Konrads Trojanerkrieg –
die faktisch differenzierten Urteile als ethisch-rational begründet erscheinen
lassen und mit einer Legitimität versehen, die nicht in einem bloßen Gefühl
gründet.

Zwar zeigte sich schon, dass in der ars musica kaum einmal konkrete ethische
Normen oder Werte verhandelt werden, sondern in erster Linie das Bemühen um
eine ethische Haltung diskutiert wird; die soziologische Analyse machte indes
deutlich, dass die Theorie vom richtigen, ethisch-rational begründeten Urteil als
kulturelles Kapital die Bedeutungsbildung tatsächlich prägen kann. In der Praxis
also werden ethische Wertungen allein in Abhängigkeit von den theoretisch for-
mulierten Vorstellungen der ethisch-rationalen Grundlagen bedeutsam. Doch
gerade diese Korrelation ist entscheidend für die spezifische Wirkung der Theorie
in der höfischen Gesellschaft:

Auf der einen Seite geht es dabei um die Dimension wechselseitiger Aner-
kennung, da richtige Urteile auch in der stratifizierten Feudalgesellschaft (mit
ihren geburtsrechtlich festgelegten Positionen) mit dem Zugewinn faktischer
Einflussmöglichkeit verbunden sind: Höfisches Verhalten ist ein effizientes Mittel,
innerhalb einer höfisch sich verstehenden Gesellschaft die nötige Anerkennung
zu erhalten, um effektiv Einfluss ausüben zu können.³² Die Voraussetzung dafür

 Hier zeigt sich, dass sich in der Feudalgesellschaft ein Feld kultureller Produktion noch nicht
klar von dem der ökonomischen Macht abgrenzen lässt: Die Kämpfe um soziale und ethisch
umgewertete soziale Anerkennung stehen in einem Spannungsverhältnis zueinander, das sich
erst mit der verbreiteten Anerkennung ethischer Werte (und der diesen Werten entsprechenden
kulturellen Formen und Objektivierungen) in den führenden Adelskreisen löst. Die Argumenta-
tion von Wolf (2001) im Hinblick auf ein vom Feld der Macht getrenntes literarisches Feld bei
Hartmannwäre also im Hinblick auf die umfassenden ethischen Bedingungen noch einmal genau
zu überprüfen.
 Vgl. die Arbeiten von Jaeger (2001) und Wenzel (1995), die das Prinzip wechselseitiger Aner-
kennung anhand zahlreicher historischer Quellen als wesentlich für die mittelalterliche feudale
Elite beschreiben, denn auch hier gilt: „Bekannt und anerkannt sein heißt auch die Macht in-
nehaben, anzuerkennen, zu würdigen, zu dekretieren, was gekannt und anerkannt zu werden
verdient“, wie Bourdieu (2001b, 311) festhält. Vgl. in diesem Sinne bereits die weitsichtige „Be-

Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der höfischen Kultur 69



ist nur, dass höfisches Verhalten in den relevanten Kreisen auch tatsächlich an-
erkannt und bedeutend ist (vgl. Gisselbaek 2021).

Auf der anderen Seite aber werden ethische Wertungen insofern für feudal-
adelige Führungsgruppen relevant, als die entscheidende Legitimierung ihrer
Macht- und Herrschaftsbefugnisse, über welche sie qua Geburt verfügen, zu-
nehmend vom Geburts- auf den Tugendadel übergeht: Nicht die Geburt sei das
eigentliche Kriterium für legitime Herrschaftsausübung, sondern eine zur Tran-
szendenz in Beziehung stehende ethische Befähigung (vgl. Kern 1914 und Lubich
2006).

Betrachtet man den Tugendadel dabei als ein vornehmlich theoretisch for-
muliertes Ideal, lässt sich tatsächlich festhalten, dass faktisch „kein Adeliger
seine Standesqualität durch untugendhaftes Verhalten verloren hätte“ (Lubich
2006, 251). Allerdings verschweigen die Quellen zur Theorie die Dynamik der
Praxis: Ein Adeliger mag zwar seine geburtsrechtlich festgelegte Standesqualität
behalten, seine tatsächlichen Handlungsbefugnisse aber können innerhalb einer
ethisch sich begreifenden Gruppe, in welcher Anerkennung aus einer präsen-
tierten Moral resultiert, bedeutend eingeschränkt werden.Wer von einer solchen
Gruppe jedoch als tugendhaft anerkannt wird, dem kann mit der entsprechenden
Anerkennung durch die relevanten Akteure ein erweiterter Handlungsspielraum
zuwachsen.

Zahlreiche Quellen betonen folglich die ethische Qualifikation der Herr-
schenden – und Konrads Aussagen zum Gönner Dietrich an dem Orte im Troja-
nerkrieg können paradigmatisch für die Betonung adeliger Tugendhaftigkeit
einstehen. Diese Aussagen dürfen jedoch nicht als bloße Inszenierungen ver-
standen werden, da die Objekte dadurch um eine wesentliche Ebene verkürzt
wären: Als lediglich zeichenhafter Verweis auf Tugend würden die oft kostspie-
ligen Objekte nämlich auf den Ausweis der materiellen Potenz der Auftraggeber
zurückfallen und keine ausreichende ethische Legitimität erzeugen können (vgl.
Gisselbaek 2021).³³ Jeder, der über das entsprechende materielle Kapital verfügt,
könnte sich somit einen Ausweis der eigenen Tugendhaftigkeit erkaufen – was
sicherlich nicht selten auch versucht worden ist. Der materielle Wert wäre aller-
dings lediglich Ausdruck für das Bemühen um eine tugendhafte Erscheinung.
Kulturelles Kapital hingegen kann, in Form des inkorporierten Wissens um die

merkung über den Begriff der gesellschaftlichen Stärke“ bei Elias (1997, Bd. 2, 91–93), wo dar-
gelegt wird, auf welchen konkreten Faktoren mittelalterliche Machtausübung beruht.
 Aufgrund der Vielschichtigkeit kultureller Werke wäre somit auch Bihrer (2009) zu wider-
sprechen, der bei seinen Betrachtungen zur höfisch-klerikaler Kultur von einer direkten Relation
zwischen materiellem Wert und (sozialer) Anerkennung ausgeht.

70 Robert Gisselbaek



ethische Differenzierung des Schönen, als konkreter Ausweis von Tugendhaftig-
keit anerkannt werden.

Gerade die Inkorporierung ist dabei von entscheidender Bedeutung, da sich
Aspekte wie etwa Geschmack, Bildung oder ethische Einstellungen – die zwar
vergegenständlicht, nicht aber getauscht werden können – den Anschein geben
können, „als handelte es sich umWesenseigenschaften einer Person, ein aus dem
Haben nicht ableitbares Sein, eine Natur“ (Bourdieu 1970, 60). Mit dem inkor-
porierten (theoretischenwie praktischen) Wissen um die ethische Differenzierung
des Schönen wird also eine Differenz erzeugt, die im Rekurs auf die Theorie als
wesentlich gedeutet werden kann:Wenn Dietrich an dem Orte von sich verkünden
lässt, dass er überaus bescheiden ist, kann der von ihm geförderte und ge-
schmacklich beurteilte Trojanerkrieg, dem diese Botschaft inseriert ist, als kul-
turelles Werk von anderen Rezipienten daraufhin überprüft werden, ob dem so ist
– in Abhängigkeit von den Bezügen ihres Geschmacksurteils zu als ethisch an-
erkannten Werten (vgl. Gisselbaek 2021).

Was also ohne jedweden Bezug zu tatsächlicher Tugendhaftigkeit auskom-
men kann, erscheint durch die diskursive Bezugnahme doch als Tugend, so dass
Akteure, die entsprechende Formen adäquat beurteilen können, zu tugendhaften
Menschen werden. Damit lösen sich auch jene Widersprüche in der Entwicklung
vom Konzept ‚Tugendadel‘ auf, die aus der Beobachtung resultieren, dass kein
untugendhafter Adeliger tatsächlich einmal seinen Geburtsadel eingebüßt hätte
(vgl. Lubich 2006, 251). Entscheidend ist allein, dass die Formen sowie die ent-
sprechenden Bewertungsschemata auf den ethisch-rational fundierten Diskurs
zur Bedeutung richtiger Urteilskompetenz bezogen werden können.

Wird die metaphysisch-spekulative Theorie vormoderner Schönheits- und
Wertvorstellungen also (analog zur philosophischen Ästhetik) als ‚Ideologie‘ mit
spezifisch praktischer Bedeutung gefasst, zeigt sich auch hier das „verleugnete
gesellschaftliche Verhältnis“ der Wertungen.³⁴ Allerdings ist zu bedenken, dass
die vormoderne Praxis durch ihren Bezug zur Transzendenz differenzierte Wer-
tungen produziert, die sich nicht einfach unter moderne Konzepte subsumieren
lassen. Allein der praktische Bezug zur Theorie vom ethisch-rationalen Urteil
nämlich legitimiert die Differenz zwischen jenen, die sich höfisch zu benehmen
wissen, und jenen, deren Bewertungsschemata nicht durch entsprechendes kul-
turelles Kapital geprägt sind. Damit aber schafft die ethisch aufgeladene Kultur

 Zum Ideologiecharakter der philosophischen Ästhetik bzw. konkret der Idee von der Natür-
lichkeit des Geschmacks vgl. Bourdieu (1987, 120–125), sowie zum Ideologiecharakter der doxai
ausführlich Bourdieu (1976, bes. 325). Zur Bedeutung dermetaphysischen Theorie in diesem Sinne
Gisselbaek (2021).

Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der höfischen Kultur 71



der höfischen Gesellschaft zugleich einen sozial bedeutenden symbolischen
Raum, der sich doch wesentlich von allem unterscheidet, was unhöfisch ist.³⁵

DieWertung sub specie moralitatis erfolgt also nicht (nur) in Abhängigkeit von
tatsächlichen Machtverhältnissen, die aus der Anerkennung von ökonomischem
und / oder kulturellem Kapital resultieren, sondern vor allem in Abhängigkeit von
Wertvorstellungen (doxa) (vgl. Koller 2014), die einer ganz eigenen Logik unter-
liegen: Der Bezug zu Ethik und Tugenden legitimiert Werte, deren Anerkennung
sich – prinzipiell zumindest – begründen lässt. Über die Inkorporierung dieser
legitimen Werte erzeugt die Theorie folglich eine Differenz in den zur Verfügung
stehenden Bewertungsschemata, die in der Praxis wirksam werden kann. Und
weil die Theorie dabei genau jene Differenz zum Inhalt hat, die sie praktisch er-
zeugt, kann ein Rückbezug auf die theoretisch vermittelten Konzeptionen diese
Differenz nicht nur begründen, sondern vor dem Hintergrund der Theorie zu-
gleich mit Bedeutung aufladen: Als diskursiv vermitteltes Bündel spezifischer
doxai trägt die Theorie also dazu bei, kulturelles Kapital zu werten und damit
spezifische Wertungen gleichsam aus sich heraus zu legitimieren.

Für die höfische Kultur bzw. die höfischen Akteure, die auf Anerkennung und
eine entsprechende Legitimität ihres Handelns aus sind, trägt die Vorstellung
einer ethisch bedingten Urteilskompetenz letztlich dazu bei, die praktischen
Wertungen an spezifischen Wertvorstellungen zu orientieren, die wesentlich mit
ethischen Aspekten verbunden sind.

3 Zur soziokulturellen Bedeutung von Werten und
Wertungen

Die Frage nach dem Wert der höfischen Dichtung, die als ‚das fremde Schöne‘
(Braun 2007) über einen enormen zeitlichen Abstand hinweg wirksam werden
kann, lässt sich im Rückgriff auf Bourdieu prinzipiell beantworten. Der Wert
selbst lässt sich natürlich nicht rekonstruieren, da er historisch von den dyna-
misch-situativen, als ethisch nur vorgestellten Wertvorstellungen höfischer Ak-

 Wenzel (1988, 109) hat bereits festgestellt, dass sich ‚Adel‘ symbolisch in Distanz ausdrücke,
wobei Wolf (2001, 230–231) völlig zu Recht darauf aufmerksam macht, dass Wenzel, der sich in
seinen Arbeiten intensiv mit der wechselseitigen Wahrnehmung auseinandergesetzt hat, durch
die Verwendung eines zeichenhaften Repräsentationsmodells von festgeschriebenen kulturellen
Formen ausgeht. Die Frage also, wie die Distanzen im Rahmen von ‚sozialer Distinktion‘ faktisch
bestimmt werden, die Müller (1993, 373 mit Anm. 16) in einer kritischen Auseinandersetzung mit
sozialhistorischen Theorien aufgeworfen hat, lässt sich somit im Rekurs auf die Prozesse wech-
selseitiger Anerkennung deutlich präziser beantworten.

72 Robert Gisselbaek



teure abhing. Immerhin aber kann die Bestimmung der Wertgenese dazu beitra-
gen, ihre spezifisch historischen Bedingtheiten verstehen und letztlich historische
Theorien des Wertens zur Praxis des Wertens in Beziehung setzen zu können.³⁶

Das Verhältnis zwischen Theorie und Praxis lässt sich näher bestimmen,
wenn der metaphysisch-spekulative Schönheitsdiskurs als eine spezifische
Theorie der Praxis begriffen wird. Dabei geht es allerdings nicht nur um den
deskriptiven Wert der Theorie in Bezug auf historische Schönheitsvorstellungen
und das Phänomen differenzierter Urteile, sondern um die praktische Bedeutung
der Theorie vom ethisch-rationalen Urteil, die – zugleich kulturelles Kapital und
ihre eigene doxa – faktisch auf die Wertungen und die damit verbundenen
Wertvorstellungen zurückwirkt.

Das Beispiel Konrads sollte dahingehend verdeutlichen, dass Werte und
Wertungen eine zentrale Rolle im Sozialen spielen. Der Habitus, als Schema,
modus operandi oder strukturierende (und strukturierte) Struktur (vgl. Rehbein
und Saalmann 2014a), ist – auch in historischer Perspektivierung (locus classicus
für das Mittelalter ist, neben Aristoteles, noch Thomas von Aquin) – dynamisch
angelegt, sodass das zur Wertbestimmung kultureller Werke notwendige Wert-
system eines höfisch eingestellten Adeligen des dreizehnten Jahrhunderts (allein
schon aufgrund der Quellenlage) nicht konkret rekonstruiert werden kann. Zumal
die Rekonstruktion noch dadurch erschwert wird, dass neben den materiellen,
kulturellen und intellektuellen Faktoren, die das „System von Wahrnehmungs-
und Bewertungs-, Beurteilungs- und Genußschemata“ ganz praktisch bestimmen
(Bourdieu 2001a, 497), spezifische theoretische Grundlagen die Auswahl dieser
Schemata wesentlich beeinflussen.

Es zeigt sich somit, dass die Theorie Bourdieus tatsächlich historisierbar ist.
Ein Erkenntnisgewinn entsteht jedoch nur, wenn die Theorie konsequent ange-
wendet wird, wenn also 1.) die sozial entscheidende Dimension des Wertens in
den Fokus gerückt wird, nicht allein die vermeintlich objektiv bestimmbaren
Werte. Dieses dynamische, von personalen Wertungen geprägte System muss
gegen den Reduktionismus in Stellung gebracht werden, der dem Subjektivismus
der Kultur skeptisch gegenübersteht (vgl. Bourdieu 2001b, 78–80). Denn nur in
dieser Perspektive zeigt sich, wie im Sozialen Bedeutung entsteht und wie jenes
System von Möglichkeiten funktioniert, innerhalb dessen die Merkmale eines
Bereichs ihren „distinktiven Wert“ erhalten (Bourdieu 1987, 333).

 Genet (2016, 21–23) stellt – im Rückgriff auch auf Bourdieu – die methodischen Schwierig-
keiten bei der Rekonstruktion historischer Wertvorstellungen dar.Vgl. in historischer Perspektive
auch Althoff (2004) und Halbig (2004) zu symbolischen, Oexle (2011) zu wissenssoziologischen
Werteordnungen.

Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der höfischen Kultur 73



Ferner ist zu beachten, dass 2.) das Werten – das im Geschmack (als eigent-
lichem sozialen Orientierungssinn) sowohl ungeteilt als auch ahistorisch ist –
spezifischen Bedingungen unterliegt und von doxai abhängig ist, die mit dem
Werten in engem Zusammenhang stehen. In der Vormoderne, mit starkem me-
taphysischen Bezug zur Transzendenz, gelten folglich in Bezug auf die Sinnsys-
teme, nach denen Wahrnehmung und wertende Bedeutungsbildung gewertet
werden, andere Prämissen.³⁷ Die Beantwortung der Frage nach dem historischen
Wert von kulturellen Werken muss also versuchen, neben dem soziologischen
Prinzip des Wertens auch die theoretischen und praktischen Bedingungen des
Wertens zu erschließen – und von der eigenen doxa bezüglich der Bewertung
kultureller Werke zu abstrahieren.

Und genau in diesem Sinne fordert Bourdieu am Schluss von Die Regeln der
Kunst von jenen, die „nach dem spezifischen Charakter der Literatur (der ‚Lite-
rarizität‘), der Poesie (der ‚Poetizität‘) oder des Kunstwerks im allgemeinen“ fra-
gen, die je historisch spezifischen Bedingungen für einen Umgang mit diesen
Werken in den Blick zu nehmen, der entsprechende Einstellungen phylogenetisch
produziert und ontogenetisch reproduziert (vgl. Bourdieu 2001a, 449).³⁸ Dass die
Ontogenese dabei historische, nicht (mehr) rekonstruierbare Erfahrungen um-
fasst, die wesentlich zu einer phylogenetischen Dynamisierung der ins Werk ge-
setzten gesellschaftlichen Strukturen beitragen, konzentriert die Untersuchungen
zwar auf die Ebene theoretischer Reflexionen; gerade hier aber lassen sich jene
Prinzipien aufdecken, die den individuellen Umgang mit kulturellen Werken –
den Habitus, den Geschmack, das Werten³⁹ – nicht minder entscheidend prägen.
Allein diese Doppelanalyse also, die die prinzipiellen Betrachtungen zumHabitus
mit solchen zu konkreten historischen, praktischen wie theoretischen Einflüssen
verbindet, kann „der ästhetischen Erfahrung und der mit ihr einhergehenden
Illusion der Allgemeingültigkeit Rechnung tragen“ (Bourdieu 2001, 450).

 Die Annahmen von Kant, dass das Schöne „interesseloses Wohlgefallen“ sei (Kritik § 2) und
über Geschmack zwar gestritten, nicht aber disputiert werden könne (Kritik § 56), ließen sich für
die (platonisch geprägte) Vormoderne also regelrecht umkehren.
 Unbewusste Vorbehalte gegenüber den Theorien Bourdieus in den kunstwissenschaftlichen
Fächern (‚doxa‘ gleichsam) mögen die Vorstellung erzeugen, „daß die Sozialwissenschaften die
literarische Erfahrung […] auf Umfragen zu unserem Freizeitverhalten verkürzen“ (Sallenave,
D[anièle]. Le Don des morts. Paris 1991, ohne Seitenangabe zitiert in Bourdieu 2001a, 9). Die
Verkennung der sozialen Bedingtheit dieser Erfahrung trägt indes gerade in historischen Arbeiten
dazu bei, mit eigenen, ‚unpassenden‘ Maßstäben zu messen.
 Fröhlich (2014, 83) verweist darauf, dass es zum „alltäglichen ‚Konzepte-Chaos‘ bei Bourdieu“
gehört, dass sich „aufgrund seines Versuches, ‚Mesalliancen‘ von Begriffen aus verschiedensten
Traditionen und Schulen zu bilden“, „sowohl mehrere Bedeutungsvarianten des Habitusbegriffs
als auch Überlappungen mit anderen Begriffen finden“.

74 Robert Gisselbaek



Literaturverzeichnis

Althoff, Gerd. „Zeichen, Rituale, Werte: Eine Einleitung“. Zeichen, Rituale, Werte:
Internationales Kolloquium. Hg. Gerd Althoff. Münster: Rhema, 2004. 9–16.

Assunto, Rosario. Die Theorie des Schönen im Mittelalter. Köln: DuMont, 1982.
Augustinus. De musica: Bücher I und VI: Vom ästhetischen Urteil zur metaphysischen

Erkenntnis. Hg. Frank Hentschel. Hamburg: Meiner, 2002.
Baumgarten, Alexander Gottlieb. Aesthetica. Hildesheim: Olms, 1986.
Baumgarten, Alexander Gottlieb. Theoretische Ästhetik: Die grundlegenden Abschnitte aus der

„Aesthetica“ [1750/58]. Hg. Hans Rudolf Schweizer. Hamburg: Meiner, 1988.
Bernhard, Michael. „Überlieferung und Fortleben der antiken lateinischen Musiktheorie im

Mittelalter“. Rezeption des antiken Fachs im Mittelalter. Hg. Michael Bernhard, Frieder
Zaminer und Thomas Ertelt. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1990. 7–35.

Bihrer, Andreas. „Repräsentationen adelig-höfischen Wissens – ein Tummelplatz für
Aufsteiger, Außenseiter und Verlierer: Bemerkungen zum geringen gesellschaftlichen
Stellenwert höfischer Literatur im späten Mittelalter“. Kulturtopographie des
deutschsprachigen Südwestens im späteren Mittelalter. Hg. Barbara Fleith und René
Wetzel. Berlin: De Gruyter, 2009. 215–227.

Boesch, Bruno. Die Kunstanschauung in der mittelhochdeutschen Dichtung. Hildesheim: Olms,
1976.

Boethius [Anicius Manilus Severinus]. De Consolatione Philosophiae: Trost der Philosophie.
Hg. Ernst Neitzke. Frankfurt am Main: Insel Verlag, 1997.

Boethius [Anicius Manilus Severinus]. De institutione musica: Traité de la musique. Hg.
Christian Meyer. Turnhout: Brepols, 2004.

Bormann, K[arl]. „Ratio“. Lexikon des Mittelalters, Bd. 7. Hg. Robert-Henri Bautier und Norbert
Angermann. München: Lexma, 1980. 459–460.

Bourdieu, Pierre. Zur Soziologie der symbolischen Formen. Frankfurt am Main: Suhrkamp,
1970.

Bourdieu, Pierre. Entwurf einer Theorie der Praxis auf der ethnologischen Grundlage der
kabylischen Gesellschaft. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1976.

Bourdieu, Pierre. Die feinen Unterschiede: Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. 4. Auflage.
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1987.

Bourdieu, Pierre. Die Regeln der Kunst: Genese und Struktur des literarischen Feldes. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 2001a.

Bourdieu, Pierre. Meditationen: Zur Kritik der scholastischen Vernunft. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 2001b.

Brandt, Rüdiger. Konrad von Würzburg. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1987.
Braun, Manuel. „Kristallworte, Würfelworte: Probleme und Perspektiven eines Projekts

‚Ästhetik mittelalterlicher Literatur‘“. Das fremde Schöne: Dimensionen des Ästhetischen
in der Literatur des Mittelalters. Hg. Manuel Braun und Christopher Young. Berlin: De
Gruyter, 2007. 1–40.

Brunner, Horst. „Konrad von Würzburg“. Die deutsche Literatur des Mittelalters:
Verfasserlexikon, Bd. 5. Hg. Kurt Ruh, Gundolf Keil, Werner Schröder, Burghart Wachinger
und Franz Josef Worstbrock. Berlin: De Gruyter, 1985. 272–304.

Bumke, Joachim. Höfische Kultur: Literatur und Gesellschaft im hohen Mittelalter. 10. Auflage.
München: dtv, 2002.

Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der höfischen Kultur 75



Calcidius. Timaeus a Calcidio translatus commentarioque instructus (PL 4). Hg. Jan Hendrik
Wasznik. 2. Auflage. London: 1975.

Chinca, Mark, und Christopher Young. „Literary theory and the German romance in the literary
field c. 1200“. Text und Kultur: Mittelalterliche Literatur 1150– 1450. Hg. Ursula Peters.
Stuttgart: Metzler, 2001. 612–644.

Compagno, Dario. „Rezension von The Philosophy of Umberto Eco. Hg. Sara C. Beardsworth
und Randall E. Auxier. Chicago 2017“. The Philosophical Quarterly 68 (2018): 629–631.

DeBruyne, Edgar. Etudes d’esthétique médiévale. 2. Auflage. Paris: Albin Michel, 1998.
Diehr, Achim. Literatur und Musik im Mittelalter: Eine Einführung. Berlin: Schmidt, 2004.
Eco, Umberto. Kunst und Schönheit im Mittelalter. München: dtv, 1991.
Eco, Umberto. „Reply to John Marenbon“. The Philosophy of Umberto Eco. Hg. Sara C.

Beardsworth und Randall E. Auxier. Chicago: Open Court, 2017. 95–101.
Eke, Nobert Otto. „Regeln der Kunst: Habitus, Literatur und ästhetische Form“. Religiöse

Erfahrung – Literarischer Habitus. Hg. Yoshiki Koda und Wakiko Kobayashi. München:
Iudicium, 2020. 205–229.

Elias, Norbert. Die höfische Gesellschaft: Untersuchungen zur Soziologie des Königtums und
der höfischen Aristokratie. 6. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1992.

Elias, Norbert. Über den Prozeß der Zivilisation. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1997.
Ernst, Ulrich. Der Liber Evangeliorum Otfrids von Weißenburgs: Literarästhetik und Verstechnik

im Lichte der Tradition. Köln: Böhlau, 1975.
Fleckenstein, Josef (Hg.). Curialitas: Studien zu Grundfragen der höfisch-ritterlichen Kultur.

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1990.
Fröhlich, Gerhard. „Norbert Elias“. Bourdieu Handbuch: Leben – Werk – Wirkung. Hg. Gerhard

Fröhlich und Boike Rehbein. Stuttgart: Metzler, 2014a. 36–43.
Fröhlich, Gerhard. „Einverleibung (incorporation)“. Bourdieu Handbuch: Leben – Werk –

Wirkung. Hg. Gerhard Fröhlich und Boike Rehbein. Stuttgart: Metzler, 2014b. 81–90.
Fröhlich, Gerhard, und Boike Rehbein. „Die Rezeption Bourdieus im deutschsprachigen Raum“.

Bourdieu Handbuch: Leben – Werk – Wirkung. Hg. Gerhard Fröhlich und Boike Rehbein.
Stuttgart: Metzler, 2014. 381–386.

Genet, Jean-Philippe. „Introduction“. Valeurs et systèmes de valeurs (Moyen Âge et Temps
moderne). Hg. Patrick Boucheron und Laura Gaffuri. Paris: Publications de la Sorbonne,
2016. 9–44.

Genet, Jean-Philippe. „Moyen-Âge“. Dictionnaire International Bourdieu. Hg. Gisèle Sapiro.
Paris: CNRS Éditions, 2020. 586–587.

Gisselbaek, Robert. Eine Frage des Geschmacks: Höfische Dichtung zwischen Macht, Moral
und Mäzenatentum. Basel: Schwabe, 2021.

Grácian y Morales, Baltasar. El Discreto: Der kluge Weltmann. Hg. Sebastian Neumeister.
München: dtv, 2004.

Guido von Arezzo: Guido d’Arezzo’s Regule Rithmice, Prologus in Antiphonarium, and Epistola
ad Michahelem. A critical text and translation. Hg. Dolores Pesce. Ottawa 1999.

Haas, Max. Musikalisches Denken im Mittelalter: Eine Einführung. 2. Auflage. Bern: Lang,
2007.

Halbig, Christoph. „Ethische und ästhetische Werte: Überlegungen zu ihrem Verhältnis“.
Zeichen, Rituale, Werte: Internationales Kolloquium. Hg. Gerd Althoff. Münster: Rhema,
2004. 37–54.

76 Robert Gisselbaek



Hammerstein, Reinhold. Die Musik der Engel: Untersuchungen zur Musikanschauung des
Mittelalters. Bern: Francke, 1962.

Haug, Walter. Literaturtheorie im deutschen Mittelalter: Von den Anfängen bis zum Ende des
13. Jahrhunderts. 2. Auflage. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1992.

Heilmann, Anja. Boethius’ Musiktheorie und das Quadrivium: Eine Einführung in den
neuplatonischen Hintergrund von „De institutione musica“. Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 2007.

Hentschel, Frank (Hg.). Musik – und die Geschichte der Philosophie und Naturwissenschaften
im Mittelalter: Fragen zur Wechselwirkung von ‚musica‘ und ‚philosophia‘ im Mittelalter.
Leiden: Brill, 1998.

Hentschel 2002: siehe Augustinus De musica.
Honneth, Axel. „Die zerrissene Welt der symbolischen Formen: Zum kultursoziologischen Werk

Pierre Bourdieus“. Die zerrissene Welt des Sozialen: Sozialphilosophische Aufsätze. Hg.
Axel Honneth. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1990. 156–181.

Huber, Martin, und Gerhard Lauer (Hg.). Nach der Sozialgeschichte: Konzepte für eine
Literaturwissenschaft zwischen Historischer Anthropologie, Kulturgeschichte und
Medientheorie. Tübingen: Niemeyer, 2000.

Jaeger, Stephen C. Die Entstehung höfischer Kultur: Vom höfischen Bischof zum höfischen
Ritter. Berlin: Erich Schmidt, 2001.

Jeserich, Philipp. Musica naturalis: Tradition und Kontinuität spekulativ-metaphysischer
Musiktheorie in der Poetik des französischen Spätmittelalters. Stuttgart: Steiner, 2008.

Jeserich, Philipp. Musica naturalis: Speculative Music Theory and Poetics, from Saint
Augustinue to the Late Middle Ages in France. Baltimore: John Hopkins University Press,
2013.

Kaden, Christian. Das Unerhörte und das Unhörbare: Was Musik ist, was Musik sein kann.
Kassel: Bärenreiter, 2004.

Kant, Immanuel. „Kritik der Urteilskraft“. Werke, Bd. 3. Hg. Manfred Frank und Véronique
Zanetti. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1996.

Keller, Adalbert. Aurelius Augustinus und die Musik: Untersuchungen zu „De musica“ im
Kontext seines Schrifttums. Würzburg: Augustinus, 1993.

Kern, Fritz. Gottesgnadentum und Widerstandsrecht im früheren Mittelalter: Zur
Entwicklungsgeschichte der Monarchie. Leipzig: Koehler, 1914.

Kokott, Hartmut. „Ein Autor zwischen Auftrag und Autonomie: Konturen eines neuen Konrad
von Würzburg-Bildes“. Jahrbuch der Oswald von Wolkenstein Gesellschaft 5
(1988/89): 69–77.

Kokott, Hartmut. Konrad von Würzburg: Ein Autor zwischen Auftrag und Autonomie. Stuttgart:
Hirzel, 1989.

Koller, Andreas. „Doxa (‚doxa‘)“. Bourdieu Handbuch: Leben – Werk – Wirkung. Hg. Gerhard
Fröhlich und Boike Rehbein. Stuttgart: Metzler, 2014. 79–80.

Konrad von Würzburg: Partonopier und Meliur. Hg. Karl Bartsch. Berlin: De Gruyter, 1970.
Konrad von Würzburg: ‚Trojanerkrieg‘ und die anonym überlieferte Fortsetzung. Hg. Heinz

Thoelen. Wiesbaden: Reichert, 2015.
Lexer, Matthias. Mittelhochdeutsches Wörterbuch. 35. Auflage. Stuttgart: Hirzel, 1979.
Lienert, Elisabeth. Geschichte und Erzählen: Studien zu Konrads von Würzburg ‚Trojanerkrieg‘.

Wiesbaden: Reichert, 1996.

Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der höfischen Kultur 77



Lohmann, Johannes. Musiké und Logos: Aufsätze zur griechischen Philosophie und
Musiktheorie. Zum 75. Geburtstag Johannes Lohmanns am 9. Juli 1970. Hg. Anastasios
Giannarás. Stuttgart: Musikwissenschaftliche Verlags-Gesellschaft, 1970.

Lubich, Gerhard. „‚Tugendadel‘: Überlegungen zur Verortung, Entwicklung und Entstehung
ethischer Herrschaftsnormen der Stauferzeit“. Rittertum und höfische Kultur der
Stauferzeit. Hg. Johannes Laudage und Yvonne Leiverkus. Köln: Böhlau, 2006. 247–289.

Marenbon, John. „Umberto Eco and Medieval Aesthetics“. The Philosophy of Umberto Eco. Hg.
Sara C. Beardsworth und Randall E. Auxier. Chicago: Open Court, 2017. 77–94.

Meyer 2004: siehe Boethius De institutione musica.
Mukařovský, Jan. „Ästhetische Funktion, Norm und ästhetischer Wert als soziale Fakten“.

Kapitel aus der Ästhetik. Hg. Jan Mukařovský. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1970. 7–112.
Mukařovský, Jan. „Die ästhetische Norm“. Kunst, Poetik, Semiotik. Hg. Jan Mukařovský.

Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1989. 129–138.
Müller, Jan Dirk. „Zu einigen Problemen des Konzepts ‚Literarische Interessenbildung‘“.

Literarische Interessenbildung im Mittelalter. Hg. Joachim Heinzle. Stuttgart: Metzler,
1993. 365–384.

Müller, Jan-Dirk. „‚Gebrauchszusammenhang‘ und ästhetische Dimension mittelalterlicher
Texte: Nebst Überlegungen zu Walthers Lindenlied (L 39,11)“. Das fremde Schöne:
Dimensionen des Ästhetischen in der Literatur des Mittelalters. Hg. Manuel Braun und
Christopher Young. Berlin: De Gruyter, 2007. 281–305.

Oexle, Otto Gerhard. „Wie entstanden Werte in der Gesellschaft des Mittelalters?“ Die
Wirklichkeit und das Wissen: Mittelalterforschung, historische Kulturwissenschaft,
Geschichte und Theorie der historischen Erkenntnis. Hg. Otto Gerhard Oexle. Göttingen:
Vandenhoeck & Ruprecht, 2011. 441–469.

Platon. Der Staat: Sämtliche Werke, Bd. 5. Hg. Otto Apelt. Leipzig: Meiner, 1919.
Platon. Timaios. Sämtliche Werke, Bd. 6. Hg. Otto Apelt. Leipzig: Meiner, 1919.
Plotke, Seraina. „Konzeptualisierungen von Mäzenatentum: Konrad von Würzburg und seine

Basler Gönner“. Mäzenatentum im Mittelalter aus europäischer Perspektive. Hg. Bernd
Bastert, Andreas Bihrer und Timo Reuvekamp-Felber. Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht, 2017. 128–148.

Pochat, Götz. Geschichte der Ästhetik und Kunsttheorie: Von der Antike bis zum
19. Jahrhundert. Köln: DuMont, 1986.

Rehbein, Boike, und Gernot Saalmann. „Habitus“. Bourdieu Handbuch: Leben – Werk –
Wirkung. Hg. Gerhard Fröhlich und Boike Rehbein. Stuttgart: Metzler, 2014a. 110–118.

Rehbein, Boike, und Gernot Saalmann. „Kapital“. Bourdieu Handbuch: Leben – Werk –
Wirkung. Hg. Gerhard Fröhlich und Boike Rehbein. Stuttgart: Metzler, 2014b. 134–140.

Speer, Andreas. „Kunst und Schönheit: Kritische Überlegungen zur mittelalterlichen Ästhetik“.
Scientia und ars im Hoch- und Spätmittelalter, 2. Halbband. Hg. Ingrid
Craemer-Ruegenberg und Andreas Speer. Berlin: De Gruyter, 1994. 945–966.

Svoboda, Karel. L’esthétique de Saint Augustin et ses sources. Brno: 1933.
Tatarkiewicz, Wladislaw. Geschichte der Ästhetik: Bd. 2: Die Ästhetik des Mittelalters. Basel:

Schwabe, 1980.
Thomas von Aquin. Gottes Dasein und Wesen: Die deutsche Thomas-Ausgabe. Vollständige,

ungekürzte deutsch-lateinische Ausgabe der Summa theologica, übersetzt von
Dominikanern und Benediktinern Deutschlands und Österreichs, Bd. 1. Salzburg: Pustet,
o. J. [1933].

78 Robert Gisselbaek



Töpfer, Regina. „Wie wird ein Werk zum Klassiker? Kriterien, Probleme und Chancen
mediävistischer Kanonbildung“. Klassiker des Mittelalters. Hg. Regina Töpfer. Hildesheim:
Weidmann, 2019. 1–33.

Voigt, Boris. Memoria, Macht, Musik: Eine politische Ökonomie der Musik in vormodernen
Gesellschaften. Kassel: Bärenreiter, 2008.

Wenzel, Horst. „Zur Repräsentation von Herrschaft in mittelalterlichen Texten“. Adelsherrschaft
und Literatur. Hg. Horst Wenzel. Bern u. a.: Lang, 1980. 339–375.

Wenzel, Horst. „Höfische Repräsentation: Zu den Anfängen der Höflichkeit“. Soziale Welt:
Sonderband 6: Kultur und Alltag. Hg. Hans-Georg Soeffner. Göttingen: Schwartz, 1988a.
105–119.

Wenzel, Horst. „Partizipation und Mimesis: Die Lesbarkeit der Körper am Hof und in der
höfischen Literatur“. Materialität der Kommunikation. Hg. Hans Ulrich Gumbrecht und
Karl Ludwig Pfeiffer. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1988b. 178–202.

Wenzel, Horst. „Repräsentation und schöner Schein am Hof und in der höfischen Literatur“.
Höfische Repräsentation: Das Zeremoniell und die Zeichen. Hg. Hedda Ragotzky und Horst
Wenzel. Tübingen: Niemeyer, 1990. 171–208.

Wenzel, Horst. Hören und Sehen: Schrift und Bild: Kultur und Gedächtnis im Mittelalter.
München: Beck, 1995.

Wetzel, René. „Partizipation – Mimesis – Habitus: Pädagogisch-didaktische Spiegeleffekte im
‚Welschen Gast‘ (1215/16) Thomasins von Zerclaere“. Religiöse Erfahrung – Literarischer
Habitus. Hg. Yoshiki Koda und Wakiko Kobayashi. München: Iudicium, 2020. 230–243.

Wolf, Gerhard. „Verborgene Kalküle: Pierre Bourdieus ‚Reflexive Anthropologie‘, Erecs und
Iweins Habitus und die Conditio humana des Interpreten“. Text und Kultur: Mittelalterliche
Literatur 1150– 1450. Hg. Ursula Peters. Stuttgart: Metzler, 2001. 215–244.

Der Wert des Wertens: Zur Bedeutung literarischer Urteile in der höfischen Kultur 79




