
Stefan Rosmer

Von der Narratologie zur Praxeologie. Zu
Entwicklung und Reichweite der
praxeologischen Narratologie

1 Bourdieu in der Mittelaltergermanistik

Dass das Œuvre Pierre Bourdieus zahlreiche und vielfältige Anregungen und
Impulse für die Sprach- und Literaturwissenschaften bietet, demonstrieren die
Beiträge zu diesem Sammelband eindrücklich. Im Vergleich mit der Germanisti-
schen Sprachwissenschaft und insbesondere mit der Neueren deutschen Litera-
turwissenschaft ist Bourdieu im Teilfach der mediävistischen Germanistik bisher
weniger rezipiert worden. Andere Ausprägungen der jüngeren Sozial- und Kul-
turtheorien wurden dagegen intensiv rezipiert und diskutiert.¹ Um zu klären,
wieso Bourdieu weniger Interesse fand, wäre eine eingehende Auseinanderset-
zungmit der Entwicklung der Germanistischen Mediävistik seit den 1980er Jahren
nötig.² Immerhin lassen sich einige plausible Annahmen anführen, warum Kon-
zepte und Begriffe Bourdieus auf die Literatur des deutschsprachigen Mittelalters
kaum anwendbar erschienen und daher keine breite Auseinandersetzung statt-
fand.³

Bourdieuwurde im deutschsprachigen Raum seit den 1980er Jahren vor allem
als Soziologe rezipiert (vgl. Fröhlich und Rehbein 2014). Dass sich Begriffe und
Theorien, die in soziologischen Arbeiten zur französischen Gesellschaft der
1960er und 1970er Jahre entwickelt wurden, ohne Schwierigkeiten auf die Lite-
ratur und Gesellschaft des Mittelalters übertragen lassen würden, lag nicht un-
bedingt nahe. Die erste deutschsprachige Darstellung der literatursoziologischen
Arbeiten Bourdieus (Jurt 1981) hatte sowohl mit dem Referat der Forschungser-
gebnisse als auch mit der Benennung von Desideraten die Literatur des neun-

 Einen Überblick bieten Ackermann und Egerding (2015). Durch die Auswahl aus den im (Teil‐)
Fach verwendeten Theorien undMethoden resümiert ein Handbuch,was bereits zu den Standards
gehört, damit geht aber zugleich ein Kanonisierungs- oder Standardisierungseffekt einher. Ein
Artikel zu ‚Praxisanalyse‘, ‚Praxeologie‘, ‚Habitustheorie‘ oder ‚Feldtheorie‘ findet sich im
Handbuch nicht. Eine einführende Darstellung bietet Hübner (2015b, Kap. 11).
 Berichte zu einflussreichen Forschungsproblemen und -trends bieten: Glauch (2014), Peters
(2000, 2007, 2011).
 Vgl. dazu auch Gisselbaek, infra. Robert Gisselbaek danke ich herzlich für die Möglichkeit zur
Einsicht in seinen Beitrag!

OpenAccess. © 2022 bei den Autoren, publiziert von De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert
unter einer Creative Commons Namensnennung – Nicht kommerziell – Keine Bearbeitung 4.0 International
Lizenz. https://doi.org/10.1515/9783110761122-002



zehnten und zwanzigsten Jahrhunderts und deren institutionelle Rahmenbedin-
gungen im Blick, selbst für sozialgeschichtlich bzw. soziologisch interessierte
Mediävist_innen eröffneten sich kaum Anschlussmöglichkeiten. Die intensivierte
deutschsprachige Bourdieu-Rezeption der zweiten Hälfte der 1980er und der
1990er Jahre fiel dann in eine Zeit, in der das Paradigma der sozialgeschichtlichen
Interpretation mittelalterlicher Texte in der Germanistischen Mediävistik stark an
Attraktivität verlor. Damit schwand generell das Interesse an soziologisch ge-
prägten Herangehensweisen. Bourdieus ältere ethnologische Studien in Algerien,
die illiterate bzw. semiorale Gesellschaften untersuchten, hätten vielleicht Anre-
gungen für die mediävistische Oralitäts- und Medialitätsdiskussion bieten kön-
nen. Sie wurden aber in der Mediävistik kaum rezipiert. Im Entwurf einer Theorie
der Praxis (Bourdieu 1976) spielt die Frage nach Mündlichkeit und Schriftlichkeit
in den ethnologischen Studien des ersten Teils (die für die deutsche Übersetzung
den Esquisses zugefügt wurden) keine zentrale Rolle. Forscher_innen, die mit dem
mittelalterlichen Schriftwesen und seiner gesellschaftlichen Funktion vertraut
waren, hätten höchstwahrscheinlich dazu geneigt, die Unterschiede zu betonen.
Die literarische Anthropologie, die sich in den 1990ern als Forschungsrichtung
etablierte (vgl. Kiening 1996; Linden 2015), rezipierte die ethnologischen bzw.
anthropologischen Arbeiten Bourdieus nicht.

In allgemeinerer Hinsicht lässt sich anführen, dass die Arbeiten eines Eth-
nologen und Soziologen den Denkgewohnheiten historisch arbeitender Textwis-
senschaftler_innen fremd und ihnen die verwendeten sozialwissenschaftlich-
empirischen Methoden der Datenerhebung und -auswertung wenig vertraut wa-
ren. Textualistische kulturwissenschaftliche Theorieangebote – wie die frühen
Arbeiten Michel Foucaults auf der strukturalistischen oder von Clifford Geertz auf
der phänomenologisch-interpretativen Seite⁴ – dürften zugänglicher gewesen
sein und ließen sich leichter adaptieren. Hier konnte sich die Literaturwissen-
schaft, während sie sich selbst gerade von der Sozialgeschichte hin zur Kultur-
wissenschaft bewegte, einmal auch als Theorie- und Methodenexporteurin ver-
stehen (vgl. Müller 2000, 466–467). Der Import der Systemtheorie bot im Zuge der

 Die Einschätzung als ‚textualistisch‘ folgt Reckwitz (2000, 282–293, 454–461, 469–479, 581–
588), ebenso die Differenzierung in strukturalistische und interpretativ-phänomenologische
Theorietraditionen, für die Reckwitz (2000, 544–556) eine Konvergenzbewegung rekonstruiert, in
der die textualistischen Ansätze ebenfalls konvergierende ‚Nebenlinien‘ darstellen. Für Diszi-
plinen, denen neben Schrifttexten kaum andere Untersuchungsgegenstände zur Verfügung ste-
hen, kann Textualismus schon aus Gründen der methodischen Sorgfalt keine Nebenlinie der
theoretischen Reflexion sein. Das Verhältnis umfassenderer Kulturtheorien (seien sie struktura-
listischer, praxistheoretischer oder systemtheoretischer Provenienz) zu Texttheorien ist im Zu-
sammenhang der jeweiligen Fragen und Arbeiten zu klären.

26 Stefan Rosmer



Ablösung sozialgeschichtlicher Interpretationsmuster dagegen die Möglichkeit,
die Summe der poetischen Texte zwar als System, aber damit auch für sich zu
betrachten und ihre mögliche soziale Bedingtheit auf einem Abstraktionsniveau
zu verhandeln, bei dem von den – sehr oft nicht mehr ermittelbaren – konkreten
historischen Bedingungen weitgehend abgesehen werden konnte.

Der Begriff des literarischen Feldes, wie er in den Regeln der Kunst (Bourdieu
1999; vgl. Jurt 2014) für die französische Literatur zur Anwendung kam, ist in
Bourdieus Konzeption sowohl eng an die Existenz einer autonomen Literatur
unter den Voraussetzungen der philosophischen Ästhetik als auch an einen
selbstständigen Literaturbetrieb und Buchmarkt gebunden (zum ‚Feld‘ vgl.
Bachleitner und Leschanz, infra). Das alles sind Faktoren, die für das gesamte
Mittelalter nicht als gegeben betrachtet werden können; deshalb schien die Li-
teratursoziologie Bourdieuscher Prägung kaum tiefergehende Erkenntnisoptio-
nen bereitzustellen.

Die Arbeiten Robert Gisselbaeks (2021 und in diesem Band) zeigen nun für die
Literatur und Gesellschaft des zwölften und dreizehnten Jahrhunderts auf, dass
sich die Bourdieuschen Begriffe des kulturellen Kapitals und des Geschmacks für
die soziokulturelle Beschreibung der höfischen Literatur durchaus produktiv
anwenden lassen, sofern man sie von der philosophischen Ästhetik und dem
modernen Buchmarkt ablöst und – wie im Beitrag in diesem Band – im Kontext
der mittelalterlichen Wahrnehmungstheorie und tugendethischen Reflexion his-
torisiert.⁵ In der Germanistischen Mediävistik hat sich neben Gisselbaek vor allem
Gert Hübner (2010b, 2012, 2013, 2015a) im Rahmen narratologischer Studien
mehrfach und intensiv mit den praxeologischen Kulturtheorien bzw. der ak-
teurstheoretischen Soziologie befasst und sich dabei im Besonderen auf Bourdieu
und seinen Habitusbegriff bezogen. Die Erkenntnisinteressen der Studien Hüb-
ners und Gisselbaeks differieren allerdings: Gisselbaek geht von den in den
poetischen Texten aktualisierten Bewertungsschemata aus, über die sich ein
Bereich impliziter höfischer Axiologien rekonstruieren lässt. Diese Rekonstruk-
tion kontextualisiert er mit historischen Theorien – beispielsweise der ars musica
–, was eine Darstellung der historischen Praxis des Geschmacks ermöglicht.⁶ Im

 In diesem Band zeigt außerdem der Beitrag von Norbert Bachleitner auf, dass sich der Feld-
begriff für die Literatur vor dem Zeitalter der Autonomie undÄsthetik produktiv machen lässt. Das
eröffnet Perspektiven, wenn sich auch die ökonomischen und politischen Rahmenbedingungen
im 12.–15. Jahrhundert von denen im 18. Jahrhundert sehr deutlich unterscheiden. Für die Lite-
ratur des 16. Jahrhunderts sind die Beobachtung zu Buchmarkt und Feld instruktiv.
 Hinsichtlich der Frage nach der Ästhetik und im Rekurs auf die Bewertungskriterien der zeit-
genössischen Theologie und Philosophie gibt es Schnittmengen zwischen den Arbeiten Hübners
und dem Buch Gisselbaeks.

Von der Narratologie zur Praxeologie 27



Fokus des Interesses Hübners steht dagegen der Habitus als Teil des historischen
Praxiswissens.

Das Programm einer praxeologischen Narratologie liegt nicht als geschlos-
sener Entwurf vor, sondern lediglich in Form einzelner Aufsätze, in denen es
schrittweise entwickelt wird. Diese „Umrisse und Einzelvorschläge“ sind auf die
spezifischen Texte bezogen „rational höchst überzeugend“ (Bleumer 2020, 171), es
ist aber noch offen, wie groß die Reichweite des Programms ist und ob in der
vorliegenden Form nicht konzeptionelle Lücken bestehen. Mein Beitrag soll das
Programm der praxeologischen Narratologie systematisch darstellen, um seine
weiterführende Diskussion zu erleichtern.

Zuvor sind weitere mediävistische Studien zu nennen, die Anregungen aus
den Texten und Theorieangeboten Bourdieus beziehen. Vor allem der ‚Habitus‘
wird öfter aufgegriffen, wobei er mitunter gegenüber Bourdieu modifiziert und
uminterpretiert oder auch produktiv missverstanden wird. Das Wort selbst bringt
mit seiner antiken und mittelalterlichen Bedeutungsgeschichte zudem andere
Semantiken ins Spiel, die natürlich aufgegriffen werden können. Eine begrifflich
unscharfe Verwendung resultiert außerdem daraus, dass das Wort mittlerweile in
die (gehobene) Alltagssprache eingegangen ist, in der es keine terminologisch
präzise Bedeutung haben kann. Zum anderen eignet dem Begriff bei Bourdieu
selbst eine gewisse Unschärfe, denn sein Sinn erschließt sich nicht allein in den
definierenden Textabschnitten (z. B. Bourdieu 1970, 143– 144; 1976, 164– 173; 2001,
177– 182), sondern erst im konzeptuellen Zusammenspiel mit weiteren Begriffen
wie Disposition, hexis, hysteresis, illusio, Inkorporation und praktischer Sinn.
Auch Bourdieus erklärte Neigung zu „Mesalliancen zwischen den Begriffen“
(Bourdieu 1989, 11) und zur Kombination verschiedener philosophischer und
sozialtheoretischer Traditionen fördert dasWeiter- und Umdenken seiner Begriffe.

Silvia Schmitz (1990) geht vom problematischen literaturgeschichtlichen
Terminus des geblümten Stils aus. Für die in der Forschung als geblümt beur-
teilten Texte Suchenwirts aus dem späten vierzehnten Jahrhundert arbeitet sie
deren ornamentale Faktur heraus, die aus der Kombination inhaltlich ähnlicher,
dabei variierender und teilweise abstrahierender Formulierungen besteht. Zu
dieser ornamentalen Kombinationskunst der Texte kann sie strukturelle Analo-
gien in der spätgotischen Architektur, der scholastischen Theologie des Rai-
mundus Lullus (bei dem biographisch eine Nähe zum spanischen Königshof ge-
geben ist) und in zeitgenössischen Praktiken der Herrschaftsrepräsentation
aufzeigen. Im engen Anschluss an Bourdieu lässt sich aus solchen Homologien
auf einen herrscherlich-repräsentativen Habitus als gemeinsames generatives
Prinzip hinter den Handlungen und Artefakten schließen.

Mehrfach aufgegriffen wird der Habitusbegriff in der Forschung zu spätmit-
telalterlichen Mären, Prosaschwänken und erzählerischen Großformen, die auf

28 Stefan Rosmer



Schwänken aufbauen (Wittenwilers Ring, Lalebuch, Eulenspiegel-Buch). Im Rah-
men ihrer Arbeit zu Heinrich Kaufringer fasst Marga Stede (1993, 239–248) den
Habitusbegriff zusammen und verortet ihn im Rahmen eines mentalitätsge-
schichtlichen Zugriffs. Sie betont dabei den Aspekt der dauerhaften Disposition,
wogegen in den Hintergrund tritt, dass der Habitus auch dazu dient, Hand-
lungsabläufe und Handlungsmöglichkeiten beschreibbar zu machen. Bei der
Analyse von Handlungsmustern (Stede 1993, 290–295) besteht eine Tendenz, den
rekonstruierten stadtbürgerlichen Habitus als Disposition zur reinen Zweckra-
tionalität aufzufassen, was sich nur eingeschränkt mit dem Begriff bei Bourdieu
verträgt, der betont, dass Handlungsbeschreibungen, die nur den rational kal-
kulierten Nutzen als Erklärung akzeptieren, blind für den Habitus bleiben. Hans-
Jürgen Bachorski (1991, 1998, 1999) verweist im Rahmen seiner geschlechter- und
körpergeschichtlichen Arbeiten gelegentlich auf Bourdieu und verwendet die
Begriffe Feld und Habitus. Sie dienen ihm als Ergänzung oder Umschreibung von
Begriffen, die der Diskursanalyse und der Intertextualitätforschung in der Tra-
dition Bachtins und Kristevas verpflichtet sind. Der Habitus wird dabei einmal als
inkorporierte moralische Norm verstanden (vgl. Bachorski 1996, 339), dann auch
als bewusstes oder unbewusstes, geteiltes gesellschaftliches Wissen (vgl. Ba-
chorski 1998, 276), bisweilen auch als gegen eine Norm gerichtetes körperliches
Subversionspotential (vgl. Bachorski 1998, 266).

Gerhard Wolfs Beitrag (2001) lotet die Potentiale der Begriffe Feld und Ha-
bitus für eine kulturwissenschaftliche Mediävistik aus,wobei es vor allem um ein
Verständnis des akademischen Felds der Germanistischen Mediävistik, um den
Habitus deutscher Mediävist_innen und um deren Einfluss auf die Interpretati-
onspraxis geht. Der Habitusbegriff soll eine Brücke zwischen aktuellen Inter-
pretationen, die mit der Kategorie der Körperlichkeit operieren, und traditionel-
leren hermeneutischen Ansätze leisten. Wolf demonstriert dies an einer
Diskussion der Interpretationen der Artusromane Hartmanns von Aue. Für die
Artusritter-Figuren konstatiert er einen erzählten Habitus, der zur Akkumulation
von Ehre zwinge, was bei Hartmann reflektiert und kritisiert werde.

In einem Aufsatz zu Meister Eckhart verwendet Burkhard Hasebrink (2005)
den Begriff des Habitus – im Anschluss an die mittelalterliche, theologisch-tu-
gendethische Auffassung – als zu erwerbende, einübbare, inkorporierte Dispo-
sition, die die Erfahrung der Gegenwärtigkeit Gottes vermittelt; für den Aspekt der
Inkorporierung wird en passant auf Bourdieu (1998) verwiesen. Einen knappen,
instruktiven Vergleich des mittelalterlichen Habitusbegriffs mit dem Bourdieus,
der über den standardmäßigen Verweis auf die Panofsky-Übersetzung hinaus-
geht, bietet Breen (2010, 6–8).

Für den höfischen Roman rekonstruiert Hasebrink (2009) ohne direkten Be-
zug auf Bourdieu einen Habitus der höfisch-ritterlichen manheit. Hasebrinks

Von der Narratologie zur Praxeologie 29



Beschreibung dieses Habitus von – erzählten – adligen männlichen Kämpfern
schließt mit den Elementen der Inkorporierung, des praktischen Wissens und der
Ermöglichung, situationsadäquat zu handeln, ohne dabei bewusste, zweckra-
tionale Entscheidungen treffen zu müssen, eng an die Habituskonzeption Bour-
dieus an. Der höfische Tapferkeits- und Kampfeshabitus ist als geteiltes implizites
Wissen der höfischen Ritter beschrieben, welches die Sozialform der (Ritter‐)
Freundschaft ermöglicht. Hasebrink zeigt weiter auf, dass Hartmann von Aue bei
seiner Bearbeitung des altfranzösischen Yvain Chrestiens de Troyes anders als in
der Vorlage das Problem des Konflikts zwischen Gleichrangigkeit und Überle-
genheit, das in der Logik der Praxis verdeckt bleibt, in Form einer Metapher
thematisiert und es so einer nicht-begrifflichen Form der Reflexion zugänglich
macht. Angeregt von Hasebrink gibt Gebert (2012, 155–161) eine Erläuterung des
Habitusbegriffs Bourdieus und verwendet ihn, um die Normen höfischen Han-
delns bzw. die Tugend einer Figur zu beschreiben.⁷ Rebekka Becker verwendet den
Habitusbegriff im Sinne eines inkorporierten Handlungswissens, das die Wie-
dererkennbarkeit und Verständlichkeit von Handeln sichert und damit Grup-
penidentität stiftet. Zugleich dient der Habitus, weil er das alltägliche Handeln
steuert, als Gegenbegriff zu Muße, die als Ausbrechen aus der Alltäglichkeit
konzipiert ist.

Bruno Quasts (2019) Beitrag zum Problem des Entscheidens im höfischen
Roman bezieht sich nicht auf Bourdieu, sondern auf jüngere soziologische und
historisch-praxeologische Forschung. Er analysiert, inwiefern eine Episode aus
Hartmanns von Aue Iwein einen Konflikt zwischen zwei verschiedenen Hand-
lungsroutinen demonstriert. Für die Beschreibung der Routinen ‚Entscheiden‘
und ‚Gewähren einer Bitte‘ rekurriert er einerseits auf das Konzept der sozialen
Praktik, andererseits auf das kognitionswissenschaftliche Konzept des Skripts.⁸
Der im Iwein erzählte Konflikt lässt sich so verstehen, dass die Veränderbarkeit
von Routinen dargestellt wird bzw. dass es zu Problemen führen kann,wenn man
einer – normativ als ehrenvoll bewerteten – Routine streng folgt, ohne den
Spielsinn und die relative Handlungsoffenheit des Habitus zu verfügen.

 Geberts perspektivenreiche Überlegungen lassen – anders als bei Hasebrink – offen, wie das
Verhältnis von expliziter, diskursiv bzw. theoretisch vermittelbarer Norm und praktischemWissen
des Habitus vorzustellen ist. Beim Tugendbegriff wird nicht deutlich, ob er an die philosophische
tugendethische Reflexion anschließt oder ob der Begriff eher die Beschaffenheit eines guten
Ritters meint. An einigen Stellen wären auch in einem ersten Schritt die Ebenen von erzähltem
Habitus der Figuren und erzählerischem Habitus der Autoren klarer zu unterscheiden, bevor
dargelegt wird, wie diese Ebenen miteinander verbunden sind.
 Vgl. zu dieser Frage die methodischen und epistemologischen Anmerkungen in Hübner (2012,
193, Anm. 32; 2013, 155, Anm. 36; 2015, 16– 17) und insbesondere Schmidt (2012, 208–222).

30 Stefan Rosmer



2 Praxeologische Narratologie
(= Historische Narratologie + Praxeologie?)

Bourdieus Begriffe des Habitus und des praktischen Sinns sind für Hübners
Ansatz einer praxeologischen Narratologie zentral. Der Ausgangpunkt liegt je-
doch nicht in der Soziologie oder Kulturtheorie, sondern in der narratologisch
abgesicherten Textinterpretation. Der Ansatz ist also zunächst in der Historischen
Narratologie zu verorten, einemvergleichsweise jungen Arbeitsgebiet, das Hübner
in einer bestimmen Variante geprägt und mitentwickelt hat. Praxeologische
Narratologie ist also als eine bestimmte Form der Historischen Narratologie zu
verstehen; eigentlich müsste von praxeologischer historischer Narratologie die
Rede sein. Eine erste Annäherung an das Konzept führt somit über seine beiden
Bestandteile.

2.1 Historische Narratologie

Der Ausdruck ‚Historische Narratologie‘ ist seit etwa zwanzig Jahren in Gebrauch,
seit etwa zehn Jahren ist er zu einem häufig verwendeten Schlagwort geworden.
Ein Handbuch bietet inzwischen einen Überblick, bei dem sich zeigt, dass es sich
um ein heterogenes Gebiet handelt, in dem ganz unterschiedliche Fragestellun-
gen mit divergierenden Vorgehensweisen und unter verschiedenen theoretischen
Prämissen bearbeitet werden. Gleichwohl zeichnet sich als ein zentrales Interesse
die Auseinandersetzung mit als ‚klassisch‘ angesehenen Erzähltheorien ab, wel-
che daraufhin überprüft werden, ob und wie sie auf ältere Texte anwendbar sind
(von Contzen 2018, 2019).⁹ Dabei werden sie Modifikationen unterzogen oder ihre
Anwendbarkeit oder ihr Geltungsanspruch wird bestritten. Die Auseinanderset-
zung mit klassischen Theorieentwürfen lässt sich in zwei Richtungen unterteilen.
Die eine geht von dem strukturalistischen Versuch einer universellen Erzähl-
theorie oder einer Erzählgrammatik aus (u.a. Propp,Todorov, Lotmann, Greimas).
Sie vertritt nicht mehr deren universellen Anspruch, führt jedoch das Interesse an
Handlungsverläufen/Schemata, Figuren, Raum und Zeit sowie Handlungsver-
bindung weiter. Die andere Richtung geht von den klassischen erzähltheoreti-
schen Untersuchungen der erzählerischen Vermittlung aus, die bekanntermaßen

 In Contzen und Tilg (2019) ist dementsprechend ein Hauptkapitel für die „Erzähltheoretischen
Kategorien“ angesetzt; dieses nimmt mehr als die Hälfte des Bandes ein.Vgl. weiter auch Schulz
(2012), mit Kapiteln zu Figurenkonzeption vor dem Hintergrund mittelalterlicher Wissensbe-
stände (Kap. 2), zu Schema/Muster (Kap. 4) und Raum und Zeit (Kap. 5).

Von der Narratologie zur Praxeologie 31



Abkömmlinge der Romantheorie sind. Diese lassen sich wiederum in eine an-
gelsächsische, deutsche und französische Ausprägung unterteilen (Forschungs-
bericht bei Hübner 2003, 10–76). Genettes Discours du récit stellt in dieser Tra-
dition einen markanten Einschnitt dar, weil seine Analysen und Interpretationen
mit der terminologischen Präzision und Kleinteiligkeit der strukturalistischen
Arbeitsweise erfolgen und er damit strukturalistische und vorstrukturalistische
Erzähltheorie in spezifischer Weise zusammenführt.

Seit den 1980er Jahren haben beide erzähltheoretischen Richtungen intensiv
voneinander Kenntnis genommen und sich gegenseitig beeinflusst. Ein verglei-
chender Blick in verschiedene Einführungen (z.B. Schmid 2005 einerseits, Mar-
tínez/Scheffel 1999 andererseits) zeigt gleichwohl, dass der Ausgangspunkt in der
einen oder der anderen Tradition noch deutliche Spuren hinterlässt. Insofern ist
die Unterteilung in eine histoire-Narratologie und eine discours-Narratologie for-
schungsgeschichtlich und -praktisch weiter hilfreich, auch wenn der Gegensatz
inzwischen mehrfach kritisiert und präzisere Termini vorgeschlagen wurden (vgl.
Schmid 2014, 205–250; Bleumer 218–234).

Grob vereinfacht ergeben sich zwei Richtungen historischer Narratologie. Es
wird nach dem historischen Verständnis histoire-narratologischer Zentralkon-
zepte wie Zeit, Raum, Figur bzw. Person und Handlungszusammenhang gefragt
oder danach, wie weit die Begriffe zur Beschreibung der erzählerischen Vermitt-
lung reichen, die anhand von literarischen Texten entwickelt wurden, welche im
globalen Westen von der Mitte des neunzehnten bis zur Mitte des zwanzigsten
Jahrhunderts entstanden sind. Im Fall der ersten wird kontrovers beurteilt, in-
wieweit zur Rekonstruktion der historischen Konzepte auf lateinisch-gelehrte
Wissensbestände rekurriert werden soll. Hinzu tritt – als eigene Richtung oder als
gemeinsamer Fluchtpunkt beider Vorgehensweisen – das Interesse, das Erzählen
selbst als historisch veränderliches Konzept (bzw. als historisch sich verändernde
Praxis) zu erfassen und die historischen Bedingungen und die jeweilige histori-
sche Verfasstheit von ‚Erzählen‘ zu beschreiben.

2.2 Praxeologie

Als praxeologisch¹⁰ bezeichnen sich – im Anschluss an die Begriffsprägung bei
Bourdieu (vgl. Saalmann 2014) –mehrere Forschungsrichtungen und theoretische
Ausrichtungen innerhalb der kulturtheoretischen Sozialwissenschaften. Alle

 Die folgenden Ausführungen orientieren sich an Reckwitz (2000, 2008, 97– 130); eine knappe
Zusammenfassung bei Hirschauer (2017).

32 Stefan Rosmer



kulturtheoretischen Sozialwissenschaften erklären menschliches Handeln da-
durch, dass sie es auf ein kollektives System ‚Wissen‘ beziehen, welches die
Wirklichkeit symbolisch organisiert. Kulturtheorien unterscheiden sich von an-
deren Sozialtheorien, die ebenfalls ein sinnorientiertes intentionales Vokabular
verwenden, dadurch, dass sie sich nicht allein auf Ziele und Zwecke oder Normen
und Werte zur Handlungserklärung beziehen, sondern komplexe Wissensord-
nungen wie z.B. Diskurse als Sinnsysteme voraussetzen. Dem Wissensbegriff der
Kulturtheorien geht es dabei nicht allein um einzelne Inhalte – Fakten, Meinun-
gen, Glauben, Überzeugungen – sondern stärker darum, welche Muster oder
Schemata der Organisation des ‚Wissens‘ zugrunde liegen. Unter den Kultur-
theorien ist für die verschiedenen praxeologischen Ansätze charakteristisch, dass
für sie die Praxis das wichtigste oder umfassendste kulturelle Wissen ist bzw. die
fundamentale Kategorie darstellt. Die Praxis – oder wie man es vielleicht um-
schreiben könnte, die geordnete Welt des Tuns und Handelns – besteht aus
Praktiken. Das Verhältnis von Praxis und Praktik lässt sich mit einer etwas un-
genauen Analogie vielleicht so vorstellen wie das der historischen Ordnung des
Wissens/der Episteme zu den verschiedenen Diskursen. Praktiken kann man zu
Klärungszwecken in Opposition stellen zu „Bewusstsein, Ideen,Werten, Normen,
Kommunikation, Zeichen- und Symbolsystemen“ (Schmidt 2012, 24) und Dis-
kursen. Praktiken werden dabei verstanden als überindividuelle und regelmäßig
auftretende Muster des Handelns, die den einzelnen Individuen ermöglichen,
ihren Alltag zu meistern und ihrem Tun Sinn zu geben. Dass eine bestimmte
Handlung eine in der Kultur verankerte ‚Praktik‘ aktualisiert, ist den Handelnden
dabei nicht immer bewusst. Sie wissen, wie es gemacht wird oder wie es geht,
ohne dass sie dieses ‚Wie‘ ausformulieren müssen oder können. Das Interesse der
Sozialwissenschaften an Praktiken resultiert daraus, dass sie soziale Zusam-
menhänge erklären können. Sie ermöglichen dem Individuum in sozialen Bezü-
gen zu handeln, weil sie in ihrer Musterhaftigkeit von allen Mitgliedern einer
sozialen Gruppe geteilt werden. Beim Ausbilden von kollektiv-individuellen
Praktiken spielen räumliche und materiale Rahmenbedingungen eine Rolle.
Diese praxeologischen Ansätze werden vor allem in der Geschichtswissenschaft
intensiv rezipiert und adaptiert (Überblick bei Haasis und Rieske 2015; Füssel
2015).

Würde man nun Historische Narratologie und Praxeologie addieren, dann
sähe eine Definition wohl ungefähr so aus: Praxeologische historische Narrato-
logie strebt als Historische Narratologie eine Historisierung des narratologischen
begrifflichen Instrumentariums an, um so ein gegenstandsadäquates Verständnis
zu erreichen, das die historische Distanz nicht naiv mittels moderner Begriffe
überspringt. Ziel ist es, zu verstehen, wie Erzählen historisch funktionierte und
was Erzählen historisch war. Aus den praxistheoretischen Sozialwissenschaften

Von der Narratologie zur Praxeologie 33



übernimmt sie das Interesse an Praktiken, also an musterhaften und wiederer-
kennbaren Verlaufsformen menschlichen Handelns, weil die historische Praxis
die Grundlage sowohl für das Erzählen selbst als auch für das erzählte Handeln
ist.

Es ist offensichtlich, dass die Addition zu einem sehr unbefriedigenden Er-
gebnis führt: Die beiden Teile ‚praxeologisch‘ und ‚historisch-narratologisch‘
stehen ziemlich beziehungslos nebeneinander. Eine Brücke ließe sich leichter
schlagen,wenn ‚Handeln‘ ein hergebrachter Begriff der histoire- oder der discours-
Narratologie wäre, der historisiert werden könnte. Der etablierte Begriff Handlung
meint im literaturwissenschaftlichen Begriffsinventar den Verlauf der Ereignisse
und ihre Zusammenfügung, nicht das,was eine Figur tut (vgl. Asmuth 2000).Wie
stellt sich der spezifische Bezug von Narratologie und Praxeologie in der pra-
xeologischen Narratologie nun dar? Geht es um die Praxis in den Texten oder um
die Praxis des Dichtens? Um diese Punkte klarer herauszuarbeiten, lohnt es sich,
die Genese des Konzepts knapp zu skizzieren.

3 Praxeologische Narratologie: Entwicklung des
Programms

Um die Entwicklung des Programms prägnant darzustellen, gehe ich die Publi-
kationen zur praxeologischen Narratologie grundsätzlich in der Folge ihrer Ent-
stehung durch, ich fasse dabei aber etwas holzschnittartig zu vier Entwick-
lungsschritten zusammen.

3.1 Historisierte discours-Narratologie

Am Ausgangspunkt steht Hübners Studie zur Erzählform im höfischen Roman
(vgl. Hübner 2003; 2004a). In ihr wird das begriffliche Instrumentarium der dis-
cours-Narratologie Genettes auf den höfischen Roman angewendet. Dabei wird es
historisiert und einige Begriffe werden modifiziert bzw. neu eingeführt. Genettes
analytisch stark ausdifferenziertes Instrumentarium ermöglicht es, bestimmte
Effekte der Kombination von Darstellungstechniken zu beschreiben. Diese Effekte
ähneln dem fokalisierten Erzählen im modernen Roman. Für den Tristanroman
Gottfrieds von Straßburg wird gezeigt, dass ein spezifisches Arrangement der
Darstellungsmittel vorliegt, das auf andere Weise einen der Fokalisierung ähnli-
chen Effekt erzeugt. Eine entscheidende Erkenntnis der Arbeit ist, dass diese
Effekte von Erzähltechniken und ihres Arrangements eine andere Funktion

34 Stefan Rosmer



übernehmen als im modernen Roman. Im modernen Roman dienen Fokalisie-
rungstechniken dazu, das subjektiveWelterleben einer Figur darzustellen. Es wird
erzählt, wie ein Individuum seine Welt erfährt. Im höfischen Roman werden Fo-
kalisierungstechniken nur phasenweise eingesetzt und sie dienen dazu, die Be-
wertung einer Figur und ihres Handelns zu lenken. Man ‚sympathisiert‘mit Iwein
zunächst, weil seine Geschichte so erzählt wird, wie er sie erlebt hat und weil
allein seine Standpunkte, Bewertungen, Empfindungen und Entscheidungen
präsentiert werden. Im höfischen Roman geht es jedoch nicht darum, das spezi-
fisch subjektive Welterleben eines Artusritters darzustellen.

Um eine historisch differente Funktion von Fokalisierung zu ermitteln, kann
Hübner auf das historische Reflexionswissen der Rhetorik zurückgreifen. In der
Rhetorik gibt es unter anderem eine Lehre von der narratio als Teil der Gerichts-
rede. Die narratio hat den Tathergang darzulegen, bevor die Argumente über
Schuld oder Unschuld vorgetragen werden. Das verlangt einerseits Klarheit und
ein Maß an Sachlichkeit, andererseits muss parteiisch erzählt werden, denn die
Rede vor Gericht hat die Sache einer der beiden Parteien zu vertreten. Esmuss also
‚aus der Sicht‘ einer Partei erzählt werden. Die Reflexionstradition der Rhetorik
bietet damit einen Anhaltspunkt, um zu rekonstruieren, welche Funktion Erzäh-
len ‚aus der Sicht einer Figur‘ gehabt haben könnte.

In einem Aufsatz zur rhetorischen evidentia systematisiert Hübner (2010a) im
Detail die möglichen Konstellationen von (1) modernem begrifflichem Instru-
mentarium, (2) historischen Phänomenen der Erzähltechnik, (3) historischen
Funktionen der Erzähltechniken in der Praxis und (4) Funktionszuweisungen in
der historischen Theorie. Moderne Begriffe können hilfreich sein, um in Texten
bestimmte Phänomene zu erkennen. Dass sich bestimmte Erzählphänomene
mithilfe der modernen Begriffe identifizieren lassen, sagt jedoch noch nichts
darüber aus, welche historische Funktion sie hatten. Es besteht außerdem immer
die Gefahr, mit der Anwendung moderner Begriffe moderne Phänomene zu
konstruieren. Dagegen stehen historische Theorietraditionen zumindest näher an
den historischen Funktionen und helfen, diese zu identifizieren. Gleichwohl
können Phänomene der Erzähltechnik in der historischen Erzählpraxis auch
andere Funktionen übernehmen als diejenigen, die die Theorie ihnen zuschrieb;
in der Rhetorik mussten nicht notwendigerweise alle kulturellen Funktionen be-
nannt werden, die eine bestimmte narrative Darstellungstechnik haben konnte.
Zudem können etablierte oder verfestigte Darstellungsmittel ihre Funktion ver-
ändern (so wie Worte ihre Bedeutung verändern können). Dieser Bedeutungs-
wandel von erzählerischen Formen ist als gradueller und kontinuierlicher Prozess
anzusehen. Solcher Funktionswandel konnte, musste aber nicht reflektiert wer-
den.

Von der Narratologie zur Praxeologie 35



Mit dieser Systematisierung des vierstelligen Verhältnisses von historischen
Phänomenen, historischen Funktionen der Phänomene, moderner und histori-
scher Theorie liegt ein spezifisches Konzept einer historischen discours-Narrato-
logie vor, das systematisch Fragen und methodische Zugangsweisen benennt und
einen wesentlichen Baustein im Programm der praxeologischen Narratologie
bildet. Der Begriff der Praxis tritt hier jedoch eher am Rande, noch nicht in einem
praxistheoretischen Sinn und nur in Bezug auf die Praxis des Dichtens und des
Rezipierens von Dichtung auf. Es geht um die Praxis, in der sich die Funktion bzw.
Bedeutung narrativer Techniken verändern konnte, nicht um das erzählte Han-
deln. Die Frage nach den historischen Sinnangeboten von Textfakturen bleibt in
der weiteren Entwicklung gleichwohl ein wesentlicher Bestandteil des Pro-
gramms.

3.2 Tugendethik und Schlauheit, Text und Welt

Zwischen ca. 2003 und 2014 entwickelt sich die praxeologische Narratologie in
der Auseinandersetzung mit der Texttradition von Märe und Schwank und damit
auch der Mären- und Schwankforschung. Im Zusammenhang damit steht, dass
plot-Strukturen verstärkt berücksichtigt werden und mit ihnen die histoire-Nar-
ratologie. Ein erster Aufsatz zu den Mären des spätmittelalterlichen Wundarzts,
Dichters und Druckers seiner eigenen Texte Hans Folz (vgl. Hübner 2004b) leistet
noch keinen spezifisch praxeologischen Beitrag, behandelt aber erstmals einen
Fragekomplex, der eng mit der Entwicklung des Programms verbunden ist: Wie
verhält sich die Vorstellung einer nach tugendethischen Prinzipien geordneten
Welt zu der Vorstellung einer ‚schlechten Welt‘? In einer tugendethischen Welt-
ordnung ist tugendhaftes Handeln zwangsläufig langfristig erfolgreich, weil die
Welt so eingerichtet ist, dass nur tugendhaftes Handeln zum Wohlergehen führt;
Handeln gegen die Gesetze der Tugendethik/die tugendethische Ordnung derWelt
führt dagegen langfristig zum Untergang des Agierenden. In einer ‚schlechten
Welt‘ ist jeder eigennützig, auf seinen kurzfristigen Vorteil bedacht und die Tu-
gendethik ist in ihr eine normative Illusion (als solche ist sie in der erzählten Welt
gleichwohl existent und wirksam). Erfolgreich ist, wer schlauer agiert als die
anderen. In beiden Welt-Vorstellungen kommt dem instrumentell-klugen bzw.
schlauen Handeln eine wesentliche Funktion zu. Wenn hier zunächst alltags-
sprachlich von ‚Vorstellung von Welt‘ die Rede ist, ist das allerdings irreführend,
denn es geht nicht um austauschbare Ideen oder beliebige Weltanschauungen,
sondern beide – Tugendethik und ‚schlechte Welt‘/‚Welt des reinen Eigennutzes‘
– machen eine Aussage darüber, wie die Welt oder die Wirklichkeit in Wahrheit
beschaffen ist und funktioniert: Sie beanspruchen objektive Fakten zu sein. Die

36 Stefan Rosmer



tugendethische Wirklichkeit ist durch die antike und mittelalterliche Philosophie
besonders gut dokumentiert und rekonstruierbar. Die Diskurs-Geschichte der
‚Welt des Eigennutzes‘ stellt ein Desiderat dar, ebenso wie die Geschichte der
Schlauheit. Für beides soll die praxeologische Narratologie einen theoretisch-
methodischen Rahmen zur Verfügung stellen.

In dieser Phase der Entwicklung des Programms sind Impulse aus der For-
schung zu notieren: In der Mären-Forschung war der Begriff des Habitus einge-
führt (siehe oben). In ihr spielte auch das Verhältnis vom Text zu Wissensord-
nungen außerhalb der Texte – vereinfacht von Text und Welt – eine prominentere
Rolle als in der Forschung zum höfischen Roman. Jan-Dirk Müller (1984) inter-
pretierte zum Beispiel einige Handlungen der überlisteten Ehemänner in den Drei
listigen Frauen so, dass er sie als Ausdruck eines neuen empirisch-experimen-
tellen, nicht mehr mittelalterlichen Verhältnisses zur Wirklichkeit verstand, wo-
mit im Prinzip die Frage nach dem Verhältnis von Handeln undWissen gestellt ist.
Mit den Mären rückt auf jeden Fall das, was Figuren in einem Text tun, stärker in
den Blick als in den früheren Arbeiten. Daneben wird der Komplex des exem-
plarischen Erzählens wichtiger, dem Hübner (2008) ausführlicher in einer Inter-
pretation des Lalebuchs nachgeht. Die Sinnkonstruktion des Lalebuchs nimmt
sich in dieser intertextuellen Interpretation ziemlich komplex aus; für die weitere
Entwicklung des Programms sind zwei Aspekte wesentlich: Erstens wird exem-
plarisches Erzählen bei Hübner erstmals explizit als „Vermittlung generalisie-
rungs- und deshalb anwendungsfähiger“ (Hübner 2008, 372) Wissensbestände
definiert. Es ist also nicht dazu da, um moralische Normen vorzuführen oder
konkrete Handlungsanleitungen zu geben, sondern spezifisch wissensvermit-
telnd, wobei ‚Wissen‘ im Sinn der Kulturtheorien aufzufassen ist.

3.3 Erzähltes Handeln und Habitus

Die Fokussierung auf Handeln und der Einbezug des Habituskonzepts erfolgen
zum ersten Mal in einem Aufsatz zu Wittenwilers Ring (vgl. Hübner 2010b). Dass
sich dieser Text mit umfangreichen wissensvermittelnden Partien in der For-
schung als nicht leicht zu interpretieren erweist, ist Anlass dafür, eine neue In-
terpretations-Kategorie ins Spiel zu bringen. Im Text tragen sich die Bauern unter
anderem gegenseitig gelehrtes und höfisches Wissen über Ernährung, Kriegs-
führung, Liebeswerbung usw. vor, sie verfügen also offensichtlich über Sachwis-
sen. Die Grundüberlegung ist, dass sie scheitern, weil sie dieses Wissen nicht
korrekt anwenden können. Auf der Basis einer Ständesatire verdeutlicht der Text
so, dass zum Wissen nicht nur seine Inhalte gehören, sondern eine Anwen-
dungskompetenz. Diese Anwendungskompetenz wird im Text selbst aber nie

Von der Narratologie zur Praxeologie 37



versprachlicht. Es wird nur erzählt, was passiert, wenn jemand mit Wissen han-
tiert, das er oder sie nicht anwenden kann. Die Bauern im Ring haben nicht ge-
lernt, das Wissen anzuwenden, weil sie nicht als Gelehrte bzw. Adlige sozialisiert
wurden. Der Text funktioniert als Ständesatire für seine gelehrten und adligen
Rezipienten deswegen, weil sie erkennen, dass die Bauern mit dem diskursiven
Wissen nicht richtig oder standesgemäß umgehen können.Wenn das historische
Textverständnis so funktioniert hat, dann heißt das auch, dass die historischen
Rezipienten selbst eine Art von Wissen haben mussten, an dem sie das Scheitern
der Bauern messen konnten. Erzähltes Handeln in Texten – nicht unbedingt ein
Text als ganzer – wird also verständlich, wenn es auf ein Handlungswissen au-
ßerhalb der Texte bezogen werden kann. Dabei muss im Ring nie erklärt werden,
was diese Anwendungskompetenzen sind oder nicht sind, es muss nicht einmal
gesagt werden, dass sie fehlen: Ihr Vorhandensein oder Fehlen zeigt sich im er-
zählten Handeln selbst, so wie man das Fehlen oder Vorhandensein eines pas-
senden Habitus im Agieren eines Menschen erkennt. In der hier gewählten For-
mulierung von der Anwendungskompetenz, die Hübner nicht verwendet, steckt
eine Anspielung auf die Sprachkompetenz, insofern man eine Sprache kompetent
beherrschen kann, ohne dass man über explizites Grammatikwissen verfügt. Mit
dem Habitusbegriff Bourdieus lässt sich aber das Handlungswissen (oder das
Knowing How) der erzählten Akteure und Akteurinnen differenzierter fassen als
mit der Sprach-Analogie.

Mit der Einführung des erzählten Handelns als Interpretationskategorie lässt
sich der Ansatz deutlicher von strukturalistischen und diskursgeschichtlichen
Interpretationsverfahren abgrenzen. Das wird in einem Aufsatz zum Eulenspiegel-
Buch (vgl. Hübner 2012) ausgeführt. Strukturalistische Aktantenanalyse und
Diskursanalyse führen den Sinn von erzählenden Texten (über eine unter-
schiedliche Anzahl von Vermittlungsstufen) auf begriffliche Wissensordnungen
zurück, die keine temporale Struktur aufweisen. Erzählende Texte operieren nun
gerade mit dem Faktor Zeitlichkeit,¹¹ so dass in den Interpretationsverfahren ein
konstitutiver Faktor von Erzählen entfällt. Mit der Interpretationskategorie des
Habitus als einer Form des praktischen Wissens, deren Bestandteile Abläufe und
Zeitlichkeit sind, bleibt eine wesentliche Eigenschaft des Erzählens und insbe-
sondere des erzählten Handelns in der Begrifflichkeit erhalten. Das führt zu einer

 Dass Temporalität bzw. die Darstellung von Zeiterfahrung eine substantielle Eigenschaft von
Erzählen ist, legt Paul Ricœur (1988, 13– 135) ausführlich dar. In Ricoeurs hermeneutischem
Zugang spielen Handeln und Praxis im Sinne der Praxeologie keine Rolle, aber im Rahmen seiner
– für eine praxeologische Narratologie hilfreichen – Darstellung des Verhältnisses von Welt und
Text („Die dreifache Mimesis“) kommt er auf die „Welt des Handelns“ (Ricœur 1988, 90) als
verbindendes Element zu sprechen.

38 Stefan Rosmer



möglichen Erklärung,was die spezifische kulturelle Leistung von Erzählen ist, die
Begriffssysteme und Diskurse nicht erbringen, nämlich Handeln in seiner Zeit-
lichkeit darstellbar zu machen.

Aus der Fokussierung auf das Handeln als zentraler Kategorie der Interpre-
tation schwieriger Texte resultiert der Einbezug des Habitus als eines breiteren
Konzepts, dessen Bestandteile Handlungsschemata sind, der aber auch die
strukturierten und strukturierenden Strukturen (vgl. Bourdieu 1987a, 279; 1987b,
98 und öfter) des Denkens,Wahrnehmens, Deutens einer Situation und die Kör-
perroutinen umfasst. Der Einbezug resultiert aber nicht nur aus der Auseinan-
dersetzung mit besonders deutungsresistenten Texten, sondern im Zusammen-
hang mit der oben angesprochenen Thematik des Gegensatzes von tugendethisch
geordneter und schlechter Welt kommt dem Verständnis des Handelns ebenfalls
eine wesentliche Rolle zu. Die Überlegungen zu diesem Themenkomplex sind in
vier Aufsätzen, die sich mit Mären und Reineke Fuchs-Texten befassen (vgl.
Hübner 2013, 2016, 2017a, 2017b) in Umrissen angedeutet. Der Stellenwert des
erzählten Handelns und des Handlungswissens ist allerdings klar beschrieben:
Sowohl in einer tugendethisch geordneten Welt als auch in einer ‚schlechten Welt
des Eigennutzes‘ ist situationsadäquates Handeln nötig. Im zweiten Fall ist das
offensichtlich: Wer die anderen übers Ohr hauen will, muss nicht nur schlauer
sein, er muss den erreichbaren Eigennutz in einer Situation auch erkennen und
angemessen agieren, um ihn zu erreichen. Im Fall der tugendethisch geordneten
Welt kann Hübner auf die Reflexion in antiker und mittelalterlicher Philosophie
verweisen. Bei Thomas von Aquin zum Beispiel erkennt die sapientia das richtige,
weil langfristig glücklich machende Handlungsziel. Dieses übergeordnete
Handlungsziel muss aber in partikulären, untergeordneten Handlungssituationen
erreicht werden. Diese sind nicht vollständig vorhersehbar, so dass es auf situa-
tionsadäquates Handeln ankommt. Sofern dieses auf das tugendhafte Hand-
lungsziel ausgerichtet ist, nennt Thomas von Aquin diese Kompetenz prudentia.
Ich sehe über die diffizilen Probleme der historischen Begrifflichkeit in Latein und
Volkssprache hinweg. Entscheidend ist, dass auch in der vormodernen Reflexion
ein Bereich des situations- und zieladäquaten Handelns benannt wird, für den
jedoch keine eindeutigen Regeln aufgestellt werden können, so dass nur der
pauschal auf die Erfahrung als Entscheidungsinstanz verwiesen werden kann.
Hübner (2017a) kann dies bei Aristoteles, Thomas von Aquin und Thomas Hobbes
aufzeigen. In der vormodernen Philosophie ist also die Sphäre der Praxis gesehen,
und dass sich alltägliches Handeln in dieser Sphäre abspielt; diese Sphäre wird
gleichwohl nur als systematische Fehlstelle greifbar. In der Rhetorik findet sich
eine Systematisierung in der Handlungstopik, die aber stark abstrahiert und
letztlich wiederum ein begriffliches System darstellt, das dazu dient, zu finden,
wie eine konkrete, zu erzählende Handlung zu gestalten ist.

Von der Narratologie zur Praxeologie 39



Für das Programm der praxeologischen Narratologie ergibt sich damit als
konzeptioneller Kern die Untersuchung des erzählten Handelns in seinem Bezug
auf historisches Praxiswissen bzw. der Status von erzählenden Texten als einer
Art Speicher kulturellen Praxiswissens. Das historische Verständnis erzählten
Handelns war dadurch möglich, dass erzähltes Handeln auf das gemeinsame
kulturelle Praxiswissen bzw. auf das historische implizite Wissen von den pas-
senden Habitusformen bezogen wurde. Damit lässt sich aus erzählenden Texten
das Handlungswissen einer Zeit zumindest teilweise rekonstruieren. Um zu er-
mitteln, ob sich erzähltes Handeln auf einen historischen Habitus bezieht, muss
das erzählte Handeln zumindest in Umrissen als musterhaft erkannt werden, das
heißt, es muss rekurrent auftreten. Komplizierter ist die Rekonstruktion einer
Ordnung des praktischen Wissens, also z.B. die Frage, wie sich verschiedene
Praktiken und Habitusformen zueinander verhalten. Dabei können unter Um-
ständen diskursive Texte und interne Bedeutungszuschreibungen von Handeln
hilfreich sein; mit Bourdieu ist zu betonen, dass solche Diskursivierungen und
Semantisierungen nie den ganzen Sinn einer Praktik oder eines Habitus erfassen.

3.4 Historisierung des Praxiswissens und des Erzählens

Den letzten ausgeführten Schritt zum Programm der praxeologischen Narratolo-
gie stellt die Historisierung der Konzepte ‚Erzählen‘ und ‚Handlungs-/Praxiswis-
sen‘ selbst dar (vgl. Hübner 2014, 2015a, 2017a¹²). Die doppelte Historisierung geht
grundsätzlich davon aus, dass „vormodernes […] Erzählen in historisch spezifi-
scher Weise in vormodernenWissensordnungen verankert ist“ (2017a, 368),wobei
es sich um Ordnungen praktischen und diskursiven Wissens handelt.

Die Historisierung des Konzepts ‚Praxiswissen‘ zielt darauf, dessen histori-
schen epistemologischen Stellenwert zu erfassen. In einer modernen Epistemo-
logie ist die Ordnung des praktischen und diskursivenWissens grundsätzlich eine
kontingente soziale Konstruktion: Sie ist historisch so geworden, wie sie ist, sie
hätte sich aber auch ganz anders entwickeln können. Dass sie so geworden ist,
wie sie ist, stellt keine Notwendigkeit dar. Was wir wissen, tun und empfinden,
könnte auch ganz andere Bedeutungen haben und anders strukturiert sein. In
einem vormodernen Wirklichkeitsverständnis gibt es dagegen Bedeutungen und
Ordnungen außerhalb der sozialen Wirklichkeit. Insofern konnte dort erzähltes

 Hübner (2015a) stellt den programmatischen Entwurf dar, in dem die Überlegungen erstmals
von der Mären- und Schwanktradition skizzenhaft auf höfischen Roman, Heldenepik und Le-
gende ausgeweitet werden.

40 Stefan Rosmer



historisches Handlungswissen – auch wenn es implizit bleibt oder nur teilweise
und nur halb zutreffend diskursiviert wird – keine kontingente Bedeutung haben.
Das heißt, historisches Handlungswissen muss im Kontext des historischen
Wirklichkeitskonzepts verstanden werden. Den Versuch, die Wirklichkeit der
vormodernen Wirklichkeit unter Bezug auf die rhetorische Lehre der Topik zu
rekonstruieren, hat Hübner (2014) in einem Aufsatz zum poetischen Erzählen im
höfischen Roman unternommen, der die wesentliche Ergänzung der narratolo-
gisch-praxeologischen Programmatik darstellt. Methodologisch ist aus ihm fest-
zuhalten, dass die Heranziehung eines modernen praxistheoretischen Begriffs
wie Habitus ebenfalls nur eine Heuristik darstellt; unter Umständen eine sehr
gute, aber eine, die genau zu kontrollieren ist.

Für das narratologische Instrumentarium ist die Historisierung des Begriffs
des Erzählens der wichtigere Aspekt. Dieser Gedankengang lässt sich in starker
Verkürzung recht einfach darstellen. Im Gefolge der epistemologischen Umbrüche
um 1800 und sodann im Zuge der modernen Romantheorie avanciert die Eigen-
schaft des Erzählens, subjektives Welterleben darzustellen, zu einem konstituti-
ven Bestandteil unseres Verständnisses von Erzählen.¹³ Die Bevorzugung von
Erlebensdarstellung gegenüber Handlungsdarstellung als wesentlicher Eigen-
schaft von Erzählen ist Ergebnis einer erzähltheoretischen Theoriebildung, die auf
Texten beruht, die ihrerseits Teil einer subjektphilosophischen Wissensordnung
sind. Die historische Reflexion über Erzählen definierte dagegen Erzählen als
Darstellung von Handeln. Hübner (2015, 2017a) kann sich dafür auf zwei Kron-
zeugen berufen: Zum einen resultiert in der Rhetorik die primäre Eigenschaft von
Erzählen, Handeln darzustellen, aus der ursprünglich forensischen Redesituati-
on. Zum anderen ist das Dichten als das Herstellen eines mythos (womit Hand-
lung/Plot/Fabel gemeint ist) bei Aristoteles explizit als Darstellung von Handeln
(mimesis tes praxeos) definiert.¹⁴ Als ein Indiz für die Auffassung, dass Erzählen
als Handlungsdarstellung aufgefasst wurde, kann Hübner zudem auf die dich-
terische Praxis verweisen: In vormodernen Texten wird vorrangig erzählt, was
jemand tut oder wie jemand handelt.

 So beantwortet Matías Martínez (2017) die Frage ‚Was ist Erzählen?‘ damit, dass er es als
Geschehensdarstellung + x definiert. Unter den neun Größen, von denen eine die Stelle von x
einnehmen muss, findet sich das Konzept ‚Experientialität‘. Handeln bzw. die Handlungsdar-
stellung ist dem Stichwort ‚Intention‘ subsumiert, kommt also nicht als eigene Größe in Frage. Aus
praxistheoretischem Blickwinkel erscheint eine Subsumption des Begriffs des Handelns unter
den der Intention als (bewusstseinsphilosophische) Verkürzung (vgl. z.B. Bourdieu 1987, 79–96).
 Aristoteles, hg. und übersetzt von Fuhrmann, 31 (Bekker 1451b), vgl. auch ebd., 21 (Bekker
1450a).

Von der Narratologie zur Praxeologie 41



4 Praxeologische historische Narratologie:
Versuch einer Explikation

Das Programm der praxeologischen Narratologie könnte nach diesem Durchgang
durch seine Genese versuchsweise folgendermaßen expliziert werden:

Die praxeologische Narratologie konzipiert vormoderne erzählende Texte als
den wesentlichen Speicher des historischen kulturellen Handlungswissens und
als wesentliche Kulturtechnik, um Praxiswissen in sprachlicher Form weiterzu-
geben. Aus erzählenden Texten lässt sich – zumindest in Teilen – die Geschichte
der historischen Habitusformen rekonstruieren. Vormoderne erzählende Texte
sind der privilegierte Modus einer sprachlichen Weitergabe von praktischem
Wissen bzw. Habitusformen, weil nur sie das praktische Wissen nicht oder nicht
vollständig in diskursivesWissen umwandeln und die temporale Komponente der
Habitusformen bewahren.

Damit die Rekonstruktion methodisch abgesichert und theoretisch reflektiert
erfolgen kann, bedarf es einer wissensgeschichtlichen Grundlage. Da narrative
Texte prinzipiell jede Art von Wissen thematisieren können, gehört dazu in einem
allgemeinen Sinn die Verortung von Inhalten narrativer Texte in den jeweiligen
Diskursen, sofern sie sich aus anderen Quellen rekonstruieren lassen. Für nar-
rative Texte im Besonderen treten zwei weitere Wissenstypen hinzu: Das Wissen
um den Sinn narrativer Formen (oder erzählerischer Darstellungstechniken) und
das Wissen um den praktischen Sinn historischer Handlungsmuster. Beim Iden-
tifizieren narrativer Formen können Begriffe der modernen Erzähltheorie hilfreich
sein, sie sind aber kontrolliert anzuwenden, weil sie die Gefahr ahistorischer
Konstruktionen bergen. Gleichwohl sind sie als Ausgangspunkt in einem her-
meneutischen Verstehensprozess unverzichtbar. Dabei sind kleinteilig-analyti-
sche Begrifflichkeiten in der Regel besser anwendbar als synthetisierende Be-
griffe. Für dasWissen um den Sinn der Erzählformen sollte,wo es möglich ist,von
den Sinnzuschreibungen historischer Reflexion ausgegangenwerden. Dabei ist zu
bedenken, dass Erzählformen ihre Bedeutung verändern können und die zeit-
genössische Theorie nicht alle kulturellen Sinnzuweisungen reflektieren musste.
Daher ist mit weiteren möglichen Sinnzuschreibungen zu rechnen. Diese sind
günstigenfalls über eine interpretative Rückverfolgung der Umcodierungspro-
zesse erschließbar.

Vormodernes Erzählen und seine Darstellungstechniken sind selbst Teil von
historischen, diskursiven und praktischen Wissensordnungen. Als Teil einer
vormodernen Episteme war Erzählen nicht der Repräsentation von subjektivem
Welterleben verpflichtet. Die vormodernen Reflexionstraditionen verstehen Er-
zählen als Darstellung von Handeln. Soll Handeln in einem Text als Handeln

42 Stefan Rosmer



verständlich sein, muss es auf das Handlungswissen der jeweiligen Kultur be-
ziehbar sein. Das heißt nicht, dass erzählende Texte Praxiswissen nur wieder-
holen oder abbilden. Erzähltes Handeln kann vom Praxiswissen außerhalb der
Texte divergieren, aber es muss einen Bezug zum historischen kulturellen Pra-
xiswissen aufweisen, um überhaupt als Handeln erkennbar zu sein. Erzähltes
Handeln ist folglich niemals identisch mit dem Praxiswissen, sondern repräsen-
tiert es in einer wahrnehmbaren Form.

Antike und mittelalterliche Philosophie beschreiben das dem Handeln im
Einzelfall vorausliegende Handlungswissen als von Erfahrung und Situation ab-
hängig. Das hat eine deutliche Entsprechung zu den Begrifflichkeiten und Kon-
zepten der modernen sozialwissenschaftlichen Praxeologie, insbesondere zur
Konzeption des Habitus als eines nur halb-bewussten oder ganz impliziten Wis-
sens. Diese können somit helfen, historisches Handlungswissen besser zu erfas-
sen und sie können Instrumente zu seiner Beschreibung und Analyse bereitstel-
len. Dabei ist der unterschiedliche epistemische Status von historischem
Handlungswissen und den Konzepten der Kulturtheorien zu bedenken.

5 Zusammenfassung: Offene Fragen und
Anschlussmöglichkeiten

Die vorausgehenden Ausführungen stellen den Versuch dar, das Programm einer
praxeologischen Narratologie, das nur in Form einer programmatischen Skizze
und mehrerer Einzeluntersuchungen vorliegt, zusammenfassend darzustellen.
Blickt man nach einer solchen Überschau mit einer gewissen Distanz auf den
Ansatz und vergleicht ihn in seiner theoretischen Programmatik und den me-
thodischen Konsequenzen mit anderen narratologischen Theorieansätzen, tritt
sein strikter Historizitätsanspruch hervor, was mit einem methodologischen Vo-
tum für historische Hermeneutik verbunden ist. Ein Verständnis vormoderner
europäischer Literatur und Kultur ergibt sich in erster Linie aus Verstehenszu-
sammenhängen, die durch historische Tradierung möglich werden; mit Univer-
salien kann nicht gerechnet werden. Insofern stellen alle Ergebnisse von Text-
interpretation und alle Rekonstruktionen vergangenen Wissens nur
Näherungswerte dar; gleichwohl sollte man sich bemühen, möglichst gute Nä-
herungswerte zu erzielen, was jeden Streit um Vorgehensweisen und Ergebnisse
rechtfertigt.

In den soziologischen Arbeiten Bourdieus spielt der geschichtliche Aspekt
nur eine untergeordnete Rolle, historische Beispiele stammen dort allenfalls aus
der jüngsten Vergangenheit. Auch in den ethnologischen Studien des Entwurfs

Von der Narratologie zur Praxeologie 43



(vgl. Bourdieu 1979) treten nur die zeitlich unmittelbar vorangehenden Umbrüche
durch das Aufeinandertreffen der traditionellen und der modern-kapitalistischen
Kultur in den Blick (besonders im Anhang, vgl. Bourdieu 1979, 378–388). Das
Problem großer zeitlichen Distanz stellt sich daher methodisch nicht mit beson-
derer Schärfe. Darin liegt auf den ersten Blick ein Gegensatz zwischen Bourdieu
und seiner praxeologisch-narratologischen Rezeption. Allerdings hat Bourdieu
besonders in den Meditationen betont, dass der Habitus von der Geschichte
strukturiert ist, gleichsam inkorporierte Geschichte ist, und Geschichte reprodu-
ziert. Gleichzeitig bedingen sich in sozialen Feldern Position und Dispositionen
gegenseitig, so dass sich mit Umstrukturierungen im Feld auch Dispositionen der
Individuen verändern können. Auch mangelnde Passungen zwischen Habitus
und Struktur und Misserfolge bedingen die Veränderung von Habitusformen (vgl.
Bourdieu 2010, 199–209, 214–220, 234–246, 265–315). Insofern also die Ge-
schichtlichkeit bei der Bourdieu explizit Teil der Theorie ist, könnte eine litera-
turtheoretisch informierte und narratologisch angeleitete Habitusgeschichte aus
narrativen Texten zur methodischen Umsetzung der Theorie beitragen.

Zu konstatieren ist für das Programm einer Praxeologischen Narratologie eine
latente Spannung zwischen Hermeneutik und Praxistheorie. Es gilt, diese Span-
nung produktiv zu machen (vgl. Hübner 2014, 416–421); insbesondere sollte das
Verhältnis von Diskurs und Praxis in historischer Forschung theoretisch und
methodisch weiter diskutiert werden: Aus praxeologischer Perspektive handelt es
sich bei Diskursen ebenfalls ‚nur‘ um bestimmte Praktiken, nämlich jene, die das
diskursive, reflexive, begriffliche Wissen hervorbringen. Deswegen sind sie einer
praxeologischen Analyse selbstverständlich zugänglich. Beim historischen Ar-
beiten scheint sich dieses Verhältnis bisweilen unter der Hand umzukehren,wenn
Praktiken wie Diskurse behandelt und gelesen werden. Ein sehr großer Teil der
geschichtlichen Welt und zumal der mittelalterlichen ist nun einmal in diskur-
siven Texten zugänglich.Weitere Untersuchungsgegenstände zur Rekonstruktion
von vergangenen Praktiken sind Artefakte bzw. allgemein Dinge, die Menschen
gebraucht haben; sie finden das rege Interesse der geschichtswissenschaftlichen
Praxeologie. Mit dem Ansatz der praxeologischen Narratologie treten hand-
lungsdarstellende erzählende Texte hinzu, wobei auch vormoderne Erzählungen
nicht allein Handeln darstellen. Da also die übergroße Menge des Materials, das
überhaupt untersucht werden kann, als Text vorliegt, kommt es leicht dazu, dass
die schriftlichen Repräsentationen nicht-diskursiver Praktiken und des Praxis-
wissens mit diesen selbst verwechselt werden und die Praxis als Text verstanden
wird.¹⁵

 Vgl. hierzu die Ausführung in Haasis und Rieske (2015, 27–32); aus soziologisch-praxeolo-

44 Stefan Rosmer



Aus der historistischen Ausrichtung der praxeologischen Narratologie resul-
tiert weiterhin, dass der Habitusbegriff in heuristischer Weise verwendet wird.
Gleichwohl ist er – gemeinsammit den Konzepten des implizitenWissens und des
praktischen Sinns – konzeptionelle Grundlage des Programms. Diese konzep-
tionelle Privilegierung sorgt zunächst für einen Abstand der praxeologischen
Narratologie zu den an Bourdieu anschließenden Arbeiten der Neueren deut-
schen Literaturwissenschaft, in denen der Feldbegriff im Zentrum steht. Auch
fragt die praxeologische Narratologie nicht nach dem Habitus einzelner Au-
tor_innen.¹⁶ Die Frage, inwiefern sich das Praxiswissen des Dichtens aus den
Texten rekonstruieren lässt, stellt sie aber durchaus. Hier können sich An-
schlussmöglichkeiten an Fragestellungen der Neueren Literaturwissenschaft er-
geben. Allerdings wird ein historischer Vergleich zwischen vormodernen und
modernen Praktiken des Dichtens oder – sofern die Quellenlage es ermöglicht –
zwischen den Habitus moderner und vormoderner Autor_innen nicht über die
beträchtlichen Unterschiede in den medialen und materialen Rahmenbedin-
gungen hinwegsehen können. Unter Berücksichtigung der stark differierenden
Quellenlage und -beschaffenheit könnte aber durchaus eine weitere Historisie-
rung und Differenzierung der Konzepte ‚Dichtung‘, ‚Literatur‘ und ‚Autor‘möglich
sein; bei letzterem vielleicht über den bereits sehr differenzierten Stand hinaus,
den die Mediävistik im Anschluss an die Debatten um den ‚Tod des Autors‘ und
die ‚New Philology‘ erarbeitet hat.¹⁷

Sofern man die Prämisse akzeptiert, dass zwischen erzähltem Handeln und
historischem Praxiswissen eine notwendige Relation besteht und sich aus erste-
rem eine Repräsentation des zweiteren rekonstruieren lässt und man gleichzeitig
mit dem Funktionswandel erzählerischer Darstellung rechnet, stellt sich die
Frage, ob erzähltes Handeln seinen Bezug zum Praxiswissen verlieren konnte. Es
ist zumindest denkbar, dass sich bestimmte Handlungsverläufe in Texten von
ihrem Bezug zum Handeln bzw. zum Praxiswissen in der sozialen Wirklichkeit
entfernen konnten, weil sich ‚die Welt‘ veränderte. Solche Texte konnten dann
vielleicht funktionslos geworden sein, was sich daran zeigen könnte, dass sie
nicht mehr überliefert wurden. Sofern Texte dennoch weiter abgeschrieben oder
gedruckt wurden und das in ihnen erzählte Handeln durch starke Umbrüche oder
länger andauernde graduelle Veränderungen in der Welt seinen Bezug auf das

gischer gegenwartebezogener Sicht betont Hörning (2001, 189– 194), dass die Kultur-als-Text-
Analogie unzulänglich und das Modell der Textinterpretation nicht adäquat ist für das Ver-
ständnis von sozialer Praxis.
 In den Arbeiten Gisselbaeks zur Praxis des Geschmacks kommt aber ein von Auftraggebern
und Autoren geteilter Habitus in den Blick.
 Vgl. beispielsweise Andersen et al. (1998); Schnell (1998); Unzeitig (2010).

Von der Narratologie zur Praxeologie 45



Praxiswissen der Rezipienten verlor, stellt sich die Frage, wie es dann verstanden
wurde und ob ihm andere Funktionen und Bedeutungen zukamen. In diesem
Kontext ist das Verhältnis des praxeologisch-narratologischen Programms zu
anderen Beschreibungskategorien der Literaturwissenschaft (z.B. Gattung, Er-
zählschema) noch genauer auszuarbeiten.Weiter eröffnet die Annahme, dass die
Funktion der Handlungsdarstellung im modernen Erzählen hinter der Funktion
zurücktrat,Welterleben darzustellen, die Perspektive, in Zusammenarbeit mit der
Neueren Literaturwissenschaft, danach zu fragen, ob seit ca. 1800 andere Gat-
tungen, Textsorten oder Medien diese Funktion übernommen haben.

Mit dem speziellen Fokus auf dem Habitus als einer Form des Praxiswissens,
die eine zeitliche Struktur hat, ergeben sich grundsätzlich Gemeinsamkeiten mit
der linguistischen Gesprächs- und Interaktionsforschung (vgl. Kotthoff, infra).
Allerdings kann die gegenwartssprachliche Linguistik andere Methoden ver-
wenden, muss sich weniger mit dem Problem der historischen Distanz befassen
und untersucht kaum artifizielle erzählende Texte. Eine mögliche Frage ist, ob der
Eigenschaft der Handlungsdarstellung bei Alltagserzählungen – anders als im
modernen literarischen Erzählen – große Relevanz zukommt und ob sich daher
die Überlegung, dass erzähltes Handeln auch der Vermittlung eines Habitus dient,
produktiv machen lässt. Die Mediävistik könnte von den ausdifferenzierten Be-
schreibungskategorien und Analyseverfahren der Linguistik profitieren.

Die produktive Rezeption der praxeologischen Theorienagebote Pierre
Bourdieus in Mediävistik, Linguistik und Neuerer deutscher Literaturwissen-
schaft kann, so deutet sich hier an, vielleicht ganz neue Wege der intra-germa-
nistischen Zusammenarbeit eröffnen.

Literaturverzeichnis

Ackermann, Christiane, und Michael Egerding (Hg.). Literatur- und Kulturtheorien in der
Germanistischen Mediävistik: Ein Handbuch. Berlin: De Gruyter, 2015.

Andersen, Elizabeth, Jens Haustein, Anne Simon und Peter Strohschneider (Hg.). Autor und
Autorschaft im Mittelalter: Kolloquium Meißen 1995. Tübingen: Niemeyer, 1998.

Aristoteles. Poetik. Griechisch/Deutsch. Übersetzt und hg. Manfred Fuhrmann. Stuttgart:
Reclam, 1984.

Asmuth, Bernhard. „Handlung“. Reallexikon der deutschen Literaturwissenschaft: Bd. II. Hg.
Harald Fricke. Berlin und New York: De Gruyter, 2000. 6–9.

Bachorski, Hans-Jürgen. „Diskursfeld Ehe: Schreibweise und thematische Setzungen“.
Ordnung und Lust: Bilder von Liebe, Ehe und Sexualität in Spätmittelalter und Früher
Neuzeit. Hg. Hans-Jürgen Bachorski. Trier: Wissenschaftlicher Verlag, 1991. 511–545.

Bachorski, Hans-Jürgen. „Ein Diskurs von Begehren und Versagen: Sexualität, Erotik und
Obszönität in den Schwanksammlungen des 16. Jahrhunderts“. Eros – Macht – Askese:

46 Stefan Rosmer



Geschlechterspannungen als Dialogstruktur in Kunst und Literatur. Hg. Helga Sciurie und
Hans-Jürgen Bachorski. Trier: Wissenschaftlicher Verlag, 1996. 305–341.

Bachorski, Hans-Jürgen. „Das aggressive Geschlecht: Verlachte Männlichkeit in Mären aus dem
15. Jahrhundert“. Zeitschrift für Germanistik, N.F. 8.2 (1998): 263–281.

Becker, Rebekka: Muße im höfischen Roman: Literarische Konzeptionen des Ausbruchs und der
Außeralltäglichkeit im ‚Erec‘, ‚Iwein‘ und ‚Tristan‘. Tübingen: Mohr Siebeck, 2019.

Bleumer, Hartmut. „Historische Narratologie“. Literatur- und Kulturtheorien in der
Germanistischen Mediävistik: Ein Handbuch. Hg. Christiane Ackermann und Michael
Egerding. Berlin: De Gruyter, 2015. 213–274.

Bleumer, Hartmut. Ereignis: Eine narratologische Spurensuche im historischen Feld der
Literatur. Würzburg: Königshausen und Neumann, 2020.

Bourdieu, Pierre. Zur Soziologie der symbolischen Formen. 11. Auflage. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 2015.

Bourdieu, Pierre. Entwurf einer Theorie der Praxis: Auf der ethnologischen Grundlage der
kabylischen Gesellschaft. 2. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2009.

Bourdieu, Pierre. Die feinen Unterschiede: Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft.
26. Auflage. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2018a.

Bourdieu, Pierre. Sozialer Sinn: Kritik der theoretischen Vernunft. 10. Auflage. Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 2018b.

Bourdieu, Pierre. Satz und Gegensatz: Über die Verantwortung des Intellektuellen. Berlin:
Wagenbach, 1989.

Bourdieu, Pierre. Praktische Vernunft: Zur Theorie des Handelns. Frankfurt am Main:
Suhrkamp, 1998.

Bourdieu, Pierre. Die Regeln der Kunst: Genese und Struktur des literarischen Feldes. Frankfurt
am Main: Suhrkamp, 1999.

Bourdieu, Pierre. Meditationen: Zur Kritik der scholastischen Vernunft. 4. Auflage. Frankfurt am
Main: Suhrkamp, 2017.

Breen, Katharine. Imagining An English Reading Public, 1150–1400. Cambridge: University
Press, 2010.

Contzen, Eva von. „Diachrone Narratologie und historische Erzählforschung: Eine
Bestandsaufnahme und ein Plädoyer“. Beiträge zur mediävistischen Erzählforschung 1
(2018): 16–37. https://ojs.uni-oldenburg.de/ojs/index.php/bme/article/view/6/4.
Oldenburg, Februar 2018 (13. Januar 2022).

Contzen, Eva von. „Einleitung“. Handbuch Historische Narratologie. Hg. Eva von Contzen und
Stefan Tilg. Stuttgart: Metzler, 2019. VII–X.

Contzen, Eva von, und Stefan Tilg (Hg.). Handbuch Historische Narratologie. Stuttgart: Metzler,
2019.

Fröhlich, Gerhard, und Boike Rehbein. „Die Rezeption Bourdieus im deutschsprachigen Raum“.
Bourdieu-Handbuch: Leben – Werk – Wirkung. Hg. Gerhard Fröhlich und Boike Rehbein.
Stuttgart: Metzler, 2014. 381–386.

Füssel, Marian. „Praktiken historisieren: Geschichtswissenschaft und Praxistheorie im Dialog“.
Methoden einer Soziologie der Praxis. Hg. Franka Schäfer, Anna Daniel und Frank
Hillebrandt. Bielefeld: transcript, 2015. 267–287.

Gisselbaek, Robert. Eine Frage des Geschmacks: Höfische Dichtung im Mittelalter zwischen
Macht, Moral und Mäzenatentum. Basel: Schwabe, 2021.

Glauch, Sonja. „Fiktionalität im Mittelalter; revisited“. Poetica 46.1–2 (2014): 85–139.

Von der Narratologie zur Praxeologie 47

https://ojs.uni-oldenburg.de/ojs/index.php/bme/article/view/6/4
https://ojs.uni-oldenburg.de/ojs/index.php/bme/article/view/6/4
https://ojs.uni-oldenburg.de/ojs/index.php/bme/article/view/6/4
https://ojs.uni-oldenburg.de/ojs/index.php/bme/article/view/6/4
https://ojs.uni-oldenburg.de/ojs/index.php/bme/article/view/6/4
https://ojs.uni-oldenburg.de/ojs/index.php/bme/article/view/6/4


Hasebrink, Burkhard. „sich erbilden: Überlegungen zur Semantik der Habitualisierung in den
‚Rede der underscheidunge‘ Meister Eckharts“. Meister Eckhart in Erfurt. Hg. Andreas
Speer und Lydia Wegener. Berlin und New York: De Gruyter, 2005. 122–136.

Haasis, Lucas, und Constantin Riecke. „Historische Praxeologie: Zur Einführung“. Historische
Praxeologie: Dimensionen vergangenen Handelns. Hg. Lucas Haasis und Constantin
Riecke. Paderborn: Ferdinand Schöningh, 2015. 7–54.

Hasebrink, Burkhard. „Erecs Wunde: Zur Performativität der Freundschaft im höfischen
Roman“. Oxford German Studies 38.1 (2009): 1–11.

Hirschauer, Stefan. „Praxis und Praktiken“. Handbuch Körpersoziologie: Band 1: Grundbegriffe
und theoretische Perspektiven. Hg. Robert Gugutzer, Gabriele Klein und Michael Meuser.
Wiesbaden: Springer VS, 2017. 91–96.

Hörning, Karl H. Experten des Alltags: Die Wiederentdeckung des praktischen Wissens.
Weilerswist: Velbrück Wissenschaft, 2001.

Hübner, Gert. Erzählform im höfischen Roman: Studien zur Fokalisierung im „Eneas“, im
„Iwein“ und im „Tristan“. Basel, Tübingen: A. Francke Verlag, 2003.

Hübner, Gert. „Fokalisierung im höfischen Roman“. Erzähltechnik und Erzählstrategien in der
deutschen Literatur des Mittelalters (Wolfram-Studien 18). Hg. Wolfgang Haubrichs, Eckart
Conrad Lutz und Klaus Ridder. Berlin: Erich Schmidt, 2004a. 127–150.

Hübner, Gert. „Hans Folz als Märenerzähler: Überlegungen zum narrativen Konzept“.
Germanisch-Romanische Monatsschrift N.F. 54.3 (2004b): 265–281.

Hübner, Gert. „Kognition und Handeln im ‚Vorauer Alexander‘, im ‚Straßburger Alexander‘ und
im ‚König Rother‘“. Archiv für das Studium der neueren Sprachen und Literaturen 157.2
(2005): 241–258.

Hübner, Gert. „Vom Scheitern der Nützlichkeit: Handlungskalküle und Erzählverfahren im
‚Lalebuch‘“. Zeitschrift für deutsche Philologie 127.3 (2008): 357–373.

Hübner, Gert. „evidentia: Erzählformen und ihre Funktionen“. Historische Narratologie:
Mediävistische Perspektiven. Hg. Harald Haferland und Matthias Meyer. Berlin und New
York: De Gruyter, 2010a. 119–147.

Hübner, Gert. „Erzählung und praktischer Sinn: Heinrich Wittenwilers Ring als Gegenstand
einer praxeologischen Narratologie“. Poetica 42.3–4 (2010b): 215–242.

Hübner, Gert. „Eulenspiegel und die historischen Sinnordnungen: Plädoyer für eine
praxeologische Narratologie“. Literaturwissenschaftliches Jahrbuch 53 (2012): 175–206.

Hübner, Gert. „Tugend und Habitus: Handlungswissen in exemplarischen Erzählungen“. Artium
conjunctio: Kulturwissenschaft und Frühneuzeit-Forschung: Aufsätze für Dieter Wuttke. Hg.
Petra Schöner und Gert Hübner. Baden-Baden: Valentin Koerner, 2013. 131–161.

Hübner, Gert. „Der künstliche Baum: Poetisches Erzählen im höfischen Roman“. Beiträge zur
Geschichte der deutschen Sprache und Literatur 136.3 (2014): 1–57.

Hübner, Gert. „Historische Narratologie und mittelalterlich-frühneuzeitliches Erzählen“.
Literaturwissenschaftliches Jahrbuch 56 (2015a): 11–54.

Hübner, Gert. Ältere deutsche Literatur: Eine Einführung. 2. Auflage. Tübingen: Narr Francke
Attempto, 2015b.

Hübner, Gert. „Schläue und Urteil: Handlungswissen im Reinhart Fuchs“. Techniken der
Sympathiesteuerung in Erzähltexten der Vormoderne: Potentiale und Probleme. Hg.
Friedrich Michael Dimpel und Hans Rudolf Velten. Heidelberg: Winter, 2016. 77–96.

Hübner, Gert. „Erzähltes Handeln, kulturelles Handlungswissen und ethischer Diskurs:
Überlegungen zur Lehrhaftigkeit von Erzählungen“. Lehren, Lernen und Bilden in der

48 Stefan Rosmer



Literatur des deutschen Mittelalters: XXIII. Anglo-German Colloquium, Nottingham 2013.
Hg. Henrike Lähnemann, Nicola McLelland und Nine Miedema. Tübingen: Narr Francke
Attempto, 2017a. 361–378.

Hübner, Gert. „Recht als erzählte und gedeutete Praxis in ‚Reynke de vos‘ (1498), ‚Reynke Vosz
de olde‘ (1539) und ‚Von Reinicken Fuchs‘ (1544)“. Rechtsnovellen: Rhetorik, narrative
Strukturen und kulturelle Semantiken des Rechts in Kurzerzählungen des späten
Mittelalters und der Frühen Neuzeit. Hg. Pia Doering und Caroline Emmelius. Berlin: Erich
Schmidt, 2017b. 307–326.

Jurt, Joseph. „Die Theorie des literarischen Feldes: Zu den literatursoziologischen Arbeiten
Bourdieus und seiner Schule“. Romanistische Zeitschrift für Literaturgeschichte 3 (1981):
454–479.

Jurt, Joseph. „Literatur“. Bourdieu-Handbuch: Leben – Werk – Wirkung. Hg. Gerhard Fröhlich
und Boike Rehbein. Stuttgart: Metzler, 2014. 369–371.

Kiening, Christian. „Anthropologische Zugänge zur mittelalterlichen Literatur: Konzepte,
Ansätze, Perspektiven“. Jahrbuch für Internationale Germanistik Reihe C, Bd. V/1 (1996):
Forschungsberichte zur Germanistischen Mediävistik: 11–129.

Linden, Sandra. „Historische Anthropologie“. Literatur- und Kulturtheorien in der
Germanistischen Mediävistik: Ein Handbuch. Hg. Christiane Ackermann und Michael
Egerding. Berlin: De Gruyter, 2015. 141–167.

Martínez, Matías. „Was ist Erzählen?“. Erzählen: Ein interdisziplinäres Handbuch. Stuttgart:
Metzler, 2017. 2–6.

Martínez, Matías, und Michael Scheffel. Einführung in die Erzähltheorie. 10. Auflage. München:
C. H. Beck, 2016.

Müller, Jan-Dirk. „Der Widerspenstigen Zähmung: Anmerkungen zu einer mediävistischen
Kulturwissenschaft“. Nach der Sozialgeschichte: Konzepte für eine Literaturwissenschaft
zwischen Historischer Anthropologie, Kulturgeschichte und Medientheorie. Hg. Martin
Huber und Gerhard Lauer. Berlin: De Gruyter, 2000. 461–481.

Peters, Ursula. Text und Kontext: Mittelalter-Philologie zwischen Gesellschaftsgeschichte und
Kulturanthropologie. Wiesbaden: Westdeutscher Verlag, 2000.

Peters, Ursula. „‚Texte vor der Literatur‘? Zur Problematik neuerer Alteritätsparadigmen der
Mittelalter-Philologie“. Poetica 39.1–2 (2007): 59–88.

Peters, Ursula. „Philologie und Texthermeneutik: Aktuelle Forschungsperspektiven der
Mediävistik“. Internationales Archiv für Sozialgeschichte der deutschen Literatur 36.2
(2011): 251–282.

Quast, Bruno. „Entscheiden im Spannungsfeld von Routine und Unberechenbarkeit:
Praxeologische Überlegungen zur Ginover-Entführung in Hartmanns von Aue ‚Iwein‘“.
Zeitschrift für deutsche Philologie 138.1 (2019): 33–44.

Reckwitz, Andreas. Die Transformation der Kulturtheorien: Zur Entwicklung eines
Theorieprogramms. Studienausgabe. 2. Auflage. Weilerswist: Velbrück Wissenschaft,
2006.

Reckwitz, Andreas. Unscharfe Grenzen: Perspektiven der Kultursoziologie. Bielefeld: transcript,
2008.

Ricœur, Paul. Zeit und Erzählung: Band I: Zeit und historische Erzählung. München: Wilhelm
Fink, 1988.

Schmid, Wolf. Elemente der Narratologie. 3. Auflage. Berlin: De Gruyter, 2014.

Von der Narratologie zur Praxeologie 49



Schmidt, Robert. Soziologie der Praktiken: Konzeptionelle Studien und empirische Analysen.
Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2012.

Schmitz, Silvia. „Das Ornamentale bei Suchenwirt und seinen Zeitgenossen: Zu strukturellen
Zusammenhängen zwischen Herrschaftsrepräsentation und poetischem Verfahren“.
Höfische Repräsentation: Das Zeremoniell und die Zeichen. Hg. Hedda Ragotzky und Horst
Wenzel. Tübingen: Max Niemeyer, 1990.

Schnell, Rüdiger. „‚Autor‘ und ‚Werk‘ im deutschen Mittelalter: Forschungskritik und
Forschungsperspektiven“. Neue Wege der Mittelalter-Philologie: Landshuter Kolloquium
1996 (Wolfram-Studien 15). Hg. Joachim Heinzle. Berlin: Erich Schmidt, 1998. 12–73.

Schulz, Armin. Erzähltheorie in mediävistischer Perspektive. Hg. Manuel Braun, Alexandra
Dunkel und Jan-Dirk Müller. 2. Auflage. Berlin und Boston: De Gruyter, 2015.

Saalmann, Gernot. „Praxeologie“. Bourdieu-Handbuch: Leben – Werk – Wirkung. Hg. Gerhard
Fröhlich und Boike Rehbein. Stuttgart: Metzler, 2014. 196–198.

Stede, Marga. Schreiben in der Krise: Die Texte des Heinrich Kaufringer. Trier:
Wissenschaftlicher Verlag, 1993.

Unzeitig, Monika. Autorname und Autorschaft: Bezeichnung und Konstruktion in der deutsche
und französischen Erzählliteratur des 12. und 13. Jahrhunderts. Berlin und Boston: De
Gruyter, 2010.

Wetzel, René. „Partizipation – Mimesis – Habitus: Pädagogisch-didaktische Spiegeleffekte im
‚Welschen Gast‘ (1215/16) Thomasins von Zerclaere“. Religiöse Erfahrung – Literarischer
Habitus. Hg. Japanische Gesellschaft für Germanistik, Yoshiki Koda und Wakiko
Kobayashi. München: Iudicium, 2020.

Wolf, Gerhard. „Verborgene Kalküle: Pierre Bourdieus ‚Reflexive Anthropologie‘, Erecs und
Iweins Habitus und die Conditio humana des Interpreten“. Text und Kultur: Mittelalterliche
Literatur 1150– 1450. Hg. Ursula Peters. Stuttgart: Metzler, 2001. 215–244.

50 Stefan Rosmer


