
Paula Wojcik
Theorie der Klassik



Studien und Texte zur
Sozialgeschichte der Literatur



Herausgegeben von
Maximilian Benz, Kai Bremer, Walter Erhart,
Barbara Picht und Meike Werner

Band 161



Paula Wojcik

Theorie der
Klassik



Eine kulturelle Praxis
von Goethe bis Grandmaster Flash



Veröffentlicht mit Unterstützung des Austrian Science Fund (FWF): PUB 888

ISBN 978-3-11-075559-6
e-ISBN (PDF) 978-3-11-075646-3
e-ISBN (EPUB) 978-3-11-075654-8
ISSN 0174-4410
DOI https://doi.org/10.1515/9783110756463

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International
Lizenz. Weitere Informationen finden Sie unter http://creativecommons.org/licenses/by/4.0.

Die Creative Commons-Lizenzbedingungen für die Weiterverwendung gelten nicht für Inhalte
(wie Grafiken, Abbildungen, Fotos, Auszüge usw.), die nicht im Original der Open-Access-
Publikation enthalten sind. Es kann eine weitere Genehmigung des Rechteinhabers
erforderlich sein. Die Verpflichtung zur Recherche und Genehmigung liegt allein bei der Partei,
die das Material weiterverwendet.

Library of Congress Control Number: 2022941965

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über
http://dnb.dnb.de abrufbar.

© 2023 bei den Autorinnen und Autoren, publiziert von Walter de Gruyter GmbH, Berlin/Boston.
Dieses Buch ist als Open-Access-Publikation verfügbar über www.degruyter.com.

Einbandabbildung: Collage aus Nastasic / DigitalVision Vectors / Getty Images (Goethe) und
the_corner / iStock / Getty Images Plus (Plattenspieler).
Satz: bsix information exchange GmbH, Braunschweig
Druck und Bindung: CPI books GmbH, Leck

www.degruyter.com



Danksagung

Die vorliegende Arbeit dekonstruiert Mythen, die Klassikern gelten. Zu Mythen
könnte auch die Vorstellung hinzugezählt werden, dass wissenschaftliches Ar-
beiten ausschließlich der intellektuellen Anstrengung Einzelner entspringe.
Auch wenn die Autorin dieses Buches die Inhalte allein zu verantworten hat, so
ist es mit und dank der Unterstützung von Familie, Kolleg*innen, Freund*innen
und Institutionen entstanden, die mich intellektuell, seelisch und nicht zuletzt
finanziell über Jahre hinweg unterstützt haben. Ob diese Qualifikationsschrift
ohne den Beistand meiner Familie und Freunde, die Diskussionen mit Kollegin-
nen und Kollegen fertiggestellt worden wäre, vermag ich nicht zu sagen – der
Weg wäre in jedem Fall um einiges steiniger gewesen.

Die Arbeit ist unter besonderen Umständen in einer Arbeitsgruppe entstan-
den, die mit unterschiedlichen Ansätzen das Phänomen Klassik unter die Lupe
nahm. In den Anfängen waren wir ein Team aus Philosoph*innen und Literatur-
wissenschaftler*innen. Geleitet von Stefan Matuschek und Lambert Wiesing ha-
ben wir mit der finanziellen Unterstützung des Landes Thüringen drei Jahre for-
schen können. Familiäre und berufliche Veränderungen führten dazu, dass zum
Schluss eine Literaturwissenschaftler*innen-Truppe blieb, bestehend aus Stefan
Matuschek, Sophie Picard und mir. Gemeinsam haben wir Konferenzen organi-
siert, einen umfangreichen Sammelband herausgegeben und vor allem: viel dis-
kutiert. Die Früchte dieser Diskussionen bilden die Grundlage dieses Buches
und die Jahre, in denen sie stattgefunden haben, werden immer zu meinen
schönsten akademischen Erinnerungen zählen. Dafür danke ich meinen beiden
schärfsten Kritiker*innen: Stefan Matuschek und Sophie Picard, die beide aus
meinem Leben nicht mehr wegzudenken sind.

Stefan Matuschek als meinem langjährigen Chef und Mentor habe ich aller-
dings noch mehr zu verdanken. Eine wissenschaftliche Karriere war mit Blick
auf meine persönliche Ausgangssituation sicher nicht besonders aussichtsreich
und (somit) kein Weg, den ich mich zu verfolgen getraut hätte. Danke, Stefan,
dass Du meinen Selbstzweifeln ausschließlich Unverständnis entgegengebracht
hast. Mit Deiner Kompromisslosigkeit in der Sache, Deinem Scharfsinn und Dei-
ner Fähigkeit, Menschen zu motivieren, wirst Du mir immer ein Vorbild sein.

Sophie Picard danke ich für ihre Freundschaft, die klaren Worte der Kritik,
die Lust am Dissens, unvergessliche Tagungsabenteuer und ihr wunderbares
Buch Klassikerfeiern. Permanenz und Polyfunktionalität Beethovens, Goethes und
Victor Hugos im 20. Jahrhundert, das 2022 im Transcript-Verlag erschienen ist.

Danken möchte ich auch Werner Nell, den ich im Zuge eines Förderpro-
gramms als Mentor gewinnen konnte. Auch von ihm habe ich immer Unterstüt-

Open Access. © 2022 Paula Wojcik, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110756463-201



zung, Zuspruch und nicht zuletzt den einen oder anderen wertvollen Hinweis
für die Arbeit bekommen.

Auch möchte ich Professorin Bettina Bannasch dafür danken, dass sie die
Begutachtung der Habilitationsschrift und den langen Weg nach Jena auf sich
genommen hat. Von ihren Bemerkungen hat die Überarbeitung dieses Buches
immens profitiert.

Zwei Institutionen bin ich zu großem Dank verpflichtet, die mir durch Sti-
pendien ermöglicht haben, ohne Zusatzbelastung an dem Projekt zu arbeiten.
Zum einen dem Deutschen Polen-Institut in Darmstadt. Im Juni 2016 konnte ich
in den Jugendstil-Räumen des Instituts – damals noch auf der Margarethenhö-
he – forschen. Auch den Mitarbeiter*innen, die mir den Zugang zu Bibliothek
und Digitalisaten ermöglichten und immer geduldige Ansprechpartner*innen
waren, gilt mein besonderer Dank. Zum anderen danke ich dem Alfried-Krupp-
Kolleg in Greifswald, an dem ich im akademischen Jahr 2017/2018 meine Habili-
tation fertigschreiben konnte. Die Arbeitsbedingungen am Kolleg, die Freund-
lichkeit der Leitung, insbesondere des Geschäftsführers, Dr. Christian Suhm,
und die großartige Unterstützung durch die Mitarbeiter*innen haben das Jahr
an der Ostsee zu einem unvergesslichen Erlebnis werden lassen, an das ich mit
Wehmut zurückdenke. Dass ich dieses mit inspirierenden Kolleg*innen unter-
schiedlicher Disziplinen teilen durfte, hat mich auf den letzten mühsamen Me-
tern des Schreibens immer wieder aufs Neue motiviert.

Ein besonderer Dank gebührt meiner Familie, die mich auch über die teil-
weise anstrengenden und frustrierenden Momente hinweg – man kann es nicht
anders sagen – ertragen hat. Das wäre allerdings zu wenig gedankt, denn in
meiner Mutter Joanna und meiner Schwester Maura habe ich zwei beeindru-
ckend unabhängige Frauen, die mir nicht nur Vorbild, sondern immer auch Un-
terstützung waren. Meinem Partner und Freund Patrick Ferrer y Wagner danke
ich für seine Geduld, die ich oft auf die Probe gestellt habe, seinen Glauben an
mich, seine Güte und seine Fähigkeit, mich auch in den unerträglichsten Mo-
menten zum Lachen bringen zu können.

Nicht zuletzt möchte ich meinen Freunden und Mitbewohner*innen dan-
ken, die Kapitel der Arbeit mit- und gegengelesen haben. Danke an Nikolai
Münch, Romy Stöckmann und an Hannes Höfer. Eure Unterstützung und das
eine oder andere Bier mit euch haben entscheidend zum Gelingen dieses Habili-
tationsprojekts beigetragen.

Die Publikation des Manuskripts verdankt sich ebenfalls der Unterstützung
vieler. Zum einen der finanziellen des FWF, der großzügig eine Open-Access-Pu-
blikation ermöglicht. Zum anderen den Mitarbeiter*innen des Verlags: Mein
Dank gilt Marcus Böhm und Eva Locher sowie Julia Blankenstein für das Lekto-
rat.

VI  Danksagung



Kurz vor Fertigstellung dieser Arbeit ist meine geliebte Großmutter Jadwiga
im Alter von einhundert Jahren verstorben. Sie hat mich die Liebe zur Literatur
gelehrt, und ihr möchte ich dieses Buch widmen.

Danksagung  VII





Inhaltsverzeichnis

DanksagungV

1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis 1
1.1 Ein verbreitetes Missverständnis: zur Allgegenwärtigkeit eines

essenzialistischen Klassikbegriffs 1
1.2 Klassik als Praxis kultureller Funktionalisierung:

bedarfsorientierte Modellierung 7
1.3 Anerkennung, Resonanz, Konsens als zentrale Kriterien 13
1.4 Klassik als Praxis kultureller Persistenz: auf Dauer gestellte und

seriell (wieder)hergestellte Resonanz 17
1.5 Vorgehen und Aufbau der Untersuchung24

2 Zum Verhältnis von Klassik und Kanon28
2.1 Klassik und Kanon diachron28
2.2 Klassik und Kanon synchron 35
2.3 Klassik und Kanon: ein Systematisierungsvorschlag43

3 Die Ballade als Gegenstand der Klassikerbildung: Gattungsspezifika,
Rezeptionstopoi, typische Funktionen48

3.1 Applikation, Resonanz, Funktion, Wirkung: Grundannahmen zum
Korpus48

3.2 Die Konstruktion der Mündlichkeit: Balladen in der Kunstwelt49
3.3 Mündlichkeit, Plurimedialität und das performative Defizit:

Balladen in der Literaturwelt 54
3.4 Bardentum, Folklore, Primitivismus: Balladen in der politischen

Welt 58
3.5 Das Widerfahrnis als Thema: zur Funktion der

Handlungsorientierung67

4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der
Klassik 76

4.1 Gebrauchsformen der Klassik: ästhetisches, sozialmoralisches und
politisches Modell82

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung: Mickiewicz und die drei
Gesichter des Nationalbarden94

4.2.1 Modell 1: Mickiewicz, ästhetisch95



4.2.2 Modell 2: Mickiewicz, sozialmoralisch 119
4.2.3 Modell 3: Mickiewicz, politisch 141
4.3 Fragmentarismus der Klassik (Schlussbemerkungen) 161

5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der
Klassik 163

5.1 Die Jiddische Ballade als partikulares Feld 169
5.2 Bedarfskonstellation: das Jiddische als Literatursprache um

1900 169
5.3 Die jüdische Öffentlichkeit 173
5.4 Die Handlungsebene der jiddischen Ballade 175
5.5 Klassiker der jiddischen Ballade 179
5.5.1 Bedarfskonstellation vor 1945 187
5.5.2 Bedarfskonstellation nach 1945 191
5.6 Partikularismus der Klassik (Schlussbemerkungen) 199

6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit
der Klassik202

6.1 Börries von Münchhausen als Klassiker207
6.2 Automodellierung ohne Widerhall? Münchhausen in ästhetischer

Hinsicht210
6.3 Auto- und Heteromodellierung in sozialmoralischer Hinsicht:

Vorbild und Erzieher221
6.4 Auto- und Heteromodellierung in politischer Hinsicht:

Münchhausen im Literaturolymp234
6.5 Aufs falsche Pferd gesetzt: Münchhausens kulturelles

Vergessen238
6.6 Zeitlichkeit der Klassik (Schlussbemerkungen)245

7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik249
7.1 Klassikerentstehung als akzidentielle Resonanz260
7.2 Popularität und Anerkennung265
7.3 Prinzip Langzeitpräsenz275
7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert280
7.4.1 Intertextualität für ein akademisches Publikum: Der Erlkönig von

Angela Carter und Michel Tournier281
7.4.2 Abrogation und Appropriation: Erlkönig-Parodien in

Schlesien293
7.4.3 Intermedialität und Transkulturalität: Der Erlkönig im schlesischen

Heavy Metal und polnischen ‚Ritual Rap‘298

X  Inhaltsverzeichnis



7.4.4 Der Erlkönig im deutschsprachigen Diskurs 304
7.5 Popularität der Klassik (Schlussbemerkungen) 309

8 Zur Alltäglichkeit einer kulturellen Praxis der Klassik: Fazit mit einem
Exkurs zur Klassikerbildung im Hip-Hop 311

8.1 Das Kollektiv und dessen Gedächtnis als Träger der
Klassikerpraxis 313

8.2 „Close to the Edge“: funktionale Klassikermodellierung im
Hip-Hop 318

8.2.1 Das Original: Grandmaster Flash and The Furious Five
The Message 319

8.2.2 Der Klassiker: kulturelle Persistenz als bedarfsorientierte
Modellierung 322

8.3 Zum Schluss: Was ist ein Klassiker? 332

9 Literaturverzeichnis 334

10 Abbildungsverzeichnis 367

Personenregister 369

Inhaltsverzeichnis  XI





1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis

1.1 Ein verbreitetes Missverständnis: zur Allgegenwärtigkeit
eines essenzialistischen Klassikbegriffs

„Es unterliegt gar keiner Frage, daß uns große Poesie entzücken muss […]. Vielleicht er-
greift Sie Słowacki nicht, aber Sie werden doch nicht sagen, daß Ihnen nicht die Seele
geradezu durch und durch gebohrt wird von Mickiewicz, Puschkin, Shelley, Goethe…“
„Niemand wird durch und durch gebohrt. Niemand geht das überhaupt was an, alle lang-
weilt es. […]“
„Da große Poesie groß und Poesie ist, kann sie uns gar nicht nicht entzücken, also ent-
zückt sie uns.“1

Die Klassenraumsituation in Witold Gombrowiczs Gesellschaftsgroteske Ferdy-
durke ruft ein vertrautes Skript auf: Die Schüler langweilen sich bei der Lektüre
romantischer Klassiker, während der Lehrer sie in laudativen Formeln anpreist.
Was Gombrowicz in dem Wortgefecht zwischen Lehrer und Schüler komisch zu
veranschaulichen vermag, ist die zirkelschlüssig beschworene Geltung, die zur
Legitimierung eines essenzialistisch verstandenen Klassikers herangezogen
wird. Der Klassikerstatus ergibt sich geradezu notwendig aus der Qualität eines
Werks oder Erhabenheit der Autorin2, die unumstritten, unhinterfragbar und
von der Beobachterperspektive unabhängig besteht. Oder, wie es ein mustergül-
tiger Verfechter dieses Klassikverständnisses, Harold Bloom, formuliert: „Great-
ness recognizes greatness und is shadowed by it.“3 Als wahrer Großmeister die-
ser Auffassung muss allerdings Hans-Georg Gadamer gelten, dessen berühmter
Definition nach klassisch dasjenige sei, „was der historischen Kritik standhält,
weil seine geschichtliche Herrschaft, die verpflichtende Macht seiner sich über-
liefernden und bewahrenden Geltung, aller historischen Reflexion schon vor-

Open Access. © 2022 Paula Wojcik, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110756463-001

1 „‚Nie ulega kwestii, że wielka poezja powinna nas zachwycać. Może Słowacki nie wzrusza
Gałkiewicza, ale nie powie mi chyba Gałkiewicz, że nie przewierca mu duszy na wskroś Mickie-
wicz, Byron, Puszkin, Shelley, Goethe…‘ ‚Nikogo nie przewierca. Nikogo to nic nie obchodzi,
wszystkich nudzi.‘ ‚Wielka poezja będąc wielką i będąc poezją, nie może nie zachwycać nas, a
więc zachwyca.‘“ Witold Gombrowicz: Ferdydurke, übers. von Rolf Fieguth. Frankfurt a.M.
2011, S. 55. Im Original: Witold Gombrowicz: Ferdydurke. Kraków 1986, S. 44.
2 Im Folgenden kennzeichnen die männlichen und weiblichen Formen, die ich abwechselnd
verwende, alle denkbaren Genderentwürfe. Dort, wo tatsächlich männlich dominierte Diskurse
oder Kulturbereiche thematisiert werden, bildet das generische Maskulinum die Wirklichkeit
ab.
3 Harold Bloom: The Western Canon. The Books and School of the Ages. London 1995, S. 10.



ausliegt und sich in ihr durchhält“.4 Gadamers ans Metaphysische rührende Er-
klärung dafür, dass Phänomene über lange Zeiträume hinweg in Kulturen exis-
tieren und aus dieser Persistenz eine normative Kraft beziehen, hat mit den gro-
ßen Klassikerdebatten der 1970er Jahre an Überzeugungskraft eingebüßt. Die Er-
kenntnis, dass die „Macht“ der „Geltung“ keineswegs der historischen Reflexion
vorausliege, sondern das Ergebnis eines Historisierungs- und Funktionalisie-
rungsprozesses war, der – im Fall der Deutschen Klassik – im beschaulichen
Weimar um 1800 seinen Ausgangspunkt nahm, löste eine umfassende Klassiker-
skepsis aus. Das 19. Jahrhundert mit seinen schulpädagogischen Tendenzen,
Literaturgeschichten, Denkmälern, Prunkausgaben und pompös begangenen
Klassikerfeiern habe an der „Pseudo-Epoche“5, dem „Mythos“6, der „Legende“7

der Weimarer Klassik als dem Höhepunkt einer nationalen Literatur gestrickt.
Das Konstrukt habe sich als derart erfolgreich und hartnäckig erwiesen, dass
selbst die Instrumentalisierung durch die Nationalsozialisten ihm wenig anha-
ben konnte und es vom historischen Ballast unbehelligt in der kulturpolitischen
Realität der DDR und der BRD gleichermaßen fortleben konnte – so die Kritik.
Die berüchtigte Rede des Präsidenten der Goethe-Gesellschaft Julius Petersen,
den 1935 stellvertretend für Goethe „ehrfürchtig Staunen über das Erwachen der
Volkskraft“8 ergriff, wurde als Musterbeispiel der Instrumentalisierung herange-
zogen und gab Anlass, die bereits zum Goethejahr 1949 von Richard Alewyn arti-
kulierte Mahnung („Zwischen uns und Weimar liegt Buchenwald“9) im Sinne ei-
ner Kultur- und Wissenschaftskritik ernstzunehmen. Die Entzauberung des „My-
thos“ als „Rezeptionsphänomen“10 wirkte verbindend auf eine Generation von

2  1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis

4 Hans-Georg Gadamer: Hermeneutik I. Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophi-
schen Hermeneutik. Band 1. Tübingen 1990, S. 292.
5 Hans Robert Jauß: Deutsche Klassik – Eine Pseudo-Epoche. In: Reinhart Herzog, Reinhart
Koselleck (Hg.): Epochenschwelle und Epochenbewußtein. München 1987, S. 581–589.
6 Karl Robert Mandelkow: Weimarer Klassik. Gegenwart und Vergangenheit eines deutschen
Mythos. In: Ortrud Gutjahr, Haro Segeberg (Hg.): Klassik und Anti-Klassik. Gegenwart und Ver-
gangenheit eines deutschen Mythos. Würzburg 2000, S. 5–17.
7 Reinhold Grimm, Jost Hermand (Hg.): Die Klassik-Legende. Second Wisconsin Workshop.
Frankfurt a. M 1971; Klaus L. Berghahn: Von Weimar nach Versailles. Zur Entstehung der Klas-
sik-Legende im 19. Jahrhundert. In: Grimm, Hermand, Die Klassik-Legende 1971, S. 50–78.
8 Julius Petersen: Goetheverehrung in fünf Jahrzehnten. In: Jahrbuch der Goethe Gesellschaft
21 (1935), S. 1–25. Hier S. 23. Hieraus stammen auch die berüchtigten Zeilen, Goethe hätte den
„schwarzen Gesellen und braunen Kameraden […] seinen Gruß nicht versagt“.
9 Richard Alewyn: Goethe als Alibi? In: Karl Robert Mandelkow (Hg.): Goethe im Urteil seiner
Kritiker. Dokumente zur Wirkungsgeschichte Goethes in Deutschland. Band 4: 1918–1982. Mün-
chen 1984, S. 333–335. Hier S. 335.
10 Egidius Schmalzriedt: Inhumane Klassik. Vorlesung wider ein Bildungsklischee. Mit den
wichtigsten Dokumenten zur Tradition eines fragwürdigen Begriffs. München 1971, S. 28.



„Spezialisten des Klassiker-Widerstands“11, wie dies Hans Ulrich Gumbrecht er-
innert. Die Erkenntnis, dass sie für Funktionalisierung und Instrumentalisierung
anfällig seien, erregte den „Verdacht, dass der Erfolg von Klassikern in je ver-
schiedener Weise immer nur Beweis für eine Konformität mit den Ideologien […]
sein konnte.“12 Diese Einsicht löste den Reflex aus, hinter den ‚Klassiker‘ auf das
‚Original‘ blicken zu wollen und dort den unkorrumpierbaren Kern jenseits der
„Amputation“13 oder „Modellhaftigkeit“14 zu suchen. Diesen Topos des Klassik-
diskurses veranschaulicht Italo Calvinos schöne Metapher von der „Staubwol-
ke“ der Rezeption, von der jeder Klassiker umgeben sei und die er „unablässig
wieder abschüttelt“.15

So griffig die Metapher ist, so irrtümlich ist die Vorstellung, dass es Klassi-
ker jenseits der Rezeption gäbe. Der Irrtum gründet auf dem Sand des essenzia-
listischen Klassikbegriffs, dessen faktische Fundamentlosigkeit durch eine
„Fundamentalisierung des Ästhetischen“16 verschleiert wird. Der längst nicht
vollzogene Abschied von diesem Verständnis in den Wissenschaften hängt nicht
zuletzt mit der Etymologie zusammen. Die Tatsache, dass der lateinische Begriff
zunächst die höchste Steuerklasse und anschließend den besonderen Rang ei-
nes herausragenden Autors auszeichnete,17 impliziert einen objektiv messbaren
und meritokratisch begründeten Status. Dass dieser willkürlich Kulturproduk-
ten aller Art zugedacht werden könnte, scheint zumindest unbehaglich. Und so
verfallen selbst Ansätze, die Klassik prinzipiell als ein Rezeptionsphänomen ver-
stehen, auf eine Art essenzialistischer Resthoffnung: Einem radikalen Konstruk-
tivismus werfen sie eine reduktionistische Sichtweise vor und halten an der Vor-
stellung fest, dass ein Klassiker an sich einen „hohen Vollendungsgrad“ oder
eine inhärente „Lösungskompetenz“ besäße.18 Auf diese Weise wird die von Wil-
helm Voßkamp deklarierte Spannung von „Normativität und Historizität“ über-

1.1 Ein verbreitetes Missverständnis  3

11 Hans Ulrich Gumbrecht: Warum wir Klassiker brauchen. In: Zeitschrift für Ideengeschichte
IV, 4 (2010), S. 111–120. Hier S. 117 f.
12 Ebd.
13 Jauß, Deutsche Klassik – Eine Pseudo-Epoche 1987, S. 582.
14 Schmalzriedt, Inhumane Klassik 1971, S. 16.
15 Italo Calvino: Warum Klassiker lesen? München, Wien 2003, S. 10.
16 Aleida Assmann: Kanonforschung als Provokation der Literaturwissenschaft. In: Marja
Rauch, Achim Geisenhanslüke (Hg.): Texte zur Theorie und Didaktik der Literaturgeschichte.
Stuttgart 2012, S. 214–221. Hier S. 218.
17 Vgl. Wilhelm Voßkamp: Klassisch/Klassik/Klassizismus. In: Karlheinz Barck (Hg.): Ästhe-
tische Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden, Band 3: Harmonie-Material.
Stuttgart 2001, S. 289–305. Hier S. 292.
18 Christian Pietsch: Einführung zu ‚Klassik als Norm – Norm als Klassik‘: Thema und Tagung.
In: Ders., Tobias Leuker (Hg.): Klassik als Norm – Norm als Klassik. Münster 2016, S. 1–26. Hier
S. 11.



brückt. Das liest sich dann so: Zwar sind Klassiker auch historische und histo-
risch bedingte Phänomene, aber ihre nachhaltige Geltung schöpfen sie aus Ei-
genschaften, die sie entweder ästhetisch auszeichnen oder zur Lösung bestimm-
ter Probleme prädestinieren.

Dieser Ansatz ist so schwer zu widerlegen, wie er zu beweisen ist. Wenn wir
vom heutigen Standpunkt auf etablierte Klassiker blicken, können wir (wenn
uns die entsprechenden Rezeptionsdokumente zur Verfügung stehen) die histo-
rischen Ursachen ihrer Klassizität nachvollziehen, was jedoch nichts darüber
aussagt, ob nicht zeitgleich konkurrierende Angebote existierten, die gleichwer-
tige „Lösungskompetenzen“ besaßen. Darauf lässt zumindest ein musikalisches
Beispiel von Moritz Baßler schließen: „Gerry and the Peacemakers füllen ihre
Rolle, die neue Beatmusik zu repräsentieren, im Jahre 1964 perfekt aus, und
dennoch haben sie nie Klassikerstatus wie Chuck Berry oder die Beatles er-
reicht.“19 Das Schicksal der Band teilen Werke und Autorinnen, was zuletzt Ni-
cole Seifert an der Gegenüberstellung von Theodor Fontane und Gabriele Reuter
gezeigt hat. Während Fontanes Effi Briest bis heute zum Schulkanon zählt, ist
Reuters Aus guter Familie, obwohl „Identifikationsbuch einer ganzen Generati-
on“,20 weitestgehend vergessen. Die Idee der Lösungskompetenz folgt dem es-
senzialistischen Verständnis, insofern sie externe Einflussparameter wie Will-
kür, Zufall, ökonomische Erwägungen, soziale Schieflagen etc. ausblendet.

Mit ihr geht zudem eine implizite Wertung der Aktualisierung einher. Bei ge-
nauerem Hinsehen geht es darum, den Vorwurf der 1968er Generation zu revi-
dieren: Während die initiale Funktionalisierung rehabilitiert wird, erscheinen
alle späteren wie der Versuch, eine Schraube mit einem Hammer zu traktieren –
möglich, einmal mehr, einmal weniger legitim oder erfolgreich, aber nicht der
Intention entsprechend. Das Dilemma der Klassikerrezeption im Nationalsozia-
lismus lässt sich dadurch umschiffen, weil sie als Pervertierung der historisch
verankerten Lösungskompetenz moralisch eingehegt wird. Wenn aber, wie sich
zeigen wird, die Lösungskompetenz kulturellen Produkten diskursiv zugeschrie-
ben wird und nicht in der Sache selbst liegt, besitzen alle Funktionszuschrei-
bungen – populär wie elitär, im rechten wie linken oder gemäßigten politischen
Spektrum – denselben Status. Das moralische Unbehagen an der NS-Rezeption
kann nicht konzeptionell aufgelöst werden, weil diese selbstredend zu verurtei-
lende Instrumentalisierung strukturell gesehen Teil der aktualisierenden Rezep-
tion ist. Klassik als kulturelle Praxis ist damit von einzelnen Praktiken der Klas-

4  1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis

19 Moritz Baßler: Augenblickliche Überlieferung. Zu Pop und Mode. In: Kulturrevolution 68
(2015), S. 71–73. Hier S. 72.
20 Nicole Seifert: Frauen Literatur: abgewertet, vergessen, wiederentdeckt. Köln 2021, S. 86.
Vgl. auch das Kapitel „Von Klassikern und vom Vergessen – wie funktioniert Kanonisierung“.



sikerrezeption zu unterscheiden: Während das Konzept prinzipell wertungsneu-
tral ist, können einzelne Praktiken der Wertung unterzogen werden.

Doch welche Indikatoren für einen Klassiker gibt es überhaupt? Häufig wird
von einem kulturellen Überleben gesprochen, „survival“, wie dies J.M. Coetzee
oder Frank Kermode formulieren.21 Sabine Döring und Gerhard Schulz halten
dazu am Beispiel eines ‚klassischen Dramas‘ fest, als Vorbedingung gelte, dass
„eine gewisse Zeit seit seiner Entstehung vergangen sein muß, und zwar so viel
Zeit, daß dieses Stück jenseits seiner unmittelbaren Aktualität Anerkennung bei
einem breiten Publikum finden konnte.“22 Auch Pascale Casonova führt ein ‚ho-
hes Alter‘ an, das Klassiker in ihrer République mondiale des lettres zu den am
besten mit symbolischem Kapital ausgestatteten Werken mache: „The age […]
testifies to wealth“.23 Das klärt freilich nicht, wie sie auf dieses Alter kommen.
Casanova scheint eine, wie es Brecht formuliert, „Einschüchterung durch Klassi-
zität“24 vorzuschweben, die Ehrfurcht an Stelle der Evaluation setzt. In dieser
Lesart perpetuiert sich klassischer Status geradezu von selbst, ist nicht mehr als
eine kollektive Phantasmagorie, die sich in Lippenbekenntnissen niederschlägt.
Eine ausschließlich laudative Anerkennung, wie sie der Lehrer in Gombrowiczs
Zitat bekundet, behauptet die Geltung eines Klassikers zwar, bleibt ohne Reso-
nanz jedoch eine leere Formel. Ein Buch, das nicht gelesen, ein Theaterstück,
das nicht aufgeführt, ein Song, der nicht gespielt wird, sollten nicht als Klassi-
ker bezeichnet werden, wenn der Klassikbegriff semantisch gehaltvoll und heu-
ristisch verwertbar bleiben soll. Um auf ihr Alter zu kommen, müssen sich Klas-
siker in verschiedenen soziohistorischen Zusammenhängen als funktional er-
weisen.

So wichtig es ist, ist das Zeitkriterium insofern prekär, als es unmöglich ist
zu sagen, wie ‚alt‘ etwas sein muss, um es mit Recht als „klassisch“ zu bezeich-
nen. Während Casanova, ohne es konkret zu benennen, ein besonders ‚hohes
Alter‘ vor Augen hat, wird das Klassiker-Prädikat durchaus auf jüngere Werke
angewendet. Beispielsweise enthält der Band Tusen svenska klassiker (Tausend
schwedische Klassiker) Bücher, Filme, Alben und TV-Sendungen ab 1956 – 50

1.1 Ein verbreitetes Missverständnis  5

21 „The classic defines itself by surviving“, vgl. John M. Coetzee: What Is a Classic? In: Ders.:
Current Writing. Text and Text Reception in South Africa. Vol. 5, 2 (1993), S. 7–24. Hier S. 20;
Frank Kermode: Survival of the Classic. In: Ders.: Shakespeare, Spenser, Donne. London, New
York 2005, S. 164–180.
22 Gerhard Schulz, Sabine Doering: Klassik. Geschichte und Begriff. München 2003, S. 9.
23 Pascale Casanova: The World Republic of Letters, übers. von M. B. Debevoise. Cambridge
[1999] 2007, S. 14.
24 Bertolt Brecht: Einschüchterung durch die Klassizität. In: Ders.: Ausgewählte Werke in
sechs Bänden. Jubiläumsausgabe, Band 6: Schriften. Frankfurt a.M. 2005, S. 642–644.



Jahre reichen offenbar.25 Für die Auswahl der Gegenstände ist die Unsicherheit,
was ein Klassiker ist oder war, eine Herausforderung: Da Kanonizität ein Indika-
tor für den Klassikerstatus sein kann, es aber nicht muss, orientiert sich die vor-
liegende Studie in jenen Fällen, in denen der Klassikerstatus nicht offiziell ratifi-
ziert wurde, an den Kriterien a) Repräsentativität und b) (Re-)Aktivierung in sich
wandelnden kulturellen Kontexten. Der letzte Aspekt ist insofern hilfreich, als
Kulturprodukte durch den kulturellen Wandel in eine Art Anerkennungskrise
geraten und obsolet werden können – sie sind dann Moden. Es ist deshalb um-
gekehrt möglich, einen Klassiker bei den Kulturprodukten zu vermuten, die eine
solchen Krise überstanden haben.

Das Spektrum der Funktionen und Umgangsweisen ist prinzipiell unbe-
schränkt und reflektiert die gegenwärtig global zu beobachtenden intermedialen
und -kulturellen Transferprozesse: Shakespeare wird weltweit in der Werbung
für unterschiedliche Produkte verwendet, mit Goethe und Schiller kann man ein
Frühstücksei salzen. Klassiker werden zu Firmenlabels für Wodka wie „Pusch-
kin“ und „Pan Tadeusz“ oder für Modefirmen wie „Zadig&Voltaire“ und „Anti-
gone“. Edgar Allan Poes Konterfei findet sich auf T-Shirts, und in Mash-up-No-
vels kämpfen Jane Austens Emma gegen Vampire und Goethes Werther gegen
Zombies. Diese populären Formen sind die offenkundigste und alltäglichste An-
erkennung, die zum Überleben der Klassiker beiträgt. Dabei ist es unmöglich zu
entscheiden, welcher Umgang adäquat, welcher missbräuchlich sei. Nach dem
Grad der „Brechung bzw. Umdeutung“ 26 bemessen, scheinen gerade die offiziel-
len, kulturpolitischen Aneignungen besonders radikal. Institutionellen Ge-
brauch aus der Klassikpraxis auszuschließen, erscheint indes nicht nur kon-
traintuitiv, es eröffnet die Debatte, wem eigentlich die Entscheidungshoheit
über die Angemessenheit obliege. Aus dieser Zwickmühle kommt man nur her-
aus, wenn eine konstruktivistische Perspektive eingenommen und gleichzeitig
der fundamentale Verdacht gegen einzelne Medien und Praktiken beiseitege-
wischt wird. Dann offenbart sich der Konstruktionscharakter als das eigentliche
Wesen des Klassischen. Klassik ist dann ein Phänomen, das in der Rezeption
entsteht – und dazu gehört all das, was sich beobachten lässt: Rezeptionshand-
lungen des mittleren, linken wie rechten ideologischen Spektrums, intermediale
Adaptionen vom Film bis zum Internet-Meme, kommerziell interessierte Ding-
kultur sowie interkulturelle Appropriationen in ihrer gesamten Bandbreite. Mit
einem solchen Verständnis lässt sich die seit über einem Vierteljahrhundert, ge-
nauer gesagt seit Wilhelm Voßkamps 1990 erschienenem Band Klassik im Ver-

6  1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis

25 Jan Gradvall, Björn Nordström, Ulf Nordström, Annina Rabe: Tusen svenska klassiker: bö-
cker, filmer, skivor, tv-program från 1956 till i dag. Stockholm 2009.
26 Pietsch, Einführung zu ‚Klassik als Norm – Norm als Klassik‘ 2016, S. 14.



gleich, in Deutschland im Grunde ruhende Klassikdebatte wiederbeleben.27 In-
dem Funktionen und Aneignungsformen des Klassischen in den Mittelpunkt der
Betrachtung rücken, kann Klassik als dynamisches, lebendiges und Grenzen
überschreitendes Kulturphänomen analysiert werden. Die entscheidenden Fra-
gen sind, von wem, auf welche Weise und zu welchem Zweck wird auf die als
klassisch geltenden Werke und Autoren zugegriffen?

In dieser Perspektive erweisen sich historische Epochen wie die Weimarer
Klassik als Konstruktionen, deren vielfältige ‚Instrumentalisierungen‘ als For-
men des Klassikergebrauchs genauso Aufschluss über die sie konstruierenden
Gesellschaften geben, wie deren moralische Bewertung. Funktionsorientiert ver-
standen, eint der Zweck nationaler Selbstversicherung die Weimarer Klassik
überdies mit Epochen, die nicht als Klassiken apostrophiert werden – wie etwa
die polnische Romantik oder das spanische Siglo de Oro. Zudem wird die Ver-
gleichbarkeit über nationalkulturelle Konfigurationen hinaus für gegenkulturel-
le Bewegungen, populärkulturelle Künste, kommerzielle Warenproduktion, Le-
bensstilmilieus oder soziale, sich etwa über Gender, Klasse oder Generation defi-
nierende Milieus ermöglicht.

1.2 Klassik als Praxis kultureller Funktionalisierung:
bedarfsorientierte Modellierung

Das Beste an Klassikern ist, […] daß sie viel zu vielen Leuten viel zu bekannt sind und daß
jeder Depp mit ihnen machen kann, was er will. Deshalb ist der Klassiker ein Popphäno-
men. Er ist benutzbar für die widersprüchlichsten Zwecke, ein Zitatenfundus, der geplün-
dert werden möchte, und wahrhaft subversiv ist die offene Affirmation, die ihm entgegen-
schlägt, von einem Naziblödel genauso wie von den biederen verantwortungsvollen de-
mokratischen Bewältigungsblödeln […].28

Die Begriffe „Klassik“, „Klassiker“, „Klassizität“ ebenso wie „classic“ im Engli-
schen oder „klasyka“, „klasyk“ im Polnischen etc. werden im Alltag verwendet,
um musterhaft gewordene oder anderweitig wertbehaftete historische Epochen,
Werke, Ereignisse oder Figuren innerhalb so unterschiedlicher Bereiche wie Li-
teratur, Kunst, Architektur, Film, Musik, Design und Warenkultur (von Kleider-
mode über Autos bis zum Spielzeug) zu bezeichnen. Im wissenschaftlichen Dis-

1.2 Klassik als Praxis kultureller Funktionalisierung  7

27 Zu dieser Wiederbelebung tragen auch zwei Sammelbände bei. Thorsten Valk (Hg.): Die
Rede vom Klassischen. Transformationen und Kontinuitäten im 20. Jahrhundert. Göttingen
2020 und Paula Wojcik, Stefan Matuschek, Sophie Picard, Monika Wolting (Hg.): Klassik als
kulturelle Praxis – funktional, intermedial, transkulturell. Berlin 2019.
28 Rainald Goetz: Was ist ein Klassiker. In: Ders.: Hirn. Frankfurt a. M 2003, S. 22–25. Hier
S. 24. Der Text ist ursprünglich erschienen in: Süddeutsche Zeitung, 20. August 1983.



kurs gerät ein so breit gefasster, praxisorientierter Klassikbegriff, mit dem all
das bezeichnet wird, was für einen bestimmten Bereich seit Langem etabliert ist
(oder zu sein scheint) und „für unsere eigene, produktive Vorstellung von der
Sache noch einen Maßstab“ darstellt,29 zu einem Irritationsmoment.30 Aus der
dürren Forschungslage ließe sich schließen, dass in den Philologien ein Unbe-
hagen herrscht, Vergils Aeneis mit Coco Chanels Modeklassiker, dem „Kleinen
Schwarzen“, oder Homers Ilias mit einem Rennsportklassiker, dem 73er Porsche
911, in einer und derselben Rubrik untergebracht zu sehen. In der Alltagsspra-
che werden nicht nur materielle und ideelle Kulturgüter, sondern auch Ereignis-
se als klassisch apostrophiert: Golfturniere, Pferde- und Radrennen kennen ihre
Klassiker – Strecken und Turniere, die repräsentativ für die jeweilige Disziplin
geworden sind. In der Werbung ist das Gütesiegel „Klassiker“ beliebt, weil es
eine Aura besitzt, die signalisiert, dass das Bewährte das Angemessene ist. Die
Unvereinbarkeit von Wissenschafts- und Alltagsgebrauch beruht auf ebenjenem
essenzialistischen Klassikverständnis, in dem eine abstrakte Geltung auch, häu-
fig auch konkret ein Antikenbezug als konstitutiv gehandhabt werden. Klassik
gilt dann im Grunde immer noch als inhärenter „kulturgeschichtlicher Wert“
und als „kulturgeschichtliches Wesen“.31 Das ist selbst dort der Fall, wo nicht
ontologisch, sondern feldtheoretisch argumentiert wird, wie in Casanovas Ana-
lyse der Weltliteratur: „The classic embodies the very notion of literary legacy.“32

Schon die Rede vom Klassiker im Singular hat ein transzendentes Moment; die
profan-alltägliche Verwendung trifft die Sache sehr viel präziser.

Dabei gibt es durchaus Stimmen, die Klassik als Gebrauchsphänomen be-
greifen.33 Wilhelm Voßkamp bestätigt zwar am Beispiel der sogenannten Deut-
schen bzw. Weimarer Klassik die „Dominanz der griechisch-römischen Antike
bei der Entstehung der europäischen Klassikmodelle“;34 gleichzeitig unterschei-
det er diese Definition von ihrer Funktion als kulturelle Praxis, in der Klassiker

8  1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis

29 Stefan Matuschek: Von nicht zeitlich, doch sachlich begrenztem Wert. Plädoyer für einen
partikularistischen Klassiker-Begriff. In: Wojcik et al., Klassik als kulturelle Praxis 2019, S. 27–
37.
30 „Das verwünschte Wort ‚klassisch‘“ betiteln Sabine Doering und Gerhard Schulz ein Kapitel
ihrer Einführung. Vgl. Schulz, Doering, Klassik 2003, S. 7.
31 Kurt Herbert Halbach: Zu Begriff und Wesen des Klassischen [1948]. In: Heinz Otto Burger
(Hg.): Begriffsbestimmung der Klassik und des Klassischen. Darmstadt 1972, S. 1–16. Hier S. 3.
32 Casanova, The World Republic of Letters [1999] 2007, S. 15. Hervorhebung i. O.
33 „Brauchbarkeit ist der einzige Maßstab, den ich begreife.“ Martin Walser: Was ist ein Klas-
siker? In: Gottfried Honnefelder (Hg.): Warum Klassiker? Frankfurt a.M. 1985, S. 3–10. Hier
S. 4. Vgl. auch Alain Viala: Qu’est-ce qu’un classique? Paris 1993.
34 Wilhelm Voßkamp: Einleitung. In: Ders. (Hg.): Theorie der Klassik. Stuttgart 2009, S. 9–24.
Hier S. 11.



zum „Ordnungs- und Machtfaktor“35 werden können, wie die Weimarer Klassik
zum identitätsstiftenden Bezugspunkt im Deutschland des 19. Jahrhunderts
wurde. Doch sind Legitimierung und Stabilisierung bei Weitem nicht die einzi-
gen Funktionen, in denen Klassik zu beobachten ist – auch nicht, wenn wir wei-
ter zurückblicken. Daniel Fulda veranschaulicht dies am Fall des historischen
Buchmarkts, dessen Akteure in den letzten drei Dezennien des 18. Jahrhunderts
begonnen haben, Buchreihen mit dem Siegel „klaßische Schriftsteller“ zu verse-
hen und daraus sowohl symbolischen Wert als auch ökonomischen Vorteil zu
schöpfen.36 Hier vollzieht sich die Wertung unabhängig von intrinsischen Merk-
malen, weil Buchhändler Nutzformen etabliert haben, die ihrem Bedarf nach
Prestige und Umsatzsteigerung entsprachen.

Bedarfsorientierung ist ein wesentlicher Aspekt von Klassik als einer Sum-
me von sich zur kulturellen Praxis verdichtenden Handlungen. In diesem Sinne
lässt sich die eingangs zitierte Aussage von Rainald Goetz einordnen, der die
Vereinnahmungsqualität für politisch divergierende Gruppen polemisch kom-
mentiert. Was die Aneignungsformen vereint, ist ihre Ausrichtung auf jeweils
unterschiedliche Bedarfskonstellationen. Als Bedarfskonstellation ist im Folgen-
den das Zusammenspiel aus einem Rezeptionskreis, historischen Zeitpunkt, des-
sen regionalen, politischen, sozialen, kulturellen und ideengeschichtlichen Ge-
gebenheiten und einem Bedürfnis, Interesse oder Verlangen zu verstehen. Die-
ses entsteht, wenn sich – ganz banal – die Frage der angemessenen Bekleidung
für einen bestimmten Anlass stellt. Es kann jedoch auch schlichtweg behauptet
werden. In dem Fall werden für einen Adressatinnenkreis situativ ein Mangel
oder eine Krise konstruiert und der Klassiker zugleich als Lösung präsentiert.37

Dieses Bedarfsdeckungsschema lässt sich sowohl in der Genese als auch der Tra-
dierung von Klassikern beobachten. Wie die vorliegende Arbeit zeigen wird, ist
Klassik eine Praxis der Bedarfsbefriedigung.

1.2 Klassik als Praxis kultureller Funktionalisierung  9

35 Ebd., S. 13.
36 Daniel Fulda: Klassiker – eine merkmalsunabhängige Wertzuschreibung. Zur Etablierung
des Prädikats ‚deutsche Klassiker‘ auf dem Buchmarkt um 1800. In: Wojcik et al., Klassik als
kulturelle Praxis 2019, S. 73–107. Hier S. 96.
37 René Sternke sieht in dem Konnex von Klassik und Krise deshalb eine unauflösbare Ein-
heit: „Immer sind es aktuelle Probleme, die uns veranlassen, frühere Zustände als kulturelle
Referenzsysteme aufzustellen und die Zukunft im Vergangenen zu suchen.“ René Sternke:
Klassikentwürfe als Visionen zur Krisenbewältigung. In: Études Germaniques 69 (2014),
S. 3–19. Hier S. 4.



Im Unterschied zu den meisten Funktionsannahmen, die in der Literatur-
wissenschaft von den Darstellungsverfahren her selbst dann argumentieren
wenn sie den prinzipiell polyvalenten Charakter von Literatur annehmen,38 gilt
für die Rezeptionshandlungen in der Klassikpraxis das funktionalistische Credo
Form follows function. Dass es zutrifft, zeigen viele der alltags- und massenkultu-
rellen Aneignungen z. B. im Bereich der Werbung, der materiellen oder der par-
tizipativen Onlinekultur. In ihnen werden die literarischen Klassiker weitgehend
anarchisch gebraucht: Zitate aus dem Kontext gerissen, Figuren in neue Umge-
bungen versetzt oder im Sinne des „Racebending“ umgedeutet.39 Das verweist
auf einen grundlegenden Unterschied: Gegenstand der Klassikforschung ist
nicht das Werk ‚an sich‘, sondern seine kulturelle ‚Bearbeitung‘: der Klassiker.
Als Analogie kann auf Jan Mukařovskýs Unterscheidung vom „materiellen“ und
„ästhetischen“ Objekt verwiesen werden. Ein objektiver ästhetischer Wert könne
Mukařovský zufolge nur im „materiellen Artefakt“ gesucht werden, „das allein
ohne Veränderung andauert, während das ästhetische Objekt veränderlich ist,
denn es wird nicht nur von der Anordnung und den Eigenheiten des materiellen

10  1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis

38 „Das Verhältnis von literarischen Darstellungsverfahren und externen Funktionen lässt
sich freilich nicht als eindeutiges form-to-function mapping konzeptualisieren […]. Eine simpli-
fizierende Vorstellung von eindeutigen Relationen zwischen Formen und Funktionen vermag
dem komplexen, dynamischen Wechselspiel zwischen literarischen Darstellungsverfahren und
externen Funktionen, das maßgeblich für die Polyvalenz literarischer Texte verantwortlich ist,
nicht gerecht zu werden.“Marion Gymnich, Ansgar Nünning: Funktionsgeschichtliche Ansätze:
Terminologische Grundlagen und Funktionsbestimmungen von Literatur. In: Dies. (Hg.): Funk-
tionen von Literatur. Theoretische Grundlagen und Modellinterpretationen. Trier 2005, S. 3–27.
Hier S. 10. Gymnich und Nünning können ihre Einschätzung in eine lange Geschichte einrei-
hen, die mit Horaz’ Unterscheidung von ‚prodesse‘ und ‚delectare‘ über Jakobsons ‚poetische
Funktion‘ bis zu den wirkungsbezogenen Ansätzen der Konstanzer Schule reicht (Hans Robert
Jauß: Literaturgeschichte als Provokation. Frankfurt a.M. 1970; Wolfgang Iser: Der Akt des
Lesens. Theorie ästhetischer Wirkung. München 1984. Interessanterweise vertritt Rita Felski
einen ähnlichen Funktionsbegriff, auch wenn sie explizit gegen Isers abstrakten Leserentwurf
argumentiert. Rita Felski: Uses of Literature. Oxford 2008). Doch auch dem cultural turn ver-
pflichtete Ansätze, die die kulturellen Aneignungen und politischen Funktionen beleuchten,
lösen den Konnex von Funktion und Darstellungsverfahren nicht auf. Winfried Fluck beispiels-
weise fordert, „Thesen zur sozialen Funktion mit einer Theorie literarischer Wirkung“ zu ver-
binden und den Begriff des Ästhetischen dementsprechend nicht auf ein „neukritisches Auto-
nomiepostulat“ zu reduzieren (vgl. Winfried Fluck: Das kulturelle Imaginäre. Eine Funktions-
geschichte des amerikanischen Romans, 1790–1900. Frankfurt a.M. 1997, S. 10).
39 Eine im Bereich des Fandom beobachtete Praxis, Figuren mit einem anderen kulturellen
Hintergrund und anderer als weißer Hautfarbe auszustatten (z. B. im Bereich der Fan-Fiction).
Vgl. Jessica Seymour: Racebending and Prosumer Fanart. Practices in Harry Potter Fandom. In:
Paul Booth (Hg.): A Companion to Media Fandom and Fan Studies, First Edition. Hoboken
2018, S. 333–347.



Gebildes bestimmt“.40 Wenn in der vorliegenden Arbeit von Klassikern gespro-
chen wird, dann sind gerade nicht die „materiellen Artefakte“ gemeint.

Um den Unterschied zu markieren, schlage ich die Begriffe „Original“ und
„Modell“ vor. Unter Modellen sollen im Folgenden Zugriffe auf ein Original
verstanden werden, denen eine funktionsgeleitete Selektion von Merkmalen zu-
grunde liegt.41 Modellierung ist das Sich-ins-Verhältnis-Setzen von (individuel-
len wie kollektiven) kulturellen Akteuren zum modellierten Gegenstand (histori-
sche Autorin, Werk oder Epoche) und zum jeweiligen Anwendungszusammen-
hang (historisch, diskursiv, medial).42 Im Ergebnis des Modellierungsvorgangs
entsteht die konkrete Repräsentation.43 In dieser Arbeit identifiziere ich drei
Grundmodelle, in denen sich die Klassikerrepräsentationen realisieren: das äs-
thetische, das sozialmoralische und das politische (vgl. Kapitel 4).

So wie das physikalische oder mathematische Modell ‚realer‘ erscheinen
kann als die Wirklichkeit, die es veranschaulicht, so verhält es sich mit dem
Klassiker. Die Modellierung vermag das Original so nachhaltig zu beeinflussen,
dass eine Rezeption ‚jenseits‘ des Klassikers schwierig bis unmöglich wird. Das
ist bei Nationalschriftstellern der Fall, jedoch nicht nur. Jede Erwähnung von
Virginia Woolf oder Simone de Beauvoir führt beispielsweise ihren Status als
Klassikerinnen der Frauenbewegung an. Diese Modellierung hat ihre Wahrneh-
mung nachhaltig geprägt. Ein solches Modell hat wirklichkeitskonstituieren-

1.2 Klassik als Praxis kultureller Funktionalisierung  11

40 Jan Mukařovský: Ästhetische Funktion, Norm und ästhetischer Wert als soziale Fakten. In:
Ders.: Kapitel aus der Ästhetik. Frankfurt a.M. 1970, S. 7–112. Hier S. 106.
41 „Wissenschaftliche Modelle [greifen] die für eine gegebene Problemstellung als wesentlich
erachteten Charakteristika (Eigenschaften, Beziehungen etc.) eines Untersuchungsgegenstan-
des heraus und machen diesen so einem Verständnis bzw. einer weiterführenden Untersu-
chung zugänglich.“ Stephan Hartmann: Modell. In: Hans Jörg Sandkühler (Hg.): Enzyklopädie
Philosophie. Unter Mitwirkung von Dagmar Borchers, Arnim Regenbogen, Volker Schürmann
und Pirmin Stekeler-Weithofer. Band 2: I–P. Hamburg 2010, S. 1627–1632. Hier S. 1627.
42 Lose knüpfe ich dabei an die Modelltheorie von Bernd Mahr an, ohne jedoch sein Begriffs-
inventar zu übernehmen. Die Vorstellung der Matrix als Ausgangsformation beispielsweise, in
der nicht nur der modellierte Gegenstand, sondern ein Set an Vorgaben, Beobachtungen und
Begriffsvorstellungen verortet ist, ist modelltheoretisch aufschlussreich, beeinflusst bzw. diffe-
renziert die hier vorgestellte Theorie nicht. Grundlegend ausgeführt in Bernd Mahr: Modelle
und ihre Befragbarkeit. Grundlagen einer allgemeinen Modelltheorie. In: Erwägen Wissen
Ethik 3 (2015), S. 329–342.
43 Mit der Unterscheidung zwischen Modell und Repräsentation orientiere ich mich ebenfalls
an Mahr, der jedoch vom Modellobjekt spricht, um die epistemologische Differenz zwischen
dem prozessualen und dem ontologischen Moment der Modellierung zu markieren. Vgl. Mahr,
Modelle 2015, S. 330 f.



de Kraft, weil es das Original in seiner Existenz ablöst.44 Der Klassiker kann
dann analog zum Phänomen der toten Metapher verstanden werden.45

Die Geschichte der Klassikerfunktionalisierung und -instrumentalisierung
zeigt, dass Klassiker höchst polyvalent sind. Man kann dieses Verfahren als ei-
nen Konstruktivismus light bezeichnen, weil das Modell nicht wie in einem radi-
kalen Verständnis diskursives oder soziales Konstrukt ohne reale Basis ist –
doch diese kann sehr dünn sein. Eines der im deutschsprachigen Raum bekann-
testen Beispiele für eine sich von der Vorlage sehr weitgehend emanzipierende
Rezeption ist die zum Konzept des Faustischen verdichtete Figur. Mit Blick auf
die Vorlage lässt sich die affirmative Modellierung, in der eine Analogie vom
faustischen und nationalen Wesen hergestellt wird, nicht erklären, weil Goethes
Figur als „pathetisch selbstherrliches Individuum, das seinen Willen und seine
Lust absolut setzt“46 eine Mahnfunktion besitzt und kein Identifikationsangebot
macht. Das Original dient im Extremfall nur dazu, Schlagwörter für kulturell
wirksame Parolen zu liefern.

Ist die Rede von Funktionen, besteht die Gefahr von Kurzschlüssen auf
mögliche Autorintentionen. Um diese zu vermeiden, lässt sich die von Roy Som-
mer entwickelte Unterscheidung von „Wirkungsabsicht“, „Wirkungspotenzial“
und „historischer Wirkung“mit Blick auf die Klassik adaptieren.47 DieWirkungs-
absicht entspricht der aus der Mode geratenen Intention des Autors48 und veran-
schaulicht die Differenz zwischen ‚Original‘[Werk, Autorin] und Klassiker[Werk,

12  1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis

44 Das wird an AdamMickiewicz deutlich: Zwar arbeitet der literaturwissenschaftliche Spezial-
diskurs mit Mickiewiczs Werken, also mit den Originalen, doch auch dieser Spezialdiskurs ist
von dem Klassikerstatus insofern beeinflusst, als er eine pedantische Wissenschaftskultur, die
„Mickiewiczologie“, um den Klassiker herum ausgebildet hat. Analoges gilt für Goethe oder
Shakespeare, da die wissenschaftliche Praxis den Klassikerstatus stabilisiert, auch indem ein
Prestigeunterschied zwischen der wissenschaftlichen Beschäftigung mit einem der kanoni-
schen Klassiker und einem kulturell weniger beachteten Autor besteht (der sich etwa in Rezen-
sionen oder der Reputation des jeweiligen Wissenschaftlers niederschlagen kann).
45 Hierzu wird häufig eine Parallele zu Max Blacks Metapherntheorie gezogen. Vgl. Hart-
mann, Modell 2010, S. 1629.
46 Vgl. Stefan Matuschek: Individualitätsmythen der Moderne: Faust im Kontext. In: Carsten
Rohde, Thorsten Valk, Mathias Mayer (Hg.): Faust-Handbuch. Konstellationen – Diskurse –
Medien. Stuttgart 2018, S. 12–22. Hier S. 12. Zur Mythisierung des „faustischen“ Wesens im
deutschen Nationaldiskurs vgl. im selben Band auch Ralf Klausnitzer: Deutsche Mythologie,
S. 357–365.
47 Roy Sommer: Funktionsgeschichten: Überlegungen zur Verwendung des Funktionsbegriffs
in der Literaturwissenschaft und Anregungen zu seiner terminologischen Differenzierung. In:
Literaturwissenschaftliches Jahrbuch 41 (2001), S. 319–341.
48 Sie trägt aber insofern dessen durch Barthes und Foucault proklamiertem „Tod“ Rechnung,
als sie Ecos Unterscheidung zwischen der empirischen Autorin und dem Modell-Autor berück-
sichtigt. Dieser tritt als eine „Interpretationshypothese“ in Erscheinung, „deren Grundlage der



Autorin]. Sie betrifft auktoriale Strategien, mit denen sich Autorinnen im literari-
schen und kulturellen Feld verorten. Diese „Automodellierung“, wie ich sie im
Folgenden bezeichne, kann in der Rezeption aufgegriffen, bestätigt und stabili-
siert werden – oder nicht. Das bloße Vorhandensein einer Wirkungsabsicht
macht jedenfalls keinen Klassiker aus. Unter Wirkungspotenzial versteht Som-
mer „mögliche Effekte der narrativen Strategien“, die es ermöglichen, die Wir-
kung „ohne Rückgriff auf Spekulationen […] aus dem Text selbst [zu] rekonstru-
ieren“.49 Diese Rekonstruktionen besitzen den Status von Hypothesen, die im
Horizont der Klassik eine spezifische Ausformung erfahren, weil sich das Wir-
kungspotenzial von den Darstellungsverfahren des Originals emanzipiert, wie
wir am Faustbeispiel gesehen haben. Die historische Wirkung ist dagegen der
Maßstab und damit die zentrale Kategorie der Klassikanalyse. Dass Klassik ein
reines Rezeptionsphänomen ist, gilt zwar seit den 1970er Jahren als ein Gemein-
platz der Forschung,50 dieser wird jedoch immer wieder von essenzialistischen
Annahmen, wie sie im ersten Abschnitt geschildert wurden, relativiert.

1.3 Anerkennung, Resonanz, Konsens als zentrale Kriterien

Nehmen wir intertextuelle, intermediale, materielle, ökonomische, diskurs- und
ideengeschichtliche Indizien historischer Wirkung, so können wir zunächst jene
unterscheiden, die emergent, also bottom up die Funktionstüchtigkeit von Klas-
sikern belegen und solche, die bottom down eine Funktionsbehauptung bestäti-
gen. Die Bottom-down-Anerkennung bezeichnet Hermann Korte mit Blick auf

1.3 Anerkennung, Resonanz, Konsens als zentrale Kriterien  13

Text, nicht aber die Wirkungsabsicht des empirischen Autors ist“, wodurch ein positivistischer
Kurzschluss vermieden wird. Ebd., S. 328.
49 Ebd., S. 322 u. 328 f.
50 So erinnert Mandelkow „an die an sich selbstverständliche, jedoch vielfach verdrängte Tat-
sache […], daß die Klassizität eines Werkes, eines Autors oder einer Epoche sich in der Regel
nicht selbst als solche definiert, sondern in der Tradition des Überlieferungsprozesses sich her-
stellt, dessen Determinanten erst in einer genauen Rekonstruktion der vielfältig verästelten
und widersprüchlichen Rezeptionsgeschichte sichtbar werden, ohne daß diese Rekonstruktion
vollends in der Lage wäre, die jeweilige Aura eines in den Rang des Klassischen erhobenen
Phänomens rational ableiten oder erklären zu können.“ Karl Robert Mandelkow: Die bürgerli-
che Bildung in der Rezeptionsgeschichte der deutschen Klassik. In: Ders.: Gesammelte Aufsät-
ze und Vorträge zur Klassik- und Romantikrezeption in Deutschland. Frankfurt a. M. 2001,
S. 61–76. Hier S. 62. Vgl. auch Schmalzriedt, Inhumane Klassik 1971. Aktueller: „daß Anerken-
nung überhaupt ein entscheidender Faktor aller Klassizität ist. Sie entsteht, wissenschaftlich
gesprochen, als ein Rezeptionsphänomen. Mit anderen Worten: nichts ist an und für sich klas-
sisch, die Reaktion anderer macht es erst dazu.“ Schulz, Doering, Klassik 2003, S. 9.



den Kanon als „kulturelle Resonanz“.51 Seinen Begriff will ich breiter aufstellen,
indem ich nicht nur affirmierende Resonanzformen wie die Teilnahme an einem
Jubiläum oder den Kauf einer Klassikerausgabe berücksichtige. Über Anerken-
nung geben sowohl die Ehrfurcht gegenüber dem kulturellen Status als auch die
Freude am Ikonoklasmus Auskunft; die ledergebundene Shakespeare-Ausgabe
im Regal und der „To-beer-or-not-to-beer“-Aufkleber auf der WG-Toilette, der an
die Schullektüre gerichtete Bildungsanspruch und die an einen Longseller ge-
richtete Profiterwartung. In dieser breiten Perspektive gerät nicht nur ein herme-
neutischer Rezeptionsbegriff, sondern auch die bei Korte implizierte Geber-Neh-
mer-Logik an ihre Grenzen.

Eine Möglichkeit, die Spezifik dieses Rezeptionsvorgangs zu benennen, bie-
tet der Begriff der Applikation. Anders Pettersson formalisiert ihn als Vergleich
auf die Kompatibilität von Textelement (x) und realweltlichem Element (y).52 Im
Grunde greift Pettersson dabei auf die handlungstheoretischen Ansätze der Re-
zeptionstheorien der 1990er Jahre zurück,53 die Rezipierende nicht als passiv
Empfangende, sondern Handelnde denken. Vor ihm wurde der Applikationsbe-
griff von Ute Gerhard in ihrer Untersuchung zur Schiller-Rezeption54 eingeführt.
Gerhard macht darin einen spezifischen Rezeptionsmodus aus, den quasireligiö-

14  1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis

51 Hermann Korte: Was heißt „Das bleibt“? Bausteine zu einer kulturwissenschaftlichen Kan-
ontheorie. In: Dietrich Helms, Thomas Phleps (Hg.): No Time for Losers. Charts, Listen und
andere Kanonisierungen in der populären Musik. Bielefeld 2008, S. 11–23. Hier S. 15–20.
52 Anders Pettersson: The Concept of Literary Application. Readers’ Analogies from Text to
Life. Basingstoke, New York 2012, S. 2. Den Ansatz von Pettersson erweitert Jan Borkowski: Die
Applikation literarischer Texte. Studien zur Erstrezeption vielgelesener Romane in der Aufklä-
rung, Moderne und Gegenwart. Berlin, Boston 2021. Auch wenn diese Untersuchung, insbeson-
dere die Differenzierung der Applikationsformen, hier nicht mehr vollumfänglich berücksich-
tigt werden kann, so ist Borkowskis grundlegende Definition passend: „‚Applikation‘ bezeich-
net eine Tätigkeit im Rahmen des Rezeptionsprozesses, bei welcher Rezipienten das Gelesene,
also Gehalte des Textes jeglicher Art, auf ihre persönlichen oder lebensweltlichen Erfahrungen,
Überzeugungen und Einstellungen beziehen. Das Ergebnis dieser Bezugnahme, welches eben-
falls ‚Applikation‘ heißt, kann sein, dass sie neue Überzeugungen und Einstellungen bilden,
bestehende verändern oder verwerfen.“ (Ebd., S. 31). In der vorliegenden Untersuchung wird
der Applikationsbegriff insofern weiter gedacht, als Applikationen nicht nur solche „kogniti-
ver, ethischer, emotionaler oder ästhetischer Natur“ (ebd.) gelten, sondern auch solche, die
von der eigentlichen Textrezeption unabhängig sind. Dazu gehören vor allem spielerische Um-
gangsweisen, in denen beispielsweise Merchandise-Artikel gekauft, getragen oder anderweitig
genutzt werden.
53 Vgl. den Überblick bei Michael Charlton: Rezeptionsforschung als Aufgabe einer interdis-
ziplinären Medienwissenschaft. In: Ders. und Silvia Schneider (Hg.): Rezeptionsforschung.
Theorien und Untersuchungen zum Umgang mit Massenmedien. Opladen 1997, S. 16–19.
Hier insbesondere S. 22–27.
54 Ute Gerhard: Schiller als „Religion“. München 1994.



se Handhabe kennzeichnet. Das wiederum geht mit der Gegenüberstellung von
„kulturellen“ und „ästhetischen“ Texten überein, die Aleida Assmann vornimmt.
Den Unterschied macht sie in der Adressierung und in der Rezeptionshaltung
aus. Der ästhetische Text wende sich an die Leserin als Individuum, der kulturel-
le adressiert sie als Repräsentantin eines Kollektivs.55 Der kulturelle Text erhebe
den „Anspruch auf unhintergehbare Antworten“ und fordere deshalb eine Re-
zeptionshaltung der „Verehrung“ und „Ergriffenheit“, aus der eine vorbehaltlose
Identifikation resultiere.56 Der ästhetische hingegen fordere eine „Distanz“; der
Leser komme also gar nicht auf die Idee, „Bücher mit dem richtigen Leben zu ver-
wechseln“.57 Die Qualität, „kulturell“ oder „ästhetisch“ zu sein, ist weniger vom
Text als von der Rezeptionshaltung her zu denken, in der literarische Charaktere
zu Identifikationsfiguren, Narrative zu Gleichnissen, Autorinnen zu Autoritäten
werden können. Im Verlauf der Arbeit wird sich zeigen, dass das sozialmorali-
sche und politische Klassikermodell ästhetische als kulturelle Texte handhabt,
wobei dies nicht stereotyp an kulturelle Akteure rückgebunden werden kann.

Wenn Akteure des Literaturbetriebs auf klassische Texte, Autorinnen oder
Epochen mit der Intention zugreifen, sich in einem Kunstdiskurs verorten zu
wollen, dann wirkt ein Text nicht als Offenbarung und eine Autorin nicht als
Prophetin. Dennoch können wir eine Funktionalisierung beobachten, was Cor-
nelia Zumbusch für Goethes und Schillers Antikenbezug unterstreicht. Er erfülle
neben der offenkundigen Funktion, ein Kunstprogramm im „Zeichen der pole-
mischen Abwehr einer popularisierten und trivialisierten Kultur der Empfind-
samkeit“ 58 zu definieren, die, sich einen Platz im zeitgenössischen literarischen

1.3 Anerkennung, Resonanz, Konsens als zentrale Kriterien  15

55 Aleida Assmann: Was sind kulturelle Texte? In: Andreas Poltermann (Hg.): Literaturkanon,
Medienereignis, Kultureller Text. Berlin 1995, S. 232–244. Hier S. 241. Als Paradigma eines kul-
turellen Texts führt Assmann die Bibel an, deren Lektüre (außerhalb des wissenschaftlichen
Spezialdiskurses, muss man hinzufügen) sich nicht dadurch auszeichnet, dass die Erzählsitua-
tion offengelegt, die implizite Leserinstanz näher bestimmt oder der Entstehungskontext re-
konstruiert werden, sondern dadurch, dass der Text als Form der Weltdeutung auratisiert
wird (vgl. ebd., S. 237). Überdies leitet sie aus dem veränderten Status die Tatsache ab, dass
kulturelle Texte ein „blinder Fleck auf der literaturwissenschaftlichen Landkarte“ sind und
dort auch qua der Eigenheiten des literaturwissenschaftlichen Systems nicht verortetet werden
können (vgl. ebd., S. 234).
56 Ebd. S. 242.
57 Ebd., S. 241. Auch John Fiske unterscheidet den distanzierten Umgang, der den kulturellen,
historischen und medialen Kontext berücksichtigt, von einem, der distanzlos Literatur, Film,
Gemälde etc. im Sinne der jeweils eigenen Lebenswelt interpretiert. Popularität entsteht für
Fiske dementsprechend, wenn Kulturgüter gegen die Praxis professionalisierter Rezeption ge-
braucht werden. John Fiske: Understanding Popular Culture. London [1989] 2007, S. 104.
58 Cornelia Zumbusch: Die Immunität der Klassik. Berlin 2012, S. 19.



Feld und in der Literaturgeschichte gleichermaßen zuzuweisen.59 Da die Stilisie-
rung der Antike zu einem goldenen Zeitalter nicht gerade von einem kritisch di-
stanzierten historischen Verständnis zeugt, können wir hier eine Selbsthistori-
sierungstendenz beobachten, in der Steffen Martus das Vermögen erkennt, „die
eigene Position bereits als eine geschichtlich gewordene und geschichtlich wirk-
same“ wahrzunehmen.60 Dies lässt sich wiederum mit der Absicht engführen,
sich als Künstler direkt in das kulturelle Gedächtnis einzuschreiben, die Aleida
Assmann den „Dichterfürsten“ Dante, Spenser und Milton attestiert.61 Im Ver-
lauf der Arbeit wird von dieser Art der Automodellierung noch mehrfach die
Rede sein.

Retrospektiv, denn nur so können wir sinnvollerweise über Klassiker spre-
chen, sind diese als Anerkennungs- bzw. als Resonanzerfolge zu beschreiben.
Das mag jedoch den Blick dafür verdecken, dass es das Wirken vieler individuel-
ler und kollektiver Akteure ist, das einen Konsens hervorbringt. Die Gefahr einer
rekonstruierenden Betrachtungsweise ist evident: In der Genese werden Zusam-
menhänge, Funktionalisierungen, Instrumentalisierungen und Formen der Auf-
merksamkeitslenkung sichtbar, auf denen der Anerkennungserfolg basiert. Sie
verführen dazu, den Klassikerstatus kausal auf inhärente Qualität, Machtaus-
übung oder Massenlenkung zurückzuführen. Tatsächlich aber werden die Klas-
sikergeschichten zeigen, dass Konsens, vor allem in einer historischen Langzeit-
perspektive, nur bedingt steuerbar ist.

Bedarfskonstellationen unterliegen dem Wandel der Zeit und so, wie man
nicht zwei Mal in denselben Fluss steigen kann, um Heraklits Bild zu bemühen,
sind auch sie nicht identisch reproduzierbar. Da die Langzeitexistenz von Klassi-
kern in der Wiederholung und Reproduktion besteht, müssen sie sich in immer
neuen Bedarfskonstellationen als funktionstüchtig erweisen. Sie wandeln sich
mit dem Zeitgeist, dem Kultur- und Rezeptionskreis sowie dem Medium, in dem
sie gebraucht werden. Dieses Anpassungspotenzial bedeutet zugleich, dass
Klassik transgressiv ist: Die Aktualität entsteht in der Überschreitung des origi-
nären historischen Kontextes, des genuinen Wirkungskreises, Mediums und
häufig der ursprünglichen Semantik.

16  1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis

59 Ebd., S. 110.
60 Steffen Martus: Werkpolitik. Aus der Literaturgeschichte kritischer Kommunikation vom
17. bis zum 20. Jahrhundert. Mit Studien zu Klopstock, Tieck, Goethe und George. Berlin, Bos-
ton 2007, S. 455.
61 Assmann, Was sind kulturelle Texte? 1995, S. 238.



1.4 Klassik als Praxis kultureller Persistenz: auf Dauer
gestellte und seriell (wieder)hergestellte Resonanz

Wenn Meme sich replizieren, tun sie dies durch Imitation im weitesten Sinne des Wortes.
Aber so wie nicht alle Gene, die sich vermehren können, dies erfolgreich tun, gibt es auch
bei den Memen einige, die […] erfolgreicher sind als andere. Dies entspricht der natürli-
chen Auslese.62

Warum werden einige kulturelle Produkte zu Klassikern, andere nicht? Der zi-
tierte Richard Dawkins erklärt Persistenz, indem er kulturellen Artefakten eine
ähnliche Mutationsfähigkeit unterstellt, wie sie Gene besitzen. Abgesehen da-
von, dass diese Idee animistisch ist, erklärt sie die ‚Fortpflanzung‘ der Langzeit-
phänomene nicht. Warum schaffen es einige Produkte, auf den von Angeboten
überquellenden Aufmerksamkeitsmärkten zu bestehen, während andere sang-
und klanglos verschwinden? Was ist der Unterschied zwischen einem One-Hit-
Wonder und einem Klassiker, zwischen Mode und Klassik?

So reizvoll es wäre, ein „Klassiker-Rezept“ zu besitzen, so unseriös und un-
tauglich ist jeder Versuch, ein abschließendes zu liefern. In der vorliegenden Ar-
beit wird sich zeigen, dass es zwar Zutaten gibt, die in unterschiedlichen Konfi-
gurationen auftreten und als stabile oder zumindest wiederkehrende Merkmale
der Klassikpraxis betrachtet werden können. Doch selbst wenn man sie umsich-
tig vermengt, ist nicht gesichert, dass der Teig aufgeht und aus einer Handvoll
Zutaten ein prächtiger Klassikerkuchen entsteht. Dies wäre auch eine vollkom-
men falsche Perspektive auf ein Rezeptionsphänomen. Wir müssen nicht auf
den Teig, sondern – um bei dem zugegebenermaßen einfachen Bild zu bleiben –
auf den Bäcker und die zum Kuchenessen einbestellten Gäste schauen: Der Bä-
cker ist in unserer Analogie allerdings nicht der Schriftsteller oder die Künstle-
rin, sondern die Bedarfskonstellation, die den Klassiker als solchen zuerst formt
(Klassikergenese); in der also diese oder jene Künstlerin, dieses oder jenes Werk
als geeignet angesehen wird, ein bestimmtes Bedürfnis – hier den Geschmack
der Gäste – zu befriedigen. Diese Gäste sind jedoch ein bunter Haufen, die das
gemeinsame Bedürfnis nach süßem Gebäck zwar eint, allerdings haben sie Vor-
lieben und Unverträglichkeiten, die unser Bäcker zu berücksichtigen weiß (Mo-
dellierung). Auch wenn er den Geschmack trifft und der Kuchen mit Wonne ver-
speist wird (Anerkennung), so bleibt ungewiss, ob künftige Gäste vom selben
Kuchen naschen mögen (neue Bedarfskonstellation). Der Bäcker tut also gut
daran, den Kuchen dem Geschmack der neu zu erwartenden Gäste (Rezeptions-

1.4 Klassik als Praxis kultureller Persistenz  17

62 Richard Dawkins: Das egoistische Gen. Ergänzte u. überarbeitete Neuauflage. Mit einem
Vorwort von Wolfgang Winkler. Aus dem Englischen übers. von Karin des Sousa Ferreira. Hei-
delberg, Berlin, Oxford 2007, S. 324.



kreis) und neuen Ernährungstrends (soziohistorische Gegebenheit) anzupassen
und die Größe auf ihre Zahl abzustimmen (Modellierung/Aktualisierung). Und
vielleicht ist der Kuchen so beliebt (Anerkennung), dass ihn diese Gäste nach
dem Rezept fragen (Dissemination), um ihn ihrerseits zu backen, wenn sie Be-
such erwarten (neue Bedarfskonstellation) und an ihrer Gäste Geschmäcker an-
zupassen (Modellierung/Aktualisierung). Was mit dem Kuchen-Beispiel gezeigt
werden soll, ist das Ineinandergreifen von sich verändernder Bedarfskonstella-
tion, funktionaler Modellierung, Aktualisierung, Anerkennung und Disseminati-
on. Auf diesen Säulen ruht Klassik, jedoch nicht nur.

Um die Frage zu klären, inwiefern sich synchron bestehende Anerkennung
diachron reproduzieren lässt, drängt sich das Konzept der Aufmerksamkeit auf.
Sie gilt als ein wertvolles Gut in einem Medienzeitalter, in dem ein Überangebot
an Informationen, Unterhaltung und Waren besteht. „In der Ökonomie der Auf-
merksamkeit“, schreibt Kristina Nolte, gelte diese „als Kapital, das in Bekannt-
heit gemessen wird.“63 Noltes und andere Arbeiten fokussieren in der Regel die
anthropologische Dimension: Aufmerksamkeit ist grundlegend, um auf dem
Jahrmarkt menschlicher Eitelkeiten zu glänzen.64 Wenn es aber um die Frage
geht, wie kulturelle materielle oder immaterielle Artefakte Aufmerksamkeit ge-
nerieren und über teilweise jahrhundertelange Zeiträume hinweg immer wieder
auf sich zu lenken vermögen, ist ein Perspektivenwechsel schon deshalb not-
wendig, weil Klassiker nicht Subjekt, sondern Ergebnis von Handlungen sind.

Diachronizität ist eine Herausforderung auf den Aufmerksamkeitsmärkten.
Moden, Hypes und Trends sind synchroner Natur. Man kann diese Synchronizi-
tät zur Gegenwartsdiagnose erheben, wie hier Moritz Baßler:

Zweifellos bestimmt diese diachrone Form des Kunstwerks immer noch unsere idées
reçues davon, wie Hochliteratur zu sein hat. Tatsächlich aber hat sie unter den Markt-
und Medienbedingungen der Gegenwart, der Postmoderne, ja in Teilen womöglich bereits
der Moderne kaum noch Geltung. Zwar wird munter zitiert, doch dass ältere Formen und
Werke tatsächlich modellbildend auf die Produktion der Gegenwart wirken, im Sinne ei-
ner Autorität von Klassikern wie in der vormodernen Gattungsgeschichte, dürfte gegen-
wärtig eher die Ausnahme sein.65

Die diachrone Perspektive sollte allerdings in einer Zeit, in der Gegenkulturen
mithilfe von Klassikern ihre Geschichtlichkeit konstruieren, in der Best-of-

18  1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis

63 Kristina Nolte: Der Kampf um Aufmerksamkeit. Wie Medien, Wirtschaft und Politik um eine
knappe Ressource ringen. Frankfurt a.M. 2005, S. 54.
64 Georg Franck: Ökonomie der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf. München 2015; Jörg Bernardy:
Aufmerksamkeit als Kapital. Formen des mentalen Kapitalismus. Marburg 2014.
65 Moritz Baßler: Klassiker im Zeitalter der Neuen Archive. Zwischen idée reçue, Modell und
Zitierbarkeit. In: Wojcik et al., Klassik als kulturelle Praxis 2019, S. 39–51. Hier S. 43.



Alben, sogenannte Ü-30-Partys sowie Remakes sich anhaltender Beliebtheit er-
freuen, nicht vernachlässigt werden. Auf den Best-of-Alben sind die von Fans
geschätzten Klassiker versammelt. Auf der Ü-30-Party werden nicht randständi-
ge Vorlieben des DJs gespielt, sondern die Musik, die heute über 30-Jährige als
Klassiker ihrer Jugend wahrnehmen. Selbst der YouTube-Algorithmus schlägt
Klassiker, nicht die Geheimtipps einer Zeit vor. Filmische Remakes greifen auf
das mehrfach erfolgreich Gelaufene und im kulturellen Gedächtnis Verankerte
zurück, was der zunehmende Trend zu Sequels und Prequels deutlich macht:
Die Star Wars- oder Indiana Jones-Filme galten als Klassiker, bevor sich die Pro-
duktionsfirmen zu Fortsetzungen entschieden. Der Superheld als Kino-Topos er-
lebte zahlreiche Reinkarnationen vor den Avengers; heute können Super- oder
Spiderman als Klassiker des Genres gelten. Und die geradezu ubiquitäre Präsenz
des Attributs „Retro“66 verweist darauf, dass die scheinbar so im synchronen
Hier und Jetzt verankerte Massenkultur ökonomisch, die Kunst ästhetisch ver-
wertbare Aufmerksamkeit dort eingelöst zu sehen scheinen, wo sie auf Bewähr-
tes zurückgreifen können.

Gerade weil Klassisches nicht im Wiederkäuen eines bildungsbürgerlichen
Kanons be- und entsteht, sondern in einer dynamischen Zirkulation von Produk-
ten aller kulturellen Bereiche durch gesellschaftliche Sphären und Medien, ist
Aufmerksamkeit essenziell. Indem die ‚alten‘ Werke Lösungsansätze für neue
Probleme präsentieren, mit neuen Medien interagieren oder auch hier und da
einen Skandal produzieren, bleiben sie, um mit Aleida Assmann zu sprechen,
im Funktionsgedächtnis und schaffen es, nicht auf das Abstellgleis des Spei-
chergedächtnisses zu geraten.67 Die Geschichte kennt funktionslos gewordene
und vergessene Klassiker (Botticelli und Shakespeare sind zwei prominente Bei-
spiele), die ins Funktionsgedächtnis zurückgeführt wurden – bleibt dies dauer-
haft aus, sind sie keine Klassiker mehr.68 Klassik ist permanente Arbeit am kul-
turellen Gedächtnis.

1.4 Klassik als Praxis kultureller Persistenz  19

66 Elizabeth E. Guffey: Retro. The Culture of Revival. London 2006, S. 9–15.
67 Während im Speichergedächtnis, zu dessen Medien vor allem Enzyklopädien gehören, eine
unüberschaubare Menge des kulturellen Wissens ‚abgelegt‘ ist, ist im Funktionsgedächtnis das
jeweils Relevante und Brauchbare zu verorten. Aleida Assmann: Speichern oder Erinnern. Das
kulturelle Gedächtnis zwischen Archiv und Kanon. In: Moritz Csásky, Peter Stachel (Hg.): Spei-
cher des Gedächtnisses. Bibliotheken, Museen, Archive. Wien 2001, S. 15–30; Dies: Erinne-
rungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnisses. München 2003,
S. 130–142.
68 Weil die Artefakte reaktivierbar bleiben, ist das absolute Gegenteil von Erinnern nicht das
Vergessen, sondern der Gedächtnisverlust, eine kulturelle Auslöschung. Elena Esposito: Sozia-
les Vergessen. Formen und Medien des Gedächtnisses der Gesellschaft. Frankfurt a.M. 2002,
S. 184.



Die Abfolge von Aufmerksamkeit, Anerkennung und Vergessen kennzeich-
net das Reden über Moden oder Trends. Klassiker und Moden sind nicht grund-
sätzlich verschiedene Phänomene, denn Klassik lässt sich als auf Dauer gestellte
oder seriell sich (wieder)herstellende Mode („that which is understood as being
right in a specific time and context“69) begreifen. In der Modeforschung gibt es
die Tendenz, aus der Evolutionstheorie abgeleitete Theoreme zu etablieren, von
„Wettbewerb“ und „Selektion“70 oder von „Mutation“71 zu sprechen. Damit wird
eine natürlich bis zwingend scheinende Entwicklung unterstellt, die eine inhä-
rente Rationalität des Prozesses insinuiert und Zufälligkeiten wie Irrationalitä-
ten – beispielsweise die Mode, Lammfellstiefel im sommerlichen Kalifornien zu
tragen – vernachlässigt. Moden werden zu Moden, weil sie einem Prozess der
Aufwertung unterzogen werden, den Andreas Reckwitz als „Valorisierungsvor-
gang“72, Wolfgang Ullrich als Zuschreibung eines „Fiktionswertes“73 beschrei-
ben. Aus dieser Wertzuschreibung speist sich ein Evidenzcharakter, den Klassi-
ker und Moden teilen. Sie scheinen unhinterfragt zu gelten, einfach weil sie da
sind.74 Was allerdings für die Mode nach Hermann Bausinger gilt, dass nämlich
„die jeweiligen harten Kontrastvoraussetzungen […] nicht nur die vorausgegan-
gene Mode fragwürdig [erscheinen lassen]“75, sondern auch die geltende, gilt
nicht für Klassiker. Sie genießen im Gegenteil einen Vertrauensvorschuss in Sa-
chen Geltung.

Die Langlebigkeit von Klassikern wird mithilfe einer faktualen oder fiktiona-
len Begründung metadiskursiv legitimiert – so denn ein Metadikurs im jeweili-
gen Geltungsbereich existiert. Andreas Reckwitz’ Buch Die Gesellschaft der Sin-
gularitäten erklärt die Langzeitvalorisierung mit einem Anfangserfolg: „Das
heißt aber auch, dass (fast) jeder Klassiker einmal ein saisonaler Überra-
schungshit war, der langfristige kulturelle Wert also in der Regel auf einem kurz-

20  1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis

69 A.M. Sellerberg: Fashion. In: Neil J. Smelser; Paul B. Baltes (Hg.): International Encyclo-
pedia of the Social & Behavioral Sciences. Band 8: Ex-Foo. Amsterdam 2001, S. 5411–5415. Hier
S. 5411.
70 Vgl. Herbert G. Blumer: Fashion. In: David L. Sills (Hg.): International Encyclopedia of the
Social Sciences. Bd. 5. New York 1968, S. 341–345.
71 Insbesondere kommt Mutation bei dem Meme-Begriff zum Einsatz, der mittlerweile als Be-
zeichnung für viral sich verbreitende Internetphänomene gebraucht wird. Dawkins, Das ego-
istische Gen 2007. Vgl. Kapitel 11: Meme, die neuen Replikatoren, S. 316–334.
72 Andreas Reckwitz: Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Moderne.
Berlin 2017.
73 Vgl. Wolfgang Ullrich: Alles nur Konsum. Kritik der warenästhetischen Erziehung. Berlin
2014. Kapitel „Fiktionswerte“, S. 7–29.
74 Baßler: Augenblickliche Überlieferung 2015, hier S. 71 und 73.
75 Hermann Bausinger: Zu den Funktionen der Mode. In: LiTheS. Zeitschrift für Literatur und
Theatersoziologie 14 (2016), S. 7–15. Hier S. 12.



fristigen Überraschungshit der Vergangenheit aufbaut. Was heute Klassiker ist,
war früher einmal revolutionär.“76 Das Revolutionäre, das Reckwitz als Eigen-
schaft annimmt, ist in Wirklichkeit ein Moment des Klassikerdiskurses, das im
Weiteren unter dem Begriff der „Innovationsbehauptung“ verhandelt wird. Ins-
besondere dort, wo Ästhetik eine Währung ist, also in der Kunst-, der Medien-
oder in der Modebranche, wird Innovation, der ästhetisch revolutionäre Charak-
ter betont. Daraus speist sich nachhaltig die Geltung von Klassikern, weil sie als
Vorbild, Muster, Orientierung funktional bleiben können. Je stärker die Reso-
nanz auf diese Behauptung, je einhelliger sie tatsächlich als Vorbild, Muster,
Orientierung genutzt werden, umso realer wird der Wert und umso größer der
normative Anspruch. Im Verlauf der Arbeit wird mehrfach bestätigt, dass diese
Behauptung, zumindest in dem Ausmaß, in dem sie angeführt wird, zumeist
Fiktionscharakter hat und von tatsächlichen Eigenschaften und historischen
Fakten weitgehend unabhängig ist.

Die Behauptung gesellschaftlicher Relevanz hebt vor allem die Funktion der
Handlungsorientierung hervor. Eine verbreitete Form, sie zu diskursivieren, be-
steht darin, ein Potenzial zur Krisenbewältigung zu betonen – ob die Krise akut
und manifest oder latent und diffus ist, macht dabei keinen Unterschied. In sei-
ner Rede Zur Eröffnung der Bibliothek deutscher Klassiker erklärt Gottfried Hon-
nefelder Krisenbewältigung zum Proprium des Klassikers in einem universell-
menschlichen Sinne:

Daß gerade die Gegenwart mit ihrem raschen sozialen Wandel und ihrem pausenlosen
Verschleiß des Konjunkturellen ein wachsendes Bedürfnis zum Bleibenden entwickelt, ist
mit Nostalgie allein nicht zu erklären; auch sie wäre nur Mode. Historisches Interesse ver-
weist […] auf eine breite Suche nach Identifikation, die in der literarischen Diagnose und
Deutung vergangener Epochen den Schlüssel zur eigenen finden möchte.77

Insbesondere im Kontext von Anlässen wie Jubiläen oder Publikationen (Klassi-
kerreihen, -ausgaben, -anthologien) werden Klassiker auf diese Weise legiti-
miert. Die Behauptung gesellschaftlicher Relevanz kann bestätigende individu-
elle Handlungen verbaler oder praktischer Natur initiieren. Andererseits können
diese Handlungen durch Relevanzbehauptung auf der Metaebene flankiert wer-
den. Dies ließ sich in der jüngeren Vergangenheit mehrfach beobachten. Als
nach den Terroranschlägen auf die Redaktion des Satiremagazins Charlie Hebdo
in Paris die Verkäufe von Voltaires Traité sur la tolérance stiegen, wurde das so-
gleich in den medialen Diskurs eingespeist: „Voltaire ‚tolerance‘ book flies off

1.4 Klassik als Praxis kultureller Persistenz  21

76 Reckwitz, Gesellschaft der Singularitäten 2017, S. 143.
77 Honnefelder, Warum Klassiker? 1985, S. X.



shelves after Paris attacks“,78 wobei auch die Funktion herausgestellt wurde:
„Nach dem Attentat gegen ‚Charlie Hebdo‘ scheint Frankreich Orientierung bei
Voltaire zu suchen“.79 Ähnliches widerfuhr Camus’ La Peste im Kontext der Co-
vid-19-Pandemie: Neben fast euphorisch wirkenden Ausrufen („Camus’ Die Pest
wird in Pandemie erneut zum Bestseller“80) erschienen Beiträge, in denen nach
Antworten zum Umgang mit der Krise gesucht wurde: „Vergangenes Jahr war
das Buch die angesagte Literatur des ersten Corona-Frühlings. Aber erst jetzt,
nach zwölf Monaten Pandemie, ist wirklich spürbar, welches tiefe ethische Di-
lemma dieses Werk uns zeigt.“81 Solcherart Berichterstattung lässt einzelne
Praktiken als kollektiven Konsens erscheinen und untermauert die Funktions-
behauptungen. Sind Krisen nicht, wie bei Honnefelder gesehen, abstrakt-univer-
sell, so müssen die Klassikerfunktionen an die aktuelle Weltlage angepasst wer-
den. Schon einen Tag nach dem Einmarsch der russischen Truppen in die Ukrai-
ne brachte die Süddeutsche Zeitung einen Artikel, in dem Nils Minkmar mit
Montaigne, Kafka und Nabokov ein tröstliches Angebot machte: „Gerade jetzt,
da mit Putin das Dunkle triumphiert, hilft es zu lesen“.82 Das „gerade jetzt“ ist
die Forderung der Stunde an Klassiker. Sie erlangen ihre Evidenz nur in der
Menge vielfältiger, kontextbezogener wie dekontextualisierter, vor allem aber
aktualisierender Gebrauchsweisen. Der Klassiker, wie Ankhi Mukherjee schreibt,
„fights obsolescence by being constantly on the move.“83

Und damit sind wir in der Frage, warum für Klassiker die kulturelle Obsoles-
zenz nicht gilt, bei den Transgressionen angekommen. Innerhalb der Ökonomie
der Aufmerksamkeit, so Georg Franck, sei es charakteristisch, dass „die Über-
gänge [zwischen Hoch- und Breitenkultur] gleitend und die Gegensätze relativ“
würden. „Gleichzeitig“, so Franck weiter, „wächst der Abstand zwischen den Ex-
tremen, die Kultur ist uneinheitlicher denn je zuvor, nicht nur was den Pluralis-

22  1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis

78 https://www.france24.com/en/20150114-france-charlie-hebdo-voltaire-book-best-seller-
treatise-tolerance [letzter Zugriff 3.2.2022], archiviert unter https://archive.fo/Y7bH9.
79 https://www.spiegel.de/kultur/literatur/frankreich-voltaire-mit-abhandlung-ueber-die-to-
leranz-bestseller-liste-a-1015476.html [letzter Zugriff 3.2.2022], archiviert unter https://archive.
fo/lCN3J.
80 https://kurier.at/kultur/camus-die-pest-wird-in-pandemie-erneut-zum-bestseller/4012
17300 [letzter Zugriff 3.2.2022], archiviert unter https://archive.fo/eVl9h.
81 Andreas Öhler: Albert Camus und Corona. Christ & Welt. Beilage von Die Zeit. 17. März 2021,
17:01 Uhr. Aktualisiert am 21. März 2021, 14:03 Uhr. https://www.zeit.de/2021/12/die-pest-al-
bert-camus-corona-pandemie?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F [letzter
Zugriff 3.2.2022], archiviert unter https://archive.fo/UmQZL.
82 Nils Minkmar: Nach dem Schock. In: Süddeutsche Zeitung vom 25.2.2022. Digitale Ausgabe,
Kultur.
83 Ankhi Mukherjee: What Is a Classic? Postcolonial Rewriting and Invention of the Canon.
Stanford 2014, S. 5.

https://www.france24.com/en/20150114-france-charlie-hebdo-voltaire-book-best-seller-treatise-tolerance
https://www.france24.com/en/20150114-france-charlie-hebdo-voltaire-book-best-seller-treatise-tolerance
https://archive.fo/Y7bH9
https://www.spiegel.de/kultur/literatur/frankreich-voltaire-mit-abhandlung-ueber-die-toleranz-bestseller-liste-a-1015476.html
https://www.spiegel.de/kultur/literatur/frankreich-voltaire-mit-abhandlung-ueber-die-toleranz-bestseller-liste-a-1015476.html
https://archive.fo/lCN3J
https://archive.fo/lCN3J
https://kurier.at/kultur/camus-die-pest-wird-in-pandemie-erneut-zum-bestseller/401217300
https://kurier.at/kultur/camus-die-pest-wird-in-pandemie-erneut-zum-bestseller/401217300
https://archive.fo/eVl9h
https://www.zeit.de/2021/12/die-pest-albert-camus-corona-pandemie?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/2021/12/die-pest-albert-camus-corona-pandemie?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://archive.fo/UmQZL


mus der Stile und die Vielfalt der Richtungen betrifft. Sie wird auch immer hete-
rogener im Hinblick auf den Anspruch“.84 Obwohl der sogenannte kulturelle
Omnivorismus zunehmend unser Konsumverhalten charakterisiert, zeigen gera-
de Klassiker, dass die „Übergänge“ zwischen dem Hoch- und Breitenkulturellen
nur als solche wahrgenommen werden können, weil die Grenzen immer noch
spür- und sichtbar sind. Dabei nehmen sie eine durchaus ambivalente Rolle ein.
Einerseits sind es die Klassiker, die die Grenzen ihres Geltungszusammenhangs
am ehesten überschreiten. Sie diffundieren in die verschiedenen Nationalkultu-
ren und Lebensstilmilieus, indem sie mit neuen Genres und Medien interagie-
ren. Andererseits aber erfüllen sie eine repräsentative Funktion, wenn sie eng
mit einem Kulturverständnis, Lebensstilmilieu oder einer (imaginären) Gemein-
schaft assoziiert werden. Dann bestätigen sie die Grenzen, die Hoch- und Brei-
tenkulturelles, den Bobo vom Metalfan oder Nationalkulturen voneinander tren-
nen.

In der vorliegenden Arbeit wird dafür argumentiert, dass Klassizität sich der
anhaltenden oder wiederhergestellten Transgression von zeitlichen und kultu-
rellen Kontexten, von Situationen und Adressatenkreisen verdankt, die unter-
schiedliche Ursachen hat und an der ebenso unterschiedliche Akteure beteiligt
sind. Das bedeutet, dass das Kapital des Klassikers nicht per Autorisierung von
oben entsteht, sondern durch die (vor allem (inter)mediale) Zirkulation: indem
Klassiker imaginäre wie reale soziale, kulturelle und mediale Grenzen über-
schreiten und so semantischen und affektiven Überschuss produzieren. Der se-
mantische Überschuss meint neue Bedeutungsdimensionen oder -zusammen-
hänge, die mit der Aktualisierung einhergehen. Affektischer Überschuss mani-
festiert sich sowohl in Praktiken der Verehrung85 als auch Äußerungen des
Überdrusses.86 Dass einzelne Handlungen überhaupt als Ikonoklasmus wahrge-
nommen werden (können), deutet auf diesen Überschuss hin. Im Zusammen-
spiel dieser Hypertrophien entsteht das, was wir als Kapital, als Normativität
des Klassischen wahrnehmen.

1.4 Klassik als Praxis kultureller Persistenz  23

84 Franck, Ökonomie der Aufmerksamkeit 2015, S. 160.
85 Gerhard, Schiller als „Religion“ 1994.
86 Für diese Haltung bekannt geworden ist Friedrich Hebbels Rezension einer Goethe-Publi-
kation von Eduard Boas: „Es wird seit Jahren von den Buchhändlern ein förmlicher Handel mit
den Reliquien Schillers und Goethes getrieben, der alle Grenzen überschreitet. Wenn der Fri-
seur der beiden Herren die ihnen abgeschnittenen Haare aufbewahrt hätte, der Kammerdiener
ihre Nägel, der Trödeljude ihre abgelegten Kleider, und die drei Spekulanten nun unter dem
Aushängeschild der Pietät mit diesen wertlosen Resten brüderlich ein Geschäft etablirten, so
würden sie die Verleger, die mit dem Inhalt ihres bestaubten Papierkorbs wuchern, kaum über-
bieten.“ Friedrich Hebbel: Rezension zu: Schiller und Goethe im Xenienkampf. Von Eduard
Boas. 1851. In: Ders.: Vermischte Schriften III (1843–1851), hg. v. Richard Maria Werner (= Sämt-
liche Werke. Elfter Band). Historisch kritische Ausgabe. Berlin 1903, S. 379–385. Hier S. 379.



Der Klassik liegen gleich mehrere Prozesse zugrunde (vgl. Abb. 1). Im Rah-
men einer Bedarfskonstellation wird das Original modelliert und aktualisiert.
Die daraus entstehende Repräsentation des Modells wird lebensweltlich appli-
ziert. Sie kann nun verbreitet werden, wobei es zu Transgressionen des ur-
sprünglichen Verwendungszusammenhangs kommt, die die Geltung bestätigen.
Stellt sich diese Art der Resonanz (synchron wie diachron) wiederholt ein, kön-
nen wir eine emergente Normativität beobachten, die, sich aus semantischem
wie affektivem Überschuss speisend, eine ‚Aura‘ generiert, die weiteren Ge-
brauch motiviert. Auf diese Weise beginnt der beschriebene ‚Klassiker-Zirkel‘
von vorne.

Abb. 1: Zirkulationsschema: Die kulturelle Praxis der Klassik.

Daraus ergibt sich abschließend die folgende Kurzdefinition: Klassik ist eine
funktional ausgerichtete Praxis, in der die kulturelle Langzeitpräsenz materiel-
ler Artefakte und ideeller Phänomene durch eine Modellierung im Hinblick auf
je spezifische Bedarfshorizonte im Rezeptionsprozess hergestellt wird.

1.5 Vorgehen und Aufbau der Untersuchung

Ziel der vorliegenden Arbeit ist es, eine Theorie der Klassik zu entwickeln, die
sich gegen einen essenzialistischen Klassikbegriff richtet und auf die Gemacht-
heit und die Macharten des Klassischen blickt. Es wird davon ausgegangen,
dass der essenzialistische Klassikbegriff sich aus kulturell und wissenschaftlich
tradierten Vorurteilen, hartnäckig haltenden Missverständnissen und Fehlan-
nahmen speist, die den Status von ‚Mythen‘ im Sinne von Klassikernarrativen

24  1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis



besitzen, die, ungeprüft und unüberprüfbar, wissenschaftlich und kulturell
wirksam sind. Holismus, Universalismus, Zeitenthobenheit und Elitarismus
sind solche Klassik-Mythen, die die kulturelle Aufgabe erfüllen, das Geheimnis
der Langzeitpräsenz kultureller Artefakte zu rationalisieren, während sie in
Wahrheit verunklaren und nur dazu geeignet sind, einen Nimbus metaphysi-
scher Größe zu erschaffen.

Obwohl der Ausgangspunkt und Ehrgeiz darin liegen, ein theoretisches An-
gebot vorzulegen, das für Klassiker unterschiedlicher Disziplinen und Kulturen
geltend gemacht werden kann, ist dies eine literaturwissenschaftliche Arbeit.
Ihr Gegenstand ist europäische Literatur seit dem späten 18. Jahrhundert, und
so sind die erarbeiteten Praktiken hinsichtlich formaler, historischer, soziologi-
scher und poetologischer Aspekte zunächst spezifisch für die Zeit nach 1800,
die westliche Tradition und die Handhabe literarischer Klassiker, selbst wenn
der Horizont über das literarische Feld hinaus auf klassikerbildende Handlun-
gen in Alltags-, Massen- und Gegenkulturen erweitert wird. Jedes der vier Kern-
kapitel widmet sich einem Mythos des essenzialistischen Klassikbegriffs und de-
konstruiert ihn an einem Fallbeispiel, wobei es sich in allen vier Fällen um Bal-
ladenklassiker handelt. Diese Konstanz ermöglicht eine Vergleichbarkeit der
verschiedenen Referenzbereiche, in denen die Klassiker untersucht werden: Na-
tionalkulturen, Gegenöffentlichkeiten, totalitäre Systeme und die Breitenkultur.
Etablierten und kanonisierten Klassikern wie Goethe und Mickiewicz, die eine
materialreiche Rezeptionsgeschichte besitzen, werden mit Itzik Manger und Bör-
ries von Münchhausen zwei heute kaum mehr bekannte Autoren gegenüberge-
stellt. Den Leserinnen wird nicht entgehen, dass nur Beispiele männlicher Au-
toren diskutiert werden. Das spiegelt die diskursgeschichtliche Marginalisierung
von weiblichen Autorinnen insofern wider, als die für Klassiker wichtige Funk-
tion der (vor allem nationalkulturellen) Gemeinschaftsstiftung kaum Frauen zu-
gewiesen wurde. Es ist die Absicht dieser Arbeit, zunächst ein grundlegendes
systematisches Angebot zu machen, wie sich begriffsschärfend über Klassik
(auch im Verhältnis zum Kanon) nachdenken lässt, auf dem geschlechterspezifi-
sche Fallanalysen aufbauen können oder von dem sie sich absetzen können.
Dasselbe gilt für historische oder kulturelle Kontexte, die hier auf Ost- und West-
europa (und USA) beschränkt sind.

In der ersten Fallanalyse, die sich dem polnischen Nationalklassiker Adam
Mickiewicz widmet, wird in Auseinandersetzung mit dem Mythos des Holismus
ein Fragmentarismus eingeführt und eine Systematik grundlegender Modelle
entwickelt, die im Verlauf der Arbeit erprobt wird. Mickiewicz eignet sich als An-
schauungsbeispiel 1., da er als Vertreter der literarischen Romantik zum Klassi-
ker wird, in der Analyse deshalb konsequent der funktionale gegenüber dem
Stil- und Epochenbegriff geltend gemacht werden kann, und 2., da aufgrund der

1.5 Vorgehen und Aufbau der Untersuchung  25



Besatzung Polens im 19. Jahrhundert zwischen der beobachtbaren Praxis, ihn
als Klassiker zu etablieren und zu konsolidieren, sowie seiner institutionsge-
stützten Kanonisierung mehr als 50 Jahre liegen. Damit ist er ein paradigmati-
sches Beispiel für Formen kultureller Langzeitpräsenz, die nicht institutionell
hervorgebracht werden. Die zweite Fallstudie widmet sich dem Mythos des Uni-
versalismus und etabliert das partikularistische Klassikverständnis am Beispiel
des Klassikers der jiddischen Ballade, Itzik Manger. In diesem Kapitel werden
die Klassikergenese und -tradierung in einer sich als Gegenöffentlichkeit konsti-
tuierenden Gemeinschaft untersucht, was als systematische Ergänzung zu der
in den Postkolonialen Studien eingenommenen Perspektive auf Klassikerrezep-
tion zu verstehen ist. Zeigt die dortige Forschung Strategien im Umgang mit
Klassikern, die als rewriting oder writing back87 eingeordnet werden, so liegt hier
der Fokus auf Strategien kultureller Selbstermächtigung, mit denen eigene lite-
rarische Traditionen und ihre Klassiker mit identitätsstabilisierender Funktion
erschaffen werden. Die dritte Studie setzt sich mit demMythos der Zeitenthoben-
heit auseinander und präsentiert Klassik als ein zeitgebundenes, auf die je-
weilige Gegenwart ausgerichtetes Phänomen. Als Referenzsystem dient das tota-
litäre System des deutschen Nationalsozialismus, als Fallbeispiel die Karriere
des heute weitgehend unbekannten Börries, Freiherr von Münchhausen. Auch
an seinem Beispiel lassen sich die Unterschiede zwischen einer kulturpoliti-
schen Kanonisierung und einem emergent entstehenden Klassiker deutlich fest-
machen, weil der Balladendichter erst unmittelbar vor Kriegsende kanonisiert
wird, er sich jedoch bereits seit dem Ersten Weltkrieg einer ungebrochenen Po-
pularität erfreut und das Genre im deutschsprachigen Raum führend prägt.
Gleichzeitig wird erkennbar, dass das kulturelle Vergessen von Klassikern sogar
in solchen ideologisch eindeutigen Fällen nicht ausschließlich als Zensur durch
die Nachgeborenen zu verstehen ist: Münchhausens Verschwinden aus dem kul-
turellen Gedächtnis ist nicht mit einem ideologischen Schnitt nach 1945 zu er-
klären, sondern mit einer sich im Hinblick auf Geschlechterrollen und Verge-
meinschaftungspraktiken langsam wandelnden Bedarfskonstellation, die im
Grunde konsequent erst im Kontext der 1968er Jahre und des dort stattfindenden
gesellschaftlichen Paradigmenwechsels wegbricht. In der letzten Fallanalyse,
die dem Mythos des Elitarismus die Popularität der Klassik entgegensetzt, wird
Klassik als in die Breite der Kultur ausgreifend analysiert. Dieses Kapitel widmet
sich den Applikations- und Aktualisierungspraktiken der Klassik. Am Beispiel
der Genese und der insbesondere interkulturellen Rezeption von Goethes Erlkö-
nig werden Bedarfskonstellationen und Aktualisierungen ausgelotet, die selbst

26  1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis

87 Bill Ashcroft, Gareth Griffiths, Helen Tiffin: The Empire Writes Back. Theory and Practice in
Post-Colonial Literatures. London, New York 1989.



heute noch weitab des Schulgebrauchs dieses typischen ‚Schulklassikers‘ lie-
gen. Neben Literaturbeispielen aus dem französischen und dem angelsächsi-
schen intellektuellen Milieu wird die Rezeption in den als populär verstandenen
Künsten Hip-Hop und Heavy Metal im polnischen Raum untersucht. Hinzu kom-
men Beispiele von Parodien schlesischer Sprache, die sich als Formen des rewri-
ting und der Abrogation verstehen lassen.

Diesen Analysen sind zwei Kapitel vorangestellt. Das erste beschäftigt sich
mit dem Verhältnis von „Klassik“ und „Kanon“ und verortet den praxeologi-
schen Zugriff auf Klassik innerhalb aktueller Kanondebatten, die von grundle-
genden Emergenzprozessen in der Kanonbildung ausgehen. Im darauffolgenden
Kapitel wird am historischen Balladendiskurs geschildert, wie sich diskursiv
festgelegte Gattungsspezifika in der Rezeption stabilisieren und zu modellbil-
denden Merkmalen verdichten, die die Klassikerbildung nachhaltig beeinflus-
sen. Das abschließende Kapitel liefert mit dem Resümee der wichtigsten Ergeb-
nisse ein Anwendungsbeispiel aus dem Bereich des Hip-Hop, mit dem das Po-
tenzial der entwickelten Theorie als kulturwissenschaftliche Heuristik über den
Bereich der Literatur hinaus in Ansätzen demonstriert wird.

1.5 Vorgehen und Aufbau der Untersuchung  27



2 Zum Verhältnis von Klassik und Kanon

2.1 Klassik und Kanon diachron

It is as if Poe’s survival were unassisted by the caretakers of the canon, who would rather
let him drift into the obscurity his dubiousness deserves. When that survival nevertheless
appears ‘inevitable,’ when Poe keeps coming back or won’t go away, he begins to take on
the terrifying single-mindedness of the undead, a motif famously worked and reworked
by Poe and showing today, as should only be expected, no signs of dying out.1

Ginge es nach Einschätzungen der Qualität von Edgar Allan Poes Werk, die Au-
toritäten wie Henry James oder T. S. Eliot vornahmen, gehörte er nicht in den
Rang eines kanonischen Schriftstellers. Beiden gilt er als unreifer und unseriö-
ser Unterhaltungsautor, als Massenphänomen.2 Noch einhundert Jahre nach sei-
nem Tod weigert sich Francis O. Matthiessen, ihn in das einflussreiche Werk
American Renaissance aufzunehmen:

I have avoided […] the temptation to include a full length treatment of Poe. […] My reluc-
tance at not dealing with Poe here is tempered by the fact that his value, even more than
Emerson’s, is now seen to consist in his influence rather than in the body of his own
work. No group of his poems seems as enduring as Drum-Taps; and his stories, less har-
rowing upon the nerves than they were, seem relatively factitious when contrasted with
the moral depth of Hawthorne or Melville.3

Das Spannungsverhältnis zwischen einer selbst für Poes Kritiker ersichtlichen
kulturellen Geltung und der behaupteten Kanonwürdigkeit ist offensichtlich. Ei-
nerseits drängt die langanhaltende Popularität diejenigen, die eine Kanonisie-
rung verhindern (wollen), in eine apologetische Haltung, andererseits liefert sie
ihnen das Argument: Was (zu) populär ist, kann nicht wertvoll sein. So fehlt er
noch 1990 in der zweiten, erweiterten Auflage der Reihe Great Books of the Wes-
tern World der Encyclopædia Britannica unter den immerhin 130 Autorinnen.4

Im Jahr 1997 nimmt ihn Harold Bloom dann doch widerwillig in seine Reihe
Bloom’s Classic Critical Views mit den Worten auf: „I regard Whitman as the

Open Access. © 2022 Paula Wojcik, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110756463-002

1 Jonathan Elmer: Reading at the Social Limit. Affect, Mass Culture, and Edgar Allan Poe.
Stanford 1996, S. 2 f.
2 Vgl. ebd., S. 3 f.
3 Francis O. Matthiessen: American Renaissance. Art and Expression in the Age of Emerson
and Whitman. London, Toronto, New York 1954, S. xii, Fußnote 3.
4 Mortimer J. Adler, Clifton Fadiman, Philip W. Goetz: Great Books of the Western World. Chi-
cago 2. Aufl. 1990. Vgl. http://www.interleaves.org/~rteeter/gbww.html [letzter Zugriff
31.1.2022], archiviert unter https://archive.fo/JZY4n.

http://www.interleaves.org/~rteeter/gbww.html
https://archive.fo/JZY4n


greatest of New World writers and Poe as the worst.“5 An seinem offensichtli-
chen Einfluss komme aber auch er nicht vorbei.6 Diese Entwicklung zeigt ein-
drücklich, wie eine Institution, die sich als Verwalterin überzeitlicher Ästhetik
versteht, mit Erneuerung hadert und sich doch nicht gänzlich vor ihr verschlie-
ßen kann.7

Die am Fall Poes sich so offensichtlich zeigende Diskrepanz zwischen kultu-
reller Wirkung und deren Ratifizierung kann mit den Begriffen „Klassik“ und
„Kanon“ markiert werden. Klassisch sind dann solche Kulturprodukte, deren
Langzeitpräsenz in unterschiedlichen, aufmerksamkeitsökonomisch determi-
nierten kulturellen Sphären emergent ent- und besteht. Kanon ist dem-
gegenüber eine Institution dezisionistischen Charakters, selbst wenn den Ent-
scheidungen vielfältig unkalkulierbare Prozesse vorausgehen (können). Selbst-
verständlich handelt es sich um eine analytische Trennung, auf der
Phänomenebene können beide zusammenfallen, kann Klassisches kanonisch
sein und vice versa. Indem sie jedoch nach ihrem Verhältnis zueinander befragt
werden, lässt sich ein differenziertes Bild der zugrundeliegenden Prozesse und
gegenseitigen Einflüsse zeichnen.

Bleiben wir zunächst bei unserem Beispiel. Poes Werke mussten sich 150
Jahre gegen einen Literatur wie alle Kulturprodukte ständig bedrohenden Auf-
merksamkeits- und Geltungsverlust behaupten, ehe sie in (unter anderem)
Blooms konservativen Kanon aufgenommen wurden. Für diesen – an der kultu-
rellen Wirkung gemessen – verspätet wirkenden Akt lassen sich unterschiedli-
che Gründe anführen, die von der Diskreditierung seines Lebenswandels bis hin
zum erwähnten Unterhaltungswert seiner Literatur reichen. Die offizielle Aner-
kennung wurde in Europa eingeleitet, wo er als Vorbild zeitgenössisch erfolgrei-
cher und anerkannter Autoren nicht nur implizit diente, sondern tatsächlich ex-
plizit genannt wurde. Er wurde im europäischen Literaturbetrieb als ‚ästhetisch
wertvoll‘ diskursiviert, bevor er in den USA als ‚ästhetisch wertvoll‘ institutiona-

2.1 Klassik und Kanon diachron  29

5 Harold Bloom (Hg.): Edgar Allan Poe. Ed. and with an introd. by Harold Bloom. New York
2008.
6 Vgl. ebd.
7 Solcherart verspätete Kanonisierungsgeschichten sind natürlich vor allem von Autorinnen
bekannt, die nichtmännlich und/oder nichtnational definierten Parametern entsprechen (z. B.
Vertreterinnen der afroamerikanischen Literatur, der queeren oder der sogenannten interkul-
turellen bzw. Migrationsliteratur, wobei auch in diesem Bereich die im Feld der Intersektiona-
litätstheorie herausgearbeitete Benachteiligung durch die Überschneidung von Merkmalen wie
etwa nichtmännlich und nichtweiß sich zusätzlich niederschlägt). Da es mir im folgenden Ka-
pitel um das Verhältnis von Klassizität und Kanonizität geht, ist es – um einer besseren Ver-
gleichbarkeit willen – sinnvoll, dieses am Beispiel von Autoren (sic!) zu demonstrieren, auf die
keine der auf Basis von sex, race, gender bestehenden Diskriminierungskriterien zutreffen.



lisiert wurde.8 Die deutsch- und französischsprachigen Dichter (zentral Baude-
laire, Kafka, Mallarmé, Verne) übernahmen die Rolle, die Stefan George bei der
Wiederentdeckung Hölderlins im deutschsprachigen Literaturdiskurs innehatte:
Aufgrund ihres (zwar auf unterschiedlicher Grundlage und mit unterschiedli-
cher Reichweite, aber unzweifelhaft bestehenden) Einflusses wirkten sie als
Multiplikatoren, die vergessene oder marginalisierte Autoren (sic!) aus dem
Speicher- in das Funktionsgedächtnis überführten.

Hölderlin konnte man im Gegensatz zu Poe damals so wenig wie heute den
Vorwurf machen, zu populär zu sein, und daraus seinen Status als poeta minor
ableiten. Jürgen Link erklärt seine verspätete Kanonisierung mit den Kategorien
der Literaturgeschichtsschreibung des 19. Jahrhunderts. In den dort zementier-
ten Oppositionen zwischen Aufklärung vs. Sturm und Drang und Klassik vs. Ro-
mantik habe er sich schlicht nicht unterbringen lassen.9 Abgesehen von den Ka-
nonlogiken weist Link auf ein Moment der Hölderlinrezeption hin, das sowohl
eine Erklärung für den Ausschluss als auch für das kulturelle Überleben bieten
könnte. Eine Parallele zwischen Poe und Hölderlin ist, dass die mentale Disposi-
tion in der Rezeption eine große Rolle spielte (und bis heute spielt), was durch-
aus zu einer moralischen Zensur und Exklusion aus dem Bereich des Kanoni-
schen führen kann.10 Genau sie kann aber ein Ausgangspunkt sein, um die
betroffenen Autoren – beispielsweise aus einem rebellischen oder ikonoklasti-
schen Impuls heraus – als Identifikationsfiguren eines künstlerischen Außensei-
tertums zu stilisieren und die Abweichung von mentaler Norm mit Genialität zu
assoziieren. Link sieht „in dieser außergewöhnlichen Attraktivität Hölderlins für
kulturelle Applikation“11 sogar den entscheidenden Grund seiner Popularität,
wobei offenbleibt, ob Identifikation mit oder voyeuristisches Vergnügen an der
Devianz den Ausschlag geben. So wie Hölderlins Wahnsinn immer wieder Stoff
für Spekulationen geliefert hat, wurden Alkoholismus, Pädophilie und Depres-

30  2 Zum Verhältnis von Klassik und Kanon

8 Ewald Brahms: Edgar Allan Poe zwischen Kontinuität und Wandel. Zur Kanonisierung sei-
nes erzählerischen Werkes in deutscher Sprache. Dissertation zur Erlangung des akademischen
Grades eines Doktors der Philosophie der Philosophischen Fakultät der Universität des Saar-
landes. Saarbrücken 1993, S. 1.
9 Vgl. Jürgen Link: Hölderlin – oder eine Kanonisierung ohne Ort? In: Renate von Heydebrand
(Hg.): Kanon, Macht, Kultur. Stuttgart 1998, S. 383–395. Hier S. 390. Obwohl er sich in dem
Paradigma der Nationalliteratur nicht unterbringen ließ, war es im Nationalsozialismus kein
Hindernis, ihn wiederum zum nationalen Bezugspunkt zu stilisieren. Vgl. Werner Volke: Höl-
derlins 100. Todestag 1943 (II). In: Bernhard Zeller: Klassiker in finsteren Zeiten 1933–1945.
Eine Ausstellung des Deutschen Literaturarchivs im Schiller-Nationalmuseum Marbach am Ne-
cker. Band 2. Marbach 1983, S. 76–134.
10 Vgl. Alois Hahn: Kanonisierungsstile. In: Aleida Assmann, Jan Assmann (Hg.): Kanon und
Zensur. München 1987, S. 28–37. Hier S. 31.
11 Link, Hölderlin – oder eine Kanonisierung ohne Ort? 1998, S. 385.



sion zu Konstanten der Poe-Biografieschreibung, die schon 1982 Angela Carter
in The Cabinet of Edgar Allan Poe parodiert.

Eine dritte Kanonisierungsgeschichte, die sich hier einreihen lässt, ist die
von Allen Ginsberg.12 Auch bei Ginsberg liegt eine moralische Zensur von offizi-
eller Seite bei gleichzeitig enormer Popularität vor. 1957 war Howl bekannterma-
ßen Gegenstand eines Prozesses gegen Ginsbergs Verleger, Lawrence Ferlin-
ghetti, dem der Vertrieb anstößiger Literatur vorgeworfen wurde. Als die Ver-
handlung letztendlich mit dem Verweis auf den gesellschaftlichen Wert des
Werkes zugunsten des Angeklagten ausging,13 schnellten die Verkaufszahlen
nach oben und begründeten den Ruhm des Dichters und der Beatgeneration.
Ginsberg wurde als homosexueller Jude mit psychischen, teilweise drogenbe-
dingten Problemen zum Inbegriff des gesellschaftlichen Außenseiters und poli-
tisch engagierten Künstlers.14 Die Nähe von Genie und Wahnsinn war Teil der
Selbstinszenierung, wenn man Aussagen wie die über den Entstehungsprozess
von Howl betrachtet: „the whole first section typed out madly in one afternoon,
a tragic custard-pie comedy of wild phrasing, meaningless images for the beauty
of abstract poetry of mind running along making awkward combinations.“15

Hier kommt das Motiv des furor poeticus zur Geltung, das genauso andere Au-
toren der Beatgeneration für sich beanspruchten – man denke nur an Kerouacs
endlose Papierrolle, auf die er das Manuskript von On the Road in angeblich ei-
nem Zug tippte.

Wie schon bei Poe und Hölderlin, so wurden die Bekanntheit und Bedeu-
tung erst spät honoriert. Noch 1998 sucht man Howl beispielsweise in Wiliam
Harmons The Classic Hundred Poems – All Time Favorites vergeblich.16 Der man-
gelnden Präsenz im Kanon steht eine – insbesondere für ein Gedicht – große
Aufmerksamkeit gegenüber, denn Howl verkaufte sich in den auf den Prozess

2.1 Klassik und Kanon diachron  31

12 Wie oben beschrieben, sind die Beispiele von Männern bewusst ausgewählt, obwohl sich
Parallelen aufdrängen. Eine der jeweils geltenden Norm psychischer Gesundheit widerspre-
chende mentale Disposition wurde beispielsweise auch Autorinnen wie Virginia Woolf oder
Sylvia Plath attestiert und gehört zu ihren Kanonisierungsgeschichten. Dennoch müssten in
einem Vergleich genderspezifische Aspekte berücksichtigt werden, die den Rahmen dessen,
was mit diesem Kapitel beabsichtigt ist, sprengen würden.
13 Vgl. Steve Finbow: Allen Ginsberg. Durrington 2012, S. 70 f.
14 Jeff Allred, M. Keith Booker: Literature and Politics Today. The Political Nature of Modern
Fiction, Poetry, and Drama. Santa Barbara 2015, S. 120.
15 Allen Ginsberg: Notes Written on Finally Recording Howl. In: Bill Morgan (Hg.): Deliberate
Prose. New York 2000, S. 229–232.
16 William Harmon: The Classic Hundred Poems. All-Time Favorites. New York 1998.



folgenden zwölf Jahren 400.000 Mal und bis heute werden Werk und Autor ver-
ehrt.17

Alle drei Beispiele verweisen auf das zentrale Definitionskriterium von Klas-
sik: die Funktionalität. Offensichtlich eignen sich die drei Autoren als Identifika-
tionsfiguren für ein Lebensstilmilieu, das sich gegen den kulturellen Main-
stream, Spießertum und/oder die Elterngeneration positioniert. Ihre Werke wer-
den gelesen und neu aufgelegt, Zitate daraus zirkulieren intermedial, sie selbst
werden zu Helden von Comics oder zu Bobblehead-Sammlerfiguren. Kurzum:
Sie werden gebraucht. Kanonisches ist dagegen dort, wo materielle oder imma-
terielle Artefakte zum Gebrauch angeboten werden. Dieses Angebot wird von ei-
ner Funktionsbehauptung untermauert. Beispielsweise kann ein Werk als be-
sonders repräsentativ für eine Gattung bzw. Epoche deklariert werden, womit
sich der Appell verbindet, es im Schulunterricht zu behandeln. Trifft dies zu,
wirkt sich die Funktionsbehauptung also tatsächlich motivierend aus, können
wir von einer „lebensweltlichen Resonanz“18 sprechen. Kanonisches kann zwar
einige Zeit ohne diese Resonanz bestehen, doch ein dauerhafter Mangel zieht in
der Regel eine Kanonrevision nach sich. Wenn wir akzeptieren, dass eine Aufga-
be des Kanons darin besteht, nach Wertungskriterien, die sich dem jeweiligen
Zuständigkeitsbereich gemäß etabliert haben, aus der „permanenten Überpro-
duktion kultureller Erzeugnisse“19 diejenigen zu filtern, die die größte Chance
haben, eine lebensweltliche Resonanz zu erfahren, dann gilt dies insbesondere
für Werke, die diese Resonanz in der einen oder anderen Hinsicht bereits vor
dem Selektionsprozess erfahren haben. Warum also hat es bei diesen drei Au-
toren so lange auf sich warten lassen, bis sie offiziell anerkannt wurden?

Bleiben wir zunächst bei Ginsberg. „The poet had inadvertently opened
what would become a countercultural goldmine“20 – diese Einschätzung um-
reißt den Geltungsbereich und bietet einen guten Anhaltspunkt, um zu diskutie-
ren, warum (nicht nur) Ginsbergs Weg in die Kanones so langwierig war. Die be-
kannteren wie der von Bloom oder Reich-Ranicki entwerfen einen maximalen
Geltungsbereich – und zwar sowohl sachlich als auch den Adressatenkreis be-
treffend. An eine breitere Öffentlichkeit gerichtet, geben sie vor, „einen über alle
kulturpolitische Diskussion erhabenen Kanon literaturästhetischer Monumen-

32  2 Zum Verhältnis von Klassik und Kanon

17 „[M]ost recognized poet of the 20th century.“ Vgl. Allred, Booker, Literature and Politics
Today 2015, S. 120. Vgl. auch Finbow, Allen Ginsberg 2012, S. 207–210.
18 Herrmann Korte: Was heißt: „Das bleibt“? Bausteine zu einer kulturwissenschaftlichen Ka-
nontheorie. In: Dietrich Helms, Thomas Phleps (Hg.): No Time for Losers. Bielefeld 2008, S. 11–
24. Hier ab S. 19.
19 Ebd., S. 11.
20 W. J. Rorabaugh: Kennedy and the Promise of the Sixties. Cambridge 2002, S. 172.



te“21 zu repräsentieren, der das Potenzial habe, Antworten auf die großen Fragen
des menschlichen Seins zu liefern.22 Diese Behauptung wird auf Qualitäten wie
Dignität und Reife aufgebaut, die schon einem Poe und Hölderlin kaum attes-
tiert wurden und einem einhundert Jahre später die Gesellschaft vom Stand-
punkt einer Gegenkultur her provozierenden Ginsberg erst recht nicht. Dass die-
se scheinbar apolitische Auswahl durchaus politisch ist, belegt nicht zuletzt
Bloom: Sein Kanon ist weder zeitenthoben noch interessenlos, sondern als Re-
aktion auf eine sehr konkrete historische Konstellation und als Apologie des als
zu weiß und zu männlich in Misskredit geratenen Gültigen zu verstehen. Vor
diesem Hintergrund zeigt sich die Unterscheidung von Klassik und Kanon pro-
duktiv: Der Status als ‚gegenkulturelle‘ Klassiker verhindert die Aufnahme in
Kanones, die engagiert für eine konservative Hochkulturvorstellung Partei er-
greifen.

Die Gleichsetzung ist indes Quelle vieler Missverständnisse und Klischees.
Eines adressiert ein angebliches ‚Zähmungspotenzial‘, das Kanonisiertes der Ge-
genkultur entzieht. Plakativ formuliert die Unterscheidung David Gates in sei-
nem Essay unter dem programmatischen Titel Welcoming „Howl“ into the Ca-
non:23 „‚Howl,‘ for all its affirmations, is a profoundly oppositional poem, and it
counts on being opposed.“24 Die Kanonisierung gefährde dies:

In fact, “Howl” has become an American classic, like “Evangeline” and “Snow-Bound,”
except that people still read it. There it sits in The Norton Anthology of Contemporary Po-
etry, complete with sobersided footnotes.25

Die Metapher „there it sits“ soll genau das Gegenteil von oppositioneller Kraft
evozieren: Bequemlichkeit und Trägheit. Kanonisierte Werke unterliegen kei-
nem pragmatischen Evaluationsdruck, sie sind gesetzt, obwohl sie faktisch
nicht rezipiert werden – so zumindest Gates’ Botschaft. Das soll der Vergleich
mit Gedichten Henry Wadsworth Longfellows und John Greenleaf Whittiers als
zwar kanonisierten, doch weder als subversiv noch als populär wahrgenomme-
nen Schriftstellern unterstreichen. Kanon ist bei Gates wie schon bei Bloom uni-
versal und überzeitlich: „Actually, I doubt Howl is in much danger – once a
work of literature starts to get revered, it’s hard to get people to unrevere it –

2.1 Klassik und Kanon diachron  33

21 Vgl. Stefan Matuschek: Die majestätische Bequemlichkeit eines Ordnungsmodells. Zur
Funktion der Scholastik in der neuen Literaturtheorie. In: Ders., Gerhard R. Kaiser (Hg.): Be-
gründungen und Funktionen des Kanons. Heidelberg 2001, S. 173–190. Hier S. 174.
22 Vgl. hierzu das Kapitel zum Mythos des Universalismus.
23 David Gates: Welcoming „Howl“ into the Canon. In: Jason Shinder (Hg.): The Poem That
Changed America. New York 2006, S. 159–164.
24 Ebd., S. 160.
25 Ebd., S. 161.



which suggests that the poem itself is no longer seen as dangerous. I think that’s
a misreading, but over time it happens to the best of ’em.“26 Dass er unrecht hat,
kann die Kanonforschung mit zahlreichen Beispielen vergessener Autoren und
insbesondere Autorinnen belegen.27 Auch hier schafft eine Unterscheidung Klar-
heit. Howl ist ein Klassiker, nicht obwohl, sondern weil es gelesen wird. Die Ka-
nonisierung macht es offiziell. Ob sie mit einem falschen Verständnis einhergeht
oder die spätere Rezeption beeinflusst, müssen Studien zeigen – voraussetzen
kann man es nicht. Wenn Klassik und Kanon quasireligiös oder zumindest meta-
physisch verstanden werden, was mit unterschiedlichen Vorzeichen bei Bloom
wie bei Gates der Fall ist, dann folgt das diffus einer Idee des Wiedergängers im
weiten Verständnishorizont von Erlöser bis Zombie: Das lebendige Werk wird zu
einer – wahlweise omnipotenten oder blutleeren – überzeitlichen Instanz.

Doch auch dort, wo ohne metaphysische Anleihen argumentiert wird, bleibt
das Verhältnis von Kanon und Klassik ungeklärt. In der Kanonforschung scheint
die Frage danach geradezu ein Minenfeld zu sein, das sorgfältig gemieden wird.
Im Handbuch Kanon und Wertung von Gabriele Rippl und Simone Winko lassen
sich 32 Belegstellen für die Verwendung von „Klassik“ und „Klassiker“ nachwei-
sen, unter denen sich kein einziger Versuch findet, die Begriffe in Relation zu
„Kanon“ näher zu bestimmen. Einen Ansatz schlägt indirekt Matthias Beilein
vor, was jedoch eine Randbemerkung bleibt: „wobei die [Negativkanonisierung]
freilich die Frage aufwirft, ob es nicht angebracht wäre, statt von einem pau-
schalen Negativkanon davon auszugehen, dass die ‚Klassiker‘ dieser Genres be-
reits eigene genrespezifische Kanones gebildet haben.“28 Verbreiteter (auch im
Englischen) ist die Tendenz, beide Begriffe weitestgehend synonym zu verwen-
den. So schreibt beispielsweise John Guillory in Cultural Capital, Kanon sei
schlichtweg semantisch weniger aufgeladen: „The word ‚canon‘ displaces the
expressly honorific term ‚classic‘.“29 Da die drei Fallbeispiele bereits angedeutet
haben, dass eine Unterscheidung mehr über kulturelle Wertungsmechanismen
und die Schaltstelle verrät, an der Institutionalisierung und nichtinstitutioneller

34  2 Zum Verhältnis von Klassik und Kanon

26 Ebd., S. 164.
27 Nur für den deutschsprachigen Literaturraum vgl. die Analysen von Christoph Grube: War-
um werden Autoren vergessen? Mechanismen literarischer Kanonisierung am Beispiel von Paul
Heyse und Wilhelm Raabe. Bielefeld 2014 und Herrmann Korte: Aus dem Kanon, aus dem
Sinn? Dekanonisierung am Beispiel prominenter ‚vergessener‘ Dichter. In: Deutschunterricht
6 (2005), S. 6–21.
28 Matthias Beilein: Literatursoziologische, politische und geschichtstheoretische Kanon-
modelle (mit Hinweisen zur Terminologie). In: Gabriele Rippl, Simone Winko (Hg.): Handbuch
Kanon und Wertung. Theorien, Instanzen, Geschichte. Stuttgart 2013, S. 66–76. Hier S. 71.
29 John Guillory: Cultural Capital. The Problem of Literary Canon Formation. Chicago u. a.
2007, S. 6. Das ist – zwar problematisiert, dennoch auch der Fall in Mukherjee, What Is a Clas-
sic? 2014.



Gebrauch aufeinandertreffen, schlage ich eine genauere Differenzierung vor.
Der kanonische Status kann 1. im prozessualen Sinn als eine Ratifizierung des
Klassischen verstanden werden und sich darüber hinaus 2. auf die kulturelle
Praxis motivierend auswirken. 3. evaluiert die Klassikpraxis den kanonischen
Status.

Den ersten Fall konnten wir an den drei Beispielen beobachten: ein Prozess,
an dessen vorläufigem Ende der Klassikerstatus durch die Aufnahme in den Ka-
non ratifiziert wurde. Dieses prozessuale Verhältnis liegt also dann vor, wenn
eine zeitliche Diskrepanz zwischen einerseits der lebensweltlichen Resonanz
und andererseits ihrer offiziellen institutionellen Anerkennung besteht. Die Ka-
nonisierung kann dabei diskursiv unterschiedlich konnotiert sein: affirmativ als
Nobilitierung oder ablehnend als (mutwilliges) Missverstehen und mit dem kul-
turellen Tod gleichzusetzende Zähmung. Mit etwas weniger Pathos beladen for-
muliert, können sich Klassik und Kanon in einem motivierenden oder evaluie-
renden Verhältnis zueinander befinden, wie der nächste Abschnitt zeigen wird.

2.2 Klassik und Kanon synchron

Universalistische Annahmen, wie sie Bloom und Gates formulieren, basieren
auf einem konzeptuellen Missverständnis, das den ontologischen Status des Ka-
nons betrifft. Es manifestiert sich in zwei rivalisierenden Vorstellungen: Wäh-
rend in der einen Kanon eine immaterielle Größe im Singular ist, bestehen in
der anderen eine Vielzahl empirisch realisierter Kanones.30

Die Idee, dass es so etwas wie einen intelligiblen Kanon gibt, ist unter der
Bedingung akzeptierbar, dass sich ein solches Konzept (nicht nur) dem wissen-
schaftlichen Zugriff entzieht. Kanon ist dann analog zum kulturellen Gedächtnis
ein Denkmodell, das selbst keine Realität hat und das nur in seinen materiellen
Repräsentationen in der Welt ist.31 Diese deuten wiederum auf die Präsenz un-
terschiedlicher realweltlicher Kanones hin: Lektürelisten von Universitäten un-
terscheiden sich von denjenigen der Schulen, ebenso wie sich als universalgül-
tig konzipierte Kanones von Longsellerlisten der Verlage unterscheiden und die-
se wiederum nicht deckungsgleich sind mit Verlagsreihen (Penguin Classics,

2.2 Klassik und Kanon synchron  35

30 Eine vermittelnde Position schlägt Christopher Kuipers vor: “The canon, on the other hand,
is not a form, but a literary-disciplinary dynamic: it is a field of force that is never exclusively
realized by any physical form, just as mental fillings align with but do not constitute a magne-
tic field”. Christopher M. Kuipers: The Anthology/Corpus Dynamic: A Field Theory of the Ca-
non. In: College Literature 2, 30 (2003), S. 51–71. Hier S. 51.
31 Wobei sich selbstverständlich sowohl Kanon als auch Klassik zum kulturellen Gedächtnis
dazurechnen lassen.



Deutscher Klassiker Verlag) oder Rankings und Reihen renommierter Zeitungen
(Globe,32 Guardian33 oder die Süddeutsche Zeitung-Bibliothek etc.). Es ist also
durchaus sinnvoll, diese Repräsentationen in ihrer institutionellen, zielgrup-
pendeterminierten und historischen Spezifik als formal-intentionale Akte des je-
weiligen kulturellen Handlungsfeldes zu betrachten, mit denen eine Verbind-
lichkeit gestiftet werden soll. Die Existenz von Kanones sollte folglich nicht nur
diachron34 im Plural gedacht werden, sondern auch synchron, wie Herrmann
Korte feststellt: „von ‚dem‘ Literaturkanon zu sprechen ist eine an sich unzuläs-
sige Formel“, da sie „kanonische Einzigartigkeit und Eindeutigkeit“ suggeriere,
„wo seit 1800 eine Vielzahl von Listen […] ‚den‘ Kanon faktisch als ein System
inhaltlich wie institutionell unterschiedlicher Kanones erscheinen lässt.“35

Um das motivierende und evaluierende Verhältnis zwischen den Praktiken
„Klassik“ und „Kanon“ zu veranschaulichen, möchte ich einige Listen gegen-
überstellen, die den Anspruch erheben, einen universalen Literaturkanon abzu-
bilden. „Universal“ variiert dabei durchaus in geografischer Hinsicht, indem der
Bezug wie „Western World“ markiert ist oder eine supranationale Auswahl glo-
bale Geltung impliziert. Um das für eine exemplarische Analyse zu große Feld
der Literatur schlechthin operabel einzugrenzen, wähle ich – zugegebenerma-
ßen willkürlich – den Bereich der anglophonen erzählenden Literatur des
18. Jahrhunderts. Zunächst die Kanones, aus denen ich Blooms The Western Ca-
non als einen der ausführlicheren zum Ausgangpunkt wähle:
– Harold Bloom: The Western Canon36 = WC
– Britannica’s Great Books37 = BGB
– Mortimer J. Adler, Charles van Doren: How to read a Book38 = HB
– Clifton Fadiman: The Lifetime Reading Plan39 (3. Aufl. 1988) = LRP
– Philip Ward: A Lifetime’s Reading List40 = LRL

36  2 Zum Verhältnis von Klassik und Kanon

32 https://www.librarything.com/bookaward/The+Globe+%2526+Mail+50+Greatest+Books
[letzter Zugriff 14.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/ITAgV.
33 https://www.theguardian.com/books/2003/oct/12/features.fiction [letzter Zugriff
14.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/3tQTx.
34 Rippl, Winko, Handbuch Kanon und Wertung 2013. Vgl. Abschnitt 4: Vom literarischen
Kanon zur Kanonpluralität, S. 85–110.
35 Korte, Was heißt: „Das bleibt“? 2008, S. 12. Wobei ich Theaterprogramme eher als Prakti-
ken, die Klassizität begründen, sehen würde.
36 Bloom, The Western Canon 1995.
37 Mortimer J. Adler, Clifton Fadiman, Philip W. Goetz: Great Books of the Western World.
Chicago 1990.
38 Mortimer J. Adler, Charles Van Doren: How to Read a Book. New York 1972.
39 Clifton Fadiman: The Lifetime Reading Plan. New York 3. Aufl. 1988.
40 Philip Ward: A Lifetime’s Reading: The World’s 500 Greatest Books. New York 1983.

https://www.librarything.com/bookaward/The+Globe+%2526+Mail+50+Greatest+Books
https://archive.fo/ITAgV
https://www.theguardian.com/books/2003/oct/12/features.fiction
https://archive.fo/3tQTx


– Waldhorn, Weber, Zeiger: Good Readings41 = GR
– The Globe and Mail 50 Greatest Books42 = GMGB
– The Guardian: The 100 Greatest Novels of all Time: The list43 = GGN
– David Damrosch: The Longman Anthology of World Literature44 = LAWL

Die Listen arbeiten mitunter mit verschiedenen Kriterien – allein schon, weil es
sich um a) Leseempfehlungen, b) Buchreihen, c) Anthologien und d) Zeitungs-
rankings handelt. Dass der geografische Horizont unterschiedlich markiert ist,
wurde bereits gesagt und präsentiert sich im Einzelnen wie folgt: Als europäisch
oder westlich weisen sich WC, HB, BGB aus; als global LAWL, GR, GGN, LRL
und GMGB, obwohl hier eigentlich nur das Mahabharata als Repräsentant des
Globalen einzustufen wäre. Auch sind einige abgeschlossen (etwa Bloom, LRP,
LRL, GR, LAWL), andere zumindest potenziell nicht (die Reihe der Great Books
of the Western World kann problemloser erweitert werden als eine Anthologie;
eine online publizierte Liste kann schneller aktualisiert werden etc.).

Tab. 1: Kanonisierungsinstanzen im Vergleich

Bloom:
Western Canon

BGB HB LRP LRL GR GMGB GGN LAWL

Jonathan Swift: Gulliver’s Travels
(1699–1715)

x x x x x x x x

Daniel Defoe: Moll Flanders (1722)

Daniel Defoe: Robinson Crusoe
(1719)

x x x x x

Daniel Defoe: A Journal of a Plague
Year (1722)

Samuel Richardson: Clarissa (1748) x

Samuel Richardson: Pamela (1740)

Samuel Richardson:
Sir Charles Grandison (1753)

2.2 Klassik und Kanon synchron  37

41 Arthur Waldhorn, Olga S. Weber, Arthur Zeiger: Good Reading: A Guide for Serious
Readers. New York 23. Aufl. 1990.
42 https://www.librarything.com/bookaward/The+Globe+%2526+Mail+50+Greatest+Books
[letzter Zugriff 14.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/ITAgV.
43 https://www.theguardian.com/books/2003/oct/12/features.fiction [letzter Zugriff
14.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/3tQTx.
44 April Alliston: The Seventeenth and Eighteenth Centuries. With Contrib. by David Dam-
rosch, Sabry Hafez, Sheldon Pollock, Haruo Shirane, and Pauline Yu (= The Longman Antho-
logy of World Literature, hg. v. David Damrosch, David L. Pike, Bd. 2). New York 2. Aufl. 2009.

https://www.librarything.com/bookaward/The+Globe+%2526+Mail+50+Greatest+Books
https://archive.fo/ITAgV
https://www.theguardian.com/books/2003/oct/12/features.fiction
https://archive.fo/3tQTx


Bloom:
Western Canon

BGB HB LRP LRL GR GMGB GGN LAWL

Henry Fielding: Joseph Andrews
(1742)

x x

Henry Fielding: Tom Jones (1749) x x x x

Tobias Smollett: The Expedition of
Humphry Clinker (1771)

Tobias Smollett: The Adventures of
Roderick Random (1748)

Laurence Sterne: Tristram Shandy
(1759–67)

x x x x x x

Oliver Goldsmith: The Vicar of
Wakefield (1761–62)

x

Laurence Sterne: A Sentimental
Journey (1768)

x

Funny Burney: Evelina (1778)

Aus der Gegenüberstellung ergibt sich zunächst ein „Kernkanon“ als eine stabi-
lere Zone,45 der die Werke von Swift, Sterne, Defoe und Fielding enthält:
– Jonathan Swift: Gulliver’s Travels (1699–1715)
– Daniel Defoe: Robinson Crusoe (1719)
– Laurence Sterne: Tristram Shandy (1759–67)
– Henry Fielding: Tom Jones (1749)

Um die Frage zu beantworten, ob das Angebot der Listen durch eine breitere kul-
turelle Resonanz jenseits des akademischen Diskurses bestätigt wird, soll dieser
Kernkanon auf seine intermediale Präsenz im Film und der partizipativen On-
linekultur, auf deren zunehmende Bedeutung bereits im Jahr 2006 Henry
Jenkins hingewiesen hat, evaluiert werden.46

Zwar lässt sich für Verfilmungen nicht pauschal behaupten, sie führten zu
einer Ausweitung des Rezeptionskreises, weil der sogenannte Autoren- oder Art-
house-Film, zu dem Literaturverfilmungen häufig zählen, nicht als Massenphä-
nomen funktioniert, doch ist trotz dieser Einschränkung eine klare Tendenz zu
beobachten:

38  2 Zum Verhältnis von Klassik und Kanon

45 Herrmann Korte: K wie Kanon und Kultur: Kleines Kanonglossar in 25 Stichwörtern. In:
Heinz Ludwig Arnold, Hermann Korte (Hg.): Literarische Kanonbildung. Text+Kritik IX/02
(2002), S. 25–38. Hier S. 34 f.
46 Henry Jenkins: Fans, Bloggers, and Gamers: Exploring Participatory Culture. London, New
York 2006; Ders., Joshua Green und Sam Ford: Spreadable Media. Creating Value and Meaning
in a Networked Culture. New York 2018.



Robinson Crusoe:

Les Aventures de Robinson Crusoé (1903), Stummfilm. R. George Méliès (F)
Robinson Crusoe (1913), Stummfilm. R. Otis Turner (USA)
Robinzon Kruzo (1947), 3-D-Film. R. Aleksandr Andriyevsky (RU)
Robinson Crusoe (1954), Literaturverfilmung. R. Luis Buñuel (USA)
Die seltsamen und einzigartigen Abenteuer des Robinson Crusoe aus York, be-
richtet von ihm selbst (1964), vierteiliger Fernsehfilm. R. Jean Sacha (F/USA)
Robinson Crusoe on Mars (1964), Science-Fiction-Adaption. R. Byron Haskin
(USA)
Robin Crusoe, der Amazonenhäuptling (1966), Filmkomödie. R. Byron Paul
(Walt Disney-Produktion) (USA)
Robinson Crusoe (1972), Literaturverfilmung/Abenteuerfilm. R. Stanislaw Serge-
jewitsch Goworuchin (RU)
Freitag und Robinson (1975), Literaturverfilmung/Abenteuerfilm. R. Jack Gold
(USA/GB)
Robinson jr. (1976), Filmkomödie. R. Sergio Corbucci (I)
Dobrodružství Robinsona Crusoe, námořníka z Yorku (1981), Puppentrickfilm.
R. Stanislav Látal (CZ)
Crusoe (1989), Filmdrama. R. Caleb Deschanel (USA/GB)
Daniel Defoe’s Robinson Crusoe (1997), Abenteuerfilm. R. Rod Hardy und Geor-
ge Miller (USA)
Cast Away – Verschollen (2000), Filmdrama. R. Robert Zemecki (USA)
L’île de Robinson und Robinson et Vendredi (2002), Fernseh-Zweiteiler.
R. Thierry Chabert (F)
Robinson Crusoe on Sin Island (2005), Pornofilm. R. Alessandro Del Mar (ES)
Crusoe (2008/2009), NBC-Abenteuer/Drama-Serie. R. Duane Clark (Folge 1, 2),
Jeff Woolnough (Folge 3, 5), Michael Robison (Folge 4, 6, 8), Alex Chapple (Fol-
ge 7, 10), Helen Shaver (Folge 9, 11) (USA)

Gullivers Reisen:

Le Voyage de Gulliver à Lilliput et chez les Géants (1902), Stummfilm. R. Geor-
ges Méliès (F)
Gulliver en el país de los gigantes (1903), Stummfilm. R. Segundo de Chomón
(ESP)
Gullivers Reisen (1924), Stummfilm. R. Géza von Cziffra (AUT)
Gulliver Mickey (1934), Zeichentrickfilm. Walt Disney (USA)
The New Gulliver (1935), Zeichentrickfilm. R. Aleksandr Ptushko (RU)

2.2 Klassik und Kanon synchron  39



Gulliver’s Travels (1939), Zeichentrickfilm. R. Dave Fleischer (USA)
The Three Worlds of Gulliver (1960), Teilanimation. R. Jack Sher (GB/USA)
Gulliver no Uchū Ryokō (1965), Anime-Film. R. Yoshio Kuroda (JPN)
The Adventures of Gulliver (1968–1970), Zeichentrickserie. William Hanna und
Joseph Barbera (USA)
Case for a Rookie Hangman (1970), Filmsatire. R. Pavel Juráček (CZ)
Gulliver a törpék országában (1974), Fernsehfilm. R. András Rajnai (HU)
Gulliver’s Travels (1977), Zeichentrickkomödie. R. Peter R. Hunt (GB/BE)
Gulliver’s Travels (1979), Zeichentrickfilm. Hanna-Barbera Productions (USA)
Gulliver az óriások országában (1980), Fernsehfilm. R. András Rajnai (HU)
Gulliver in Lilliput (1981), Fernsehfilm. R. Barry Letts (GB)
Gulliver’s Travels (1992), Zeichentrickserie. R. Bruno Bianchi (I/F/USA)
Gulliver’s Travels (1996), zweiteiliger Fernsehfilm. R. Charles Sturridge (GB/
USA)
Crayola Kids Adventures: Tales of Gulliver’s Travels (1997), Kinderfilm. R. Fritz
Kiersch (USA/CA)
Jajantaram Mamantaram (2003), Kinderfilm. R. Soumitra Ranade (IND)
Gulliver’s Travels (2010), Filmkomödie. R. Rob Letterman (USA)

Tom Jones:

Tom Jones (1963), Filmkomödie. R. Tony Richardson (UK)
The Bawdy Adventures of Tom Jones (1976), Filmkomödie. R. Cliff Owen (SE)
The History of Tom Jones, a Foundling (1997), vierteilige BBC-Miniserie. R. Me-
tin Hüseyin (UK)

Tristram Shandy:

Tristram Shandy: A Cock and Bull Story (2005), Filmkomödie. R. Michael Win-
terbottom (GB)

Diese Auflistung erhebt keinen Anspruch auf Vollständigkeit, dennoch ist das
Bild so klar, dass einzelne Lücken es kaum verfälschen werden. Von den vier
kanonischen Werken können wir breiteren Gebrauch im Filmmedium nur für
Gulliver’s Travels und Robinson Crusoe feststellen. Demgegenüber bleibt die Re-
sonanz von Fieldings Tom Jones und Sternes Tristram Shandy fast marginal.
Wenngleich hier kein inhaltlicher Vergleich angestrebt wird, kann – selbst mit
quantifizierendem Blick – die Auffälligkeit nicht unerwähnt bleiben, dass Gulli-

40  2 Zum Verhältnis von Klassik und Kanon



ver’s Travels vor allem als Zeichentrick- und/oder Kinderfilm rezipiert wird. Die
Genrevielfalt der Robinson Crusoe-Adaptionen, die von Literatur- und Kinderver-
filmungen bis zum Blockbuster, Science-Fiction-, Horror- oder Pornofilm reicht,
lässt auf eine sehr viel breitere Zielgruppe schließen. Gulliver’s Travels muss
man dementsprechend aus heutiger Perspektive als einen transnationalen Kin-
derklassiker bezeichnen, selbst wenn einige der Zeichentrickfilme künstlerisch
ambitioniert und nicht primär für Kinder gedacht sind – doch auch hier gilt: Die
Tendenz weist Kinder als Zielgruppe aus. Nur im Fall von Robinson Crusoe
scheint die behauptete universelle Geltung zumindest mit Blick auf Alterskohor-
ten und Genrevorlieben tatsächlich realisiert. In diesem Fall neigt die Rezeption
ebenfalls zum Zeichentrick- und/oder Kinderfilm, jedoch nicht in so eindeutiger
Weise, wie dies bei Gulliver der Fall ist. Was die vorliegende Auswertung zudem
nicht berücksichtigt hat, sind zahlreiche Robinsonaden, die den Stoff populari-
sieren, wie etwa die Blue Lagoon47-Filme oder die Serien Gilligan’s Island48 und
Lost.49 Sie eingeschlossen, ist das Bild noch klarer.

Mit diesem Befund wenden wir uns nun der zweiten Kontrollkategorie der
partizipativen Onlinekultur und hier vor allem der Fan-Fiction zu. Darunter las-
sen sich Stoffadaptionen verstehen, die online publiziert werden, gelegentlich
ihren Weg aus dem Internet in die regulären Verlagsprogramme finden.50 Ein
dort verankertes Phänomen sind sogenannte Mash-up-Novels, die bekannte lite-
rarische Werke und/oder verschiedene Genres aufeinandertreffen lassen. Als In-
dikator für Popularität eignet sich Fan-Fiction, weil sie als ein „demokrati-
sches“51 Phänomen gilt.52 Obwohl Adaptionen von Fantasy-Romanen das Genre
klar dominieren, sind Klassiker beliebt (insbesondere die Jane-Austen-Romane,
ferner Margaret Mitchells Gone With the Wind).53

2.2 Klassik und Kanon synchron  41

47 1980. Regie: Randal Kleiser (USA).
48 96 Folgen zwischen 1964 und 1967, dann noch einmal drei Fernseh-Spielfilme zwischen
1978 und 1982.
49 2004–2010. ABC-Studios (USA).
50 Fan-Fiction kennzeichnet ein Interesse für einzelne Figuren und deren psychologische
Konstitution und Entwicklung, wobei eine Art Kodex für den Umgang existiert, der sich an
der Frage, wie wahrscheinlich oder vorlagengetreu die jeweilige Figur ausgestaltet ist, als Maß-
stab orientiert. Gängige Techniken sind etwa, Figuren in eine andere Umgebung zu versetzen
oder das Geschehen aus der Perspektive einer Nebenfigur zu erzählen. Vgl. Sheenagh Pugh:
The Democratic Genre. Fan Fiction in a Literary Context. Bridgend 2015, S. 25.
51 Vgl. ebd.
52 Vgl. Judy Parrish: Back to the Woods. Narrative Revisions in New Moon Fan Fiction at Twi-
lighted.net. In: Melissa A. Click, Jennifer Stevens Aubrey, Elizabeth Behm-Morawitz (Hg.):
Bitten by Twilight. New York 2010, S. 173–188. Hier S. 177.
53 Vgl. Martina Stemberger: Homer Meets Harry Potter. Fanfiction zwischen Klassik und
Populärkultur. Tübingen 2021: „In der Tat haben – über teils beträchtliche historische Distan-



Die Ergebnisse vor allem auf der Seite fanfiction.net, in kleinerem Ausmaß
auf archiveofourown.org, bookrix.de, wattpad.com oder filmfiction.net bestäti-
gen den bisherigen Eindruck: Daniel Defoes Robinson Crusoe und Jonathan
Swifts Gulliver’s Travels führen auch diese Liste an. Im Vergleich mit der zum
Teil in die Hunderttausende gehenden Fan-Fiction zu Harry Potter, Lord of the
Rings oder Hunger Games54 nehmen sich die beiden mit neun bzw. acht Bearbei-
tungen eher bescheiden aus.55 Von Robinson Crusoe wurden zudem zwei Mash-
up-Novels, Robinson Crusoe on Zombie Island von Ivan Fanti (Non Stop Press
2013) und The Eerie Adventures of the Lycanthrope Robinson Crusoe von Peter Cli-
nes (Permuted Press 2010), teilweise bereits in mehreren Auflagen publiziert.
Laurence Sternes Tristram Shandy und Henry Fieldings Tom Jones sind dagegen
kaum bzw. gar nicht vertreten. Von Sternes Roman existiert eine Fan-Fiction-Ad-
aption unter dem Titel The Life and Opinions of Ser Justin Massey, Knight, die vor
allem stilistisch die Ansprache des Lesers aufgreift.56 Als weitere Beispiele las-
sen sich Memes anführen, denen Literatur häufig die Zitate liefert.57 Das Bild ist
vergleichbar,58 wobei immerhin Tom Jones vorkommt.59

42  2 Zum Verhältnis von Klassik und Kanon

zen und ein hier besonders ausgeprägtes Prestigegefälle hinweg – auch etliche Klassiker ein
konsiderables Fanfic-Corpus inspiriert.“ (S. 50) Zur Fan-Fiction von Gone With the Wind vgl.
M. Carmen Gómez-Galisteo: The Wind is Never Gone. Sequels, Parodies and Rewritings of Gone
With the Wind. Jefferson, 2011, S. 124–154.
54 https://www.fanfiction.net/search/?keywords=Harry+Potter&ready=1&type=story; https://
www.fanfiction.net/search/?keywords=Hunger+Games&ready=1&type=story; https://www.
fanfiction.net/search/?keywords=Lord+of+the+rings&ready=1&type=story [letzter Zugriff
18.05.2022], archiviert unter https://archive.ph/zIY8K; https://archive.ph/V35fi; https://archi-
ve.ph/NNJ1b.
55 https://www.fanfiction.net/tv/Crusoe/; https://www.fanfiction.net/book/Gulliver-s-Tra-
vels/ [letzter Zugriff 31.1.2022], archiviert unter https://archive.ph/ai5os; https://archive.ph/
sZ2Jv.
56 https://www.fanfiction.net/s/8373295/1/The-Life-and-Opinions-of-Justin-Massey-Knight
[letzter Zugriff 11.5.2022], archiviert unter https://web.archive.org/web/20181118004628/
https://www.fanfiction.net/s/8373295/1/The-Life-and-Opinions-of-Justin-Massey-Knight.
57 Vgl. Sophie Picard: To Meme or Not to Meme. Literary Quotes and Memes in Digital Culture.
In: Paula Wojcik, Hannes Höfer, Sophie Picard (Hg.): Iconizing of Literature, Art, and Science.
Intermediality and Value in Popular Culture. Erscheint 2022.
58 Beispielsweise auf der Seite deviantart.com, auf der neben Gulliver (https://www.deviant-
art.com/search?q=Gulliver, archiviert unter https://archive.fo/YXSNG) und Robinson Crusoe
(https://www.deviantart.com/search?q=Robinson+Crusoe, archiviert unter https://archive.fo/
D6i1X) auch Tristram Shandy (https://www.deviantart.com/search?q=Tristram+Shandy, archi-
viert unter https://archive.fo/LeGP5) vertreten ist [letzter Zugriff 31.1.2022].
59 https://9gag.com/tag/the-history-of-tom-jones-a-foundling/fresh [letzter Zugriff 31.1.2022],
archiviert unter https://archive.fo/sDnsb. Beispiele für Memes, die Bezug auf Gulliver’s Travels
und Robinson Crusoe nehmen: https://www.someecards.com/usercards/viewcard/817b
b2ffcb098f0dd8126fe2895e9e9524/?tagSlug=weekend; https://cheezburger.com/5801995264/

https://www.fanfiction.net/search/?keywords=Harry+Potter&amp;ready=1&amp;type=story
https://www.fanfiction.net/search/?keywords=Hunger+Games&amp;ready=1&amp;type=story
https://www.fanfiction.net/search/?keywords=Hunger+Games&amp;ready=1&amp;type=story
https://www.fanfiction.net/search/?keywords=Lord+of+the+rings&amp;ready=1&amp;type=story
https://www.fanfiction.net/search/?keywords=Lord+of+the+rings&amp;ready=1&amp;type=story
https://archive.ph/zIY8K
https://archive.ph/V35fi
https://archive.ph/NNJ1b
https://archive.ph/NNJ1b
https://www.fanfiction.net/tv/Crusoe/
https://www.fanfiction.net/book/Gulliver-s-Travels/
https://www.fanfiction.net/book/Gulliver-s-Travels/
https://archive.ph/ai5os
https://archive.ph/sZ2Jv
https://archive.ph/sZ2Jv
https://www.fanfiction.net/s/8373295/1/The-Life-and-Opinions-of-Justin-Massey-Knight
https://web.archive.org/web/20181118004628/https://www.fanfiction.net/s/8373295/1/The-Life-and-Opinions-of-Justin-Massey-Knight
https://web.archive.org/web/20181118004628/https://www.fanfiction.net/s/8373295/1/The-Life-and-Opinions-of-Justin-Massey-Knight
https://www.deviantart.com/search?q=Gulliver
https://www.deviantart.com/search?q=Gulliver
https://archive.fo/YXSNG)
https://www.deviantart.com/search?q=Robinson+Crusoe
https://archive.fo/D6i1X)
https://archive.fo/D6i1X)
https://www.deviantart.com/search?q=Tristram+Shandy
https://archive.fo/LeGP5)
https://9gag.com/tag/the-history-of-tom-jones-a-foundling/fresh
https://archive.fo/sDnsb
https://www.someecards.com/usercards/viewcard/817bb2ffcb098f0dd8126fe2895e9e9524/?tagSlug=weekend
https://www.someecards.com/usercards/viewcard/817bb2ffcb098f0dd8126fe2895e9e9524/?tagSlug=weekend
https://cheezburger.com/5801995264/gulliver


Dass kanonischer Status nicht notwendigerweise kreative Rezeption moti-
viert, zeigen diese Beispiele. Wenn wir von ihnen als „Klassiker“ sprechen,
dann gilt dies nur für ein enger gedachtes literarisches Feld. Dort sind sie litera-
turgeschichtliche Meilensteine, Muster narrativer Techniken, Spiegel ideenge-
schichtlicher Entwicklungen. Im Hinblick auf eine lebensweltliche Applikation,
die ökonomisch profitabel und/oder breitenwirksam wäre, kann der Status nicht
bestätigt werden.

Was für unsere Sieger Crusoe und Gulliver deutlich geworden ist: Dass der
Plot vereinfacht, die satirischen Spitzen und der Zeitbezug unkenntlich gemacht
oder schlicht gestrichen wurde und die Abenteuerhandlung hervorgehoben
wurde, hat die Verbreitung eher befördert als behindert. Die Veränderungen ha-
ben Zielgruppenwechsel bedingt, an denen sich wiederum ein Funktionsplura-
lismus ablesen lässt. Die unterschiedlichen medialen Repräsentationen bieten
das Werk gleichermaßen für Kinder und Erwachsene, Liebhaber der intellektuell
herausfordernden und der slapstickhaften Unterhaltung, Freunde des Abenteu-
er-, Horror- und erotischen Genres an. Diese Werke sind nicht nur für Akteure
des literarischen Feldes klassisch. Was verraten uns diese Beobachtungen im
Hinblick auf Klassik und Kanon?

2.3 Klassik und Kanon: ein Systematisierungsvorschlag

Der Vergleich zeigt, dass der Kanon weder dem Klassiker hinterherläuft noch
den End- und Höhepunkt der Rezeption markiert, sondern hier komplexere Ver-
hältnisse gegenseitiger Befruchtung und Abhängigkeit vorliegen. Da die institu-
tionell gesetzte Dignität einen kulturellen Status impliziert, kann sie sich moti-
vierend auf die produktive Rezeption auswirken, wobei die Gründe unterschied-
lich sein können. Nicht zuletzt fließen ökonomische Abwägungen ein, denn
eine Neuinszenierung des Kanonischen generiert nicht nur potenziell Aufmerk-
samkeit von Seiten der Rezensentinnen, sie hat darüber hinaus Chancen, geför-
dert und/oder kommerziell erfolgreich zu werden. Erfolgreich oder nicht, letzt-
lich schreibt sie sich aber immer in die Rezeptionsgeschichte ein, was wiederum
kulturelles Kapital mit sich bringt: Obwohl Miloš Formans Adaption von Choder-
los de Laclos’ Les Liaisons dangereuses die Aufmerksamkeit durch die nahezu
zeitgleich herausgebrachte Verfilmung von Stephen Frears entzogen wurde,

2.3 Klassik und Kanon: ein Systematisierungsvorschlag  43

gulliver [letzter Zugriff beide 21.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/o58CE und https://
archive.fo/yOAgl.

https://cheezburger.com/5801995264/gulliver
https://archive.fo/o58CE
https://archive.fo/yOAgl
https://archive.fo/yOAgl


sind beide Teil des intermedialen Klassikernarrativs.60 Und selbst dort, wo be-
wusst ein Clash of Cultures zwischen kanonischer Vorlage und ‚unterhaltender‘
Rezeption wie in der Komödie Fack ju Göhte inszeniert wird, motiviert der Status
den Ikonoklasmus.

Wenn die „Prämissen der Kanonbildung“ stimmen, Menschen also notge-
drungen selektieren müssen und bei dieser Selektion zu einem „sinnbesetzten
Handeln“ tendieren, hat der Kanon als eine durch die Anwendung bestimmter
Kriterien mit „Sinn versehene Wahl“61 einen Vorteil gegenüber der unübersicht-
lichen Menge anderer Kulturprodukte. Dieses motivierende Verhältnis ist eng
mit dem evaluierenden verknüpft, weil jede vom kanonischen Status motivierte
Weiterverarbeitung die Geltung des Kanons in einer funktionalen Hinsicht be-
stätigt. Da aber die bekannteren Kanones, wie wir gesehen haben, ihren Gel-
tungsbereich absolut setzen, halten sie einer Evaluation kaum stand, was auf
ein grundlegendes Missverständnis bzw. einen Konflikt von Kanonpraxis und
Anspruch verweist.

Nach Simone Winko und Renate Heydebrandt ist Kanon die

Summe literarischer Texte (und zugehöriger Autorennamen), die in einer Gesellschaft
durch folgende (Wertungs-)Handlungen tradiert werden:
– Dauerhafte Präsenz im Druck, am Markt; Aufnahme in Klassikerreihen
– Gesamtausgabe(n), insbesondere kritische Ausgaben
– Anhaltende Pflege in den literaturvermittelnden Institutionen (Schule, Universität,

Literaturkritik, literarische Gesellschaften)62

Die Definition zeigt an, dass die Institution des Kanons, auch wenn eine univer-
selle Geltung beansprucht wird, insofern esoterisch ist, als kanonischer Status
nur durch Kanoninstanzen evaluiert wird. Erhellend sind in diesem Zusammen-
hang die Überlegungen von Leonhard Herrmann, der Kanon als ein autopoieti-
sches System in Sinne Luhmanns begreift: Ein System differenziert sich in der
Regel durch einen Code von seiner Umwelt; im autopoietischen System ist diese
Differenz nicht objektiv, das System stiftet sie vielmehr selbst bzw. wandelt sie
in eine von Identität-Nichtidentität um.63 Kanonisierung ist also von der An-
schlussfähigkeit an bereits Kanonisiertes abhängig. Hölderlins Beispiel hat ge-

44  2 Zum Verhältnis von Klassik und Kanon

60 So finden beide Beachtung in Kirsten von Hagen: Intermediale Liebschaften: Mehrfachad-
aptionen von Choderlos de Laclos’ Briefroman ‚Les Liaisons dangereuses‘. Tübingen 2002.
61 Simone Winko: Literatur-Kanon als „invisible-hand“-Phänomen. In: Arnold, Korte Literari-
sche Kanonbildung S. 9–24. Hier S. 12.
62 Renate von Heydebrand, Simone Winko: Einführung in die Wertung von Literatur. Syste-
matik – Geschichte – Legitimation. München, Wien, Zürich 1996, S. 222.
63 Leonhard Herrmann: System? Kanon? Epoche? Perspektiven und Grenzen 2002, eines sys-
temtheoretischen Kanonmodells. In: Matthias Beilein, Claudia Stockinger, Simone Winko



zeigt, dass seine Werke in der Kanonlogik des 19. Jahrhunderts offenbar nicht
unterzubringen waren.64 Herrmanns Vorschlag, so technizistisch-luhmannsch
er klingen mag, beschreibt den esoterischen Charakter des Kanons (der eben im
Widerspruch zur behaupteten Geltung stehen kann). Klassik hingegen ist exote-
risch, weil die Kriterien von außen, also durch den Gebrauch und die jeweilige
Bedarfskonstellation vorgegeben werden.

Elisabeth Kampmanns Behauptung, dass „Kanonizität [immer] mit Popula-
risierung von Literatur zusammen zu denken“65 sei, ist insofern richtig, als Ka-
nones auf die Evaluation angewiesen sind, wenn sich ihre Anerkennung halten
soll. Sie ist aber auch falsch, weil dies bedeuten würde, dass Tristram Shandy
und Tom Jones – zumindest im Vergleich mit Robinson Crusoe und Gulliver’s Tra-
vels ‚weniger‘ kanonisch sind. Wenn wir jedoch mit Herrmann mitgehen, dann
müssen sie im Kanon denselben Status besitzen, weil es nur die Differenz kano-
nisch-nichtkanonisch, nicht aber Abstufungen dazwischen gibt. Das Dilemma
lässt sich auflösen, wenn wir differenzieren: Klassik ist emergent und im empiri-
schen Sinne deskriptiv, Kanon ist intentional und im idealen Sinne normativ.
Kanonisch sind deshalb alle vier Werke, als klassisch kann man sie nur in unter-
schiedlichen sachlichen Hinsichten und mit unterschiedlichen Geltungshori-
zonten bezeichnen.

Die beschriebenen Interaktionen und Interdependenzen weisen auf ein Ka-
nonverständnis hin, das hinter dem von Simone Winko geprägten und einpräg-
samen Schlagwort vom Invisible-Hand-Phänomen ein komplexes System aus
Handlungsrollen und Wertungen kollektiver und individueller Akteure versam-
melt.66 Es impliziert, wie Manfred Engel wiederum schreibt, dass Kanonisie-
rungsprozesse mit „einem prinzipiell demokratischen Spiel [vergleichbar sind],
wobei, wie in allen demokratischen Prozessen, natürlich nicht alle Spielberech-
tigten mitwirken und einige Spieler Positionsvorteile haben.“67 Dieses Verständ-
nis blendet das aus, was ich als Schaltstelle bezeichnet habe, an der Institutio-
nalisierung und nichtinstitutioneller Gebrauch aufeinandertreffen. Das hält
zwar bewusst, dass Kanonizität nicht im willkürlichen Akt, sondern emergent

2.3 Klassik und Kanon: ein Systematisierungsvorschlag  45

(Hg.): Kanon, Wertung und Vermittlung. Literatur in der Wissensgesellschaft. Berlin, Boston
2012, S. 59–75. Hier S. 69.
64 Vgl. Link, Hölderlin – oder eine Kanonisierung ohne Ort? 1998.
65 Elisabeth Kampmann: Der Kanonisierungsprozess in den Dimensionen Dauer und Reich-
weite. Ein Beschreibungsmodell mit einem Beispiel aus dem Wilden Westen. In: Beilein et al.,
Kanon, Wertung und Vermittlung 2012, S. 93–106. Hier S. 97.
66 Winko, Literatur-Kanon als „invisible-hand“-Phänomen 2002, S. 15–19.
67 Manfred Engel: Kanon – pragmatisch. Mit einem Exkurs zur Literaturwissenschaft als mo-
ralischer Anstalt. In: Nicholas Saul, Ricarda Schmidt (Hg.): Literarische Wertung und Kanon-
bildung. Würzburg 2007, S. 23–33. Hier S. 27.



entsteht, doch verschleiert es das dezisionistische Moment, das den Übergang
vom nichtinstitutionalisierten zum institutionalisierten Status markiert. Wenn
ich im Folgenden Klassik untersuche, dann gehe ich auch der Frage nach, wie
das demokratische Spiel im Einzelnen zu denken ist, wie also die analytisch un-
sichtbare Hand operiert.68 Jedoch geht es mir nicht nur um Kanongenese. Klas-
sik ist mehr als nur ein Prozess mit dem Kanon als teleologischem Horizont: Sie
ist eine Praxis, die den Kanon beständig evaluiert, und eine, die ohne Kanon
auskommt.

Die Verbindlichkeit des Kanonischen muss von einer Kanoninstanz artiku-
liert werden, wohingegen die Verbindlichkeit des Klassischen dort bestehen
kann, wo es gar keine Kanoninstanzen gibt. Klassik kann deshalb autonom sein,
während der Kanon von der Klassik abhängig ist. Das nehmen Winko, Engel
und Kampmann an, selbst wenn sie die Phänomene nicht auf die Weise differen-
zieren, wie ich es hier vorschlage. Im Grunde aber meint Kampmann das evalu-
ierende Klassik-Kanon-Verhältnis, wenn sie feststellt, dass den Ausschluss aus
dem Kanon die mangelnde Beachtung bewirke.69 Die Rede vom Invisible-Hand-
Phänomen und ‚demokratischem Spiel‘ impliziert demgegenüber das prozessua-
le und motivierende.

Klassik ist also von der unbeschönigten Gegenwart kultureller Präsenz
(auch im Pornofilm, so sehr es einige schmerzen mag) her zu denken, Kanon
von einer Funktionsbehauptung und einem dahinterstehenden Ideal her. Wäh-
rend sich Klassik dauerhaft nicht steuern lässt, sind Forderungen nach Kanonre-
visionen hinsichtlich der Repräsentation von Diversität deshalb sinnvoll, weil
(gerade die universell argumentierenden) Kanones einen idealen Kulturhorizont
entwerfen. Klassik und Kanon schließen einander nicht aus, da wo Klassisches
kanonisch ist, besteht es aber in einem anderen Diskursmodus. Um diesen Un-
terschied zu markieren, schlage ich folgende Differenzierungskriterien vor:

46  2 Zum Verhältnis von Klassik und Kanon

68 Allerdings ist der breite und für Winko zentrale Wertungsbegriff in der vorliegenden Studie
nicht vergleichbar essenziell. Sicher sind Wertungen unterschiedlicher Art an dem Ent- und
Bestehen von Klassikern beteiligt. Dennoch folgt nicht jeder Zugriff auf einen Klassiker einer
Qualitäten abwägenden Entscheidung, wie sie beispielsweise die Zusammenstellung einer Lek-
türeliste erfordert. Setzen wir diese Art der Wertung mit einer gleich, die der spontanen Kauf-
entscheidung vorangeschaltet ist, sehen wir über Unterschiede hinweg, die möglicherweise
von den jeweiligen Repräsentationsformen, den im jeweiligen Kultursektor geltenden systemi-
schen Gepflogenheiten oder Zwängen vorgegeben werden. Zudem überdeckt ein allgemein ge-
fasster Wertungsbegriff auch, dass sich bei der Auswahl unterschiedliche Kriterien kreuzen
können (beispielsweise ästhetische Urteile mit ökonomischen Zwängen oder den Vorgaben
des Mediums oder Materials).
69 Kampmann, Der Kanonisierungsprozess in den Dimensionen Dauer und Reichweite 2012,
S. 95.



Abb. 2: Klassik und Kanon im Überblick.

In ihrem Essay Scattered Speculations on the Question of Value formuliert Gayatri
Spivak pessimistisch: „a full undoing of the canon-apocrypha-opposition, like
undoing any opposition, is impossible.“70 Mit der Differenzierung von Klassik
und Kanon lässt sich zumindest die Schärfe dieser Opposition auflösen, weil
Klassik als Praxis den Blick einerseits auf die Dynamiken zwischen dem Kanoni-
sierten und Nichtkanonisierten lenkt und andererseits darauf verweist, dass Ka-
non nur eine Möglichkeit darstellt, wie kulturelle Geltung ‚bemessen‘ werden
kann.

2.3 Klassik und Kanon: ein Systematisierungsvorschlag  47

70 Gayatri Chakravorty Spivak: Scattered Speculations on the Question of Value. In: Dies.: In
Other Worlds. Essays in Cultural Politics. New York 1988, S. 154–176. Hier S. 154.



3 Balladen als Gegenstand der Klassikerbildung:
Gattungsspezifika, Rezeptionstopoi, typische
Funktionen

3.1 Applikation, Resonanz, Funktion, Wirkung:
Grundannahmen zum Korpus

Um Klassik in unterschiedlichen soziokulturellen Referenzbereichen wie Natio-
nen, Gegenöffentlichkeiten, totalitären Systemen oder Gegenkulturen zu unter-
suchen, bedarf es einer Vergleichsebene, die es erlaubt, die Fallanalysen aufein-
ander zu beziehen. Die Balladendichtung erweist sich hierfür zum einen als
günstig, weil die Gattung in allen genannten Bereichen Klassiker hervorbrachte,
und zum anderen, weil ihre Rezeption durch eine funktionale Stabilität geprägt
ist. Die Klassik tragenden Rezeptionskategorien „Funktion“, „Wirkung“, „Appli-
kation“ bzw. „lebensweltliche Resonanz“ weisen in dem Genre zu Diskursge-
wohnheiten verfestigte Rezeptionsmuster auf. Ob also die Klassikerbildung in
sich herausbildenden Gegenöffentlichkeiten, in (ab)geschlossenen politischen
Systemen oder in einer breiten- und gegenkulturellen Perspektive untersucht
wird, in funktionaler Hinsicht erweisen sich diese Konfigurationen als an den
Nationaldiskurs als paradigmatischen Referenzbereich der Klassikerbildung an-
schlussfähig.

Dies lässt sich mit einem Rückgriff auf Roy Sommers bereits eingeführte
Dreiteilung von Wirkungsintention, Wirkungshypothese und historischer Wir-
kung näher erläutern. Die historisch belegbaren Wirkungen von Balladen leiten
sich von Merkmalen ab, die im 18. Jahrhundert festgelegt und in der Produktion
wie Rezeption durch das 19. Jahrhundert hindurch aufgegriffen und funktional
so nachhaltig determiniert werden, dass sich die Merkmal-Funktion-Beziehung
zu einem Reflex verdichtet. Diese Merkmale sind a) ein Mündlichkeitspostulat,
b) die Vorstellung von Balladen als unmittelbarem Ausdruck einer ‚Volksseele‘
und c) eine spezifische, noch zu erläuternde Handlungsstruktur. Weil ihre Funk-
tion diskursgeschichtlich stabilisiert ist, lässt sich vom Rückgriff auf einzelne
Merkmale auf die Wirkungsintention schließen, die wiederum weiterreichende
Wirkungs- und Funktionshypothesen zulässt.

Open Access. © 2022 Paula Wojcik, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110756463-003



3.2 Die Konstruktion der Mündlichkeit: Balladen in der
Kunstwelt

Die Grundlage, auf der sich die typischen Funktionen herausbilden, ist der Bal-
ladendiskurs des 18. Jahrhunderts und insbesondere seine Entwicklung in Groß-
britannien und Deutschland. Die wichtigsten und nachhaltigsten Impulsgeber
sind Thomas Percy und Johann Gottfried Herder. Zwar interessiert sich die litera-
risch gebildete Elite in Großbritannien schon Jahre, bevor die Erstauflage von
Percys Reliques of Ancient English Poetry1 im Jahr 1765 erscheint, für Balladen,
doch die große und fälschlicherweise als Revival bezeichnete Mode gewinnt
dem Vernehmen nach erst mit Percys Sammlung Kontur. Was zu Beginn des
18. Jahrhunderts noch in Joseph Addisons Affirmation eine tatsächlich volksna-
he, unterhaltende und multimodale Gattung war – Addison spricht in den Spec-
tator-Briefen von „the darling Songs of the common People“ und „delight of
most Englishmen“2 –, zu der auch die als Ware angebotene Flugschrift, die
Broadside Ballad gehörte, wird von Percy nur als mündliche Gattung im Wert
geschätzt. In dieser medialen Verengung äußert sich zweierlei: zum einen die
frühe Prägung im Sinne einer Naturpoesie. So schreibt er in seiner Widmung des
Bandes „To the right honourable Elisabeth countness of Northumerland“,3 dass
er die Sammlung in ihre Hände lege „not as labours of art, but as effusions of
nature, shewing [showing] the first efforts of ancient genius and exhibiting the
customs and opinions of remote ages“.4 Zum anderen zeigt sich, dass die spätere
Volkspoesie zunächst als ein Elitenphänomen interessant ist. In dem die Samm-
lung begleitenden Essay on the Ancient English Minstrels identifiziert er einen
höfischen Typus des Barden: „The minstrels seem to have been the genuine suc-
cessors to the ancient Bards, who united the arts of Poetry and Music, and sung
verses to the harp of their own composing.“5 Und weiter heißt es: „Their skill
was considered as something divine, their persons were deemed sacred, their
attendance was solicited by kings, and they were loaded with honours and re-
wards.“6 Von diesem Ausgangspunkt wird die Entwicklung der Ballade als ein
Degress skizziert:

3.2 Die Konstruktion der Mündlichkeit: Balladen in der Kunstwelt  49

1 Thomas Percy: Reliques of Ancient English Poetry. Reprint of the First Edition of 1765. Intro-
duction and Notes Nick Groom. London 1996.
2 Brief Nr. 85. Thursday, June 7, 1711. In: Joseph Addison: The Spectator, in Eight Volumes.
Philadelphia: Printed by Tesson and Lee, for Samuel F. Bradford, no. 4, South Third Street, and
John Conrad & Co. no. 31, Chesnut Street 1803, Band 2, S. 23–26. Hier S. 24.
3 Percy, Reliques 1996, S. v.
4 Ebd., S. vi.
5 Ebd., S. xv.
6 Ebd.



The Reader will find, that the Minstrels continued down to the reign of Elizabeth; in
whose time they had lost much of their dignity, and were sinking into contempt and ne-
glect. Yet still they sustained a character far superior to any thing we can conceive as
present of the singer of old ballads.7

Der finale Untergang dieser noblen Kaste erfolgte im 39. Jahr der Elisabethani-
schen Periode: „sunk so low in the public opinion, that […] Minstrels wandering
‚abroad‘ were included among ‚rogues, vagabonds, and sturdy beggars‘.“8

Diese von Paula McDowell als „devolutionary“9 bezeichnete Entwicklungs-
skizze dient der Absicherung gegenüber Zeitgenossen. Was sichergestellt wer-
den soll, ist der künstlerische Wert der gesammelten Balladen, der sich durch
die Herkunft ihrer Autoren legitimiert. Im Unterschied zur späteren Prägung als
folkloristisch ist die Ballade hier eine höfische Gattung, die eine unrühmliche
Abstiegsgeschichte erlebte. Indem die unbekannten Texte der Öffentlichkeit zu-
gänglich gemacht werden, wird eine feudale Tradition des höfischen Minne-
und nicht die des kommerziell-unterhaltenden Bänkelsangs rekonstruiert. An
Percys Reliques lässt sich beobachten, dass das Interesse an Balladen genuin eli-
tär und intellektuell war. Er selbst ist bemüht, sich nicht als Sammler, sondern
als Gelehrter zu profilieren.

Zwischen den Briefen Addisons im Jahr 1711 und der Veröffentlichung der
Reliques erneuert Thomas Blackwell die Frage nach dem Werkcharakter der ho-
merischen Epen. 1763 wird im Anhang der Poems of Ossian die für die Ossian-
Rezeption bedeutende10 Critical Dissertation on the Poems of Ossian Hugh Blairs
veröffentlicht, in der er, die negative Entwicklung gesellschaftlicher Kulturpha-
sen von Jägern und Hirten hin zu Landwirtschaft und Kommerz als Grundlage
nehmend, die Ossianische Dichtung den ersten beiden zuschreibt. Die Ossiani-
sche Naturpoesie zeichnet sich durch einen aufgeklärten und aristokratischen
Primitivismus aus: „He [Ossian] was not only a professed bard, educated with
care […], but a warrior also; and the son of the most renowed hero and prince of

50  3 Balladen als Gegenstand der Klassikerbildung

7 Ebd., S. xix.
8 Ebd., S. xxi.
9 Paula McDowell: „The Art of Printing Was Fatal“: Print Commerce and the Idea of Oral Tra-
dition in Long Eighteenth-Century Ballad Discourse. In: Patricia Fumerton, Anita Guerrini, Kris
McAbee (Hg.): Ballads and Broadsides in Britain, 1500–1800. Farnham 2012, S. 35–56. Hier
S. 36. Kursivierung i. O.
10 Vgl. Wolf Gerhard Schmidt: „Homer des Nordens“ und „Mutter der Romantik“. James Mac-
phersons Ossian und seine Rezeption in der deutschsprachigen Literatur. Band 1. James
Macphersons Ossian, zeitgenössische Diskurse und die Frühphase der deutschen Rezeption.
Berlin, New York 2003, S. 191.



his age.“11 Das sind zwei wichtige Stimmen, die in Percys Essay nachklingen
und denen sich die intellektuelle Aufwertung der mündlichen Poesie verdankt.
Sie offenbaren, dass bei der Konzeption von Balladen die noch lebendige Praxis
des Handels mit Flugschriften ausgeblendet oder als kommerzialisierte Abart ei-
ner nobleren, weil älteren und ursprünglicheren mündlich tradierten Form ge-
dacht und kommuniziert wurde, was sich aus der geradezu inflationären Ver-
wendung der Begriffe „ancient“ und „reliques“ ersehen lässt. Das Interesse an
der Mündlichkeit bezieht seine Legitimation aus einer konstruierten und ideali-
sierten intellektuellen Elite, die geeignet ist, als Bezugspunkt für die eigene Ge-
genwart zu dienen.

Mündlichkeit ist auch im deutschen Diskurs, in dem vor allem Herder als
Stichwort- und Ideengeber agiert, präsent, wenngleich in modifizierter Form.
Herders Interesse gilt stärker der Herkunft aus dem Volk; er vollführt im Grunde
eine ethnologische Wende. Die Bedeutung, die er der mündlich tradierten Poesie
zuschreibt, orientiert sich hingegen weiterhin stark an Percy. Herder wertet den
Flugblatthandel nicht ausdrücklich ab, er blendet ihn schlichtweg aus. In sei-
nem Volksliedkonzept kommt er nicht vor, weil seine Zielsetzung eine andere
ist. Anders als Percy, der behauptet, die ‚alte‘ Kunst als solche aus der Verges-
senheit zu heben, erhebt Herder das Volkstümliche zur Kunst, weil er in ihm die
Vergangenheit kondensiert sieht. Seine Herangehensweise ist viel pragmati-
scher als Percys darauf abgestellt, eine genuine Dichtung und zugleich eine
neue Inspirationsquelle für die zeitgenössische Literatur zu präsentieren, in der
bereits jene Motive zur Geltung gebracht werden, die sich erst in der Romantik
programmatisch entfalten:

Sie lebte im Ohr des Volks, auf den Lippen und der Harfe lebendiger Sänger: sie sang Ge-
schichte, Begebenheit, Geheimnis, Wunder und Zeichen: sie war die Blume der Eigenheit
eines Volks, seiner Sprache und seines Landes, seiner Geschäfte und Vorurteile, seiner
Leidenschaften und Anmaßungen, seiner Musik und Seele.12

Mit dieser Beschreibung ignoriert er die moralisch überlegene Rolle des Barden
als Lehrer und Erzieher, die ansonsten in der deutschen Ossian-Rezeption her-
vorgehoben wurde.13 Sich von der Opposition zwischen gebildeten Barden-Eli-
ten und dem Volk abgrenzend, besagt Herders Idee bekanntermaßen, dass das
Volk als Gemeinschaft sich im sogenannten ‚einfachen‘ Volk und dessen münd-

3.2 Die Konstruktion der Mündlichkeit: Balladen in der Kunstwelt  51

11 Hugh Blair: A Critical Dissertation on the Poems of Ossian, the Son of Fingal. In: Ders.
(Hg.): Ossian’s Fingal. Poole, New York [1792] 1996, S. 363–446. Hier S. 379.
12 Johann Gottfried Herder: Vorrede. Volkslieder. Nebst untermischten andern Stücken. Zwei-
ter Teil. In: Ders.: Volkslieder, Übertragungen, Dichtungen. Frankfurt a.M. 1990, S. 229–248.
Hier S. 230.
13 Vgl. Schmidt, „Homer des Nordens“ 2003, S. 180.



lich tradierter Dichtung finden ließe. Darin klingt die aufkeimende Idee einer
Nationalliteratur an, die von der Nachahmung der ausländischen Eliten zur Ei-
genständigkeit mit Rekurs auf das Populäre gelangen soll: „[W]en sangen die
Deutsche[n]? […] Parcivall, Melusine, Megellone, Heimonskinder, die Rolands-
märchen sinds nicht! sind Italienisch oder Französisch Gut: sollten denn von je-
her die Deutschen bestimmt gewesen sein, nur nachzuahmen?“14 Eine autoch-
thone deutsche Literatur solle sich an der mündlichen Tradition orientieren,
denn „[a]lle unpolicierte Nationen sind singend: und, wie denn nun ihr Gesang
sei, er ist, und ist meistens ein Sammelplatz all ihrer Wissenschaft, Religion, Be-
wegung der Seele, Merkwürdigkeiten der Vorwelt, Freuden und Leiden ihres Le-
bens.“15 Die Ballade in Herders Verständnis tritt aufgrund eines dezidiert unarti-
fiziellen Charakters geradezu als Anti-Kunst in den Kunstdiskurs ein:

Die Natur hat ihnen einen Trost gegeben, den schwerlich Menschliche Künsteleien dörften
ersetzen können, Freiheitsliebe, Liebe des Müßigganges oder des Taumels: und wohin alles
gewissermaße zusammenfließt, Gesang. Natur hat den Menschen frei, lustig, singend ge-
macht: Kunst und Zunft macht ihn eingeschlossen, mißtrauisch stumm.16

Diese Idealisierung hier so ausführlich zu zitieren ist notwendig, um zu zeigen,
dass mit Herder Mündlichkeit in einem neuen Sinne verstanden wird. Die ästhe-
tische Dimension ist bereits bei Percy gegeben: Das Innovative am Alten ist der
vermeintlich formlos-mündliche Charakter, dank dem eine Poesie entstehen
kann, die sich vom zeitgenössischen Dogma der Regelpoetik befreit. Dieser äs-
thetische Aspekt ist bei Herder nahezu unverändert, wenn er die Ossian-Überset-
zung von Michael Denis „in wohlklingenden homerischen Hexametern“ kriti-
siert und als Unterscheidung zwischen beiden anführt, der eine dichte „rein-ob-
jektiv“, der andere „rein-subjektiv“.17 Auch Herder hat die Homer-Kontroverse
vor Augen, die in Deutschland der Altphilologe Wolf, durch Blackwell beein-
flusst, angestoßen hat. Doch mit der Unterscheidung von objektiver und subjek-
tiver Dichtung erweitert er den Aspekt des Ästhetischen um die Kategorie der
Unmittelbarkeit. In dieser Dichotomie wird die Volksdichtung zum unmittelba-
ren Ausdruck der Volksseele; zur Sprache, in der ein Volk seine Eigenheiten arti-
kuliert.

52  3 Balladen als Gegenstand der Klassikerbildung

14 Johann Gottfried Herder: Von Ähnlichkeit der mittlern englischen und deutschen Dicht-
kunst. In: Ders., Volkslieder, Übertragungen, Dichtungen 1990, S. 50.
15 Johann Gottfried Herder: Volkslieder. Viertes Buch. Nordische Lieder. Ausweg zu den Lie-
dern fremder Völker. In: Ders., Volkslieder, Übertragungen, Dichtungen 1990, S. 60. Kursivie-
rung und Orthografie i. O.
16 Ebd.
17 Johann Gottfried Herder: Homer und Ossian. In: Ders.: Schriften zu Literatur und Philoso-
phie 1792–1800, hg. v. Hans Dietrich Irmscher. Frankfurt a.M. 1998, S. 71–87. Hier S. 78.



Mündlichkeit im Herder’schen Sinne der Volksnähe findet in die erste Auf-
lage von Samuel Taylor Coleridges und William Wordsworths Lyrical Ballads
aus dem Jahr 1798 Eingang, die im Unterschied zu den nachfolgenden Auflagen
von 1800 und 1802 nicht die bekannte ausführliche (und immer ausführlicher
werdende) Vorrede mit theoretischen Überlegungen enthält, sondern lediglich
ein kurzes Advertisement. Gleich zu Beginn wird der produktionsästhetische
Grundsatz erläutert: „They were written chiefly with a view to ascertain how far
the language of conversation in the middle and lower classes is adapted to the
purposes of poetic pleasure.“18 Dass dies antizipierend Kritikern den Wind aus
den Segeln nehmen soll, wird einige Seiten später deutlich.19 Hier zeigt sich er-
neut, dass die Produktion und Sammlung von Balladen in ihren Anfangsjahren
von einem theoretischen Überbau flankiert wird, der Mündlichkeit als formales
Strukturelement etabliert.

Um zu verstehen, welche Funktion dieser historische Diskurs hat, eignet
sich der von Arthur Danto entwickelte Kunstweltbegriff. Danto beantwortet
die – besonders seit der Etablierung von Pop-Art – gestellte Frage, wann Alltäg-
liches zur Kunst werde, mit einem Verweis auf die Diskursivierung bzw. Theore-
tisierung. Am Beispiel der Brillo-Boxen von Andy Warhol erläutert er:

What in the end makes the difference between a Brillo Box and a work of art consisting of
a Brillo Box is a certain theory of art. It is the theory that takes it up into the world of art,
and keeps it from collapsing into the real object which it is […]. Of course, without the the-
ory, one is unlikely to see it as art, and in order to see it as part of the artworld, one must
have mastered a good deal of artistic theory as well as a considerable amount of the his-
tory of recent New York painting.20

Analog zu Warhols Aufstieg in den Kunstolymp ist die Entwicklung der Ballade
im 18. Jahrhundert zu verstehen. Volksballaden gelten bis zum späten 18. Jahr-
hundert nicht als Kunstprodukte, sie werden als triviale Volksunterhaltung und
massenkompatible Nachrichtenorgane von den Intellektuellen geringgeschätzt.
Indem Mündlichkeit als Merkmal isoliert wird, das, im semantischen Verbund
mit „Natürlichkeit“ und „Ursprünglichkeit“ zum Kampfbegriff der Volkspoesie
verdichtet, gegen die etablierte Literatur ins Feld geführt werden kann, richtet
sich der Blick auf das ‚Volk‘ als Träger dieser Dichtung. Dies birgt wiederum
Konsequenzen sowohl für die Rezeption als auch die Produktion von Balladen.

3.2 Die Konstruktion der Mündlichkeit: Balladen in der Kunstwelt  53

18 Samuel Taylor Coleridge, William Wordsworth: Lyrical Ballads with a Few Other Poems,
1798. In: R. L. Brett and Alun R. Jones (Hg.): Wordsworth and Coleridge. Lyrical Ballads. With a
New Introduction by Nicholas Roe. London, New York 3. Aufl. 2005, S. 47–161. Hier S. 49.
19 „Readers of superior judgment may disapprove of the style in which many of this pieces are
executed it must be expected that many lines and phrases will not exactly suit their taste.“ Ebd.
20 Arthur Danto: The Artworld. In: Journal of Philosophy 19, 61 (1964), S. 571–584. Hier S. 581.



3.3 Mündlichkeit, Plurimedialität und das performative
Defizit: Balladen in der Literaturwelt

Das Mündlichkeitspostulat hat gravierende Auswirkungen insbesondere auf die
Geschichte der Balladenforschung, die bis heute in die für Volksballaden und
-lieder zuständige Folkloristik und die für Kunstballaden und liedhafte Dichtung
zuständige Literaturwissenschaft gespalten geblieben ist. Gilt die Kunst-Volk-Di-
chotomie in der Märchenforschung als geklärt,21 ist die Trennung von kultur-
und literaturwissenschaftlicher Perspektive in der Balladenforschung fest veran-
kert. Historisch betrachtet, liegt der Unterschied nicht in den Phänomenen, son-
dern ist eine Folge des Eintritts der Balladen in die Kunstwelt.

Der Erfolg der Herder’schen Ideen führt zu einem Paradox: Mündlichkeit als
Inbegriff der Ursprünglichkeit wird zum Kernkriterium der Ballade erklärt,
gleichzeitig regen die Ideen eine Produktion von Balladen an, die trotz der im
18. Jahrhundert noch gepflegten mündlichen Lesekultur zunehmend schriftlich
verbreitet werden und dieser schriftlichen Form ihre Breitenwirkung verdan-
ken.22 Mit dem Übertritt in den Kunstdiskurs geht die dem Bänkelsang noch ei-
gene Multimodalität verloren. Als in Deutschland Gottfried August Bürgers Ap-
pell, „daß doch endlich ein deutscher Percy aufstehen, die Überbleibsel unserer
alten Volkslieder sammeln, und dabei die Geheimnisse dieser magischen Kunst
mehr, als bisher geschehn, aufdecken möge“,23 erhört wird und nicht nur das
Sammeln, sondern das Balladenverfassen sich zur Mode auswächst, wird dieses
Defizit greifbar. Es auf den Übergang von Mündlichkeit zur Schriftlichkeit zu re-
duzieren, wäre verkürzt, weil nicht nur das Medium wechselt, sondern die me-
diale Gesamtheit der Performance verloren bzw. in den Text (über)geht. Das De-
fizit wird strukturell kompensiert.24 Auf diese Weise wird das vielschichtige Zu-
sammenspiel von körperlich präsentem Sänger, Melodie und Stimme, dem
vorgetragenen Text und (ggf.) Schautafel, auf der einzelne Szenen der Geschich-

54  3 Balladen als Gegenstand der Klassikerbildung

21 Vgl. Stefan Matuschek: Es war einmal. Das Märchen als gegenwartsorientierte, dynamische
Gattung. In: Fabula 1/2, 55 (2014), S. 13–25 und StefanNeuhaus:Märchen. Tübingen 2017, S. 5–11.
22 Im Prinzip wurde dieses Problem schon von den Antiquaren erkannt: „the essence of the
ballad is in the singing or the telling, […] something which cannot, unfortunately, be recovered
from the printed page“ – beschreibt Edward Cowen die bereits im 18. Jahrhundert bewusste
Problematik. Vgl. Edward J. Cowan: Introduction: The Hunting of the Ballad. In: Ders. (Hg.):
The Ballad in Scottish History. East Linton 2000, S. 1–18. Hier S. 2.
23 Gottfried August Bürger: Aus Daniel Wunderlichs Buch. In: Ders.: Sämtliche Werke, hg. von
Günter Häntzschel, Hiltrud Häntzschel. München 1987, S. 685–697. Hier S. 693.
24 Bernd Häsner, Henning S. Hufnagel, Irmgard Maassen, Anita Traninger: Text und Perfor-
mativität. In: Klaus W. Hempfer, Jörg Volbers (Hg.): Theorien des Performativen. Bielefeld 2011,
S. 69–96.



te dargestellt werden, sowie dem Publikum transformiert. Dabei nimmt die Er-
zählinstanz die Rolle des Sängers ein, Mündlichkeit wird mit Hilfe eingebauter
Dialoge oder der Apostrophierung der Leserin als Kommunikationspartner fin-
giert, darüber hinaus können Verfahren der Blicklenkung eingesetzt oder deikti-
sche Gesten verbalisiert werden, um die Verweisgeste auf die Schautafel zu imi-
tieren. Letzteres kann der ‚visualisierenden‘ Einführung dienen wie „it is an an-
cyent Marinere“25, oder als strukturierendes Merkmal eingesetzt werden wie in
Bert Brechts Kinderkreuzzug 1939:26 „da war ein kleiner Führer“, „und da war
ein Hund“, „da war eine Schule“, „da war auch eine Liebe“, „da war auch ein
Begräbnis“, „und da gab es ja Wegweiser“.27 Besonders eindringlich gelingt die
Simulation, wenn darüber hinaus die Handlung eine Performance beschreibt,
wie dies in Christina Rossettis Ballade Goblin Market von 1859 der Fall ist, aus
der ich eine längere Marktszene zitieren möchte:

Morning and evening
Maids heard the goblins cry:
“Come buy our orchard fruits,
Come buy, come buy:
Apples and quinces,
Lemons and oranges,
Plump unpeck’d cherries,
Melons and raspberries,
Bloom-down-cheek’d peaches,
Swart-headed mulberries,
Wild free-born cranberries,
Crab-apples, dewberries,
Pine-apples, blackberries,
Apricots, strawberries; –
All ripe together
In summer weather,–
Morns that pass by,
Fair eves that fly;
Come buy, come buy:
Our grapes fresh from the vine,
Pomegranates full and fine,
Dates and sharp bullaces,
Rare pears and greengages,

3.3 Mündlichkeit, Plurimedialität und das performative Defizit  55

25 Samuel Taylor Coleridge: The Rime of the Ancyent Marinere. In: Ders., Wordsworth, Lyrical
Ballads [1798] 2005, S. 51–78. Hier S. 51.
26 Bertolt Brecht: Kinderkreuzzug 1939. In: Ders.: Werke. Große kommentierte Berliner und
Frankfurter Ausgabe, hg. von Werner Hecht, Jan Knopf, Werner Mittenzwei, Klaus Detlef Mül-
ler. Band 15: Gedichte und Gedichtfragmente 1940–1956. Berlin u. a. 1993, S. 50–56.
27 Ebd. Vers 25, Vers 41, Vers 45, Vers 49, Vers 57, Vers 85.



Damsons and bilberries,
Taste them and try:
Currants and gooseberries,
Bright-fire-like barberries,
Figs to fill your mouth,
Citrons from the South,
Sweet to tongue and sound to eye;
Come buy, come buy.”28

Die Nachahmung der wunderbaren Marktschreier erfolgt nicht in Form einer ty-
pischen Volksliedstrophe mit frei alternierendem Metrum. Der Wechsel vom
Jambus zum Daktylus wird formal streng von einem im Reimschema begleitet.
Im jambischen Teil reimen sich nur zweiter und vierter Vers. Der Daktylus evo-
ziert einen dem Dreivierteltakt nachempfundenen Rhythmus, das Reimschema
wechselt zu Paarreim und mehrere Verse umfassenden Epiphernfolgen. Die
Mündlichkeitssimulation erfolgt durch formale, nur gelegentlich durchbrochene
Strenge, die an eine Musikkomposition erinnert. Obwohl offenkundig nicht
mehr der Vorstellung naiver Volkstümlichkeit verpflichtet, wirkt das Mündlich-
keitspostulat auch hier nach.

Ein weiteres Verfahren, mit dem die ursprüngliche Performance simuliert
werden kann, ist die sogenannte Indexikalisierungsstrategie. Gemeint ist, dass
„nominelle, faktische oder biographische Identität zwischen textexternen und
textinternen Größen postuliert“ und auf diese Weise die Grenze von Text und
Lebenswelt metaleptisch aufgebrochen wird.29 Dank dieser Strategie wird die
Konstruktion einer Identität von Autor und Erzählinstanz erleichtert, die dann
wiederum eine verifizierende oder identifikationssteigernde Funktion als Autori-
tät oder Vorbild erfüllen kann. Beispielhaft dafür lässt sich die Weise anführen,
in der sich Oscar Wilde in seine berühmte Ballad of Reading Gaol einschreibt.
Der autobiografische Entstehungszusammenhang von Wildes Inhaftierung wird
der Lektüre zugesetzt, sobald sich der Leser für den Ursprung zu interessieren
beginnt – den Zeitgenossinnen war er ohnehin bekannt. Zudem greift das Ge-
dicht auf struktureller Ebene über die Text- auf die Lebenswelt aus, weil sich der
Erzähler in das Geschehen als Beobachter einschreibt:

I never saw a man who looked
With such a wistful eye
Upon that little tent of blue
Which prisoners call the sky,

56  3 Balladen als Gegenstand der Klassikerbildung

28 Christina Georgina Rossetti: Goblin Market. In: Dies.: The Poetical Work. With Memoir and
Notes by William Michael Rossetti. New York 1904, S. 1–8. Hier S. 1.
29 Häsner et al., Text und Performativität 2011, S. 89.



And at every drifting cloud that went
With sails of silver by.

I walked, with other souls in pain,
Within another ring,
And was wondering if the man had done
A great or little thing,
When a voice behind me whispered low,
“That fellow’s got to swing.”

Dear Christ! the very prison walls
Suddenly seemed to reel,
And the sky above my head became
Like a casque of scorching steel;
And, though I was a soul in pain,
My pain I could not feel.30

Die Stimme markiert die Erzählerfigur als Leidensgenossen des Verurteilten.
Dies trägt nicht nur zur Steigerung der Authentizität bei, sondern auch dazu, die
moralische Botschaft zu verstärken. In das Mitleid des Erzählers kann der Leser
sein eigenes hineinprojizieren und die damit einhergehende Kritik an der Todes-
strafe und den Haftbedingungen nachvollziehen. Solche das Mündlichkeitsideal
bestätigenden und fortschreibenden Strategien lassen auf eine Wirkungsinten-
tion schließen. Beide Autoren verorten sich durch die Gattungswahl in der Balla-
dentradition, gleichzeitig sind sie bestrebt, sich als handwerklich versierte Dich-
terinnen auf höchstem Niveau, die das Genre haben kann, zu präsentieren.

Die Veränderung des Instanzcharakters vom Erzähler zum Sänger verdichtet
sich in der Rezeption zu einem weiteren Diskurstopos: Im Bardenkonzept exis-
tiert die Spaltung von Autor und Erzähl- bzw. in diesem Fall Sängerinstanz
nicht, was dazu führt, dass im Bereich der Balladendichtung vielfältige Momen-
te der Auto- ebenso wie Heteromodellierung des Autors31 als Barde oder Trouba-
dour zu beobachten sind, die authentifizierend und verifizierend rezipiert wer-
den. Äquivalent zu den mittelalterlichen Barden nimmt der Sänger verschiedene
‚Sängerrollen‘ ein: Er ist genialischer Künstler, Beobachter, Erzieher, Rebell, Ex-
empel oder Autorität. Eine solche Verdichtung lässt sich schon in der Ossian-Re-
zeption nachweisen, in der dieser als „worrior and adviser, chronicler and

3.3 Mündlichkeit, Plurimedialität und das performative Defizit  57

30 Oscar Wilde: The Ballad of Reading Gaol. In: Ders.: The Complete Works of Oscar Wilde.
Volume 1. Poems and Poems in Prose, hg. v. Bobby Fong, Karl Beckson. Oxford 2007, S. 195–
216. Hier S. 195.
31 In der Tat werden vor allem Männer als Barden stilisiert.



bard“32 eingeführt wird. Der Barde wird zu einer Vermittlungsinstanz zwischen
Werk und Leserin, die nicht auf Kommunikation abzielt, sondern dazu dient,
das Werk bzw. dessen Botschaft zu verifizieren und auf diese Weise die Literatur
in der Lebenswirklichkeit zu verankern. Deshalb wird der Autor als Barde zu ei-
nem wichtigen Konzept, wenn es um die Funktion des Community bzw. Nation
Building geht.

3.4 Bardentum, Folklore, Primitivismus: Balladen in der
politischen Welt

It could not have been art fifty years ago. But there could not have been, everything being
equal, flight insurance in the Middle Ages, or Etruscan typewriter erasers. The world has
to be ready for certain things, the artworld no less than the real one. It is the role of artis-
tic theories, these days as always, to make the artworld, and art, possible.33

Was Arthur Danto hier anspricht, ist eine konkrete Bedarfskonstellation, die
dazu führt, dass bestimmte Objekte zur Kunst, in unserem Fall Balladen zu Lite-
ratur werden. Aus heutiger Perspektive zeigt die Erfolgsgeschichte der Gattung
weit über das 19. Jahrhundert hinaus und in unterschiedlichen Nationalliteratu-
ren europa- und weltweit, wie reif die Welt und bei Weitem nicht nur die Kunst-
welt für eine volkstümlich verstandene Kunst war. Steve Newman findet dafür
ein einprägsames Bild: „Ballads run like a radioactive dye through elite liter-
ature in the eighteenth century and beyond.“34 Der von Herder gesäte Samen
keimt zunächst in der Sammlerpraxis, die sich im 19. Jahrhundert maßgeblich
auf die Gebrüder Grimm stützt. Nicht nur die deutschen, auch die bekannten
US-amerikanischen Korpora, darunter die aus der zweiten Hälfte des 19. Jahr-
hunderts stammende einflussreiche Sammlung The English and Scottish Popular
Ballads von Francis James Child, sind dem Gedanken verpflichtet, die Volkskul-
tur zu konservieren. Eine solche Sicht auf das Kulturgut ist von der Vorstellung
der Ballade als einer Form des Community Fashioning beeinflusst: Balladen
sind das Medium, in dem sich gemeinschaftliche kulturelle Identität manifes-
tiert und ausdrückt. Deutlicher als in der sogenannten Communalist Theory
kann die Idee einer unauflösbaren Verbindung von Mündlichkeit und primitiver
Gemeinschaft nicht zum Ausdruck gebracht werden. Der Begründer Francis

58  3 Balladen als Gegenstand der Klassikerbildung

32 Katie Trumpener: Bardic Nationalism. The Romantic Novel and the British Empire. Princeton
1997, S. 7.
33 Danto, The Artworld 1964, S. 581.
34 Steve Newman: Ballad Collection, Lyric, and the Canon. The Call of the Popular from the
Restoration to the New Criticism. Philadelphia 2007, S. 1.



B. Gummere, Schüler des Sammlers Child, geht etymologisch informiert von der
Prämisse aus, dass Balladen im Tanze entstanden seien, also tatsächlich als un-
verfälscht spontaner Ausdruck einer Gemeinschaft verstanden werden können.
Bei Gummere lässt sich beobachten, dass das imaginierte primitive Kollektiv als
Korrektiv zur eigenen Gegenwart zu verstehen ist:

but in the vital days of the ballad, it dealt with that collective power which is now ab-
sorbed with other forces in the idea of society. Social realization in art can by no concep-
tion be called common or unclean even now, but must rather be regarded as drawing the
individual out of his more sordid self; what is bad in art is really antisocial. If this is true
in days when the individual has achieved such a command of the field, it must have
meant everything for primitive times and for the more homogeneous community.35

Hier zeichnet sich ab, dass Balladen in einem weiteren Sinne performativ sind.
Ihnen wird in Adaption der Herder’schen Ideen das Potenzial zugeschrieben, ge-
meinschaftserzeugend zu wirken. Als Exempel dafür, wie diese Performativität
im Sinne eines Community Fashioning zu verstehen ist, lässt sich die Volkslied-
sammlung des polnischen Begründers der Ethnologie, Oskar Kolberg, betrach-
ten. Kolberg interessiert sich in seinen Pieśni ludu Polskiego / Liedern des polni-
schen Volkes für die Texte und für die Musik, begreift Ballade und Volkslied also
noch multimodal. Die Ursprünglichkeit ist ausgesprochen positiv aufgeladen:
„Ich gebe die Melodie in einer unberührten Einfachheit wieder, […] so wie sie
den Lippen des Volkes entströmt ist, […] da ich der Überzeugung bin, dass sie
am mutigsten in der natürlichen, ungetrübten Reinheit ist, wie sie von der Natur
angeregt wurde.“36 Aber auch bei ihm ist das eher als Lippenbekenntnis zu ver-
stehen, denn Kolberg komponierte, wo er die Melodien nicht auftreiben konnte.
Bemerkenswert ist seine Sammlung dennoch, weil sie das Community Fashion-
ing um die visuelle Ebene bereichert. Im Anhang werden Beispiele regionaler
Trachten angeführt, die die Lieder an konkrete Kulturvorstellungen rückbinden
(vgl. Abb. 3–8):

3.4 Bardentum, Folklore, Primitivismus: Balladen in der politischen Welt  59

35 Francis Barton Gummere: The Popular Ballad. Cambridge 1907, S. 322.
36 Oskar Kolberg: Pieśni ludu Polskiego [Lieder des polnischenVolkes].Warszawa 1854, S. v–vi:
„Oddaje nute w nieskażonej prostocie […] tak jak wybiegła z ust ludu, […] bo mam przekonanie
że najdzielniejsza jest w samorodnej, niczym nie zmąconej czystości jak ją natura natchneła“.



Abb. 3–8: Darstellungen volkstümlicher Trachten im Anhang von Oskar Kolberg: Lieder des
polnischen Volkes.

Texte, Melodien und Trachten verschmelzen zu einer folkloristischen Idealvor-
stellung. In dieser Verdichtung ist das zu beobachten, was Eric Hobsbawm und
Terence Ranger als die Erfindung der Tradition identifizieren.37 Dabei geht es
weniger um die Frage, inwieweit Kolbergs Sammlung tatsächlich dem postulier-
ten ‚Reinheitsgebot‘ entspricht und was darin hinzugefügt, nachbearbeitet wur-

60  3 Balladen als Gegenstand der Klassikerbildung

37 Vgl. Eric Hobsbawm: Inventing Traditions. In: Ders., Terence Ranger (Hg.): The Invention
of Tradition. New York 2012, S. 1–14.



de oder im Detail abweicht. Vielmehr liegt die Erfindung in der Geste der Präsen-
tation selbst: Hier wird nicht nur eine Tradition, sondern das Volk selbst als
identifikatorischer Bezugspunkt erfunden, als konservierte, in die Gegenwart
reichende Geschichte, die mehrere Möglichkeiten der Partizipation eröffnet (Le-
sen, Singen, Betrachten, Nachahmen, Ausstellen, darüber Reden). Indem auf
den Bildern nicht starr die Trachten abgebildet, sondern Figuren unterschiedli-
chen Alters und Geschlechts in kleinen alltäglichen, stark idealisierten Szenen
eingefangen werden, soll die idyllische Existenz eines polnischen ‚Volkes‘ evi-
dent werden.

Der Schritt zum Nation Building ist von hier aus nicht mehr groß. Kolberg
vermeidet den Nationenbegriff (im Polnischen wäre das „naród“) und bleibt
beim Volksbegriff („lud“), was angesichts der politischen Situation konsequent
ist. In Europa ist die Funktion der Balladendichtung, ein nationales Bewusstsein
zu wecken, insgesamt früh zu beobachten. Wie einvernehmlich sie etwa in
Deutschland aufgegriffen wurde, zeigt ihre Präsenz im Bereich der Schuldidak-
tik. In der Vorrede zu der bis heute aufgelegten Anthologie deutscher Dich-
tung,38 der selbst als Klassiker geltenden Auswahl deutscher Gedichte für die un-
tern und mittlern Classen gelehrter Schulen, nach dem Initiator kurz „Echtermey-
er“ genannt, wird sie bereits 1836 explizit gemacht: „Der Unterricht in der
Muttersprache soll […] ihn [den Schüler] in die geistige Welt seines Volkes ein[]
führen und den ideellen Reichthum desselben ihm nach und nach zum Bewußt-
sein […] bringen.“39 Als in die Vergangenheit weisende Belege der gemeinschaft-
lichen Kontinuität und Linearität erleben Balladen, mit den Konzepten Nation,
Heimat, Vaterland in Verbindung gebracht, im 19. Jahrhundert eine Konjunktur.

Die Ballade als „vaterländisches Lied“ bleibt nicht auf den Schulgebrauch
beschränkt, sie ist entscheidend an der Konstruktion einer deutschen nationa-
len Identität beteiligt.40 An zwei Beispielen aus dem kolonialen Kontext des spä-
ten 19. und frühen 20. Jahrhunderts wird ersichtlich, welche Projektionsfläche
das Volkslied für kulturelle Fragestellungen bot. Das erste ist den Erinnerungen
des Schutztruppen-Offiziers H. F. Behr entnommen, der gegen einen „Araberauf-
stand in Deutsch-Ostafrika“ kämpfte:

3.4 Bardentum, Folklore, Primitivismus: Balladen in der politischen Welt  61

38 Zum 175-jährigen Bestehen wurde sie 2011 mit einer Neuauflage gefeiert. Allein bis 1938
erlebte sie 49 Auflagen.
39 Theodor Echtermeyer: Auswahl deutscher Gedichte für die untern und mittlern Classen
gelehrter Schulen. Halle 1836, S. iii.
40 Vgl. Nils Grosch: Das „Vaterländische Lied“ als Konstrukteur nationaler Identität im frühen
19. Jahrhundert. In: Ders., Beat A. Föllmi, Mathieu Schneider (Hg.): Music and the Construction
of National Identities in the 19th Century. Baden-Baden 2010, S. 37–48.



Aus dem äußern Stationshof, wo die Sudanesen einquartiert sind, tönt noch lange das
Summen zahlreicher Stimmen in der rauhen arabischen Mundart, oft unterbrochen durch
helles Gelächter oder die kreischende Fröhlichkeit der Weiber. Aus der Unteroffiziers-Mes-
se schallte hin und wieder ein im vielstimmigen Chor gesungenes deutsches Volkslied zu
uns herüber. Diese heimatlichen Klänge, die sich mit dem Rauschen der Palmen vermähl-
ten, wirken in der Stille der tropischen Nacht unter dem flimmernden südlichen Sternen-
himmel stets ergreifend auf das Gemüth.41

Die Opposition zwischen dem „Summen“ und Kreischen einerseits und dem
Schallen eines offenbar wohlgeordneten Männerchors andererseits arbeitet den
Kulturunterschied klar und mit einer impliziten Wertung heraus.

Der zweite Text stammt aus der Feder eines Oberlehrers, der mit einer aus Leh-
renden unterschiedlicher Disziplinen bestehenden Expedition Afrika bereiste. Der
didaktisch gefärbte Blick kann über den Paternalismus nicht hinwegtäuschen:

In der Gesangsstunde berühren die Melodien unserer Volkslieder mit Suahelitexten zu-
nächst recht eigenartig. Ihr Wanderlied „Safari, safari…“ bringen die Jungens als unser
Mailied und eines ihrer Vaterlandslieder als unsern „Hohenfriedeberger“ mit einer Begeis-
terung zu Gehör, daß man gut tut, etwas Abstand zu nehmen. Immerhin ist es erstaunlich,
den Neger, dessen monotone Lieder doch typisch sind, so melodiös singen zu hören. Un-
verantwortlich ist es natürlich, wenn 8 bis 10jährige Buben, die noch nicht einmal ins
Deutsche übersetzen können, alle Verse von „Heil Dir im Siegerkranz“ papageimäßig ler-
nen und absingen müssen, wie ich das in einer Hinterlandschule, in Amani, erlebt habe;
war es doch selbst dem schwarzen Lehrmeister nicht möglich, einen so schweren und
schwülstigen Satz wie „Nicht Roß, nicht Reisige sichern“ richtig aufzusagen, geschweige
denn zu verstehen.42

Wieder die Bilder vom überbordenden – keineswegs positiv gesehenen – Enthu-
siasmus, eine Entfremdungserfahrung bei der Wahrnehmung des ‚eigenen‘
Volksliedes mit dem fremdsprachigen Text und eine – passenderweise – ober-
lehrerhafte Kommentierung. An die beständige Dichotomisierung „unsere“ vs.
„ihre“ schließt sich der Kollektivsingular an, ebenso wie die Pauschalisierung
der Ästhetik wiederum in der Dichotomie von „monoton“ und „melodiös“ auf-
geht. Selbst die vermeintliche Selbstkritik am „schweren und schwülstigen
Satz“ kommt als versteckte Bewunderung für die Überlegenheit einer Kultur da-
her, die zu solch komplexen Sprachwendungen fähig ist. Am Volkslied lässt
sich das gesamte Bouquet der Vorurteile und Superioritätsvorstellungen weißer
Kultur entfalten. Das gilt nicht nur für die Inhalte einer Liederdichtung nach Art

62  3 Balladen als Gegenstand der Klassikerbildung

41 H. F. von Behr: Kriegsbilder aus dem Araberaufstand in Deutsch-Ostafrika. Leipzig 1891,
S. 242.
42 Georg Curt Richter: Eine Studienfahrt nach Deutsch-Ost-Afrika. Wissenschaftliche Beilage
zum Jahresbericht der Evang. Realschule I zu Breslau. Breslau 1911, S. 47 f.



der Wacht am Rhein, in der Nationalismus und Xenophobie mit martialischem
Vokabular Niederschlag finden, sondern auch für die diskursive Bedeutung der
Balladendichtung selbst, die ein Kollektiv durch Abgrenzung entstehen lässt.

Die Rolle des Volksliedes respektive der Balladendichtung ist für unter-
schiedliche Nationalkulturen gut dargelegt. Einen Überblick verschafft der Band
Singing the Nations,43 in dem besonders Velle Espelands Beitrag zur Begründung
eines Korpus norwegischer Lieder erhellend ist. Espeland beschreibt den Zusam-
menhang zwischen der Ablösung von Dänemark im Jahr 1814 und einem Bedarf,
das Konzept des „Norwegischen“ mithilfe der Volkslieddichtung zu definieren,
wie beispielhaft an der ersten Nationalhymne zu sehen ist:

Minstrel, awaken the harp from its slumbers
Strike for old Norway, the land of the free!
High and heroic, in soul stirring numbers
Clime our fathers, we strike it for thee.
Old recollections, wake our affections,
Each time we speak of the land and our birth,
Hearts beating loudly, and cheeks glowing proudly,
Honour old Norway, the crown of the earth.44

Der Fall Norwegens ist ein gutes Anschauungsbeispiel, um die performative Po-
tenz von Balladen im Prozess des Nation Building zu beschreiben. Hier wird
eine historische Tradition im Akt des Singens erfunden, indem der Barde aufge-
fordert wird, den kollektiven Erinnerungen Leben einzuhauchen. Die Funktion
nationaler Selbstvergewisserung wird selbst dann erfüllt, wenn kein Korpus
‚echter‘ Volkslieder vorliegt, denn erst über 20 Jahre nach der Entstehung – ab
1840 – werden sie in ländlichen Gebieten gesammelt.45

Ein weiteres sich in den Kontext einreihendes Beispiel ist der auf der austra-
lischen Zehn-Dollar-Note abgebildete Andrew Barton Paterson. Paterson, der
auch „Banjo“ genannt wurde, was wiederum auf die Identifikation von Dichter
und Sänger verweist, verfasste Ende des 19. Jahrhunderts Balladen, deren Hand-
lung im australischen Hinterland angesiedelt ist. Bereits die Titel wie The Man

3.4 Bardentum, Folklore, Primitivismus: Balladen in der politischen Welt  63

43 Dace Bula, Sigrid Rieuwerts: Singing the Nations. Herder’s Legacy. Trier 2008. Ein Beispiel
aus Osteuropa, in dem die böhmische Tradition zumindest skiziert wird, ist Dalibor Dobiáš:
Michael Denis und das Bardenwesen in den Anfängen der modernen Poesie in den böhmischen
Ländern. In: Achim Hölter, Stephan-Immanuel Teichgräber, Paul Ferstl: Begegnungen zentral-
europäischer Literaturwissenschaft. Norbert Bachleitner zum 65. Geburtstag gewidmet, Berlin
2021, S. 19–45.
44 Velle Espeland: Establishing a Corpus of National Songs. In: Bula, Rieuwerts, Singing the
Nations 2008, S. 80–89. Hier S. 82. Espeland zitiert die Übersetzung von Latham, Text von H.A.
Bjerregaard.
45 Ebd.



From Snowy Mountain, An Idyll of Dandaloo, Saltbush Bill oder Our New Horse
deuten auf die verhandelten Themen hin. Bodenständige Lebensweise mit Flinte
zu Pferd und ein starker Landschaftsbezug werden zu identitätsstiftenden Mo-
menten der australischen Selbstkonstruktion. Der Zyklus The Man From Snowy
Mountain wird von einem programmatischen Prelude eingeleitet:

I have gathered these stories afar,
In the wind and the rain,
In the land where the cattle camps are,
On the edge of the plain.
On the overland routes of the west,
When the watches were long,
I have fashioned in earnest and jest
These fragments of song.

They are just the rude stories one hears
In sadness and mirth,
The records of wandering years,
And scant is their worth
Though their merits indeed are but slight,
I shall not repine,
If they give you one moment’s delight,
Old comrades of mine.46

Viele der bereits erwähnten Charakteristika treffen hier zu: die Inszenierung als
Sammler und Sänger, das Natürlichkeitspostulat („fragments of songs“, „rude
stories“, „scant is their worth“, „merits […] slight“). Besonders deutlich wird die
Rolle der Landschaft für die Identifikation ausgestellt („In the land where the
cattle camps are“). Die formale Ebene bestätigt den programmatischen An-
spruch, indem Oralität mit Dialogizität oder Gesprächswörtern fingiert wird, wie
hier in Old Pardon, the Son of Reprieve.

You never heard tell of the story?
Well, now, I can hardly believe!
Never heard of the honour and glory
Of Pardon, the son of Reprieve?
But maybe you’re only a Johnnie
And don’t know a horse from a hoe?
Well, well, don’t get angry, my sonny,
But, really, a young un should know.47

64  3 Balladen als Gegenstand der Klassikerbildung

46 Andrew Barton Paterson: Prelude. In: Ders.: The Man From Snowy River and Other Verses.
Reprint der University of Sydney. Sydney [1917] 1997, S. xiii.
47 Old Pardon, the Son of Reprieve. In: Ebd., S. 10–19, hier S. 10.



Paterson ist zugleich Autor des wohl bekanntesten australischen Volksliedes
Waltzing Matilda, das über die Grenzen des Landes in der Referenz von Eric
Bogles Folk- und Protestsong And the Band Played Waltzing Matilda Karriere ge-
macht hat. Er ist überdies der Inbegriff des australischen Nationalbarden, wie
der Kommentar des Schriftstellers Rolf Bolderwood verdeutlicht:

It is not so easy to write ballads descriptive of the bushland of Australia as on light con-
sideration would appear. […] But the maker of folksongs for our newborn nation requires
a somewhat rare combination of gifts and experiences. Dowered with the poet’s heart, he
must yet have passed his ‘wander-jaehre’ amid the stern solitude of the Austral waste –
must have ridden the race in the back-block township, guided the reckless stock-horse
adown the mountain spur, and followed the nightlong moving, spectral-seeming herd ‘in
the droving days’.48

Die Forderung nach einer Einheit von Leben und Dichtung kommt hier klar zum
Ausdruck. Das mit dem Verweis auf die „Wanderjahre“ artikulierte Bildungspos-
tulat wird im Sinne der idealisierten Selbstwahrnehmung auf die Überlebens-
fähigkeit im Outback ausgelegt. Es ist also wieder die metaleptische Struktur,
die dazu dient, die Autor=Barde-Konstruktion als Autorität für ein nationales
Konstrukt hinzuziehen zu können. Über diese Funktion geraten formalästheti-
sche Auffälligkeiten, wie beispielsweise die Personifizierung von abstrakten
Konzepten und Emotionen („Pardon“, „Reprieve“,49 „old Regret“50) gänzlich in
den Hintergrund.

Im Verlauf des 19. Jahrhunderts stellt sich das Konzept des Barden zuneh-
mend auf dessen Funktion nationaler Identitätsstiftung scharf. In der Forschung
entwickelt sich daraus ein ganzes Feld, das, als Bardic Nationalism verschlag-
wortet, insbesondere im anglophonen Raum bearbeitet wird. Katie Trumpener,
die als eine der ersten Wissenschaftlerinnen dazu gearbeitet hat, rekurriert auf
die besondere Konstellation, die zwischen dem British Empire, Irland, Schott-
land und Wales als einem Netz politisch-kultureller Abhängigkeits- und Domi-
nanzverhältnisse bestand und die im 18. Jahrhundert zu einer zunehmenden Na-
tionalisierung beitrug.51 Diese speiste sich aus dem Gefühl der Unterdrückung
bzw. einem nationalen Gekränktsein der einzelnen Staaten, für die der Nationa-
lismus in der Aufarbeitung der antiquarischen Volksdichtung ein Ventil fand.
Trumpeners Analyse ist paradigmatisch für Arbeiten,52 die die soziale und politi-

3.4 Bardentum, Folklore, Primitivismus: Balladen in der politischen Welt  65

48 Rolf Bolderwood: Preface. In: Ebd, S. vii.
49 Vgl. die eben zitierte Ballade Old Pardon, the Son of Reprieve.
50 Man From Snowy River. In: Ebd., S. 2–6, Vers 2.
51 Trumpener, Bardic Nationalism 1997, S. 25.
52 Vgl. Francesco Crocco: Literature and the Growth of British Nationalism. The Influence of
Romantic Poetry and Bardic Criticism. Jefferson, N. C. 2014.



sche Rolle des sogenannten Bardic Revival für die nationale Selbstglorifizierung
im Kontext des Kolonialismus untersuchen.53 In ihnen schlägt sich explizit oder
implizit Benedict Andersons seit ihrer Erstveröffentlichung 1983 breit rezipierte
These der Imagined Communities nieder. Anderson greift ebenfalls auf literari-
sche Beispiele zurück, um die kulturelle Entstehung der zeitlichen Simultanität
als Grundlage solch imaginärer Gemeinschaften zu präsentieren. Ihm ist daran
gelegen, darzustellen, wie die im 18. Jahrhundert verbreiteten Medien des Ro-
mans und der Zeitung ein unsichtbares Band zwischen einander nicht bekann-
ten Individuen zu stiften vermochten. Dieses Band umspannte zunächst eine
nicht näher definierte, imaginäre Gemeinschaft; von ihr ausgehend wird jedoch
die Konzeption dessen, was wir als moderne Nation kennen, überhaupt erst
möglich.54 Im Fall der Balladenrezeption wurde die zeitlich simultane Gemein-
schaft in den protonationalen Gegenwarten des 18. Jahrhunderts mithilfe der
kollektiven Selbsthistorisierung produziert, für die wiederum die Volkskultur
mit dem Barden als ihrem personifizierten Garant ein Beleg war.

Im 20. Jahrhundert differenzierten sich die musikalische und literarische
Ballade zunehmend aus. Für die deutschsprachige Literatur insbesondere nach
1945 ist eine eindeutige Abwendung von dem Konzept des Nationalbarden und
damit einer auf nationale Identitätsstiftung zielenden Funktion von Balladen zu
beobachten, die andernorts (etwa in Polen, wie wir noch sehen werden) nicht
dieses abrupte Ende findet. In der musikalischen Tradition ab den 1960er Jahren
wechselt der funktionale Modus vom Nation zum Community Building. An die
Stelle der imaginierten Nation tritt die imaginierte Generation. In der Nachfolge
der Protestsongs von Woodie Guthrie und Pete Seeger haben Joan Baez oder der
mittlerweile zum Kanon der Weltliteratur zählende Bob Dylan den antiautoritä-
ren und revolutionären Habitus auf eine intellektuelle Ebene gehoben, was welt-
weit Anklang und Nachahmer fand. In dieser Tradition des Volksliedes sind
ebenfalls Momente des Community Building zu beobachten wie die Tendenz der
Selbsthistorisierung durch den Rekurs auf das Genre des traditional. Diese kom-
men jedoch ohne nationalistische, martialische oder xenophobe Untertöne da-
her; der Barde ist nunmehr der gegenkulturelle Rebell – oder zum ersten Mal die
gegenkulturelle Rebellin.

66  3 Balladen als Gegenstand der Klassikerbildung

53 Da Trumpener den Prozess der Nationalisierung im 19. Jahrhundert beleuchtet, sind ihre
Untersuchungen als ideengeschichtliche Genealogien des Gemeinschaftsgedankens zu verste-
hen, der im Nationalgedanken kulminiert: „when and why it takes an a more systematic and
militant form, and under what circumstances it can mobilize broad support“. Trumpener, Bar-
dic Nationalism 1997, S. 25.
54 Benedict R. Anderson: Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of
Nationalism. London, New York 2006, vgl. den Abschnitt „apprehension of time“, S. 23–36.



Es ist nicht die Absicht, hier eine große Geschichte der Balladenrezeption zu
erzählen, die wie alle grands récits scheinbar selbstverständliche lineare Zusam-
menhänge konstruiert und über die Vielzahl der kleinen Erzählungen und Kom-
plexitäten hinwegtäuscht. Die grobe Skizze ist aber notwendig, um die Tradition
der Balladenfunktionalisierung im Sinne der Gemeinschaftsbildung zu veran-
schaulichen und darüber hinaus auf einen Paradigmenwechsel hinzuweisen,
dank dem das in der großen Erzählung Ausgesparte eingefangen werden kann:
Die Nationalisierung des Bardentums, die sich nicht nur in England oder
Deutschland, sondern unter anderem auch in Norwegen, Polen oder Australien
beobachten lässt, stellt nur eine Form der Entwicklung dar. Eine andere Rezep-
tionsform bietet ein vom Nationalen losgelöster Gemeinschaftsbegriff, der auf
Herder zurückzuführen ist. Zur Selbstvergewisserungspraxis solch anationaler
Vergemeinschaftungsformen gehört eine Klassikerbildung, die analog zu der
Konstituierung und Tradierung von Nationalklassikern verstanden werden
kann. Diese lässt sich in Gemeinschaften beobachten, die sich auf Grundlage
unterschiedlicher Parameter herausbilden können. Dazu gehören etwa eine ge-
meinsame Generationserfahrung, ‚ethnisch‘ oder kulturell konnotierte Selbst-
und Fremdbilder, sozialer Status oder ein politisches Anliegen. Solche Gemein-
schaften können sich als Gegenöffentlichkeiten oder Gegenkulturen formieren
und sowohl national als auch transnational organisiert sein, wie dies an der jid-
dischsprachigen Ballade zu sehen sein wird.

Aus einem weiteren Grund ist die große Erzählung vom Bardic Nationalism
unzureichend, wenn klassikerbildende Funktionen beschrieben werden sollen:
Sie fokussiert nur die der Funktion des Community und Nation Building folgen-
de Selbsthistorisierung von Gemeinschaften, die im Balladendiskurs des 18. und
19. Jahrhunderts etabliert wurde. Die Argumentationslinie baut auf dem formal-
ästhetischen Kriterium der Mündlichkeit und dessen assoziativ-diskursiver Er-
weiterung im Natürlichkeits- beziehungsweise Ursprünglichkeitskonzept. Ich
werde im Folgenden dafür argumentieren, dass auch inhaltliche Kriterien struk-
turbildend sind.

3.5 Das Widerfahrnis als Thema: zur Funktion der Handlungs-
orientierung

Eine stabile Funktion ist die moralische Orientierung, die in Vorreden zu Balla-
denanthologien des 19. und frühen 20. Jahrhunderts mit Blick auf eine jugendli-
che Zielgruppe formuliert wird. Noch bis ins 20. Jahrhundert hinein wurden Bal-
laden für die Jugend als „Spiegel der Warnung und Belehrung“ und als „Erbau-

3.5 Das Widerfahrnis als Thema: zur Funktion der Handlungsorientierung  67



ung“ angepriesen,55 erfüllten also die Funktion moralischer Erziehung. Es sollte
mit ihrer Hilfe nicht nur der Sinn für Gemeinschaft gestärkt, sondern auch die
ethische Grundorientierung vermittelt werden. Nationalitäten personifizierend
lässt sich das zuspitzen: Gleichzeitig mit der Antwort auf die Frage nach dem
‚Erscheinungsbild‘ der Nation wird eine auf die nach ihren ‚inneren Werten‘ ge-
liefert. Die Funktion der Werte- oder Handlungsorientierung wird ebenfalls im
18. Jahrhundert festgelegt, wie dies Wolf Gerhard Schmidt an der „moraldidakti-
schen Funktion“ des Barden im Ossian-Diskurs nachweist.56 Sie bildet ferner
den Subtext in der Popularitätsdebatte zwischen Schiller und Bürger. Ohne die
einzelnen Argumente hier zu wiederholen, lässt sich zusammenfassen, dass
Bürgers Popularitätsbegriff genau im Sinne Herders zu verstehen ist, wie die
Formel von der Volksmäßigkeit als dem Siegel literarischer Vollkommenheit57

belegt. Dass Schiller dieser Standpunkt nicht einleuchtet, hängt damit zusam-
men, dass er seine Gegenwart als grundsätzlicher gespalten sieht: „Unsere Welt
ist die homerische nicht mehr, wo alle Glieder der Gesellschaft im Empfinden
und Meinen ungefähr die selbe Stufe einnahmen. […] Jetzt ist zwischen der Aus-
wahl einer Nation und der Masse derselben ein sehr großer Abstand sichtbar.“58

Die geistig-sinnliche Spaltung des Menschen und die soziale Spaltung des Publi-
kums zu überwinden, wird als Aufgabe an die Literatur herangetragen. Der Dis-
put bleibt auf einem abstrakten Niveau; die Frage, wie die Überbrückung der
Differenzen, der die Sorge Bürgers und Schillers gilt, konkret zu denken ist – ob
nun bottom up aus der ‚Volksseele‘ heraus (wie bei Bürger) oder top down als
Veredelung durch den Dichter (wie bei Schiller) –, klärt sich a posteriori mit der
Balladenproduktion.

Ein diachroner Blick auf Balladeninhalte zeigt, dass die Themen je nach his-
torischem oder diskursivem Kontext variieren, ihre Struktur jedoch stabil bleibt:
Ob es Untote, jenseitige Kräfte, Schicksal, Natur, Tyrannen, soziale Benachteili-
gung, Krieg oder Technik sind – immer sind es Ereignisse, die dem individuellen
Handeln entzogen bleiben, den Protagonisten widerfahren. Diese Art von Ereig-
nissen hat der Philosoph Wilhelm Kamlah in seiner Anthropologischen Philoso-

68  3 Balladen als Gegenstand der Klassikerbildung

55 Vgl. die schon ältere Untersuchung zu Balladenanthologien von Werner Welzig: Der Typus
der deutschen Balladenanthologie. In: Walter Müller-Seidel (Hg.): Balladenforschung. König-
stein/Taunus 1980, S. 294–319. Hier S. 295–297.
56 Schmidt, „Homer des Nordens“ 2003, S. 180.
57 Gottfried August Bürger: Vorrede Gedichte. In: Ders.: Sämtliche Werke, hg. von Günter
Häntzschel und Hiltrud Häntzschel. München: Hanser 1987, S. 717 f.
58 Friedrich Schiller: Über Bürgers Gedichte. In: Ders.: Vermischte Schriften, hg. v. Herbert
Meyer (= Schillers Werke. Nationalausgabe, hg. von Julius Petersen und Herrmann Schneider.
22. Band). Weimar 1958, S. 245–264. Hier S. 247 f.



phie von 1974 mit dem Neologismus des „Widerfahrnisses“ versehen und als
eine menschliche Urerfahrung definiert.

Das Kleinkind ist diesen ‚Widerfahrnissen‘ ganz ausgeliefert, so daß es von anderen be-
schützt, ernährt, gereinigt wird und so fort. Dann aber lernt es, durch ‚Handlungen‘ seine
Bedürfnisse selbst zu befriedigen, […] in mannigfacher Weise ‚sich selbst zu helfen‘. Es
wird ‚selbständig‘ als handelnder Mensch.59

Balladen haben die existenzielle Erfahrung der im Widerfahrnis codierten Hand-
lungsohnmacht zu ihrem Sujet gemacht. Sie beziehen ihren Reiz aus dem Para-
dox, das Individuum in der Situation der Handlungsunfähigkeit handeln zu las-
sen. Die konkrete Gestalt, die das Widerfahrnis annimmt, variiert. In dieser Hin-
sicht lassen sich Balladen als Diskursdrehscheiben beschreiben, in denen
jeweils aktuelle oder populäre Themen verhandelt werden. So entspricht der Ak-
tualität des Volksdichtungsdiskurses ebenso die (vermeintlich) folkloristische
Ausgestaltung des Widerfahrnisses: Begegnungen mit jenseitigen Kräften, un-
glückliche Liebe, Untreue und Eifersucht sind einige der populären Themen.
Dieses Repertoire bleibt teilweise stabil, insbesondere wenn es sich um ‚Wider-
fahrnisklassiker‘ wie Tod oder Liebe handelt, die man mit Wolfgang Iser als
„cardinal points of life“60 und in diesem Sinne als universell bezeichnen kann.
Einige Themen werden unpopulär, andere erfahren Konjunkturen (Schauriges,
Jenseitiges) und es treten neue aktuelle hinzu. Einige Beispiele: Das Widerfahr-
nis des Krieges propagiert Gnadenlosigkeit dem Feind gegenüber (Theodor Kör-
ners Lieder, Ernst Moritz Arndts Deutsches Kriegslied), oder es zeigt gerade die
dramatischen Folgen (Karl Kraus’ Der sterbende Soldat) auch für diejenigen auf,
die aus den großen Heldenerzählungen des 19. Jahrhunderts ausgespart wurden
(Bertolt Brechts Kinderkreuzzug 1939, Erich Kästners Handstand auf der Lorelei).
Soziale Schieflagen können für Betroffene als Widerfahrnisse wahrgenommen
werden (Heinrich Heine Die schlesischen Weber, Conrad Ferdinand Meyers Bett-
lerballade) ebenso wie Herrschaftssysteme (Friedrich Schillers Handschuh oder
Wolf Biermanns Preußischer Ikarus). Selbst scheinbar Berechenbares wie Tech-
nik (Theodor Fontanes Die Brück’ am Tay) kann im Modus des Widerfahrnisses
verhandelt werden. Dabei ist das Widerfahrnis als relational zu verstehen, denn
nicht jedes Individuum ist gleichermaßen etwa einem sozialen System ausgelie-
fert. Balladen erzählen aber genau von jenen, die sich der Übermacht stellen
müssen. Der Reiz liegt in den reduzierten Handlungsoptionen, die sich dem In-

3.5 Das Widerfahrnis als Thema: zur Funktion der Handlungsorientierung  69

59 Wilhelm Kamlah: Philosophische Anthropologie. Sprachkritische Grundlegung und Ethik.
Mannheim 1984, S. 32.
60 Wolfgang Iser: Why Literature Matters. In: Rüdiger Ahrens, Laurenz Volkmann (Hg.): Why
Literature Matters. Heidelberg 1996, S. 13–22, hier S. 20.



dividuum eröffnen: Will es sich seinem ‚Schicksal‘ nicht fügen, bleibt ihm ein
häufig wirkungsloser Aktionismus.

Dass Balladen das Widerfahrnis in den Mittelpunkt der Handlung rücken
und es exemplifizieren, wurde bereits früh erkannt. Eine Parodie auf dieses Stil-
mittel liefert etwa die polnische Ballade Nie wiadomo co, czyli Romantyczność.
Epilog do ballad / Ungewiss, was es ist, oder Romantik. Ein Epilog zur Ballade,
mit der Juliusz Słowacki die durch Adam Mickiewiczs Balladen und Romanzen
1822 ausgelöste Balladenmode bereits Anfang der 1830er Jahre aufs Korn
nimmt.61 Darin erschrecken zwei Individuen vor einem herannahenden Objekt,
das ein Hund oder ein Teufel sein kann. Der Spannungsbogen in Erwartung des
Unheimlichen wird über mehrere Strophen aufrechterhalten, bis der Hund des-
interessiert vorbeiläuft und gar nichts geschieht. Die Ballade ist ein bissiger
Kommentar zur eigenen literarischen Gegenwart und zugleich eine frühe Dia-
gnose des Widerfahrnisses als eines Strukturmerkmals. Wie treffend sie ist, zeigt
sich darin, dass es über einhundert Jahre später bei Günter Grass in der Ballade
von der schwarzen Wolke erneut parodiert wird. Darin beobachtet der Erzähler,
wie sich einer Henne, die in der Nähe von Gleisen ihre Eier ausbrütet, bedeu-
tungsschwanger eine Wolke annährt. Der Spannungsaufbau läuft narrativ auf
einen Höhepunkt zu und verläuft sich:

Nein, fuhr kein Blitz
aus der Wolke
und reichte der Henne die Hand.

Kein Habicht nicht,
der aus der Wolke
in makellos Federn fiel.

Von links nach rechts,
wie es die Eisenbahn tat,
zog hin die Wolke, verkleinerte sich.62

Die Szene bei Grass wird nicht aus der Perspektive der Henne, sondern eines Be-
obachters erzählt, weshalb die Ballade als ein Metakommentar zur Lesererwar-
tung an die Ballade verstanden werden kann. Die beiden zeitlich weit auseinan-
derliegenden Beispiele sind ein Hinweis auf die Kontinuität und kulturübergrei-
fende Geltung des balladesken Widerfahrnisses.

70  3 Balladen als Gegenstand der Klassikerbildung

61 Vgl. Kapitel 4.
62 Günter Grass: Ballade von der schwarzen Wolke. In: Ders.: Gesammelte Gedichte. Neuwied
1971, S. 95–96. Hier S. 96.



Damit dieses Strukturmerkmal eine im sozialmoralischen Sinne handlungs-
anleitende Funktion erlangen kann, muss jedoch eine außertextuelle Wirkung
unterstellt werden. Das Bindeglied, das die Wechselwirkungen von Text, gesell-
schaftlichen Normen und sozialem Handeln in Balladen herstellt, ist die Emoti-
on. Die Grunderfahrung der Handlungsohnmacht ist mit wenigen, dafür aber
sehr starken Emotionen wie Angst, Trauer, Wut oder Freude codiert, die wieder-
um in vertrauten und weithin verbreiteten Skripten aufgerufen werden: Freude
über eine Geburt oder eine erwachte Liebe, Trauer über den Verlust eines gelieb-
ten Menschen, Wut über Ungerechtigkeit oder Untreue, Angst vor dem Fremden,
Unbekannten oder Unheimlichen. Emotionen spielen eine wichtige Vermittler-
rolle, wenn es um die Funktion von Balladen geht, einen moralischen Normen-
Kompass anzubieten.

Im Anschluss an Simone Winko, die in ihrer Poetik eine Art Common-Sense-
Definition aus neurowissenschaftlichen, psychologischen, soziologischen und
psycholinguistischen Perspektiven vorschlägt, sind Emotionen als mentale Phä-
nomene individuell und zugleich kulturell zu verstehen.63 Das Wissen um emo-
tionale Ausdrucksformen gehört zum Wissen einer Kultur. Es hat eine normie-
rende Dimension (wir wissen also ungefähr, was ein Individuum in einer be-
stimmten Situation fühlt oder fühlen sollte), trägt damit zur Orientierung
menschlichen Verhaltens bei und beeinflusst zugleich die Deutung der Wirk-
lichkeit. Das bedeutet auch, dass bei der sprachlichen und insbesondere literari-
schen Gestaltung von Emotionen immer ein Bezug zu Emotionscodes als einem
Wissen, an dem Autor und Leser partizipieren, gegeben ist. Weil Balladen ein
kulturelles Wissen über Emotionen speichern und vermitteln, das in die jewei-
lige Lebenswelt der Leserin applizierbar ist, können sie Verhaltensnormen pro-
duzieren und reproduzieren, die für die Kohärenz kollektiver Identitäten grund-
legend sind.

Dass dieses Muster des Widerfahrnisses nicht nur in historischen und natio-
nalen Kontexten wirkt, möchte ich an einem aktuelleren Beispiel, an der Ballade
Where the Wild Roses Grow der Band Nick Cave and the Bad Seeds erläutern. Das
Lied findet sich auf einem 1996 veröffentlichten und von der Kritik gefeierten
Konzeptalbum, das unter dem Titel Murder Ballads64 zehn Moritaten versam-
melt. Zwei von ihnen sind Duette Caves mit bekannten Sängerinnen. Neben Hen-
ry Leemit PJ Harvey gehört dazu eben auchWhere the Wild Roses Growmit Kylie
Minogue. Im Grunde überlagern sich hier zwei Widerfahrnisse, wobei die Chro-
nologie des Geschehens bewusst in die Irre führt, denn die Moritat kündigt sich

3.5 Das Widerfahrnis als Thema: zur Funktion der Handlungsorientierung  71

63 Simone Winko: Kodierte Gefühle. Zu einer Poetik der Emotionen in lyrischen und poetolo-
gischen Texten um 1900. Berlin 2003, S. 109.
64 Nick Cave and the Bad Seeds: Murder Ballads. Mute Records 1996.



als eine Liebesgeschichte an, die abwechselnd aus der Sicht von Opfer und Mör-
der erzählt wird. Obwohl das Konzeptalbum ästhetisch anspruchsvoll das ei-
gentliche Folkgenre in den Bereich der Rockmusik überführt, wird die Volks-
tümlichkeit auf der Ebene des Werkes und des dazugehörigen Diskurses kon-
struiert. So wird etwa in Begleittexten oder Interviews immer wieder das aus den
Appalachen stammende Down in the Willow Garden, ein Traditional, als Vorbild
genannt.65 Der Volksliedcharakter wird strukturell betont, indem eine in der
Vergangenheit liegende, zeitlich jedoch nicht genau einzuordnende Handlung
numerisch (drei Tage) aufgeteilt und die Figurenrede auf die beiden Sänger Nick
Cave als namenloser Mörder und Kylie Minogue als Elisa Day verteilt wird. Die
folgende Analyse belegt die Kausalität zwischen den mit Hilfe der Widerfahrnis-
struktur evozierten Emotionen, der Bewertung des Geschehens und der Funkti-
on, kollektive Identitäten zu stabilisieren und auf diese Weise Handlungsorien-
tierung zu liefern.

„From the first day I saw her I knew she was the one“ – diese erste Zeile ruft
das Skript „erste Begegnung zweier Liebenden“ auf; inklusive der erwartbaren
Codes einer Liebes- als Initiationsgeschichte: Eine schöne Jungfrau verliebt sich
in den geheimnisvollen Fremden und ist bereit, an ihn ihre Unschuld zu verlie-
ren („He would be my first man, and with a careful hand / He wiped at the tears
that ran down my face“, Vers 11 f.). Dass die Geschichte eigentlich von einem
unbekannten Mörder handelt, wird bereits durch das Präteritum des Refrains
angedeutet, aber erst in der dritten Strophe offengelegt. Im Chorus finden sich
übermäßig häufig die Diphthonge [ej], [aj] und [ou] wieder, die im Gesang am
Ende der Verse zusätzlich langgezogen werden und die düster-melancholische
Stimmung bestärken.

They call me The Wild Rose
But my name was Elisa Day
Why they call me it I do not know
For my name was Elisa Day

Emotionen werden als körperliche Zustände thematisiert („My trembling subsi-
ded in his sure embrace“, Vers 10) und sind darüber hinaus in Symbolen wie
Rose, Blume, der Farbe Rot und in Gesten wie Umarmung oder Kuss präsent.
Der Code wird jedoch gebrochen, wenn es beispielsweise heißt: „For her lips
were the colour of the roses / That grew down the river, all bloody and wild“
(Vers 7 f.). „Bloody“ and „wild“ passen in das angekündigte Liebesszenario der
behutsamen Entjungferung nicht hinein und deuten frühzeitig auf den eigentli-

72  3 Balladen als Gegenstand der Klassikerbildung

65 Vgl. hierzu das Online-Songlexikon der Universität Freiburg http://www.songlexikon.de/
songs/wildrosesgrow [letzter Zugriff 8.9.2018].

http://www.songlexikon.de/songs/wildrosesgrow
http://www.songlexikon.de/songs/wildrosesgrow


chen Charakter als Moritat hin. Ebenjener wird durch die Auflösung der Chrono-
logie im Videoclip gar nicht erst verschleiert, und wir sehen Kylie Minogue als
Elisa Day von Beginn an in einer Referenz an Shakespeares Ophelia, wie wir sie
von John Everett Millais’ Gemälde, im Wasser liegend, kennen. Neben Rosen
tauchen hier weitere Symbole auf: das weiße Kleid, das ebenso Elisas Jungfräu-
lichkeit und Unschuld verbildlicht wie das Kreuz um ihren Hals. Diese Zusatzin-
formationen verstärken die moralische Dimension der Tat, weil sie die Figur auf
das Attribut ‚unschuldig‘ und ‚christlich‘ festlegt. Das leistet auch die schwarze
Schlange, die sich über die Jungfrau windet (vgl. Abb. 9 und 10).

Abb. 9: Schlange als Symbol des Bösen im
Videoclip zu Where the Wild Roses Grow, TC:
1:58.

Abb. 10: Kreuz als Symbol des Christentums
im Videoclip zu Where the Wild Roses Grow,
TC: 2:41.

Dadurch aber wird die Bedeutungsebene des Liedes nivelliert, auf der das Os-
car-Wilde-Zitat „All beauty must die“ das Thema archetypischer Schönheit auf-
ruft. Mit dem Videoclip bleibt das Lied auf das mit dem Moritat-Genre eingeführ-
te Widerfahrnis des Mordes reduziert. Das Skript, dem die Ballade folgt, ist folg-
lich relativ einfach, und die Emotionen, die implizit präsentiert werden,
entsprechen der Erwartungshaltung. Die sich daraus ergebende statische Rol-
lenverteilung knüpft an einen allgemeinen moralischen Konsens an. Dazu ge-
hört auch das heuchlerische Moment, das moralisch Tabuisierte und Verurteilte
kulturell auszustellen.

An dem Stück lässt sich veranschaulichen, wie Emotionen als Bindeglied
zwischen innertextueller Wertung und außertextueller Normbildung fungieren
können. Indem auf der textuellen wie auf der bildlichen Ebene mit verbreiteten
Motiven, Szenarien und Symbolen Emotionen inszeniert werden, die keiner
komplexen Dekodierung bedürfen, eröffnet sich in einem sehr umfassenden
und damit allgemeinen Ausmaß ein Applikationspotenzial, das wiederum die
moralische Wertung mitsamt Handlungsorientierung zu vermitteln geeignet ist.
Der Konsens über das Verhalten des Mörders ist innerhalb der Gemeinschaft,

3.5 Das Widerfahrnis als Thema: zur Funktion der Handlungsorientierung  73



die hier impliziert wird (das Kreuz deutet auf eine den christlichen Werten ver-
pflichtete), unstrittig und ihr normativer Kern wird durch die Exklusion des Ab-
weichenden bestätigt.

Weil Protagonistinnen Situationen der Handlungsohnmacht ausgesetzt wer-
den, sind Balladen wie ein Stresstest konzipiert: Sie exemplifizieren die morali-
schen Dimensionen von Handlungen in Extremsituationen menschlichen Seins.
Voraussetzung hierfür ist allerdings, dass sich der moralische Horizont und die
Rituale des Umgangs mit Widerfahrnissen nicht maßgeblich ändern. Eine Be-
wertung der Handlung und insbesondere der Entscheidung für Passivität oder
Aktionismus im Angesicht des Widerfahrnisses wird textimmanent zwar ange-
boten, muss aber nicht notwendigerweise mit der Bewertung der Leserinnen
übereinstimmen. Wenn wir aus heutiger Perspektive auf Schillers Handschuh
blicken, so wird sich die emotionale Beurteilung des Widerfahrnisses kaum ver-
ändert haben: Die willkürlich und zu Unterhaltungszwecken das Leben ihres
Untergebenen aufs Spiel setzende Dame ist kaum dazu geeignet, Sympathien
auf sich zu ziehen. Ob man Norbert Mecklenburgs Urteil folgen möchte, die
Handlung von Ritter Delorges wirke aufgrund ihrer Sinnlosigkeit entgegen der
intendierten Wirkung aus heutiger Perspektive lächerlich, sei dahingestellt –
Fakt ist sicher, dass diese Art des Heroismus heute zumindest ein Irritationspo-
tenzial besitzt.66

Abschließend möchte ich eine für die weitere Arbeit grundlegende Minimal-
Definition der Ballade vorstellen. Folgende Merkmale lege ich dabei zugrunde:
a) Narrative Struktur
b) Vers
c) Verdichtete, einsträngige Handlung
d) Durch das Widerfahrnis definierte inhaltliche Struktur
e) Performatives Potenzial (im doppelten Sinne als Aufführung/Singbarkeit

und als Community Fashioning verstanden)

Die großen Gattungsdebatten, wie sie von Goethes Ur-Ey-Äußerung67 befeuert
wurden oder in den Überlegungen von Helmut Laufhütte zum (grundsätzlich

74  3 Balladen als Gegenstand der Klassikerbildung

66 Norbert Mecklenburg: Balladen der Klassik. In: Müller-Seidel, Balladenforschung 1980,
S. 187–203. Hier S. 191.
67 Johann Wolfgang Goethe: Ballade. Betrachtung und Auslegung. In: Ders.: Ästhetische
Schriften 1821–1824. Über Kunst und Altertum III–IV, hg. v. Stefan Greif und Andrea Ruhlig
(= Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche. Vierzig Bände, Bd. 21). Frankfurt a.M.
1987, S. 39–41. Hier S. 39.



epischen) Charakter der Ballade zum Ausdruck kommen,68 ebenso wie die rhi-
zomartig ausgreifenden Typologien,69 sind für die vorliegende Untersuchung
nicht von Bedeutung. Das vorgeschlagene Kriterienbündel versteht sich als ein
offener Minimalkonsens von Distinktionsmerkmalen. Entscheidend sind sich
fort- und festschreibende Wirkungsweisen der vorgestellten Merkmale Münd-
lichkeit, Bardenkonzept und Widerfahrnis. Weil sich diese als Diskursgewohn-
heiten verfestigen, die die Balladenproduktion und -rezeption gleichermaßen
beeinflussen, werden Balladen in vornehmlich drei Funktionen zu Klassikern:
1. im Sinne der künstlerischen Selbstverortung, 2. der Selbstvergewisserung ei-
nes Kollektivs im Prozess des Nation oder Community Building und 3. der (sozi-
almoralischen) Handlungsorientierung. Text-, zielgruppen- und zeitbedingt va-
riierend, prägen diese Funktionen die Balladenrezeption und damit die Klassi-
kerwerdung einzelner Vertreter der Gattung, was an dem ersten Fallbespiel des
Nationalbarden Adam Mickiewicz veranschaulicht werden kann.

3.5 Das Widerfahrnis als Thema: zur Funktion der Handlungsorientierung  75

68 Hartmut Laufhütte: Die deutsche Kunstballade. Grundlegung einer Gattungsgeschichte.
Heidelberg 1979.
69 Wolfgang Kayser: Geschichte der deutschen Ballade. Berlin 1936; Gottfried Weißert: Bal-
lade. Stuttgart 2. Aufl. 1993.



4 Der Mythos des Holismus und die
fragmentarische Praxis der Klassik

Die vier Fallanalysen im Hauptteil widmen sich dem grundlegenden Missver-
ständnis des essenzialistischen Klassikbegriffs: der Vorstellung eines rezepti-
onsunabhängig bestehenden klassischen Wesens. Die erste beschäftigt sich mit
der Diskursfigur des ‚holistischen Klassikers‘. Diesem Mythos zufolge wird die
kulturell hergestellte Dignität von Personen und Artefakten zur inhärenten Ei-
genschaft, die auf das gesamte Phänomen ausstrahlt: auf das Werk, die Biogra-
fie und die Persönlichkeit der Schaffenden. Der Klassikerstatus ist dann eine na-
türliche Folge dieser ‚Größe‘, was sich in Harold Blooms The Western Canon so
liest:

Greatness recognizes greatness and is shadowed by it. Coming after Shakespeare, who
wrote both, the best prose and the best poetry in the Western tradition, is a complex des-
tiny […]. There is no cognitive originality in the whole history of philosophy comparable
to Shakespeare.1

Das bekannte Urteil fällt in Blooms wohlkalkulierter Provokation gegen die kur-
sierende Forderung, den aus sogenannten Dead White European Male bestehen-
den Kanon im Sinne einer pluralistischen Gesellschaft zu reformieren. Diese
sieht Bloom im Zusammenhang mit einer „School of Resentment“2, die wieder-
um Symptom eines chaotischen, durch die Auflösung von Werten, Normen und
im Grunde der gesamten zivilisatorischen Grundlagen sich auszeichnenden Zeit-
alters ist. Er hat das probate Mittel im Angebot, dem Chaos durch Stabilität zu
begegnen und für den etablierten Kanon3 zu argumentieren. Warum es vor dem
Zerfall nur Rettung durch Rückgriff auf kanonische Werke geben kann, ist aus
dem obigen Zitat ersichtlich, in dem die Qualitäten Shakespeares als eines Ur-
Klassikers4 knapp herausgestellt werden und sich noch knapper zusammenfas-
sen lassen: Shakespeare ist der Größte. Nicht nur der beste Schriftsteller aller
Gattungen, sondern auch der Ur-Philosoph und – das führt Bloom vorher an –
der Ur-Psychoanalytiker, der Freud um Jahrhunderte voraus war. Shakespeares
Größe ist nicht debattierbar, sie ist einfach da und das für alle Zeit. Bloom liefert
das Paradebeispiel für ein tief essenzialistisches Klassikverständnis, das sich
mithilfe eines holistischen Klassikerbildes konstruiert.

Open Access. © 2022 Paula Wojcik, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110756463-004

1 Harold Bloom: The Western Canon. The Books and School of the Ages. London 1995, S. 10.
2 Ebd., S. 4.
3 In den Kapiteln stellt er vier Frauen vor: Emily Dickinson, Jane Austen, Virginia Woolf und
George Eliot.
4 Vgl. ebd., Kapitel „Shakespeare. Center of the Canon“.



Hier von Klassikern zu sprechen, ist insofern angebracht, als Bloom die
Funktionalität des Kanonischen hervorhebt, indem er die aktuelle Krisendiagno-
se voranstellt. Um es auf die Termini der vorliegenden Studie zu bringen: Der
westliche Kanon wird gerechtfertigt, indem er als klassisch, also für die eigene
Zeit funktionstüchtig deklariert wird. Dabei inszeniert Bloom seine Diskursho-
heit: Die fundamentale ästhetische Qualität kann nur von einem Experten er-
kannt werden. Auffällig ist in seiner Argumentation die Metonymisierung: Er fei-
ert den Dichter als Ganzen, löst dessen Größe („Greatness“) sogar vom Objekt ab
und erklärt sie zu einer mit Geschichtlichkeit ausgestatteten Entität. Auf diese
Behauptung folgt in redlich hermeneutischer Tradition eine ausführlichere Be-
gründung, die sein Expertentum unter Beweis stellt. Blooms Canon liefert das
Beispiel eines Metadiskurses, dessen argumentative Strategie auf einer Funk-
tionsbehauptung begründet ist. Diese wiederum erhält ein rationales Funda-
ment, indem sie durch die Werkexegese eines Experten belegt wird. Wir haben
es hier mit einer Rechtfertigungsfigur zu tun, denn das Argument bemüht sich,
die Geltung des Kanons zu bestätigen. Die endogene Logik wird greifbar: Das
Kanonisierte ist vollendet, denn nur was vollendet ist, ist kanonisch. Voll-
endung ist indessen nur absolut zu denken, die kanonisierten Klassiker werden
in toto zu Größen erklärt.

Die Metonymisierung ist im Klassikdiskurs immer dort anzutreffen, wo die
Größe Shakespeares, Vergils, Goethes, Schillers oder Mickiewiczs abstrakt be-
schworen wird und die Erhabenheit als letzter Grund angeführt wird – „sub-
lime“ heißt es bei Harold Bloom, T. S. Eliot spricht beispielsweise von „maturity“,
Reife.5 Eine solche Behauptung läuft letztendlich auf Metaphysik hinaus, weil
das Urteil über Erhabenheit oder Reife von keinem realen Rezipienten getroffen
werden kann und soll. Dass nicht nur das Urteil, sondern das Objekt selbst in
überirdische Sphären gehoben wird, davon zeugt die historische Tendenz, ein-
zelne Akteure als übermenschliche Wesen – etwa „Dioskuren“, „Olympier“
(Goethe, Schiller), „Propheten“ (Mickiewicz, Krasiǹski, Słowacki) oder gemein-
hin „Genius“ – anzusprechen. Im Fall solch auratischer Symbolfiguren rekurrie-
ren die Namensnennung oder die Antonomasie auf Person, Werk, Rezeption,
Funktion und Status in einem.

Metonymisierung ist als Verfahren der Klassikeransprache bis heute allge-
genwärtig, sie prägt den populären Gebrauch wie den Spezialdiskurs und stiftet
eine eigentümliche Allianz zwischen einem von Experten reservierten Umgang
mit Klassikern, der sich durch umfassende Kenntnis auszeichnet, und einem po-
pulären Gebrauch, der im Grunde keinerlei Kenntnis voraussetzt. Im Alltag be-
gegnet sie uns in Straßennamen, auf Briefmarken und Banknoten, in Namen

4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik  77

5 Vgl. T. S. Eliot: What Is a Classic? Tradition and the Individual Talent. Kiel 1950, S. 7.



von Literaturpreisen und nicht zuletzt in den Autorinnen- und Autorengesell-
schaften. So gibt es eine Virginia Woolf und keine Mrs. Dalloway Society, eine
Marcel Proust- und keine Swann-Gesellschaft, eine James Joyce- und keine Ulys-
ses-Stiftung (wobei es immerhin den Bloomsday gibt, der allerdings als Ausnah-
me gelten kann). Metonymisierung ist das zentrale Verfahren, mit dem eine ho-
listische Vorstellung im Umlauf bleibt.6

Zu beobachten ist es vorrangig im Metadiskurs, in dem der Klassikerstatus
von einzelnen Phänomenen7 bzw. das Phänomen Klassik selbst zur Diskussion
gestellt werden. Um die Konstruktion des holistischen Klassikerverständnisses
näher zu beleuchten, lohnt es, den Metadiskurs vom Klassikerdiskurs getrennt
zu betrachten, den ich wiederum als die Gesamtheit aller Rezeptions-, Ge-
brauchs- oder Aneignungsformen verstehe, in und mit denen ein Klassiker ent-
steht.8 Um das Verhältnis zu veranschaulichen, soll den weiteren Ausführungen
ein Schaubild vorangestellt werden:

78  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

6 Metonymie und Metapher werden in kognitionslinguistisch ausgerichteten Ansätzen als be-
nachbarte Konzepte gehandelt. Eine gängige Unterscheidung, die im vorliegenden Zusammen-
hang adaptierbar ist, besagt, dass das metaphorische Überblendungsverfahren als eine Ähn-
lichkeitsbeziehung zwischen verschiedenen semantischen frames oder Konzeptbereichen zu
verstehen ist, das metonymische dagegen innerhalb eines semantischen frames operiert: „me-
tonymies involve a crossing between perspectives directed towards contiguous parts of situa-
tions and objects.“ Vgl. Renate Bartsch: Generating Polysemy: Metaphor and Metonymy. In:
René Dirven, Ralf Pörings (Hg.): Metaphor and Metonymy in Comparison and Contrast. Berlin,
Boston 2002, S. 49–74. Hier S. 49. Für die Metonymie wird deshalb geltend gemacht, dass die
domains in einer unmittelbaren Nachbarschaftsbeziehung zueinanderstehen. Dies geht auf Ro-
man Jakobsons Unterscheidung „the metaphoric and the metonymic poles“ (1956) zurück, der
unter Metapher und Metonymie Pole grundlegenden menschlichen Handelns versteht. Basis
der Metapher sei Ähnlichkeit (similarity), Basis der Metonymie die Nachbarschaft (contiguity).
Vgl. Roman Jakobson: The Metaphoric and Metonymic Poles. In: Dirven, Pörings, Metaphor
and Metonymy in Comparison and Contrast 2002, S. 41–47 und Dirven: Introduction. In:
Ebd., S. 1–38. Was sowohl für Metonymie als auch Metapher gilt, ist die Bedeutung sozioprag-
matischer und kultureller Faktoren. Metonymien sind also situativ in Kommunikationssituatio-
nen eingebunden. Vgl. Constanze Spieß, Klaus-Michael Köpcke: Metonymie und Metapher –
Theoretische, methodische und empirische Zugänge. In: Dies. (Hg.): Metapher und Metony-
mie – Theoretische, methodische und empirische Zugänge. Berlin, Boston 2015, S. 1–21.
7 Wenn beispielsweise die Geltung von Klassikern anlässlich von Jubiläen befragt wird. Ein
gutes Beispiel dafür ist die Rede José Ortega y Gassets Um einen Goethe von Innen bittend /
Pidiendo un Goethe desde dentro, weil sie eine kritische, geradezu ikonoklastische Perspektive
einnimmt. Ortega y Gasset fordert zwar einen anderen als den monumentalen Goethe, konsta-
tiert dennoch bzw. gerade deshalb die Notwendigkeit einer Einheit von Leben und Werk: „Ich
sehe keine andere Möglichkeit, sein Werk für uns fruchtbar zu machen, als daß wir in einer von
der gewöhnlichen abweichenden Form das Problem seines Lebens aufrollen“. José Ortega y
Gasset: Um einen Goethe von Innen bittend. Stuttgart 1952, S. 12.
8 Dieser ist Gegenstand von Kapitel 7.



Abb. 11: Zwei diskursive Ebenen der Klassikpraxis: Der Klassikerdiskurs (unten) ist die Summe
aller Handlungen, in denen ein Klassikerstatus entsteht. Der Klassikermetadiskurs ist die
Summe aller Handlungen, die den Klassikerstatus zum Gegenstand haben.

Für den Moment interessiert in Abbildung 11 nur der Metadiskurs und dessen
Verfahren der Metonymisierung, das Experten und Institutionen gleichermaßen
anwenden. Wie bereits erläutert, wird im Klassikermetadiskurs eine Funktions-
behauptung aufgestellt (beispielsweise: „Klassiker sind ein Antidotum gegen
den Zerfall der Gesellschaft“), die durch inhärente Qualitäten begründet wird
(„weil sie ästhetisch vollendet sind“). Um eine derartige Behauptung zu bele-
gen, wird eine Diskurshoheit konstruiert, die entweder auf der Werkauslegung
oder dem ästhetischen Erleben basiert (dazu gleich mehr). Nun ist die Metony-
misierung nicht nur in einem Expertendiskurs zu beobachten (vgl. Abb. 11. „Ex-
pertenholismus“), wie wir bei Bloom sehen konnten, sondern auch, wenn eine
Klassikerfunktion institutionell verbreitet wird (vgl. Abb. 11. „Institutionsholis-
mus“). Exemplarische Träger sind kulturpolitische Institutionen, bürgerliche
Ausschüsse, Autorinnengesellschaften, Komitees oder Kulturvereine, die – im
19. Jahrhundert freilich sehr viel ausgeprägter als heute – in Eigenregie oder mit
Regierungsauftrag eine Funktion (beispielsweise nationaler Identitätsstiftung)
von Klassikern und zwar als Ganzes behaupten.

Institutionen stützen die Funktionsbehauptung in der Regel nicht, indem
sie ihre Diskurshoheit argumentativ belegen, sondern eine durch politischen
Einfluss, Ansehen oder finanzielle Mittel gegebene Hoheit nutzen. Sie metony-
misieren dort, wo nicht einzelne Werke geehrt, sondern Klassiker als Ganzheit
konstruiert werden, was bei Denkmälern und Jubiläen der Paradefall ist. Dass
dies zum Streitfall werden kann, lässt sich an der Debatte um das Heine-Denk-
mal im ausgehenden 19. Jahrhundert nachvollziehen. Obwohl es die beliebte Lo-

4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik  79



reley ins Zentrum stellte, stand es doch metonymisch für den jüdischen Dichter
und konnte im geistigen Klima der Zeit nicht errichtet werden.9 Der Kampf um
Denkmäler nach dem Fall des Eisernen Vorhangs wie heute zeigt: Mit ihnen wer-
den nicht einzelne Beiträge zur Geistesgeschichte oder Politik geehrt, sondern
die ganze Person, deren biografische Verstrickungen (als Wegbereiter oder Be-
fürworter des Kommunismus, Nationalsozialismus oder Kolonialismus) einen
Ikonoklasmus gerechtfertigt erscheinen lassen können. Wo kulturpolitisch na-
tionale Identifikation und übernationale Repräsentation angestrebt werden,
dort wird der Klassiker in toto konstruiert. Dieses Vorgehen gleicht strukturell
einer performativen Äußerung, weil die Größe des Klassikers ganzheitlich dort
gilt, wo er gefeiert oder in Bronze gegossen wird. Die aktuell aufflammenden De-
batten um Denkmäler negieren diese performative Setzung, tendieren jedoch ge-
nauso zur Metonymisierung – allerdings unter den umgekehrten Vorzeichen des
intendierten Ikonoklasmus.

Der von Experten konstruierte Holismus („Expertenholismus“) beweist sei-
ne Deutungshoheit demgegenüber argumentativ, d. h., es werden Belege dafür
angeführt, warum das gesamte Schaffen als ästhetisch wertvoll oder von heraus-
ragender historischer Bedeutung sei. Dabei lassen sich zwei Praktiken nachwei-
sen, mit denen diese Hoheit inszeniert wird. Dies ist zum einen die Auseinander-
setzung mit Werk und Biografie, die ich hier mit einem weiten Begriff der „Ex-
egese“ bezeichne, zum anderen das unmittelbare ästhetische „Erleben“. Näher
betrachtet lassen sich wiederum vier im wissenschaftlichen wie im populären
Klassikerdiskurs eingesetzte exegetische Praktiken nachvollziehen, mit denen
holistische Bilder produziert werden. Die erste konnten wir bei Bloom beobach-
ten, der aus der (von ihm selbst nachgewiesenen) Qualität der Werke auf eine
Vollendung schließt. Die zweite besteht darin, biografische Fehltritte zu beseiti-
gen und Unstimmigkeiten, die im Widerspruch zum Symbolwert stehen, auszu-
räumen. Diese Praxis ermöglicht ein hagiografisches Narrativ, in dem Werk und
Person eine transzendente Einheit bilden. Die dritte umfasst Bemühungen, das
Werk als Ganzes aufzuwerten, also nicht nur immer neue Deutungen der wich-
tigsten Texte vorzulegen, sondern jede noch so spontane Gelegenheitsdichtung,
alle schriftstellerischen Jugendübungen und Skizzen als Ausdruck und Beleg
der Größe zu sehen. Dies ist ein vornehmlich wissenschaftlich tradierter Holis-
mus und eine Praxis, die sich im Anschluss an Steffen Martus als „selektionslose

80  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

9 Vgl. Michael Werner: Heinrich Heine. In: Etienne François, Hagen Schulze (Hg.): Deutsche
Erinnerungsorte. Band 1. München 2009, S. 484–501; Paula Wojcik: Klassik als kulturelle Pra-
xis: Modellierungs- und Popularisierungsmechanismen am Beispiel der Loreley. In: KulturPoe-
tik 1, 18 (2018), S. 51–69.



Aufmerksamkeit“10 verschlagworten lässt. Die vierte liegt vor, wenn durch das
(exegetisch begründete) Anzweifeln ebenjener Qualitäten ein Ikonoklasmus an-
gestrebt wird, der den Klassiker (ebenfalls als Ganzes) zu Fall bringen soll – wie
soeben an dem Kampf um Denkmäler beschrieben. Gleich also, welche Intention
dahintersteht: Der Klassiker ist so gesehen ein Klassiker schlechthin, wohinge-
gen seine Fragmentierung als Missbrauch abgewertet werden kann, wie das Ute
Gerhard am Beispiel der Schiller-Rezeption gezeigt hat: „Die Opposition zwi-
schen der Popularität Schillers, die gleichsam eine ‚Zerstückelung‘ und Triviali-
sierung bedeute, und einem adäquaten Verständnis des ‚ganzen‘ Schillers als
gewissermaßen organische Einheit ist ein zentraler Topos der Rezeptionsge-
schichte.“11

Die Exegese ist also eine Form der Argumentation, eine andere besteht dar-
in, das ästhetische Erlebnis geltend zu machen. Notwendig dafür ist eine Rezep-
tionssituation, in der mit dem (ahistorischen) Klassiker eine intime Verbindung
entsteht. Weil sie nur wenigen vorbehalten ist, kommt hier erneut Diskurshoheit
ins Spiel. Zu beobachten ist dies bei J. M. Coetzee, der zunächst T. S. Eliots Ver-
hältnis zu Vergil als ein Zwiegespräch charakterisiert – „a call from Virgil that
seems to come to Eliot from across the centuries“12– und anschließend sein eige-
nes Bach-Erlebnis im selben Stil beschreibt: „I was being spoken to by the music
as music had never spoken to me before.“13 Das wird zu einem ästhetischen In-
itiationserlebnis gesteigert:

And then the afternoon in the garden, and the music of Bach, after which everything
changed. A moment of revelation which I will not call Eliotic […] but of the greatest signif-
icance in my life nevertheless: for the first time I was undergoing the impact of the clas-
sic.14

Coetzee ist nicht so naiv, dieses überirdische Erlebnis zu schildern, ohne eine
mögliche soziale Ursache zu erwähnen, und fragt: „or was what was really going
on at the moment that I was symbolically electing high European culture […] as
a route that would take me out of my class position in white South African socie-
ty […]?“15 Die soziale Dimension wird jedoch unmittelbar abgewertet. Coetzee
unterscheidet beide Erlebnisvarianten als „impersonal aesthetic experience“

4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik  81

10 „selektionslose Aufmerksamkeit, die sich auch für das Nebensächliche, für das zunächst
abstruse Detail interessiert“. „Selektionslos“ wird dabei als Ideal der Betrachtung verstanden.
Martus, Werkpolitik 2007, S. 2.
11 Gerhard, Schiller als „Religion“ 1994, S. 11.
12 Coetzee, What Is a Classic? 1993, S 12.
13 Ebd., S. 13.
14 Ebd. Kursivierung i. O.
15 Ebd., S. 14.



und „masked expression of material interest“, konstruiert also eine Hierarchie
von interesselosem Kunsterlebnis einerseits und wohlgemerkt „maskiertem“
materiellen Interesse andererseits. Das sozial hergestellte symbolische Kapital
des Klassikers wird gegenüber einem intrinsischen Wert des Originals abgewer-
tet. Dies gilt umso mehr, als Coetzee sich vom unbedarften Jungen in einen Mu-
sikkenner verwandelt und einen Bachexkurs anschließt, um sein Erlebnis aus
dem Stoff heraus zu begründen. Offenbar war der junge Coetzee bereits prädesti-
niert, das umfassende Genie Bachs zu erkennen – eine Erkenntnis, die der alte
Coetzee nun mit Expertenwissen untermauern kann. In diesem Essay lässt sich
die Falle des Essentialismus auf einem hohen reflexiven Niveau beobachten.

Wenn es nun darum gehen wird, die holistische Vorstellung als einen dis-
kursiv geprägten Mythos zu präsentieren, dann ist das grundsätzlich keine neue
Einsicht. Es lohnt sich jedoch, sie mithilfe des grundlegenden Statusunter-
schieds zwischen Original und Modell aufzuarbeiten, weil sich auf diese Weise
zeigt, dass die Fragmentierung auf unterschiedliche Bedarfskonstellationen re-
agiert und die Vielfalt der Klassikerrepräsentationen der Normalfall, keine Pa-
thologie ist. Metonymisierung ist ein Verfahren, das Ganzheitlichkeit zwar dis-
kursiv herstellt, der ganzheitliche Klassiker bleibt jedoch nur eine unter zahllo-
sen Konstruktionen, die mit jeder neuen Bedarfskonstellation ins Unendliche
vermehrt werden können. Um diese Varianz zu systematisieren, schlage ich drei
Modelltypen vor, die ein nach Gegenstand, Anwendungsbereich und Diskurs je
unterschiedlich ausgestaltetes Raster des Klassikergebrauchs bilden.

4.1 Gebrauchsformen der Klassik: ästhetisches, sozial-
moralisches und politisches Modell

Die Typologie möglicher Zugriffsweisen versteht sich als eine strukturierte Be-
standsaufnahme der Rezeptionsformen, in denen Balladen kulturgeschichtlich
als Klassiker aktiviert und tradiert wurden und werden. Sie greift also auf die im
dritten Kapitel vorgestellten Gattungsmerkmale und Rezeptionstopoi zurück.
Ich möchte vorschlagen, diese Zugriffe als ästhetische, sozialmoralische und po-
litische Modelle zu bezeichnen, deren Repräsentationen in unterschiedlichen
Anwendungsbereichen appliziert werden.16 Ihnen entsprechen Charakteristika

82  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

16 Diese Typologie ist an das Verständnis von Klassik als Diskurs anschließbar, das Sophie
Picard ihrer Dissertation zugrundelegt, sie zeigt zudem die diskursübergreifenden Dynamiken.
Vgl. das Kapitel „Klassik als Diskurs“. In: Sophie Picard: Klassikerfeiern. Permanenz und Poly-
funktionalität Beethovens, Goethes und Victor Hugos im 20. Jahrhundert. Bielefeld 2022.



und Funktionen, die jeweils andere Aspekte der Aneignung in den Mittelpunkt
rücken und spezifische Geltungsbereiche markieren.

Werden Balladen in ästhetischer Hinsicht zu Klassikern, ist die Rezeption
auf formal-inhaltliche Aspekte gerichtet. Beispielhaft hierfür ist Gottfried August
Bürgers Lenore, deren Kernelemente wie das Thema der Liebe über den Tod hin-
aus, das prägnante Motiv des Wiedergängers ebenso wie die plastische Darstel-
lung des nächtlichen Ritts in Übersetzungen und Adaptionen europaweit17 Ein-
gang fanden. In Polen betitelt Adam Mickiewicz die Lenore als „die Königin der
Ballade“ und schreibt über Bürger, dass dieser den Balladen jenen Charakter ge-
geben habe, der fortan in Deutschland als Maßstab gegolten habe.18 Die hier mit-
schwingende Innovationsbehauptung ist typisch für die ästhetische Funktion:
Sie untermauert Bürgers Geltung für die Gattungsgeschichte nachhaltig und
wirkt sich auch auf die produktive Rezeption aus, zu der Werke wie Edgar Allan
Poes The Raven gehören.19 Insbesondere die Zeile „die Toten reiten schnell“ ent-
wickelte ein Eigenleben in Literatur, Musik und Malerei, seit sie in Bram Stokers
Dracula Eingang gefunden hat.

In der intermedialen Rezeption der Malerei dominiert ebenfalls das Motiv
des nächtlichen Ritts, wie im Gemälde von Ary Scheffer Lénore. Les morts vont
vite (vgl. Abb. 12). Eines der wenigen Beispiele, die ein anderes Motiv wählen, ist
Carl Oesterleys Lenore aus dem Jahr 1846 (vgl. Abb. 13). Das Gemälde bezieht
sich auf den Generationenkonflikt, der sich in den Figuren der gottgläubigen
Mutter und liebesgläubigen Tochter manifestiert.

4.1 Gebrauchsformen der Klassik  83

17 Allein in England macht Evelyn B. Jolles in ihrer Untersuchung zur Wirkungsgeschichte 30
Übersetzungen im Zeitraum zwischen 1796 und 1892 aus. Zu den Übersetzern gehörten ein-
flussreiche Persönlichkeiten des literarischen Lebens wie Sir Walter Scott, W. R. Spencer
oder Henry James Pye. Vgl. Evelyn B. Jolles: G. A. Bürgers Ballade Leonore in England. Regens-
burg 1974, S. 7 und dies.: Ein Beststeller auf dem englischen Literaturmarkt: Bürgers (Wieder-
gänger-)Ballade „Lenore“ (1774). In: Sigrid Rieuwerts (Hg.): Bridging the Cultural Divide: Our
Common Ballad Heritage. Hildesheim 2000, S. 195–220.
18 Adam Mickiewicz: G. A. Bürger. In: Ders.: Pisma prozą. Część I. Pisma filomatyczne, este-
tyczno-krytyczne, opowiadania [Prosaschriften. Teil I. Filomatenschriften, ästhetisch-kritische
Schriften, Erzählungen] (= Dzieła, hg. v. Julian Krzyżanowski, Stanisław Pigoń, Leon Płoszew-
ski, Henryk Wolpe, Kazimierz Wyka. Tom V). Warszawa 1955, S. 231–233. Hier S. 232.
19 Ebenso auf russische oder polnische Autoren wie Nikolaj M. Karamsin: Raissa (1791); Was-
sili A. Shukowski: Ljudmilla (1808), Swetlana (1813); Tomasz Zan: Ballada Twardowski (1819);
Adam Mickiewicz: Balladen und Romanzen (1822).



Abb. 12: Ary Scheffer: Lénore. Les morts vont vite (um 1830).

Abb. 13: Lithografie von Auguste Adrien Jouanin nach Carl Oesterley: Lenore (1846).

84  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik



Beide Bilder stehen für ein dominant ästhetisches Interesse an der Ballade. Ihre
Wirkungsintention liegt offenkundig nicht darin, den Inhalt lediglich bildlich
wiederzugeben, vielmehr bieten sie eine Deutung der Geschichte an und veror-
ten sie und sich selbst in einer Kunstströmung: Scheffer entwirft eine auf die
Mittelalterfaszination rekurrierende, sich zudem mit den starken Hell-Dunkel-
Kontrasten in die romantische Bildästhetik einreihende schaurige Begegnung
von Dies- und Jenseits (Abb. 12), Oesterley greift dagegen stilistisch und moti-
visch die Renaissancemalerei auf und spart das Übernatürliche aus (Abb. 13).
Für literarische und intermediale Adaptionen insgesamt gilt, dass die Rezeption
in ästhetischer Hinsicht eine Interaktion mit den aktuellen Standards ist.20

Das zeigt auch die Diskussion der balladenspezifischen Frage der Perfor-
mance seit dem 19. Jahrhundert und bis weit in die erste Hälfte des 20. Jahrhun-
derts hinein. Die Deklamation gehört zum Genre als Teil der künstlerischen Re-
präsentation, und sie muss den Inhalt in richtiger Weise unterstützen: „In this
way the narrative mode is not merely seen as a means of telling a story; the nar-
rative technique is not simply assessed as a device for rendering the song: it is in
addition taken primarily as the basis for the correct understanding of the ac-
tion.“21 Für Lenore gibt Bürger selbst einen Hinweis darauf, welche Rolle die
Vortragsart spielt, als er die Ballade seinem Freund Heinrich Christian Boie und
den Gefährten des Göttinger Hains mit den folgenden Worten ankündigt:

Ich schicke es hier nicht mit, sondern bring es binnen acht Tagen selbst. Denn keiner von
Euch allen, er deklamiere noch so gut er will, kann Lenoren aufs erstemal in ihrem Geist
deklamieren; und Deklamation macht die Halbschied [Hälfte] von dem Stück aus. Daher
sollt Ihr’s von mir selbst das erstemal in aller seiner Gräßlichkeit vernehmen. Dann sollen
Sie die Genossen des Hains in der Abenddämmerung auf ein einsames etwas schauerli-
ches Zimmer zusammen laden, wo ich, unbehorcht und ohngestört, das Gräßliche der
Stimme recht austönen lassen kann. Der jüngste Graf [Stollberg] soll, wie vor Loths seli-
gem Weibe, davor beben.22

Schon zu Bürgers Zeit gibt es unterschiedliche Deklamationstheorien, die sich
mit der Frage des zusätzlichen Körpereinsatzes (wieviel Schauspiel darf die De-
klamation begleiten?) oder im späteren 19. Jahrhundert mit der Singbarkeit (darf

4.1 Gebrauchsformen der Klassik  85

20 Von „Beschneidung und Assimilation des Originals“ an geltende ästhetische Normen
spricht Jolles, wenn es um die frühen Übersetzungen vom Ende des 18. Jahrhunderts, von einer
Zielvorstellung der stilistischen und inhaltlichen Reproduktion, wenn es um die des 19. Jahr-
hunderts geht. Vgl. Jolles, G. A. Bürgers Ballade Leonore in England 1974, S. 197.
21 Flemming G. Anderson: Ballad as Narrative. Studies in the Ballad Tradition of England,
Scotland, Germany, and Denmark. Odense 1982, S. 120.
22 Gottfried August Bürger: Brief vom 12. August 1773. In: Ders.: Werke und Briefe. Auswahl,
hg. v. Wolfgang Friedrich, Leipzig 1958, S. 124.



die Deklamation in Gesang abgleiten?) beschäftigen.23 Wie genau die Deklama-
tion ausfallen soll, bleibt eine Frage des Zeit- oder Regionalgeschmacks; Melos,
Prosodie, Euphonie werden je eigens definiert. Die Deklamation von Klassikern
bietet ein geeignetes Feld, um diese Debatten auszutragen, und – was nicht un-
wesentlich ist – Schauspielerinnen die Möglichkeit, sich als besonders versiert
zu präsentieren.24 Eine dem ästhetischen Modell folgende (inter- oder pluri-)me-
diale Inszenierung auratisiert das Werk, Medium und ggf. die Perfomerin glei-
chermaßen.25 Sie treten in eine Interaktion: Die Vorlage soll zu neuer Geltung
kommen, die Adaption das mediale Potenzial bzw. das Können ausstellen. Dies
ist auch im Bereich der Vertonungen zu beobachten, wie Ulrich Kühns Urteil
über die Lenore von Franz Liszt zeigt: „Daß diese Komposition die gattungsprä-
gende deutsche Kunstballade schlechthin zum Sujet hat, […] verleiht ihrem pa-
radigmatischen Charakter das volle Gewicht.“26 Die Aneignung ist ein Bekennt-
nis zur Kunst und ein Akt künstlerischer Selbstverortung zugleich.

Ein Aspekt, der für dieses Modell eine durchaus wichtige Rolle spielen
kann, für den die Lenore jedoch kein glückliches Beispiel liefert, ist die Stilisie-
rung des Autors zum Genie. Einen Status wie ihn etwa Klopstock als auratischer
Übervater für die Mitglieder des Göttinger Hains besaß, erreicht Bürger nicht. Er
wird eher im Schatten seiner Ballade populär. Insofern zeigt Bürgers Beispiel,
dass das Kriterium der Auratisierung des Autors variabel ist.

Für einen sich im ästhetischen Modell konstituierenden Klassikerstatus ist
vielmehr die (implizite oder explizite) Innovationsbehauptung maßgeblich, die
bereits in Mickiewiczs und Kühns Zitat zum Ausdruck kam. Dass sie mit dem
Werk eine dauerhafte Allianz eingeht, lässt sich an Balladeneinführungen bele-
gen, die sie bis in die Gegenwart weitertragen: „Unbestreitbar ist die Entstehung
der deutschen Kunstballade mit dem Namen Bürgers verknüpft, genauer mit
dem Entstehungsjahr der Ballade ‚Lenore‘ 1773“,27 schreibt Gottfried Weißert in
seinem Einführungsband und belegt sogleich den Erfolg der Innovation: „Diese
Ballade hat nicht nur den Ruhm ihres Autors für viele spätere Generationen als
erstem Balladendichter begründet, sondern die Wirkung der ‚Lenore‘ war in

86  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

23 Vgl. Ulrich Kühn: Sprech-Ton-Kunst. Musikalisches Sprechen und Formen des Melodrams
im Schauspiel- und Musiktheater (1770–1933). Tübingen 2013, S. 101 ff.
24 Um 1800 profitierten die neue Gattung der Kunstballade und die Kunst der Deklamation
voneinander. „Die ersten Sprecher waren Schauspieler und ihrer Mentalität kam die junge
Kunstballade mit ihren stark dramatischen Zügen, der Häufung von sensationellen Effekten,
entgegen.“ Irmgard Weinhase: Zum Vortrag der Ballade. In: Gottfried Meinhold, Baldur Neuber
(Hg.): Irmgard Weinhase, Grenzgänge. Frankfurt a.M. 2011, S. 51–68. Hier S. 53.
25 In diesem Fall müsste allerdings korrekterweise von Plurimedialität gesprochen werden.
26 Kühn, Sprech-Ton-Kunst 2013, S. 231 f.
27 Weißert, Ballade 1993, S. 61.



ganz Europa derart ungeheuer, daß von ihr her die Einbürgerung dieser neuen
Gattung in den verschiedenen Nationalliteraturen wesentlich bestimmt wur-
de.“28 Obwohl Bürger natürlich nicht der „erste Balladendichter“ war,29 konsti-
tuiert die Innovationsbehauptung nachhaltig und maßgeblich Lenores Status in-
nerhalb der Literaturgeschichtsschreibung.

Der Unterschied zwischen dem ästhetischen und dem sozialmoralischen Mo-
dell wird ersichtlich, wenn man die Rezeption von Bürgers Lenore mit der von
Werken Schillers und Byrons vergleicht. Das sozialmoralische Modell meint eine
Gebrauchsform, in der dem Werk die Anwendbarkeit in einer außerliterarischen
Wirklichkeit unterstellt wird: eine Applizierbarkeit in den eigenen Erlebnishori-
zont. Obwohl Lenore mehrere Ansätze zu einer gesellschaftskritischen oder zu-
mindest -reflexiven Deutung bereithält (etwa kriegsbedingte Verluste, die Blas-
phemie der Tochter oder aber im Gegenteil den religiösen Dogmatismus der El-
tern), so wird sie kaum in dieser Weise rezipiert. Schillers und Byrons Werke
durchaus: Sie werden mit diesem Zugriff nicht mehr vorrangig als durch formale
und inhaltliche Kriterien definiert wahrgenommen, sondern durch das Thema
oder die aus ihm hergeleitete Botschaft. Im sozialmoralischen Modell nimmt das
literarische Werk den Charakter eines biblischen Gleichnisses an. Es hält eine
Deutungsfunktion für die Gegenwart bereit und bietet Orientierung in der Frage,
für welche Werte eine Gemeinschaft einsteht und welche sie ablehnt, woraus
sich wiederum Maximen des individuellen Handelns ableiten lassen. Diese
Funktion kann durch zwei gegensätzliche Intentionen des sozialmoralischen
Modells (noch einmal: nicht des Werks!) erreicht werden: Es wird entweder eine
reflexive (Besinnung) oder eine agitatorische Wirkung (Ressentiment) beabsich-
tigt. Im Balladengenre erschließt sich diese Wirkungsintention vom zugrunde-
liegenden Widerfahrnis her, dem balladentypischen Handlungsschema.30 Die-
ses Modell erfordert keinen konkreten oder korrekten hermeneutischen Zugriff,
es reicht ein vager Bezug zum Thema des einzelnen Werkes oder auch zum gan-
zen typologisiertenŒuvre.

Für Schiller lässt sich das Modell schon früh, eigentlich seit seinem Tod
1805 belegen, was Ute Gerhard in ihrer bereits erwähnten Untersuchung Schiller
als Religion umfassend aufzeigt. Anhand von Selbstzeugnissen wie Briefen, Ta-
gebüchern oder Zitatensammlungen zeigt sie die Applikation von Werkfragmen-
ten in konkrete Lebensbereiche wie „Liebe“, „Menschen- und Weltkunde“ oder

4.1 Gebrauchsformen der Klassik  87

28 Ebd., S. 61 f. Hervorhebung P.W.
29 Ebd., S. 62 ff. Dies wird schon früher kolportiert: Vgl. Valentin Beyer: Die Begründung der
ernsten Ballade durch G. A. Bürger. Strasburg 1905; Paul Holzhausen: Die Ballade und Roman-
ze. In: Zeitschrift für deutsche Philosophie 15 (1883).
30 Zum Begriff des Widerfahrnisses vgl. die Ausführungen in Kap 3.



„Tugend“.31 Der Werkkontext wird der ‚höheren‘ Idee moralischer Erziehung un-
tergeordnet. Im 19. Jahrhundert wurde das Modell mit einer reflexiven Wir-
kungsintention angewendet, die zur Besinnung auf die richtigen Werte und das
‚richtige‘ Leben auffordert. Zur gleichen Zeit wurde Schiller in Polen ausschließ-
lich als Freiheitsdichter rezipiert. Im Kontext der dort bestehenden Bedarfskon-
stellation wurde seine Dichtung als Aufruf zum Kampf um nationale Unabhän-
gigkeit verstanden, er selbst zur Identifikationsfigur für junge, patriotisch ge-
sinnte Dichter. Das Modell war zwar weiterhin ein sozialmoralisches, doch
wechselt der Anwendungsbereich vom moralischen zum politischen Diskurs, in
dem die intendierte Wirkung Agitation, nicht Reflexion war.

Bei Byron findet sich das sozialmoralische Modell im Archetypus des soge-
nannten Byronic Hero. Auch ohneManfred oder ein anderes Werk gelesen zu ha-
ben, ist es möglich, diesen Typus des kompromisslosen, prometheushaften Indi-
vidualisten zu erkennen und produktiv zu machen. Seine Rezeptionsgeschichte
bis in die heutige Zeit offenbart ein Aktualisierungspotenzial,32 das gerade in
der Loslösung vom Text besteht, und eine Popularität, die kaum Kenntnis vo-
raussetzt. Je nach Wirkungsintention kann der Byronic Hero als Exempel gegen
kompromisslosen Individualismus verwendet werden. Ebenso kann jedoch ein
Ressentiment gegen Spießbürgerlichkeit und Kleingeist geschürt werden – dann
avanciert der Byronic Hero zur positiven Identifikationsfigur, etwa des geniali-
schen Künstlers.

Sowohl bei Schiller als auch bei Byron liegt diesem Modell eine im Extrem-
fall nur noch diffuse Vorstellung vom Kunstcharakter des Werkes zugrunde. Der
Zugriff funktioniert dann über Gemeinplätze: Byron ist der mit dem antihelden-
haften, genialischen Protagonisten, Schillers Dichtung ist je nach Anwendungs-
bereich die mit der moralischen Botschaft oder einem Plädoyer für Freiheit. In
sozialmoralischer Hinsicht rezipierte Werke bedürfen keiner genauen Kenntnis,
weil der Zugriff unspezifisch auf das Thema, die zum Konzept verdichtete Figur
(Byronic Hero) oder noch unspezifischer nur auf die abstrakte Botschaft (morali-
sche Erziehung, Freiheit) erfolgt. Wird die Botschaft als Reflexion und ggf. dar-
aus resultierend als Beanstandung der geltenden Ordnung oder Denkweisen
wahrgenommen, kommt dem Autor eine Art Pariarolle zu (in Hannah Arendts
Verständnis), weil er die Gesellschaft als Außenstehender beobachtet, reflek-
tiert, kritisiert, ihre imaginativen Gegenentwürfe zeichnet oder das Beobachtete
zu einem überindividuellen Prinzip zu transformieren vermag.

88  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

31 Gerhard bezeichnet diese Sprüchesammlungen als eine „Anleitung zur Applikation“ und
erkennt darin die interdiskursive Tendenz, Schillerlektüre zu einer Form religiöser Handlung
zu funktionalisieren. Gerhard, Schiller als „Religion“ 1994, S. 87–92.
32 Vgl. Atara Stein: The Byronic Hero in Film, Fiction, and Television. Carbondale 2009.



Wird die Botschaft als Agitation verstanden, stilisiert das die Autorin eben-
falls zur Nonkonformistin, zur Rebellin. Das Werk erfüllt die Funktion einer
Handlungsanweisung, sei es als Verhaltenscodex, nachahmungswürdiges bzw.
warnendes Exempel oder Identifikationsangebot. Verankert ist und verbreitet
wird dieses Modell schwerpunktmäßig in sogenannten sozialmoralischen Aus-
bildungsstätten wie Schule oder Elternhaus, aber auch in Massenmedien, die –
wie zuweilen behauptet wird – an die Stelle der Kirche getreten und dazu geeig-
net sind, moralische Werte zu propagieren und zu stabilisieren.33

Das politische Modell liegt vor, wenn dem Werk oder dessen Autor die Funk-
tion der Diskursstabilisierung zugeschrieben wird. „Politisch“ meint an dieser
Stelle also nicht das Diskursfeld der Politik, sondern eine politisierende Ge-
brauchsform – eine, in der das Werk oder die Autorin selbst zum Politikum wer-
den. Das ist tatsächlich häufig in Formen politischer oder ideologischer Funktio-
nalisierung der Fall, weil die Modellierung dem Kriterium der Passfähigkeit zum
politischen Programm, einer Ideologie oder Position folgt. Da diese Bezugnahme
auch ohne das Werk, sogar ohne den vagen thematischen Zusammenhang aus-
kommt, der für das sozialmoralische Modell noch konstitutiv ist, wird der Klassi-
ker aufgrund seines Status herangezogen, um als Patron des jeweiligen (ideolo-
gischen) Programms zu dienen oder eine imaginäre Gemeinschaft zu autorisie-
ren. Er stabilisiert den eigenen Diskurs, was auch für einen Gegendiskurs gelten
kann, aus dem heraus ein hegemonialer Diskurs destabilisiert werden soll. Der
Gebrauch kann weitgehend unideologisch sein, wie es beispielsweise im An-
wendungsfeld des Bildungsdiskurses möglich, wenngleich nicht zwingend ist.
Charakteristisch für dieses Modell ist die bereits erwähnte Funktionsbehaup-
tung, die mit Blick auf die konkrete Bedarfssituation erfolgt. Die beabsichtigte
Diskursstabilisierung im Sinne einer Verständigungsgrundlage wird durch Insti-
tutionalisierung und Verbreitung durch ‚offizielle‘ Medien erreicht (Schulbü-
cher, Lektürelisten, Literatur- und Ideengeschichten etc.). Paradebeispiele die-
ses Modells lassen sich in totalitären Ordnungen finden, die sich mit Klassikern
als Aushängeschildern schmücken und dabei Willkür walten lassen: Schiller als
Kampfgenosse Hitlers34 oder Hölderlin als Vordenker des Nationalsozialismus35

4.1 Gebrauchsformen der Klassik  89

33 „Je mehr die traditionellen Unternehmer gesellschaftlicher Solidarität wie Familie, Gewerk-
schaften und Kirchen an Glaubwürdigkeit und Integrationskraft verloren haben, desto stärker
sind die Massenmedien zu zentralen Kommunikatoren moralischer Pflichten gegenüber den
Mitmenschen geworden.“ Sigrid Baringhorst: Solidarität ohne Grenzen? Aufrufe zu Toleranz,
Mitleid und Protest in massenmedialen Kampagnen. In: Jörg Bergmann, Thomas Luckmann
(Hg.): Kommunikative Konstruktion von Moral. Mannheim 2013, S. 236–259. Hier S. 236.
34 So der Titel einer Abhandlung von Hans Fabricius aus dem Jahr 1932.
35 Vgl. die Materialien zur Hölderlin-Rezeption im Ausstellungskatalog Zeller, Klassiker in
finsteren Zeiten 1933–1945 1983. Paradigmatisch: Band 1, S. 341.



sind besonders krasse Repräsentationen des politischen Modells im Anwen-
dungsfeld eines politischen Diskurses.

Ein nicht ganz so offensichtliches Beispiel, das die Applikation des politi-
schen Modells im Anwendungsbereich des literarischen Diskurses demonstriert,
bietet ein Rezeptionsstrang von Ludwig Gleims Preußischen Kriegsliedern.36 Les-
sing steuert der Ausgabe von 1758 einen Vorbericht bei, der die vermeintlich von
„einem Grenadier“ verfassten Lieder aufgrund ihrer formalen und inhaltlichen
Einfachheit lobt. Diese ist für Lessing jedoch nicht ästhetischer Selbstzweck,
sondern Mittel, um das eigene Literaturprogramm abzusichern: „Von dem einzi-
gen Tyrtäus könnte er die heroischen Gesinnungen, den Geiz nach Gefahren,
den Stolz für das Vaterland zu sterben, erlernt haben, wenn sie einem Preußen
nicht ebenso natürlich wären, wie einem Spartaner.“37 Gleims Werk ist für Les-
sing als Politikum interessant, weil sich an ihm abstrakt Normen demonstrieren
lassen, die der Idee unverfälschter Poesie entsprechen. Die formale wie inhaltli-
che Argumentation bleibt auf Allgemeinplatzniveau: „Alle seine Bilder sind er-
haben, und all sein Erhabenes ist naiv. Von dem poetischen Pompe weiß er
nichts; und prahlen und schimmern scheint er, weder als Dichter noch als Sol-
dat zu wollen.“38 Dass hier die Idee der tatsächlichen Lektüre übergeordnet ist,
bekräftigt das Betonen der angeblichen Autorschaft:

Der Verfasser ist ein gemeiner Soldat, dem ebenso viel Heldenmut als poetisches Genie
zuteil geworden. Mehr aber unter den Waffen, als in der Schule erzogen, scheinet er sich
eher eine eigene Gattung von Ode gemacht, als in dem Geiste irgend einer schon bekann-
ten gedichtet zu haben.39

Ursprünglichkeit, Einfachheit, Volksnähe – hier klingt die Idealvorstellung von
Poesie an, die später in der Bardenmode aufgehen wird.40 Und Lessing vollzieht
tatsächlich den Rückgriff auf die Bardentradition: „Wenn ich unsern Grenadier
ja mit Dichtern aus dem Altertume vergleichen sollte, so müßten es unsere Bar-
den sein.“41 Es lohnt sich, diesen Vorbericht so ausführlich zu zitieren, weil sich

90  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

36 Zu Lessings Rolle bei der Entstehung des Bandes vgl. Winfried Woesler: Lessing als Her-
ausgeber von Gleims ‚Kriegsliedern‘ und von Gleims Bearbeitung seines ‚Philotas‘. In: Jochen
Golz, Manfred Koltes (Hg.): Beihefte zu Editio. Tübingen 2008, S. 144–153.
37 Gotthold Ephraim Lessing: Werke 1758–1759, hg. von Gunther E. Grimm (= Werke und Brie-
fe in zwölf Bänden, hg. von Wilfried Barner zusammen mit Klaus Bohnen, Gunther E. Grimm,
Helmuth Kiesel, Arno Schilson, Jürgen Stenzel und Conrad Wiedemann. Band 4). Frankfurt
a.M. 1997, S. 90–93. Hier S. 90.
38 Ebd., S. 91.
39 Ebd., S. 90.
40 Vgl. Stellenkommentar in: Ebd., S. 846–851. Hier S. 848.
41 Ebd., S. 91.



auf den wenigen Seiten mehrere Aspekte des politischen Modells aufzeigen las-
sen, wozu insbesondere auch die Identifikation von Autor und Werk gehört. Zur
Stabilisierung des Diskurses werden Werte wie Untergebenheit, Bescheidenheit,
Treue oder heroische Opferbereitschaft gelobt – allesamt sind es also auch Wer-
te, die der Sicherung von (politischer) Macht dienen und gleichzeitig eine ver-
gangene, ritterlich-patriarchale Utopie aufrufen. Glaubhaft steht das Werk da-
für, wenn der als Autorität herangezogene Autor sie mit seiner Biografie authen-
tifiziert. Aus diesem Impuls heraus lässt sich erklären, warum Lessing die
Autorfiktion wider besseres Wissen42 übernimmt und mit dem Vorbericht als
Fakt zementiert. Bereits im Kontext des Siebenjährigen Krieges ist die Figur des
„Barden“ ideengeschichtlich auf die Funktion als Patron eines Volkes festgelegt
(vgl. Kapitel 3). Die von Klopstock zum Göttinger Hain reichende Rezeption des
patriotisch gefärbten Motivs43 bekommt mit Gleims Kriegsliedern allerdings ei-
nen martialischen, geradezu blutrünstigen Anstrich, was Lessing kaum themati-
siert. Von den Inhalten distanziert er sich später sogar, was darauf hindeutet,
dass es ihm vielmehr um eine abstrakte Idee geht, als um tatsächliche Vater-
landsliebe, von der er, wie er selbst zugibt, „keinen Begriff hat“.44

Goethe, der in Dichtung und Wahrheit zunächst vermerkt, „jede National-
dichtung muss schal sein oder schal werden, die nicht auf dem Menschlich-
Ersten ruht, auf den Ereignissen der Völker und ihrer Hirten, wenn beide einen
Mann stehen“, führt weiter aus, dass die Kriegslieder

deshalb einen so hohen Rang unter den deutschen Gedichten [behaupten], weil sie mit
und in der Tat entsprungen sind, und noch überdies, weil an ihnen die glückliche Form,

4.1 Gebrauchsformen der Klassik  91

42 Dass Lessing um die tatsächliche Identität des vermeintlichen Grenadiers wusste, ist nach-
weisbar. Tatsächlich ermunterte er Gleim sogar zu der Sammlung. Vgl. Stellenkommentar in:
Ebd., S. 846–851.
43 Vgl. Hans-Martin Blitz: „Gieb, Vater mir ein Schwert!“ Identitätskonzepte und Feindbilder
in der ‚patriotischen‘ Lyrik Klopstocks und des Göttinger „Hain“. In: Hans Peter Herrmann,
Hans-Martin Blitz (Hg.): Machtphantasie Deutschland. Frankfurt a.M. 1996, S. 80–122.
44 Vgl. 215. Brief an Gleim vom 16. Dezember 1758: „Der Patriot überschreitet den Dichter zu
sehr und noch dazu so ein soldatischer Patriot“ und er „fange wirklich an, sich vor ihm zu
fürchten“. Darüber hinaus stellt er am 14. Februar im 221. Brief klar: „Ich habe überhaupt von
der Liebe des Vaterlandes (es tut mir leid, daß ich Ihnen vielleicht meine Schande gestehen
muss) keinen Begriff.“ Gotthold Ephraim Lessing: Briefe von und an Lessing, hg. v. Helmuth
Kiesel unter Mitwirkung von Georg Braungart und Klaus Fischer (= Werke und Briefe in zwölf
Bänden, hg. von Wilfried Barner, Klaus Bohnen, Jürgen Stenzel, Arno Schilson, Axel Schmitt,
Helmut Kiesel, Georg Braungart, Klaus Fischer, Ute Wahl, Markus Reppner, Antje Büssgen,
Kirsten Burmeister. Band 11.1). Frankfurt a.M. 1987, S. 305 und 311.



als hätte sie ein Mitstreitender in den höchsten Augenblicken hervorgebracht, uns die
vollkommenste Wirksamkeit empfinden lässt.45

Auch hier kommt der Bezug über Allgemeinplätze nicht hinaus, die ja keines-
wegs die Spezifik der Gleim’schen Lieder treffen. Vielmehr ist eine Art Dezisio-
nismus zu beobachten, mit dem die von Franzosen- und Ungarnhass getränkte
Dichtung als Vorreiter des balladesken Tons in der Lyrik stilisiert wird, wozu
auch die Tatsache passt, dass Goethe Des Knaben Wunderhorn damit ver-
gleicht.46

Außerhalb des gelehrten Diskurses diente diese Art der Lyrik während die-
ses „frühmodernen Medienkrieges“47 als „ideologisches Bindemittel zwischen
Gesellschaft, Staat und Militär“.48 Bezeichnenderweise geht der literarisch ge-
lehrte Diskurs à la Lessing und Goethe weitaus stärker am Text und dessen In-
halten vorbei als die patriotische Agitation. Die Kriegspropaganda rekurriert auf
ein sozialmoralisches Modell, denn die Rollenfiktion des soldatischen Barden ist
denkbar gut dazu geeignet, „ein authentisches Kriegserleben“ zu simulieren,
das dem „(literatur-)politischen Ziel [folgt], den realen preußischen Hegemonial-
krieg zu einem nationalen Verteidigungskrieg für ein diskursiv konstruiertes
Deutschland umzuschreiben“.49 Möglich wird dies, indem ein Ressentiment ge-
gen den ‚Feind‘ provoziert wird: „Unsterblich macht der Helden Tod, / Der Tod
fürs Vaterland!“50 im Kampf gegen Friedrichs Feinde. Sowohl gegen die Ungarn,
denen die berüchtigten Zeilen „Aus deinem Schädel trinken wir / Bald deinen
süßen Wein, / Du Ungar!“51 gelten, als auch gegen die Franzosen, denen es

92  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

45 Johann Wolfgang von Goethe: Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit, hg. von Klaus
Detlef Müller (= Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche in vierzig Bänden, hg. von
Dieter Borchmeyer et al. Band 14). Frankfurt a.M. 1986, S. 306.
46 Johann Wolfgang von Goethe: Achim von Arnim und Clemens Brentano (Hg.): Des Knaben
Wunderhorn. In: Ders.: Ästhetische Schriften 1806–1815, hg. von Friedmar Apel (= Sämtliche
Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche in vierzig Bänden, hg. von Dieter Borchmeyer et al.
Band 19). Frankfurt a.M. 1998, S. 253–267. Hier S. 262: „In Das heiße Afrika spukt doch eigent-
lich nur der halberstädter Grenadier“.
47 Christoph Deupmann: Der Siebenjährige Krieg in der deutschsprachigen Lyrik. In: Heinrich
Detering, Peer Trickle (Hg.): Geschichtslyrik. Ein Kompendium. Band 2. Göttingen 2013, S. 547–
573. Hier S. 548.
48 Ebd., S. 549.
49 Christoph Jürgensen: Geschichtslyrik der Befreiungskriege. In: Ebd., S. 667–702. Hier
S. 671.
50 Johann Wilhelm Ludwig Gleim: Bey Eröffnung des Feldzuges. Aus: Preußische Kriegs- und
Siegeslieder. In: Ders.: Ausgewählte Werke, hg. von Walter Hettche. Göttingen 2010, S. 79–111.
Hier S. 81 f., Vers 19 f.
51 Ebd., S. 82 f. Vers 9–12.



„nicht an Mann und Pferd, / An Heldenmut gebricht[]“.52 Die divergierende Re-
zeption der Preußischen Kriegslieder deutet auf die Unterscheidung zwischen
dem Modell und dem jeweiligen Anwendungsbereich hin: Das politische Modell
liegt im literarischen Gelehrtendiskurs, das sozialmoralische im agitatorischen
Breitendiskurs vor.

Zusammenfassend: Das Original wird in einem ästhetischen, sozialmorali-
schen und politischen Zugriff mit Blick auf die Bedarfskonstellation, die gat-
tungsspezifischen modellbildenden Merkmale einbeziehend, modelliert und im
jeweiligen Anwendungsbereich als Nationalklassiker, Genie, moralisches Vor-
bild, überirdische Autorität etc. repräsentiert. Diese Repräsentationen müssen
rezipiert und appliziert, d. h. adaptiert, appropriiert, stabilisiert, problemati-
siert – kurzum: gebraucht werden, damit von einer Anerkennung bzw. Reso-
nanz gesprochen werden kann. Wenn ich also im Folgenden die Modelle ausdif-
ferenziere, dann meine ich abstrakte Zugriffstypen, die als imaginäre oder mate-
rielle Repräsentationen in den Lebenswirklichkeiten realisiert werden, was
Tabelle 2 differenzierter abbildet. Die Typologie charakterisiert sowohl die
Handhabe (als Kunstwerk, Botschaft, Politikum) als auch die jeweiligen Spezifi-
ka hinsichtlich der Funktion, der Stilisierung des Autors, des typischen Modus,
in dem die Geltung metadiskursiv legitimiert wird, der Wirkungsintention inter-
medialer Adaption sowie der ideal- oder prototypischen gesellschaftlichen Be-
reiche, in denen die Modelle jeweils anzutreffen sind.

Tab. 2: Modell-Typologie

Modell ästhetisch sozialmoralisch politisch

Klassiker interes-
siert als…

KUNSTWERK BOTSCHAFT POLITIKUM

Funktion Vorbild, Muster Handlungsorientierung Diskursstabilisierung

Autor
(wenn rezipiert)

Genie/Star Identifikations-, Reflex-
ions- oder Warnfigur

Autorität

Typischer Diskurs-
modus

Innovationsbehaup-
tung

Relevanzbehauptung Funktionsbehaup-
tung

(Inter)mediale Ver-
breitung

Auratisierung von
Werk und Medium

Inszenierung/Verstärkung
der Botschaft

Inszenierung des Sta-
tus

Prototypische Insti-
tutionen und An-
wendungsbereiche

Kunst-, Literatur-
und Kritikbetrieb

„Sozialisationsagenturen“
(Elternhaus, Schule, Mas-
senmedien etc.)

Kultur- und bildungs-
politische Institutio-
nen (u. a. Kanones)

4.1 Gebrauchsformen der Klassik  93

52 Ders.: Siegeslied nach der Schlacht bey Roßbach den 5ten November 1757. In: Ebd., S. 88–
96, Vers 125 f.



Mit der Typologie lässt sich im nächsten Abschnitt zeigen, wie die historisch
und bedarfsspezifisch variierenden Modelle unterschiedliche Aspekte des Schaf-
fens und/oder der Biografie fokussieren, der Klassiker also tatsächlich je nach
Gebrauchskonstellation fragmentiert wird. Die Typen können auf der Ebene von
Gegenständen oder Diskursen durchaus zusammenfallen: So sind im Bildungs-
diskurs Praktiken zu beobachten, denen ein je unterschiedliches Modell zugrun-
deliegt. Dort, wo die Lehrpläne samt Lektüreauswahl beschlossen werden, ist
ein politisches diagnostizierbar. In einer Unterrichtspraxis, in der die Reflexion
über die Inhalte und deren gesellschaftliche Relevanz befördert wird, liegt ein
sozialmoralisches Modell zugrunde, in einer Lerneinheit, in der stilistische Ei-
genheiten oder Epochensignaturen thematisiert werden, wiederum ein ästheti-
sches.53

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung: Mickiewicz und die
drei Gesichter des Nationalbarden

Adam Mickiewiczs im Polnischen verbreiteter Titel „wieszcz“, was im Deutschen
mit „Barde“ und mit „Prophet“ übersetzbar ist, markiert ein Kollektivindividu-
um, insofern das gesamte Werk, die Biografie sowie die kultur-, literaturge-
schichtliche und politische Bedeutung zugleich angesprochen werden. Die Ver-
schmelzung zu einer monumentalen Ganzheit war lange Zeit vorrangig auf die
Funktion nationaler Selbstvergewisserung ausgerichtet: Mickiewicz wurde mit
der prophetischen Gabe ausgestattet, die polnische Nation ‚herbeizusingen‘;
eine Aufgabe, die er nur als übermenschliches Konstrukt erfüllen konnte.

Gegen diesen Einklang möchte ich einen Dreiklang und damit einen frag-
mentierten Mickiewicz setzen. Es wird sich zeigen, dass in den jeweiligen An-
wendungsbereichen und Bedarfskonstellationen auf unterschiedliche Weise auf
Leben, Werk und kulturelle Bedeutung Bezug genommen wird. Auch wenn für
das polnische Nationalverständnis offiziell das Versepos Pan Tadeusz, albo
ostatni zajazd na Litwie / Pan Tadeusz, oder die letzte Fehde in Litauen eine wich-
tige Rolle spielt, soll der fragmentierende Modellierungsmechanismus hier vor
allem am Beispiel des Balladendichters veranschaulicht werden.

94  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

53 Weil sich die Gebrauchsweisen in den Schulen häufig überlagern und zudem die tatsäch-
liche Handhabe aus den Vorgaben nicht zuverlässig rekonstruierbar ist, werden schulische
Anwendungen nur sporadisch herangezogen.



4.2.1 Modell 1: Mickiewicz, ästhetisch

1822 ist die wichtigste Zäsur der polnischen Literaturgeschichte. In diesem Jahr
erschien der Poesieband des 23 Jahre jungen, als Patriot und als Künstler revolu-
tionär gesinnten Adam Mickiewicz. Das literaturhistorische Narrativ besagt,
dass der Band mit dem Titel Ballady i romanse / Balladen und Romanzen die eu-
ropäische Romantik in Gestalt der Ballade nach Polen brachte und die Literatur
und Nation nachhaltig veränderte. Das Jahr gilt fortan als Begründungsmoment
einer modernen polnischen Literatur, der Band als das Manifest der romanti-
schen Periode.54 Das ist nicht zuletzt der Programmatik geschuldet, die in einer
Vorrede und der Ballade Romantyczność, die im Deutschen mit Romantik, Das
Romantische oder Die Erscheinung übersetzt wurde,55 entworfen wird. An den
europäischen Trend zum Irrationalismus anknüpfend und das romantische Lie-
besideal zelebrierend, traf der Balladenband unmittelbar auf einen Bedarf, der
sich an den Absatzzahlen ablesen lässt: Die erste Auflage von 500 Exemplaren
war augenblicklich vergriffen, die zweite Auflage von 1000 Exemplaren musste
im Geheimen nachgedruckt werden und verkaufte sich ebenfalls binnen kürzes-
ter Zeit.56

Auf den folgenden Seiten wird sich zeigen, dass das ästhetische Mickiewicz-
Modell auf einer Innovationsbehauptung basiert, die von seiner Selbstdarstel-
lung vorbereitet und von der Rezeption übernommen wurde. Zu diesem Modell
gehört die Vorstellung einer Zäsur,57 eines ästhetischen Paradigmenwechsels,

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  95

54 Vgl. Maria Bojarska: Ballada Polska. Wrocław 1962, S. XLV.
55 Von der Ballade existieren unter anderem Übersetzungen von Justinus Kerner, Juliusz Men-
delson, Carl von Blankensee, Gotthilf Kohn, Albert Weiß, Carl von Pentz, Arthur Mandel. Aus-
wahl: Adam Mickiewicz: Die Erscheinung. In: Justinus Kerner: Gesamtwerke in 4 Bänden, hg.
vom Justinus Kerner-Verein inWeinsberg. 4. Band. Weinsberg 1909, S. 72–74; AdamMickiewicz:
Balladen und Romanzen. Aus dem Polnischen metrisch übertragen von Dr. Albert Weiß. Leipzig
1874, S. 7–9; Adam Mickiewicz: Romantik, übers. von Carl v. Pentz. In: Jenseits der Oder 7, 7
(1956), S. 3. Juliusz Mendelson: Das Romantische. In: Der polnische Parnaß oder eine Auswahl
der schönsten Gedichte aus den vorzüglichsten polnischen Dichtern. Erste Lieferung. Kurze Ge-
dichte von A.M. In’s Deutsche übers. und hg. von Juliusz Mendelson. Heidelberg: 1834, S. 16–19;
Adam Mickiewicz: Romantik. In: Czesław Miłosz: Geschichte der polnischen Literatur des 20.
Jahrhunderts, übers. von Arthur Mandel. Tübingen 2013, S. 178–179; Adam Mickiewicz: Mickie-
wiczs poetische Meisterwerke. Übersetzung, Einleitung und Nachwort von Gotthilf Kohn. Sanok
1880–1884; AdamMickiewicz: SämtlicheWerke. Erster Teil. Gedichte. Aus dem Polnischen über-
tragen von Carl von Blankensee. Berlin 1836; Adam Mickiewicz: Romantik. In: Poetische Werke.
Bd. 1, übers. von Arthur Ernst Rutra. München 1919, S. 3–5.
56 Czesław Zgorzelski: Dzieje Ballady w Polsce [Geschichte der Ballade in Polen]. In: Ders.,
Ireneusz Opacki: Ballada. Wrocław 1970, S. 104.
57 Zum politischen dagegen die von Kontinuität und Fortschritt, dessen Höhepunkt der Klas-
siker ist.



die den Autor zum rebellischen Genie stilisiert. Insgesamt lassen sich seinen frü-
hen Schriften zwei Strategien der Automodellierung entnehmen, die in der spä-
teren Rezeption wirksam werden. Zum einen baut er eine alternative Klassiker-
linie mit den Leuchttürmen Goethe, Schiller, Byron und Shakespeare auf und
zum anderen verschweigt er Quellen, Einflüsse und gleichzeitige Entwicklun-
gen.

a) Automodellierung und Innovationsbehauptung I: Beleuchten einer neuen
Klassikerlinie (Goethe, Schiller, Byron – Mickiewicz)

In den frühen programmatischen Texten ist deutlich erkennbar, dass Mickiewicz
das eigene Schaffen erstens als eine Innovation und zweitens im Kontext zeitge-
nössischer Größen der europäischen Literatur präsentiert. Die Vorrede O poezji
romantycznej / Über romantische Poesie58 zu Ballady i romanse und der einige
Jahre später entstandene Aufsatz Goethe i Bajron / Goethe und Byron59 prägen
die Wahrnehmung seines Werks als ästhetischer Zäsur und Neuausrichtung der
polnischen Literaturgeschichtsschreibung bis heute.60

Die Quellen zur Rezeption der Weimarer Klassiker und der englischen Lite-
ratur durch Mickiewicz und den um ihn bestehenden Geheimbund der Philoma-
ten sind gut erforscht.61 Im folgenden Abschnitt soll es deshalb nicht darum ge-
hen, die in großen Teilen auf Deutsch zugängliche Forschung zu referieren, son-

96  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

58 Adam Mickiewicz: O poezji romantycznej [Über romantische Poesie]. In: Ders., Pisma pro-
zą. Część I 1955, S. 185–204.
59 Adam Mickiewicz: Goethe i Bajron [Goethe und Byron]. In: Ebd., S. 246–254.
60 Vgl. Maria Makaruk: Współczesne wersje mitu Mickiewiczowskiego? O pracach Jarosława
Marka Rymkowskiego i Zbigniewa Sudolskiego [Gegenwärtige Versionen des Mickiewicz-My-
thos? Über die Arbeiten von J.M. R. und Z. S.]. In: Lidia Wiśniewska (Hg.): Mity, mitologie, mit-
yzacje. Nie tylko w literaturze [Mythen, Mythologien, Mythisierungen. Nicht nur in der Litera-
tur]. Bydgoszcz 2005, S. 169–179. Hier S. 171.
61 Um einige zu nennen: Zofia Ciechanowska: Mickiewicz a Goethe. In: Pamiętnik Literacki:
czasopismo kwartalne poświęcone historii i krytyce 21 (1924/25), S. 92–125.; Hermann Budden-
sieg: Goethe und Polen. In: Mickiewicz Blätter 37 (1968), S. 1–96. Ders.: Mickiewicz und Schil-
ler. In: Bonifacy Miązek (Hg.): Adam Mickiewicz. Frankfurt a.M., New York 1998, S. 353–378;
Tadeusz Namowicz: Adam Mickiewiczs „Vorwort“ zu den „Balladen und Romanzen“ und die
deutsche Literatur um 1800. In: Ewa Mazur-Kębłowska, Ulrich Ott (Hg.): Adam Mickiewicz und
die Deutschen. Eine Tagung am Deutschen Literaturarchiv Marbach am Neckar. Wiesbaden
2000, S. 50–66; Tadeusz Namowicz: Deutsche Literatur in Polen. In: Franciszek Grucza
(Hg.): Tausend Jahre polnisch-deutsche Beziehungen. Warszawa 2001, S. 170–187; Eugeniusz
Klin: Die deutsch-polnischen Literaturbeziehungen in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts –
ein methodologischer Rückblick. In: Jan Papiór (Hg.): Polnisch-deutsche Wechselbeziehungen
im zweiten Millennium. Bydgoszcz 2001, S. 165–176; Marta Kopij: Über Imitation zur Kreation.
Zur Geschichte des deutsch-polnischen romantischen Kulturtransfers. Leipzig 2011.



dern die Funktion der internationalen Klassikerrezeption für die Selbstmodellie-
rung und Selbstpositionierung herauszustellen.

In beiden Texten werden im Rahmen einer Literaturgeschichtserzählung die
großen Namen Shakespeare, Goethe, Schiller und Byron als Bezugsfiguren ge-
nannt, deren Bedeutung für die jeweilige Nationalliteratur der Autor zunächst
hervorhebt, um sich anschließend in ihrer Reihe selbst zu verorten. Zwar werden
auch andere – vor allem deutsche – Literaturtheoretiker und Autoren (Bouter-
weck, die Brüder Stolberg, Bürger etc.) genannt, die in Mickiewiczs Augen den
zeitgenössischen europäischen poetologischen Diskurs prägen, doch kommt ih-
nen nicht dieselbe herausragende Rolle zu wie den genannten. Andere Bezugs-
größen wie Herder oder August Wilhelm Schlegel, die palimpsesthaft durchgän-
gig präsent sind, werden gar nicht genannt, worauf ich später ausführlicher ein-
gehen werde.

Die Forschung zu Mickiewiczs Rezeption ausländischer Literatur flaute
nach 1945 erkennbar ab, weil der „deutsche Einfluss“ kein Thema der Nach-
kriegszeit und die Forschung eher bemüht war, die Eigenständigkeit und Einzig-
artigkeit des Nationalklassikers herauszustellen. Forschungsbeiträge, die sich
dem Thema aus späterer Perspektive widmen, neigen dazu, sein Werk erneut als
eine verspätete Rezeption europäischer Romantik darzustellen, was sich teilwei-
se als eine Negation der Originalität liest: „Man muss also eine Abhängigkeit
Mickiewiczs von fremden Autoren als ein unumstößliches Faktum annehmen.“62

Das wird durch die Tendenz unterstrichen, seine Werke denjenigen von Goethe
gegenüberzustellen und Hermann und Dorothea mit Pan Tadeusz, Faust mit
Dziady63 zu vergleichen. Eine solche Betrachtung übersieht die gesamteuropäi-
schen und globalen Austauschtauschprozesse, die die Literaturlandschaft seit
dem 18. Jahrhundert zunehmend prägen (worauf Goethes mittlerweile ubiquitä-
rer Weltliteraturbegriff verweist). Für die vorliegende Argumentation ist Mickie-
wiczs Rezeption der Werke Shakespeares, Goethes, Schillers und Byrons weni-
ger als Nachahmung interessant denn als künstlerische Selbstverortung, die
sich entscheidend auf die Wahrnehmung seines Erstlingswerks als Innovation
auswirkt.64 Mickiewicz legt mit diesen Bezugsgrößen nicht nur seine Inspirati-
onsquellen offen, sondern mit deren Deutung auch einen Grundstein für die
spätere Rezeption der eigenen Werke.

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  97

62 Namowicz, Adam Mickiewiczs „Vorwort“ zu den „Balladen und Romanzen“ 2000, S. 66.
63 Alexander Pechnik: Goethe’s „Hermann und Dorothea“ und „Herr Thaddäus oder der letzte
Einritt in Lithauen“ von Mickiewicz: eine Parallele mit Beigabe von mehreren übersetzten Aus-
zügen aus dem letzteren Gedichte. Leipzig 1879; Hans Mayer: Mickiewicz und die Deutsche
Klassik. In: Deutsche Literatur und Weltliteratur. Reden und Aufsätze. Berlin [1951] 1957,
S. 91–112. Andere Perspektive bei Kopij, Über Imitation zur Kreation 2011.
64 Im Folgenden soll nur auf Schiller, Goethe und Byron eingegangen werden.



Zofia Ciechanowska zeichnet bereits 1925 anhand von Briefen nach, welche
Bedeutung Schillers Werk für die Philomaten hatte. Sie beginnen Deutsch zu ler-
nen, um Schiller lesen und übersetzen zu können, und aus ihren Briefen geht
die Ungeduld hervor, dies nicht schnell genug bewerkstelligen zu können.
Durch den glühendsten Verehrer Schillers, Franciszek Malewski, angespornt,
lernt Mickiewicz die deutsche Sprache und liest im Frühjahr 1820 Die Räuber
undMaria Stuart. Er übersetzt Schillers Handschuh, einige weitere Gedichte und
beginnt mit der Übersetzung des Don Carlos, die ein Fragment bleiben wird. Im
Unterschied zu seinen Mitstreitern beginnt Mickiewicz jedoch schon bald – Cie-
chanowska nimmt als Zeitpunkt den Herbst des Jahres 1820 an – sich für Goethe
zu interessieren.65 Dessen Schriften sind ungleich schwieriger zu beschaffen als
Schillers Werke, zumal Mickiewicz gerade als Lehrer in der Provinz, in Kowno
(dt. Kaunas), sein Studienstipendium abarbeitet und auf seine Wilnaer Freunde
und deren Kontakte nach Leipzig angewiesen ist, um an ausländische Literatur
zu gelangen.66 Trotz der widrigen Umstände gelingt es ihm, Goethes Götz, Wer-
ther und einige Gedichte zu ergattern, die ihn so sehr beeindrucken, dass er trotz
der allgemeinen Schillerverehrung neben Byron nun Goethe zum wegweisenden
europäischen Autor ernennt. In seinem Aufsatz Goethe i Bajron attestiert der
junge Dichter der europäischen Literatur eine aus Imitation resultierende Dege-
neration, aus der bislang nur England und Deutschland einen Ausweg durch
Selbsterneuerung gefunden hätten. Dies führt er auf das fast gleichzeitige Auf-
treten zweier erstrangiger Genies – eben Goethe und Byron – zurück.67 Beiden
ordnet er eine Funktion zu: Goethe sei der Dichter der Vergangenheit, sein „ers-
tes herausragendes Werk“ sei Götz von Berlichingen, in dem er „getreu das Mit-
telalter abbilde“ und damit das Bedürfnis „unseres Jahrhunderts“ nach Ge-
schichte noch vor Walter Scott erahne.68 Im Unterschied zu dem Geschichtsbe-
wussten, der sich aus dem aktuellen politischen Geschehen heraushalte,69 sei
der in einer politischen Familie aufgewachsene Byron ein Dichter der Zukunft,
der mit jugendlicher Energie die Literatur erneuere. Die europäische Byronver-

98  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

65 Ciechanowska, Mickiewicz a Goethe 1924/25, S. 99.
66 Kopij, Über Imitation zur Kreation, S. 77.
67 „Skuteczniejszym nad wszelkie rozumowania dowodem poetyckiego usposobienia naszych
wieków jest zjawienie [się] prawie jednoczesne dwóch pierwszego rzędu geniuszów: Goethego i
Bajrona.“ Mickiewicz, Goethe i Bajron 1955, S. 247 f.
68 „Wypadkiem takowego usposobienia i dążenia, było pierwsze znakomite dzieło Goethego
Götz von Berlichingen, w którym poeta, malując wiernie średnie wieki, odczuł potrzebę naszego
wieku, potrzebę historii, i poprzedził Waltera Skota.“ Ebd., S. 250.
69 „Ale tej szczególniej strony Niemiec, w których oświata najbardziej się rozszerzyła, nie
mieszając [się] w burzliwe działania polityczne i będąc tylko ich sceną, z drugiej strony zajęte
niezmiernie starożytnościami i historią, były właśnie siedliskiem dla poety opiewającego
przeszłość.“ Ebd., S. 249.



ehrung ist auch unter polnischen Literaturschaffenden zu dieser Zeit bereits eta-
bliert. Die Sympathie mit dem Aufständischen Tadeusz Kościuszko, dem Urhe-
ber und Anführer eines nach ihm benannten Aufstands gegen Russland und
Preußen 1794, die Byron im Don Juan (Canto X, v. 470–72) und in The Age of
Bronze (II, v. 159–170) zum Ausdruck bringt, wird von den jungen Polen erwi-
dert. Der Goethebezug bildet hingegen das genuin Herder’sche Programm ab,
das Mickiewicz mit Ballady i romanse stillschweigend übernimmt: Mit dem Blick
in die Vergangenheit sollen Volkstum und Volksseele belebt und dadurch der
Grundstein für eine zukünftige Nation gelegt werden. 1822 sind es die beiden
Weimarer Klassiker, die als maßgebliche Vorbilder angeführt werden. In der
Vorrede Über die romantische Poesie70 skizziert Mickiewicz den Charakter der
neuen Literatur:

Neue Empfindungen und Imaginationen, die nur den Barbaren eigen waren, ein soge-
nannter ritterlicher Geist und mit ihm verbunden Respekt und Liebe für das schöne Ge-
schlecht, die den Griechen und Römern fremd waren, das genaue Befolgen der Gesetze
der Ehre, religiöse Erhabenheit, mythische Sagen und Vorstellungen über barbarische
Völker, die früheren Heiden und neuzeitlichen Christen vermischt – dies alles bildet die
romantische Welt des Mittelalters, deren Poesie ebenfalls romantisch genannt wird.71

Die Entwicklung der Poesie von der griechischen über die römische und franzö-
sische gipfelt in der englischen und vor allem der deutschen, die aufgrund ihrer
Stellung als Nachzüglerin von allen Strömungen zehren und profitieren konnte:

Überdies ist der Geist, der die Deutschen belebt, ein kosmopolitischer, nicht so auf ein
Land oder Volk gerichtet, eher mit der ganzen Menschheit beschäftigt; durch das Zeich-
nen der zarteren Gefühle des Herzens wird die ritterliche Sentimentalität nahezu in die
verstandesmäßige Reinheit erhoben. Die poetische Welt der Deutschen lässt sich als ideal,
verstandesmäßig, von der mythischen Welt unterschieden bezeichnen; ihre Eigenschaften
werden am deutlichsten in den Früchten des großen Schiller.72

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  99

70 Adam Mickiewicz: O poezji romantycznej [Über romantische Poesie]. In: Ders., Pisma pro-
zą. Część I 1955, S. 185–204.
71 „Nowe uczucia i wyobrażenia, samym barbarzyńcom właściwe, tak nazwany duch rycerski
i z nim połączony szacunek i miłość ku płci pięknej, Grecji i Rzymianom obcy, ścisłe przestrze-
ganie praw honoru, uniesienie religijne, podania mityczne i wyobrażenie ludów barbarzyń-
skich, dawniejszych pogan i nowoczesnych chrześcijan, pomieszane razem – oto jest, co sta-
nowi w wiekach średnich świat romantyczny, którego poezja zowie się też romantyczną.“ Her-
vorhebung i. O. Ebd., S. 191.
72 „Nadto duch ożywiający Niemców jest kosmopolityczny, nie tak skierowany ku jednemu
krajowi lub narodowi, jako raczej zajmujący się całą ludzkością; w malowaniu delikatniejszych
uczuć serca sentymentalność rycerska do czystości prawie podniesiona. Świat poetycki
Niemców nazwać można światem idealnym, umysłowym, od świata mitologicznego różnym;



Das letzte Kapitel widmet sich der Volkspoesie [poezja gminna] mit besonderem
Nachdruck auf Balladen und Romanzen, die Mickiewicz als die romantischen
Gattungen schlechthin definiert. Die so entstandene alternative Erzählung kann
als ein avantgardistischer Gestus gelesen werden, mit dem er sein Werk an den
Beginn einer neuen polnischen Literatur setzt, die sich an anderen als den fran-
zösischen Vorbildern orientiert.

b) Automodellierung und Innovationsbehauptung II: Verschleierung und
inszenierte ästhetische Revolution in den Balladen und Romanzen

Diese Geste kommt nicht ohne Verschleierungsmomente aus. So findet es Tade-
usz Namowicz geradezu auffällig, dass Mickiewicz die Einflüsse Herders ver-
schweigt, die für sein eigenes Interesse an der Volksdichtung nicht unwesent-
lich sind.73 Für die polnischen Autoren und Ethnologen bildete Herder ab 1800
einen intellektuellen Nukleus, wobei es Namowicz zufolge hauptsächlich „drei
abstrahierte Problematiken“74 seines Denkens waren, die größeren Anklang fan-
den: die neue Literaturvorstellung, die mit der starren Regelhaftigkeit des Klas-
sizismus brach, das Interesse am Volkslied und die Idee des Slawentums. Diese
drei Aspekte sind in der Vorrede und der darin erörterten ‚neuen‘ Literaturkon-
zeption präsent, ihr Ursprung wird jedoch ebenso wenig benannt wie Mickie-
wiczs polnische Einflüsse. Denn tatsächlich hatten sowohl die Debatte um ro-
mantische und klassische Poesie als auch das Interesse an Volkspoesie promi-
nente Vorläufer in Polen. In beiderlei Hinsicht war Kazimierz Brodziński, der als
der ‚polnische Herder‘ tituliert wurde, eine zentrale Gestalt. In seiner Schrift O
klasyczności i romantyczności tudzież o duchu polskim / Über die Klassik und die
Romantik, also über den polnischen Geist von 1818 definiert er das Romantische
in ähnlicher Weise, wie es vier Jahre später Mickiewicz tun wird:

Alles, was aus der Vergangenheit an Unschuld, Ungezwungenheit, Begeisterung jener
goldenen, patriarchalen, ritterlichen Jahrhunderte erinnert, wo die Begeisterung, nicht
die Berechnung im Handeln, Einfachheit, nicht Kunst in der Schönheit sich abzeichnet,
macht auf uns einen romantischen Eindruck, dessen Eigenschaft eine angenehme Trau-
rigkeit ist, wie der Nebel, Begleiter des Herbstes, da er nur die Gefühle der Erinnerung
und der Sehnsucht zu erwecken vermag.75

100  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

jego cechy najdobitniej wydają się w płodach wielkiego Schillera.“ Adam Mickiewicz: O poezji
romantycznej [Über romantische Poesie]. Ebd., S. 199.
73 Tadeusz Namowicz: Wstęp [Einleitung]. In: Johann Gottfried Herder. Wybór pism [Auswahl
seiner Schriften], hg. von Tadeusz Namowicz. Wrocław 1987, S. vii–lxxxvi. Hier S. lxxiii f.
74 Ebd.
75 „Wszystko, co z przeszłości niewinność, swobodę, zapał złotych, patriarchalnych, rycer-
skich wieków przypomina, gdzie zapał, nie rachuba w czynach, prostota, nie sztuka w



Deutlicher noch als Mickiewicz proklamiert Brodziński den Weg zu einer eigen-
ständigen, slawischen Literatur nicht nur über das Studium der Vergangenheit –
das fordern und betreiben vor ihm bereits andere76 –, sondern sieht in der Lite-
raturproduktion den Weg, um den Volkscharakter aufzudecken. Er steht der eu-
ropäischen Romantik keineswegs unkritisch gegenüber, das Reden über Geister
und Erscheinungen hält er für Humbug. Das Feld, auf dem die polnische Litera-
tur sich konstituieren sollte, ist in seinen Augen die Idylle (im Polnischen „sie-
lanka“) als die dem slawischen Charakter entsprechende Gattung. Alina Wit-
kowska formuliert dazu:

Als die Kontinuität des Nationalcharakters zum Faktum wurde, als die Eigenschaften die-
ses Charakters näher bestimmt und sozusagen dekodiert wurden, gab es keinen Zweifel
daran, dass der Pole nicht anders als sanft, gut und idyllisch sein könne, demzufolge die
Produkte der Kultur, insbesondere die Literatur, die aufs Engste mit der Expression des
Geistes verbunden war, eine relevante Ähnlichkeit mit der allgemeinen Typologie des Po-
lentums aufweisen mussten.77

Insofern sei Brodziński „der Mann“, „der die kopernikanische Wende in Polen
herbeiführte“ und „den Polen ihren ästhetischen Geschmack und die Vorliebe
für eine bestimmte Gattung“ bewusst machte bzw. einredete.78

Neben Brodziński beschäftigte sich der Ethnologe Zorian Dołęga Chodakow-
ski intensiv mit Folkloristik, sammelte Volkslieder und verfasste 1818 sein
Hauptwerk O sławiańszczyźnie przed chrzecijaństwem / Über das Slawentum vor
dem Christentum. Darin stellt er das Vordringen des neuen christlichen Glaubens
in den europäischen Osten als einen Regress dar:

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  101

piękności sięmaluje, sprawia na nas romantyczne wrażenie, którego cechą jest miły smutek jak
mgła, towarzyszka jesieni, bo tylko uczucie wspomnień i tęschnoty obudzać może. Piękności
romantyczne są wyłącznie dla serc tkliwych i dla umysłu naturę i ducha wieków badającego.“
Kazimierz Brodziński: O klasyczności i romantyczności tudzież o duchu poezji Polskiej. In:
Ders.: Pisma estetyczno-krytyczne [Ästhetisch-kritische Schriften], hg. von Zbigniew Jerzy No-
wak (= Dzieła, hg. von Stanisław Pigoń. Band 1). Wrocław 1964, S. 3–71. Hier S. 14.
76 Alina Witkowska zeigt zahlreiche Quellen auf, aus denen sich der Slawen-Diskurs speist.
Alina Witkowska: Sławianie my lubim sielanki [Slawen, wir lieben die Idylle]. Warszawa 1972,
S. 5–61.
77 „Gdy ciągłość charakteru narodowego stała się pewnikiem, gdy cechy tego charakteru zost-
ały określone i niejako skodyfikowane, gdy nie uchodziło wprost przypuszczać, że Polak być
może innym niż łagodny, dobry i sielski, zatem wytwory kultury, zwłaszcza zaś literatura, naj-
bliżej związana z ekspresją ducha, musiały wykazywać istotne podobieństwo z ogólną typolo-
gią polskości.“ Ebd., S. 62.
78 Vgl. ebd. und Milica Jakóbiec-Semkowa: Kazimierz Brodziński i Słowiańska pieśń ludowa
[Kazimierz Brodziński und das slawische Volkslied]. Warszawa 1975.



Die Zeit wird jene Wahrheit offenbaren, dass von dem Moment an, als man uns mit Was-
ser begossen hatte, alle uns kennzeichnenden Eigenschaften sich abzuwaschen began-
nen, der unabhängige Geist wurde schwächer und uns nach fremdem Vorbild bildend,
wurden wir uns selbst fremd.79

Chodakowskis Ideen fanden breiten Anklang und seine Sammlertätigkeit viele
Nachahmer, die sich wie er selbst auf Wanderschaft und die Suche nach leben-
diger Volkspoesie begaben.80

Aus dem engeren Kreis der Philomaten teilten vor allem Jan Czeczot und To-
masz Zan, denen Mickiewicz seinen ersten Poesie-Band widmet, das wachsende
Interesse an der Folklore und verfassten selbst Balladen. Zwei in Zans Bändchen
Tabakiera / Die Tabakdose enthaltene Balladen – Ballada Twardowski (1818)
und Świteź81 (1820) – kommen unter ähnlichen Titeln bei Mickiewicz vor, wur-
den jedoch der neuen Programmatik entsprechend verändert, wie ein Vergleich
zwischen Zans Ballada Twardowski und Mickiewiczs Pani Twardowska zeigen
kann. Pan / Herr Twardowski ist ein ins Ende des 16. Jahrhunderts zurückrei-
chender Stoff, dessen Protagonist in Teilen der Faust-, in Teilen der Münchhau-
sen-Figur ähnelt. Es ist die Geschichte eines Adeligen, der seine Seele an den
Teufel verkauft und dafür – je nach Variante – Zauberkräfte oder Reichtümer
erhält.82 In Mickiewiczs humoristischer Pani / Frau Twardowska ist Zans Ballade
als Prätext präsent. So referiert Mickiewicz implizit auf die bei Zan die ersten 193
Verse umfassende Paktschließung, wenn er den Satan knapp darauf verweisen
lässt:

Wszak ze mnąś na Łysej Górze
Robił o duszę zapisy;
Cyrograf na byczej skórze
Podpisałeś ty, i bisy.

So hast du auf dem Blocksberg
Mir deine Seele verschrieben;
Den Schuldschein auf dem Ochsenfelle
Haben du und die Teufel unterschrieben.

102  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

79 „Czas wyjaśni tę prawdę, że od wczesnego polania nas wodą, zaczeły zmywać się wszystkie
cechy nas znamionujące, osłabiał w wielu naszych stronach duch niepodległy, i kształcąc się
na wzór obcy, staliśmy się na koniec sobie samym cudzemi.“ Zorian Dołęga Chodakowski: O
sławiańszczyźnie przed chrześcijaństwem. Kraków 1835, S. 2.
80 Dazu gehört auch der im 3. Kapitel vorgestellte Oskar Kolberg, Pieśni ludu Polskiego 1854.
81 Der Titel bezieht sich auf den Świteź-See, der in der Nähe von Mickiewiczs Geburtsort Za-
osie im heutigen Weißrussland liegt.
82 Die Identität von Faust und Pan Twardowski wurde in der Vergangenheit diskutiert,
mittlerweile gilt es als erwiesen, dass nur eine Ähnlichkeit beider Mythen besteht. Vgl. Sonja
Pähl: Der Faustmythos in der polnischen Romantik. München 2011, S. 56–63.



Miały słuchać twego rymu
Ty, jak dwa lata przebiegą,
Miałeś pojechać do Rzymu,
By cię tam porwać jak swego.

Sie sollten auf deinen Reim [auf dich] hören
Du, wenn zwei Jahre um sind,
Solltest nach Rom fahren,
Wo ich dich zu mir holen würde.83

Das Versprechen wird dem jungen Twardowski bei Zan zum Verhängnis. Davon
überzeugt, die Stadt Rom niemals zu besuchen, geht er den Pakt ein. Als Gegen-
leistung erhält er ein Schloss, mit dem er seiner höhergeborenen Geliebten Mal-
wina imponieren will. Die Krux besteht darin, dass der Grund, auf dem das
Schloss steht, „Roma-nova“84 genannt wird. Ähnlich fällt Twardowski in Mickie-
wiczs Variante herein: Nachdem er überzeugt davon ist, dem teuflischen Zugriff
entronnen zu sein, begibt er sich in eine Kneipe, die den Namen „Rom“ trägt. Im
Unterschied zu Zans Ende schafft es Twardowski bei Mickiewicz, dem Teufel zu
entkommen, indem er drei im Pakt festgeschriebene Wünsche einlöst. Nachdem
Mephisto zwei unmöglich scheinende Aufgaben gemeistert hat, fordert Twar-
dowski die dritte:

Jeszcze jedno, będzie kwita,
Zaraz pęknie moc czartowska;
Patrzaj, oto jest kobieta
Moja żoneczka Twardowska.

Ja na rok u Belzebuba
Przyjmę za ciebie mieszkanie
Niech przez ten rok moja luba
Z tobą jak z mężem zostanie.

Przysiąż jej miłość, szacunek
I posłuszeństwo bez granic;
Złamiesz choć jeden warunek.
Już cała ugoda za nic.

Eins noch, dann sind wir quitt
Gleich zerbricht die teuflische Macht;
Schau, das ist eine Frau
Mein Frauchen Twardowska.

Für ein Jahr beim Beelzebub
Übernehme ich für dich das Wohnen
Für dieses Jahr soll meine Holde
Mit dir wie mit einem Gatten bleiben

Schwör ihr Liebe, Respekt
Und grenzenlosen Gehorsam;
Brichst du nur eine Bedingung
So ist der Vertrag hinfällig.85

Vor dieser Aufgabe ergreift der Teufel, der zuvor sogar ein Bad im Weihwasser
absolviert hat, die Flucht durchs Schlüsselloch. Mit dem humoristischen, volks-
nahen Stil und folkloristischer Motivik unterscheidet sich diese Ballade offen-
kundig von Zans düsterer Variante, die prägende Elemente von Bürgers Lenore
aufweist: Auch Zan schneidet das Diskursfeld Liebe-Religion an und baut den

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  103

83 Adam Mickiewicz: Pani Twardowska. Ballada. Aus: Ballady i Romanse. In: Ders.: Wiersze
(= Dzieła, hg. von Julian Krzyżanowski et al. Band II). Warszawa 1955, S. 101–175. Hier S. 142–
146, Vers 37–44.
84 Tomasz Zan: Ballada Twardowski. In: Jan Czubek (Hg.): Poezja Filomatów. Tom I [Poesie
der Philomaten. Band I]. Kraków 1922, S. 315–329, Vers 364.
85 Mickiewicz, Pani Twardowska 1955, Vers 105–116.



für Lenore so markanten Ritt ein, bei dem die Geliebte das Unheil in Gestalt von
Gespenstern kommen sieht.86 Dem von Mickiewicz in der Vorrede ebenfalls ge-
lobten Bürger und damit der deutschen Kunstballadentradition ist Zans frühere
Ballade sichtlich näher. Bereits zur Entstehungszeit war die Vorlage nur einge-
weihten Philomaten bekannt, die deren Vortrag auf Mickiewiczs Namenstags-
feier erlebt hatten. Heute ist sie nahezu vollkommen vergessen, während Mickie-
wiczs Version weiterhin zu den populärsten Balladen gehört, deren Anfangsvers
„Jedzą, piją, lulki palą“ / „Sie schmausen, trinken, rauchen Kippen“ als Syno-
nym eines festlichen Gelages in die Alltagssprache eingegangen ist.

Mickiewicz verschweigt auch die Tradition der duma, des spezifisch polni-
schen Balladenvorläufers, in dem Zan und Jan Czeczot87 in Wilno sowie Brodziń-
ski in Warschau ein Muster für das eigene Schaffen sehen. Die Gattung wurde
durch den Aufklärer Jan Ursyn Niemcewicz bekannt gemacht, der mit ihr das
von den Romantikern für sich reklamierte Vorhaben verband, die polnische
Sprache und Literatur zu stärken.88 Es existieren Selbstzeugnisse, in denen Mic-
kiewicz diese Einflüsse dezidiert benennt und bekennt, dass seine Balladen
ohne Niemcewiczs und Karpińskis duma niemals entstanden wären,89 doch in
der Vorrede spricht er nur von ausländischen Vorbildern.

Der entwicklungsgeschichtliche Aufbau der Vorrede von der antiken Litera-
tur bis in die europäische Gegenwart endet mit einigen Zeilen zur Ballade. Auf
diese Weise wird der Eindruck erweckt, es handele sich tatsächlich um etwas in
der polnischen Tradition vollkommen Neues. Dies trägt entscheidend dazu bei,
dass Mickiewiczs Debüt zum Marker der modernen polnischen Literatur wird:

104  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

86 Zan, Ballada Twardowski, Vers 289–311.
87 Czeczot betätigte sich ebenfalls als Ethnograph, der Volkslieder und Sprichwörter sammel-
te. Sein Hauptwerk ist die Sammlung Piosnki wieśniacze znad Niemna i Dźwiny, niektóre
przysłowia i idiotyzmy w mowie sławiano-krewickiej z postrzeżeniami nad nią uczynionemi [Bau-
ernlieder von der Memel und der Dźwina, einige Sprichwörter und Idiome in der slawisch-
krewischen Sprache mit eigenen Beobachtungen]. Wilno 1837.
88 Maria Żmigrodzka: „Ballady i romanse“ wobec tradycji niemcewiczowskiej [Balladen und
Romanzen im Angesicht der durch Niemcewicz begründeten Tradition]. In: Pamiętnik Lite-
racki. Zeszyt specjalny w setną rocznicę zgonu Adama Mickiewicza 47 (1956), S. 122–149.
Auch Maurycy Mochnacki betont die Rolle Niemcewiczs für die romantische Literatur. Maurycy
Mochnacki: O literaturze polskiej w wieku dziewiętnastym [Über die polnische Literatur im 19.
Jahrhundert]. Opracował i przedmową poprzedził Ziemowit Skibiński. Łódź 1985, S. 142.
89 Vgl. Żmigrodzka, „Ballady i romanse“, S. 122.



[Dieser Umbruch] hat vor allem seinen großen Poeten-Gesetzgeber, dessen Werke die
Richtung angeben und die Vorstellungen über die neue Literatur formen, und so gilt das
Jahr der Publikation des Bändchens der Poesien Adam Mickiewiczs – 1822 – konsensuell
als das Datum der Inthronisation der Romantik.90

Die Innovationsbehauptung wird in der produktiven, künstlerischen Auseinan-
dersetzung aufgegriffen und erlaubt es, den Urheber als exzeptionelles Genie zu
feiern. Die Automodellierung ist nämlich nur ein Segment im Bausystem des
Klassikers „Mickiewicz“, die ohne den Bedarf nach einer solchen Figur wir-
kungslos geblieben wäre.

c) Heteromodellierung: Konsolidierung und Tradierung des ästhetischen
Modells

Das ästhetische Modell konsolidiert sich national und international etwa zur
gleichen Zeit, die Wirkungsdauer allerdings ist in der In- und Auslandsrezeption
sehr unterschiedlich. National finden Mickiewiczs Balladen so zahlreiche Nach-
ahmer, dass Juliusz Słowacki, der zweite in der Rangordnung der drei polni-
schen Romantiker-Größen, sich bereits 1831 veranlasst sieht, mit der Ballade Nie
wiadomo co, czyli Romantyczność / Ungewiss, was es ist, oder Romantik91 die
Mode zu kommentieren und mit diesem „Epilog zu den Balladen“ die Gattung
ad acta zu legen.92 Da meines Wissens keine deutsche Übersetzung vorliegt, er-
laube ich mir, sie vollständig und textgenau zu übersetzen.

Szło dwóch w nocy z wielką trwogą,
Aż pies czarny bieży drogą.
Czy to pies,
Czy to bies?

Rzecze jeden do drugiego:
Czy ty widzisz psa czarnego?
Czy to pies, […]

Es gingen zwei des Nachts in großer Angst,
Als ein schwarzer Hund auf sie zustrebte.
Ist’s ein Hund,
Ist’s ein Teufel?

Sagt der eine zu dem anderen:
Siehst du diesen schwarzen Hund?
Ist’s ein Hund, […]

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  105

90 „Ma przede wszystkim swego wielkiego poetę-prawodawcę, którego utwory wyznaczają
kierunek i kształtują wyobrażenie o nowej literaturze, toteż rok wydania pierwszego tomiku
Poezji Adama Mickiewicza – 1822 – przyjmuje się za umowną datę intronizacji romantyzmu.“
Alina Witkowska: Literatura romantyzmu. Warszawa 1986, S. 62.
91 Juliusz Słowacki: Nie wiadomo co, czyli Romantyczność. Epilog do ballad. In: Ders.: Dzieła
wybrane [Ausgewählte Werke], hg. von Anna Zychówna, Adam Ważyk. Tom I. Warszawa 1954,
S. 16 f.
92 Die Ballade wurde bereits in Kapitel 3 erwähnt.



Żaden nic nie odpowiedział,
Żaden bowiem nic nie wiedział.
[…]
Lecz obadwaj tak się zlękli,
Że zeszli w rów i przyklękli:
[…]

Drżą, potnieją, włos się jeży,
A pies bieży, a pies bieży.
[…]
Bieży, bieży, już ich mija,
Podniósł ogon i wywija.
[…]
Już ich minął, pobiegł dalej,
Oni wstali i patrzali.
[…]
Wtem, o dziwo! w oka mgnieniu,
Biegnąc dalej, zniknął w cieniu.
[…]
Długo stali i myśleli,
Lecz się nic nie dowiedzieli.
[…]

Keiner antwortete etwas,
Weil auch keiner etwas wusste.
[…]
Doch haben sich beide so erschreckt,
Dass sie in einen Graben stiegen und nieder-
knieten:
[…]
Sie zittern, schwitzen, ihr Haar stellt sich auf,
Und der Hund naht und naht.
[…]
Er naht, naht, gleich ist er bei ihnen,
Hebt den Schwanz und wedelt herum.
[…]
Schon ist er vorbei, ist weitergelaufen,
Sie erhoben sich und schauten.
[…]
Dann, o Wunder! in einem Augenblick,
Weiterlaufend verschwand er im Schatten.
[…]
Lange standen sie da und dachten nach,
doch klüger wurden sie nicht.
[…]

Die beiden sich in ihre Fantasie hineinsteigernden Weggefährten sind eine Spit-
ze gegen die Literaturproduktion, in der sich seit Mickiewiczs Balladenband
zahllose Geister und Meerfrauen tummelten und für die es geradezu sprichwört-
lich wurde, dass an jeder Ecke das Unheimliche und Jenseitige zu lauern hatte.
Leicht zu erkennen wird in Słowackis Ballade das Muster des jenseitigen Wider-
fahrnisses parodiert. Der Dichter sieht die Mode am Ende – die Prophezeiung
tritt nicht ein.

Weder die Popularität von Mickiewiczs Balladen noch des Genres insgesamt
werden im Verlauf des 19. Jahrhunderts in Polen geschmälert. International prä-
sentiert sich das nicht so eindeutig. Für die Bekannheit in Deutschland spielt
das ästhetische Modell kaum eine Rolle, was die Geschichte eines erfolglosen
Kulturtransfers unterstreicht: Mitte der 1830er Jahre übersetzt der in Stettin le-
bende Lehrer Carl von Blankensee die Balladen ins Deutsche, was wiederum
den mit Blankensee befreundeten und ebenfalls in Stettin beheimateten Carl
Loewe dazu anregt, sie zu vertonen, wodurch sie in den deutschsprachigen
Raum gelangen. Dort wirken sie allerdings kaum, heute ist nicht nur der Balla-
denband, sondern auch der Autor in Deutschland trotz Vermittlungsbemühun-
gen weitgehend unbekannt. Ebenso sind die Loewe-Vertonungen, die im Kon-
text der Polensympathie nach dem niedergeschlagenen Aufstand von 1831 ent-
standen waren, nahezu vollständig vergessen und wurden 1997 vermutlich

106  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik



erstmals seit der Uraufführung vollständig gespielt.93 Selbst die Bearbeitung
durch einen der beliebtesten deutschen Balladenkomponisten hat keinen Reso-
nanzerfolg in Deutschland herbeiführen können, wohingegen der Barde und Re-
volutionär Mickiewicz durchaus besungen wurde. Die letzte Strophe von Ludwig
Uhlands Mickiewicz-Gedicht verdeutlicht, dass der Poet als Aufständischer ge-
feiert wird:

Mitten in der stillen Feier
Wird ein Saitengriff gethan.
Ha, wie schwillet diese Leier
Voller stets und mächt’ger an!
Leben, schaffen solche Geister,
Dann wird Totes neu geboren;
Ja, mir bürgt des Liedes Meister:
Noch ist Polen nicht verloren.94

Um das ästhetische Modell zu profilieren, greife ich auf das sozialmoralische
vor. Uhland besingt den Nationalbarden Mickiewicz in einer Weise, die eine
Identifikation mit dem politischen Anliegen nahelegt. Die Denkfigur des Natio-
nalbarden ist hier insofern präsent, als Mickiewicz selbstredend nicht der „Meis-
ter“ der Dąbrowski-Mazurka, der heutigen Nationalhymne ist, die in den 1830er
und 40er Jahren einen Siegeszug von Polen aus antrat und die Geister von Auf-
ständischen europaweit im Kampf um nationale Selbstbestimmung beflügelte.
Dass Uhland Mickiewicz das 1797 von Józef Wybicki verfasste Lied der polni-
schen Legionen in Italien mit der charakteristischen Zeile „Noch ist Polen nicht
verloren“ in den Mund legt, ist symptomatisch für die Wahrnehmung der polni-
schen Literatur im Ausland, die vorrangig als Waffe im Kampf um nationale Un-
abhängigkeit galt.

Kontrastiv dazu kann man das Mickiewicz-Gedicht von Johannes Bobrowski
betrachten,95 in dem der polnische Dichter als Identifikationsfigur und als Inspi-
ration für das Vorhaben einer „lyrischen Enzyklopädie östlicher Erfahrungswel-
ten“ 96 fungiert. Das Gedicht enthält zahlreiche intertextuelle Referenzen unter
anderem zu den Krim-Sonetten: „und eine Zeit der Städte / und eine der Straßen,

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  107

93 Am 20.6.1997 fand das Konzert im Kulturzentrum auf Schloss Wildenburg statt, einem Zen-
trum für polnische Kultur und Medien in Zülpich-Bürvenich. Das Jahr lag genau zwischen den
200. Geburtstagen von Loewe (1996) und Mickiewicz (1998).
94 Ludwig Uhland: Mickiewicz. In: Ders.: Gedichte von Ludwig Uhland. Vollständige kritische
Ausgabe aufgrund des handschriftlichen Nachlasses besorgt von Erich Schmidt und Julius
Hartmann. Erster Band. Stuttgart 1898, S. 465 f.
95 Johannes Bobrowski: Mickiewicz. In: Ders.: Schattenland Ströme. Berlin 1963, S. 89 f.
96 Vgl. Eberhard Haufe: Johannes Bobrowski, Erläuterungen der Gedichte und der Gedichte
aus dem Nachlass. Stuttgart 1998, S. 78. Weiterführend vgl. Sabine Egger: Dialog mit dem



der Felssturz / Krim, vor dem Meer / Wegstaub erhob sich, der Wagen / kam
durch die Steppe von Akkerman –“.97 Mickiewicz als Vertreter jener „östlichen
Erfahrungswelten“ dient als Bildspender für das Sehnsuchtskonzept Sarmati-
ens. Selbst wenn der Unabhängigkeitskampf als Thema keineswegs ausgespart
wird,98 dient die Referenz dazu, eine eigene Ästhetik zu profilieren.

Das von den Balladen und Romanzen eröffnete romantische Paradigma wirkt
auf nahezu alle lebensweltlichen Bereiche ein, als ästhetisches Modell wird es
zum Maßstab der Kunst. Dementsprechend bleibt die Ballade durch das 19. Jahr-
hundert hindurch Prototyp einer romantischen Gattung und erlebt einen Sujet-
wandel. Geschichtliches, Patriotismus, Sozialkritik finden Eingang in die Gat-
tung; es entstehen humoristisch-satirische, sentimentale Balladendichtungen
ebenso wie Moritaten. Von der polnischen Balladenforschung wird diese Mode
als qualitativ minderwertig abgetan. Aussagekräftiger ist der Befund vor allem
als Beleg für den Status, den Mickiewiczs Dichtung in der Forschung hält.
Czesław Zgorzelski beschreibt in einem Einführungswerk die polnische Balla-
denproduktion ‚nach Mickiewicz‘ wie folgt:

Nach den künstlerischen Resultaten dieser enthusiastischen Balladomanie sollte man lie-
ber nicht fragen. Genauso wenig wie nach ihrer romantischen Authentizität. Mickiewiczs
neuartige Wendungen abzupauschen, eine angemessene Portion Gespenster oder Wasser-
nixen zu applizieren, hier und da Anflüge von angeblich „volksnaher“ Naivität hineinzu-
stopfen, war nicht schwer. Doch den Ton der lyrisch-epischen Aussage im balladesken
Stil zu treffen, zu erfassen, worin die artistische Motivation dieses neuen Stils liegt, sich
in die romantische Weise der Weltempfindung einzufühlen, das überschritt in der Regel
die literarischen Möglichkeiten der jungen Balladen-Enthusiasten.99

Das Romantische ist mehr als nur Stil und Motiv, es ist eine Form der Weltemp-
findung. Am Authentizitätskriterium scheiden sich deshalb die ‚wahren‘ roman-

108  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

Fremden. Erinnerung an den „europäischen Osten“ in der Lyrik Johannes Bobrowskis. Würz-
burg 2009, S. 450.
97 Bobrowski, Mickiewicz, Vers 9–13.
98 Vgl. Haufe, Johannes Bobrowski 1998, S. 147. Das Gedicht verweist mit den Zeilen „hören /
nach einem Ruf“ auf das erste Krim-Sonett. „Will ein Trug mich narren? / Ein Ruf aus Polen? …
Hier?“ oder mit „der Tag / glänzend vor Zorn, einer Rüstung“ auf den Epilog von Pan Tadeusz,
in dem eine Hoffnung auf die Befreiung Polens ausgesprochen wird.
99 „O rezultaty artystyczne tej entuzjastycznej ‚balladomani‘ lepiej nie pytać. Podobnie jak i o
jej romantyczną prawowierność. Skalkować nowe zwroty Mickiewiczowskie, zaaplikować od-
powiednią porcję upiorów czy rusałek, powtykać tu i ówdzie objawy naiwności, rzekomo ‚ludo-
wej‘, nie było trudno. Ale utrafić w tajemnicę tonu wypowiedzi lirycko-epickiej w stylu balla-
dowym, pojąć, na czym w istocie rzeczy polega umotywowanie artystyczne nowego stylu,
przejąć się romantycznym sposobem odczuwania świata, to przekraczało już przeważnie moż-
liwości literackie tych młodych entuzjastów ballady.“ Zgorzelski, Ballada 1970, S. 106.



tischen Dichter und die bloßen Epigonen, hier klingt das Postulat des romanti-
schen Originalgenies laut an. Am Ende des 19. Jahrhunderts wird die Ballade in
der Krise gesehen, die mit einem Mangel an innovativer Kraft erklärt wird.100

Erst der sogenannten psychologischen Ballade, wie sie Kazimierz Przerwa
Tetmajer und Jan Kasprowicz schufen, wird eine Neuerungskraft attestiert. Der-
jenige, der es aber unumstritten vollbracht hat, die polnische Balladendichtung
in neue Bahnen zu lenken, war Bolesław Leśmian (1877–1973). Vor allem
sprachlich stechen seine Balladen durch eine vom Formalismus inspirierte Neo-
logismensprache aus der Produktionsmasse der Zeitgenossen heraus.101 Die Ein-
ordnung seiner Dichtung geht in der Frage auseinander, ob das Verhältnis zur
romantischen Gattungsprägung adaptierend oder abgrenzend ist.102 Ich möchte
dafür argumentieren, dass Leśmians implizite Rezeption darin besteht, Mickie-
wiczs avantgardistischen Gestus aufzugreifen, worin das ästhetische Modell
sichtbar wird.103

Aus der Wahl dieses zwar populären, jedoch in eine ästhetische Sackgasse
gelangten Genres kann bereits auf Leśmians Wirkungsintention geschlossen
werden. Gerade weil seine Balladen so augenfällig von der zeitgenössischen Pro-
duktion abweichen, liegt die Vermutung nahe, dass eine Auseinandersetzung
mit der Tradition intendiert ist. Dafür, dass er sich neu positionieren will, spricht
auch, dass er seltener die zur Norm gewordene Volksliedstrophe und stattdes-
sen das aus der Mode geratene Distichon verwendet. Die Geste, sich vergessene
Ausdrucksformen oder Vorbilder anzueignen, ist typisch für die Bemühung,
eine Innovation zu inszenieren. Für Leśmian geht diese Strategie allerdings erst
posthum in literarischer Anerkennung auf.104

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  109

100 Bojarska, Ballada Polska 1962, S. LVII.
101 Obwohl er, der unter dem jüdischen Namen Lesman geboren wurde, Verbindungen zu
den Jungpolen pflegt (z. B. regelmäßig für die jungpolnische Zeitschrift Chimera schreibt), ge-
hört er keiner Gruppierung der Zeit an. Vgl. Rochelle Heller Stone: Bolesław Leśmian. The Poet
and His Poetry. Berkeley 1976, S. 2.
102 Exemplarisch hierfür Małgorzata Kowalewska: Od kontynuacji do stylizacji. Wiersze bal-
ladowe Bolesława Leśmiana wobec tradycji gatunku [Von der Kontinuität zur Stilisierung. Bo-
lesław Leśmians balladeske Gedichte im Verhältnis zur Tradition]. In: Pamiętnik Literacki 3, 94
(2003), S. 5–26 und Piotr Szwed: „Oddaleniec“. Poezja Bolesława Leśmiana wobec romantyzmu
polskiego [„Der Entfernte“. Bolesław Leśmians Poesie angesichts der polnischen Romantik].
Katowice 2014. Szwed schildert ausführlich die Anfänge der Leśmian-Rezeption als Romantiker
in den 1920er Jahren auf S. 25–49.
103 Die mit der „Genrewahl“ angestrebte Selbstverortung ist indes in der Leśmian-Forschung
bislang nicht thematisiert. Für Piotr Szwed liegt der Nachdruck beispielsweise auf dem The-
menkomplex der Religion. Vgl. ebd.
104 Zur verspäteten, erst Ende der 1950er Jahre einsetzenden Leśmian-Rezeption vgl. ebd.,
S. 1.



An zwei Beispielen, den Balladen Piła / Die Säge und Gad / Das Schlangen-
ungeheuer aus einem Zyklus, dessen Titel Balladen105 auf die genrebezogene
Selbstpositionierung verweist, lässt sich das ästhetische Modell belegen. Gegen-
stand beider Texte ist ein romantisch geprägtes Widerfahrnis; eine Begegnung,
in der sich Geschlechterdifferenz und Weltenzugehörigkeit überlagern.106 Zu-
nächst Die Säge: Ein Ungeheuer in Gestalt der titelgebenden Säge verführt einen
Bauernknecht. Ihre leidenschaftliche Umarmung hat erwartbar fatale Folgen,
denn wesensgemäß zerteilt die Säge den Knecht in Stücke. Er stirbt, doch die
Handlung ist damit nicht am Ende angelangt, denn die abgetrennten Körperteile
entwickeln ein eigenständiges Leben:

Całowała go zębami na dwoje, na troje:
„Hej, niejedną z ciebie duszę w zaświaty
wyroję!“

Poszarpała go pieszczotą na nierówne
części:
„Niech wam, moje wy drobiażdżki, w śmierci
się poszczęści!“

Rozrzuciła go podzielnie we sprzeczne
krainy:
„Niechaj Bóg was pouzbiera, ludzkie
omieciny!“

„Same chciały się uciuciać w kształt wielce
bywały,
Jeno znaleść siebie w świecie wzajem nie
umiały.

Zaczęło się od mrugania ległych w kurzu
powiek –
Nie wiadomo, kto w nich mrugał, ale już nie
człowiek!

Sie küsste ihn mit ihren Zähnen entzwei,
entdrei:
„Hej, allerlei Seelen vermehre ich ins Jenseits
aus dir!“

Sie zerriss ihn mit Liebkosungen in ungleiche
Stücke:
„Euch soll, meine Kleinigkeiten, im Tod Glück
widerfahren!“

Sie verstreute ihn in unterschiedlichen
Ländern:
„Gott soll euch aufsammeln, menschliche
Reste!“

Sie wollten sich zusammenbasteln zur gewohn-
ten Gestalt,
Allein sich in der Welt wiederzufinden gelang
ihnen nicht.

Es begann mit dem Zwinkern im Staub liegen-
der Lider –
Man weiß nicht, wer in ihnen zwinkerte, aber
schon kein Mensch mehr!

110  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

105 Veröffentlicht 1920 im Band Łąka / Die Wiese. Bolesław Leśmian: Dzieła wszystkie. War-
szawa 2010, S. 180–182.
106 Vgl. auch Michał Głowiński: Zaświat przedstawiony. Szkice o poezji Bolesława Leśmiana
[Das imaginierte Jenseits. Skizzen über die Poesie von Bolesław Leśmian]. Warszawa 1981,
S. 233.



Głowa, dudniąc, mknie po grobli, szukając
karku,
Jak ta dynia, gdy się dłoniom umknie na
jarmarku.

Piersią, sobie przywłaszczoną, jar grabieżczo
dyszy,
Uchem, wbiegłym na wierzchołek, wierzba
coś tam słyszy!

Oczy, wzajem rozłączone, tleją bez połysku,
Jedno brzęczy w pajęczynie, drugie śpi w
mrowisku.

Jedna noga popod lasem uwija się w taǹcu,
Druga włóczy się na klęczkach po zbożowym
łaǹcu.

A ta ręka, co się wzniosła w próżnię ponad
drogą,
Znakiem krzyża przeżegnała nie wiadomo
kogo!

Der Kopf eilt, den Nacken suchend, dröhnend
über einen Damm,
Wie der Kürbis, der den Händen auf dem
Jahrmarkt entgleitet.

Aus der Brust, die sie sich aneignete, keucht
räuberisch die Schlucht,
Mit dem Ohr, das auf den Gipfel gelaufen,
hört die Weide irgendetwas!

Die Augen, getrennt voneinander, glimmen
ohne Glanz,
Eines summt im Spinnennetz, das andere
schläft im Ameisenhaufen.

Ein Bein wuselt am Waldrand beim Tanze,
Das zweite schleppt sich kniend über’s Getrei-
defeld.

Und eine Hand, die sich in die Leere über’m
Weg erhob,
Mit dem Zeichen des Kreuzes segnete keiner
weiß wen!

Die Liebesbeziehung als das zentrale romantische Thema wird grotesk umge-
deutet. Intimität steht nicht für die überindividuelle Vereinigung, sondern wört-
lich für eine Totalfragmentierung des Subjekts. Das Liebesthema kann man als
Antwort auf Mickiewiczs Balladen und Romanzen lesen, als deren Anlass ge-
rüchteweise eine unglückliche Liebe galt.107 Die dort verankerte romantische
Idealvorstellung fordert die Einheit von Sexualität, Liebe und Treue, was ex ne-
gativo die bekannte Ballade Świtezianka / Das Świteź-Mädchen vorführt. Darin
versucht ein Jüngling das geheimnisvolle Mädchen, das er regelmäßig am titel-
gebenden Świteź-See trifft, zu einer gemeinsamen Nacht zu überreden; indes,
die Schöne traut ihm nicht:

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  111

107 Beispielsweise liest Juliusz Kleiner den gesamten Band als eine Verkörperung dieser uner-
füllten Liebe, in der sich „Bekenntnis und Klage und Vorwurf und Erinnerung“ zu einer Ganz-
heit fügen und diejenigen Balladen, die nicht das Liebesthema behandeln, nur als Lückenfüller
fungieren. Vgl. Juliusz Kleiner: Mickiewicz. Lublin 1997, S. 332.



„Zawszeż po kniejach jak sarna płocha,
Jak upiór błądzisz w noc ciemną?
Zostań się lepiej z tym, kto cię kocha,
Zostań się, o luba! ze mną.

Chateczka moja stąd niedaleka
Pośrodku gęstej leszczyny;
Jest tam dostatkiem owoców, mleka,
Jest tam dostatkiem zwierzyny“.

„Stój, stój – odpowie – hardy młokosie,
Pomnę, co ojciec rzekł stary:
Słowicze wdzięki w mężczyzny głosie,
A w sercu lisie zamiary.

Więcej się waszej obłudy boję,
Niż w zmienne ufam zapały,
Może bym prośby przyjęła twoje;
Ale czy będziesz mnie stały?“108

„Immer im Walddickicht wie ein scheues Reh,
Wie ein Gespenst irrst du in der dunklen
Nacht?
Bleib doch lieber bei dem, der dich liebt,
Bleib, o Liebste! mit mir.

Meine Hütte liegt unweit von hier
Mitten im Haselstrauchdickicht;
Es gibt dort Obst und Milch im Überfluss,
Es gibt dort Wild im Überfluss.“

„Halt, halt – antwortet sie – ungezogener
Jüngling,
Ich erwähne, was der alte Vater mir sagte:
Einer Nachtigall Anmut in der Stimme des
Mannes
Und im Herzen die Absicht des Fuchses.

Mehr ängstigt mich eure Heuchelei,
Als ich der Begeisterung traue,
Vielleicht würde ich deine Bitten erhören,
Aber wirst du auch standhaft bei mir bleiben?“

Der Fortgang ist leicht zu erahnen: Die Ballade folgt dem Schema der Liebesprü-
fung, die der Jüngling nicht besteht. Zwar schwört er Treue, wird aber bereits
auf dem Rückweg von einer Wassernixe verführt. Vor Begehren besinnungslos
wirft er sich ins Wasser, um dort zu erkennen, dass die Begehrte niemand ande-
res als die Geliebte ist, die seine Untreue mit dem Tod bestraft. Dieses Liebes-
konzept deutet Leśmians Die Säge um. Zwar ist die Liebe authentisch und mit
Sexualität belohnt, doch wird der romantische Grundgedanke einer durch Liebe
zur Vollkommenheit gelangenden Individualität ins Negative verkehrt.109

Neben dem romantischen Liebesideal ist eine Auseinandersetzung mit Mic-
kiewicz auf dem Feld von Natur und Genderkodierung zu beobachten. Die in
Świtezianka grundlegende Opposition einer männlichen und die Natur zähmen-
den sowie einer weiblichen und die ungezähmte Natur verkörpernden Welt wird
einer Revision unterzogen. Nicht ein Jäger trifft auf eine Nixe, sondern ein
Bauernknecht auf eine Säge, weshalb der weibliche Part mit der Naturbeherr-
schung in Zusammenhang gebracht wird. Der Bauernknecht hingegen verkör-

112  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

108 Adam Mickiewicz: Świtezianka. Aus: Ballady i romanse. In: Ders., Wiersze 1955, S. 114–
120, Vers 25–40.
109 Gudrun Voggenreiter schreibt, die Liebe ende, indem „ein Partner sich und damit sein
Wertesystem aufgibt, was zu seinem Tod führt.“ Vgl. Gudrun Voggenreiter: Dialogizität am
Beispiel des Werkes von Bolesław Leśmian. München 1991, S. 209.



pert ein Ideal unprätentiöser, bäuerlicher Idylle, das als neoromantischer Topos
um 1900 in einer traditionellen Gendercodierung en vogue ist: Intellektuelle
Städter und Künstler begeistern sich in ihren Werken wie im wahren Leben für
Landmädchen.110 Auch dieser Topos wird in Gad neu besetzt:111

Szła z mlekiem w piersi w zielony sad
Aż ją w olszynie zaskoczył gad.

Skrętami dławił, ująwszy w pół
Od stóp do głowy pieścił i truł.

Uczył ją wspólnym namdlewać snem,
Pierś głaskać w dłonie porwanym łbem

I od roskoszy, trwalszej nad zgon
Syczeć i wić się i drgać, jak on.

Mit Milch in den Brüsten ging sie in den grünen
Garten
Als sie im Birkenwäldchen von einem
Schlangenungeheuer überrascht wurde.

Umarmend würgte es sie unter Drehungen,
Von Kopf bis Fuß liebkoste und vergiftete es
sie.

Lehrte sie, im gemeinsamen Schlaf ohnmächtig
zu werden,
Die Brust mit dem an sich gerissenen Kopf zu
streicheln.

Und voller Wonne, die dauerhafter als der Tod,
Zu zischen und sich zu schlängeln und zittern,
wie er.112

Mit Darstellungstraditionen von Weiblichkeit bricht die Ballade in gleich dreifa-
cher Weise: erstens, indem eine Schwangere (oder junge Mutter) zum erotischen
Objekt wird, zweitens, indem sie sich ausgesprochen willig und unanständig
den Liebkosungen hingibt – und zwar ohne zuvor Treue einzufordern – und
drittens, indem sie das Angebot des Ungeheuers ablehnt, sich in einen König zu
verwandeln. Leicht erkennbar ist darin die Kontrafaktur des Märchenschemas,
in dem die Verwandlung den Glauben an innere Werte belohnt, was letztlich die
Bedeutung der äußeren Werte (Schönheit, Status) bestätigt. Der sexuelle Akt
wird als petite mort im Spannungsfeld zwischen Liebkosung und Verletzung, Le-
ben und Tod, Schönheit und Gewalt, Wonne und Leid ausformuliert – ein Echo
von Baudelaires Les Fleurs du mal und Nietzsches Konzept des Dionysischen.113

Beide Balladen inszenieren das erotische Widerfahrnis einer Begegnung zwi-

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  113

110 Die in Mode gekommenen Ehen von Intellektuellen und Dichtern mit einfachen Landmäd-
chen werden in Stanisław Wyspiańskis Drama Wesele / Die Hochzeit (UA 1901) karikiert.
111 Gad ließe sich als schlangen- oder amphibienartiges Ungeheuer übersetzen. Der Begriff
„gad“ klingt gegenüber dem biologischen „wąż“ märchenhafter. Im Polnischen sind sowohl
„wąż“ als auch „gad“ maskulin.
112 Leśmian, Dzieła wszystkie 2010, S. 165.
113 Wie für viele Schreibende der Zeit ist auch für Leśmian Nietzsche neben Bergson prägend.
Vgl. Jan Zięba: Bolesława Leśmiana światopogląd nowoczesny. O eseistyce poety [Bolesław



schen dem Dies- und dem Jenseits, die Mickiewicz mit seinem Balladenband als
Thema schlechthin etabliert, indem sie zu Klischees erstarrte Liebeskonzeption
wie Genderrollen umcodieren und romantische Topoi wie die Idylle sexualisie-
ren und geradezu unheimlich werden lassen.

Ich möchte die Darstellung an dieser Stelle beenden, weil die entscheiden-
den Aspekte deutlich geworden sein dürften: Leśmian verhandelt Bereiche wie
Liebe, Erotik und Transzendenz, in denen Mickiewicz als Erneuerer und Maß-
stab gilt. Beide Dichter gestalten diese Bereiche ihrem Zeitgeist gemäß im Rah-
men der Gattung aus, suchen dafür jeweils nach einer neuen Liebes-, Natur-
und Innerlichkeitssemantik. Im Verhältnis zur Tradition lassen beide ihre Hand-
schrift erkennen: Durch die Neologismen und Versmaße, die nicht dem gelten-
den Ideal der Volksdichtung entsprechen, grenzt Leśmian sich formal von der
Balladentradition ab, so wie sich Mickiewicz von der Regelpoetik des Klassizis-
mus distanzierte. Die von der Forschung so forcierte Differenz zwischen Leśmi-
ans affirmativem und abgrenzendem Verhältnis zur Romantik lässt sich dadurch
auflösen, dass man seinen avantgardistischen Gestus als eine Praxis der künst-
lerischen Selbstverortung einordnet, die sich am Status der Ballady i romanse
abarbeitet. Es wird also erkennbar, wie eine aktualisierende Deutung der von
Mickiewicz geprägten romantischen Kernthemen sowie ein eigener Stil das äs-
thetische Modell des Klassikers selbst dort bestätigen, wo der Bezug implizit ist.

In der heutigen Wahrnehmung sind das sozialmoralische und politische
Mickiewicz-Modell verbreiteter als das ästhetische. Doch gerade seine Marginali-
sierung fordert Künstlerinnen dazu heraus, sich ihm wieder zuzuwenden und
neue Zugriffe, die sich nicht auf nationale und Identitätsfragen reduzieren las-
sen, zu finden. Als Beispiel hierfür lässt sich ein polnisches Indierock-Duo an-
führen, das zu Beginn seiner Karriere noch unter dem Namen Siostry Wrońskie /
Schwestern Wrońskie firmierte.114 Im Jahr 2006 war das Duo mit der Vertonung
einer Ballade Władysław Broniewskis, die den Titel Ballady i romanse trägt und
auf die ich später noch einmal zurückkomme,115 auf einem Album vertreten.116

Die Vertonung bezog sich also gar nicht auf Mickiewicz, sondern auf die inter-
textuelle Rezeption der Ballade Romantyczność, die Broniewski im Jahr 1945 ver-
öffentlicht hatte. 2008 erschien dann das Debüt der Band, die sich nun selbst
wie auch dem Album den Namen Ballady i romanse gab. Darauf ist die Broniew-

114  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

Leśmians moderne Weltsicht. Über die Essayistik des Dichters]. Kraków 2000, insbesondere
S. 30–43. Stone, Bolesław Leśmian 1976, S. 86–108.
114 In der Tat sind die beiden Künstlerinnen Barbara und Zuzanna Wrońskie Schwestern.
115 Broniewskis Ballade wird in Kapitel 4.2.2 Abschnitt c) „Bedarfsorientierte Konsolidierung,
Tradierung und Wandel des sozialmoralischen Modells“ eigens behandelt.
116 Es handelt sich um eine Compilation, auf der unterschiedliche Künstlerinnen und Künst-
ler Broniewskis Dichtung vertonten. Broniewski ist 2006 bei Rockers Publishing erschienen.



ski-Vertonung allerdings nicht mehr zu finden, was die Linie zum Romantiker
Mickiewicz und seinem Poesieband zieht, der ungleich bekannter ist als Bro-
niewskis Ballade. Da der Debütband als Kunstwerk interessiert, ist das ästheti-
sche Modell rekonstruierbar: Der Mickiewicz, auf den hier Bezug genommen
wird, ist der Erneuerer der polnischen Literatur, der Avantgardist. Die durch
jahrzehntelange Rezeption konsolidierte Innovationsbehauptung reaktiviert die
Band Ballady i romanse, indem sie ihr eigenes und Mickiewiczs Debüt parallel
setzt. So wie er selbst eine Traditionslinie zeichnet, in der er in einer Reihe mit
Shakespeare, Goethe, Schiller und Byron steht, bezieht sich das Popduo auf den
Innovations- und Subversionscharakter des Erstlingswerks. Gleichzeitig ist die
Provokation der hochkulturellen Deutungshoheit zu beobachten, die als Strate-
gie offensichtlich aufgeht, wenn die überregionale Zeitung Gazeta Wyborcza
schreibt, das Duo beziehe ihren Namen „vom wichtigsten nationalen Propheten
[…], der so gar nicht mit der alternativen Musikszene in Verbindung zu brin-
gen“117 sei. Diese Automodellierung bietet eine Möglichkeit, das Werk als der ka-
nonisierten Hochkultur ebenbürtig zu präsentieren.

Für die Rezeption nach 1990 ist zu beobachten, dass das ästhetische Modell
in Literatur und anderen Künsten unterschiedlich präsent ist. Während Literatur
ihre Romantikbezüge häufig ironisiert,118 greift die intermediale Rezeption
selbstverständlicher darauf zu. Das ließe sich damit erklären, dass eine in der
Tradition der Romantik stehende Literatur sich bis zum Umbruch 1989/90 weit-
aus häufiger des sozialmoralischen oder politischen Modells bediente als des
ästhetischen, was zu einer reaktionären oder zumindest konservativen Prägung
führte. Wenn aber das Medium oder Genre, in dem der Klassiker neuinszeniert
wird, als subversiv, progressiv oder wenigstens zeitgemäß gilt, kann es unmit-
telbar ersichtlich mit der Modellprägung brechen.119

Es wäre jedoch falsch, das sozialmoralische Modell grundsätzlich als ana-
chronistisch zu erklären, weil es massenmedial selbst dort wiederbelebt wird,

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  115

117 „Duetu, który zwracał uwagę już samą nietypową nazwą, zaczerpniętą – było nie było –
od najważniejszego narodowego wieszcza, poety w żaden sposób niekojarzącego się przecież z
muzyczną sceną alternatywną.“ http://www.wysokieobcasy.pl/wysokie-obcasy/1,96856,
12885248,Ballady_i_romanse__Muzyka_z_sypialni.html?disableRedirects=true [letzter Zugriff
18.5.2021], archiviert unter: https://archive.fo/aJCLW.
118 Als Beispiel kann man die Romane Matka Makryna [Mutter Makryna] von Jacek Dehnel
aus dem Jahr 2014 oder Ignacy Karpowicz Balladyny i Romanse aus dem Jahr 2011 anführen,
vgl. Kapitel 4.2.2 Abschnitt c) „Bedarfsorientierte Konsolidierung, Tradierung und Wandel des
sozialmoralischen Modells“.
119 Diese Einschätzung mag zwar in Bezug auf Poesievertonungen erstaunen, doch wird die-
ses Genre in Polen durchaus mit Begriffen wie Avantgarde in Verbindung gebracht, seit einer
der bekanntesten polnischen Musiker, Czesław Niemen, Norwids und Słowackis Dichtung zum
Gegenstand seiner in den 1970er Jahren weltweit populären Rockmusikexperimente machte.

http://www.wysokieobcasy.pl/wysokie-obcasy/1,96856,12885248,Ballady_i_romanse__Muzyka_z_sypialni.html?disableRedirects=true
http://www.wysokieobcasy.pl/wysokie-obcasy/1,96856,12885248,Ballady_i_romanse__Muzyka_z_sypialni.html?disableRedirects=true
https://archive.fo/aJCLW


wo die Aneignung auf ein ästhetisches schließen lässt. 1999 hat die polnische
Regie-Ikone Andrzej Wajda Mickiewiczs Nationalepos Pan Tadeusz verfilmt und
dem Publikum einiges abverlangt, indem er u. a. die Verssprache beibehielt. Der
Erfolg gab ihm recht, denn nach einer fulminanten Premiere in Kraków, die von
einer in Superlativen schwelgenden Berichterstattung begleitet wurde, wurde
der Film von über sechs Millionen Zuschauern gesehen und hat bis heute seinen
festen Platz im kulturellen Gedächtnis. Obwohl unstrittig als künstlerische Aus-
einandersetzung wahrgenommen, stellte Wajda seine Arbeit in der Öffentlich-
keit völlig unironisch in die Tradition des romantischen Identitätspathos, das
das sozialmoralische wie das politische Modell kennzeichnet: „Jetzt denke ich,
auch wenn ich mich vielleicht irre, dass der Moment gekommen ist, um nach
zehn Jahren Freiheit Antworten auf die Fragen zu finden: Wer sind wir? Wo
kommen wir her? Deshalb habe ich Mickiewicz in die Hand genommen.“120 Im
Unterschied zur provokativen Appropriation durch das Indierock-Duo, wird das
filmische Kunstprodukt auf seine gesellschaftliche Relevanz evaluiert und zu-
gleich in den massenmedialen Breitendiskurs integriert. Der Modell- geht mit ei-
nem Diskurswechsel einher, von dem beide Seiten profitieren: Ein – wie in die-
sem Fall – in den Identitätsdiskurs überführter Klassiker erscheint gesellschafts-
politisch relevant. Er dient dann nicht ‚nur‘ dem ästhetischen Erleben, sondern
lässt darüber hinaus die imaginäre Gemeinschaft über ihre Identität reflektieren
(„Wer sind wir?“). Dem Identitätsdiskurs wird im Gegenzug massenmediale Auf-
merksamkeit zuteil, wenn ein neues und sich derart prominent ankündigendes
Kunstwerk ihn befeuert.

Möglich ist ebenso, dass die Überführung eines ästhetischen Klassikermo-
dells aus dem Kunst- in den Identitäts- oder Nationaldiskurs kalkuliert provozie-
ren soll. In dieser Hinsicht komplementär zum Wajda-Beispiel ist das gemeinsa-
me musikalische Projekt der ukrainischen Band Haydamaki und des polnischen
Schriftstellers Andrzej Stasiuk, das Mickiewiczs Lyrik mit einer Art ‚Kosaken-
Folkrock‘ unterlegt. Der Albumtitel Mickiewicz-Stasiuk-Haydamaki (2018) deutet
auf die künstlerische Selbstverortungsgeste hin, in der der Nationalklassiker, ei-
ner der derzeit populärsten polnischen Schriftsteller und die ukrainische Folk-
rock-Band eine selbstbewusste Trias bilden.121 Dabei wird eine von der national-

116  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

120 „Teraz sądzę, choć może się mylę, ze nadszedł moment, by po dziesięciu latach wolności
odpowiedzieć sobie na pytania: Kim jesteśmy? Skąd pochodzimy? Dlatego sięgnąłem po Mic-
kiewicza.“ Barbara Hollender: Zajazd w kinie [Die Fehde im Kino]. In: Gazeta Wyborcza. Maga-
zyn Świąteczny. 11. April 1998, S. 8–13. Aus den Archivbeständen des Deutschen Polen-Insti-
tuts Darmstadt. Mickiewicz Miscellen 3.2.
121 Diese Praxis der Selbstverortung lässt sich etwa auch bei der Faust-Inszenierung von Pe-
ter Stein erkennen. Das Prestigeprojekt zur Expo 2000 wurde auf DVD mit genau der gleichen
Geste herausgegeben: auf dem Cover erscheinen Goethe und Stein als gleichwertige Urheber.



kulturellen abweichende transkulturelle Deutung vorgenommen. Sie wird mit
der Besetzung und sprachlich realisiert, da Mickiewiczs Texte sowohl auf Pol-
nisch als auch auf Ukrainisch vorgetragen und gesungen werden. Die Auswahl
hat keine unmittelbare politische Aussagekraft: Sie reicht von Balladen wie
Upiór / Das Gespenst oder Alpuhara,122 die durchaus im identitätsbildenden Sinn
gelesen werden können, bis hin zu Dichtungen, die kaum dazu geeignet sind,
ein nationales Selbstverständnis zu befördern, wie Stepy akermańskie / Die Step-
pe bei Akerman aus dem Zyklus der Krim-Sonette. In Zeitungsinterviews, deren
Titel wie „Der Prophet taugt nicht zum Territorialschutz und zur Christianisie-
rung Europas“123 lauten, wird mit einem kosmopolitischen Mickiewicz geradezu
ein Ikonoklasmus des politischen Modells betrieben.

Gleichzeitig lässt sich am Breitendiskurs zeigen, wie die für das ästhetische
Modell typische Auratisierung des Autors aktualisiert wird. Mickiewicz wird
zum modernen Popstar, wenn der selbst als Starautor geltende Stasiuk im Inter-
view bekennt:

Man kann sagen, dass dahinter [Stasiuks Bereitschaft am Projekt teilzunehmen] auch
ganz gewöhnliche Eifersucht eines Schriftstellers stand. Denn bei Mickiewicz ist alles:
Wort, Rhythmus, Energie. Du kannst sagen, was du willst, aber ins Heute übersetzt, war
unser wieszcz richtig authentisch, ein Rapper aus der Siedlung.124

Bestandteil des Künstlerbildes im ästhetischen Modell ist die Denkfigur der
„schöpferischen Authentizität“.125 Im Unterschied zu der artefaktbezogenen
markiert sie nicht die Differenz von echt/unecht oder Original/Nachahmung,
sondern die Glaubwürdigkeit der Person als Künstler. So wie eine bestimmte
Spielart des Hip-Hop authentisch ist, wenn die Erfahrungswelt der Musikerin
tatsächlich die Siedlung ist, deren – meist drogenreichen und gewaltvollen –

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  117

122 Auf Alpuhara komme ich ausführlich im nächsten Abschnitt zu sprechen.
123 http://wyborcza.pl/7,113768,22940558,andrzej-stasiuk-o-plycie-z-haydamakami-i-mickie-
wiczu.html [letzter Zugriff 18.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/7ros8. Im Interview ist
das Bemühen, einen kulturell hybriden Mickiewicz zu präsentieren, ausgesprochen deutlich.
Das geht dahin, dass mittlerweile als solche entlarvten Gerüchte wie Mickiewiczs angeblich
jüdische Mutter als Fakt angeführt werden und sein Patriotismus (Mickiewiczs Idee des polni-
schen Messianismus oder seine Bemühungen um die polnische Unabhängigkeit) ignoriert wird.
124 „Ale oczywiście można powiedzieć, że stała za tym zwyczajna pisarska zazdrość. Bo u
Mickiewicza jest wszystko: słowo, rytm, energia. Mów co chcesz ale na dziesiejsze pieniądze
wieszczu był prawdziwkiem, takim raperem z osiedla.“ Ebd. Der Begriff „prawdziwek“ ist dop-
peldeutig. Primär wird er als Bezeichnung für den Steinpilz verwendet und müsste im obigen
Zitat strikt genommen mit „Echtling“ übersetzt werden.
125 Vgl. Susanne Knaller, Harro Müller: Einleitung. Authentizität und kein Ende. In: Dies.
(Hg.): Authentizität. Diskussion eines ästhetischen Begriffs. Paderborn, München 2006, S. 7–
16. Hier S. 12.

http://wyborcza.pl/7,113768,22940558,andrzej-stasiuk-o-plycie-z-haydamakami-i-mickiewiczu.html
http://wyborcza.pl/7,113768,22940558,andrzej-stasiuk-o-plycie-z-haydamakami-i-mickiewiczu.html
https://archive.fo/7ros8


Alltag sie in ihren Songs thematisiert, so ist es die Literatur um 1800, wenn der
Dichter ein Genie ist und seine Kunst ein ‚wahrhaftiger‘, d. h. vom göttlichen
Funken befeuerter Ausdruck seiner Individualität.126 In diesem Sinne wird Mic-
kiewicz bereits von seinem treuen Freund Antoni Edward Odyniec stilisiert, der
ihn nach einer schöpferischen Phase als vollkommen entkräftigt beschreibt:

Als ich am Vormittag zu ihm [Mickiewicz] kam, schlief er noch. Doch er schlief noch halb
angezogen, nicht auf dem Bett, sondern auf der Matratze, die vom Bett auf den Fußboden
gelegt worden war. Warum? Er konnte es selbst nicht beantworten. Ich war entsetzt, be-
sonders über seine übermäßige Blässe. Er beruhigte mich, indem er mit einem Lächeln
sagte, er habe die ganze Nacht über gedichtet.127

Die Analogie der ästhetischen Modelle beider Kunstwelten (Literatur um 1800
und Hip-Hop) besteht bei aller inhaltlichen Differenz darin, dass die Authentizi-
tätsanforderung – an den Rapper wie den genialischen Dichter – als Transgres-
sion der Person zur charismatischen Künstlerfigur realisiert wird.128 Aussagen
wie die von Odyniec, die zur Fama des schöpferischen Genies beigetragen ha-
ben, sind im Diskurs der heutigen Populärkultur aktualisierbar.

Für das ästhetische Mickiewicz-Modell gilt, dass die Innovationsbehaup-
tung vom Dichter selbst gut vorbereitet wurde. Der zeitgenössische Diskurs –
also Bewunderer und Nachahmer genauso wie Gegner – hat diese Automodellie-
rung ebenso bestätigt wie die nachträgliche Rezeption in den Sphären der Kunst
und Wissenschaft. Die an Mickiewicz ausgerichtete Balladendichtung des
19. Jahrhunderts hat einzelne Topoi (insbesondere das Schema der Liebesbegeg-
nung als Jenseits-Diesseits-Zusammenprall) bis zur Stereotypenhaftigkeit kulti-
viert. Wird ein solches Schema mit nur wenig Neuerungs- und Aktualisierungs-

118  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

126 „So spricht […] der Geniediskurs, der den Künstler als Schöpfer feiert, dem Autor Authen-
tizität als unausschöpfbarem, ineffablem Individuum zu.“ Ebd.
127 Zit. nach Zbigniew Majchrowski: Cela Konrada. Powracając do Mickiewicza. Gdańsk 1998,
S. 68. Der Kontext ist die Entstehung der Großen Improvisation.
128 Obwohl ein historisierbares diskursives Konstrukt, wird das authentische Genie mit be-
merkenswerter Penetranz kolportiert. Ein rezentes Beispiel dafür liefert der US-amerikanische
Künstler Kenneth Goldsmith in seinem Manifest Uncreative Writing. Er spricht sich für ein ‚neu-
es‘ Literatur- und Kunstverständnis im digitalen Zeitalter aus, das der Kreativitätsanforderung
eine Absage erteilt und dementsprechend der Autor als „Unoriginalgenie“ verstanden wird.
Dass Goldsmith nicht auf den Geniebegriff verzichten will, zeigt die nachhaltige Attraktivität
des darin enthaltenen Authentizitätsgedankens. Der Neologismus „Unoriginalgenie“ ist ein
Beispiel, wie das Authentizitätspostulat des Geniekultes aus dem 18. in das 21. Jahrhundert
unter den Bedingungen der maximalen Reproduzierbarkeit des Kunstwerks hinübergerettet
werden kann. Vgl. Kenneth Goldsmith: Uncreative Writing. Managing Language in the Digital
Age. New York 2011. Den Begriff des „Unoriginalgenies“ übernimmt Goldsmith von Marjorie
Perloff: Unoriginal Genius. Poetry by Other Means in the New Century. Chicago 2012.



bestreben gefüllt, kann dies zum Krisenmoment des ästhetischen Modells wer-
den, weil die eigentliche Modellfunktion als Muster oder Vorbild, das der künst-
lerischen Selbstverortung dient, die sich wiederum aus der Innovation herleitet,
mit Stereotypen als dem maximal Nichtinnovativen nicht realisierbar ist. Es dro-
hen Aufmerksamkeits- und Geltungsverlust von Seiten der Kulturschaffenden.
Bolesław Leśmians Balladen führen indes vor, wie ein stereotypes Schema auf-
gegriffen und hinsichtlich zeitgenössischer Geltungshorizonte erneuert wird.
Für das gegenwärtige Fortleben ist die intermediale Anpassung insbesondere in
der Breitenkultur von Bedeutung. Dennoch sind Medium oder Genre nicht auf
eine Vermittlungsfunktion reduzierbar, die den Klassiker als ‚cool‘ erscheinen
lässt. Dominieren wie in Polen das sozialmoralische oder politische Modell, so
kann eine auf künstlerische Qualitäten setzende Deutung als Subversion wirken.
Die Modelle werden nicht in autarken Sphären oder Diskursen gepflegt, sondern
es ist vielmehr die Pluralisierung und daraus ggf. erwachsende Konkurrenz der
Deutungen, die eine Langzeitpräsenz des Klassikers gewährleistet.

4.2.2 Modell 2: Mickiewicz, sozialmoralisch

In den Massenmedien funktionieren Klassiker nach einer Logik des individuel-
len Nutzens für möglichst viele, weshalb dort besonders häufig ein sozialmorali-
sches Modell erkennbar wird. Wie lässt sich dieses Modell beschreiben? Welche
Merkmale sind charakteristisch und welchen Mickiewicz präsentiert es uns? Es
basiert auf der Identifikationsfigur des sogenannten „romantischen Freiheits-
helden“ und dessen Applikation als kollektive Welthaltung. Maßgeblich dafür
ist ein in der polnischen Literatur neuer Menschentypus, ein Individualist By-
ron’scher Prägung, der für sein Gefühl und seinen Patriotismus bis in den Tod
zu gehen bereit ist. Anhand der Oda do młodości / Ode an die Jugend, der Ballade
Romantyczność / Romantik sowie des epischen Gedichts Konrad Wallenrod las-
sen sich das sozialmoralische Modell, dessen Gleichnischarakter sowie die
Funktion als Exempel und Reflexionsmedium konturieren.

a) Auf dem Weg zum romantischen Freiheitshelden: Ode an die Jugend,
Romantik und die Entstehung einer Generation

Oda do młodości / Ode an die Jugend ist das Werk, das Mickiewiczs Ruf begrün-
dete, der Dichter einer neuen, jungen Generation zu sein. Das Gedicht stammt
vom Ende des Jahres 1820 und ist ähnlich programmatisch angelegt wie Roman-
tik, das nur wenige Wochen später, Ende Januar 1821, verfasst wurde. Während
Romantik sowohl für eine neue Welthaltung steht als auch formal als innovativ

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  119



gilt, wird die Ode an die Jugend aufgrund der Form als der Ästhetik des Klassizis-
mus verhaftet angesehen. Die Annahme, Mickiewiczs Dichtung habe sich von
den klassizistischen Formen der Aufklärung weg und zu den volkstümlichen der
Romantik hin weiterentwickelt, ist allerdings bereits das Resultat einer Typologi-
sierung im Sinne der Dichotomie von Klassik und Romantik. Für die Rezeption
ist Ode an die Jugend wichtig, weil sie den Generationskonflikt, der fortan Mic-
kiewiczs Ruf prägen wird, etabliert:

Bez serc, bez ducha, to szkieletów ludy;
Młodości! dodaj mi skrzydła!
Niech nad martwym wzlecę światem
W rajską dziedzinę ułudy:
Kędy zapał tworzy cudy,
Nowości potrząsa kwiatem
I obleka w nadziei złote malowidła.

Herzlos, seelenlos, das sind der Völker Skelette;
Jugend! verleihe mir Schwingen!
Dass ich mich über die tote Welt erheben kann
In die paradiesischen Gefilde der Illusion:
Wo der Eifer Wunder vollbringt,
Das Neue an der Blume rüttelt,
Und in der Hoffnung goldene Bilder hüllt.129

Der Antagonismus von Jung und Alt verbindet sich mit einem wenig schmeichel-
haften Urteil über die Vätergeneration: herz- und seelenlos, Bewohner einer to-
ten Welt. Hinzu kommen Egoismus und ein beschränkter Blick. Die in der ersten
Strophe heraufbeschworene Kraft der Jungen wird im weiteren Verlauf pathe-
tisch entfaltet:

Dzieckiem w kolebce kto łeb urwał Hydrze,
Ten młody zdusi Centaury,
Piekłu ofiarę wydrze,
Do nieba pójdzie po laury.
Tam sięgaj, gdzie wzrok nie sięga;
Łam, czego rozum nie złamie:
Młodości! orla twych lotów potęga,
Jako piorun twoje ramię.130

Wer als Kind in der Wiege die Hydra köpfte,
Der wird als Jüngling Zentauren würgen,
Der Hölle wird er das Opfer entreißen,
Im Himmel Lorbeeren ernten.
Reiche hin, wohin das Auge nicht mehr reicht;
Zerbrich, was der Verstand nicht brechen kann:
Jugend! adlergleich ist die Macht deiner Flüge,
Einem Blitz gleicht dein Arm.

Das Pathos vermag ein Ressentiment zu schüren. Die agitatorische Wirkungsin-
tention lässt sich an der antithetischen Darstellung von Stärke vs. Schwäche,
Fantasie und Schaffenskraft vs. Fantasielosigkeit und Degenerierung sowie am
martialisch-heroischen Vokabular ablesen.

In Romantik weicht das Pathos einem neuen Volkston. Gleichzeitig wird die
Wir-Ihr-Struktur konkretisiert, weil die romantische Welthaltung zum Generati-
onsmerkmal wird. Die Idealisierung der eigenen Generation wird mit einer Ra-
tionalismuskritik verbunden, die mithilfe numinoser und folkloristischer Motive

120  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

129 Adam Mickiewicz: Oda do młodości [Ode an die Jugend]. In: Ders., Wiersze 1955, S. 73–75,
Vers 1–7.
130 Ebd., Vers 44–51.



entfaltet wird. Der Handlungsrahmen ist schnell aufgeschlüsselt: Ein Mädchen
namens Karusia wird auf dem dörflichen Marktplatz von Visionen ihres verstor-
benen Geliebten, Jasio, heimgesucht. Ihren nach außen hin wahnhaft wirken-
den Zustand beobachtet und kommentiert eine Menschentraube, die sich in
zwei Lager teilt: einen namenlosen alten Mann sowie den Erzähler, der sich als
die Stimme des Volkes versteht. Ein folkloristisches Setting (Dorfplatz, einfaches
Mädchen, Dorfbevölkerung) wird mit dem Lenore-Thema der den Tod überdau-
ernden Liebe verbunden. Damit ist schon das Grundsätzliche beschrieben, denn
die Ballade besteht im Wesentlichen aus dem Meinungsaustausch beider Partei-
en. Zur Debatte steht die Frage der richtigen Welterkenntnis, die sich am Um-
gang mit dem Tod des Geliebten (als einem geradezu mustergültigen Widerfahr-
nis) entzündet. Karusia akzeptiert den Verlust nicht und tritt mit Jasio in Verbin-
dung, was im Dorf kaum Verwunderung auslöst. Vielmehr akzeptieren die
Bewohner, die als „einfache Leute“ eingeführt werden, die Ursache für den
Wahn des Mädchens selbstverständlich:

„Mówcie pacierze! – krzyczy prostota –
Tu jego dusza być musi.
Jasio być musi przy swej Karusi,
On ją kochał za żywota!“131

„Fangt an zu beten! – rufen die einfachen Leute –
Hier muss seine Seele sein.
Jasio muss bei seiner Karusia sein,
Er liebte sie zu Lebzeiten!“

Diese Deutung der Ereignisse wird in Frage gestellt, als sich aus der Gruppe der
Umstehenden die Stimme eines alten, offenbar nicht dazugehörenden Mannes
erhebt und das Volk zurechtweist, woraufhin sich der Erzähler als Sprachrohr
der Menge einschaltet:

„Słuchaj, dzieweczko!“ – krzyknie śród
zgiełku
Starzec, i na lud zawoła:
„Ufajcie memu oku i szkiełku,
Nic tu nie widzę dokoła.

Duchy karczemnej tworem gawiedzi,
W głupstwa wywarzone kuźni.
Dziewczyna duby smalone bredzi,
A gmin rozumowi bluźni.“

„Dziewczyna czuje, – odpowiadam
skromnie –
A gawiedź wierzy głęboko;

„Höre, Mädchen!“ – ruft in den Trubel
Ein Alter, und sagt zum Volke:
„Vertraut meinem Auge und Glas,
Nichts sehe ich hier rundherum.

Geister sind Schenkenpöbles Geschöpfe,
Das an eingemachten Blödsinn glaubt.
Das Mädchen faselt Unfug,
Und das Volk beleidigt den Verstand.“

„Das Mädchen fühlt, – entgegne ich
bescheiden –
Und das Volk glaubt tief;

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  121

131 Adam Mickiewicz: Romantyczność. Aus: Ballady i romanse. In. Ders., Wiersze 1955,
S. 105–107, Vers 48–51.



Czucie i wiara silniej mówi do mnie
Niżmędrca szkiełko i oko.
Martwe znasz prawdy, nieznane dla ludu,
Widzisz świat w proszku, w każdej gwiazd
iskierce.
Nie znasz prawd żywych, nie obaczysz cudu!
Miej serce i patrzaj w serce!“132

Gefühl und Glauben sprechen stärker zu mir
Als des Weisen Glas und Auge.
Du kennst nur tote Wahrheit, unbekannt dem
Volke
Siehst die Welt im Staub, in jedem Funken der
Sterne.
Kennst lebendige Wahrheit nicht, wirst keine
Wunder bezeugen!
Hab ein Herz und schau ins Herz!“

Für Mickiewiczs Zeitgenossen war es wohl offensichtlich, dass sich hinter dem
alten Mann mit dem Vergrößerungsglas der einflussreiche Warschauer Aufklä-
rer Jan Śniadecki verbarg, der bereits 1819 mit dem Klassizismus scharf gegen
eine romantische Poesie polemisierte, wie sie Brodziński in seinem Aufsatz noch
hypothetisch behandelt hatte.133 Wie Thomas Grob feststellt, schreibt Mickiewicz
Śniadecki in seine Ballade für immer ein: Er wird zum Sinnbild des Gegners, von
dem sich die romantische Jugend abgrenzen kann.134 Es liegt nahe, die Ballade
als ein Gleichnis zu lesen, denn die Geschichte steht für den Widerstreit zweier
Weltmodelle. Die Sympathien werden klar durch eine bis in soziale Sphären rei-
chende Oppositionsbildung gelenkt (der einer intellektuellen Elite zugehörige
„Weise“ vs. das „einfache Volk“): Während der Aufklärer die Dorfbewohner
überheblich zurechtweist und ihre Denkungsart diskreditiert, antwortet der Er-
zähler „bescheiden“. Die Attribute „Glas“, „Auge“ und „Verstand“ werden ge-
genüber „Herz“, „Gefühl“ und „Glauben“ der lebensfernen Sphäre zugeschrie-
ben (abstrakte Anschauung als „tote Wahrheit“) und verstandesgeleitete Induk-
tion („Siehst die Welt im Staub“) gegen emotionale Evidenz („Schau ins Herz“)
ausgespielt.

Für die zu einer Seite hin affirmierende und zu anderer abgrenzende Geste
den Begriff des Ressentiments zu wählen, ist insofern hilfreich, als mit ihm die
emotionale Dimension des sozialen Handelns angesprochen wird, die für die
agitatorische Wirkung eines sozialmoralischen Modells konstitutiv ist.135 Für

122  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

132 Ebd., Vers. 54–70.
133 Jan Śniadecki: O pismach klasycznych i romantycznych [Über klassische und romantische
Schriften]. In: Julian Krzyżanowski, Zdzisław Libera, Ewa Warzenica (Hg.): Polska Krytyka Li-
teracka [Polnische Literaturkritik] (1800–1918). Materiały. Tom I. 1819. Warszawa 1959, S. 152–
164.
134 Thomas Grob: Romantische Phantasie, die Phantastik der Ballade und die Frage nach
dem ‚Anfang‘ der polnischen Romantik. In: Ders., Alfred Gall, Andreas Lawaty, German Ritz
(Hg.): Romantik und Geschichte. Wiesbaden 2007, S. 250–276. Hier S. 267.
135 Die Idee, das Ressentiment und aus ihm resultierend die Rachsucht als eine das soziale
Handeln von kollektiven Akteuren grundlegend lenkende Emotion zu bestimmen, geht auf den
Emotionssoziologen Jack M. Barbalet zurück, der als prototypisches Beispiel die afroamerika-



diese Lesart spielt das Widerfahrnis eine zentrale Rolle. Wie bereits erläutert, be-
steht seine Eigentümlichkeit darin, den Protagonisten in Situationen prinzipiel-
ler Handlungsunfähigkeit handeln zu lassen. Indem der Text lenkt, ob die Wahl
einer der Optionen (Schicksalsergebenheit oder Auflehnung) mit Sympathie
oder Ablehnung bedacht wird, entsteht eine Wertung, die für die außerliterari-
sche Lebenswirklichkeit applizierbar ist, weil sie entweder bestehende Normen
unterstreicht oder kritisiert. Wird die Entscheidung als moralisch richtig gewer-
tet, so richtet sich das Ressentiment gegen das ‚Widerfahrnis‘ (das gesellschafts-
politische System, technische Neuerungen, soziale Bedingungen, herrschaftli-
che Willkür etc.). Gilt sie als moralisch falsch, richtet es sich gegen die Handeln-
den bzw. ihre Motive (fehlende Demut, falsche Motive wie Gier oder Eitelkeit).
Weil Normen kollektiv verhandelt werden, sind sie eine Säule gemeinschaftlich
gedachter Identitäten.136 Balladen können zu Akteuren solcher Verhandlung
werden, indem sie mit emotionalen Codes, die in den jeweiligen Gesellschaften
bzw. Öffentlichkeiten weitgehend stabil sind, die Bewertung einer Handlung
beinflussen.

Genau dies geschieht in Romantyczność, indem der Wertewandel zum ei-
gentlichen Gegenstand der Ballade wird. Das Paar lehnt sich gegen den Tod auf,
indem es die Grenze zwischen Dies- und Jenseits überwindet. Die Wahl der
Handlungsoption wird demonstrativ diskutiert, wobei die unterschiedlichen Be-
wertungen als Welthaltungen mit realweltlicher Entsprechung inszeniert wer-
den. Das Ressentiment richtet sich also gar nicht auf das Geschehen, sondern
auf dessen Bewertung innerhalb der Diegese, wodurch es zu einer Umcodierung
des aufklärerisch geprägten Werturteilsystems kommt.

Dass der Frontalangriff durchaus als solcher aufgefasst wurde, belegen die
Reaktionen der Gelehrten aus Warschau. Das Urteil, mit dem die Kampfansage

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  123

nische Bürgerrechtsbewegung anführt: Erst aus dem Ressentiment gegen die weißen Unterdrü-
cker entstand ein aktiver Widerstand. Vgl. Jack Barbalet: Emotion, Social Theory, and Social
Structure. A Macrosociological Approach. Cambridge 1998. Kapitel 3, „Class and resentment“,
S. 62 ff sowie Kapitel 6, „Rights, resentment, and vengefulness“, S. 126 ff.
136 Sie entstehen, indem verschiedene elementare Unterschiede, die Kollektivgrenzen konsti-
tuieren, miteinander in Beziehung gesetzt werden. Bernhard Giesen beschreibt kollektive Iden-
tität wie folgt: „Die Konstruktion einer Grenze wird um so nachdrücklicher ausfallen, je stärker
der elementare Unterschied zwischen innen und außen mit anderen Differenzen in einem se-
mantischen Feld angereichert und von ihnen gestützt wird. […] Solche zentralen Unterschiede,
die eine Vielzahl von Differenzen bündeln, nennen wir Codes. Codes koppeln zumeist mehrere
elementare und früh erlernte Unterschiede auf eine handlungswirksame Weise. Die Koppelung
an den Unterschied zwischen Gewünschtem und Verbotenem hat in der Regel eine solche
Handlungsorientierung zur Folge – selbst wenn, wie im Fall räumlicher Unterscheidungen,
der Unterschied selbst noch keine Bewertung enthält.“ Bernhard Giesen: Kollektive Identität.
Frankfurt a.M. 2006, S. 25 f.



aus der Provinz als „litauischer Blödsinn“ [„brednie litewskie“] bezeichnet wur-
de, stellt noch die mildere Form der Kritik dar. Insbesondere der Dichter und Kri-
tiker Kajetan Koźmian geht mit Mickiewicz hart ins Gericht: Dieser sei ein „Ver-
rückter, der aus einem Irrenhaus entlassen wurde“, seine Fantasie von „drecki-
gen litauischen Waschweibern“ beflügelt, seine Poesie „niederträchtig, elend,
dreckig, dunkel; alles vielleicht krimsisch, türkisch, tartarisch aber nicht pol-
nisch“.137 Er sieht in dem jungen Dichter einen Verführer und Verderber der Ju-
gend, das Vehikel dazu sei die Ode an die Jugend:

Leider hat die gottlose Lehre, die den Jungen von Mickiewicz mit seiner Ode an die Jugend
eingepflanzt wurde, bereits vom Herz und Verstand der unreifen Schüler Besitz ergriffen.
Schon sind sie überzeugt, sie seien die eigentliche Nation, sie seien fähig mit einem Ge-
sellschaftsumbruch das Land zu erlösen, und die Väter – seien nichts oder ein Hinder-
nis.138

Koźmian erkennt das agitative Potenzial. Mickiewiczs Reaktion wiederum ist in-
sofern interessant, als sie einen Widerstand gegen diese sozialmoralisch fokus-
sierte Lesart ausdrückt. Der Unmut über die mangelnde Würdigung äußert sich
in der Vorrede zur russischen Ausgabe seiner Poesie, in der er seine „Warschau-
er Kritiker und Rezensenten“ scharf ins Visier nimmt und sich nicht scheut, sie
der Lächerlichkeit preiszugeben. Dem vom Herausgeber der Polnischen Biblio-
thek, Franciszek Salezy Dmochowski, formulierten und eigentlich harmlosen
Vorwurf, seltsame und wenig unbekannte arabische und persische Begriffe ver-
wendet zu haben, begegnet er mit dem Verweis, diese seien „so oft in den Wer-
ken Goethes, Byrons, Moores verwendet und erklärt worden, dass es für einen
europäischen Leser eine Schande [sei], sie nicht zu kennen.“139 Bedenkt man,

124  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

137 Kajetan Koźmian: List K. Koźmiana do F. Morawskiego. März 1827. [Brief K. Koźmians an
F[ranciszek] Morawski]. In: Witold Billip (Hg.): Mickiewicz w oczach współczesnych [Mickie-
wicz in den Augen der Modernen]. Wrocław 1962, S. 334–335. „Wszystko bezecne, podłe,
brudne, ciemne; wszystko może krymskie, tureckie, tatarskie, ale nie polskie“, S. 334. „Mickie-
wicz jest półgłówek wypuszczony ze szpitala szalonych“; „Mickiewicza niesforny zapał rozd-
muchały brudne litewskie pomywaczki“, S. 335.
138 „Ale niestety, już bezbożna nauka, wszczepiona w młodzież przez Mickiewicza Odą jego
do młodości, chwyciła się niedojżałych żaków serca i umysłu. Już dzieci uprzedziły się, że one
są jedynym narodem, one są zdolne przewrotem towarzystwa kraj zbawić, a ojcowie – niczym
lub przeszkodą.“ Kajetan Koźmian: Pamiętniki. Band III. Einführung und Kommentar Juliusz
Willaume, hg. von Artur Kopacz. Wrocław 1972, S. 88.
139 „Przytoczone wyrazy arabskie lub perskie tyle razy w dziełach Getego, Byrona, Mura użyte
i objaśnione były, że o nich czytelnikowi europejskiemu wstyd nie wiedzieć.“ Adam Mickie-
wicz: O krytykach i recenzentach warszawskich [Über die Warschauer Kritiker und Rezensen-
ten]. In: Ders., Pisma prozą. Część I 1955, S. 255–274. Hier S. 259. Mickiewicz stellt auch die
Frage, wie genau man solche Begriffe dem Polnischen, „der Sprache der Sarbiewskis, Kocha-



dass Dmochowskis Kritik keineswegs vernichtend ist, er sogar das Talent des
jungen Dichters hervorhebt, wie im Übrigen sehr viele der „Kritiker und Rezen-
senten“ sich durchaus wohlwollend über das Werk äußerten, so kann Mickie-
wiczs Scharfzüngigkeit nur Abgrenzung zum Ziel haben. Nach dem Vorbild der
Querelle des Anciens et des Modernes wird ein erbitterter Kampf um mehr als ein
neues ästhetisches Programm, um eine neue polnische Kultur inszeniert. Den li-
terarischen Boden und zugleich den Anwendungsbereich des Kunstdiskurses
verlässt die Inszenierung alsbald, und somit wechselt das Modell vom ästheti-
schen zum sozialmoralischen. Dieses greift wiederum auf die Lebenswelt aus,
wenn das romantische Paradigma als verbindliche Welt- und Werthaltung appli-
ziert wird.

Wie gravierend dessen Wirkung auf die polnische Kultur gesehen wurde,
lässt ein Zitat des Philosophen und Publizisten Franciszek Krupiński erkennen,
das die in Romantyczność / Romantik ausgesprochene Ablehnung der empiri-
schen Wissenschaft als allgemein fortschrittshemmend kritisiert:

halten wir fest, dass die Romantik zwar Einfluss auf die Entwicklung der Poesie hatte,
sich aber negativ auf die Entwicklung der Wissenschaft und den Lauf der gesellschaftli-
chen Angelegenheiten auswirkte. Und wie das? Zuallererst durch übermäßiges Anschla-
gen der Gefühlssaite und zum zweiten (was das Ergebnis des ersteren ist), durch das Miss-
achten des Verstandes.140

Hier scheint die heute noch geläufige pejorative Verwendung des Begriffs hin-
durch: Die Romantik habe aus den Polen einen Haufen schwärmerischer und
weltabgewandter Poeten gemacht, die für Wissenschaft und Realpolitik unge-
eignet seien.

Sowohl die Ode an die Jugend als auch Romantik inszenieren den Antagonis-
mus von einerseits Jugend, die mit Fantasie, formaler Innovation, Gemein-
schafts- und letztendlich Nationalgefühl einhergeht, und andererseits der Väter-
generation, die für Regelpoetik, Egoismus und politische Fremdherrschaft steht.

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  125

nowskis, Śniadeckis, Twardowskis“ näher bringen solle, und verlacht Dmochowski, der in ei-
nem Text Peleus, Achilles’ Vater, als Herrscher eines kleinen Landkreises in Thessalien be-
zeichnete und damit „einen der mächtigsten Herrscher des heldenhaften Griechenlands zu
unserem Kreisvorsitzenden machte“. Vgl. ebd.
140 „utrzymujemy, że romantyzm u nas chociaż oddziałał dodatnio na rozkwit poezji, jednak
wpłynął bardzo ujemnie na rozwój nauki i bieg spraw społecznych. A to znów jakim sposobem?
Oto najprzód przez nadmierne wytężenie struny uczuciowej, a po wtóre (co już z pierwszego
wynikiem), przez lekceważenie rozumu.“ Franciszek Krupiński: Romantyzm i jego skutki [Ro-
mantik und ihre Folgen]. In: Janina Kulczycka-Saloni (Hg.): Programy i dyskusje literackie ok-
resu pozytywizmu [Literarische Programme und Diskussionen aus der Zeit des Positivismus].
Wrocław 1985, S. 146–160. Hier S. 148 f.



Das eigentlich poetologisch begründete und in der Rezeption auf die Ebene des
sozialen Handelns gehobene Ressentiment hat weitreichende Folgen für das
Verständnis der polnischen Romantik und ist ein entscheidender typologischer
Bestandteil der Repräsentation des „romantischen Freiheitshelden“.

Im 19. Jahrhundert wird der Antagonismus verfestigt, wozu unter anderem
der Literaturtheoretiker Maurycy Mochnacki beiträgt,141 der 1825 in der Zeit-
schrift Dziennik Warszawski / Die Warschauer Tageszeitung schreibt:

Seit einigen Jahren haben nicht nur die Schriften, sondern auch die Stimmen der gelehr-
ten Meinung diesen Kampf geteilt; alte Überzeugungen wurden erschüttert und die Werke
einiger junger Schriftsteller (die vom ausgetretenen Pfad abgewichen sind) wurden mit
Wohlgefallen aufgenommen, sie scheinen eine Revolution des Geschmacks und die Not-
wendigkeit anzukündigen, die vielleicht wichtigste Frage in Sachen einer Nationallitera-
tur zu entscheiden.142

Mochnacki betont, dass diese Querelle letztendlich die Zukunft der polnischen
Nationalliteratur und Nation entscheiden würde. In seinem Hauptwerk O litera-
turze polskiej w wieku dziewiętnastym / Über die polnische Literatur im 19. Jahr-
hundert,143 das 1830 erscheint, heißt es: „In dieser […] vor unseren Augen impro-
visierten [romantischen] Literatur drückt sich der Geist der Geschichte unseres
Landes aus, der Geist des alten Polens.“144 Weil die Generationsfrage auf Kon-
frontation zugespitzt ist, wird die polnische Romantik allen Interferenzen mit
dem Vorangegangenen zum Trotz als eine Oppositionsbewegung rezipiert.145

126  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

141 Was insofern interessant ist, als Mochnackis Romantikverständnis von den deutschen
philosophischen und ästhetischen Schriften geprägt ist und sich damit von dem Mickiewiczs
unterscheidet. Für dessen Romantikpostulat besaß die deutsche Philosophie – Kant, Fichte
oder Schelling – keine Bedeutung, sie war in der Provinz auch kaum bekannt.
142 „Od kilku lat nie tylko pisma, lecz i głos uczonej opinii w Polszcze podzielił tę walkę;
dawne mniemania doznały wstrząśnienia, a twory kilku młodych pisarzy (którzy zboczyli z
utartej drogi) przyjęte z upodobaniem, zdają się zapowiadać rewolucję w smaku i potrzebę
rozstrzygnięcia najważniejszego może, w sprawie literatury narodowej, zapytania.“ Maurycy
Mochnacki: O duchu i źródłach poezji w Polszczę [Über den Geist und Ursprung der Poesie
in Polen]. In: Zbigniew Przychodniak, Jacek Kubiak, Elżbieta Nowicka (Hg.): Pisma krytyczne
i polityczne [Kritische und politische Schriften]. Kraków 1996, S. 49–86. Hier S. 51.
143 Mochnacki, O literaturze polskiej w wieku dziewiętnastym 1985.
144 Ebd., S. 111. „W tej, że tak powiem, wobec nas, przed naszymi oczami improwizowanej
literaturze wyraża się duch dziejów krajowych, duch starej Polski.“ Hervorhebung i. O.
145 Eine der profundesten Kennerinnen der polnischen Romantik, Maria Janion, schreibt des-
halb, für die polnische Romantik hätte es in den ersten drei Dezennien des 19. Jahrhunderts nie
die Möglichkeit einer „solchen nichtantagonistischen Entwicklung der klassisch-romantischen
Literatur [gegeben], wie es sie in Deutschland gab“. Maria Janion: Gorączka romantyczna [Das
romantische Fieber]. Warszawa 1975, S. 30.



b) Konrad Wallenrod oder die Geburt des romantischen Freiheitshelden aus
dem Ressentiment

Konrad Wallenrod gilt in mehrfacher Hinsicht als ein Schlüsselwerk, wenngleich
sich Mickiewicz davon distanzierte.146 Zum einen stellt es den Übergang dar in
der Wahrnehmung vom Dichter mit dem Anliegen einer ästhetischen Erneue-
rung zum heimlichen Initiator des Novemberaufstands und politischen Idol.
Zum anderen wird mit der Figur des radikalen Freiheitskämpfers Konrad ein
nachhaltig wirkendes Narrativ geschaffen, demzufolge im Kampf um die Frei-
heit Aufopferung und Verrat zu befürworten sind.147 Das historische Versepos
greift das folkloristische Moment auf, indem es in Herder’scher Tradition das
Volkslied mit der Volksseele in Verbindung bringt.

Der als Kind vom Großmeister des deutschen Ordens entführte Held Walter,
der sich erst später Konrad nennen wird, hat als Erwachsener seine Ursprünge
vergessen, bis er auf einem Schlachtfeld ein litauisches Volkslied hört. Da bricht
sein eigentliches – slawisch-patriotisches – Wesen hervor, und er entscheidet
sich fortan für den Freiheitskampf gegen die Deutschen.148 Den eigenen Tod vor-
täuschend, nimmt er die Identität des tatsächlich gefallenen Konrad Wallenrod
an und lässt sich zum Großmeister des deutschen Ordens mit dem geheimen
Ziel küren, diesen von innen heraus zu zerstören. Sobald er trinkt oder ein Lied
hört, ist diese Doppelidentität gefährdet. Dann gerät er in sentimentale oder ag-
gressive Zustände, und es ist, als wolle sein slawisches Wesen unter der Maske
des Deutschen hervorbrechen:

wenn ihn Langeweile oder Kummer marterten / suchte er Trost im heißen Getränk / Und
dann schien er sich in eine neue Gestalt zu verwandeln / dann sein blass’ und streng’ Ge-
sicht / zierte eine fieberhafte Röte; / […] aus der Brust entweicht klagend ein Seufzer /
und das Lid dehnt sich unter der Träne, / die Hand sucht die Laute, den Lippen entströ-
men Lieder, / Lieder in einer fremdländischen Sprache.149

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  127

146 Jarosław Marek Rymkiewicz: Mickiewicz. Encyklopedia. Warszawa 2001, S. 227.
147 Vgl. Eligiusz Szymanis: Adam Mickiewicz. Kreacja autolegendy [Kreation einer Autolegen-
de]. Wrocław 1992, S. 118 f.
148 In die Handlung ist auch eine Liebesgeschichte eingebaut. Nach seiner Flucht nach Litau-
en vermählt sich Konrad mit der schönen Aldona. Doch der Hass auf die Deutschen ist stärker
als die Liebe und so verlässt er die Geliebte, um den verräterischen Plan auszuführen. Für seine
Tat wird er zum Tode verurteilt. Der Vollstreckung entgeht er, indem er sich vergiftet.
149 „Gdy go dręczyły nudy lub zgryzoty, / Szukał pociechy w gorącym napoju; / I wtenczas
zdał się wdziewać postać nową, / Wtenczas twarz jego, bladą i surową, / Jakiś rumieniec cho-
rowity krasił; / […] Z piersi żałośne westchnienie ucieka / I łzą perłową nabrzmiewa powieka, /
Dłoń lutni szuka, usta pieśni leją, / Pieśni nucone cudzioziemską mową.“ Adam Mickiewicz:
Konrad Wallenrod. In: Ders.: Powieści poetyckie [Verserzählungen] (= Dzieła, hg. von Julian
Krzyżanowski, Stanisław Pigoń, Leon Płoszewski, Henryk Wolpe, Kazimierz Wyka. Band II).
Warszawa: Czytelnik 1955, S. 67–138. Hier S. 75, Vers 78–89.



Das Motiv des Volkslieds taucht im Werk noch einmal in der zweiten zentralen
Figur des Wajdelota – deutsch auch Waidler – auf, eines alten Mannes in un-
übersehbar litauischer Kluft, der als Barde mit prophetischer Gabe auftritt.150

Der Handlungsrahmen etabliert eine Freund-Feind-Struktur, die geeignet
ist, Ressentiments zu schüren. Der vor dem Novemberaufstand verfasste Text
trifft auf eine konkrete Bedarfssituation. Die unter russischer Besatzung leiden-
de junge Generation sucht nach einer Handlungsorientierung, die Konrad Wal-
lenrod liefert: Selbstopfer für die Freiheit, denn Konrad stirbt für die Rache am
Feind. Dass sich das sozialmoralische Modell von Konrad Wallenrod früh durch-
setzte, legen Zitate nahe, die während des Novemberaufstandes auf Warschauer
Mauern erschienen.151 Daran lässt sich zudem beobachten, wie sich ein Kollektiv
konstruiert, indem es das Handeln des Protagonisten moralisch – in dem Fall
positiv – bewertet: Konrads hinterhältiger Kampf wird zum Vorbild und identi-
tätsstiftenden Exempel der jungen Aufständischen. Dieses Modell scheitert zu-
nächst zusammen mit dem Aufstand. Mickiewicz hat, derzeit im Pariser Exil,
nicht daran teilgenommen. Das gibt Anlass zu Spott, den besonders bissig der
bereits erwähnte Kajetan Koźmian formuliert:

Hatte die Kościuszko-Revolution seinen Tyrtaios in Niemcewicz, der neben dem Anführer
sang, ermutigte, kämpfte, mit ihm sein verwundetes Los, Gefangenschaft und Gefängnis
teilte. So hatte die letzte Revolution seinen Minstrel oder Barden, oder vielmehr seinen
Thersites, der mit seinem Wallenrod und seinen Balladen in der Hand umherschlich und
beim ersten Ausbruch […] weglief.152

Mickiewicz wird nicht als Künstler, vielmehr als Agitator wahrgenommen. Doch
wie kommt es zu dieser semantischen Verengung auf die Botschaft, warum

128  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

150 Der prophetische Barde Wajedelota ist eine in der slawischen Legendenbildung bekannte
Figur. Mickiewiczs Wajdelota ähnelt der Figur des Wernyhora, des ukrainischen Volkssängers
und Sehers, die in der Romantik ebenfalls wiederentdeckt und populär gemacht wird. Zum
Beispiel in Julisz Słowackis Drama Salomes silberner Traum (1843), im Gemälde des National-
malers Jan Matejko (1883/84), in Stanisław Wyspiańskis Drama Wesele/ Die Hochzeitsfeier
(1901) oder im Stück Pieśń Wernyhory / Wernyhoras Lied, das der Avantgarde-Musiker Czesław
Niemen aus Słowackis Drama vertonte (Idée fixe 1978. Polskie Nagrania Muza).
151 Szymanis, Adam Mickiewicz 1992.
152 „Miała rewolucja Kościuszki swego Tyrteusza w Niemcewiczu, co obok wodza śpiewał,
zachęcał, walczył, wraz z nim raniony podzielił jego los, niewolę i więzienie. Miała ostatnia
rewolucja swego minstrela czy wajdelote, a raczej Tersyta, co ze swoim Wallenrodą i balladami
w ręku włóczył się, a na pierwszy wybuch w krymskim hylacie uciekł i wałęsając się poza
granicą, z wściekłą a niedołężną zemstą śpiewając jadem i zuchwałością zaprawione pieśni,
szczekał w nich na wszystko, co tylko towarzystwo ludzkie czci i szanuje i przesyłając bezbożne
bazgraniny do kraju ileż nowych nie narobił ofiar.“ Koźmian, Pamiętniki [Tagebücher]. Band III
1972, S. 362 f.



funktioniert das mithilfe von Prolepsen und mehreren diegetischen Ebenen kon-
struierte Versepos so gut als Gleichnis, aus dem sich eine Handlungsorientie-
rung herauslesen lässt?

Die Schlüsselfiguren Konrad und Wajdelota kennen die unmittelbar identi-
tätsstiftende Kraft von Liedern. Sie ist kein rationaler Prozess, in dem kulturelle
Herkunft bewusst gehalten und gepflegt wird, denn Konrad ist sich seiner Wur-
zeln zunächst nicht bewusst. Die Lieder sind ein Ruf, und er folgt ihm mit allen
Konsequenzen. Die Balladen haben die strukturelle Aufgabe, das Geschehen,
das für die Protagonisten verschlüsselt bleibt,153 für die Leserinnen offenzule-
gen. Sie erläutern die Vorgeschichten einzelner Figuren genauso wie Konrads
unerklärliches Verhalten, und sie skizzieren das kommende Geschehen vor. In-
nerhalb der Diegese bleiben sie ohne unmittelbare Funktion. Dadurch entsteht
eine komplexe Schachtelstruktur, in der die Balladen mit einem impliziten Leser
kommunizieren.

Zentral für die Typologisierung des romantischen Freiheitshelden ist die
Ballade von Alpuhara, eines Landstrichs in den Bergen (Las Alpujarras), um des-
sen Freiheit der maurische König Almanzor gegen die Spanier kämpft. In der
Aussichtlosigkeit des Kampfes dient ihm eine Verzweiflungstat als letzter Aus-
weg: In Grenada steckt sich Almanzor mit der dort grassierenden Pest an, ergibt
sich den Alpuhara besetzenden Spaniern und gibt die Krankheit an sie weiter,
woraufhin ihr das ganze spanische Heer erliegt.154 Die Sympathien werden dabei
klar verteilt, denn die zunächst überlegenen Spanier zeigen sich nicht etwa als
edle Sieger, sondern als machttrunkene Barbaren:

Hiszpan na świeżej zamku ruinie,
Pomiędzy gruzy i trupy,
Zastawia ucztę, kąpie się w winie,
Rozdziela brańce i łupy. 155

Der Spanier in der frischen Ruine des Schlosses
Zwischen den Trümmern und Leichen
Richtet ein Festgelage aus, badet im Wein,
Teilt die Kriegsgefangenen und die Beute.

Das Mitgefühl trifft den Underdog Almanzor und seine Handvoll Mauren, die bis
zum letzten Mann ihre Festung verteidigen. Auf die Spanier wird das Ressenti-
ment projiziert – nur in dieser Konstellation wird es überhaupt möglich, den
Hinterhalt gutzuheißen. Diese Deutung des Handlungsschemas ist nicht selbst-
verständlich, sondern vielmehr vor dem realpolitischen Horizont zu verstehen.
Die Konstellation zu Beginn des 19. Jahrhunderts wird in der historischen Hand-

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  129

153 Konrads Gefolgsleute sehen durchaus, dass mit ihrem Großmeister etwas ‚nicht stimmt‘,
er in seltsame Zustände verfällt, und auch die Figur des Wajdelota wird durchaus als merk-
würdig registriert.
154 Mickiewicz, Konrad Wallenrod 1955, S. 117–120, Vers 645–677.
155 Ebd., S. 118, Vers 662–665.



lung abgebildet. Der Stoff, der Kampf des multiethnischen Königreichs Litauen
gegen den deutschen Kreuzritterorden, ermöglicht eine Reflexion der eigenen
politischen Situation. Mit der Ballade Alpuhara wird diese Struktur wiederholt:
Auf der metadiegetischen Ebene wird die letzte Phase der Reconquista, der
Kampf um Grenada beschrieben, um Konrads List anzukündigen und zu recht-
fertigen. Das Ganze ist mit der Struktur einer Matroschka-Puppe vergleichbar:
Die Geschichte vom Kampf um die Unabhängigkeit wird auf einen zunehmend
kleiner werdenden Rahmen übertragen, historisch immer weiter nach hinten
versetzt und stetig vereinfacht. Und so wie die kleinste Puppe meist nur noch
durch Farbkleckse andeutet, was bei der größten noch ausdifferenziert Kleidung
und Mimik waren, so reduziert und abstrahiert Mickiewicz in der Ballade Alpu-
hara die komplexe historische Situation zu einer plakativ-manichäischen. Die
Ballade ermöglicht es, die Geschichte auf das Wesentliche – die Botschaft – zu
profilieren: Der Grundkonflikt wird vereinfacht, das Handeln des Helden als
wegweisend glorifiziert. Für den Typus des romantischen Freiheitshelden spielt
erneut das Widerfahrnis eine entscheidende Rolle. Die Tat hat einen existenzia-
listischen Anstrich, weil – wie wir als Leserinnen wissen können – Andalusien
letztendlich in die Hände der Spanier gefallen ist. Almanzors Selbstopfer hat die
Mauren nicht siegen lassen, dafür war es längst zu spät, aber es hat dem Besat-
zer geschadet und die Toten gerächt. Dieser Aktionismus ist das Kennzeichen
des romantischen Freiheitshelden. Die beiden Aufstände von 1831 und 1863 wa-
ren von diesem Gedanken genauso durchdrungen wie der Warschauer Aufstand
von 1944.

Zwar hat sich Mickiewicz von seinem Werk distanziert, weil er nach der Nie-
derlage des Novemberaufstands an die Erfüllung dieser nationalen Freiheit
nicht mehr glaubte bzw. sie in eine metaphysische Sphäre verschob. Doch ist es
der in Konrad Wallenrod propagierte Heldentypus, mit dem Polen in der Selbst-
und Fremdwahrnehmung fortan identifiziert werden würde. Die große Solidari-
tät, die der Aufstand aufseiten deutscher Dichter erfuhr, manifestiert sich in den
sogenannten Polenliedern, zu denen Uhlands im vorigen Abschnitt zitiertes Ge-
dicht Mickiewicz zählt. Sie prägen den Typus des romantischen Freiheitshelden
mit, gerade weil sie ihn aus der Distanz heraus besingen und die Typologie festi-
gen: Die Polen, das sind die Freiheitskämpfer, die es auch ohne Erfolgsaussicht
mit einer Übermacht aufnehmen.

130  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik



c) Bedarfsorientierte Konsolidierung, Tradierung und Wandel des sozialmorali-
schen Modells

„Das Wort wurde Fleisch und Wallenrod wurde Belvedere“156 – so lautete der
Überlieferung nach eine verbreitete Parole nach der Erstürmung des Warschauer
Belvedere-Palastes, die am 29. November 1831 den Beginn des Aufstandes mar-
kierte und eine manifeste Applikation von Literatur in die Lebenswirklichkeit
ist.157 In diesen Worten zeigt sich die Bedeutung des Mickiewicz’schen Helden
für das Streben nach nationaler Unabhängigkeit. Die Referenz zum Johannes-
evangelium verweist auf die quasireligiöse Funktion des Werks. Wie Maria Jan-
ion in ihrer Arbeit über den langen Schatten Konrad Wallenrods herausstellt,
wird die Figur zu einer typologischen Selbst- und Fremdzuschreibung. Wer be-
reit ist, alles – Liebe, moralische Prinzipien, das eigene Leben – für die Freiheit
zu opfern, ist ein Wallenrod; Wallenrodismus ist eine Gesellschaftsdiagnose.158

Konrad wird wie Jesus zum Vorbild und Heilsbringer, was ein beachtlicher
Resonanzerfolg des sozialmoralischen Modells ist. Dirk Uffelmann spricht dies-
bezüglich von einem performativen Charakter der polnischen Romantik, deren
Postulate sich in der Welt manifestierten.159 So gab beispielsweise der Begründer
der Zweiten Volksrepublik Józef Piłsudski an, sich in seinem Kampf um die na-
tionale Unabhängigkeit von der polnischen Romantik inspirieren zu lassen, so-
dass ihn, der nie schriftstellerisch in Erscheinung trat, Zeitgenossen mehr als
Dichter denn als Staatsmann sahen.160 Eine solche lebensweltliche Geltung war

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  131

156 Der Ausspruch „Słowo stało sie ciałem a Wallenrod Belwederem“ wird einem der Ver-
schwörer der Belvedere-Gruppe, Ludwik Nabielek, zugeschrieben. Vgl. Norman Davies: Im Her-
zen Europas. Geschichte Polens. München 2000, S. 199.
157 Schlussfolgert ebenfalls Davies. Vgl. ebd.
158 Maria Janion: Życie pośmiertne Konrada Wallenroda [Konrad Wallenrods Leben nach dem
Tod]. Warszawa 1990.
159 In dieselbe Richtung weist die titelgebende Frage von Tomasz Kizwalter: Czy Mickiewicz
stworzył naród Polski? [Hat Mickiewicz das polnische Volk erschaffen?]. In: Przegląd humanis-
tyczny 4 (1999), S. 45–60. In dem Zusammenhang ließe sich auch die Konzeption der Romantik
als „Handlungsmodell“ anführen, wie sie im Jenaer DFG-Kolleg „Modell Romantik“ erforscht
wird. Genuin literarische Modelle, als funktionale Repräsentationen durch ihren Doppelcha-
rakter aus „Abbildung und Konstruktion“ definiert, sind demnach (in unterschiedlichen Abs-
traktionsstufen) in alltäglichen Handlungen wie beispielsweise dem Konsumverhalten zu
beobachten. Auch im politischen Handeln können solche Modelle ausgemacht werden, wie
die Mickiewicz-Rezeption mustergültig belegt. Vgl. hierzu den Sammelband Stefan Matuschek,
Sandra Kerschbaumer: Romantik erkennen – Modelle finden. Paderborn 2019. Romantische
Liebe als Deutungs- und Handlungsmodell untersucht Sandra Kerschbaumer: Immer wieder
Romantik. Modelltheoretische Beschreibungen ihrer Wirkungsgeschichte. Heidelberg 2018,
S. 65–89.
160 Maria Janion: Do Europy. Tak, ale razem z naszymi umarłymi [Nach Europa. Ja, aber ge-
meinsam mit unseren Toten]. Warszawa 2000, S. 24.



Maria Janion zufolge noch zwei Mal zu beobachten: Nach der Revolution Pił-
sudskis sieht sie den Warschauer Aufstand von 1944 sowie die Solidarność-Be-
wegung als die drei Kulminationen der Romantik im 20. Jahrhundert.161

Das sozialmoralische Modell konstituiert eine Wertegemeinschaft: Die Pro-
tagonisten werden als Vorbilder oder Reflexionsinstanzen richtungsweisend für
den moralischen Kompass, der zugleich festlegt, welches Verhalten kollektiv ab-
gelehnt oder stigmatisiert werden soll. Der innovative Aspekt ist für diese Deu-
tung unbedeutend. Wie weitreichend die mit dem sozialmoralischen Modell ver-
breitete romantische Prägung des Freiheitskampfes und wie wirksam dieser
vom Typus des romantischen Freiheitshelden inspirierte Freiheitsbegriff bis
heute ist, belegt das Universallexikon der polnischen Sprache, wo es zum Lemma
Freiheit noch Anfang des 21. Jahrhunderts heißt:

Unabhängigkeit [niezależność], Unabhängigkeit [niezawisłość] eines Staates von anderen
Staaten in innenpolitischen Angelegenheiten und außenpolitischen Angelegenheiten; Un-
abhängigkeit [niepodległość], Souveränität: Freiheit verteidigen, bewahren. Ein Land, das
die Freiheit verlor, erlangte. Freiheit des Vaterlandes, des Landes.162

Freiheit ist in erster Linie die politische oder nationale Unabhängigkeit, für die
das Polnische eine Fülle von synonymen Begriffen kennt; Freiheit als individu-
eller Zustand spielt demgegenüber kaum eine Rolle. Schon der polnische Nobel-
preisträger Czesław Miłosz kritisierte diese Dominanz des Kollektiven über das
Individuelle, als er feststellte, die Romantik habe den Polen erfunden und den
Menschen darüber vergessen.163

Dass sich die Repräsentation des romantischen Freiheitshelden etablieren
konnte, ist nicht selbstverständlich, denn gerade die für dessen Verbreitung zu-
ständigen Sozialisationsagenturen wurden weitgehend durch die Besatzungs-
mächte kontrolliert. Die romantische Literatur hatte nach der dritten Teilung
von 1795 unter der Besatzung durch Preußen, Österreich und Russland das
19. Jahrhundert hindurch erhebliche Schwierigkeiten, in einen Schulkanon auf-
genommen zu werden. Unter allen drei Besatzungsmächten sollten die Zöglinge
zu loyalen, an die jeweilige Besatzerkultur assimilierten Staatsbürgern herange-

132  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

161 Ebd., S. 22–25.
162 „Wolność: niezależność, niezawisłość jednego państwa od innych państw w sprawach
wewnętrznych i stosunkach zewnętrznych; niepodległość, suwerenność: Bronić, strzec wol-
ności. Kraj który utracił, odzyskał wolność. Wolność ojczyzny, kraju.“ Stanisław Dubisz
(Hg.): Uniwersalny słownik języka polskiego. Bd. 4 t–ż. Warszawa 2003, S. 491.
163 Auch Witold Gombrowicz moniert diese Dichotomie, die durch die messianische Erzäh-
lung begründet wurde. Vgl. Janion, Do Europy 2000, S. 20.



zogen werden.164 Zwar gab es wiederholt Versuche von patriotisch gesinnten Be-
amten, Texte der Romantiker in die Schulbücher zu schmuggeln, allerdings hiel-
ten sich diese dort in der Regel höchstens zwei Auflagen lang, bevor sie von der
Zensur beseitigt wurden.165 Eine Ausnahme bildeten einige Balladen und Sonet-
te Mickiewiczs, die noch vor der Revolution von 1831 in den Schulkanon aufge-
nommen wurden. Ihre Funktion war rein literaturdidaktisch, weil an ihnen klare
Gattungsmerkmale festgemacht werden konnten – naheliegenderweise wurde
das politisch ungefährliche ästhetische Modell favorisiert.166 Doch der Bedarf
nach einer Identifikationsfigur, wie sie der Freiheitsheld bot, war so groß, dass
Wege der Verbreitung und Konsolidierung gefunden wurden.

Eine dem sozialmoralischen Modell entsprechende, die patriotische Bot-
schaft untermauernde und verbreitende Lesart wurde in konspirativen Treffen
außerhalb des offiziellen Unterrichts gepflegt. Diese klandestine Lektüreform
entwickelte sich im 19. Jahrhundert sehr erfolgreich an der Zensur und den Insti-
tutionen der regierenden Mächte vorbei. Im Unterschied zu den russischen Be-
satzungsgebieten, in denen es eine kategorische – wenngleich vielfältig umgan-
gene – Zensur für alle nach 1831 entstandenen Werke gab,167 existierten in den
preußischen unterschiedliche Gesellschaften, die eine systematische Verbrei-
tung der Werke außerhalb von Schulen beförderten: Die Gesellschaft der Han-

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  133

164 Der Literaturunterricht wurde in dieser Hinsicht funktionalisiert: Polnische Literatur wur-
de zwar gelesen, aber nur Literatur, die, Mieczysław Inglots Unterscheidung folgend, einem
moralistischen oder traditionalistischen Modell gehorchte. Dies waren vor allem Schriften
des Renaissancedichters Jan Kochanowski und von Klassizisten, die national indifferenten In-
halts waren, meistens den Respekt vor der Obrigkeit (Gott, Eltern, Gesetzgeber) propagierten
oder historische Gegebenheiten schilderten. Obwohl es auf den ersten Blick kontraintuitiv wir-
ken kann, Schüler mit Darstellungen vergangener polnischer Größe zu konfrontieren, so hatte
die Lektüre dieser Texte die Funktion, Schülern ein System vor Augen zu führen, in dem Gehor-
sam gegenüber der Obrigkeit positiv dargestellt wurde. Eine weitere Rolle spielte Literatur als
eine Art Heimatkunde: Schüler sollten heimische Pflanzen, Landschaften und Gegenden ken-
nenlernen. Vgl. Mieczysław Inglot: Polska kultura literacka w edukacji szkolnej w okresie ro-
mantyzmu [Polnische literarische Kultur in der Schulbildung in der Zeit der Romantik]. In:
Ders.: Wieszcz i pomniki: w kręgu XIX- i XX-wiecznej recepcji dzieł Adama Mickiewicza [Der
Prophet und seine Denkmäler. Zur Rezeption von A.M. Werken im 19. und 20. Jahrhundert].
Wrocław 1999, S. 7–22.
165 Ebd., S. 12.
166 Viel später allerdings, denn solche Unterrichtsempfehlungen wurden noch in den 30er
Jahren gegeben. Vgl. Henryk Gradkowski: Mickiewicz w polskiej szkole XIX i pierwszej połowy
XX wieku: strategie lektury i style odbioru [Mickiewicz in der Schule in Polen im 19. und in der
ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Strategien der Lektüre und Rezeptionsstile]. Jelenia Góra
2001.
167 Krzysztof Kopczyński: Mickiewicz i jego czytelnicy [Mickiewicz und seine Leser]. Warsza-
wa 1994, S. 15.



dels- und Handwerksjugend, die Katholische Lehrlingsgesellschaft, Sportverei-
ne ebenso wie Musikvereine pflegten den Mickiewiczkult, der sich zwischen den
40er und 60er Jahren des 19. Jahrhunderts entwickelte.168

Obwohl der Bedarf nachweislich existierte, war es durchaus selbst unter
Zeitgenossen umstritten, ob gerade Konrad Wallenrod sich als Vorbild eignete.
Juliusz Słowacki polemisiert 1841 in seinem Versepos Beniowski gegen den Ver-
räter-Helden:

Wallenrodyczność czyli Wallenrodyzm
Ten wiele zrobił dobrego – najwięcej!
Wprowadził pewny do zdrady metodyzm,
Z jednego zrobił zdrajców sto tysięcy.

Wallenrodheit, also Wallenrodismus
Dieser hat viel Gutes bewirkt – am meisten!
Führte eine gewisse Methodik in den Verrat ein,
Aus einem Verräter machte er hundert-
tausend.169

Aus Słowacki spricht nicht nur das verletzte Ego eines Dichters, dessen Werke
von der Kritik und der Polonia im Pariser Exil schlechter aufgenommen wurden
als die seines ewigen Kontrahenten Mickiewicz. Es wird darüber hinaus das
sozialmoralische Modell evaluiert. Słowacki stellt ironisch infrage, ob Ressenti-
ment als Movens und Rache als Ziel des gesamtgesellschaftlichen Handelns ver-
tretbar seien. Auf lange Sicht gesehen hatte Słowacki der Geltung Wallenrods
allerdings nichts entgegenzusetzen, der Freiheitsheld prägte das kollektive
Selbstverständnis nachhaltig.

Krisenanfällig konnte dieses Angebot erst werden, als sich die Bedarfssitua-
tion änderte, was mit der Souveränität der Rzeczpospolita im Jahr 1918 der Fall
zu sein schien. Dies war bis dahin der größte Triumph des romantischen Frei-
heitshelden, der freilich die Gefahr barg, seine größte Krise zu werden. Das Res-
sentiment verlor sein Ziel, denn es gab keinen Besatzer als existenziellen Feind.
Und so schreibt der Mitbegründer der legendären Gruppe Skamander170 Antoni
Słonimski 1919 angesichts der erfüllten Prophezeiung und der daraus resultie-

134  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

168 Magdalena Piotrowska: Zanim „te księgi zbłądziły pod strzechy“, czyli od odbiorcy elitar-
nego ku odbiorcy popularnemu [Bevor „diese Bücher sich unter die Strohdächer verirrten“ oder
vom elitären zum populären Empfänger]. In: Krystyna Ratajska, Maria Berkan-Jabłońska (Hg.):
Mickiewicz wielu pokoleń twórców, badaczy i czytelników [Mickiewicz vieler Generationen
Schaffender, Forscher und Leser]. Łódź 2007, S. 206–216. Hier S. 208.
169 Juliusz Słowacki: Beniowski. Poema. In: Ders.: Poematy (= Juliusz Słowacki. Dzieła wy-
brane, hg. von Julian Krzyżanowski. Tom II). Warszawa 1979, S. 77–203. Hier S. 102.
170 Gemeinsam mit Julian Tuwim, Jarosław Iwaszkiewicz, Jan Lechoń, Kazimierz Wierzyński
begründete Literatengruppe, die durch Auftritte in literarischen Kabaretts und erfolgreiche
Zeitschriften populär war. Ziel war es, die polnische Literatur nach 1918 von der Indienstnahme
in nationaler Sache zu befreien, eine lebensbejahende, vitalistische Poesie zu propagieren und
den Dichter zum Alltagsmenschen zu erklären. Vgl. Francesca Fornari: Literatura dwudziesto-
lecia miedzywojennego [Literatur der Zwischenkriegszeit]. In: Luigi Marinelli (Hg.): Historia



renden romantischen Euphorie in seinem Gedicht Czarna wiosna / Der schwarze
Frühling die Zeilen „Vaterland mein frei, frei… / So werfe ich Konrads Mantel
von meinen Schultern“.171 Die befreite Nation braucht keinen romantischen Frei-
heitshelden mehr:

Odrzucam oto płaszcz Konrada
Niewola ludów nie roznieca
Płomienia zemsty. – Pusta heca!
Gdzie indziej żagiew moja pada!

Ich werfe also Konrads Mantel von mir
Der Völker Unfreiheit entzündet keine
Flammen der Rache. – Leeres Spektakel!
Woanders fällt meine Brandfackel!172

Das romantische Nationalpathos liefert keine Lösungen für aktuelle Probleme.
Und dennoch wird das Modell – wenn man Janion folgt – noch zwei Mal für
neue Bedarfskonstellationen aktualisiert werden. Doch auch sie sieht das Ende
1990: „Wir sind Zeugen eines grausamen Paradoxons“, schreibt Janion, „die er-
reichte Unabhängigkeit, zu der die Allmacht der Romantik im sichtbaren Maße
beitrug, entzieht ihr nun die Grundlage ihrer Wirkung“.173

Dieses Diktum kann nicht für die Romantikrezeption als Ganzes uneinge-
schränkt gelten, denn die andauernde Wirkung ist am Revival der slawischen
Folklore ebenso erkennbar wie daran, dass die szlachta als ein historisches Vor-
und Wunschbild eine weiterhin erfolgreiche Bezugsgröße ist.174 Der Kultur des
Sarmatismus, der sogenannten Schlachtzitzen, hat Wajdas Verfilmung von Pan
Tadeusz neue Beliebtheit verschafft. Sie manifestiert sich in der Warenkultur
(z. B. Vodkasorten Pan Tadeusz und Soplica, die nach den Figuren benannt sind)
und darüber hinaus: Den Abschluss vonWajdas Film bildet eine Hochzeit, auf der
die streitenden Parteien und unterschiedlichen sozialen Schichten zusammen-

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  135

literatury polskiej [Polnische Literaturgeschichte], übers. von Monika Woźniak. Wrocław 2009,
S. 306–345. Hier S. 310–315.
171 „Ojczyzna moja wolna, wolna… Więc zrzucam z ramion płaszcz Konrada.“ Antoni Słonim-
ski: Czarna wiosna [Schwarzer Frühling]. In: Ders.: Poezje. Warszawa 1955, S. 108–121. Hier
S. 117.
172 Ebd., S. 118.
173 Janion, Do Europy 2000, S. 27.
174 Beispielhaft war dafür die Präsentation beim Eurovision Song Contest 2014 mit dem Lied
My sławianie (Wir Slawen). Folkloristische Motive wurden mit einem einfachen Beat unterlegt,
im dazugehörigen Videoclip zusätzlich mit viel nackter Haut und anzüglichen Einstellungen
aufgearbeitet. Dieser folkloristic turn lässt sich auch in einzelnen Regionen beobachten, in de-
nen Feste wiederbelebt, Mundarten und lokale Literatur entdeckt und – folgt man Robert Tra-
ba – mit dem Ziel gepflegt werden, „zwischenmenschliche Bande“, also die kollektive, regio-
nale Identität zu stärken: „Renaissance von lokalen Traditionen im Ermland und in Masuren,
bei den Schlesiern und den Kaschuben zeigt ihre Früchte in der Rückkehr uralter Feste, der
Pflege von Dialekten und Literatur und damit auch die Stärkung zwischenmenschlicher Ban-
de“. Robert Traba: Walka o kulture [Kulturkampf]. In: Przegląd Polityczny 75 (2006), S. 46–53.



kommen. Im Roman symbolisiert sie die nationale Vereinigung, im Film wird dies
durch eine Polonaise bekräftigt, die der international bekannte Wojciech Kilar für
den Film komponierte. Der Tanz hat eine lange Tradition auf polnischen Schulab-
schlussbällen: Bis 1999 wurde die Version von Michał Ogiński (1794) gespielt,
durch die Popularität von Wajdas Pan Tadeusz wurde diese durch die Filmmusik
Kilars ersetzt, sodass nun jede Abiturientin in Polen an der idealisierten Vergan-
genheit teilhat, die siemit einschlägigen Filmbildern imaginativ füllen kann.

Die Mickiewicz’sche Landadelskultur, eine patriarchale Gesellschaft mit kla-
ren ethischen Überzeugungen und einem Sinn für das Gemeinwohl ausgestattet,
ist eine kollektive Phantasmagorie, die als vermeintlich historische Referenz
dem kulturellen Selbstverständnis dient. Der Sarmatismus ist nicht nur eine ge-
samtgesellschaftliche Selbstdeutungsfigur, wie Tomasz Plata in seinem 2017 er-
schienenen Buch Pośmierne życie romantyzmu / Das posthume Leben der Roman-
tik erläutert,175 er ist darüber hinaus Gegenstand einer Aneignungspraxis, die
vom Interieur und Speiseangebot von Restaurants über Werbung und Super-
märkte (z. B. die Kette „Polska Chata“) bis hin zur Architektur und Popmusik
reicht. Es sind vor allem die Konsumkultur und die Massenmedien, die nach wie
vor selbstverständlich diese Selbstdeutung verbreiten.176

Angesichts dessen hat Janion Unrecht, vom Bedeutungsverlust der Romantik
in Polen zu sprechen, denn die nun primär massenmediale Öffentlichkeitskon-
struktion mithilfe von Identifikations- und Ressentimentsexempeln funktioniert
ungebrochen, aufgrund der Reichweite vermutlich sogar besonders wirkungsvoll.
Janion hat aber recht, dass der Typus des romantischen Freiheitshelden als natio-
nale Identifikationsfigur nicht mehr selbstverständlich ist. Sie verwendet den Be-
griff „obrząd“, was in etwa „Brauch“ bedeutet, undmeint, dass die Gleichsetzung
polnischer Identität mit dem romantischen Freiheitshelden nicht mehr traditio-

136  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

175 Damit widerspricht er der geläufigen Meinung, nur die politische Rechte tradiere die mes-
sianische Erzählung der Romantik, und er sieht in Aussagen und Gesten des bürgerlichen La-
gers, genauso wie im Protest der künstlerischen wie politischen Linken, die sich traditionskri-
tisch gibt, Indizien für die kulturelle Verankerung und bleibende Wirkung der Romantik. To-
masz Plata: Pośmiertne życie romantyzmu [Das Nachleben der Romantik]. Warszawa 2017.
176 Doch auch in der intellektuellen Kultur bleibt das Bemühen, die gewohnt romantische
Deutung zu erhalten und zu pflegen, erkennbar. Anna Wolff-Powęska analysiert die unter pol-
nischen Historikern im In- und Ausland verbreitete Tendenz, Kritik an der romantisch-patrio-
tischen Tradition heute mit der Propaganda Volkspolens zu vergleichen: „Im Kampf um die
Rehabilitierung der romantischen Tradition vergleicht er [Andrzej Nowak, Historiker, radikaler
Aufspürer von historischen Eskapisten in der Vergangenheit] die ‚Propaganda‘ der Dritten Re-
publik mit der Propaganda Volkspolens. Beide hätten ‚dem historischen Gedächtnis Unrecht
getan‘, indem sie es auf das Abstellgleis gestellt hätten.“ Anna Wolff-Powęska: Geschichtspo-
litik. Die polnischen Auseinandersetzungen um Geschichte und Gedächtnis. Aus dem Polni-
schen übers. von Rainer Mende. In: Jahrbuch Polen (2007), S. 207–219. Hier S. 211.



nell-unhinterfragt in allen Teilen der Gesellschaft geschieht. DieWahl der Roman-
tik als Identitätsangebot und die Frage danach, welches Konzept für welche kon-
krete Situation brauchbar ist, verlangen gegenwärtig nach Begründungszusam-
menhängen, die sich jenseits tradierter Automatismen bewegen.

Allerdings ist nicht erst heute das sozialmoralische Modell auch jenseits des
Identitäts- und Nationaldiskurses zu beobachten. Die Verlagerung der Wir-
kungsabsicht von Aktivismus zu Reflexion belegt bereits der unmittelbar nach
dem Zweiten Weltkrieg entstandene Text Ballady i romanse177 von Władysław
Broniewski, in dem Mickiewiczs Ballade Romantik ein Referenzpunkt ist:

„Słuchaj dzieweczko!“ Ona nie słucha…
„To dzień biały, to miasteczko…“
Nie ma miasteczka, nie ma żywego ducha,
po gruzach biega naga, ruda Ryfka,
trzynastoletnie dziecko.

Przejeżdżali grubi Niemcy w grubym tanku.
(Uciekaj, uciekaj Ryfka!)
„Mama pod gruzami, tata w Majdanku…“
Roześmiała się, zakręciła się, znikła.

I przejeżdżał znajomy, dobry łyk z
Lubartowa:
„Masz, Ryfka, bułkę, żebyś była zdrowa…“
Wzięła, ugryzła, zaświeciła zębami:
„Ja zaniosę tacie i mamie.“

„Höre Mädchen!“ Sie will nicht hören…
„Dies ist heller Tag, dies ein Städtchen…“
Es gibt kein Städtchen, keine lebende Seele,
in den Trümmern läuft die nackte, rothaarige
Ryfka,
ein dreizehnjähriges Kind.

Es fuhren dicke Deutsche in einem dicken
Panzer vorbei.
(Lauf weg, lauf weg, Ryfka!)
„Mama unter Trümmern, Papa in Majdanek…“
Sie lachte, drehte sich im Kreise, verschwand.

Und es fuhr ein Bekannter, reicher Bürger178

aus Lubartów:
„Hier hast du, Ryfka, ein Brötchen, damit du
gesund bleibst…“
Sie nahm es, biss ab, strahlte:
„Ich bringe es Papa und Mama.“

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  137

177 Władysław Broniewski: Ballady i romanse. In: Ders.: Poezje zebrane. Band 2: 1926–1945,
hg. von Feliksa Lichodziejewska. Toruń 1997, S. 259 f.
178 Der polnische Ausdruck „dobry łyk“ ist nicht einfach zu übersetzen und überdies aus der
Alltagssprache verschwunden. Das Lexikon der polnischen Mundarten führt mehrere Bedeu-
tungen an. So kann es sich hierbei um einen „trinkenden Stadtbewohner“ handeln („łyk“ heißt
im Polnischen „Schluck“). Es gibt jedoch Verweise auf einen sozialen Status, der zwischen
„szlachta“ und „chłopi“ anzusiedeln ist. Dazu passt auch, dass der Ausdruck auch für Juden
verwendet wurde. Der Ausdruck „Bürger“ gibt es am ehesten wieder, wobei es dem Lexikon
nach „mieszczanin-rolnik“ bedeutet – also ein landwirtschaftlich tätiger Stadtbewohner wäre.
Hierbei handelt es sich um Bezüge zu sozialen Identitätskonstruktionen, die spezifisch mit der
polnischen Geschichte und Wirtschaft im Zusammenhang stehen und unterschiedliche hybride
Formationen wie „chłop-robotnik“ (Arbeiterbauer), „gospodarz“ (Hof- bzw. Hausbewirtschaf-
ter) etc. kennen. Vgl. „łyk“ in Jan Karłowicz: Słownik gwar Polskich. Tom trzeci. L do O [Lexi-
kon polnischer Mundarten. Band drei. L bis O]. Kraków 1974, S. 85 f. Für Hinweise danke ich
auch Anna Szymelda.



Przejeżdżał chłop, rzucił grosik,
przejeżdżała baba, też dała cosik,
przejeżdżało dużo, dużo luda,
każdy się dziwił, że goła i ruda.

I przejeżdżał bolejący Pan Jezus,
SS-mani go wiedli na męki,
postawili ich oboje pod miedzą,
potem wzięli karabiny do ręki.

„Słuchaj, Jezu, słuchaj, Ryfka, sie Juden,
za koronę cierniową, za te włosy rude,
za to, żeście nadzy, za to, żeśmy winni,
obojeście umrzeć powinni.“

I ozwało się Alleluja w Galilei,
i oboje anieleli po kolei,
potem salwa rozległa się głucha…
„Słuchaj, dzieweczko!“ …Ona nie słucha…

Es fuhr ein Bauer vorbei, warf ihr einen
Groschen zu,
es fuhr eine Bäuerin vorbei, gab auch etwas
es fuhr viel, viel Volk vorbei
jeder wunderte sich, dass sie nackt und
rothaarig war.

Und es fuhr der leidende Herr Jesus vorbei,
SS-Männer führten ihn in die Qualen,
sie stellten beide am Feldrain auf,
dann nahmen sie ihre Gewehre zur Hand.

„Höre, Jesus, höre, Ryfka, sie Juden,
für diese Dornenkrone, für diese roten Haare,
dafür, dass ihr nackt seid, dafür, dass wir
schuldig sind,
solltet ihr beide sterben.“

Und es ertönte ein Halleluja in Galiläa,
und beide wurden engelsgleich nacheinander,
dann ertönte eine dumpfe Salve…
„Höre, Mädchen!“ … Sie will nicht hören …

Władysław Broniewskis Ballady i romanse erschien 1945 in dem Band Drzewo
rozpaczające / Trauernder Baum kurz nach der Rückkehr des Autors von der
letzten Station seiner Kriegsreise im Nahen Osten.179 Die Tradition der polni-
schen Romantik ist manifest: Der Titel Ballady i romanse bezieht sich auf Mic-
kiewiczs Erstlingsband, die ersten Verse „Höre Mädchen!“ Sie will nicht hören…

138  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

179 Will man einem deutschen Leser die Bedeutung dieses Dichters innerhalb der polnischen
Literaturlandschaft in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts näherbringen, so lässt sich eine
Stilblüte anführen, die die kritische Ausgabe seiner gesammelten Poesie einleitet: „Władysław
Broniewski ist ein außergewöhnlich populärer und anerkannter, aber kein sehr bekannter
Dichter“ („Władysław Broniewski jest poetą niezwykle popularnym i uznanym, ale nie bardzo
znanym“). Feliksa Lichodziejewska: Wstęp. In: Broniewski, Poezje zebrane 1997, S. 5–20. Hier
S. 5.) Die Herausgeberin meint damit das nur bruchstückhaft zugängliche Werk. Doch auch die
Person des Autors scheint noch biografischer Aufarbeitung zu bedürfen, wie das Bändchen Der
unbekannte Władysław Broniewski nahelegt. Vgl. Jacek Kajtoch: Władysław Broniewski nie zna-
ny. Kraków 1992. Tatsächlich wurden Leben und Werk des Schriftstellers stark von der kom-
munistischen Zensur zurechtgestutzt, sodass er einigen trotz häufig patriotischer Inhalte als
ein rein systemkonformer Dichter gilt. Beispiel für eine solche Deutung des Dichters: Artur
Sandauer: Poeci trzech pokoleń [Dichter dreier Generationen]. Staff, Tuwim, Słonimski,
Iwaszkiewicz, Broniewski, Przyboś, Gałczyński, Jastrun. Warszawa 1955, S. 95. Gleichzeitig
aber finden sich in Broniewskis Werk zahlreiche Gedichte mit einem romantisch-revolutionä-
ren Gestus, die um die Verteidigung der polnischen Unabhängigkeit kreisen, um die er selbst
an der Seite Józef Piłsudskis gekämpft hat.



/ Dies ist heller Tag, dies ein Städtchen…“ sind ein wörtliches Zitat aus der be-
reits bekannten Ballade Romantyczność. Über diese Verse hinaus liegt vor allem
die Motivähnlichkeit des umnachteten Mädchens vor, das sich in einer Fantasie-
welt bewegt. Abgesehen davon unterscheiden sich die Balladen fundamental,
weil Broniewskis Ballade die Kriegsverbrechen der Deutschen thematisiert. Der
intertextuelle Bezug konstruiert ein sozialmoralisches Modell, dessen Anwen-
dungsbereich sich von der Konstituierung eines romantischen Weltzugangs zur
Anprangerung der Barbarei und Vermittlung humanistisch-christlicher Werte
verschiebt. Der traumatische Verlust wird als Widerfahrnis zur Referenz zwi-
schen den Texten. Der Zustand des jüdischen Mädchens Ryfka ist auf den Tod
ihrer Eltern zurückzuführen, mit denen sie in der Fantasiewelt zusammen-
kommt. Das Ressentiment richtet sich gegen Ryfkas Mörder, die Jesus und Pars
pro Toto das christliche Wertesystem auf dem Gewissen haben. Erneut lässt sich
die Analogie zum Gleichnis beobachten, weil vom Konkreten ausgehend abs-
trakt über das Wesen der Barberei reflektiert wird, indem die rothaarige Jüdin
Ryfka und Jesus gemeinsam hingerichtet werden. Vor dem Hintergrund der mes-
sianischen Idee Polens als Christus der Nationen ist dieses Nebeneinander pro-
vokativ und bringt einen verdrängten Mickiewicz ans Tageslicht: einen Dichter,
für den das Nationale nicht nationalistisch und dessen Vision eines freien Po-
lens die eines multiethnischen Landes war.180

Ein aktuelleres Beispiel des sozialmoralischen Modells im Anwendungsfeld
der Literatur ist der 2010 erschienene Roman Balladyny i romanse von Ignacy
Karpowicz.181 Der Titel ist ein Amalgam aus dem des Poesiebandes und des ro-
mantischen Märchendramas Balladyna von Juliusz Słowacki. Karpowicz entwirft
das Bild der polnischen Gesellschaft nach der Transformation von 1989/1990.
Der mit einem der wichtigsten polnischen Literaturpreise, Paszport Polityki, aus-
gezeichnete Roman bietet in einem Handlungsstrang das Panorama einer ‚nor-
mal‘ gestörten Gesellschaft. Die Figuren sind keine Freiheits- oder Byron’schen
Helden, sondern Exempel des Scheiterns; kein erhabenes Bild des Polnisch-
seins, kein messianischer Gedanke. Eine ehemalige Krankenschwester und al-
ternde Jungfer bringt einen Patienten aus Mitleid um, ihre Nichte Anna ist Nym-

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  139

180 „Die Polonität eines Schriftstellers, der als Staatsbürger dazu verpflichtet ist, sein Vater-
land zu verteidigen, war für Mickiewicz ohnehin nicht primär die Frage seiner Sprache, son-
dern der geistigen Haltung“. Andreas Lawaty: Zur romantischen Konzeption des Politischen:
Polen und Deutsche unter fremder Herrschaft. In: Gall et al., Romantik und Geschichte 2007,
S. 21–59. Hier S. 43.
181 Karpowicz, Balladyny i romanse 2010.



phomanin und der Jogginganzugträger (dresiarz)182 Janek ein jugendlicher Kri-
mineller. Das balladeske Widerfahrnis ist die zwischen ihm und der Kranken-
schwester sich entwickelnde Liebesbeziehung, die allerdings nichts mit der ro-
mantischen Idealvorstellung gemein hat.183 Mit dem zweiten Handlungsstrang
betritt der Text metaphysische Gefilde, denn es geht um nicht weniger als den
Tod der alten Götter, die durch Kommerz und Pop ersetzt werden. Die Alten las-
sen sich jedoch nicht so einfach vergessen und beschließen, auf die Erde hinab-
zusteigen, ausgerechnet nach Polen. Der so entstehende Clash of Cultures zwi-
schen dem Jenseits und dem Diesseits, den alten und den neuen Göttern, einer
alten und neuen Welt bezieht sich als romantische Referenz auf den Erfahrungs-
horizont polnischer Autoren, die, wie der 1976 geborene Karpowicz, die Kom-
merzialisierung von Alltag und Gesellschaft in einem beschleunigten Tempo er-
lebten (Stichwort: Turbokapitalismus). Eine Polarisierung bleibt jedoch aus,
weil es niemanden gibt, gegen den sich ein Ressentiment richten könnte. Das ist
der Bruch mit der zweiten romantischen Referenz, dem Märchendrama Ballady-
na von 1839. Die Geschichte der macchiavellistischen Titelheldin verhandelt in
Shakespeare’scher Manier Machtstreben und individuelle Schuld. Obwohl Balla-
dyna für die Morde an Schwester, Ehemann und Mutter bestraft und die morali-
sche Ordnung wiederhergestellt wird, gibt es kein Happy End. Einsicht und Läu-
terung bleiben aus, weshalb das Drama umso mehr dazu geeignet ist, mit der
Ablehnung des skrupellosen Handelns die gemeinsamen moralischen Leitlinien
zu bestätigen. Karpowiczs Roman schürt dagegen kein Ressentiment, weil alle
Figuren – selbst die Götter – ambivalent sind und die Gegenwart gar keine Op-
tionen für moralisch richtiges Handeln eröffnet.

Da der Band Ballady i romanse im Vergleich mit manch anderem der Mickie-
wicz’schen Werke, die zu patriotischen Aushängeschildern wurden, weniger be-
lastet ist, lassen die darin enthaltenen Gedichte eher alternative Applikations-
möglichkeiten zu – auch im Breitendiskurs. Unter der Überschrift „Powrót taty /
Die Rückkehr des Vaters“ startete die polnische linksliberale Tageszeitung Gaze-
ta Wyborcza 2007 eine Umfrage,184 auf die ein von der Zeitung eingerichteter
Diskussionsblog sowie eine Aktion in Zusammenarbeit mit dem Radiosender Ra-

140  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

182 Der Begriff kommt von „dresy“, was Jogginganzug bedeutet, und stereotypisiert ein be-
stimmtes – prekäres, bildungsfernes und in Plattenbauten lebendes – Milieu junger Männer,
die sich damit kleiden.
183 Jerzy Jarzębski liest sie als eine wiederhergestellte Kommunikation zwischen den Genera-
tionen, die durch 1989 einen Bruch erfuhr. Jerzy Jarzębski: The Conflict of Generations in Con-
temporary Polish Prose. In: Ursula Phillips, Knut Andreas Grimstad, Kris van Heuckelom (Hg.):
Polish Literature in Transformation. Münster 2013, S. 25–33.
184 Proponujemy narodową terapię. „Powrót taty“. https://wyborcza.pl/1,75248,4698807.
html [letzter Zugriff 18.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/8z4IE.

https://wyborcza.pl/1,75248,4698807.html
https://wyborcza.pl/1,75248,4698807.html
https://archive.fo/8z4IE


dio FM folgten.185 Darin wurde thematisiert, wie wenig polnische Väter an der
Erziehung ihrer Kinder partizipieren. Der Titel verweist auf eine populäre Balla-
de,186 die ebenfalls in Mickiewiczs Debütband enthalten ist. Der titelgebende Va-
ter, der auf dem Nachhauseweg von einer Räuberbande entführt wird, spielt
darin eine nur marginale Rolle. Die eigentliche Handlung entwickelt sich zwi-
schen den Kindern und dem Räuberhauptmann. Zufällig wird dieser durch
nichts zu erweichende Schurke Zeuge, wie die Kinder im Wald für die Wieder-
kehr beten, und ist von der kindlichen Inbrunst so gerührt, dass er den Vater,
den er zu töten beabsichtigte, ziehen lässt. Die Zeitung deutet das Widerfahrnis
als Gesellschaftsdiagnose um, indem sie das religiöse Moment zurücknimmt.
Anstatt um die Macht des reinen Glaubens geht es um die Absenz der Väter in
der polnischen Gesellschaft. Der Vater, der bei Mickiewicz auszieht, um den Le-
bensunterhalt der Familie auf Reisen zu verdienen, wird zur Schlüsselfigur mo-
derner Gesellschaftsdiagnostik, die wartenden Kinder zur Reflexionsfigur, mit
deren Hilfe sich als pathologisch empfundene Familienstrukturen beleuchten
lassen.

Im Roman wie im Zeitungsblog ist mit der Verschiebung vom Agitatorischen
zum Reflexiven ein Funktionswandel des sozialmoralischen Modells zu beob-
achten. Zwar wird immer noch implizit die Frage verhandelt, wofür eine Ge-
meinschaft steht und was sie ausmacht, doch geschieht dies ohne Polarisierung
und ohne abschließende Antworten.

4.2.3 Modell 3: Mickiewicz, politisch

Wenn Mickiewicz als „Goethe der Polen“ oder „der erste Pole“ 187 tituliert wird,
dann lässt sich daran das politische Modell ablesen. Mit solcherlei Anreden wer-
den Status und Funktion performativ gesetzt: Mickiewicz wird zur Verständi-
gungsfigur der nationalen Kommunikation, zur Autorität, auf die sich der Natio-
naldiskurs berufen kann. Liefert das sozialmoralische Modell Handlungsorien-
tierung, so stabilisiert das politische Diskurse.

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  141

185 https://wyborcza.pl/1,76842,4743506.html [letzter Zugriff 18.5.2021], archiviert unter
https://archive.fo/lxdIX.
186 Adam Mickiewicz: Powrót taty. Aus: Ballady i romanse. In: Ders., Wiersze 1955, S. 125–128.
Magdalena Piotrowska beschreibt die Ballade als einen „Theaterbestseller“ [„Wręcz bestselle-
rem teatralnym stała się ballada Powrót taty“]. Vgl. Piotrowska, Zanim „te księgi zbłądziły pod
strzechy“ 2007, S. 214.
187 Zdzisław Krasnodębski: Mickiewicz’ Europa – zur Einführung. In: Ders., Stefan Garsztecki
(Hg.): Sendung und Dichtung. Hamburg 2002, S. 7–16. Hier S. 7.

https://wyborcza.pl/1,76842,4743506.html
https://archive.fo/lxdIX


Dieser Klassikergebrauch tendiert besonders zur Metonymisierung, bei der
die Chiffre „Mickiewicz“ das Werk, die Biografie und den Status umfasst. Diese
Metonymisierungstendenz entspricht dem Bedarf insofern, als der literarisch ar-
gumentierende Nationaldiskurs nicht nur einen Dichter oder eine individuell ap-
plizierbare Identifikationsfigur, sondern eine überindividuelle Autorität benö-
tigt. Um auf die Eigenheiten des politischen Modells einzugehen, eignet sich das
Beispiel Mickiewicz in besonderer Weise, weil der politische Gebrauch den bei-
den anderen zeitlich deutlich nachgestellt ist. Die Jahrzehnte, die zwischen Klas-
sikerwerdung und Kanonisierung vergehen, lassen die Differenz der Praktiken
erkennbar werden.

Das politische Modell basiert auf Abwägungen und Entscheidungen, und
dieser dezisionistische Charakter ist konstitutiv für Kanonbildungsprozesse jeg-
licher Couleur. Das widerspricht nicht grundsätzlich der Idee vom Kanon als In-
visible-Hand-Phänomen, denn tatsächlich sind die der Auswahl vorgelagerten
Prozesse häufig emergent.188 In Mickiewiczs Fall ruht das politische Modell und
die ihm inhärente Repräsentation als Nationalschriftsteller auf den bereits eta-
blierten Gebrauchsweisen in ästhetischer und sozialmoralischer Hinsicht. Die
Popularität seiner Dichtung, ihre gemeinschaftsstiftende Wirkung und die
Reichweite ihrer patriotischen Botschaft wurden zu Kriterien für die Entschei-
dung, gerade ihm die führende Rolle im Identitätsdiskurs Polens zuzuschreiben.
Dem prozessualen Verhältnis von Klassik und Kanon folgend, beobachten wir
eine Ratifizierung des Klassikerstatus.

Ist für das ästhetische Modell die Innovationsbehauptung als diskursiver
Modus charakteristisch, für das sozialmoralische eine lebensweltliche Relevanz-
behauptung, so ist es für das politische eine sich selbst erfüllende Funktionsbe-
hauptung: Dass Mickiewicz die Funktion als nationale Autorität erfüllt, bedarf
keiner weiteren Beweisführung, wird mit jedem Sprechakt, jeder nach ihm be-
nannten Institution,189 jedem Denkmal, Straßennamen und Jubiläum neu ge-
setzt. Argumente dafür werden deshalb, wenn überhaupt, nur eklektisch als aus
dem Kontext losgelöste Werkzitate oder biografische Anekdoten angeführt.

In Mickiewiczs Rezeptionsgeschichte gibt es eine konkrete historische Situa-
tion, in der das politische Modell die öffentliche Bühne betritt. Als man 1890 sei-
nen Leichnam aus Paris, wohin er nach dem Tod 1855 in Konstantinopel zu-
nächst gebracht wurde, nach Krakau überführte, um ihn dort in der Gruft der
Könige auf dem Wawel beizusetzen, sorgte dies für einen patriotischen Gefühls-

142  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

188 Vgl. hierzu Kapitel 2: „Zum Verhältnis von Klassik und Kanon“.
189 Das Pendent zum Goethe-Institut ist das „Instytut imienia Adama Mickiewicza“, die Uni-
versität Posen heißt offiziell „Uniwersytet Adama Mickiewicza“.



taumel in der Gesellschaft.190 Die hohe Symbolkraft der Beisetzung erregte enor-
me Aufmerksamkeit, der eine Flut kommerzieller, künstlerischer und wissen-
schaftlicher Produktionen folgte.

Die performative Geste kennzeichnet insbesondere die Begräbnisreden. Ei-
ner der Hauptredner, der Geistliche und Rektor der Jagiellonen-Universität Kra-
kau Władysław Chotkowski, produziert eine Ämterhäufung, die keinerlei Bezug
zum realweltlichen Dichter oder dessen Werk besitzt, ihn jedoch als Autorität
stilisiert: Als „König“ / „król“ „Führer“ / „wódz“, „Heerführer“ / „hetman“ wird
Mickiewicz in einem Atemzug bezeichnet, mehr noch als

der Hohepriester und der Hüter des ewigen Feuers, das aus den alten erhaltenen Zeiten,
wie in der ‚Bundeslade zwischen den jungen und den vergangenen Tagen‘, den unauflös-
baren Knoten unserer Einheit, das Band unserer Kraft und die treibende Kraft unserer Ret-
tung bildet. […] Er ist der Sänger unseres nationalen Ruhms, unserer Trauer und unserer
Klagen Widerhall, Spiegel unseres Volkes, weil sich das Volk in seinen Liedern spiegelt
und in ihnen das wiederfindet, was es fühlt, denkt, was es schmerzt.191

Die Funktion als nationale Autorität wird wortgewaltig heraufbeschworen. Das
Werkzitat aus Konrad Wallenrod („Bundeslade zwischen den jungen und den
vergangenen Tagen“) wird willkürlich in den Behauptungsstrom eingeflochten
und wirkt verifizierend. Das funktionalistische Credo Form follows function er-
lebt im politischen Modell eine maximale Steigerung, weil die Beweislast, dass
die Form der Funktion entspricht, nicht erbracht, sondern rhetorisch durch Pos-
tulate gesetzt wird.

Die Rhetorik evoziert eine Apotheose des Dichters, was intermedial und vor
allem visuell – beispielsweise in Form sogenannter Nekroinszenierungen – un-
termauert wird. Auf dem Gemälde Apotheose des Propheten von Tomasz Lisie-
wicz, dessen Fragmente auf Postkarten, Medaillons, Uhren und Statuen verbrei-

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  143

190 Es mag verwundern, dass dies in einem besetzten Land möglich war. Seit dem Aufstand
von 1846 gegen die österreichischen Machthaber wurde die Republik Krakau/Kraków wieder
als Großherzogtum Krakau an Österreich-Ungarn angeschlossen. Ab 1868 bestand weitgehende
Selbstverwaltung mit polnischer Unterrichts- und Amtssprache, polnischem Statthalter und
Minister für Galizien in Wien sowie regem geistigem Leben (polnische Universitäten in Lem-
berg/Lwów und Krakau).
191 „Kapłan i stróż znicza wiekuistego, który z dawnych przechownych wieków, jak ‚w arce
przymierza między młodszemi i dawnemi laty‘ stanowi węzeł nierozerwalny naszej jedności,
spójnę siły i dźwignię ratunku. […] To piewca narodowy naszej chwały, naszej żałoby i skarg
naszych odgłos, ducha narodu naszego zwierciadło, bo w pieśniach jego przegląda sie naród,
odnajduje to co czuł, co myślał, co bolał.“ Władysław Chotkowski: Mowa przy sprowadzeniu
zwłok Adama Mickiewicza powiedziana w czasie nabożeństwa w Katedrze na Wawelu dnia 4
lipca 1890 roku [Rede anlässlich Mickiewiczs Begräbnis gehalten während der Messe in der
Kathedrale von Wawel am 4. Juli 1890]. In: Przegląd Polski (1890), S. 181–196. Hier S. 181 f.



tet wurden, ist der Verstorbene umringt von den Figuren seiner Werke (vgl.
Abb. 14). Hinter dem Kopfteil seines Bettes sitzend, schaut Konrad Wallenrod
düster drein, über das Fußteil beugt sich der Barde Wajdelota, aus dem rechten
Rand schwebt die verlorene Seele eines Mädchens aus dem ersten Teil der Ah-
nenfeier hinein, begleitet von zwei Engeln, die im dritten Teil auftreten – alle-
samt in der Mode der sarmatischen Landadelskultur gewandet. Ein so in Szene
gesetztes Postulat bedarf keiner weiteren Ausführung: In den Kreis seiner un-
sterblichen Figuren wird nun ihr Schöpfer aufgenommen. Das Gemälde und sei-
ne Verbreitung sind Beleg dafür, dass die Funktionsbehauptung lebensweltliche
Resonanz erfährt.

Der Dichter als Barde wird zum nationalen Emblem und zur vox populi, das
stellt Francesco Crocco in seiner Untersuchung Literature and the Growth of Bri-
tish Nationalism fest.192 Das politische Modell des polnischen Nationalklassikers
projiziert diese Funktion auf eine metaphysische Ebene: Der Barde wird zum
Propheten. Zentral für diese Wahrnehmung ist der Dramenzyklus Die Ahnenfei-
er. Mit ihm wird eine neue Prägung des sozialmoralischen Modells etabliert, die
in und mit dem politischen Modell zum dominanten Deutungsangebot der pol-
nischen Romantik wird.

Abb. 14: Tomasz Lisiewicz: Apotheose des Propheten (1894).

144  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

192 Vgl. Crocco, Literature and the Growth of British Nationalism 2014, S. 25.



a) Vom Barden und Freiheitshelden zum Propheten: Die Ahnenfeier als
Argument

1897 formuliert Józef Kallenbach in seiner vielgelesenen zweibändigen Mickie-
wicz-Biografie normativ:

Das polnische Volk muss sich mit Mickiewicz messen. Er ist das Beispiel und das Maß für
Geist und Herz, das uns von Gott gesandt wurde. Und wenn unsere Nation diesen unsterb-
lichen Koloss im Ganzen umarmen, ihn durchdringen und in ihm wiedergeboren wird,
dann wird der Geist des wieszcz frohlockend das Lied anstimmen, dem Schöpfer dankbar
die unsterblichen Worte sagen: Ich und das Vaterland sind dasselbe.193

„Ich und das Vaterland sind dasselbe“, diese Worte spricht in der Ahnenfeier der
wiedergeborene Protagonist, und diese Worte werden nun dem Patron des pol-
nischen Volkes Mickiewicz in den Mund gelegt. In Kallenbachs Zitat wird das im
sozialmoralischen Modell angelegte agitative oder reflexive Potenzial normativ
umgedeutet. Vom Beobachter oder Rebell wird der Autor nun zur überirdischen
Autorität, die den Nationaldiskurs stabilisiert. Dass Kallenbach sein Zitat der Ah-
nenfeier und nicht etwa dem Nationalepos Pan Tadeusz entnimmt, zeugt von der
Wirkung dieses Dramenzyklus, der Mickiewiczs Rezeption als Prophet der Nati-
on untermauerte, im deutschen Sprachraum allerdings kaum (noch weniger als
Pan Tadeusz, das kaum bekannt ist) rezipiert wurde.

Über den Dramenzyklus als Ganzheit Aussagen zu treffen, ist insofern nicht
ganz einfach, als er unvollendet geblieben ist, zudem über einen längeren Zeit-
raum hinweg, dabei keineswegs chronologisch entstand und in seiner Heteroge-
nität die veränderten politischen Ereignisse ebenso spiegelt wie die individuelle
Entwicklung des Autors. So steht der zuerst entstandene und im zweiten Band
der Poesie 1822 erschienene, als „Zweiter“ titulierte Teil noch ganz in der Tradi-
tion der Ballady i romanse, woran u. a. das vorangestellte Motto aus Shake-
speares Hamlet keinen Zweifel lässt: „There are more things in Heaven and
Earth, / Than are dreamt of in your philosophy.“194 Der Teil besteht aus einer in
Versen gehaltenen Wechselrede zwischen dem die Ahnen herbeirufenden Zere-
monienmeister (Guślarz), den Geistern und dem Chor der Dorfbewohner, die
den heidnischen Brauch der Ahnenfeier pflegen, einen Festschmaus, nach dem

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  145

193 „Naród Polski musi duchowo dorastać do Mickiewicza. On naszym wzorem i miarą serca,
wykreśloną nam od Boga. A kiedy naród nasz obejmie z czasem ten kolos wiekowy, przeniknie
go i wcieli się weń, wtedy rozraduje się duch wieszcza, zanuci już pieśń szczęśliwą i z wdzięcz-
nością dla Stwórcy powtórzy te nieśmiertelne słowa: Ja i Ojczyzna to jedno.“ Józef Kallenbach:
Adam Mickiewicz. Zwei Bände. Band 2. Wrocław, vierte erweiterte Auflage 1926, S. 484 f. Kur-
sivierung i. O.
194 Adam Mickiewicz: Dziady. Poema. Część II [Die Ahnenfeier. Teil II]. In: Utwory dramaty-
czne (= Dzieła, hg. von Julian Krzyżanowski et al. Tom III.). Warszawa 1955, S. 7–37. Hier S. 13.



die Überreste für die Toten vergraben werden.195 Die erscheinenden Geister re-
präsentieren drei Typen: solche, die unschuldig gestorben sind, solche, die
Grausamkeit auf sich geladen haben, und solche, die aus Leichtfertigkeit Ver-
fehlungen begangen haben. Als Übergang zum vierten Teil, der nahezu zeit-
gleich mit dem zweiten entstand,196 ist die Erscheinung eines schweigenden Ge-
spensts gedacht, das vage auf Goethes Werther referiert. Im vierten Teil entwi-
ckelt sich diese Andeutung zur eigenständigen Geschichte des Eremiten
Gustaw. Nachts erscheint er bei seinem ehemaligen Lehrer, einem aufklärerisch
gesinnten Pastor, und beklagt seine an gesellschaftlichen Konventionen zerbro-
chene Liebe. Im weiteren Verlauf gibt er sich als Geist eines Selbstmörders zu
erkennen. Gustaws Anliegen – und hier wird die Programmatik der Ballade Ro-
mantik nochmals aufgegriffen – besteht darin, den Rationalismus des Priesters
anzuprangern, der die Ahnenfeier und damit eine Tradition verbot, die die Kom-
munikation zwischen den Toten und den Lebenden ermöglichte. In beiden Tei-
len tauchen folkloristische Motive sowie die Dichotomie einer die Ganzheit des
Universums schädigenden diesseitsorientierten Vernunft und eines das Über-
sinnliche inkludierenden holistischen Universumsentwurfs auf.

Dem zehn Jahre später, 1832, veröffentlichten dritten Teil liegt ein erweiter-
ter Formanspruch zugrunde, denn Mickiewicz bedient sich einer offenen Dra-
menform und greift nicht mehr auf den folkloristischen Ton seiner frühen Poesie
zurück. Der Bezug bleibt noch paratextuell und motivisch mit dem Titel sowie
im Aufeinandertreffen von Dies- und Jenseits bestehen, das mit dem handlungs-
tragenden Wiedergängermotiv aufgerufen wird.197 Das Liebesthema der beiden
aufgrund des Entstehungsortes als Wilnaer Ahnenfeier198 bezeichneten Teile
weicht in der sogenannten Dresdener Ahnenfeier der Beschäftigung mit der na-
tionalen Sache. Darin verankert Mickiewicz einen Exkurs (Ustęp199), in dem er,
seine eigenen Russland-Erfahrungen der Jahre 1824 bis 1829 thematisierend,
scharf mit dem zaristischen Russland ins Gericht geht und den er mit einem Soli-
daritäts-Gedicht an seine russischen Dekabristen-Freunde abschließt (Do przyja-
ciółMoskali200).

146  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

195 „Dziady“ bdeutet allerdings auch Großväter oder Greise.
196 Der erste Teil bleibt ein Fragment und wird erst posthum 1860 veröffentlicht.
197 Von dem her Maria Janion eine Mentalitätsgeschichte entwickelt hat, die in Auszügen
auch ins Deutsche übersetzt wurde. Maria Janion: Die Polen und ihre Vampire. Studien zur
Kritik kultureller Phantasmen, hg. und übers. von Magdalena Marszałek, Bernhard Hartmann,
Thomas Weiler. Berlin 2014.
198 Diese werden gelegentlich auch als Wilnaer-Kowner Ahnenfeier bezeichnet.
199 Mickiewicz, Dziady 1955, S. 127–264.
200 Ebd., S. 265–305. Do przyjaciół Moskali, S. 306–308.



Dennoch ist die Ahnenfeier nicht nur als „eine zum Mythos erhobene Ab-
rechnung mit dem Zarismus und seiner Despotie“201 wirkungsgeschichtlich be-
deutend. Grundsätzlich etabliert Mickiewicz hier den messianischen Gedanken,
die Idee von der Märtyrerrolle Polens, die er gleichzeitig in den Księgi narodu
polskiego i pielgrzymstwa polskiego / Büchern des polnischen Volkes und der pol-
nischen Pilgerschaft (1832 in Paris veröffentlicht) entwickelt. Die wichtigsten Fi-
guren sind in diesem Teil der in einer Klosterzelle gefangene Gustaw, der, von
den Wachen getötet, als Konrad wiedergeboren wird, und ein Priester namens
Piotr. Der Wiedergänger Konrad, der „polnische Prometheus,“202 ist ein stolzer,
patriotischer, doch auch überheblicher Dichter, der Gott in dem zentralen Ab-
schnittWielka Improwizacja / Große Improvisation herausfordert:

Ich würde meine Nation als ein lebendiges Lied erschaffen,
Und ein größeres Wunder als du vollbringen,
Ich würde ein glückliches Lied singen!203

Das eigentliche heilsgeschichtliche Narrativ des leidenden Volkes, das zur
Grundlage des Messianismus wird, vertritt der Priester. Er entwirft eine Vision,
die den Weg zur Freiheit nicht im Kampf sieht, sondern metaphysisch umdeutet.
Das ist 1832 eine Antwort auf den gescheiterten Novemberaufstand und die ‚Gro-
ße Emigration‘ polnischer Künstler und Intellektuellen vor allem nach Frank-
reich. Gleichzeitig verleiht das Drama dem rückwärtsgewandten Bardic Nationa-
lism eine prospektive Dimension. Aus dem Barden Mickiewicz wird der Prophet,
der nicht die vergangene Größe besingt, sondern die zukünftige Rolle Polens in
der Welt prophezeit.

Aus dieser Deutung kann Juliusz Kleiner sein Mickiewiczbild beziehen. Es
bekam im Krisenjahr 1968 mit der „Affäre ‚Dziady‘“, wie die FAZ titelte,204 neue
Aktualität, die in einer Studierendendemonstration vor dem Adam Mickiewicz-
Denkmal in Warschau gipfelte. Diese richtete sich gegen die Absetzung einer
Ahnenfeier-Inszenierung von Kazimierz Dejmek, die wegen antisowjetischer An-
spielungen vom Spielplan des Nationaltheaters verbannt wurde. Weil auf die da-

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  147

201 Karl Dedecius: Adam Mickiewicz. Idee und Idol einer Nation. In: Rolf-Dieter Kluge (Hg.):
Von Polen, Poesie und Politik. Adam Mickiewicz 1798–1998. Tübingen 1999, S. 11–32. Hier
S. 18.
202 Brigitte Schultze: Prometheus in Polen. Nationalisierung und Internationalisierung des
Mythos um 1900. In: Udo Schöning, Beata Weinhagen, Frank Seemann (Hg.): Internationalität
nationaler Literaturen. Göttingen 2000, S. 239–265.
203 „Ja bym mój naród jak pieśń żywą stworzył, / I większe niżli Ty zrobiłbym dziwo, / Zanu-
ciłbym pieśń szczęśliwą!“ Mickiewicz, Dziady 1955, S. 163, Vers 167–169.
204 Angela Nacken: Affäre „Dziady“. Protest polnischer Schriftsteller. FAZ vom 23.2.1968. Aus
den Archivbeständen des Deutschen Polen Instituts Darmstadt. Mickiewicz Miscellen 3.2.



durch ausgelösten Unruhen unter anderem eine staatlich orchestrierte antisemi-
tische Hetzkampagne folgte,205 brannte sich das Ereignis im kulturellen Ge-
dächtnis ein. Nachhaltig bestätigt die Subversion die Symbolwirkung des Stü-
ckes.206

Ein rezenteres Beispiel für die Applikation des politischen Modells ist eine
Äußerung des Vorsitzenden der derzeit regierenden Partei Prawo i Sprawiedli-
wość (PiS), Jarosław Kaczyński. Er kolportiert das messianische Narrativ mit den
Worten

Wenn wir auf Europa blicken, dann ist es ein Bild der untergehenden Zivilisation. Polen
muss jene absolut herausragende Rolle spielen, über die vormals die Dichter sprachen
und die nicht realisierbar schien. Polen wird in unseren Augen. Es erfüllt die Rolle, von
der Mickiewicz, Słowacki schrieben.207

Modelltypisch bleibt die Krisendiagnose allgemein und offen, welche „Worte“
gemeint sind. Wo eine sachliche Verbindung zwischen ihnen und dem Flug-
zeugunglück von Smoleńsk liegt, in dessen Kontext Kaczyńskis Bemerkung fällt,
führt er nicht aus. Die romantischen Klassiker werden metonymisch als Autori-
tät herangezogen, um die eigene Position auf der richtigen Seite der Geschichte
zu markieren und das politische Handeln zu legitimieren.

Kleiners wie Kaczyńskis Beispiele zeigen: Das politische ist ein Metamodell.
Es ratifiziert bestehende Deutungsangebote, indem es auf Repräsentationen an-
derer Modelle (eklektisch) zugreift und sie nutzt, um die jeweiligen Diskurse zu
stabilisieren. Prägt wie in diesem Fall die Metonymisierung das Modell, wird der
Dichter zur Verifikationsinstanz. Seine Autorität erfordert ein hohes Maß an Ko-
härenz zwischen Funktion und Biografie.

148  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

205 Die Partei reagierte, indem sie die an der Aktion beteiligten Studenten Adam Michnik und
Henryk Szlajfer von der Universität suspendierte, worauf es erneut zu Ausschreitungen in ganz
Polen kam. Die jüdische Herkunft von Michnik und Szlajfer wurde von der Gomułka-Regierung
für eine antisemitische Kampagne instrumentalisiert, in deren Verlauf nahezu alle nach dem
Holocaust verbliebenen oder wiedergekehrten polnischen Juden auswanderten.
206 Was im Sinne des evaluierenden Klassik-Kanonverhältnisses zu verstehen ist.
207 „Jeżeli spojrzeć na dzisiejszą Europę, (…) to jest to obraz upadku cywilizacji. Można to
cofnąć. Polska może i musi odegrać zupełnie niezwykłą rolę, o której kiedyś mówili poeci, a
która wydawała się nierealna. Ona dziś staje na naszych oczach. Polska wchodzi w rolę, o
której pisali Mickiewicz, Słowacki.“ Zitat von Jarosław Kaczyński aus einem Interview für
den Sender Radio Maryja vom 27.7.2017. Vgl. Transkription des Gesprächs auf https://wpoli-
tyce.pl/polityka/350799-relacja-jaroslaw-kaczynski-w-rozmowach-niedokonczonych-decyzja-
prezydenta-to-powazny-blad-idziemy-do-przodu [letzter Zugriff 18.5.2021], archiviert unter
https://archive.fo/83oBA.

https://wpolityce.pl/polityka/350799-relacja-jaroslaw-kaczynski-w-rozmowach-niedokonczonych-decyzja-prezydenta-to-powazny-blad-idziemy-do-przodu
https://wpolityce.pl/polityka/350799-relacja-jaroslaw-kaczynski-w-rozmowach-niedokonczonych-decyzja-prezydenta-to-powazny-blad-idziemy-do-przodu
https://wpolityce.pl/polityka/350799-relacja-jaroslaw-kaczynski-w-rozmowach-niedokonczonych-decyzja-prezydenta-to-powazny-blad-idziemy-do-przodu
https://archive.fo/83oBA


b) Bedarfsorientierte Kohärenz: Zur Identität von Dichter und Werk
Für den Anwendungsbereich des Nationaldiskurses ist die Person des Autors
von nicht zu unterschätzender Bedeutung. Dies gilt nicht für alle Anwendungs-
bereiche des politischen Modells, denn die Konsolidierung eines universitären
Kanons kann ohne biografische Argumente auskommen, es sei denn, sie sind
wichtig, um beispielsweise eine geschlechter- und kulturbezogene Diversität zu
sichern. Der eingangs zitierte Kallenbach verwendet eine Spielart des biografi-
schen Arguments, indem er Mickiewicz die Worte seines Helden Konrad in den
Mund legt: „Ich und das Vaterland sind dasselbe / Man nennt mich Million –
weil für Millionen / liebe ich und leide Qualen“ (Vers 259–261).

Die Verschmelzung von Dichter und Protagonist stattet die historische Per-
son mit fiktionalen Elementen der Dichtung aus, die die Funktion als Autorität
stärken. Dazu passt Kallenbachs Hinweis darauf, dass Mickiewicz sich von der
moralisch wenig erhabenen Figur des dem Alkohol zugeneigten Verräters Wal-
lenrod distanzierte. Er habe diesen in einem inneren Kampf besiegt und reifte
dadurch zu einer jesusgleichen Figur: „Die Liebe wuchs in seinem Leben von
einer polnischen zu einer allgemeinmenschlichen. Konrad, den nach Rache
Dürstenden, besiegte er in sich, und mit dem grausamen Feind wollte er das
Brot der Freiheit brechen.“208 Das Motiv der Metamorphose, das so kennzeich-
nend für Mickiewiczs Ahnenfeier ist, wird auf seine Person um- und christlich
ausgelegt.

Die Vermischung von Autor und Protagonist, Werk und Leben, die im Kon-
text der Hagiografie des 19. Jahrhunderts etabliert wurde, hielt sich hartnäckig.
Stanisław Wyspiański kommentiert seine Inszenierung der Ahnenfeier von 1901,
dass nicht wenige irritiert sein dürften, wenn es nicht Mickiewicz, sondern ein
Künstler wäre, der die Worte „Ich und das Vaterland sind dasselbe“ spräche.209

Dementsprechend wird der Gustaw/Konrad-Darsteller nach Vorbild eines be-
kannten Mickiewicz-Porträts von Walenty Wańkowicz charakterisiert (vgl.
Abb. 15), worauf Frisur, Haarfarbe, Umhang (vgl. Abb. 17) und Krawattenschal
(in Abb. 16 offen) hinweisen.210 Das Gemälde Mickiewicz na Judahu skale / Mi-
ckiewicz auf dem Ajudah-Felsen geht auf einige Zeilen des Gedichts Ajudah zu-
rück:

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  149

208 „Miłość jego wciągu życia rosła z polskiej nad wszechludzką. Konrada, chciwego zemsty,
zwyciężył w sobie, a z wrogiem okrutnym przełamać się chciał chlebem wolności.“ Kallenbach,
Adam Mickiewicz 1926, Band 2, S. 483.
209 „niejednego by to raziło […], gdy nie Mickiewicz, lecz artysta woła: ‚Ja i Ojczyzna to jed-
no‘“. Stanisław Wyspiański: Inscenizacje (= Dzieła zebrane, hg. von Leon Płoszewski, Stefan
Góra, Aniela Łempicka, Jerzy Skórnicki, Zofia Skrzatówna. Band XII). Kraków 1961, S. 240.
210 Majchrowski: Cela, Konrada 1998, S. 64.



Lubię poglądać wsparty na Judahu skale,
Jak spienione bałwany to w czarne szeregi
Ścisnąwszy się buchają, to jak srebrne śniegi
W milijonowych tęczach kołują wspaniale211

Oft wie geblendet fast die Augen mir erstarben
Sah, an den Fels von Judah lehnend, ich das
Schäumen
Der Wogen, die sich bald zu schwarzen Bergen
bäumen,
Bald blitzen grell wie Schnee in tausend
bunten Farben212

Abb. 15: Walenty Wańkowicz: Mickiewicz na Judahu skale
(1827/28).

Abb. 16: Szene aus der Dresdener Ahnenfeier, Gustaw-Konrad und die Engel, Inszenierung von
S. Wyspiański. UA im Stadttheater Krakau, 31. Oktober 1901.

150  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

211 Mickiewicz, Adam: Ajudah. Aus: Sonety Krymskie. In: Ders., Wiersze 1955, S. 257–280.
Hier S. 276, Vers 1–4.
212 Übersetzt von Martin Remané. In: Adam Mickiewicz: Lyrik, Prosa. Polnisch und deutsch.
Leipzig 1978, S. 123.



Abb. 17: Andrzej Mielewski als Gustaw-
Konrad. Die Unterschrift ist ein Zitat aus
dem Zweiten Teil der Ahnenfeier: „Denn
hört und berücksichtigt es wohl / das ge-
mäß dem göttlichen Gebot / wer lebend
nur einmal im Himmel war / der findet
nach dem Tod den Weg dorthin nicht so-
fort.“ Inszenierung von S. Wyspiański.
Foto: Adolf Walewski, Teatr Miejski,
Kraków, 31.10.1901.

Diese Gleichsetzung ist kein Einzelfall; Kallenbach kann sich also auf eine län-
gere Tradition beziehen. Eine Radierung von Bronisław Zaleski versetzt Walenty
Wańkowiczs früheres, 1823 für den zweiten Poesie-Band entstandenes Mickie-
wicz-Porträt (Abb. 19) vor den Hintergrund jener Gefängniszelle, in der Gustaw
sich in Konrad verwandelt (vgl. Abb. 18). Mickiewicz-Konrad ist vor der Inschrift
zu sehen, die die Metamorphose im Prolog der Ahnenfeier vorwegnimmt: „D.O.
M. GUSTAVUS OBIIT M.D.CCC.XXIII CALENDIS NOVEMBRIS. HIC NATUS EST
CONRADUS M. M.D.CCC.XXIII CALENDIS NOVEMBRIS.“213

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  151

213 Mickiewicz, Dziady 1955, S. 133.



Abb. 18: Bronisław Zaleski: Mickiewicz
als Konrad (1823).

Abb. 19: Walenty Wańkowicz: Fontispiz im
Poesie-Band (1823).

Abb. 20: Mickiewicz-Porträt von Leopold
Horowitz nach einer Daguerrotypie von 1846
(1888).

Abb. 21: Stefan Żechowski: Große Improvisa-
tion (1957).

Auch Stefan Żechowski wählt für die Zeichnung Große Improvisation eine ver-
breitete Darstellung des schon älteren Mickiewicz (vgl. Abb. 20) und adaptiert
die charakteristische Schifferkrause und das ungebändigte Haar für seine Kon-
rad-Darstellung (vgl. Abb. 21).

Michał Masłowski bezeichnet diese Identifikation des Protagonisten mit
dem Dichter als eine bereits von Mickiewicz intendierte „autobiographische Ve-
rifizierung“, die aus dem literarischen einen kulturellen Helden – und ein Vor-
bild – mache.214 Doch das politische Modell geht über die Identifikationsfunk-

152  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

214 „Bohater Mickiewicza istotnie został – dzięki ‚uwiarogodnieniu biograficznemu‘ – boha-
terem kulturowym, tzn. wzorem zachowań.“ Michał Masłowski: Problemy tożsamości. Szkice



tion weit hinaus. Der Klassiker ist eine Autorität, die metaphysisch überhöht als
Prophet oder im säkularen Gewand des Anführers auftritt. Dass hierfür ausge-
rechnet Konrad gewählt wird, entspricht dem Eklektizismus und der Kontingenz
des politischen Modells: Auf die Figurenkonstellation des Dramas blickend,
lässt sich nicht nachvollziehen, warum Mickiewicz mit dem häretischen Pro-
tagonisten gleichgesetzt wird, der kaum zum frommen Katholiken, der grundle-
genden Referenz des polnischen Identitätsdiskurses, taugt. Doch das Zitat „Ich
und das Vaterland sind dasselbe“ prädestiniert die Gleichsetzung, bekräftigt die
Funktion als nationale Autorität und stabilisiert den Nationaldiskurs vielfältig,
weil es polyfunktional einsetzbar geradezu unerschöpfliches Instrumentalisie-
rungspotenzial birgt.

Die modellbedingten Autorenrepräsentationen lassen sich wie folgt abgren-
zen: Im ästhetischen Modell tritt die Autorin als Genie auf, im sozialmoralischen
als Reflexions-, Identifikations- oder Warninstanz und im politischen als unum-
stößliche Autorität. Den ersten beiden Modellen ist ein individualistisches Mo-
ment eingeschrieben. Im Unterschied dazu erfordert das politische Konformität.
Die Biografie muss kohärent mit den Postulaten und Idealen des jeweiligen dis-
kursiven Mainstreams sein. Das passiert im Nationaldiskurs zuweilen extrem (à
la „der vaterländische Goethe“), doch beweist die gemäßigtere Stilisierung
Gleims zum anonymen Soldaten-Dichter, dass auch im Kunstdiskurs das politi-
sche Modell eine biografische Verifizierung einfordern kann. Das Bild, das auf
diese Weise geschaffen wird, hat den entscheidenden Vorteil, einfach und inter-
essant zu sein: Literaturwissenschaftliches Basiswissen wie die Unterscheidung
von Autor, Erzählinstanz und Figur ist irrelevant. Auf den Dichter werden die
Taten und Erlebnisse der Figur projiziert, er erscheint dadurch ‚mehr‘ zu sein als
ein sterblicher Mensch. Reduzierte Komplexität, Schematismus, Formelhaftig-
keit und Spannung machen den Klassiker popularisier- weil an divergierende
Kontexte anschließbar.

Die Funktionsbehauptung wird vielfach aufgegriffen: Als Nationalprophet
wird Mickiewicz in der Gruft der Könige beigesetzt, auf Sockel gestellt und mit
Feiern geehrt. Im 19. Jahrhundert wurden an Kinder gerichtete und im volksna-
hen Ton gehaltene Erzählungen über das Leben und Wirken des Propheten in
günstigen Drucken als Kalendergeschichten, Broschüren oder in Zeitschriften
veröffentlicht.215 Ein verbreitetes Ritual waren (und sind es bis heute) die im
19. Jahrhundert entstandenen Abendfeiern zu Ehren des Dichters (wieczornica),
auf denen Gedichte deklamiert und mit Blumengirlanden geschmückte Mickie-

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  153

mickiewiczowskie i (post)romantyczne [Probleme der Identität. Skizzen zu Mickiewicz und der
(Post)Romantik]. Lublin 2006, S. 42.
215 Ebd., S. 209.



wicz-Porträts aufgestellt wurden, was den Veranstaltungen den Charakter von
Begräbnisfeiern gab. Darauf, dass die Kohärenz von Leben und Werk auf diese
Weise noch in die jüngere Vergangenheit hinein tradiert wurde, verweist eine
schulische Abendfeier zu Mickiewiczs 200. Todestag im Jahr 2005 unter dem
Motto „Das Leben von der Poesie geschrieben“ / „Życie pisane poezją“.216 Die
lebensweltliche Resonanz stärkt das notwendige Bild: „Vor dem Leser und Hörer
erschien der Prophet als ein feuriger Patriot und frommer Christ.“217

Auch das ist eine Form des Holismus – eine, in der ein geradezu prämoder-
nes, weil entindividualisiertes, nichtfragmentiertes, sondern maximalkohären-
tes Dichter-Subjekt entsteht. Es deckt den Bedarf nach einer säkularisierten Got-
tesfigur. Der Anforderung, den Nationaldiskurs zu autorisieren, entsprechen we-
der der aufsässige Rebell noch der innerlich dissonante Künstler, weshalb sich
die Hagiografie als narrativer Modus im politischen Modell durchsetzt.

c) Wettstreit der Repräsentationen: Biografismus zwischen Hagiografie und
Skandalisierung

Die Stilisierung Mickiewiczs zur übermenschlichen Autorität wurde mit einer
früh einsetzenden Hagiografie gut vorbereitet. Schon die erste von Sohn Wła-
dysław verfasste Biografie verschweigt Fakten aus dem Leben des Vaters, die in
seinen Augen den Ruf des Propheten hätten gefährden können.218 Andere Bei-
spiele früher biografischer Arbeit weisen eine ähnliche Tendenz zur „Kultbil-
dung“219 auf, wie zwei Artikel belegen, die in einer Posener Zeitschrift 1842 er-
schienen.220 Die zu jener Zeit aufgrund mangelnder Vorbilder und Quellen
durchaus von Pioniergeist gekennzeichneten Beiträge überhöhen Mickiewicz

154  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

216 Alina Radecka: Wieczornica w 150. rocznicę śmierci Adama Mickiewicza w Centrum
Kształcenia Ustawicznego w Toruniu [Abendfeier anlässlich des 150. Todestages von Adam
Mickiewicz im Zentrum für lebenslange Bildung in Torn]. In: Zbigniew Paweł Kruszewski, Józef
Półturzycki (Hg.): Adam Mickiewicz 1798–1855–2005: wielkość, tradycja, pamięć [Größe, Tra-
dition, Erinnerung]. Płock 2006, S. 161–164. Hier S. 162.
217 „Przed czytelnikiem i słuchaczem jawił się wieszcz jako gorący patriota i nabożny chrześ-
cijanin.“ Piotrowska, Zanim „te księgi zbłądziły pod strzechy“ 2007, S. 210.
218 Vgl. die vierbändige Biografie von Władysław Mickiewicz: Żywot Adama Mickiewicza po-
dług zebranych przez siebie materyałów oraz z własnych wspomnień opowiedział Władysław
Mickiewicz [Das Leben A.M.s nach eigenhändig gesammelten Materialien und eigenen Erinne-
rungen erzählt von Władysław Mickiewicz]. Poznań 1890.
219 Vgl. Stefan Kawyn: Dzieciństwo wróżebne Mickiewicza w biografii Antoniego Małeckiego
[Mickiewiczs prophetische Kindheit in der Biografie von Antoni Małecki]. In: Pamiętnik Lite-
racki: czasopismo kwartalne poświęcone historii i krytyce 38 (1948), S. 476–485.
220 Antonii Małecki: 0 życiu i pismach Mickiewicza [Über das Leben und Werk von Adam
Mickiewicz]. In: Orędownik Naukowy 31/32 (1842).



bereits zu Lebzeiten, wenn sie über den Klassiker wohlgemerkt als Kind berich-
ten:

Mickiewicz erkannte, was es bedeutet, ein Dichter zu sein, und verstand, wie sich heilige,
göttliche Poesie offenbaren muss. Er sah, dass Poesie makellose Priesterschaft ist, die sich
nicht zu flachen, niedrigen Zwecken herablassen darf, dass der Dichter Priester des Vol-
kes ist – sein Organ und seine Stimme zu Gott und zu den Nachfahren. Denn wer kann
das Volk mit der reinen, heiligen Flamme der Vaterlandsliebe erwärmen, wer kann ihm
ein Lied über die Zukunft singen, wer offenbart und erhellt ihm die künftigen Geschicke,
wenn nicht der Priester-Dichter.221

Der Prämisse, dass Mickiewicz bereits als Kind genialische Züge besaß, folgt die
weitere Beschreibung seines Lebens und zeichnet einen begnadeten und auser-
wählten Dichter. Indem alle Einzelheiten des Lebens zu einer „monumentalen
Ganzheit“222 gebündelt werden, lässt sich eine Metonymisierung im hagiografi-
schen Verfahren beobachten. Diese Tradition behauptete sich bis ins 20. Jahr-
hundert.223

Zu dieser Zeit lässt sich allerdings beobachten, dass das Funktionspostulat
des politischen Modells kritikanfällig wird, weil die wiederkehrende Tugender-
zählung nicht nur Lücken und Inkonsistenzen aufweist, sondern auch hinsicht-
lich aufmerksamkeitsökonomischer Kriterien nicht nachhaltig ist. Eine wirksa-
me Praxis, um neue Aufmerksamkeit zu generieren, ist die Strategie der Skanda-
lisierung. Die Mickiewicz-Repräsentation „Patriot und Christ“ erwies sich in der
Langzeitperspektive als undynamisch und neu entstehenden Bedarfskonstella-
tionen nicht angemessen. Neben der Historizität stellt die zunehmende Plurali-
sierung moderner Gesellschaften eine Herausforderung an die Geltung einzelner
Repräsentationen dar. Die vom Nationaldiskurs entworfene imaginäre Gemein-
schaft integriert Klassen, Milieus, Geschlechter, Generationen und individuelle
Lebensentwürfe. Die Klassikerrepräsentation muss die Leistung erbringen, unter
dem Dach der Nation gesellschaftliche Differenzen einzuebnen bzw. ihre Bedeu-

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  155

221 „Pojął Mickiewicz, co to być poetą i zrozumiał, jak się ma objawiać święta, boska poezja.
Widział, że poezja jest kapłaństwem niepokalanym, którego do płaskich, niskich celów nagiąć
się nie godzi, a poeta kapłanem ludu – organem i głosem onegoż do Boga, do potomności. Bo i
ktoż potrafi naród zagrzać czystym, świętym płomieniem miłości ojczyzny, kto mu nuci pieśń o
przeszłości, kto mu przyszłe losy odsłania i rozjaśnia, jeżeli nie kapłan-poeta!“ Ebd., S. 254.
222 „Wzniosłą wydała się Małeckiemu postać Mickiewicza; obraz jego zyskiwał odpowiednią
tonację patetyczną, wiążącą wszystkie szczegoły życia poety w całość monumentalną. Kapłan
poezji polskiej musiał mieć dzieciństwo namaszczone charyzmą niezwykłości.“ Kawyn, Dzie-
ciństwo wróżebne Mickiewicza 1948, S. 485.
223 Vgl. etwa Artur Górski: Monsalwat: Rzecz o Adamie Mickiewiczu [Monsalwat. Zur Sache
Mickiewiczs]. Kraków 1908; Kallenbach, Adam Mickiewicz 1897; Józef Tertiak: Adam Mickie-
wicz w świetle nowych źródeł 1815–1821 [A.M. im Licht neuer Quellen]. Kraków 1917.



tung zugunsten des Gemeinschaftsgedankens zu schmälern. Ein Widerstand da-
gegen lässt sich beobachten, wenn gesellschaftliche Akteure um die Deutungs-
hoheit des Klassikers kämpfen.

Die im 19. Jahrhundert entstandenen Nationalklassikerbiografien waren
eine dankbare Fundgrube für Skandale, mit deren Hilfe neuen Mickiewicz-Deu-
tungen Aufmerksamkeit verschafft werden konnte.224 Gerade weil biografische
‚Makel‘ verdeckt wurden, richtete sich ein boulevardhaftes Interesse auf eventu-
elle Leerstellen, zu lüftende Geheimnisse und das potenziell Skandalöse. In der
Regel handelte und handelt es sich bis heute bei den Enthüllungen um nur ge-
ringfügige Normverletzungen, die erst als Kontrast zur Hagiografie wirken.

Zu beobachten ist dies an einem Skandal, der als Überdrussreaktion gegen
den zum Heiligen stilisierten und geglätteten Klassiker im Kunstdiskurs seinen
Anfang nahm. Die Einführung zur Werkausgabe in der Reihe Bibliothek der
Meisterwerke der Literatur, die der für seine Polemiken bekannte Jungpole225 Ta-
deusz Żeleński (genannt „Boy“) verfasste, löste seinerzeit einen Sturm der Ent-
rüstung aus.226 Darüber, dass mit dem 1928 entstandenen TextMickiewicz a my /
Mickiewicz und wir der Klassiker auf seine aktuelle Geltung evaluiert werden
sollte, klärt bereits die Titelwahl auf. Boy passt den Klassiker dem rezipierenden
„wir“ an, indem er den Menschen „Mickiewicz“ hinter dem Propheten darzustel-
len beabsichtigt und dabei vor allem dessen Liebesleben ins Visier nimmt. In
seinem Essayband Brązownicy227 – der Titel könnte annährend als „Bronze-
schmiede“ übersetzt werden und ist als eine polemische Spitze gegen den wört-
lichen und metaphorischen Denkmalskult zu verstehen – nimmt Boy zum gegen
ihn erhobenen Vorwurf der Häresie Stellung:

die Figur Mickiewicz fesselte mich; zugleich festigte sich meine Überzeugung – die ich
bereits in meiner Einleitung formulierte –, dass von allen unseren Großen er am wenigs-

156  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

224 Dass der Kampf um Anerkennung als ein Kampf mit massenmedialen Mitteln um die
knappe Ressource Aufmerksamkeit ausgetragen wird, darauf verweist Kristina Nolte, Der
Kampf um Aufmerksamkeit 2005, S. 47.
225 Junges Polen, „młoda Polska“, ist die Bezeichnung einer vor allem die Bereiche Literatur
und Malerei umfassenden Kunstströmung, die um die Jahrhundertwende (etwa von 1890 bis
1918) bestand. Sie zeichnet sich durch einen avantgardistischen Gestus aus, mit dem sie den
vorangegangenen Positivismus ablehnt, durch die Partizipation an der in Europa existierenden
Vielfalt der Stile (Symbolismus, Expressionismus) aber auch durch eine Hinwendung zur Ro-
mantik, die mit den neu erwachenden Hoffnungen auf eine Unabhängigkeit zusammenhing.
Zu ihr wird auch der bereits erwähnte Stanisław Wyspiański gezählt.
226 Tadeusz (Boy) Żeleński: Mickiewicz a my [Mickiewicz und wir]. In: Ders.: Brązownicy i
inne szkice o Mickiewiczu [Bronzeschmiede und andere Skizzen über Mickiewicz], hg. von
Henryk Markiewicz. Warszawa 1956, S. 29–61.
227 Tadeusz (Boy) Żeleński, Brązownicy [Bronzeschmiede]. In: Ebd., S. 62–80.



ten bekannt ist. Zur Gottheit stilisiert, vereinfacht und nach allen Seiten zurechtgezupft,
verliert er […] seine Vieldimensionalität, seine Tiefe und Unmittelbarkeit, die aus ihm eine
Grube an Überraschungen und Rätseln machen. Er ist mehr Standarte denn Mensch ge-
worden.228

Die blank geschliffene Fassade erfüllt für den Künstler, der eine in seine Lebens-
wirklichkeit applizierbare Identifikationsfigur und keinen Heiligen sucht, nicht
die gewünschte Funktion. Der Ikonoklasmus – dafür ist der von Boy vorgenom-
mene Sturz des ‚Propheten‘ paradigmatisch – bedeutet deshalb keinesfalls die
ultimative Abschaffung eines Klassikers, sondern bezeugt lediglich den Angriff
auf ein Modell oder auch nur eine Repräsentation. In diesem Fall wird die Dis-
funktionalität der im politischen Modell etablierten Hagiografie für den Bedarf
eines Künstlers deutlich. Zugleich wird die Repräsentation mit Fehlern und Ab-
gründen zur Alternative. Dass Boys Engagement aus dem Bedarf nach einer im
Rahmen der eigenen Erfahrungswelt applizierbaren Künstlerfigur hervorgeht,
deutet die Parallele an, die er zu François Villon zieht:

Welch ein Glück, dass uns die Vorsehung nicht mit einem Dichter wie Villon bestrafte! […]
War er degeneriert oder nur ein einfacher Verbrecher – das sind Fragen, die sich um einen
der größten Dichter in Frankreich ranken. […] Das dunkle Leben Villons – es ist ein inte-
graler Teil seiner Poesie.229

Wie bereits an den Beispielen Poe und Hölderlin demonstriert, sind es gerade
die ‚dunklen‘ Momente der Biografie, die das künstlerische Genie zu bestätigen
scheinen und zu Identifikationsfiguren prädestinieren.

Unter den möglichen Schauplätzen, auf denen Klassikerbilder ausgehan-
delt, skandalisiert und vermarktet werden, ist Liebe ein Evergreen. Das Liebesle-
ben von Dichtern wird selbst in den Fällen ausgeschmückt, wo es tatsächlich
eher als normallangweilig gelten kann –man denke an Domink Grafs Ménage-à-

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  157

228 „figura Mickiewicza przykuwała mnie; zarazem coraz bardziej umacniałem się w prze-
konaniu – wyrażonym już w mojej Przedmowie – że ze wszystkich naszych wielkich jest on
najmniej znany. Ucharakteryzowany na bożka, upraszczany i naciągany na wszystkie sposoby,
traci on – dla ogółu przynajmniej – swą wieloplanowość, swoją głębię i bezpośredniość, które
go czynią kopalnią niespodzianek i zagadek. Stał się raczej sztandarem niż człowiekiem.“ Ebd.,
S. 65.
229 „Cóż za szczęście, że nas Opatrzność nie pokarała takim poetą jak Villon! Świeżo miałem
w ręku nową literaturę Villonowską: La psychose de Villon itd. Czy był degeneratem, czy tylko
zwykłym opryszkiem – oto pytania, jakie padają dokoła jednego z największych poetów Fran-
cji. I ileż straciłaby jego słynna Ballada wisielców, gdybyśmy nie wiedzieli, że była napisana
przez storturowanego na śledztwie poetę niemal u stóp szubienicy, która go cudem ominęła.
Ponure życie Villona – to integralna część jego poezji.“ Ebd., S. 67.



trois-Inszenierung der Liebeswirren des jungen Schiller230 – oder dort, wo es fak-
tisch kaum nachgeprüft werden kann, wie in John Maddens Darstellung der Lie-
besperipetien des jungen Shakespeare.231 Im Rahmen heutiger moralischer Nor-
men trägt ein Film über Goethes mögliche Männer(vor)lieben und Polysexualität
dazu bei, neues Interesse am Klassiker bzw. in dessen Windschatten am Film-
projekt selbst zu erwecken.232 Um Mickiewicz ranken sich ebenfalls Gerüchte
über Liebschaften oder uneheliche Kinder, die besonders in den Massenmedien
Resonanz finden. Es werden biografische Details ausgewählt, mit Werkzitaten
belegt und zu einer neuen biografischen Erzählung eines menschlichen – beson-
ders leidenschaftlich liebenden – Dichters verwoben.

Begründet wurde auch dieses Skandalnarrativ durch Ballady i romanse, als
dessen Adressatin Mickiewiczs ehemalige Geliebte Maryla Wereszczakówna zu
erkennen war. Der Ruf als romantischer Liebhaber resultierte aus dem pikanten
Umstand, dass die Liebesbeziehung unmittelbar vor Marylas Verlobung mit dem
Grafen von Puttkamer bestand. Das eröffnete Raum für Spekulationen darüber,
ob die Beziehung zu Mickiewicz tatsächlich beendet wurde oder es zu einer ge-
heimen Affäre oder gar unehelichen Kindern kam. Bis in die Gegenwart hinein
wird dieser Topos aktualisiert. Typisch ist ein Bericht, der 1998 in einer der größ-
ten Tageszeitungen Polens, der Rzeczpospolita, erschien. Darin wird die Abnei-
gung gegen Ehe und Langzeitbeziehung beschrieben, die Mickiewicz sein Leben
lang gehegt haben soll.233 Dies wird bildlich von einem Reigen von Frauen unter-
strichen, die eine Rolle in Mickiewiczs Leben gespielt haben. 1998 ist dies keine
große Skandalisierung, vielmehr steht eine sexuelle Enttabuisierung ganz im
Einklang mit der gesellschaftlichen Entwicklung und die Beliebtheit bei Frauen
verleiht Mickiewicz auch posthume Attraktivität. Bemerkenswerter ist, dass Re-
dakteure offenbar der Meinung sind, ein solcher Bericht könnte im Kontext des
200. Geburtstagsjubiläums geeignet sein, um Aufmerksamkeit zu erregen. Erklä-
ren lässt sich dies nur mit den Nachwirkungen der jahrzehntewährenden Hagio-
grafie, der anhaltenden Funktion als Nationaldichter und dem konservativen
Profil der Zeitung. Die Boulevardzeitung Super Express ist weniger subtil, wenn

158  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

230 Geliebte Schwestern. Regie: Dominik Graf. D 2014.
231 Shakespeare in Love. Regie: John Madden. GB/USA 1998.
232 Männerfreundschaften. Regie: Rosa von Praunheim. D 2018.
233 Anna Frajlich: Kochajmy sie, ale tak – z osobna. In: Rzeczpospolita vom 21./22. November
1998, Rubrik Plus Minus. Aus den Archivbeständen des Deutschen Polen-Instituts Darmstadt.
Mickiewicz Miscellen 3.2.



sie ausgerechnet in der Weihnachtsausgabe unter dem Titel „Was der Prophet
zeugte“ Gerüchte über Seitensprünge und uneheliche Kinder ausbreitet.234

Wenn diese Formen der Aktualisierung aus dem Jahr 1998 neben die Aussa-
ge des Skandalregisseurs Rosa von Praunheim aus dem Jahr 2018 gestellt wer-
den, Goethe sei polysexuell und hätte es auch mit rasierten Affen getrieben,235

wird ersichtlich, dass der kalkulierte Tabubruch in der Klassikermodellierung
den gesellschaftlichen (Liebes-)Diskursen angepasst ist und deshalb der Um-
gang mit Klassikern Aufschluss über die rezipierenden Gesellschaften liefert.

Kulturspezifischer als das ubiquitäre Diskursfeld der Liebe sind deshalb die
Spekulationen um Mickiewiczs vermeintlich jüdische Herkunft.236 In der Dresde-
ner Ahnenfeier kündigt der Priester Piotr die Ankunft des Messias mit den folgen-
den Worten an:

Wskrzesiciel narodu, –
Z matki obcej; krew jego dawne bohatery,
A imę jego będzie czterdzieści i cztery.237

Der Erwecker der Nation!
Aus fremder Mutter; sein Blut vergangene
Helden,
Und sein Name wird sein vierzig und vier.

Die Zahl 44 fasziniert fortan die Forschung, die um die Frage kreist, wer sich
hinter dieser Prophezeiung verstecke. Die Vermutung, es sei ein kabbalistischer
Code, weist bereits auf das Judentum hin.238 Die Zeile „aus fremder Mutter“ wie-
derum liefert den Anstoß, um sich mit der Familie des Dichters näher zu befas-
sen. Bereits Ende der 1930er Jahre wurde die These aufgestellt, Mickiewiczs Mut-
ter müsse Jüdin gewesen sein. Der selbst aus einer Familie jüdischer Maskilim

4.2 Bedarfsorientierte Fragmentierung  159

234 Bogdan Maciejewski: Co wieszcz napłodził [Was der Prophet zeugte]. In: Super Express
24.–26. Dezember 1998, S. 16. Aus den Archivbeständen des Deutschen Polen-Instituts Darm-
stadt. Mickiewicz Miscellen 3.2.
235 Vgl. Trailer zum Film Männerfreundschaften. TC: 1:05–1:12. Vgl. https://www.youtube.
com/watch?v=29dPwJ8zbdE [letzter Zugriff 18.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/
wxR3m.
236 Einen Überblick über die Forschung zu Mickiewicz und Judentum bietet Krzysztof A. Ma-
kowski: Wątek żydowski w badaniach nad Mickiewiczem [Das jüdische Thema in der Mickie-
wicz-Forschung]. In: Zofia Trojanowiczowa, Zbigniew Przychodniak (Hg.): Księga Mickiewi-
czowska. Patronowi uczelni w dwusetną rocznicę urodzin 1798–1998 [Das Mickiewicz-Buch.
Dem Patron der Hochschule zum zweihundertsten Geburtstag]. Poznań 1998, S. 419–450.
237 Mickiewicz, Dziady 1955, S. 190, Vers 22–24.
238 Die Frage, was sich hinter der Zahl vierundvierzig verbirgt, trieb Generationen von For-
scherinnen um. Juliusz Kleiner nimmt eine kabbalistische Deutung der Zahl vor, die er in der
Adaption der Prophetenvorstellung aus der jüdischen Messiashoffnung und Mickiewiczs be-
reits 1832 bestehendem Interesse an Mystik – beispielsweise Kontakten zu den russischen Mar-
tinisten – begründet sieht. Kabbalistisch gelesen, ergab die Zahl 44 die hebräischen Buchsta-
ben mem und dalet, die unter anderem stellvertretend für Adam (allerdings auch Czartorycki)
gelesen wurden. Kleiner, Mickiewicz 1997, S. 432–435.

https://www.youtube.com/watch?v=29dPwJ8zbdE
https://www.youtube.com/watch?v=29dPwJ8zbdE
https://archive.fo/wxR3m
https://archive.fo/wxR3m


stammende Mateusz Mieses formuliert den Titel seiner Untersuchung dazu ent-
sprechend provokativ Polen – Christen jüdischer Herkunft (1938), was wiederum
im Kontext einer konkreten Bedarfssituation, nämlich als Reaktion auf den auch
in Polen in dieser Zeit zunehmend erstarkenden Antisemitismus zu verstehen
ist. 1990 erscheint das Buch Z matki obcej– / Aus fremder Mutter– der in den
USA lebenden Literaturwissenschaftlerin Jadwiga Maurer, das die These neu
auflegt.239 Die zuletzt darauf folgende Aufregung, die bis heute das Ausmaß ei-
nes in Internetforen kursierenden modernen Mythos angenommen hat, ist nur
mit Mickiewiczs Rolle als Bereiter einer sich als katholisch verstehenden polni-
schen Identität und mit einem immer noch problematischen Verhältnis zum Ju-
dentum zu erklären.

2000 merkt man der Überschrift in einem Magazin der nationalkonservati-
ven Rzeczpospolita die Erleichterung über die Erkenntnis an: „Und doch ‚Aus
polnischer Mutter‘“, heißt es dort. Die tatarische Großmutter, deren Existenz der
Artikel gleichzeitig als erwiesen sieht, scheint weniger problematisch.240 Die
Endgültigkeit dieser Erkenntnis bestätigt sich angesichts des im Netz fortgeführ-
ten Deutungskampfes allerdings nicht.241

Die bedarfsorientierte Aktualisierung von Klassikern erfolgt als ein öffentli-
ches Verhandeln verschiedener Klassikerrepräsentationen und -modelle, die
ihre jeweilige Funktionalität und Deutungshoheit behaupten. Die beständige
Reibung konkurrenzfähiger – also auf unterschiedliche, häufig parallel be-
stehende Bedarfskonstellationen reagierender – Repräsentationen begründet
ihre Langzeitpräsenz. Gegen die landläufige Meinung bedeutet das Stürzen ein-
zelner Klassikerrepräsentationen deshalb nicht, dass sie an Geltung verlieren.
Dass nicht nur verdeckt und begradigt, sondern mit voyeuristischer Lust (ver-
meintliches) Geheimnis um Geheimnis decouvriert wird, verhilft zu neuer Auf-
merksamkeit und bestätigt die Attraktivität, Aktualität und Geltung des Klassi-
kers.

160  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik

239 Jadwiga Maurer: „Z matki obcej–“. Szkice o powiązaniach Mickiewicza ze światem Żydów
[„Aus fremder Mutter–“. Skizzen über die Verbindungens M.s mit der jüdischen Welt]. London
1990.
240 Janusz Odrowąż-Pieniążek: A jednak „Z matki Polki“. In: Rzeczpospolita. Plus Minus,
5.–6.Februar 2000. Aus den Archivbeständen des Deutschen-Polen Instituts Darmstadt. Mic-
kiewicz Miscellen 3.2.
241 Vgl. etwa das Portal Super-Geschichte, das 2020 erneut die Frage „Warum konnte Mickie-
wicz ein Jude sein?“ beantworten zu müssen meint. Vgl. Chłostanie wieszczem. Dlaczego Mi-
ckiewicz „mógł być“ Żydem? https://superhistoria.pl/xix-wiek/132871/chlostanie-wieszczem-
dlaczego-mickiewicz-mogl-byc-zydem.html [letzter Zugriff 13.6.2022], archiviert unter https://
archive.ph/Ozpz7.

https://superhistoria.pl/xix-wiek/132871/chlostanie-wieszczem-dlaczego-mickiewicz-mogl-byc-zydem.html
https://superhistoria.pl/xix-wiek/132871/chlostanie-wieszczem-dlaczego-mickiewicz-mogl-byc-zydem.html
https://archive.ph/Ozpz7
https://archive.ph/Ozpz7


4.3 Fragmentarismus der Klassik (Schlussbemerkungen)

Die drei Modelle, das ästhetische, sozialmoralische und politische, greifen auf je
unterschiedliche Aspekte des Werks, in je unterschiedlicher Weise auf die Figur
des Autors sowie auf je unterschiedliche Rezeptionslinien zurück und lassen auf
diese Weise divergierende Klassikerrepräsentationen entstehen. Zusammenge-
fasst konkurrieren in der Wahrnehmung des polnischen Nationalklassikers Mic-
kiewicz der genialische Erneuerer der polnischen Literatur und Kultur, der um
jeden Preis für die nationale Unabhängigkeit kämpfende romantische Freiheits-
held und der übermenschliche Prophet. Diese Repräsentationen reagieren auf
unterschiedliche Bedarfskonstellationen, in denen sie die Funktion der künstle-
rischen Auseinandersetzung und Selbstverortung, der Handlungsorientierung
oder der Diskursstabilisierung erfüllen. Mit den Modellen korreliert synchron
wie diachron eine Vielzahl an Bedarfskonstellationen, und die Repräsentationen
werden entsprechend den jeweiligen Anwendungsbereichen, Diskursen, histori-
schen Kontexten oder kulturellen Milieus inhaltlich unterschiedlich besetzt. Die-
ser Pluralismus bedeutet kein falsches Verständnis, keinen als trivial zu verur-
teilenden Gebrauch,242 vielmehr prägt er Klassik.243An der Vielfalt der Repräsen-
tationen wird die Polyfunktionalität des Klassikers ersichtlich.

Mickiewicz als Ganzheit wird als diskursive Notwendigkeit vor allem im An-
wendungsbereich des Nationaldiskurses konstruiert. Die Metonymisierung ist
lediglich als eine zur Fragmentierung komplementäre Praxis zu begreifen – als
analytische Größe eignet sich das holistische Klassikerverständnis nicht. Wie
eklektisch und kontingent die Konstruktionen sind, offenbart sich besonders
dort, wo die Repräsentationen derart divergieren, dass sie in offene Konkurrenz

4.3 Fragmentarismus der Klassik (Schlussbemerkungen)  161

242 Als Gipfel der Trivialität könnte dementsprechend der Klassikerkitsch gesehen werden,
der im vorliegenden Kapitel nicht erörtert wurde. Für Mickiewicz könnte jedoch die Bedeutung
von Kitsch im Kontext der Klassikerkonstituierung und -konsolidierung bestätigt werden, die
Matteo Colombi und Stephan Krause für Sandor Petöfi und Jan Hynek Machá herausgearbeitet
haben. Vgl. Matteo Colombi, Stephan Krause: Romantische Klassiker – Figuren des Überschus-
ses? Eine bohemistisch-hungarologische Annäherung. In: Wojcik et al., Klassik als kulturelle
Praxis 2019, S. 171–203. Hier insbesondere S. 178 und S. 186–188.
243 Im wissenschaftlichen Zugriff ist insofern eine Besonderheit zu beobachten, als er aus
einer Metaperspektive die Modelle selbst zum Gegenstand der Analyse machen kann. Zuneh-
mend kommt die Forschung diesem Anspruch auch nach, indem sie populär- und gegenkul-
turelle Gebrauchsweisen integriert und eine breite Lücke in der Nationalklassikerrezeption
schließt. Der wissenschaftliche Diskurs weist aber selbst dort eine Tendenz zur Metonymisie-
rung auf, wo er sich dem Klassiker erschöpfend widmet. Im Bereich des literaturwissenschaft-
lichen Spezialdiskurses, der in Polen eine als „Mickiewiczologie“ bezeichnete Praxis heraus-
gebildet hat, wird der Anspruch formuliert, sich einen Begriff vom ‚ganzen‘ Mickiewicz zu ma-
chen.



zueinander geraten. Genau in diesem Wettstreit bleibt der Klassiker präsent. Un-
terschiedliche Modelle können einander ebenso gegenseitig legitimieren. Um
ein als klassisch geltendes Werk gesellschaftlich relevant erscheinen zu lassen,
ziehen Medien oder Werbung das sozialmoralische Modell heran und überset-
zen es in die aktuellen Lebens- und Erfahrungswelten der Rezipientinnen.

Der Holismus ist eine der vier Säulen des essenzialistischen Klassikbegriffs;
eine Diskursfigur, die Faktizität beansprucht und diese dort erlangt, wo sie auf
Resonanz trifft. Er ist vor allem metadiskursiv nachvollziehbar, wenn er Gemein-
schaften, politische Ideen, Weltdeutungen oder die Geltung des Klassikers
selbst legitimiert. Die Praxis zeigt sich demgegenüber fragmentaristisch und wi-
derlegt gemeinsam mit dem Mythos die essenzialistische Kausalitätsidee: Die
Mehrzahl der Gebrauchsweisen ist nicht qualitätsorientiert, viele sind noch
nicht einmal am Inhalt interessiert – dennoch schreiben sie die Geltung fort.
Diese Beobachtung soll als Ausgangspunkt dienen, um den Blick vom Phäno-
men des Nationalklassikers auf Klassiker anderer Referenzbereiche zu wenden
und weitere Mythen auf den Prüfstand zu stellen.

162  4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik



5 Der Mythos des Universalismus und die
partikularistische Praxis der Klassik

Werke, die sich dem Thema Bildungwidmen, vermitteln den Eindruck, Klassiker-
kenntnis sei unabdingbar für ein Grundverständnis zivilisierten Zusammenle-
bens und mitunter des Menschseins schlechthin. Auch wenn ein solches Bil-
dungspathos in jüngerer Zeit nicht mehr selbstverständlich ist, so ist es zu einer
Diskursfigur geworden, die durchaus unironisch zitiert wird. 2002 postuliert der
Altphilologe Manfred Fuhrmann im Reclam-Band Bildung: „[E]s geht bei diesen
Fragen [der Bildung] um Europas kulturelle Identität“.1 In den USA wurde das
emphatische Verständnis zur Waffe im Kampf zwischen konservativen und libe-
ralen Fronten. Ein eindrückliches Zeugnis legt Allan Blooms The Closing of the
American Mind ab. Bloom, ehemals Professor für Philosophie an der Cornell Uni-
versity, beschwört eine kulturelle Bedrohung der USA durch liberales Denken
herauf, die er im Relativismus kulminieren sieht. Dieser führe zum titelgeben-
den, im Deutschen als „Untergang“ übersetzten „Closing“ des amerikanischen
Geistes, weil mit dem Geltungsverlust des Hochkulturellen sich eine schädliche
Populärkultur ungehindert ausbreite. Blooms Haltung ist nicht nur kulturkri-
tisch, sondern auch dezidiert universalistisch, denn ihm zufolge geben nur Klas-
siker Auskunft über den gesamten Horizont dessen, was Menschsein ausmacht.2

Der von ihm attestierte Niedergang der Lesekultur ist deshalb auch der Nieder-
gang des Bewusstseins für das große Ganze:3

These students will assiduously study economics or the professions and the Michael
Jackson costume will slip off to reveal a Brooks Brothers suit beneath. They will want to
get ahead and live comfortably. But this life is as empty and false as the one they left be-
hind. […] This is what liberal education is meant to show them. But as long as they have
the Walkman on, they cannot hear what the great tradition has to say.4

Die Kenntnis von Klassikern (denn die meint er mit „great tradition“) mache den
Unterschied zwischen richtigem und falschem Leben aus. Die Diagnose des ge-
sellschaftlichen Zerfalls, gegen den Klassiker als universell einsetzbares Antido-

Open Access. © 2022 Paula Wojcik, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110756463-005

1 Manfred Fuhrmann: Bildung. Europas kulturelle Identität. Stuttgart 2002, S. 74.
2 „‚Who am I?,‘ the powerful urge to follow the Delphi command, ‚Know thyself,‘ which is
born in each of us, means in the first place ‚What is man?‘“ Auf diese Frage könne die liberale
Bildungspolitik keine Frage liefern, sondern die Kenntnis der Klassiker. Allan Bloom: The Clo-
sing of the American Mind. New York 1987, S. 21.
3 Das wird etwa dort deutlich, wo er seinen Studierenden eine Nettigkeit attestiert, die kein
Bewusstsein von Moral beinhaltet. Kapitel Relationships, Ebd., S. 82–87.
4 Ebd., S. 81.



tum angeführt werden, ist, zumindest in der Allgemeinheit behauptet, ein eben-
falls universalistisches Denkmuster, das sich durch die ältere und neuere Ge-
schichte des Nachdenkens über Klassik nachvollziehen lässt.

Die konservative Instrumentalisierung hat das Bekenntnis zu Klassikern
verdächtigt werden lassen. Wenn wir historisch weiter zurückblicken, taucht
Universalismus in der Denkfigur einer grundsätzlichen Erhabenheit durchaus
auch in anderen Kontexten auf. Der polnische Dichter Zbigniew Herbert beant-
wortet 1961 die FrageWarum Klassiker5 so:

1
w księdze czwartej Wojny Peloponeskiej
Tukidydes opowiada dzieje swej nieudanej
wyprawy

pośród długich mów wodzów
bitew oblężeń zarazy
gęstej sieci intryg
dyplomatycznych zabiegów
epizod ten jest jak szpilka
w lesie

kolonia ateńska Amfipolis
wpadła w ręce Brazydasa
ponieważ Tukidydes spóźnił się z odsieczą

zapłacił za to rodzinnemu miastu
dozgonnym wygnaniem

exulowie wszystkich czasów
wiedzą jaka to cena
2
generałowie ostatnich wojen
jeśli zdarzy się podobna afera
skomlą na kolanach przed potomnością
zachwalają swoje bohaterstwo
i niewinność

oskarżają podwładnych
zawistnych kolegów
nieprzyjazne wiatry

1
im vierten Buch des Peloponnesischen Krieges
erzählt Thukydides die Geschichte seiner
misslungenen Reise

zwischen den langen Reden der Anführer
Schlachten Belagerungen Seuchen
engmaschigem Netz aus Intrigen
diplomatischen Bemühungen
ist diese Episode wie eine Nadel
im Wald

die Athener Kolonie Amphipolis
fiel in die Hände von Brasidas
weil Thukydides sich mit dem Entsatz
verspätete

er bezahlte dafür der heimatlichen Stadt
mit ewiger Verbannung

Exilanten aller Zeiten
wissen um diesen Preis
2
Generäle der letzten Kriege
wenn sich eine ähnliche Affäre ereignet
jammern auf Knien vor der Nachkommenschaft
loben ihren Heldenmut
und Unschuld

beschuldigen Untergebene
neidische Kameraden
widrige Winde

164  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

5 Zbigniew Herbert: Dlaczego klasycy. In: Ders.: Napis. Wrocław 1999, S. 57 f.



Tukidydes mówi tylko
że miał siedem okrętów
była zima
i płynął szybko
3
jeśli tematem sztuki
będzie dzbanek rozbity
mała rozbita dusza
z wielkim żalem nad sobą

to co po nas zostanie
będzie jak płacz kochanków
w małym brudnym hotelu
kiedy świtają tapety

Thukydides sagt nur
dass er sieben Schiffe hatte
es Winter war
und er schnell fuhr
3
wenn das Thema der Kunst
ein zerbrochener Krug sein wird
eine kleine zerbrochene Seele
die großes Mitleid mit sich selbst fühlt

dann ist das, was nach uns bleibt
wie das Weinen von Liebenden
in einem kleinen dreckigen Hotel
wenn die Tapeten dämmern

Die Antwort ist scheinbar pragmatisch: weil die Kunst sie braucht, um von höhe-
ren Idealen und moralischer Größe erzählen zu können. Darin manifestiere sich
ihr gestalterisches Potenzial, will sie nicht wie der Faun in Gessners Idylle einen
zerbrochenen Krug beweinen – das Vergangene, Unerreichbare und Unabwend-
bare. Aus Herbert spricht die Überzeugung von Klassikern als Erhabenheitsuto-
pie gegen Kleingeist, Feigheit, Egoismus – die Barbarei der Realität, die ihm in
Gestalt der vergangenen Weltkriege begegnete. „To Herbert“, schreibt J. M. Coe-
tzee, „the opposite of the classic is not the Romantic but the barbarian; further-
more, classic versus barbarian is not so much an opposition as a confronta-
tion.“6 So unterschiedlich die nationalen und historischen Kontexte der drei
hier angeführten Beispiele sind, sie alle verstehen Klassik im Sinne der eruditio,
der Entrohung. Universalistisch ist dieses Verständnis, weil es maximal genera-
lisiert: Klassiker als abstraktes Ganzes sind unhinterfragbar das zivilisatorisch-
humanistische Prinzip.

Ein weiteres Beispiel, das sich historisch noch weiter zurückliegend in die-
ser Reihe verorten lässt, ist T. S. Eliots Essay What Is a Classic? Der ursprünglich
als Rede konzipierte Text aus dem Jahr 1944 gruppiert die europäische Literatur-
geschichte um Vergil:

In the whole European literature there is no poet who can furnish the text for a more sig-
nificant variety of discourse than Virgil. The fact that he symbolises so much in the history
of Europe, and represents such central European values, is the justification for our found-
ing of a society to preserve his memory.7

5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik  165

6 Coetzee, What is a Classic? 1993, S. 20.
7 Eliot, What is a Classic? 1950, S. 5.



Dass Eliot mit Vergil einen „universellen“ Klassiker ins Feld führt und ihn von
anderen abgrenzt, die als klassisch nur „in relation to other literature in its own
language or […] of a particular period“8 zu bezeichnen sind, hat mit der unmit-
telbaren Kriegserfahrung zu tun. Ohne diese explizit zu benennen, nur, wie es
wiederum Coetzee kommentiert, „oblique, understated, in his best British man-
ner“ den historischen Kontext als „accidents of the present time“ bezeichnend,9

argumentiert Eliot mit dem universalistischen Klassikerbegriff gegen die Erfah-
rung des nationalen Provinzialimus.

Was Fuhrmann, Bloom, Herbert und Eliot verbindet, ist der Glaube, dass
Klassiker aufgrund ihrer fundamentalen Geltung die Funktion der Krisenbewäl-
tigung durch Norm- und Handlungsorientierung erfüllen könnten. Darin kommt
der schon bekannte Essentialismus zum Ausdruck, die Überzeugung also, dass
es objektive und ahistorische Qualitäten gebe, deren geradezu notwendige Folge
der Klassikerstatus sei. Diese Vorstellung impliziert einen maximal gedachten
Rezeptionskreis, eine wenn nicht allumfassende, so doch vom jeweiligen Stand-
punkt aus maximal gedachte Geltung und damit einen sachlichen Universalis-
mus, der sich als hartnäckiger Mythos des Klassikkonzepts hält.

Der sachliche Universalismus wird in neueren Ansätzen mit einem geografi-
schen verbunden. Zwar sind Pascale Casanovas und Franco Morettis Überlegun-
gen zur Weltliteratur von jeglicher Klassikerromantik, wie wir sie eben gesehen
haben, befreit, dennoch entspringen aus dem Geist ihrer Universalismuskritik
universalisierende Welt- und Literaturdeutungen. Obwohl insbesondere Casano-
vas La République mondiale des lettres kritisiert wurde und bis heute wird10, ist
es zum Referenzwerk der Weltliteraturforschung geworden. Bourdieus Idee des
literarischen Feldes als Grundlage nehmend, beschreibt die Autorin das weltlite-
rarische als eine Arena, auf der Verteilungskämpfe ausgetragen werden. Die
Chancen sind von vornherein ungleich verteilt: Das höchste kulturelle Kapital
liege in den Ländern, die sich im 18. und 19. Jahrhundert als Literaturnationen
etabliert haben: Frankreich, Großbritannien und Deutschland. Sie prägen den
sogenannten Greenwich Meridian als Standard, an dem die Basisunterschei-
dung der Literaturbewertung „modern und universell“ vs. „anachronistisch und
provinziell“ entstehe. In zeitlicher Perspektive entfernen sich die historisch wer-
denden Werke von dem sich beständig aktualisierenden Meridian und verlieren
an Geltung: „The modern work is condemned to become dated unless, by

166  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

8 Ebd., S. 7.
9 Coetzee, What Is a Classic? 1993, S. 7.
10 Zuletzt grundlegend: Frank Zipfel: Weltliteratur(en) und die Weltrepublik der Literatur.
Überlegungen zu den Voraussetzungen von Weltliteratur-Diskursen. In: Dieter Lamping, Galin
Tihanov (Hg.): Vergleichende Weltliteraturen. Stuttgart 2020, S. 19–40.



achieving the status of a classic, it manages to free itself from the fluctuations of
taste and critical opinion. […] Literarily speaking, a classic is a work that rises
above competition and so escapes the bidding of time.“11 Das ist eine sehr nah
an Gadamer gebaute Argumentation, die Klassik aus der Historizität hinaus-
denkt, auch wenn sie auf den Rezeptionsakt verweist.12 Die zeitliche Perspektive
lassen wir zunächst beiseite und widmen uns weiterhin der Geltung in ihrer
sachlichen und geografischen Reichweite. Klassiker definieren für Casanova
letztendlich, was wir als Literatur akzeptieren: „The classic incarnates legitima-
cy itself, which is to say what is recognized as constituting Literature; what, in
serving as a unit of measure, supplies the basis for determining the limits of that
which is considered to be literary.“13 Bei der sachlichen Dimension bleibt es
nicht, denn Klassiker vermögen sich auch einer räumlichen Ungleichheit zu ent-
ziehen.14 Auch in Franco Morettis Conjectures of World Literature heißt es:
„World-Literature: one and unequal.“15 Ungleichheit erzeugt die Hierarchie von
Zentrum und Peripherie in einem literarischen System, „which is different from
what Goethe and Marx had hoped for, because it’s profoundly unequal“.16 Diese
Einsicht ist maßgeblich davon bedingt, wie Literatur grundsätzlich im globalen
Maßstab gedacht wird.

Eine Weltliteratur als die Weltliteratur zu setzen, geschieht ohne Bewusst-
sein für sachliche oder räumliche Geltungshinsichten. Wie relativ zum (geografi-
schen wie historischen) Standpunkt die Überlegungen in Wirklichkeit sind, zei-
gen Forschungsansätze, die sich mit sozialistischer oder kommunistischer Welt-
literatur befassen. So orientieren sich Katerina Clark und Rossen Djagalov in
unterschiedlichen Beiträgen an Casanova, wenn sie auf die Existenz einer „So-
viet Republic of Letters“ verweisen.17 Dieses aus dem Grundgedanken der Kom-
munistischen Internationalen hervorgegangene Projekt ließe sich in direkter
Konkurrenz zu Casanovas Greenwich Meridian sehen: „The idea of presiding
over a world-class literature, of establishing a new ‚Greenwich meridian,‘ guided
a lot of Soviet literary policy during the 1930s, both internally and international-

5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik  167

11 Casanova, World Republic of Letters 1999, S. 92.
12 „Only in this way a modern work can be rescued from aging, by being declared timeless
and immortal.“ Ebd.
13 Ebd.
14 „In literary terms, a classic stands above temporal competition (and spatial inequality).“
Pascale Casanova: Literature as a World. In: New Left Review 31 (2005), S. 71–90. Hier S. 76.
15 Franco Moretti: Conjectures on World Literature. In: New Left Review 1 (2000), S. 54–68.
Hier S. 55.
16 Ebd., S. 56.
17 Rossen Djagalov: The Red Apostels: Imagining Revolutions in the Global Proletarian Novel.
In: Slavic and East European Journal 61, 3 (2017), S. 396–422. Hier S. 398.



ly.“18 Diese Republik basiere auf gänzlich anderen Vorannahmen. Zum einen
gelten die Marktmechanismen nicht, die Casanova als Motor profiliere:

The Soviet Union would be prosecuting a “world literature” based in a postmarket social
order. It sought to establish a new world literature explicitly to rival the capitalist and
thereby to achieve symbolic hegemony throughout the world as a facilitator of ideological
hegemony and, ultimately, of a new sociopolitical order.19

Da zum anderen auch die vermeintlich allgemeingültigen ästhetischen Kriterien
relativ sind und statt Autonomieanspruch der ideologische Gehalt zum Maßstab
werden kann, straft die Sowjetische Republik der Weltliteratur Casanovas uni-
versalistische Konzeption Lügen.

Literarische Klassiker sind nicht nur in der Perspektive je gegenwärtig domi-
nierender und vielleicht sogar tatsächlich global ausstrahlender ästhetischer
Maßstäbe zu denken, sondern in konkreten Rahmen von sprachlich, kulturell
oder sachlich definierten Geltungsbereichen. Die Begriffsverwendung markiert
dies beständig, wenn von Science Fiction-, Kinderbuch- oder Krimi-Klassikern
gesprochen wird. Auch sie repräsentieren und prägen Vorstellungen, aber eben
die über das jeweilige Genre und nicht schlechthin. Mithilfe des universalisti-
schen Klassikerverständnisses sind diese Partikularismen nicht zu erfassen,
weil es alles literarische Schaffen nur im Verhältnis zu einem idealen Zentrum
und vom Standpunkt eines zeit- und ortenthobenen Rezipienten begreift. Die je-
weiligen Genreklassiker ließen sich weiter – etwa nationalkulturell – ausdiffe-
renzieren. So ist Andrzej Sapkowskis Wiedźmin-Saga (The Witcher) der Klassiker
einer sehr kleinen Sparte: der polnischen Fantasyliteratur. Anstatt sich zum An-
walt marginalisierter Literaturen zu machen, die mit einem zentralistischen
Weltliteraturparadigma erst als solche konstruiert wurden, lassen sich mit ei-
nem Blick auf das jeweils Partikulare Praktiken analysieren, die weniger von An-
passung an einen Maßstab als vom kulturellem Selbstbewusstsein und/oder äs-
thetischer Innovation zeugen. Literaturgeschichten und Kompendien, die Klas-
siker verdrängter Literaturen20 oder spezifischer Bereiche wie der queeren21 oder

168  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

18 Katerina Clark: The Soviet Project of the 1930s to Found a „World Literature“ and British
Literary Internationalism. In: Modern Language Quarterly 80, 4 (2019), S. 403–425. Hier S. 404.
19 Ebd., S. 405.
20 Vgl. etwa Ernest M. Emenyonu: African Literature in African Languages. The Literary Histo-
ry of the Igbo Novel. New York 2020.
21 Vgl. etwa Hugh Stevens: The Cambridge Companion to Gay and Lesbian Literature. Cam-
bridge, New York 2011.



interkulturellen Literatur22 zum Gegenstand haben, machen es vor. Der partiku-
laristische Klassikbegriff vermag die Diversität eines (welt-)literarischen Feldes
einzufangen. Wenn wir Stefan Matuscheks Plädoyer für eine „sachliche Begren-
zung“ als eine „funktionale Präzisierung“, die anzeige, „wofür genau ein Klassi-
ker Maßstäbe setzt“, mit einem standortbedingten Relativismus zusammenden-
ken, werde der Klassikbegriff, wie es weiter bei ihm heißt, „zum belastbaren lite-
ratur- und kulturwissenschaftlichen Erkenntnisinstrument“.23 Es lohnt sich
also, dem Universalismus-Mythos mit einem Partikularismus des Klassischen zu
begegnen.

5.1 Die Jiddische Ballade als partikulares Feld

Das jiddische ist – oder vielmehr war – ein literarisches Feld mit eigenen Netz-
werken, Institutionen, Publikationsorganen und geografischen Zentren welt-
weit. Anstatt auf London, Berlin, Paris müssen wir nach Wilno, Warschau, New
York blicken, später auch nach Israel und Montreal, wenn wir dieses spezifische
weltliterarische Netz aufspannen wollen. Die jiddische Dichtung bildet darin ein
Subfeld; ihm entspringen Klassiker, die in keinem anderen Geltungsbereich die-
sen Status behaupten können. Und dennoch gibt es sie: Bezugspunkte der jiddi-
schen Ballade, die zuverlässig dort auftauchen, wo eine neue Aufnahme jiddi-
scher Lieder erscheint oder wo über die jiddische Lyrik geforscht wird. An ihrem
Beispiel wird der folgende Abschnitt diskutieren, wie Klassikerbildung als parti-
kularistische Rezeptionspraxis zu denken ist, und dabei drei zentrale Aspekte
berücksichtigen: 1. die Bedarfskonstellation, 2. die Öffentlichkeit als Träger der
Klassikerpraxis und 3. die Eigenheiten der Handlungsebene, auf der diese Praxis
zu verorten ist.

5.2 Bedarfskonstellation: das Jiddische als Literatursprache
um 1900

„Nur in seinem Volke ist der Mensch Mensch“24 – diese Losung erscheint am 2.
August 1907 unter dem Titel „Nationale Autonomie“ in der Wiener Neuen Zei-

5.2 Bedarfskonstellation: das Jiddische als Literatursprache um 1900  169

22 Vgl. etwa Carmine Chiellino, Szilvia Lengl: Interkulturelle Literatur in deutscher Sprache.
Zehn Autorenporträts. Bern u. a. 2015 oder für den frankophonen Raum Oana Sabo: The Mi-
grant Canon in Twenty-First-Century France. Lincoln 2018.
23 Matuschek, Von nicht zeitlich, doch sachlich begrenztem Wert 2019, S. 32.
24 Nathan Birnbaum: Nationale Autonomie. In: Neue Zeitung 8 (2.8.1907), S. 1.



tung. Herausgeber des nur zwei Jahre bestehenden Blattes ist Nathan Birnbaum,
abtrünniger Zionist, der ein Jahr später zum Initiator der Czernowitzer Konferenz
für die jüdische Sprache wird. Die Konferenz ist insofern wegweisend, als die an-
wesenden Sprachforscher, Ethnologen und Schriftsteller25 das Jiddische zwar
nicht als die einzig gültige,26 aber immerhin als eine Nationalsprache deklarie-
ren. Der Anerkennungsakt ist zwar weitgehend symbolisch, doch ein wichtiges
Moment für das Selbstverständnis einer europäischen jüdischen Gemeinschaft,
die zu dem Zeitpunkt weder politisch noch kulturell wirklich souverän ist. Das
Bedürfnis danach wird indes als existenziell erlebt, wie Birnbaums Slogan un-
terstreicht.

Der Aufgabe, eine imaginäre Gemeinschaft zu schaffen, kommt die Neue
Zeitung nach, indem sie das geografisch entfernte Geschehen an den östlichen
Rändern der Monarchie der deutschsprachigen Leserschaft vermittelt. Das Blatt
spiegelt deshalb die gesellschaftspolitische Konstellation, in der das Jiddische
einen Aufschwung erlebt, und ist zugleich ein Akteur, der diesen mitverantwor-
tet, indem es den Bedarf nach einer kulturellen Eigenständigkeit formuliert und
ihn aus der gesellschaftspolitischen Situation heraus begründet. Berichte über
politische Erfolge wie Rückschritte tragen dazu bei. So werden beispielsweise
die als bahnbrechend wahrgenommenen Wahlen des österreichischen Reichs-
rats von 1907 ausführlich thematisiert, die auf das sich verstärkende nationale
Selbstbewusstsein ethnischer Minoritäten der Doppelmonarchie (neben den Ju-
den Slowaken, Ruthenen, Tschechen, Ukrainer) reagierten und zugleich die Ein-
führung eines allgemeinen Wahlrechts markierten.27 Gleichzeitig bekommt die
Unterdrückung der jüdischen, aber auch ruthenischen Minderheit durch den
polnischen Landadel, der gemeinsam mit den Ungarn und Österreichern zu den
hegemonialen Kräften gehörte, einen großen Raum. Die Beschreibung der Miss-
stände verknüpft sich mit kämpferischen Forderungen nach kultureller Emanzi-
pation, wie im Beitrag Unser Haß gegen das Polentum:

170  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

25 Bis auf einzelne Ausnahmen waren die Teilnehmer männlich.
26 Nach feurigen Debatten verlieren die in der Unterzahl anwesenden Jiddischisten den
Kampf gegen die Anhänger des Hebräischen bei der Frage, welche der beiden Sprachen die
Nationalsprache ist und welche nur eine Nationalsprache sein soll. Vgl. Helmut Dinse, Sol Lipt-
zin: Einführung in die jiddische Literatur. Stuttgart 1978, S. 111.
27 Vgl. zu Birnbaums auch aktivem politischen Engagement in den Wahlen Jess Olson: Na-
than Birnbaum and Jewish Modernity. Architect of Zionism, Yiddishism, and Orthodoxy. Stan-
ford 2013, S. 158–176.



Daß wir uns wehren müssen. Hart sein! Nicht ein Jota von dem, was wir für unsere natio-
nale Selbständigkeit brauchen, nachlassen. Unseren beiden nationalen Sprachen die Stel-
lung erkämpfen, auf die sie und wir je nach dem Grade ihrer Verkehrs- und Kultur-Bedeu-
tung Anspruch haben.28

Die Bedeutung einer durch Sprache repräsentierten eigenständigen Kultur kann
in diesem Kontext nicht hoch genug eingeschätzt werden. Dass sie auf die For-
mel gebracht wird, Kultur sei überlebensnotwendig,29 ist mehr als Pathos: De-
krete, die auf Hebräisch oder Jiddisch geführte und/oder unterschriebene Doku-
mente für ungültig erklärten,30 entzogen ganzen Bevölkerungsteilen die Mög-
lichkeit wirtschaftlicher, administrativer und juristischer Partizipation. Spivaks
metaphorische Rede von der Stimmlosigkeit, die sie mit der Titelfrage ihres be-
kannten Essays Can the subaltern speak? etabliert hat, beschreibt die Situation
nahezu wörtlich, denn die offizielle Ablehnung bedeutet einen radikalen Verlust
der Teilhabe. Während staatlicherseits versucht wurde, die ohnehin nicht be-
sonders intensiv ausgebauten und prestigeträchtigen Vernakularsprachen zu-
rückzubauen, formierte sich ein Widerstand, der von langer Hand die Standardi-
sierung des Jiddischen und eine darin verfasste Literatur anstrebte.31

Diese Bemühungen sind nicht nur eine Reaktion auf die politische Margina-
lisierung und Unterdrückung. Das Interesse am Jiddischen wird auch im inner-
jüdischen Diskurs erkennbar, allerdings nicht einheitlich. Zionisten lehnen es
ab, weil sie darin ‚nur‘ einen deutschen Dialekt sehen und jüdische Eigenstän-
digkeit im Hebräischen verwirklicht wissen wollen.32 Unter die Befürworter wie-
derum mischen sich Stimmen, die in die Sprache Gegenentwürfe des modernen
Lebens projizieren, wie der Essay Großstadtunkultur und die Juden von Alfred
Lemm, der in der Monatsschrift Der Jude erschien. Soziale Kälte und urbane De-
generierung als Bedrohungen der „westjüdischen Seele“ seien typisch für die
Großstädte, die deutschen Juden zu deutsch, nur die Juden Osteuropas „auf

5.2 Bedarfskonstellation: das Jiddische als Literatursprache um 1900  171

28 Nathan Birnbaum: Unser Haß gegen das Polentum. In: Neue Zeitung 3 (28.6.1907), S. 1.
29 Ders.: Gedanken über Kultur. In: Neue Zeitung 2 (21.6.1907), S. 2.
30 Vgl. ders.: Das Recht auf seine Sprache. In: Neue Zeitung 5 (11.7.1907), S. 2 f.
31 So gab es schon vor der Czernowitzer Sprachkonferenz Versuche, das Jiddische orthogra-
fisch zu vereinheitlichen, um ihm durch Normierung mehr Dignität zu verleihen, wie der Be-
richt über die Forderung eines Kongresses für jüdische Orthografie zeigt. Nathan Birnbaum:
Schriftliche Kongress für jüdische Orthographie. In: Neue Zeitung 6 (17.7.1907), S. 4.
32 Hans Peter Althaus: Ansichten vom Jiddischen. Urteile und Vorurteile deutschsprachiger
Schriftsteller des 20. Jahrhunderts. In: Walter Röll, Hans-Peter Bayerdörfer (Hg.): Auseinander-
setzungen um jiddische Sprache und Literatur. Jüdische Komponenten in der deutschen Lite-
ratur – die Assimilationskontroverse (= Akten des VII. Internationalen Germanisten-Kongresses
Göttingen 1985: Kontroversen, alte und neue, hg. von Albrecht Schöne. Band 5). Tübingen
1986, S. 63–71. S. 65.



dem Wege zu einem selbständigen Geist“ (wenn man sie nur ließe).33 Diese
Sichtweise geht einen Schulterschluss mit Exotisierungstendenzen ein, denen
ebenfalls Skepsis entgegenschlug.

Wie schwer es war, sich angesichts dieser innerjüdischen Dissonanzen ei-
nerseits und dem sich seit der Wirtschaftskrise von 1873 immer stärker konsoli-
dierenden Antisemitismus andererseits auf ein Selbstverständnis zu einigen,
verdeutlicht die Rezension eines Sonderhefts über das Ostjudentum der (zu die-
sem Zeitpunkt noch liberalen) Kulturzeitschrift Süddeutsche Monatshefte aus
dem Jahr 1916. Der Verfasser moniert das einseitige Bild, das auf der Darstellung
eines sich formierenden politischen wie kulturellen Selbstbewusstsein zuguns-
ten „eine[r] bedauernswerte[n] Masse, die nach dem Licht der westeuropäischen
Emanzipation dürstet“34, verzichte. Die über mehrere Spalten sich ausbreitende
Kritik nimmt zum Schluss eine unerwartete Wendung, wenn die Tatsache, dass
ein solches Sonderheft überhaupt erscheine, geradezu devot als bemerkens-
und lobenswert vermerkt wird:

so ist es in der Tat sehr dankenswert, daß plötzlich so viel guter Wille vorhanden ist, den
bisher so arg vernachlässigten und stiefmütterlich behandelten Ostjuden eine gerechtere
Beurteilung widerfahren zu lassen. Wir müssen anerkennen, daß von diesem Gesichts-
punkt aus der Gedanke eines Ostjudenheftes eine schöne und bedeutende Äußerung deut-
schen Objektivitätsstrebens ist.35

Die Zwickmühle, in der sich jüdische Intellektuelle in den ersten drei Jahrzehn-
ten des 20. Jahrhunderts befanden, bestand in der Überzeugung, Anerkennung
selbstbewusst einfordern und gleichzeitig für jede Aufmerksamkeit dankbar
sein zu müssen, die nicht eindeutig antisemitischer Natur war. Diese Positionen
zusammengenommen, scheint es fast kontraintuitiv, von einer Bedarfskonstella-
tion zu sprechen. Schließlich waren die Lebensbedingungen und Kulturformen
der sogenannten Ost- und Westjuden, der jüdischen Stadt- und Landbevölke-
rung, der Assimilierten und Orthodoxen grundlegend unterschiedlich, die politi-
schen Ziele der Zionisten oder Bundisten, Jiddischisten oder Hebräischisten teil-
weise einander widersprechend. Es ist jedoch diskursgeschichtlich durchaus
korrekt, eine Bedarfskonstellation anzunehmen, aus der die Klassiker der jiddi-
schen Ballade geboren wurden, weil dennoch ein gemeinsames Interesse er-
kennbar ist: der Wille, angesichts heraufbeschworener Ängste vor Identitätsver-
lust einerseits und Diskriminierung andererseits eine nationalkulturelle Eigen-
art konturiert und anerkannt zu wissen. Da hierfür territorial oder politisch

172  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

33 Alfried Lemm: Großstadtunkultur. In: Der Jude, 1, 5 (August 1916), S. 319–326. Hier S. 324.
34 M.M.: Ostjuden. In: Der Jude 1, 1 (April 1916), S. 62–63. Hier S. 62.
35 Ebd., S. 63.



argumentierende Konstruktionen ungeeignet waren, wurde die Sprache zum
zentralen Politikum. Auf dieser Basis bildete sich eine Gegenöffentlichkeit her-
aus, in der Literatur produziert, rezipiert und diskursiviert wurde.

5.3 Die jüdische Öffentlichkeit

Nathan Birnbaums Neue Zeitung beinhaltet eine Rubrik, die „Aus der jüdischen
Öffentlichkeit“ betitelt ist und kurze Berichte über den „österreichischen zionis-
tischen Parteitag“ oder über eine „Festkneipe der jüdisch-akademischen Verbin-
dung“ enthält. Da sich die Neue Zeitung insgesamt Themen des jüdischen
Lebens widmet, wirkt diese Rubrik auf den ersten Blick tautologisch, auf den
zweiten belegt sie jedoch die Existenz organisatorischer Strukturen. Indem
hauptsächlich Amtsvertreter vorgestellt und Anwesende von Parteitagen und
Festlichkeiten aufgezählt werden, entsteht das Bild einer institutionell versi-
cherten Gemeinschaft. „Jüdische Öffentlichkeit“ ist ein Begriff, mit dem die
Neue Zeitung Konzepten wie „jüdisches Leben“ oder „jüdische Kultur“ ein offizi-
elles Gerüst zugrunde legt.

Institutionen und Medien lassen eine Imagined Community real werden. Das
wird umso wichtiger dort, wo ein nationalstaatlicher Apparat, der politische Ein-
heit signalisierte, fehlt. Für die jüdischen Emazipationsbemühungen der ersten
Jahrzehnte des 20. Jahrhunderts gilt das genauso wie für die polnische oder
deutsche Nationenbildung im 19. Jahrhundert.36 Dank des institutionellen Rück-
grats entsteht performativ eine Gemeinschaft, die im vorliegenden Fall Merkma-
le einer Gegenöffentlichkeit trägt: Sie ist relational zu einer Öffentlichkeit zu
denken und will diese beeinflussen.37 Die Notwendigkeit, die Situation vor allem
in den östlichen Gebieten zu ändern, in denen politische Diskriminierung offen-
kundig ist, wird flächendeckend thematisiert. Neben der Neuen Zeitung widmen
sich zahlreiche andere (u. a. jiddischsprachige) Presseorgane der osteuropäi-
schen jüdischen Kultur.38 Die reiche Presselandschaft trägt dazu bei, dass das
Ostjudentum als Teil des europäischen Judentums und das Jiddische als eine
identitätsstiftende Sprache wahrgenommen werden. Einen Meilenstein in die-
sen Bemühungen stellt sicherlich die Gründung des YIVO 1925 in Wilna dar. Die
bis heute als Institute for Jewish Research in den Vereinigten Staaten existieren-

5.3 Die jüdische Öffentlichkeit  173

36 Hobsbawm, Inventing Traditions 2012, S. 1–14.
37 Wimmer, Jeffrey: (Gegen-)Öffentlichkeit in der Mediengesellschaft. Analyse eines medialen
Spannungsverhältnisses. Wiesbaden 2007, S. 237.
38 Allein für Berlin der 20er Jahre listet Marion Neiss über dreißig nur jiddischsprachige Zeit-
schriften auf. Vgl. Marion Neiss: Presse im Transit. Jiddische Zeitungen und Zeitschriften in
Berlin von 1919 bis 1925. Berlin 2002, S. 221 f.



de Einrichtung, die 1940 nach New York übersiedelte, hieß ursprünglich Yiddi-
scher vissenschaftlicher oinstitut und widmete sich der Erforschung und dem Er-
halt der jiddischen (Volks-)Kultur Osteuropas.

Klassiker statten eine Gemeinschaft mit Kultur und Geschichte aus und sind
zugleich auf ihre organisatorischen Strukturen angewiesen, die ihre Geltung
manifest machen. Selbst in jenem engen Rahmen, der die beschriebene Öffent-
lichkeit konturiert, ist ein Konsens nämlich nicht selbstverständlich. Denn ob-
wohl die Institutionen und Medien vorgeben, Einheit zu repräsentieren, ist das
faktische Bild nur schwer mit dem von Jürgen Habermas entworfenen Ideal zu-
sammenzubringen. Das gilt ebenso für die Rezeptionsvorlieben: Die nach Assi-
milation strebenden oder bereits assimilierten deutschen Juden partizipierten
beispielsweise am bürgerlichen Klassikerkult.39

Nicht nur der Unterschied zwischen den assimilierten und den auf nationale
Eigenständigkeit pochenden Identitätsentwürfen musste eingefangen werden,
es galt zudem, die geografische Heterogenität zu überwinden. Das ist ein weite-
res Merkmal dieser Öffentlichkeit: Für die europäischen Juden, die den zionisti-
schen Ideen eines künftigen Judenstaates gegenüber kritisch eingestellt waren,
bot eine gemeinsame Literatur die Möglichkeit, sich als Gemeinschaft auch
transnational zu konstituieren und galizische, sowjetische, polnische, deutsche,
französische, englische sowie US-amerikanische jüdische Bürger einzubeziehen.
Das war im Fall des Jiddischen insofern plausibel, als der transnationale Charak-
ter für die Sprache selbst reklamiert werden konnte, wie es Kafkas Rede über
das Jiddische von 1912 deutlich macht:

Er [der Jargon, PW] besteht nur aus Fremdwörtern. Diese ruhen aber nicht in ihm, sondern
behalten die Eile und Lebhaftigkeit, mit der sie genommen wurden. Völkerwanderungen
durchlaufen den Jargon von einem Ende bis zum anderen. Alles dieses Deutsche, Hebräi-
sche, Französische, Englische, Slawische, Holländische, Rumänische und selbst Lateini-
sche ist innerhalb des Jargon von Neugier und Leichtsinn erfaßt, es gehört schon Kraft
dazu, die Sprachen in diesem Zustande zusammenzuhalten.40

Kafkas Position ist die eines Außenstehenden, der die Sprache einerseits abwer-
tend als „Jargon“ bezeichnet, andererseits jedoch ihren integrativen Charakter

174  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

39 Wilfried Barner: Von Rahel Varnhagen bis Friedrich Gundolf. Juden als deutsche Goethe-
Verehrer. Wolfenbüttel, Göttingen 1992; Willi Jasper: Deutsche Juden als Goethe-Verehrer –
eine ‚faustische‘ Beziehungsgeschichte. In: Jochen Golz, Justus H. Ulbricht (Hg.): Goethe in
Gesellschaft. Köln 2005, S. 113–122; Peter Varga: Goethes Judenbild und das Goethebild der
Juden. Goethes Verhältnis zum Judentum: Aktuelles und Historisches. In: Gutjahr, Segeberg,
Klassik und Anti-Klassik 2000, S. 185–194.
40 Franz Kafka: Einleitungsvortrag über Jargon. In: Ders.: Beschreibung eines Kampfes, hg.
von Hans-Gerd Koch. Frankfurt a.M. 2004, S. 149–153. Hier S. 150.



bewundert. Der Topos des Kosmopolitischen taucht in der Bezeichnung „Jid-
dischland“ auf, die auf der bereits erwähnten symbolisch gewordenen Czerno-
witzer Konferenz geprägt wurde und den transnationalen Charakter der jid-
dischsprachigen Gemeinschaft zum Ausdruck bringen sollte. Das Handlungsfeld
der jiddischen Literatur wurde weder nationalkulturell noch territorial abge-
steckt.

5.4 Die Handlungsebene der jiddischen Ballade

Da es mir im Folgenden um den Klassiker der jiddischen Ballade gehen wird,
will ich nur am Rande die Klassikerkonstituierung in anderen Bereichen jiddi-
scher Literatur ansprechen, zumal diese bereits gut dargelegt ist.41 Die Rede von
der jiddischen Klassik meint einen Neubeginn, in ihr spiegelt sich also die be-
reits eingeführte Innovationsbehauptung. Den Bruch mit der vorangegangenen
Tradition beschreibt Tilo Alt: „Für die Klassiker (besonders Perez) war ja die alte
jiddische Literatur genauso viel wert wie für Friedrich II. von Preußen das Nibe-
lungenlied.“42 Bekanntermaßen hielt der Monarch das später zum wichtigsten
deutschen aufgestiegene Epos für keinen Schuss Pulver wert und hätte es gerne
„dem Staube der Vergessenheit“ überlassen, wie er 1784 an den Nibelungen-Her-
ausgeber Christian Heinrich Müller schreibt. Auch die jiddischen Schriftstelle-
rinnen zeigen sich zukunftsorientiert und wollen eine Literatur, die Weltniveau
besitzt. Gleichzeitig braucht sie eine eigene Tradition, die ihr Gewicht verleiht.
Jizchok Lejb Perez stellt deshalb nur rhetorisch die Frage „vos felt undzer litera-
tur?“, denn die Antwort ist erwartbar: „tsum alem ershtn – traditsye“.43 Es geht
Perez um eine säkulare nationale Literaturgeschichte. Sie wird von Scholem Ale-
jchem begründet, als dieser den 1836 geborenen Mendele Mojcher Sforim zum
Großvater der jiddischen Literatur und sich selbst zu dessen Enkel erklärt. Im
Hinblick auf die nur 20 Jahre, die die Geburtstage beider Schriftsteller trennen,
sollte die Generationsbezeichnung wohl zusätzlich historisieren. Damit ist das
Klassiker-Dreigestirn Mendele Mojcher Sforim, Jizchok Lejb Perez und Scholem
Alejchem aus dem Bedarf nach kultureller Emanzipation geboren.44

5.4 Die Handlungsebene der jiddischen Ballade  175

41 Vgl. den Überblick von Dinse, Liptzin, Einführung in die jiddische Literatur 1978.
42 A. Tilo Alt: Die ideologische Komponente der jiddischen Literatur und die Frage der Moder-
nität. In: Röll, Bayerdörfer, Auseinandersetzungen um jiddische Sprache und Literatur 1986,
S. 72–80. Hier S. 76.
43 Zit. nach Ebd., S. 77.
44 Vgl. das Kapitel „Klassiker“ bzw. „klasycy“ in Chone Shmeruks Geschichte der jiddischen
Literatur. Chone Shmeruk: Historia literatury jidysz [Geschichte jiddischer Literatur]. Zarys.
Wrocław 2007, S. 88–101.



Die Ballade ist in der Literaturszene etabliert, denn diejenigen Autoren, die
man gemeinhin als den „klassischen Höhepunkt“45 beschreibt, bedienen die
Gattung selbstverständlich. Ähnlich wie dies im 18. Jahrhundert in Deutschland
oder England war, entsteht um die jiddischsprachige Ballade ein umfangreicher
poetologischer Diskurs. Stärker noch als der deutsch- und englischsprachige
vermischt er die Bereiche Literatur, Musik und Folklore. Balladen erscheinen in
als Literatur gedachten Anthologien und zugleich in Gesangbüchern. Besonders
in der Frühphase ist noch kein Bewusstsein der späteren Ausdifferenzierung zu
beobachten. Im Vorwort zur zweiten Ausgabe der ersten wissenschaftlichen46

Sammlung Jüdischdeutsche Volkslieder aus Galizien und Russland aus dem Jahr
1891 (erste Ausgabe 1884) plädiert der Herausgeber Gustaf Hermann Dalman
ganz selbstverständlich dafür, nicht nur die Geschichte, sondern auch die Ge-
genwart der jiddischen (bei Dalman: jüdisch-deutschen) Literatur zu beachten,
weil sie die Funktion der Kulturvermittlung erfülle:

Wenn ein Dichter, dessen Lied in den Volksmund übergeht, das erste Recht hat, als Dol-
metscher der Empfindungen seines Volks betrachtet zu werden, so erheben die Dichtun-
gen, von denen wir hier eine kleine Auswahl mitteilen, begründeten Anspruch auf das
Interesse aller derer, welchen es um wahrheitsgemässe Kenntnis des Judentums zu thun
ist.47

Kategorial gehören Volkslieder in dieser frühen diskursiven Prägung ganz na-
türlich zur Literatur, doch das Zitat verdeutlicht noch mehr: Bereits jetzt geht es
nicht nur um Selbstverständigung innerhalb einer jüdischen literarischen Öf-
fentlichkeit, sondern um einen kulturhermeneutischen Anspruch, in den kultu-
relle Öffnung als Arbeit gegen das antisemitische Vorurteil eingeschrieben ist.
Das Volkslied wird zum Argument gegen Richard Wagners berüchtigte Abhand-
lung Über das Judenthum in der Musik, die erstmals 1850 erschien, stark rezipiert
erst in der Version von 1869 wurde. Der Übersetzer und Literaturhistoriker Alex-
ander (Aron) Eliasberg schreibt 1913:

Unsere Aufgabe ist es daher, den Beweis zu führen und zu liefern, daß das jüdische Volks-
genie auf dem Gebiete der Musik unerschöpfliche Reichtümer geschaffen hat, die aber lei-
der bislang so gut wie unerforscht geblieben sind. Kein Zweifel, daß auch das jüdische

176  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

45 Dinse, Liptzin, Einführung in die jiddische Literatur 1978, S. 91.
46 Philip Vilas Bohlman: Jüdische Volksmusik. Eine mitteleuropäische Geistesgeschichte.
Köln 2005, S. 35.
47 Gustaf H. Dalman: Vorwort. In: Jüdischdeutsche Volkslieder aus Galizien und Russland
(Schriften des Institutum Judaicum 12). 2. Ausgabe. Berlin 1891, S. III–IV. Zit. nach Bohlman,
Jüdische Volksmusik 2005, S. 35–39. Hier S. 36 f.



Volkslied, gleich dem deutschen, als Erzeugnis jahrhundertealter historischer Volkserleb-
nisse, vom Geiste seines Meisters getragen und beseelt ist.48

Deutlich ist die Forderung nach einem jüdischen Percy, Herder oder Brodziński
herauszuhören, die die Basis für eine wissenschaftliche Auseinandersetzung
schaffen würden. Doch nicht nur die Grenze zwischen Lied und Literatur ver-
schwimmt, zwischen Volkslied und der sogenannten klassischen Musik wird sie
ebenso brüchig. Max Brod stellt etwa ungezwungen eine Verbindung zwischen
Mahler und Folklore her. Mahler, das „wohl […] größte jüdische Kunstgenie der
Neuzeit“ habe, so Brod, „ganz einfach aus demselben unbewußten Urgrund sei-
ner jüdischen Seele so und nicht anders musizieren“ müssen, „aus dem die
schönsten chassidischen Lieder, die er wohl nie gekannt hat, entsprossen
sind“.49

An anderer Stelle habe ich dafür argumentiert, dass sich zwischen der Dis-
kursivierung einerseits und Produktion der jiddischen Balladen andererseits
eine programmatische Diskrepanz offenbart.50 Die Literatur wird als exogen
konzipiert, denn sie soll gleichberechtigt unter anderen europäischen Literatu-
ren gelten. Ihre ideengeschichtliche Fundierung ist dagegen endogen gedacht:
Der an Herders Argumenten geschulte Diskurs besteht auf der Besonderheit ei-
ner jüdischen Kultur, eines „Volksgenies“, wie es bei Eliasberg heißt. Das betont
ebenfalls Heinrich Berl in einem Beitrag Das Judenthum in der abendländischen
Musik:

Es gibt aber noch eine Quelle der Erneuerung, wenigstens für das Judentum: das chassidi-
sche Lied. Wie die östliche Kultur plötzlich hereingebrochen ist in das westliche Juden-
tum, so auch sein wesentliches Glied: das Lied. Im chassidischen Lied ist die primäre Mu-
sikalität des jüdischen Volkes aufgestanden und hat so Echtes und Ursprüngliches ge-
schaffen, wie es nur aus der Mitte eines Volkes herauswachsen kann, das Leben und Herz
in sich trägt. Es ist dies ein wichtiges Zeichen für die musikalische Anlage der Juden.51

Eine weitere Problematik dürfte deutlich geworden sein: Es bedarf einer Litera-
tur, die ihre Dignität aus der Geschichte zieht, die zugleich jedoch modern (sä-

5.4 Die Handlungsebene der jiddischen Ballade  177

48 Alexander Eliasberg: Die jüdische Gemeinschaft. Reden und Aufsätze über zeitgenössische
Fragen des jüdischen Volkes, hg. von Dr. Ahron Eliasberg. Band 3: Das jüdische Volkslied.
Berlin 1913. S. 1 f.
49 Max Brod: Jüdische Volksmelodien. In: Der Jude 5, 1 (1916/1917), S. 344–345.
50 Paula Wojcik: Der Antisemitismusdiskurs in jiddischsprachigen Balladen aus Osteuropa.
In: Hans-Joachim Hahn, Olaf Kistenmacher (Hg.): Beschreibungsversuche der Judenfeindschaft
II. Antisemitismus in Text und Bild – zwischen Kritik, Reflexion und Ambivalenz. Berlin 2019,
S. 333–353.
51 Heinrich Berl: Das Judentum in der abendländischen Musik. In: Der Jude 8, 6 (1920/21),
S. 495–505. Hier S. 504. Hervorhebung i. O.



kular und den europäischen Standards entsprechend) ist, weshalb neue ‚alte‘
Bezugspunkte gesucht werden. 1901 leiten die Herausgeber Schaul Ginsburg
und Marek Pesach ihre kulturgeschichtlich bedeutende52 Sammlung Jüdische
Volkslieder in Rußland mit dem Hinweis auf Herders Verdienst ein, der „mit sei-
nen Stimmen der Völker [in Liedern] auf die Volkspoesie als die wichtigste Quel-
le für das Begreifen der Volkspsyche hinwies“.53 Die Frage der Tradition wird
umschifft, indem die Dorfkultur zu ihrem Speicher erklärt wird: „Wir begnügen
uns mit dem Hinweis, dass viele dieser Lieder nach Sprache und Inhalt ohne
Zweifel die Spuren hohen Alters tragen.“54 Erneut wird der Rezeptionstopos auf-
gegriffen, zu dem sich im 19. Jahrhundert die Herder’sche Idee einer im Volks-
lied konservierten Volksseele diskursiv verdichtet (vgl. Kapitel 3).

Das Handlungsfeld der jiddischen Ballade präsentiert sich insgesamt hete-
rogen und in den theoretischen Vorannahmen spannungsreich. Die Akteure tra-
gen je nach ihrem geografischen oder ideologischen Standpunkt unterschiedli-
che Erwartungen an die Gattung heran. Und bei allem kulturellen Selbstbe-
wusstsein, das sie nach außen zu vermitteln suchen, wird das Interesse an dem
jiddischen Volkslied immer apologetisch flankiert:

Vielfach stößt man auf Argwohn und Scheu, bei nicht wenigen auf geringschätzige Ab-
weisung, bei manchem „Gebildeten“ geradezu auf Widerstand. „Wozu diese Chederunar-
ten konservieren? Wozu Aberglauben publizieren, diese Ghettomanieren glorifizieren?“
Gewisse Kreise schämen sich solcher Erinnerungen an die eigene Vergangenheit.55

Ist die jiddische Ballade als einheitliches Phänomen schwer zu definieren und
zu erfassen, weil sie an einer extrem durchlässigen Diskursschwelle zwischen
Literatur und Musik angesiedelt wird, so ist die hinter ihrer Konzeptualisierung

178  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

52 Bohlman bezeichnet die Sammlung als Standardwerk und beschreibt die Bedeutung wie
folgt: Nicht nur bietet die Sammlung mit ihren 376 Liedern eine nicht zuvor präsentierte Fülle
von Liedtexten, sondern die Lieder stammen auch aus einem aktuellen kulturellen Kontext,
aus der Dorfkultur der osteuropäischen Juden. Unmittelbar nach ihrem Erscheinen 1901 hat
die Sammlung geradezu revolutionär zur geistigen Annährung an die jüdischen Gemeinden
in Ost- und Mitteleuropa beigetragen. Bohlman, Jüdische Volksmusik 2005, S. 59.
53 Schaul M. Ginsburg, Pesach S. Marek: Einführung. In: Jüdische Volkslieder in Rußland,
gesammelt und herausgegeben und mit einer Einführung vom S.M. Ginsburg und P. S. Marek.
Mit Beilage eines bibliographischen Verzeichnisses der Liedersammlung in jüdischer Um-
gangssprache im Asiatischen Museum der Kaiserlichen Akademie der Wissenschaften zusam-
mengestellt von S. E. Wiener. St. Petersburg, Wodschod 1901. S. II–XXX. Aus dem Russischen
übers. von Franziska Pietsch-Stockhammer. Zit. nach Bohlman, Jüdische Volksmusik 2005,
S. 61–76. Hier S. 61.
54 Ebd., S. 65.
55 Max Grunwald: Jüdische Volkskunde. In: Jerubaal 1 (1918/1919), S. 162–164. Zit. nach Bohl-
man, S. 118.



stehende Idee von ihren Grenzen her scharf zu konturieren. Die Beschäftigung
mit dem jiddischen Volkslied wendet sich 1. gegen innerjüdische assimilatori-
sche Tendenzen, die sich von der Tradition abwenden bzw. diese als minderwer-
tig deklarieren, 2. gegen antisemitische Tendenzen, die das osteuropäische Ju-
dentum belächeln oder dämonisieren, 3. gegen antisemitische Tendenzen, die
dem westeuropäischen assimilierten Judentum eine eigene Kunst (oder authen-
tische Kunstfähigkeit) absprechen, und 4. gegen traditionalistisch-orthodoxe
Tendenzen, die eine modern-säkulare und populäre jiddischsprachige Literatur
schlicht nicht vorsehen. Innerhalb dieser Grenzlinien etabliert sich die literari-
sche wie musikalische Ballade als ein Handlungsfeld, das sich einerseits als ei-
genständige Kunst transnational als anschluss- und wettbewerbsfähig präsen-
tiert und andererseits an dem von Walter Benjamin kritisierten Zusammenhang
von Schicksal und Charakter56 als einer historisch geformten, kulturell-wesen-
haften Eigenheit festhält. Solidarisch zeigen sich beide Anliegen darin, die jüdi-
sche Spezifik aufzuwerten, wie dieses Zitat aus dem beliebten Blau-Weiß-Lieder-
buch der jüdischen Wanderjugend von 1918 verdeutlicht:

Denn was in der ersten Auflage nur ein Versuch schüchterner Romantik, ein tastendes
Bemühen um die Wiederbelebung des jüdischen Volksliedes für die westliche Judenheit
war, das ist heute ein Ausdruck unserer eigensten Wesensart geworden. 57

Diesen „Ausdruck […] eigenste[r] Wesensart“ repräsentieren ihre Klassiker.

5.5 Klassiker der jiddischen Ballade

Für die Rezeption und Konstituierung von Klassikern einer jiddischen Ballade
hat das weitgehend freie Flottieren zwischen Musik und Literatur insofern Kon-
sequenzen, als die Ausdifferenzierung mit der Zeit voranschreitet und sich in
heutiger Perspektive verschiedene Disziplinen herauskristallisieren, deren Ent-
stehung auf einen und denselben Diskurs zurückzuführen ist. Insgesamt lassen
sich drei Bereiche ausmachen, in denen die jiddische Ballade bis heute tradiert
wird. Sie tritt auf als 1. jiddischsprachige Musik, die heute im Grunde in der Klez-
mer-Szene aufgegangen ist (die wiederum teilweise der Weltmusik-Szene zuzu-

5.5 Klassiker der jiddischen Ballade  179

56 Benjamin, Walter: Schicksal und Charakter. In: Ders.: Gesammelte Schriften Bd. II. 1: Auf-
sätze, Essays, Vorträge. Hg. von Rolf Tiedemann u. Hermann Schwepphäuser. Frankfurt a.M.
1991, S. 171–179.
57 Bundesleitung des Blau-Weiß Bund für jüdisches Jugendwandern in Deutschland (Hg.):
Blau-Weiß-Liederbuch. Musikalisch bearbeitet von Leo Kopf. Zweite völlig umgearbeitete
und stark vermehrte Auflage Berlin 1918, S. I–II (unpaginiert).



rechnen ist), 2. ursprünglich jiddischsprachige Lieder, die heute als englisch-
sprachige bekannt sind, und 3. literarische Balladendichtung, zu der der philo-
logische Diskurs gehört. Die Klassikerbildung in den ersten beiden Bereichen
verdeutlicht die Bedeutung der Sprache für die Frage des Partikularismus, wes-
halb ich sie in einem kurzen Exkurs umreißen möchte.

Klezmer heute steht im Ruf, nostalgische, idyllische und exotische Fantasien
vom vergangenen europäischen Judentum zu bedienen,58 obwohl es weltweit
Künstler gibt, die sich der Musik mit hohem Anspruch und auf hohem Niveau
widmen.59 Zwar ist Klezmer im eigentlichen Sinne als Musik ohne Gesang zu ver-
stehen (von Hebr. klej semer = ohne Stimme), doch hat sich die Bedeutung vom
Ursprung entfernt, ausgedehnt und ausdifferenziert. Ein heute in diesem Zu-
sammenhang kaum mehr relevanter Bereich, in den vor allem das jiddischspra-
chige Protestlied Eingang fand, war seit den 1960er Jahren im Repertoire von ge-
nuin deutschsprachigen Liedermachern in der Folkbewegung verortet, in dem
es – etwas vereinfacht zusammengefasst – als antifaschistische Demonstration
(DDR) oder der nachträglichen Solidarisierung mit dem jüdischen Widerstand
im Kontext der Vergangenheitsbewältigung (BRD) diente. Mordechai Gebirtigs
S brent! (briderlech, s brent) (1938) oder Hirsch Glicks als Partisanenlied berühmt
gewordenes Sog nit kejnmol (1943) wurden etwa von dem 1966 verstorbenen Be-
gründer des seinerzeit bekannten Folkfestivals auf Burg Waldeck, Peter Roh-
land, oder der ostdeutschen Gruppe Aufwind interpretiert und gehören immer
noch zu den Klassikern des jiddischsprachigen Liedes.60

Die Klezmer-Szene ist mittlerweile institutionell gut mit sogenannten Klez-
camps und Festivals etabliert, wird zudem von kulturfördernden Institutionen
unterstützt.61 Es ist eine weitgehend geschlossene, tendenziell eher nicht main-
streamtaugliche Szene. Die Popularität ihrer Klassiker verdankt sich einer stabi-
len Zielgruppe und Infrastruktur. Auch der Bereich des Folk, in dem jiddisch-
sprachige Balladen noch zum Repertoire gehören, ist regional begrenzt (in Israel
vor allem von der Grande Dame des Folk Chava Alberstein repräsentiert) oder
eine Sparte im breiteren Repertoire einzelner Künstler.62 Nur in diesen eher eng
umrissenen Bereichen gelten S brent! oder Sog nit kejnmol als Klassiker.

180  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

58 Vgl. Rita Ottens, Joel Rubin: Klezmer-Musik. München 2003. S. 285–308.
59 Vgl. Ulrike Klausmann: Alan Bern und das Klezmer-Revival. In: Claus Leggewie, Erik Meyer
(Hg.): Global Pop. Bonn 2017, S. 117–124.
60 Sie sind etwa in den einschlägigen Sammlungen enthalten wie Vevel Pasternak: The Jewish
Fakebook. Owings Mills, Md. 1997.
61 Vgl. Klausmann, Alan Bern und das Klezmer-Revival 2017.
62 Z. B. veröffentlichte das Duo Zupfgeigenhansl ein Album mit jiddischsprachigen Liedern.
Zupfgeigenhansl: Jiddische Lieder (’ch Hob Gehert Sogn) 1979.



Anders sieht dies in dem zweiten Bereich des anglisierten jiddischen Liedes
aus. Zwei weltbekannte Lieder sind Kompositionen für Musicals. Dona, Dona,
ursprünglich jiddisch als Dana, Dana 1940 für das Musical Esterke komponiert,
wurde in einer von Joan Baez interpretierten – anglisierten – Version populär
und fand im Nachgang viele prominente Interpreten. Innerhalb der Folkszene
wird es auf Englisch tradiert, auf den jiddischsprachigen Ursprung wird höchs-
tens hingewiesen.63

Das 1932 für das jiddische Musical Men ken leben nor men lost nischt / Man
könnte leben, nur lässt man uns nicht von Sholom Secunda komponierte Bei mir
bistu schejn zählt ebenfalls zu Klassikern des ‚jiddischen‘ Liedes.64 Auch das
Stück wurde, bis auf die Titelzeile, anglisiert65 und von den Andrew Sisters ein-
gesungen, im Kontext der Musical-Mode zum Hit, der von Größen wie Ella Fitz-
gerald oder Judy Garland interpretiert wurde. Während des Zweiten Weltkriegs
wurde es in Nazideutschland von der beliebten schwedischen Sängerin Zarah
Leander unter dem germanisierten Titel Bei mir bist du schön vertrieben. Heute
gilt es als Jazz-Standard. Der Sprachwechsel der beiden Lieder beförderte ihre
Popularität und ihre Präsenz. Ist die Klezmer-Szene, selbst wenn transnational
organisiert, so doch im Hinblick auf die Öffentlichkeit begrenzt, erfreuen sich
die englischsprachige Folk- oder Jazz-Swing-Szene einer breiteren Hörerschaft,
die sich durch regelmäßige Revivals erneuert und gegebenenfalls vergrößert.66

Lieder, die einen Sprachwechsel ins Englische vollzogen haben, besitzen einen
Vorteil im ‚Reichweitenwettbewerb‘ der Klassiker: Ihre jiddischsprachigen Kon-
kurrenten sind auf einen engen Rezeptionskreis beschränkt, die Dominanz des
Englischen im Musikbusiness erschließt den anglisierten einen potenziell globa-
len – das stimmt selbst für die als universal geltende Sprache der Musik.

Der Titel des ‚Prinzen der jiddischen Ballade‘ ist allerdings bis heute einem
Dichter vorbehalten, Itzik Manger. Die Beerdigung des Autors wurde 1969 in Is-
rael mit einem Staatsakt gefeiert, ein anerkannter Lyrik-Preis dort nach ihm be-
nannt, bis heute erscheinen Erinnerungen an ihn, Biografien und Ausgaben sei-

5.5 Klassiker der jiddischen Ballade  181

63 Auch im Jewish Fake Book mit englischen Lyrics. Vgl. Pasternak, The Jewish Fakebook
1997, S. 115.
64 Ebd., S. 96.
65 Wie auch Dona, Dona von Sammy Cahn und Saul Chaplin anglisiert.
66 Solche Revivals wie etwa das letzte größere im Genre des Swing, das populäre Stars der
Szene wie Roger Cicero oder Michel Bublé sowie Swing-Alben von Popgrößen wie Robbie Wil-
liams hervorbrachte, vermitteln das Genre an breitere Rezeptionskreise. Die Musik wird nicht
nur von Sparten- und Kultursendern, sondern auch im sogenannten Mainstream gespielt, hat
finanziell potente Musiklabels hinter sich, wird dementsprechend vermarktet und gelangt in
die Media Control Charts. Im Zuge solcher Genre-Revivals werden auch die Klassiker wieder
häufiger gespielt.



ner Werke. Kaum ein Dichter jiddischer Sprache, sieht man von Scholem Alej-
chem und Isaak Bashevis Singer ab, bekommt so viel Aufmerksamkeit. Mangers
Leben und Werk sind mittlerweile gut aufgearbeitet, was einem in den letzten
Jahren steigenden philologischen Interesse an einzelnen Akteuren67 ebenso wie
der jiddischen Dichtung insgesamt68 zu verdanken ist. Es lassen sich darüber
hinaus Versuche verzeichnen, Mangers Leben und Werk einer größeren Öffent-
lichkeit zu vermitteln; sein Status als ‚Prinz der jiddischen Ballade‘ autorisiert
das Interesse stets aufs Neue. Die kürzlich erschienene umfang- und kontextrei-
che Biografie sowie ein neu herausgegebener Band seiner Gedichte wurden in
Deutschland und der Schweiz in allen großen Zeitungen rezensiert.69

Für die Klassikerwerdung Mangers hat die Phase 1933–1945 unmittelbare
Bedeutung. Vor dem Zweiten Weltkrieg erfuhr er zwar bereits Anerkennung,
galt als ein bemerkenswerter und vielgelesener Vertreter der jiddischsprachigen
Balladendichtung.70 Es wäre jedoch falsch, ihn innerhalb dieser Bedarfskonstel-
lation als ‚Klassiker‘ zu bezeichnen, weil es keinen Konsens im Hinblick auf sei-
ne führende Rolle in der jiddischsprachigen Literatur- oder Lyrikszene gegeben
hat. Im transnationalen Jiddischland war Manger einer von vielen, galt als eine
erfolgreiche Dichterstimme. Ein weiterer – und nicht zu unterschätzender –
Grund ist, dass bis auf wenige Ausnahmen keine Historisierungsbemühungen
nachzuweisen sind, die von einer Langzeitpräsenz oder vom kulturellen Wert
einzelner Werke oder Akteure zeugen könnten. Sie ist ein literarisches Feld im
Werden.

Mit der Shoah, dem Kriegsende und der Entstehung des Staates Israel verän-
derte sich die Bedarfskonstellation grundlegend: Die ostjüdische Volkskultur
wurde großenteils vernichtet und deshalb bereits unmittelbar nach 1945 histori-
siert. Erst das dem Vergänglichkeits- entspringende Geschichtsbewusstsein lässt
einen Wettbewerb der Repräsentanten entstehen, aus dem Manger als Sieger

182  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

67 Etwa die bereits zitierte Biografie des Initiators der Czernowitzer Sprachkonferenz: Olson,
Nathan Birnbaum and Jewish Modernity 2013.
68 Vgl. Armin Eidherr: Sonnenuntergang auf eisig-blauen Wegen. Zur Thematisierung von
Diaspora und Sprache in der jiddischen Literatur des 20. Jahrhunderts. Göttingen 2012; Dovid
Katz: Words on Fire. The Unfinished Story of Yiddish. New York 2004.
69 Efrat Gal-Ed: Niemandssprache. Itzik Manger, ein europäischer Dichter. Berlin 2016. Be-
sprechungen in: Süddeutsche Zeitung (29.11.2016); Neue Züricher Zeitung (13.7.2016); Frank-
furter Allgemeine Zeitung (21.6.2016); Die Welt (26.3.2016); Itzik Manger: Dunkelgold. Gedichte:
jiddisch und deutsch. Mit Umschrift des Jiddischen, übers. von Efrat Gal-Ed. Berlin 2004. Be-
sprechungen in: Die Zeit (21.7.2005); FAZ (1.7.2005); NZZ (5.10.2004).
70 Olga Zienkiewicz führt ihn in ihrer Analyse Was wurde auf Jiddisch gelesen? auf, für die sie
die Bibliothek des Jüdischen Historischen Instituts ausgewertet hat. Olga Zienkiewicz: Co się
czytało w jidysz? In: Ewa Geller (Hg.): Jidyszland: polskie przestrzenie [Jiddischland: polnische
Dimensionen]. Warszawa 2008, S. 142–156. Hier S. 145.



hervorgeht. Dies geschieht, weil ihn seine Lyrik ebenso wie seine Selbststilisie-
rung zum Troubadour als einen authentischen und selten gewordenen Vertre-
ter71 der bedrohten ostjüdischen Kultur erscheinen lassen, für die die Gattung
der Ballade repräsentativ geworden ist.

Manger war Teil jener Öffentlichkeit, die sich in den ersten Jahrzehnten des
20. Jahrhunderts um die Förderung der jiddischen Sprache und Literatur be-
mühte, allerdings als einer der Nachgeborenen. Die Czernowitzer Sprachkonfe-
renz von 1908 erlebt der 1901 geborene als „barfüßiger Herumtreiber in den Stra-
ßen von Czernowitz“ und schreibt ihr in seinen Erinnerungen jene Bedeutung
zu, die sie für die auf Jiddisch Kulturschaffenden mit der Zeit erlangte: „Es war
ein erhabener Moment im Leben eines Volkes, seiner Sprache und seiner Litera-
tur.“72 Aus seinem vor dem Zweiten Weltkrieg entstandenem Werk ist heute vor
allem die Ballade Oyfm weg stet a boim bekannt.73 Darin zeigt ein Kind Mitleid
mit einem im Winter kahlen und einsamen Baum und beschließt, ein Vogel zu
werden, um ihm Gesellschaft zu leisten. Die überprotektionistische Mutter klei-
det es jedoch so warm ein, dass der Vogel unfähig wird zu fliegen.

Chejb di fligl. Ss’is mir schwer,
zu fil, zu fil sachn
hot di mame ongetan
dem fejgele dem schwachn.

Kuk ich trojerik mir arajn
in der mamess ojgn:
Ss’hot ir libschaft nischt gelost
wern mich a fojgl.

Heb’ die Flügel – ’s so schwer,
zu viel, zu viel Sachen
hat die Mutter angetan
dem Vögelchen, dem schwachen.

Blick ich traurig unverwandt
in der Mutter Augen:
Es hat ihre Liebe mich nicht gelassen
ein Vogel zu werden.74

Die Ballade entsteht 1931 und erscheint 1938 in der Naje Folkszajtung unter dem
Titel Itzik Manger – a fogl. Das bei Manger immer wiederkehrende Motiv des Vo-
gels symbolisiert hier in traditioneller Weise Freiheit, die dem Kind durch die
Mutter versagt bleibt.75 Es ist möglich, die Ballade als Kinderlied zu interpretie-
ren beziehungsweise darin entweder eine an den (profanen) Verbindlichkeiten

5.5 Klassiker der jiddischen Ballade  183

71 Der oben genannte Mordechai Gebirtig und der ebenfalls populäre Balladendichter Marek
Warschawski wurden während des Zweiten Weltkriegs ermordet.
72 Itzik Manger: Mein Weg in der jiddischen Literatur. In: Ders.: Ich, der Troubadour. Lieder,
Balladen und Prosa, übers. von Andrej Jendrusch, Alfred Margul-Sperber, Hubert Witt. Berlin
2012, S. 143–147. Hier S. 145.
73 Sie ist in der Vertonung von P. Laskovski in Gitarrenbüchern und Anthologien zu finden, es
existieren Übersetzungen ins Deutsche, Englische und Polnische.
74 Manger, Dunkelgold 2004, S. 371. Übersetzung P.W.
75 Sigrid Jørgensen: Itzik Manger und seine Vögel. In: Walter Röll, Simon Neuberg (Hg.): Jid-
dische Philologie. Tübingen 1999, S. 273–284. Hier S. 273.



des menschlichen Daseins scheiternde Transzendenzsehnsucht oder ein durch
den Ballast der Herkunft zum Erliegen gekommenes Emanzipationsbemühen zu
erkennen. Allerdings wurde sie nach dem Krieg durch Berichte, die besagten,
das Lied sei von den Teilnehmern des Warschauer Ghetto-Aufstands gesungen
worden, zum Protestlied umgedeutet.76 In der Rezeption gehen die sentimentale
folkloristische Motivik und die Themenkomplexe Einsamkeit und Freiheit eine
Allianz mit dem historischen Narrativ des politischen Freiheits- und Überlebens-
kampfes ein.

Das heutige Interesse77 ist überschattet von Mangers Persönlichkeit und
trägt zuweilen legendenbildende Züge. Efrat Gal-Ed versucht in ihrer kritischen
Biografie, ein realistisches Bild zu zeichnen, doch auch sie arbeitet sich an dem
Narrativ des poète maudit ab. Manger ist ein gutes Beispiel für die Unterschei-
dung von Original und Klassiker. Der Zugriff auf das ‚Original‘ ist kaummöglich,
da die noch vorhandenen Dokumente in einer heute kaum mehr gesprochenen
und gelesenen Sprache verfasst, überdies nicht vollständig katalogisiert und zu-
gänglich sind.78 Das Manger-Bild ist eine sich aus Erinnerungen von Zeitgenos-
sen speisende Repräsentation – in Calvinos Worten die Staubwolke der Rezep-
tion –, in der sich retrospektiv der Status der letzten Lebensjahre und die Legen-
denbildung mit Fakten zu einer charismatischen Persönlichkeit verweben.
Zudem wirkt die Automodellierung nach, die ihn als unbestechlich authentisch
stilisiert, wie in Ich, der Prinz aus dem Zyklus Laterne im Wind (1933):

Ich, der prinz un der zigajner, sog:
Far ajere tojern schtej ich greif.
In majn zimbl schloft a kinigrajch,
woss zankt un wet schtarbn nicht-
gekrojnterhejt.
Ss’is genug, as der filister mitn plich
soll sogn durchn fenzter fun sajn wile
„schejn!“
As ich so zerschmetern dem zimbl on der
want
un zerbajssn bis blut di lipn mit di zejt
[…]
Der schturem hot sajn nest, un ich, majn
got,
wu soll ich wedn izter meine trit?
As ale fejgl hot der harbst getojit

Ich, der Prinz und der Zigeuner sag:
Vor euren Toren stehe ich bereit.
In meiner Zimbel schläft das Königreich,
das flackert und sterben wird ungekrönterweis.
Genug, wenn der Philister mit der Glatze
wird aus dem Fenster seiner Villa rufen
„Schön!“
Da zerschmetter ich die Zimbel an der Wand
und beiß mir blutig die Lippen mit den
Zähnen.
[…]

Der Sturm, er hat ein Nest, doch ich, mein Gott,
wohin jetzt meine Schritte wenden?
Da der Herbst alle Vögel getötet hat
Und Würmer das Gold des Liedes fressen.

184  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

76 Ebd., Jørgensen, Itzik Manger und seine Vögel 1999, S. 277.
77 Itzik Manger: Der Prinz der jiddischen Ballade. Gedichte, hg. von Helmut Braun. Aachen
2012. Manger, Ich, der Troubadour 2012.
78 Vgl. Notizen von Efrat Gal-Ed zu ihrer Arbeit. Gal-Ed, Niemandssprache 2016, S. 17.



Un ss’fressn di werem ojf doss gold fun di lid.
Efscher zu majn mamess krankn-bet,
wu si ligt schojn doss dritte jor gelemt?
Nor wi ken ich tretn ojf der schwel,
as ch’hob ir libe zertretn und farschemt.
————————————————————————
QUO VADIS, MANGER?

Vielleicht in Mutters Krankenbett,
wo sie schon liegt das dritte Jahr gelähmt?
Nur wie kann ich treten auf die Schwell,
hab ich doch ihre Lieb zertreten und beschämt.

—————————————————————————
QUO VADIS, MANGER?79

Manger schreibt sich in seine Lyrik ein, authentifiziert sie zugleich mit einer
Dichterfigur, die den ewigen Troubadour, den Luftmenschen am Rande der Ge-
sellschaft verkörpert. Themen der Heimatlosigkeit und Einsamkeit verweben
sich mit der Selbstdarstellung als unbestechlicher Volksdichter. Sein Schema,
das Elend, Trauer und Einsamkeit nicht überwindet, sondern aneignet und dich-
terisch überhöht, kehrt in vielen Gedichten wieder. Es ist ein Bekenntnis zum
Ostjudentum, das sich sowohl dem Klischee der exotischen Idylle als auch der
barbarisch-rückständigen Gegenwelt selbst dann entzieht, wenn es einzelne tra-
dierte Motive aufnimmt.

Das gängige biografische Narrativ geht so: Der rumänische Schneidersohn
entscheidet sich für ein Leben als Bohemien, widmet sich ganz der Dichtung
und unterstreicht das habituell, indem er übermäßigen Alkoholkonsum,
schlabbrige Kleidung, Hut und Wanderstock zu seinen Markenzeichen macht.
Fühlt er sich nicht genug geschätzt, ätzt er vor allem betrunken (und betrunken
soll er häufig gewesen sein) heftig – privat wie in öffentlichen Stellungnahmen –
gegen einzelne Personen oder Institutionen, die er in einer Verschwörung gegen
sich beziehungsweise gegen gute jiddische Literatur wähnt. In Mangers Fall ist
ein Urteil darüber, was Fakt und was historisch gewachsener Fake ist, weitge-
hend unmöglich. Die Grenze verwischt umso mehr, als Manger gezielt Fehlinfor-
mationen in zeitgenössischen Lexika und Interviews gestreut hat, die seine
Selbstdarstellung untermauern sollten.80 Dass diese Strategie aufging und seine
Autokreation lanciert wurde, zeigt sich etwa in Rose Ausländers Dichterbildnis.
Itzik Manger aus dem Jahr 1933:

5.5 Klassiker der jiddischen Ballade  185

79 Manger, Dunkelgold 2004, S. 61 und S. 63.
80 1927 schreibt das Lexicon of Yiddish Literature, Press, and Philology über Manger: „manger,
itzik (1900–) Born in Berlin as the son of a tailor, an immigrant from Romania. Came to Jassy at
age fourteen where he learned Yiddish and until very recently, worked at his [tailor’s] trade.“
Roskies und Wolf sind überzeugt, dass Manger selbst den Eintrag beeinflusste. In einem Inter-
view aus dem Jahr 1928 behauptete er, in einem Zugwaggon zur Welt gekommen zu sein, und
dass diese erste Transitsituation den Wanderdämon in ihm geweckt habe. David G. Roskies,
Leonard Wolf: Introduction. In: Dies. (Hg.): The World According to Itzik. Selected Poetry and
Prose: New Haven 2008, S. xiii–xlvi. Hier S. xiv.



Die Schenke ist sein liebster Aufenthalt.
Er küßt den goldnen Wein wie eine Braut.
Sein Rausch ist voller Wege wie ein Wald,
in dessen Dickicht ewiges Dunkel blaut.

Aus seinen Augen fallen Sterne, die
ein Gott verschwenderisch vom Himmel nahm.
Auf seiner Stirne singt die Melodie
des Vogels, der einst aus dem Süden kam.

Zerlumpt und schmierig ist sein Rock, sein Hemd.
Er zecht mit Tod und Nacht und Hur und Laus. –
Vom Meere der Gesichte überschwemmt,
strömt er, den Mond im Arm, verzückt nach Haus.

Gespenster folgen seinem wilden Ritt
und werfen Schlangen in sein schwarzes Haar.
Doch vor ihm wie ein Stern erglänzt der Schritt
der auferstandenen Frau, die ihn gebar.81

Dieses Bild nährt den Kult um seine Person. In den Erinnerungen von Mangers
Freund, Alfred Kittner, heißt es äquivalent dazu:

Tagsüber, in welcher Stadt er auch weilen mochte, von Schenke zu Schenke bummelnd,
stets einen Bierkrug, ein Schnapsglas, eine Weinflasche vor sich auf dem Tisch, nachts –
phantasierend, skandierend – auf einer Parkbank liegend oder auf der Landstraße dahin-
schlendernd, kam er tagelang nicht aus den Kleidern, durch die „der Wind bellte“.82

Der Autor als authentisches, charismatisches Genie gehört zum ästhetischen
Modell, das ließ sich bereits bei Mickiewicz beobachten. Die Auto- und Fremd-
modellierung bereiten den Boden für die Identifikation des Dichters mit seiner
Dichtung, die ein passendes Narrativ für Literaturhistoriker bietet. Diese auto-
biografische Verifizierung nutzen die Herausgeber von Mangers Werk, David
Roskies und Leonard Wolf, wenn sie ihn rückblickend aus der Masse jiddisch-
sprachiger Dichter seiner Zeit hervorheben.

Among a somewhat younger generation of writers, however, only one created a corpus of
ballads and Bible poems so seamless that they might have been written by the anonymous
“folk”; a body of autobiographical fiction so innocent and playful as to make the Jewish

186  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

81 Rose Ausländer: Dichterbildnis Itzik Manger. Zunächst 1933 in der Allgemeinen Zeitung,
Czernowitz erschienen. In: Dies.: Die Erde war ein atlasweißes Feld. Gedichte 1927–1956 (= Ge-
sammelte Werke in sieben Bänden, hg. von Helmut Braun. Bd. 1). Frankfurt a.M. 1985, S. 105.
82 Alfred Kittner: Erinnerungen an den Poeten Itzik Manger. In: Manger, Ich, der Troubadour
2012, S. 5–14. Hier S. 6.



child into a harbinger of hope; and satires that carried such a punch, they could stave off
the fear of destruction. His name was Itzik Manger.83

Dieses Urteil über Mangers historischen Stellenwert aus dem Jahre 2008 liest
sich verblüffenderweise nahezu 70 Jahre zuvor, in der 1940 erschienenen und
1974 erneut abgedruckten Geschichte der jiddischen Literatur von Abraham Aa-
ron Roback, ähnlich:

Without exhausting the list of Yiddish writers in Rumania, let us single out one who, with-
out exception, may be considered the foremost Yiddish balladist and most likely one of
the two or three chief living representatives of this poetic form in the world – Itzik
Manger.84

Robacks Literaturgeschichte ist interessant, weil sie schon 1940 eine Historisie-
rung der jiddischen Literatur Osteuropas unternimmt. Dies wiederum verweist
darauf, dass das Bewusstsein der Bedrohung bereits vor 1945 präsent war, was
die Entscheidung belegt, die ostjüdische Kultur in Gestalt des YIVO ebenfalls ab
1940 jenseits des Ozeans in den USA zu konservieren. Zu der Zeit wird Manger
eine Anerkennung zuteil, die nach dem Krieg, als sich die Ballade zudem füh-
renden Lyrik-Paradigma entwickelt, den Klassikerstatus begründet.

Mangers Status wird mit der deutlicher werdenden Vision der Bedrohung
geradezu im Sinne einer Selffulfilling Prophecy übernommen und tradiert: Was
er mit seiner Automodellierung vorbereitet, nehmen die zeitgenössische und
spätere Rezeption auf, sobald sich ein historisches Bewusstsein entwickelt. Um
den Partikularismus der Klassik zu diskutieren, stellt der selbsternannte Trouba-
dour ein Paradebeispiel dar. Er agiert in einem weitgehend geschlossenen Kul-
tursektor, von dem selbst jüdische Schriftsteller nichtjiddischer Sprache kaum
Notiz nehmen.

5.5.1 Bedarfskonstellation vor 1945

Die Ballade galt als moderne Gattung, nachdem sie von der New Yorker Dichter-
gruppe Di Junge, die sich von den sozialkritischen Anliegen der sogenannten
Sweatshop Poets abgrenzte, wiederentdeckt wurde.85 Die Gruppe nutzte Balla-
dendichtung als Spielfeld für Form- und Sprachexperimente. Davon inspiriert,
gab Manger 1926 noch in Rumänien seinen ersten eigenen Band Stern oyfn dach

5.5 Klassiker der jiddischen Ballade  187

83 Roskies, Wolf, Introduction 2008, S. xiii.
84 Abraham Aaron Roback: The Story of Yiddish Literature. New York 1974, S. 329.
85 Roskies, Wolf, Introduction 2008, S. xxvii.



heraus. Dieser wurde vor Ort zwar kaum wahrgenommen, dafür in New York
und Warschau als den wichtigen Zentren jiddischsprachiger Literatur.86 Der gro-
ße Erfolg kam jedoch erst mit der Umsiedlung nach Warschau im Jahr 1929. Die
dortige jiddischsprachige Literaturszene bedingte seinen Erfolg, weil sie ausdif-
ferenziert genug war, um eine eigene Nische zuzulassen. Manger beschränkte
sich zwar nicht auf die Form der Ballade, verfasste, und im höheren Alter zuneh-
mend, Prosa und Sonette, doch die Gattung blieb sein Markenzeichen. An die-
sem arbeitete er frühzeitig und zeigte sich umtriebig.

Unmittelbar nach der Umsiedelung gründete er die Zeitschrift Gezeilte wer-
ter / Wenige Worte (bei nur vier Seiten Umfang ist der Titel Programm), in der er
seine Literaturvorstellung präsentieren konnte. Er gestaltete den Literaturdis-
kurs mit, in dem er brillieren wollte und spezialisierte sich zunehmend auf die
Ballade. Ihr widmete er leidenschaftliche Vorträge, die Titel voller Pathos tra-
gen: di balade – di visia funs blut / Die Ballade – die Vision des Blutes87 ist eine
poetologische Epiphanie, die jedoch nicht ethnisch konnotiert ist (wie es die Er-
wähnung des Blutes nahelegen könnte): „Das is das schrekleche derzn [Anblick]
bajm breg [Rand] fun nacht, toit, shigoen [Irrsinn]. Das is di wilde misterie, was
dremlt [schlummert] in undzer eksaltirten blut – di balade.“88 Der Bilderreich-
tum wurde den Überlieferungen zufolge performativ untermalt. Manger soll ein
begnadeter Redner gewesen sein, der bis ins hohe Alter hinein sein Publikum
fesseln und mitreißen konnte.

Die Strategien der Automodellierung gingen auf. 1932 schreibt Alfred Mar-
gul-Sperber im deutschsprachigen Czernowitzer Morgenblatt: „Itzchok Manger
ist der Prinz der schwarzen Blume unserer Poesie: der Ballade“.89 Es ist zwar
nicht geklärt, ob der bis heute geläufige Titel ihm mit diesem Artikel verliehen
wurde. Es zeichnet sich jedoch ab, dass Manger den Platz, den er sich im Feld
der jiddischen Dichtung auserkoren hatte, erfolgreich besetzen konnte. Dabei ist

188  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

86 In der US-amerikanischen anarchistischen Zeitung (Jitzchok Horowitz: Mangers shtern oyfn
undzer dakh. In: Fraye arbeyter shtime. Jubilej Samelbuch 1929), dem ebenfalls in New Yorker
herausgegebenen Blatt Di woch (Kadia Molodowsky am 16/17. Januar 1930) und der Warschau-
er Naje folksszeitung (Melech Ravitch: Die rehabilitacje fun die lewone am 13.12.1929). Alle lo-
ben das Buch als „modern“ (Horowitz) und „originell“ (Ravitsch). Vgl. Gal-Ed, Niemandsspra-
che 2016, S. 225 f.
87 Diesen Vortrag hält Manger mehrere Male. Die Version, auf die hier Bezug genommen wird,
erscheint in der Zeitschrift Literarische Bleter 1929, H. 1 und wurde unverändert abgedruckt in
Itzik Manger: Schriftn in Prose. Tel Aviv 1980. Vgl. Gal-Ed, Niemandssprache 2016, S. 160.
88 Original in hebräischen Lettern in Gal-Ed: Niemandssprache 2016, S. 161. Übersetzung:
„Das ist der Anblick am Rand der Nacht, des Tods, des Wahnsinns. Das ist das wilde Myste-
rium, das in unserem exaltierten Blut schlummert – die Ballade“, ebd., S. 163. Transkription
P.W.
89 Vgl. ebd., S. 165, Fußnote 46.



die doppelt auf Abgrenzung vom Bestehenden und Herstellen neuer Kontinuitä-
ten ausgerichtete Selbstpositionierung beobachtbar, die Teil von Mickiewiczs
Automodellierung war.

In seiner Zeitschrift präsentiert er sich als eine neue Avantgarde, indem er
sich einerseits in den Kontext der europäischen Literatur einschreibt, und ande-
rerseits mit dem jiddischsprachigen Literaturbetrieb abrechnet. Es geht weniger
um Abgrenzung von den Klassikern Sforim, Perez oder Alejchem, sondern von
Zeitgenossen wie der radikal avantgardistischen Gruppe Di Chaljasstre90 / Die
Bande. Seine eigene Vorstellung orientiert sich am Versprechen der Volksdich-
tung. Für ihn ist und bleibt die Tradition als ein im säkularen Sinne verstande-
ner religiöser Bezug wichtig. Di Chaljasstre hingegen nimmt sich die Dadaisten,
die russischen (Hyläa-Gruppe) und italienischen (Filippo Tommaso Marinetti)
Futuristen zum Vorbild, will ihre Poesie vom Kultur- und Vergangenheitsbezug
befreien. Die sachliche Differenz wird jedoch polemisch überspitzt: Auf ein Ma-
nifest des Chaljasstre-Mitglieds Melech Ravitch Di naje, di nakete dichtung. Sibn
tezisn / Die neue, die nackte Dichtung. Sieben Thesen, die in der Zeitschrift Alba-
tros erscheint, antwortet Manger spöttisch, er werde Ravitch „Höschen und Hüt-
chen für [seine] nackten Gedichte kaufen.“91 Es ist eine Reaktion, die im Hin-
blick darauf, dass die Warschauer Avantgarde-Szene wohlwollend über Manger
urteilte, als Selbstpositionierung auszulegen ist.

Mangers Vorbilder stammen vor allem aus dem deutschsprachigen Raum:
Er lobt Arnims und Brentanos Wunderhorn, Bürger, Goethe, Heine und Rilke.
Dennoch wäre es verfehlt, seine Literatur als Mimikry der deutschsprachigen zu
sehen. Er nimmt Motive der ostjüdischen Kultur auf, grenzt sich jedoch von exo-
tisierenden Tendenzen ab, wie sie beispielsweise die deutschsprachige als
„Ghettoliteratur“ bekannte Erzählliteratur von u. a. Karl Emil Franzos oder Leo-
pold Kompert aufweist.92 Als aufsehenerregend wird die biblische Balladendich-
tung wahrgenommen, in der er den Figuren menschliche Schwächen und Emo-
tionen einschreibt und an ihrem Beispiel die Zerrissenheit des modernen Juden-
tums thematisiert. Der Zyklus Khumesh-lider. Midrasch Itzik / Fünfbuch-
Gedichte. Die Auslegung Itziks (1935) löst einen Skandal aus, weil ihm von Seiten
der religiösen Kreise in Polen vorgeworfen wurde, die Patriarchen und Matriar-

5.5 Klassiker der jiddischen Ballade  189

90 Hauptzeit 1921–1924. Mitglieder u. a. Uri Zvi Grinberg, Melech Ravitch, Perez Markish. Vgl.
Eidherr, Sonnenuntergang auf eisig-blauen Wegen 2012, S. 157.
91 Vgl. Brief an Ravitch. Zit. nach Gal-Ed, Niemandssprache 2016, S. 231.
92 Seine Dichtung wird im Kontext einer galizischen Neoromantik gesehen. Diese verschränk-
te „zeitgenössiche Elemente thematisch und formal mit historischen: europäische Ballade und
jiddisches Volkslied, Motive der jüdischen Tradition und moderne Perspektiven, Groteskes und
Lyrisches.“ Efrat Gal-Ed: Shtern oyfn dach. In: Dan Diner (Hg.): Enzyklopädie jüdischer Ge-
schichte und Kultur: Band 5: Pr–Sy. Stuttgart 2014, S. 477–482. Hier S. 480.



chinnen zu verhöhnen.93 Die Ballade di muter ssore hot a schwer gemit / Der Mut-
ter Sara ist schwer ums Herz leuchtet beispielsweise intensiv Saras Hadern mit
dem Schicksal ihres Sohnes aus. Awrom owinu scharft doss messer / Abraham
unser Vater schärft das Messer fokussiert stärker Abrahams Verhältnis zu Gott:

un kejnehore wie er waksst,
er grejcht schojn bis di kni,
un wi chejnewdik er sogt:
„mamelju, will pi-pi.“

nor wos ist mit awrumtschen hajnt?
er sizt im hojf alejn
un schaft fun sint noch waremess
doss messer ojf a schtejn

ss’zitert im di groe bord
un er murmelt modne rejd:
„willst mir tun a bitske, got?
is mejle, ich bin grejt.“94

Und toi, toi, toi, wie schön er wächst,
Er reicht schon bis zum Knie,
und wie anmutig er sagt:
„Mamale, will Pipi.“

Nur, was ist heut mit Awrumtschen?
Er sitzt im Hof allein
und seit dem Abendbrot er schärft
das Messer auf dem Stein

Es zittert ihm der graue Bart
und er flüstert seltsame Worte:
„Willst einen Streich mir spielen, Gott?
Na, wenn schon, bin bereit,“95

Mangers Dichtung ist insofern fortschrittlich, als sie das biblisch Erhabene
volkstümlich umdeutet, einfache Alltagssprache verwendet („mamelju, will pi-
pi“), Sakrales und Profanes kombiniert. Radikal zeigt er sich in der Überzeu-
gung, dass die jiddische zur Weltliteratur gehöre. Er will das Partikulare an das
Universale der Literatur angeschlossen wissen: Jiddische Literatur muss sich an
ihrer „Zugehörigkeit zur Welt messen“, schreibt er in seiner Zeitschrift Gezejlte
Werter 1929.96 Die Wahl der Themen und Motive aus der jüdischen Tradition wie
das Festhalten am Jiddischen belegen jedoch, dass dieses ‚Messen‘ gerade nicht
in dem Sinne gemeint ist, dass die Literatur in einer globalen aufgeht. Im Gegen-
teil unterstreicht Manger ihre Eigenständigkeit, indem er sich selbstbewusst
und authentisch als jiddischer Volksdichter stilisiert, der die Tradition auf ein
modernes Niveau zu heben vermag.

190  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

93 Ebd.
94 Manger, Dunkelgold 2004, S. 85 und 347.
95 Ebd. S. 85.
96 „Wir [willn] mestn di moderne jidische literatur, dos moderne jidische teater un di moderne
jidische kunst an seiner scheikhes zu der welt“ [„Wir wollen messen die moderne jiddische
Literatur, das moderne jiddische Theater und die moderne jiddische Kunst an ihrer Zugehörig-
keit zu der Welt“]. In: Gezeilte werter 1929, 1. und 2. August. Zit. n. Gal-Ed, Niemandssprache
2016, S. 41. Transkription und Übersetzung P.W.



In den 1930er Jahren, die er in Warschau verbrachte, konsolidierte sich sein
Ruf weltweit.97 Seine Arbeiten und deren Rezensionen erscheinen in den mittler-
weile zahlreichen jiddischen Kulturzeitschriften, Manger wird mit ersten Preisen
ausgezeichnet.98 1938 folgt ein Schicksalsjahr, weil ihm im Zuge der antijüdi-
schen Politik Rumäniens die Staatsbürgerschaft entzogen und er als Staatenlo-
ser gezwungen wurde, seine Interimsheimat Polen zu verlassen. Zwar erlebte er
wegen der Ausweisung den Kriegsbeginn in Paris und überlebte letztendlich in
England, doch waren diese Jahre von materieller Entbehrung und psychischen
Krisen unter anderem deshalb gekennzeichnet, weil er im Exil kaum Publikum
fand. Nach dem Krieg erlebte seine Dichtung in den neuentstandenen Zentren
der jiddischen Kultur eine neuerliche Hochphase. Hier erst kristallisiert sich sei-
ne Rolle als Klassiker der jiddischen Dichtung heraus.

5.5.2 Bedarfskonstellation nach 1945

Die veränderte Welt des Judentums nach der Shoah wirkte sich ambivalent für
den Dichter aus. Von seinen Biografen wird ihm literarisches Verstummen attes-
tiert, gleichzeitig erfuhr er Anerkennung in bis dahin nicht gekanntem Ausmaß.
Der 1948 noch in London herausgegebene Gedichtband Der Schnajder-Geseln
Notte Manger singt / Der Schneidergeselle Notte Manger singt, mit dem er seinem
ermordeten Bruder ein Denkmal setzt, war ein Verkaufs- und Rezensionserfolg,
wenngleich sich kritische Stimmen unter die der Rezensenten mischten.99 Insbe-
sondere wurde moniert, dass der Stil, die Motivik und der Ton zu sehr in der be-
kannten Manger-Ästhetik verhaftet geblieben seien. Die Kritik lässt sich mit
Blick auf Werke wie das Sonett Kalikem / Krüppel nachvollziehen:100

Di bidne kalikem von ale jor-iaridn
Mit drimbes, harmonikes, balalajkes
Mit got oyf di lipn, legendes, meysiot, bajkes
Monen fun mir, as ich sol sie lidn.

Die armen Krüppel aller Jahrmärkte
Mit Zimbeln, Harmonikas, Balalajkas
Mit Gott auf den Lippen, Legenden,
Geschichten, Märchen / Fordern von mir, dass
ich soll sie liedern [in Lieder setzen]

5.5 Klassiker der jiddischen Ballade  191

97 So hat er als einziger Mitarbeiter aus Polen einen Vertrag mit dem Jewish Daily Forward aus
New York, für den er wöchentlich Artikel verfasst. Vgl. Jørgensen, Itzik Manger und seine Vögel
1999, S. 277.
98 Preis des Zentralkomitees des BUND 1937. Vgl. Gal-Ed, Niemandssprache 2016, S. 372.
99 Ebd., S. 522.
100 Ebd., S. 521.



Si schtromen zu mir in ganze khoptes, shejkes
Mit joterndim wundn, mit trifendike oygn
A kranker himn fun „nischt gestojgn, nischt
gefloign“101

Mit drimbes, harmonikes, balalajekes

O brider meine, ritert fun ale sibn noitn
Nachtikert in hakadeschen, schtarbert hinter
plojtn
Visje fun mejne frieste kinder-jorn –

Ir schtromt, ir schtromt zu mir in ganze
schejkes
Mit drimbes, hamonikes, balalajkes –
Wos is mejn solo antkegn ajere korn?102

Sie strömen zu mir in ganzen Banden, Gangs
Mit eiternden Wunden, mit triefenden Augen
Eine kranke Hymne von Unsinn
Mit Zimbeln, Harmonikas, Balalajkas

Omeine Brüder, Ritter von allen sieben Nächten
Nächtigende in Unterschlüpfen, Sterbende
hinter Zäunen / Vision von meinen frühesten
Kinderjahren –

Ihr strömt, ihr strömt zu mir in ganzen Gangs
Mit Zimbeln, Harmonikas, Balalajkas –
Was ist mein Solo gegen eure Chöre?

Es ist hier der gleiche, die eigenwillige Schönheit und Vitalität des Unvollkom-
menen, Verarmten, Verstümmelten und Hässlichen feiernde Ton, den er in sei-
ner Dichtung von Beginn an etabliert hat.

Den Erfolg nach 1945 hatte Manger nicht zuletzt der Legendenbildung um
seine Persönlichkeit zu verdanken. Ihm eilt eine Fama voraus, die Zuschauer
und Leserinnen lockt. In Paris hielt er vor begeistertem Publikum einen Vortrag
unter dem Titel Das Volk lacht im überfüllten Théâtre Lancry, auf den weitere zu
seinen Stammthemen Volks- und Balladendichtung folgten.103 Als er endlich
nach New York eingeladen wurde, wo man ihn wegen seiner Ausfälle gegen den
New Yorker Kulturbetrieb jahrelang geschasst hatte, wird der vom Nazjonaler
Arbeter Farband organisierte Abend zum überwältigenden Erfolg mit über 1500
Gästen, wobei die tatsächliche Nachfrage wesentlich höher war. Auch hierauf
folgte weitere Aufmerksamkeit: Radiosendungen, Interviews und Auftritte.104

Paradoxerweise war das neu erwachte Interesse auf die weltweit drastisch
reduzierte Leser- und Hörerschaft zurückzuführen, deren kulturelles Band umso
fester geschnürt war. Der folkloristische Ton traf weitgehend alternativlos den
Nerv der neuen Diaspora. Es war Mangers lebenslange Inszenierung als ostjüdi-
scher Troubadour, die ihn zum überzeugendsten Repräsentanten der osteuro-
päischen jüdischen Poesie werden ließ. Ein Satz von Mangers jahrelangem
Freund Mani Leib, anlässlich eines New Yorker Empfangs geäußert, lässt sich

192  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

101 Idiomatisch für Nonsense.
102 Hebr. Gal-Ed, Niemandssprache 2016, S. 520 Aus dem Zyklus Der Schneidergeselle Notte
Manger singt, London 1948. Transkription und Übersetzung P.W.
103 Ebd., S. 535
104 Vgl. ebd., S. 561.



als Schlüssel zum Verständnis der Manger’schen Popularität verstehen:105 „Itzik
ist der Held unserer Ballade –mein idealer Poet, der durch Wunder aus den zer-
störten jiddischen Straßen gerettet wurde.“106 Die Vorkriegsballaden machen
das Verlorene wieder lebendig oder thematisieren den Verlust, wie in Ich, der
Troubadour aus dem bereits erwähnten Zyklus Laterne im Wind (1933):

Ikh der trubadur, der wint un die hur,
mir stejen bejm tunkelen nacht-lamtern
un winken mit roite tinlekh: Adieu,
du undzer shlim-masel, undzer stern!
Mir gejen ojf tomid awek fon danen,
nokh ejder der korn is zejtik geworn,
nokh ejder di blumen weln farvajnen.

Ikh der trubadur, der wint aun die hur,
mir habn di shejnkejt ajn keler geborn.
Izt shtejen mir ale farmatert un mid
fon ojgenem guf, fon di shtern, dem lid,
awek zu di tunkele un shtilere toiern,
nokh ejder der korn is zejtik geworn,
nokh ejder der haber is zejtik zum shnit.

Un efscher wi stile un bleiche ikonen
in weiße september-nacht woln mir stejn,
in ajere winklen, nisht gesen un alejn,
un mit trojrike finger klapn, dermonen,
az undzere lebns haben farblit,
nokh ejder der korn is zejtik geworn,
nokh ejder der haber is zejtik zum shnit.

Un ir wet dos stilste wort bald derhern
un sizn farshotnt, fartrakht, wi nisht hi,
un ojber ejkh voln zebrenen sikh shtern
un faln vet ir mit farcht ojf di kni –
for di, for die, for ale di,
wos sejere lebns haben forblit,
nokh ejder der korn is zejtik geworn,
nokh ejder der haber is zejtik zum shnit.107

Ich der Troubadour, der Wind und die Hure,
wir stehen bei dunkler Nachtlaterne
und winken mit roten Tüchern: Lebwohl,
zu unserem Unglück, zu unserem Sterne!
Auf immer gehen wir jetzt von hier fort,
noch ehe der Roggen zur Reife gekommen,
noch ehe die Blumen im Feld sind verdorrt.

Ich der Troubadour, der Wind und die Hure,
wir haben die Schönheit im Keller geboren.
Jetzt stehen wir alle ermattet und müd
vom eignen Körper, den Sternen, dem Lied,
und ziehen zu dunkleren, stilleren Toren,
noch ehe der Roggen zur Reife gekommen,
noch ehe der Hafer bereit ist zum Schnitt.

Als wären wir stille und bleiche Ikonen
in weißer Septembernacht, wollen wir stehen,
am Straßeneck, einsam, von keinem gesehen,
mit pochenden Fingern nur traurig erinnernd,
an unsere Jahre und wie sie verblüht,
noch ehe der Roggen zur Reife gekommen,
noch ehe der Hafer bereit war zum Schnitt.

Schon bald werdet ihr das leise Wort hören
es lässt euch versteinern und sinnen, wie nie,
und über euch werden sich Sterne verzehren
aus Furcht und aus Ehrfurcht fallt ihr auf die Knie –
für die, für sie alle, für alle die,
denen das Leben so rasch ist verblüht,
noch ehe der Roggen zur Reife gekommen,
noch ehe der Hafer bereit war zum Schnitt.108

5.5 Klassiker der jiddischen Ballade  193

105 Mani Leib steht auch Mangers Poetik nahe, verfasst selbst im Volkston der Romantik ge-
haltene Balladen, Lieder und Sonette. Vgl. Dinse, Liptzin, Einführung in die jiddische Literatur
1978, S. 127.
106 Manuskript der Rede im Manger-Archiv der National Library of Israel. Zit. nach Gal-Ed,
Niemandssprache 2016, S. 61.
107 Transkription P.W.



Der Ich-Erzähler verortet sich wie in dem oben zitierten Sonett Kalikem in der
Gesellschaft der Vergänglichen (wint) und der Abtrünnigen (hur), ist mit ihm in
Hässlichkeit und Unglück vereint. Es sind Bilder des rückständigen, von Armut
und Krankheit gezeichneten Ostjudentums. Manger bricht damit, indem er im
Sinne eines Cultural Embracement109 das negativ Konnotierte zu einem eigenen
ästhetischen Ideal umwertet („mir habn di sheynkeyt ayn keler geboyrn“). Die
von diesen Bildern ausgehende Attraktivität kann für die neu entstandene Situa-
tion reproduziert werden, weil sie auf zweierlei Weise gelesen werden können:
als Bejahung der eigenen Kultur und zugleich als ein nostalgisch gefärbter Blick
auf das Ephemere. Das in der Ballade besungene Widerfahrnis der Vergänglich-
keit wird durch die refrainartig sich wiederholenden letzten Strophenzeilen
„nokh ejder der korn is zejtik geworn / nokh ejder der haber is zejtik zum shnit“
gesteigert. Nicht das reife, gelebte Leben kommt ans Ende, sondern tragischer-
weise jenes, das seinen Höhepunkt, seine Blüte noch nicht erreichte. Der Ab-
schied von einem entbehrungsreichen Dasein („Adieu, du undzer shlim-masel,
undzer stern!“) kann sich auf das Leben, die Heimat oder das Schicksal bezie-
hen. Entscheidend sind die Emotionen, die mithilfe von vertrauten Skripten evo-
ziert werden sollen: Die Abschiedshandlung „un winken mit roite [roten] tinlekh
[Tüchern]: Adieu“ impliziert Trauer und Melancholie und lässt die Frage, wovon
der Abschied erfolgt, nebensächlich erscheinen. Die mit dem Bild der bleichen
Ikonen hervorgerufene gespenstische Grundstimmung wird durch die Oxymora
der weißen Septembernacht und der dunklen Laterne verstärkt; das rote Tuch
nimmt sich wie ein Leuchtsignal der Trauer aus. Dass diese so eindringlich um
Tod, Vergänglichkeit und Abschied kreisende Dichtung, die in der letzten Stro-
phe in einer Fürbitte kulminiert („for di, for die, for ale di / vos sejere lebns ha-
ben forblit“), nach dem Zweiten Weltkrieg eine neue Aktualität gewinnt, ist
leicht vorstellbar.

Die jiddischsprachige Öffentlichkeit der Vorkriegszeit konstituierte sich im
Diskursfeld innerjüdischer Spannungen zwischen assimilierten, zionistischen
wie orthodoxen Positionen und einem traditionsbewussten säkularen Juden-
tum, zwischen dem in Ost und West zunehmenden und zunehmend salonfähi-
ger werdenden wie gewalttätiger sich äußernden Antisemitismus sowie romanti-

194  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

108 Original in hebräischen Lettern und Übersetzung von Andrej Jendrusch in: Manger, Ich,
der Troubadour 2012, S. 22 und S. 23.
109 Dieses ist als eine aufwertende Haltung gegenüber Kulturspezifika zu verstehen, „[which]
goes beyond the approval or acceptance of a past or current cultural element to celebrate,
valorizing and championing that product, practice or meaning and its underlying values“.
Anna E. Tan, David A. Snow: Cultural Conflicts and Social Movements. In: Donatella della
Porta, Mario Diani (Hg.): The Oxford Handbook of Social Movements. Oxford 2015, S. 513–
533. Hier S. 517.



sierenden und exotisierenden Bildern des Ostjudentums. Die Kunst, die dieser
diskursiven Öffentlichkeit entsprang, verstand sich als grundlegend progressiv,
was sich nach dem Zweiten Weltkrieg radikal änderte. Zwar existierte noch eine
lebendige Kulturszene, doch zeugen Bemühungen wie die Einführung von Jid-
dischkursen in Colleges bereits von einem Bewusstsein, dass die jiddische Kul-
tur in die Nachkriegszeit hinübergerettet und bewahrt werden müsse. Der 1978
an Isaak Bashevis Singer verliehene Nobelpreis ist ein nochmals intensivierter
Nachklang dieses Bewusstseins in der breiten Öffentlichkeit, die ebenfalls reali-
siert, dass mit den letzten Protagonisten eine Kultur stirbt. Die Öffentlichkeit
nach 1945 vereint das gemeinsame Anliegen, dieses drohende Ende abwenden
zu wollen. In diesem Kampf sind die überlebenden Dichter Osteuropas willkom-
men, zumal solche wie Manger, die sich als Repräsentanten, als Stimme des un-
tergegangenen Volkes verstehen und zu präsentieren wissen.

Es lässt sich also ein Modellwechsel beobachten: In ästhetischer Hinsicht
war Manger zwar einer der tonangebenden und durchaus populären Dichter.
Als Klassiker lässt er sich erst in der Nachkriegskonstellation bezeichnen und in
seiner Repräsentation ist zunächst das sozialmoralische Modell erkennbar. Der
Dichter als Exempel der verlorenen Welt und seine Dichtung, die diese besingt,
machen im Angesicht der traumatischen Erfahrung ein habituelles Angebot: So-
lidarität mit der Kultur, Melancholie im Angesicht ihres Verlusts, doch ebenso
ein Trotz, sie weiterleben zu lassen. Hier wird abermals ersichtlich, dass eine
„distanzierte“ Lesart für das sozialmoralische Gebrauchsmodell nicht aus-
schlaggebend ist. Dass Mangers Dichtung nicht für den Fall des Holocausts ver-
fasst wurde, diesen gar antizipiert hätte, spielt für die Rezeption kaum eine Rol-
le. Das ganze Œuvre wird auf eine Botschaft, ein Thema zugespitzt und an den
aktuellen Bedarf angepasst. Nach dem Pariser Auftritt schreibt die Zeitung Und-
zer Schtime „Gelungene Manifestation jiddischer Kultur mit Itzik Manger“, nach-
dem Manger im Vortrag das Volk zum größten Dichter erklärt hat.110 Dass dieses
Volk und seine Kultur noch da sind, ist die Botschaft, für die Mangers Dichtung
steht. Sein Status resultiert aus dem Bedarf nach einer Dichterfigur, die eine
imaginäre Gemeinschaft zu repräsentieren vermag. Dafür steht der Dichter wie
keiner seiner Zeitgenossen, wird deshalb zum Klassiker. Das mag zynisch klin-
gen, jedoch weist es mit aller Schärfe auf die Korrelation von partikularer Öffent-
lichkeitskonstellation, Bedarfssituation und Klassikerbildung hin. Nach 1945 ist
der Blick nicht mehr progressiv darauf gerichtet, der jiddischen Literatur zu
Weltgeltung zu verhelfen, sondern darauf, sie als Tradition und Reminiszenz ei-
nes vergangenen Lebens zu bewahren.

5.5 Klassiker der jiddischen Ballade  195

110 Gal-Ed, Niemandssprache 2016, S. 536.



Die Idealisierung des osteuropäischen Judentums lässt sich in den Jahr-
zehnten nach dem Krieg gut beobachten, was sich an einem zweiten Exkurs
zum Wandel des Shtetl-Topos belegen lässt. Dieses wird nach 1945 geradezu zur
Ikone des untergegangenen Ostjudentums stilisiert. Daran hat aufgrund der im-
mensen Reichweite und des durchschlagenden Erfolgs das Musical Fiddler on
the Roof bzw. Anatevka einen nicht zu unterschätzenden Anteil. Das Anatevka
der Vorlage, Scholem Alejchems Tewje, der Milchmann / Tevje, der milchiger,111

ist als ein Laboratorium der Moderne konzipiert, in dem sich Tradition und Fort-
schritt begegnen. Es werden zwar jüdische Traditionen hinterfragt, doch deren
Destabilisierung hat nichts spezifisch Jüdisches, weil sie das Ergebnis eines Ge-
nerations- und Gesellschaftswandels ist, der sich global abzeichnet. Das neue
Wirtschaftssystem mit seinem Aktienwesen, die politischen Unruhen oder der
japanische Krieg hinterlassen ihre Spuren im Shtetl. Dieses Anatevka ist ein offe-
ner Ort, das Musical-Anatevka ist hingegen ein in bezaubernder Weise rückstän-
diger und bedrohter Gegenort, in dem die Zeit stehengeblieben zu sein scheint.
Das Musical funktioniert in der Gegenüberstellung von geschlossener ländlicher
und traditioneller Idylle und deren Nichtexistenz. Die Logik des radikalen Bru-
ches geht nur auf, weil das ostjüdische Leben überzeichnet wird. Das Musical ist
deshalb symptomatisch für einen umfassenderen Wahrnehmungswechsel. Dass
die jiddischsprachige Literatur mit idealisierten Lebenswelten in Verbindung ge-
bracht wird, ist zwar eine Verengung, sie macht Manger jedoch zu ihrem idealen
Repräsentanten nicht nur für die jüdische Öffentlichkeit.

Als Beispiel dafür lässt sich ein Heft der polnischen Zeitschrift Literatura na
Świecie / Literatur der Welt anführen, das sich jüdischer Literatur widmet. Als
deren Vertreter werden die drei bekannten Klassiker und Manger vorgestellt –
allesamt jiddischsprachige Dichter. Der einleitende Essay flankiert die Auswahl,
indem er die bekannte Unterscheidung zwischen einem ‚ursprünglichen‘ und ei-
nem ‚entfremdeten‘ Judentum aufgreift, was die Illustrationen, die in Chagall’-
scher Manier folkloristische Anatevka-Welten heraufbeschwören, zusätzlich un-
terstreichen.112 Die Aufwertung der ostjüdischen Literatur- wie Denktradition ist
durchaus politisch zu verstehen. Nach 1968, also nachdem im Zuge antisemiti-
scher Propaganda die meisten der noch verbliebenen Juden aus Polen vertrieben
wurden und das Verhältnis zu Israel angespannt war, wurde die ohnehin kaum
sichtbare jüdische Kultur geradezu unsichtbar. Das galt selbstredend auch für
die Literatur, die in der Literatura na Świecie erst 1984 ein eigenes Sonderheft

196  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

111 Szolem Alejchem: Tewje, der Milchmann, übers. von Alexander Eliasberg und Maksymi-
lian Reich. Mit Lithographien von Anatoli L. Kaplan, hg. von Hans Marquardt. Leipzig 1987.
112 Salomon Belis-Legis: Szkic do autoportretu [Skizze zu einem Autoporträt], übers. von Mi-
chał Friedmann. In: Literatura na Świecie 12, 161 (1984), S. 3–26.



bekam. Der Fokus auf jiddische Literatur ist politisch unverfänglich, weil sie
nicht Israel repräsentiert, sondern Lebenswelten, die es im Publikationsjahr
längst nicht mehr gibt.

Es wäre jedoch verkürzt, die Rolle der Klassiker jiddischer Literatur nach
1945 auf ihre Funktion im nichtjüdischen Diskurs zu begrenzen, das wird nir-
gendwo so klar wie in dem politisch neu entstandenen Eretz Israel. War das Be-
wusstsein eines möglichen Endes der europäischen jüdischen Kultur in den Zen-
tren der Diaspora lebendig, so war die Konstellation in Israel, auf die der sich
seit 1958 dort wiederholt aufhaltende Manger traf, von einem Neuanfang ge-
prägt. Hier galt er als bedeutender Dichter, als ein lebender Klassiker der jid-
dischsprachigen Literatur: „Mangers Besuch ist vom ersten Tag an ein Pres-
seereignis. Die israelischen Zeitungen berichten darüber in Hebräisch, Jiddisch,
Rumänisch, Polnisch und Deutsch, die jiddische Presse weltweit.“113 Obwohl er
weder dem sozialistischen noch dem revisionistischen Zionismus anhing, wurde
er von politischen Kadern hofiert, denn eine jüdische Kultur war Staatsagenda
und er ihr überzeugendster Repräsentant.

Die Alte-Welt-Nostalgie, für die seine Dichtung gefeiert wurde war aller-
dings nur bedingt gerne gesehen. Die revisionistische Zeitung Herut drückte
etwa die Hoffnung aus, Manger möge nicht die Vergangenheit lebendig machen,
sondern besser die Zukunft gestalten.114 In den Anfangsjahren Israels wurde Kul-
tur unterschiedlich funktionalisiert. Einerseits sollte sie als Grund dienen, auf
dem ein neues Leben erblühen konnte. Andererseits war sie Ausdruck innerkul-
tureller Abgrenzungsbestrebungen. Mit der Alija orientalischer Juden aus Ma-
rokko, Irak, Iran und dem Jemen griff in Israel eine Angst vor der Levantisierung
um sich.115 Nationalistisch gesinnte ehemalige Osteuropäerinnen, die zu der Zeit
die Mehrheit in Israel ausmachten, waren deshalb bestrebt, die ashkenasische
gegen die sefardische Kultur zu verteidigen. Dazu gehörten auch Bemühungen,
in den ersten Jahren nach der Staatsgründung Jiddisch zur Nationalsprache Isra-
els zu erklären. Da der jüdische Staat sich als Einheit präsentieren wollte und
auf Kollektivismus als Staatsdoktrin setzte,116 hatte der ashkenasische Kulturse-
paratismus wenig Chancen. Das Hebräische konnte auch für die zugewanderten

5.5 Klassiker der jiddischen Ballade  197

113 Gal-Ed, Niemandssprache 2016, S. 638.
114 Herut, 16. Mai 1958. Organ der gleichnamigen, von Menachem Begin gegründeten Partei,
vgl. ebd., S. 632.
115 Reinhard Wiemer: Kultur und kulturelle Entwicklung in Israel. In: Udo Steinbach, Rüdiger
Robert (Hg.): Der Nahe und Mittlere Osten. Politik, Gesellschaft, Wirtschaft, Geschichte, Kultur.
Opladen 1988, S. 626–636. Hier S. 632.
116 Der Versuch, „alle dem Kollektivismus schädlichen Bewegungen zu unterdrücken“, führte
auch zu der kuriosen Entscheidung, den Beatles die Einreise zu verbieten, und manifestierte
sich in Ben Gurions lebenslanger Ablehnung des Fernsehens. Vgl. Michael Brenner: Israel.



Juden Identifikation stiften, die kein Jiddisch sprachen und für die eine vergan-
gene ostjüdische Welt kein Bezugspunkt war.117 Das Jiddische wurde in dieser
Hinsicht zu einer Festung im Kampf um das israelische Selbstverständnis. Der
Streit reichte auf israelischem Boden historisch weiter zurück, seine Vorzeichen
änderten sich jedoch radikal: Noch vor der Staatsgründung wurde in Tel Aviv
von einer zionistischen Vereinigung eine Feier zum 20. Jahrestag der Czernowit-
zer Sprachkonferenz organisiert, die von militanten Mitgliedern des Vereins
zum Schutze der hebräischen Sprache gestürmt wurde.118 1928 galt das Jiddische
als Zukunft, im neuen Staat wird es zum Anachronismus. Trotzdem scheint die
Figur des ostjüdischen Troubadours in diese Bedarfskonstellation hineinzupas-
sen. Dabei lässt sich allerdings das politische Modell erkennen, denn das Inter-
esse richtet sich auf einen Neuanfang, und die neue Literatur soll ihre Dignität
aus der Tradition beziehen, für die wiederum Manger der Gewährsmann ist.

Diese Funktion erzeugt eine Resonanz, die sich in der Rezeption seiner Wer-
ke niederschlägt: Als der ebenfalls aus Rumänien stammende Komponist Dov
Seltzer Mangers The Megilla zu einem Musical verarbeitet, erlebt dieses nach sei-
ner Uraufführung in kurzer Zeit 450 weitere, wird in fünf weiteren Bearbeitun-
gen unter anderem auf dem Broadway aufgeführt, drei Mal verfilmt und machte
Jerry Bocks Fiddler on the Roof Konkurrenz. Diese unübersehbare Popularität
wird institutionell ratifiziert, was die offizielle und bereits zu Lebzeiten einset-
zende Kanonisierung belegt. Einige Jahre vor seinem Tod wird ein Manger-Festi-
val organisiert, auf dem die wichtigsten israelischen Dichter seine Balladen vor-
tragen. Der mit 10.000 israelischen Pfund119 dotierte Staatspreis für jiddischspra-
chige Dichtung wird noch vor seinem Tod konzipiert und zum ersten Mal 1970,
ein Jahr nach seinem Tod, verliehen. Die Entscheidung, den Preis nach Manger
zu benennen, wurde einstimmig mit seiner Bedeutung als Volksdichter gerecht-
fertigt.120 Die Volksballade ist der Maßstab jiddischsprachiger Lyrik schlechthin.

An der Tatsache, dass dieser prestigeträchtige Preis im Jahr 2000 wieder ab-
geschafft wurde, lässt sich ablesen, dass die Bedarfssituation sich erneut verän-
dert hat. Auch das von Spendengeldern in der Jüdischen National- und Universi-

198  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

Traum und Wirklichkeit des jüdischen Staates: von Theodor Herzl bis heute. München 2016,
S. 154.
117 Jaakow Erwin Palmon: Israel sucht den Weg in die Zukunft. Wirtschafts- und Gesell-
schaftsprobleme des Staates der Juden. Leer 1966, S. 60.
118 Palästina, Nr. 11, Wien-Leipzig 1928, zit. nach Arnim Eidherr: Hundert Jahre Czernowitzer
„Jüdische Sprachkonferenz“ 1908. Die Konferenz und ihre Wirkung. http://david.juden.at/
2008/78/13_eidherr.htm [letzter Zugriff 11.3.2022], archiviert unter https://archive.ph/q5icD.
119 Auch israelische Lira. Die bis zur Einführung des Schekel 1980 gültige Währung, die sich
im Verhältnis von 1:1 zum britischen Pfund verhielt.
120 Vgl. Gal-Ed, Niemandssprache 2016, S. 708–711.

http://david.juden.at/2008/78/13_eidherr.htm
http://david.juden.at/2008/78/13_eidherr.htm
https://archive.ph/q5icD


tätsbibliothek in Jerusalem (seit 2010: Israelische Nationalbibliothek) eingerich-
tete Manger-Zimmer wurde im Jahr 2009 aufgelöst.121 Jiddisch hat an Bedeutung
für die israelische Kultur eingebüßt, ist nur in orthodoxen Enklaven wie dem Je-
rusalemer Viertel Me’a She’arim zu hören. Manger gilt heute dementsprechend
abwechselnd als ‚berühmter‘ oder ‚unbekannter‘ Dichter.

Die nach 1945 präsente Sorge, dass die jiddische Kultur untergehen könnte,
erwies sich in den unmittelbar folgenden Jahrzehnten als unbegründet. So zeigt
Magdalena Ruta in ihrer Studie zur jiddischen Literatur in der Volksrepublik Po-
len, dass bis 1968, also dem bereits erwähnten Exodus, jiddischsprachige Litera-
tur verfasst wurde und eine sie vertreibende Infrastruktur etabliert war.122 Die
gegenwärtige Situation ist anders. Das liegt nicht zuletzt daran, dass die Imple-
mentierung des Hebräischen überaus erfolgreich war und neben dem Jiddischen
rund 40 weitere Sprachen vollständig verdrängte oder sie nach wie vor gefähr-
det.123 Die Prognosen für das Weiterbestehen fallen vorsichtig optimistisch bis
düster aus: Es gibt Hoffnungen auf ein Revival, die sich aus der Erfahrung der
Wiedergeburt des Hebräischen speisen,124 verbreiteter ist allerdings die Rede
von den letzten Mohikanern, die das Jiddische am Leben halten.125 Für den Klas-
siker der jiddischen Ballade würde es bedeuten, dass er auf unbestimmte Zeit
seinen Platz im Speichergedächtnis einnehmen muss oder sich seine Geltungs-
hinsicht weiter schmälert.

5.6 Partikularismus der Klassik (Schlussbemerkungen)

Der universalistische Fehlschluss beginnt mit der Annahme einer maximalen
Reichweite und sachlichen Geltung. Es ist ein Geltungshorizont, der implizit in
der Rede von Klassikern entworfen wird. Der Europäer Manfred Fuhrmann
nimmt als maximale Reichweite Europa an und entwirft aus dieser Annahme die
maximal wirkungsstärkste Funktionshypothese: Klassiker seien die Säulen des

5.6 Partikularismus der Klassik (Schlussbemerkungen)  199

121 Vgl. ebd., S. 17 f.
122 Magdalena Ruta: Bez Żydów? Literatura jidysz w PRL o Zagładzie, Polsce i komunizmie
[Ohne Juden? Jiddische Literatur in der PRL über den Holocaust, Polen und den Kommunis-
mus]. Kraków, Budapeszt 2012.
123 B. Spolsky, E. Shohamy: Hebrew After a Century of RLS Efforts. In: Joshua A. Fishman
(Hg.): Can Threatened Languages Be Saved? Clevedon 2001, S. 350–363. Hier insbesondere
S. 359 f.
124 Vgl. dazu Eidherr, Sonnenuntergang auf eisig-blauen Wegen 2012, S. 313.
125 Das verdeutlicht Dovid Katz an dem Verschwinden der jiddischen Community in Mont-
real, das ein Zentrums säkularer jiddischer Kultur bis in die 2000er Jahre hinein war. Vgl. Katz,
Words On Fire 2004, S. 349 f.



Kontinents.126 Viel unspezifischer ist der Horizont bei Allan Bloom, Zbigniew
Herbert oder bei T. S. Eliot. Die Klassikerauswahl von Bloom und Eliot weist sie
höchstens als Vertreter einer dominant männlichen, weißen und westlichen
Kultur aus. Casanova und Moretti reflektieren den Standort ebenso wenig und
entwerfen einen globalen Geltungshorizont. Klassiker werden in diesen Beispie-
len zu Prinzipien. Hat Fuhrmann die kulturellen Wurzeln Europas vor Augen,
Casanova und Moretti Literatur schlechthin, so rührt das Klassische bei Bloom
an das Allgemein- und Ur-Menschliche. Und auch Eliot und Herbert universali-
sieren, indem sie in Klassikern das Nichtbarbarische, Nichtnationalistische,
kurzum: das prinzipiell Gute kondensiert sehen. Diese abstrakte Bestimmung
macht es ungeachtet des kulturellen und zeitlichen Kontextes leicht, sich zu
dem so auftretenden Klassischen – in der Regel affirmativ – ins Verhältnis zu
setzen. Gleichzeitig sind diese Funktionen nichtssagend. Sie operieren mit abs-
trakten, pathetischen Begriffen, die einerseits bedeutungsschwanger genug
sind, um emotional zu involvieren, und die andererseits bedeutungsleer genug
sind, um an jeden (von den Autoren) vorstellbaren lebensweltlichen Horizont
anknüpfbar zu sein. Klassikerlektüre ist religiöses Erleben, eine Offenbarung,
die unspezifische Wahrheiten näherbringen oder moralisch erbauen kann. Es
sind gerade diese mangelnde Spezifik und Standortreflexion, das laudativ hoch-
gejubelte, selbstverliebt wirkende Verständnis der eigenen Kultur sowie die An-
maßung, in Universalien zu schwärmen und daraus einen normativen Kanon
für ‚die Menschheit‘ herzuleiten, die dieses universalistische Klassikerverständ-
nis insbesondere in partikularer Perspektive der Gender oder Postcolonial Stu-
dies so anfällig für Kritik gemacht haben.

Um das Phänomen Klassik zu verstehen, muss das Verhältnis von Normati-
vität und Geltung neu ausgelotet werden. Das gelingt nur, wenn statt universa-
lem Adressatenkreis und abstraktem Geltungspathos konkret Geltungshinsich-
ten bestimmt werden. Auch Shakespeares Geltung hat Grenzen, die sachlich zu
definieren sind. Er ist ein Klassiker der (Welt-)Literatur und des Theaters. Ein
Klassiker der Biomedizin ist er nicht (selbst wenn Harold Bloom ihm die Funk-
tion zuschreibt, den Menschen erfunden zu haben).127 Das klingt polemisch,
aber sich dies bewusst zu machen, schützt davor, die normative Dimension des
Klassischen mit einer transzendentalen Geltung zu verwechseln. Die Normativi-
tät entsteht nur im Junktim mit der faktischen Geltung, und diese ist sachlich,
geografisch und zeitlich begrenzt zu denken.

Der partikularistische Klassikbegriff vermag genau dies wiederzugeben.
Klassiker bilden sich in konkreten Bedarfskonstellationen heraus, die sich wie-

200  5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik

126 Fuhrmann, Bildung 2002, S. 74.
127 Vgl. Harold Bloom: Shakespeare. The Invention of the Human. New York 1999.



derum innerhalb der Parameter von Öffentlichkeit, Zeit, Raum und – wie wir ge-
sehen haben – den darin verankerten ästhetischen, politischen und kulturellen
Diskursen – konstituieren. Die Konstellation, die zur Entstehung des literari-
schen Feldes der jiddischen Ballade führte, ließ sich sehr konkret umreißen. Die
jüdische jiddischsprachige Öffentlichkeit hat in einer Situation gesellschaftli-
cher Marginalisierung in Europa um 1900 die jiddischsprachige Dichtung zum
Sprachrohr gewählt und auf die traditionelle Vorstellung der Volksdichtung zu-
rückgegriffen. Die jüdische Nachkriegsöffentlichkeit, die vor allem in den USA,
Kanada und Israel angesiedelt war, hat, unter dem Eindruck der Shoah stehend,
die osteuropäische Dichtung als eine Reminiszenz der alten Welt und eine De-
monstration des Widerstands gegen deren Vernichtung sowie als Exempel einer
eigenständigen jüdischen Kultur rezipiert. Dies ist die Konstellation des Klassi-
kers der jiddischen Ballade, Itzik Manger.

Der Partikularismus der Klassik zieht eine Konsequenz nach sich, die im es-
senzialistischen Klassikbegriff nicht vorgesehen ist: Klassiker können aufhören,
Klassiker zu sein. So paradox es klingen mag, wenn man ausgerechnet „Langle-
bigkeit“ zum Kriterium der Klassik macht. Doch ist Langlebigkeit nicht mit Un-
sterblichkeit zu verwechseln. Wenn der Klassikerstatus nicht mehr an Eigen-
schaften festgemacht wird, sondern von einer Bedarfskonstellation abhängig
ist, so muss damit gerechnet werden, dass er dauerhaft aus dem Funktions- ins
Speichergedächtnis übergeht. Dies kann – wie in dem vorliegenden Fall – mit
dem Verschwinden der Klassiker tragenden Öffentlichkeit verbunden sein. Es ist
aber möglich, dass die politischen Vorzeichen und mit ihnen die Bedarfskonstel-
lation wechseln, unter denen ein Klassiker galt, was das folgende Kapitel zeigen
wird.

5.6 Partikularismus der Klassik (Schlussbemerkungen)  201



6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die
Zeitlichkeit der Klassik

Bislang wurde Klassik als interessenabhängige Fragmentierung sowie als öffent-
lichkeitsabhängige und sachliche Partikularisierung untersucht. Auf den kleins-
ten Nenner gebracht, zeichnete sich dabei ein durch gemeinsame Interessen
und Erwartungen verbundenes Kollektiv als Träger der kulturellen Praxis ab.
Eine solche Interessengemeinschaft ist zeitlich definiert: Zivilisationen, Gesell-
schaften und Kulturen können vergehen, Gleiches gilt für kulturelle Bewegun-
gen oder Gruppierungen mit politischen Anliegen. Als klassisch gilt hingegen
gerade das, was sich dem Malstrom der Zeit gegenüber als widerständig erweist.
Zeitlichkeit ist deshalb eine Herausforderung der Klassikforschung. Die Norma-
tivität entsteht aus der Langzeitpräsenz, die als das Zeitwiderständige wahrge-
nommen wird;1 das Geheimnis der Zeitenthobenheit auratisiert das Klassische.
Wie aber lässt sich der Widerstand gegen Obsoleszenz als kulturelle Praxis den-
ken?

Für den hartnäckigen Mythos der Zeitenthobenheit ist vor allem Hans-Georg
Gadamer verantwortlich, auf den bis heute Bezug genommen wird, wenn von
Klassik die Rede ist. Ein Beispiel aus der Weltliteraturforschung wurde im voran-
gehenden Kapitel an Pascale Casanovas Klassikdefinition diskutiert. Nachdem
dort die universalistischen Vorannahmen hinsichtlich der geografischen und
sachlichen Geltung diskutiert wurden, widmet sich dieses Kapitel der Zeit. Ob-
wohl Casanova und Gadamer Jahre und Literaturverständnisse trennen, ist die
longue durée für beide ein unhintergehbares Merkmal: „a classic stands above
temporal competition“ – heißt es bei Casanova. Gadamers Überlegungen dazu
weisen in eine vergleichbare Richtung:

Was klassisch ist, das ist herausgehoben aus der Differenz der wechselnden Zeit und ihres
wandelbaren Geschmacks – es ist auf eine unmittelbare Weise zugänglich, nicht in jener
gleichsam elektrischen Berührung, die hin und wieder eine zeitgenössische Produktion
auszeichnet und in der die Erfüllung einer alles bewußte Erwarten übersteigenden Sinn-
Ahnung augenblickshaft erfahren wird. Vielmehr ist es ein Bewußtsein des Bleibendseins,
der unverlierbaren, von allen Zeitumständen unabhängigen Bedeutung, in dem wir etwas
‚klassisch‘ nennen – eine Art zeitloser Gegenwart, die für jede Gegenwart Gleichzeitigkeit
bedeutet.2

Open Access. © 2022 Paula Wojcik, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110756463-006

1 Die Tatsache, dass als „Klassiken“ bezeichnete Epochen historisch verankert sind, wird in
diesem Verständnis zu einem aus der Spannung zwischen Historizität und Normativität ent-
stehenden Paradox. Vgl. Wilhelm Voßkamp: Normativität und Historizität europäischer Klas-
siken. In: Ders. (Hg.): Klassik im Vergleich. Stuttgart 1993, S. 5–8. Hier S. 5.
2 Gadamer, Hermeneutik I 1990, S. 293.



Gadamers Definition ist richtig und falsch zugleich. Richtig ist die Annäherung
an das Phänomen von dem Begriff der Gegenwart her. Klassisch im empirischen
Sinne sind Phänomene nur im Hinblick auf ihren Gegenwartsbezug. Damit aber
ist seine Definition auch grundlegend falsch. Denn die Gegenwärtigkeit des
Klassischen besteht nicht in der Unwandelbarkeit, sondern in der Anpassung an
sich historisch wandelnde Horizonte. Einen dafür paradigmatischen Fall veran-
schaulicht der britische Literaturwissenschaftler und Klassikforscher Frank Ker-
mode in seinem Essayband Forms of Attention. Darin untersucht er den Fall Bot-
ticellis, der für Jahrhunderte vergessen und erst Mitte des 19. Jahrhunderts wie-
derentdeckt wurde, und verweist auf den Geschmackswandel als Ursache:

There persisted, in the sixties, a widely shared opinion which must seem surprising to us,
that Botticelli limited his appeal by preferring ugly women. A solid history of painting
published in the decade described these women as ‘coarse and altogether without
beauty.’3

Dieses Geschmacksurteil wurde durch die Präraffaeliten revidiert: „what had hi-
therto been called clumsiness was now transformed into a ‚faint and almost
painful grace,‘ and those ugly faces took on a ‚somewhat lean and fleshless be-
auty, worn down it seems by some sickness or natural trouble.‘“4 Von einem ge-
genüber Leonardo da Vinci und Michelangelo als rückständig geltenden, verges-
senen Maler5 wird Botticelli zu einem Vorreiter der Moderne, zur Eminenz der
Malerei.6 Kermode betont, dass die Entdeckung mit einer Wertzuschreibung ein-
hergeht, die sich am aktuellen Bedarf orientiert: „Opinion […] required, at this
modern moment, a certain kind of Renaissance art; Botticelli along with some
contemporaries – though first among them – provided it.“7

Um noch einmal zu Gadamer zurückzukehren, so demonstriert das Beispiel,
dass das Bewusstsein des „Bleibendseins“ von Phänomenen, die wir klassisch
nennen, nicht darin gründet, dass sie der „historischen Kritik“ standhalten, weil
ihre „geschichtliche Herrschaft, die verpflichtende Macht ihrer sich überliefern-
den und bewahrenden Geltung, aller historischen Reflexion schon vorausliegt
und sich in ihr durchhält“,8 wie es in seiner bekanntesten Klassikdefinition
heißt. Das „Bleibendsein“ hängt vielmehr mit der jeweils historisch verankerten
Brauchbarkeit, also einer in konkreten historischen Kontexten erfolgenden
funktionsorientierten Evaluation zusammen. Die Gegenwart von Klassikern ist

6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik  203

3 Frank Kermode: Forms of Attention. Chicago, London 1987, S. 4.
4 Ebd.
5 Ebd., S. 1.
6 Ebd., S. 6.
7 Ebd.
8 Gadamer, Hermeneutik I 1990, S. 292.



deshalb gerade nicht zeitlos zu nennen, sondern, um einen etwas unschönen
Neologismus zu verwenden, zeitvoll. Für ihre Geltung ist die je gegenwärtige Be-
darfskonstellation Voraussetzung; weil sie auf ihre Gegenwart reagieren, sind
Klassiker gewissermaßen ‚erfüllt‘ davon. Ihre Aktualisierungen spiegeln den
historischen Gebrauchskontext wider, geben Auskunft über die sie gebrauchen-
den Kollektive. Wer „Zeitlosigkeit“ als eine „Weise geschichtlichen Seins“9 für
Klassiker in Anspruch nimmt, der vertritt einen essenzialistischen Klassikbe-
griff, weil er eine Geltung unterstellt, die nur metaphysisch denkbar ist.

Der profilierteste Erneuerer der Klassikdebatte im deutschsprachigen Raum,
Wilhelm Voßkamp, beschreibt das Verhältnis der „Normativität, Zeitresistenz“
in Spannung zur Rekonstruierbarkeit als historische Phänomene.10 Wenn wir je-
doch annehmen, dass Normativität kein Widerstand gegen den Wandel ist,
dann lässt sich dieses Verhältnis nicht als Spannung, sondern als gegenseitige
Ermöglichung begreifen. Die „Operationen, die ‚Klassik‘ entstehen lassen“, also
ihre Normativität bestätigen und verstärken,11 sind aktualisierend. Weil diese
Operationen ausbleiben können, ist Langlebigkeit nicht mit Unsterblichkeit zu
verwechseln. Ändern sich die Trägerkonstellationen oder Bedarfshorizonte radi-
kal, ist es möglich, dass Klassiker ihre Geltung verlieren und nur noch als Klassi-
ker einer vergangenen Ära oder Gemeinschaft gelten. Solche funktionsuntaug-
lichen Klassiker sind im Speichergedächtnis verankert.12 Das Beispiel Itzik
Mangers zeigt, dass dies geschehen kann, wenn eine Sprachgemeinschaft ver-
schwindet. Paradebeispiele radikal veränderter Bedarfshorizonte sind vergange-
ne totalitäre Systeme, deren innere ideologische Kohärenz mithilfe von Klassi-
kern gestiftet wurde. Da die Bindung häufig geradezu symbiotisch zwischen
Klassiker und jeweiliger Ideologie besteht, ist eine Aktualisierung jenseits dieser
Ideologie selten und schwierig. Das gilt selbst für Autoren, die sich einer Ideolo-
gie gar nicht verschrieben haben, sondern von offizieller Seite in einem totalitä-
ren Staat gewürdigt wurden: Die Tatsache, dass Goethe und Schiller sowohl im
Dritten Reich als auch in der DDR verehrt wurden, ließ sie für die 68er-Genera-
tion mindestens suspekt erscheinen. Mehr Substanz haben Vorbehalte gegen
Wagner, zu dessen NS-Rezeptionsgeschichte antisemitische Ausfälle hinzukom-
men, die ihn bis heute genauso verdächtig machen wie Heidegger.

Die wieder aufgeflammte Heidegger-Debatte veranschaulicht, mit welchen
(moralischen) Argumenten für ein verordnetes kulturelles Vergessen gestritten
werden kann, wenngleich vermutlich selbst die schärfsten Kritiker nicht wirk-

204  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

9 Ebd., S. 295.
10 Vgl. Voßkamp, Normativität und Historizität europäischer Klassiken 1993, S. 6.
11 Ebd., S. 7.
12 Vgl. Assmann, Speichern oder Erinnern? 2001, S. 20–22.



lich eine Dekanonisierung, sondern vielmehr eine kritische Reflexion fordern.
Die zuletzt der Öffentlichkeit zugänglich gemachten Briefe an seinen Bruder
Fritz ebenso wie die als Schwarze Hefte bekannten Denktagebücher wiesen ihn
als Überzeugungstäter aus, so der Tenor der feuilletonistischen Verurteilung.13

Besonders betont wird, dass der in den Schwarzen Heften noch seinsphiloso-
phisch überhöhte Antisemitismus in den Briefen ganz unverhohlen zutage tre-
te14 und der „politisch bestens informierte Freiburger Professor ein früher und
leidenschaftlicher Anhänger des Nationalsozialismus“15 sei. Für Wagner lässt
sich noch geltend machen, dass er den Antisemitismus ohne ein Bewusstsein
für die fatalen Folgen haben zu können, rezipiert und befeuert hat. Heidegger
lässt sich dadurch nicht entschuldigen, weil ihm retrospektiv abverlangt wird,
die Implikationen und möglichen Folgen erkannt haben zu können. Da Wagner
bereits 1883 verstorben ist, muss sich seine Rezeption nicht die Frage nach sei-
nem Verhältnis zum NS-Regime stellen. Aus ihm kann man keinen geistigen Kol-
laborateur machen, aus Heidegger durchaus. Dass Heidegger nicht aus dem Ka-
non der Philosophie gestrichen wird, liegt vermutlich daran, dass er als Philo-
soph nicht in unmittelbarer Weise mit der NS-Ideologie in Zusammenhang zu
bringen ist und seine Schriften nie maßgeblich die nationalsozialistische Politik
legitimiert haben. Anders gesagt: Die Rezeption seines Werkes ist nicht auf den
Leumund des Autors angewiesen. Das lässt sich mutatis mutandis vom Feld der
Wissenschaft auf die hier vorgestellte Modell-Systematik in den Künsten über-
tragen. Solange die wissenschaftliche Heidegger-Rezeption dem ästhetischen
Modell folgt, in dem der Autor zwar gefeiert werden kann (in Heideggers Fall als
ein kauziger Exzentriker), jedoch nicht biografisch eine Funktion als Vorbild
oder Autorität verifizieren muss, wie dies im sozialmoralischen und politischen
Modell der Fall wäre, lässt sich das Werk rezipieren, wenn die Biografie proble-
matisch ist. Das trifft ebenfalls auf Wagner zu: Als Antisemiten muss man ihn
nicht mögen. Dass er unter dem Hitler-Regime verehrt wurde, kann man ihm
nicht vorwerfen. Seine Musik kann man jedoch rezipieren, ohne an Antisemitis-
mus zu denken. Setzte sich ein Verständnis seiner Werke durch, das den Antise-
mitismus zum dominanten Deutungshorizont erklärte,16 könnte sich die Rezepti-
onssituation ändern. Die Tatsache, dass Wagner in Israel kaum und wenn doch,
so für Aufsehen sorgend aufgeführt wird, belegt, dass im dortigen kulturellen

6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik  205

13 Vgl. z. B. https://www.zeit.de/2016/43/nationalsozialismus-martin-heidegger-briefwechsel-
bruder [letzter Zugriff 20.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/Qjxgq.
14 Ebd.
15 Ebd.
16 Was ihnen etwa Marc A. Weiner attestiert. Vgl. Richard Wagner and the Anti-Semitic Ima-
gination. Lincoln, London 1995.

https://www.zeit.de/2016/43/nationalsozialismus-martin-heidegger-briefwechsel-bruder
https://www.zeit.de/2016/43/nationalsozialismus-martin-heidegger-briefwechsel-bruder
https://archive.fo/Qjxgq


Gedächtnis ein negativ besetztes sozialmoralisches Modell gilt, das das ästheti-
sche überschattet.

Als ein Musterbeispiel, bei dem das politische Engagement zu einer weitge-
henden Verbannung aus dem Funktionsgedächtnis führte, kann Johannes R. Be-
cher gelten, der sich, zunächst expressionistischer Dichter und Exilant, zuneh-
mend opportunistisch und erfolgreich in der DDR-Politik engagierte. In einem
Aufsatz argumentiert Walter Schmitz dafür, Becher als klassischen National-
schriftsteller zu bezeichnen, dessen „Selbstdeutungsmodell“17 als Nachfolger
Goethes18 und Repräsentant seiner Epoche19 in der Rezeption stabilisiert wurde.
Schmitz deutet Bechers kulturpolitisches Engagement hinsichtlich der Rolle als
Nationalschriftsteller, der sich im Staatsaufbau engagiert zeigen müsse.20 Das,
was Schmitz als Selbstdeutungsmodell bezeichnet, das also, was wir bei Mickie-
wicz und Manger als Automodellierung kennengelernt haben, muss jedoch zeit-
lich aufgegriffen, bestätigt, „stabilisiert“, wie Schmitz es nennt, werden. Und
ein Blick auf die DDR-Rezeption Bechers muss Schmitz in seiner Einschätzung
recht geben. Der im Zweiten Weltkrieg – wie Becher selbst – exilierte und in die
DDR zurückgekehrte, dort politisch aktive Funktionär und Schriftsteller Alexan-
der Abusch tituliert Becher in einem Aufsatz als „Dichter der Nation“.21 Dieser
Titel ließe sich schlicht auf Bechers Rolle als Dichter der DDR-Nationalhymne
zurückführen, doch geht mit ihm eine Funktionszuschreibung einher, die aufge-
griffen und ausgeweitet wird. In einem Lehrbuch zu Bechers Leben und Werk,
das in der Reihe Schriftsteller der Gegenwart im Verlag Volk und Wissen er-
schien, wird die Funktion zum Deutungsinstrument für Bechers Leben und
Schaffen. Für seine Exiljahre 1933–1945 wird ihm nachgesagt, „Dichtung für
Deutschland“ verfasst zu haben, in der er bereits „einen Menschentyp vor Au-
gen“ hatte, „der die Zukunft eines anderen Deutschland verbürgt“.22 Dort wird
er mit dem in der DDR kulturpolitisch geschätzten Heine verglichen.23 Aus dieser
Darstellung folgt zwangsläufig seine Rolle als „Erzieher des Volks und Dichter

206  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

17 Walter Schmitz: Johannes R. Becher – der ‚klassische Nationalautor‘ der DDR. In: Günther
Rüther (Hg.): Literatur in der Diktatur 1997, S. 303–342. Hier S. 313.
18 Ebd., S. 312.
19 Ebd., S. 305.
20 Ebd., S. 334. Gegen diese eindeutige Einschätzung argumentiert Jens-Fietje Dwarfs als di-
rekten Respons auf Schmitz, dem er Anachronismus vorwirft. Allerdings bleibt die Argumen-
tation unklar, denn Dwarfs bezieht sich nur auf Becher und dessen Werk, nicht aber auf die
Rezeption, die für den Status als Klassiker aufschlussgebend ist. Vgl. Jens-Fietje Dwarfs: Johan-
nes R. Becher – der „klassische Nationalautor“ der DDR? In: Lothar Ehrlich, Gunther Mai, Inge-
borg Cleve (Hg.): Weimarer Klassik in der Ära Ulbricht. Köln 2000, S. 175–184. Hier S. 176.
21 Alexander Abusch: Johannes R. Becher. Dichter der Nation und des Friedens. Berlin 1953.
22 Horst Görsch: Johannes R. Becher. Leben und Werk. Berlin 1967, S. 63.
23 Ebd., S. 65.



der Nation“ für die Jahre 1945–1958. Dass diese Meinung in der Zeit weitgehend
geteilt wurde, darauf verweist der umfangreiche und großformatige Band Johan-
nes R. Becher. Bilderchronik seines Lebens. Er macht das kulturelle ‚Gewicht‘ des
Dichters materiell evident und lässt in der Inszenierung von Bechers Leben erste
Anzeichen einer „selektionslosen Aufmerksamkeit“ erkennen.24 Becher kann
heute ein Klassiker genannt werden, jedoch nur mit dem dazugehörigen Hin-
weis auf die historische Bedarfskonstellation der DDR.

In Analogie zu Becher möchte ich einen anderen Klassiker auf Zeit vorstel-
len, Börries von Münchhausen, den beliebtesten und meistverkauften Balladen-
dichter des Dritten Reiches.

6.1 Börries von Münchhausen als Klassiker

In der Forschung wird Börries, Baron von Münchhausen in der Regel im Zusam-
menhang mit der Gleichschaltung der Sektion für Dichtung der Preußischen
Akademie der Künste genannt.25 Als Dichter ist der adelige Jurist nach dem
Zweiten Weltkrieg, dessen Ende mit seinem Selbstmord zusammenfiel, nahezu
gänzlich in Vergessenheit geraten, obwohl seine Balladen immer noch in durch-
aus namenhaften Anthologien vorkommen. So nimmt 2005 Marcel Reich-Ranic-
ki zwei davon (Bauernaufstand und Jenseits) in seinen Kanon auf.26 Auch in
Wulf Segebrechts 2012 veröffentlichter Sammlung deutscher Balladen tauchen
die Münchhausen-Balladen Die Wunderwirkung der Latinität und Der Todspieler
auf.27 Es handelt sich hierbei jedoch um Einzelfälle, die nicht annähernd die Be-
deutung fortschreiben, die er für das Verständnis der Gattung im deutschen
Sprachraum der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts besaß. Es wäre völlig ver-
fehlt, Münchhausen aus heutiger Perspektive einen Klassiker zu nennen. Es ist
jedoch berechtigt, von ihm als einem Klassiker im Präteritum zu sprechen.

Anteil daran, dass Münchhausen im literarischen und wissenschaftlichen
Diskurs vergessen wurde, hat sicherlich die Tatsache, dass er als Kulturpolitiker
regimekonform war und nationalkonservative Ansichten vertrat, obwohl er sich
von dem aggressiven Ton vieler Zeitgenossen distanzierte und der Gesinnung

6.1 Börries von Münchhausen als Klassiker  207

24 Martus, Werkpolitik 2007.
25 Umfassendere Passagen zu Münchhausen finden sich vor allem bei Werner Mittenzwei: Die
Mentalität des ewigen Deutschen. Nationalkonservative Dichter 1918–1947 und der Untergang
einer Akademie. Leipzig 2003.
26 Marcel Reich-Ranicki: Der Kanon. Die deutsche Literatur – Gedichte. Band 5: Stefan George
bis Kurt Tucholsky. Frankfurt a.M., Leipzig 2005, S. 62 und 63.
27 Wulf Segebrecht: Deutsche Balladen. Gedichte, die dramatische Geschichten erzählen.
München 2012, S. 273–275 und 287–292.



nach, dem Lager der völkischen Bildungsbürger28 zuzurechnen ist. Die spärliche
Forschung, die den Dichter überhaupt thematisiert, erwähnt vor allem, dass er
„ein verhängnisvoll wirksames Monopol für die Theorie dieser Textart [der Bal-
lade] behaupten“29 konnte. Thomas Schneider wirft ihm deshalb eine „Instru-
mentalisierung“30 der Ballade im Sinne der NS-Ideologie vor.

Es stellt sich die Frage, nach welchen Kriterien es gerechtfertigt ist, Münch-
hausen als einen Klassiker zu behandeln. Im Unterschied zu Johannes R. Becher
wurde er niemals als ein ‚Nationaldichter‘ wahrgenommen, obwohl er das Be-
dürfnis nach einer nationalkonservativen Dichtung stillte. Seine „heroische[n]
und heitere[n] Klänge“31 erwiesen sich in der durch Krieg, politische und kultu-
relle Umwälzungen gezeichneten Weimarer Republik als enorm passfähig. Im
Nazideutschland wurde er zum Kulturpolitiker und schließlich als Autor von
höchster Stelle geadelt – beides lässt ihn für die Zukunft kaum reaktivierbar er-
scheinen. Dennoch fiel seine Dichtung nicht mit dem Ende des Krieges einer mo-
ralischen Zensur zum Opfer. Viel entscheidender waren die seit dem Ende des
Dritten Reiches nach und nach verschwindenden Applikationsmöglichkeiten,
die mit veränderten Gesellschafts- und insbesondere den Männlichkeitsentwür-
fen einhergingen.

Münchhausens literarische und literaturpolitische Geltung währte also rund
fünfzig Jahre. In dieser Zeit gelang es ihm, sich durch geschickte Automodellie-
rung im Balladendiskurs zu positionieren und dort erfolgreich die Gattung zu
repräsentieren. Der Titel als „Meister der Ballade“ stand in der breiten Wahrneh-
mung nur ihm zu, er war einer der erfolgreichsten Dichter und seine Popularität
übertraf die bis dahin als Balladengroßmeister geltenden Goethe, Schiller, Uh-
land oder Fontane. Er wurde für unterschiedliche Bedarfsfälle funktionalisiert:
Im Ersten Weltkrieg bestärken seine Balladen das soldatische Ideal eines ritterli-
chen Kämpfers. Im Nationalsozialismus propagierten sie Geschichtsbewusst-
sein, Volksnähe, konservative und rassistische Gesellschaftsvorstellungen und
verhalfen so, das gewünschte Bild der deutschen Literatur im Sinne kulturpoliti-
scher Propaganda zu stabilisieren. Rund 50 Jahre lang gelang es ihm, der kultu-

208  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

28 Thomas Vordermeyer: Bildungsbürgertum und völkische Ideologie, Berlin u. a. 2016,
S. 68 f.
29 Hartmut Laufhütte: Die Nibelungen in Balladen des 19. und 20. Jahrhunderts. In: Hans
Krah (Hg.): Die Nibelungen. Passau 2015, S. 97–115. Hier S. 106.
30 Thomas F. Schneider: „Heldisches Geschehen“ und „reiner blaublonder Stamm“. Die ‚Er-
neuerung‘ der Ballade und ihre Instrumentalisierung durch Börries von Münchhausen (1874–
1945), seit 1898. In: Edward Białek, Hubert Orłowski (Hg.): Literatur im Zeugenstand. Frankfurt
a.M. 2002, S. 541–562.
31 Bericht über einen Auftritt Münchhausens. Neue Mannheimer Zeitung, 26.11.1940. Aus dem
Goethe-Schiller-Archiv (im Folgenden GSA), Sammlungsstücke 69/6503.



rellen Obsoleszenz zu widerstehen. Im Vergleich mit vielen Klassikern ist das
zwar eine Langzeitpräsenz im Diminutiv, doch – und das rechtfertigt es, Münch-
hausen als Klassiker zu bezeichnen – besteht sie darin, dass sein Werk für die
sich in dieser Zeitspanne eröffnenden und wandelnden Bedarfshorizonte aktua-
lisiert wurde. Wir können also beobachten, dass der Dichter in dieser Zeit offen-
bar bereits einen Grad an Verbindlichkeit erreicht hatte, der eine Aktualisierung
in einem veränderten Bedarfskontext begünstigte.

Da Münchhausen nur wenigen bekannt sein dürfte, möchte ich einige
grundlegende Bemerkungen zu ihm bzw. seiner Rezeption machen. Die über-
schaubare Menge an Darstellungen, die es von ihm, sei es von Seiten der For-
schung, sei es von Seiten engagierter Hobbybiografen, gibt, prägen vier Topoi:
1. Antisemitismus: Münchhausens frühes Verhältnis zum Judentum wird häu-

fig beleuchtet, wenn es darum geht, den Dichter zu rechtfertigen. Auf-
schlussreich ist der Wikipedia-Artikel, in dem seinen jüdischen Beziehun-
gen überdurchschnittlich viel Platz eingeräumt wird.32 Die Jugendfreund-
schaft mit dem Maler Ephraim Lilien soll die spätere ideologische
Konformität relativieren. Zitiert wird darüber hinaus, wie er sich in Privat-
briefen vom Antisemitismus distanzierte, obwohl diese Aussagen bei nähe-
rer Betrachtung nur klar antisemitische flankieren. Geht es darum, Münch-
hausens NS-Konformität herauszustellen, so wird vor allem auf einen Brief
hingewiesen, den er 1911 an Adolf Bartels schrieb und in dem er sich von
seinem Erstlingswerk, das eine jüdische Thematik besaß, distanzierte. Zu-
dem werden seine Pläne, eine Geheimgesellschaft zur Zurückdrängung des
Judentums zu gründen, in dem Zusammenhang erwähnt.33

2. Rolle als Kulturpolitiker: 1933 wurden Münchhausen und seine Gefährten
des zuvor gegründeten Wartburgkreises auf die frei gewordenen Stühle der
ideologisch ‚bereinigten‘ Dichterakademie berufen, er selbst zum Präsiden-
ten ernannt. Apologetisch wird behauptet, er habe versucht, die Akademie
vor Goebbels’ Einfluss zu bewahren. Kritisch wird betont, dass er entschei-
dend an ihrer Gleichschaltung mitwirkte, indem er Dichter auszuschließen
half. In diesen Kontext gehört die vielfach beschriebene Denunziation Gott-
fried Benns als Juden.34 Weil er auf Hitlers Gottbegnadeten-Liste gesetzt
wurde, wird er für die Nachwelt als symbiotisch mit dem System verbunden
zur Persona non grata, obwohl man seiner Dichtung kaum NS-Rhetorik

6.1 Börries von Münchhausen als Klassiker  209

32 https://de.wikipedia.org/wiki/B%C3%B6rries_von_M%C3%BCnchhausen#Verh%C3%
A4ltnis_zum_Judentum [letzter Zugriff 20.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/wZHRq.
33 Werner Mittenzwei: Börries, Frhr. v. Münchhausen, Dichter. In: Historische Kommission
der Bayrischen Akademie der Wissenschaften (Hg): Neue deutsche Biographie. Band 18: Mol-
ler – Nausea. Berlin 1997, S. 525–527. Hier S. 526.
34 Vgl. ebd.

https://de.wikipedia.org/wiki/B%C3%B6rries_von_M%C3%BCnchhausen#Verh%C3%A4ltnis_zum_Judentum
https://de.wikipedia.org/wiki/B%C3%B6rries_von_M%C3%BCnchhausen#Verh%C3%A4ltnis_zum_Judentum
https://archive.fo/wZHRq


oder radikale xenophobe Ausfälle vorwerfen kann. Das liegt wohl nicht zu-
letzt daran, dass er in Nazideutschland eigentlich nichts Neues veröffent-
lichte, dafür aber die Ballade im Licht der neuen Ideologie auszustellen
wusste.

3. Erfolg als Dichter: Die hohen Absatzzahlen und die Anerkennung durch
zeitgenössische Prominenz (z. B. Hindenburg) sind ein feststehender Re-
zeptionstopos. Der Erfolg macht ihn einerseits verdächtig, weil er sich zwi-
schen 1914 und 1945 einstellte, andererseits aber wird auf die kulturelle Be-
deutung des Dichters hingewiesen, der durch ein kulturelles Vergessen
nicht zur Genüge Rechnung getragen werde.

4. Abstammung: Auf die adelige Herkunft wird hingewiesen, um ihn als ent-
fernten Nachfahren des berühmten Lügenbarons Hieronymus Carl Fried-
rich von Münchhausen auszuweisen, vor allem jedoch, um ihn im Hinblick
auf seine Gesinnung als deutschkonservativ und nicht als nationalsozialis-
tisch zu verorten. Er selbst bedient die biografische Verifizierung: pflegt
seinen aristokratischen Habitus, präsentiert sich in der Presse gerne auf
dem Familiensitz in Windischleuba und vermittelt mit seinen Balladen als
adelig konnotierte männliche Tugenden wie Ritterlichkeit und Königs-
treue.

Münchhausen wird als Klassiker auf Zeit vorgestellt, dessen Rezeption im Kon-
text der beiden Weltkriege auf eine spezifische Bedarfskonstellation reagierte.
Dem in der Literatur und anderen Künsten, also einem kleinen, aber kulturprä-
genden Diskurs, brüchig werdenden Männerbild des 19. Jahrhunderts steht ein
gesellschaftlich breit artikulierter, am besten als reaktionär-genderkonservativ
zu beschreibender Bedarf nach dem ritterlich-soldatischen Männerbild entge-
gen, den seine Dichtung zu befriedigen vermag.

6.2 Automodellierung ohne Widerhall? Münchhausen in
ästhetischer Hinsicht

Über Münchhausens Geltung als Schriftsteller wird in der Regel einhellig mit
Werner Mittenzwei geurteilt, der seine Dichtung „zweifelsohne zu den Kriegsop-
fern“35 zählt. Gemeint ist zum einen die versiegende Produktion und zum ande-
ren die mangelnde Anerkennung seitens des etablierten Literaturbetriebs. Das
Urteil ist hinsichtlich dieser beiden Aspekte richtig, doch erzeugt es ein falsches
Bild von seiner Bedeutung im Literaturdiskurs bis 1945 und darüber hinaus. Be-

210  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

35 Ebd.



lege seiner Popularität, wie sie die Massenmedien, die regionale Lokalpresse
und das Radio, ebenso wie die beachtlichen Auflagen seiner Bücher liefern, prä-
sentieren ein anderes Bild. Richtig ist das Urteil dennoch, wenn man einen Mo-
dellwechsel beschreibt: In ästhetischer Hinsicht wird Münchhausens Dichtung
in der Tat irrelevant, umso relevanter jedoch wird sie in sozialmoralischer Hin-
sicht als Lieferant habitueller Vorbilder und in politischer Hinsicht in einer die
NS-Ideologie stabilisierenden Funktion.

Börries von Münchhausen wird Ende des 19. Jahrhunderts als Erneuerer der
Ballade bekannt. Er gehört zu jenem Kreis, der 1896 den Göttinger Musenalma-
nach wiederbelebt, und tritt ab 1898 als dessen Herausgeber in Erscheinung. Die
Bezeichnungen als „Barde von heute“36, „Wiedererwecker“37 oder „Erneuerer
der Ballade“38 haften ihm noch an, als er schon längst Präsident der Abteilung
für Dichtkunst der Preußischen Akademie der Künste ist. An der Entstehung ei-
ner Marke „Balladenbaron Münchhausen“ arbeitet er frühzeitig. In dem von ihm
herausgegebenen Musenalmanach inszeniert er sich und seine Gefährten als
eine Gruppe von Stürmern und Drängern:

Welche Grundsätze bei der Redaktion maßgebend waren? […] Der oberste Grundsatz war,
glaub ich, das gesunde Gefühl, und wenn dies Gefühl manch einem zu jugendlich, zu
gährend und stürmisch zu sein scheint, so mag er denken, daß wir Studenten sind. Vor
dem ‚müden Glimmen schwüler Amethysten‘, vor ‚sengendem Wein und lallender Welle‘
und vor ‚trunken schreienden Rossen‘ hat es uns aber, Gott sei Dank, bewahrt.39

Diese Selbstbeschreibung erstaunt angesichts der veröffentlichten knapp 110
Balladen – allein 32 davon schrieb übrigens Münchhausen selbst –, deren Äs-
thetik ganz im Geiste des 19. Jahrhunderts steht und 1898 alles andere als neu
ist. Die Rückbesinnung wird als Innovation verkauft. Dies dient vor allem dazu,
sich von dem 1896 gleichzeitig mit dem ersten Göttinger erschienenen Berliner
Musenalmanach (von Gottlieb Fritz, Rudolf Kassner, Emil Schering herausgege-
ben) abzugrenzen. Münchhausen weiß, dass er für dieses Urteil eine Autorität
benötigt, und führt den Berliner Lyriker und frisch berufenen Mitherausgeber
des Deutschen Wochenblatts Carl Busse ins Feld. Die oben zitierten Worte hätte
ihm eben jener geschrieben und fernerhin die Berliner Studenten wie folgt cha-
rakterisiert:

6.2 Automodellierung ohne Widerhall?  211

36 Gesicht und Werk. Reclams Universum 7.2.1940. GSA 69/6503.
37 Franz Klemens Gieseking: Begegnung mit Börries von Münchhausen. Ein erlebnisreicher
Abend in der Aula der Hermann-Löns-Schule. Münsterische Zeitung, 1.11.1939. GSA 69/6503.
38 Münchhausen las aus eigenen Werken. In: Göttinger Tageblatt, 4.3.1940. GSA 69/6503.
39 Börries von Münchhausen: Göttinger Musen-Almanach für 1898. Herausgegeben von Göt-
tinger Studenten. Göttingen 1898, S. 1.



Herrgott, die Kerle sind ja zu alt, um sich mal an einem Mädel oder der wunderschönen,
weiten Welt zu begeistern. Sie schauspielern sich in die Rollen der Weltschmerzler hinein
und glauben originell zu sein, wenn sie mit düstren Brauen Hamletmonologe halten und
den lieben Gott in persönlichen Verruf stecken.40

An der kurzen Vorrede des Musenalmanachs ist vor allem die Tatsache bemer-
kenswert, dass Münchhausen es schafft, das anachronistische Lyrikverständnis
als eine Jugendbewegung, eine Avantgarde gegen den der Fin-de-Siècle-Stim-
mung verbundenen ‚Mainstream‘ der Hauptstadt darzustellen.41 Die Innovation
wird hier schlichtweg postuliert und fortan übernommen, obwohl die Behaup-
tung weitaus weniger Grundlage hat, als das bei Mickiewicz oder Manger der
Fall war. Die Vorrede ist ein Element in dieser frühen Automodellierung, ein an-
deres sind die Texte selbst. Bereits die erste Ballade des Musenalmanachs deutet
an, welche literarische Nachbarschaft Münchhausen als angemessen empfindet,
nämlich Hermann StodtesMutter, lass mich tanzen gehen:

Mutter, lass mich tanzen gehn,
Tanzen auf der Wiese,
Sonne lacht, und draußen stehn
Gretel schon und Liese.
Mutter mahnt mit ernstem Wort:
„Hüte Flachs und Rocken!“
Doch schon springt das Mädchen fort,
Luftig wehn die Locken.

Mutter sitzt im Stuhl und strickt,
Kätzchen schnurrt so leise,
Und die Wanduhr traulich tickt
Ihre alte Weise.
Von der Wiese klingt es hell,
Hörner und Schalmeien,
Mädchen mit dem Trautgesell
Schwingt sich rasch im Reihen.

Sonne hinterm Walde sank –
Zwei Verliebte wandern
An dem hohen Korn entlang,
Eins geschmiegt am andern.

212  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

40 Ebd., S. 2.
41 Vgl. hierzu auch Thomas F. Schneider: Ein „Beitrag zur Wesenserkenntnis des deutschen
Volkes“. Die Instrumentalisierung der Ballade in der extremen politischen Rechten und im
Nationalsozialismus 1900–1945. In: Srđan Bogosavljević, Winfried Woesler, Slobodan Gru-
bačić, Chryssoula Kambas (Hg.): Die deutsche Ballade im 20. Jahrhundert. Bern, New York
2009, S. 125–150.



Rot in Blüte steht der Mohn,
Duftet süß und linde….
Mutter wartet lange schon,
späht nach ihrem Kinde.42

Die Ausgestaltung der ländlichen Biedermeier-Idylle zieht alle motivischen Re-
gister: mahnende Mutter und übermütige Tochter, Kätzchen und Wanduhr,
Wald, Korn und Mohn. Dazu Sonnenuntergang als atmosphärisches Passepar-
tout und gendertypische Beschäftigungen (Stricken und Tanzen). Das Wider-
fahrnis ist hier die junge, ungestüme Liebe, die sich nicht von Mahnungen, Ver-
boten und Rücksichtnahmen lenken lässt. Münchhausen reiht sich an zweiter
Stelle mit einem NaturbildWeißer Flieder ein:

Daß war der Tag. Die schwarzen Schnecken krochen. –
Doch als die Nacht schlich durch die Gärten her,
Da war der weiße Flieder aufgebrochen,
Und über Mauern hing er schwer.

Und über alle Mauern tropfen leise
Von bleichen Trauben Perlen groß und klar, –
Und war ein Düften rings, durch das die Weise
Der Nachtigall wie Gold geflochten war.43

Im Kontext der naiven Idylle Stodtes ist die Intention des jungen Münchhausen,
sich als versierter Dichter zu präsentieren, erkennbar. Die barock anmutenden,
üppigen Naturmotive, die antithetisch von „Tag“/„schwarze Schnecken“ vs.
„Nacht“/„weißer Flieder“ gerahmt sind, werden in manieristischer Weise
(„durch das die Weise / der Nachtigall wie Gold geflochten war“) zu einem
kunstvollen nächtlichen Stillleben verwoben, dessen Betrachter wohl – wenn
man das oben zitierte Vorwort ernst nimmt – bewusst keine Spuren des Welt-
schmerzes erkennen lässt.

In diesem ersten Musenalmanach präsentiert Münchhausen sich als Theore-
tiker und Praktiker. Wie wirkungsvoll dieser Schachzug in der anschließenden
politischen Atmosphäre ist, veranschaulicht die knapp vierzig Jahre später voll-
ends im Duktus der Nationalsozialisten formulierte Rede des Germanisten Ger-
hard Fricke:

6.2 Automodellierung ohne Widerhall?  213

42 Hermann Stodte: Mutter, lass mich tanzen gehn. In: Münchhausen, Göttinger Musenalma-
nach für 1898, S. 3 f.
43 Börries von Münchhausen: Weißer Flieder. In: Ders., Göttinger Musenalmanach für 1898,
S. 5.



Mit diesem neuen Göttinger Musenalmanach aber stieg in einer zerfallenden, müden Zeit
die Standarte einer neuen deutschen Kunst aus den unvergänglichen Kräften deutschen
Wesens wieder auf. Bald trat die ‚königliche Dichtung, die farbensprühende, lebenzittern-
de, starke Ballade‘ die Herrschaft in diesem neuen Musenalmanach an. Ihr galt Münch-
hausens Liebe und Berufung. Er hat die Ballade gegen ein willenschwaches zersetzendes
Geschlecht, das ihr das Lebensrecht wegspotten wollte, wieder zu Ehren gebracht.44

Für die anhaltende Wirkung seiner Stilisierung sorgt vor allem der Dichter
selbst, der unermüdlich an der Marke „Münchhausen“ arbeitet. Nach dem Erfolg
des Musenalmanachs präsentiert er sich 1906 bereits urteilssicher als „Meister
der Ballade“, wenn er die von August Scherl herausgegebene Anthologie Neuer
deutscher Balladenschatz gnadenlos verreißt:

Ich schäme mich ein wenig über das gefühlsselige Bild, aber ich finde keins, das meine
Traurigkeit gleich gut ausdrückt: Ich stehe weinend am Grabe der deutschen Ballade. Sie
ist nämlich totgeschlagen, ermordet. Nicht von ihren Feinden, denn wer vermöchte der
sieghaften, herrlichen, königlichen Dichtung gegenüberzutreten! Aber einige Dutzend
wohlmeinende und geschwätzige Dilettanten haben sie meuchlings totgedichtet.45

Das harte Urteil, die „Mehrzahl der Gedichte des Balladenschatzes [seien] ent-
setzliche Dilettantereien“,46 wird durch eine Selbstdarstellung als Kenner der
Materie bekräftigt: „Diesen Herbst sind es zehn Jahre, daß ich im Schrifttum ste-
he. Den größten Teil dieser Zeit, meine stärksten Tage, meine besten Kräfte habe
ich der deutschen Ballade geweiht.“47 Seine Leistung präsentiert er selbstbe-
wusst: „Dann wurde, hauptsächlich durch unsere Göttinger Musenalmanache
allmählich der ‚Königlichen Dichtung‘ wieder ans Licht geholfen, bis sie ‚mo-
dern‘ wurde – so gräßlich modern, daß es bis zu Balladen Preisausschreiben
kam, Pathos der verstiegenen Heldenhaftigkeit sich durch das Schrifttum wälz-
te.“48 Deutlich erkennbar ist das Bemühen, das eigene Betätigungsfeld im litera-
rischen Diskurs aufzuwerten, indem er der Gattung, wie es bereits Thomas Percy
tat, einen geradezu majestätischen Status einräumt.

Seinen eigenen profiliert Münchhausen wiederum in der Auseinanderset-
zung mit literarischen Größen, wenn er Goethes Daktylus in Gott und die Baja-

214  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

44 Gerhard Fricke: Göttinger Hain und Göttinger Ballade. Festrede anläßlich des Festaktes der
Stadt Göttingen zum 200jährigen Universitäts-Jubiläum am 26. Juni 1937, gehalten von Dr. Ger-
hard Fricke, Ordentlicher Professor an der Universität Kiel. Göttingen 1937, S. 23.
45 Börries von Münchhausen: Am Grabe der Ballade. In: Ders.: Aufsätze bis 1928, S. 2–8. Ma-
nuskript aus dem Nachlass. Aus den Beständen des Goethe-Schiller-Archivs, GSA 69/6503.
46 Ebd.
47 Ebd.
48 Börries von Münchhausen: Fröhliche Woche mit Freunden. Vermehrte Neu-Fassung. Stutt-
gart, Berlin 1941, S. 28.



dere fachmännisch beäugt und konstatiert: „Ich muß ehrlich gestehen, daß ich
nicht mehr mitkann […], daß es mir […] hier als Priestergesang nicht glücklich
scheint.“49 Gegen den Nationaldichter lehnt er sich zwar nicht auf und gibt zu,
dass es „mehr als läppisch [wäre], aus diesem Grunde der Goethe’schen Ballade
ihren Wert abzusprechen“,50 doch markiert er seinen Standort in der Gattungs-
geschichte, der ihn zu der Feststellung treibt:

in dem anderthalb Jahrhundert, das seit dieser Ballade übers deutsche Land gegangen ist,
[haben wir] einen geräumigen Schritt vorwärts getan […] in der Feinfühligkeit gegenüber
der dichterischen Form und in der Unerbittlichkeit gegenüber jedem Mißverhältnisse zwi-
schen Form und Inhalt.51

Indem er sich nicht scheut, den Dichterfürsten zu kritisieren, präsentiert er sich
auf Augenhöhe und mehr noch: Er stellt seine Balladenvorstellung als ästheti-
sche Neuerung (hier liegt also eine Innovationsbehauptung vor) und als zeitge-
mäße Überwindung der Goethe’schen Ästhetik dar. Diese Taktik hat meiner Mei-
nung nach eine andere Funktion, als die Ballade im Sinne „kunstpolitischer Pro-
paganda“ zu nutzen, wie es Thomas Schneider in seinem Aufsatz resümiert.52

Von den ersten öffentlichen Äußerungen zur Ballade in den Musenalmanachen
an ist die Strategie beobachtbar, das Feld der literarischen Balladendichtung zu
umreißen, inhaltlich wie formal festzulegen und sich anschließend als führende
Figur darin zu positionieren. Dafür sprechen die gezielte Verbreitung des Werks
in Form von Publikationen und Vorträgen sowie die Selbstverortung, die er
durch Affirmation einer bestimmten Tradition und Abgrenzung im gegenwärti-
gen Betrieb vornimmt.

Ähnlich, wie es bei Mickiewicz zu sehen war, verortet sich Münchhausen in-
nerhalb der zeitgenössischen Literaturlandschaft, indem er eine alternative his-
torische Traditionslinie skizziert, die die Innovationsbehauptung untermauern
soll. Die Rolle, die Goethe und Byron für den jungen Mickiewicz einnehmen,
übernimmt für ihn Moritz Graf von Strachwitz, in dem er wohl nicht zuletzt auf-
grund der adeligen Herkunft einen Dichterseelenverwandten sieht:

6.2 Automodellierung ohne Widerhall?  215

49 Börries von Münchhausen: Die Meisterballaden. Ein Führer zur Freude. Stuttgart, Berlin
[1923] 10. Aufl. 1940, S. 72.
50 Ebd.
51 Ebd.
52 Schneider, Ein „Beitrag zur Wesenserkenntnis des deutschen Volkes“ 2009, S. 134.



Entwicklungsgeschichtlich komme ich von Strachwitz her, der die große Liebe meiner
Jungensjahre war, daneben von den Volksballaden, die ich in den Sammlungen meiner
Mutter wieder und wieder verschlang. Später wirkten Bürger, Fontane, Meyer, gelegent-
lich auch Dahn auf meine Balladen.53

Diese Selbstverortung profiliert die Programmatik und bewirkt eine Selbsthisto-
risierung. Mit der Sammlung deutscher Balladen von Bürger bis Münchhausen,
die er 1934, also schon in führender Position in der ‚bereinigten‘ Akademie der
Künste tätig, herausgibt, schafft er ein historisierendes Narrativ, an dessen Ende
er selbst steht. Die Geschichte der Ballade des 18. Jahrhunderts zeichnet er als
eine der Befreiung von der „kulturellen Vorherrschaft Frankreichs“, von der
„geistige[n] und seelische[n] Abhängigkeit von der spielerischen Konvention
der Rokokogesellschaft“.54 Danach mache sie eine „wechselreiche, noch nicht
zusammenhängend durchleuchtete Geschichte durch, von Höhen- und Tief-
punkten durchzogen“.55 Der Qualität abträglich sei, dass sie sich vom „Volksmä-
ßigen“ entferne, „Probleme der Einzelseele“ gegenüber der „Gemeinschaftsver-
bundenheit“ bevorzuge und den „musikalischen Gehalt“ durch die „große
Gebärde“ ersetze.56 Diesen Kriterien folgend, kommt er zu dem literaturge-
schichtlich überraschenden Schluss, es gäbe „ganze Epochen, die keine schöp-
ferische Balladenkunst hervorbrächten, wie Romantik, Naturalismus und Ex-
pressionismus.“57

So sehr die Romantik geeignet ist, dem Mysteriosen und Numinosen im Gehalt nahezu-
kommen, so zerfließt auf der anderen Seite ihre Formkraft zu sehr, um Ballade gestalten
zu können. Zu stark ist die lyrische Grundanlage des Romantikers, und nur in Schwaben,
wo durch klassische Einwirkung und Volksanlage sich visionärer Blick mit kräftigem Rea-
lismus mischt, konnte die Ballade sich weiter entwickeln, zumal die schwäbische Roman-
tik sich der romantischen Ironie entzog.58

Dass Münchhausen der Heidelberger gegenüber der Jenaer Romantik den Vor-
zug gibt, überrascht kaum. Die Ablehnung des Naturalismus hängt mit der per-
sönlichen Antipathie gegenüber Gerhart Hauptmann und Arno Holz zusammen,
die frühzeitig jegliches Interesse an Münchhausens neuer institutioneller Betäti-
gungsstätte, der Akademie der Künste, zurückwiesen.59 Den Expressionismus

216  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

53 Münchhausen, Fröhliche Woche mit Freunden 1941, S. 28.
54 Börries von Münchhausen: Sammlung deutscher Balladen von Bürger bis Münchhausen.
Mit einem Vorwort von Börries, Freiherrn von Münchhausen. Halle 1934, S. IV.
55 Ebd., S. V.
56 Vgl. ebd.
57 Ebd., S. VII.
58 Ebd., S. VI.
59 Mittenzwei, Die Mentalität des ewigen Deutschen 2003, S. 61 und S. 65.



letztlich, der „in seiner schemenhaften Abstraktion des Gestaltmäßigen […]
ebenfalls nicht die Kraft zur Durchblutung einer Kunstform [hat], die immer be-
wegtes Leben verlangt“,60 diskreditiert Münchhausen gänzlich. Seine Strategie,
sich als volksnahen Dichter zu präsentieren, untermauert er, indem er die Au-
toren als volksabgewandte Elite zeichnet:

Unsere Lyrik hat sich, vorzugsweise durch Hofmannsthal, George und Rilke, so sehr ins
Allerreinste hinaufgesteigert, daß sie schon deshalb nicht mehr als Volkskunst gelten
kann […]. So halte ich eine solche [Annäherung zwischen Dichtung und Volk], wenn ich
Dichtung gleich Rilke und George und Volk gleich den fünf Millionen Gebildeten sehe,
überhaupt nicht für möglich.61

Insbesondere George wird zu einer Art Intimfeind, von dem Münchhausen habi-
tuell abrückt: „und ich verstehe nicht, warum ich den Hochmut bei Edelleuten
oder Beamten oder Ordensträgern verwerfen, aber etwa bei einem George billi-
gen soll.“62 Die Distanzierung zeugt von gekränkter Eitelkeit eines Dichters, der
nach höchster Anerkennung strebt, dem diese aber von den maßgeblichen Ver-
tretern des Literaturbetriebs versagt bleibt. Dafür jedoch, dass seine Bekanntheit
und sein Status sich weiterhin halten, spricht eine Rezension der Sammlung
deutscher Balladen von Walter Benjamin. Benjamin bezeichnet Münchhausen
darin unumwunden als „den bekannten Balladendichter“ und lobt sachlich die
handwerkliche Arbeit.63

Die kurze Aufmerksamkeit für Münchhausens konservative Revolution ebbt
in Expertenkreisen jedoch ab – den etwa zeitgleich stattfindenden Neuerungen,
die der Naturalismus, Expressionismus und die neue Sachlichkeit für sich rekla-
mieren, hat er kaum etwas entgegenzusetzen, verbreitet deshalb Häme über sie.
Zeitlebens verfolgt er die Strategie, seine antimodernistische Ästhetik als das
bahnbrechend Neue und Zeitgemäße zu präsentieren. Seine Balladen tragen Ti-
tel wie Graf Egisheim, Schwertspruch, Landgrafenballade, Die Lederhosensage,
Blühende Linden oder Deutsches Abendbildchen.64 Den biedermeierlichen Ton
und Themen, die um Familientraditionen und ritterlichen Heldenmut kreisen,
als Neuerung zu vermarkten, gelingt ihm nicht zuletzt deshalb, weil er seine Bal-
ladenvorstellung manifestartig verbreitet. Paradoxerweise publiziert Münchhau-
sen nach dem Ersten Weltkrieg nichts Neues, dafür umso mehr. Zahlreiche Neu-

6.2 Automodellierung ohne Widerhall?  217

60 Münchhausen, Sammlung deutscher Balladen von Bürger bis Münchhausen 1934, S. VII.
61 Ebd., S. 72.
62 Münchhausen, Fröhliche Woche mit Freunden 1941, S. 132.
63 Walter Benjamin: Die deutsche Ballade. In: Ders.: Ausgewählte Werke. Darmstadt 2015,
S. 428–429. Hier S. 428.
64 Alle Beispiele aus Börries von Münchhausen: Das Herz im Harnisch. Neue Balladen und
Lieder des Freiherrn Börries von Münchhausen. Berlin 1917, S. 3, 11, 15, 62, 83, 90.



auflagen seiner Werke erscheinen, die bemerkenswerterweise beständig rezen-
siert werden. Dass die Rezensenten ihre liebe Not haben, sie überhaupt zu the-
matisieren, wird ersichtlich, wenn allein die chronologische Ordnung, in die die
Stücke gebracht wurden, als eine Neuerung gepriesen wird.65 Als 1939 die zwei-
bändige Ausgabe Balladen- und Liederbuch erscheint, unterstreicht der Rezen-
sent das Verhältnis von Bestehendem und Neuem, indem er meint, „[d]as Balla-
denbuch ist Gemeingut des Volkes, die reine Lyrik bisher noch nicht so verbrei-
tet. Der vorliegende starke Auswahlband enthält die Ernte von über dreißig
Jahren.“66 Die Wiederholung trägt dazu bei, Münchhausen als einen Volksdich-
ter zu historisieren, dessen Werk bereits in aller Munde ist.

Die Resonanz ist vor allem in der regionalen Tagespresse auffallend groß.
Das deutet auf einen Modellwechsel hin, den wir bereits im Fall von Itzik Man-
ger beobachten konnten: Wurde Münchhausen als Herausgeber desMusenalma-
nachs im etablierten Betrieb wahrgenommen, so lässt sich mit dem Ersten Welt-
krieg eine Verschiebung in die Breite rezipierender Öffentlichkeit und deren All-
tags- und Massendiskurs feststellen. Als etwa die immerhin zehnte Auflage
seiner Balladenaufsätze Meisterballaden. Ein Führer zur Freude erscheint, wird
sie in folgenden Zeitungen besprochen:
– Hamburger Fremdenblatt, 7.11.1940
– Lüdenscheider General-Anzeiger, 30.11.1940
– Lüdenscheider General-Anzeiger, 1.12.1940
– Stuttgarter Neues Tageblatt, 7.12.1940
– Der Mittag, Düsseldorf, 10.12.1940
– Brüsseler Zeitung, 11.12.1940
– Schlesische Zeitung, Morgen Ausgabe, Breslau, 20.12.1940
– Kölnische Zeitung, 22.12.1940
– Magdeburgische Zeitung, Abend-Ausgabe, 23.12.1940
– Westfälische Landeszeitung, Dortmund, 27.12.1940
– Stuttgarter Neues Tagesblatt, Dez. 1940
– Beobachter am Main, Frankfurt, 4.1.1941
– Wittenberger Zeitung, 23.1.1941
– Württembergische Zeitung, Stuttgart, 23.1.1941
– National-Zeitung, Essen, 7.2.1941
– NSZ Westmark, Kaiserslautern, 15.2.1941

218  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

65 Moritz Jahn […], der junge Lyriker Alfred von Kessel und Alfred Willy Kunze haben die
wichtigsten Stücke herausgelesen, um einige bisher nicht gedruckte Arbeiten vermehrt, einige
Lyrika hinzugefügt und dem Ganzen eine chronologische Ordnung gegeben. Fechter: Münch-
hausens Balladen. In: Deutsche Zukunft vom 27.11.38. GSA 69/6503.
66 Robert Hohlbaum: Münchhausen, der Lyriker. In: Braunschweiger Tageszeitung vom
18.2.1939. GSA 69/6503.



– Hamburger Tageblatt, 27.2.1941
– Hannoverscher Kurier, 25.5.1941
– Der Ruhr-Arbeiter, Essen, 1.7.1941
– Deutsche Wissenschaft, Erziehung und Volksbildung, 5.7.1941
– Westdeutscher Beobachter, 8.7.1941
– Zeitschrift für Deutschkunde, Leipzig, 194167

In den Rezensionen wird er als Kritiker gewürdigt: „Börries, Freiherr von
Münchhausen hat 11 Meisterballaden bewertet nach der Stoffwahl, ihrem Auf-
bau, dem Versbau. Da er selbst vom Bau ist, sind seine Bewertungen für jeden,
der sich in diese Dichtung einleben will, aufschlussreich und fördernd.“68 An
der Einschätzung als Praktiker und Handwerker („vom Bau“) offenbart sich
abermals, dass die Selbststilisierung in der Presse aufgegriffen und stabilisiert
wird. Die Wahrnehmung als „unser Prachtkerl, der Balladen-Münchhausen“69

und als „Meister der Ballade“70 ist weder vom literarischen Verstummen noch
von der mangelnden Aufmerksamkeit seitens der renommierten Literaturkritik
beeinträchtigt. Im Gegenteil lanciert die Presse einstimmig Einschätzungen wie
diese: „der größte lebende Balladendichter deutscher Zunge“71, „Er hat sie [die
Ballade] auch zu einer Renaissance geführt, die ihn heute an die Spitze aller un-
serer zeitgenössischen Dichter stellt.“72

Zum Balladenbaron wird er unter anderem, weil er sich zunehmend durch
seine Vortragstätigkeit profiliert. Dass eine Inszenierung als Barde authentifizie-
rend wirken kann, wurde im vorangegangenen Kapitel eingehend erörtert. Der
Unterschied zwischen dem äußerlich verlotterten Troubadour Manger und dem
stets korrekt auftretenden, nationalkonservativen Freiherrn kann habituell
kaum größer sein, gemeinsam ist ihnen, dass beide diesen Habitus sorgsam
pflegen. Wie er nicht nur Balladendichter, sondern Balladentheoretiker war, ist
er nicht nur Rezitator, sondern professioneller Barde, „Erbe der großen deut-
schen Balladensänger“,73 der sich in Essays und Artikeln zu dieser Tätigkeit aus-

6.2 Automodellierung ohne Widerhall?  219

67 Alle Rezensionen unter GSA: 69/6503: Sammlungsstücke.
68 In: Pößnecker Zeitung und Ziegenrücker Kreisanzeiger, 24.2.42. GSA: 69/6503.
69 Vom deutschen Humor. Jahrbuch der deutschen Dichtung 1938. Herausgegeben vom Ver-
ein Raabe-Stiftung. In: Völkischer Beobachter 10.1.1939. GSA: 69/6503.
70 Nationalzeitung, 8.2.1939. GSA: 69/6503.
71 Meisterballaden, Brüsseler Zeitung 11.12.1940. GSA: 69/6503.
72 Essener Allgemeine Zeitung, Abendausgabe 9.2.1939. GSA: 69/6503.
73 Hakenkreuzbanner Mannheim. 27.11.1940. GSA: 69/6503.



giebig äußert. In dem Bändchen Dichtervorträge. Erfahrungen und Vorschläge74

berät er zu allen das Vortragsgeschäft betreffenden Belangen. Unerfahrene Vor-
tragsdichter können hier lernen, dass die Frage der Unterkunft (Wirtshäuser
lehnt er als unpersönlich ab), der Nachbereitung (spätere Drucklegung der Vor-
träge lehnt er ebenfalls ab) sowie der Türdienst ebenso wichtig sind wie die Ab-
rechnung, Werbetätigkeit oder die Textauswahl. Besonderen Wert scheint er auf
die Erziehung der Hörerschaft zu legen: Die Vorträge haben ohne akademisches
Viertel zu beginnen, Nachzügler bleiben ausgeschlossen.75

Was sich als Leitfaden für die junge Generation moderner Barden präsen-
tiert, ist ein Baustein der Marke „Münchhausen“. Der standesbewusste Freiherr
formuliert dünkelhaft seine Ansprüche an Veranstalter und Publikum und ist
bemüht, den Eindruck der Geschäftsmäßigkeit mit dem Bewusstsein des eige-
nen Wertes zu verbinden. Im Aufsatz Bardentum, – ein neuer Weg zur Verbrei-
tung der Dichtung76 stellt er, wie der Titel bereits andeutet, den mündlichen Vor-
trag als eine zeitgemäße Neuerung dar: „Es ist nämlich mit der Verbreitung von
Gedichten so, daß wir zwei Zeitalter unterscheiden müssen, denen sich […]
plötzlich ein drittes anschließt, das dem ersten ähnelt.“77 Dass er dafür plädiert,
das Zeitalter des Buchdrucks müsse dem neuen des Mündlichen weichen, ist an
dieser Stelle allerdings nicht im Sinne der Volkspoesie gemeint, sondern er-
staunlich pragmatisch begründet: Der Verdienst an einem Buch übersteige nicht
den Lohn für einen Vortrag – davon könne ein Dichter jedoch innerhalb kürzes-
ter Zeit viele halten. Die Wirkung des gesprochenen Wortes sei größer, der er-
reichte Hörerkreis ebenfalls und so seien Vorträge die beste Werbemaßnahme
und Einnahmequelle.

Wie groß die Bedeutung des Vortragsgeschäfts war, zeigt sich erneut an der
ungebrochenen Aufmerksamkeit. Jeder Auftritt wird in der Lokalpresse wahrge-
nommen und euphorisch mit Äußerungen wie „Ein Sänger geht durch die deut-
sche Welt“78 oder „Münchhausen zählt zu den bedeutendsten und größten unter
den modernen Dichtern“79 gefeiert. Berichtet wird von überfüllten Sälen und

220  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

74 Börries von Münchhausen: Dichtervorträge. Erfahrungen und Vorschläge. Leipzig 1925.
75 Ebd.
76 Börries von Münchhausen: Bardentum, – ein neuer Weg zur Verbreitung der Dichtung. In:
Ders.: Die Garbe. Ausgewählte Aufsätze. Stuttgart, Berlin: Deutsche Verlags-Anstalt 1933,
S. 77–83. Erstmals erschienen in der Deutschen Allgemeinen Zeitung im Juni 1931. GSA: 69/
6503.
77 Ebd., S. 77.
78 Paul Falk: Börries von Münchhausen trug vor. In: Düsseldorfer Nachrichten vom 14.10.38.
GSA: 69/6503.
79 Josef Hund: Freiherr Börries von Münchhausen. In: General-Anzeiger der Stadt Wuppertal
vom 1938. GSA: 69/6503.



großem Beifall. Diese kurzen Berichte befördern ungebrochen seinen Status als
führender Balladendichter außerhalb des etablierten Literaturbetriebs. Der
Dichter ist präsent, sei es durch Neuauflagen oder Vorträge, und er ist es als
Marke „Münchhausen, der Meister der Ballade“ oder –mit Hinweis auf seine Ab-
stammung – „Balladenbaron“. Auf diese Weise gelingt es ihm, bis zu seinem
Tod weithin als der profilierteste Vertreter der Gattung zu gelten. Der Balladen-
diskurs bis 1945 in Deutschland ist mit dem Namen Münchhausen verbunden.
Wer an Balladen denkt, denkt an Münchhausen.

Der nächste Abschnitt zeigt, dass seine Popularität mit einem im Kontext
der beiden Weltkriege entstandenen Bedarf nach einem heroischen und ritterli-
chen (und heteronormativen) Männer- und einem dahinterstehenden reaktionä-
ren Gesellschaftsbild zu erklären ist. Darin zeichnet sich zugleich die Zielgruppe
von nationalkonservativen, gebildeten jüngeren und älteren Männern ab, für
die dieses Bild als Identifikationsangebot attraktiv war.

Die Popularität wird von der Lokalpresse mit Argumenten untermauert und
befördert, in denen unablässig dasselbe Lied vom Erneuerer, Meister und Balla-
denbaron gesungen wird. Hier lässt sich also wie bereits bei Mickiewicz beob-
achten, wie in den Massenmedien Modelle konvergieren: Sie erzeugen eine in
diesem Fall künstliche Resonanz des ästhetischen Modells, die im literarischen
Diskurs nicht zu beobachten ist und die – die Rezension der Meisterballaden be-
weist es – ziemlich inhaltsleer daherkommt. Auf die ästhetische Qualität hinzu-
weisen, legitimiert aus massenmedialer Sicht offenbar die Aufmerksamkeit, die
dem Baron zuteilwird, zusätzlich. In Wirklichkeit hat sie ganz andere Gründe.

6.3 Auto- und Heteromodellierung in sozialmoralischer Hin-
sicht: Vorbild und Erzieher

In den Balladen dominiert auffällig der homodiegetische Erzähler: In der Samm-
lung Beerenauslese von 1941 kommt er in gut 50 von 72 Balladen vor. Ein Blick
auf das dem Band vorangestellte Stück Balladen offenbart die sich dahinter ver-
bergende Programmatik.

Tausend Nächte saß ich gottverlassen
Und erlebte immer wieder Mich,
Bis mein Hoffen, Fürchten, Lieben, Hassen
In gespensterhafte Helden wich,
Und mir graute selbst von den Gestalten,
Die mit einem Leben ich durchdrang

6.3 Auto- und Heteromodellierung in sozialmoralischer Hinsicht  221



Das, von ewger Leidenschaft gehalten,
Die Erschütterten zu handeln zwang.80

In den Helden spiegelt sich ein Stück seiner selbst, umgekehrt bedeutet dies,
dass Münchhausen der geheime Held dieser Balladen ist. Als solcher hält er al-
len Widerfahrnissen ein vom adeligen Selbstverständnis her entwickeltes ritter-
liches Ethos entgegen. Dieses betrifft in besonderem Maße das in seiner Dich-
tung dominante Thema des Krieges:

Alle Burschen, alle Dirnen,
Heiße Herzen, stolze Stirnen,
Alle Männer, alle Weiber,
Frohe Fäuste, läßge Leiber,
Was an Saat aus Samen stieg, –
Alle Saaten an den Krieg!
„Sag, was sollen Jungen tun?“

Solln sich fest mit Fäusten hauen,
Bis sie lernen Faustvertrauen,
Sollen sich mit Gerten schlagen,
Bis sie lernen Schwerter tragen!
„Sag, was sollen Burschen tun?“

Burschen solln den Krieg beginnen,
Denn sie sind von heißen Sinnen,
Und wer zwanzigjährgen Blutes,
Der tut unbesonnen Gutes!
„Sag, was sollen Männer tun?“

Breite Männerfäuste mit Bedacht
Hämmern Schlag auf Schlag das Erz der
Schlacht,
Und die schweren Hiebe sind verschieden nie,
Breite Siegeskronen schmieden sie!

„Sag, was sollen Greise tun,
Dürfen die vom Kriege ruhn?“

Greise solln Kriege denken,
Denken, wie sie Kämpfer lenken,
Sollen das Gedächtnis tragen,
Wie die Väter sich geschlagen,
Solln den Jungen, die sie ehren,
Ewgen Krieges Weistum lehren:

Aller Mädchen, aller Jungen,
Junge Kraft in Herz und Lungen,
Aller Männer, aller Weiber
Mächtge Arme, trächtge Leiber,
Was aus Adams Samen stieg, –
Aller Samen an den Krieg.81

Kampfbereitschaft, Kriegsbegeisterung, Vitalität, Respekt vor dem Alter, klare
Aufgabenverteilung und Solidarität zwischen den Geschlechtern und Generatio-
nen – ein solch antimodernistischer Habitus, wie ihn dieses Lied vom Kriege ver-
mittelt, findet im geistigen Klima des Kaiserreichs in einigen Milieus Anklang,
seine Attraktivität wird im Nachklang des Ersten Weltkriegs noch gesteigert.

Das Lied vom Kriege ist geradezu exemplarisch für das im 19. und frühen
20. Jahrhundert dominierende Männlichkeitskonzept. Wolfgang Schmale veror-

222  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

80 Börries von Münchhausen: Das dichterische Werk in zwei Bänden. Band 1: Das Balladen-
buch (Die gesammelten Balladen). Stuttgart 1959, S. 15.
81 Börries von Münchhausen: Lied vom Kriege. In: Die Standarte. Balladen und Lieder des
Freiherrn Börries von Münchhausen. Stuttgart, Berlin [1916] 1922, S. 151.



tet dessen Ursprung in der Aufklärung, die das Ideal einer „Geschlechtsidenti-
tät“ etablierte.82 Die Umsetzung in der bürgerlichen Gesellschaft dauerte ein
knappes Jahrhundert, sodass sich die idealisierte Männlichkeit, als gesellschaft-
liche Geschlechterdiskurse vorgebend und strukturierend, erst in den Jahren
1860 bis 1880 endgültig behauptete.83 In diesem Sinne als hegemonial verstan-
den, knüpft das Narrativ, das Heldentum und Opfertod als erstrebenswert lan-
ciert, an ein Männermodell an, in dem sich die Vorstellung schöner, am klassi-
zistischen Ideal ausgerichteter Körperlichkeit mit der vom Mann als Erzeuger in
sexueller und kultureller Hinsicht vereint.84 Innerhalb dieser Männlichkeitsvor-
stellung, die sich in konstruierte Opposition zu Juden, ‚Zigeunern‘ oder homose-
xuellen Männern begibt, wurde Weiblichkeit – wie im Lied von Kriege – relatio-
nal gedacht. Münchhausens Erfolg stellt sich ein, als dieses Männlichkeitsbild
institutionell in sogenannten „homosozialen Organisationen“, zu denen Militär
und Männerbünde als wichtige Münchhausen rezipierende Gruppen gehörten,
gefestigt wurde.85 Gleichzeitig setzte die Avantgarde marginalisierte und stigma-
tisierte Männermodelle offensiv in Opposition zu dem hegemonialen und wurde
als deren Bedrohung wahrgenommen.86 Das Vorwort des oben zitierten Musen-
almanachs ist deshalb nicht nur als Selbstverortungsgeste im Literaturbetrieb
zu verstehen, sondern als Reaktion auf die Erosion des männlichen Eigen-
schaftsinventars, die abfällig mit Schwäche konnotiert und diskreditiert wird.
Im Mittelpunkt des „militarisierten“87 Männerbildes stehen vitalistische ‚Tugen-
den‘ wie „Härte, Pflichterfüllung, Einordnung ins Glied, d. h. Treue zum Män-
nerbund, Gehorsam, Opferwilligkeit usw.“88 Münchhausen verkörpert diesen rit-
terlichen Habitus allein durch seine adelige Abstammung besonders glaubwür-
dig, was die Berichterstattung – selbst im Ausland – bestätigt, wenn sie ihn als
„vornehmen, vom ritterlichen Lebensgeiste erfüllten Dichter, der in bester deut-
scher Tradition wurzelt“89, beschreibt. Er teilt – privat wie öffentlich – die
Kriegsbegeisterung des konservativen Milieus, und da seine „Liebhaberei mehr
aufs Zuschlagen geht“, meldet er sich freiwillig als Gardereiter zum aktiven

6.3 Auto- und Heteromodellierung in sozialmoralischer Hinsicht  223

82 Wolfgang Schmale: Geschichte der Männlichkeit in Europa (1450–2000). Wien 2003, S. 152.
83 Ebd., S. 151 f.
84 Ebd., Schaubild.
85 Vgl. ebd.
86 Ebd., S. 213–232.
87 Ebd., S. 195–203.
88 Jürgen Reulecke: „Ich möchte einer werden so wie die –“. Männerbünde im 20. Jahrhun-
dert. Frankfurt 2001, S. 100.
89 Deutsche Zeitung, São Paulo, 17.10.1938. GSA: 69/6503.



Dienst.90 In diesem Milieu findet er Anerkennung. Jutta Ditfurth erklärt in der
Biografie ihres Urgroßonkels Der Baron, die Juden und die Nazis:

Sein Werk gefiel der Heeresführung […]. Auch Generäle lasen im Feld Münchhausens Ge-
dichte. Sein Werk nützte in Zeiten des Krieges: romantisch und rückwärtsgewandt, das
Heldische preisend, die soziale Ordnung stabilisierend, brachte es niemanden auf pazifis-
tische oder gar umstürzlerische Gedanken. Der zweite Grund war, dass der Krieg buch-
stäblich zur Bühne für den Dichter wurde. Im März 1916 kam er aus Frankreich zurück,
wo er in 13 Tagen 21 Lesungen absolviert hatte.91

Die Ehefrau Anna schreibt ehrfürchtig in einem Brief: „Der Krieg hat seine Sa-
chen so bekannt und berühmt gemacht, es ist nicht zu sagen, kein Tag, an dem
er nicht Briefe von Leutnants, Obersten, Generälen kriegt, die ihm danken. Auch
Hindenburg ließ ihm sagen, es sei das einzige Luxusbuch, was er mithätte.“92

Dass Münchhausen sich für die ‚gehobene Gesellschaft‘ unter den Soldaten zu
präsentieren wusste, illustriert eine Autogrammpostkarte, die er 1916 von sich
drucken ließ und auf der er sich als schneidiger Gardereiter in Uniform abbilden
lässt.93 Dadurch verlässt er seine individuelle Rolle und solidarisiert sich mit
der – im Ersten Weltkrieg prestigeträchtigeren – soldatischen Gemeinschaft.94

Dieses Zugehörigkeitsbekenntnis geht mit einer Loyalitätserklärung gegenüber
Militär und Staat einher und, folgt man Ute Frevert, „verwischt und überformt
alle anderen Identitäten“, alle „Status- und Herkunftsunterschiede“.95 Die Bot-
schaft der Autogrammkarte ist klar: Er versteht sich in erster Linie als Soldat
und es sind Soldaten, die seine Leserschaft stellen.

Doch nur mit der Verehrung einer militärischen Elite ist Münchhausens Er-
folg nicht zu erklären, insbesondere nicht in quantitativer Hinsicht. Die Popula-

224  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

90 In einem Brief an seinen Freund Levin Ludwig Schücking schreibt er: „Als Offizier wollten
sie mich nur hinter der Front verwenden, und da meine Liebhaberei mehr aufs Zuschlagen
geht, so habe ich mit meinen 41 Jahren in den sauren Apfel gebissen und bin wieder als gemei-
ner Mann eingetreten und zwar, da ich das Gehen ja leider nicht mehr so ‚präsentieren‘ kann
[…], als Garde-Reiter.“ Brief vom 14.8.1914. In: Beate Schücking (Hg.): „Deine Augen über je-
dem Verse, den ich schrieb“. Börries von Münchhausen, Levin Ludwig Schücking, Briefwechsel
1897–1945. Oldenburg 2001, S. 150.
91 Jutta Ditfurth: Der Baron, die Juden und die Nazis. Reise in eine Familiengeschichte. Ham-
burg 2013, S. 191.
92 Zit. nach ebd.
93 Vgl. Abbildung ebd., S. 194. Nach Ditfurth ist er bewusst nicht als Offizier in die Armee
eingetreten, um nicht hinter der Front zu verbleiben, sondern den Krieg aktiv mitzuerleben.
94 Ute Frevert: Männer in Uniform. Habitus und Signalzeichen im 19. und 20. Jahrhundert. In:
Claudia Benthien, Inge Stephan (Hg.): Männlichkeit als Maskerade. Köln 2003, S. 277–295. Hier
S. 282.
95 Ebd., S. 280.



rität lässt sich an den Auflagenzahlen bemessen. Zwar war sein Erstling Juda,
auf den später noch ausführlicher eingegangen wird, bereits erfolgreich, doch
die hohen Auflagenzahlen erreichen die Folgebände, deren Thematik nichts
mehr mit dem Debüt gemein hat. Die Sammlung mit dem ritterlich-romanti-
schen Titel Das Herz im Harnisch erscheint im Berliner Verlag Egon Fleischel &
Co. 1911 mit einer Auflage von 3000 Exemplaren. 1912 folgen weitere 2000, 1913
ist ein Rückgang auf 1000 zu verzeichnen, 1914 gibt es keine Neuauflage mehr.
Nach diesem kurzen Einbruch erscheinen 1915 und 1916 wieder je 1000 Exem-
plare, Auflagen, die sich 1917 und 1918 jeweils verdreifachen (vgl. Abb. 22).

Abb. 22: Anstieg der Verkaufszahlen von Herz im Harnisch (1911) im Kontext des Ersten Welt-
kriegs.

Das Muster der kriegsbedingt ansteigenden Verkaufszahlen wiederholt sich –
wenngleich nicht ganz so klar, weil die Absätze niemals versiegen – bei den Bal-
laden und ritterlichen Liedern, von denen 1908 4000 erscheinen, bis 1918 40.000
Exemplare verkauft werden und 1941 bereits 116.000 vorliegen.96 Der Erfolg ver-
dankt sich dem Ersten Weltkrieg, am sichtbarsten macht das eine erweiterte
Neuausgabe seiner Balladen unter dem Titel Alte und Neue Balladen und Lieder.
Auswahl, die offenbar gezielt für die neu entstandene Bedarfssituation zusam-
mengestellt wurde. 1915 erscheint sie (wieder bei Egon Fleischel) bereits in vier
Auflagen und 20.000 Exemplaren, die bis 1918 auf 70.000 ansteigen.97 Der

6.3 Auto- und Heteromodellierung in sozialmoralischer Hinsicht  225

96 4.000 1908; 5–6.000 1909; 7.000 1910; 8–10.000 1911; 11–13.000 1912; 14–16.000 1913; 17–
18.000 1914; 19–21.000 1915; 22–25.000 1916; 26–30.000 1917, 31–39.000 1918, weitere Neuauf-
lage mit 40.000 ebenfalls 1918, 1941 dann 116.000.
97 Im Detail: 1–5.000, 6–10.000, 11–15.000, 16–20.000 1915; 21–25.000, 26–35.000 1916; 36–
55.000 1917, 56–70.000 1918.



Band, der später unter dem Titel Münchhausen-Beeren-Auslese veröffentlicht
wird, erreicht 1941 eine Auflage von 141.000 Exemplaren. Der Verkaufserfolg ist
eine Reaktion auf den durch den Ersten und Zweiten Weltkrieg geschaffenen Be-
darf (vgl. Abb. 23). Auch zu der Zeit galten solche Verkaufszahlen als Indikator
für Erfolg und kulturellen Status: „Das ist ein Ausdruck in Zahlen, daß sich Bör-
ries von Münchhausen mit seiner Dichtung im Bewusstsein unseres Volkes fest
verankert hat.“98

Abb. 23: Anstieg der Verkaufszahlen von Alte und Neue Balladen und Lieder sowie Balladen
und ritterliche Lieder im Kontext beider Weltkriege.

Er trifft einen Ton, der besonders bei heimatverbundenen, konservativen Män-
nern anzukommen scheint.99 Zur Leserschaft gehören seiner Selbstauskunft zu-
folge vorrangig „Gymnasiasten und Kadetten, Studenten und Offiziere, Landrä-
te, Ärzte, Richter, Professoren, Lehrer“.100 Dieser Rezeptionskreis lässt sich mit
dem Begriff des „sozialmoralischen Milieus“ beschreiben, mit dessen Hilfe Ben-
jamin Zieman die Milieukulturen der Weimarer Republik spezifiziert. Diese Mi-
lieus verstanden sich als „Träger kollektiver und politischer Deutungskulturen“,
besaßen seinerzeit eine „hohe lebensweltliche Relevanz“ und steuerten die
„symbolische Ausdeutung der sozialen Wirklichkeit im deutschen Kaiserreich
und darüber hinaus“.101 Das von Münchhausens Balladen angesprochene Milieu
orientiert sich an den Werten des Kaiserreichs, wie sie Heinrich Mann in der Fi-

226  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

98 Westfälische Landeszeitung, 8.1.1939. GSA: 69/6503.
99 Vgl. Mittenzwei, Die Mentalität des ewigen Deutschen 2003, S. 164.
100 Münchhausen, Fröhliche Woche mit Freunden 1941, S. 21.
101 Benjamin Ziemann: Die Erinnerung an den Ersten Weltkrieg in den Milieukulturen der
Weimarer Republik. In: Thomas F. Schneider (Hg.): Kriegserlebnis und Legendenbildung. Os-
nabrück 1999, S. 249–263. Hier S. 251.



gur Diederich Heßlings überzeichnet und ad absurdum führt: Kaisertreue bzw.
Obrigkeitshörigkeit und ein Männlichkeitskultus, der um einen pathosbelade-
nen Ehr- und Solidaritätsbegriff kreist. Im Kontext des Ersten Weltkrieges kann
die rückwärtsgewandte Männlichkeitsvorstellung als ein Idealbild dienen, das
der Realität der Kriegserfahrungen imaginär entgegengesetzt wird – eine ‚Män-
nerphantasie‘. In der Zwischenkriegszeit ist sie als Erwartungshorizont, vor dem
Männlichkeitsentwürfe entstehen, weiterhin aktuell, deshalb lassen sich die
Balladen erneut aktualisieren: „Es sind männliche Schöpfungen, geboren aus
romantischem Erlebensgrund, derb, humorvoll, leidenschaftlich, kämpfe-
risch“102 – so werden seine Männerhelden 1938 charakterisiert. Weil sie im Sinne
einer idealisierten (Männer-)Gemeinschaft rezipiert werden können, gehören
seine Balladen nach wie vor zu den „Gedichten […], die uns etwas zu sagen ha-
ben“:

Während in früherer Zeit in den Balladen meist eine Person mit ihrem Erleben in den Mit-
telpunkt des Geschehens rückte, tritt an diese Stelle in der Ballade des Weltkrieges das
„Wir“, der „Kamerad“, die „Brüder der Schlachten“. […] Hier ist Heldentum zu finden.103

Es sind die traditionsbewussten, deutschlandverbundenen Akteure, die dem
Vernehmen nach zu einer Mythologisierung des Ersten Weltkrieges beigetragen
haben,104 und für diesen Zweck eignet sich erneut der ritterliche Männlichkeits-
entwurf. Wie Kriegsdeutung und Männlichkeitsbild korrelieren, verdeutlicht die
Rezeption von Erich Maria Remarques Im Westen nichts Neues. Thomas Schnei-
der arbeitet heraus, dass die Diskussion um den Roman zunehmend auf die Fra-
ge seines Wahrheitsgehalts zugespitzt wurde, die wiederum zwei Positionen
nach sich zog: Während die eine Seite die desillusionierende Kriegskritik lobte,
warf die andere dem Text vor, „die deutschen Frontsoldaten zu diffamieren“.105

Für welche Partei Münchhausens Dichtung attraktiv war, lässt sich leicht erah-
nen: Die applizierende Rezeption korrelierte mit imaginären Wunschbildern eh-
ren- und heldenvollen Soldatentums. Für die konkrete Bedarfssituation der
Kriegsniederlage wird die Balladendichtung offen funktionalisiert:

6.3 Auto- und Heteromodellierung in sozialmoralischer Hinsicht  227

102 Franz Lennartz: Die Dichter unserer Zeit. 275 Einzeldarstellungen zur deutschen Dichtung
der Gegenwart. Stuttgart 1938, S. 200.
103 Gedichte Sammelbände, die uns etwas zu sagen haben. Deutsche Tageszeitung, Karlsbad
27.4.1939. GSA: 69/6503.
104 Vgl. Ziemann, Die Erinnerung an den Ersten Weltkrieg in den Milieukulturen der Weima-
rer Republik 1999, S. 249–263.
105 Vgl. Thomas F. Schneider: „Krieg ist Krieg schließlich“. Erich Maria Remarque: Im Westen
nichts Neues (1928). In: Ders., Hans Wagener (Hg.): Von Richthofen bis Remarque: Deutsch-
sprachige Prosa zum I. Weltkrieg. Amsterdam 2003, S. 217–232. Hier S. 231.



Unser ganz besonderes Interesse beanspruchen die Balladen, die das gewaltige Erleben
des Weltkrieges, der Nachkriegszeit und der nationalsozialistischen Revolution gestalte-
ten. […] Wertvoll ist ihr Zeugnis, daß der Krieg trotz scheinbarer Niederlage nach außen,
nach innen Werte geweckt hat, die unserm Volk Lebenskraft und zugleich neuen Daseins-
anspruch verliehen haben.106

Münchhausen selbst stärkt das Applikationspotenzial, indem er den Gebrauchs-
charakter seiner Dichtung und damit eine Funktionalität im Krieg herausstellt.
Das nimmt geradezu existenzielle Ausmaße an, wenn er betont, „daß ich beson-
dere Freude an den Stücken meiner Bücher hatte, die man mir als Kugelfänger
aus Brotbeutel und Satteltasche zerfetzt und zerfleddert zuschickte“.107 Kolpor-
tiert werden solche Aussagen von der Presse, die Münchhausen zu dem literari-
schen Bezugspunkt im Kriegserleben stilisiert, indem sie Zeugen sprechen lässt:

Als wir als Jungens die erste Ballade Münchhausens hörten, gefiel sie uns sehr […]. Unter-
dessen sind wir erwachsener geworden, und den Balladen von Münchhausen immer wie-
der begegnet […], wir haben dann die Balladen im Krieg gelesen.108

Das sozialmoralische Modell kann im Bedarfsfall des Zweites Weltkrieges also
erneut reaktiviert werden. Im Kontext des Aufrufs zu einer Bücherspende für die
Frontsoldaten berichtet das Hannoversche Tageblatt über die Bedeutung, die
einzelne Bücher im Ersten Weltkrieg besaßen. Unter den Autoren, die von den
Veteranen genannt werden, sind Jean Paul und Hebbel, doch die Zeitung hebt
ausschließlich Münchhausen mit der Zwischenüberschrift „Münchhausen als
Kugelfänger“109 hervor. Der zitierte Bericht untermauert in geradezu balladesker
Manier seine Rolle als Dichter der Soldaten:

Der Reiter unter uns, der gegen des Zaren Garde geritten war, zeigte einen fleckigen,
durchschossenen Lederband des Freiherrn von Münchhausens ‚Herz im Harnisch‘. Im
Krieg kannte er jede Ballade und jedes Lied auswendig. Als ihn die Kugel traf, sorgte der
Lederband dafür, daß sie nicht tödlich war.110

Einen eigenen Rezeptionsstrang bilden die Vertonungen. Ihre genaue Zahl ist
unbekannt, doch scheint sie beachtlich: nach Münchhausens Angaben sind es

228  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

106 Die Ballade in der Dichtung. Westfälische Neueste Nachrichten, 9.11.1938. GSA: 69/6503.
107 Münchhausen, Fröhliche Woche mit Freunden 1941, S. 29.
108 B. E. Werner: Die Balladen Münchhausens. Deutsche Allgemeine Zeitung, Morgen-Ausga-
be, 7.12.1938. GSA: 69/6503.
109 Dein bestes Buch für die Soldaten. In: Hannoverisches Tageblatt vom Sonntag, 29.11.39.
GSA: 69/6503.
110 Ebd.



über 500, andere Quellen sprechen sogar von über 600.111 Die Rezeption in Ju-
gendbünden und Männergesangsvereinen folgt wiederum dem sozialmorali-
schen Modell. Dem gemeinsamen Gesang als Mittel der Gemeinschaftsbildung
kam sowohl die informative Aufgabe zu, politische Orientierung zu liefern, so-
wie die emotionale, über die kollektiven Gefühlslagen Auskunft zu geben. Der
Erfolg des Liedes war eng mit den Jugend- und den Männergesangsvereinen ver-
knüpft, die nicht von den Karlsbader Beschlüssen betroffen waren und deren
Popularität und Zahl im 19. Jahrhundert unter anderem deshalb enorm an-
stieg.112 Die Liederbücher für Jugendbewegungen waren häufig per Hand ge-
schrieben (vgl. Abb. 24). Darüber hinaus existierten natürlich die üblichen Aus-
gaben für den Hausmusikgebrauch.113 Auf diese Weise werden die Lieder Teil
der Alltagskultur für so unterschiedliche Zielgruppen wie den arrivierten kon-
servativen Bildungsbürger und die von Nationalstolz oder Widerstandsgedan-
ken beflügelte Jugend.

Die Transkription der Ballade in Abbildung 24, die einem Liederheft des Mit-
glieds einer widerständigen Jugendgruppe, Werner Schwister, entstammt,114

lässt die Korrelation mit einem Männlichkeitsideal und den dazugehörigen Wer-
ten erkennen. Auf dem Bild zu sehen ist aller Wahrscheinlichkeit nach eine Auf-
nahme des Bergsteigers und Schauspielers Luis Trenker aus dem Film Condottieri
aus dem Jahr 1937. Entgegen seinem gewohnten Rollenfach des Abenteurers
spielt Trenker dort die historische Figur des von den Borgias seines Familiengu-
tes beraubten Giovanni Lombardo Di Medici, der zunächst für die Familienehre
kämpft und schließlich im Kampf für das Vaterland sein Leben lässt. Das Neben-
einander von Balladentext und Filmheld zeigt, wie Literatur in individuelle Le-
benswelten appliziert werden konnte: Der Staufferkönig Konradin, der in der

6.3 Auto- und Heteromodellierung in sozialmoralischer Hinsicht  229

111 Münchhausen selbst schreibt „Da leider nur ein Teil der Komponisten dem Dichter vom
Erscheinen ihrer Werke Mitteilungen macht, ist diese Liste [der Vertonungen] unvollständiger
als sie nach den Konzertberichten der Presse sein dürfte. Die Zahl der hier vorliegenden Ver-
tonungen betrug im Mai 1940 – 505.“ Er zählt anschließend 78 davon auf. Münchhausen, Bee-
ren-Auslese 137.–146. Tausend 1941, S. 101 (unpaginiert, eigene Zählung).
112 Vgl. Grosch, Das „Vaterländische Lied“ als Konstrukteur nationaler Identität im frühen 19.
Jahrhundert 2010, S. 38; Michael A. Förster: Kulturpolitik im Dienst der Legitimation. Oper,
Theater und Volkslied als Mittel der Politik Kaiser Wilhelms II. Frankfurt a. M., Bern 2009,
S. 204 f.
113 So beispielsweise die Ballade Die alten Landsknecht. Text nach Börries, Frh. v. Münchhau-
sen für eine Singstimme mit Klavierbegleitung, vertont von F. v. Pigenot. Augsburg 1910.
114 Im Kontext der Ausstellung „Unangepasstes Jugendverhalten in Köln 1933–45“ gezeigt.
Das Motiv stammt aus dem Liederbuch des Kölner Pfadfinders Werner Schwister Lieder aus
aller Welt wie sie gerade kommen. Dieses ist komplett in das Webportal „Editionen zur
Geschichte“ eingestellt: https://jugend1918-1945.de/portal/archiv/thema.aspx?root=8875
&id=4110, archiviert unter https://archive.ph/o1zE5.

https://jugend1918-1945.de/portal/archiv/thema.aspx?root=8875&amp;id=4110
https://jugend1918-1945.de/portal/archiv/thema.aspx?root=8875&amp;id=4110
https://archive.ph/o1zE5


Ballade gemeint ist, die Figur des italienischen Soldaten aus der Renaissance
und der ihn spielende berühmte Bezwinger der Berge verschmelzen zu einem
individuellen Vorbild.

Abb. 24: Seite aus dem Liederbuch des Kölner Pfadfinders Werner Schwister „Lieder aus aller
Welt wie sie gerade kommen“.

Die materielle Ebene ist überhaupt von Bedeutung: Der Komponist Robert Götz,
der Münchhausens Jenseits des Tales vertont hatte, erwähnt neben den hand-
schriftlichen und gedruckten auch hektografierte Kopien als Medium der Ver-
breitung von Volksliedern in Jugendbünden.115 Ein seit 1814 verstärkt zu beob-
achtendes Eindringen ins Printmedium befördert die Distribution der Lieder und
trägt nach Nils Grosch dazu bei, dass sich das Volkslied zu einem „effizienteren
politischen Kommunikationssystem“ des Nation Building entwickelt als Presse
und Literatur, die Benedict Anderson in seiner Studie noch in den Mittelpunkt

230  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

115 Robert Götz: Ich wollte Volkslieder schreiben. Gespräche mit Ernst Klusen. Köln 1975,
S. 52.



rückt.116 Aufgrund der handlichen Publikationsform in leichten, schmalen Bän-
den singen nicht nur die zivilen Organisationen, sondern auch die Soldaten sei-
ne Lieder – hier schon im Zweiten Weltkrieg:

Unter den mir eingesandten Soldatenliedern war eins, das mich gleich mit seinen An-
fangsworten stutzig machte, fiel es doch völlig aus dem Rahmen des heutigen Soldatenge-
sangs heraus […]. Es war […] wirklich die Münchhausensche Ballade „Jenseits“; etwas
ganz Absonderliches: eine moderne Ballade, sogenannte Kunstdichtung im Mund unserer
Feldgrauen.117

Der hier zitierte Dr. Paul Aspers aus Celle meint die in Abbildung 24 abgedruckte
Ballade Jenseits des Tales:

Jenseits des Tales standen ihre Zelte,
Vorm roten Abendhimmel quoll der Rauch,
Und war ein Singen in dem ganzen Heere,
Und ihre Reiterbuben sagen auch.

Sie putzten klirrend am Geschirr der Pferde,
Hertänzelte die Marketenderin,
Und unterm Singen sprach der Knaben
einer:
„Mädchen, du weißts, wo ging der König
hin?“ –

Diesseits des Tales stand der junge König
Und griff die feuchte Erde aus dem Grund,
Sie kühlte nicht die Glut seiner armen Stirne,
Sie machte nicht sein krankes Herz gesund.

Ihn heilten nur zwei knabenfrische Wangen,
Und nur ein Mund, den er sich selbst verbot,
Noch fester schloß der König seine Lippen
Und sah hinüber in das Abendrot

Jenseits des Tales standen ihre Zelte,
Vorm roten Abendhimmel quoll der Rauch,
Und war ein Lachen in dem ganzen Heere,
Und jener Reiterbube lachte auch.118

Dieses Lied ist Münchhausens größter Wurf, das in der Vertonung durch den be-
reits erwähnten erfolgreichen „‚Liedermacher‘ bündischer ‚Gebrauchslieder‘“119

Robert Götz die Nachkriegszeit überlebt, worauf noch eingegangen wird. Der
zeitgenössischen Bedarfskonstellation entsprechend, preist der öffentliche Dis-
kurs das Lied. In einem im Berliner Lokalanzeiger abgedruckten offenen Brief
hebt ein Kavallerieleutnant die Funktionalität mit der Feststellung hervor, das
Lied „eignet sich zum Singen vom Sattel aus“, und führt dessen geradezu retten-

6.3 Auto- und Heteromodellierung in sozialmoralischer Hinsicht  231

116 Vgl. Grosch, das „Vaterländische Lied“ als Konstrukteur nationaler Identität im frühen 19.
Jahrhundert 2010, insbesondere S. 37, 39 und 43.
117 Eine Münchhausen-Ballade wurde Soldatenlied. Dr. Paul Aspers (Celle), in: Die Kunde,
1941, Jahrgang 9, Heft 7, S. 152 f.
118 Börries von Münchhausen: Die Balladen und ritterlichen Lieder des Freiherrn Börries von
Münchhausen. Stuttgart, Berlin [1908] ca. 1930, S. 39 f.
119 Reulecke, „Ich möchte einer werden so wie die –“ 2001, S. 103.



de Rolle bei einem langen Ritt an, bei dem „das Lied, ihr Lied, Herr Münchhau-
sen, uns über die letzten zwölf Kilometer hinweggeholfen hatte.“120

Das Thema der Selbstüberwindung ist dem Lied eingeschrieben. Der Anzie-
hungskraft der schönen Marketenderin widersteht der letzte Stauferkönig zu-
gunsten der Männergemeinschaft. Interessant und exemplarisch für eine inter-
essengeleitete Klassikermodellierung ist die Rezeptionsgeschichte des Liedes im
Nationalsozialismus. Die homoerotische Deutung, die die Wendung „zwei kna-
benfrischen Wangen“ zulässt, wird im Liederbuch der Hitlerjugend, dem von
Baldur von Schirach 1933 herausgegebenen Blut und Ehre, beseitigt und durch
„jugendfrische Wangen“ ersetzt. Die „gewaltige Verbreitung“ nach 1924 ließ es
nicht ratsam erscheinen, das Lied nicht aufzunehmen.121 Die Tatsache, dass die
in Männerbünden der Zeit klandestin durchaus verbreitete Homoerotik so radi-
kal herausgestrichen wurde,122 erklärt der Historiker Jürgen Reulecke auf zweier-
lei Weise: zum einen mit der Positionierung Schirachs, über den Gerüchte,
selbst homosexuell zu sein, kursierten, und der als Gegenreaktion eine ausge-
prägte Homophobie an den Tag legte. Zum anderen biete sich die Figur des jun-
gen Königs als Erklärung an, denn der letzte Staufer Konradin wurde als Pen-
dant Siegfrieds zum Urbild und Idol der männlichen deutschen Jugend stili-
siert.123 Reulecke sieht diesen Fall als exemplarische „Piraterie“ der Nazis, die
darin bestand,

die bereits vorhandenen, in diesem Fall männlich-bündischen Mentalitätsbestände in der
Generation der (ja immer noch relativ jungen) Weltkriegssoldaten […] für sich zu instru-
mentalisieren und damit die heranwachsende neue Jungmännergeneration in der Hitler-
jugend auf einen zukünftigen Krieg hin zu konditionieren.124

In der Rezeption von Jenseits des Tales wird eine Wechselwirkung zwischen Po-
pularität eines Klassikers und Kanonisierung in einem ideologisch pervertierten
System sichtbar, die jedoch, systematisch betrachtet, einen grundlegenden Me-
chanismus der Kulturpraxis Klassik veranschaulicht: Der anhaltende Erfolg er-

232  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

120 Schicksale eines Reiterliedes: Offener Brief an Börries von Münchhausen von Oberstleut-
nant W. v. Rauchhaupt. In: Berliner Lokalanzeiger, Sonntag 14.2.1943. GSA: 69/6503.
121 Vgl. Reulecke, „Ich möchte einer werden so wie die –“ 2001, S. 123; Ders.: Im Vorfeld der
NS-Schulungslager. Männerbundideologie und Männerbunderfahrungen vor 1933. In: Gideon
Botsch, Josef Haverkamp (Hg.): Jugendbewegung, Antisemitismus und rechtsradikale Politik.
München 2014, S. 152–164.
122 Reulecke, Im Vorfeld der NS-Schulungslager 2014, S. 152–164. Hier S. 155.
123 Ders., „Ich möchte einer werden so wie die –“ 2001, S. 124–126.
124 Ebd., S. 127.



schwert ein „soziales Vergessen“125. Als Strategie eignet sich deshalb eine Ak-
tualisierung mit Blick auf den avisierten Bedarfshorizont.

Als sich die nationalsozialistische Ideologie durchzusetzen beginnt, gerät
Münchhausens Selbstdarstellung in Gefahr, nicht mehr zeitgemäß zu wirken.
Der adelige Habitus wird suspekt und so vollzieht er eine Kehrtwende, sich näm-
lich als volksnahen Dichter zu präsentieren. Im Aufsatz Das Volk und der Dich-
ter, der 1933 in der Deutschen Allgemeinen Zeitung und im selben Jahr in der Es-
saysammlung Die Garbe veröffentlicht wurde, bringt er seine adelige Abstam-
mung mit dem Volksbegriff in Einklang, um die Rezeption in sozialmoralischer
Hinsicht weiterhin zu stützen:

Die Beziehungen eines dichterischen Werkes zum Volke können nur auf einer einzigen
Tatsache beruhen, dem Bekanntsein dieses Werkes bei möglichst vielen Volksgenossen.
Aus dieser Bekanntheit wächst dann eine Wirkung heraus, die sich z. B. in Vertonungen,
im öffentlichen Vortrag der Gedichte, in Briefen an den Dichter u. ä. äußert. Wenn diese
zweite Stufe eine gewisse Breite und Tiefe erreicht hat, wird als dritte über ihr sich erhe-
ben die erzieherische Wirkung, die etwa in einer dichterischen ‚Schule‘ oder in Bünden
und Vereinigungen sichtbar wird.126

In der Mischung aus Volksnähe und einem dennoch erhabenen Habitus kann
die Literatur ihre erzieherische Wirkung erzielen. Das korreliert mit der Vorbild-
rolle des Autors im sozialmoralischen Modell, die hier eine Modifikation als Leh-
rer/Erzieher erfährt. Diese Funktion kann Münchhausen im Nationalsozialismus
glaubwürdig erfüllen, weil er sich früh auf den völkischen Duktus einlässt, wie
in einem Kommentar zu einem seiner Aufsatz-Bände aus dem Jahr 1928:

Man hat mich oft den „Dichter des Adels“ genannt und mit diesem Urteil je nach der poli-
tischen Einstellung Lob oder Tadel verknüpft. […] Mein Buch gehört allen Deutschen, so
wie mich mit allen Sprache und Vaterland, mit vielen Volkstum und Rasse verbindet.127

Für die Applizierbarkeit der Dichtung sind solche Selbstdarstellungsstrategien
entscheidend. Die Zielgruppe seiner Leser zeichnet er dadurch vor und identifi-
ziert sich mit ihr nicht über soziale Herkunft, sondern über Tradition, Deutsch-
tum und Rasse.

6.3 Auto- und Heteromodellierung in sozialmoralischer Hinsicht  233

125 Elena Esposito, Soziales Vergessen. 2002.
126 Münchhausen, Das Volk und der Dichter. In: Ders., Die Garbe 1933, S. 70–76. Hier S. 70.
127 Ders.: Meine Balladen-Gesamtausgabe. In: Ders.: Aufsätze bis 1928.



6.4 Auto- und Heteromodellierung in politischer Hinsicht:
Münchhausen im Literaturolymp

Die Vereinigung von Volks- und Rittertum lässt eine Weichenstellung innerhalb
des sozialmoralischen Modells erkennen, die Münchhausens anhaltende Prä-
senz in der Zeit von 1933 bis 1945 prägt. Die Distanzierung vom hysterischen Ton
seiner Zeitgenossen löst durchaus Angriffe der nationalsozialistischen Presse
auf ihn aus.128 Beispielhaft dafür kann eine Kritik der bereits erwähnten zehnten
Auflage der Meisterballaden. Ein Führer zur Freude angeführt werden. Hier wird
sein Literaturverständnis, das eben nicht stramm antisemitisch war, mit den
Sätzen „Potztausend! Da ist dem hochgeschätzten Balladendichter Börries Frei-
herrn von Münchhausen ein Ding passiert“ deftig moniert. Der Autor ereifert
sich, daß er beim Lesen „wie von der Tarantel gestochen“ hochgefahren sei: „Da
wird – man höre und staune – Belsazer, die ‚bekannte Ballade‘, wie Münchhau-
sen sich, des Juden Heinrich Heine Namen schamvoll verschweigend (!), aus-
drückt, zur Betrachtung herangezogen […].“129

Dass es ihm dennoch gelingt, im nationalsozialistischen System zu Ehren zu
gelangen, hat er der Passfähigkeit seiner Anschauungen zu verdanken, die er in
seiner Balladentheorie entfaltet. Der Aufsatz Die Ballade in Göttingen um 1900,
der 1932 in der Deutschen Allgemeinen Zeitung erscheint, enthält die berüchtigte
Definition, nach der die Ballade als die dem deutschen Wesen entsprechende
Gattung zu gelten habe:

Ja, es kam einmal alle Ballade aus dem Norden von den Blaublonden herüber [in] die
staunende Welt! […] So weist den Freund der Ballade fast jedes Blatt dieser Dichtung wie
eine Magnetnadel nach Norden. Die Völker um die Nordsee gaben ihr seit mehr als einem
Jahrhundert ihre liebsten Helden, und darum ist das deutsche Volk im Norden nicht nur
der schweigende Dichter, sondern auch der namenlose Held unzähliger Balladen.130

Umstandslos dient Münchhausen die Gattung der Rassenideologie an. Es ist ei-
nes der aus heutiger Sicht am stärksten gegen ihn sprechenden Zeugnisse. Zu
sehr flankiert seine Balladentheorie im Stil Bartels oder Frenzels131 ideologisch
das Regime. Wenngleich er in seinen Publikationen – im Unterschied zu den
beiden NS-Germanisten – eindeutig rassistische oder antisemitische Töne weit-

234  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

128 Mittenzwei, Börries, Frhr. v. Münchhausen 1997, S. 526.
129 Rheinische Landeszeitung, Düsseldorf 5.1.1941. GSA: 69/6503.
130 Börries von Münchhausen: Die Ballade in Göttingen um 1900. In: Ders., Die Meisterbal-
laden 1940, S. 172.
131 Bei Elisabeth Frenzel beziehe ich mich auf ihre Dissertation Judengestalten auf der deut-
schen Bühne. Ein notwendiger Querschnitt durch 700 Jahre Rollengeschichte von 1940.



gehend vermeidet, so hat er die Ideologie in Vorträgen offensiv vertreten, wie
Berichte seiner Auftritte belegen: „In vielen Beispielen erläuterte er [Münchhau-
sen], daß nicht der Vorwurf und die Versform für den völkischen Wert einer
Dichtung maßgebend ist, sondern ihr rassischer Gehalt.“132 Die Presseresonanz
bestätigt die diskursstabilisierende Funktion, wenn sie verlauten lässt, „wie
schön stark sich deutscher Geist auch in der heimischen Ballade [manifestiere].
Einer der stärksten und feinsten deutschen Balladendichter“ sei natürlich
Münchhausen.133

Werner Mittenzwei beschreibt Münchhausens kulturpolitische Rolle aus-
führlich in seiner Geschichte der Akademie der Künste zwischen 1918 und 1947
und zeichnet das Bild eines Dichters, dessen Popularität als Schriftsteller nicht
die Anerkennung innerhalb des Literaturbetriebs folgte und der sein Betäti-
gungsfeld deshalb sehr erfolgreich in die Kulturpolitik verlagerte.134 Im Unter-
schied zu Mittenzwei, den, thematisch bedingt, das kulturpolitische Engage-
ment interessiert, gehe ich davon aus, dass sich die Betätigungsfelder nicht ver-
lagert haben, sondern vielmehr eine Interdependenz zwischen ihnen besteht.
Die kulturpolitischen Anstrengungen bezwecken ein literarisches Klima, in dem
seine Literatur als ästhetisch tonangebend gelten kann. Er erweist sich in dop-
pelter Hinsicht als Opportunist: Zum einen, weil er den Weg vieler erfolgsbe-
wusster Autoren geht und sein Werk, seine theoretischen und literaturhistori-
schen Arbeiten dem politischen Klima anpasst, und zum anderen, weil er diesen
Zeitgeist zugleich im Sinne seiner Dichtung entscheidend mitgestaltet. Er ver-
sucht, den Erfolg des sozialmoralischen Modells zu nutzen und den Kunstdis-
kurs kulturpolitisch so zu beeinflussen, dass eine Bedarfskonstellation entsteht,
in der seine Balladenästhetik zur gültigen lyrischen Norm avanciert und seine
Automodellierung in ästhetischer Hinsicht aufgegriffen wird. Dass ihm das zu-
mindest teilweise gelingt, beweist – die Vorstellung der schwindenden Bedeu-
tung abermals widerlegend – ein Artikel von Wolfgang Kayser, der in der Zeit-
schrift Die neue Literatur erscheint:

Die so bedeutungsvolle Erneuerung des Volksliedes im ersten Jahrzehnt des 19. Jahrhun-
derts ist für alle Zeiten mit zwei Namen verknüpft: Clemens Brentano und Achim von Ar-
nim. Die Erneuerung der Ballade im ersten Jahrzehnt des 20. Jahrhunderts wird – wir kön-

6.4 Auto- und Heteromodellierung in politischer Hinsicht  235

132 Das Deutsche in der Sing- und Sprechkultur. Das gesprochene Wort. 1940, 3. Volksverlag
München. GSA: 69/6503.
133 Vom Geist der Deutschen. Hamburger Fremdenblatt Abend-Ausgabe, 29.11.1940. GSA: 69/
6503.
134 Vgl. die Entwicklung Münchhausens vom Dichter, über den Gründer des Wartburgkreises
bis hin zu seiner Tätigkeit bei der Akademie, die Mittenzwei beschreibt, Die Mentalität des
ewigen Deutschen 2003, S. 158–183.



nen es heute schon sagen – ebenso fest an zwei Namen gebunden bleiben: Börries von
Münchhausen und Agnes Miegel.135

Der Vergleich mit Größen der deutschen Literaturgeschichte prägt Münchhau-
sens öffentliche Wahrnehmung. Felix Dahn schickt ihm als Geburtstagsgruß
eine Postkarte, auf der Fontanes Konterfei abgebildet ist, und vermerkt dort:
„Werter Herr, sie sind seit Fontane todt, ohne Zweifel der größte deutsche Balla-
dendichter.“136 Dieser Status wird im Massenmedium Radio bereits wenige Jahre
nach dem Ersten Weltkrieg verbreitet und stabilisiert:

Die Balladenbände Börries Münchhausens stellen ein Wunder dar, sie haben Auflagenzif-
fern, wie sie selbst den allergelesensten Romanen zu Ruhm und Ehre gereichen würden.
Man kann ruhig sagen, es gibt keinen Vortragsabend, an dem der Name Münchhausen
fehlen würde. Er ist der ungekrönte König der deutschen Ballade, wie es Fontane des 19.
und Bürger des 18. [Jahrhunderts] war.137

Als Münchhausen 1932 mit seinem Vetter Hans von der Gabelentz den soge-
nannten Wartburgkreis begründet, in dem die traditionalistische Literaturvor-
stellung mit jährlichen Treffen auf der Wartburg und der Verleihung der soge-
nannten Wartburgrose als Auszeichnung für dichterische Leistungen gepflegt
wird,138 führt er den Balladendiskurs bereits an, wird mit den deutschen Klassi-
kern vergangener Jahrhunderte in einer Reihe gesehen. Mit den Mitgliedern des
Wartburgkreises Hans Grimm, Erwin Guido Kolbenheyer, Wilhelm Schäfer,
Hanns Johst sowie anderen im Nationalsozialismus einflussreichen Dichtern hat

236  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

135 Wolfgang Kayser: Erneuerung der Ballade um 1900. In: Die neue Literatur, hg. von Willi
Vesper. Sonderdruck im GSA: 69/6537. Leipzig 3 (1939), S. 113–120. Auch Joachim Müller wid-
met ihm einen Artikel in der regimekonformen Didaktik-Zeitschrift Zeitschrift für Deutschwis-
senschaft und Deutschunterricht und stellt dort fest: „Fast ein halbes Jahrhundert nach dem
Erscheinen des ersten Musenalmanachs 1898, konnte dem König der neueren deutschen Bal-
lade noch niemand Thron und Krone streitig machen.“ Joachim Müller: Der unbekannte
Münchhausen. Dem Dichter zum 70. Geburtstag. In: Zeitschrift für Deutschwissenschaft und
Deutschunterricht. Für die Kriegszeit vereinigte Ausgabe der Zeitschrift für Deutschkunde und
der Zeitschrift für deutsche Bildung, hg. von Karl Hunger und Joachim Müller, 2 (1944), S. 78–
85. Hier S. 78.
136 Felix Dahn: Postkarte zum 60. Geburtstag Münchhausens, GSA: 69/6537.
137 Robert Hohlbaum: Börries von Münchhausen. Herausgegeben von der RAVAG Öster. Ra-
dioverkehrs AG. Radioprogramme vom 18. bis 24. Juni 1922, Heft 38, S. 12. Vgl. auch „Wie
Münchhausen hier [bei der Redaktion des Musenalmanachs, P.W.] der Führer war […], so ist
er es auch in der Folgezeit geblieben, als die Ballade einen Siegeszug ohnegleichen antrat.“
Martin Ritscher: Börries, Freiherr von Münchhausen und sein Werk. In: DW-Funk Rundfunk-
mitteilungen der Deutschen Welle GmbH und des Zentralinstituts für Erziehung und Unter-
richt. Julius Belz Langensalza, 3 (1928), S. 66 f. GSA: 69/6537.
138 Mittenzwei, Börries, Frhr. v. Münchhausen 1997, S. 526.



er gleichzeitig ein Netzwerk Gleichgesinnter aufgebaut, die später allesamt an
der Neuausrichtung der Dichterakademie mitwirken. Nach Mittenzwei agiert er
dort strategisch als Intrigant, dessen Rolle in der Literatur „vergleichbar mit der
Franz von Papens in der Politik“ sei, denn „jeder auf seinem Gebiet arbeitet den
Nationalsozialisten in die Hände.“139 Dank dieser Strategie kann er im National-
sozialismus weiterhin den Balladenbaron mimen, der „um die Erhaltung des
deutschen Volkstums in der Nachkriegszeit“140 (gemeint ist natürlich der Erste
Weltkrieg) kämpfte. Dies mündet in institutionelle Anerkennung, als er in Hit-
lers Liste der Gottbegnadeten eingetragen wird. Sein Status wird mit einem poli-
tischen Akt ratifiziert, der weitere Ehrungen nach sich zieht. Dazu zählt der im
März 1944 einmalig verliehene Preis für deutsche Lyrik, der nach ihm benannt
wird und dessen erster (und letzter) Träger Moritz Jahn ist. Die „festliche An-
sprache“ hält der Göttinger Germanist Friedrich Neumann, ein strammer NS-
Ideologe, förderndes Mitglied der SS und Initiator der Bücherverbrennungen an
der Universität Göttingen. Münchhausens literarisches Engagement wird in der
Ansprache in die universelleren Anliegen der NS-Kulturpolitik eingepasst: „in-
dem sich der junge Münchhausen dem Balladischen zuwandte, da ging es im
letzten um mehr als nur darum, eine bekannte Gattung lyrischen Gestaltens neu
zu erproben und weiterzuentwickeln.“141 ‚Im Letzten‘ ging es natürlich darum,
den „Eigenwuchs“142 der Deutschen Dichtung wiederzubeleben, die „in der
zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts für das Schaffen der Dichtenden ihre unmit-
telbare Kraft verlor“.143 Ihre Charakteristik wird dementsprechend ausformu-
liert:

Leben mit den Ahnen und geschichtliches Weltbild, Freude am ritterlichen Kampf und rit-
terliche Verehrung für die Frau, Sinn für soldatische Kameradschaft und Achtung vor
bäuerlicher Art, die Treue zum bestellten Acker und die Ehrfurcht vor dem täglichen Brot,
das dieser Acker trägt: das sind Bereiche der Kraft, aus denen sich Münchhausens vor-
wärtsdrängende Dichtersprache immer wieder erneuert hat.144

Für das politische Modell typisch ist die eklektische und die Faktenlage ignorie-
rende Redeweise, denn von beständiger Erneuerung der Dichtersprache kann
im Fall eines nur noch redundanten Dichters ebenso wenig gesprochen werden
wie von der Treue zum bestellten Acker beim Aristokraten. Die Anerkennung

6.4 Auto- und Heteromodellierung in politischer Hinsicht  237

139 Mittenzwei, Die Mentalität des ewigen Deutschen 2003, S. 157.
140 Lennartz, Die Dichter unserer Zeit 1938, S. 199.
141 Friedrich Neumann: Börries, Freiherr von Münchhausen und Moritz Jahn. Eine festliche
Ansprache. Göttingen 1944, S. 9.
142 Ebd., S. 11.
143 Ebd., S. 8.
144 Ebd.



von institutioneller Seite entwirft ein Münchhausen-Modell, das sich reibungs-
los in die Propagandamaschinerie einspeisen lässt. Dieser konstruierten Passfä-
higkeit hat er es zu verdanken, dass er sein Ziel erreicht, den Literaturolymp:

Es ist aber, als sei die Blütezeit der Balladendichtung nun vorüber. Zu den letzten, die
unsterbliche Balladen zu dichten vermochten, gehört der Freiherr von Münchhausen. […]
Münchhausen trägt einen letzten Ton des ritterlichen Zeitalters in das Zeitalter der Gross-
städte und der breiten Massen herüber, einen Ton, der zart, klar, fest ist, aber auch etwas
Schneidendes hat, und gerade darum unüberhörbar durchdringt.145

Wie Goethe für Gervinus, so ist Münchhausen der historische Höhe- und gleich-
zeitige Endpunkt der deutschen (Balladen-)Dichtung: „wenn wir Münchhausen
zu den Altmeistern zählen, keinen eigentlichen Neurer, aber Vollender einer be-
stimmten Überlieferung.“146 Dieser herausgehobene Status wird interkulturell
bestätigt, wenn er im Ausland zum Standard deutscher Dichtung erhoben und
als „the most delightful of German living poets“147 in einem amerikanischen Le-
sebuch für Deutschunterricht bezeichnet wird.

6.5 Aufs falsche Pferd gesetzt: Münchhausens kulturelles
Vergessen

Das sozialmoralische Modell überdauert Münchhausen selbst, der 1945, nur we-
nige Monate nach dem Tod seiner Frau, Selbstmord begeht. Noch 1956 erscheint
die Balladen-Gesamtausgabe im 75. Tausend.148 Weiterhin dient der heteronor-
mative, ritterliche Typus jungen Männern, die sich in Bewegungen unterschied-
licher Couleur versammeln, als habituelle Orientierung. Dabei ist keine Reaktua-
lisierung in sozialmoralischer Hinsicht zu beobachten, es wird das alte Männ-
lichkeitsbild tradiert. Doch mit einer Medienausweitung im Radio und über
Schallplatten gelingt sie – diesmal in ästhetischer Hinsicht, freilich mit verän-
derter Autorschaft: Erfolgreich wird 1958 das bereits erwähnte Münchhausen-
Lied Jenseits (des Tales) vom Montanarachor149 eingesungen und – angeblich
versehentlich – als Volkslied ausgegeben. Autor und Komponist werden ver-

238  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

145 Börries, Freiherr von Münchhausen. Darstellung von Wilhelm Stapel. Deutsche Zeitung in
den Niederlanden, 2.12.41, GSA: 69/6537, Blatt 101. Hervorhebung P.W.
146 Lyrik seit 1936. Magdeburgische Zeitung, Morgen-Ausgabe 9.7.1939. GSA: 69/6503.
147 In Dichters Lande. Erlebtes und Gestaltetes. Edited by Jane F. Goodloe, Goucher College. A
Text for Use in Intermediate German Classes. GSA: 69/6503, Blatt 57.
148 Vgl. Weissert, Die Ballade 1980, S. 107.
149 Montanarachor: Jenseits des Tales. Polydor 1958.



schwiegen.150 Anschließend feiert der Schlagersänger Heino 1965 seinen ersten
großen Erfolg mit eben diesem Lied.151 Der mediale Wechsel befördert die kultu-
relle Präsenz der Münchhausen’schen Dichtung, weil im neuen Medium der po-
pulären Musik, in diesem Fall der sich neu formierenden Schlagerindustrie, die
Autorschaft der Performer innehat: Das vertonte Lied löst sich in der Wahrneh-
mung der breiten Öffentlichkeit von seinem ursprünglichen Verfasser. So entwi-
ckelt Jenseits des Tales, Heino zugeeignet, ein kulturelles Nach- bzw. Eigenleben
weit nach 1945. Dann allerdings wird das Lied, „das wegen seines männerbündi-
schen Inhalts mehrere Jungmännergenerationen angeführt“ hat, gemeinsam
mit anderen Relikten und bis dahin noch gültigen Traditionen „von der Studen-
tenbewegung und mit dem kulturellen Umbruch von 1968 […] radikal über Bord
geworfen.“152

Noch in den 2000er Jahren gibt es Stimmen, die eine Rekanonisierung for-
dern: „Mit der Zementierung einer politisch-korrekten Moderne der Nach-
1968er-Germanistik fielen Münchhausen und andere der Zensur zum Opfer“,153

heißt es 2011. Der Verfasser verweist auf den Erfolg: „gemessen an den Aufla-
genzahlen seiner Bücher – [war er] der erfolgreichste deutsche Lyriker seiner
Zeit!“154 Dumm, dass „seine Zeit“ im Kern das Dritte Reich umfasste.

Wenn wir annehmen, dass die kulturelle Langlebigkeit von Klassikern mit
der Wandelbarkeit ihrer Funktion zu erklären ist, so wäre zu fragen, in welcher
Hinsicht er reaktiviert werden könnte oder – wenn man die Forderung von 2011
ernst nimmt – sogar sollte. Die hohe Präsenz mit teilweise unmarkierter Autor-
schaft bis in die 60er Jahre hinein rechtfertigt sich dadurch, dass seine Dichtung
vor allem jungen, nach habituellen Vorbildern suchenden Männern ein Identifi-
kationsangebot machte. Die Lieder wurden in Verbünden tradiert, die das Ideal
der (männlichen und insbesondere soldatischen) Kameradschaft hochhielten.
Wurde dieses Kameradschaftsideal in den unmittelbar auf 1945 folgenden Jahr-
zehnten durchaus gepflegt, wofür zum einen die den Untergang des Nationalso-
zialismus überdauernden Vereinigungen und zum anderen neu entstandene Ve-
teranenvereine beitrugen, so änderte sich andererseits der Charakter der Ju-
gendbewegungen. Der Entwicklung der Liedkultur in den Jahrzehnten nach
dem Ende des Zweiten Weltkrieges kann man eine entschiedene Neuausrich-

6.5 Aufs falsche Pferd gesetzt: Münchhausens kulturelles Vergessen  239

150 Vgl. dazu auch das Interview von Ernst Klusen mit Robert Götz. Götz beschreibt darin den
Erfolg des Liedes auch in dem Medium Schallplatte. Götz, Ich wollte Volkslieder schreiben
1975, S. 27 und 54.
151 Heino: Jenseits des Tales. Elektrola 1965.
152 Reulecke, Im Vorfeld der NS-Schulungslager 2014, S. 152.
153 Dirk Herrmann: Von Lügengeschichten und Heldenballaden. Hieronymus und Börries –
das Phänomen Münchhausen. Wien 2011, S. 73.
154 Ebd., S. 71.



tung entnehmen, die darin bestand, dass sie sich Themen wie Reisen, Fernweh,
Selbsterfahrung, Korrektur von Vorurteilen, Gesellschaftskritik und Pazifismus
zuwandte.155 Da in diesen Kreisen, die sich in Deutschland etwa um das legen-
däre Chansonfestival auf Burg Waldeck156 (erstmals 1964 veranstaltet) formier-
ten, „etwas von der späteren Zeit der Studentenbewegung von 1967/68 voraus
[zu]ahnen“ war,157 änderte sich bereits da das Verständnis von Kameradschaft
radikal. Sie galt nicht mehr als das Ideal einer egalitären Vereinigung und
„Triebfeder der Veredlung“, sondern als ein Hort der Entindividualisierung. Der
neu enstandenen Bundeswehr wurde eine Verrohung durch Missbrauch der
hierarchischen Strukturen und Sadismus vorgeworfen.158 Mit den pazifistischen
Bewegungen der 1980er Jahren geriet die soldatische Gemeinschaft endgültig in
Verruf, eine Mörderbande zu sein.159

Selbst wenn im heutigen Massendiskurs durchaus heldenhafte und opferbe-
reite Männerfiguren präsent sind, so verändert sich deren Motivation maßgeb-
lich: Auch die am meisten vor Testosteron strotzenden Hollywood-Helden sind
allesamt gebrochen, ihre Eitelkeiten und Traumata werden ausgestellt, was sie,
am Männlichkeitsbild des 19. und frühen 20. Jahrhunderts gemessen, geradezu
unmännlich erscheinen lässt. Der Rittertypus „Zu Helm und Schild geboren, /
Zu des Landes Schutz erkoren, / Dem König sein Offizier, / Treu unseren alten
Sitten“160 wirkt dagegen pathetisch und anachronistisch. Ausschließen kann
man jedoch nicht, dass die im Speichergedächtnis schlummernden Ex-Klassiker
wie Münchhausen mit ihrem Männerbild wieder eine Konjunktur erleben könn-
ten. Eine der Eigenheiten des sozialmoralischen Modells ist jedoch die Rolle, die
der Autor einnimmt. Kommt die Rezeption im Rahmen des ästhetischen Modells
ohne ihn aus, so wird er im sozialmoralischen als Identifikationsfigur oder Vor-
bild konstruiert. Die biografische Verifizierung erleichtert die lebensweltliche
Applikation, weil die Umsetzung der Botschaft, das Identifikationsobjekt oder
das Vorbild real greifbar werden und erreichbar erscheinen. In der Zeit bis 1945
konnte Börries von Münchhausen glaubhaft eine Vorbildrolle einnehmen: Als

240  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

155 Reulecke, „Ich möchte einer werden so wie die –“ 2001, vgl. S. 217–130.
156 Zur Entstehung und Entwicklung des Festivals vgl. Detlef Siegfried: Kommunikation und
Erlebnis. Merkmale und Deutungen europäischer Folk- und Popmusikfestivals: Burg Waldeck
und Roskilde. In: Sven Oliver Müller, Jürgen Osterhammel, Martin Rempe (Hg.): Kommunika-
tion im Musikleben. Göttingen 2015, S. 276–294. Hier S. 277–281.
157 Reulecke, „Ich möchte einer werden so wie die –“ 2001, S. 230.
158 Vgl. Thomas Kühne: Kameradschaft. Die Soldaten des nationalsozialistischen Krieges und
das 20. Jahrhundert. Göttingen 2011, S. 229–270.
159 Ebd., S. 267.
160 Börries von Münchhausen: Das sind wir. In: Ders.: Die Balladen und ritterlichen Lieder
des Freiherrn Börries von Münchhausen. Berlin 1912, S. 212.



Aristokrat stand er für den ritterlichen Habitus und konnte das in seinen unzäh-
ligen Auftritten performativ bekräftigen. Indem er sich als Soldat präsentierte,
wurde sein Stand jedoch nicht als per Geburt festgelegt, sondern als durch indi-
viduelle Anstrengungen erreichbar konstruiert. Aus heutiger Sicht verhindern
sowohl die nationalkonservativen bis antisemitischen Ansichten als auch das
kulturpolitische Engagement sowie die politische Wertschätzung, die er im NS-
System erfuhr, als unausradierbarer Teil seiner Biografie eine Reaktivierung zu-
mindest für ein breiteres Publikum.

Eine Reaktivierung, in der das politische Modell zu erkennen wäre, er-
scheint noch unwahrscheinlicher. Die dafür kennzeichnende Stilisierung des
Autors zur diskursstabilisierenden Autorität wird im Hinblick auf Münchhau-
sens opportunistisches Verhalten in der NS-Zeit kaum möglich werden. Relati-
vierungsversuche, die seinen antisemitischen Äußerungen seine Freundschaf-
ten mit Juden oder dem Mitläufertum Momente der Abgrenzung entgegenstel-
len, verkennen die kulturhistorische Bedeutung des Systems, dem er sich
verschrieben und in dem er eine beachtliche Karriere gemacht hat. Wer darin
reüssierte, der kann in keinem System, dessen Selbstverständnis auf Abgren-
zung vom Totalitarismus aufbaut, eine Rolle als Vorbild oder Autorität einneh-
men. Dafür eine Bedarfskonstellation zu schaffen, bedürfte einer umfassenden
Neuausrichtung nicht nur des deutschen, sondern des globalen kulturellen Ge-
dächtnisses.

Wäre aber ein Revival in ästhetischer Hinsicht denkbar? Schließlich liegt
mit dem ästhetischen Modell eines vor, bei dem die Figur und charakterliche
Disposition des Autors keine Rolle spielen muss, wie am Heidegger-Beispiel ge-
sehen. Die Balladenprogrammatik, für die Münchhausen steht, gilt heute aller-
dings als nicht mehr aktuell. Selbst die unselige Balladendefinition aussparend,
ließe sich der im ästhetischen Modell wichtige Aspekt der Innovation für seine
Balladendichtung nur schwerlich geltend machen. Denn das, was bis 1945 als
Innovation gefeiert wurde, war die Negation von Innovation. Münchhausen mag
ein Handwerker der Ballade gewesen sein, der die Balladenästhetik der ersten
Hälfte des 19. Jahrhunderts zu einem antimodernistischen Programm entwickeln
konnte, doch lässt er formal wie inhaltlich eine eigene Handschrift vermissen.
Ein seltenes Rezeptionsbeispiel, das die ästhetische Leistung anerkennt, ist die
Aufnahme der Ballade Die Wunderwirkung der Latinität in Wulf Segebrechts An-
thologie:

6.5 Aufs falsche Pferd gesetzt: Münchhausens kulturelles Vergessen  241



Ihr lieben Jungens in Stadt und Land,
Ich weiß euch eine Geschichte!
Ich kenn euch, ihr hört so trefflich zu
Mit sehr ernsthaften Gesichte,
Doch in den Winkeln am Auge blitzts,
Wie von ganz anderen Sachen,
Und eure Lippen beben dabei, –
Das ist verhaltenes Lachen, –
Ihr seid nämlich eine ganz dolle Schwefelbande! –

Der Kurfürst Johann von Brandenburg,
Der war gelehrt wie sonst keiner,
Er sprach das flüssigste klare Latein
Noch besser als selbst die Lateiner,
Da nannten sie ihn den ‚Cicero‘
– Er fand das übel geraten, –
Viel besser hätte ihm ‚Cäsar‘ gepaßt,
So liebte er die Soldaten,
Vor allem seine sechstausend Schweren
märkischen Reiter!

Der lateinbegeisterte Johann Cicero wird vom Kaiser gebeten, seine rhetorischen
Fähigkeiten einzusetzen, um einen Streit zwischen den Königen von Ungarn
und Polen zu schlichten. Mit den „sechstausend schweren märkischen Reitern“
rückt er nach Warschau aus und hält dort eine flammende lateinische Rede:

Was Johann Cicero dort gesagt,
Es ist der Nachwelt verloren,
Den feindlichen Königen klangen nur
So einzelne Worte in Ohren:
„Totschlago vos sofortissime,
Nisi vos benehmitis bene!!“
Da söhnten die Gegner gerührt sich aus,
Und Johann vergoß eine Träne,
Und seine sechstausend Kerle brüllten: „Hurra, vivat Cicero!“ –

Ihr lieben Jungs, euch ist ja gelehrt,
Warum die Dichter was dichten,
Ihr wißt, der Zweck ist stets die Moral
Bei allen solchen Geschichten,
Drum, wenn einen Klassenaufsatz es gibt
Über Münchhausens letzte Ballade,
So schreibt: Ein tadelloses Latein,

242  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik



Das ebnet im Leben die Pfade, –
Vorausgesetzt, daß einer eine gute Faust daneben haut!161

Warum Segebrecht diese Ballade ausgesucht hat, lässt sich leicht erahnen. Der
humoristische Text parodiert geradezu die Vorstellung von Ritterlichkeit, wenn
der Held sich todesmutig – mit sechstausend Reitern als Rückendeckung – in
die Verhandlungen begibt. Indem der Nutzen des (Pseudo-)Lateins hier zu-
nächst überzeichnet, dann durch die Pointe als nichtig ausgewiesen wird, wirkt
die Ballade gegenüber einer heute als überkommen geltenden humanistischen
Bildungstradition sogar subversiv. Das kann man aus gegenwärtiger Perspektive
humoristisch interpretieren. In der ursprünglichen Bedarfssituation betrachtet,
ist die Aussage allerdings politischer, weil sie, schlicht gesprochen, Gewalt ge-
genüber Bildung den Vorzug gibt. Wie auch immer sie gelesen wird: Die Ballade
ist nicht repräsentativ für die Marke „Münchhausen“, wenngleich sie durchaus
repräsentativ für die Varietät seiner Dichtung ist. Der Balladenbaron war nicht
erfolgreich, weil er humorige Texte für Pennäler schrieb, sondern weil er männ-
liche Vorbilder schuf, die gerade nicht dem Donquichottismus des lateingläubi-
gen Johann Cicero entsprechen.

Wenn Münchhausen in ästhetischer Hinsicht zum Klassiker avancieren
könnte, so zum Klassiker einer überholten und ideologisch angepassten Balla-
denästhetik – dazu trüge das vorliegende Kapitel dann bei. Tatsächlich hätte er
das Potenzial zum Klassiker in ästhetischer Hinsicht gehabt, wenn er an die ein-
zige wirkliche inhaltliche Innovation angeknüpft hätte, die er vollbracht hat.
Dann beruhte seine Innovationsbehauptung nicht auf einer Rückwärtsorientie-
rung. Als es noch systemkonform war, gab er 1900 den eindrucksvollen Band
Juda heraus, um sich dort mit neuen, aufsehenerregenden Themen zu positio-
nieren. Das Unerhörte daran war schon in dieser Zeit die Wahl jüdischer histori-
scher Stoffe für die Balladenform ebenso wie des „jüdischen Menschen als Balla-
denhelden“162. Der Band wurde ein großer Erfolg: Aufwendig gestaltet, von dem
Jugendstilmaler Ephraim Mose Lilien reich illustriert, war er unter den assimi-
lierten Juden Deutschlands außerordentlich beliebt und trug dazu bei, Münch-
hausen als Balladendichter zu etablieren. Beschreibt der Freiherr den Band in
Fröhliche Woche mit Freunden noch 1922 als „ein besonderes Kapitel in meinem
Leben“163 und protzt mit dem „ungewöhnlichen Erfolg für ein Versbuch“,164 der
sich unter anderem in einem Lobschreiben Theodor Herzls äußerte, das ihn „in

6.5 Aufs falsche Pferd gesetzt: Münchhausens kulturelles Vergessen  243

161 Segebrecht, Deutsche Balladen 2012, S. 273–275.
162 Mittenzwei, Die Mentalität des ewigen Deutschen 2003, S. 161.
163 Münchhausen, Fröhliche Woche mit Freunden 1922, S. 21.
164 Ebd., S. 22.



tiefe Beschämung und Glück versetzte“165, so fehlt in der Auflage von 1941 jegli-
cher Hinweis darauf, dass es den Band jemals gegeben hatte.166 Was einen Vor-
reiter der zionistischen Bewegung wie Herzl zum Lob bewegte, waren sicherlich
Stücke wie Passah:

Hier, nimm das Brot, ich zerschlags mit der Hand,
Stell an den Tisch deinen Stecken,
Heilig umschlingt uns ein mächtiges Band:
Einst, einst
Warst du wie ich ja in Mizraims Land!

Häng um die Schultern zur Reise das Kleid,
Wie unsre Väter es taten,
Süß sind die Brote, sie stehn dir bereit,
Einst, einst
War ja zum Säuern des Brotes nicht Zeit!

Koste die Kräuter, wie Gott es gebeut,
Bald wird er wieder uns lösen!
Jeruschalajim, einst wird es erneut,
Eins, einst
Feiern wir dorten das Passah wie heut!167

Jede der Strophen beginnt mit einem Ritus des Pessach-Festes, an dem in den
ersten beiden Strophen, mit den Worten „eins, einst“ eingeleitet, die Flucht aus
Ägypten (Mizraims Land) erinnert wird. In der letzten Strophe weist dieses
„einst, einst“ dann aber in die Zukunft, entwirft eine Utopie des jüdischen Le-
bens im gelobten Land. Das Judentum wird als zeitenthobenes Kollektivsubjekt
konzipiert, an dem die lebenden Individuen natürlich teilhaben: „Warst Du wie
ich ja in Mizraims Land“. Die dazugehörige Illustration von Lilien wirkt mit dem
hebräischen Wort „Zion“ in der aufgehenden Sonne wie ein zionistisches Propa-
gandaplakat (vgl. Abb. 25).168

244  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

165 Ebd.
166 Auch im Anhang, in dem sämtliche Auflagen von Münchhausens Balladenbänden, Auf-
sätze, Musenalmanache, Vertonungen seiner Balladen skrupulös aufgeführt sind, fehlt jegli-
cher Hinweis auf das Buch. Münchhausen, Fröhliche Woche mit Freunden 1941. Vgl. Anhang.
167 Börries von Münchhausen: Juda. Gesänge von Börries, Freiherr v. Münchhausen mit
Buchdruck von E.M. Lilien. Berlin viertes bis sechstes Tausend 1900, S. 43–47 (unpaginiert,
eigene Zählung).
168 Abb. vgl. ebd.



Abb. 25: Doppelseite aus Juda zur Ballade Passah, S. 53–54 (unpaginiert, eigene Zählung).

Es gelingt ihm, den 1900 gesellschaftlich verankerten Antisemitismus zu nut-
zen, um die Veröffentlichung als eine Provokation zu gestalten, die bei genaue-
rem Hinsehen keine eindeutige Positionierung bedeutet. Indem er sich aus-
schließlich auf alttestamentarische Stoffe konzentriert und eine jüdische Zu-
kunft in Palästina entwirft, folgt er einer Linie europäischer Geistesgeschichte,
in der die Verklärung des alttestamentarischen Judentums mit der Ablehnung
des gegenwärtigen problemlos koexistieren konnte.169 Genau dieser Band hätte
es aber eventuell ermöglicht, Münchhausen über die Kriege hinwegzuretten.
Was aber im Diminutiv einer gut 50 Jahre währenden Periode funktionierte, war
nicht länger aufrechtzuerhalten. In einer Langzeitperspektive hat er mit seinem
völkischen Opportunismus also auf das falsche Pferd gesetzt.

6.6 Zeitlichkeit der Klassik (Schlussbemerkungen)

Exemplarisch für Fragen des kulturellen Vergessens literarischer Werke wird in
den Literaturwissenschaften das Phänomen der Dekanonisierung untersucht.
Im Fokus stehen Prozesse, die die institutionelle Geltung oder Vorgaben hin-

6.6 Zeitlichkeit der Klassik (Schlussbemerkungen)  245

169 Dies ist mit der Praxis vergleichbar, nach dem Zweiten Weltkrieg das nicht mehr existie-
rende osteuropäische Judentum als ursprüngliches Judentum zu deklarieren, die im letzten
Kapitel zu beobachten war.



sichtlich einzelner Autoren bzw. Werke regeln.170 Hermann Korte arbeitet am
Beispiel Klopstocks171 heraus, dass die Pluralität und Ungleichzeitigkeit dieser
Kanoninstanzen dafür Sorge trage, dass einmal kanonisch Gewordenes niemals
vollständig kulturell ausgelöscht werde, weil es, in dem Speichergedächtnis ar-
chiviert, jederzeit einem Zugriff des Funktionsgedächtnisses zur Verfügung ste-
he.172

Für das Konzept von Klassik als funktionaler Praxis lassen sich die Ergeb-
nisse der Kanonforschung nur teilweise produktiv machen. Ihren Untersu-
chungsgegenstand bilden die offiziellen kanonrepräsentierenden Medien wie Li-
teraturgeschichten oder Lehrpläne, deren Analyse Rückschlüsse vor allem auf
ein Lebensstilmilieu – nämlich das deutsche Bildungsbürgertum – und dessen
Einflussbereich (etwa Schule) erlaubt. So lässt sich allerdings nicht erklären,
dass Münchhausen „nach dem ersten Weltkrieg, als es zu einer wirklichen Er-
neuerung der Ballade kam, die gerade die Inhalte des Göttinger Balladenkreises
in Frage stellte“,173 jenseits der kanonvermittelnden und -konstituierenden Me-
dien weiterhin Geltung besitzt, und es erklärt ebenso wenig, warum diese von
der Anerkennungskrise in Fachkreisen nicht betroffen ist. Das Münchhausen re-
zipierende Milieu ist nach den Parametern Bildung oder Lebensweise bildungs-
bürgerlich geprägt und teilt die Erwartung an Literatur, das Nationalbewusst-
sein zu stärken. Dennoch, und das ist für die Unterscheidung von Klassik und
Kanon entscheidend, erfüllen seine Balladen Funktionen, die ein bildungsbür-
gerlicher Literaturkanon dieser Zeit nicht vorsieht. Die Dichtung wird nicht im
Sinne eines ausgehandelten ästhetischen Ideals aufgewertet, das in zweiter In-
stanz den Nationaldiskurs stabilisiert, sondern dem ästhetischen Erleben liegt
die simple Botschaft ritterlich-heldischer Männlichkeit zugrunde, für die eine di-
stanzierte Lesart, in der Ästhetik zur rezeptionsrelevanten Größe wird, unbedeu-
tend ist. Das macht sie für jene Nationalgesinnten, die sich von dem massenhys-
terischen Nationalsozialismus abgrenzen wollen, attraktiv, ebenso wie für junge
Männer, die ihren Habitus von ritterlichen Phantasien beflügelt in Bünden ein-

246  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik

170 Christoph Grube untersucht das Verschwinden Paul Heyses und Wilhelm Raabes aus den
Literaturgeschichtsbüchern. Seine systemtheoretisch aufgebaute Argumentation, die er an-
hand von Literaturgeschichten veranschaulicht, lässt sich dahingehend zusammenfassen,
dass er Ästhetik als einen Kommunikationscode bürgerlicher Selbstverständigung unter den
Vorzeichen nationaler Entelechievorstellung bestimmt, dem die literarische Wertung folgt. Er
zeigt, dass nicht nur die schlichte Präsenz einzelner Autoren in diesen Literaturgeschichten für
ihren Status spricht, sondern auch Schreibweisen existieren, die als Indikatoren für den kano-
nischen Status gelten können wie etwa Länge oder wertendes Vokabular. Vgl. Grube, Warum
werden Autoren vergessen? 2014, S. 30–45.
171 Korte, Aus dem Kanon, aus dem Sinn? 2005, S. 6–21.
172 Vgl. ebd., S. 19.
173 Mittenzwei, Die Mentalität des ewigen Deutschen 2003, S. 158.



üben. Die Funktion wird von der Lokalpresse und den Massenmedien aufgegrif-
fen und über die Jahre stabilisiert, der Männlichkeitsentwurf in immer neuen ge-
sellschaftspolitischen Konstellationen als funktional ausgewiesen. Das kulturel-
le Vergessen erfolgt erst in den 1960er Jahren und ist weniger dem ideologischen
Umschwung in den Kanondebatten als der mangelnden Möglichkeit geschuldet,
dieses Männlichkeitsideal auf die Wirklichkeit anzuwenden. Bei der Feststel-
lung, dass die kulturellen Artefakte im Speichergedächtnis archiviert und für
eine Rekanonisierung bereit liegen, muss deshalb die funktionale Dimension
stärker berücksichtigt werden. Denn sie lenkt den Blick von der endogenen Lo-
gik des Kanons auf die exogene Logik der Klassik. Der Applikationshorizont für
das sozialmoralische Klassikermodell von Münchhausens Werk ist verschwun-
den – mit seiner Aktualisierung ist nicht zu rechnen. Aus einer bedarfsorientier-
ten Dynamik heraus wird er in den von dem Modell vorgezeichneten Funktionen
nicht mehr klassisch werden können. Kanonisch kann er deshalb trotzdem
sein – je nachdem wie die Logik und damit die Auswahlkriterien des jeweiligen
Kanons vordefiniert werden: „Konformistische Dichter der NS-Zeit“ oder „Histo-
rismus in Balladen bis 1945“ – beide Titel implizieren Kriterienkataloge, die
ideologische und ästhetische Aspekte für die Auswahl zur Nebensache machen.

Von einer Dekanonisierung, in dem Sinne, dass eine „Kanongröße […] auf-
grund veränderter Kanonisierungsbedingungen ihren bisher privilegierten Sta-
tus [verliert]“174, lässt sich in dem Fall im Kontext der pädagogischen Reform
deshalb nur in politischer Hinsicht sprechen. Als Klassiker der Ballade wurde er
offiziell aus den Schulbüchern entfernt, was mit Alois Hahn als „moralische
Zensur“ verstanden werden kann.175 Zugleich aber ist eine Funktionslosigkeit in
ästhetischer Hinsicht zu beobachten, die es umso mehr gerechtfertigt erschei-
nen lässt, ihn aus dem Schulgebrauch zu nehmen. Wenn Hans Ulrich Gum-
brecht schreibt, dass die „Annehmbarkeit der ‚Klassik‘“ von der „Bereitschaft
und Fähigkeit der Rezipienten“ abhänge, das „Spannungsverhältnis zur Verzeit-
lichungs-Prämisse und zum Innovations-Potenzial ‚produktiv‘ auszutragen“,176

dann ist ersichtlich, warum Münchhausen nicht im Rahmen des ästhetischen
Modells reaktiviert werden konnte. Schon in der Perspektive der Verzeitlichung
existierte keine Innovation, sein Merkmal war eine Retro-Balladenästhetik. Dar-
aus lässt sich auf Dauer keine Innovation ableiten, die Innovationsbehauptung
besitzt kein Fundament.

6.6 Zeitlichkeit der Klassik (Schlussbemerkungen)  247

174 Korte, K wie Kanon und Kultur 2002, S. 25.
175 Alois Hahn: Kanonisierungsstile. In: Assmann, Assmann, Kanon und Zensur 1987, S. 28–
37. Hier S. 31.
176 Hans Ulrich Gumbrecht: „Phönix aus der Asche“ oder: Vom Kanon zur Klassik. In: Ass-
mann, Assmann, Kanon und Zensur 1987, S. 284–299. Hier S. 284.



Das kulturelle Vergessen ausschließlich mit der Historizität zu erklären,
also der Tatsache, dass – wie im vorliegenden Fall – die Rezeption stark an die
gesellschaftspolitische Ausnahmesituation geknüpft ist, ist indes verkürzt. Si-
tuationsgebunden entstanden sind die heute noch als Klassiker geltenden Pro-
testlieder von Joan Baez oder Bob Dylan, ebenso wie die systemkritischen Lieder
Wolf Biermanns. Der originäre Rezeptionshorizont (DDR, Vietnamkrieg) ist ver-
schwunden, dennoch gelten sie in ihrem jeweiligen Feld als Klassiker. Dafür
sind drei Gründe denkbar: 1. Die in ihren Liedern ausgedrückte politisch linksli-
berale und totalitarismuskritische Einstellung ist heute weiterhin akzeptabel,
mithin sogar zum dominanten politischen Deutungs- und Handlungsparadigma
avanciert. 2. Die sich um Komplexe wie Freiheit, Gesellschaftskritik, Pazifismus,
soziale Gerechtigkeit etc. ansiedelnden Themen und ihre Bewertung sind für die
heutige Zeit reaktivierbar. Für heute entstehende soziale und politische Bedarfs-
konstellationen, aktuelle Themen wie Umweltschutz oder Migration, können sie
im Rahmen des sozialmoralischen Modells aktualisiert werden. Der Rezeptions-
kreis hat sich von der ursprünglichen Folkgeneration auf die nächsten ausge-
weitet. 3. Sie gelten für ihren Schaffensbereich als ästhetisch innovativ, wie
etwa Bob Dylan für die Poetisierung und Intellektualisierung des Folk steht. In
ästhetischer Hinsicht erfüllen sie eine Muster- und Repräsentationsfunktion, die
offiziell aufgegriffen und, wie der Nobelpreis für Dylan belegt, bestätigt wird.

Das Zeitkriterium der Klassik lässt sich nur operationalisieren, wenn man
Langzeitpräsenz nicht mit Zeitenthobenheit verwechselt. Klassik als kulturelle
Praxis ist transgressiv zu verstehen, weil sich in Prozessen der Überschreitung
von Medien und Milieus und der Anpassung an neue Bedarfskonstellationen der
Wandel nachvollziehen lässt, der die kulturelle Permanenz als jeweilige Gegen-
wärtigkeit sichert. So lässt sich nicht nur dem Mythos der Zeitenthobenheit be-
gegnen, sondern dem Mythos des Elitarismus.

248  6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik



7 Mythos Elitarismus und die Popularität der
Klassik

Der Kurzschluss zwischen den Begriffen „Klassik“, „Bildung“ und „Hochkultur“
versprüht Funken, die das Klassische mit einer Aura des Erhabenen umgeben.
Zugleich impliziert er, dass es eine Gruppe aus Expertinnen, Befähigten oder Er-
wählten geben müsse, denen die Rezeption, Pflege und Verbreitung, kurz: die
Deutungshoheit über Klassiker obliege. Diese Diskursfigur einer klassikerver-
waltenden Schicht möchte ich als „Mythos Elitarismus“ untersuchen.

Für diesen Mythos gibt es historische Gründe, die in Gesellschaftsstrukturen
des 19. Jahrhunderts zu suchen sind. Jedoch nicht nur. Leicht nachzuvollziehen
ist sein etymologischer Rückhalt. Die früheste Verwendung von „classicus“ im
Sinne eines mustergültigen Autors identifiziert Ernst Robert Curtius bei Aulus
Gelius.1 Dieser entnimmt den Begriff wiederum der römischen Verfassung, in
der er die drei höchsten Steuerklassen bezeichnet. Im Sinne einer sozioökonomi-
schen Hierarchie kann man wohl von einer Elite sprechen. Die Unterscheidung
zwischen dem herausgehobenen Schriftsteller und dem ‚gemeinen Mann‘ („clas-
sicus, assiduusque scriptor, non proletarius“, heißt es bei Gelius) schreibt diese
Hierarchie als kulturellen Status fort. Ein Beispiel dafür liefert der Franzose
Charles-Augustin Sainte-Beuve, der sich ebenfalls an der Wortherkunft orien-
tiert und daraus eine zeitgemäße Begriffsbestimmung ableitet. 1850 antwortet er
auf die (nach ihm vielfach aufgeworfene) „question délicate“, „qu’est-ce qu’un
classique“2, indem er sich von der „définition ordinaire“, es handle sich um ei-
nen „auteur ancien“, mit einer hyperbolischen abgrenzt:

Un vrai classique, comme j’aimerais à l’entendre définir, c’est un auteur qui a enrichi l’es-
prit humain, qui en a réellement augmenté le trésor, qui lui a fait faire un pas de plus, qui
a découvert quelque vérité morale non équivoque, ou ressaisi quelque passion éternelle
dans ce coeur où tout semblait connu et exploré; qui a rendu sa pensée, son observation
ou son invention, sous une forme n’importe laquelle, mais large et grande, fine et sensée,
saine et belle en soi qui a parlé à tous dans un style à lui et qui se trouve aussi celui de
tout le monde, dans un style nouveau sans néologisme, nouveau et antique, aisément
contemporain de tous les âges.3

Open Access. © 2022 Paula Wojcik, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110756463-007

1 Ernst Robert Curtius: Klassik. In: Heinz Otto Burger (Hg.): Begriffsbestimmung der Klassik
und des Klassischen. Darmstadt [1948] 1972, S. 17–33. Hier S. 20.
2 Charles-Augustin Sainte-Beuve: Qu’est-ce qu’un classique? In: Ders.: Causeries du lundi.
Band 3. Paris 1850, S. 38–55. Hier S. 38.
3 Ebd., S. 42.



Klassik als Meritokratie – das ist ein sehr modernes Elitenverständnis; eines je-
doch, das die universelle Geltung und Anerkennung der Leistungen einfordert.
Damit ist Sainte-Beuve das Beispiel für ein etymologisch informiertes und über-
aus laudatives Elitenkonzept des Klassischen. An einer aktuelleren Publikation,
in der zahlreiche Topoi und Vorurteile gängiger Klassikdebatten zusammenlau-
fen, lässt sich die umgekehrte Bewertung des Elitarismus vorführen, die sich
einstellt, wenn nicht die Klassiker selbst, sondern einzelne Milieus als klassik-
machende Elite identifiziert werden.

Berthold Seligers 2017 erschienenes Buch Klassikkampf. Ernste Musik, Bil-
dung und Kultur für alle4 arbeitet sich zwar nicht an der Literatur ab, doch liefert
es eine grundsätzliche Diagnose der in die Krise geratenen Hochkultur: ihre Re-
zipientinnen überaltert, ihr Repertoire erstarrt, die Rezeption keinem echten
Kunstinteresse, vielmehr einem Distinktionsbedürfnis geschuldet. Seine Positi-
on ist insofern interessant, als er der Bourgeoisieschelte ein ebenso emphati-
sches und weit über den Bereich der Musik hinausreichendes Klassikerverständ-
nis zugrundelegt, wie es bei Sainte-Beuve nachzulesen war:

Warum hören wir heute noch Werke wie die von Bach, Mozart, Beethoven, Schubert, Mah-
ler, Debussy oder Bartók? Warum lesen wir immer noch Shakespeare, Goethe, Hölderlin,
Heine oder Flaubert und Zola? Weil die Werke dieser Autoren und Komponisten uns etwas
über unser Dasein vermitteln, das wir nirgends sonst erfahren, weil sie uns etwas über
unser Menschsein verraten, weil sie uns helfen, die Welt zu verstehen […]. Die Musik, die
Kunst bleibt uns mitunter als ‚einzige Rettung aus einer von Grund auf falschen Welt‘,
wie Adorno angemerkt hat, ‚und zwar nicht, weil sie richtiger wäre, sondern weil sie um
das universale Falsche weiß‘.5

Das ist tief essenzialistisch: Die grands hommes (sic!) der Musik- und Literatur-
geschichte sind nicht das Ergebnis eines gesellschaftliche Strukturen widerspie-
gelnden und reproduzierenden Rezeptionsprozesses, sondern an und für sich
großartig. Auf dieser normativen Basis entwickelt Seliger eine Kritik des funda-
mental falschen Gebrauchs durch die in diesem Fall deutschen Bildungs- und
Finanzeliten:

Klassische Musik, ja Musik überhaupt dient in unserer Gesellschaft vornehmlich der Ent-
spannung und wird auf diese Art und Weise ihrer eigentlichen Funktion enthoben. […]
Was der Unterschicht und dem kleinbürgerlichen Teil der Mittelschicht die sedierende
Funktion der Volksmusik- und Schlagerrocksendungen des Staatsfernsehens, ist der
Ober- und der Mittelschicht eine ‚Klassik‘, deren Werke auf eine Ansammlung schöner
Stellen herunterdekliniert werden, geschaffen, um eine gewisse Wohligkeit zu erzeugen,

250  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

4 Berthold Seliger: Klassikkampf. Ernste Musik, Bildung und Kultur für alle. Berlin 2017.
5 Ebd., S. 19.



um ein Entspannen vom Räderwerk des Kapitalismus zu ermöglichen und um eine Exis-
tenz im Schein konsumierender Zufriedenheit zu ermöglichen.6

Aus der Funktion als Elitenbespaßung oder Wellnessinstrument ergebe sich ein
Musikbetrieb, der ausschließlich auf Altbewährtes, eben auf seine Klassiker set-
ze. Mit der Diagnose der Repertoirestabilität, die im Grunde eine Nuance der
Langzeitpräsenz ist, steht er nicht allein dar. Ebenso spricht Melanie Unseld von
einem als Wiederholung gemeinten „Murmeltier-Effekt“7 der deutschen Klassik-
Radiosender, der einer möglichen Vielfalt entgegenarbeite. Allerdings bewertet
sie das als Ausweis der Beliebtheit – freilich in genau demselben Milieu, das Se-
liger identifiziert. Bei beiden zeichnet sich eine Doppelstruktur des Klassischen
ab: Was nach außen hin abgrenzen soll, soll im Inneren vereinen. Denn aus Se-
ligers und Unselds Diagnose von der ewigen Wiederkehr des Immergleichen
folgt, dass die Klassiker der ernsten Musik der Selbstverständigung und -verge-
wisserung jener Eliten dienen, die das Repertoire der Radiosender und Konzert-
säle zu beeinflussen vermögen.8 Letztlich würden mithilfe von Klassikern sozia-
le Distinktionen reproduziert. Seligers mit 68er-Vokabular, Bourgeoisiekritik
und quasimarxistischen Gesellschaftsanalysen gespickte Diagnose spiegelt die
Gemengelage in den Klassikdebatten der letzten Jahrzehnte wider. Dass dies im
Jahr 2017 nicht aufstößt, liegt daran, dass der Klassikdiskurs in Deutschland
sich – in der Regel ebenso unreflektiert wie ungebrochen – an der Vorstellung
der Bourdieu’schen Quaternität von kulturellem, sozialem, ökonomischem und
symbolischem Kapital abarbeitet, das im Bildungsbürgertum amalgamiert. Die-
se Schicht sei es, die mit sozialen Ressourcen, Netzwerken, Geld und Prestige
das symbolische Kapital der für sie identitätsstiftenden Kultur stabil halte. So
die Diagnose der Kritiker.

Obwohl also die großen ‚Klassikkämpfe‘ ausgetragen und die ‚Klassiklegen-
den‘ ausgeräumt sind, gibt es bis heute einen Verdacht gegen Klassik, einen Re-
flex des Ikonoklasmus, der auf einem als dekonstruierend auftretenden Narrativ
fußt. Es springt ins Auge, dass dieser Verdacht aus der Gleichsetzung von Klas-
sik und Kanon gespeist wird. Ließe sich das Problem also lösen, indem wir den

7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik  251

6 Ebd., S. 29 f.
7 Melanie Unseld: Und täglich grüßt die Nachtmusik. Gedanken über die ‚Klassik-Hits‘ des
Repertoires. In: Sabine Meine, Nina Noeske (Hg.): Musik und Popularität. Münster, New
York 2011, S. 187–194. Hier S. 187 f. Sie bezieht sich mit dem Begriff „Murmeltier-Effekt“ auf
die Komödie Täglich grüßt das Murmeltier, in der der Protagonist denselben Tag immer wieder
aufs Neue erleben muss, wobei er immer wieder mit demselben Lied aus dem Radio geweckt
wird (Sonny and Chers I got you, babe).
8 Zusammenhang von Industrie und Klassikbetrieb, Sponsoring und Mäzenatentum bei Seli-
ger, Klassikkampf 2017, S. 31–42.



Kanon als elitengetragenes Projekt akzeptieren und Klassik als eine gesamtge-
sellschaftliche Praxis demokratisieren? Leider lässt sich dieser Mythos nicht so
einfach dekonstruieren, weil – wie in Kapitel 2 diskutiert – Klassik und Kanon
nicht vollends distinkt sind. Um ihm zu begegnen, müssen wir einen genaueren
Blick auf seine Struktur werfen.

a) Elitarismus als „Gruppismus“? Klassik, Bildung und das Bildungsbürgertum
Der Mythos wird von der Gegenseite in ebenso hohem Maße genährt. Wer sich
affirmativ zu der Diskursfigur einer klassiktragenden Gesellschaftsschicht ver-
hält, rückt das kulturelle Kapital in den Vordergrund, das, im Begriff „Bildung“
verdichtet, selbst denjenigen Partizipation ermöglicht, die weder über das öko-
nomische noch das soziale verfügen. Dass der Bedeutungsüberschuss eines Bil-
dungsbegriffs, dessen Konzeptgenese im 18. und 19. Jahrhundert Georg Bollen-
beck ausführlich beschreibt,9 nicht abgeklungen ist, veranschaulicht Stefanie
Stock in ihrer Untersuchung selbsternannter Bildungskanones. An diesen für
ein breites Publikum zusammengestellten Wissensüberblicken (allen voran
Schwanitz’ Bildung. Alles, was man wissen muss (1999) ließe sich zeigen,

dass der Begriff Bildung, ähnlich dem Terminus Kultur und gekennzeichnet durch die
Verflechtung mit Herkunft und kultiviertem, verantwortungsvollem Verhalten, zu einer
Aufwertung beiträgt. An Exklusivität und Elitestrukturen erinnernd, bewirkt die Bezeich-
nung eines Buches als Bildungskanon vor allem in der heutigen Medienwelt, in der sämtli-
che Informationen einfach und schnell erreichbar sind, einen gefühlten Surplus an Wis-
sen.10

Das dekonstruierende und das affirmierende Narrativ eint ihre Erklärkraft. In
Anlehnung an Rogers Brubaker lässt sich hier eine Variante des groupism dia-
gnostizieren, also der Tendenz, „einzelne, abgegrenzte Gruppen als Grundkon-
stituenten des gesellschaftlichen Lebens, als Hauptprotagonisten sozialer Kon-
flikte und als fundamentale Einheiten der Gesellschaftsanalyse zu betrachten.“11

Was Brubaker für den Migrationsdiskurs beobachtet, lässt sich zumindest in Tei-
len auf den Klassikdiskurs umlegen, weil die klassikrezipierende und -verwal-
tende Elite, als eine durch sozialen Status, Bildungsstand und Einfluss kontu-

252  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

9 Georg Bollenbeck: Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen Deutungsmusters.
Frankfurt a.M., Leipzig 1994.
10 Stephanie Stock: Gebildet. Eine Studie zum Bildungsdiskurs am Beispiel der Kanondebatte
von 1995 bis 2015. Wiesbaden 2017, S. 182.
11 Rogers Brubaker: Ethnizität ohne Gruppen. Aus dem Englischen von Gabriele Gockel und
Sonja Schuhmacher. Hamburg 2007, S. 17.



rierte Gruppe, zur festen Denkfigur sowohl des Alltags- wie des Wissenschafts-
diskurses geworden ist.

In der Frage, wie ihr Einfluss zu bewerten sei, gehen die Meinungen aller-
dings drastisch auseinander. Im affirmierenden Narrativ kann sie zur letzten
Bastion gegen den kulturellen Untergang werden, wie Tilman Krause in derWelt
verkündet. Seine im Jahr 2000 erschienene Lobeshymne kommt zum Schluss,
dass es die bildungsbürgerliche Schicht sei, „die als einzige einen Begriff vom
Ganzen der Kultur“12 besitze. Seliger deutet den Einfluss dagegen als geradezu
zerstörerisch. Sein Manifest lässt die bereits als Muster des Klassikdiskurses be-
kannt gewordene Krisendiagnose nicht missen:

Die Situation sieht düster aus: Die Gesellschaft ist weitgehend zusammengebrochen, na-
hezu alle Lebensbereiche sind individualisiert worden. Wir müssen uns die Gesellschaft-
lichkeit zurückerobern. Und wir müssen uns all das, was dazu dient, neu erkämpfen – die
Gleichheit, die Solidarität, die Gesellschaftlichkeit an sich, die Bildung, insbesondere die
musikalische und künstlerische Bildung, und die ernste Musik. Ziehen wir in den Klassik-
kampf. […] Aux armes, citoyens! Formez vos bataillons! En avant!13

Was der Soziologe Ulrich Beck seit den 1980er Jahren mit der Diagnose einer In-
dividualisierung der Lebensstilmilieus ins Feld führt,14 ist für Seliger ein degene-
rierter Zustand. In der Parole ‚Kunst und Kultur für alle‘ schwingt eine Kultur-
verheißung mit und der gleichzeitige Vorwurf, es gäbe Gruppen, deren kulturel-
le Usurpation das Gemeinschaftlichkeit versprechende Potenzial eigennützig
blockierte. Insofern Krause wie Seliger (Bildungs- bzw. Finanz-)Eliten als „sub-
stanzielle Einheiten“ begreifen und ihnen „Interessen und Handeln“15 zuschrei-
ben, lässt sich Brubakers Diagnose für den Klassikdiskurs adaptieren.

Um einem möglichen Missverständnis zuvorzukommen: Wenn ich im vorlie-
genden Kapitel eine Auseinandersetzung mit dem Elitarismus-Mythos anstrebe,
dann behaupte ich keinesfalls, dass kein Zusammenhang zwischen Klassik und
gruppenbildenden Selbstformungspraktiken bestünde. Aus Becks Individuali-
sierungsthese folgt nicht etwa eine Totalfragmentierung der Gesellschaft, son-
dern neue Gruppierungsparameter. Auf Basis dessen, was Roland Hitzler bereits

7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik  253

12 Tilman Krause: Hoffnungsträger Bildungsbürgertum. Essay über die bürgerlichen Ideale
von Kunst und Kultur. In: Die Welt vom 27.7.2000. https://www.welt.de/print-welt/arti-
cle525174/Hoffnungstraeger-Bildungsbuergertum.html [letzter Zugriff 20.5.2021], archiviert un-
ter https://archive.fo/ZL5Gf.
13 Seliger, Klassikkampf 2017, S. 21.
14 Ulrich Beck: Jenseits von Klasse und Stand: soziale Ungleichheiten, gesellschaftliche Indi-
vidualisierungsprozesse und die Entstehung neuer sozialer Formationen und Identitäten. In:
Soziale Welt. Sonderband 2: Soziale Ungleichheiten (1983), S. 35–74.
15 Brubaker, Ethnizität ohne Gruppen 2007, S. 17.

https://www.welt.de/print-welt/article525174/Hoffnungstraeger-Bildungsbuergertum.html
https://www.welt.de/print-welt/article525174/Hoffnungstraeger-Bildungsbuergertum.html
https://archive.fo/ZL5Gf


vor gut 20 Jahren als „Sinnbasteln“16 und „Bastelexistenzen“17 bezeichnete, kön-
nen wir davon ausgehen, dass Herkunft oder Beruf nicht mehr ausschließlich
gruppenformend sind (auch wenn die Rolle der „Klasse“ wieder hervorgehoben
wird). Klassiker spielen dabei wie alles andere auf den „Sinn-Märkten“, den
„kulturellen Supermärkten für Weltdeutungsangebote“18 durchaus eine Rolle.
Es ist jedoch eine andere Frage, ob erstens die Annahme, dass – selbst traditio-
nell als hochkulturell gehandelte – Klassiker für ausschließlich eine homogene
Gruppe gemeinschaftsstiftend sind, überhaupt zutreffend ist, und zweitens, ob
diese Gruppe ausgerechnet mit einer wie immer gedachten Elite gleichzusetzen
ist. Selbst wenn man wie Andreas Reckwitz von einer „neuen, hochqualifizierten
Mittelklasse, also jenem sozialen Produkt von Bildungsexpansion und Postin-
dustrialisierung, das zum Leitmilieu der Spätmoderne geworden ist“,19 ausgeht,
der die Aufgabe der Valorisierung von Kulturobjekten (als einer Praxis, die
ebenfalls für die Konjunkturen innerhalb der Klassikertradierung verantwortlich
ist) zufalle, dann ist dieses klassikbildende Leitmilieu gerade nicht mit den alten
bildungsbürgerlichen Eliten gleichzusetzen. Die Kookkurrenz der Bourdieu-
schen Kapitalvierheit erklärt den kulturellen Einfluss des Reckwitz’schen Mi-
lieus nicht: Die digitalen sozialen Netzwerke ersetzen die alten Einflussvernet-
zungen, der Wert von Dingen bemisst sich nicht nach ihrer traditionellen Veran-
kerung in einer sozialen Gruppe, sondern nach ihrer Valorisierung in der Logik
des Singulären, die nicht dem Primat des Ökonomischen unterworfen ist. Vor
allem muss dieses ‚Leitmilieu‘, wenn man die These der beständigen Singulari-
sierung des Kulturellen ernst nimmt, auf der nichtendenden Suche nach dem
Neuen und Besonderen so unstabile und heterogen ausgeprägte Beziehungen
zu Kulturgütern aufbauen, dass hier kaum eine nachhaltige gruppenbildende
Strategie zu vermuten ist, die ausgerechnet auf der Praxis der ‚Langzeitvalorisie-
rung‘ beruhte.

Egal also, ob man von sinn-pluralistisch organisierten Subjekten oder neu-
en, sich herausbildenden kulturdefinierenden Klassen spricht, die alleinige Zu-
ständigkeitszuweisung in Sachen Klassik an bildungsbürgerliche Eliten lässt
sich heute kaum aufrechterhalten. Zehrt also der heutige Klassikdiskurs immer
noch von Gesellschaftsvorstellungen, wie sie im 19. Jahrhundert galten? Auch
diese werden im historischen Rückblick vielfältig herausgefordert.

254  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

16 Ronald Hitzler: Sinnbasteln. Zur subjektiven Aneignung von Lebensstilen. In: Ingo Mörth,
Gerhard Fröhlich (Hg.): Das symbolische Kapital der Lebensstile. Frankfurt 1994, S. 75–92.
17 Ronald Hitzler, Anne Honer: Bastelexistenz. Über subjektive Konsequenzen der Individua-
lisierung. In: Ulrich Beck, Elisabeth Beck-Gernsheim (Hg.): Riskante Freiheiten. Frankfurt a.M.
2015, S. 307–315.
18 Ebd., S. 308.
19 Reckwitz, Die Gesellschaft der Singularitäten 2017, S. 9.



Typischerweise gilt das Bildungsbürgertum als Trägergruppe, allerdings wa-
ren die sogenannten „gebildeten Stände“, was als Bezeichnung vor 1945 im Um-
lauf war,20 zu Beginn des 19. Jahrhunderts gerade im Hinblick auf das ökonomi-
sche und soziale Kapital ausgesprochen heterogen.21 Einen emphatischen
Begriff vom säkularisierten „Bildungswissen“22, das grundlegend für das Kon-
zept des Nationalschriftstellers war, hatten Hauslehrer auf dem Lande, Pfarrers-
kinder, Studenten oder mittellose Künstler ebenso wie Bankierstöchter, Verwal-
tungsbeamte, Adelige, Apotheker, Studien- und Hofräte, Juristen, Ärzte, Chemi-
ker, Ingenieure oder Professoren.23 Im internationalen Vergleich ist die
Zuschreibung inkommensurabel. In Frankreich fallen die gebildete und die
wohlhabende Klasse eindeutiger zusammen: „[T]he French educated upper
middle class was largely identical with the propertied upper middle class […],
wheras the German educational system helped to define a distinctive status
group […] that set itself off to some degree from the economic middle classes.“24

Die für das Bildungsbürgertum kennzeichnende Mischung aus intellektuellem
Habitus, staatsbürgerlichem Selbstverständnis und ostentativer Abwendung
vom Adel (bei gleichzeitiger Imitation von dessen Lebensstil) lässt sich nicht
ohne Weiteres auf die inteligencja Osteuropas übertragen,25 die wiederum in gro-
ßen Teilen adelig, dafür materiell häufig weniger abgesichert war.26 Die polni-
sche inteligencja definierte sich zudem nicht durch das im deutschsprachigen
Raum geltende Bildungsideal, sondern die Aufgabe „der Bewahrung der natio-

7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik  255

20 Werner Conze, Jürgen Kocka: Einleitung. In: Dies (Hg.): Bildungsbürgertum im 19. Jahrhun-
dert. Teil I: Bildungssystem und Professionalisierung in internationalen Vergleichen. Stuttgart
1985, S. 9–26. Hier S. 11.
21 Ebd.
22 Bildungswissen als „säkularisiertes, normativ durchwirktes und von ästhetischen Urteilen
durchzogenes Wissen, das mit allgemeinem, gesamtgesellschaftlichem Deutungsanspruch auf-
trat.“ Vgl. Jürgen Kocka: Bildungsbürgertum – Gesellschaftliche Formation oder Historikerkon-
strukt? In: Ders. (Hg.): Bildungsbürgertum im 19. Jahrhundert. Teil IV. Politischer Einfluß und
gesellschaftliche Formation. Stuttgart 1989, S. 9–20. Hier S. 10.
23 Vgl. hier auch die Untersuchung zur Zusammensetzung des Opern- oder Konzertpublikums
von Sven Oliver Müller: Das Publikum macht die Musik. Musikleben in Berlin, London und
Wien im 19. Jahrhundert. Göttingen 2014.
24 Fritz Ringer: Education and the Middle Classes in Modern France. In: Conze, Kocka, Bil-
dungsbürgertum I 1985, S. 109–146. Hier S. 111.
25 Das Problem lässt sich also auch nicht lösen, wenn man Jürgen Kockas Vorschlag aufgreift,
um der internationalen Vergleichbarkeit willen von „Intelligenz“ zu sprechen, was einer Bil-
dungselite gleichkäme. Vgl. Kocka, Bildungsbürgertum IV 1989, S. 18.
26 Nora Koestler kommt deshalb zu dem Schluss: „Bildungsbürgertum im westlichen Sinn hat
es im östlichen Europa weder im 18. noch im 19. Jahrhundert gegeben.“ Nora Koestler: Intel-
ligenzschicht und höhere Bildung im geteilten Polen. In: Conze, Kocka, Bildungsbürgertum I
1985, S. 186–206. Hier S. 186.



nalen Tradition, für die Selbsterhaltung und Selbstbestimmung der geteilten Na-
tion“27. Allein auf dem europäischen Kontinent ist es also kaum möglich, eine
homogene Gruppe auszumachen, die die jeweilige Klassikpraxis trüge. Dieser
kurze Ausflug in die Gesellschaftsstrukturen des 19. Jahrhunderts soll lediglich
darauf hinweisen, dass der diskursive Reflex, Klassiker als Projekt einer homo-
genen gesellschaftlichen Schicht zum Zwecke sozialer und ökonomischer Dis-
tinktion zu erklären, mit einem (häufig nur impliziten) Geltungsanspruch auf-
tritt, der vor allem im interkulturellen Vergleich nicht haltbar ist. Dieser Reflex
ist Bestandteil dessen ist, was als Mythos des Elitarismus identifizierbar ist.

Obwohl wichtig, bleiben diese Überlegungen Nebenschauplätze. Denn we-
sentlich weitreichender ist die Frage, ob Gruppismus das Phänomen „Klassik“
in analytischer Hinsicht zu erfassen vermag. Anders formuliert: Lässt sich die
Langzeitpräsenz von kulturellen Artefakten mit der Vorstellung einer klassikver-
waltenden Elite hinreichend erklären?

b) Elitarismus, Popularisierung und Popularität
Eine so formulierte Frage lässt bereits darauf schließen, dass sie weitgehend ver-
neint wird. Um auszuführen, warum die Antwort nur so lauten kann, wähle ich
mit Goethes Erlkönig-Ballade einen geradezu mustergültig nationalkulturellen,
kanonisierten Klassiker, weil sich an seinem Beispiel zeigen lässt, dass selbst In-
stitutionalisiertes und als genuin bildungsbürgerlich Geltendes ein populäres
Phänomen nicht nur ist, sondern auch war und sein muss, um als Klassiker zu
gelten.

Um das Verhältnis von Klassik und Popularität, das andernorts ausführli-
cher erläutert wurde,28 zu skizzieren, schafft die Unterscheidung von Populari-
sierung und Popularität erste Klarheit. Popularisierung meint eine gezielte Klas-
sikvermittlung, die sich mit dem Elitarismus-Mythos zusammenbringen lässt,
wenn man die verlockende und doch (oder deshalb) simplifizierende These auf-
stellt, dass ‚Herrschende‘ der ‚Macht‘ nahestehende Institutionen einrichteten,
mit deren Hilfe sie ihr Kunstverständnis durchsetzten. In der komplexeren Vari-
ante könnte die Verbreitung des Klassischen als Trickle-down-Prozess gedacht
werden. Aus der frühen Modetheorie Georg Simmels herrührend,29 sieht der An-
satz im Nachahmungstrieb der unteren Klassen und im Distinktionsbedürfnis
der oberen jene gesellschaftlichen Grundprinzipien, die Kultur im Allgemeinen

256  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

27 Ebd., S. 188. Hervorhebung P.W.
28 Wojcik et al.: Intermedialität und Transkulturalität oder: Klassiker populär (eine Einfüh-
rung). In: Dies., Klassik als kulturelle Praxis 2019, S. 3–24. Hier S. 21–23.
29 Wobei Simmel den Terminus nicht verwendet. Vgl. Georg Simmel: Philosophie der Mode.
In: Moderne Zeitfragen 11 (1905), S. 5–41.



und Mode im Speziellen regeln. Ohne Weiteres ist dieser Ansatz auf Klassiker
indes nicht übertragbar, weil er auf den Wechsel abhebt, nicht auf Persistenz:

Sobald die unteren [Stände] sich die Mode anzueignen beginnen und damit die von den
oberen gesetzte Grenzmarkierung überschreiten, die Einheitlichkeit in dem so symboli-
sierten Zusammengehören jener durchbrechen, wenden sich die oberen Stände von dieser
Mode ab und einer neuen zu, durch die sie sich wieder von den breiten Massen differen-
zieren, und an der das Spiel von neuem beginnt.30

Diese ‚Diffusionsthese‘ lässt sich zwar durchaus auf Konjunkturen des Klassi-
schen, das immer wieder von Geltungsverlust bedroht ist, anwenden, scheitert
letztendlich jedoch daran, die Langzeitpräsenz zu erklären. Denn das Rätsel be-
steht gerade in der Frage, warum Klassiker nicht einfach obsolet werden – selbst
dann nicht, wenn sie maximale Diffusion in der ‚breiten Masse‘ erreicht haben.

Zudem geht der Ansatz gerade dort, wo er sein Recht behaupten könnte, am
Wesen der Klassikvermittlung vorbei, die auf „Niedrigschwelligkeit“31 setzt. Das
ist weniger neumodisch als es klingt, denn schon im 18. Jahrhundert wurde bei
der Wissensvermittlung das Kommunikationsgefälle durch sogenannte „Herab-
lassung“32 überwunden. Das kommt der niedrigschwelligen Kulturvermittlung
nahe, weil es darum geht, die Perspektive der Zielgruppe einzunehmen. Heute
ist bei der Vermittlung mehr denn je zu beobachten, dass die Konsumgewohn-
heiten des avisierten Publikums berücksichtigt werden, wodurch das Populäre –
wenn man die Technisierung der Museen oder die Digitalisierungsdebatte in der

7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik  257

30 Ebd., S. 11.
31 Der Begriff, so ein Ergebnis der im Jahr 2014 abgehaltenen Konferenz „Niedrigschwellige
Kulturvermittlung“, sei missverständlich, wenn er „ein Machtgefälle, bei dem eine Seite der
anderen in quasi missionarischer Absicht etwas ‚Hohes‘ zugänglich macht“, suggeriere. Viel-
mehr gelte es zu zeigen, dass Niedrigschwelligkeit „sich dabei nicht nur auf kommunikative
Maßnahmen des ‚Heranführens‘ an Kunst, das Verständlich machen und Aufzeigen von An-
knüpfungspunkten und Gemeinsamkeiten beschränken kann, sondern auch die Moderation
unterschiedlicher Interessen und Ansprüche an das öffentlich geförderte Kulturleben beinhal-
ten muss.“ Birgit Mandel: „Niedrigschwellige“ Kulturvermittlung öffentlicher Kulturinstitutio-
nen als integrales Konzept zwischen Kunstmissionierung und Moderation kultureller Beteili-
gungsprozesse. In: Kulturelle Bildung Online. https://www.kubi-online.de/artikel/niedrig-
schwellige-kulturvermittlung-oeffentlicher-kulturinstitutionen-integrales-konzept (2014)
[letzter Zugriff 20.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/6KedE.
32 Holger Dainat: „Meine Göttin Popularität“. Programme printmedialer Inklusion in Deutsch-
land 1750–1850. In: Gereon Blaseio, Hedwig Pompe, Jens Ruchatz (Hg.): Popularisierung und
Popularität. Köln: S. 43–62. Hier S. 44.

https://www.kubi-online.de/artikel/niedrigschwellige-kulturvermittlung-oeffentlicher-kulturinstitutionen-integrales-konzept
https://www.kubi-online.de/artikel/niedrigschwellige-kulturvermittlung-oeffentlicher-kulturinstitutionen-integrales-konzept
https://archive.fo/6KedE


Bildungspolitik berücksichtigt – zumindest medial zum Maßstab wird.33 Dies
hat mit Blick auf die kanonisierten Klassiker nicht zuletzt mit der Erosion des
Nationalparadigmas zu tun. Es reicht nicht mehr aus, das Etikett des Nationalen
aufzukleben, um auf Anerkennung allerseits zu stoßen. Da dieses Etikett heute
überaus fraglich ist, ist man vielmehr bestrebt, die ‚alten‘ Nationalklassiker zu
entnationalisieren und ihnen neue Funktionen zuzusprechen oder zeitgemäße
Repräsentationsformen für sie zu finden.

c) Popularität von Klassik als lebensweltliche Resonanz
Im Unterschied zur Popularisierung ist Popularität das, was bislang als „lebens-
weltliche Resonanz“ und „Applikation in Lebenswelten und Sinnhorizonte“ ver-
handelt wurde: kollektive, häufig unreflektierte und akzidentielle Konsensbil-
dung. Ihr zugrunde liegen soziale und ästhetische Aneignungspraktiken, die
man im soziologischen Sinne als eine Habitualisierung auf der Ebene der Le-
bensstile bezeichnen könnte. Diese individuellen Handlungen bestätigen eine
Wissensordnung, indem sie das dort verankerte Funktionspostulat real werden
lassen. Umgekehrt integriert die Wissensordnung die individuellen Handlungen
zu einer Praxis, was den Konsens als solchen überhaupt erst wahrnehmbar wer-
den lässt.

Aufgrund dieser gegenseitigen Bedingung ist die Vorstellung der lebens-
weltlichen Resonanz in der ‚Geber und Nehmer-Logik‘ des Trickle down-Effekts
unzureichend. Gerade weil die Hierarchie von Höhenkamm- und Breitenkultur
nicht mehr uneingeschränkt gilt, können Klassiker aus traditionell mit Brei-
tenkultur identifizierten Lebensstilmilieus in traditionell mit Hochkultur assozi-
ierten adaptiert werden – in solchen Fällen ließe sich also eher von Trickle-
across-34 oder sogar Trickle-up-Effekten sprechen.35 Und selbst dort, wo tatsäch-
lich der Status eines als hochkulturell geltenden Klassikers durch die Aneig-
nung in der gesellschaftlichen Breite geschieht, ist nicht gesagt, dass dies mit
einem Kotau vor der Hochkultur geschieht.

Für alle drei Disseminationsformen spielen Intermedialität und Materialität
gleichermaßen eine Rolle, obwohl der Konsum von Literatur zumindest in den

258  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

33 Hedwig Pompe: Popularisierung/Popularität: Eine Projektbeschreibung. In: Blaseio et al.,
Popularisierung und Popularität 2005, S. 13–21. Hier S. 14.
34 Der Begriff wurde zunächst 1962 von Everett M. Rogers in seinem Buch The Diffusion of
Innovations. New York 1995 im Bereich der Agrarsoziologie entwickelt, zum interdisziplinär
verwendeten Analyseinstrument. Für Mode geltend gemacht durch: Charles W. King, Lawrence
J. Ring: The Dynamics of Style and Taste Adoption and Diffusion: Contributions from Fashion
Theory. In: NA – Advances in Consumer Research 7 (1980), S. 13–16.
35 George A. Field: The Status Float Phenomenon. The Upward Diffusion of Innovation. In:
Business Horizons 4, 13 (1970), S. 45–52.



westlichen Kulturen keine Frage der Alphabetisierung mehr ist. Artefakte, die
auf die Vielfalt medialer Konsumgewohnheiten reagieren, verbreiten sich leich-
ter und weiter. Wie oben bereits angedeutet, scheint Intermedialität im Bereich
der institutionellen Klassikervermittlung als eine Art Heilsversprechen zu gel-
ten. Die Entstehung der Massenkultur und der Wandel zur Informationsgesell-
schaft haben das Paradigma der Aufmerksamkeit gestärkt, die unter anderem
mit neuen Partizipationsmöglichkeiten generiert wird. Fernab kultur- und bil-
dungspolitischer Vermittlungsabsichten bekommen Klassiker Aufmerksamkeit,
wenn sie in Gewändern auftreten, die mit dem medialen Zeitgeist gehen. Und
mehr noch: Indem sie in Bild-, Ton-, Digital- oder Materialkultur überführt wer-
den, werden sie milieuübergreifend und auf unterschiedliche Weise gebrauch-
bar, was sich resonanzsteigernd auswirkt. Das gilt für eine Shakespeare-Badeen-
te genauso für die Verfilmung William Shakespeare’s Romeo + Juliet (1996) von
Baz Luhrmann und funktioniert als außerliterarische Klassikpraxis in vergleich-
barer Weise: in Musikszenen durch das Tragen von Band-Shirts, das Schauen
von Banddokumentationen und überhaupt jegliche Partizipation an der Mer-
chandise-Kultur. Diese Alltagspraktiken lassen sich zwar als sekundäre Rezepti-
onsformen bezeichnen, sie sind für den Anerkennungserfolg jedoch gleichran-
gig mit primärem Konsum wie der Buchlektüre oder dem Theaterbesuch. Und
egal ob die einzelne Geste affirmativ oder ikonoklastisch gemeint ist, der Klassi-
kerstatus wird bestätigt.

Klassiker haben auf den Aufmerksamkeitsmärkten besondere Vorausset-
zungen, weil ihr Status zu immer neuer Auseinandersetzung motiviert (vgl. hier-
zu das Einleitungskapitel); sie verheißen Prestige und/oder finanziellen Mehr-
wert. Wie nah aber die Aneignung inhaltlich oder formal am Original sein soll,
dafür gibt es keinen Greenwich Meridian. Zwar erheben sich immer wieder Stim-
men, die meinen, darüber urteilen zu können, welche Entfernung gerade noch
akzeptabel und welche schon entstellend ist, doch in der Praxis sind alle Grade
der Fragmentierung und Reduktion üblich. Das gilt in visueller Hinsicht, wofür
der Playmobil-Faust ein Beispiel abgibt, genauso wie in inhaltlicher. Verfilmun-
gen können die literarischen Vorlagen auf basale Handlungsschemata konden-
sieren und radikal aktualisieren, wie die in den 1990er Jahren erfolgreichen
Teenagerfilm-Adaptionen von Choderlos de Laclos Les liaisons dangereuses oder
Jane Austens Emma zeigen.36 Es gibt zwar Versuche, die Entfernung terminolo-
gisch mit der Unterscheidung von Adaption und Appropriation zu vermessen,
doch einen Punkt, an dem das eine zum anderen wird, auf dieser Skala anzuset-

7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik  259

36 Cruel Intentions. USA 1999. Regie: Roger Kumble und Clueless. USA 1995. Regie: Amy He-
ckerling.



zen, ist kaum möglich.37 Geht es um massenkulturelle Aneignungen, so wird Ap-
propriation häufig mit Trivialisierung oder Kitsch gleichgesetzt.38 Im Bereich der
postkolonialen Theorie lässt sich eine Umwertung des Appropriationsbegriffs
beobachten, wenn es um Strategien des rewriting eines europäischen Kanons39

geht. Hier werden radikale Aneignungen wie beispielsweise Femi Osofisans Te-
gonni, an African Antigone40 zum Ausweis der Handlungsmacht.

Dass mediale und inhaltliche Appropriation als Modus der Aneignung kenn-
zeichnend für die Popularität von Klassikern ist, werden die folgenden Ausfüh-
rungen zeigen. Die ersten drei Abschnitte widmen sich Disseminations- und Zir-
kulationsstrukturen, der vierte widmet sich der inhaltlichen Aneignung. Im ers-
ten Abschnitt steht die Klassikermodellierung des Erlkönigs im Vordergrund, die
am ehesten im Bild einer Trickle-across-Diffusion zu erfassen ist. Im zweiten
wird das Konzept bidirektionaler Resonanz zwischen „Wissensordnung“ und
„Gebrauch“ systematisch erläutert. Der dritte fokussiert das Grundprinzip der
Langzeitpräsenz: der Wechsel von Bedarfskonstellationen, der mit einer Neu-
funktionalisierung gleichzusetzen ist. Der Funktionswandel soll abschließend
an vorwiegend intermedialen und interkulturellen Aneignungen dargelegt wer-
den.

7.1 Klassikerentstehung als akzidentielle Resonanz

Die Literaturwissenschaftlerinnen vertrauteste Ausprägung des Elitarismus-
vorwurfs manifestiert sich seit den US-amerikanischen Kanondebatten der
1980er Jahre in der Repräsentationsthese. Gegen sie spricht sich noch 1993 John

260  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

37 Und so greifen die Definitionen zu Metaphern. Linda Hutcheon definiert Appropriation als
„salvaging“ und Julie Sanders unterscheidet sie von der Adaption als „a more decisive journey
away from the informing source into a wholly new cultural product and domain“. Vgl. Linda
Hutcheon: Theory of Adaptation. London, New York 2006, S. 8 und Julie Sanders: Adaptation
and Appropriation. London, New York 2006, S. 26.
38 Vgl. das Kapitel „Faust-Bilder in Kunstgewerbe, Warenkultur und Reklame – Kommerzia-
lität und Trivialität“ bei Carsten Rohde: Faust-Ikonologie. Stoff und Figur in der Bildkultur des
19. Jahrhunderts. Berlin, Stuttgart 2020, S. 79–95 oder Colombi, Krause, Romantische Klassi-
ker – Figuren des Überschusses? 2019.
39 Vgl. Michael Simpson, Barbara E. Goff: Crossroads in the Black Aegean. Oedipus, Antigone,
and Dramas of the African Diaspora. Oxford 2008; Barbara E. Goff: Your Secret Language. Clas-
sics in the British Colonies of West Africa. London 2013; Lorna Hardwick: Classics in Post-Colo-
nial Worlds. Oxford 2010; Mukherjee, What is a Classic? 2014.
40 Femi Osofisan: Tegonni. An African Antigone. Lagos [1994] 2007. Im Drama findet eine
Überblendung vom antiken Griechenland, dem Nigeria des 19. Jahrhunderts und dem postko-
lonialen Nigeria statt (Antigone ist eine Yoruba-Prinzessin).



Guillory aus41 und kommt zu dem Schluss: „Neither the social identity of the
author nor the work’s proclaimed or tacit ideological message definitively ex-
plain canonical status.“42 So sehr ein Blick auf die ‚große Geschichte‘ der Litera-
turgeschichtsschreibung, der eine klare Unwucht hinsichtlich der Trias von
race, class und gender offenbart, gegen Guillory spricht, so kann man ihm nicht
absprechen, einen Punkt zu landen, wenn man sich auf die Mikroebene begibt.
Was sich in der Makroperspektive als klares Bild präsentiert wie beispielsweise
die Überrepräsentanz von weißen Männern unter den Nobelpreisträgern, ver-
stellt den Blick dafür, dass die Akteure trotz Geschlecht, Hautfarbe und Geburts-
land nicht dieselben Ausgangschancen haben, um auf dem weltliterarischen
Markt zu reüssieren. Obwohl sich am allgemeinen Befund nichts ändert, so
lohnt es sich, die Mikroperspektive einmal einzunehmen, weil sich in ihr die
Klassikwerdung als Zufallsprodukt zeigt. Freilich ist das ein Zufall, der im
19. Jahrhundert, um das es nun gehen wird, eher Männern widerfuhr als Frauen.

Dass der Weg von Goethes Erlkönig zum Klassiker nicht als literarisches
Werk seinen Anfang nahm, ist hinlänglich bekannt und wird gerne mit dem aus-
sagekräftigen Zitat von Golo Mann belegt, wonach es „die einzige Ballade Goe-
thes“ sei, „welche der Referent nicht hersagen könnte. Warum? Man käme ins
Singen. Warum? Wegen der Schubert’schen Komposition. Melodie und Wort ha-
ben sich derartig vereinigt, daß sie nie mehr voneinander zu scheiden sind.“43

Ein Blick in Karl Robert Mandelkows vierbändige Sammlung Goethe im Urteil
seiner Kritiker bestätigt diesen Eindruck, denn er bietet im Hinblick auf die Re-
zeption der Goethe’schen Ballade in literarischen Kreisen eine erstaunlich mage-
re Ausbeute. Eigenständig erwähnt ihn eigentlich nur Friedrich Schlegel in der
Rezension über Göthe’s Werke. Erster bis vierter Band aus dem Jahr 1808 und
führt ihn bereits als bekannt ein:

Unter den früher bekannten Liedern würden wir dem ‚König von Thule‘, dem ‚Sänger‘,
dem ‚Fischer‘, und nächstdem dem ‚Erlkönig‘ den Preis zuerkennen. Lieder wie diese sind
es vorzüglich, die wenn anders die jetzige Dichtkunst irgend Unvergängliches hervorbrin-
gen mag, im lebendigen Munde des Gesanges als ein Eigentum des gesamten Volks die
Jahrhunderte überdauern mögen, während der Roman vom Geiste der Zeit, die Bühne von
der äußern Lage der Nation, die höhere Dichtkunst von Religion und Philosophie abhän-
gig sind.44

7.1 Klassikerentstehung als akzidentielle Resonanz  261

41 Vgl. das Kapitel „Cultural Capital“ in: Guillory, Cultural Capital [1993] 2013, S. 3–82.
42 Ebd., S. 85.
43 Golo Mann: Urballade. In: Marcel Reich-Ranicki (Hg.): Frankfurter Anthologie. Zehnter
Band. Gedichte und Interpretationen. Frankfurt a.M. 1989, S. 53–55. Hier S. 53.
44 Friedrich Schlegel: Rezension über Göthe’s Werke. Erster bis vierter Band. Tübingen in der
Cotta’schen Buchhandlung 1806. In: Karl Robert Mandelkow (Hg.): Goethe im Urteil seiner Kri-



Die als Eröffnungslied des Singspiels Die Fischerin 1782 im Park von Tiefurt ur-
aufgeführte Ballade wurde bis zum Zeitpunkt dieser Rezension bereits mehrfach
vertont, weshalb Schlegel zu Recht vom „lebendigen Munde des Gesanges“
spricht. Abgesehen von der Tiefurter Vertonung, die von der durch Goethe hoch-
geschätzten Corona Schröter stammt, sind bis zum Zeitpunkt des Erscheinens
von Schlegels Text noch vier weitere bekannt: von Andreas Romberg 1793, Jo-
hann Friedrich Reichardt 1794, Carl Friedrich Zelter 1797 und Gottlob Bachmann
1798/99. Unter ihnen bildeten sich zunächst diejenigen von Reichardt und Zelter
zum Maßstab heraus, bevor sie von den Vertonungen von Loewe und Schubert
in den Hintergrund gedrängt wurden, wie die Rezension zu Loewes 1823 frisch
erschienen Drei Balladen von Göthe, Herder, Uhland für eine Singstimme verdeut-
licht:

Die gelungenste Komposition […] ist die des Erl-Königs von Reichardt. Das Schauerliche
und die unheimliche Eile, welche in diesem Gedichte weben, ist von Reichardt vortrefflich
ausgedrückt. Andere Komponisten [hier ist Zelter gemeint] gelangten nicht einmal zur Er-
fassung des Grundgedankens der komponirten Gedichte und begnügten sich, den Ton zu
halten, den man sich wohl bei dem althertümlichen Vortrage eines Barden zu denken
pflegt.45

Sucht man nach dem Ursprung der Klassizität in einem Anfangserfolg, so ist er
in diesem Fall nicht in einem intellektuellen literarischen Milieu zu finden. Die
Träger entstammen bei Weitem nicht ausschließlich einem gut situierten Bür-
gertum, wovon Schubert das wohl prägendste Beispiel gibt. Der Erfolg seiner
Erlkönig-Bearbeitung kann kaum auf die finanziell oder standesbedingt beson-
ders glückliche Ausgangslage des mit fünf Geschwistern gesegneten Lehrer-
kinds aus der Wiener Vorstadt zurückgeführt werden. Wie ebenfalls hinlänglich
bekannt ist, blieb ihm auch die Gunst ‚von oben‘ verwehrt: Um Unterstützung
gebeten, schickte Goethe das Projekt umgehend und unkommentiert zurück –
eine Reaktion, die mittlerweile ins Reich der Anekdoten gehört, die am Klassi-
kerstatus der Schubert’schen Vertonung mitwirken.

Dass die Kulturelite die Qualität verkannte, widerlegt die essenzialistische
Vorstellung einer sich offenbarenden Vollendung des Klassischen und die einer
für sie empfänglichen Elite. Ohne die vor allem in Kreisen der Wiener Bohème
aufgebauten Netzwerke wäre das Werk vermutlich ein Produkt für die Schubla-

262  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

tiker. Dokumente zur Wirkungsgeschichte Goethes in Deutschland. Band 4: 1918–1982. Mün-
chen 1984, S. 234–256. Hier S. 238.
45 Anonym: Rezension zu Drei Balladen von Göthe, Herder, Uhland für eine Singstimme, mit
Begleitung des Pianoforte, komponirt von K. Loewe. Op I, 1te Sammlung Berlin bei Adolph
Martin Schlesinger. Preis 20 Gr. In: Berliner Allgemeine Musikalische Zeitung. Redigiert von
A. B. Marx. Erster Jahrgang 1824, S. 116–119. Hier S. 117.



de geblieben. Es lässt sich in dem Fall sogar durchaus vertreten, dass der Schub-
ert’sche Klassiker (im Unterschied zum Werk selbst) ein kollektives Unterfangen
im Sinne Howard S. Beckers ist, so viele Akteure haben daran mitgewirkt.46

Ein wichtiger Schritt auf dem Weg zum Anfangserfolg war der Vortrag des
Starbaritons Johann Michael Vogl auf einer Wiener Schubertiade am 7. März
1821, über den die Dresdener Zeitung vom 26. April schrieb:

Einige Lieder von dem jungen talentvollen Komponisten Schubert in Musik gesetzt, haben
darin [auf dem Konzert] die meiste Sensation erregt. Vor Allen gefiel der Erlkönig, wel-
chen Vogl mit seiner bekannten Meisterschaft vortrug und der wiederholt werden mußte.
Diese herrliche Composition muß ergreifen.47

Diesem bereits durchaus prestigeträchtigen Konzert im Kärntnertortheater gin-
gen Aufführungen im Haus Leopold von Sonnleithners voraus. Die Vorführun-
gen im Salon des Rechtsanwalts waren derart populär, dass, obwohl dieser im-
merhin 120 Personen Platz bot, Eintrittskarten verkauft werden mussten, um
den Andrang zu begrenzen.48 Sonnleithner hob die Bedeutung des Erlkönigs
(aufgeführt am 1. Dezember 1820) aus diesen ‚musikalischen Übungen‘ hervor,
und es ist anzunehmen, dass diese Abende gemeinsam mit den Bühnenwerken
für Schuberts Durchbruch in der Wiener Musikszene sorgten und Publikations-
pläne initiierten.49

Diese waren nicht neu, denn bereits 1816 (also unmittelbar nach der Entste-
hung 1815) wollten Schubert und seine Freunde die Goethe-Lieder veröffentli-
chen. In diese Zeit fiel im Übrigen die vielzitierte Ablehnung Goethes. Eine Pu-
blikation des Stückes scheiterte zunächst an der zu komplexen Klavierbeglei-
tung. Schubert holte sich 1817 von dem renommierten Leipziger Verlag Breitkopf
und Härtel eine Abfuhr, und auch der Wiener Verlag Cappi und Diabelli war
trotz Empfehlung nicht bereit, in die Veröffentlichung zu investieren. So er-
schien der Erlkönig, von Schuberts Freunden gemeinsam finanziert, im Selbst-
verlag; Cappi und Diabelli nahmen ihn in Kommission. Das Risiko zahlte sich
aus, und der Erlkönig wurde ein kommerzieller Erfolg: In den Jahren 1821 bis
1823 erschienen zwei Auflagen von insgesamt 500 Stück. Danach nahmen die
Verleger den Erlkönig in ihr Programm auf und erweiterten die Publikation um
weitere zwei Auflagen (wovon die letzte preisreduziert war), sodass bis 1826
etwa 1000 Exemplare herausgegeben wurden, was zu der Zeit durchaus beein-

7.1 Klassikerentstehung als akzidentielle Resonanz  263

46 Howard Saul Becker: Art Worlds. Berkeley, London 1984.
47 Till Gerrit Weidelich (Hg.): Franz Schubert. Dokumente 1817–1830, Band 1, Texte nach ge-
druckten Quellen. Tutzing 1993, S. 70. Zit. nach Walther Dürr, Andreas Krause: Schubert-Hand-
buch. Kassel et al. 1997, S. 41.
48 Vgl. ebd., S. 65.
49 Vgl. ebd.



druckend war und Schubert die erste finanzielle Sicherheit seines Lebens be-
scherte.50

Dieser kurze Einblick in die Anfänge des Klassikers deutet eine Popularität
an, die sich einem Trickle-across-Effekt innerhalb eines durchaus heterogenen
künstlerischen Milieus verdankt: Zelter, Goethefreund, musikalischer Autodi-
dakt und Maurermeister, Reichardt, Sohn des Stadtmusikus mit klarer Bestim-
mung einer musikalischen Karriere, Loewe, Sohn eines Kantors, und schließlich
Schubert, der Lehrersohn. Sie alle lassen sich zwar in dem „sich ständig erwei-
ternden und differenzierenden“ sogenannten ‚gebildeten Stand‘ verorten, zu
dem „sich die armen Hauslehrer wie der arrivierte Universitätsprofessor, der
preußische Subalternbeamte wie der freie Schriftsteller“51 zählen konnten, doch
ist es um ihre finanziellen Möglichkeiten wie ihre Netzwerke sehr unterschied-
lich bestellt. Diese als Ausgangslage für den kanonischen Status nehmend, wäre
Schubert der natürliche Verlierer gewesen. Die Tatsache, dass es nicht Goethes,
sondern eben Schuberts Erlkönig ist, der das Klassikermodell prägt, bekräftigt
die Diagnose: Es sind weder der Status des Dichterfürsten noch seine hochkarä-
tigen Netzwerke, die die Ballade bekannt werden lassen, sondern eine arbeits-
teilige Vermarktung und Förderung durch (zugegebenermaßen männliche) Ak-
teure, die zwar nicht alle mittel- und einflusslos waren, doch ebenso wenig ge-
hörten alle einer ‚Elite‘ an, die die Kapitalformen Bourdieus vereinte. Weitere
Faktoren wie die positive Aufnahme durch ein heterogenes Publikum,52 die ho-
hen Verkaufszahlen sowie die spätere Hochschätzung durch Schumann sind
weitestgehend unkalkulierbar.

264  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

50 Vgl. ebd., S. 67 f.
51 Hans Erich Bödeker: Die „gebildeten Stände“ im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert:
Zugehörigkeit und Abgrenzungen. Mentalitäten und Handlungspotenziale. In: Kocka, Bil-
dungsbürgertum IV 1989, S. 21–52. Hier S. 23.
52 Das Hörerpublikum setzte sich u. a. aus Adeligen, Kleinbürgern, Bürgern, Studierenden
und Künstlern zusammen. Vgl. Müller, Das Publikum macht die Musik 2014, S. 8: „Streng ge-
nommen sollte diese Pluralität der Rezipienten dazu führen, in der Forschung nicht vom Publi-
kum, sondern von Publika zu sprechen.“ Dass sich der Erfolg – zumindest in dieser musika-
lischen Form – auf dieses Milieu beschränkte, zeigen preiswerte Gebrauchsliederbücher zwi-
schen 1806 und 1870, die für ein breiteres Publikum gedacht waren: Dort ist Der Erlkönig nicht
zu finden. Vgl. das Kapitel „Volkstümlichkeit und Nationbuilding“ in: Miriam Noa: Zum Ein-
fluss der Musik auf den Einigungsprozess der deutschen Nation im 19. Jahrhundert. Münster
2013, S. 183–189.



7.2 Popularität und Anerkennung

Nun macht der Anfangserfolg keinen Klassiker aus, vielmehr ist er nur eine Vor-
aussetzung, die durch die anhaltende Rezeption in unterschiedlichen soziohis-
torischen Kontexten bestätigt werden muss oder ein kurzlebiges Modephäno-
men bleibt. In diesem Abschnitt soll es deshalb um die Frage gehen, wie ein sol-
cher Anerkennungserfolg wiederhergestellt werden kann.

Zunächst bleiben wir im 19. Jahrhundert und widmen uns einer Spielart des
Mythos, die Eliten etwas nebulös mit Mächtigen identifiziert, die Klassiker für
eigene Zwecke einsetzten. Zu beobachten ist dieser Instrumentalisierungsvor-
wurf noch 2018 in W. Daniel Wilsons Studie über die Geschichte der Goethe-Ge-
sellschaft, die den Faustischen Pakt53 beschreibt, den mustergültige Vertreter
des Bildungsbürgertums, Professoren, Archivdirektoren, Stiftungspräsidenten
mit den nationalsozialistischen Machthabern eingingen. Wilson klagt nicht nur
diejenigen an, die das Goethebild im Sinne der antisemitischen Propaganda de-
formierten, sondern auch „die Alliierten und Nachkriegsdeutschen“, die Goethe
„für die Sache der Menschenrechte und der Freiheit [missbrauchten]“.54 Der von
oben verordnete und durchgeführte Missbrauch ist eine im Schatten Foucaults
zum Klischee der Diskursanalyse geratene Machtdiagnose, die vor allem griffig
ist. Auf dem Rückumschlag von Wilsons Buch werden die Schuldigen als „Mei-
nungsmacher“ denunziert – ein Begriff, der das Bild von (omni-)potenter Elite
und impotenter Masse evoziert. Um den Nationalklassikerdiskurs zu beschrei-
ben, scheint mir allerdings – will man in der Terminologie Foucaults bleiben –
die Vorstellung eines Dispositivs als einer Ausgangskonstellation treffender, die
die soziale Interaktion in bestimmte Bahnen zu lenken vermag und als Antwort
auf „ein Bedürfnis in einer bestimmten geschichtlichen Situation“ zu verstehen
ist.55 Doch eine Antwort muss akzeptiert werden.

Schauen wir uns dazu den deutschen Nationaldiskurs im 19. Jahrhundert
an. Das Klassikerdispositiv ließe sich in diesem Fall als die Konstellation verste-
hen, in der Goethe und Schiller als Lösung für das Problem der fehlenden politi-
schen Einheit angeboten werden. Konkret könnte das bedeuten, dass ein intel-

7.2 Popularität und Anerkennung  265

53 W. Daniel Wilson: Der faustische Pakt. Goethe und die Goethe-Gesellschaft im Dritten
Reich. München 2018.
54 Ebd., S. 256.
55 Das Dispositiv als „Anordnung, […] Arrangement oder Aufstellung“ wird „ausgearbeitet als
Lösung für einen Problemkomplex, als eine Art Verdauungskanal, der zu verarbeiten vermag,
was sich ansonsten nur schwer zersetzen ließe: Die Ausarbeitung eines Arrangements lässt
sich betrachten als Stellungnahme zu ‚sozialen Verdauungsbeschwerden‘“. Vgl. Sverre
Raffnsøe, Marius Gudmand-Høyer, Morten Sørensen Thaning: Foucault. Ein Studienhandbuch.
Paderborn 2011, S. 228.



lektuelles Angebot (die Idee des Nationalschriftstellers) gemacht und mithilfe
von Produktionen (Literaturgeschichten, Anthologien) und einer Infrastruktur
(Verlagen, Bibliotheken, Schulen, Universitäten) verbreitet würde. Eine so orga-
nisierte Verbreitung ließe sich mit der Vorstellung einer klassikproduzierenden
Elite übereinbringen, doch liefert der Kurzschluss keine Antwort darauf, warum
das Angebot von den elitenfernen Bevölkerungsteilen angenommen wurde,
wenn weder Gewalt noch Indoktrinierung erkennbar werden.56 Das mechanisti-
sche Prinzip der Machtdurchsetzung ist ebenso wenig geeignet, die Dynamiken
der Klassikerverbreitung und -tradierung zu erfassen wie das diffusionistische
Trickle-down-Prinzip.

Ein Schema, das mir die Verhältnisse, die zur Tradierung und Stabilisierung
des Klassikers beitragen, treffender wiederzugeben scheint, basiert auf der
grundsätzlichen Unterscheidung zwischen einer meta- und einer ‚alltags‘-dis-
kursiven Ebene, die in Kapitel 4 eingeführt wurde. Die metadiskursive Ebene
soll im Weiteren als „Wissensordnung“ definiert werden.57 Diese gibt Funktions-
postulate aus und macht konzeptuelle wie semantische Angebote, deren Wirk-
samkeit von ihrer lebensweltlichen Resonanz abhängig ist – davon also, ob je-
mand von dem Angebot Gebrauch macht (vgl. Abb. 26).

Der Bestimmtheitsanspruch dieser Angebote kann zwar von Appell bis hin
zu Postulat, Deklaration, Behauptung oder gar Befehl reichen, doch reguliert
das nur bedingt den Gebrauch. Dieser kann sich wiederum in künstlerischen An-
eignungen, in einfachen Sprechakten der Bestätigung oder Ablehnung, im Kon-
sum und in der (Alltags-)Rezeption (Lesen, Kaufen, Hören, Tauschen, Sammeln,
Nachahmen, Medialisieren, Thematisieren, Parodieren etc.) manifestieren. Er
stabilisiert die Wissensordnung und reichert sie gegebenenfalls an, weil Prakti-

266  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

56 Z. B. die Entstehung von Bildungsvereinen für Arbeiter und patriotischer Gesellschaften.
Bausinger beschreibt, dass bei dem Festzug anlässlich der Schillerfeier 1859 der Arbeiterbil-
dungsverein mit fast tausend Mann die größte Gruppe darstellte. Vgl. Hermann Bausinger:
Verbürgerlichung – Folgen eines Interpretaments. In: Günter Wiegelmann (Hg.): Kultureller
Wandel im 19. Jahrhundert. Göttingen 1973, S. 24–49. Hier S. 28. Zur weiteren Entwicklung
und Verfügbarkeit von Bildungseinrichtungen vgl. auch Dietrich Mühlberg: Anfänge proleta-
rischen Freizeitverhaltens und seiner öffentlichen Einrichtungen. In: Weimarer Beiträge: Zeit-
schrift für Literaturwissenschaft, Ästhetik und Kulturwissenschaften 27 (1981), S. 118–150. Hier
S. 140: Es „standen für Arbeiter immer mehr bildende Einrichtungen zur Verfügung. Zunächst
Bibliotheken, vor allem die der Arbeiterorganisationen selbst. Volksbildungsvereine, Volksaka-
demien, Volkshochschulen boten in den Vortragssälen, Schulen und Lesehallen ihre Program-
me an. Die Museen wurden auch Arbeitern zugänglich. Verlage begannen damit, bildende Lite-
ratur für Arbeiter herauszugeben.“
57 Die Differenzierung adaptiere ich von Rainer Diaz-Bone: Kulturwelt, Diskurs und Lebens-
stil. Eine diskurstheoretische Erweiterung der Bourdieuschen Distinktionstheorie. Opladen
2002.



ken der Lebensstilebene reintegriert werden.58 In diesem Austausch zwischen
Wissensordnung und Lebenswelt können sich die rezipierenden Milieus verän-
dern.

Abb. 26: Klassikerpraxis als bidirektionale Resonanz zwischen Wissensordnung und Lebens-
welt innerhalb einer Bedarfskonstellation (Ort, Zeit, Rezeptionskreis und Interesse).

7.2 Popularität und Anerkennung  267

58 „Andererseits sind Lebensstile das ‚Objekt der Begierde‘ für unterschiedlichste diskursive
Interessen, die dann in der Wissensordnung ihre Spuren hinterlassen.“ Diaz-Bone, Kulturwelt,
Diskurs und Lebensstil 2002, S. 130.



Wir haben gesehen, dass die Klassikerwerdung des Erlkönigs mit einem Bedarf
nach autochthoner Dichtung beginnt. Die Reaktion darauf, die Aufwertung des
Volkslieds, richtet die dazugehörige Wissensordnung neu aus (vgl. hierzu Kapi-
tel 3). Sie bietet eine neue Semantik an und postuliert eine daraus ableitbare Äs-
thetik, die von einem nach neuen Ausdruckformen suchenden künstlerischen
Milieu aufgenommen wurde. So lässt sich die Wechselwirkung zwischen dem
Funktionspostulat, mit dem der Volkslieddiskurs angestoßen wird, und der Re-
sonanz als künstlerische Praxis nachvollziehen: Die von Herder formulierten
Ideen werden im kunstaffinen Lebensstilmilieu thematisiert, diskutiert und pro-
blematisiert, was eine Resonanz und zugleich eine Stabilisierung der Wissens-
ordnung bedeutet. Sie gehen überdies unmittelbar in die Kulturproduktion ein:
Autoren verfassen an der Volksliedtheorie geschulte Balladen, es entstehen
Volksliedsammlungen. Die in Deutschland zunächst noch abstrakte Semantik
wird durch internationale Vorbilder und Muster konkreter (von Percys Reliques
über Ossian bis hin zu Herders eigener Sammlung). Goethes Erlkönig ist als Teil
dieser Resonanz zu sehen, wobei er zugleich deren mögliche Spannweite zu ei-
ner Seite hin markiert. Auf der anderen lassen sich Goethes Volkslieder aus dem
Elsass verorten, die eine unmittelbarere Applikation der Wissensordnung erken-
nen lassen. Sie weisen dialektale Rudimente und ein Nebeneinander verschiede-
ner Sprachstufen auf, besitzen weder ein regelmäßiges Reimschema noch Me-
trum, neigen zu lückenhafter Narration, die auf die Verbreitung der Stoffe
schließen lässt, schildern die Begebenheiten unverblümt, häufig brutal und mit
moralischer Belehrung versehen, kurzum: Sie stehen in der Tradition des Bän-
kelsangs. Dagegen ist der Erlkönig in Ausdruck und Syntax artifiziell, formal
und inhaltlich streng durchkonzipiert und derart verklausuliert, dass bis heute
über den Inhalt gestritten wird. Zusammengenommen demonstrieren diese bei-
den Werke, wie groß der Spielraum ist, ein semantisches Angebot ästhetisch zu
interpretieren.

Dass der Erlkönig als Ausdruck des Mündlichkeitspostulats gesehen wurde,
bezeugt Schlegels oben angeführtes Zitat, in dem er vom „lebendigen Munde
des Gesanges“ spricht.59 Dieses Urteil leistet eine Stabilisierung der postulierten
Wissensordnung, weil es die künstlerische Praxis an sie rückkoppelt. Dazu ge-
hört eine Funktionszuschreibung, die das politische Modell erkennen lässt: Ein
nach ästhetischen Maßstäben der Zeit geschaffenes Gedicht wird musterhaft für
mündlich tradierte Volkspoesie. Es wird in den kulturellen Wissensbestand ein-
gespeist und kann auf diese Weise ein Vorbild für die weitere Produktion sein.

Da das Zeitkriterium entscheidend ist, um etwas klassisch zu nennen, müs-
sen die Prozesse der wechselseitigen Befruchtung und Bestätigung von Wissens-

268  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

59 Schlegel, Rezension über Göthe’s Werke 1984, S. 238.



ordnung und Lebenswelt potenziell endlos in immer wieder neuen Bedarfskon-
stellationen wiederholbar sein. Die Langzeitpräsenz entsteht durch deren Verän-
derung, was sich beobachten lässt, wenn neben das Zitat von Schlegel eines von
Willibald Alexis aus dem Jahr 1924 tritt, an dem die patriotische Gesinnung des
jungen Schriftstellers ablesbar ist:

ich rede alleine vom Erlkönig, welchen neulich Jemand mit Recht die deutsche Normalbal-
lade genannt hat; weniger wie die deutsche Ballade ist, als wohin sie streben sollte, indem
Erlkönig alle germanische Elemente und die höchste Kunstvollendung dieser Volksdich-
tung umfasst.60

Wo Schlegel nur vom Volksmund spricht, spricht Alexis bereits von deutscher
und germanischer Ballade. Wir beobachten den Wechsel einer Bedarfskonstella-
tion: Der Erlkönig wird zum idealen Horizont der Nationalliteratur. Der Volks-
lieddiskurs wird mit dem Vokabular des Nationaldiskurses angereichert und in
dessen Wissensordnung integriert. Die neue Bedarfskonstellation impliziert ei-
nen veränderten Rezeptionskreis und eine neue Funktion. Lieferte die Wissens-
ordnung des Volkslieddiskurses zunächst einen kreativen Impuls für ein kunst-
affines Milieu, so liefert sie nun eine Semantik, die auf die Stiftung einer imagi-
nären Gemeinschaft zielt. Der Erlkönig ist jetzt Teil der großen Antwort auf die
Frage nach einer deutschen Identität. Der Geltungsradius ist größer als die
Kunstszene – er hat potenziell den Umfang einer Nation. Um ihn zu erreichen
und dem Funktionspostulat zur lebensweltlichen Realität zu verhelfen, muss
der Klassiker in verschiedenen Bereichen der Lebensstilebene und deren Medien
implementiert werden.

Analog zu Goethes Aufstieg in den Nationaldichter-Olymp steigt das symbo-
lische Kapital seiner Werke. Aus der Feder des „unübertroffene[n] Meister[s] der
Ballade“61 stammend, dient der Erlkönig dem nationalen Selbstverständnis. Da
dies jedoch nicht annähernd so eindeutig und teilweise ‚schrill‘ wie im Fall des
Faust geschieht, ist die Rezeption der Ballade ein gutes Beispiel für die sich eher
dezent vollziehende alltägliche Funktionalisierung von Klassikern. Wenngleich
sich Goethes Rolle am „Gipfelpunkt der litterarischen Entwicklung in Deutsch-
land“62 bis ins 20. Jahrhundert hält und Lyrik ein wichtiger Pfeiler der literari-
schen Schulbildung bleibt, so führt dies nicht dazu, dass der Erlkönig (oder ein
anderes seiner Gedichte) erkennbaren Sonderstatus hat. In einer Untersuchung

7.2 Popularität und Anerkennung  269

60 Willibald Alexis: Über Balladenpoesie. In: Hermes. Kritisches Jahrbuch für Literatur 1
(1824), S. 1–113. Hier S. 105. Hervorhebung P.W.
61 C. G. F. Brederlow: Vorlesungen über die Geschichte der deutschen Literatur. Ein Lesebuch
für die erwachsene Jugend. Leipzig 1844, S. 255.
62 Rudolf Lehmann: Der deutsche Unterricht: Eine Methodik für höhere Lehranstalten. Berlin
1890, S. 298.



der Weimarer Klassiker im Schulkanon zwischen 1871 und 1914 stellt Manuel
Mackasare fest, dass Goethes Lyrik gegenüber der Schiller’schen eine unterge-
ordnete Rolle gespielt habe.63 In der Tendenz ist das bereits vor 1871 festzustel-
len: Sowohl in Friedrich Rückers Auswahl deutscher Gedichte für die untern und
mittlern Klassen der Gelehrten und höhern Bürgerschulen64 von 1837 als auch im
bereits erwähnten Echtermeyer65 von 1836 scheint die Lyrik anderer Dichter den
Zweck nationalkultureller Bildung besser zu erfüllen. Im Echtermeyer, dessen er-
klärtes Ziel es ist, Schüler „in die geistige Welt seines Volkes einzuführen und
den ideellen Reichtum desselben […] zu Bewußtsein zu bringen“66, ist Uhland in
den drei Abteilungen mit insgesamt 21 Gedichten67 vertreten, was ein eindeuti-
ges Ungleichgewicht zu Goethe (zwölf)68 und Schiller (vierzehn)69 darstellt.70

1842 schreibt Echtermeyers Hallenser Kollege Robert Hiecke in seiner Schrift Der
deutsche Literaturunterricht auf deutschen Gymnasien, Goethe und Schiller ge-
hörten in den Deutschunterricht, um die „Jugend die höchsten Ziele unserer
Poesie kennen lehren“.71 Es wirkt wie ein Lippenbekenntnis, denn den Antholo-
gien nach zu urteilen sind sie weder der Endpunkt der Literatur noch die popu-
lärsten in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts. Wenn also Ignaz Hub in seiner
Übersicht Deutschland’s Balladen- und Romanzen-Dichter von 1849 Goethes Erl-

270  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

63 Manuel Mackasare: Klassik und Didaktik 1871–1914. Zur Konstituierung eines literarischen
Kanons im Kontext des deutschen Unterrichts. Boston, Berlin 2017, S. 123.
64 Friedrich Rücker: Auswahl deutscher Gedichte für die untern und mittlern Klassen der Ge-
lehrten und höhern Bürgerschulen nach den Originalien und mit Anmerkungen. Zweite Ab-
theilung. Erlangen 1837, S. 58.
65 Echtermeyer, Auswahl deutscher Gedichte für die untern und mittlern Classen gelehrter
Schulen 1836.
66 Ebd., Vorwort, S. iii.
67 Die Einkehr, Schwäbische Kunde, Zimmerspruch, Das Schwert, Siegfrieds Schwert, Lied
eines Armen, Knaben Berglied, Graf Richard ohne Furcht, Der Schenk von Limburg, Schäfers
Sonntagslied, Der blinde König, Des Sängers Fluch, Der Schwarze Ritter, Das Singenthal,
Taillefer, Die Bildsäule des Bacchus, Pilger, ver sacrum, Bertran de Born, Gesang und Krieg,
Mährchen.
68 Die wandelnde Glocke, Das Hufeisen, Der getreue Eckart, Klein Roland, Der Sänger, Erlkö-
nig, Schatzgräber, Fischer, Zauberlehrling, Todtentanz, Die Kinder sie hören es gerne, Maho-
mets Gesang.
69 Parabeln und Rätsel, Der Handschuh, Die Bürgschaft, Das Feuer, Gang nach dem Eisen-
hammer, Ring des Polykrates, Der Taucher, Pegasus im Joche, Graf von Habsburg, Mädchen
aus der Fremde, Kampf mit dem Drachen, Kassandra, Tanz, Kraniche des Ibykus.
70 Vgl. auch Elisabeth Katharina Paefgen: Uhland – Goethe – Geibel. Anmerkungen zur lyri-
schen Kanonentwicklung im „Echtermeyer“ des 19. Jahrhunderts: Volkstümlichkeit – Klassik –
Nationales. In: Detlef C. Kochan (Hg.): Literaturdidaktik – Lektürekanon – Literaturunterricht.
Amsterdam, Atlanta 1990, S. 251–287.
71 Robert Heinrich Hiecke: Der deutsche Literaturunterricht auf deutschen Gymnasien. In: Ein
pädagogischer Versuch. Leipzig 1842, S. 108 f.



könig als „berühmtes Gedicht“72 anführt, dann steht dies zwar im Geiste der Wis-
sensordnung des Nationalklassikerdiskurses, wird jedoch (zumindest soweit
dies bislang nachvollzogen wurde) im Bildungsdiskurs nicht im behaupteten
Ausmaß bestätigt. Das bestätigen im Grunde auch Buchreihen, die „Deutsche
Classiker“ an Frau und Mann bringen. Sowohl Cottas Volksbibliothek deutscher
Classiker als auch Meyer’s Groschen-Bibliothek der Deutschen Classiker führen
Werke von Goethe – aber eben auch von vielen anderen. Goethes Lyrik ist dabei
eher unterrepräsentiert. Einige wie die Miniaturbuchreiche Etui-Bibliothek der
Deutschen Classiker haben Goethe gar nicht im Programm. Die editorische wie
die schulische Praxis bestätigen die Wissensordnung zwar teilweise (etwa durch
Werkausgaben wie die zwölfbändige von Cotta), aber von eindeutiger Resonanz
einer Funktionsbehauptung, die derart vollmundig auftritt, kann man auf dieser
Gebrauchsebene eher nicht sprechen. Es lohnt sich deshalb, zusätzlich auf an-
dere, weniger manifeste Resonanzformen schauen.

Sobald sich Goethes Position an der Spitze der deutschen Literatur heraus-
kristallisiert hat,73 ist die Semantik, die die Behauptung nationaler Identitätsstif-
tung bereitstellt, doppelt – im Sinne der Metonymisierung über das Werk und
den Autor – strukturiert: <GoetheDer Erlkönig ist ein deutscher Nationalklassiker>.
Damit das Postulat wahr wird, muss der Erlkönig im Rezeptionskreis, den das
Projekt ‚Nation‘ entwirft, gekauft, gelesen, rezitiert, zitiert oder gesungen wer-
den. Es reichen schlichte Gefallensbekundungen, Erwähnungen oder Verglei-
che, die als Resonanzform eher subtil sind, doch anzeigen, wie selbstverständ-
lich die Ballade als Horizont des Kunstverständnisses ist. So wird im 1836 her-
ausgegebenen neunbändigen Repertorium der gesammten deutschen Literatur
ein Gedicht des zu der Zeit 21-jährigen Österreichers Hyazinth von Schulheim
durch die Feststellung aufgewertet, „dass der Stern mit Goethe’s Erlkönig fast
Hand in Hand geht“74. Dass der Erlkönig Maßstab der Dichtung ist und als sol-
cher wahrgenommen wird, veranschaulicht das Gespensterbuch von Johann Au-
gust Apel und Friedrich Laun. Eine Rezension geht hart mit dem beliebten Werk

7.2 Popularität und Anerkennung  271

72 Ignaz Hub: Deutschland’s Balladen- und Romanzen-Dichter von G. A. Bürger bis auf die
neueste Zeit. Eine Auswahl des Schönsten und charakteristisch Werthvollsten aus dem Schatze
der lyrischen Epik in Balladen und Romanzen, Mären, Legenden und Erzählungen nebst Bio-
graphien und Charakteristiken der Dichter unter Berücksichtigung der namhaftesten kritischen
Stimmen. Karlsruhe 1849, S. 27.
73 Bollenbeck etwa datiert ihn auf 1825, Gervinus’ zwischen den Jahren 1835 und 1842 erschie-
nene fünfbändige Geschichte der poetischen Nationallitteratur der Deutschen ist also die Pointe
eines Prozesses, der bereits zu Goethes Lebzeiten begann. Georg Bollenbeck: Weimar. In: Eti-
enne François, Hagen Schulze (Hg.): Deutsche Erinnerungsorte. Band 1. München 2009,
S. 207–224. Hier S. 214.
74 E. G. Gersdorf (Hg.): Repertorium der gesammten deutschen Literatur. Band 9. Leipzig 1836,
S. 568 f.



ins Gericht: „Die Erzählung Alp ist als Gedicht sehr unbedeutend, bloßer Nach-
hall von Göthe’s Erlkönig, sogar bis auf den Ausdruck.“75 Der Vorwurf der Epigo-
nenschaft ist angesichts der Zeilen „Gib deinen Sohn mir, und willst Du nicht, /
So nehm ich ihn mit Gewalt“76 sicher berechtigt und zeigt darüber hinaus an,
wie die Vorbildfunktion des Erlkönigs auf einer ‚Gebrauchsebene‘ der (nicht un-
bedingt gehobenen) literarischen Praxis verankert wird. Diese Verwendungswei-
sen mögen im Geiste des Nationaldiskurses sein oder sind zumindest nicht ge-
gen ihn gerichtet, sie sind jedoch nicht von ihm instruiert oder gar durchgesetzt.
Noch klarer wird dies an der Parodie, die über den Kunstdiskurs ausgreift.

1832 ist in dem Verzeichnis aller in Deutschland herauskommender Bücher
und Kunstsachen eine heute nicht mehr auffindbare Parodie von 1810 mit dem
Titel Der Zweschkenkrampus. Eine Parodie über Göthe’s Erlkönig. Ein Beitrag zur
heitern Deklamation77 zu finden, die auf einem halben Bogen mit einem Preis
von zwei Groschen offenbar für ein breiteres Publikum gedacht war. Solche Pro-
dukte zeugen von einer Verbreitung, die das Funktionspostulat des Nationaldis-
kurses in ebenso starkem Maße stabilisiert wie Jubiläen. Der Erlkönig wird dabei
autorschaftanzeigend mit Goethes Namen versehen, um ihn zuverlässig an den
Status des Dichters und den Nationaldiskurs rückzukoppeln. Parodien, die sich
außerhalb des Kunstdiskurses bewegen, lassen prinzipiell zwei Tendenzen er-
kennen. Die eine zielt auf den Umgang mit dem Klassiker, die andere reflektiert
mit seiner Hilfe ein aktuelles Geschehen. Die 1855 in der Satirezeitschrift Kladde-
radatsch publizierte umfangreiche scherzhafte Rezension Der Erlkönig, von Gö-
the entspricht der ersten Tendenz:

„Wer reitet so spät durch Nacht und Wind?“
beginnt Herr Göthe, um die Neugier des Lesers rege zu machen, und befriedigt dieselbe
sogleich durch die triviale Antwort: „Es ist der Vater (?) mit seinem Kind!“ Aber wer ist
der Vater? Wie heißt er? Besitzt er Vermögen? Was reitet er? Reitet er auf einem Princip
oder auf einem Schimmel? Wohin reitet er? Wie reitet er? Hat er überhaupt Reitunterricht

272  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

75 Anonym: Rezension zu Gespensterbuch. Bd. 1–3. Hg. von A. Apel und F. Laun [i. e. F. A.
Schulze]. Leipzig 1811 Abweichendes Ersch.jahr für Bd. 1. In: Allgemeine Literatur-Zeitung
(1810), S. 649–653. Hier S. 652.
76 Vgl. ebd.
77 Anonym: Der Zweschkenkrampus. Eine Parodie über Göthe’s Erlkönig. Ein Beitrag zur hei-
tern Deklamation von F.M.W. Wien, (1/2 B.) Wimmer. 2. Gr. (24 Sgr–9 Kr.) In: Bibliographie
von Deutschland oder wöchentliches vollständiges Verzeichnis aller in Deutschland heraus-
kommender Bücher und Kunstsachen mit Angabe der Bogenzahl, des Preises und der Verleger
nebst Anzeige derjenigen Unternehmungen aus den angegebenen Fächern, welche auf Sub-
scription und Pränumeration gemacht werden, mit den dabei obwaltenden Bedingungen, be-
gleitet von vier Registern und einem Verzeichnis der wichtigsten Neuigkeiten in der französi-
schen, italienischen und englischen Literatur. 7. Jahrgang 1832. Industrie-Comptoir in Leipzig.
S. 88.



genossen? Alle diese Fragen, zu denen der gebildete Leser sich wohl berechtigt fühlt, läßt
der Verfasser in seiner lüderlichen Schreibweise gänzlich unbeantwortet.78

Da die Argumente, mit denen dem Nationaldichter Nachlässigkeit und Trivialität
attestiert werden, offenkundig albern sind, wird letztendlich die Rezensionspra-
xis aufs Korn genommen. Die vermeintliche Kritik stabilisiert also die Wissens-
ordnung <GoetheDer Erlkönig ist ein Nationalklassiker>.

Dies trifft auch im zweiten Fall zu. Ebenfalls im Kladderadatsch erscheint
am 16. Juli 1848 eine Parodie, die unter dem Eindruck der gescheiterten Revolu-
tion steht, was das Heftthema „Gott sei Dank! Die Revolution in Krähwinkel ist
vorbei“ unumwunden verkündet. Der Titel Der Erlkönig. Bürgerliches Trauerspiel
in drei Aufzügen nach dem Gedichte eines gewissen Göthe frei bearbeitet von
Charlotte Birch-Pfeiffer kokettiert mit Goethes Bekanntheit.79 Während die An-
spielung auf die politische Situation selbst heute leicht erkennbar ist, ist der Sei-
tenhieb auf den Kulturbetrieb nicht mehr ad hoc rekonstruierbar. Die Schauspie-
lerin und Dramenautorin Charlotte Birch-Pfeiffer verfasste hauptsächlich Büh-
nenfassungen bereits berühmter Werke, ihr Name verweist also auf eine
inflationäre Adaptionspraxis. Dieser Topos wird weiterentwickelt, wenn es
heißt: „Der Professor Henning erscheint, um den Erlkönig wegen Ruhestörung
auf die Festung zu bringen, da ihm dies nicht gelingt, so läßt er ihn vorläufig in
Musik setzen.“80 Hier verschmilzt in der Polysemie des Wortes „setzen“ der poli-
tische Witz mit dem kulturbezogenen: Die Verhaftungen von Revolutionären
werden mit den Vertonungen des Erlkönigs in Verbindung gebracht, was diese
wiederum als Zwangsmaßnahme erscheinen lässt. Die politische Kritik zielt auf
die Verführungsmacht der Herrschenden. Dazu werden die einprägsamen Origi-
nalverse des Sohnes vorgetragen, auf die der Vater unwirsch reagiert: „Mein Va-
ter, mein Vater, o hörest Du nicht / was Erlkönig mir leise verspricht?“ / „Ach
was, – dummer Junge – es hat schon mancher König leise etwas versprochen
und laut nicht gehalten.“81 Solche in ihrer Wirkung ephemeren Belege durchaus
früher Popularität zeigen, dass die lebensweltliche Bestätigung der Wissensord-
nung sich zum großen Teil aus dem Bereich der Unterhaltung speist. Das war im
19. Jahrhundert nicht intendiert, es war sogar explizit nicht gewollt, weil das in-

7.2 Popularität und Anerkennung  273

78 Anonym: Rezensionen. Der Erlkönig, von Göthe. In: Kladderadatsch. Humoristisch-satyri-
sches Wochenblatt 44/45 (1855), S. 178.
79 Anonym: Bürgerliches Trauerspiel in drei Aufzügen nach dem Gedichte eines gewissen
Göthe frei bearbeitet von Charlotte Birch-Pfeiffer. In: Kladderadatsch. Humoristisch-satyrisches
Wochenblatt 11 (1848), S. 43.
80 Ebd.
81 Ebd.



stitutionell propagierte politische Modell die Klassikerhandhabe im quasireligiö-
sen Modus vorsah.82

Abb. 27: Holzschnitt Erlkönig von
Hermann Plüddemann.

Abb. 28: Holzschnitt Zauberlehrling von
Theobald von Oer.

Dennoch sind bemerkenswerte Kohärenzleistungen zu beobachten, wenn es
darum geht, den Nationaldiskurs zu bestätigen. Dieser zehrt von einem Kon-
strukt der Weimarer Klassik, das bekanntlich auf der Behauptung einer klassi-
zistischen Periode ruht. Dazu passen gerade Goethes beliebte Balladen wie Der
Erlkönig, Der Zauberlehrling oder Der Fischer eigentlich nicht. Um diese Inkohä-
renz – also die mangelnde Passfähigkeit der klassizistisch geprägten antiken
und der romantisch geprägten folkloristischen oder mittelalterlichen Vorstel-
lungswelten – möglichst plausibel erscheinen zu lassen, helfen multimodale
Strategien. Anschaulich geschieht dies im Deutschen Balladenbuch von 1852,
das bis in die 70er Jahre des 20. Jahrhunderts aufgelegt wurde. Während die Il-
lustration des Erlkönigs von Hermann Plüddemann einer romantischen Bildäs-
thetik folgt, wird im selben Balladenbuch der Zauberlehrling nur wenige Seiten

274  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

82 Zum Zwiespalt zwischen Institutionen und der sich herausbildenden Massenkultur vgl.
Kaspar Maase: Grenzenloses Vergnügen. Der Aufstieg der Massenkultur 1850–1970. Frankfurt
a.M. 2007, S. 24.



später von Theobald von Oer in ein klassizistisches Ambiente versetzt, dessen
Krönung der als mächtiger Zauberer im Lorbeerkranz auftretende Dichterfürst
selbst darstellt (vgl. Abb. 27 und 28). Romantische und klassizistische Tradition
fusionieren hier wie selbstverständlich zur deutschen Nationalkultur.83

Programmatische Inkonsistenzen werden nicht auf Geheiß ‚von oben‘ be-
wältigt, sondern sind tatsächlich am ehesten als ein Invisible-Hand-Phänomen
zu beschreiben. Der Nationaldiskurs und der Erlkönig treten im 19. Jahrhundert
in eine Wechselbeziehung, von der beide profitieren: Die Ballade wird in den
Olymp der Dichtung erhoben, ihr kulturelles Kapital ist von nun an höher, als es
noch im Volkslieddiskurs war, während der Nationaldiskurs um eine beliebte
Repräsentation angereichert wird. Mit der Präsenzextension, die durch neue
Formen der Vermarktung entsteht, wird die Wechselbeziehung stabilisiert. In
diesem Prozess sind einzelne ‚Klassikmacher‘ nicht auszumachen, selbst wenn
im größeren Ausmaß nach Institutionen, Organisationen oder ganzen Milieus
Ausschau gehalten wird.

7.3 Prinzip Langzeitpräsenz

1871 erreicht der Nationaldiskurs den Gipfel seiner Popularität, und es ist Goe-
the, der Pate für das neue Deutsche Reich steht. In der Forschung wird dies ge-
meinhin an die Rezeption durch das wilhelminische Bürgertum gebunden,84 für
das Prunkausgaben ediert und Biografien verfasst wurden und das die Grün-
dung der Goethe-Gesellschaft Weimar und des Goethe-Nationalmuseums in
Frankfurt, beide 1885, initiierte. Die Präsenzextension, die Berghahn als „Stoff-
huberei“85 kritisiert, führt nach Karl Robert Mandelkow bereits ab 1890 zu einer
Rezeptionskrise der Weimarer Klassik, die sich um 1919 „zu einer Radikalkritik
am wilhelminischen Kaiserkult, an der sich vor allem linksradikale und sozialre-
volutionäre Autoren beteiligten“,86 ausformiert.

Die dominante Klassikerfunktion ist zu der Zeit weiterhin nationale Identi-
tätsstiftung, für die nach wie vor Literaturgeschichten die maßgebliche große

7.3 Prinzip Langzeitpräsenz  275

83 Vgl. Adolf Ehrhardt, Theobald von Oer, Hermann Plüddemann, Ludwig Richter, Carl Schu-
rig: Deutsches Balladenbuch mit Holzschnitten und Zeichnungen. Leipzig 1852. Erlkönig S. 115,
Zauberlehrling S. 134.
84 Vgl. Waltraud Wende: „Die deutsche Kultur und die umliegenden Dörfer halten den Atem
an.“ Zur Wirkungsgeschichte eines Klassikers. In: Gutjahr, Segeberg, Klassik und Anti-Klassik
2000, S. 19–33. Hier S. 21.
85 Ebd.
86 Mandelkow, Weimarer Klassik. Gegenwart und Vergangenheit eines deutschen Mythos
2000, S. 7.



Erzählung liefern. Dass sich Autoren gegen eine daraus entstehende Stagnation
ästhetischer Maßstäbe wehren und nach alternativen historischen Bezugsgrö-
ßen wie Hölderlin, Kleist oder Heine suchen, liegt am unterschiedlichen Bedarf
der Diskurse: Der Nationaldiskurs benötigt ewige Monumente als überzeitliche
Autoritäten, während der Kunstdiskurs sich aus der Dialektik von Beständigkeit
und Innovation speist und auf diese Weise immer neue Orientierungsfiguren in
den Mittelpunkt rückt. Mandelkows Krisenbehauptung stimmt deshalb nur für
einen Teil der Rezeption. Sie erinnert an die vorangegangenen Kapitel: Auch
Manger und Münchhausen wurde ein Geltungsverlust attestiert und auch dafür
lieferte der jeweilige literarische Betrieb den Rezeptionsmaßstab. Doch wie die
Werke der beiden, so bleibt die Popularität des Erlkönigs von der Anerkennungs-
krise des Nationalklassikers in den Reihen der Kunstschaffenden unberührt,
weshalb ich Mandelkows Befund die These eines neuerlichen Wechsels der Be-
darfskonstellation entgegensetzen möchte.

Ab etwa 1890, also ab dem Zeitpunkt, an dem Mandelkows Krisendiagnose
einsetzt, lässt sich sinnvollerweise von der Entstehung einer Massenkultur spre-
chen.87 Der Erlkönig wird ihr Teil, und seine Popularität geht vom National- und
Kunst- auf den Unterhaltungsdiskurs über. Diesen Wechsel ermöglichen neue
Techniken und Praktiken: Neue Reproduktionsmöglichkeiten erlauben eine bil-
ligere Vervielfältigung, neue Medien wie der Rundfunk, die Schallplatte, die Fo-
tografie und der Film erreichen immer neue und größere Teile einer Gesell-
schaft, deren Bildungsgrad und Wohlstand insgesamt ebenfalls steigen. Die so-
genannte Arbeiterklasse entwickelt ein bis dahin unbekanntes Freizeitverhalten
und sich zu einem eigenständigen Konsumentenkreis.88 Die vom Nationaldis-
kurs beförderte Popularität führt zu einer Zunahme konsumierbarer Klassiker-
produkte, die immer weiter ins Private vordringen: Neben den günstigen Editio-
nen und Anthologien sind es Nachahmungen, Parodien und Notendrucke, aber
auch Sammelbilder auf Schokoladentafeln und Bouillon-Konzentraten und, was
wir bereits im Mickiewicz-Kapitel gesehen haben, Porzellanprodukte.89

276  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

87 Maase, Grenzenloses Vergnügen 2007, S. 20. Für die vorliegende Fallanalyse wird nur der
deutschsprachige Raum berücksichtigt. Für die USA wäre beispielsweise anzuführen: Charles
Sellers: The Market Revolution: Jacksonian America, 1815–1846. New York 1991.
88 Ebd., S. 22.
89 Vgl. Ulrich Vogt, Meinolf Protte: Goethe-Bilder auf Postkarten, Briefmarken, Geldscheinen,
Sammelbildern, Stereofotos, Bierdeckeln. Hildesheim 2016 und speziell zu Goethes Faust Roh-
de, Faust-Ikonologie 2020.



Gehorchten bereits die „Classiker“-Buchreihen einer Logik der Absetzbar-
keit,90 so gilt dies für diese „Explosion der Bilder“91 und der mit ihnen versehe-
nen Produkte nun mehr denn je. Klassiker sind beliebte, weil mit kulturellem
Kapital ausgestattete Objekte, sodass sie für immer neue Milieus angeboten wer-
den. Dies geschieht mit einer erweiterten Funktion: Der Erlkönig soll nicht mehr
(primär) nationale Identität stiften, sondern als Teil der sich ausbreitenden All-
tags- und Gebrauchskultur gefallen und unterhalten. Das vom Nationaldiskurs
vorgegebene Funktionsmonopol verliert sich zunehmend. Abbildung 29 illus-
triert, wie ein Wechsel der Bedarfskonstellation durch die Aneignung in den Le-
benswelten erfolgt.

Abb. 29: Beispiel eines Funktionswechsels. Der in Abbildung 26 dargestellte Prozess muss in
unterschiedlichen Konstellationen wiederholbar sein, damit eine Langzeitpräsenz entsteht.

Die Funktion der Identitätsstiftung ist zwar nicht obsolet, doch tritt gleichbe-
rechtigt die Unterhaltungsfunktion hinzu, die zwar kohärent mit der ersten sein
kann, aber nicht muss. Das Minimalangebot <GoetheDer Erlkönig ist ein National-
klassiker> gilt nach wie vor, doch ist nicht vollends steuerbar, ob es auf ernste
oder komische Weise, künstlerisch mehr oder weniger ambitioniert umgesetzt
wird. Auch wäre es falsch, sich entmündigte Opfer des Kapitalismus vorzustel-
len (und so Bildungs- durch Wirtschaftseliten zu ersetzen): Die Entwicklung re-
agiert vornehmlich auf die Ausweitung und Ausdifferenzierung der klassiker-

7.3 Prinzip Langzeitpräsenz  277

90 Vgl. Fulda, Klassiker – eine merkmalsunabhängige Wertzuschreibung 2019.
91 Vgl. Rohde, Faust-Ikonologie 2020, Kapitel 3.



konsumierenden Schichten, also – wie oben bereits betont – auf steigenden
Wohl- und Bildungsstand, das veränderte Verhältnis zur Arbeit und das Auf-
kommen neuer Reproduktionstechniken und Medien.

Zu Beginn des 20. Jahrhunderts zeigt sich schon deutlich, dass diese dem
Klassiker neue Repräsentationsformen ermöglichen und zugleich von seinem
Status profitieren. So demonstriert beispielsweise die Postkarte das Potenzial
des Bilddruckes mithilfe des prestigeträchtigen Motivs:92 Die Erlkönig-Postkarten
kombinieren bekannte Gemälde und verweisen auf Schuberts Vertonung – auf
Goethe nehmen sie gar nicht Bezug. (Abb. 30–32).

Abb. 30–32: Postkarten mit dem Erlkönig-Motiv (und teilweise Notenausschnitten der Schu-
bert-Vertonung).

Die Postkarten belegen nebenbei die anhaltende Popularität der Schubert’schen
Ballade, obwohl ihr bereits 1825 ein Schwinden prophezeit wurde.93 Auch junge
Medien nutzen Klassiker, um sich auf Augenhöhe mit den etablierten zu präsen-
tieren. So ist in den Anfangsjahren des Rundfunks ein dezidiertes Interesse an
Klassikern zu beobachten, wie Sophie Picard in ihrer Untersuchung zu Goethes

278  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

92 Auch die Fotografie präsentiert sich auf Postkarten, und auch sie nutzt das Erlkönig-Motiv,
wie ein Beispiel von 1907 zeigt, auf dem das Erlkönig-Denkmal zwischen Jena und Kunitz zu
sehen ist. Vgl. Goethezeitportal http://www.goethezeitportal.de/index.php?id=3857 [letzter Zu-
griff 21.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/EllHX.
93 „Der junge Komponist Schubert fährt unermüdlich fort, Lieder zu schreiben, seine Erstlin-
ge, sonderlich der Erlenkönig, haben ein Publikum gefunden, das sich jedoch allmählich zu
vermindern scheint.“ Anonym: Vermischte Meldungen. In: Berliner allgemeine musikalische
Zeitung vom 21.12.1825, S. 413.

http://www.goethezeitportal.de/index.php?id=3857
https://archive.fo/EllHX


Präsenz im Radio in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts herausarbeitet.94 So-
wohl die unter Legitimationsdruck stehenden ‚neuen‘ Medien profitieren vom
kulturellen Kapital als auch der Klassiker von der Aktualisierung und Moderni-
sierung. Aufnahmen der Schubert-Vertonung können auf Schallplatten vertrie-
ben werden, wie die Notendrucke zuvor. Die wechselseitige Prestigesteigerung
lässt sich an einer Schallplattenaufnahme von 1922 beobachten, auf der der in-
ternational gefeierte Schauspieler Alexander Moissi betont ambitioniert die Vier-
stimmigkeit und Atmosphäre der Ballade umsetzt.95 Hier gehen der sich als Vir-
tuose der Sprechkunst inszenierende Schauspieler, das Trägermedium und
nicht zuletzt der Klassiker eine Beziehung ein, bei der alle gewinnen.96

Indem sie die Sockel ihrer Denkmäler und die Seiten ihrer Prachtausgaben
verlassen, werden Klassiker Teil der Alltagswelt.97 Die Klassikertradierung eman-
zipiert sich nun vollends von der Sphäre der institutionellen Klassikervermitt-
lung und folgt der Logik einer Klassikervermarktung, was darauf hinweist, dass
in Sachen Langzeitpräsenz Kultur- und Bildungspolitik kein Monopol haben. Es
lassen sich Trickle-down-, Trickle-across- und Trickle-up-Prozesse beobachten.
Die Nachfrage gestaltet den Markt mit. Hierbei stellt sich tatsächlich das Primat
des Populären ein, von dem Hedwig Pompe spricht: Die Konsumfähigkeit breiter
Schichten bedingt die Produktion von Kulturgütern, die nicht nur die – institutio-
nell gewollte – quasireligiöse Klassikerverehrung fortschreiben, sondern durch
ikonoklastische Momente der Unterhaltung bieten (vgl. Abb. 33).

7.3 Prinzip Langzeitpräsenz  279

94 Vgl. Sophie Picard: Goethe und das Radio: eine Win-win-Situation 1932 und 1949. In: Woj-
cik et al., Klassik als kulturelle Praxis 2019, S. 121–138.
95 Reinhart Meyer-Kalkus: Koordinaten literarischer Vortragskunst. Goethe-Rezitationen im
20. Jahrhundert. In: Gabriele Leupold, Katharina Raabe (Hg.): In Ketten tanzen. Übersetzen
als interpretierende Kunst. Göttingen 2008, S. 150–198. Die Rezitation befindet sich auf der
CD zum Band. Für die Stimme des Erlkönigs wählt Moissi eine in Gesang kippende, unheimlich
anmutende Kopfstimme, und auch die übrigen Figuren werden durch passende Tonlagen, teil-
weise auch variierendes Tempo gekennzeichnet. Die unheimliche Atmosphäre wird durch ein
Tremolo wiedergegeben, darüber hinaus sind hier auch zeitgenössische Eigenheiten präsent,
wie das rollende „r“, das Standard der Vortragskunst war. Vgl. ebd., insbesondere S. 185–194.
96 Walter Benjamins Urteil, dem zufolge „[u]m neunzehnhundert […] die technische Repro-
duktion einen Standard erreicht [hatte], auf dem sie nicht nur die Gesamtheit der überkomme-
nen Kunstwerke zu ihrem Objekt zu machen und deren Wirkung den tiefsten Veränderungen
zu unterwerfen begann, sondern sich einen eigenen Platz unter den künstlerischen Verfah-
rungsweisen eroberte“, beschreibt diese Entwicklung treffend. Walter Benjamin: Das Kunst-
werk im Zeitalter seiner Reproduzierbarkeit. Dritte Fassung. In: Ders.: Drei Studien zur Kunst-
soziologie, hg. von Burkhardt Lindner. Frankfurt a.M. 2013, S. 96–163. Hier S. 98.
97 Auch in auf den ersten Blick so abwegigen Repräsentationen wie Schiffsnamen. Zwei eng-
lische respektive US-amerikanische Schiffe trugen den Namen Erl-King.



Abb. 33: Bildpostkarte Erlkönig-Parodie.

Insgesamt erweist sich Klassik in der Langzeitperspektive als ein transgressives
Phänomen, weil die Präsenz ihrer Objekte auf die Interaktion mit neuen Medien
genauso wie die Aneignung innerhalb immer neuer Rezeptionsgruppen ange-
wiesen ist.

7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert

Neue Funktionen entstehen durch De- und Neukontextualisierung. Wird diesen
Praktiken ein subversives Potenzial zugeschrieben, so baut die Argumentation
erneut auf der Vorstellung einer Deutungsmacht auf, die sie unterlaufen. Dies
lässt sich bei John Fiske beobachten:

Excorporation is the process by which the subordinate make their own culture out of the
resources and commodities provided by the dominant system, and this is central to popu-
lar culture, for in a industrial society the only resources from which the subordinate can
make their own subcultures are those provided by the system that subordinates them.98

Dass sich Klassikpraktiken nicht hinsichtlich dominanter und untergeordneter
gesellschaftlicher Systeme unterscheiden, wurde am politischen Mickiewicz-Mo-
dell diskutiert. Fiskes Theorie könnte aber so ausgelegt werden, dass manche
Gebrauchsformen eine diskursive Hoheit beanspruchen und sich selbst domi-
nant setzen; sich also die Aneignungen eigentlich darin unterscheiden, welche

280  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

98 Fiske, Understanding Popular Culture [1989] 2007, S. 15.



Geltungsansprüche sie erheben. Dazu würde nicht nur die kulturpolitische In-
strumentalisierung passen, sondern auch die produktive literarische Rezeption,
für die die weitreichende Neuinterpretation als legitimer ästhetischer Ausdruck
gilt. Da intertextuelle wie intermediale Verfahren in der Regel nicht verbergen,99

dass sie sich kreativ mit einem bereits existierenden Text auseinandersetzen,
sind sie im besonderen Maße dazu geeignet, ein Bewusstsein für dessen Ge-
schichtlichkeit zu aktivieren und so die longue durée evident werden zu lassen.

7.4.1 Intertextualität für ein akademisches Publikum: Der Erlkönig von Angela
Carter und Michel Tournier

Michel Tourniers mit dem Prix Goncourt ausgezeichneter Roman Le Roi des Aul-
nes aus dem Jahr 1970 und Angela Carters Kurzgeschichte The Erl-King aus dem
Jahr 1975 ziehen den Klassiker heran, um sich zwei Themen ihrer Zeit zu wid-
men: der Debatte um die Ursachen des Nationalsozialismus (Tournier) und dem
Feminismus (Carter). Während Tournier auf über 500 Seiten seines „postmoder-
nen Mythenromans“100 die Verführungskraft der nationalsozialistischen Ideolo-
gie demonstriert, erzählt Carter ein Märchen von weiblicher, durchaus selbstde-
struktiver Lust und Befreiung. Beide Texte verbindet ein Interesse am Erlkönig
als Prätext, als Figur, Motiv und Thema. Carter ist 1975 Protagonistin der femi-
nistischen Bewegung in Großbritannien und ihr Text selbst Teil des damals ak-
tuellen Diskurses. Tourniers Roman ist eine Auseinandersetzung, die aus der
Sicht des Nachgeborenen von dem Bemühen gekennzeichnet ist, die Kraft der
verheerenden Ideologie zu verstehen.

a) Der Erlkönig im Kontext des britischen Feminismus der 1970er Jahre: Angela
Carters The Erl-King

Angela Carters Erzählung The Erl-King erschien erstmals 1975 in der englischen,
von der Schriftstellerin Emma Tennant gegründeten Literaturzeitschrift Bana-
nas. 1979 wurde sie in Carters aus insgesamt zehn Märchen- und Sagenbearbei-

7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert  281

99 Wo der Bezug verborgen bleibt, empfiehlt es sich mit Saint-Gelais von Transfiktionalität zu
sprechen. Vgl. Richard Saint-Gelais: Personnage et transfictionalité. In: Françoise Lavocat,
Claude Murcia und Régis Salado (Hg.): La Fabrique du personnage. Paris 2007, S. 269–286
und Ders.: Transfictionality. In: David Herman (Hg.): Routledge Encyclopedia of Narrative
Theory. Repr. London 2010, S. 612–613.
100 Cornelia Klettke: Der postmoderne Mythenroman Michel Tourniers am Beispiel des Roi
des Aulnes. Bonn 2012.



tungen bestehenden Sammlung The Bloody Chamber veröffentlicht.101 Neben
der Erlkönig-Adaption finden sich darin Bearbeitungen von Grimm’schen oder
Perrault’schen Märchenstoffen.102 Carters Stil wird als surrealistisch, grotesk
oder magisch-realistisch und ihre Texte werden als materialistisch, politisch,
erotisch oder gar pornografisch bezeichnet.103 Die ihr ebenfalls nachgesagte
Nähe zur Gothic Novel wird in The Erl-King durch die Verknüpfung erotischer
und schauriger Elemente bestätigt. Der Erlkönig ist bei Carter ein Waldwesen,
dem die namenlose Protagonistin auf einem Streifzug mit unbekanntem Ziel vor
allem erotisch begegnet. In seinem Haus findet sie unzählige, in kleinen Käfigen
gefangene Singvögel, die sich als von ihm verwandelte Frauen herausstellen.
Obwohl sie in einer Art hypnotischem Bann gefangen ist, einer traumartigen
Verschmelzung üppiger und zugleich träger Natur und Sexualität, gelingt es ihr,
auszubrechen. Die Adaption von Goethes Vorlage knüpft an das Verführungs-
motiv an, die Vorstellung eines mächtigen Waldherrschers, dessen Lockungen
Schwächere verfallen. Das Machtgefälle zwischen übermächtigem Erlkönig und
jungem Mädchen dient der Inszenierung einer Abhängigkeit, die sich aus Faszi-
nation und Angst zugleich speist:

and I lie down on the Erl-King’s creaking palliasse of straw. His skin is the tint and texture
of sour cream, he has stiff, russet nipples ripe as berries. Like a tree that bears bloom and
fruit on the same bough together, how pleasing, how lovely.
And now – ach! I feel your sharp teeth in the subaqueous depths of your kisses. The equi-
noctial gales seize the bare elms and make them whizz and whirl like dervishes; you sink
your teeth into my throat and make me scream.104

1975 diagnostiziert Laura Mulvey der westlichen (Kino-)Kultur einen Hang, die
Frau im männlichen Blick zum Objekt zu machen.105 Diesen „male gaze“ kehrt
Carter hier zunächst um, denn es ist die Protagonistin, die sich nach eingehen-
der Betrachtung das Urteil „how pleasing, how lovely“ erlaubt. Dieser kurze Mo-
ment weiblicher Selbstermächtigung geht in eine durchaus genussvolle Hingabe
über. Die geflüsterten Versprechen des Erlkönigs werden zu Gesang:

282  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

101 Angela Carter: The Erl-King. In: Dies.: The Bloody Chamber and Other Stories. London
1994, S. 84–91.
102 Etwa Puss-in-the-Boots, The Tiger’s Bride, das seinen Stoff aus Die Schöne und das Biest
bezieht, oder The Company of Wolves, The Werewolf und Wolf Alice, die den Rotkäppchen-Stoff
verarbeiten. Die Erzählungen dienten als Grundlage für die Verfilmung The Company of Wolfes,
dt. Zeit der Wölfe 1984 unter der Regie von Neil Jordan.
103 Vgl. den Überblick von Lindsey Tucker: Introduction. In: Dies (Hg.): Critical Essays on
Angela Carter. New York 1998, S. 1–23.
104 Carter, The Erl-King 1994, S. 88.
105 Laura Mulvey: Visual Pleasure and Narrative Cinema. In: Dies.: Visual and Other Pleasu-
res. Houndmills et al. 2009, S. 14–30.



I was the perfect child of the meadows of summer, but then a year turned, the light clari-
fied and I saw the gaunt Erl-King, tall as a tree with birds in the branches, and he drew
me towards him on his magic lasso of inhuman music.106

Diese Mischung aus kindlicher Unschuld und sexueller Reife nutzt Carter wie-
derum, um über die Natur der Frau zu reflektieren. Deren Doppelcharakter
speist sich aus den widersprüchlichen Gefühlen der Unterdrückung und Befrei-
ung in und durch die Natur, die geradezu im Sinne des ebenfalls Mitte der
1970er Jahre entstandenen Eco-Feminism inszeniert wird: die sexuelle Erfüllung
der Protagonistin als zivilisatorisch ungebändigte Natur. Das unschuldige Mäd-
chen wird durch die im Erlkönig personifizierte Natur zur Frau, doch die Befrei-
ung läuft auf eine Domestizierung hinaus. Die Natur – auch die sexuelle –
schwankt zwischen Lebenserhaltung und Selbstzerstörung, Freiheit und Gefan-
genschaft – diese drastische Position brachte Carter Kritik aus zeitgenössischen
feministischen Kreisen ein.107 Die Protagonistin weiß um die wahren Absichten
des Erlkönigs, wie ein Refrain wiederholt sich die Zeile „The Erl-King will do me
grievous harm“. Dennoch lässt sie sich von ihm einnehmen, bleibt bei ihm – ein
als weiblich markiertes Dilemma:

When I realized what the Erl-King meant to do to me, I was shaken with a terrible fear
and I did not know what to do for I loved him with all my heart and yet I had no wish to
join the whistling congregation he kept in cages although he looked after them very affec-
tionately, gave them fresh water every day and fed them well. His embraces were his en-
ticement and yet, oh yet! They were the branches of which the trap itself was woven.108

Es ist das einzige Zitat, in dem ein tatsächlicher feministischer Appell auf-
scheint, wenn die Protagonistin zum Vorbild stilisiert wird. Auch wenn nicht
klar wird, ob es Wunschtraum oder Realität ist: Sie schafft den Ausbruch aus
der Trägheit und Sicherheit der Domestikation, der ihren Vorgängerinnen nicht
gelungen ist. Dieser wird jedoch nicht plakativ als Sieg gefeiert, denn Carter ver-
sucht, die psychologische Verfasstheit der sich selbst befreienden Frau durch
ein biblisches Bild einzufangen: Fürsorglich die Haare des Erlkönigs kämmend,
flicht sie unbemerkt Seile daraus und erwürgt mit ihnen das Waldwesen. An-
schließend schneidet sie seine Haare ab; ein Bild, das mit der Wortwahl Bezug
auf die Geschichte von Samson und Dalilah nimmt – „She will carve off his great

7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert  283

106 Carter, The Erl-King 1994, S. 89.
107 Vgl. Robin Ann Sheets: Pornography, Fairy Tales, and Feminism: Angela Carter’s „The
Bloody Chamber“. In: Tucker, Critical Essays on Angela Carter 1998, S. 96–118. Hier S. 96. Car-
ter wird auch als „author of pornography“ bezeichnet. James Sloan Allen: Where Ego Was. In:
Nation 229 (1979), S. 312.
108 Carter, The Erl-King 1994, S. 90.



mane with the knife“109 –, das die Machtverhältnisse nochmals umdeutet und
das weibliche Schuldgefühl zum Ausdruck bringt.

Nach eigener Aussage nimmt Carter ein rewriting der märchenhaften Stoffe
vor, indem sie deren Subtext entfaltet „and that latent content is violently sexu-
al“.110 In diesem Fall nutzt sie das Thema, um sich gegen ein enthaltsames Mo-
dell weiblicher Sexualität zu positionieren. Gleichzeitig wird Goethes Klassiker
zum Gegenstand einer feministischen Poetik. Die künstlerische Selbstbehaup-
tung wird in den intertextuellen Bezügen sichtbar. Die Goethes Vorlage fremde
Plotstruktur ist an William Blakes Song angelehnt: Auch dort bietet die reife Na-
tur den Ausgangspunkt, auch dort ist die Gleichsetzung der Frau mit einem Vo-
gel, der in einem goldenen Käfig gefangen gehalten wird, zu beobachten.111 Dar-
über hinaus finden sich implizite und explizite Verweise auf weitere Werke des
19. Jahrhunderts wie William Wordsworth’ Tintern Abbey oder Christina Rosset-
tis Goblin Market.112 Die Auseinandersetzung mit der romantischen literarischen
Tradition deutet Harriet Kramer Linkin als Abgrenzungsgeste: „the protagonist’s
refusal to enact one of the constituent master plots of nineteenth-century mascu-
linist poetry, which relegates women to the silence, containment, absence, or
death awaiting.“113

Die zweite kaum beachtete Verbindung stiftet die erkenntniskritische Lesart
des Goethe’schen Klassikers. Sie wird bei Carter wie schon bei Goethe an die jah-
reszeitlich bedingten Sichtverhältnisse gebunden: Die unwirtlich dargestellte
Natur in Goethes Vorlage lässt auf eine herbstliche Szenerie schließen. Auch die
Handlung von The Erl-King ist im Herbst angesiedelt, der den bevorstehenden
Tod symbolisiert: „Only, there is a haunting sense of the imminent cessation of
being; the year in turning, turns in on itself.“114

Dieser Herbst ist im markanten Unterschied zum Goethe’schen von be-
stechender, geradezu schmerzhafter Klarheit. Der durch die Wetterverhältnisse
getrübte Blick löst in der Vorlage die entscheidende Frage nach der richtigen
Deutung der Ereignisse aus. Wie Ludwig Stockinger darlegt, ist nicht nur die

284  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

109 Ebd., S. 91.
110 Kerryn Goldsworthy: “Angela Carter”. In: Meanjin 44 (1985), S. 6.
111 Vgl. hierzu auch Harriet Kramer Linkin: Isn’t It Romantic? Angela Carter’s Bloody Revi-
sion of the Romantic Aesthetic in “The Erl-King.” In: Tucker, Critical Essays on Angela Carter
1998, S. 119–133. Hier S. 119.
112 Rossettis balladeskes Gothic-Märchen fand in den intellektuell-feministischen Kreisen der
zweiten Hälfte der 70er Jahre, also in Carters Milieu, Anerkennung aufgrund der Thematisie-
rung weiblicher, möglicherweise sogar homoerotischer Sexualität. Vgl. Britta Zangen: Christina
Rossetti’s “Goblin Market.” The Eroticism of Female Mystics. In: C. C. Barfoot (Hg.): “And Never
Know the Joy.” Sex and the Erotic in English Poetry. Amsterdam 2006, S. 247–259. Hier S. 249.
113 Kramer Linkin, Isn’t It Romantic? 1998, S. 119–133. Hier S. 121.
114 Carter, The Erl-King 1994, S. 85.



Sicht des Kindes durch das Fieber getrübt, sondern auch der Vater ist sich seines
Sehvermögens nicht sicher, was in der paradox anmutenden Konstruktion „Ich
seh’ es genau, es scheinen die alten Weiden so grau“ ausgedrückt wird, aus der
Stockinger einen „impliziten Diskurs über die Grenzen der empirischen Erkennt-
nis und über das Verdecken dieser Grenzen in der aufklärerischen Rede“ fol-
gert.115 Diese erkenntniskritische Funktion erfüllt die herbstliche Natur bei Car-
ter ebenfalls:

The lucidity, the clarity of the light that afternoon was sufficient to itself; perfect trans-
parency must be impenetrable, these vertical bars of brass-coloured distillation of light
coming down from sulphur-yellow interstices in a sky hunkered with grey clouds that
bulge with more rain.116

Die paradoxe Wendung „perfect transparency must be impenetrable“ liest sich
als eine Negation der aufklärerischen Lichtmetaphorik. Auch daraus entwickelt
sie eine feministische Botschaft, denn die Klarheit macht die Lüge sichtbar,
ohne sie zu beseitigen:

A young girl would go into the wood as trustingly as Red Riding Hood to her granny’s
house but this light admits no ambiguities and, here, she will be trapped in her own illu-
sion because everything in the wood is exactly as it seems.117

Man könnte es als erkenntniskritischen Feminismus bezeichnen, wie Carter hier
die bewusst gewählte Illusion anprangert. So schließt sich der Kreis zu der satu-
rierten Trägheit, in der sich die Protagonistin, den Lockungen des mächtigen
Erlkönigs nachgebend, einrichtet.

Goethes Klassiker erfüllt eine Artikulationsfunktion für ein eigenständiges
künstlerisches, feministisch engagiertes Programm. Die Ballade liefert das The-
ma der Verführung, die daran geknüpfte asymmetrische Machtkonstellation so-
wie das Thema der richtigen Weltwahrnehmung, um das sexuelle Begehren und
dessen Domestikation zu inszenieren. Der Erlkönig wird zur Metapher, mit der
sich die Doppelnatur der Erotik als einer befreienden und lebensbejahenden so-
wie bindenden und lebenszerstörenden Hingabe darstellen lässt. Die Inszenie-
rung weiblicher Sexualität wird in masochistischen Bildern entfaltet, die Carter

7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert  285

115 Vgl. Ludwig Stockinger: „Wunderliche Phantasie.“ Voraussetzungen und Möglichkeiten
‚literarischer Phantastik‘ in der deutschen Literatur des 18. Jahrhunderts. In: Ders., Elmar
Schenkel, Wolfgang F. Schwarz, Alfonso de Toro (Hg.): Die magische Schreibmaschine. Frank-
furt a.M. 1998, S. 103–137. Hier S. 113.
116 Carter, The Erl-King 1994, S. 84.
117 Ebd. 85



die Bezeichnung als „high priestness of post-graduate porn“118 einbrachten. Der
literarische Anspruch, der unter anderem an wechselnden Fokalisierungen,
komplexer Narrationsstruktur, Tempuswechseln, intertextuellen Bezügen, ei-
nem Reichtum origineller Metaphern und geradezu barocken Naturbeschreibun-
gen sichtbar ist, belegt, dass die Autorin kein feministisches Manifest, sondern
eine feministische Poetik vor Augen hat, mit der sie sich im zeitgenössischen li-
terarischen Diskurs verortet.

b) Der Erlkönig im Zeichen interkultureller Hermeneutik. Erklärungsversuch
über die (ästhetische) Verführungskraft des Nationalsozialismus in Michel
Tourniers Le Roi des Aulnes

Cette ballade de Goethe, où l’on voit un père fuyant à cheval dans la lande en serrant
sous son manteau son enfant que le Roi des Aulnes s’efforce de séduire, et finalement
enlève de vive force.119

Michel Tourniers Le Roi des Aulnes verknüpft das Erlkönig-Thema mit mythologi-
schen, märchenhaften, historischen und psychologischen Elementen, um die
Anziehungskraft des Nationalsozialismus zu reflektieren. Die Universalität der
Deutung wird intertextuell behauptet, indem neben dem Erlkönig biblische, his-
torische und märchenhafte Figuren Erwähnung finden, die ebenfalls eine Bezie-
hung zu Kindern, und insbesondere Knaben, besitzen: der heilige Christopho-
rus, der Christusträger; Alfonso de Albuquerque, ein Konquistador, der einer
von Montaigne überlieferten Legende zufolge ebenfalls Kindesträger war; der
kinderfressende Oger aus Charles Perraults Petit Poucet (Däumling) und der mit-
telalterliche Kindermörder Gilles de Rais, dessen Figur wiederum zur Vorlage
für Perraults La barbe bleue (Blaubart) wurde. Dieses Figurennetz wird dichter
gewebt: Während der Nachname des Protagnisten, Tiffauges, das Schloss meint,
auf dem besagter Gilles de Rais unzählige Kinder folterte und ermordete, eröff-
net der Vorname Abel eine biblische Assoziationskette, die wiederum unmittel-
bar an die im Nationalsozialismus wesentliche Dichotomie von sesshaften und
nomadischen Völkern anknüpft, die das tragische Brüderpaar paradigmatisch
verkörpert.

286  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

118 Amanda Sebestyen: The Mannerist Marketplace. In: New Socialist 47 (1987), S. 38.
119 Michel Tournier: Le Roi des Aulnes. Postface de Philippe de Monès. Paris 1970 pour le
texte principal et 1975 pour la postface, S. 469 f. „Diese Goethe-Ballade, in der geschildert
ist, wie ein Vater eilend über die Heide reitet, unterm Mantel an sich gepreßt sein Kind, das
der Erlkönig ihm abspenstig machen trachtet und schließlich gewaltsam entführt.“ Michel
Tournier: Der Erlkönig. Berlin, Weimar 1989, S. 329.



Gleichzeitig ist Le Roi des Aulnes ein Anti-Entwicklungsroman, die Ge-
schichte über die deviante Psyche eines Mannes, der auf dem emotionalen Ent-
wicklungsstand eines zwölfjährigen Kindes verharrt ist. Unfähig, Beziehungen
zu Gleichaltrigen aufzubauen, findet er sich nur im Umgang mit Tieren und Kin-
dern zurecht. Seine Devianz transzendiert er von einer sozialen auf eine meta-
physische Ebene, indem er das Tragen von Kindern zu einem erhabenen, befrie-
digenden, latent erotisierten bis ekstatischen Akt umdeutet, der mit den Christo-
phorus- und Erlkönig-Figuren ihre symbolhafte doppelte Ausdeutung ins
Positive wie Negative erfährt: „Le Roi des Aulnes serait le modèle noir, et Saint-
Christophe le modèle blanc.“120 Das Erlkönig-Motiv wird in einem Spannungsfeld
aus Zuneigung, Erotik und Grausamkeit interpretiert. Im Unterschied zu den
philosophisch orientierten Analysen von Le Roi des Aulnes im Sinne einer post-
modernen „mythécriteure“,121 die die Bedeutung des Erlkönig-Bezugs margin-
alisieren bzw. vollkommen außer Acht lassen, möchte ich das paratextuell
Gesetzte in den Mittelpunkt rücken. An ihm zeigt sich, dass Tourniers Spiel mit
mythischen, märchenhaften, biblischen und historischen Elementen eine gesell-
schaftspolitische Aktualität besitzt.

Die Erlkönig-Analogie gipfelt in Abel Tiffauges’ Rolle als ‚Rattenfänger‘ für
die in Ostpreußen gelegene Nationalpolitische Erziehungsanstalt (Napola) Kal-
tenborn. Auf einem schwarzen Wallach namens Blaubart und in Begleitung von
elf Dobermännern durchstreift der fast zwei Meter große, extrem kurzsichtige
Mann die masurischen Dörfer, um Kinder mit falschen Versprechungen zu re-
krutieren. Obwohl ihm bewusst ist, dass dies den ebenso voraussichtlichen wie
sinnlosen Tod der Kinder bedeutet, die in den letzten Monaten des Krieges als
Kanonenfutter für die Front dienen, führt er seine Aufgabe mit einer Mischung
aus Schicksalsergebenheit und Hingabe aus. Die sichtbaren Grausamkeiten wer-
den ohne jegliches moralische Bewusstsein in ein ästhetisch-erotisiertes Welt-
bild eingepasst. So nimmt Tiffauges die Tatsache, dass die ältesten Jahrgänge
der Fünfzehn- bis Achtzehnjährigen einberufen, die „Großen […] zur Schlacht-
bank geführt werden“, wie es unverblümt heißt, geradezu mit Erleichterung
wahr, weil dieser „Aderlaß“ Kaltenborn die „kindliche Reinheit“ wiedergibt,122

die seiner homoerotischen und pädophilen Fixierung zupasskommt. Der radika-
le Ästhetizismus resultiert aus der Erziehung des Protagonisten. Der selbst als
Internatsschüler aufgewachsene Tiffauges ist von den Machthierarchien und

7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert  287

120 „Le Roi des Aulnes serait le modèle noir, et Saint-Christophe le modèle blanc.“ Michel
Tournier: Comment j’ai construit le Roi des Aulnes. In: Les Cahiers de l’Oronte 9 (1971), S. 88.
121 Vgl. Klettke, Der postmoderne Mythenroman Michel Tourniers 2012, S. 127 f. und 158–161.
122 „Peu après cette saignée qui restituait á Kaltenborn sa ‚pureré enfantine‘.“ Tournier, Le
Roi des Aulnes [1970] 1975, S. 428. Deutsch: Ders., Der Erlkönig 1989, S. 301 f.



Unterdrückungsmechanismen der Einrichtung, die, für den Roman typisch sym-
bollastig, den Namen St. Christophorus trägt, geprägt, in der das Versprechen
der Fürsorge für die Schützlinge durch Machtmissbrauch und folterähnliche Er-
ziehungsmethoden pervertiert wird. Hier kommt das Doppelmotiv der lebenser-
haltenden Knabenliebe des Vaters und der lebenszerstörenden des Erlkönigs
aus Goethes Ballade zur Geltung. Das Fürsorgeversprechen beschränkt sich aus-
schließlich auf die Vermittlung einer umfangreichen Bildung. Auf diese Weise
wird die im Nationalsozialismus verkörperte Verbindung von humanistischer
Kulturtradition und menschenverachtender Barbarei ihrer angeblichen Parado-
xie beraubt. Denn es ist die Einseitigkeit eines Erziehungssystems, in dem Empa-
thie und Moral eine nur randständige Rolle spielen, die Tiffauges’ Amoral beför-
dert. Und so wird das Heranwachsen im Internat zur Folie, vor der sich seine
Lebensstationen erschließen.

Noch in Frankreich entwickelt er ein Interesse an Kindern, zeichnet ihre
Stimmen auf und fotografiert sie. Dies wird ihm zum Verhängnis, als ihn ein
Mädchen fälschlich beschuldigt, sie angegriffen zu haben. Der sicheren Verur-
teilung entgeht er nur, weil der Zweite Weltkrieg ausbricht und er einberufen
wird. Als er in die deutsche Gefangenschaft gerät, findet er sich unmittelbar zu-
recht und arbeitet sich als Kollaborateur zum Jagdgehilfen des Reichsjägermeis-
ters hoch. Schon hier, Göring bei dessen Jagdexzessen assistierend, stellt sich
bei Tiffauges die Ästhetisierung von Grausamkeit ein. Die krude Mischung aus
(Pseudo-)Wissenschaft und Mystik, mit der die Nationalsozialisten ihre Welt er-
fassen, spricht seinen Geist an, in dem die umfangreiche humanistische Bildung
keine Entsprechung in emotionaler Reife findet. Und so wird der Verführte zum
Verführer in der Welt eines Jungeninternats, das dem seiner Kindheit gleicht.
Dort findet er die vertrauten Machtstrukturen wieder und lernt, von ihnen zu
profitieren. Dieser biografische Zirkel wird durch die Adoleszenzthematik auf
symbolischer Ebene bestärkt: Sie ist in Zitaten von archaischen und esoteri-
schen Initiationsriten präsent, die ihren Bilderreichtum etwa aus dem Schama-
nismus, dem Mithraskult, jüdischer, christlicher und antiker Mystik, der Alche-
mie oder Märchen beziehen.123 Das märchentypische Initiationsschema geht je-
doch nicht auf, weil Tiffauges sich dem Reifeprozess verweigert. Er verharrt auf
der Schwelle, die der Initiationsritus nach Arnold van Genepp als Übergang
„zwischen einer genau definierten Situation [Kindheit] in eine andere, ebenso
genau definierte [Erwachsenenwelt]“ symbolisiert.124 So bleibt ihm die Ritualfi-

288  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

123 Klettke, Der postmoderne Mythenroman Michel Tourniers 2012, S. 69–74.
124 Arnold van Gennep: Übergangsriten. Les rites de passage. Aus dem Französischen von
Klaus Schomburg und Sylvia M. Schomburg-Scherff. Mit einem Nachwort von Sylvia M. Schom-
burg-Scherff. Frankfurt a.M. 1986, S. 15.



xierung erhalten, die sich wiederum an den Diskurs um die Ursachen des Natio-
nalsozialismus rückkoppeln lässt.

1966, also vier Jahre vor dem Erscheinen von Tourniers Roman, verfasst
Adorno einen Rundfunkbeitrag mit dem Titel Erziehung nach Auschwitz.125 Ob-
wohl der Titel prospektive Konzepte verspricht, liefert er vor allem die Analyse
einer Erziehung, in der eine gewichtige Ursache der Shoah zu sehen sei. Tour-
niers Roman und Adornos Überlegungen gehören in denselben diskursiven Zu-
sammenhang wie Hannah Arendts einige Jahre zuvor erschienenes Eichmann in
Jerusalem. Die Texte eint die Frage nach den strukturellen Voraussetzungen und
individuellen Dispositionen, mit denen sich die Monstrosität der nationalsozia-
listischen Verbrechen, die rege Beteiligung daran und die verbreitete Ignoranz
erklären ließen. Arendts Feststellung, dass es sich bei den Mördern, für die Eich-
mann als Pars pro Toto steht, nicht um Ungeheuer handele, verkehrt Tournier
geradezu ins Gegenteil: Der Protagonist ist ein in den Selbst- und Fremdbe-
schreibungen als „ogerhaft“ bezeichneter Charakter, was dessen riesenhafte
Statur, Hunger nach rohem Fleisch und zivilisationsferne Rituale unterstrei-
chen. Und als Oger findet er Anschluss unter seinesgleichen, Monstern wie dem
als „Oger von Rominten“ titulierten Göring.126 Der Roman lässt sich im Dialog
mit Adornos Rundfunkbeitrag lesen, geradezu als eine literarische Antwort auf
die darin enthaltene Forderung, „die Schuldigen von Auschwitz mit allen der
Wissenschaft zur Verfügung stehenden Methoden, insbesondere mit langjähri-
gen Psychoanalysen, zu studieren, um möglicherweise herauszubringen, wie
ein Mensch so wird.“127 Tournier interessiert sich allerdings gerade nicht für die
Verantwortung tragenden Schuldigen von Auschwitz, sondern für die Täter aus
der zweiten oder gar dritten Reihe, die engagierten Mitläufer, zu denen Eich-
mann gehörte. Sein Roman folgt Adornos Beitrag jedoch darin, dass das „vor-
gebliche[] Ideal, das in der traditionellen Erziehung auch sonst eine erhebliche
Rolle spielt, das der Härte“,128 eine Ursache für deren psychische Prägung ist.
Darüber hinaus sei es nach Adorno der Drang zur Kollektivierung. Das dazuge-
hörige Zitat möchte ich ausführlicher anführen, weil es sich wie ein direkter
Kommentar zu Tourniers Roman liest:

Für das Allerwichtigste gegenüber der Gefahr einer Wiederholung halte ich, der blinden
Vormacht aller Kollektive entgegenzuarbeiten […]. Man braucht nur an die eigenen ersten

7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert  289

125 Theodor W. Adorno: Erziehung nach Auschwitz. In: Ders.: Erziehung zur Mündigkeit. Vor-
träge und Gespräche mit Hellmut Becker 1959–1969, hg. von Gerd Kadelbach. Frankfurt a.M.
2015, S. 88–105.
126 Tournier, Le Roi des Aulnes [1970] 1975, S. 261 ff.
127 Adorno, Erziehung nach Auschwitz 2015, S. 98.
128 Ebd., S. 96.



Erfahrungen in der Schule zu denken. Anzugehen wäre gegen jene Art folkways, Volkssit-
ten, Initiationsriten jeglicher Gestalt, die einem Menschen physischen Schmerz – oft bis
zum Unerträglichen – antun als Preis dafür, dass er sich als Dazugehöriger, als einer des
Kollektivs fühlen darf. Das Böse von Gebräuchen wie die Rauhnächte und das Haberfeld-
treiben und wie derlei beliebte bodenständige Sitten sonst heißen mögen, ist eine unmit-
telbare Vorform der nationalsozialistischen Gewalttat.129

Eine pathologische Faszination am Ritual teilt Tiffauges: Er erfindet Selbstbe-
strafungsrituale, wie sich den Kopf täglich in der Toilette zu spülen, und solche,
die seine Nahrungsaufnahme betreffen, indem er nur rohes Fleisch und Milch-
produkte zu sich nimmt. Selbst die Rassenbestimmungen der Jungen in der Er-
ziehungsanstalt werden von ihm zum Ritual stilisiert und eine besondere ästhe-
tische Aura schreibt er den kollektiven sportlichen Übungen im deutschen Inter-
nat zu.130

Jean Améry hat mit seinem Vorwurf der „Ästhetisierung der Barbarei“131 die
(kultur-)hermeneutische Geste des Textes übersehen. Das Provokative besteht
darin, dass Tiffauges’ Devianz nicht nur für das deutsche autoritäre System ty-
pisch ist, sondern auch für das französische, das zum Zeitpunkt der Veröffentli-
chung gerade mit seiner Rolle im Zweiten Weltkrieg rang.132 Umso mehr erstaunt
deshalb die zweite Funktion der Erlkönig-Ballade als Repräsentant der deut-
schen Kultur, weil sie auf eine Sonderwegsthese hinausläuft.

Dem Roman wohnt eine trivial wirkende imagologische Komponente inne,
die sich aus romantisch codierten Deutschlandbildern und -klischees speist und
sich am ehesten aus der Absicht, interkulturell zu vermitteln, erklären lässt. In
dieser Perspektive wird der Erlkönig zum Symbol des Deutschtums. Als in einem
Erlenwald eine Moorleiche aufgefunden wird, soll sie den Namen der Titelfigur
aus der Ballade tragen. Die Begründung, die der zuständige Professor dafür an-
gibt, liest sich, als käme sie unmittelbar aus der Feder des Propagandaminis-
ters:

290  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

129 Ebd., S. 96 f.
130 Vgl. Tournier, Le Roi des Aulnes [1970] 1975, insbesondere S. 485–494 und 517–521.
131 Jean Améry: Ästhetizismus und Barbarei. In: Ders.: Aufsätze zur Literatur und zum Film,
hg. von Hans Höller. Stuttgart 2003, S. 174–187.
132 Seit 1968 wurde der Mythos eines in der Résistance gegen die deutschen Besatzer geeinten
Frankreichs schrittweise dekonstruiert. Einen Anteil daran hatte bereits der Dokumentarfilm
von Marcel Ophüls Le Chagrin et la Pitié (1969, in den Kinos ab 1971), der sowohl den Wider-
stand als auch die dem kollektiven Vergessen überlassene Kollaboration mit den deutschen
Besatzern zeigte. Als Revolution des Bildes wurde aber erst das Buch des US-Amerikaners Ro-
bert Paxton: Vichy France. Old Guard and New Order, 1940–1944, New York 1972, also zwei
Jahre nach Tourniers Roman erschienen, wahrgenommen.



Qu’il me soit permis d’ajouter que notre ancêstre a été exhume près d’ici, dans un petit
bois des aulnes […]. Et là je ne puis manquer de songer à Goethe, le plus grand poète de la
langue allemande, et à son oeuvre la plus illustre et la plus mystérieuse à la fois, cette
ballade du Roi des Aulnes. Elle chante à nos coeurs allemands, c’est en vérité la quint-
essence de l’âme allemande.133

Der Erlkönig liefert dem französischen Diskurs ein Reflexionsmotiv über die Na-
tur des deutschen Nationalsozialismus und die Anziehungskraft seiner Ideen.
Hier stiftet den Bezug zum Prätext deshalb nicht die doppelte Ausformung der
Knabenliebe (lebensbewahrend vs. lebenszerstörend), sondern das lockende
und verlockende Moment. Um die Attraktivität des Nationalsozialismus zu erklä-
ren, bedient sich Tournier der Verführungsfigur, die die Auseinandersetzung
mit dem Faschismus in der Nachkriegszeit prägte.134 Das Märchenhafte ist wie
bei Carter durch einen latent gewaltsamen Kontext codiert.

Manfred S. Fischer arbeitet in seiner mittlerweile schon älteren Studie zur
internationalen Rezeption heraus, dass in Deutschland diese Mythisierung des
Nationalsozialismus teilweise auf scharfe Kritik traf.135 Das gilt natürlich für die
Polemik von Jean Améry, der Roman sei geradezu faschistisch, die ein radikaler,
wenngleich große Wirksamkeit entfaltender Einzelkommentar bleibt. Fischer
zeigt jedoch, dass die Vermischung des historischen Kontexts mit Märchen und
Mythen in Deutschland insgesamt ein Unbehagen erzeugte, wie bereits der Fra-
gemodus im Titel einiger Rezensionen nahelegt: „Drittes Reich – ein böses Mär-
chen?“136 oder „Kann Hitler zur Legende werden?“137. Amérys Kritik lässt sich re-
lativieren, wenn man konsequent die Perspektive des psychisch gestörten Man-
nes sowie die Debatten der 1960er Jahre berücksichtigt. Dennoch bleibt das
durch das Signalwort „Erlkönig“ repräsentierte Deutschlandbild ein prekäres

7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert  291

133 Tournier, Le Roi des Aulnes [1970] 1975, S. 294. „Und deshalb [aufgrund des Fundortes, P.
W.] kann ich nicht umhin, an Goethe, den größten Dichter deutscher Zunge, und an sein be-
rühmtestes und zugleich geheimnisvollstes Werk zu denken – an die Ballade vom Erlkönig. Sie
klingt in unseren deutschen Ohren, sie schwingt in unseren deutschen Herzen, sie ist wahrhaft
die Quintessenz der deutschen Seele.“ Ders.: Der Erlkönig 1989, S. 210.
134 Vgl. stellvertretend für eine mittlerweile breite Forschung zu dem Thema den vieldisku-
tierten Aufsatz von Kathrin Hoffmann-Curtius: Feminisierung des Faschismus. In: Claudia Kel-
ler (Hg.): Die Nacht hat zwölf Stunden, dann kommt schon der Tag. Berlin 1996, S. 45–69. Hier
S. 54 f.
135 Vgl. das Kapitel „Probleme internationaler Literaturrezeption“. In: Manfred S. Fischer:
Michel Tourniers „Le roi des Aulnes“ im deutsch-französischen Kontext. Bonn 1977, S. 80 f.
136 Volker Hag: Drittes Reich – ein böses Märchen? Michel Tourniers Roman „Der Erlkönig“.
In: Frankfurter Rundschau vom 28.10.1972.
137 Helmut Scheffel: Kann Hitler zur Legende werden? Michel Tournier: „Der Erlkönig“ – Der
ungewöhnliche Roman eines Franzosen über Deutschland. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung
vom 26.9.1972.



Amalgam aus deutschem Wald, Hang zu Vergeistigung, Wissenschaftsmytholo-
gie, Grimm’schen Märchen und Faschismus.138 Eine solche penetrante Wieder-
holung etablierter und auch im französischen Kontext abgedroschener Deutsch-
landklischees ist natürlich dazu geeignet, die nicht minder klischeehafte und er-
folgreiche Erzählung von der unheilvollen Gemeinschaft der deutschen
Romantik mit dem Nationalsozialismus zu insinuieren. Explizit wird dieser Zu-
sammenhang an keiner Stelle benannt, er entsteht vielmehr mit dem Blick durch
Madame de Staëls Brille. Da hilft es wenig, dass Tiffauges sich abschließend be-
freit – oder vielmehr durch einen jüdischen Jungen befreit wird. Der zeigt ihm –
hierin liegt eine weitere Parallele zum Erlkönig – die andere Perspektive auf Na-
zideutschland, die der Protagonist im Unterschied zum Vater bei Goethe schließ-
lich akzeptiert. In der Akzeptanz liegt die Rettung, was in einem wirkungsstar-
ken Bild eingefangen wird: Als Tiffauges den Jungen auf seinen Schultern aus
der von russischen Soldaten unter Beschuss genommenen Napola hinausträgt,
ist er, ohne seine Brille, blind, der Junge hält die Kugeln mit russischen Ausru-
fen von ihnen fern.

Das sozialmoralische Erlkönig-Modell, das hier die Deutungs- und Reflexi-
onsfigur liefert, führt zu einer unentschiedenen Positionierung: Einerseits ist die
Darstellung des französischen Kollaborateurs dazu geeignet, zumal im Kontext
der Entstehungszeit, zu provozieren, weil mit dem Erlkönig-Motiv im Lichte sehr
konkreter – ebenso deutscher wie französischer – Bildungs- und Erziehungs-
ideale reflektiert wird. Andererseits wird die Provokation zurückgenommen, in-
dem der Erlkönig ein Klischeedeutschland repräsentiert und der Exotismus eine
Sonderwegsbehauptung untermauert.

Beide Texte aktualisieren die Ballade im Hinblick auf Themen und Rezepti-
onskontexte, und sie tun dies mit künstlerischem Anspruch. Der sowohl bei
Tournier als auch bei Carter paratextuell gesetzte Bezug macht ein offenes Inter-
pretationsangebot. Zugleich demonstrieren beide, dass Fragmentierung, De-
und weitreichende Neukontextualisierung zur literarischen Praxis sogenannter
intellektueller Milieus gehören – und zwar nicht als Ausnahme, sondern als Re-
gel. Die starke Bedarfsausrichtung teilen sie mit unterhaltenden Rezeptionswei-
sen, wie sich im Folgenden zeigen wird.

292  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

138 Fischer stellt zusammenfassend fest, das Deutschlandbild in Le Roi des Aulnes sei „in
jeder Beziehung eine Übernahme der romantisch-idealistischen Deutschlandvorstellung der
Madame de Staël, der französischen Romantikgeneration und selbstverständlich auch der
Selbstdarstellung bestimmter Teile der deutschen Romantik“. Fischer, Probleme internationa-
ler Literaturrezeption 1977, S. 137.



7.4.2 Abrogation und Appropriation: Erlkönig-Parodien in Schlesien

Im Unterschied zum vorangegangenen Abschnitt stehen künstlerische Ambitio-
nen in den hier zu Wort kommenden schlesischen Parodien der Unterhaltungs-
funktion nach. In ihnen lässt sich ein politisches Erlkönig-Modell erkennen, mit
dem sich eine Gegenöffentlichkeit stabilisiert. Die als „scherzhafte Übersetzun-
gen“ titulierten Adaptionen entstanden in einem von kulturellen Machtasymme-
trien geprägten Kontext und sind nur aus ihm heraus zu verstehen. In den letz-
ten Dezennien des 19. Jahrhunderts erstarkte in Schlesien unter dem Einfluss
von Bismarcks restriktiv antipolnischer Politik die propolnische Bewegung, die
eine seit Ende des 18. Jahrhunderts bestehende kulturelle und religiöse Un-
gleichheit in die Sphäre des Nationalen verlagerte. Den 1885 durch Preußen ein-
geführten Verordnungen, mit denen die polnische Sprache in Schulen und Ver-
waltungen zurückgedrängt und Tausende aus Galizien eingewanderte Polen
und Juden ausgewiesen wurden, um den polnischsprachigen Bevölkerungsan-
teil niedrig zu halten, ging ein Konflikt zwischen sich zunehmend politisieren-
den Katholiken und der preußischen Regierung voraus.139 In diesem von 1871
bis 1875 schwelenden Kulturkampf konnten sich die unterschiedlichen Nationa-
litäten Oberschlesiens unter der gemeinsamen katholischen Konfession zu-
nächst gegen die preußische Regierung vereinen, doch dieser gemeinsame Nen-
ner schwand mit dem erstarkenden polnischen Nationalismus. Der wurde vor al-
lem aus Posen und Galizien importiert und machte mit Parolen wie „polnisch,
katholisch, arm“ und „deutsch, evangelisch, reich“ propolnische Stimmung.
Die Träger der nationalen Idee waren in der Regel Journalisten, Ärzte, Rechtsan-
wälte und katholische Geistliche.140 Einige von ihnen sprachen Polnisch, förder-
ten die Verbreitung der Sprache und verkannten dabei, dass für die Oberschle-
sier das Hochpolnische eine Fremdsprache wie das Deutsche war, die sie müh-
sam erlernen mussten.141 Gleichzeitig wurde die Sprache Oberschlesiens, das für
die Region kennzeichnende, pejorativ als Wasserpolnisch bezeichnete Schlonsa-
kisch (ślązka gwara) von polnischer wie deutscher Seite verlacht.

In dieser Gemengelage lässt sich die spezifische Rezeptionsform sogenann-
ter scherzhafter Übersetzungen von Klassiker-Balladen verorten. Neben dem Erl-
könig wurden Schillers und Uhlands Balladen ‚übersetzt‘. Wenngleich dies kein
massenkulturelles Phänomen war, so erfreute es sich offenbar einer verhältnis-

7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert  293

139 Winfried Irgang, Werner Bein, Helmut Neubach: Schlesien. Geschichte, Kultur und Wirt-
schaft. Köln 1998, S. 181.
140 Ebd., S. 197–201.
141 Danuta Teresa Konieczny: Polnisches Kulturleben in Schlesien (1750–1850). München
2010, S. 47.



mäßig großen, durchaus überregionalen Beliebtheit, wofür es drei Indizien gibt:
Erstens erlebten ihre Publikationen zwischen drei und vier Auflagen in schma-
len und preisgünstigen Heftchen über Jahre hinweg. Zweitens beziehen sich die
Autoren aufeinander, obwohl sie räumlich voneinander teilweise weit getrennt
sind. Drittens werden die Dichtungen in zwei der damals renommierten War-
schauer gesellschaftskulturellen Zeitschriften Kłosy und Wiek thematisiert. Heu-
te überliefert sind vier Autoren, über die insgesamt wenig bekannt ist:142 ein
Pfarrer Köhler, der seine Texte selbst mit der polnischen Amtsbezeichnung als
„Ksiądz Köhler“ signierte; ein Dr. Haase aus Stettin, der einer der aktivsten
‚Übersetzer‘ war und von dem insgesamt zwölf Balladen überliefert sind, wobei
‚sein‘ Erlkönig nicht mehr erhalten ist. Darüber hinaus werden noch der Lehrer
A. Nachbar und der Gerichtssekretär Alfons Jędrzejewski als Balladenautoren
verzeichnet.143 Die Bezeichnung „scherzhafte Übersetzungen“ ist insofern irre-
führend, als der Inhalt der Balladen entweder verkürzt und ‚folklorisiert‘ wurde
oder Travestien der Stoffe vorliegen, die wenig mit den Originalen zu tun haben.
Gemeinsam ist ihnen die Sprache, die sich als ein Amalgam aus Polnisch, schle-
sischem Dialekt und Germanismen beschreiben lässt. Die „manchmal widerli-
che, für unsere Ohren jedoch immer komische Sprache“,144 wie ein Zeitgenosse
die Texte kommentiert, führt zu gespaltener Rezeption: Vom Vorwurf kultureller
Polenfresserei (polakożerczość) bis hin zur Einschätzung als interessantes lingu-
istisches Phänomen reicht das Spektrum der Reaktionen. Vielfach wird aber
recht einseitig die Verunglimpfung des Polnischen moniert:

Um die polnische Sprache zu verteidigen […], müssen wir uns von den Fälschungen des
Dr. Haase distanzieren und insbesondere so laut und energisch wie möglich gegen die
Auffassung protestieren, diese widerlichen Übersetzungen seien im Oberschlesischen
oder einer anderen polnischen Mundart angefertigt.145

Die Balladen werden als ein antipolnischer Beitrag im Kulturkampf gesehen. Mit
der Frage, mit welcher Zielsetzung sie Gegenstand der Parodie werden, setzen
sich die Warschauer und Posener Kritiker ebenso wenig auseinander wie mit der
doch recht evidenten Tatsache, dass hier nicht nur die polnische Sprache, son-
dern auch und hauptsächlich die deutschen Prätexte verulkt werden.

294  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

142 Piotr Obrączka: Żartobliwe spolszczenia poezji niemieckiej [Scherzhafte Einpolnischung
deutscher Poesie]. Dresden, Wrocław 2008.
143 Ebd.
144 Anonym: Kronika literacka [Literarische Chronik]. In: Wiek 260 (1874), S. 3. Zit nach
Obrączka, Żartobliwe spolszczenia poezji niemieckiej 2008, S. 12.
145 Anonym: „Plattpolnisch“. Z Szlązka [Aus Schlesien]. In: Dziennik Poznański [Posener Ta-
geszeitung], (90) 1894, S. 3. Zit nach Obrączka, Żartobliwe spolszczenia poezji niemieckiej
2008, S. 15.



Um diese Form der Klassikerfunktionalisierung zu beschreiben, eignen sich
zwei Konzepte aus dem Kontext der Postkolonialen Studien: zum einen die Ab-
rogation als ein bewusster oder unbewusster Widerstand gegen die standardi-
sierte Sprache der Kolonialisatoren146 und zum anderen die bereits eingeführte
Appropriation als radikale inhaltliche Aneignung. Im vorliegenden Zusammen-
hang ist der Vergleich nicht unpassend, denn sowohl die Verwendung des
Schlonsakischen als auch eines Amalgams aus Dialekt, dem Polnischen und
Germanismen lässt sich als gegen die Sprachpuristen Polens wie die preußi-
schen Germanisierungsbestrebungen gerichtet verstehen. Hier ließe sich ein in-
tendiert widerständiges Mimikry-Verfahren im Sinne Bhabhas beobachten, weil
die Texte ihre sprachliche wie inhaltliche Unzulänglichkeit in der ‚Nachah-
mung‘ offensiv ausstellen und auf diese Weise sprachliche und kulturelle Domi-
nanzverhältnisse herausfordern.

Alfons Jędrzejewskis Erlkönig bezieht sich im Paratext explizit auf die ver-
schollene Parodie des Dr. Haase,147 ergänzt diesen Verweis aber durch einen
Hinweis auf Goethes Autorschaft, den er mit einer pejorativen Geste verbindet.

Ten Erlkönig. Szkaradnie straszna i okrutna bajka. W niemieckim zdychtował niejakiś
Wilczochód Goethe a na polskie mocno frei übersetzował i swemu freundowi Antoniemu
Milczewskiemu w Pucku wydmuje Afons Jędrzejewski z Więcborka.148

Ins Deutsche rückübertragen lässt sich diese Passage nicht ohne Weiteres, weil
ihr Witz gerade auf der wörtlichen und doch falschen Übersetzung aus dem
Deutschen beruht. Dazu gehört, den im Polnischen nichtexistierenden Artikel
zu übernehmen und „Der [Erlkönig]“ als „Ten [Erlkönig]“ zu übersetzen, was
ein Demonstrativpronomen ist, am ehesten also als „Dieser [Erlkönig]“ rückzu-
übertragen wäre. Ähnlich verhält es sich mit Goethe selbst, denn aus dem Vor-
namen Wolfgang wird „des Wolfes Gang“ (Wilczochód). Hinzukommen die Ger-
manismen mit einer polnischen Flexionsendung „frei übersetzował“, „freundo-
wi“ und „wydmuje“ (frei übersetzt, seinem Freund, widmet). Insgesamt würde
also in etwa diese Rückübersetzung lauten (Germanismen sind kursiv):

7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert  295

146 Vgl. Bill Ashcroft, Gareth Griffiths, Helen Tiffin: The Empire Writes Back. Theory and Prac-
tice in Post-colonial Literatures. London, New York 1989, S. 39–44.
147 Beide Balladen heißen übersetzt: Dieser Erlkönig. Ein grauenhaft schreckliches und grau-
sames Märchen. Vgl. Ten Erlkönig. Szkaradnie straszna i okrutna bajka. Übersetzowanoł przez
Dr. Haase w Szczecinie. Erwähnung in: Obrączka, Żartobliwe spolszczenia poezji niemieckiej
2008, S. 35.
148 Alfons Jędrzejewski: Ten Erlkönig. Szkaradnie straszna i okrutna bajka. W niemieckim
zdychtował niejakiś Wilczochód Goethe a na polskie mocno frei übersetzował i swemu freun-
dowi Antoniemu Milczewskiemu w Pucku wydmuje Alfons Jędrzejewski z Więcborka. In:
Obrączka, Żartobliwe spolszczenia poezji niemieckiej 2008, S. 165–172.



Dieser Erlkönig. Ein grauenhaft schreckliches und grausames Märchen. Im Deutschen ge-
dichtet von einem gewissen Wolfes-Gang Goethe und ins Polnische kräftig frei übersetzt
und seinem Freund Antoni Milchewski aus Puck gewidmet von Alfons Jędrzejewski aus
Więcbork.

Worauf es vor allem ankommt, ist die despektierliche Art und Weise, den deut-
schen Nationalklassiker anzusprechen, ihm den Bekanntheitsgrad abzuspre-
chen (ein gewisser), seinen Vornamen zu verballhornen. Die Travestie, die an-
schließend unter das Motto des Erlkönigs gestellt wird, hat mit der Vorlage we-
nig mehr als Teile der Dramatis Personae (Vater, Sohn, Pferd, in einer
Nebenrolle Erlkönigs Töchter) und den schnellen Ritt gemeinsam. Insgesamt
geht es in den 34 Strophen darum, humoristisch die Folgen übertriebenen Alko-
holkonsums zu schildern, was hier so kurz wie möglich zusammengefasst wer-
den soll: Vater und Sohn reiten auf einem Schimmel hastig zum Arzt, weil der
Sohn zu viele geklaute Äpfel verspeist hat und unter Magenschmerzen leidet
(Strophe 1–5). Auf dem Weg dorthin ersinnen sie ein besseres Mittel gegen die
Übelkeit, einen Pfefferminzschnaps, den sie zwar in dem unterwegs aufgesuch-
ten Wirtshaus nicht bekommen, dafür aber Rum, Arak und Kümmelschnaps im
Übermaß (6–8). Als sie die Zeche prellen wollen, werden sie nicht nur vom
Hausknecht verprügelt, sondern müssen zudem feststellen, dass sich ihr Pferd
von der Kette gerissen hat und verschwunden ist (9–11). Die folgende Suche
wird durch Vorkommnisse aller Art erschwert: Zu betrunken, um zu gehen, lan-
den sie im Graben und schlafen dort ein, der Sohn macht dem Vater vor, es war-
teten hübsche Fräulein auf ihn (das ist die Anspielung auf Erlkönigs Töchter),
um an dessen Flasche Korn zu kommen; beim Arzt angekommen, verwechselt
der Sohn das Rizinusöl mit einer Schnapsflasche, was weitere den Magendarm-
trakt betreffende Peripetien nach sich zieht (12–24). Danach geht es wieder in
die Kneipe, in der sich eine Schlägerei zwischen Vater und Sohn entspinnt, die
durch die Festnahme des Vaters beendet wird. Um dessen Schmach zu rächen,
übergibt sich der Sohn auf den Polizisten und befreit den Vater, worauf es zum
Happy End kommt (25–33). Strophe 34 bietet als die ‚Moral von der Geschicht’‘
die Einsicht in die Folgen übertriebener Trunkenheit und das Versprechen, bis
zum nächsten Gelage nüchtern zu bleiben.

Dieser Überblick reicht aus, um zu erkennen, dass in der Bearbeitung weder
ein künstlerisches Anliegen noch eine ernsthafte Auseinandersetzung mit dem
Klassiker angelegt sind. Sicherlich ist die vordergründige Funktion dieser Nach-
dichtung Unterhaltung der unfeineren Art. Doch gerade dieser brachiale Um-
gang, das Thema der maßlosen Trunkenheit, die Bilder aus dem fäkalen Bereich
zusammengenommen mit einer entstellten Hochsprache lassen sich als ein An-
eignen und Überspitzen von Vorurteilen verstehen, die gegen Schlesier im Um-

296  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik



lauf waren. Insbesondere auf deutscher Seite war das Schlesienbild verheerend.
Wie Danuta Teresa Konieczny zusammenfasst, wurde den Menschen „auf Grund
ihrer Lebensverhältnisse und ihres niedrigen Bildungsniveaus eine umfassende
Inferiorität attestiert.“149 Sie zitiert die Beschreibung eines Mitglieds der Preußi-
schen Akademie der Wissenschaften, Friedrich Albert Zimmermann, die sich
wie eine Vorlage für Jędrzejewskis hundert Jahre später verfasste Ballade liest:

Der Charakter des gemeinen Mannes, ausgenommen die Kolonialisten und Fabrikanten,
bringt unseren aufgeklärten Zeiten wenig Ehre; Aberglauben, tiefe Unwissenheit, sowohl
in der Religion als in andern Dingen, Faulheit und ohne Schläge nicht zu arbeiten, Nei-
gung zum Tanzen, Vollsaufen, sind die Hauptzüge vom Charakter dieser Leute.150

Tiefsitzende, über Jahrhunderte verfestigte Stereotype bilden den Hintergrund,
vor dem diese Balladentravestie zu verstehen ist. Da gleichzeitig ein deutscher
Nationalklassiker hinzugezogen wird, um diese Stereotype zur Geltung zu brin-
gen, ist die Deutung, hier werde ein Beitrag zur Stereotypisierung geleistet, zu
einfach. Sie ist auch zu einfach, weil die Rezeptionsvoraussetzungen nicht ganz
trivial sind. Um den Witz voll zu erfassen, ist sowohl die Kenntnis des Originals
als auch beider Sprachen sowie geradezu altertümlicher polnischer Wortformen
notwendig. Piotr Obrączka, der die Balladen herausgegeben hat, annotiert teil-
weise jedes dritte Wort, sodass auf die 34 Strophen 130 Worterklärungen kom-
men.

Die von Jędrzejewski verwendete Sprache ist ein schnoddrig-freches Amal-
gam, doch in dem Nonsens steckt neben der von Obrączka herausgearbeiteten151

unterhaltenden eine gesellschaftspolitische Dimension. Oder vielmehr entsteht
der Unterhaltungswert durch den Clash of Cultures, der auf mehreren Ebenen in-
szeniert wird: Der hohe Stil wird gezielt durch einen niederen ersetzt ebenso wie
die ernste Thematik und die schauerliche Atmosphäre durch ein burleskes Sze-
nario, das schlesische Stereotype aufgreift, um sie überspitzt mittels eines
sprachlich deutsche wie polnische Konventionen herausfordernden Amalgams
darzustellen. Kanonische Literatur trifft auf volkstümliche Unterhaltung, der
deutsche Nationalklassiker auf schlesische Saufeskapaden und das hochsprach-
liche Polnisch und Deutsch treffen auf Dialekt. Die Ballade unterscheidet sich
durch diese gesellschaftspolitische Dimension von Mundartaneignungen, wie

7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert  297

149 Konieczny, Polnisches Kulturleben in Schlesien 2010, S. 257.
150 Friedrich Albert Zimmermann: Beiträge zur Beschreibung von Schlesien. 13 Bände. Brieg
1783–1796, hier Band 2 1783, S. 325. Zit. Nach Konieczny, Polnisches Kulturleben in Schlesien
2010, S. 257.
151 Obrączka, Żartobliwe spolszczenia poezji niemieckiej 2008, S. 34.



etwa der sächsischen Nachdichtung von Lene Voigt,152 macht sich jedoch nicht
zum Protagonisten des Kulturkampfes, weil sie weder das Deutsche oder das
Polnische noch die jeweilige Kultur verunglimpfen will. Vielmehr lassen sich
die Momente der sprachlichen Abrogation und motivischen Appropriation als
unterhaltender Gesellschaftskommentar verstehen. Das Erlkönig-Modell ist bei
diesem kalkulierten Ikonoklasmus dezidiert politisch: Von Interesse sind der
kulturelle Status und die Repräsentationsfunktion als Nationalklassiker, der Be-
zug wird ausschließlich durch den Titel und einige kennzeichnende Merkmale
(Ritt, Figuren) hergestellt, weshalb es im Prinzip keinen Unterschied macht,
welche Ballade hier verulkt wird.

Die Aneignungspraxis ließe sich im Sinne Umberto Ecos als „semiotic
guerrilla warfare“153 bezeichnen. Diesen Terminus übernimmt Fiske von Eco, um
gegenhegemoniale Bedeutungszuschreibungen zu kennzeichnen.154 Der semio-
tische Rahmen ist hier passend, denn tatsächlich funktioniert der Erlkönig als
Zeichen, das die deutsche Nationalkultur repräsentiert. Es wird in die Zeichen-
umgebung eines stereotypenzitierenden Schlesienbildes versetzt, was als Taktik
jedoch nur aufgeht, wenn die Codes bekannt sind.

7.4.3 Intermedialität und Transkulturalität: der Erlkönig im schlesischen Heavy
Metal und polnischen ‚Ritual Rap‘

Die Identifikation des Bildungsbürgertums als klassiktragender und -verwalten-
der Schicht führt zur Diagnose ihres Geltungsverlusts in der heutigen Zeit, wie
bei Georg Bollenbeck:

Mit dieser Schicht [des nicht mehr existierenden Bildungsbürgertums] verliert die Weima-
rer Klassik ihre nationalkulturellen Programmatiker; heute reicht die glanzvolle Tradition
nur noch für kulturelle Inszenierungen und touristische Standortvorteile. Sicherlich wird
sie im Festjahr gebührend gefeiert werden, aber ihre sinnstiftende und integrative Kraft
scheint erschöpft.155

An zwei Musikstücken aus der polnischen Populärkultur lässt sich zeigen, dass
Goethes Erlkönig durchaus eine Aussagekraft in der heutigen Zeit hat, allerdings
tatsächlich nicht in den Kreisen, die Bollenbeck vor Augen stehen. Vielmehr

298  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

152 Lene Voigt: Der Erlgeenich [1929]. In: Dies.: Säk’sche Balladen. Reinbek bei Hamburg
1994.
153 Umberto Eco: Towards a Semiological Guerrilla Warfare. In: Ders.: Travels in Hyper Rea-
lity. San Diego 1990, S. 135–144.
154 Fiske, Understanding Popular Culture [1989] 2007, S. 19.
155 Bollenbeck, Das Ende des Bildungsbürgers 1999, S. 29.



wenden wir uns Aneignungen zu, die zwar in der Schublade ‚Populärkultur‘ ab-
gelegt werden, die aber wenig mit einer Breiten- oder Massenkultur gemein ha-
ben, weil sie nicht breitenwirksam sind, vielmehr ästhetisch wie inhaltlich Mas-
senkompatibilität beabsichtigt herausfordern. Sie belegen den Funktionsplura-
lismus von Klassikern, dank dem sie für unterschiedliche Lebensstilmilieus und
Kunstgenres Deutungsangebote bereithalten.

Das erste Beispiel, an dem ich das belegen möchte, ist die Hip-Hop-Adapti-
on Król Olch des Kattowitzer Musikers Krvavy – geografisch bleiben wir also in
Oberschlesien.156 Bereits der Name, der übersetzt „Der Blutige“ bedeutet, weist
darauf hin, dass der Künstler sich nicht als dem Hip-Hop-Mainstream zugehörig
markieren will. Die Schreibweise weicht von der korrekten polnischen Orthogra-
fie, die „krwawy“ lauten würde, ab. Indem „w“ durch „v“ ersetzt wird, soll typo-
grafisch eine Affinität zu vorchristlichen, paganischen Slawenkulturen ausge-
drückt werden, wie sie bestimmte Musikrichtungen (z. B. Heavy Metal) in Polen
pflegen. Der semantische Rahmen ist durchaus intendiert, für den polnischen
Hip-Hop aber untypisch. Ähnlich wie im US-amerikanischen, deutsch- oder
französischsprachigen dominieren dort sozialorientierte Themen, die Tristesse
des Alltags, die durch Drogen-, Gewaltexzesse oder Partys nur temporär über-
wunden wird, wobei als Fernziele Reichtum und sozialer Aufstieg avisiert wer-
den. Die Rhetorik orientiert sich an den bekannten Gesten der Selbsterhebung
und wird mit häufig frauen- wie homophober Attitüde vorgetragen. Diese Merk-
male sind in den Texten von Krvavy allesamt nicht vorzufinden. Seine Erlkönig-
Adaption lässt inhaltlich eine objektivierbare, sei es soziale Realität beschrei-
bende oder kritisierende Dimension vollkommen vermissen, der Text bezieht
seine Bilderwelt aus einer Art vorchristlicher Naturmystik und dient der Vermitt-
lung einer konsequent subjektivierten und misanthropen Weltsicht. Um einen
Eindruck zu vermitteln, sollen hier zumindest die ersten vier der insgesamt
zwölf Strophen sowie der Refrain angeführt werden:157

7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert  299

156 Krvavy: Co czułaś kochana? Król Olch [Was fühltest Du, Liebste? Der Erlkönig], auf: Trzy-
nasty Apostoł [Der dreizehnte Apostel]. Track 6. A.J.K.S., Bucio & Krvavy 2012.
157 Surowa jest kora, która obleka ludzki umysł / Porasta coraz gęściej rozpacz bezdomności
duszy / Gałęzie suche zaczęły kruszyć się bezwiednie / I mimo że tu jesteś, to znowu nie ma
ciebie // Świat lubi nas upadlać – sami się w nim upadlamy / Gdy przy podłodze serce bije w
rytm kompanii karnych / Pakuję sobie w głowę chorobę, co psuje liście / I chciałbym z tego
wyjść jak przebija się przebiśnieg // Ale ciągle, masochistycznie, wbijam sobie gwoździe / Prze-
bierając w myślach, kiedy z tego wyrosnę / To nie takie proste, bo w mroku przyzwyczajeń /
Wierzbowe wici rozkruszają najtwardszą skałę // Gruba tafla lodu a pod spodem tylko otchłań /
Z perspektywy olszyn tak człowiek wygląda / Las na granicy światów rozciąga swe korzenie /
Ziemia i woda jak ludzkie szczęście, zapomnienie // Mój Boże, mój Diable, patrz tam gdzie
ciemno / Król Olch ma córki, chcą bawić się ze mną / Leśny Pan, co go wrony skubią w skrzy-
dła / Odpowie mi dziś echem i za swoje córy wyda.



Roh ist die Rinde, die den menschlichen Verstand überzieht
Sie umwächst immer dichter die Verzweiflung der seelischen Obdachlosigkeit
Vertrocknete Äste haben begonnen zu bröckeln
Und obwohl Du da bist, so bist du nicht da

Die Welt erniedrigt uns gern – wir erniedrigen uns gern selbst
Wenn am Boden das Herz im Rhythmus von Strafkompanien schlägt
Stecke ich mir eine Krankheit in den Kopf, die Blätter zerstört
Und würde dort gerne rauskommen, wie ein Schneeglöckchen durch [den Schnee] bricht

Aber immer noch schlage ich mir masochistisch Nägel ein
In meinen Gedanken wühlend, wann ich erwachsen werde
Das ist nicht so einfach, denn in der Finsternis der Gewohnheiten
Zerbröckeln Weidenruten den härtesten Felsen

Dicke Eisschicht und unter ihr nur ein Abgrund
Aus der Perspektive der Erlen sieht so der Mensch aus
Der Wald an der Grenze der Welten breitet seine Wurzeln aus
Erde und Wasser wie das menschliche Glück, das Vergessen

Refrain:
Mein Gott, mein Teufel, schau dort, wo es dunkelt
Der Erlkönig hat seine Töchter, sie wollen mit mir spielen
Der Herr der Wälder, den Raben in die Flügel picken
Antwortet mir heute mit einem Echo und vermählt mich mit seinen Töchtern

Moderne menschliche Existenz als Bewusstsein der Gefangenschaft und Ent-
fremdung – sowohl was die eigene Psyche als auch die beschränkten Erkennt-
nismöglichkeiten anbelangt. Musikalisch ist die Adaption minimalistisch: Es do-
miniert der männliche Rap, der betont eruptiv vorgetragen wird. Nur in der ers-
ten Zeile des Refrains kommen Dissonanz erzeugende Frauenstimmen hinzu.
Krvavy verwendet einen langsamen Hip-Hop-Beat, der von einer simplen Syn-
thesizermelodie untermalt wird. Die Vortragsweise trägt dem Authentizitätsan-
spruch Rechnung, den der Musiker mit Selbstaussagen wie „Ich kreiere Musik,
so wie ich bin. Ich bin meine Musik und sie ist ich“158 kolportiert. An dieser Stel-
le wird erkennbar, dass im Rap und Hip-Hop die Authentizitätsforderung eines
Bardenkonstrukts nachhallt, die keine Unterscheidung zwischen Autor, Sänger/
Performer und lyrischem Ich/Erzähler zulässt.

Die Balladenvorlage fungiert hier als Stichwortgeber: Aus der Vorstellung
des Waldherrschers wird eine naturmystische Bilderwelt entwickelt, die wieder-

300  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

158 „Tworzę muzykę podług tego jaki jestem. Ja jestem swoją muzyką, a ona jest mną.“ Inter-
view auf der Webseite: https://www.violence-online.pl/wywiady/krvavy-nie-ma-dla-mnie-
prawd-uniwersalnych/ [letzter Zugriff 21.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/UA2kQ.

https://www.violence-online.pl/wywiady/krvavy-nie-ma-dla-mnie-prawd-uniwersalnych/
https://www.violence-online.pl/wywiady/krvavy-nie-ma-dla-mnie-prawd-uniwersalnych/
https://archive.fo/UA2kQ


um der subjektiven Weltauslegung dient. Auch hier liegt ein ästhetisches Modell
vor, denn Krvavy entfaltet am Erlkönig-Thema seine künstlerischen Ambitionen
mit einem eigenen Programm. Ähnlich wie in der Kurzgeschichte von Angela
Carter wird die Titelfigur fokussiert. Was in Goethes Ballade unaufgelöst bleibt,
also der ontologische Status des Erlkönigs und seiner Welt, wird hier zugespitzt:
Nur im subjektiven Erleben ist das Universelle der menschlichen Existenz über-
haupt ansprechbar. Eine objektivierende Weltdeutung, die bei Goethe noch den
Kontrapunkt bildet, findet keinen Platz. Diese Form der Appropriation strebt kei-
nen Dialog mit einer Hoch- oder Mainstreamkultur an, zeigt sich ihnen gegen-
über geradezu widerständig. Es geht nicht darum, dem Klassiker zu einem neu-
en Auftritt zu verhelfen, und die Verwertbarkeit dieser Adaption für den Schul-
gebrauch (vgl. dazu den nächsten Abschnitt) wäre mehr als fraglich. Die
Selbstverortung des Künstlers zwischen traditionellen Genrekategorien wie Hip-
Hop, Gothic oder Dark Metal führt zu einer eher schmalen Resonanz. Doch mag
die Zielgruppe noch so klein sein, im digitalen Zeitalter bleibt die Rückkopplung
an den Ursprung nicht aus. Selbst in den einschlägigsten Internetforen, die
Adressen wie sadistic.pl haben, entfacht ein Beitrag über die Erlkönig-Lektüre
eine geradezu philologisch anmutende Diskussion, in der nicht nur verschiede-
ne Rezeptionen, sondern literaturgeschichtliche Hinweise und Anekdoten zum
Balladenursprung (so der Verweis auf Herders Übersetzungsfehler) angeführt
werden.159 Solche Rückkopplungsmomente an die kanonische Wissensordnung
sind insofern aufschlussreich, als sie den Befund des sogenannten Omnivoris-
mus belegen und zeigen, dass, im Unterschied zu Bourdieus Gesellschaftsmo-
dell, zwischen sozialen und ökonomischen Bedingungen und Geschmacksvor-
lieben kein notwendig kausaler Zusammenhang besteht. 160

Der Erlkönig gilt zwar als Kunst- und Bildungsgut, doch weder als Repräsen-
tant einer deutsch-nationalen noch überhaupt einer Hochkultur, von der man
sich distanzieren müsse. Dies bestätigt auch das zweite Beispiel: Die aus dem
Jahr 2015 stammende Version der sich selbst in der Richtung des Industrial Me-

7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert  301

159 https://www.sadistic.pl/krol-olch-vt158837.htm. Thread vom 9.12.2012 [letzter Zugriff
27.2.2022], archiviert unter https://archive.fo/8AXnV.
160 Zur Diskussion vgl. Joseph Jurt: Pierre Bourdieus Konzept der Distinktion. In: LiTheS. Zeit-
schrift für Literatur und Theatersoziologie. 14: Mode – Geschmack – Distinktion II 9 (2016),
S. 16–31. Wichtige Kritik hing bereits in den 1980er Jahren mit der Abwendung vom Klassen-
begriff zusammen. Vgl. insbesondere Ulrich Beck: Jenseits von Klasse und Stand: soziale Un-
gleichheiten, gesellschaftliche Individualisierungsprozesse und die Entstehung neuer sozialer
Formationen und Identitäten. In: Soziale Welt. Sonderband 2: Soziale Ungleichheiten (1983),
S. 35–74. Später geht es um das Aufzeigen von Dissonanzen auf der Ebene der individuellen
Lebensstile wie etwa Bernard Lahire: La Culture des individus. Dissonances culturelles et dis-
tinction de soi. Paris 2004 verdeutlicht.

https://www.sadistic.pl/krol-olch-vt158837.htm
https://archive.fo/8AXnV


tal verortenden Band Oberschlesien161 basiert auf der prominenten Übersetzung
oder vielmehr Nachdichtung des Erlkönigs der polnischen Nobelpreisträgerin
Wisława Szymborska. Die Band – der Name ist Programm – singt die Ballade
jedoch im schlesischen Dialekt. Die Ästhetik ist musikalisch wie bildlich genau-
so düster wie bei Krvavy, orientiert sich aber an einer romantisch geprägten Bil-
derwelt des Mittelalters (vgl. Abbildungen 34–36).

Abb. 34: Vater und Sohn. TC: 2:24.

Abb. 35: Herold mit Posaune. TC: 3:06.

Abb. 36: Eröffnungsszene. TC: 0:09.

Musikalisch erinnert der Stil an die deutsche Erfolgsband Rammstein. Die Dra-
matik des Geschehens wird genretypisch umgesetzt: Im Intro, von leiser Synthe-
sizer-Melodie untermalt, findet die Exposition durch einen Erzähler statt, mit
einsetzenden Waldhörnern und dem schnellen Zwischenspiel, bei dem Gitarre
und Schlagzeug einsetzen, wird der Galopp des Pferdes inszeniert. Das Tempo
wird beim Anfangsdialog zwischen Vater und Sohn zurückgenommen, der
Sprechgesang nur vom Synthesizer und Basedrum untermalt. Mit der steigenden

302  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

161 Oberschlesien: Król Olch, auf: II, Track 10. S.P. Records 2015.



Angst des Kindes setzt die Rhythmusgitarre ein, und den Höhepunkt markiert
der im verdoppelten Tempo gespielte Refrain, in dem der ‚Erlkönig‘ singt. Hier
weicht der Text von Szymborskas Übersetzung nicht nur durch Dialektverwen-
dung ab, er wird im Wortschatz vereinfacht, durch ein regelmäßiges Metrum
singbarer gemacht und auf diese Weise der Liedstruktur angepasst:

Puć do mie synek, puć do mie sam,
To jo król olch, dowom ci znak.
Puć do mie synek, puć do mie sam,
To momy fajer, tu fajer jest ja.

Komm zu mir, mein Sohn, komm zu mir allein
Ich, der Erlkönig, gebe dir ein Zeichen
Komm zu mir, mein Sohn, komm zu mir allein
Wir haben ein Fest, das Fest bin ich.162

Obwohl sich hier allein sprachlich eine relativ enge Zielgruppe abzeichnet, ist
die Band in Polen dank einer Fernsehshow mittlerweile über die schlesische Re-
gion und über eine eingeschworene Heavy-Metal-Gemeinde hinaus bekannt, der
Erlkönig einer ihrer beliebtesten Songs. Da diese Richtung ohnehin keine kom-
plexen Gesangslinien integriert, eignet sie sich gut für die rezitative Adaption
des Textes, und der von Schlagzeug und Rhythmusgitarre vorgegebene einfa-
che, marschartige Takt harmoniert mit dem Anapäst im Refrain. Die Adaption
ist durchaus eine populärkulturelle Subversion, denn hier wird eines der be-
kanntesten Gedichte eines deutschen Nationalklassikers in der Übersetzung ei-
ner nobelpreisgekrönten polnischen Autorin im Dialekt einer bis heute stigmati-
sierten Minderheit vorgetragen, deren Existenz und Sprache in dem historisch
konfliktgeprägten Schwellenraum zwischen der polnischen und deutschen Kul-
tur angesiedelt sind. Dennoch ist hier kein Ansingen gegen das hochkulturell
Kanonische diagnostizierbar. Dieses Writing (oder in dem Fall: Singing) back
stellt die Behauptung auf, dass schlesischsprachiges Heavy Metal eines Klassi-
kers würdig ist. Der Bezug zur Hochkultur scheint wie bereits bei Krvavy der Po-
pularität keinen Abbruch zu tun, vielmehr wird die Ballade selbstverständlich
in die künstlerische Praxis eingespeist.

Die Auseinandersetzung mit dem Erlkönig in der polnischen Kultur hält in
unterschiedlichen Kulturmilieus an, was hier nicht erschöpfend aufgearbeitet
werden kann. Erwähnenswert ist eine Verfilmung, die 2017 unter dem Titel Kró-
lewicz Olch / Der Erlprinz163 in die Kinos kam. Die Coming-of-Age-Geschichte ei-
nes jugendlichen Physikgenies um dessen problematisches Verhältnis zum ab-

7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert  303

162 Szymborskas entsprechende Zeile ist, sowohl was das Metrum als auch die Wortwahl an-
geht, komplexer und eignet sich deshalb weniger für den Refrain im Marschrhythmus: „Pójdź
chłopcze w las, w ten głuchy las! / Wesoło będzie płynąć czas. / Przedziwne czary roztoczę w
krąg, / Złotolitą chustkę dam ci do rąk.“ [Geh’ in den Wald mein Junge, in den dunklen (wört-
lich „tauben“) Wald! / Fröhlich wird die Zeit vergehen. / Wunderbare Zauber entfalte ich vor
dir, / Ein güldenes Tuch gebe ich in deine Hände].
163 Królewicz Olch. Regie: Kuba Czekaj. PL 2017.



senten Vater und einer vereinnahmenden Mutter bewirkte erneut einen Diskurs-
und Zielgruppenwechsel, der die Balladenrezeption aus den subkulturellen Ni-
schen in ein breiteres Publikum beförderte.

Die Präsenz im polnischen Raum ist nicht selbstverständlich, wenn man die
Übersetzungsgeschichte des Erlkönigs und der deutschsprachigen Literatur ins-
gesamt betrachtet. Nachdem die Ballade erstmals als Król Olszyn von Władysław
Syrokomla im Jahr 1856 ins Polnische übertragen wurde, vergehen fast einhun-
dert Jahre,164 bis Mitte des 20. Jahrhunderts weitere Übersetzungen folgen: zeit-
gleich Król Olch von Józef Bohdan Zaleski (1955) und von Feliks Konopka (1955)
sowie Król Elfów (also Herders Übersetzung korrigierend: Elfenkönig) von Jadwi-
ga Gamska-Łempicka (1955), dann die eben genannte Nachdichtung von Wisła-
wa Szymborska im Jahr 1968 und zwei weitere im 21. Jahrhundert, Król Olch von
Barbara L. Surowska (2007) und von Antoni Libera (2008).165 Als literarische
Übersetzung setzt der Erlkönig über die nationalkulturelle Grenze, bleibt Teil ei-
nes literarischen Feldes, in dem seine Provenienz (deutschsprachige Literatur
des 18. Jahrhunderts) Popularität nicht gerade befördert. Das neue, im 21. Jahr-
hundert verstärkt zu beobachtende Interesse kommt aus anderen Rezeptions-
kreisen als den typisch literaturaffinen. Darüber hinaus wird die Ballade von
den etablierten Repräsentationsfunktionen als kanonisches Werk, das für eine
Nationalkultur, einen Bildungsdiskurs oder die Hochkultur schlechthin steht,
gelöst. Dass dies im deutschsprachigen Raum nicht zu beobachten ist, soll im
nächsten Abschnitt erörtert werden.

7.4.4 Der Erlkönig im deutschsprachigen Diskurs

Die Bekanntheit des Erlkönigs lässt sich in Deutschland alltagssprachlich be-
messen. Als Bezeichnung für den getarnten Prototypen eines Automobils trägt

304  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

164 Nach einer Konjunktur im ausgehenden 18. und beginnenden 19. Jahrhundert wandelt
sich – so die These von Tadeusz Namowicz – ab der Mitte des 19. Jahrhunderts (nach dem
Januaraufstand von 1863) das Bild der Deutschen vom homo litteratus zum homo faber und
damit die Zuständigkeiten der deutschen Geisteswelt. Tadeusz Namowicz: Deutsche Literatur
in Polen. In: Franciszek Grucza (Hg.): Tausend Jahre polnisch-deutsche Beziehungen. War-
szawa 2001, S. 170–187.
165 Die Zahl täuscht über die Tatsache hinweg, dass das Interesse an deutschsprachigen Klas-
sikern eher gering war. So wurden eher aktuelle Werke gelesen wie die von Vicki Baum, Karl
May, Stefan Zweig, Jakob Wassermann, Rainer Maria Rilke, Heinrich und Thomas Mann. In der
Reihe der Nationalbibliothek wurden lediglich Goethes Herrmann und Dorothea und Die Leiden
des jungen Werther publiziert, erst ab Mitte des 20. Jahrhunderts gibt es ein philologisches
Interesse daran, die Lücken in der Rezeption deutschsprachiger Autoren systematisch zu
schließen. Ebd., S. 179–182.



„Erlkönig“ noch ein Fragment der Bedeutung in sich: die Frage der richtigen
Sichtweise.166 Darüber hinaus ist die Ballade ungebrochen in Medien und Gen-
res präsent, die mit einer weitgefassten Vorstellung des Bildungsbürgertums in
Verbindung gebracht werden: Die Vertonungen werden weiterhin auf Konzerten
und im Radio gespielt, in Musikschulen unterrichtet, Goethes Ballade wird in
Schulen gelesen. Traditionell ist sie weiterhin in der (politischen) Parodie anzu-
treffen. Wenngleich dies keine Rezeptionsform ist, die ausschließlich dem geho-
benen Bildungsbürgertum zuzuordnen wäre, so bezieht sie sich auf das bil-
dungsbürgerlich konnotierte, kanonische Modell des Klassikers, wie schon die
Parodien aus dem Kladdaradatsch. Und wie dort lassen sich im 20. Jahrhundert
die Herangehensweisen erkennen, den Klassikerstatus zum Gegenstand zu ma-
chen (politisches Modell) oder den Klassiker zur Deutung aktueller Ereignisse
heranzuziehen (sozialmoralisches Modell). Ein Beispiel für die letztgenannte
Funktion findet sich im 1997 erschienenen Band des Berliner Kabarettisten Mar-
tin Buchholz unter dem Titel Der Kohlenkönig.167 Die Angabe im Untertitel,
„Leipzig, im März 1991“, ruft den politisch-gesellschaftlichen Kontext des Nach-
wende-Deutschlands auf. Die Rollen werden der Situation entsprechend umge-
schrieben: Der beschützende Vater tritt als der Geist von Leipzig, der Erlkönig
als der titelgebende Kohlenkönig auf.168 Die mehrfache Konnotation von „Kohl“
als Name des ehemaligen Bundeskanzlers und als Gemüse, sowie die Ähnlich-
keit mit „Kohle“ als umgangssprachlicher Ausdruck für Geld stiftet den komi-
schen Effekt. Die Kritik richtet sich gegen die Verführungskraft der westlichen
Konsumgüter wie Zigaretten und Kaffee,169 die den Freiheitsgedanken pervertie-
ren. Die weitere Verwendungsmöglichkeit von Kohl als Gemüse mit magenblä-
hender Eigenschaft demaskiert die Versprechen als ‚Luftschlösser‘.

7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert  305

166 „Erlkönig“ wird als Bezeichnung für einen Automobil-Prototypen verwendet, der für Test-
fahrten mit einer Folie beklebt wird, die es erschwert, seine Form zu erkennen. Den Terminus
Erlkönig prägte in dem Zusammenhang der Journalist Werner Oswald in der Automobilzeit-
schrift auto motor sport in den 1950er Jahren. Vgl. Werner Oswald: Mercedes-Benz Personen-
wagen. 1886–1986. 5. Auflage 1991, S. 488 f.
167 Martin Buchholz: Das Schweigen der Belämmerten. In: Ders: Gestammelte Werke. Mit ei-
ner Neufassung der „Deutschen Verfassung“. Berlin 1997, S. 20.
168 „Was geistert so spät durch den Trabi-Smog / Der Geist von Leipzig; der geht längst am
Stock / Er war der Vater der Revolution. / Doch das Volk hat längst abgewendet sich schon.“
Ebd., v. 1–4.
169 „Mein liebes Volk, komm, geh mit mir. / Ein einig Vaterland kaufe ich dir. / Komm in das
Land, wo die Marlboro glüht, / wo der Tschibo-Experte kalten Kaffee aufbrüht.“ Ebd., v. 9–12.



„Mein Vater, mein Vater, und hörest du nicht,
was Kohlenkönig mir leise verspricht?“
„Sei ruhig, mein Volk, ein Wind ist’s, der weht,
laß ihn fahren dahin, weil Kohl eben bläht.“ (v. 13–16)

Der als politischer Optimismus der Umbruchszeit codierte Vater hat – wie in
Goethes Vorlage – den übermächtigen Versprechungen nichts entgegenzuset-
zen. Das abschließende Wortspiel „In der Wahlnacht wurde die Urne geholt /
Darinnen das Volk hat sich selber verkohlt“ (v. 23–24) weist die deutsche Einheit
als einen nicht zuletzt selbstverursachten Betrug aus. Das Thema der Verfüh-
rung stiftet als balladeskes Widerfahrnis die Verbindung zum Prätext, worin
sich das sozialmoralische Modell und seine Reflexionsfunktion abzeichnen.

Eine Parodie des Regisseurs, Schauspielers und Kabarettisten Aydin Isik be-
legt, dass sich das Genre heute noch am kanonischen Status abarbeitet. Das
steht in einer stabilen kabarettistischen Tradition des (vorgetäuschten) Ikono-
klasmus, dessen Linie von der ‚Rezension‘ im Kladdaradatsch über Heinz Er-
hardts (und später Otto Waalkes’) König Erl und viele andere verläuft. Schon Er-
hardt spielt mit Goethes Bekanntheit, indem er ihm die Autorschaft des Hamlet
unterstellt. Aydin Isiks Interpretation kommt den scherzhaften schlesischen Bal-
ladenadaptionen nahe, weil er eine Interpretation aus der Minderheitenposition
seines in Berlin-Kreuzberg ansässigen Alter Ego mit türkischem Migrationshin-
tergrund liefert:170 „Ich les’ euch was vor… wie heißt der Penner? Goethe hat
das… kennst du das? Weißt du, was das Problem ist mit Goethe, ich schwör’ […],
Goethe bedeutet Arsch auf Türkisch.“171 Die Erlkönig-Zeilen „Ich liebe dich /
mich reizt deine schöne Gestalt / und bist du nicht willig / so brauch ich Gewalt“
werden entsprechend kommentiert: „…weißt Du, wenn ich so was schreibe,
dann heißt es, das Kreuzberger Arschloch hat was total Brutales geschrieben,
und wenn Goethe das schreibt, ist das Kunst? Ist das eure Leitkultur?“ Die Pro-
vokation besteht in der Geste, mit der sich die Figur (selbst-)bewusst aus der Ge-
meinschaft ausklammert („eure Leitkultur“). Hier lässt sich ein politisches Mo-
dell erkennen, da die Parodie auf den Status zielt.

Obwohl das Internet für den Erlkönig die Vielfalt der Repräsentationsmög-
lichkeiten erhöht hat,172 ist in den Aneignungen aus dem deutschsprachigen
Raum kein Funktionswechsel erkennbar: Die Ballade repräsentiert Bildungsgut.
Das gilt auch dort, wo das als hoch- und populärkulturell Geltende aufeinander-

306  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

170 https://www.youtube.com/watch?v=oQJ8fBcUUNM [letzter Zugriff 21.5.2021], archiviert
unter https://archive.fo/xbvKv.
171 Ebd. TC: 0:0:20–0:0:30.
172 Die Ausdrucksformen reichen von privaten Parodien bis hin zu Animationen der bekann-
ten Vertonungen.

https://www.youtube.com/watch?v=oQJ8fBcUUNM
https://archive.fo/xbvKv


prallen, wie in der Fusion von Rap und klassischen Balladen. Erkennbar werden
hier keine neue Zielgruppen oder Funktionen erschlossen, was darauf schließen
lässt, dass die bekannten Texte in einem neuen, vermeintlich ‚cooleren‘ Gewand
erscheinen sollen. Die bekanntesten Repräsentanten dieses Vermittlungsbemü-
hens sind die Jungen Dichter und Denker aus Buxtehude in der Nordheide.

Die Kinder finden diese Art zu lernen einfach cool. Gerade Schülerinnen und Schüler, die
sich sonst nicht für klassische Inhalte interessieren, sind begeistert. Die Vermittlung der
Inhalte wird als modern empfunden. Die Jungen Dichter und Denker passen sich den ak-
tuellen Hörgewohnheiten an, ohne sich anzubiedern.173

Von dem Potenzial der verrappten Balladen zeigen sich auch Akteure des Bil-
dungsbetriebs überzeugt, die im Bemühen, neue didaktische Zugänge zu finden,
häufig selbst dem Vorurteil vom langweiligen und unzeitgemäßen Klassiker ver-
fallen.174 Ob dabei tatsächlich ein didaktischer Mehrwert entsteht, ist indes um-
stritten.175 Mit dem Eintritt des Klassikers in die virtuelle Welt des Internets fin-
det eine entscheidende Verschiebung von Produktions- und Rezeptionsbedin-
gungen statt. Die Produktionen können technisch günstig umgesetzt werden
und dennoch hochqualitative Aufnahmen ermöglichen. Auch die Verbreitungs-
möglichkeiten werden durch soziale Medien und Plattformen wie YouTube,
Soundcloud, Spotify, Instagram oder TikTok niedrigschwelliger. Das Gut, um
das hier hart gekämpft wird, ist also weniger finanzieller Natur, denn primär
geht es um Aufmerksamkeit, die sich sekundär kommerziell nutzen lassen
kann. Und tatsächlich sind Clips, die den Erlkönig im Titel tragen, auf diesem
Aufmerksamkeitsmarkt durchaus erfolgreich, weil vermutlich nahezu alle, die
die Ballade in der Schule lesen, im Internet nach ihr suchen. Die Erlkönig-Versi-
on der Jungen Dichter und Denker kommt auf eine knappe Million Klickzahlen.176

7.4 Der Erlkönig im 20. Jahrhundert  307

173 http://jdd-musik.de/ueberuns [letzter Zugriff 21.5.2021], archiviert unter https://archive.
fo/vP7Fs.
174 Auf der Seite Bildungsklick.de heißt es etwa „Von der Jugend meist als alte Schinken
verpönt, erfreuen sich die alten Meister wie Goethe, Schiller & Co. nun wieder neuer Beliebt-
heit“. https://bildungsklick.de/bundeslaender/meldung/rap-trifft-klassiker/ [letzter Zugriff
21.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/HjoM5. Vgl. auch Wolbring, Goe-T und Chiller? –
Über Sinn und Unsinn von Rap-Adaptionen klassischer Gedichte im Deutschunterricht 2019,
S. 351 f. Dass die didaktische Diskussion nicht erst neuerdings mit der impliziten Unterstellung
arbeitet, die Balladenklassiker seien verstaubt, zeigt etwa Valentin Merkelbach: Goethes ‚Erl-
könig‘, museales Erbstück oder was sonst noch? Ästhetische, ideologische und didaktische
Aspekte eines Balladen-Evergreens. In: Diskussion Deutsch 16 (1985), S. 313–326.
175 Vgl. Wolbring, Goe-T und Chiller? 2019, S. 351–366.
176 Wobei die Jungen Dichter und Denker mittlerweile offiziell auf dem Bildungsmarkt ver-
treten sind: Frank Tscherwen: Rap trifft Klassiker. Balladen einmal ganz anders. Braunschweig
2006.

http://jdd-musik.de/ueberuns
https://archive.fo/vP7Fs
https://archive.fo/vP7Fs
https://bildungsklick.de/bundeslaender/meldung/rap-trifft-klassiker/
https://archive.fo/HjoM5


Dieses Potenzial nutzen einige gezielt, um ihre Sichtbarkeit im Netz zu steigern,
wie etwa der Entertainer Remo Cesare, der zwar kein Rapper ist, dessen Erlkö-
nig-Rap die Ballade „als geiles Gedicht preist“ und mit den Zeilen „wenn Du es
kannst, ist es gut / es lockt die bitches in den Club“ die Praxis des ‚Schülerraps‘
zwar aufs Korn nimmt, sich damit jedoch an ein Schülerpublikum richtet. Das
YouTube-Video ist mit der Facebook-Seite verlinkt, auf der Cesare seine eigentli-
che Tätigkeit als Entertainer bewirbt.177 Auch hier ist es der Status als kanoni-
sierter Schulstoff, der den Zugriff auf den Erlkönigmotiviert.

Keine dieser Aneignungen strebt eine vergleichbar ernsthafte Auseinander-
setzung an wie Oberschlesien und Krvavy. Die Aktualisierung geschieht zwar
vor einem formalen Horizont, doch ist dieser eher eine Karikatur, die mit Hip-
Hop kaum etwas als den Sprachgesang gemein hat. Sie entwirft den Bedarfsho-
rizont einer Gruppe, deren Vorstellung von dieser Kultur abstrakt bis klischee-
haft ist. Wie ein Kind seiner Vorstellung von klassischer Musik Ausdruck ver-
leiht, indem es mit gewichtiger Mine ein Lineal als Dirigierstab schwingt, so re-
duzieren die Akteure des Schülerraps (allerdings nicht nur Kinder) den Hip-Hop
auf Sprechgesang und Kopfnicken. Da die Kommunikation mit Blick auf die di-
daktische Funktion stattfindet, ist sie erfolgreich und die Adaptionen müssen
sich nur selten an Expertenmeinungen reiben. Wo sie dies tun, wie auf sozialen
Plattformen, kommen sie dementsprechend schlecht weg.

Die Klassikeraneignung in der Populärkultur des deutschsprachigen Raums
findet in einem ‚Als-ob‘-Modus statt, der – so die naheliegende Vermutung –mit
dem kanonischen Status des Erlkönigs zusammenhängt. Die Repräsentation
„Schulkanon“ ist zum dominanten Modell im deutschsprachigen Raum gewor-
den und sie verhindert eine ästhetische Aneignung vor allem in Genres, die sich
als gegenkulturell verstehen. Zugespitzt ließe sich von Kanonizität als Klassizi-
tätsverhinderung sprechen, wenn Transgression von Diskursen und Zielgruppen
das doing classics definiert. Radikal trifft dies zwar nicht zu, denn selbst mit un-
veränderter Funktion bleibt die Ballade dank der formalen Aktualisierung als
Teil des kulturellen Gedächtnisses präsent. Doch lässt sich für den deutschspra-
chigen Raum die Vorstellung, wenn nicht einer klassikverwaltenden Schicht, so
doch eines klassikdominierenden Diskurses angesichts des vorliegenden Materi-

308  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

177 Cesares Version wurde zunächst mit einer als Master-Abschlussarbeit an der Danziger
Kunsthochschule eingereichten Animation unterlegt veröffentlicht (Animation unter https://
www.youtube.com/watch?v=6Ggnqr-pnno [letzter Zugriff 27.2.2022], archiviert unter https://ar-
chive.fo/hnsls). Die Autorin der Animation beschwerte sich im YouTube-Kommentar über die
Urheberrechtsverletzung, bei der nicht auf die Urheberin verwiesen wurde. Cesare entfernte
daraufhin diesen Clip und veröffentlichte eine neue Version: https://www.youtube.com/
watch?v=nYX39b-OvB0 [letzter Zugriff 21.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/5JOU1.
Die erste Fassung hatte bereits über 10.000 Aufrufe.

https://www.youtube.com/watch?v=6Ggnqr-pnno
https://www.youtube.com/watch?v=6Ggnqr-pnno
https://archive.fo/hnsls)
https://archive.fo/hnsls)
https://www.youtube.com/watch?v=nYX39b-OvB0
https://www.youtube.com/watch?v=nYX39b-OvB0
https://archive.fo/5JOU1


als bestätigen. Schulklassiker wie der Erlkönig werden zwar nicht einer Elite, je-
doch offenbar dem bürgerlichen Milieu und dessen Institutionen als zugehörig
empfunden. Dagegen scheint die kulturelle Verortung der Ballade in der polni-
schen Populärkultur keine oder eine nur randständige Rolle zu spielen und ihr
Status sich nicht negativ auf die Präsenz auszuwirken. Die These des Klassizität
beschränkenden Kanons erhärtet sich, wenn wir auf den Bereich des Kultur-
transfers blicken: Goethes Ballade vom Zauberlehrling gehört in den USA seit
der Adaption durch Walt Disney aus dem Jahr 1940 zum populärkulturellen Ge-
dächtnis. Als im Jahr 2010 der US-amerikanische Blockbuster The Sorcerer’s Ap-
prentice178, wörtlich auf das Goethe’sche Original verweisend, mit Nicholas Cage
in der Hauptrolle in den deutschen Kinos anlief, wurde er unter dem Titel Das
Duell der Magier vermarktet. Die Markierung als Goethe-Ballade wurde im
deutschsprachigen Kontext offenbar als nicht verkaufsfördernd eingeschätzt,
die Klassikerrezeption auf diese Weise verschleiert.

7.5 Popularität der Klassik (Schlussbemerkungen)

Die eingangs gestellte Frage danach, ob sich die Idee einer klassikproduzieren-
den und -verwaltenden Elite eignet, um Klassik als funktionale Langzeitpräsenz
von kulturellen Artefakten zu erklären, kann wie erwartet verneint werden.
Während Klassiker durchaus die Funktion besitzen können, Kohärenz innerhalb
von Gruppen zu befördern, ist die Vorstellung einer klassik(re)produzierenden
Elite ein Mythos und ein Fall diskursiven Gruppismus. Weder Regierungen noch
Institutionen oder Lebensstilmilieus vermögen es, eine dauerhafte Funktionali-
tät für Klassiker zu behaupten, wenn diese nicht lebensweltlich aufgegriffen
wird. Dass sich die wechselseitige Bestätigung von Wissensordnung und kultu-
rellen Praktiken in immer neuen soziohistorischen Kontexten wiederholt, ist für
das Überleben von essenzieller Bedeutung, weil Klassiker genauso wie andere
Kulturprodukte der Logik der Aufmerksamkeitsökonomie unterliegen. Festge-
mauertes, Unwandelbares und Statisches ist auf den Aufmerksamkeitsmärkten
chancenlos. Gerade aber, weil niemand Regie führt, werden sie buchstäblich an-
archisch und in unterschiedlichen kulturellen Zusammenhängen angeeignet.
Sie überschreiten mit immer neuen Funktionen ausgestattet nationalkulturelle,
mediale und genredefinierende Grenzen. Kanonischer Status vermag neue Aus-
einandersetzungen zu befördern, genauso aber kann er klassikverhindernd wir-
ken.

7.5 Popularität der Klassik (Schlussbemerkungen)  309

178 The Sorcerer’s Apprentice. USA 2010. Regie: John Turteltaub.



Wenn wir mit Henry Jenkins, Joshua Green und Sam Ford annehmen, dass
Dissemination und Wertschöpfung unmittelbar zusammenhängen bzw. Verbrei-
tung der Wertschöpfungsmechanismus schlechthin ist,179 dann zeigen gerade
die Funktionalisierungen, die, einen Kulturschock oder Ikonoklasmus produzie-
rend, den kanonisierten Klassiker auf unerwartete Trägermedien, Genres oder
Inhalte prallen lassen, aufmerksamkeitsökonomisch die besten Chancen, seine
Lebensdauer zu verlängern. Seit einigen Jahrzehnten verweist die Rede von par-
tizipativen Kulturen180 darauf, dass kreative Reproduktion, Dissemination und
Zirkulation kultureller Artefakte nicht nur in autorisierten Händen und von
Gatekeepern kontrollierten Bereichen stattfinden. Das mag für die immer noch
sogenannten neuen Medien im besonderen Maße gelten, doch auch der histori-
sche Blick auf die Mediengeschichte von Klassikern weist die Vorstellung von
Klassikmachern und Klassikverwaltern der kulturellen Praxis als einen Mythos
aus.

310  7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik

179 Henry Jenkins, Sam Ford, Joshua Green: Spreadable Media. Creating Value and Meaning
in a Networked Culture. New York, London 2013.
180 Zur „participatory culture“ vgl. ebenfalls Henry Jenkins: Textual Poachers. Television
Fans & Participatory Culture. New York 1992.



8 Zur Alltäglichkeit einer kulturellen Praxis der
Klassik: Fazit mit einem Exkurs zur
Klassikerbildung im Hip-Hop

Die Genese und Rezeption von Balladenklassikern in unterschiedlichen sozio-
historischen Referenzbereichen zeigen, dass die Pfeiler eines essenzialistischen
Klassikbegriffs – Holismus, Universalismus, Zeitenthobenheit und Elitarismus –
diskursive Konstruktionen sind, die den ontologischen Status von Mythen besit-
zen: Sie sind ideelle Gemeinplätze, die ungeprüft mobilisiert werden, um Erklä-
rung oder Legitimation für den Klassikerstatus zu liefern. Die Gegenüberstellung
des ‚Nationalpropheten‘ Adam Mickiewicz, des ‚Prinzen‘ der jiddischen Ballade
Itzik Manger, des ‚Balladenbarons‘ Börries von Münchhausen und Goethes Bal-
lade Der Erlkönig weist Klassik demgegenüber als eine Praxis der kulturellen
Funktionalisierung aus, die sich durch fragmentierende Zugriffe, sachlich parti-
kulare und zeitgebundene Geltung, mediale Zirkulation und kulturelle Trans-
gression auszeichnet. Was auratisch als longue durée wirkt, erweist sich als kom-
plex: Im Wechselspiel zwischen Wissensordnung und bedarfsorientierter Appli-
kation in Warenkultur, Künsten und Medien entstehen Gebrauchsformen, die in
ökonomische und/oder kulturelle Disseminationsprozesse eingebunden sind.
Dabei kommt es zu Transgressionen, weil Klassiker ihre Ursprungskontexte,
-medien sowie die sie hervorbringenden Öffentlichkeiten, Lebensstilmilieus, Na-
tional- oder Gegenkulturen und deren jeweilige Diskurse überschreiten. Die Be-
obachtung, dass die Anpassung an immer neue Bedarfshorizonte zu formalen
und inhaltlichen Veränderungen führt, wird von mir mit dem Begriff „Modellie-
rung“ eingefangen. In der Vielzahl dieser Modellierungs- und mit ihnen korrelie-
render Applikations-, Disseminations- und Transgressionsprozesse manifestiert
sich die Anerkennung von Objekten, Werken, Autorinnen oder Ideen und lässt
einen semantischen und affektiven Überschuss entstehen, der die weitere Ver-
wendung motiviert oder gar herausfordert. Dieser Überschuss wurde auch als
kulturelles Kapital oder Normativität beschrieben, was darauf zurückzuführen
ist, dass Klassiker zumeist orientierende oder repräsentative Funktion besitzen.
Klassik als kulturelle Praxis ist sowohl dort zu beobachten, wo 1. kanonische
Klassiker verehrend, ikonoklastisch, produktiv-kreativ oder passiv rezipiert und
konsumiert und 2. Klassiker jenseits des Kanons (re-)produziert werden. Sowohl
im weitesten Sinne ‚schöpferische‘ als auch vermarktende, verehrende wie iko-
noklastische, ernste wie alberne Praktiken sind als Resonanzformen gleichwer-
tig, weil sie die Langzeitpräsenz kultureller Artefakte unabhängig davon si-

Open Access. © 2022 Paula Wojcik, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110756463-008



chern, wie Einzelne sich zu ihnen verhalten.1 Einen idealen ‚Naturzustand‘, in
dem Klassiker frei von ihrem Überschuss, symbolischen Wert, poetisch: der
Staubwolke oder pejorativ: dem Ballast rezipiert würden, gibt es nicht.

Aus diesen Beobachtungen ergibt sich, dass Klassik als auf Dauer gestellte
kulturelle Funktionalisierung von Objekten kein Privileg ist, das ausschließlich
als hochkulturell attribuierten Künsten zukommt. Auch wenn das Verständnis
einer als Antonym zur high- begriffenen lowbrow culture vom heutigen wissen-
schaftlichen Standpunkt aus nicht aufrechtzuerhalten ist, lässt sich ihre Geltung
nicht übersehen, allein weil sie, zumindest in den meisten europäischen Län-
dern, förderpolitisch institutionalisiert ist. Im essenzialistischen Klassikerbegriff
bleibt sie besonders präsent, weil er den Status mit Qualität verwechselt, wofür
kein anderer Beweis als die Autorität von sich selbst als hochkulturell inszenie-
renden Akteuren erbracht wird. Wenn man jedoch den essenzialistischen Klas-
sikbegriff zugunsten eines konsequent auf Rezeption und Funktionalisierung
setzenden ablöst, wird deutlich, dass Klassik allgegenwärtig ist: Praktiken der
Selbstinszenierung, die typischerweise einem der Hochkultur anhängenden
Bürgertum nachgesagt werden, wie das Zitieren aus klassischen Werken oder
Urlaubsgrüße aus Orten, die bildungsinteressierte Reisegewohnheiten ausstel-
len, lassen sich analog in anderen Fankulturen beobachten. Umgekehrt offen-
bart ein Blick in die Museumsshops der Dichterhäuser eine kommerzielle Mer-
chandise-Kultur.

Im Folgenden sollen die zentralen Erkenntnisse an einem nichtliterarischen
Beispiel diskutiert und dabei erprobt werden, inwieweit sie für andere Diszipli-
nen anschlussfähig sind. Die Wahl des Hip-Hop-Klassikers The Message von
Grandmaster Flash and The Furious Five basiert auf einer entfernten Genrever-
wandtschaft.2 Einige der modellbildend wiederkehrenden Gattungsmerkmale
von Balladen sind ähnlich im Hip-Hop zu beobachten. Dazu gehört, dass die
vernakulare Tradition (sei es als Straßen- oder orale Volkskultur) als ästhetische
Komponente konstitutiv gehandelt und als Ausweis der Authentizität betrachtet
wird, die wiederum die Funktion des Community Building unterstützt. Ebenso
können wir die metaleptische Struktur beobachten, in der Verfasserin, Perfor-
mer und Protagonistin identisch werden. Das Widerfahrnis als handlungstra-

312  8 Zur Alltäglichkeit einer kulturellen Praxis der Klassik

1 Deshalb werden in dieser Arbeit auch konsumkritische Ansätze vernachlässingt. Für diese
Richtung paradigmatisch sind die Arbeiten von Wolfgang Fritz Haug: Kritik der Warenästhetik.
Frankfurt a.M. 1971 und Warenästhetik im High-Tech-Kapitalismus. Frankfurt a.M. 2009.
2 Zu den Unterschieden vgl. Gottfried Weißert: Das Verhältnis von deutschem Rap zur Balla-
dentradition. In: Bogosavljević et al., Die deutsche Ballade im 20. Jahrhundert 2009, S. 203–
222.



gendes Konzept tritt zumindest dort auf, wo eine narrative Struktur vorliegt.3

Gleichzeitig aber unterscheidet sich die genrespezifische Klassikerbildung hin-
sichtlich der Geltungsdiskurse und der dazugehörigen Produktions- und Rezep-
tionsbedingungen.

8.1 Das Kollektiv und dessen Gedächtnis als Träger der
Klassikerpraxis

Zunächst eine kurze Zusammenfassung der grundlegenden Einsichten zu klas-
siktragenden Kollektiven. Diese konstituieren sich als (Gegen-)Öffentlichkeit,
(Gegen-)Kultur, Gemeinschaft, Szene, Gruppierung etc. durch gemeinsame kul-
tur- oder gesellschaftspolitische, soziale oder künstlerische Anliegen bzw. Inter-
essen. Im Verlauf dieser Arbeit wurde Klassikerhandhabe in unterschiedlichen
Arten von Kollektiven untersucht: Nationen, Gegenöffentlichkeiten, sozialmora-
lische Milieus, Lebensstilmilieus und Gegenkulturen. Es zeigt sich, dass deren
Klassikpraxis keine systematischen Differenzen erkennen lässt. Sowohl zentrale
Verfahren wie Metonymisierung und Fragmentierung als auch die Modelltypen
und die grundlegenden Funktionen sind analogisierbar. Wenn Klassiker der
künstlerischen Selbstverortung dienen, markiert deren ästhetisches Modell, sei
es theoretisch-manifestartig oder in Form intertextueller inhaltlicher, formaler
oder stilistischer Zitate, den eigenen Standort als Künstler, Autorin, Designerin,
Produzent. Besteht die Funktion darin, Handlungsorientierung zu liefern, die
ethische Dimension des gesellschaftlichen Handelns als Status quo oder
Wunschzustand auszustellen, zu reflektieren und zu verhandeln, um Werte zu
bestätigen, zu stürzen oder neu zu etablieren, passiert das auf der Basis eines
sozialmoralischen Modells. Gemeinschaftsstiftende Narrative oder Kunstpro-
gramme erzeugen ein politisches Modell, wenn sie Klassiker als autorisierende
Instanzen funktionalisieren, um die Kohärenz ihrer großen wie kleinen Erzäh-
lungen zu stärken. Das politische als Metamodell greift Aspekte des ästhetischen
und sozialmoralischen auf und ratifiziert sie. Klassiker repräsentieren dann ‚offi-

8.1 Das Kollektiv und dessen Gedächtnis als Träger der Klassikerpraxis  313

3 Das lässt sich hier natürlich nicht erschöpfend belegen. Um einen Querschnitt der Wider-
fahrnisse in unterschiedlichen Strömungen anzudeuten: im US-amerikanischen populären
Hip-Hop z. B. Eminem „Stan“ (2000): Persönlichkeitsstörung, eher im Underground-Bereich
z. B. Immortal Technique „Dance With the Devil“ (2001): Versehentliche Tötung der eigenen
Mutter oder im deutschsprachigen Hip-Hop z. B. Freundeskreis „Anna“ (1997: Liebe oder
Fischmob „4:55“ (1995): Vergewaltigung.



ziell‘ Gemeinschaften oder Kunstvorstellungen, werden zu deren Aushänge-
schildern, die sich durchaus auch vermarkten lassen.4

Im Unterschied zu den untersuchten entsteht das Hip-Hop-Kollektiv bereits
unter den Bedingungen der Postmoderne und vorangeschrittenen Globalisie-
rung, die die im 19. Jahrhundert etablierten Klassikernarrative erodieren haben
lassen. Darüber hinaus ist hier eine Gegenkultur zu beobachten, die lange keine
Institutionen ausgebildet hatte, die als Kanoninstanzen symbolisches Kapital
generiert oder postuliert hätten, weshalb der Blick auf die Breite der Praktiken,
in denen Präsenz und Geltung (re-)produziert werden, umso notwendiger und
aufschlussreicher ist.

In ihren Anfängen seit Mitte der 1970er Jahre war die Hip-Hop rezipierende
Gemeinschaft zunächst sozial determiniert, entstammte jenen US-amerikani-
schen Vierteln der Großstadt, in denen sich die Globalisierung und der damit
verbundene Rückgang der heimischen Industrie früh bemerkbar machten.5 Die
spezifischen Praktiken des DJing (mixing, scratching, sampling, cutting, phasing),
des Rap, des Tanzes (Breakdance) und des Graffiti entstanden, weil Jugendliche
in diesen Stadtvierteln keine Eintrittsgelder für Diskotheken aufzubringen konn-
ten und damit begannen, ihre eigenen Block Partys in Parks und verlassenen
Gebäuden zu organisieren.6 Das ursprüngliche gemeinsame Interesse richtete
sich folglich auf Möglichkeiten, an der Freizeitkultur teilzuhaben. Dass ein Be-
darf nach Partizipation Klassikerbildung initiieren kann, ließ sich am Beispiel
von Itzik Manger beobachten. Beiden Fällen ist bei allen offensichtlichen Unter-
schieden gemeinsam, dass soziale oder kulturelle Marginalisierung Handlungs-
felder begründet, auf denen je partikulare Klassiker keimen und gedeihen. Ge-
meinsam ist ihnen darüber hinaus, dass die Werke weder sozialkritisch noch
agitativ sein müssen, um so zu wirken. Die Selbstbehauptung kann, wie das ne-
ben Manger das Beispiel Mickiewicz zeigte, ästhetisch realisiert werden und
trotzdem programmatisch sein. Das bestätigt auch der erste über die Grenzen
dieser Öffentlichkeit hinausreichende Hit Rapper’s Delight von The Sugarhill

314  8 Zur Alltäglichkeit einer kulturellen Praxis der Klassik

4 Die Repräsentationsfunktion kann sich allerdings auch entstellend oder stereotypisierend
auf das Kollektiv auswirken. Darauf weisen einige Arbeiten hin, die sich mit der Verbreitung,
Diskursivierung und Vermarktung postkolonialer Literatur im Westen beschäftigen. Vgl. Karen
R. Lawrence: Decolonizing Tradition. New Views of Twentieth-Century „British“ Literary Ca-
nons. Urbana, Chicago 1992; John Thieme: Postcolonial Con-Texts. Writing Back to the Canon.
London, New York 2001 und Sandra Ponzanesi: The Postcolonial Cultural Industry. Icons, Mar-
kets, Mythologies. Houndmills 2014.
5 Vgl. Gabriele Klein, Malte Friedrich: Is this real? Die Kultur des HipHop. Frankfurt a. M.
2003, S. 56.
6 Vgl. etwa Sascha Varlan: HipHop als schöne Kunst betrachtet – oder: die kulturellen Wur-
zeln des Rap. In: Jannis Androutsopoulos (Hg.): HipHop. Bielefeld 2003, S. 138–146. Hier
S. 140.



Gang, einer von der als „Mutter des HipHop“ apostrophierten Sylvia Robinson
ins Leben gerufenen Band:7

I said a hip hop
Hippie to the hippie
The hip, hip a hop, and you don’t stop, a rock it out
Bubba to the bang bang boogie, boobie to the boogie
To the rhythm of the boogie the beat
Now, what you hear is not a test I’m rappin’ to the beat
And me, the groove, and my friends are gonna try to move your feet
See, I am Wonder Mike, and I’d like to say hello
To the black, to the white, the red and the brown
The purple and yellow, but first, I gotta
Bang bang, the boogie to the boogie
Say up jump the boogie to the bang bang boogie
Let’s rock, you don’t stop
Rock the rhythm that’ll make your body rock
Well so far you’ve heard my voice but I brought two friends along
And the next on the mic is my man Hank
C’mon, Hank, sing that song, check it out.

Bereits diese wenigen Zeilen weisen Eigenheiten auf, die den Hip-Hop nachhal-
tig prägen werden: der sich am Beat orientierende Sprechgesang, die Tanzbar-
keit und die Mehrstimmigkeit der MCs (Master of Ceremony), die einen sponta-
nen Eindruck erzeugt. Wie der Ballade, so kommt auch dem Hip-Hop durch die
Aufnahme die Aufführungssituation abhanden. Auf den Rückbau der multi-
modalen Inszenierung und das sich daraus ergebende performative Defizit (vgl.
Kapitel 3) reagiert das obige Stück, indem es die körperliche Präsenz durch
Mehrstimmigkeit simuliert: „Well so far you’ve heard my voice but I brought two
friends along / And the next on the mic is my man Hank / C’mon, Hank, sing
that song, check it out.“ Dass in der Zeit noch keine vollständige Abgrenzung
zum damals populären Discotrend erfolgte, beweist die Untermalung, für die
das Discostück Good Times gewählt wurde.

Mitte der 1980er Jahre wird Hip-Hop mit David Toops Buch Rap Attack8 „dis-
kursfähig“.9 Indem dieser ‚Herder des Rap‘ Parallelen zwischen den beschriebe-
nen Praktiken des Hip-Hop, traditionellen westafrikanischen Barden sowie wei-
teren afrikanischen und afroamerikanischen Traditionen zieht, begründet er das
Narrativ vom afroamerikanischen Hip-Hop. Mit der Diskursivierung wird die eth-

8.1 Das Kollektiv und dessen Gedächtnis als Träger der Klassikerpraxis  315

7 Rapper’s Delight auf: The Sugarhill Gang: Sugarhill Gang 1979. Track 6.
8 Toop, Rap Attack. African Jive bis Global HipHop. Aus dem Englischen übers. von Diedrich
Diedrichsen. St. Andrä-Wördern [1984] 1992.
9 Klein, Friedrich, Is this real? 2003, S. 17.



nische Komponente konstruiert, die seit Mitte der 1990er Jahre als „Mythos des
schwarzen Rap“ das Phänomen bestimmt, woran drei Filme einen Anteil haben:
Wild Style (1982), Style Wars (1983) und Beat Street (1984) machen Hip-Hop als
eine die Bereiche Musik, Tanz, Graffiti und Lebensphilosophie vereinigende Le-
bensweise vom American Dream ausgeschlossener Afroamerikaner über die
Grenzen der USA bekannt. Von nun an werden die Techniken in Jugendkulturen
allerorten nachgeahmt.10 Die Situation der Marginalisierung wird mit der Brei-
tenrezeption vollends von der sozialen auf eine ethnische Ebene verschoben,
was wiederum zur Dämonisierung als „Kultur des wilden schwarzen Mannes“11

führt. Allerdings tat diese dem Erfolg keinen Abbruch, Hip-Hop entwickelte sich
immer mehr zum kulturellen Mainstream. Dadurch vergrößerte sich die Öffent-
lichkeit und wurde heterogener, was es schwieriger machte, ein gemeinsames
Interesse zu artikulieren (oder überhaupt zu erkennen) und zugleich den Bedarf
nach kohärenzstiftenden Bezugspunkten steigen ließ.

Da von Klassikern sinnvollerweise nur aus einer zeitlichen Distanz gespro-
chen werden kann, bedarf die Praxis eines kollektiven kulturellen Gedächtnis-
ses, was wiederum 1. das Bewusstsein eigener Geschichtlichkeit und 2. ein Ar-
chiv, in dem die kulturellen Artefakte gespeichert und zugriffsbereit sind, vor-
aussetzt.12 „Bewusstsein eigener Geschichtlichkeit“ ist breit gefasst: Es kann als
Wissensordnung mit realer oder imaginärer Basis auftreten, die ein Kollektiv mit
Vergangenheit ausstattet; beispielhaft dafür ist Toops Buch. Es kann sich aber
in Zugriffen ausdrücken, die belegen, dass das jeweilige Handlungsfeld mit ei-
ner Geschichte ausgestattet ist. Exemplarisch in der Literatur sind intertextuelle
Verfahren, analoge Praktiken sind das Sampling, das Remixing oder, im Hip-Hop
weniger verbreitet, das Covern. Bei allen untersuchten Akteuren ließ sich zudem
beobachten, dass dieses Ausgreifen in die Vergangenheit als Strategie der Auto-
modellierung eine Linie künstlerisch gleichgesinnter ‚Ahnen‘ entstehen lässt.
Im Prozess der Klassikerbildung kommt der Historisierung die doppelte Funkti-
on zu, Höhe- und Bezugspunkte auszuzeichnen und dem jeweiligen Feld eine
aus der Geschichte bezogene Dignität zu verleihen.

Im Fall des Hip-Hop ist die Historisierungstendenz mit Toops Rap Attack
früh festzustellen, wenn er die ‚neue‘ Kulturform in den historischen Kontext

316  8 Zur Alltäglichkeit einer kulturellen Praxis der Klassik

10 So etwa gleichermaßen von deutsch-türkischen Jugendlichen in der BRD und ostdeutschen
Jugendlichen in der DDR. Vgl. Mark Butler: Das Spiel mit sich (Kink, Drugs & Hip-Hop). Berlin
2014, S. 34.
11 Varlan, HipHop als schöne Kunst betrachtet 2003, S. 139.
12 Moritz Baßler versteht es mit Boris Groys als ein ungeordnetes, achronisches Reservoir an
Texten, Diskursen und materiellen Objekten, das jederzeit Zugriff ermöglicht und repräsentativ
für eine Kultur sein kann. Moritz Baßler: Die kulturpoetische Funktion und das Archiv. Eine
literaturwissenschaftliche Text-Kontext-Theorie. Tübingen 2005, S. 178 und 181.



amerikanischer und afrikanischer Tradition stellt. Er zieht ausdrücklich Paralle-
len zu einer der Folklore zugeeigneten Spontandichtung sowie zur westafrikani-
schen mündlichen Tradition der Yoruba.13 Toop beeinflusst auch die Wissen-
schaft nachhaltig, die Hip-Hop in den 1990er Jahren als Forschungsfeld entdeck-
te und das ethnische Narrativ fortschrieb.14 Die Protagonisten selbst nennen als
Bezugspunkt eher die Pioniere der elektronischen Musik, die deutsche Band
Kraftwerk.15 Die 1968 gegründete Formation gilt bis heute wegen der konsequen-
ten Elektronisierung als avantgardistisch und eignete sich deshalb als Innovati-
on evozierendes Vorbild in den 1980er Jahren.16 Als weitere Historisierungspra-
xis ist die im Hip-Hop ubiquitäre Listenbildung zu beobachten, die regelmäßig
die diachrone Perspektive einnimmt und die Besten der Genregeschichte kürt.17

In der Bezeichnung „Old-school“ ist ein semantisches Angebot zu beobachten,
das dem von „Klassiker“ ziemlich nahe kommt, weil damit sowohl die an der
Entstehung beteiligten Akteure als auch die bis heute nachhallende Ästhetik
identifiziert werden.

Das kulturelle Archiv der potenziell repräsentativen, kollektivspezifischen
Produkte und Ereignisse setzt wiederum Speichermedien (etwa Verlags-, Radio-
oder Pressearchive, Plattensammlungen von DJs etc.) voraus und zieht mit Blick
auf Klassik eine weitere Bedingung nach sich. Da nicht alles Eingelagerte klas-
sisch wird, müssen Selektionsmechanismen etabliert sein, die die Überführung
vom Speicher- zum Funktionsgedächtnis regeln. Dazu gehören alle Rezeptions-
und Konsumtechniken, wie Adaption, Appropriation, Zitat, Fragmentierung, le-
bensweltliche Aneignung oder Habitualisierung. Für Hip-Hop kennzeichnend
ist die Technik des Samples, das mit dem literarischen Zitat vergleichbar ist.18

Da Hip-Hop wie erwähnt eine multimodale Kultur ist, bilden Graffiti, Tanz und
Mode äquivalente Applikationstechniken aus.

8.1 Das Kollektiv und dessen Gedächtnis als Träger der Klassikerpraxis  317

13 Toop, Rap Attack [1984] 1992, S. 39 f und 42 f.
14 Vgl. Nathan D. Abrams: Antonio’s B-Boys. Rap, Rappers, and Gramsci’s Intellectuals. In:
Popular Music and Society, 4, 19 (1995), S. 1–19; Errol Henderson: Black Nationalism and Rap
Music. In: Journal of Black Studies, 3, 26 (1996), S. 308–338; Tricia Rose: Black Noise. Rap
Music and Black Culture in Contemporary America. London 1994.
15 Dies gilt Ende der 1990er Jahre weiterhin, wie das Album Tribute to Kraftwerk Feat. Afrika
Bambaataa: It’s More Fun To Compute von 1999 bestätigt.
16 Sebastian Krekow, Jens Steiner, Matthias Taupitz: Das neue HipHop-Lexikon. Berlin 2003,
S. 327–329.
17 Die mit einer Kanonisierung gleichgesetzt werden kann. Darauf wird später noch einzuge-
hen sein.
18 Während beispielsweise das in der Rock- und Popmusik oder im Jazz verbreitete Covern
eher seltener anzutreffen ist bzw. als Remix apostrophiert wird (ein bekannteres Beispiel ist
Roberta Flacks von den Fugees 1996 gecovertes Killing Me Softly).



Mit den Vorannahmen, dass der Hip-Hop 1. von einem Rezeptionskreis ge-
tragen wird, der sich mit Hilfe gemeinsamer, in zeitlicher Perspektive wandeln-
der Interessen, Vorlieben und Erwartungen konstituiert, 2. ein medial ausgestal-
tetes kulturelles Gedächtnis herausgebildet hat und 3. ein Kunstfeld ist, in dem
Applikationstechniken zu beobachten sind, die Übergänge zwischen Speicher-
und Funktionsgedächtnis organisieren, soll nun ein konkretes Beispiel disku-
tiert werden.

8.2 „Close to the Edge“: funktionale Klassikermodellierung
im Hip-Hop

Grandmaster Flash ist 1982, als The Message ein Hit wird, bereits eine DJ-Legen-
de, deren Anfänge sich zu den erwähnten Block Partys in der südlichen Bronx
der 1970er Jahre zurückverfolgen lassen. Sein Status wird auf Innovationen im
Bereich des DJing zurückgeführt. Was der gelernte Elektroniker mit selbstgebau-
ten Geräten entwickelte, gehört bis heute zum Standardrepertoire eines jeden
DJs.19 Bereits 1981 nimmt er einen Mix auf, der unter dem Titel The Adventures of
Grandmaster Flash on the Wheels of Steel Grundlagen des DJing akustisch veran-
schaulicht. Auf ihm basiert ein Innovationspostulat, das von Wikipedia bis zur
Fachliteratur aufgegriffen wird. Es ist ein aus den literarischen Fallanalysen be-
reits bekannter Reflex, den Klassikerstatus in ästhetischer Hinsicht mithilfe ei-
ner tatsächlichen oder konstruierten Neuerung zu legitimieren.20

Ebenfalls zum Narrativ, das den Klassikerstatus kolportiert, gehört deshalb
die zweite Innovation, die dem als Joseph Saddler geborenen Grandmaster Flash
zugeschrieben wird: die Professionalisierung der MCs. Glaubt man der Überlie-
ferung, so wurden die Fähigkeiten der DJs im Verlauf der Zeit so spektakulär,
dass das Publikum, davon gebannt, zu tanzen aufhörte. Um die Menge wieder
in Schwung zu bringen, engagierte Grandmaster Flash sogenannte Anheizer,
die von den Aktivitäten des DJs ablenken und das Publikum zum Tanzen ani-
mieren sollten.21 Diese Master of Ceremony genannten Rapper wurden mit der
Zeit zur Hauptattraktion und zum repräsentativsten Kennzeichen des Hip-Hop,

318  8 Zur Alltäglichkeit einer kulturellen Praxis der Klassik

19 Er gilt beispielsweise als derjenige, der das Scratching perfektioniert hat und den Crossfa-
der erfunden hat, mit dem der nahtlose Übergang zwischen den beiden Plattenspielern mög-
lich wird. Vgl. H. C. Williams: Grandmaster Flash. In: Mickey Hess (Hg.): Icons of Hip Hop. An
Encyclopedia of the Movement, Music, and Culture. Band 1. Westport 2007, S. 27–49. Hier S. 28
und 35–37.
20 Eine eingehende Analyse davon, was auf diesem Mix tatsächlich Grandmaster Flash zuzu-
schreibende Innovationen sind und was er von anderen DJs übernommen hat, ist mir zumin-
dest nicht bekannt. Dieser Mythos wartet noch darauf, dekonstruiert zu werden.
21 Vgl. ebd. und Varlan, HipHop als schöne Kunst betrachtet 2003, S. 140.



schließlich zu den eigentlichen Stars der Szene. Welche Wirkung diese Inno-
vationsbehauptung entfaltet, lässt sich bei Sascha Varlan nachlesen, der auf ihr
eine Ursprungserzählung begründet: „und es [war] mit Grandmaster Flash ein
DJ […], der Rap zwar nicht erfunden, aber doch erst möglich gemacht hat.“22

8.2.1 Das Original: Grandmaster Flash and The Furious Five The Message

Das Lied selbst betrifft die Innovationsbehauptung vor allem inhaltlich. Wo es
thematisiert wird, ist es mit dem Hinweis versehen, dass es für die sozialkriti-
sche Neuausrichtung im sogenannten Message Rap steht. Dies lässt sich schon
bei Toop nachlesen, dem zufolge das Lied „die Mode des inhaltlich bestimmten
Raps einleitete und zu riesigem internationalen Erfolg verhalf.“23 Tatsächlich
prangert der Text unverschleiert die Realität des Lebens in Vierteln an, die von
einer eher sozial schwachen und häufig afroamerikanischen (in anderen Zusam-
menhängen auch migrantischen) Bevölkerung bewohnt werden – wofür sich im
Hip-Hop die Bezeichnung Ghetto eingebürgert hat. Die Zeilen des Refrains, die
eine ‚Mir- reicht’s‘-Haltung ausdrücken, haben mittlerweile ein kulturelles Ei-
genleben: „Don’t push me cause I’m close to the edge / I’m trying not to lose my
head / It’s like a jungle sometimes / It makes me wonder how I keep from goin’
under.“24 Sie strukturieren die Schilderungen eines Lebens, das durch Dreck,
Verzweiflung, Irrsinn, Armut, Gewalt, Prostitution und allgemeine Chancenlo-
sigkeit gekennzeichnet ist. Zur Veranschaulichung die ersten beiden Strophen:

Broken glass everywhere
People pissin’ on the stairs, you know they just don’t care
I can’t take the smell, can’t take the noise
Got no money to move out, I guess I got no choice
Rats in the front room, roaches in the back
Junkies in the alley with a baseball bat
I tried to get away but I couldn’t get far
Cause a man with a tow truck repossessed my car

Don’t push me cause I’m close to the edge…

8.2 „Close to the Edge“: funktionale Klassikermodellierung im Hip-Hop  319

22 Ebd.
23 Toop, Rap Attack [1984] 1992, S. 135.
24 The Message. Auf: Grandmaster Flash and The Furious Five: The Message. Sugar Hill Re-
cords 1982, Track 7.



Standin’ on the front stoop hangin’ out the window
Watchin’ all the cars go by, roarin’ as the breezes blow
Crazy lady, livin’ in a bag
Eatin’ outta garbage pails, used to be a fag hag
Said she’ll dance the tango, skip the light fandango
A Zircon princess seemed to lost her senses
Down at the peep show watchin’ all the creeps
So she can tell her stories to the girls back home
She went to the city and got so so seditty
She had to get a pimp, she couldn’t make it on her own25

Die Erzählinstanz flicht in die Beobachtungen der unmittelbaren Umgebung
Schlagzeilen und Gerüchte ein: „They pushed that girl in front of the train“,
„Stabbed that man right in his heart“.26 Indem die Perspektive (etwa auf eine
geistig verwirrte Obdachlose) wechselt, entsteht ein Kaleidoskop unterschiedli-
cher Wahrnehmungen einer Lebenswirklichkeit, in der die Biografien gleich ver-
laufen:

A child is born with no state of mind
Blind to the ways of mankind
God is smilin’ on you but he’s frownin’ too
Because only God knows what you’ll go through
You’ll grow in the ghetto livin’ second-rate
And your eyes will sing a song called deep hate
The places you play and where you stay
Looks like one great big alleyway
You’ll admire all the number-book takers
Thugs, pimps and pushers and the big money-makers
Drivin’ big cars, spendin’ twenties and tens
And you’ll wanna grow up to be just like them, huh
Smugglers, scramblers, burglars, gamblers
Pickpocket peddlers, even panhandlers
You say I’m cool, huh, I’m no fool
But then you wind up droppin’ outta high school
Now you’re unemployed, all non-void
Walkin’ round like you’re Pretty Boy Floyd
Turned stick-up kid, but look what you done did
Got sent up for a eight-year bid
Now your manhood is took and you’re a Maytag
Spend the next two years as a undercover fag
Bein’ used and abused to serve like hell
Til one day, you was found hung dead in the cell

320  8 Zur Alltäglichkeit einer kulturellen Praxis der Klassik

25 Vgl. ebd.
26 Strophe vier, Verse 9 und 11.



It was plain to see that your life was lost
You was cold and your body swung back and forth
But now your eyes sing the sad, sad song
Of how you lived so fast and died so young so
It’s like a jungle sometimes… (Strophe 5)

Die Geburt wird als ein lebensdeterminierendes Widerfahrnis charakterisiert,
von dem aus der weitere von Armut, Kriminalität oder Drogen gekennzeichnete
Pfad festgelegt ist. Das Lied inszeniert mehrstimmig einen kollektiven Protago-
nisten, der aus der Situation der Machtlosigkeit und Handlungsunfähigkeit
Rechtsbrüche androht: „I swear I might hijack a plane“ (Strophe 3, Vers 13). Dar-
in lässt sich der balladentypische Aktionismus erkennen, denn die Maßnahmen
lassen zwar handlungsfähig erscheinen, ändern jedoch nichts an dem Zustand.
„Don’t push me, cause I’m close to the edge…“ betont die liminale Situation, in
die das Individuum gerät, weil es die Zustände nicht länger passiv hinnehmen
kann. Das Lied ist deshalb Kritik, Anklage und Drohung zugleich. Dies wird vi-
suell im dazugehörigen Videoclip umgesetzt.27

Bevor der Text einsetzt, laufen zwei Männer eine belebte Straße New Yorks
entlang. Dass sie eine sogenannte Boombox28 tragen, markiert sie als Angehöri-
ge der Szene. Währenddessen wird eine kurze, nachhallende Synthesizerse-
quenz wiederholt eingespielt, ein Lick, das zum akustischen Markenzeichen des
Liedes geworden ist. Es kommt zu einem Aufeinandertreffen mit weiteren Män-
nern, und an dieser Stelle setzt die Simulation einer Echtzeit-Performance ein:
Auf dem Boden zersplittert Glas, während zugleich die erste Zeile „Broken glass
everywhere“ (0:43) ertönt. Der Beat ist langsamer als zur damaligen Zeit üblich,
was das Lied weniger tanzbar macht und den Rap in den Vordergrund rückt.29

Von da an ist der Clip eine Collage, die das Gesungene veranschaulicht. Unter-
brochen wird dies von Einstellungen, auf denen die rappenden MCs Melle Mel30

und Duke Boote31 zu sehen sind. Ihre Pose bekräftigt die Drohung: Sie bauen

8.2 „Close to the Edge“: funktionale Klassikermodellierung im Hip-Hop  321

27 https://www.youtube.com/watch?v=O4o8TeqKhgY&start_radio=1&list=RDO4o8TeqKh-
gY&t=7 [letzter Zugriff 25.9.2018]. Video ist nach einer Beschwerde von Sugarhill Records nicht
mehr verfügbar.
28 Kassettenrecorder, auch pejorativ als Ghettoblaster bezeichnet.
29 Dies war einer der Gründe dafür, dass Grandmaster Flash den Song zunächst ablehnte.
Musik und sozialkritischer Inhalt schienen ihm nicht geeignet, um im Radio gespielt zu wer-
den. Dass der Song aufgenommen und vermarktet wurde, ist Sylvia Robinson zu verdanken.
Aus diesem Grund aber ist außer Melle Mel keiner der Furious Five auf der Aufnahme vertreten.
Williams, Grandmaster Flash 2007, S. 45.
30 Melvin Glover, der sich später Mele Mel schreibt.
31 Edward Fletcher, der kein Mitglied der Furious Five, sondern Hausmusiker des Labels
Sugarhill Records war.

https://www.youtube.com/watch?v=O4o8TeqKhgY&amp;start_radio=1&amp;list=RDO4o8TeqKhgY&amp;t=7
https://www.youtube.com/watch?v=O4o8TeqKhgY&amp;start_radio=1&amp;list=RDO4o8TeqKhgY&amp;t=7


sich auf und schauen entschlossen in die Kamera. Im Refrain baut Melle Mel
nach der zweiten Zeile („I’m tryin’ not to loose my head“) ein artifizielles, rhyth-
misches Lachen ein, das den liminalen Zustand unterstreicht und zum weiteren
Identifikationsmerkmal des Liedes wurde. An der Kleidung wird der kulturhisto-
rische Kontext sichtbar: Der Hip-Hop hat zu dieser Zeit noch nicht den heute be-
kannten Dresscode entwickelt, bedient sich vielmehr der in den 70er Jahren
trendsetzenden Punk- und Disco-Mode: Jeansjacken und -hosen, Lederacces-
soires und enge Hemden.

Folgende Merkmale zeichnen sich als konstitutiv für die weitere Rezeption
und Klassikerwerdung ab: 1. musikalische Signale wie das Synthesizer-Lick, der
Beat oder das charakteristische Lachen, 2. die Sozialkritik, die den American
Dream als nicht einlösbares Versprechen für diejenigen entlarvt, die unverschul-
deterweise in ein bestimmtes soziales Milieu hineingeboren wurden, 3. die in
den Refrainzeilen verdichtete Selbstermächtigungsgeste, die sich gegen eine (je
nach Lesart) Ungerechtigkeit systemisch reproduzierende Gesellschaft oder aber
sie konsolidierende Reagan-Regierung richtet.

8.2.2 Der Klassiker: kulturelle Persistenz als bedarfsorientierte Modellierung

Konsequent als Rezeptionsphänomen verstanden, lenkt Klassik den Blick auf
die Gesamtheit der Aneignungs-, Applikations-, Adaptions- und Appropriations-
praktiken, in denen die Langzeitpräsenz von kulturellen Artefakten entsteht.
Zentral wurden ästhetische, sozialmoralische und politische Modelle identifi-
ziert, die den in konkreten Bedarfssituationen angestoßenen Aktualisierungs-
prozess erkennbar werden lassen. Sie sind in der Rezeption von The Message so-
wohl im Ursprungsbereich der Musik unterschiedlicher Genres32 als auch in an-
deren Medien, Künsten und Kulturbereichen zu beobachten. Die Spanne
intermedialer Aneignungen reicht von Film über Videospiele und Musicals bis
zu Werbung und Memes.33 An ihnen lässt sich eine vergleichbare Korrelation
von Modellierung und Funktionalisierung veranschaulichen, wie wir sie für die
literarischen Beispiele gesehen haben.

322  8 Zur Alltäglichkeit einer kulturellen Praxis der Klassik

32 Sowohl als Adaption als auch Diskursivierung beispielsweise in Zeitschriften, wissen-
schaftlichen Publikationen, Anthologien, Biografien und Dokumentationen, die sich einzelnen
Akteuren oder Hip-Hop als Kulturphänomen widmen.
33 Einige Rezeptionsbeispiele: Das Videospiel GTA (Grand Theft Auto). Vice City aus dem Jahr
2012. Der Animationsfilm Happy Feet (Jahr 2006). Werbeclips von dem Autohersteller Kia und
dem Modelabel Lacoste. Das Hip-Hop-Musical Hamilton: An American Musical (2004).



a) The Message, ästhetisch
Für das ästhetische Modell haben wir feststellen können, dass die Identifikation
mit als klassisch geltenden Werken, Künstlerinnen, Stilen oder Traditionslinien
sich am offensichtlichsten in intertextuellen oder -medialen Verfahren offen-
bart. Aus der Vielzahl von Aneignungen in der Musik (die Seite whosampled.
com gibt 236 Samples des Liedes an34) zeigt sich das ästhetische Modell von The
Message in Stücken, die innerhalb des eigenen oder von anderen Genres her auf
das charakteristische Synthesizer-Lick, das Lachen sowie einzelne Zeilen zugrei-
fen, diese Fragmente de- und im Sinne der jeweiligen genre- oder medienbe-
dingten Ästhetik neu kontextualisieren.

Bis heute existieren direkte Übersetzungen etwa ins Deutsche, Schwedische
oder Niederländische35 – eine Praxis, die eher in der Frühphase des Folk- und
Rockmusik-Kulturtransfers üblich war,36 jedoch nicht darauf beschränkt ist. So
wird The Message von Gabi Annicette, einer deutschen Stewardess, bereits 1983
mit dem Titel Hau schon ab eingerappt.37 Wir beobachten also eine frühe inter-
nationale Dissemination. Sprachlich wird ein Rezeptionskreiswechsel zum
deutschsprachigen Publikum hin vollzogen, doch auch inhaltlich zeichnet sich
eine andere Zielgruppe ab. Indem der Text eine gescheiterte Liebesgeschichte
thematisiert, werden die sozialkritische Dimension und der konkrete Milieube-
zug ausgeblendet. Der Text ist damit zwar belangloser, zugleich aber universel-
ler und spricht ein breiteres Publikum an. Entscheidend für diese eher einfalls-
lose Version waren vermutlich der Erfolg des Originals, die Beliebtheit des Gen-
res sowie die mediale Aufmerksamkeit, die der Sängerin zuteilwurde, die ein
Jahr zuvor ihrem Arbeitgeber, der Lufthansa, mit einem Playboy-Cover einen
Skandal beschert hatte.38 Die Aneignung lässt dennoch ein ästhetisches Modell
erkennen, weil The Message als Kunstwerk von Interesse ist und die Interpreta-
tion sich mit der neuen Ausdrucksform des Deutschrap als ernsthafter Beitrag
zur deutschen Popmusikszene versteht. Der vorrangige Zweck dürfte allerdings

8.2 „Close to the Edge“: funktionale Klassikermodellierung im Hip-Hop  323

34 https://www.whosampled.com/Grandmaster-Flash/The-Message/ [letzter Zugriff 21.5.2021],
archiviert unter https://archive.fo/X4eJU.
35 Wijk 7: Voor Je ’t Weet, Ben Je Gek! Rocker 1983. Eine verhältnismäßig aktuelle Übertra-
gung ist die des Schweden Timbuktu, der im Mai 2013 The Message als Reaktion auf die Unru-
hen adaptierte, die sich von dem Stockholmer Viertel Husby ausgebreitet hatten, nachdem dort
ein bewaffneter Mann von der Polizei erschossen worden war. Hier wird das Lied als Deutungs-
angebot hinzugezogen, mit dem die Gegenwart Schwedens 2013 mit der der südlichen Bronx
1982 analog gesetzt wird. Timbuktu: Budskapet 2013.
36 Man denke an Woodie Guthries City of New Orleans in der Schlager-Version von Rudi Carell
Wann wird’s mal wieder endlich Sommer von 1975.
37 Gabi Annicette: Hau schon ab / Ritter der Nacht. Blow up 1983.
38 http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-14353756.html [letzter Zugriff 21.5.2021], archiviert
unter https://archive.fo/sB88n.

https://www.whosampled.com/Grandmaster-Flash/The-Message/
https://archive.fo/X4eJU
http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-14353756.html
https://archive.fo/sB88n


kommerziell sein. Das rückt die Rezeption in die Nähe von Praktiken, die sich
unter anderem bei der Verbreitung von Goethes Erlkönig feststellen ließen. Sie
zeigen, dass ein Nebeneinander von künstlerischem und ökonomischem Inter-
esse kein Widerspruch ist, sondern ein Mechanismus moderner Klassikpraxis.
Diese Verschränkung ist im Hip-Hop längst nicht mehr dem kulturkritischen La-
mento ausgesetzt, das die Kommerzialisierung der Hochkultur häufig noch her-
vorruft. Vielmehr ist kommerzieller Erfolg zu einem kulturimmanenten Narrativ
geworden, das in einer weiteren Adaption des Klassikers zum Tragen kommt.

Fünfzehn Jahre nachdem The Message die Charts erobert und den Hip-Hop
als soziale Ausdrucksform etabliert hat, erscheint Can’t Nobody Hold Me Down
von dem damals als Puff Daddy bekannten Sean Combs39 und erzielt beachtliche
Chartplatzierungen.40 In den Jahren zwischen 1982 und 1997 ist im Hip-Hop viel
passiert.41 Insbesondere ist die kommerzielle Bedeutung immens gestiegen, die
sich mit Grandmaster Flash and the Furious Five sowie ihren Zeitgenossen Run-
DMC und Africa Bambaataa erst andeutete. Als erste Hip-Hop-Platte überhaupt
erreichte Run-DMCs Raising Hell aus dem Jahr 1986 Platinstatus. Das Genre dif-
ferenzierte sich zunehmend aus: Dem dominant werdenden Gangster-Rap, der
mit N.W.A.s Straight Outta Compton-Album 1988 den Durchbruch erlebte, wur-
den Gewaltverherrlichung, Ablehnung des Staatsapparates und Misogynie vor-
geworfen, weshalb er von politischer Seite kritisiert und von Radiostationen
boykottiert wurde. Aber auch innerhalb der Kultur selbst ergaben sich gegenläu-
fige Tendenzen, indem beispielsweise immer mehr Frauen Anerkennung erfuh-
ren. Salt’n’Pepas Album Hot, Cool&Vicious (1986) oder Queen Latifahs All Hail
the Queen (1989) spielten eine wichtige Vorreiterrolle für die späteren Grandes
Dames wie Missy Elliott, Lauryn Hill oder Erikah Badu. Mit den Beastie Boys tritt
zum ersten Mal eine Band mit nicht afroamerikanischer Besetzung in das Genre
ein, das sie durch Punkeinflüsse bereichert (Licensed to Ill, 1986). Es entstehen
wegweisende Formationen, MCs und Produzenten aus dem Bereich des Gangs-
ter-Rap (Dr. Dre, Tupac Shakur, Wu Tang Clan) und solche, die sich ihm mit
dem sogenannten Conscious-Hip-Hop intelligent widersetzen (A Tribe Called
Quest, Outcast). Im unmittelbaren zeitlichen Kontext der Comb’schen Adaption
ereigneten sich zwei bis heute im kollektiven Gedächtnis präsente Todesfälle,
als Tupac Shakur 1996 und Notorious B. I. G. 1997, beide hochkarätige Rapper

324  8 Zur Alltäglichkeit einer kulturellen Praxis der Klassik

39 Besser bekannt als Puff Daddy oder auch P. Diddy, später nur Diddy. Das Lied, das mit
Unterstützung des Rappers Mase entstand, wurde als erste Single aus dem Album No Way
Out, Bad Boy Records 1997, ausgekoppelt.
40 Sechs Wochen auf Platz eins der US-amerikanischen Billboard Charts.
41 Vgl. Hess, Icons of Hip Hop 2007, S. xxi-xxx.



und Produzenten, (vermutlich) in sogenannten Drive-by-Shooting-Aktionen er-
schossen wurden.

In dieser ausdifferenzierten Kultur, deren Übergang von einer Gegenkultur
zum Mainstream sich zu der Zeit bereits abzeichnet, veröffentlicht Puff Daddy
seine Debütsingle, in der er zahlreiche Elemente aus The Message sampelt. Die
Chorus-Linie allerdings entnimmt er dem Popsong Break My Stride von Matthew
Wilder, einem One-Hit-Wonder aus dem Jahr 1983, worin wir wiederum eine for-
male Referenz zu der Frühphase beobachten können, in der die Verwendung
von Discostücken, wie bei der Sugarhill Gang gesehen, verbreitet war. Die Geste
künstlerischer Selbstverortung ist in Puff Daddys Version unverkennbar: Für
sein Debüt sucht sich der bereits erfolgreiche Produzent ausgerechnet das Lied
eines DJs, der zur „heiligen Dreifaltigkeit“42 gezählt wird, und erweist so der Ge-
schichte Reverenz. Daneben dürfte ein kommerzielles Interesse bestanden ha-
ben, denn der erschossene Notorious B. I. G. war bei Combs Label Bad Boy Re-
cords unter Vertrag – es galt also, das Fehlen eines ökonomischen Schwerge-
wichts zu kompensieren. Zynischerweise begünstigte der Mord die mediale
Aufmerksamkeit, was erneut auf die Bedeutung des Skandals als Aufmerksam-
keitsgenerator für Klassiker verweist. In den hier vorgestellten Fällen (bei Gabi
Annicette und Sean Combs) betrifft der Skandal zwar nicht den Klassiker selbst,
so doch den unmittelbaren Rezeptionskontext.

Sowohl der Text als auch der dazugehörige Videoclip lassen keinen Zweifel
daran, dass eine entscheidende Aktualisierung der „Message“ erfolgt. Puff Dad-
dy präsentiert sich unsubtil als arrivierter Geschäftsmann: „Then come home to
plenty cream Bentleys / You name it, I could claim it / Young, black, and fa-
mous, with money hangin’ out the anus.“43 Diese schon 1997 typische Attitüde
ist eine Geste kultureller Selbstermächtigung, denn auf die Rolle des blasierten,
von schönen Frauen und teuren Autos umgebenen Millionärs waren kulturge-
schichtlich bis dato Weiße wie Playboy-Begründer Hugh Haffner abonniert.
Durch ihre Aneignung und exzessive Überbietung, wozu der zur Schau gestellte
Chauvinismus und Machismus gehören, codieren die Rapper das Stereotyp der
sozialschwachen Afroamerikaner zu dem in jeglicher Hinsicht handlungsfähi-
ger, superreicher Gangster- und Musikbosse um. Das Narrativ ist bis heute prä-
sent, wenn das erfolgreichste Paar des Hip-Hop, Jay-Z und Beyoncé, für ihren
Videoclip zum Song Apeshit (2018) den Louvre anmieten, um sich vor der Kulis-
se der Alten Meister zu inszenieren. Das markiert eine Entwicklung, weil nicht

8.2 „Close to the Edge“: funktionale Klassikermodellierung im Hip-Hop  325

42 Williams, Grandmaster Flash 2007, S. 27.
43 Puff Daddy: Nobody Can’t Hold Me Down. Auf: No Way Out. Bad Boy Records 1997, Track
17. Hier: Strophe 3, Vers 10–13.



mehr der ökonomisch definierte Lebensstil, sondern die ‚weiße‘ und (latent wie
explizit) rassistische europäische Hochkultur angeeignet wird.

In der ersten Szene des Videoclips zu Can’t Nobody Hold Me Down ist Puff
Daddy statusgemäß im seidenbezogenen Bett eines Luxusappartements mit ei-
ner leicht bekleideten Schönheit an seiner Seite zu sehen.44 Die Inszenierung
des häuslichen Rapperdaseins wird von einem Anruf seiner Freunde unterbro-
chen, die, von der Polizei angehalten, verhört werden. Der mit einem protzigen
Geländewagen evozierte Luxus schützt sie nicht vor dem polizeilichen Zugriff.
Der Grund für das Verhör ist die äußere Erscheinung, doch ob das Auftreten
oder die Hautfarbe den Ausschlag geben, bleibt unklar und ist letztlich unwe-
sentlich. Nur in diesem Moment, in dem das Racial Profiling als rassistisch moti-
vierte Schikane angedeutet wird, ist eine Kritik zu erahnen, die mit der von The
Message vergleichbar wäre. Die Zeilen „Don’t push us, ’cause we’re close to the
edge / We’re tryin’, not to lose our heads“ sollen hier als eine ernstzunehmende
Drohung wirken, weil die 1982 noch sozial und ökonomisch Unterprivilegierten
nun Vermögen und Status besitzen und sich zudem – der Wechsel von „me“ zu
„us“ zeigt es an – als Kollektiv verstehen.

Der Klassikerbezug stattet das Handlungsfeld mit einer Tradition aus, in der
sich das neue Werk verortet. Zu beobachten ist 1. die bereits vollzogene Identifi-
kation des Hip-Hop mit der afroamerikanischen Kultur, 2. das Fortschreiben der
metaleptischen Ästhetik, mit der die Grenze zwischen Diegese und Lebenswirk-
lichkeit durchlässig gehalten wird und 3. die Aktualisierung hinsichtlich eines
zeitgemäßen Kulturnarrativs. Auffällig und für das ästhetische Modell typisch
ist, dass die Aktualisierung auf das Merkmal zielt, das am einhelligsten mit In-
novation assoziiert wird: die Sozialkritik.

b) The Message, sozialmoralisch
Als Vor- oder Warnbild dienend, stellen Klassiker Verhaltens- und Haltungsent-
würfe bereit, um der eigenen als krisenhaft wahrgenommenen Gegenwart zu be-
gegnen, das soziale Zusammenleben im Hinblick auf Handlungsrollen, Hand-
lungsskripte, Gefühlsempfinden und -äußerungen, Umgang mit dem Fremden
(Ablehnung, Interesse, Überheblichkeit, Unterlegenheit, Ebenbürtigkeit) oder
mit sozialen Hierarchien (Rebellion, Gefolgschaft) zu denken und zu gestalten.
Diese Funktion kann sich jedoch auch in banalen Alltagsentscheidungen wie-
derfinden, beispielsweise in der Wahl einer Weinsorte, Krawatte oder Automar-
ke. Dabei wird ein sozialmoralisches Modell wirksam, das sich durch die Zuspit-
zung des Originals auf eine Botschaft konstituiert – was mit Blick auf den Titel

326  8 Zur Alltäglichkeit einer kulturellen Praxis der Klassik

44 https://www.youtube.com/watch?v=NmHMcKN8xlI. Regie: Paul Hunter. TC 0:00–0:11
[letzter Zugriff 21.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/Cri6B.

https://www.youtube.com/watch?v=NmHMcKN8xlI
https://archive.fo/Cri6B


des Hip-Hop-Klassikers geradezu wörtlich genommen werden kann. Sie leitet
sich aus dem Widerfahrnis ab, im vorliegenden Fall der unverschuldeten
Lebenssituation, die den bzw. die Sänger in eine liminale Situation der Wider-
stands- bzw. Gewaltbereitschaft treibt. Ob die Funktion der Handlungsorientie-
rung durch ein Ressentiment oder Reflexion vermittelt wird, kann vom Text vor-
gegeben werden, ist jedoch häufig dem jeweiligen Rezeptionskontext verpflich-
tet. Und so hält The Message beide Varianten bereit, denn das Lied kann als
tatsächlicher Aufruf zur Rebellion gegen die bestehenden Verhältnisse oder
aber als innere Haltung gegenüber der defizitären Wirklichkeit verstanden wer-
den.

Für dieses Modell ließ sich überdies beobachten, dass sich der Abstraktions-
grad und mit ihm die Funktionsvarianz erhöhen, was insgesamt die Applizier-
barkeit in breitere Rezipierendenschichten erleichtert. Dass dies auch für The
Message zutrifft, soll an vier kurzen Beispielen skizziert werden. Dabei bestätigt
sich, was man schon an Adam Mickiewicz und dem Erlkönig sehen konnte: Die
prototypischen Zuständigkeitsbereiche, in denen dieses Modell konstruiert und
verbreitet wird, sind Schule/Bildung und Massenmedien.

Aus dem Bereich der Didaktik stammt sodann der Vorschlag, The Message
als Thema von Abiturprüfungen zu verwenden.45 Der Text wird 2011 repräsenta-
tiv für den thematischen Schwerpunkt „The African American Experience“ an-
geführt, das Ziel ist, „die Schülerinnen und Schüler in die Lage [zu versetzen],
die Entwicklung afroamerikanischer Identitäten im Hinblick auf ihre Geschichte
und Kultur innerhalb der Vereinigten Staaten zu verstehen.“46 Am Lied interes-
sieren nur die soziale Situation und die damit zusammenhängende Botschaft
der Auflehnung, genrespezifische und musikalische Aspekte werden hingegen
ignoriert.

Ein weiteres Beispiel aus dem didaktischen Bereich zeigt, wie hoch der Abs-
traktionsgrad sein kann. 1983, also nur ein Jahr nach der Veröffentlichung des
Originals, wird von der britischen Regierung ein Lehrfilm zum Thema Verkehrs-
sicherheit in Auftrag gegeben. Zu der Zeit ist noch nicht absehbar, welche Re-
zeptionsgeschichte The Message bevorsteht, dennoch wird die Bekanntheit des
Stückes genutzt, um das eigene Anliegen zu popularisieren. Der Text von Green
Cross Code – Close to the Edge47 wird dem Thema entsprechend angepasst und
die ursprüngliche Botschaft so sehr modifiziert, dass sie nur noch abstrakt er-

8.2 „Close to the Edge“: funktionale Klassikermodellierung im Hip-Hop  327

45 Niedersachsen, Jahre 2011 und 2012: http://www.nibis.de/nli1/gohrgs/13_zentralabitur/
zentralabitur_2011/02Englisch2011_neu0409.pdf, S. 2 f [letzter Zugriff 21.5.2021], archiviert un-
ter https://archive.fo/6GuqI.
46 Ebd., S. 2.
47 Der Clip ist auf YouTube verfügbar: https://www.youtube.com/watch?v=8LknX42rx1c [letz-
ter Zugriff 21.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/VEqa4.

http://www.nibis.de/nli1/gohrgs/13_zentralabitur/zentralabitur_2011/02Englisch2011_neu0409.pdf
http://www.nibis.de/nli1/gohrgs/13_zentralabitur/zentralabitur_2011/02Englisch2011_neu0409.pdf
https://archive.fo/6GuqI
https://www.youtube.com/watch?v=8LknX42rx1c
https://archive.fo/VEqa4


kennbar ist: „don’t step out, when you close to the edge. Stop, listen, think and
you won’t loose your head.“ Bedarfsgemäß aktualisiert, betrifft das Widerfahr-
nis nicht mehr das Schicksal, in ein nichtprivilegiertes Milieu hineingeboren zu
sein, sondern die vielfältigen Gefahren des Großstadtverkehrs. Die in The Mes-
sage noch metaphorische Grenze des Hinnehmbaren wird wörtlich als Bord-
steinkante umgedeutet. Die Ästhetik wird zum Vermittlungszweck instrumenta-
lisiert: Auf die Aktualität und Verbreitung des Hip-Hop wird mit dem urbanen
Ambiente und der fern an Graffiti erinnernden Zeichentrick-Technik ebenso ge-
baut wie typographisch auf die Attraktivität der bereits etablierten Punkästhetik
(vgl. Abb. 37 und 38). Der Appropriationsmechanismus, die Aura des Gegenkul-
turellen für didaktische Zwecke zu vereinnahmen, ließ sich bereits an den
deutschsprachigen Rap-Adaptionen von Goethes Erlkönig beobachten. Wenn
der Bildungsdiskurs die Gegenkultur funktionalisiert, um sein Anliegen konsu-
mierbar zu machen, widerlegt das auch das Vorurteil, es sei die Eigenheit der
Populärkultur, hochkulturelle Werke maximal zu dekontextualisieren und der
Kulturindustrie einzuverleiben.

Abb. 37: Green Cross Code, 1983. TC: 0:16. Abb. 38: Green Cross Code, 1983. TC: 0:25.

Ein affektischer Überschuss, der auf das ‚Alter‘ zurückzuführen ist, ist für kom-
merzielle Zwecke nutzbar, was ein australischer Werbeclip der Automarke Kia
aus dem Jahr 2010 demonstriert:48 Zu Beginn ist ein eher unauffälliger Mann zu
sehen, der in seinem Wagen durch eine austauschbar wirkende Vorstadt fährt.
Er hat The Message laut aufgedreht und rappt den Text mit, wobei er unerwar-
tete Unterstützung von den schon gealterten Grandmaster Flash und Melle Mel
erhält. Zu Hause angekommen, sind die beiden Hip-Hop-Legenden aus dem
Auto verschwunden, der Alltag hat den Protagonisten wieder – in Gestalt seiner
Ehefrau, die ihm vorwirft, die Windeln, die er besorgen sollte, vergessen zu ha-
ben. Die Botschaft, die diese Werbung vermittelt, gehört zum Standardreper-

328  8 Zur Alltäglichkeit einer kulturellen Praxis der Klassik

48 Videoclip für Kia Sportage. Innocean/Tim Bullock 2010. https://www.youtube.com/watch?
v=FN2Q7HTyPZQ [letzter Zugriff 21.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/uFHGF.

https://www.youtube.com/watch?v=FN2Q7HTyPZQ
https://www.youtube.com/watch?v=FN2Q7HTyPZQ
https://archive.fo/uFHGF


toire: Auch als Vater kann es gelingen, jugendlich, leichtsinnig und cool zu
sein, wenn die Familienkutsche die passende Umgebung zum Träumen bietet.
Das Widerfahrnis und das Versprechen sind stets dieselben: Verlust des jugend-
lichen Lebensgefühls, das durch Konsum bestimmter Produkte wiederherge-
stellt werden kann. The Message repräsentiert dieses Gefühl einer Jugend, die
nicht mehr exklusiv einer Gegenkultur zugeeignet ist.

Im letzten Beispiel der Internet-Memes werden die Refrainzeilen mit unter-
schiedlichen Bildern montiert und so mit einer neuen Semantik belegt. Was sich
hier beobachten lässt, ist die den sozialen Medien eigene Dynamik, die auf be-
schleunigte Erneuerung und Aktualisierung setzt und das Verdikt von Henry
Jenkins, Sam Ford und Joshua Green bestätigt: „If it doesn’t spread, it’s dead.“49

In einer ersten Variante werden die bekannten Zeilen einer ebenfalls bekannten
realen oder fiktiven Figur in den Mund gelegt. Die Collage inszeniert die liminale
Situation des kurz vor der emotionalen Explosion stehenden Individuums. Bei-
spielhaft dafür sind Memes, die das Zitat mit einem Bild des ehemaligen US-
amerikanischen Präsidenten Barack Obama50 oder John Goodman51 in seiner le-
gendären Rolle als Walter Sobchak im Kultfilm The Big Lebowski kombinieren.
Funktional gesehen können solche Memes politische Identifikation mit der
Agenda des ehemaligen Präsidenten oder Walters umfassender Misanthropie
vermitteln. In der zweiten Variante ist die vorrangige Funktion Unterhaltung:52

Die Refrainzeile wird mit dem Bild eines putzigen Tieres montiert, das sich am
Rande eines Abgrunds (Dach oder Baum) befindet. Die Identifikation ist hier
apolitisch und prinzipiell schwächer markiert, ein Kollektiv ist dementspre-
chend kaum erkennbar. Gemeinsamkeiten sind ein Interesse an Unterhaltung,
die Vorliebe für Tierbilder und Sprachspiele, die Affinität zu sozialen Medien
und eine zumindest vage Kenntnis der Hip-Hop-Geschichte. Zwar erfordert das
Verständnis keine genaue Kenntnis des Originals, doch sind die Rezeptionsbe-
dingungen nicht trivial, weil sie kognitive Abstraktions-, Analogiebildungs- und
Adaptionsfähigkeiten und historisches Weltwissen erfordern. Das ist im Fall der
Memes mit Hip-Hop-Zitat nicht anders als im Fall der Zitate, die, Mickiewiczs
Konrad Wallenrod entlehnt, zum Vorbild der polnischen Revolutionäre wurden.

8.2 „Close to the Edge“: funktionale Klassikermodellierung im Hip-Hop  329

49 Henry Jenkins, Sam Ford, Joshua Green: Spreadable Media. Creating Value and Meaning in
a Networked Culture. New York 2018.
50 https://makeameme.org/meme/dont-push-me-xeur8j [letzter Zugriff 21.5.2021], archiviert
unter https://archive.fo/2Ekbz.
51 https://imgflip.com/i/16b27y [letzter Zugriff 21.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/
oydp8.
52 https://cheezburger.com/2691282176 [letzter Zugriff 21.5.2021], archiviert unter https://ar-
chive.fo/GAbGh, https://cheezburger.com/6561772800 [letzter Zugriff 21.5.2021], archiviert un-
ter https://archive.fo/r7pkc.

https://makeameme.org/meme/dont-push-me-xeur8j
https://archive.fo/2Ekbz
https://imgflip.com/i/16b27y
https://archive.fo/oydp8
https://archive.fo/oydp8
https://cheezburger.com/2691282176
https://archive.fo/GAbGh
https://archive.fo/GAbGh
https://cheezburger.com/6561772800
https://archive.fo/r7pkc


c) The Message, politisch
Charakteristisch für das politische Modell ist eine Funktionsbehauptung, die
ohne realistischen Bezug zum Werk auskommen kann. Die den Rezipierenden
im sozialmoralischen Modell noch abverlangte Abstraktions- und Applikations-
leistung wird ihm im politischen von Experten oder Institutionen vorgegeben.
Wir haben gesehen, dass das Modell, wenngleich nicht exklusiv, in Kanonisie-
rungsprozessen anzutreffen ist. Klassikern wird dann die Funktion zugeschrie-
ben, als standardisierter Horizont der Verständigung den jeweiligen Diskurs zu
stabilisieren.

Wie lässt sich diese Praxis in einem Bereich denken, der keine traditionellen
Kanonisierungsinstanzen ausgebildet hat? Die zumeist ephemeren Bestenlisten,
die im Bereich der populären Musik allgegenwärtig sind, können höchstens als
Formen der Kurzzeitkanonisierung gelten. Sie haben zwar einen normativen
und dezisionistischen Charakter, aber eine so kurze Lebensdauer, dass sie kaum
Verbindlichkeit entfalten können. Es scheint sinnvoller, sie als Praktiken der
Klassik zuzuordnen, die Aktualität evaluieren. Wenn jedoch führende Musik-
zeitschriften wie das Rolling Stone Magazine solche Listen publizieren und darin
nicht die Charts der Woche, sondern die besten Songs aller Zeiten küren, dann
ist dies durchaus mit der Institution des literarischen Kanons vergleichbar. In
einer solchen Liste bekleidet The Message Platz 51 von 500.53 Dieses Ranking be-
hauptet universelle Geltung und verweist auf den arbiträren Charakter der Funk-
tionsbehauptung, wenn anstelle eines Kriterienkatalogs zur Legitimierung ein
Essay des Musikproduzenten und Musikers Jay-Z vorgeschaltet wird. Seine Defi-
nition bedient geradezu bilderbuchartig die essenzialistische Klassikvorstel-
lung: „A great song doesn’t attempt to be anything – it just is.“ Dies führt er wei-
ter aus: „When you hear a great song, you can think of where you were when
you first heard it, the sounds, the smells. It takes the emotions of a moment and
holds it for years to come. It transcends time.“54 Es klingt, als würde Jay-Z
J.M. Coetzees Bacherlebnis kommentieren und sich dabei Harold Blooms „great-
ness recognizes greatness“-Formel bedienen.55 Dieser Legitimationsmodus ent-

330  8 Zur Alltäglichkeit einer kulturellen Praxis der Klassik

53 https://www.rollingstone.com/music/music-lists/500-greatest-songs-of-all-time-151127/
[letzter Zugriff 21.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/fQimn.
54 Jay-Z on What Makes a Classic Track. https://www.rollingstone.com/music/music-news/
jay-z-on-what-makes-a-classic-track-176066/ [letzter Zugriff 21.5.2021], archiviert unter
https://archive.fo/TOihQ.
55 Auch im Jahr 2012, als The Message ebenfalls vom Rolling Stone Magazine zum besten Hip-
Hop-Lied aller Zeiten gekürt wird, wird der Status im Modus einer Behauptung proklamiert,
denn inwiefern das Kriterium „influential“ überhaupt zutrifft, bleibt offen. https://www.reu-
ters.com/article/entertainment-us-hiphop-rollingstone-idUSBRE8B406K20121205 [letzter Zu-
griff 21.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/19Ano.

https://www.rollingstone.com/music/music-lists/500-greatest-songs-of-all-time-151127/
https://archive.fo/fQimn
https://www.rollingstone.com/music/music-news/jay-z-on-what-makes-a-classic-track-176066/
https://www.rollingstone.com/music/music-news/jay-z-on-what-makes-a-classic-track-176066/
https://archive.fo/TOihQ
https://www.reuters.com/article/entertainment-us-hiphop-rollingstone-idUSBRE8B406K20121205
https://www.reuters.com/article/entertainment-us-hiphop-rollingstone-idUSBRE8B406K20121205
https://archive.fo/19Ano


spricht dem eines sich als hochkulturell inszenierenden Metadiskurses, wenn
Universalismus, Holismus und Zeitenthobenheit den elitären Klassiker konstru-
ieren.

Kanonisierung ist ein Modus der kulturellen Praxis, in dem der Klassikersta-
tus ratifiziert wird, was sich an zwei weiteren Beispielen beobachten lässt. Als
erstes Hip-Hop-Kollektiv überhaupt werden Grandmaster Flash and the Furious
Five in die Rock and Roll Hall of Fame aufgenommen. Die Halle öffnet ihre Tore
nur selten und dann von Protesten begleitet für der Rockmusik fremde Genres.
Diese Kanonisierungsinstanz arbeitet wie andere mit den Kriterien „Bedeutung“
und „Einfluss“, die so vage wie breit anwendbar sind. Dass dieser Akt dem mi-
lieuspezifischen Verständnis nach als Kanonisierung wahrgenommen wurde,
veranschaulicht ein Zitat der Band: „People still know our music, but for some
reason these young rap cats and the industry don’t really think we’re as im-
portant as we are. The Rock Hall solidifies it.“56 Die Funktion der Diskursstabili-
sierung setzt eine institutionell inszenierte Diskurshoheit voraus, denn allein
die Tatsache, eine Ruhmeshalle zu besitzen, verleiht dem Feld eine Dignität, aus
der die Ausgezeichneten symbolisches Kapital schöpfen. Daran lässt sich rezi-
prok ein Aktualitätszwang der Kanoninstanzen beobachten, die das gerade Gül-
tige, Angesagte, Beliebte oder nur Verwendete – kurz: Klassiker integrieren, um
den Institutionen eine lebensweltliche Resonanz zu sichern.

Die Ratifizierungslogik wird auch am Beispiel der zweibändigen Norton An-
thology of African American Literature deutlich, die in einer eigenen Sparte „Hip-
Hop“ neben Grandmaster Flash Gil Scot-Herons Spoken-Word Performance The
Revolution Will Not Be Televised sowie Stücke von Public Enemy, Queen Latifah,
Notorious B. I. G., Nas oder Jay-Z als „vernacular tradition“ anführt. Um dem Ka-
non einer afroamerikanischen Literatur zu entsprechen, wird der Hip-Hop inner-
halb des Literaturdiskurses in einer Kategorie neben Gospel, Gebet, Jazz und
Blues untergebracht. The Message repräsentiert, in diese Reihe gestellt, das eth-
nische Narrativ des Hip-Hop und erfüllt zugleich die Funktion, die mündliche
Tradition zu verifizieren. Damit werden intentional geschaffene Werke im gera-
dezu Herder’schen Sinne in eine Volkskultur verwandelt, die wahlweise als Vor-,
Schwundstufe oder Inspirationsquelle der schriftlichen Literatur stilisiert wird.

So unterschiedlich literarische Balladen und Hip-Hop auf den ersten Blick
scheinen mögen, so sehr ähnelt sich das doing classics beider Bereiche. Das be-
trifft sowohl einzelne Praktiken als auch die Funktionen und die sich daraus
konstituierenden Modelle sowie nicht zuletzt die sie flankierenden rhetorischen

8.2 „Close to the Edge“: funktionale Klassikermodellierung im Hip-Hop  331

56 Jeff Vrabel: Grandmaster Flash and Mele Mel. Two of Hiphop’s Founding Fathers on the Eve
of Becoming Part of the First Rap Act in the Rock and Roll Hall of Fame. In: Billboard
(17.3.2007), S. 23.



Strategien. Auch das, was für die Nationalklassiker des 19. Jahrhundert typisch
war, nämlich die integrative Kraft, für verschiedene Rezeptionsmilieus Verbind-
lichkeit entfalten zu können, lässt sich – erstaunlicherweise – für diesen ur-
sprünglich gegenkulturellen Klassiker beobachten. Nun bleibt eigentlich nur
noch eine Frage übrig.

8.3 Zum Schluss: Was ist ein Klassiker?

Künstlerinnen, Autoren, Designerinnen und Produzenten können viel dafür tun,
um zu Klassikern zu werden. Sie können sich originelle historische Vorbilder su-
chen, um eine alternative Traditionslinie zu entwerfen und ihre Arbeit auf diese
Weise mit Geschichtlichkeit auszustatten und sich innerhalb ihres eigenen Fel-
des zu verorten. Sie können Feindbilder oder Kontrastfiguren entwerfen und
sich von ihnen spektakulär abgrenzen, um ihre Besonderheit auszustellen. Sie
können ein Manifest schreiben, in dem sie eine Theorie entwerfen, in deren
Licht ihre Kunst oder Produkte als radikal innovativ erscheinen, obwohl die pos-
tulierten Innovationen selten radikal sind. Sie können Gleichgesinnte finden
und eine Schule gründen – ein Kollektiv vermittelt den Eindruck, kulturell ge-
wichtiger zu sein als ein Individuum. Sie können sich als Künstler, Autorin, De-
signer oder Produzentin bewusst inszenieren, ihre Persönlichkeit unverwechsel-
bar machen, indem sie sich einen möglichst aufsehenerregenden Habitus oder
Kleidungsstil aneignen. Wenn sie Glück haben, lösen sie eine Mode, einen
Hype, einen Trend aus, bekommen Aufmerksamkeit und vielleicht auch einen
Beinamen – vielleicht finden sie auch Nachahmer. All das garantiert jedoch
nicht, dass sie zu Klassikern werden, denn Klassik ist unberechenbar, unfair
und anarchisch. Sie ist unberechenbar, weil zukünftige Bedarfskonstellationen
selten planbar sind; sie ist nicht fair, weil sie nicht die Qualität anerkennt, son-
dern die je aktuelle Gebrauchbarkeit; sie ist anarchisch, weil sie Diskursgrenzen
und Kategorien beständig unterminiert.

Was also ist ein Klassiker? Die Frage aller Fragen in der Klassikforschung.
Die hier vorgestellten Analysen, deren historische Spannweite von der Urauffüh-
rung des Goethe’schen Erlkönig (1782) bis zu The Message von Grandmaster
Flash and The Furious Five (1982) 200 Jahre umfasst, zeigen, dass sie grundle-
gend falsch gestellt wurde. Klassik lässt sich nicht wesenhaft, sondern nur von
ihren Praktiken und Funktionen her verstehen. Nicht nach dem „Was“, nach
dem „Wozu“ muss man fragen, um das Geheimnis der Langzeitpräsenz zu be-
antworten. Daraus lässt sich das Prinzip einer Normativität ableiten, die sich der
funktionalen Popularität verdankt. Zu beobachten ist sie in vier grundlegenden
hoch- wie breitenkulturellen Praktiken: 1. der funktionalen Fragmentierung, bei

332  8 Zur Alltäglichkeit einer kulturellen Praxis der Klassik



der inhaltliche oder formale Merkmale, die Botschaft oder der Status einem Be-
darf entsprechend modelliert werden, 2. dem Partikularismus als einer be-
schränkten Geltung hinsichtlich der sachlichen Horizonte und der Rezeptions-
kreise, 3. der Zeitbezogenheit als einer Geltung, die nur in je aktuellen Ge-
brauchsweisen besteht, und 4. der Popularität als einer beständigen
Transgression medialer und kultureller Grenzen. Sie bilden den Rahmen der
hier vorgestellten Theorie der Klassik, die ein Aufschlag ist. Sie versteht sich vor
einem spezifischen kulturellen Hintergrund, denn das Gezeigte gilt zunächst
nur für einen westlichen Kulturkreis und dessen Geschichte, Kunstverständnis,
mediale und diskursive Gewohnheiten. Inwieweit die Ergebnisse bestätigt, prä-
zisiert oder korrigiert werden müssen, können nur weitere Fallstudien zeigen.

8.3 Zum Schluss: Was ist ein Klassiker?  333



Literaturverzeichnis

Abrams, Nathan D.: Antonio’s B-Boys. Rap, Rappers, and Gramsci’s Intellectuals. In: Popular
Music and Society 4, 19 (1995), S. 1–19.

Abusch, Alexander: Johannes R. Becher. Dichter der Nation und des Friedens. Berlin: Aufbau
1953.

Addison, Joseph: The Spectator, in Eight Volumes. Philadelphia: Printed by Tesson and Lee, for
Samuel F. Bradford, no. 4, South Third Street, and John Conrad & Co. no. 31, Chesnut
Street 1803.

Adler, Mortimer J., Charles Van Doren: How to Read a Book. New York: Simon & Schuster 1972.
Adler, Mortimer J., Clifton Fadiman, Philip W. Goetz: Great Books of the Western World.

Chicago: Encyclopaedia Britannica 1990.
Adorno, Theodor W.: Erziehung nach Auschwitz. In: Ders.: Erziehung zur Mündigkeit. Vorträge

und Gespräche mit Hellmut Becker 1959–1969, hg. von Gerd Kadelbach. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2015, S. 88–105.

Alewyn, Richard: Goethe als Alibi? In: Karl Robert Mandelkow (Hg.): Goethe im Urteil seiner
Kritiker. Dokumente zur Wirkungsgeschichte Goethes in Deutschland. Band 4: 1918–
1982. München: Beck 1984, S. 333–335.

Alexis, Willibald: Über Balladenpoesie. In: Hermes. Kritisches Jahrbuch für Literatur 1 (1824),
S. 1–113.

Alliston, April: The Seventeenth and Eighteenth Centuries. With Contrib. by David Damrosch,
Sabry Hafez, Sheldon Pollock, Haruo Shirane, and Pauline Yu. (= The Longman Anthology
of World Literature, hg. v. David Damrosch David L. Pike, Bd. 2). New York: Pearson
2. Aufl. 2009.

Allred, Jeff, M. Keith Booker: Literature and Politics Today. The Political Nature of Modern
Fiction, Poetry, and Drama. Santa Barbara: Greenwood 2015.

Alt, A. Tilo: Die ideologische Komponente der jiddischen Literatur und die Frage der Moderni-
tät. In: Hans-Peter Bayerdörfer, Walter Röll (Hg.): Auseinandersetzungen um jiddische
Sprache und Literatur / Jiddische Komponenten in der deutschen Literatur – die Assimila-
tionskonstroverse (= Akten des 7. Internationalen Germanisten-Kongresses Göttingen
1985: Kontroversen, alte und neue, hg. von Albrecht Schöne. Band 5). Berlin: De Gruyter
1986, S. 72–80.

Althaus, Hans Peter: Ansichten vom Jiddischen. Urteile und Vorurteile deutschsprachiger
Schriftsteller des 20. Jahrhunderts. In: Hans-Peter Bayerdörfer, Walter Röll (Hg.): Ausein-
andersetzungen um jiddische Sprache und Literatur / Jiddische Komponenten in der
deutschen Literatur – die Assimilationskonstroverse (= Akten des 7. Internationalen Ger-
manisten-Kongresses Göttingen 1985: Kontroversen, alte und neue, hg. von Albrecht
Schöne. Band 5). Berlin: De Gruyter 1986, S. 63–71.

Améry, Jean: Ästhetizismus und Barbarei. In: Ders.: Aufsätze zur Literatur und zum Film, hg.
von Hans Höller. Stuttgart: Klett-Cotta 2003.

Anderson, Benedict R.: Imagined Communities. Reflections on the Origin and Spread of Natio-
nalism. London, New York: Verso 2006.

Anderson, Flemming G.: Ballad as Narrative. Studies in the Ballad Tradition of England,
Scotland, Germany, and Denmark. Odense: Odense University Press 1982.

Open Access. © 2022 Paula Wojcik, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110756463-009



Anonym: Bürgerliches Trauerspiel in drei Aufzügen nach dem Gedichte eines gewissen Göthe
frei bearbeitet von Charlotte Birch-Pfeiffer. In: Kladderadatsch. Humoristisch-satyrisches
Wochenblatt 11 (1848), S. 43.

Anonym: Die alten Landsknecht. Text nach Börries, Frh. v. Münchhausen für eine Singstimme
mit Klavierbegleitung, vertont von F. v. Pigenot. Augsburg: Böhm & Sohn 1910.

Anonym: Rezension zu Gespensterbuch. Bd. 1–3, hg. von A. Apel und F. Laun [i. e. F. A. Schul-
ze]. Leipzig: Göschen 1811. Abweichendes Ersch.jahr für Bd. 1. In: Allgemeine Literatur-
Zeitung (1810), S. 649–653.

Anonym: Rezensionen. Der Erlkönig, von Göthe. In: Kladderadatsch. Humoristisch-satyrisches
Wochenblatt 44/45 (1855), S. 178.

Anonym: Vermischte Meldungen. In: Berliner allgemeine musikalische Zeitung (21.12.1825),
S. 413.

Ashcroft, Bill, Gareth Griffiths, Helen Tiffin: Post-Colonial Studies. The Key Concepts. London,
New York: Routledge 2009.

Ashcroft, Bill, Gareth Griffiths, Helen Tiffin: The Empire Writes Back. Theory and Practice in
Post-Colonial Literatures. London, New York: Routledge 1989.

Assmann, Aleida: Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnisses.
München: C. H. Beck 2003, S. 130–142.

Assmann, Aleida: Kanonforschung als Provokation der Literaturwissenschaft. In: Marja Rauch,
Achim Geisenhanslüke (Hg.): Texte zur Theorie und Didaktik der Literaturgeschichte.
Stuttgart: Reclam 2012, S. 214–221.

Assmann, Aleida: Speichern oder Erinnern. Das kulturelle Gedächtnis zwischen Archiv und
Kanon. In: Moritz Csásky, Peter Stachel (Hg.): Speicher des Gedächtnisses. Bibliotheken,
Museen, Archive. Wien: Passagen 2001, S. 15–30.

Assmann, Aleida: Was sind kulturelle Texte? In: Andreas Poltermann (Hg.): Literaturkanon, Me-
dienereignis, Kultureller Text. Berlin: Erich Smidt 1995, S. 232–244.

Ausländer, Rose: Die Erde war ein atlasweißes Feld. Gedichte 1927–1956. Frankfurt a.M.:
S. Fischer 1985.

Barbalet, Jack: Emotion, Social Theory, and Social Structure. A Macrosociological Approach.
Cambridge: Cambridge University Press 1998.

Baringhorst, Sigrid: Solidarität ohne Grenzen? Aufrufe zu Toleranz, Mitleid und Protest in mas-
senmedialen Kampagnen. In: Jörg Bergmann, Thomas Luckmann (Hg.): Kommunikative
Konstruktion von Moral. Mannheim: Verlag für Gesprächsforschung 2013, S. 236–259.

Barner, Wilfried: Von Rahel Varnhagen bis Friedrich Gundolf. Juden als deutsche Goethe-
Verehrer. Göttingen: Wallstein 1992.

Bartsch, Renate: Generating Polysemy: Metaphor and Metonymy. In: René Dirven, Ralf Pörings
(Hg.): Metaphor and Metonymy in Comparison and Contrast. Berlin, Boston: De Gruyter
2002, S. 49–74.

Baßler, Moritz: Augenblickliche Überlieferung. Zu Pop und Mode. In: Kulturrevolution 68
(2015), S. 71–73.

Baßler, Moritz: Die kulturpoetische Funktion und das Archiv. Eine literaturwissenschaftliche
Text-Kontext-Theorie. Tübingen: Francke 2005.

Baßler, Moritz: Klassiker im Zeitalter der Neuen Archive. Zwischen idée reçue, Modell und Zi-
tierbarkeit. In: Paula Wojcik, Stefan Matuschek, Sophie Picard, Monika Wolting (Hg.):
Klassik als kulturelle Praxis – funktional, intermedial, transkulturell. Berlin: De Gruyter
2019, S. 39–51.

Literaturverzeichnis  335



Bausinger, Hermann: Verbürgerlichung – Folgen eines Interpretaments. In: Günter Wiegelmann
(Hg.): Kultureller Wandel im 19. Jahrhundert. Verhandlungen des 18. Volkskunde-Kongres-
ses in Trier vom 13.–18. Sept. 1971. Göttingen: Vandenhoeck und Ruprecht 1973, S. 24–
49.

Bausinger, Hermann: Zu den Funktionen der Mode. In: LiTheS. Zeitschrift für Literatur und
Theatersoziologie 14 (2016), S. 7–15.

Beck, Ulrich: Jenseits von Klasse und Stand. Soziale Ungleichheiten, gesellschaftliche Indivi-
dualisierungsprozesse und die Entstehung neuer sozialer Formationen und Identitäten.
In: Soziale Welt. Sonderband 2: Soziale Ungleichheiten (1983), S. 35–74.

Becker, Howard Saul: Art Worlds. Berkeley, London: University of California Press 1984.
Behr, H. F. von: Kriegsbilder aus dem Araberaufstand in Deutsch-Ostafrika. Leipzig: Brockhaus

1891.
Beilein, Matthias : Literatursoziologische, politische und geschichtstheoretische Kanonmodel-

le (mit Hinweisen zur Terminologie). In: Gabriele Rippl, Simone Winko (Hg.): Handbuch
Kanon und Wertung. Stuttgart: Metzler 2013, S. 66–76.

Belis-Legis, Salomon: Szkic do autoportretu [Skizze zum Selbstporträt], übers. von Michał
Friedmann. In: Literatura na Świecie 12, 161 (1984), S. 3–26.

Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. In:
Ders.: Drei Studien zur Kunstsoziologie, hg. v. Burkhardt Lindner. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2013, S. 96–163.

Benjamin, Walter: Die deutsche Ballade. In: Ders.: Kritiken, Rezensionen, Essays, hg. von
Burkhardt Lindner (= Ausgewählte Werke, Band 4). Darmstadt: WBG 2015, S. 428–429.

Benjamin, Walter: Schicksal und Charakter. In: Ders.: Gesammelte Schriften Bd. II.1: Aufsätze,
Essays, Vorträge, hg. von Rolf Tiedemann u. Hermann Schwepphäuser. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1991.

Berghahn, Klaus L.: Von Weimar nach Versailles. Zur Entstehung der Klassik-Legende im 19.
Jahrhundert. In: Reinhold Grimm, Jost Hermand (Hg.): Die Klassik-Legende. Second
Wisconsin Workshop. Frankfurt a.M.: Athenäum 1971, S. 50–78.

Berl, Heinrich: Das Judentum in der abendländischen Musik. In: Der Jude 8, 6 (1920/21),
S. 495–505.

Bernardy, Jörg: Aufmerksamkeit als Kapital. Formen des mentalen Kapitalismus. Marburg:
Tectum 2014.

Beyer, Valentin: Die Begründung der ernsten Ballade durch G. A. Bürger. Strasburg: Karl J.
Trübner 1905.

Bhabha, Homi K.: Die Verortung der Kultur. Tübingen: Stauffenburg 2000.
Birnbaum, Nathan: Das Recht auf seine Sprache. In: Neue Zeitung Nr. 5 (11.7.1907), S. 2 f.
Birnbaum, Nathan: Gedanken über Kultur. In: Neue Zeitung Nr. 2 (21.6.1907), S. 2.
Birnbaum, Nathan: Nationale Autonomie. In: Neue Zeitung Nr. 8 (2.8.1907), S. 1.
Birnbaum, Nathan: Schriftliche Kongress für jüdische Orthographie. In: Neue Zeitung Nr. 6

(17.7.1907), S. 4.
Birnbaum, Nathan: Unser Haß gegen das Polentum. In: Neue Zeitung Nr. 3 (28.6.1907), S. 1.
Blair, Hugh: A Critical Dissertation on the Poems of Ossian, the Son of Fingal. In: Ders. (Hg):

Ossian’s Fingal. Poole, New York: Woodstock Books [1792] 1996, S. 363–446.
Blitz, Hans-Martin: „Gieb, Vater mir ein Schwert!“ Identitätskonzepte und Feindbilder in der

‚patriotischen‘ Lyrik Klopstocks und des Göttinger „Hain“. In: Ders., Hans Peter Herrmann
(Hg.): Machtphantasie Deutschland. Nationalismus, Männlichkeit und Fremdenhaß im Va-

336  Literaturverzeichnis



terlandsdiskurs deutscher Schriftsteller des 18. Jahrhunderts. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1996, S. 80–122.

Bloom, Allan: The Closing of the American Mind. New York: Simon and Schuster 1987.
Bloom, Harold (Hg.): Edgar Allan Poe. Ed. and with an introd. by Harold Bloom. New York:

Bloomʼs Literary Criticism 2008.
Bloom, Harold: Shakespeare. The Invention of the Human. New York: Riverhead Books 1999.
Bloom, Harold: The Western Canon. The Books and School of the Ages. London: Papermac

1995.
Blumer, Herbert G.: Fashion. In: David L. Sills (Hg.): International Encyclopedia of the Social

Sciences. Bd. 5. New York: Macmillan 1968, S. 341–345.
Bobrowski, Johannes: Schattenland Ströme. Berlin: Union 1963.
Bödeker, Hans Erich: Die „gebildeten Stände“ im späten 18. und frühen 19. Jahrhundert: Zuge-

hörigkeit und Abgrenzungen. Mentalitäten und Handlungspotenziale. In: Jürgen Kocka
(Hg.): Bildungsbürgertum im 19. Jahrhundert. Teil IV. Politischer Einfluß und gesellschaft-
liche Formation. Stuttgart: Klett-Cotta 1989, S. 21–52.

Bohlman, Philip Vilas: Jüdische Volksmusik. Eine mitteleuropäische Geistesgeschichte. Köln:
Böhlau 2005.

Bojarska, Maria: Ballada Polska. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich 1962.
Bollenbeck, Georg: Bildung und Kultur. Glanz und Elend eines deutschen Deutungsmusters.

Frankfurt a.M., Leipzig: Insel 1994.
Bollenbeck, Georg: Weimar. In: Etienne François, Hagen Schulze (Hg.): Deutsche Erinnerungs-

orte. Band 1. München: C. H. Beck 2009, S. 207–224.
Borkowski, Jan: Die Applikation literarischer Texte. Studien zur Erstrezeption vielgelesener

Romane in der Aufklärung, Moderne und Gegenwart. Berlin, Boston: DeGruyter 2021.
Bourdieu, Pierre: Die feinen Unterschiede. Frankfurt a.M.: Suhrkamp [1979] 2011.
Brahms, Ewald: Edgar Allan Poe zwischen Kontinuität und Wandel. Zur Kanonisierung seines

erzählerischen Werkes in deutscher Sprache. Dissertation zur Erlangung des akademi-
schen Grades eines Doktors der Philosophie der Philosophischen Fakultät der Universität
des Saarlandes. Saarbrücken 1993.

Brecht, Bertolt: Einschüchterung durch die Klassizität. In: Ders.: Band 6: Schriften. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2005, S. 642–644.

Brecht, Bertolt: Werke. Große kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe, hg. von Werner
Hecht, Jan Knopf, Werner Mittenzwei, Klaus Detlef Müller. Band 15: Gedichte und Gedicht-
fragmente 1940–1956. Berlin, Weimar, Frankfurt a.M.: Aufbau und Suhrkamp 1993.

Brederlow, C. G. F.: Vorlesungen über die Geschichte der deutschen Literatur. Ein Lesebuch für
die erwachsene Jugend. Leipzig: Brockhaus 1844.

Brenner, Michael: Israel. Traum und Wirklichkeit des jüdischen Staates: von Theodor Herzl bis
heute. München: C. H. Beck 2016.

Brod, Max: Jüdische Volksmelodien. In: Der Jude 5, 1 (1916/1917), S. 344–345.
Brodziński, Kazimierz: O klasyczności i romantyczności tudzież o duchu poezji Polskiej [Über

Klassik und Romatik, also über den Geist der polnischen Poesie]. In: Ders.: Pisma estety-
czno-krytyczne [Ästhetisch-kritische Schriften], hg. von Zbigniew Jerzy Nowak (= Dzieła,
hg. v. Stanisław Pigoń. Band 1). Wrocław u. a.: Zakład Narodowy im. Ossolińskich 1964,
S. 3–71.

Broniewski, Władysław: Poezje zebrane. Band 2: 1926–1945, hg. von Feliksa Lichodziejewska.
Płock, Toruń: Towarzystwo Naukowe Płockie „Algo“ 1997.

Brubaker, Rogers: Ethnizität ohne Gruppen. Hamburg: Hamburger Edition 2007.

Literaturverzeichnis  337



Buchholz, Martin: Gestammelte Werke. Mit einer Neufassung der „Deutschen Verfassung“.
Berlin: Eder 1997.

Buddensieg, Hermann: Goethe und Polen. In: Mickiewicz Blätter 37 (1968), S. 1–30.
Buddensieg, Hermann: Mickiewicz und Schiller. In: Bonifacy Miązek (Hg.): Adam Mickiewicz.

Leben und Werk. Frankfurt a.M., New York: P. Lang 1998, S. 353–378.
Bula, Dace, Sigrid Rieuwerts (Hg.): Singing the Nations. Herder’s Legacy. Trier: Wissenschaftli-

cher Verlag 2008.
Bundesleitung des Blau-Weiß Bund für jüdisches Jugendwandern in Deutschland (Hg.): Blau-

Weiß-Liederbuch. Musikalisch bearbeitet von Leo Kopf. Zweite völlig umgearbeitete und
stark vermehrte Auflage Berlin: Jüdischer Verlag 1918, S. 1–2.

Bürger, Gottfried August: Sämtliche Werke, hg. von Günter Häntzschel, Hiltrud Häntzschel.
München: C. Hanser 1987.

Butler, Mark: Das Spiel mit sich: (Kink, Drugs & Hip-Hop). Populäre Techniken des Selbst zu
Beginn des 21. Jahrhunderts. Berlin: Kulturverlag Kadmos 2014.

Calvino, Italo: Warum Klassiker lesen? Aus dem Ital. von Barbara Kleiner u. Susanne Schoop.
München, Wien: Hanser 2003.

Carter, Angela: The Erl-King. In: Dies.: The Bloody Chamber and Other Stories. London 1994,
S. 84–91.

Casanova, Pascale: Literature as a World. In: New Left Review 31 (2005), S. 71–90.
Casanova, Pascale: The World Republic of Letters, übers. von M. B. Debevoise. Cambridge

[1999] 2007.
Charlton, Michael: Rezeptionsforschung als Aufgabe einer interdisziplinären Medienwissen-

schaft. In: Ders., Silvia Schneider (Hg.): Rezeptionsforschung. Theorien und Untersuchun-
gen zum Umgang mit Massenmedien. Opladen 1997, S. 16–19.

Chiellino, Carmine, Szilvia Lengl: Interkulturelle Literatur in deutscher Sprache. Zehn Autoren-
porträts. Bern u. a.: P. Lang 2015.

Chodakowski, Zorian Dołęga: O sławiańszczyźnie przed chrześcijaństwem [Über das
Slawentum vor dem Christentum]. Kraków: Wydanie Ant. Zyg. Helcla O. P. D. 1835.

Chotkowski, Władysław: Z pogrzebu Mickiewicza na Wawelu 4go Lipca 1890 roku [Rede anläss-
lich Mickiewiczs Begräbnis auf dem Wawel am 4. Juli 1890]. In: Przegląd Polski 1890,
S. 181–196.

Ciechanowska, Zofia: Mickiewicz a Goethe. In: Pamiętnik Literacki: czasopismo kwartalne
poświęcone historii i krytyce 21 (1924/25), S. 92–125.

Clark, Katerina: The Soviet Project of the 1930s to Found a „World Literature“ and British
Literary Internationalism. In: Modern Language Quarterly 80, 4 (2019), S. 403–425.

Coetzee, John M.: What Is a Classic? In: Current Writing. Text and Text Reception in South
Africa 2, 5 (1993), S. 7–24.

Coleridge, Samuel Taylor, William Wordsworth: Lyrical Ballads with a Few Other Poems, 1798.
In: R. L. Brett and Alun R. Jones (Hg.): Wordsworth and Coleridge. Lyrical Ballads. With a
New Introduction by Nicholas Roe. London, New York: Routledge 2005, S. 47–161.

Colombi, Matteo, Stephan Krause: Romantische Klassiker – Figuren des Überschusses? Eine
bohemistisch-hungarologische Annäherung. In: Paula Wojcik, Stefan Matuschek, Sophie
Picard, Monika Wolting (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis – funktional, intermedial, trans-
kulturell. Berlin, Boston: De Gruyter 2019, S. 171–203.

Conze, Werner, Jürgen Kocka: Einleitung. In: Dies. (Hg.): Bildungsbürgertum im 19. Jahrhun-
dert. Teil I: Bildungssystem und Professionalisierung in internationalen Vergleichen.
Stuttgart: Klett-Cotta 1985, S. 9–26.

338  Literaturverzeichnis



Cowan, Edward J.: Introduction: The Hunting of the Ballad. In: Ders. (Hg.): The Ballad in
Scottish History. East Linton: Tuckwell Press 2000, S. 1–18.

Crocco, Francesco: Literature and the Growth of British Nationalism. The Influence of Romantic
Poetry and Bardic Criticism. Jefferson: Mc Farland 2014.

Curtius, Ernst Robert: Klassik. In: Heinz Otto Burger (Hg.): Begriffsbestimmung der Klassik und
des Klassischen. Darmstadt: WBG [1948] 1972, S. 17–33.

Czeczot, Jan: Piosnki wieśniacze znad Niemna i Dźwiny, niektóre przysłowia i idiotyzmy w
mowie sławiano-krewickiej z postrzeżeniami nad nią uczynionemi [Bauernlieder von der
Memel und der Dźwina, einige Sprichwörter und Idiome in der slawisch-krewischen
Sprachemit eigenen Beobachtungen]. Wilno: Drukiem Józefa Zawadzkiego 1837.

Dainat, Holger: „Meine Göttin Popularität“. Programme printmedialer Inklusion in Deutschland
1750–1850. In: Gereon Blaseio, Hedwig Pompe, Jens Ruchatz (Hg.): Popularisierung und
Popularität. Köln: DuMont 2005, S. 43–62.

Dalman, Gustaf H.: Vorwort. In: Jüdischdeutsche Volkslieder aus Galizien und Russland
(Schriften des Institutum Judaicum 12). 2. Ausgabe. Berlin: Evangelische Vereins-Buch-
handlung 1891, S. III–IV.

Danto, Arthur: The Artworld. In: Journal of Philosophy 19, 61 (1964), S. 571–584.
Davies, Norman: Im Herzen Europas. Geschichte Polens, übers. von Friedrich Griese. München:

C. H. Beck 2000.
Dawkins, Richard: Das egoistische Gen. Ergänzte und überarbeitete Neuauflage. Mit einem

Vorwort von Wolfgang Winkler. Aus dem Englischen übers. von Karin des Sousa Ferreira.
Heidelberg u. a.: Springer 2007.

Dedecius, Karl: Adam Mickiewicz. Idee und Idol einer Nation. In: Rolf-Dieter Kluge (Hg.): Von
Polen, Poesie und Politik. Adam Mickiewicz 1798–1998. Tübingen: Attempto 1999, S. 11–
32.

Deleuze, Gilles, Félix Guattari: Kafka. Für eine kleine Literatur. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
[1975] 2002.

Deupmann, Christoph: Der Siebenjährige Krieg in der deutschsprachigen Lyrik. In: Heinrich
Detering, Peer Trickle (Hg.): Geschichtslyrik. Ein Kompendium. Band 2. Göttingen:
Wallstein 2013, S. 547–573.

Diaz-Bone, Rainer: Kulturwelt, Diskurs und Lebensstil. Eine diskurstheoretische Erweiterung
der bourdieuschen Distinktionstheorie. Opladen: Leske + Budrich 2002.

Dinse, Helmut, Sol Liptzin: Einführung in die jiddische Literatur. Stuttgart: Metzler 1978.
Dirven, René: Introduction. In: Ders., Ralf Pörings (Hg.): Metaphor and Metonymy in Compari-

son and Contrast. Berlin, Boston: De Gruyter 2002, S. 1–38.
Ditfurth, Jutta: Der Baron, die Juden und die Nazis. Reise in eine Familiengeschichte. Hamburg:

Hoffmann u. Campe 2013, S. 191.
Djagalov, Rossen: The Red Apostels: Imagining Revolutions in the Global Proletarian Novel. In:

Slavic and East European Journal 61, 3 (2017), S. 396–422.
Dobiáš, Dalibor: Michael Denis und das Bardenwesen in den Anfängen der modernen Poesie in

den böhmischen Ländern. In: Achim Hölter, Stephan-Immanuel Teichgräber, Paul Ferstl:
Begegnungen zentraleuropäischer Literaturwissenschaft. Norbert Bachleitner zum 65. Ge-
burtstag gewidmet. Berlin: Weidler 2021, S. 19–45.

Dubisz, Stanisław (Hg.): Uniwersalny słownik języka polskiego [Universallexikon der polni-
schen Sprache]. Bd. 4 t-ż. Warszawa: Wydawnictwo Naukowe PWN 2003.

Dürr, Walther, Andreas Krause (Hg.): Schubert-Handbuch. Stuttgart: Metzler 1997.

Literaturverzeichnis  339



Dwarfs, Jens-Fietje: Johannes R. Becher: Der „klassische Nationalautor“ der DDR? In: Lothar
Ehrlich, Gunther Mai, Ingeborg Cleve (Hg.): Weimarer Klassik in der Ära Ulbricht. Köln:
Böhlau 2000, S. 175–184.

Echtermeyer, Theodor (Hg.): Auswahl deutscher Gedichte für die untern und mittlern Classen
gelehrter Schulen. Halle: Verlag der Buchhandlung des Waisenhauses 1836.

Eco, Umberto: Towards a Semiological Guerrilla Warfare. San Diego: Harcourt Brace Jovanovich
1990.

Egger, Sabine: Dialog mit dem Fremden. Erinnerung an den „europäischen Osten“ in der Lyrik
Johannes Bobrowskis. Würzburg: Königshausen & Neumann 2009.

Ehrhardt, Adolf, Theobald von Oer, Hermann Plüddemann, Ludwig Richter, Carl Schurig:
Deutsches Balladenbuch mit Holzschnitten und Zeichnungen. Leipzig: Georg Wigand’s
Verlag 1852.

Eidherr, Armin: Sonnenuntergang auf eisig-blauen Wegen. Zur Thematisierung von Diaspora
und Sprache in der jiddischen Literatur des 20. Jahrhunderts. Göttingen: V & R unipress
2012.

Eliasberg, Alexander: Die jüdische Gemeinschaft. In: Ders. (Hg.): Reden und Aufsätze über zeit-
genössische Fragen des jüdischen Volkes. Band 3: Das jüdische Volkslied. Berlin 1913.

Eliot, T. S.: What is a Classic? Tradition and the Individual Talent. Kiel: Lipsius und Tischer
1950.

Elmer, Jonathan: Reading at the Social Limit. Affect, Mass Culture, and Edgar Allan Poe.
Stanford: Stanford University Press 1996.

Emenyonu, Ernest M.: African Literature in African Languages. The Literary History of the Igbo
Novel. London, New York: Routledge 2020.

Espeland, Velle: Establishing a Corpus of National Songs. In: Dace Bula, Sigrid Rieuwerts
(Hg.): Singing the Nations. Herder’s Legacy. Trier: Wissenschaftlicher Verlag 2008, S. 80–
89.

Esposito, Elena: Soziales Vergessen. Formen und Medien des Gedächtnisses der Gesellschaft.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002.

Fadiman, Clifton: The Lifetime Reading Plan. New York: Perennial Library 3. Aufl. 1988.
Felski, Rita: Uses of Literature. Oxford: Blackwell 2008.
Field, George A.: The Status Float Phenomenon the Upward Diffusion of Innovation. In:

Business Horizons 4, 13 (1970), S. 45–52.
Steve Finbow: Allen Ginsberg. Durrington: Reaktion Books 2012.
Fischer, Manfred S.: Probleme internationaler Literaturrezeption. Michel Tourniers „Le roi des

Aulnes“ im deutsch-französischen Kontext. Bonn: Bouvier 1977.
Fiske, John: Understanding Popular Culture. London: Routledge [1989] 2007.
Fluck, Winfried: Das kulturelle Imaginäre. Eine Funktionsgeschichte des amerikanischen

Romans, 1790–1900. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1997.
Fornari, Francesca: Literatura dwudziestolecia miedzywojennego [Literatur der Zwischen-

kriegszeit]. In: Luigi Marinelli (Hg.): Historia literatury polskiej [Geschichte der polnischen
Literatur], übers. von Monika Woźniak. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich
2009, S. 306–345.

Förster, Michael A.: Kulturpolitik im Dienst der Legitimation. Oper, Theater und Volkslied als
Mittel der Politik Kaiser Wilhelms II. Frankfurt a.M., Bern: P. Lang 2009.

Franck, Georg: Ökonomie der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf. München: Hanser 2015.

340  Literaturverzeichnis



Frevert, Ute: Männer in Uniform. Habitus und Signalzeichen im 19. und 20. Jahrhundert. In:
Claudia Benthien, Inge Stephan (Hg.): Männlichkeit als Maskerade. Kulturelle Inszenie-
rungen vom Mittelalter bis zur Gegenwart. Köln: Böhlau 2003, S. 277–295.

Fricke, Gerhard: Göttinger Hain und Göttinger Ballade. Festrede anläßlich des Festaktes der
Stadt Göttingen zum 200jährigen Universitäts-Jubiläum am 26. Juni 1937, gehalten von
Dr. Gerhard Fricke, Ordentlicher Professor an der Universität Kiel. Göttingen: Verlag der
Akademischen Buchhandlung Calvör 1937.

Frigg, Roman: Models and Fiction. In: Synthese 172 (2010), S. 251–268.
Fuhrmann, Manfred: Bildung. Europas kulturelle Identität. Stuttgart: Reclam 2002.
Fulda, Daniel: Klassiker – eine merkmalsunabhängige Wertzuschreibung. Zur Etablierung des

Prädikats ‚deutsche Klassiker‘ auf dem Buchmarkt um 1800. In: Paula Wojcik, Stefan Ma-
tuschek, Sophie Picard, Monika Wolting (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis – funktional,
intermedial, transkulturell. Berlin, Boston: De Gruyter 2019, S. 73–107.

Gadamer, Hans-Georg: Hermeneutik I. Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophi-
schen Hermeneutik. Band 1. Tübingen: J. C. B. Mohr 1990.

Gal-Ed, Efrat: Niemandssprache. Itzik Manger, ein europäischer Dichter. Berlin: Jüdischer
Verlag im Suhrkamp 2016.

Gal-Ed, Efrat: Shtern oyfn Dach. In: Dan Diner (Hg.): Enzyklopädie jüdischer Geschichte und
Kultur: Band 5: Pr-Sy. Stuttgart: Metzler 2014, S. 477–82.

Gates, David: Welcoming „Howl“ into the Canon. In: Jason Shinder (Hg.): The Poem That
Changed America. New York: Farrar, Straus and Giroux 2006, S. 159–164.

Gerhard, Ute: Schiller als „Religion“. Literarische Signaturen des 19. Jahrhunderts. München:
W. Fink 1994.

Gersdorf, E. G.: Repertorium der gesammten deutschen Literatur. Band 9. Leipzig: Brockhaus
1836.

Giesen, Bernhard: Kollektive Identität. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2006.
Ginsberg, Allen: Notes Written on Finally Recording Howl. In: Bill Morgan (Hg.): Deliberate

Prose. New York: HarperCollins 2000, S. 229–232.
Ginsburg, Schaul M., Pesach S. Marek: Einführung. In: Jüdische Volkslieder in Rußland,

gesammelt und herausgegeben und mit einer Einführung vom S.M. Ginsburg und P. S.
Marek. Mit Beilage eines bibliographischen Verzeichnisses der Liedersammlung in
jüdischer Umgangssprache im Asiatischen Museum der Kaiserlichen Akademie der Wis-
senschaften zusammengestellt von S. E. Wiener. St. Petersburg, Wodschod 1901. S. II–
XXX.

Gleim, Johann W.: Ausgewählte Werke, hg. von Walter Hettche. Göttingen: Wallstein 2010.
Głowiński, Michał: Zaświat przedstawiony. Szkice o poezji Bolesława Leśmiana [Das imaginier-

te Jenseits. Skizzen über die Poesie von Bolesław Leśmian]. Warszawa: Państwowy
Instytut Wydawniczy 1981.

Goethe, Johann Wolfgang von: Ästhetische Schriften 1806–1815, hg. von Friedmar Apel
(= Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche. Vierzig Bände, hg. von Dieter
Borchmeyer et al. Bd. 19:1). Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag 1998.

Goethe, Johann Wolfgang von: Ästhetische Schriften 1821–1824. Über Kunst und Altertum III-
IV, hg. von Stefan Greif, Andrea Ruhlig (= Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Ge-
spräche. Vierzig Bände, hg. von Dieter Borchmeyer et al. Bd. 21). Frankfurt a.M.: Deut-
scher Klassiker Verlag 1987.

Literaturverzeichnis  341



Goethe, Johann Wolfgang: Aus meinem Leben. Dichtung und Wahrheit, hg. von Klaus Detlef
Müller (= Sämtliche Werke. Briefe, Tagebücher und Gespräche in vierzig Bänden, hg. von
Dieter Borchmeyer et al. Band 14). Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag 1986.

Goff, Barbara E.: Your Secret Language. Classics in the British Colonies of West Africa. London:
Bloomsbury 2013.

Goldsmith, Kenneth: Uncreative Writing. Managing Language in the Digital Age. New York:
Columbia University Press 2011.

Gombrowicz, Witold: Ferdydurke. Kraków: Wydawn. Literackie 1986.
Gombrowicz, Witold: Ferdydurke, übers. von Rolf Fieguth. Frankfurt a.M.: Fischer 2011.
Gómez-Galisteo, M. Carmen: The Wind is Never Gone. Sequels, Parodies and Rewritings of

Gone With the Wind. Jefferson: McFarland & Company 2011.
Görsch, Horst: Johannes R. Becher. Leben und Werk. Berlin: Volk und Wissen 1967.
Górski, Artur: Monsalwat. Rzecz o Adamie Mickiewiczu. Kraków: Selbstverlag 1908.
Goetz, Rainald: Hirn. Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2003.
Götz, Robert: Ich wollte Volkslieder schreiben. Gespräche mit Ernst Klusen. Köln: Hans Gerig

1975.
Gradvall, Jan, Björn Nordström, Ulf Nordström, Annina Rabe: Tusen svenska klassiker: böcker,

filmer, skivor, tv-program från 1956 till i dag. Stockholm: Norsted 2009.
Gradkowski, Henryk: Mickiewicz w polskiej szkole XIX i pierwszej połowy XX wieku: strategie

lektury i style odbioru [Mickiewicz in polnischen Schulen des 19. und der ersten Hälfte
den 20. Jahrhunderts: Lektürestrategien und Rezeptionsstile]. Jelenia Góra: Karkonoskie
Towarzystwo Naukowe 2001.

Grass, Günter: Gesammelte Gedichte. Neuwied: Luchterhand 1971.
Grimm, Reinhold, Jost Hermand (Hg.): Die Klassik-Legende. Second Wisconsin Workshop.

Frankfurt a.M.: Athenäum 1971.
Grob, Thomas: Romantische Phantasie, die Phantastik der Ballade und die Frage nach dem

‚Anfang‘ der polnischen Romantik. In: Ders., Alfred Gall, Andreas Lawaty, German Ritz
(Hg.): Romantik und Geschichte. Polnisches Paradigma, europäischer Kontext, deutsch-
polnische Perspektive. Wiesbaden: Harrassowitz 2007, S. 250–276.

Grosch, Nils: Das „Vaterländische Lied“ als Konstrukteur nationaler Identität im frühen 19. Jahr-
hundert. In: Ders., Beat A. Föllmi, Mathieu Schneider (Hg.): Music and the Construction of
National Identities in the 19th Century. Baden-Baden: Editions Valentin Koerner 2010,
S. 37–48.

Grube, Christoph: Warum werden Autoren vergessen? Mechanismen literarischer Kanonisie-
rung am Beispiel von Paul Heyse und Wilhelm Raabe. Bielefeld: Transcript 2014.

Grunwald, Max: Jüdische Volkskunde. In: Jerubaal 1 (1918/1919), S. 162–164.
Guffey, Elizabeth E.: Retro. The Culture of Revival. London: Reaktion 2006.
Guillory, John: Cultural Capital. The Problem of Literary Canon Formation. Chicago: University

of Chicago Press [1993] 2013.
Gumbrecht, Hans Ulrich: „Phönix aus der Asche“ oder: Vom Kanon zur Klassik. In: Aleida

Assmann, Jan Assmann (Hg.): Kanon und Zensur. München: W. Fink 1987, S. 284–299.
Gumbrecht, Hans Ulrich: Warum wir Klassiker brauchen. In: Zeitschrift für Ideengeschichte IV,

4 (2010), S. 111–120.
Gummere, Francis Barton: The Popular Ballad. Cambridge: The Riverside Press 1907.
Gymnich, Marion, Ansgar Nünning: Funktionsgeschichtliche Ansätze: Terminologische Grund-

lagen und Funktionsbestimmungen von Literatur. In: Dies. (Hg.): Funktionen von Literatur.

342  Literaturverzeichnis



Theoretische Grundlagen und Modellinterpretationen. Trier: Wissenschaftlicher Verlag
2005, S. 3–27.

Hag, Volker: Drittes Reich – ein böses Märchen? Michel Tourniers Roman „Der Erlkönig“. Ein
erregter Roman aus Frankreich. Frankfurter Allgemeine Zeitung (28.10.1972).

Hagen, Kirsten von: Intermediale Liebschaften: Mehrfachadaptionen von Choderlos de Laclos’
Briefroman ‚Les liaisons dangereuses‘. Tübingen: Stauffenburg 2002.

Hahn, Alois: Kanonisierungsstile. In: Aleida Assmann, Jan Assmann (Hg.): Kanon und Zensur.
München: W. Fink 1987, S. 28–37.

Halbach, Kurt Herbert: Zu Begriff und Wesen des Klassischen. In: Heinz Otto Burger (Hg.): Be-
griffsbestimmung der Klassik und des Klassischen. Darmstadt: WBG [1948] 1972, S. 1–16.

Hardwick, Lorna: Classics in Post-Colonial Worlds. Oxford: Oxford University Press 2010.
Harmon, William: The Classic Hundred Poems. All-Time Favorites. New York: Columbia Univer-

sity Press 1998.
Hartmann, Stephan: Modell. In: Hans Jörg Sandkühler (Hg.): Enzyklopädie Philosophie. Unter

Mitwirkung von Dagmar Borchers, Arnim Regenbogen, Volker Schürmann und Pirmin
Stekeler-Weithofer. Band 2: I–P. Hamburg: Meiner 2010, S. 1627–1632.

Häsner, Bernd, Henning S. Hufnagel, Irmgard Maassen, Anita Traninger: Text und Performativi-
tät. In: Klaus W. Hempfer, Jörg Volbers (Hg.): Theorien des Performativen. Sprache – Wis-
sen – Praxis: eine kritische Bestandsaufnahme. Bielefeld: Transcript 2011, S. 69–96.

Haufe, Eberhard: Johannes Bobrowski. Erläuterungen der Gedichte und der Gedichte aus dem
Nachlass. Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt 1998.

Haug, Fritz: Kritik der Warenästhetik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1971.
Haug, Fritz: Warenästhetik im High-Tech-Kapitalismus. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2009.
Hebbel, Friedrich: Rezension zu: Schiller und Goethe im Xenienkampf von Eduard Boas. 1851.

In: Ders.: Vermischte Schriften III (1843–1851), hg. von Richard Maria Werner.
(= Sämtliche Werke. Eilfter Band). Historisch kritische Ausgabe. Berlin: B. Behr 1903,
S. 379–385.

Henderson, Errol: Black Nationalism and Rap Music. In: Journal of Black Studies 3, 26 (1996),
S. 308–338.

Herbert, Zbigniew: Napis [Schrift]. Wrocław: Wydawn. Dolnośląskie 1999.
Herder, Johann Gottfried: Schriften zu Literatur und Philosophie 1792–1800, hg. v. Hans

Dietrich Irmscher (=Werke inzehnBänden,hg.vonMartinBollacher.Band8).Frankfurta.M.:
Deutscher Klassiker Verlag 1998, S. 71–87.

Herder, Johann Gottfried: Volkslieder, Übertragungen, Dichtungen, hg. von Ulrich Gaier
(= Werke in zehn Bänden, hg. von Martin Bollacher. Band 3). Frankfurt a.M.: Deutscher
Klassiker Verlag 1990.

Hermann, Christine: Neufunktionalisierung eines flämischen Klassikers im Comic: Consciences
Löwe von Flandern im Dienste neuer Herren. In: Paula Wojcik, Stefan Matuschek, Sophie
Picard, Monika Wolting (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis – funktional, intermedial, trans-
kulturell. Berlin, Boston: De Gruyter 2019, S. 327–350.

Herrmann, Dirk: Von Lügengeschichten und Heldenballaden. Hieronymus und Börries – das
Phänomen Münchhausen. Wien: Österr. Landsmannschaft 2011.

Herrmann, Leonhard: System? Kanon? Epoche? Perspektiven und Grenzen eines systemtheore-
tischen Kanonmodells. In: Matthias Beilein, Claudia Stockinger, Simone Winko (Hg.):
Kanon, Wertung und Vermittlung. Literatur in der Wissensgesellschaft. Berlin, Boston: De
Gruyter 2012, S. 59–75.

Literaturverzeichnis  343



Heyden, Linda Rabea: Zwischen Originalität und Trivialität. Goethes Faust von Flix im Comic
adaptiert. In: Paula Wojcik, Stefan Matuschek, Sophie Picard, Monika Wolting (Hg.): Klas-
sik als kulturelle Praxis – funktional, intermedial, transkulturell. Berlin, Boston: De Gruy-
ter 2019, S. 455–475.

Hiecke, Robert Heinrich: Der deutsche Literaturunterricht auf deutschen Gymnasien. Ein päd-
agogischer Versuch. Leipzig: Eduard Eisenach 1842.

Hitzler, Ronald, Anne Honer: Bastelexistenz. Über subjektive Konsequenzen der Individualisie-
rung. In: Ulrich Beck, Elisabeth Beck-Gernsheim (Hg.): Riskante Freiheiten. Individualisie-
rung in modernen Gesellschaften. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2015, S. 307–315.

Hitzler, Ronald: Sinnbasteln. Zur subjektiven Aneignung von Lebensstilen. In: Ingo Mörth,
Gerhard Fröhlich (Hg.): Das symbolische Kapital der Lebensstile. Zur Kultursoziologie der
Moderne nach Pierre Bourdieu. Frankfurt a.M.: Campus 1994, S. 75–92.

Hobsbawm, Eric: Inventing Traditions. In: Ders., Terence Ranger (Hg.): The Invention of
Tradition. New York: Cambridge University Press 2012, S. 1–14.

Hoffmann-Curtius, Kathrin: Feminisierung des Faschismus. In: Claudia Keller (Hg.): Die Nacht
hat zwölf Stunden, dann kommt schon der Tag. Antifaschismus Geschichte und Neube-
wertung. Berlin: Aufbau 1996, S. 45–69.

Hofmann, Michael: Die Bürde der Bürgschaft. In: Die Pforte 8 (2006), S. 95–116.
Hohlbaum, Robert: Münchhausen, der Lyriker. In: Braunschweiger Tageszeitung (18.2.1939).
Holzhausen, Paul: Die Ballade und Romanze. In: Zeitschrift für deutsche Philosophie 15 (1883).
Honnefelder, Gottfried (Hg.): Warum Klassiker? Frankfurt a. M.: Dt. Klassiker-Verlag 1985.
Hub, Ignaz: Deutschland’s Balladen- und Romanzen-Dichter von G. A. Bürger bis auf die

neueste Zeit. Eine Auswahl des Schönsten und charakteristisch Werthvollsten aus dem
Schatze der lyrischen Epik in Balladen und Romanzen, Mären, Legenden und Erzählungen
nebst Biographien und Charakteristiken der Dichter unter Berücksichtigung der namhaf-
testen kritischen Stimmen. Karlsruhe: Wilhelm Creutzhauer 1849.

Hutcheon, Linda: Theory of Adaptation. London, New York: Routledge 2006.
Illouz, Eva: Consuming the Romantic Utopia. Love and the Cultural Contradictions of Capita-

lism. Berkeley: University of California Press 2008.
Inglot, Mieczysław: Polska kultura literacka w edukacji szkolnej w okresie romantyzmu

[Polnische literarische Kultur in der Schulbildung in der Zeit der Romantik]. In: Ders.:
Wieszcz i pomniki: w kręgu XIX- i XX-wiecznej recepcji dzieł Adama Mickiewicza. [Der
wieszcz und seine Denkmäler. Zur Rezeption von A.M. Werken im 19. und 20. Jahrhun-
dert. Wrocław: Uniwersytet Wrocławski 1999, S. 7–22.

Irgang, Winfried, Werner Bein, Helmut Neubach: Schlesien. Geschichte, Kultur und Wirtschaft.
Köln: Verlag Wissenschaft und Politik 1998.

Iser, Wolfgang: Der Akt des Lesens. Theorie ästhetischer Wirkung. München: W. Fink 1984.
Iser, Wolfgang: Why Literature Matters. In: Rüdiger Ahrens, Laurenz Volkmann (Hg.): Why Lit-

erature Matters. Theories and Functions of Literature. Heidelberg: Winter 1996, S. 13–22.
Jakóbiec-Semkowa, Milica: Kazimierz Brodzinski i Słowianska pieśń ludowa [Kazimierz Brod-

zinski und das slawische Volkslied]. Warszawa: Paǹstwowe Wydawnictwo Naukowe 1975.
Jakobson, Roman: The Metaphoric and Metonymic Poles. In: René Dirven, Ralf Pörings (Hg.):

Metaphor and Metonymy in Comparison and Contrast. Berlin, Boston: De Gruyter 2002,
S. 41–47.

Janion, Maria: Die Polen und ihre Vampire. Studien zur Kritik kultureller Phantasmen, hg. von
Magdalena Marszałek, Bernhard Hartmann, Thomas Weiler. Berlin: Suhrkamp 2014.

344  Literaturverzeichnis



Janion, Maria: Do Europy. Tak, ale razem z naszymi umarłymi [Nach Europa. Ja, aber
gemeinsam mit unseren Toten]. Warszawa: Sic! 2000.

Janion, Maria: Gorączka romantyczna [Das romantische Fieber]. Warszawa: Państwowy Instytut
Wydawniczy 1975.

Janion, Maria: Życie pośmiertne Konrada Wallenroda [Konrad Wallenrods Leben nach dem
Tod]. Warszawa: Państwowy Instytut Wydawniczy 1990.

Jarzębski, Jerzy: The Conflict of Generations in Contemporary Polish Prose. In: Ursula Phillips,
Knut Andreas Grimstad, Kris van Heuckelom (Hg.): Polish Literature in Transformation.
Münster u. a.: LIT 2013, S. 25–33.

Jasper, Willi: Deutsche Juden als Goethe-Verehrer – eine ‚faustische‘ Beziehungsgeschichte.
In: Jochen Golz, Justus H. Ulbricht (Hg.): Goethe in Gesellschaft. Zur Geschichte einer lite-
rarischen Vereinigung vom Kaiserreich bis zum geteilten Deutschland. Köln: Böhlau
2005, S. 113–122.

Jauss, Hans Robert: Deutsche Klassik – Eine Pseudo-Epoche. In: Reinhart Herzog, Reinhart Ko-
selleck (Hg.): Epochenschwelle und Epochenbewußtein. München: W. Fink 1987, S. 581–
589.

Jenkins, Henry, Sam Ford, Joshua Green: Spreadable Media. Creating Value and Meaning in a
Networked Culture. London, New York: NY University Press 2018.

Jenkins, Henry: Fans, Bloggers, and Gamers: Exploring Participatory Culture. London, New
York: NY University Press 2006.

Jolles, Evelyn B.: G. A. Bürgers Ballade Leonore in England. Regensburg: H. Carl 1974.
Jolles-Neugebauer, Evelyn B.: Ein Beststeller auf dem englischen Literaturmarkt: Bürgers (Wie-

dergänger-)Ballade „Lenore“ (1774). In: Sigrid Rieuwerts (Hg.): Bridging the Cultural
Divide: Our Common Ballad Heritage. 28. Internationale Balladenkonferenz der SIEF-Kom-
mission für Volksdichtung in Hildesheim, Deutschland, 19.–24. Juli 1998. Hildesheim
u. a.: Olms 2000, S. 195–220.

Jørgensen, Sigrid: Itzik Manger und seine Vögel. In: Walter Röll, Simon Neuberg (Hg.):
Jiddische Philologie. Festschrift für Erika Timm. Tübingen: M. Niemeyer 1999, S. 273–284.

Jürgensen, Christoph: Geschichtslyrik der Befreiungskriege. In: Heinrich Detering, Peer Trickle
(Hg.): Geschichtslyrik. Ein Kompendium. Band 2. Göttingen: Wallstein 2013, S. 667–702.

Jurt, Joseph: Pierre Bourdieus Konzept der Distinktion. In: LiTheS. Zeitschrift für Literatur und
Theatersoziologie. 14: Mode – Geschmack – Distinktion II, 9 (2016), S. 16–31.

Kafka, Franz: Einleitungsvortrag über Jargon. In: Ders.: Beschreibung eines Kampfes, hg. von
Hans-Gerd Koch. Frankfurt a.M. 2004, S. 149–153.

Kajtoch, Jacek: Władysław Broniewski nie znany [Der unbekannte W. B.]. Kraków: Wamex 1992.
Kallenbach, Józef: Adam Mickiewicz. Zwei Bände. Vierte erweiterte Auflage. Wrocław: Zakład

Narodowy im. Ossolińskich 1926.
Kamlah, Wilhelm: Philosophische Anthropologie. Sprachkritische Grundlegung und Ethik.

Mannheim u. a.: B. I.-Wissenschaftsverlag 1984.
Kampmann, Elisabeth: Der Kanonisierungsprozess in den Dimensionen Dauer und Reichweite.

Ein Beschreibungsmodell mit einem Beispiel aus dem Wilden Westen. In: Matthias
Beilein, Claudia Stockinger, Simone Winko (Hg.): Kanon, Wertung und Vermittlung.
Literatur in der Wissensgesellschaft. Berlin, Boston: De Gruyter 2012, S. 93–106.

Karlowicz, Jan (Hg.): Słownik gwar Polskich. Tom trzeci. L do O [Lexikon polnischer Mundarten.
Band drei. L bis O]. Kraków: Wadawnictwa Arytstyczne i Naukowe 1974.

Karpowicz, Ignacy: Balladyny i romanse. Kraków: Wydawn. Literackie 2010.
Katz, Dovid: Words On Fire. The Unfinished Story of Yiddish. New York: Basic Books 2004.

Literaturverzeichnis  345



Kawyn, Stefan: Dzieciństwo wróżebne Mickiewicza w biografii Antoniego Małeckiego. In:
Pamiętnik Literacki: czasopismo kwartalne poświęcone historii i krytyce 38 (1948),
S. 476–485.

Kermode, Frank: Forms of Attention. Chicago, London: University of Chicago Press 1987.
Kermode, Frank: Shakespeare, Spenser, Donne. London, New York: Routledge 2005.
Kerschbaumer, Sandra, Stefan Matuschek: Romantik erkennen – Modelle finden. Zur Einfüh-

rung. In: Dies. (Hg.): Romantik erkennen – Modelle finden. Paderborn: F. Schöningh 2019,
S. 1–13.

King, Charles W., Lawrence J. Ring: The Dynamics of Style and Taste Adoption and Diffusion:
Contributions from Fashion Theory. In: NA – Advances in Consumer Research 7 (1980),
S. 13–16.

Kittner, Alfred: Erinnerungen an den Poeten Itzik Manger. In: Itzik Manger: Ich, der Troubadour.
Lieder, Balladen und Prosa, übers. von Andrej Jendrusch, Alfred Margul-Sperber, Hubert
Witt. Berlin: Edition Dodo 2012, S. 5–14.

Kizwalter, Tomasz: Czy Mickiewicz stworzył naród Polski? [Hat Mickiewcz das polnische Volk
erschaffen?]. In: Przegląd humanistyczny 4 (1999), S. 45–60.

Klausmann, Ulrike: Alan Bern und das Klezmer-Revival. In: Claus Leggewie, Erik Meyer (Hg.):
Global Pop. Das Buch zur Weltmusik. Bonn: Bundeszentrale für politische Bildung 2017,
S. 117–124.

Klausnitzer, Ralf: Deutsche Mythologie. In: Carsten Rohde, Thorsten Valk, Mathias Mayer
(Hg.): Faust-Handbuch. Konstellationen – Diskurse – Medien. Stuttgart: Metzler 2018,
S. 357–365.

Klein, Gabriele, Malte Friedrich: Is This Real? Die Kultur des HipHop. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
2003.

Kleiner, Juliusz: Mickiewicz. Lublin: Towarzystwo Naukowe K. U. L. 1997.
Klettke, Cornelia: Der postmoderne Mythenroman Michel Tourniers am Beispiel des Roi des

Aulnes. Bonn: Romanistischer Verlag 2012.
Kliems, Alfrun: Mickiewicz in Paris, Chopin im Knast. „Klassiker-Ikonen“ und der Comic Chopin

New Romantic. In: Paula Wojcik, Stefan Matuschek, Sophie Picard, Monika Wolting (Hg.):
Klassik als kulturelle Praxis – funktional, intermedial, transkulturell. Berlin, Boston: De
Gruyter 2019, S. 225–246.

Klin, Eugeniusz: Die deutsch-polnischen Literaturbeziehungen in der ersten Hälfte des 19. Jahr-
hunderts – ein methodologischer Rückblick. In: Jan Papiór (Hg.): Polnisch-deutsche Wech-
selbeziehungen im zweiten Millenium. Bydgoszcz: Akad. Bydgoska 2001, S. 165–176.

Knaller, Susanne, Harro Müller: Einleitung. Authentizität und kein Ende. In: Dies. (Hg.): Authen-
tizität. Diskussion eines ästhetischen Begriffs. Paderborn, München: W. Fink 2006, S. 7–
16.

Kocka, Jürgen: Bildungsbürgertum – Gesellschaftliche Formation oder Historikerkonstrukt? In:
Ders. (Hg.): Bildungsbürgertum im 19. Jahrhundert. Teil IV. Politischer Einfluß und gesell-
schaftliche Formation. Stuttgart: Klett-Cotta 1989, S. 9–20.

Koehn, Elisabeth Johanna: Waiting for…. Becketts Warten auf Godot in Cartoon und Comicstrip.
In: Paula Wojcik, Stefan Matuschek, Sophie Picard, Monika Wolting (Hg.): Klassik als kul-
turelle Praxis – funktional, intermedial, transkulturell. Berlin, Boston: De Gruyter 2019,
S. 247–262.

Koestler, Nora: Intelligenzschicht und höhere Bildung im geteilten Polen. In: Werner Conze,
Jürgen Kocka (Hg.): Bildungsbürgertum im 19. Jahrhundert. Teil I: Bildungssystem und

346  Literaturverzeichnis



Professionalisierung in internationalen Vergleichen. Stuttgart: Klett-Cotta 1985, S. 186–
206.

Kolberg, Oskar: Pieśni ludu Polskiego [Lieder des polnischen Volkes]. Warszawa: Nakładem
Wydawcy 1854.

Konieczny, Danuta Teresa: Polnisches Kulturleben in Schlesien (1750–1850). München: Verlag
Otto Sagner 2010.

Kopczyński, Krzysztof: Mickiewicz i jego czytelnicy [Mickiewicz und seine Leser]. Warszawa:
Wydawn. Nauk. Semper 1994.

Kopij, Marta: Über Imitation zur Kreation. Zur Geschichte des deutsch-polnischen romanti-
schen Kulturtransfers. Leipzig: Leipziger Univ.-Verlag 2011.

Korte, Herrmann: Aus dem Kanon, aus dem Sinn? Dekanonisierung am Beispiel prominenter
‚vergessener‘ Dichter. In: Deutschunterricht 6 (2005), S. 6–21.

Korte, Herrmann: K wie Kanon und Kultur: Kleines Kanonglossar in 25 Stichwörtern. In: Ders.,
Heinz Ludwig Arnold (Hg.): Literarische Kanonbildung. Text+Kritik IX/02 (2002), S. 25–38.

Korte, Herrmann: Was heißt: „Das bleibt“? Bausteine zu einer kulturwissenschaftlichen Kanon-
theorie. In: Dietrich Helms, Thomas Phleps (Hg.): No Time for Losers. Bielefeld: Transcript
2008, S. 11–24.

Kowalewska, Małgorzata: Od kontynuacji do stilizacji. Wiersze balladowe Bolesława Leśmiana
wobec tradycji gatunku [Von der Kontinuität zur Stilisierung. Bolesław Leśmians ballades-
ke Gedichte im Verhältnis zur Tradition]. In: Pamietnik Literacki 3, 94 (2003), S. 5–26.

Koźmian, Kajetan: List K. Koźmiana do F. Morawskiego. März 1827 [Brief K[ajetan] Koźmians
an F[ranciszek] Morawski]. In: Witold Billip (Hg.): Mickiewicz w oczach współczesnych [Mi-
ckiewicz in den Augen der Modernen]. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich 1962,
S. 334–335.

Koźmian, Kajetan: Pamiętniki [Tagebücher]. Band III. Einführung und Kommentar Juliusz
Willaume, hg. von Artur Kopacz. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich 1972.

Kramer Linkin, Harriet: Isn’t It Romantic? Angela Carter’s Bloody Revision of the Romantic
Aesthetic in „The Erl-King“. In: Lindsey Tucker (Hg.): Critical Essays on Angela Carter. New
York u. a.: G. K. Hall 1998, S. 119–133.

Krasnodębski, Zdzisław: Mickiewicz’ Europa – zur Einführung. In: Ders., Stefan Garsztecki
(Hg.): Sendung und Dichtung. Adam Mickiewicz in Europa. Hamburg: Krämer 2002, S. 7–
16.

Krekow, Sebastian, Jens Steiner, Matthias Taupitz: Das neue HipHop-Lexikon. Berlin: Schwarz-
kopf & Schwarzkopf 2003.

Krüger, Michael: Friedrich Schiller. In: Aus Politik und Zeitgeschichte 9–10 (2005), S. 3–6.
Krupiǹski, Franciszek: Romantyzm i jego skutki [Romantik und ihre Folgen]. In: Janina

Kulczycka-Saloni (Hg.): Programy i dyskusje literackie okresu pozytywizmu [Literarische
Programme und Diskussionen aus der Zeit des Positivismus]. Wrocław u. a.: Zakład
Narodowy im. Ossolińskich 1985, S. 146–160.

Kühn, Ulrich: Sprech-Ton-Kunst. Musikalisches Sprechen und Formen des Melodrams im
Schauspiel- und Musiktheater (1770–1933). Tübingen: Niemeyer 2013.

Kühne, Thomas: Kameradschaft. Die Soldaten des nationalsozialistischen Krieges und das
20. Jahrhundert. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2011.

Kuipers, Christopher M.: The Anthology/Corpus Dynamic: A Field Theory of the Canon. In:
College Literature 2, 30 (2003), S. 51–71.

Lahire, Bernard: La Culture des individus. Dissonances culturelles et distinction de soi. Paris:
Découverte 2004.

Literaturverzeichnis  347



Laufhütte, Hartmut: Die deutsche Kunstballade. Grundlegung einer Gattungsgeschichte. Hei-
delberg: Winter 1979.

Laufhütte, Hartmut: Die Nibelungen in Balladen des 19. und 20. Jahrhunderts. In: Hans Krah
(Hg.): Die Nibelungen. Passau: Dr. Ralf Schuster 2015, S. 97–115.

Lawaty, Andreas: Zur romantischen Konzeption des Politischen: Polen und Deutsche unter
fremder Herrschaft. In: Ders., Alfred Gall, Thomas Grob, German Ritz (Hg.): Romantik und
Geschichte. Polnisches Paradigma, europäischer Kontext, deutsch-polnische Perspektive.
Wiesbaden: Harrassowitz 2007, S. 21–59.

Lawrence, Karen R.: Decolonizing Tradition. New Views of Twentieth-Tentury “British” Literary
Canons. Urbana, Chicago: University of Illinois Press 1992.

Lehmann, Rudolf: Der deutsche Unterricht: Eine Methodik für höhere Lehranstalten. Berlin:
Weidmann 1890.

Lemm, Alfried: Großstadtunkultur. In: Der Jude 1, 5 (August 1916), S. 319–326.
Lennartz, Franz: Die Dichter unserer Zeit. 275 Einzeldarstellungen zur deutschen Dichtung der

Gegenwart. Stuttgart: Alfred Kröner 1938.
Leśmian, Bolesław: Dzieła wszystkie. Warszawa: PIW 2010.
Lessing, Gotthold Ephraim: Briefe von und an Lessing, hg. von Helmth Kiesel unter Mitwirkung

von Georg Braungart und Klaus Fischer (= Werke und Briefe in zwölf Bänden, hg. von Wil-
fried Barner, Klaus Bohnen, Jürgen Stenzel, Arno Schilson, Axel Schmitt, Helmut Kiesel,
Georg Braungart, Klaus Fischer, Ute Wahl, Markus Reppner, Antje Büssgen, Kirsten Bur-
meister. Band 11.1). Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag 1987.

Lessing, Gotthold Ephraim: Werke 1758–1759, hg. von Gunther E. Grimm (= Werke und Briefe
in zwölf Bänden, hg. von Wilfried Barner Klaus Bohnen, Jürgen Stenzel, Arno Schilson,
Axel Schmitt, Helmut Kiesel, Georg Braungart, Klaus Fischer, Ute Wahl, Markus Reppner,
Antje Büssgen, Kirsten Burmeister. Band 4). Frankfurt a.M.: Deutscher Klassiker Verlag
1997.

Lichodziejewska, Feliksa: Wstęp [Einleitung]. In: Władysław Broniewski: Poezje zebrane [Ge-
sammelte Poesie]. Band 2: 1926–1945, hg. von ders. Płock, Toruń: Towarzystwo Naukowe
Płockie „Algo“ 1997, S. 5–20.

Liebsch, Helmut: Das „Erlkönig“-Thema und seine Varianten in der Gegenwart. Soziokulturel-
les Wissen und Verstehensprozesse. In: Muttersprache 115 (2005), S. 215–233.

Link, Jürgen: Hölderlin – oder eine Kanonisierung ohne Ort? In: Renate von Heydebrand (Hg.):
Kanon, Macht, Kultur. Stuttgart: Metzler 1998, S. 383–395.

Logge, Thorsten: Zur medialen Konstruktion des Nationalen. Die Schillerfeiern 1859 in Europa
und Nordamerika. Göttingen: V & R unipress 2014.

M.M.: Ostjuden. In: Der Jude 1, 1 (April 1916), S. 62 f.
Maase, Kaspar: Grenzenloses Vergnügen. Der Aufstieg der Massenkultur 1850–1970. Frankfurt

a.M.: Fischer 2007.
Mackasare, Manuel: Klassik und Didaktik 1871–1914. Zur Konstituierung eines literarischen

Kanons im Kontext des deutschen Unterrichts. Berlin, Boston: De Gruyter 2017.
Mahr, Bernd: Modelle und ihre Befragbarkeit. Grundlagen einer allgemeinen Modelltheorie. In:

Erwägen Wissen Ethik 26, 3 (2015), S. 329–342.
Majchrowski, Zbigniew: Cela Konrada. Powracając do Mickiewicza. Gdańsk: Słowo/Obraz

Terytoria 1998.
Makaruk, Maria: Współczesne wersje mitu Mickiewiczowskiego? O pracach Jarosława Marka

Rymkowskiego i Zbigniewa Sudolskiego [Gegenwärtige Versionen der Mickiewicz-
Mythos? Über die Arbeiten von J.M. R. und Z. S.]. In: Lidia Wiśniewska (Hg.): Mity,

348  Literaturverzeichnis



mitologie, mityzacje. Nie tylko w literaturze [Mythen, Mythologien, Mythisierungen. Nicht
nur in der Literatur]. Bydgoszcz: Wydawnictwo Uniwersytetu Kazimierza Wielkiego 2005,
S. 169–179.

Makowski, Krzysztof A.: Wątek Żydowski w badaniach nad Mickiewiczem [Das jüdische Thema
in der Mickiewicz-Forschung]. In: Zofia Trojanowiczowa, Zbigniew Przychodniak (Hg.):
Księga Mickiewiczowska. Patronowi uczelni w dwusetną rocznicę urodzin 1798–1998 [Das
Mickiewicz-Buch. Dem Patron der Hochschule zum zweihundertsten Geburtstag]. Poznań:
Wydawn. Nauk. UAM 1998, S. 419–450.

Małecki, Antonii: O życiu i pismach Mickiewicza [Über das Leben und die Schriften von M.]. In:
Orędownik Naukowy 31 & 32 (1842).

Mandelkow, Karl Robert: Gesammelte Aufsätze und Vorträge zur Klassik- und Romantikrezep-
tion in Deutschland. Frankfurt a.M.: P. Lang 2001.

Mandelkow, Karl Robert: Goethe im Urteil seiner Kritiker. Dokumente zur Wirkungsgeschichte
Goethes in Deutschland. München: C. H. Beck 1975–1984.

Mandelkow, Karl Robert: Weimarer Klassik. Gegenwart und Vergangenheit eines deutschen
Mythos. In: Ortrud Gutjahr, Haro Segeberg (Hg.): Klassik und Anti-Klassik. Gegenwart und
Vergangenheit eines deutschen Mythos. Würzburg: Königshausen und Neumann 2000,
S. 5–17.

Manger, Itzik: Der Prinz der jiddischen Ballade. Gedichte, hg. von Helmut Braun. Aachen:
Rimbaud 2012.

Manger, Itzik: Dunkelgold. Gedichte: jiddisch und deutsch. Mit Umschrift des Jiddischen,
übers. von Efrat Gal-Ed. Berlin: Jüdischer Verlag im Suhrkamp Verlag 2004.

Manger, Itzik: Ich, der Troubadour. Lieder, Balladen und Prosa, übers. von Andrej Jendrusch,
Alfred Margul-Sperber, Hubert Witt, hg. von Alfred Kittler. Berlin: Edition DODO 2012.

Mann, Golo: Urballade. In: Reich-Ranicki, Marcel (Hg.): Frankfurter Anthologie. Zehnter Band.
Gedichte und Interpretationen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1989, S. 53–55.

Martus, Steffen: Werkpolitik. Aus der Literaturgeschichte kritischer Kommunikation vom 17.
bis zum 20. Jahrhundert. Mit Studien zu Klopstock, Tieck, Goethe und George. Berlin, Bos-
ton: De Gruyter 2007.

Masłowski, Michał: Problemy tożsamości. Szkice mickiewiczowskie i (post)romantyczne
[Probleme der Identität. Skizzen zu Mickiewicz und der (Post)Romantik]. Lublin: Instytut
Europy Środkowo-Wschodniej, Instytut Adama Mickiewicza 2006.

Matthiessen, Francis O.: American Renaissance. Art and Expression in the Age of Emerson and
Whitman. London, Toronto, New York: Kessinger Publishing 1954.

Matuschek, Stefan, Sandra Kerschbaumer (Hg.): Romantik erkennen – Modelle finden. Pader-
born: F. Schöningh 2019.

Matuschek, Stefan: Es war einmal. Das Märchen als gegenwartsorientierte, dynamische
Gattung. In: Fabula 1/2 55 (2014), S. 13–25.

Matuschek, Stefan: Individualitätsmythen der Moderne: Faust im Kontext. In: Carsten Rohde,
Thorsten Valk,MathiasMayer (Hg.): Faust-Handbuch. Konstellationen–Diskurse–Medien.
Stuttgart: Metzler 2018, S. 12–22.

Matuschek, Stefan: Von nicht zeitlich, doch sachlich begrenztem Wert. Plädoyer für einen par-
tikularistischen Klassiker-Begriff. In: Ders., Paula Wojcik, Sophie Picard, Monika Wolting
(Hg.): Klassik als kulturelle Praxis – funktional, intermedial, transkulturell. Berlin, Boston:
De Gruyter 2019, S. 27–37.

Literaturverzeichnis  349



Matuschek, Stefan: Die majestätische Bequemlichkeit eines Ordnungsmodells. Zur Funktion
der Scholastik in der neuen Literaturtheorie. In: Ders., Gerhard R. Kaiser (Hg.): Begrün-
dungen und Funktionen des Kanons. Heidelberg: Winter 2001, S. 173–190.

Maurer, Jadwiga: „Z matki obcej–“. Szkice o powiązaniach Mickiewicza ze światem Żydów
[„Aus fremder Mutter–“. Skizzen über M.s Verbindungen mit der jüdischen Welt]. London:
Polska Fundacja Kulturalna 1990.

Mayer, Hans: Mickiewicz und die Deutsche Klassik. In: Ders.: Deutsche Literatur und Weltlite-
ratur. Reden und Aufsätze. Berlin: Rütten und Loening 1957, S. 91–112.

McDowell, Paula: “The Art of Printing was Fatal”: Print Commerce and the Idea of Oral
Tradition in Long Eighteenth-Century Ballad Discourse. In: Patricia Fumerton, Anita
Guerrini, Kris McAbee (Hg.): Ballads and Broadsides in Britain, 1500–1800. Farnham u. a.:
Ashgate 2012, S. 35–56.

Mecklenburg, Norbert: Balladen der Klassik. In: Walter Müller-Seidel (Hg.): Balladenforschung.
Königstein/Ts: Verlagsgruppe Athenäum 1980, S. 187–203.

Mendelson, Juliusz: Das Romantische. In: Der polnische Parnaß oder eine Auswahl der
schönsten Gedichte aus den vorzüglichsten polnischen Dichtern. Erste Lieferung. Kurze
Gedichte von Adam Mickiewicz, in’s Deutsche übers. und hg. von Juliusz Mendelson. Hei-
delberg: Winter 1834, S. 16–19.

Merkelbach, Valentin: Goethes ‚Erlkönig‘, museales Erbstück oder was sonst noch? Ästheti-
sche, ideologische und didaktische Aspekte eines Balladen-Evergreens. In: Diskussion
Deutsch 16 (1985), S. 313–326.

Meyer-Kalkus, Reinhart: Koordinaten literarischer Vortragskunst. Goethe-Rezitationen im
20. Jahrhundert. In: Gabriele Leupold, Katharina Raabe (Hg.): In Ketten tanzen. Überset-
zen als interpretierende Kunst. Göttingen: Wallstein 2012, S. 150–198.

Mickiewicz, Adam: Balladen und Romanzen, aus dem Polnischen metrisch übertragen von Dr.
Albert Weiß. Leipzig: Philipp Reclam jun. 1874.

Mickiewicz, Adam: Gesamtwerke. In 4 Bänden, hg. von Justinus Kerner-Verein in Weinsberg. 4.
Band. Weinsberg 1909.

Mickiewicz, Adam: Lyrik, Prosa. Polnisch und deutsch. Leipzig: Reclam 1978.
Mickiewicz, Adam: Mickiewiczs poetische Meisterwerke. Übersetzung, Einleitung und

Nachwort von Gotthilf Kohn. Sanok: Druck von Karl Pollak 1880–1884.
Mickiewicz, Adam: Powieści Poetyckie [Versepen] (= Dzieła, hg. von Julian Krzyżanowski, Sta-

nisław Pigoń, Leon Płoszewski, Henryk Wolpe, Kazimierz Wyka. Tom II). Warszawa: Czytel-
nik 1955.

Mickiewicz, Adam: Utwory dramatyczne (= Dzieła, hg. von Julian Krzyżanowski, Stanisław Pi-
goń, Leon Płoszewski, Henryk Wolpe, Kazimierz Wyka. Tom III). Warszawa: Czytelnik 1955.

Mickiewicz, Adam: Pan Tadeusz. (= Dzieła, hg. von Julian Krzyżanowski, Stanisław Pigoń, Leon
Płoszewski, Henryk Wolpe, Kazimierz Wyka. Tom IV). Warszawa: Czytelnik 1955.

Mickiewicz, Adam: Pisma prozą. Część I. Pisma filomatyczne, estetyczno-krytyczne, opowiada-
nia [Prosaschriften. Teil I. Filomatenschriften, ästhetisch-kritische Schriften, Erzählungen]
(= Dzieła, hg. von Julian Krzyżanowski, Stanisław Pigoń, Leon Płoszewski, Henryk Wolpe,
Kazimierz Wyka. Tom V). Warszawa: Czytelnik 1955.

Mickiewicz, Adam: Romantik, übers. von Carl v. Pentz. In: Jenseits der Oder 7, 7 (1956), S. 3.
Mickiewicz, Adam: Romantik. In: Czesław Miłosz: Geschichte der polnischen Literatur des

20. Jahrhunderts, übers. von Arthur Mandel. Tübingen: Francke 2013, S. 178–179.
Mickiewicz, Adam: Romantik. In: Ders.: Poetische Werke. Bd. 1, übers. von Arthur Ernst Rutra.

eingel. von A. Brückner. München: G. Müller 1919, S. 3–5.

350  Literaturverzeichnis



Mickiewicz, Adam: Sämtliche Werke. Erster Teil. Gedichte, aus dem Polnischen übertragen von
Carl von Blankensee. Berlin: Nauck 1836.

Mickiewicz, Władysław: Żywot Adama Mickiewicza podług zebranych przez siebie materyałów
oraz z własnych wspomnień opowiedział Władysław Mickiewicz [Das Leben A.M.s nach
eigenhändig gesammelten Materialien und eigenen Erinnerungen erzählt von Władysław
Mickiewicz]. Poznań: W Drukarni Dziennika Poznanskiego 1890.

Minkmar, Nils: Nach dem Schock. In: Süddeutsche Zeitung vom 25.2.2022. Digitale Ausgabe,
Kultur.

Mittenzwei, Werner: Börries, Frhr. v. Münchhausen, Dichter. In: Historische Kommission der
Bayrischen Akademie der Wissenschaften (Hg): Neue deutsche Biographie. Band 18:
Moller – Nausea. Berlin: Duncker & Humbolt 1997, S. 525–527.

Mittenzwei, Werner: Die Mentalität des ewigen Deutschen. Nationalkonservative Dichter 1918–
1947 und der Untergang einer Akademie. Leipzig: Faber & Faber 2003.

Mochnacki, Maurycy: O duchu i źródłach poezji w Polszczę [Über den Geist und Ursprung der
Poesie in Polen]. In: Ders.: Pisma krytyczne i polityczne [Kritische und politische
Schriften], hg. von Zbigniew Przychodniak, Jacek Kubiak, Elżbieta Nowicka. Kraków: Uni-
versitas 1996, S. 49–86.

Mochnacki, Maurycy: O literaturze polskiej w wieku dziewiętnastym [Über die polnische
Literatur im 19. Jahrhundert], opracował i przedmową poprzedził Ziemowit Skibiński.
Łódź: Wydawn. Łódzkie 1985.

Moretti, Franco: Conjectures on World Literature. In: New Left Review 1 (2000), S. 54–68.
Mühlberg, Dietrich: Anfänge proletarischen Freizeitverhaltens und seiner öffentlichen Einrich-

tungen. In: Weimarer Beiträge. Zeitschrift für Literaturwissenschaft, Ästhetik und Kultur-
wissenschaften 27 (1981), S. 118–150.

Mukařovský, Jan: Ästhetische Funktion, Norm und ästhetischer Wert als soziale Fakten. In:
Ders.: Kapitel aus der Ästhetik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1970, S. 7–112.

Mukherjee, Ankhi: What Is a Classic? Postcolonial Rewriting and Invention of the Canon.
Stanford: Stanford University Press 2014.

Müller, Joachim: Der unbekannte Münchhausen. Dem Dichter zum 70. Geburtstag. In: Zeit-
schrift für Deutschwissenschaft und Deutschunterricht. Für die Kriegszeit vereinigte Aus-
gabe der Zeitschrift für Deutschkunde und der Zeitschrift für deutsche Bildung, hg. von
Karl Hunger und Joachim Müller 2 (1944), S. 78–85.

Müller, Sven Oliver: Das Publikum macht die Musik. Musikleben in Berlin, London und Wien im
19. Jahrhundert. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 2014.

Mulvey, Laura: Visual Pleasure and Narrative Cinema. Houndmills u. a.: Palgrave Macmillan
2009.

Münchhausen, Börries von: Das dichterische Werk in zwei Bänden. Stuttgart: Deutsche
Verlags-Anstalt 1959.

Münchhausen, Börries von: Das Herz im Harnisch. Neue Balladen und Lieder des Freiherrn
Börries von Münchhausen. Berlin: Egon Fleischel & Co 1917.

Münchhausen, Börries von: Dichtervorträge. Erfahrungen und Vorschläge. Leipzig: Verlag des
Börsenvereins der deutschen Buchhändler zu Leipzig 1925.

Münchhausen, Börries von: Die Balladen und ritterlichen Lieder des Freiherrn Börries von
Münchhausen. Berlin: Egon Fleischel & Co 1912.

Münchhausen, Börries von: Die Balladen und ritterlichen Lieder des Freiherrn Börries von
Münchhausen. Stuttgart, Berlin: Deutsche Verlags-Anstalt [1908] 1930.

Literaturverzeichnis  351



Münchhausen, Börries von: Die Garbe. Ausgewählte Aufsätze. Stuttgart, Berlin: Deutsche
Verlags-Anstalt 1933.

Münchhausen, Börries von: Die Standarte. Balladen und Lieder des Freiherrn Börries von
Münchhausen. Stuttgart, Berlin: Deutsche Verlags-Anstalt [1916] 1922.

Münchhausen, Börries von: Fröhliche Woche mit Freunden. Vermehrte Neu-Fassung. Stuttgart,
Berlin: Deutsche Verlags-Anstalt 1941.

Münchhausen, Börries von: Göttinger Musen-Almanach für 1898, hg. von Göttinger Studenten.
Göttingen: Verlag von Lüder Horstmann 1898.

Münchhausen, Börries von: Juda. Gesänge von Börries, Freiherr v. Münchhausen mit
Buchdruck von E.M. Lilien. Berlin: Egon Fleischel & Co viertes bis sechstes Tausend 1900.

Münchhausen, Börries von: Sammlung deutscher Balladen von Bürger bis Münchhausen. Mit
einem Vorwort von Börries, Freiherrn von Münchhausen. Halle: Max Niemeyer Verlag
1934.

Münchhausen, Börries: Die Meisterballaden. Ein Führer zur Freude. Stuttgart, Berlin: Deutsche
Verlagsanstalt [1923] 10. Aufl. 1940.

Namowicz, Tadeusz: Adam Mickiewiczs „Vorwort“ zu den „Balladen und Romanzen“ und die
deutsche Literatur um 1800. In: Ewa Mazur-Kębłowska, Ulrich Ott (Hg.): Adam Mickiewicz
und die Deutschen. Eine Tagung am Deutschen Literaturarchiv Marbach am Neckar.
Wiesbaden: Harrassowitz 2000, S. 50–66.

Namowicz, Tadeusz: Deutsche Literatur in Polen. In: Franciszek Grucza (Hg.): Tausend Jahre
polnisch-deutsche Beziehungen. Sprache – Literatur – Kultur – Politik: Materialien des
Millennium-Kongresses, 5.–8. April 2000, Warszawa. Warszawa: Graf-Punkt 2001,
S. 170–187.

Namowicz, Tadeusz: Wstęp [Einleitung]. In: Johann Gottfried Herder. Wybór pism [Auswahl
seiner Schriften], hg. von Tadeusz Namowicz. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińs-
kich 1987, S. VIII–LXXXVI.

Nayar, Pramod K.: The Postcolonial Studies Dictionary. Hoboken: Wiley 2015.
Neiss, Marion: Presse im Transit. Jiddische Zeitungen und Zeitschriften in Berlin von 1919 bis

1925. Berlin: Metropol 2002.
Nell, Werner: Klassiker im Maelstrom der Moderne. In: Paula Wojcik, Stefan Matuschek,

Sophie Picard, Monika Wolting (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis – funktional, intermedi-
al, transkulturell. Berlin, Boston: De Gruyter 2019, S. 53–71.

Neuhaus, Stefan: Märchen. Tübingen: UTB Francke 2017.
Neumann, Friedrich: Börries, Freiherr von Münchhausen und Moritz Jahn. Eine festliche

Ansprache. Göttingen: Dieterichsche Universitäts-Buchdruckerei (W. Fr. Kaestner) 1944.
Newman, Steve: Ballad Collection, Lyric, and the Canon. The Call of the Popular from the

Restoration to the New Criticism. Philadelphia: University of Pennsylvania Press 2007.
Noa, Miriam: Volkstümlichkeit und Nationbuilding. Zum Einfluss der Musik auf den Einigungs-

prozess der deutschen Nation im 19. Jahrhundert. Münster: Waxmann 2013.
Nolte, Kristina: Der Kampf um Aufmerksamkeit. Wie Medien, Wirtschaft und Politik um eine

knappe Ressource ringen. Frankfurt a.M.: Campus 2005.
Obrączka, Piotr: Żartobliwe spolszczenia poezji niemieckiej [Scherzhafte Einpolnischung

deutscher Poesie]. Dresden, Wrocław: Neisse-Verlag ATUT 2008.
Olson, Jess: Nathan Birnbaum and Jewish Modernity. Architect of Zionism, Yiddishism, and

Orthodoxy. Stanford: Stanford University Press 2013.
Opacki, Ireneusz, Czesław Zgorzelski: Ballada. Wrocław u. a.: Zakład Narodowy im. Ossolińs-

kich 1970.

352  Literaturverzeichnis



Ortega y Gasset, José: Um einen Goethe von Innen bittend. Stuttgart: Deutsche Verlags-Anstalt
1952.

Osofisan, Femi: Tegonni. An African Antigone. Lagos: Concept Publications op. [1994] 2007.
Ottens, Rita, Joel Rubin: Klezmer-Musik. München: Dtv 2003.
Paefgen, Elisabeth Katharina: Uhland – Goethe – Geibel. Anmerkungen zur lyrischen Kanon-

entwicklung im „Echtermeyer“ des 19. Jahrhunderts: Volkstümlichkeit – Klassik – Natio-
nales. In: Detlef C. Kochan (Hg.): Literaturdidaktik – Lektürekanon – Literaturunterricht.
Amsterdam, Atlanta: Rodopi 1990, S. 251–287.

Pähl, Sonja: Der Faustmythos in der polnischen Romantik. München: AVM 2011.
Palmon, Jaakow Erwin: Israel sucht den Weg in die Zukunft. Wirtschafts- und Gesellschaftspro-

bleme des Staates der Juden. Leer: Niedersächsische Landeszentrale für politische
Bildung 1966.

Pasternak, Vevel (Hg.): The Jewish Fakebook. Owings Mills: tara publications 1997.
Paterson, Andrew Barton: The Man From Snowy River and Other Verses [Reprint der University

of Sydney]. Sydney: Angus and Robertson [1917] 1997.
Pechnik, Alexander: Goethe’s „Hermann und Dorothea“ und „Herr Thaddäus oder der letzte

Einritt in Lithauen“ von Mickiewicz: eine Parallele mit Beigabe von mehreren übersetzten
Auszügen aus dem letzteren Gedichte. Leipzig: Josef Pisch (Selbstverlag) 1879.

Percy, Thomas: Reliques of Ancient English Poetry. Reprint of the First Edition of 1765. Intro-
duction and Notes Nick Groom. London: Routledge 1996.

Perloff, Marjorie: Unoriginal Genius. Poetry by Other Means in the New Century. Chicago: The
University of Chicago Press 2012.

Petersen, Julius: Goetheverehrung in fünf Jahrzehnten. In: Jahrbuch der Goethe Gesellschaft 21
(1935), S. 1–25.

Pettersson, Anders: The Concept of Literary Application. Readers’ Analogies from Text to Life.
Basingstoke, New York: Palgrave Macmillan 2012.

Picard Sophie: Klassikerfeiern. Permanenz und Polyfunktionalität Beethovens, Goethes und
Victor Hugos im 20. Jahrhundert. Bielefeld: Transcript 2022.

Picard, Sophie: Goethe und das Radio: eine Win-win-Situation 1932 und 1949. In: Dies., Paula
Wojcik, Stefan Matuschek, Monika Wolting (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis – funktio-
nal, intermedial, transkulturell. Berlin, Boston: De Gruyter 2019, S. 121–138.

Picard, Sophie: To Meme or Not to Meme. Literary Quotes and Memes in Digital Culture. In:
Paula Wojcik, Hannes Höfer, Sophie Picard (Hg.): Iconizing of Literature, Art, and Science.
Intermediality and Value in Popular Culture. London: Palgrave Macmillan erscheint 2023.

Pietsch, Christian: Einführung zu ‚Klassik als Norm – Norm als Klassik‘: Thema und Tagung. In:
Ders., Tobias Leuker (Hg.): Klassik als Norm – Norm als Klassik. Kultureller Wandel als
Suche nach funktionaler Vollendung. Münster: Aschendorff 2016, S. 1–26.

Piotrowska, Magdalena: Zanim „te księgi zbłądziły pod strzechy“, czyli od odbiorcy elitarnego
ku odbiorcy popularnemu [Bevor sich „diese Bücher unter die Strohdächer verirrten“,
oder vom elitären zum populären Empfänger]. In: Krystyna Ratajska, Maria Berkan-
Jabłońska (Hg.): Mickiewicz wielu pokoleń twórców, badaczy i czytelników [M. vieler Ge-
nerationen Schaffender, Forscher und Leser]. Łódź: Wydawn. Uniwersytetu Łódzkiego
2007, S. 206–216.

Plata, Tomasz: Pośmiertne życie romantyzmu [Das Nachleben der Romantik]. Warszawa:
Instytut Teatralny im. Zbigniewa Raszewskiego 2017.

Literaturverzeichnis  353



Pompe Hedwig: Popularisierung/Popularität: Eine Projektbeschreibung. In: Dies., Gereon
Blaseio, Jens Ruchatz (Hg.): Popularisierung und Popularität. Köln: DuMont 2005, S. 13–
21.

Ponzanesi, Sandra: The Postcolonial Cultural Industry. Icons, Markets, Mythologies. Hound-
mills u. a.: Palgrave Macmillan 2014.

Radecka, Alina: Wieczornica w 150. rocznicę śmierci Adama Mickiewicza w Centrum Kształce-
nia Ustawicznego w Toruniu [Abendfeier anlässlich des 150. Todestages von A.M. im
Zentrum für lebenslanges Lernen in Torn]. In: Zbigniew Paweł Kruszewski, Józef Półturzy-
cki (Hg.): Adam Mickiewicz 1798 – 1855 – 2005: wielkość, tradycja, pamięć [Größe, Tradi-
tion, Erinnerung]. Płock: Wydawnictwo Naukowe Novum 2006, S. 161–164.

Raffnsøe, Sverre, Marius Gudmand-Høyer, Morten Sørensen Thaning: Foucault. Studienhand-
buch. Paderborn: W. Fink 2011.

Rajewsky, Irina: Intermedialität. Tübingen: Francke 2002.
Reckwitz, Andreas: Die Gesellschaft der Singularitäten. Zum Strukturwandel der Moderne.

Berlin: Suhrkamp 2017.
Reckwitz, Andreas: Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. In: Zeitschrift für Soziolo-

gie 32, 4 (2003), S. 282–301.
Reich-Ranicki, Marcel: Der Kanon. Die deutsche Literatur – Gedichte. Band 5: Stefan George

bis Kurt Tucholsky. Frankfurt a.M., Leipzig: Insel 2005.
Reitz, Tilman: Der revolutionäre und der romantische Geist des Konsums. In: Stefan

Matuschek, Sandra Kerschbaumer (Hg.): Romantik erkennen – Modelle finden. Pader-
born: F. Schöningh 2019, S. 187–204.

Reulecke, Jürgen: „Ich möchte einer werden so wie die –“. Männerbünde im 20. Jahrhundert.
Frankfurt: Campus 2001.

Reulecke, Jürgen: Im Vorfeld der NS-Schulungslager. Männerbundideologie und Männerbund-
erfahrungen vor 1933. In: Gideon Botsch, Josef Haverkamp (Hg.): Jugendbewegung, Anti-
semitismus und rechtsradikale Politik. München: Oldenbourg 2014, S. 152–164.

Richter, Georg Curt: Eine Studienfahrt nach Deutsch-Ost-Afrika. Wissenschaftliche Beilage
zum Jahresbericht der Evang. Realschule I zu Breslau. Breslau: Breslauer Genossen-
schafts Buchdruckerei 1911.

Ringer, Fritz: Education and the Middle Classes in Modern France. In: Werner Conze, Jürgen
Kocka (Hg.): Bildungsbürgertum im 19. Jahrhundert. Teil I: Bildungssystem und Professio-
nalisierung in internationalen Vergleichen. Stuttgart: Klett-Cotta 1985, S. 109–146.

Rippl, Gabriele, Simone Winko (Hg.): Handbuch Kanon und Wertung. Theorien, Instanzen, Ge-
schichte. Stuttgart: Metzler 2013.

Roback, Abraham Aaron: The Story of Yiddish Literature. New York: Gordon Press 1974.
Rogers, Everett Mitchell: Diffusion of Innovations. New York: Free Press 1995.
Rohde, Carsten: Faust Populär: zur Transformation ‚Klassischer‘ Stoffe in der modernen

Massen- und Populärkultur. In: Oxford German Studies 4, 45 (2016), S. 380–392.
Rohde, Carsten: Faust-Ikonologie. Stoff und Figur in der Bildkultur des 19. Jahrhunderts.

Stuttgart: Metzler 2020.
Rorabaugh, W. J.: Kennedy and the Promise of the Sixties. Cambridge: Cambridge University

Press 2002.
Rose, Trcia: Black Noise. Rap Music and Black Culture in Contemporary America. Hannover,

London: Univ. Press of New England 1994.
Roskies, David G., Leonard Wolf: Introduction. In: Dies. (Hg.): The World According to Itzik.

Selected Poetry and Prose: New Haven: Yale University Press 2008, S. xiii–xlvi.

354  Literaturverzeichnis



Rossetti, Christina Georgina: The Poetical Work. New York: Macmillan and Co 1904.
Rücker, Friedrich: Auswahl deutscher Gedichte für die untern und mittlern Klassen der

Gelehrten und höhern Bürgerschulen nach den Originalien und mit Anmerkungen. Zweite
Abtheilung. Erlangen: Palm’sche Verlagsbuchhandlung 1837.

Ruta, Magdalena: Bez Żydów? Literatura jidysz w PRL o Zagładzie, Polsce i komunizmie [Ohne
Juden? Jiddische Literatur in der PRL über den Holocaust, Polen und den Kommunismus].
Kraków, Budapeszt: Wydawnictwo Austeria 2012.

Rymkiewicz, Jarosław Marek: Mickiewicz. Encyklopedia. Warszawa: Horyzont 2001.
Sabo, Oana: The Migrant Canon in Twenty-First-Century France. Lincoln: University of Nebraska

Press 2018.
Sainte-Beuve, Charles-Augustin: Qu’est-ce qu’un classique? In: Ders.: Causiers du lundi. Band

3. Paris: Garnier Frères 1850, S. 38–55.
Sandauer, Artur: Poeci trzech pokoleń [Dichter dreier Generationen]. Staff, Tuwim, Słonimski,

Iwaszkiewicz, Broniewski, Przyboś, Gałczyński, Jastrun. Warszawa: Państwowy Inst.
Wydawn 1955.

Sanders, Julie: Adaptation and Appropriation. London, New York: Routledge 2006.
Scheffel, Helmut: Kann Hitler zur Legende werden? Michel Tournier: „Der Erlkönig“ – Der unge-

wöhnliche Roman eines Franzosen über Deutschland. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung
(26.9.1972).

Schiller, Friedrich: Über Bürgers Gedichte. In: Ders.: Vermischte Schriften, hg. von Herbert
Meyer (= Schillers Werke. Nationalausgabe, hg. von Julius Petersen und Herrmann
Schneider. Band 22). Weimar: Hermann Böhlaus Nachfolger 1958, S. 245–264.

Schlegel, Friedrich: Rezension über Göthe’s Werke. Erster bis vierter Band. Tübingen in der
Cotta’schen Buchhandlung 1806. In: Karl Robert Mandelkow (Hg.): Goethe im Urteil seiner
Kritiker. Dokumente zur Wirkungsgeschichte Goethes in Deutschland. Band 4: 1918–
1982. München: C. H. Beck 1984, S. 234–256.

Schlich, Jutta: Literarische Authentizität. Prinzip und Geschichte. Berlin, Boston: De Gruyter
2013.

Schmale, Wolfgang: Geschichte der Männlichkeit in Europa (1450–2000). Wien: Böhlau 2003.
Schmalzriedt, Egidius: Inhumane Klassik. Vorlesung wider ein Bildungsklischee. Mit den wich-

tigsten Dokumenten zur Tradition eines fragwürdigen Begriffs. München: Kindler 1971.
Schmidt, Wolf Gerhard: „Homer des Nordens“ und „Mutter der Romantik“. James Macphersons

Ossian und seine Rezeption in der deutschsprachigen Literatur. Band 1. James Macpher-
sons Ossian, zeitgenössische Diskurse und die Frühphase der deutschen Rezeption. Ber-
lin, New York: De Gruyter 2003.

Schmitz, Walter: Johannes R. Becher – der ‚klassische Nationalautor‘ der DDR. In: Günther Rüt-
her (Hg.): Literatur in der Diktatur. Paderborn: F. Schöningh 1997, S. 303–342.

Schneider, Thomas F.: „Heldisches Geschehen“ und „reiner blaublonder Stamm“. Die ‚Erneue-
rung‘ der Ballade und ihre Instrumentalisierung durch Börries von Münchhausen (1874–
1945) seit 1898. In: Edward Białek, Hubert Orłowski (Hg.): Literatur im Zeugenstand.
Frankfurt a.M.: P. Lang 2002, S. 541–562.

Schneider, Thomas F.: „Krieg ist Krieg schließlich“. Erich Maria Remarque: Im Westen nichts
Neues (1928). In: Ders., Hans Wagener (Hg.): Von Richthofen bis Remarque: Deutschspra-
chige Prosa zum I. Weltkrieg. Amsterdam: Rodopi 2003, S. 217–232.

Schneider, Thomas F.: Ein „Beitrag zur Wesenserkenntnis des deutschen Volkes“. Die Instru-
mentalisierung der Ballade in der extremen politischen Rechten und im Nationalsozialis-
mus 1900–1945. In: Srđan Bogosavljević, Winfried Woesler, Slobodan Grubačić,

Literaturverzeichnis  355



Chryssoula Kambas (Hg.): Die deutsche Ballade im 20. Jahrhundert. Bern, New York: P.
Lang 2009, S. 125–150.

Schücking, Beate (Hg.): „Deine Augen über jedem Verse, den ich schrieb“. Börries von Münch-
hausen, Levin Ludwig Schücking, Briefwechsel 1897–1945. Oldenburg: Igel 2001.

Schuhmann, Klaus: Goethe-Parodien. Ein Almanach mit Abbildungen aus älteren bibliophilen
Zeitschriften. Leipzig: Faber & Faber 2007.

Schultze, Brigitte: Prometheus in Polen. Nationalisierung und Internationalisierung des
Mythos um 1900. In: Udo Schöning, Beata Weinhagen, Frank Seemann (Hg.): Internationa-
lität nationaler Literaturen. Beiträge zum Ersten Symposion des Göttinger Sonderfor-
schungsbereichs 529. Göttingen: Wallstein 2000, S. 239–265.

Schulz, Gerhard, Sabine Doering: Klassik. Geschichte und Begriff. München: C. H. Beck 2003.
Sebestyen, Amanda: The Mannerist Marketplace. In: New Socialist 47 (1987).
Segebrecht, Wulf: Deutsche Balladen. Gedichte, die dramatische Geschichten erzählen.

München: Hanser 2012.
Seifert, Nicole: Frauen Literatur: abgewertet, vergessen, wiederentdeckt. Köln: KiWi 2021.
Sellers, Charles: The Market Revolution: Jacksonian America, 1815–1846. New York: Oxford

University Press 1991.
Seliger, Bertold: Klassikkampf. Ernste Musik, Bildung und Kultur für alle. Berlin: Matthes &

Seitz 2017.
Sellerberg, A.M.: Fashion. In: Neil J. Smelser, Paul B. Baltes (Hg.): International Encyclopedia

of the Social & Behavioral Sciences. Band 8: Ex-Foo. Amsterdam: Elsevier 2001, S. 5411–
5415.

Seymour, Jessica: Racebending and Prosumer Fanart. Practices in Harry Potter Fandom. In:
Paul Booth (Hg.): A Companion to Media Fandom and Fan Studies. Hoboken 2018, S. 333–
347.

Sheets, Robin Ann: Pornography, Fairy Tales, and Feminism: Angela Carter’s “The Bloody
Chamber”. In: Lindsey Tucker (Hg.): Critical Essays on Angela Carter. New York u. a.: G. K.
Hall 1998, S. 96–118.

Shmeruk, Chone: Historia literatury jidysz [Geschichte jidischer Literatur]. Zarys. Wrocław:
Zakład Narodowy im. Ossolińskich 2007.

Siegfried, Detlef: Kommunikation und Erlebnis. Merkmale und Deutungen europäischer Folk-
und Popmusikfestivals: Burg Waldeck und Roskilde. In: Sven Oliver Müller, Jürgen Oster-
hammel, Martin Rempe (Hg.): Kommunikation im Musikleben. Göttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht 2015, S. 276–294.

Simmel, Georg: Philosophie der Mode. In: Moderne Zeitfragen 11 (1905), S. 5–41.
Simpson, Michael, Barbara E. Goff: Crossroads in the Black Aegean. Oedipus, Antigone, and

Dramas of the African Diaspora. Oxford: Oxford Univ. Press 2008.
Słonimski, Antoni: Czarna wiosna [Schwarzer Frühling]. In: Ders.: Poezje. Warszawa: Czytelnik

1955, S. 108–121.
Słowacki, Juliusz: Beniowski. Poema. In: Ders.: Poematy (= Juliusz Słowacki. Dzieła wybrane.

Pod redakcją Juliana Krzyżanowskiego. Tom II). Wrocław u. a.: Zakład Narodowy im. Osso-
lińskich 1979, S. 77–203.

Słowacki, Juliusz: Dzieła wybrane [Ausgewählte Werke]. Pod redakcją Anny Zychówny. Wyboru
dokonał Adam Ważyk. Tom I. Warszawa u. a.: Państwowy Instytut Wydawniczy 1954.

Śniadecki, Jan: O pismach klasycznych i romantycznych [Über klassische und romantische
Schriften]. 1819. In: Julian Krzyżanowski, Zdzisław Libera, Ewa Warzenica (Hg.): Polska

356  Literaturverzeichnis



Krytyka Literacka [Polnische Literaturkritik] (1800–1918). Materiały. Tom I. Warszawa:
Państwowe Wydawnictwo Naukowe 1959, S. 152–164.

Sommer, Roy: Funktionsgeschichten: Überlegungen zur Verwendung des Funktionsbegriffs in
der Literaturwissenschaft und Anregungen zu seiner terminologischen Differenzierung.
In: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch 41 (2001), S. 319–341.

Spieß, Constanze, Klaus-Michael Köpcke: Metonymie und Metapher – Theoretische, methodi-
sche und empirische Zugänge. In: Dies. (Hg.): Metapher und Metonymie. Theoretische,
methodische und empirische Zugänge. Berlin, Boston: De Gruyter 2015, S. 1–21.

Spivak, Gayatri Chakravorty: Can the Subaltern Speak? Postkolonialität und subalterne Artiku-
lation. Mit einer Einleitung von Hito Steyerl. Wien: Turia + Kant [1988] 2014.

Spivak, Gayatri Chakravorty: In Other Worlds. Essays in Cultural Politics. New York 1988.
Spolsky, B., E. Shohamy: Hebrew After a Century of RLS Efforts. In: Joshua A. Fishman (Hg.):

Can Threatened Languages Be Saved? Reversing Language Shift, Revisited: a 21st Century
Perspective. Clevedon: Multilingual Matters 2001, S. 350–363.

Stein, Atara: The Byronic Hero in Film, Fiction, and Television. Carbondale: Southern Illinois
University Press 2009.

Steinbach, Udo, Rüdiger Robert (Hg.): Der Nahe und Mittlere Osten Politik, Gesellschaft, Wirt-
schaft, Geschichte, Kultur. Opladen: Leske + Budrich 1988.

Stemberger, Martina: „… on veut la grande littérature“. Oder Ein Klassiker im Kino: Zu zwei
zeitgenössischen filmischen Re-Interpretationen der Princesse de Clèves. In: Paula
Wojcik, Stefan Matuschek, Sophie Picard, Monika Wolting (Hg.): Klassik als kulturelle
Praxis – funktional, intermedial, transkulturell. Berlin, Boston: De Gruyter 2019, S. 389–
406.

Stemberger, Martina: Homer Meets Harry Potter. Fanfiction zwischen Klassik und Populärkul-
tur. Tübingen: Narr 2021.

Stemberger, Martina: La Princesse de Clèves, Revisited. Re-Interpretationen eines Klassikers
zwischen Literatur, Film und Politik. Tübingen: Narr 2018.

Sternke, René: Klassikentwürfe als Visionen zur Krisenbewältigung. In: Études Germaniques
69 (2014), S. 3–19.

Stevens, Hugh: The Cambridge Companion to Gay and Lesbian Literature. Cambridge, New
York: Cambridge University Press 2011.

Stock, Stephanie: Gebildet. Eine Studie zum Bildungsdiskurs am Beispiel der Kanondebatte
von 1995 bis 2015. Wiesbaden: Springer VS 2017.

Stockinger, Ludwig: „Wunderliche Phantasie“. Voraussetzungen und Möglichkeiten ‚literari-
scher Phantastik‘ in der deutschen Literatur des 18. Jahrhunderts. In: Ders., Elmar
Schenkel, Wolfgang F. Schwarz, Alfonso de Toro (Hg.): Die magische Schreibmaschine.
Aufsätze zur Tradition des Phantastischen in der Literatur. Frankfurt a.M.: Vervuert 1998,
S. 103–137.

Stone, Rochelle Heller: Bolesław Leśmian. The Poet and His Poetry. Berkeley: University of Ca-
lifornia Press 1976.

Szolem Alejchem: Tewje, der Milchman, übers. von Alexander Eliasberg, Maksymilian Reich.
Mit Lithographien von Anatoli L. Kaplan, hg. von Hans Marquardt. Leipzig: Reclam 1987.

Szymanis, Eligiusz: Adam Mickiewicz. Kreacja autolegendy [Kreation einer Autolegende].
Wrocław u. a.: Zakład Narodowy im. Ossolińskich 1992.

Tan, Anna E., David A. Snow: Cultural Conflicts and Social Movements. In: Donatella della
Porta, Mario Diani (Hg.): The Oxford Handbook of Social Movements. Oxford: Oxford Uni-
versity Press 2015, S. 513–533.

Literaturverzeichnis  357



Tertiak, Józef: Adam Mickiewicz w świetle nowych źródeł 1815–1821 [AM. im Lichte neuer
Quellen 1815–1821]. Kraków: Gebethner 1917.

Thieme, John: Postcolonial Con-Texts. Writing Back to the Canon. London, New York:
Continuum 2001.

Toop, David: Rap Attack. African Jive bis Global HipHop, übers. von Diedrich Diedrichsen. St.
Andrä-Wördern: Hannibal Verlag 1992 [Original: Boston: South End Press 1984].

Tournier, Michel: Comment j’ai construit Le Roi des Aulnes. In: Les Cahiers de l’Oronte 9
(1971), S. 88.

Tournier, Michel: Der Erlkönig. Berlin: Aufbau 1989.
Tournier, Michel: Le Roi des Aulnes. Postface de Philippe de Monès. Paris: Gallimard 1970

pour le texte principal et 1975 pour la postface.
Traba, Robert: Walka o kulture [Kulturkampf]. In: Przegląd Polityczny 75 (2006), S. 46–53.
Trumpener, Katie: Bardic Nationalism. The Romantic Novel and the British Empire. Princeton:

Princeton University Press 1997.
Tscherwen, Frank: Rap trifft Klassiker. Balladen einmal ganz anders. Braunschweig: Bildungs-

haus Schulbuchverlage 2006.
Tucker, Lindsey: Introduction. In: Dies. (Hg.): Critical Essays on Angela Carter. New York u. a.:

G. K. Hall 1998, S. 1–23.
Uhland, Ludwig: Gedichte von Ludwig Uhland. Vollständige kritische Ausgabe aufgrund des

handschriftlichen Nachlasses besorgt von Erich Schmidt und Julius Hartmann. Erster
Band. Stuttgart: Verlag der J. G. Cotta’schen Buchhandlung 1898.

Ullrich, Wolfgang: Alles nur Konsum. Kritik der warenästhetischen Erziehung. Berlin:
Wagenbach 2014.

Unseld, Melanie: Und täglich grüßt die Nachtmusik. Gedanken über die ‚Klassik-Hits‘ des Re-
pertoires. In: Sabine Meine, Nina Noeske (Hg.): Musik und Popularität. Aspekte zu einer
Kulturgeschichte zwischen 1500 und heute. Münster, New York: Waxmann 2011, S. 187–
194.

Valk, Thorsten (Hg.): Die Rede vom Klassischen. Transformationen und Kontinuitäten im
20. Jahrhundert. Göttingen: Wallstein 2020.

Van Gennep, Arnold: Übergangsriten. Les rites de passage, aus dem Französischen von Klaus
Schomburg und Sylvia M. Schomburg-Scherff. Mit einem Nachwort von Sylvia M.
Schomburg-Scherff. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1986.

Varga, Peter: Goethes Judenbild und das Goethebild der Juden. Goethes Verhältnis zum
Judentum: Aktuelles und Historisches. In: Ortrud Gutjahr, Haro Segeberg (Hg.): Klassik
und Anti-Klassik. Würzburg: Königshausen und Neumann 2000, S. 185–194.

Varlan, Sascha: HipHop als schöne Kunst betrachtet – oder: die kulturellen Wurzeln des Rap.
In: Jannis Androutsopoulos (Hg.): HipHop. Globale Kultur – lokale Praktiken. Bielefeld:
Transcript 2003, S. 138–146.

Viala, Alain: Qu’est-ce qu’un classique? Paris: Klincksieck 1993.
Voggenreiter, Gudrun: Dialogizität am Beispiel des Werkes von Bolesław Leśmian. München:

O. Sagner 1991.
Vogt, Ulrich, Meinolf Protte: Goethe-Bilder auf Postkarten, Briefmarken, Geldscheinen, Sam-

melbildern, Stereofotos, Bierdeckeln. Hildesheim: Olms 2016.
Voigt, Lene: Säk’sche Balladen. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1994.
Volke, Werner: Hölderlins 100. Todestag 1943 (II). In: Bernhard Zeller: Klassiker in finsteren

Zeiten 1933–1945. Eine Ausstellung des Deutschen Literaturarchivs im Schiller-National-

358  Literaturverzeichnis



museum Marbach am Necker. Marbach: Deutsche Schillergesellschaft 1983, Band 2,
S. 76–134.

Vordermeyer, Thomas: Bildungsbürgertum und völkische Ideologie: Konstitution und gesell-
schaftliche Tiefenwirkung eines Netzwerks völkischer Autoren (1919–1959). München: Ol-
denbourg 2016.

Voßkamp, Wilhelm: Einleitung. In: Ders. (Hg.): Theorie der Klassik. Stuttgart: Reclam 2009,
S. 9–24.

Voßkamp, Wilhelm: Klassisch/Klassik/Klassizismus. In: Karlheinz Barck (Hg.): Ästhetische
Grundbegriffe. Historisches Wörterbuch in sieben Bänden. Band 3: Harmonie-Material.
Stuttgart: Metzler 2001, S. 289–305.

Voßkamp, Wilhelm: Normativität und Historizität europäischer Klassiken. In: Ders. (Hg.):
Klassik im Vergleich. Stuttgart: Metzler 1993, S. 5–8.

Vrabel, Jeff: Grandmaster Flash and Mele Mel. Two of Hiphop’s Founding Fathers on the Eve of
Becoming Part of the First Rap Act in the Rock and Roll Hall of Fame. In: Billboard
(17.3.2007), S. 23.

Wagner, Sandra, Sabine Egger: Mashing-up Werther. Zu (trans-)nationalen Goethe-Adaptionen
in der zeitgenössischen Online-Kultur. In: Paula Wojcik, Stefan Matuschek, Sophie
Picard, Monika Wolting (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis – funktional, intermedial, trans-
kulturell. Berlin, Boston: De Gruyter 2019, S. 451–470.

Waldhorn, Arthur, Olga S. Weber, Arthur Zeiger: Good Reading: A Guide for Serious Readers.
New York: R. R. Bowker Company 23. Aufl. 1990.

Walser, Martin: Was ist ein Klassiker? In: Gottfried Honnefelder (Hg.): Warum Klassiker?
Frankfurt a.M.: Dt. Klassiker-Verlag 1985, S. 3–10.

Ward, Philip: A Lifetime’s Reading: The World’s 500 Greatest Books. New York: Stein and Day
1983.

Weiner, Marc: Richard Wagner and the Anti-Semitic Imagination. Lincoln, London: University of
Nebraska Press 1995.

Weißert, Gottfried: Ballade. Stuttgart: Metzler 1993.
Weißert, Gottfried: Das Verhältnis von deutschem Rap zur Balladentradition. In: Srđan Bogo-

savljević, Winfried Woesler, Slobodan Grubačić, Chryssoula Kambas (Hg.): Die deutsche
Ballade im 20. Jahrhundert. Bern, New York: P. Lang 2009, S. 203–222.

Weithase, Irmgard: Zum Vortrag der Ballade. In: Gottfried Meinhold, Baldur Neuber (Hg.):
Irmgard Weithase, Grenzgänge. Frankfurt a.M.: P. Lang 2011, S. 51–68.

Welsch, Wolfgang: Was ist eigentlich Transkulturalität? In: Lucyna Darowska, Thomas Lütten-
berg, Claudia Machold (Hg.): Hochschule als transkultureller Raum? Kultur, Bildung und
Differenz in der Universität. Bielefeld: Transcript 2010, S. 39–66.

Welzig, Werner: Der Typus der deutschen Balladenanthologie. In: Walter Müller-Seidel (Hg.):
Balladenforschung. Königstein/Ts: Verlagsgruppe Athenäum 1980, S. 294–319.

Wende, Waltraud: „Die deutsche Kultur und die umliegenden Dörfer halten den Atem an“. Zur
Wirkungsgeschichte eines Klassikers. In: Ortrud Gutjahr, Haro Segeberg (Hg.): Klassik
und Anti-Klassik. Würzburg: Königshausen und Neumann 2000, S. 19–33.

Werner, Michael: Heinrich Heine. In: Etienne François, Hagen Schulze (Hg.): Deutsche Erinne-
rungsorte. Band 1. München: C. H. Beck 2009, S. 484–501.

Wiemer, Reinhard: Kultur und kulturelle Entwicklung in Israel. In: Udo Steinbach, Rüdiger
Robert (Hg.): Der Nahe und Mittlere Osten. Politik, Gesellschaft, Wirtschaft, Geschichte,
Kultur. Opladen: Leske + Budrich 1988, S. 625–636.

Literaturverzeichnis  359



Wilde, Oscar: The Complete Works of Oscar Wilde. Volume 1. Poems and Poems in Prose, hg.
von Bobby Fong, Karl Beckson. Oxford: Oxford University Press 2007.

Williams, H. C.: Grandmaster Flash. In: Mickey Hess (Hg.): Icons of HipHop. An Encyclopedia of
the Movement, Music, and Culture. Band 1. Westport, CT: Greenwood Press 2007, S. 27–
49.

Wilson, W. Daniel: Der faustische Pakt. Goethe und die Goethe-Gesellschaft im Dritten Reich.
München: Dtv 2018.

Wimmer, Jeffrey: (Gegen-)Öffentlichkeit in der Mediengesellschaft. Analyse eines medialen
Spannungsverhältnisses. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften 2007.

Winko, Simone: Kodierte Gefühle. Zu einer Poetik der Emotionen in lyrischen und poetologi-
schen Texten um 1900. Berlin: Erich Schmidt 2003.

Winko, Simone: Literatur-Kanon als „invisible-hand“-Phänomen. In: Heinz Ludwig Arnold,
Hermann Korte (Hg.): Literarische Kanonbildung. Text + Kritik IX/02 (2002), S. 9–24.

Witkowska, Alina: Literatura Romantyzmu. Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe
1986.

Witkowska, Alina: Sławianie my lubim sielanki [Slawen, wir lieben die Idylle]. Warszawa:
Państwowy Instytut Wydawniczy 1972.

Woesler, Winfried: Lessing als Herausgeber von Gleims ‚Kriegsliedern‘ und von Gleims Bear-
beitung seines ‚Philotas‘. In: Jochen Golz, Manfred Koltes (Hg.): Beihefte zu Editio. Inter-
nationale Fachtagung der Arbeitsgemeinschaft für germanistische Edition und des
Sonderforschungsbereiches 482 ‚Ereignis Weimar-Jena: Kultur um 1800‘ der Friedrich-
Schiller-Universität Jena, veranstaltet von der Klassik Stiftung Weimar. Tübingen: M.
Niemeyer 2008, S. 144–153.

Wojcik, Paula, Sophie Picard: Klassiker@wikipedia. Klassikforschung und Digital Humanities.
Ein Kommentar zur Studie World Literature According to Wikipedia. In: Dies., Stefan
Matuschek, Monika Wolting (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis – funktional, intermedial,
transkulturell. Berlin, Boston: De Gruyter 2019, S. 149–164.

Wojcik, Paula: Klassik als kulturelle Praxis: Modellierungs- und Popularisierungsmechanismen
am Beispiel der Loreley. In: KulturPoetik 1, 18 (2018), S. 51–69.

Wojcik, Paula: Der Antisemitismusdiskurs in jiddischsprachigen Balladen aus Osteuropa. In:
Hans-Joachim Hahn, Olaf Kistenmacher (Hg.): Beschreibungsversuche der Judenfeind-
schaft II. Antisemitismus in Text und Bild – zwischen Kritik, Reflexion und Ambivalenz.
Berlin, Boston: De Gruyter 2019, S. 333–353.

Wolbring, Fabian: Goe-T und Chiller? – Über Sinn und Unsinn von Rap-Adaptionen klassischer
Gedichte im Deutschunterricht. In: Paula Wojcik, Stefan Matuschek, Sophie Picard, Moni-
ka Wolting (Hg.): Klassik als kulturelle Praxis – funktional, intermedial, transkulturell.
Berlin, Boston: De Gruyter 2019, S. 351–366.

Wolff-Powęska, Anna (Hg.): Geschichtspolitik. Die polnischen Auseinandersetzungen um Ge-
schichte und Gedächtnis, aus dem Polnischen übers. von Rainer Mende. In: Jahrbuch
Polen (2007), S. 207–219.

Wyspiaǹski, Stanisław: Inscenizacje (= Dzieła zebrane, hg. v. Leon Płoszewski, Stefan Góra,
Aniela Łempicka, Jerzy Skórnicki, Zofia Skrzatówna. Band XII). Kraków: Wydawnicto liter-
ackie 1961.

Zan, Tomasz: Ballada Twardowski. In: Jan Czubek (Hg.): Poezja Filomatów. Tom I [Poesie der
Philomaten. Band I]. Kraków: Polska Akademia Umiejętnościowa 1922, S. 315–329.

360  Literaturverzeichnis



Zangen, Britta: Christina Rossetti’s “Goblin Market”. The Eroticism of Female Mystics. In: C. C.
Barfoot (Hg.): “And Never Know the Joy.” Sex and the Erotic in English Poetry. Amsterdam:
Rodopi 2006, S. 247–259.

Zapf, Hubert: Das Funktionsmodell der Literatur als kultureller Ökologie: Imaginative Texte im
Spannungsfeld von Dekonstruktion und Reintegration. In: Marion Gymnich, Ansgar
Nünning (Hg.): Funktionen von Literatur. Trier: Wissenschaftlicher Verlag 2005, S. 55–77.

Żeleński (Boy), Tadeusz: Brązownicy i inne szkice o Mickiewiczu [Die Bronzeschmiede und
andere Skizzen über Mickiewicz], hg. von Henryk Markiewicz. Warszawa: Państwowy
Instytut Wydawniczy 1956.

Zeller, Bernhard (Hg.): Klassiker in finsteren Zeiten 1933–1945. Eine Ausstellung des
Deutschen Literaturarchivs im Schiller-Nationalmuseum Marbach am Necker. Marbach:
Deutsche Schillergesellschaft 1983.

Zgorzelski, Czesław: Dzieje Ballady w Polsce [Geschichte der Ballade in Polen] In: Ders.,
Ireneusz Opacki (Hg.): Ballada. Zeszyt pod redakcją Marii Renaty Maynowej i Zdzisławy
Kopczyńskiej. Wrocław: Zakład Narodowy im. Ossolińskich 1970, S. 83–172.

Zięba, Jan: Bolesława Leśmiana światopogląd nowoczesny. O eseistyce poety [Bolesław
Leśmians moderne Weltsicht. Über die Essayistik des Dichters] Kraków: Universitas 2000.

Ziemann, Benjamin: Die Erinnerung an den Ersten Weltkrieg in den Milieukulturen der
Weimarer Republik. In: Thomas F. Schneider (Hg.): Kriegserlebnis und Legendenbildung.
Osnabrück: Universitätsverlag Rasch 1999, S. 249–263.

Zienkiewicz, Olga: Co się czytało w jidysz? [Was hat man auf Jiddisch gelesen?] In: Ewa Geller
(Hg.): Jidyszland: polskie przestrzenie [Jiddischland: polnische Dimensionen]. Warszawa:
Wydawn. Uniw. Warszawskiego 2008, S. 142–156.

Ziolkowski, Theodore: Gilgamesh Among Us. Modern Encounters with the Ancient Epic. Ithaka,
London: Cornell University Press 2011.

Ziolkowski, Theodore: Heidelberger Romantik. Mythos und Symbol. Heidelberg: Winter 2009.
Ziolkowski, Theodore: The Fictional Transfiguration of Jesus. Princeton: Princeton University

Press 1972.
Zipfel, Frank: Weltliteratur(en) und die Weltrepublik der Literatur. Überlegungen zu den Vor-

aussetzungen von Weltliteratur-Diskursen. In: Dieter Lamping, Galin Tihanov (Hg.): Ver-
gleichende Weltliteraturen. Stuttgart: Metzler 2020, S. 19–40.

Żmigrodzka, Maria (Hg.): „Ballady i romanse“ wobec tradycji niemcewiczowskiej [Balladen und
Romanzen im Angesicht der durch Niemcewicz begründeten Tradition]. In: Pamiętnik
Literacki. Zeszyt specjalny w setną rocznicę zgonu Adama Mickiewicza 47 (1956), S. 122–
149.

Zumbusch, Cornelia: Die Immunität der Klassik. Berlin: Suhrkamp 2012.

Literaturverzeichnis  361



Archivmaterial zu Börries von Münchhausen aus den
Beständen des Goethe- und Schiller-Archivs Weimar

GSA: 69/6503: Sammlungsstücke

o. A.: Bericht über einen Auftritt Münchhausens. Neue Mannheimer Zeitung, 26.11.1940.
Börries, Freiherr von Münchhausen. Darstellung von Wilhelm Stapel. Deutsche Zeitung in den

Niederlanden (2.12.1941), Blatt 101.
Das Deutsche in der Sing- und Sprechkultur. Das gesprochene Wort. 1940, 3. Volksverlag

München.
o. A. Deutsche Zeitung, São Paulo (17.10.1938).
o. A. Die Ballade in der Dichtung. Westfälische Neueste Nachrichten (9.11.1938).
o. A. Essener Allgemeine Zeitung, Abendausgabe (9.2.1939).
o. A. Eine Münchhausen-Ballade wurde Soldatenlied. Dr. Paul Aspers (Celle). In: Die Kunde 9, 7

(1941), S. 152 f.
Falk, Paul: Börries von Münchhausen trug vor. In: Düsseldorfer Nachrichten (14.10.1938).
Fechter: Münchhausens Balladen. In: Deutsche Zukunft (27.11.1938).
o. A. General-Anzeiger der Stadt Wuppertal 1938.
Gesicht und Werk. Reclams Universum (7.2.1940).
Gieseking, Franz Klemens: Begegnung mit Börries von Münchhausen. Ein erlebnisreicher

Abend in der Aula der Hermann-Löns-Schule. Münsterische Zeitung (1.11.1939).
o. A. Hakenkreuzbanner Mannheim (27.11.1940).
Hund, Josef: Freiherr Börries von Münchhausen. In: General-Anzeiger der Stadt Wuppertal

1938.
In Dichters Lande. Erlebtes und Gestaltetes. Edited by Jane F. Goodloe, Goucher College. A Text

For Use in Intermediate German Classes, Blatt 57.
In DW-Funk Rundfunkmitteilungen der Deutschen Welle GmbH und des Zentralinstituts für

Erziehung und Unterricht. Julius Belz Langensalza, 3 (1928), S. 66 f.
Lyrik seit 1936. Magdeburgische Zeitung, Morgen-Ausgabe (9.7.1939).
Meisterballaden, Brüsseler Zeitung (11.12.1940).
Münchhausen las aus eigenen Werken. In: Göttinger Tageblatt (4.3.1940).
Münchhausen, Börries von: Am Grabe der Ballade. In: Ders. (Hg.): Aufsätze bis 1928, S. 2–8.

Manuskript aus dem Nachlass. Aus den Beständen des Goethe-Schiller-Archivs.
Münchhausen, Börries von: Bardentum – ein neuer Weg zur Verbreitung der Dichtung. In:

Ders.: Die Garbe. Ausgewählte Aufsätze. Stuttgart, Berlin: Deutsche Verlags-Anstalt 1933,
S. 77–83. Erstmals erschienen in der Deutschen Allgemeinen Zeitung im Juni 1931.

o. A.: Dein bestes Buch für die Soldaten. In: Hannoverisches Tageblatt vom Sonntag, 29.11.39.
o. A.: Robert Hohlbaum. Börries von Münchhausen. Hg. von der RAVAG Öster. Radioverkehrs

AG. Radioprogramme vom 18. bis 24. Juni 1922, Heft 38, S. 12.
o. A.: Schicksale eines Reiterliedes: Offener Brief an Börries von Münchhausen von Oberstleut-

nant W. v. Rauchhaupt. In: Berliner Lokalanzeiger, Sonntag (14.2.1943).
o. A.: Gedichte Sammelbände, die uns etwas zu sagen haben. Deutsche Tageszeitung,

Karlsbad (27.4.1939).
o. A.: Vom deutschen Humor. Jahrbuch der deutschen Dichtung 1938. Herausgegeben vom

Verein Raabe-Stiftung. In: Völkischer Beobachter (10.1.1939).
o. A.: Vom Geist der Deutschen. Hamburger Fremdenblatt Abend-Ausgabe (29.11.1940).

362  Literaturverzeichnis



Werner, B. E.: Die Balladen Münchhausens. In: Deutsche Allgemeine Zeitung, Morgen-Ausgabe
(7.12.1938).

o. A. Westfälische Landeszeitung (8.1.1939).

GSA 69/6537

Dahn, Felix: Postkarte zum 60. Geburtstag Münchhausens.
Kayser, Wolfgang: Erneuerung der Ballade um 1900. In: Die neue Literatur. Hg. von Willi

Vesper. Sonderdruck. Leipzig: Ed. Avenarius 3 (1939), S. 113–120.

Archivmaterial zu Adam Mickiewicz aus den Beständen des
Deutschen Polen Instituts Darmstadt

Frajlich, Anna: Kochajmy sie, ale tak – z osobna. In: Rzeczpospolita vom 21./22. November
1998, Rubrik Plus Minus. Mickiewicz Miscellen 3.2.

Odrowąż-Pieniążek, Janusz: A jednak „Z matki Polki“. In Rzeczpospolita. Plus Minus, 5.-6.
Februar 2000. Mickiewicz Miscellen 3.2.

Maciejewski, Bogdan: Co wieszcz napłodził [Was der Prophet zeugte]. In: Super Express 24–26
Dezember 1998, S. 16. Mickiewicz Miscellen 3.2.

Internetquellen

Bollenbeck, Georg: Das Ende des Bildungsbürgers. In: Die Zeit online vom 14.1.1999, S. 29.
http://www.zeit.de/1999/03/199903.provinz1_.xml [letzter Zugriff 20.5.2021]. Archiviert
unter https://archive.fo/GtJSg.

Eidherr, Arnim: Hundert Jahre Czernowitzer „Jüdische Sprachkonferenz“ 1908. Die Konferenz
und ihre Wirkung. http://david.juden.at/2008/78/13_eidherr.htm [letzter Zugriff
11.3.2022]. Archiviert unter https://archive.ph/q5icD.

Mandel, Birgit: „Niedrigschwellige“ Kulturvermittlung öffentlicher Kulturinstitutionen als inte-
grales Konzept zwischen Kunstmissionierung und Moderation kultureller Beteiligungspro-
zesse. In: Kulturelle Bildung Online. https://www.kubi-online.de/artikel/niedrigschwelli-
ge-kulturvermittlung-oeffentlicher-kulturinstitutionen-integrales-konzept (2014) [letzter
Zugriff 20.5.2021]. Archiviert unter https://archive.fo/6KedE.

Öhler, Andreas: Albert Camus und Corona. Christ & Welt. Beilage von Die Zeit. 17. März 2021.
https://www.zeit.de/2021/12/die-pest-albert-camus-corona-pandemie?utm_refer-
rer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F [letzter Zugriff 3.2.2022]. Archiviert unter
https://archive.fo/UmQZL.

http://www.museenkoeln.de/ausstellungen/nsd_0404_edelweiss/db_abb.asp?i=209 [letzter
Zugriff 20.5.2021]. Archiviert unter https://archive.fo/hj1dV.

http://www.museenkoeln.de/ausstellungen/nsd_0404_edelweiss/index.html [letzter Zugriff
20.5.2021]. Archiviert unter https://archive.fo/tbln.

Internetquellen  363

http://www.zeit.de/1999/03/199903.provinz1_.xml
https://archive.fo/GtJSg
http://david.juden.at/2008/78/13_eidherr.htm
https://archive.ph/q5icD
https://www.kubi-online.de/artikel/niedrigschwellige-kulturvermittlung-oeffentlicher-kulturinstitutionen-integrales-konzept
https://www.kubi-online.de/artikel/niedrigschwellige-kulturvermittlung-oeffentlicher-kulturinstitutionen-integrales-konzept
https://archive.fo/6KedE
https://www.zeit.de/2021/12/die-pest-albert-camus-corona-pandemie?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://www.zeit.de/2021/12/die-pest-albert-camus-corona-pandemie?utm_referrer=https%3A%2F%2Fwww.google.com%2F
https://archive.fo/UmQZL
http://www.museenkoeln.de/ausstellungen/nsd_0404_edelweiss/db_abb.asp?i=209
https://archive.fo/hj1dV
http://www.museenkoeln.de/ausstellungen/nsd_0404_edelweiss/index.html
https://archive.fo/tbln


https://de.wikipedia.org/wiki/B%C3%B6rries_von_M%C3%BCnchhausen#Verh%C3%
A4ltnis_zum_Judentum [letzter Zugriff 20.5.2021]. Archiviert unter https://archive.fo/
wZHRq.

https://www.zeit.de/2016/43/nationalsozialismus-martin-heidegger-briefwechsel-bruder
[letzter Zugriff 20.5.2021]. Archiviert unter https://archive.fo/Qjxgq.

http://www.goethezeitportal.de/index.php?id=3857 [letzter Zugriff 21.5.2021]. Archiviert unter
https://archive.fo/EllHX.

https://www.whosampled.com/Grandmaster-Flash/The-Message/ [letzter Zugriff 21.5.2021].
Archiviert unter https://archive.fo/X4eJU.

http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-14353756.html [letzter Zugriff 21.5.2021]. Archiviert
unter https://archive.fo/sB88n.

https://www.youtube.com/watch?v=NmHMcKN8xlI. Regie: Paul Hunter. TC 0:00–0:11 [letzter
Zugriff 21.5.2021]. Archiviert unter https://archive.fo/Cri6B.

http://www.nibis.de/nli1/gohrgs/13_zentralabitur/zentralabitur_2011/02Engli-
sch2011_neu0409.pdf, S. 2f [letzter Zugriff 21.5.2021]. Archiviert unter https://archive.fo/
6GuqI.

https://www.youtube.com/watch?v=8LknX42rx1c [letzter Zugriff 21.5.2021]. Archiviert unter
https://archive.fo/VEqa4.

https://www.youtube.com/watch?v=FN2Q7HTyPZQ [letzter Zugriff 21.5.2021]. Archiviert unter
https://archive.fo/uFHGF.

https://makeameme.org/meme/dont-push-me-xeur8j [letzter Zugriff 21.5.2021]. Archiviert un-
ter https://archive.fo/2Ekbz.

https://imgflip.com/i/16b27y [letzter Zugriff 21.5.2021]. Archiviert unter https://archive.fo/
oydp8.

https://cheezburger.com/2691282176 [letzter Zugriff 21.5.2021]. Archiviert unter https://ar-
chive.fo/GAbGh, https://cheezburger.com/6561772800 [letzter Zugriff 21.5.2021]. Archi-
viert unter https://archive.fo/r7pkc.

https://www.facebook.com/pg/slowackivsmickiewicz/posts/ [letzter Zugriff 21.5.2021]. Archi-
viert unter https://archive.fo/pJmes.

https://www.someecards.com/usercards/viewcard/817bb2ffcb098f0dd8126fe2895e9e9524/?
tagSlug=weekend [letzter Zugriff 21.5.2021]. Archiviert unter https://archive.fo/o58CE.
https://cheezburger.com/5801995264/gulliver [letzter Zugriff 21.5.2021]. Archiviert unter
https://archive.fo/yOAgl.

https://www.rollingstone.com/music/music-lists/500-greatest-songs-of-all-time-151127/ [letz-
ter Zugriff 21.5.2021]. Archiviert unter https://archive.fo/fQimn.

Jay-Z on What Makes a Classic Track. https://www.rollingstone.com/music/music-news/jay-z-
on-what-makes-a-classic-track-176066/ [letzter Zugriff 21.5.2021]. Archiviert unter
https://archive.fo/TOihQ.

https://www.reuters.com/article/entertainment-us-hiphop-rollingstone-
idUSBRE8B406K20121205 [letzter Zugriff 21.5.2021]. Archiviert unter https://archive.fo/
19Ano.

https://www.france24.com/en/20150114-france-charlie-hebdo-voltaire-book-best-seller-treati-
se-tolerance [Letzter Zugriff 3.2.2022], archiviert unter https://archive.fo/Y7bH9.

https://www.spiegel.de/kultur/literatur/frankreich-voltaire-mit-abhandlung-ueber-die-tole-
ranz-bestseller-liste-a-1015476.html [letzter Zugriff 3.2.2022]. Archiviert unter https://ar-
chive.fo/lCN3J.

364  Literaturverzeichnis

https://de.wikipedia.org/wiki/B%C3%B6rries_von_M%C3%BCnchhausen#Verh%C3%A4ltnis_zum_Judentum
https://de.wikipedia.org/wiki/B%C3%B6rries_von_M%C3%BCnchhausen#Verh%C3%A4ltnis_zum_Judentum
https://archive.fo/wZHRq
https://archive.fo/wZHRq
https://www.zeit.de/2016/43/nationalsozialismus-martin-heidegger-briefwechsel-bruder
https://archive.fo/Qjxgq
http://www.goethezeitportal.de/index.php?id=3857
https://archive.fo/EllHX
https://www.whosampled.com/Grandmaster-Flash/The-Message/
https://archive.fo/X4eJU
http://www.spiegel.de/spiegel/print/d-14353756.html
https://archive.fo/sB88n
https://www.youtube.com/watch?v=NmHMcKN8xlI
https://archive.fo/Cri6B
http://www.nibis.de/nli1/gohrgs/13_zentralabitur/zentralabitur_2011/02Englisch2011_neu0409.pdf
http://www.nibis.de/nli1/gohrgs/13_zentralabitur/zentralabitur_2011/02Englisch2011_neu0409.pdf
https://archive.fo/6GuqI
https://archive.fo/6GuqI
https://www.youtube.com/watch?v=8LknX42rx1c
https://archive.fo/VEqa4
https://www.youtube.com/watch?v=FN2Q7HTyPZQ
https://archive.fo/uFHGF
https://makeameme.org/meme/dont-push-me-xeur8j
https://archive.fo/2Ekbz
https://imgflip.com/i/16b27y
https://archive.fo/oydp8
https://archive.fo/oydp8
https://cheezburger.com/2691282176
https://archive.fo/GAbGh
https://archive.fo/GAbGh
https://cheezburger.com/6561772800
https://archive.fo/r7pkc
https://www.facebook.com/pg/slowackivsmickiewicz/posts/
https://archive.fo/pJmes
https://www.someecards.com/usercards/viewcard/817bb2ffcb098f0dd8126fe2895e9e9524/?tagSlug=weekend
https://www.someecards.com/usercards/viewcard/817bb2ffcb098f0dd8126fe2895e9e9524/?tagSlug=weekend
https://archive.fo/o58CE
https://cheezburger.com/5801995264/gulliver
https://archive.fo/yOAgl
https://www.rollingstone.com/music/music-lists/500-greatest-songs-of-all-time-151127/
https://archive.fo/fQimn
https://www.rollingstone.com/music/music-news/jay-z-on-what-makes-a-classic-track-176066/
https://www.rollingstone.com/music/music-news/jay-z-on-what-makes-a-classic-track-176066/
https://archive.fo/TOihQ
https://www.reuters.com/article/entertainment-us-hiphop-rollingstone-idUSBRE8B406K20121205
https://www.reuters.com/article/entertainment-us-hiphop-rollingstone-idUSBRE8B406K20121205
https://archive.fo/19Ano
https://archive.fo/19Ano
https://www.france24.com/en/20150114-france-charlie-hebdo-voltaire-book-best-seller-treatise-tolerance
https://www.france24.com/en/20150114-france-charlie-hebdo-voltaire-book-best-seller-treatise-tolerance
https://archive.fo/Y7bH9
https://www.spiegel.de/kultur/literatur/frankreich-voltaire-mit-abhandlung-ueber-die-toleranz-bestseller-liste-a-1015476.html
https://www.spiegel.de/kultur/literatur/frankreich-voltaire-mit-abhandlung-ueber-die-toleranz-bestseller-liste-a-1015476.html
https://archive.fo/lCN3J
https://archive.fo/lCN3J


https://kurier.at/kultur/camus-die-pest-wird-in-pandemie-erneut-zum-bestseller/401217300
[Letzter Zugriff 3.2.2022]. Archiviert unter https://archive.fo/eVl9h.

http://parismuseescollections.paris.fr/fr/musee-de-la-vie-romantique/oeuvres/lenore-les-
morts-vont-vite#infos-principales [letzter Zugriff 3.2.2022]. Archiviert unter https://archi-
ve.ph/5iFHc.

http://www.gottfried-august-buerger-molmerswende.de/Burger_und_sein_Museum/
Rund_um_Burger/Illustrationen/illu-3/body_illu-3.html [letzter Zugriff 3.2.2022]. Archi-
viert unter https://archive.ph/LVjl0.

http://www.wysokieobcasy.pl/wysokie-obcasy/1,96856,12885248,Ballady_i_romanse__Mu-
zyka_z_sypialni.html?disableRedirects=true [letzter Zugriff 3.2.2022]. Archiviert unter:
https://archive.fo/aJCLW.

http://wyborcza.pl/7,113768,22940558,andrzej-stasiuk-o-plycie-z-haydamakami-i-mickiewi-
czu.html [letzter Zugriff 18.5.2021]. Archiviert unter https://archive.fo/7ros8.

https://wyborcza.pl/1,75248,4698807.html [letzter Zugriff 18.5.2021]. Archiviert unter
https://archive.fo/8z4IE.

https://wyborcza.pl/1,76842,4743506.html [letzter Zugriff 18.5.2021] Archiviert unter https://
archive.fo/lxdIX.

https://wpolityce.pl/polityka/350799-relacja-jaroslaw-kaczynski-w-rozmowach-niedokoncz-
onych-decyzja-prezydenta-to-powazny-blad-idziemy-do-przodu [letzter Zugriff 18.5.2021].
Archiviert unter https://archive.fo/83oBA.

https://www.youtube.com/watch?v=29dPwJ8zbdE [letzter Zugriff 18.5.2021]. Archiviert unter
https://archive.fo/wxR3m.

https://superhistoria.pl/xix-wiek/132871/chlostanie-wieszczem-dlaczego-mickiewicz-mogl-
byc-zydem.html [letzter Zugriff 13.06.2022]. Archiviert unter https://archive.ph/Ozpz7.

https://www.librarything.com/bookaward/The+Globe+%2526+Mail+50+Greatest+Books.
[letzter Zugriff 14.5.2021], archiviert unter https://archive.fo/ITAgV.

https://www.theguardian.com/books/2003/oct/12/features.fiction [letzter Zugriff 14.5.2021],
archiviert unter https://archive.fo/3tQTx.

Film und Musik

Film

Männerfreundschaften. Regie: Rosa von Praunheim. D 2018.
Królewicz Olch [Der Erlprinz]. Regie: Kuba Czekaj. PL 2016.
Geliebte Schwestern. Regie: Dominik Graf. D 2014.
The Sorcerer’s Apprentice. Regie: John Turteltaub. USA 2010.
Cruel Intentions. Regie: Roger Kumble. USA 1999.
Pan Tadeusz. Regie: Andrzej Wajda. PL 1999.
Shakespeare in Love. Regie: John Madden. GB/USA 1998.
Clueless. Regie: Amy Heckerling. USA 1995.

Film und Musik  365

https://kurier.at/kultur/camus-die-pest-wird-in-pandemie-erneut-zum-bestseller/401217300
https://archive.fo/eVl9h
http://parismuseescollections.paris.fr/fr/musee-de-la-vie-romantique/oeuvres/lenore-les-morts-vont-vite#infos-principales
http://parismuseescollections.paris.fr/fr/musee-de-la-vie-romantique/oeuvres/lenore-les-morts-vont-vite#infos-principales
https://archive.ph/5iFHc
https://archive.ph/5iFHc
http://www.gottfried-august-buerger-molmerswende.de/Burger_und_sein_Museum/Rund_um_Burger/Illustrationen/illu-3/body_illu-3.html
http://www.gottfried-august-buerger-molmerswende.de/Burger_und_sein_Museum/Rund_um_Burger/Illustrationen/illu-3/body_illu-3.html
https://archive.ph/LVjl0
http://www.wysokieobcasy.pl/wysokie-obcasy/1,96856,12885248,Ballady_i_romanse__Muzyka_z_sypialni.html?disableRedirects=true
http://www.wysokieobcasy.pl/wysokie-obcasy/1,96856,12885248,Ballady_i_romanse__Muzyka_z_sypialni.html?disableRedirects=true
https://archive.fo/aJCLW
http://wyborcza.pl/7,113768,22940558,andrzej-stasiuk-o-plycie-z-haydamakami-i-mickiewiczu.html
http://wyborcza.pl/7,113768,22940558,andrzej-stasiuk-o-plycie-z-haydamakami-i-mickiewiczu.html
https://archive.fo/7ros8
https://wyborcza.pl/1,75248,4698807.html
https://archive.fo/8z4IE
https://wyborcza.pl/1,76842,4743506.html
https://archive.fo/lxdIX
https://archive.fo/lxdIX
https://wpolityce.pl/polityka/350799-relacja-jaroslaw-kaczynski-w-rozmowach-niedokonczonych-decyzja-prezydenta-to-powazny-blad-idziemy-do-przodu
https://wpolityce.pl/polityka/350799-relacja-jaroslaw-kaczynski-w-rozmowach-niedokonczonych-decyzja-prezydenta-to-powazny-blad-idziemy-do-przodu
https://archive.fo/83oBA
https://www.youtube.com/watch?v=29dPwJ8zbdE
https://archive.fo/wxR3m
https://superhistoria.pl/xix-wiek/132871/chlostanie-wieszczem-dlaczego-mickiewicz-mogl-byc-zydem.html
https://superhistoria.pl/xix-wiek/132871/chlostanie-wieszczem-dlaczego-mickiewicz-mogl-byc-zydem.html
https://archive.ph/Ozpz7
https://www.librarything.com/bookaward/The+Globe+%2526+Mail+50+Greatest+Books
https://www.theguardian.com/books/2003/oct/12/features.fiction


Musik

Gabi Anicette: Hau schon ab / Ritter der Nacht. Blow up 1983.
Grandmaster Flash and the Furious Five: The Message. Sugar Hill Records 1982.
Heino: Jenseits des Tales. Elektrola 1965.
Krvavy: Trzynasty Apostoł [Der dreizehnte Apostel]. A.J.K.S., Bucio & Krvavy 2012.
Montanarachor: Jenseits des Tales. Polydor 1958.
Nick Cave and the Bad Seeds: Murder Ballads. Mute Records 1996.
Oberschlesien: II, S.P. Records 2015.
Puff Daddy: No Way Out. Bad Boy Records 1997.
Remo Cesare: Der Erlkönig. https://www.youtube.com/watch?v=nYX39b-OvB0 [letzter Zugriff

21.5.2021]. Archiviert unter https://archive.fo/5JOU1.
The Sugarhill Gang: Sugarhill Gang. Sugerhill Records 1979.
Zupfgeigenhansl: Jiddische Lieder (’ch Hob Gehert Sogn). Verlag „pläne“ GmbH 1979.
Wijk 7: Voor Je ’t Weet, Ben Je Gek! Rocker 1983.
Czesław Niemen: Idée fixe. Polskie Nagrania Muza 1978.

366  Literaturverzeichnis

https://www.youtube.com/watch?v=nYX39b-OvB0
https://archive.fo/5JOU1


10 Abbildungsverzeichnis

Abb. 1: Zirkulationsschema: Die kulturelle Praxis der Klassik. Paula Wojcik.
Abb. 2: Klassik und Kanon im Überblick. Paula Wojcik.
Abb. 3–8: Oskar Kolberg: Pieśni ludu Polskiego [Lieder des polnischen Volkes]. Warszawa

1854. Im Uhrzeigersinn: S. 529, 533, 531, 539, 527, 537 (unpaginiert, eigene Zäh-
lung). Gemeinfreies Werk.

Abb. 9–10: Stills aus dem Videoclip Where the Wild Roses Grow, TC: 1:58 und TC: 2:41. R.:
Rocky Schenck. USA 1995. Bildzitat.

Abb. 11: Zwei diskursive Ebenen der Klassikpraxis. Paula Wojcik.
Abb. 12: Ary Scheffer: Lénore. Les morts vont vite (um 1830). https://commons.wikimedia.

org/wiki/File:L%C3%A9nore,_les_morts_vont_vite_(Scheffer).jpg [zuletzt abgeru-
fen am 17.6.2022]. Creative Commons Public Domain Mark 1.0.

Abb. 13: Abb. 13: Lithografie von Auguste Adrien Jouanin nach Carl Oesterley: Lenore
(1846). https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Auguste_Adrien_Jouanin_
(1806-1887),_Lithographie,_Leonore,_nach_Oesterley,_D1967.jpg [zuletzt abge-
rufen am 17.6.2022]. Detlef Dauer, Auguste Adrien Jouanin (1806–1887), Lithogra-
phie, Leonore, nach Oesterley, D1967, Zuschneiden von Paula Wojcik, CC BY-SA
4.0.

Abb. 14: Tomasz Lisiewicz: Apoteoza wieszcza [Apotheose des Propheten] 1894. https://
commons.wikimedia.org/wiki/File:Tomasz_Lisiewicz_-_Apoteoza_wieszcza.jpg
[zuletzt abgerufen am 17.6.2022]. Creative Commons Public Domain Mark 1.0.

Abb. 15: Walenty Wańkowicz: Mickiewicz na Judahu skale (1827/28). https://pl.wikipedia.
org/wiki/Portret_Adama_Mickiewicza_na_Judahu_skale#/media/File:Wa%C5%
84kowicz_Adam_Mickiewicz.jpg [zuletzt abgerufen am 17.6.2022]. Creative Com-
mons Public Domain Mark 1.0.

Abb. 16–17: Postkarten mit Szenen aus der Dresdener Ahnenfeier mit Andrzej Mielewski in
der Hauptrolle. Inszenierung von S. Wyspiański. UA im Stadttheater Krakau, 31.
Oktober 1901. http://encyklopediateatru.pl/kalendarium/1583/dziady-winsceni-
zacji-iscenografii-wyspianskiego und http://encyklopediateatru.pl/osoby/
39296/andrzej-mielewski [zuletzt abgerufen am 17.06.2022]. Abdruck erfolgt mit
freundlicher Genehmigung von: Encyklopedia Teatru Polskiego. Instytut Teatralny
im. Zbigniewa Raszewskiego ul. Jazdów 1, 00-467 Warszawa.

Abb. 18: Bronisław Zaleski. Mickiewicz in Konrads Zelle (1823). Radierung. In: Majchrow-
ski, Zbigniew: Cela Konrada. Powracając do Mickiewicza. Gdańsk: Słowo/Obraz
Terytoria 1998, S. 8 unpaginiert. Bildzitat.

Abb. 19: Walenty Wańkowicz: Fontispiz (1823). In: Adam Mickiewicz: Poezje. Wydanie przy-
gotował Stanisław Pigoń. Lwów 1929. https://commons.wikimedia.org/w/index.
php?title=File:PL_Adam_Mickiewicz_-_Poezje_(1929).djvu&page=8 [zuletzt abge-
rufen am 17.6.2022]. Creative Commons Public Domain Mark 1.0.

Abb. 20: Mickiewicz-Porträt von Leopold Horowitz nach einer Daguerrotypie von 1846
(1888). https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/4f/Adam_Mickiew-
icz_from_old_book_1888.png. [zuletzt abgerufen am 17.6.2022]. Creative Com-
mons Public Domain Mark 1.0.

Abb. 21: Illustration der Großen Improvisation von Stefan Żechowski. 1957. In: Stefan
Żechowski: Na Jawie. Wspomnienia z młodości i rysunki. Słowem wstępnym opa-

Open Access. © 2022 Paula Wojcik, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizenziert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110756463-010

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:L%C3%A9nore,_les_morts_vont_vite_(Scheffer).jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:L%C3%A9nore,_les_morts_vont_vite_(Scheffer).jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Auguste_Adrien_Jouanin_(1806-1887)
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Auguste_Adrien_Jouanin_(1806-1887)
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Tomasz_Lisiewicz_-_Apoteoza_wieszcza.jpg
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Tomasz_Lisiewicz_-_Apoteoza_wieszcza.jpg
https://pl.wikipedia.org/wiki/Portret_Adama_Mickiewicza_na_Judahu_skale#/media/File:Wa%C5%84kowicz_Adam_Mickiewicz.jpg
https://pl.wikipedia.org/wiki/Portret_Adama_Mickiewicza_na_Judahu_skale#/media/File:Wa%C5%84kowicz_Adam_Mickiewicz.jpg
https://pl.wikipedia.org/wiki/Portret_Adama_Mickiewicza_na_Judahu_skale#/media/File:Wa%C5%84kowicz_Adam_Mickiewicz.jpg
http://encyklopediateatru.pl/kalendarium/1583/dziady-winscenizacji-iscenografii-wyspianskiego
http://encyklopediateatru.pl/kalendarium/1583/dziady-winscenizacji-iscenografii-wyspianskiego
http://encyklopediateatru.pl/osoby/39296/andrzej-mielewski
http://encyklopediateatru.pl/osoby/39296/andrzej-mielewski
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:PL_Adam_Mickiewicz_-_Poezje_(1929).djvu&amp;page=8
https://commons.wikimedia.org/w/index.php?title=File:PL_Adam_Mickiewicz_-_Poezje_(1929).djvu&amp;page=8
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/4f/Adam_Mickiewicz_from_old_book_1888.png
https://upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/4/4f/Adam_Mickiewicz_from_old_book_1888.png


trzył Ryszard Wójcik. Łódź: Wydawnictwo Łódzkie 1981, Abb. 37, unpaginiert. Der
Künstler ist verstorben, der Verlag existiert nicht mehr. Trotz intensiver Recher-
chen war es nicht möglich, die Rechtehalter des Bildes zu ermitteln. Bildzitat.

Abb. 22–23: Diagramme, die einen Überblick über die Verkaufszahlen von Münchhausens Ge-
dichtbänden in den Jahren 1911–1918 bzw. 1908–1941 geben. Paula Wojcik.

Abb. 24: Im Kontext der Ausstellung „Unangepasstes Jugendverhalten in Köln 1933–45“
gezeigt. Das Motiv stammt aus dem Liederbuch des Kölner Pfadfinders Werner
Schwister „Lieder aus aller Welt wie sie gerade kommen“. Dieses findet sich voll-
ständig unter https://jugend1918-1945.de/portal/archiv/thema.aspx?root=8875
&id=4110 [zuletzt abgerufen am 17.6.2022]. Abdruck erfolgt mit freundlicher Ge-
nehmigung des „NS-Dokumentationszentrums der Stadt Köln“.

Abb. 25: Börries von Münchhausen: Juda. Gesänge von Börries, Freiherr v. Münchhausen
mit Buchdruck von E.M. Lilien. Berlin viertes bis sechstes Tausend 1900, S. 53–
54 (unpaginiert, eigene Zählung). Gemeinfreies Werk.

Abb. 26: Klassikerpraxis als bidirektionale Resonanz zwischen Wissensordnung und Le-
benswelt. Paula Wojcik.

Abb. 27–28: Adolf Ehrhardt, Theobald von Oer, Hermann Plüddemann, Ludwig Richter, Carl
Schurig: Deutsches Balladenbuch mit Holzschnitten und Zeichnungen. Leipzig
1852, S. 115 und S. 134. Gemeinfreies Werk.

Abb. 29: Funktionswechsel. Paula Wojcik.
Abb. 30: Schubert-Lieder. Erlkönig. Mit Noten. Im Bild links signiert: E[rnst] Kutzer [1880–

1965], rechts: AK. Verso: Ver. A. P. Postkarte. Gelaufen. Datiert u. Poststempel
1914. Vgl. Goethezeitportal http://www.goethezeitportal.de/index.php?id=3857
[zuletzt abgerufen am 17.6.2022]. Abdruck erfolgt mit freundlicher Genehmigung
von Prof. Dr. Georg Jäger.

Abb. 31: Erlkönig. Im Bild signiert: F. Jung. Verso: „Wia“-Künstlerkarten-Verlag, Teplitz-
Schönau Karte Bl. 569. Entwurf von Fr. Jung. Signet: Wia. Postkarte. Gelaufen. Da-
tiert 1920. Poststempel unleserlich. Vgl. Goethezeitportal http://www.goethezeit-
portal.de/index.php?id=3857 [zuletzt abgerufen am 17.6.2022]. Abdruck erfolgt
mit freundlicher Genehmigung von Prof. Dr. Georg Jäger.

Abb. 32: Wer reitet so spät durch Nacht und Wind? Mit Noten. Verso, Signet. Nr. 1445. Eck-
art-Verlag, Wien, VIII., Fuhrmannsgasse 18. Nicht gelaufen. Vgl. Goethezeitportal
http://www.goethezeitportal.de/index.php?id=3857 [zuletzt abgerufen am 17.6.
2022]. Abdruck erfolgt mit freundlicher Genehmigung von Prof. Dr. Georg Jäger.

Abb. 33: Erreicht den Hof mit Müh und Not. Verso, Signet: WSSB [Wilhelm S. Schröder
Nachf., Berlin] 429. Nicht gelaufen. Ohne Jahr. Vgl. Goethezeitportal http://www.
goethezeitportal.de/index.php?id=3857 [zuletzt abgerufen am 17.6.2022]. Ab-
druck erfolgt mit freundlicher Genehmigung von Prof. Dr. Georg Jäger.

Abb. 34–36: Stills aus dem Videoclip Król Olch von Oberschlesien. R: Piotr Wojtyczka, Marcin
Gołąb. PL 2015. Bildzitat.

Abb. 37–38: Stills aus Green Cross Code. Werbeclip des National Road Safety Committee.
1983. verfügbar: https://www.youtube.com/watch?v=8LknX42rx1c [zuletzt abge-
rufen am 17.6.2022], archiviert unter https://archive.fo/VEqa4. Bildzitat.

368  10 Abbildungsverzeichnis

https://jugend1918-1945.de/portal/archiv/thema.aspx?root=8875&amp;id=4110
https://jugend1918-1945.de/portal/archiv/thema.aspx?root=8875&amp;id=4110
http://www.goethezeitportal.de/index.php?id=3857
http://www.goethezeitportal.de/index.php?id=3857
http://www.goethezeitportal.de/index.php?id=3857
http://www.goethezeitportal.de/index.php?id=3857
http://www.goethezeitportal.de/index.php?id=3857
http://www.goethezeitportal.de/index.php?id=3857
https://www.youtube.com/watch?v=8LknX42rx1c
https://archive.fo/VEqa4


Personenregister
A Tribe Called Quest 324
Abusch, Alexander 206
Addison, Joseph 49–50
Adorno, Theodor W. 289
Africa Bambaataa 324
Alejchem, Scholem 175, 182, 189, 196
Alewyn, Richard 2
Alexis, Willibald 269
Alighieri, Dante 16
Améry, Jean 290–291
Andrew Sisters 181
Andriyevsky¸ Aleksandr 39
Annicette, Gabi 325
Apel, Johann August 271
Arendt, Hannah 88
Arndt, Ernst Moritz 69
Arnim, Achim von 189
Aufwind 180
Ausländer, Rose 185
Austen, Jane 6, 76, 259
Bach, Johann Sebastian 81–82, 250, 330
Bachmann, Gottlob 262
Badu, Erikah 324
Baez, Joan 66, 181, 248
Barbera, Joseph 40
Bartels, Adolf 209
Bartók, Béla 250
Baudelaire, Charles 30, 113
Beastie Boys 324
Beat Generation 31
Beauvoir, Simone de 11
Becher, Johannes R. 206–208
Beethoven, Ludwig van 250
Behr, H. F. 61
Benjamin, Walter 217
Benn, Gottfried 209
Berl, Heinrich 177
Beyoncé 325
Bianchi, Bruno 40
Biermann, Wolf 69, 248
Birch-Pfeiffer, Charlotte 273
Birnbaum, Nathan 170, 173
Blackwell, Thomas 50, 52
Blair, Hugh 50

Blankensee, Carl von 106
Bloom, Allan 163, 166, 200
Bloom, Harold 1, 28, 32–38, 76–77, 79–80,

200, 330
Boas, Eduard 23
Bobrowski, Johannes 107
Boie, Heinrich Christian 85
Bolderwood, Rolf 65
Boote, Duke 321
Botticelli, Sandro 203
Bouterweck, Friedrich Ludewig 97
Brasidas 164
Brecht, Bert 5, 55, 69
Brentano, Clemens 189
Brod, Max 177
Brodziński, Kazimierz 100–101, 104, 122, 177
Broniewski, Władysław 114–115, 137–139
Buñuel, Luis 39
Bürger, Gottfried August 54, 68, 83, 85–87,

97, 103–104, 189, 216–217, 236
Burney, Funny 38
Busse, Carl 211
Byron, George Gordon 87–88, 96–99, 115,

119, 124, 139, 215
Calvino, Italo 3, 184
Camus, Albert 22
Carter, Angela 281–285, 291–292, 301
Casanova, Pascale 5, 8, 166–168, 200, 202
Chabert, Thierry 39
Chagall, Marc 196
Chanel, Coco 8
Chapple, Alex 39
Child, Francis James 58
Chodakowski, Zorian Dołęga 101, 102
Chomón, Segundo de 39
Chotkowski, Władysław 143
Clark, Duane 39
Clines, Peter 42
Coetzee, J. M. 5, 81–82, 165–166, 330
Coleridge, Samuel Taylor 53
Combs, Sean (Puff Daddy) 324–325
Czeczot, Jan 102, 104
Cziffra, Géza von 39
Da Vinci, Leonardo 203

Open Access. © 2022 Paula Wojcik, published by De Gruyter. Dieses Werk ist lizensiert unter
einer Creative Commons Namensnennung 4.0 International Lizenz.
https://doi.org/10.1515/9783110756463-011



Dahn, Felix 216, 236
Dalman, Gustaf Hermann 176
Debussy, Claude 250
Defoe, Daniel 37–39, 42
Dejmek, Kazimierz 147
Del Mar, Alessandro 39
Denis, Michael 52
Deschanel, Caleb 39
Di Chaljasstre 189
Di Junge 187
Dickinson, Emily 76
Disney, Walt 39
Dmochowski, Franciszek Salezy 124–125
Dr. Dre 324
Dylan, Bob 66, 248
Eliasberg, Alexander (Aron) 176–177
Eliot, George 76
Eliot, T. S. 28, 77, 81, 165–166, 200
Emerson, Ralph Waldo 28
Fanti, Ivan 42
Ferlinghetti, Lawrence 31
Fielding, Henry 38, 42
Fitzgerald, Ella 181
Flack, Roberta 317
Flaubert, Gustave 250
Fleischer, Dave 40
Fontane, Theodor 4, 69, 208, 216, 236
Forman, Miloš 43
Franzos, Karl Emil 189
Frears, Stephen 43
Freud, Sigmund 76
Fricke, Gerhard 213
Fritz, Gottlieb 211
Fuhrmann, Manfred 163, 166, 199–200
Gabelentz, Hans von der 236
Gadamer, Hans-Georg 1–2, 202–203
Garland, Judy 181
Gebirtig, Mordechai 180
Gelius, Aulus 249
George, Stefan 30, 217
Gervinus, Georg Gottfried 238
Ginsberg, Allen 31–33
Ginsburg, Schaul 178
Gleim, Johann Wilhelm Ludwig 90–92, 153
Glick, Hirsch 180
Goebbels, Joseph 209

Goethe, Johann Wolfgang von 1–2, 6, 12, 15,
25–26, 74, 77, 91–92, 96–98, 115, 124,
141, 153, 158–159, 167, 189, 204, 206,
208, 214–215, 238, 250, 256, 261–265,
268–275, 278, 282, 284–286, 288,
291–292, 295–296, 298, 301, 305–306,
309, 311, 324, 328, 332

Goetz, Rainald 9
Gold, Jack 39
Gombrowicz, Witold 1, 5
Goodman, John 329
Göttinger Hain 91
Götz, Robert 230–231
Goworuchin, Stanislaw Sergejewitsch 39
Graf, Domink 157
Grandmaster Flash (Joseph Saddler) 318–

319, 328, 331
Grandmaster Flash and The Furious Five 312,

319, 324, 331–332
Grass, Günter 70
Grimm, Hans 236
Grimm, Wilhelm und Jacob 58, 282
Gummere, Francis B. 59
Guthrie, Woodie 66
Haffner, Hugh 325
Hanna, William 40
Hardy, Rod 39
Harvey, PJ 71
Haskin, Byron 39
Hauptmann, Gerhart 216
Hawthorne, Nathaniel 28
Haydamaki 116
Hebbel, Friedrich 23, 228
Heidegger, Martin 204–205, 241
Heine, Heinrich 69, 79, 189, 206, 234, 250,

276
Heino 239
Herbert, Zbigniew 164–166, 200
Herder, Johann Gottfried 49, 51–54, 58–59,

67–68, 97, 99–100, 127, 177–178, 262,
268, 301, 304, 315, 331

Herzl, Theodor 243–244
Hill, Lauryn 324
Hindenburg, Paul von 210, 224
Hitler, Adolf 209, 237
Hofmannsthal, Hugo von 217

370  Personenregister



Hölderlin, Friedrich 30–31, 33, 44, 89, 157,
250, 276

Holz, Arno 216
Homer 8, 52
Hunt, Peter R. 40
Hüseyin, Metin 40
Hyläa 189
Jahn, Moritz 237
James, Henry 28
Jay-Z 325, 330–331
Jędrzejewski, Alfons 294–297
Johst, Hanns 236
Juráček, Pavel 40
Kaczyński, Jarosław 148
Kafka, Franz 22, 30, 174
Kallenbach, Józef 145, 149, 151
Karpowicz, Ignacy 139–140
Kasprowicz, Jan 109
Kassner, Rudolf 211
Kästner, Erich 69
Kayser, Wolfgang 235
Kerouac, Jack 31
Kiersch, Fritz 40
Kilar, Wojciech 136
Kittner, Alfred 186
Kleiner, Juliusz 147–148
Kleist, Heinrich von 276
Klopstock, Friedrich Gottlieb 86, 91, 246
Kolbenheyer, Erwin Guido 236
Kolberg, Oskar 59
Kompert, Leopold 189
Körner, Theodor 69
Kościuszko, Tadeusz 99
Koźmian, Kajetan 124, 128
Kraftwerk 317
Krasiński, Zygmunt 77
Kraus, Karl 69
Krause, Tilman 253
Krupiński, Franciszek 125
Krvavy 299–303, 308
Kuroda, Yoshio 40
Laclos, Choderlos de 43, 259
Látal, Stanislav 39
Leander, Zarah 181
Lemm, Alfred 171
Leśmian, Bolesław 109, 112, 114, 119
Lessing, Gotthold Ephraim 90–92

Letterman, Rob 40
Letts, Barry 40
Lilien, Ephraim Mose 209, 243–244
Lisiewicz, Tomasz 143
Liszt, Franz 86
Loewe, Carl 106, 262, 264
Longfellow, Henry Wadsworth 33
Luhmann, Niklas 44
Luhrmann, Baz 259
Madden, John 158
Mahler, Gustav 177, 250
Malewski, Franciszek 98
Mallarmé, Stéphane 30
Manger, Itzik 25–26, 181–199, 201, 204,

206, 212, 218–219, 276, 311, 314
Mann, Golo 261
Margul-Sperber, Alfred 188
Marinetti, Filippo Tommaso 189
Medici, Giovanni Lombardo Di 229
Méliès, Georges 39
Melle Mel 321, 328
Melville, Herman 28
Meyer, Conrad Ferdinand 69, 216
Michelangelo 203
Mickiewicz, Adam 1, 25, 70, 75, 77, 83, 86,

94–109, 111–112, 114–120, 122, 124–
125, 127–128, 130–131, 133–134, 136–
143, 145–149, 151–156, 158–161, 186,
189, 206, 212, 215, 221, 311, 327, 329

Mickiewicz, Władysław 137, 143, 154
Mieses, Mateusz 160
Millais, John Everett 73
Miller, George 39
Miłosz, Czesław 132
Milton, John 16
Minogue, Kylie 71–73
Missy Elliott 324
Mochnacki, Maurycy 126
Montaigne, Michel de 22, 286
Montanarachor 238
Mozart, Wolfgang Amadeus 250
Mukařovský, Jan 10
Münchhausen, Anna von 224
Münchhausen, Börries von 25–26, 207–224,

226–228, 230–243, 245–247, 276, 311
Münchhausen, Hieronymus Carl Friedrich

von 210

Personenregister  371



N.W.A. 324
Nabokov, Vladimir 22
Nas 331
Neumann, Friedrich 237
Nick Cave and the Bad Seeds 71
Niemcewicz, Jan Ursyn 104
Niemen, Czesław 115
Nietzsche, Friedrich 113
Norwid, Cyprian Kamil 115
Notorious B.I.G. 324–325, 331
Obama, Barack 329
Oberschlesien (Band) 299, 302, 308
Odyniec, Antoni Edward 118
Oer, Theobald von 275
Oesterley, Carl 83
Ogiński, Michał 136
Osofisan, Femi 260
Outcast 324
Owen, Cliff 40
Paterson, Andrew Barton 63, 65
Paul, Jean 228
Percy, Thomas 49–52, 54, 177, 214, 268
Perez, Jizchok Lejb 175, 189
Perrault, Charles 282
Pesach, Marek 178
Petersen, Julius 2
Piłsudski, Józef 131–132
Plüddemann, Hermann 274
Poe, Edgar Allan 28–31, 33, 83, 157
Praunheim, Rosa von 159
Ptushko, Aleksandr 39
Public Enemy 331
Puff Daddy (Sean Combs) 324–326
Puschkin, Alexander Sergejewitsch 1, 6
Puttkamer, Wawrzyniec 158
Queen Latifah 324, 331
Rajnai, András 40
Rammstein 302
Ranade, Soumitra 40
Ravitch, Melech 189
Reich-Ranicki, Marcel 32, 207
Reichardt, Johann Friedrich 262
Reuter, Gabriele 4
Richardson, Samuel 37
Richardson, Tony 40
Rilke, Rainer Maria 189, 217
Robinson, Sylvia 315

Robison, Michael 39
Rohland, Peter 180
Romberg, Andreas 262
Rossetti, Christina 55, 284
Run-DMC 324
Sacha, Jean 39
Sainte-Beuve, Charles-Augustin 249–250
Salt'n'Pepa 324
Sapkowskis, Andrzej 168
Schäfer, Wilhelm 236
Scheffer, Ary 83
Schering, Emil 211
Scherl, August 214
Schiller, Friedrich 6, 14–15, 68–69, 74, 77,

81, 87–89, 96–99, 115, 158, 208, 265,
270

Schirach, Baldur von 232
Schlegel, August Wilhelm 97
Schlegel, Friedrich 261–262, 268–269
Schröter, Corona 262
Schubert, Franz 250, 261–264, 278
Schumann, Robert 264
Scot-Heron, Gil 331
Secunda, Sholom 181
Seeger, Pete 66
Seliger, Berthold 250–251, 253
Seltzer, Dov 198
Sforim, Mendele Mojcher 175, 189
Shakespeare, William 6, 14, 76–77, 96–97,

115, 140, 145, 158, 250, 259
Shaver, Helen 39
Shelley, Mary 1
Sher, Jack 40
Singer, Isaak Bashevis 182, 195
Siostry Wrońskie 114
Skamander 134
Słonimski, Antoni 134
Słowacki, Juliusz 70, 77, 105–106, 115, 134,

139, 148
Smollett, Tobias 38
Śniadecki, Jan 122
Sonnleithner, Leopold von 263
Spenser, Edmund 16
Staël, Germaine de 292
Stasiuk, Andrzej 116–117
Sterne, Laurence 38, 42
Stodte, Hermann 212–213

372  Personenregister



Stoker, Bram (Abraham) 83
Stolberg, Friedrich Leopold und Christian 97
Strachwitz, Moritz Graf von 215
Sturridge, Charles 40
Sugarhill Gang 315, 325
Swift, Jonathan 37–38, 42
Szymborska, Wisława 302–304
Tennant, Emma 281
Tetmajer, Kazimierz Przerwa 109
Thukydides 164–165
Toop, David 315–317, 319
Tournier, Michel 281, 286–287, 289, 291–

292
Trenker, Luis 229
Tupac Shakur 324
Turner, Otis 39
Uhland, Ludwig 107, 208, 262
Vergil 8, 77, 165–166
Verne, Jules 30
Villon, François 157
Vogl, Johann Michael 263
Voigt, Lene 298

Voltaire 6, 21–22
Wagner, Richard 176, 204–205
Wajda, Andrzej 116, 135–136
Warhol, Andy 53
Wereszczakówna, Maryla 158
Whitman, Walt 28
Whittier, John Greenleaf 33
Wilde, Oscar 56
Wilder, Matthew 325
Winterbottom, Michael 40
Woolf, Virginia 11, 76
Woolnough, Jeff 39
Wordsworth, William 53, 284
Wu Tang Clan 324
Zaleski, Bronisław 151
Zan, Tomasz 102–104
Żechowski, Stefan 152
Żeleński, Tadeusz (Boy) 156–157
Zelter, Carl Friedrich 262, 264
Zemecki, Robert 39
Zimmermann, Friedrich Albert 297
Zola, Émile 250

Personenregister  373




	Danksagung
	Inhaltsverzeichnis
	1 Einleitung: Klassik als kulturelle Praxis
	2 Zum Verhältnis von Klassik und Kanon
	3 Die Ballade als Gegenstand der Klassikerbildung: Gattungsspezifika, Rezeptionstopoi, typische Funktionen
	4 Der Mythos des Holismus und die fragmentarische Praxis der Klassik
	5 Der Mythos des Universalismus und die partikularistische Praxis der Klassik
	6 Der Mythos der Zeitenthobenheit und die Zeitlichkeit der Klassik
	7 Mythos Elitarismus und die Popularität der Klassik
	8 Zur Alltäglichkeit einer kulturellen Praxis der Klassik: Fazit mit einem Exkurs zur Klassikerbildung im Hip-Hop
	9 Literaturverzeichnis
	10 Abbildungsverzeichnis
	Personenregister



