5 Argumentationsmuster — formal

Wenn man die vielen verschiedenen Verfahren betrachtet, mit denen Luther im Text seine
Argumentation an den Leser bzw. an die verschiedenen Auditorien bringen mdochte, d. h.
mit denen er letztlich iiberzeugen mé6chte, dann kann man (mindestens) 62 verschiedene
Formen unterscheiden. Moglicherweise lassen sich noch weitere Formen und Unterformen
finden, die in der hier vorliegenden Analyse {ibersehen worden sind; die nun vorzustel-
lende und zu erlduternde Liste an Argumentationsformen ist somit zum einen vorlaufig
und zum anderen insofern angreifbar, als sich Uberschneidungen bzw. zuweilen auch
Abgrenzungsprobleme zwischen den einzelnen Formen ergeben. Diese werden am gege-
benen Ort separat besprochen. Dies kann man kurz an einem Beispiel zeigen: Ein gidngiges
alltagslogisches Schlussverfahren ist die Verstarkung der eigenen Position durch Kontras-
tieren mit dem vermeintlich oder tatsdchlich Falschen. Je stirker der aufgewiesene Kon-
trast ist, umso eher leuchtet die positiv dargestellte eigene Position ein. Ein Beispiel fiir
dieses Kontrastierungsverfahren ist der folgende Beleg in Kontext der Auslegung der Bi-
belstelle Mt. 16,18, in der es um die Frage geht, wie es zu deuten ist, dass Christus zu Pet-
rus gesagt hat ,,Du bist Petrus, und auf diesen Felsen will ich bauen meine Gemeinde [..]“.
Zur Verdeutlichung der kontextuellen Einbettung der Stelle (im Zitat von mir hervorgeho-
ben) sei ein etwas grof3erer Textausschnitt gegeben:

HJe hoerestu, das Christus Wort: “Auff diesen Fels wil ich meine Kirchen bawen” sol nicht heissen,
das die gantze Christenheit an Jhesum Christum gleuben sol, sondern sol so viel heissen: Allein die
Roemische Kirche hat Christus gestifftet. Die andern alle, das ist, die gantzen Christenheit, hat nicht
Christus, sondern die Roemische Kirche gestifftet. Der liebe HErr Christus weis nicht mehr denn von
einer Kirchen in der gantzen welt, die er auff sich, den Fels, durch den Glauben bawet, Aber der Bapst
macht zweierley Kirchen: Die Roemische, die sol alleine von Christo auff den Fels gestifftet sein, Die
andern Kirchen hat (villeicht der Teufel, oder das wirs nicht viel besser machen nicht Christus, son-
dern sie, die Roemische Kirche, gestifftet. Jtem, die Schluessel sollen nicht die Suenden binden und
loesen, wie der HERR sagt, Sondern macht und recht geben dem Bapst uber alle jrdische Koenigreich
und Himelreich. Jch mus auff hoeren, ich mag nicht mehr in den lesterlichen, Hellischen Teufels dreck
und stanck suddeln, Ein ander lese auch. Wer Gott wil hoeren reden, der lese die heilige Schrifft.
Wer den Teufel wil hoeren reden, der lese des Bapsts Drecket und Bullen. O weh, weh, weh dem,
der dahin kompt, das er Bapst oder Cardinal wird, Dem were besser, das er nie geborn were! Judas hat
den HErrn verraten und umbbracht, Aber der Bapst verret und verderbt die Christliche Kirchen, wel-
che der HErr lieber und thewrer, weder sich selbs oder sein Blut, geachtet. Denn er sich selbs fuer sie
geopffert hat. Weh dir, Bapst!“

(WA 54: 263)

Luther widerlegt (an dieser und weiteren Stellen) ausfiihrlich den Machtanspruch, den der
Papst aus dieser Bibelstelle ableitet. Die eigene Position sieht Luther als legitimiert durch
die rechte Bibellektiire und Bibelinterpretation, die Gottes Wort gerecht wird: Ergo ist die
andere Interpretation, die des Papstes nicht bibelgerecht und — da der Papst sich selbst als
Stellvertreter Gottes auf Erden versteht — somit vom Teufel. Daraus leitet sich dann wiede-

https://doi.org/10.1515/9783110753578-005



20 —— Argumentationsmuster - formal

rum ab: Wer der lutherschen Position folgt, folgt Gottes Wort, wer der Papstposition folgt,
folgt dem Teufel. Zum einen ist dieser Beleg ein Beispiel fiir die Argumentationsform ,,In-
terpretation einer Bibelstelle im eigenen Sinne“ (Autoritdtsargument, vgl. 5.2.4) mit der
Argumentationsfunktion des ,,Polarisierens®; zum anderen ist in diesem Beleg aber auch
ein (typisches) abwertendes Wortspiel enthalten, das Luther in diesem Text haufiger'
nutzt: Aus den Dekreten werden die Drecketen. Mit diesem Sprachspiel wird der Urheber
der Dekrete, der Papst zusitzlich beschimpft, weist doch die Ausdrucksseite des verdnder-
ten Wortes schon mit hinreichender Deutlichkeit darauf hin, was von den Inhalten papst-
licher Dekrete zu halten ist: Sie enthalten eben nur oder sind eben nur Dreck.

So zeigt bereits dieser Beleg die enge Verwobenheit verschiedener Argumentations-
formen im Text. Diese Uberschneidungen und die damit verbundenen Abgrenzungsprob-
leme der Typen untereinander sind jedoch m. E. unproblematisch, zeigen sie doch eher,
dass die rhetorische Verdichtung dazu beitrdgt, die argumentative Schlagkraft zu erho-
hen.

Um die Vielfalt der Argumentationsmuster handhabbar und iiberschaubar zu machen,
wurde eine Klassifikation erstellt, die acht Hauptmuster enthalt. Diese Hauptmuster sind
an der Frage orientiert ,Woher bezieht das jeweilige Argument seine Plausibili-
tét/Giiltigkeit/ Uberzeugungskraft?“. Auch wenn diese Klassifikation nicht trennscharf ist
— und dies auch nicht sein kann, da einzelne Argumente mehrere Bezugsquellen der Plau-
sibilitdt haben kénnen - so bietet sie doch einen ersten Uberblick iiber die immense Viel-
falt der von Luther eingesetzten Argumentationsformen. Diese Formen sind zu einem
grof3en Teil aus der klassischen Rhetorik bestens bekannt. Birgit Stolt hat bereits in ihren
Studien® gezeigt, dass die Texte von Luther hochgradig rhetorisch durchgestaltet sind. Im
Folgenden werde ich somit einerseits die These von Stolt am Text von 1545 bestdtigen
(rhetorische Durchformung der Luthertexte) und andererseits erldutern, wie diese rhetori-
sche Durchgestaltung als Mittel der Argumentation von Luther verwendet wird.

Folgende acht Hauptmuster sind im Text erkennbar:

1) Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik

Modus ponens, Modus tollens, Tertium-non-datur-Argument, Argumentum a minore ad
maius (A-fortiori-Argument), Argumentum ad absurdum, fiktives Argument, Vernunftar-
gument, Argumentum ex concesso, Gleichbehandlungsargument/Gerechtigkeitsargu-
ment, pragmatisches Argument/ex consequentia

1 Insgesamt 15 Mal mit den Formen drecket(en) bzw. drecketal(n) fiir decret, decretal.
2 Vgl. umfinglich Stolt (1974) (1989/1996) (2000).



Giiltigkeit/Plausibilitéit aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik = 21

2) Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf Autoritdten (im weiten Sinn)

Ad-autoritatem-Argumente: generelle Schriftaddquatheit, Bibelstellenverweis, Bibelge-
schichten/Bibelstelle im Text als Parallele/Vergleich auf Bibelbasis, Bibelstelleninterpre-
tation, Verweis auf eigene Kompetenz, Verweis auf andere Autoritidten, Verweis auf die
ho6chste Autoritét (Gott), Beweisformel, intratextueller Verweis (Beweisbehauptung 1 und
2), Erfahrung/eigenes Erleben

3) Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten

Drohargument  (Ad-baculum-Argument), Ad-hominem-Argumente (skatologische
Schimpfworter, sexuelle Schimpfworter, sexistische Schimpfworter, religiose Schimpfwor-
ter, allgemeine Schimpfworter, unterstellte Argumente, dem Gegner bewusstes Fehlver-
halten unterstellen), direkte Leseransprache

4) Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Vergleichen/Analogien

Konkreter Vergleich (gleicher Sachverhaltsbereich), gegenwartsbezogener Vergleich, his-
torischer Vergleich (Kirchengeschichte), fiktiver Vergleich, allgemeiner Vergleich (anderer
Sachverhaltsbereich)

5) Giiltigkeit/Plausibilitit mit Bezug auf (unstrittige) Sachverhalte

Argument aus der Realgeschichte (Faktenargument), Beispiel/Illustration (gleicher Sach-
verhaltsbereich)

6) Giiltigkeit/Plausibilitit aus der Sprache

Begriffsinterpretation, Metapher, rhetorische Frage, Wortspiel, Wortbildung, Wortersatz,
doppelte Negation/Litotes, Alliteration, Diminutiv, Pleonasmus, Epizeuxis (unmittelbare
Wortwiederholung), negative Attribute, Sprichwort/Phraseologismus, Hyperbolik/Uber-
treibung, Ironie, Expressiver Ausruf, Sprachwechsel

7) Giiltigkeit/Plausibilitdt durch Verweis auf andere Argumente

Captatio benevolentiae/Devotionsformel, Praeteritio/Paralipse, Antizipation/Prokatalep-
sis

8) Giiltigkeit/Plausibilitit aus Reihungen, Agglomerationen

Einfache Attribut-/Pradikationsreihung, Attribut-/Pradikationsreihung mit Klimax, Argu-
mentreihung, Argumentwiederholung (Ad-nauseam-Argument)



22 — Argumentationsmuster - formal

Die Zuordnung der insgesamt 62 Argumentationsformen zu den jetzt acht Gruppen erfolg-
te tentativ nach folgenden Kriterien: Die erste Gruppe an Argumentationsformen wird
durch den Rekurs auf alltagslogische und formallogische Argumente gebildet, die aus der
Rhetorik bekannt sind. Die zweite Gruppe fokussiert die fiir die vorliegende Schrift h6chst
relevanten Autoritdtsargumente verschiedenster Auspragung. Diese Argumentformen
hétten auch zur ersten Gruppe zugerechnet werden konnen, da Autoritdtsargumente
selbstverstdandlich auch Teil alltagslogischer Argumentationen sind. Die dritte Gruppe
wird durch die Argumente gebildet, die sich auf bestimmte Adressaten ausrichtet (die
verschiedenen ,,Auditorien“ nach Perelman & Olbrechts-Tyteca). Die vierte Gruppe greift
eine Argumentform, die ansonsten auch in der ersten Gruppe hitte einsortiert werden
konnen, gesondert heraus: die Analogien und Vergleiche. Dies deshalb, weil sie in der
vorliegenden Streitschrift eine besonders grofie Rolle spielen. Die fiinfte Gruppe hebt sich
dadurch von den anderen ab, dass hier unstrittige Sachverhalte als Ausgangspunkt fiir die
eigene Argumentation gewdhlt wurden. Die sechste Gruppe greift alle diejenigen Argu-
mentationsformen gesondert auf, die ihre Plausibilitdt durch den Rekurs auf sprachliche
Mittel erhalten. Die siebte Gruppe fokussiert Argumentationsformen, die ihre Plausibilitét
durch den Rekurs auf andere Argumente erhalten. Die achte und letzte Gruppe versam-
melt Reihungen von Argumenten.

Aus der Gruppierung wird deutlich, dass es auch moglich gewesen wire, nur eine ein-
zige Gruppe anzusetzen, da sich letztlich alle Argumentationsformen im weiten Spektrum
alltags- und formallogischer Argumentationen befinden. Dies hitte allerdings den Nach-
teil der geringeren Anschaulichkeit. Insofern ist die Klassifikation in acht Gruppen vorldu-
fig und nicht in allen Punkten trennscharf. Sie soll fiir den Leser lediglich eine erste Vor-
sortierung anbieten, die es ermdglicht, die Vielzahl an Argumentationsformen mit Blick
auf die jeweils zugrundeliegenden zentralen Punkte (Autoritdt, Adressat, Sprache etc.)
handhabbar zu machen. Somit darf die Klassifikation nicht als Modell der Argumentati-
onsformen verstanden werden, sondern lediglich als heuristisches Mittel, das den Blick
auf die in den jeweiligen Argumentationsformen relevanten argumentativen Ankerpunkte
lenken soll.

Vorweggeschickt sei an dieser Stelle auch eine Bemerkung zur Frage, ob und inwie-
fern Luther oder auch andere Argumentierende die jeweiligen Argumentationsformen
bewusst eingesetzt haben bzw. in Argumentationen bewusst einsetzen, d. h. mit dem Be-
wusstsein, dass es sich hier um eine bestimmte Argumentationsform (wie den Modus
ponens, ein Autoritdtsargument, ein Argumentum ex concesso etc.) handelt. Diese Frage
kann nicht letztgiiltig beantwortet werden. Einerseits ist es wahrscheinlich, dass sich
Luther, der auf ein intensives Studium der Rhetorik zuriickblicken konnte, bei einzelnen
Formen durchaus dessen bewusst war, dass es sich hier um diese oder jene Argumentati-
onsform handelte. Andererseits ist aber auch davon auszugehen, dass bei der konkreten
Ausformulierung von Argumenten nicht in jedem Fall vom Argumentierenden die analyti-
sche Reflexion aufgebracht wurde, die eben vorgebrachten Argumente zugleich bestimm-
ten Argumentationsformen zuzuordnen oder die Wahl der Argumente davon abhédngig zu
machen, welchen Argumentationsformen sie zuzuordnen sind. Insofern muss die Frage



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik = 23

offenbleiben, ob und inwiefern Luther seine Argumentation selbst mit Blick auf die zu-
grundeliegenden Argumentationsformen reflektiert bzw. bewusst eingesetzt hat. Es bleibt
die Tatsache, dass die jeweiligen Argumentationsformen im Text vorhanden sind, ihre
Uberzeugungs- oder auch nur Uberredungskraft aus dem jeweiligen Rekurs auf bestimmte
Data und Schlussregeln erhalten und bestimmten Argumentationsfunktionen dienen.

5.1 Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der
Alltagslogik

In der ersten Kategorie sind diejenigen Argumentationsmuster versammelt, die auf formal-
logischen oder alltagslogischen Schlussverfahren basieren. Wahrend fiir formallogische
Schliisse (zumindest fiir die Verbindung zwischen Data und Konklusio) das Kriterium der
Giiltigkeit relevant ist, gilt fiir alltagslogische Schliisse, dass sie giiltig sein konnen, dies
aber nicht miissen. Haufiger geniigen sie nur dem Kriterium der Plausibilitit, d. h. sie sind
fiir die Rezipienten nachvollziehbar, iiberzeugend, auch wenn sie nicht formallogisch
giiltig sind. Weiter oben wurde dies z. B. fiir den Pseudo-Modus ponens gezeigt. Als salva-
torische Vorbemerkung sei noch hinzugefiigt: Selbstverstandlich gelten alltagslogische
Schlussverfahren letztlich auch fiir alle anderen sieben Hauptmuster der Argumentations-
formen. Bei diesen sind die (alltags)logischen Schlussprozesse allerdings i. d. R. nicht
direkt an der sprachlichen Oberflache erkennbar, d. h. sie miissen aus dem jeweiligen
Kontext, dem fiir die Leser einfach rekonstruierbaren Hintergrundwissen (z. B. die jeweili-
gen Glaubenspositionen, die grundlegenden Differenzen zwischen den konfessionellen
Lagern etc.) rekonstruiert werden. Thre Uberzeugungskraft beziehen sie damit primir aus
anderen Quellen. Deswegen werden sie in eigene Klassen geordnet. Veranschaulichen
lasst sich dies wiederum an einem Beispiel: Die Hauptmetapher des Textes ist der Esel
(s. u.).

Auch Karolus Magnus zu Rom, zu Franckfort und in Franckreich, und sein son Ludwig zu Ah, und an-
der mehr Keiser Concilia gehalten haben. Lieber, solten solche feine Bisschove und Keiser darumb ha-
ben unrecht gethan und verdampt sein, das der fartz Esel zu Rom (was kan er sonst mehr?) aus sei-
nem eigen tollen kopff setzt und aus seinem garstigen bauch fartzet, Es gebuer dem Keiser nicht, an zu
setzen ein Concilium, noch personen dazu zu ordenen, oder nennen. O wie ist dem groben esel so wol!
Er ringet nach einem, der jm einen stecken auff den sack leget, das jm die lenden sich beugen mues-
ten!

(WA 54: 222; Herv. M. H.)

In dieser Textstelle geht es um die Frage, wer das Recht hat, ein Konzil einzuberufen und
letztlich auch darum, wer das Recht hat, die Rahmenbedingungen des Konzils (Teilneh-
mer, Themen etc.) zu bestimmen. Luther argumentiert dafiir, dass der Papst im Unrecht
sei, wenn er davon ausgeht, dass dieses Recht nur ihm allein zustiinde. Die Argumentati-
onslogik geht wie folgt: ,In friiheren Zeiten wurden Konzilien von weltlichen Herrschern
einberufen‘ (Datum), ,Auch jetzt steht dieses Recht dem Kaiser zu‘ (Konklusio). Schlussre-



24 —— Argumentationsmuster — formal

gel zu dieser Konklusio: ,Wenn es friiheren weltlichen Herrschern zustand, Konzilien ein-
zuberufen und die Rahmenbedingungen zu bestimmen, dann gilt dies auch fiir heutige
Herrscher.© Der Papst vertritt eine andere Argumentationslinie: ,Nur der Papst hat das
Recht, ein Konzil einzuberufen und dessen Rahmenbedingungen festlegen‘ (Datum),
,Weltliche Herrscher diirfen weder ein Konzil einberufen noch die Rahmenbedingungen
dafiir festlegen‘ (Konklusio). Schlussregel: ,Wenn eine Person ein ausschlie3liches Be-
stimmungsrecht hat, haben andere Personen dieses logischerweise nicht.

Um diese Argumentationslinie zu widerlegen, nutzt Luther nun nicht nur den vorher
angefiihrten Schluss mit dem Verweis auf die Realgeschichte, sondern eben auch die
Eselmetapher, im vorliegenden Beispiel noch einmal skatologisch verstédrkt als fartz Esel
zu Rom. Implizit steckt in dieser Metaphernverwendung aber der Schluss von den kogniti-
ven Féahigkeiten des Argumentierenden (Papst) auf die Konklusionen, die der Argumentie-
rende zieht: Das Schlussverfahren sieht wie folgt aus: ,Der Papst hat die (metaphorischen)
Eigenschaften eines Esels, d. h. er ist dumm und st6rrisch® (Datum aus der Metapher), ,die
Aussagen/Behauptungen des Papstes sind falsch® (Konklusion), ,Wer dumm ist, macht
dumme, also falsche Aussagen‘ (Schlussregel).

Dieser alltagslogische Schluss (der formallogisch so natiirlich nicht giiltig ist, weil
nicht sichergestellt sein kann, dass ein dummer Mensch immer und iiberall nur fehlerhaf-
te Schliisse zieht bzw. falsche Aussagen macht) ist plausibel, er wird jedoch nicht expli-
ziert, sondern er ist gewissermafien in der verwendeten Metapher verkapselt. Wer die
Eselmetapher versteht, wird keinerlei Probleme haben, auch die mit der Metapher indirekt
verbundenen Schliisse (s. 0.) zu ziehen.

5.1.1 pseu ponens (wenn p, dann q. Es gilt p, ergo q)

Einer der Kernpunkte in Luthers Streitschrift ist die Frage der Legitimitdt des Papsttums,
genauer die Frage, ob einerseits Christus selbst mit der Bibelstelle Mt. 16,18 das Papsttum
gegriindet habe und andererseits, ob das Papsttum durch eine weltliche Macht begriindet
worden sei. Beides verneint Luther. Im nachfolgenden Beispiel nutzt er dazu den Modus
ponens, um Kklarzustellen, dass keine weltliche Macht das Papsttum begriindet haben
kann.

ERstlich, a sufficiente divisione Und unten anzufahen, ists nicht von der weltlichen Oberkeit gestifftet,
Und wenn sie es gleich gethan hette, so were es doch vom Teufel. Ursach ist diese: Denn weltliche
Oberkeit hat solchs nicht macht, in dem Reich Gottes zu thun.

(WA 54: 234)

Die Argumentation geht von der Konklusion aus (nicht von der weltlichen Oberkeit gestiff-
tet) und liefert das Datum (Denn weltliche Oberkeit hat solchs nicht macht, in dem Reich
Gottes zu thun.) nach. Die Schlussregel bleibt implizit: ,Wenn x nicht die Macht hat das
Papsttum zu begriinden, kann es von x nicht kommen®). Flankiert und unterstiitzt wird
das Argument noch durch ein weiteres fiktives Argument im Konjunktiv: Selbst wenn eine



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik = 25

weltliche Macht das Papsttum hétte stiften wollen (was nicht der Fall ist), wére dies nicht
zuldssig, sondern vom Teufel inspiriert. Die rekonstruierte Form des Arguments ist somit:
Wenn p (keine weltliche Macht hat das Recht das Papsttum zu stiften), dann q (das Papst-
tum ist nicht durch eine weltliche Macht legitimiert) und es gilt g, ergo gilt auch p. Dass p
gilt, wird von Luther im Kontext der Stelle noch weiter mit historischen Daten begriindet,
z. B. mit dem Verweis auf den Kaiser Phocas (602-610 n. Chr. Kaiser des ostromischen
Reiches). Dieser habe zwar aus politischen Griinden eine positive Haltung gegeniiber dem
Bischof von Rom eingenommen, jedoch keineswegs die Etablierung des Papsttums mit der
entsprechenden Machtfiille im Sinn gehabt.

5.1.2 Modus tollens (wenn p, dann q ... Gelte - q, ergo - p)

Beim Modus tollens wird die Geltung der Konklusion daraus abgeleitet, dass im Bedin-
gungsgefiige zwischen p und q (wenn p, dann q) q im vorliegenden Fall nicht gilt. Ein
Beispiel fiir dieses Verfahren moge geniigen. Luther spricht im Zusammenhang mit der
Interpretation der Bibelstelle Joh. 21,15 (,Weide meine Schafe‘) dem Papst eine wesentliche
Eigenschaft ab, die jedoch fiir die Qualifikation als Papst unabdingbar ist. Der Schluss
sieht wie folgt aus: Wenn jemand Papst ist / sein will / den Anspruch zu Recht erhebt (p),
dann muss er Christus lieben (q). Nun liebt aber der Papst Christus nicht (= q), ergo kann
er nicht Papst sein/kann er nicht mit Recht den Anspruch auf die Position des Papstes
erheben. Er kann somit auch nicht die Schafe Christi weiden. Dem Kkritisierten Papst fehlt
somit in den Augen Luthers eine fiir einen Papst notwendige Eigenschaft (die Liebe zu
Christus). Ist diese nicht gegeben, ist somit auch die Eignung zum Papst nicht gegeben.

Hie ists klar, das, wer die Schafe Christi weiden sol, der muesse Christum lieb haben, oder ob er wei-
den koendte, und thets nicht aus liebe, so gehet jn doch dieser Spruch nicht an, der die liebe und lust
zu Christo foddert. Hie helfft und nu helffet alle Teufel aus der Helle ewrem Bapst, dieser Spruch wil
jm das hertz abstossen, darauff er so hoch pochet, und sich gruendet. Denn wo er Christum nicht lie-
bet, so ist er nicht Bapst, wie sie selbs muessen sagen, weil sie diesen Spruch fuer sich fueren, So lan-
ge er nu nicht beweiset, das er Christum lieb habe, kan er nicht weiden noch Bapst sein, und ist alle
welt frey, nichts vom Bapstum zu halten noch zu wissen.

(WA 54: 279)

Wenn p (x ist Papst) dann q (x liebt Christus), es gilt aber = q und somit auch - p. Bezogen
auf das Toulmin-Schema wird hier als Datum gesetzt: ,der Papst liebt Christus nicht‘. So-
lange dieses Datum vom Papst selbst nicht widerlegt werden kann, gilt auch der Schluss
auf die Konklusion kan er nicht weiden noch Bapst sein. Die Schlussregel ist hier implizit,
aber evident: Wenn eine definitorische Eigenschaft nicht vorhanden ist, kann der Begriff,
fiir den diese definitorische Eigenschaft relevant ist, nicht erfiillt sein. Dieser einfache
Schluss wird an der Textstelle wiederum untermauert und ergdnzt durch weitere Argu-
mente: Luther verweist auf die Bibel selbst (Autorititsargument), die seiner Meinung und
Interpretation nach selbst vom Papst anerkannt werden miisse bzw. gegen den sich selbst



26 —— Argumentationsmuster — formal

der Papst argumentativ nicht mehr wenden kénne. Deswegen bringe diese Stelle den
papstlichen Anspruch zu Fall, drastisch ausgedriickt mit einem Verweis auf den Teufel,
den nicht-metaphorischen Biindnispartner des Papstes: Hie hellft und nu helffet alle Teufel
aus der Helle ewrem Bapst, dieser spruch wil jm das herzt abstossen, daruf er so hoch po-
chet, und sich gruendet.?

5.1.3 Tertium-non-datur-Argument (Entweder-oder-Argument)

In der formalen Logik gehért der Satz vom ausgeschlossenen Dritten bei zwei kontradikto-
rischen Aussagen zum Kernbestand der formalen Argumentation. Es gilt entweder p, oder
das Gegenteil von p, also - p: tertium non datur. Dieses formale Muster nutzt auch Luther
in seinem Text an verschiedenen Stellen. Man kann natiirlich trefflich dariiber streiten, ob
sich die von ihm gegeniibergestellten Propositionen tatsachlich in einem kontradiktori-
schen Gegensatzverhiltnis befinden. Dies ist allerdings weniger relevant, da es mehr da-
rauf ankommt, dass Luther zwei Aussagen in dieser Weise als kontradiktorisch darstellt,
um so auch die jeweiligen Adressaten zu steuern.

Bei der Frage der Legitimation des Papsttums argumentiert Luther immer wieder mit
Riickgriffen auf Bibelstellen, die er in seinem Sinne auslegt. Damit wird seine Position
durch Christus selbst legitimiert. Alles, was davon abweicht, steht dann in kontradiktori-
schem Gegensatz nicht nur zur eigenen Position, sondern auch zur Bibel und damit zu
Christus selbst.

Hie mus entweder Christus ein Luegener sein, der sein Wort nicht gehalten habe, oder der Bapst mus
ein verzweivelter, Gottslesterlicher Boesewicht sein, der unserm HErrn solche luegen aufflegt [...].
(WA 54: 262)

Das Grundmuster ist: Entweder hat Christus (also die Bibel) recht (p) oder der Papst und
damit nicht die Bibel (= p). Dieses Grundmuster ist natiirlich eine rhetorische Gegeniiber-
stellung, da keiner von Luthers Zeitgenossen ernsthaft in Zweifel stellen wiirde, dass
Christus bzw. die Bibel recht haben. Insofern ist schon inhaltlich klar, dass der Papst bei
dieser Gegeniiberstellung nicht recht haben kann. Verstarkt wird diese Argumentation im
vorliegenden Beispiel noch durch abwertende Attribute, die dem Papst beigelegt werden
(verzweivelter, Gottslesterlicher Boesewicht) und durch das nur scheinbar fiir Christus
denkbare negative Attribut (Luegener). Bezogen auf das Toulmin-Schema ldsst sich diese
Argumentationsform wie folgt darstellen: Das Datum ist die Gegeniiberstellung (p oder
- p), die Konklusion ergibt sich aus dem Inhalt der gegeniibergestellten Propositionen
(ergo p), die Schlussregel ist die Tertium-non-datur-Regel.

3 WA 54:279.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik = 27

5.1.4 Argumentum a minore ad maius (A-fortiori-Argument)

Bei dieser Argumentform handelt es sich um einen Schluss vom Kleineren aufs Grofiere,
d. h. wenn schon der als geringer eingestufte Sachverhalt nicht gilt, kann der als umfang-
reicher, grofler oder schwieriger eingestufte Sachverhalt erst recht nicht gelten. Auch den
umgekehrten Fall gibt es, wenn vom Grof8eren auf das Kleinere geschlossen wird (a majo-
re ad minus). In beiden Féllen geht es um eine Begriffshierarchie.* Aus dem Zutreffen bzw.
Nichtzutreffen eines Begriffes in einer bestimmten Situation wird auf das Nichtzutreffen
bzw. Zutreffen des entsprechenden unter- bzw. iibergeordneten Begriffes in der Hierarchie
geschlossen. Als Beispiele fiir diese Argumentformen kénnen folgende dienen:
1) A minore ad majus: Wenn der ungelernte Franz den Wasserhahn reparieren kann,
dann kann es der ausgebildete Sanitdrfachmann erst recht.
2) A majore ad minus: Wenn die Wissenschaftler, die sich schon viele Jahre lang mit dem
Problem beschiftigt haben, keine Losung finden konnten, dann kann es ein Laie auf
diesem Gebiet erst recht nicht.

In der Lutherstreitschrift finden sich an verschiedenen Stellen solche Argumentformen.
Manchmal sind dabei Teile des Arguments implizit und miissen erschlossen werden. Sie
iiberschneiden sich in einzelnen Féllen auch mit dem Argumentum ad absurdum. In an-
deren Fillen ist die Argumentation direkt, d. h. alle Teile der Argumentation werden auch
im Text gegeben.

Drei Beispiele fiir A-fortiori-Argumente sollen geniigen: Im ersten Beispiel geht es um
die begriffliche Hierarchie ,,Lutheranhinger/vermeintliche Ketzer — Gott*.

Und ob die Ketzer dem Keiser wolten fuerhalten: Solchen Artickel hette Gott der Vater durch seinen
lieben Son selbs eingesetzt, und aller welt befolhen, man solle den Son hoeren, [Lk. 3, 22] Luce iij:
‘Hunc audite’, Und der heilige Geist hette es hernach also erhalten in der gantzen Christenheit, bis in
1400 jaren, da der Bapst solchs verbot, und noch der mehrer teil der Christenheit, so unter dem Bapst
nicht ist, solchen Artickel hellt, und halten wird bis an der welt ende, Solchs alles unangesehen und
ungeacht, sol der Keiser alle Ketzer, so solchs mit Gott dem Vater, Son, heiligem Geist und der Chris-
tenheit in aller welt halten, verbrennen, toedten oder veriagen, auch die in Jndien, Persien, vnd in
gantzem Orient. Aus der ursachen: Gott der Vater, Son, heiliger Geist sampt seiner heiligen Kirchen
sind Ketzer und unchristen, Allein der Bapst und seine Roemische Bubenschule sind Christen.

(WA 54: 213)

Die péapstliche Gegenseite verlangt, dass die Ketzer (Lutheranhdnger) verbrannt, getotet,
verjagt werden, weil sie dem péapstlichen Machtanspruch mit Verweis auf die Bibel wider-
stehen. Wenn man nun, gewissermafien als nachgeordnete Glaubige — das ist das Argu-
ment — ein Ketzer ist, wenn man dem gottlichen Wort folgt (a minore), dann miissen auch
diejenigen Ketzer sein, die dieses Wort geschaffen haben (ad majus) also Gott der Vater,
Son, heiliger Geist sampt seiner heiligen Kirchen. Man kann das so explizieren: ,Wenn wir

4 Vgl. Perelman & Olbrechts-Tyteca (1971: 343).



28 — Argumentationsmuster — formal

(die Lutherseite) Ketzer sind, dann ist es Gott erst recht, da er genau das sagt, was wir
sagen (weil wir seinem Wort folgen)‘. Die Konsequenz aus diesem indirekten A-fortiori-
Argument ist ganz offenkundig absurd, so dass das Gegenteil gilt: Wer dem Wort Gottes
(Bibelautoritit) folgt — und nicht dem Wort/Gebot des Papstes — ist auf der richtigen Seite
und kann somit kein Ketzer sein.

Im zweiten Beispiel wird die begriffliche Hierarchie der ,,Verriickten* vorgestellt. Was
fiir ,einfache’ Verriickte gilt, sollte erst recht fiir noch Verriicktere gelten.

DJe Keiserlichen rechten sagen viel de Furiosis, von unsinnigen, tollen Leuten, wie man sie halten sol.
Wie viel grosser not were hie, das man Bapst und Cardinal, und den gantzen Roemischen Stuel in
stoecke, keten, kerker legte, die nicht gemeiner weise rasend worden sind, sondern so tieff grewlich
toben, das sie jtzt Menner, jtzt Weiber sein wollen, und des keine gewisse zeit wissen, wenn sie die
laun ankomen wird. Gleichwol sollen wir Christen gleuben, das solche rasende und wuetende Roemi-
sche Hermaphroditen den heiligen Geist haben und der Christenheit oeberste Heubter, Meister und Le-
rer sein moegen.

(WA 54: 228)

Auf der Skala des Verriicktseins sind Bapst und Cardinal, und de[r] gantze[] Roemische[]
Stuel viel weiter oben in der Hierarchie anzusetzen. Wenn es schon fiir Verriickte kaiserli-
che Vorschriften gibt, wie man sie einsperren soll, dann wire es umso notwendiger, sol-
che Vorschriften auch fiir die noch viel verriickteren Papste umzusetzen.

Beim dritten Beispiel geht es um die Skala des Verstands bei Menschen. Fiir gew6hn-
lich wiirde man annehmen, dass Menschen mit fortschreitendem Alter auf dieser Skala
vorankommen, d. h. an Verstand hinzugewinnen. Wenn also ein Gegenstand schon von
kleinen Kindern verstanden werden kann, miisste er das von &lteren Personen erst recht.
Wenn schon Kinder die Glaubensartikel/den Katechismus verstehen, dann miissten das
Papst/Kardindle/R6mischer Hof/Bubenschule (als Erwachsene) erst recht verstehen. Da
dieses A-fortiori-Argument faktisch jedoch nicht gilt, obwohl es zu erwarten ware, ist dar-
aus zu schlieflen, dass die bezeichneten Erwachsenen eben doch nicht auf der Skala des
Verstandes vorangeschritten sind, d. h. sie sind noch unverstindiger/diimmer/verstockter
als selbst kleine vier- bis fiinfjahrige Kinder.

Jch weis, das unser Kinder oder Catechumeni, das ist, die den Catechismum koennen, gelerter sind,
denn Bapst, Cardinal und gantzer Roemischer Hoff, sampt all jrem anhang. Denn dafuer darffestu
nicht sorgen, das der Bapstesel mit seiner roemischen Bubenschule ein einig Gebot unter den zehen
verstehet, Auch nicht eine Bitte im Vater unser, noch einen Artickel im Glauben, oder wie Tauffe und
Sacrament zu verstehen und zu brauchen sey, wie ein Christ leben sol, was gute werck sind, Gott gebe,
das er die zehen Gebot (wil des verstands gerne schweigen) koenne nach einander zelen, wie unser
Kinder von vier, fuenff jaren koennen.

(WA 54: 271)



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik =—— 29

5.1.5 Argumentum ad absurdum

Eine sehr wirksame Argumentform, die in kontroversen Argumentationen seit jeher ver-
wendet wurde, ist das Argumentum ad absurdum. Hierbei werden dem Gegner Aussagen
zugeschrieben oder tatsdchlich vom Gegner gemachte Aussagen argumentativ auf ihre
Folgen hin so untersucht, dass das Ergebnis zu absurden Konsequenzen fiihren muss.
Insofern ist diese Argumentform auch mit den verschiedenen Typen des Argumentum ex
concesso verwandt. Auch dort wird von gegnerischen Standpunkten ausgegangen — man
konzediert dem Gegner etwas, das Konzedierte wird dann jedoch als Grundlage fiir nicht
tragbare/widerspriichliche/absurde Konsequenzen genommen. Beim Argumentum ad
absurdum ist — will man eine Abgrenzung zwischen beiden Formen vornehmen - a) pri-
mér der Fokus auf der vollstindigen Absurditdt der Konsequenzen und damit der Fokus
auf einer generellen Diskreditierung der gesamten Argumentation des Gegners und b) hat
sie nicht die Voraussetzung einer Konzession gegnerischer Positionen (allenfalls in hypo-
thetischer Weise). Von den zahlreichen Beispielen in der Streitschrift mégen hier nur we-
nige geniigen:

Beim ersten Beispiel handelt es sich um ein kombiniertes Argument, das zum einen
die Argumentform der Ironie benutzt, zum anderen die Argumentform des Vergleichs.
Beide zusammen ergeben eine absurde Konsequenz, d. h. es liegt ein Argumentum ad
absurdum vor. Es geht um die Auslegung einer Reihe von Bibelstellen (Mt. 16,18 und Joh.
21,15f ).> Ziel der Argumentation Luthers ist es, der Gegenseite nachzuweisen, dass es
ebenso absurd ist, auf diese Bibelstellen den péapstlichen Machtanspruch zu griinden, wie
es absurd wére, diesen Machtanspruch aus Ovid- oder Vergilversen abzuleiten. Er fiihrt
dieses Argumentum ad absurdum ein mit ironischen Deutungen von einigen Bibelstellen
(Mt. 28,19; Mk. 16,16; Rom. 1,17; Joh. 1,14). Bereits hier ist die Absurditit der ironischen
Bibelstellenauslegung fiir den Leser deutlich nachvollziehbar.

Also ist nu Roemisch hie die meinung: Gehet hin (das ist, du Peter gehe allein hin) in alle Welt (das ist,
gen Rom) und prediget (das ist, setze einen Bapst, der Gott und Herr sey) aller Creatur (das ist, der
macht habe uber Bisschoff, Keiser und Koenige, uber Himelreich und Erdreich, c. Omnes), Wer da
gleubt (das ist, wer dem Bapst gehorsam ist) und getaufft wird (dem Bapst die fuesse kuesset), der
wird selig (bleibt unverdampt), Wer nicht gleubt (nicht gehorsam ist), wird verdampt (ist ein Ketzer).
DEnn aus dem Spruch Matth. xvj. hastu nu gnug gehoert, Wo Christus unser HErr vom Wort und Glau-
ben redet, das solchs muesse von der gewalt, geitz, abgoetterey und grewel des Bapsts zuverstehen

5 Vorrangig geht es um die richtige Interpretation von Mt. 16,18 (,Du bist Petrus, und auf diesen Felsen will
ich bauen meine Gemeinde, und die Pforten der Holle sollen sie nicht iiberwiltigen.?) und Joh. 21,15f.
(,Weide meine Lammer!‘); daneben auch Mt. 28,19 (,Darum gehet hin und lehret alle Vélker und taufet sie
im Namen des Vaters und des Sohnes und des heiligen Geistes.‘), Mk. 16,16 (,Wer da glaubet und getauft
wird, der wird selig werden; wer aber nicht glaubt, der wird verdammt werden.¢), Rém. 1,17 (,Der Gerechte
wird seines Glaubens leben.) und Joh. 1,14 (,Und das Wort ward Fleisch und wohnte unter uns, und wir
sahen seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit als des eingeborenen Sohnes vom Vater, voller Gnade und
Wabhrheit.*). Ubersetzungen jeweils nach der Lutherbibel von 1912.



30 —— Argumentationsmuster — formal

sein. Dis ist die Regel und griff die Schrifft aus zulegen, Daher der Roemische Stuel sich nicht unbillich
Magistram Fidei rhuemet, das ist, ders besser wisse und mache weder Christus selbs und der heilig
Geist, die seine arme Fibulisten sind. Darumb, wo die Schrifft vom Glauben oder Wort Gottes redet,
das ist alles zuverstehen von des Bapst gewalt und unserm gefengnis, Als Rom. j: [Rom. 1, 17] “Der ge-
rechte lebet seines glaubens”, das ist, der Bapst ist Herr uber alles, [Joh. 1, 14] Joha. j: “Das Wort ist
Fleisch worden” (das ist, der Bapst ist Herr uber alles) “und hat unter uns gewonet” (das ist, wir sind
seine gefangen, mit leib, Seele, gut und ehre, dazu die gantze Welt).

(WA 54:274)

Dies wird nun im unmittelbaren Anschluss noch gesteigert durch (noch) absurdere Uber-
setzungen von Virgil- und Ovidversen:

Denn so dieser Spruch [Mt. 16,19] Matth. xvj: “Auff diesen Fels wil ich meine Kirchen bawen” nichts
anders thut, denn das er den Bapst zum Gott und Herrn macht, uber Himel und Erden, So kan sich
kein Buchstabe in der Schrifft erweren, er mus auch dasselbe thun, Ja auch Virgilius nicht, da er sagt:
‘Tityre, tu Patulee recubans sub tegmine fagi’, das ist: Du Bapst sitzest zu Rom, ‘Sylvestrem tenui medi-
taris arundine musam’, das ist: bist Herr uber die gantzen Christenheit. Und Ovidius: ‘Hanc tua Pene-
lope lento tibi mittit, Ulysses’, das ist: Bapst ist Herr und Gott uber Himel und Erden, ‘Nil mihi rescri-
bas, attamen ipse veni’, das ist: Wer dem Bapst nicht ist unterthan, mit leib und Seel, gut und ehre,
der ist verloren. Duenckt dich solchs lecherlich sein? Warumb lachestu nicht viel mehr des groben,
grossen Esels Cle. iij. c. Significasti, der diesen spruch Christi: “Weide meine Schafe”, auff seine ge-
walt zeucht, der sich eben so fein dahin reimet, als alle Vers in Virgilio und Ovidio?

(WA 54: 274)

Das Virgilzitat stammt aus der ersten Ekloge,® das Ovid-Zitat stammt aus den Epistulae

Heroidum (Heroides/Heldinnenbriefe), hier der erste (fiktive) Brief.” Beide Zitate haben

selbstredend gar nichts mit den von Luther vermeintlichen Ubersetzungen zu tun. Sie

sollen lediglich die Beliebigkeit der papstlichen Bibelauslegungen an drastischen Beispie-

len vor Augen fiihren. Das Argument selbst verfihrt wie folgt:

1) (fragliches) Datum: Wenn die papstliche Bibelauslegung stimmen sollte,

2) (absurde) Konsequenz 1 — dann gilt So kan sich kein Buchstabe in der Schrifft erweren,
er mus auch dasselbe thun

3) (absurde) Konsequenz 2 — Der aus der Schrift abgeleitete Herrschaftsanspruch des
Papstes kann so auch von jedem beliebigen anderen Text hergeleitet werden (Ja auch
Virgilius [kann sich] nicht [erwehren, M. H.])

6 Tityre, tu Patulae recubans sub tegmine fagi silvestrem tenui musam meditaris avena; (Tityrus, unter dem
Dach der gebreiteten Buche gelagert; Sinnst du, ein ldndliches Lied zarthalmigem Rohr zu entlocken. [...];
Ubersetzung nach E. u. G. Gottwein, https://www.gottwein.de/Lat/verg/eclO1.php; Stand: 19.02.2020). An
dieser Stelle des dialogischen Hirtengedichts spricht Meliboeus Tityrus an.

7 Hier spricht als Heldin Penelope, die einen fiktiven Brief an ihren abwesenden, sich auf Irrfahrten be-
findlichen Ehemann Odysseus schreibt: Haec tua Penelope lento tibi mittit, Vlixe. nil mihi rescribas tu ta-
men; ipse ueni. (Dies schickt deine Penelope dir, langsamer Ulysses. Schreibe zuriick mir Nichts, komme du
selber jedoch. Ubersetzung nach H. Lindemann, http://www.deutsche-liebeslyrik.de/liebespaare_literatur/
odysseus_und_penelope.htm#g2; Stand: 19.02.2020).



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik = 31

Schlussregel: Wenn eine Pramisse/ein Datum zu offenkundig absurden Konsequenzen
fiihrt, muss die Pramisse falsch sein.

Das Argument ist formal wie ein Modus ponens gebaut (wenn p, dann g; es gelte p, ergo
q); allerdings ist die Konsequenz derart absurd, dass damit auch die Pramisse hinfillig
wird. Genaugenommen ist das Argumentum ad absurdum natiirlich schon mit der absur-
den Konsequenz 1 erfiillt, dies zeigen die vor den Vergil-/Ovidzitaten gebrachten Bibelstel-
lenauslegungen. Die Vergil- und Ovidzitate fiihren nur noch einmal und deutlicher vor
Augen, wie absurd die papstliche Bibelauslegung sein soll. Der darin enthaltene Vergleich
(die Bibelauslegung ist so abwegig wie eine dementsprechende Auslegung weltlicher
Texte) wird zur Unterstiitzung der Argumentation als zweites Argument nachgeschoben.
Auch das zweite Beispiel fiir ein argumentum ad absurdum ist wie ein Modus ponens
aufgebaut. Hier geht es um die Frage, wer zu Recht als Ketzer gelten kann und muss.

HJeraus [aus den vom Papst aufgestellten Zulassungskriterien zu einem Konzil, M. H.] folget, das Gott,
sonderlich der heilige Geist, der doch gerhuemet wird, das durch jn die Concilia versamlet werden,
und alles durch jn drinnen gehandelt und beschlossen wird, ins Concilium zu Trent nicht komen kan,
noch in kein Bepstlich Concilium, und mus wol heraussen bleiben, Ursach: die heilige Jungfraw, Sanct
Paula Tertius, schreibt dem Keiser Karolo: Es sollen die Ketzer nicht raum noch stat in seinem Heili-
gen, Freien, Christlichen Concilio haben. Nu ist jtzt angezeigt, das Gott der heilige Geist ein grewlicher
Ertzketzer sey, mit Gott dem Vater und Son, darumb das er zu wider der Bepstlichen und Roemischen
heiligkeit hat in seiner Kirchen gestifftet und eingesetzt, auch noch heutiges tages in aller welt hellt
und leret sein gantz heiliges Sacrament beider gestalt, und verdampt die jenigen, so solches nach der
weise nicht halten noch brauchen. Welchs alles zu gegen und wider ist dem hellischen Stuel zu Rom,
der solchs manichfeltiglich durch seine Bullen als ketzerey verdampt hat, denn, wie seine Schutz-
schreiber sagen, ist er auch uber die heilige Schrifft und uber Gottes wort ein gewaltiger Herr und rich-
ter worden, der da endern mag, was Gott ordent und gebeut.

(WA 54: 214)

Das Argument geht folgendermafien vor: Aus den Auflerungen des Papstes geht fiir Luther
hervor, dass Gott der heilige Geist ein grewlicher Ertzketzer sey. Dies ist eine Schlussfolge-
rung (fiir Luther) aus der vorangegangenen Argumentation, die sich mit der Frage befass-
te, wer an einem Konzil teilnehmen diirfe und wer nicht. Unstrittig ist, dass dies Ketzern
verboten sein soll. Die Frage ist jetzt: Wer ist ein Ketzer? Luther argumentiert aus seiner
Sicht, dass nicht die eigene Seite oder gar Gott zur Gruppe der Ketzer gezdhlt werden
kann, sondern die Papstpartei selbst, weil sie eben nicht die Kirche Gottes gestiftet habe.
Wiirde man — und hier beginnt das Absurdum-Argument — der papstlichen Argumentation
folgen, hieBe das: Gott (der z. B. das heilige[] Sacrament beider gestalt vorschreibt und
alle, die dies verneinen (Papst) verdammt) muss ein Ketzer sein. Dann gilt wiederum:
Wenn Gott/Heiliger Geist/Christus Ketzer sind (p), dann diirfen sie nicht zum Konzil zuge-
lassen werden (q). Eine ganz offenkundig absurde Konsequenz. Diese absurde Konse-
quenz verdeutlicht einmal mehr, dass der Papst sich nicht nur nicht gemaf3 der Heiligen
Schrift verhélt, sondern, dass er auch uber die heilige Schrifft und uber Gottes wort ein ge-
waltiger Herr und richter worden, der da endern mag, was Gott ordent und gebeut.



32 — Argumentationsmuster - formal

Das dritte Beispiel fiir ein Argumentum ad absurdum greift in die Papstgeschichte zu-
riick. Es geht um die Frage, ob der Papst sich zu Recht fiir das Oberhaupt der Christenheit
hélt; Luther argumentiert in diesem Teil der Streitschrift (WA 54: 228-285 Das Erste) dage-
gen und pladiert dafiir, dass allein Jesus Christus das Oberhaupt der Christenheit sein
konne. Dies haben nach Meinung Luthers auch zahlreiche Pédpste und Konzilien in der
ferneren Vergangenheit so gesehen, so dass sich dadurch ein Widerspruch zur Haltung
der gegenwartigen Pdpste ergebe. Luther schreibt zunédchst in seiner Argumentation den
gegenwartigen Papsten ein Wissen dariiber zu, dass sie sich falsch verhalten bzw. dass sie
in vollem Bewusstsein anders agieren als ihre fernen Vorginger (Sie wustens wol und wis-
sens noch [...]).

AH was sol ich mehr sagen? Sie wustens wol und wissens noch jtzt wol, das die gantze Christenheit in
der welt kein Heubt uber sich hat, on allein den heiland Jhesum Christum Gottes Son, welchen S. Pau-
lus das Heubt nennet seines Corpers, welchs ist die gantze Christenheit Ephe. 4 und mehr oerten. Sie
wissen noch heutiges tages wol, das in gantz Orient, wo Christen sind, nicht unter dem Bapst sind. Sie
wissen wol, das sie kein Gottes wort fuer sich, sondern alles wider sich haben. Noch sind sie so fre-
velthuerstige, unverschampte, verstockte koepffe, das sie wider solch starcke zeugnis und vermanung
jrs gewissens, aller welt, gantzer Schrifft, das leidige, lesterliche, [Seite 244] abgoettische Bapstum,
mutwilliglich, wissentlich haben angericht, und halten noch jmer fort drueber.

(WA 54: 2441.)

Nun folgt das Absurdum-Argument: Wenn die jetzigen Pdpste zu Recht einen Fiihrungs-
anspruch iiber die Kirche auf der Basis von Bibelstellen erheben, dann lagen alle anderen
Exegeten (frithere Pépste, Kirchenviter wie Augustinus oder Cyprianus, Christen) falsch.
Wer jedoch anderer Ansicht als die jetzigen Pdpste ist, ist ein Ketzer. Ergo — und dies ist
die absurde Konsequenz — sind auch die genannten Kirchenvater und friihere Papste Ket-
zer. Dies wére ein Schluss, den zu ziehen dann eigentlich auch die pédpstliche Seite selbst
genotigt wire, wenn sie sich an die eigenen Argumentationsvoraussetzungen hielte.

Und verdamnen zu gleich, als Ketzer, alle jre vorfaren fur Bonifacio, auch die gantzen Christenheit, so
uber 600 iaren fur dem Bapst gewest, sampt allen heiligen Vetern und Concilien, auch alle Christen,
so diese 1500 jaren sind gewest, und noch sind in den morgen Lendern. Denn wo das Bapstum ein Ar-
tickel des Glaubens ist, und so ein hoher, noetiger Artickel, wie der Bapst in allen Decretalen bruellet
und aus Matt. xvj gruenden wil, So ists gewis, das S. Augustinus und Cyprianus, ja alle Apostel mit der
gantzen Christenheit in aller welt uber 1500 jar muessen Ketzer und ewig verdampt sein, auch Christus
selbs, sampt jnen, der sie durch seinen heiligen Geist solche ketzerey geleret hat, Und niemand selig
noch heilig worden ist, on die Bepstliche Christen allein. Solch urteil stehet einem Bapst wol an, Und
solt nicht Bapst sein, wo er nicht solch urteil sprechen thuerste.

(WA 54: 244)

Die absurde Konsequenz, 1500 Jahre Kirchengeschichte als Ketzergeschichte zu verstehen,
die weder die Katholiken noch die Protestanten akzeptieren wiirden, basiert auf einem
einfachen Modus tollens. Wenn die jetzigen Pédpste Recht haben (p), dann hatten alle vor-
herigen Papste/Kirchenviter/Christen unrecht und waren Ketzer (q). Es gilt aber ohne



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik =—— 33

Zweifel: - q, ergo gilt auch - p. Zum Argumentum ad absurdum wird der Gedankengang
durch die ganz offenkundig unzutreffende Konsequenz.

Das vierte Beispiel fiir ein Argumentum ad absurdum ist wiederum aus der Diskussion
um den Herrschaftsanspruch des Papstes (WA 54: 228-285 Das Erste) entnommen. Der
Herrschaftsanspruch des Papstes (die Pramisse bzw. das zu hinterfragende Datum) wird
anhand von zahlreichen Konsequenzen ad absurdum gefiihrt. In diesem Beispiel ist die
Absurdum-Argumentation sowohl mit fiktiven Konsequenzen (s. die Konjunktive im Zitat)
als auch mit einer Argumentreihung, als auch mit der Technik des Den-Gegner-Sprechen-
lassen, als auch mit Skatologischem verbunden. Je mehr absurde Konsequenzen ins Feld
gefiihrt werden, umso plausibler wird fiir den Rezipienten die Geltung der lutherschen
Argumentation und damit die Ablehnung der hinterfragten Pramisse. Zunidchst ldsst Lu-
ther vermeintlich den Gegner sprechen, der die Todsiinden nach seiner Manier definiert.

WEr Milch isst am Freitage, Sonnabent, an der Apostel Abend, oder meiner Heiligen, die ich gemacht
habe, das ist eine Tod suende und ewig verdamnis, doch das ich solchs zu halten nicht schueldig sey.
WETr Butter, Kese, oder Eyer isst an den selbigen tagen, das ist eine Todsuende, und die Helle. WEr
aber fleisch esse an solchen tagen, der ist weit unter der Hellen verdampt, ausgenomen mich und
meine Cardinalen, die sind solchem Binden [Seite 267] nicht unterworffen, Ursach: wer zu binden
macht hat, wird on zweivel nicht sich selbs, sondern andere binden. WEr nicht fastet und feiret den
Heiligen, so ich habe erschaffen, das ist eine Todsuend und verdamlicher ungehorsam, Ursach: Jch
hab macht zu binden und zu loesen, ja villeicht auch.

(WA 54: 266f.)

Aus der unumschréinkten ,,Macht zu binden und zu l6sen“ werden letztlich beliebige und
damit absurde Konsequenzen abgeleitet. Waren die bisherigen Beispiele (Milch, Butter,
Kise, Eier, Fleisch) noch aus dem Fastengebot herleitbar, auch wenn Luther hier dem
Gegner Inkonsequenz unterstellt (Geltung nicht fiir den Papst und die Kardinile), so sind
die weiteren Konsequenzen offenkundig absurd und - in diesem Falle — auch als fiktive
Argumente verpackt. Dem vielleicht auch folgt unmittelbar:

WEr nicht meinen fortz anbetet, das ist eine Todsuende, und die Helle, Denn er hellt nicht, das ich
macht habe, alles zu binden und zu gebieten. WEr nicht meine fuesse kuesset, und wo ichs so binden
wuerde, mich im hindern lecken wolte, das were eine Todsuende, und tieffe Helle, denn Christus hat
mir die Schluessel und macht alles und alles zubinden gegeben. WEIcher Koenig, Keiser oder Fuerst
mir nicht ubergibt sein Koenigreich und Herrschafft, das ist eine Todsuende und ewig verdamnis.
Denn ich hab solchs macht zu binden und zu gebieten. WEIcher Bisschoff mir nicht das Pallium ab-
keufft, der suendigt toedlich, und ist verdampt, Ursach: ich habe macht zu binden, und solchs zu ge-
bieten. WEr solchen kauff (das ist ja kein raub) heisset Simoney, der suendigt toedlich und verdam-
lich. Denn ich bins, der da binden und loesen sol. WEr da klagt uber beschwerung der Annaten, Bapst
monden, und der gleichen viel, suendigt toedlich. Denn ich habe macht solchs zu binden. das meinet
er Dis. xix: Jn memoriam, das man alles tragen und leiden muesse, was der Roemissche Stuel auffle-
get, wens gleich untreglich ist.

(WA 54: 267)

Wenn der unumschriankte Herrschaftsanspruch des Papstes gilt (Macht zu binden und zu
16sen) (p), dann setzt der Pabst zu Recht fest, was als Todsiinde gilt (q). Mit folgenden



34 = Argumentationsmuster — formal

fiktiven Beispielen fiir denkbare Todsiinden, die daraus folgen kénnen, wird dies veran-
schaulicht und so letztlich ad absurdum gefiihrt: fortz anbetet, fuesse kuesset, im hindern
lecken (skatologisch), Ubergeben von Konigreichen und Herrschaften, die Kduflichkeit
von Amtern und Wiirden kritisieren, Klagen iiber Abgaben an den Papst. Die Verschieden-
artigkeit der absurden Konsequenzen (Argumentreihung) erklart einen Teil der Schlag-
kraft des gesamten Arguments. Unterstiitzt wird diese Schlagkraft aber auch durch die
Tatsache, dass Luther hier (vermeintlich) den Papst selbst sprechen lédsst, der durch sein
wiederholtes Beharren auf seinem Machtanspruch (ich bins, der da binden und loesen soll)
in Verbindung mit den Konsequenzen noch stirker veranschaulicht, wie absurd diese
denkbaren Schlussfolgerungen sind. Klar ist auch dem Leser, dass der Papst wohl nicht so
sprechen wiirde; daher plausibilisiert Luther am Ende des Zitats die Méglichkeit einer
solchen Denk-/Redeweise dadurch, dass er sie als Auslegung einer Passage eines papstli-
chen Dekrets verstehen kann.®

Man sieht somit in diesem letzten Beispiel sehr deutlich, dass und v. a. wie Absurdum-
Argumente von Luther verwendet wurden: Sie sind i. d. R. eingebettet in andere argumen-
tative Strukturen (modus ponens, modus tollens, Argumentreihungen, skatologische Be-
schimpfungen, den Gegner sprechen lassen, Vergleiche etc.). Die verschiedenen Argu-
mentformen wirken zusammen (a) und die Zuordnung zum Argumentum ad absurdum ist
— wenn auch diskutierbar — dadurch begriindet, dass sie den Hauptstrang der Argumenta-
tion bildet (b). Mit diesen kombinierten Argumenten koénnen dann auch verschiedene
Argumentationsfunktionen (vgl. Kap. 6) verbunden sein. Von der Struktur her ist das Ar-
gumentum ad absurdum funktional am ehesten bei der Funktion ,,den Gegner rational
widerlegen® anzusiedeln, insofern sind dem Absurdum-Argument schon funktionale As-
pekte eingeschrieben. Allerdings — dies sehen wir an den Kombinationen in den jeweili-
gen Argumenten — kann damit zugleich die Funktion ,,den Gegner diskreditieren* oder
das ,,Intensivieren von Argumenten“ erreicht werden.

5.1.6 Fiktives Argument

Fiktive Argumente erweitern das Spektrum moglicher Argumentationsformen sehr stark.
Sie basieren auf einer Erweiterung der Realitdit um mogliche Welten, in denen sich die
Argumentierenden bewegen konnen; Sachverhalte, Schlussregeln und Konsequenzen
konnen neu — gemifl den Bedingungen dieser moglichen Welten — aufgestellt, gepriift,
verworfen oder bestitigt werden. Kienpointner (2011: 507) weist darauf hin, dass fiktive
Argumente nicht einfach eine evtl. auch verzichtbare Zusatzmoglichkeit sind, sondern
dass wir auf sie ebenso wenig verzichten kénnen wie wir in der Alltagsargumentation

8 Der Kommentar der Weimarer Ausgabe verweist auf: Decr. pars 1, dist. 19, c. 3: ,,... ut, licet vix ferendum
ab illa sancta sede imponatur iugum, tamen feramus et pia devotione toleremus ...“, in der das auferlegte
Tragen und Leiden thematisiert wird.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik = 35

iiberhaupt auf den Entwurf moglicher Welten, auf die gedankliche Loslésung vom rein
Faktischen/Gegebenen verzichten kénnen. Fiktive Argumente sind damit ein Teil und ein
Ergebnis der allgemeinen menschlichen kognitiven Fahigkeiten, insbesondere der Fahig-
keit, sich etwas vorstellen zu kénnen, was nicht Reflex der unmittelbar wahrgenommenen
Realitat ist.’

Meist haben fiktive Argumente die konditionale Form von Wenn-dann-Relationen und
gehoren somit zum Typus des Modus ponens bzw. Modus tollens (Kienpointner 2011: 507).
Auch Luther verwendet in der Streitschrift an vielen Stellen fiktive Argumente, bei denen
das Datum/die Pramisse fiktiv ist, und die Konklusion z. T. fiktiv, z. T. auf reale Gegeben-
heiten bezogen ist. Die folgenden fiinf Beispiele sollen dies verdeutlichen:

Im ersten Beispiel greift Luther weit in die Kirchengeschichte zuriick. Er fiihrt den Kai-
ser Phocas!® an, der fiir ihn derjenige ist, der als Morder seines Vorgéngers (Kaiser Mauri-
kios) das Papsttum allererst gestiftet habe (WA 54: 218). Diese aus Luthers Perspektive
durchgdngig negative Figur wird jetzt zum Ausgangspunkt eines fiktiven Arguments,
denn selbst der Kaisermdrder Phocas wiirde das Vorgehen der jetzigen Papste nicht billi-
gen:

UNd wenn man den Keiser Phocas zu der zeit hette gefragt, obs seine meinung were, das ein solcher
wust solt zu Rom durch sein befelh gestifft werden, der alle Bischove, stifft, Kloester, Kirchen unter
sich wuerffe, risse und fresse alles, was da were, stifftet newe lere und glauben, verstoeret Christum
und Christlichen glauben, richtet unzelich abgoetterey an, betroege alle welt umb leib und seele, und
schindet jnen unzelich geld und gut abe, mit grosser triegerey, darnach trete die Keiser mit fuessen,
verbannet, erschluege, verfolget sie, raubet jr Land und Stedte, spottet jr dazu als seiner Narren und
lachet in die faust, Verzerets darnach und verprangets mit seinen Huren und Hermaphrodi-
ten, Meinstu, das Phocas, wie boese er were, hie zu ja sagen wuerde?

(WA 54: 234)

Die Grundstruktur des fiktiven Arguments ist wiederum einfach: Wenn man Kaiser Phocas
fragen wiirde (p), dann wiirde er die beschriebenen heutigen Zustinde tadeln bzw. als
nicht legitim einschétzen (Meinstu, das Phocas, wie boese were, hie zu ja sagen wiirde?).
Die Schlagkraft der Argumentation wird durch drei weitere Faktoren erhoht.

Erstens werden zahlreiche Beispiele fiir die Missstdnde gegeben, die Phocas keines-
wegs billigen wiirde. Diese Missstinde werden wiederum drastisch geschildert (wurffe,
risse und fresse, verstoeret, betroege, schindet, grosser triegerey, trete die Keiser mit fues-
sen, verbannet, erschluege, verfolge sie, raube jr Land und Stedte, spottet jr, verprangets mit

9 Kienpointner (2011: 535) weist auf diese Verbindung zur menschlichen Kognition hin: ,,Die Fahigkeit,
fiktive Argumente zu gebrauchen, wire vor diesem Hintergrund als Teil der generellen menschlichen
Fahigkeit zu sehen, tiber die Common Sense-Realitdt hinausgehende Annahmen zu treffen, also als Teil der
menschlichen Kreativitdt im Allgemeinen, die durch das Schaffen neuer Moglichkeiten den Bereich des
kognitiv Erfassbaren stets zu erweitern weif3.“

10 Phocas war von 602 bis 610 n. Chr. Kaiser des Ostromischen Reiches. Er verfolgte aus machtpolitischen
Griinden eine papstfreundliche Politik in Italien.



36 —— Argumentationsmuster — formal

seinen Huren und Hermaphroditen). Zweitens wird der Leser an der entscheidenden Stelle
direkt angesprochen (Meinstu) und so zu einer unmittelbaren Schlussfolgerung aufgefor-
dert. Drittens wird diese Schlussfolgerung nicht offengelassen, sondern in Form einer
rhetorischen Frage faktisch beantwortet. Selbst ein Mensch wie Phocas (wie boese er were)
miisste zu dem Schluss kommen, dass das Handeln der Papste falsch ist.

Im zweiten Beispiel geht es um das Verstdndnis der Glaubensinhalte (zehn Gebote,
Vaterunser, Sakramente). Unmittelbar vor dem nachfolgenden Zitat behauptet Luther,
dass man aus den papstlichen Schriften (Bullen, Dekrete o. A.) keinen Aufschluss iiber
den rechten Glauben erhalten kénne."” Nun entwirft Luther eine mdgliche Welt, in der der
Papst doch verstiinde, wie die Glaubensinhalte richtig zu deuten wéren, z. B. das erste
Gebot:

DEnn rechen du, wenn er solte verstehen das erste gebot: Du solt nicht andere Goetter haben, und,
was da wider, Suende heissen, So muest er alle seine Drecket, Drecketal und Bullen verbrennen, und
sich selbs mit, sampt alle Cardinalen.

(WA 54: 271)

Die Struktur des fiktiven Arguments selbst ist wiederum einfach: Wenn der Papst das erste
Gebot richtig verstiinde (p), dann miisste er seine Fehleinschédtzung und sein Fehlverhal-
ten vollstindig dndern (q). Es gilt aber natiirlich = p, ergo auch - q. Verstarkt wird diese
einfache Struktur wiederum durch vier Faktoren. Erstens werden die Konsequenzen dras-
tisch ausgemalt. Der Papst muest [...] alle seine Drecket, Drecketal und Bullen verbrennen,
und sich selbs mit, sampt allen Cardinalen (WA 54: 271). Zweitens werden durch ein im Text
immer wieder verwendetes Wortspiel — Drecket statt Dekret — die Inhalte der Dekrete qua
Wortspiel zusédtzlich diskreditiert. Drittens wird wiederum der Leser direkt angesprochen
und so zu einer Schlussfolgerung aufgefordert (DEnn rechen du [...]). Der argumentative
Gesamtzusammenhang wird fiir den Leser nachdriicklich plausibilisiert durch diese Kon-
kretisierungen.

Im dritten Beispiel ist das fiktive Argument in einen (nichterfiillbaren) und komplex
dargelegten Wunsch gekleidet.

AH, wenn Keiser und Koenige auch ein mal wolten Christen sein, und dem HErrn Christo einen dienst
thun, wie sie wol schueldig weren, und mit dem Bapst verschaffen, das er mueste ein Bischoff
der Roemischen Kirchen sein, wie die gewest sind, so vor dem Bapstum, nicht Bepste, sondern rechte
Bisschove gewest sind, wie droben genennet, und jn dahin halten, das er dem Spruch: Weide meine
Schafe, Jtem: bawe meine Kirche auff den Fels, mueste gnugthun, nemlich, Weiden und Bawen, weil
er so fast solchs begert und rhuemet, darauff auch gewarten der Hellen Pforten stuermen, oder des
guertels und fuerens, da er nicht hin wolte. Und damit er zum anfang nicht zu hoch beschweret wuer-
de, were es gnug, das er seine oeberste Pfarkirche zu Rom, S. Johann Lateran, fuer sich neme, daselbs
zu weiden anfienge, oder doch fuer sich einen hirten da hielte, und versuchte, was da were, Christi
schafe weiden, und des guertels gewarten. Was gilts? Er wuerde nicht eine stunde, auch nicht eine

11 Nicht ein wort kanstu aus allen diesen Buechern, sampt jren Scribenten finden, das dich leren moechte,
das erste Gebot zuverstehen, oder eine bitte im Vater unser zu beten. (WA 54: 271).



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik = 37

seele weiden wollen, der jtzt alle Welt weiden wil, und verflucht alle, die sich nicht wollen lassen wei-
den, so doch die welt schreiet und ruefft nach solchen Hirten, die da weiden koennen, Und der HErr
Christus selbs klagt, es mangele [Mt. 9, 38] jm an solchen Hirten: “Gros ist die erndte (spricht er), Aber
wenig sind der Erbeiter, Bittet den HErrn der erndte, das er Erbeiter sende in seine Erndte.

(WA 54: 281)

Die Grundstruktur dieses komplexen Arguments ist wiederum einfach: Wenn die Herr-

scher (Kaiser, Konige) ihrer Pflicht nachkdmen, den Papst in seine Schranken zu verwei-

sen (das er mueste ein Bischoff der Roemischen Kirchen sein) (p), dann miisste der Papst

tatsdchlich Weiden und Bawen bzw. als Bischof von Rom titig werden (q).

Auf dieses Argument folgt dann eine weitere Konklusion, die sich aus der Nichterfiill-
barkeit von q ergibt. Der Papst wuerde nicht eine stunde, auch nicht eine seele weiden. Die
im fiktiven Argument vorgestellte mogliche Welt stellt den Zustand dar, der nach Luthers
Meinung der einzig vertretbare wire. Allerdings wird schon durch die Fiktivitdat des Argu-
ments selbst gezeigt, dass dieser Zustand eben nicht erreicht und auch bei der derzeitigen
Haltung der Papste nicht erreichbar ist. Dieses einfache Argument wird — wie in den ande-
ren Fillen auch - noch verstarkt durch eine Reihe weiterer Faktoren.

1) Die emotionale Beteiligung des Autors wird durch einen Ausruf markiert (AH). Er zeigt
an, dass die nun folgenden Ausfiihrungen das Gewiinschte aber nicht Umsetzbare
sind.

2) Die fiktiven Konsequenzen (q) werden durch eine Reihe von Beispielen veranschau-
licht: Wire der Papst nur Bischof von Rom und wiirde ,,weiden und bauen“ (wie er
sich dessen auch filschlicherweise rithmt), dann wiirde er (oder sein Stellvertreter in
der Laterankirche) Christi schafe weiden und auf weitere Widrigkeiten gefasst sein
(Hellen pforten stuermen).

3) Nach dem Hinweis darauf, dass der Papst nicht eine Stunde dieses fiktive Szenario
umsetzen konnte, werden weitere Diskreditierungen vorgetragen. Der Papst will auch
nicht eine seele weiden, er verflucht alle, die sich nicht wollen lassen weiden. Dies alles,
obwohl doch ein klar artikulierter Bedarf vorliegt, ndmlich:

4) die welt schreiet und ruefft nach solchen Hirten und Gott selbst beklagt diesen Mangel
in Mt. 9,37f.”

Im vierten Beispiel wird das Muster des fiktiven Arguments wiederum abgewandelt. Hier
handelt es sich zunichst um ein einfaches Gedankenspiel: Wenn ich (Luther) Kaiser wire
(p), dann wiirde ich die Gegenseite mit Gewalt strafen (q).

WOlan, wenn ich Keiser were, wuest ich wol, was ich thun wolt: Die lesterlichen Buben alle sampt,
Bapst, Cardinal, und alles Bepstlich Gesind, zu samen koppeln und guerten, nicht weiter, denn drey
meile wegs von Rom, gen Ostia fueren (Denn ungeguertet und ungefuert wuerden sie nicht gehen, da-
hin sie nicht wolten), daselbst ist ein Wesserlin, das heisst Latinisch Mare tyrrhenum, ein koestlich

12 Mt. 9,37f.: ,Da sprach er zu seinen Jiingern: Die Ernte ist grof3, aber wenige sind der Arbeiter. Darum
bittet den HERRN der Ernte, daf er Arbeiter in seine Ernte sende.‘ (Ubersetzung nach der Lutherbibel 1912).



38 = Argumentationsmuster - formal

Heilbad wider alle seuche, schaden, gebrechen Bepstlicher heiligkeit, aller Cardinel und seines
gantzen Stuels, daselbs wolt ich sie seuberlich einsetzen und baden. Und ob sie sich wolten fuerchten
fuer dem wasser, wie gemeiniglich die besessene und wansinnige Leute das Wasser schewen, wolt ich
jnen zur sicherheit mit geben den Fels, darauff sie und jre Kirche gebawet ist, Auch die Schluessel,
damit sie alles binden und loesen koennen, was im Himel und Erden ist, auff das sie dem Wasser zu
gebieten hetten, was sie wolten. Dazu solten sie auch den Hirten stab und keule haben, damit sie das
wasser moechten ins angesicht schlahen, das jm maul und nasen bluttet. Zu letzt solten sie auch die
weide mit sich haben zum labetrunck und lusttrunck im bade, alle Decret, Decretal, Sexti, Clementin,
Extravagant, Bullen, Ablas, Butter-, Kese-, Milchs- brieve an den hals gehenckt, damit sie allenthalben
sicher weren. Was gilts? wenn sie eine halbe stunde in dem selben Heilbade hetten gebadt, Es solte al-
le jre seuche, schaden und gebrechen ablassen und auffhoeren, da wolte ich buerge fuer sein und
meinen HErr Christum zu pfande setzen.

(WA 54: 283)

Die besondere Schlagkraft des Arguments wird hier durch folgende Faktoren hergestellt.

1)

2)

3)

Die Gewaltphantasien werden drastisch dargestellt und mit Beispielen belegt. Das
vorgesehene Heilbad soll im Tyrrhenischen Meer” erfolgen. Ist schon an dieser Stelle
zu vermuten, dass es um das Ertrdnken der Gegner gehen diirfte, wird dies durch den
Hinweis auf den mitgegebenen Fels erhirtet. Hirtenstab und Keule kénnen dann von
Papst und Kardinilen zum Schlagen des Wassers genutzt werden (hier verwendet Lu-
ther ein etwas problematisches Bild, wenn dem metaphorisch anthropomorphisierten
Wasser maul und nasen bluten soll). Die weide (wiederum ein fragwiirdiges Bild) soll
den Delinquenten als labetrunck dienen, ihre eigenen Schriften sollen ihnen dann um
den Hals gehdngt werden, damit sie allenthalben sicher weren, also damit sie letztlich
ertrinken. Diese Art Kur wiirde dann in kurzer Zeit seuche, schaden und gebrechen ver-
treiben, durch den Tod.

Der Gegner wird — gewissermaflen en passant — durch einen Vergleich abgewertet, da
das vorgesehene gewaltsame Heilbad bzw. Wasser generell vom Gegner gefiirchtet
wird, wie gemeiniglich die besessene und wansinnige Leute das Wasser schewen.

Die verschiedenen Begriffe bzw. Objekte, die in der vorangehenden Glaubensdebatte
eine Rolle gespielt haben (Fels, Schliissel, Hirtenstab, Weide, Dekrete, Bullen, Ablass-
briefe etc.) werden im fiktiven Argument zu einfachen Werkzeugen der Gewalt um-
funktioniert, so dass sie allein dadurch ,,profaniert und entwertet sind.

Im letzten Beispiel verwendet Luther einen zu seiner Zeit unstrittig als negativ und be-
drohlich empfundenen Gegner (den ,,Tiirken®, d. h. die kriegerische Auseinandersetzung
zwischen Reich und Osmanen in der ersten Hilfte des 16. Jahrhunderts') als Bezugspunkt

13 Teil des Mittelmeers zwischen Italien und Korsika, Sardinien, Sizilien.

14 Vgl. dazu z. B. Kaufmann (2016: 648), der zu Luthers Tiirkenschriften schreibt: ,,Die Tiirkenpublizistik
stand in engem Zusammenhang mit den Erfahrungen militdrischer Bedrohung durch einen iiberméchtigen
Feind. Konjunkturwellen einer forcierten Text- bzw. Druckproduktion zur Tiirkenfrage traten im Umkreis
der Belagerung Wiens (September/Oktober 1529), der Eroberung Budas und Pests sowie der osmanischen
Annexion Mittelungarns (1541) auf.“ Luther befasste sich mit den gegnerischen Tiirken, dem Islam und den



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik =—— 39

fiir ein fiktives Argument. Die vom ,,Tiirken“ ausgehende Gefahr ist fiir die zeitgendssi-
schen Leser unstrittig. Luther schreibt nun einen Teil der negativen Wirkungen des ,,Ttir-
ken* dem Papst als teuflischem Verwandten zu.

Mir ists gewis, das, wo der Bapst nicht were, Der Tuercke (welchs Teufel des Bapsts Teufel, Vetter,
Schwager und Schwester ist) hette solchen grossen gewalt nicht bekomen.
(WA 54:290)

Wenn es den Papst nicht gédbe (p), dann hétte der ,, Tiirke* auch nicht solche bedrohliche
Macht erhalten (q). Dieses fiktive Argument ist im Text eingebettet in die Darlegung Lu-
thers, dass der Papst kein Christ, sondern vielmehr ein Heide sei, der keinen Herrschafts-
anspruch iiber die Christenheit haben konne. Das Argument weist gerade iiber die Ent-
wicklung einer moglichen Welt (ohne Papst) der gegnerischen Seite Verantwortung und
Schuld fiir weltpolitische Bedrohungen zu.

Gerade mit Blick auf Gewaltphantasien, Beschimpfungen und Beleidigungen des
Gegners ist nachvollziehbar, weshalb fiktive Argumente von Luther in der Streitschrift
sehr haufig genutzt werden. Das Ausweichen auf moégliche Welten erweitert den Radius
dessen, was man sich fiir den Gegner vorstellen und wiinschen kann und wofiir man ihn
verantwortlich machen kann.

5.1.7 Vernunftargument

Der Appell an die Vernunft ist in der Streitschrift von 1545 vergleichsweise selten zu fin-
den. Viel haufiger ist z. B. die Berufung auf entsprechende Bibelstellen zur Begriindung
der eigenen Position. Beiden Verfahren gemeinsam ist dabei, dass es sich letztlich um
Autoritdtsargumente handelt. Das Argumentum ad autoritatem wird i. d. R. mit dem Bezug
auf bestimmte Experten des jeweiligen Gebiets verbunden, im Zentrum stehen dann per-
sonale Autoritdten. Aber auch die Berufung auf andere Autoritdten ist méglich. Wenn die
eigentliche Begriindung einer Behauptung dadurch ersetzt wird, dass unspezifisch auf
Institutionen, Referenztexte oder ,,die Vernunft“ verwiesen wird, liegt strukturell ebenfalls
ein Autoritdtsargument vor. Insofern haben wir es hier wiederum mit einem Beispiel fiir
eine Argumentationsform zu tun, bei der Uberlappungen zu anderen Argumentformen
(Argumentum ad autoritatem) bestehen. Der Grund, das Vernunftargument dennoch ei-
gens aufzufiihren, liegt darin, dass in den wenigen Beispielen im Text nicht allein und
unspezifisch auf die Vernunft als Begriindung verwiesen wird, sondern dass hier — we-
nigstens ansatzweise — auch ausgefiihrt wird, inwiefern sich eine Behauptung mit Ver-
nunftgriinden stiitzen lasst.

Juden bereits seit 1520 (Schilling 2016: 551). Zur Rolle des ,, Tiirken*“ bei Luther, der sich mit ihnen weniger
in realpolitischer Hinsicht befasste, sondern sie vielmehr als ,,Teil seiner Buftheologie“ (Schilling 2016:
555) verstand, vgl. Schilling 2016: 552—556.



40 —— Argumentationsmuster — formal

Ein Beispiel soll dies veranschaulichen: Es geht hier um die Frage, wer den Papst und
seine Aussagen beurteilen darf und wer nicht, d. h. — weitergefasst — um die Frage, auf
welcher Basis man sich iiberhaupt ein Urteil {iber einen Gegenstand erlauben diirfe. Den
Papst diirfe (1. Schritt) nur beurteilen, wer a) getauft, b) verniinftig sei und c) alle Creatur
Gottes.

das den Bapst freilich niemand macht hat zu richten noch zu verdamnen auff Erden, on allein alles
was getaulfft ist, oder noch eine menschliche vernunfft hat, und alle Creatur Gottes.
(WA 54: 285)

Hier wird noch unspezifisch auf die menschliche Vernunft verwiesen (als Fahigkeit, Sach-
verhalte rational beurteilen zu kénnen). Dann geht es im zweiten Schritt darum, zu kliren,
ob der Papst selbst {iberhaupt in der Lage ist, das zu beurteilen, was er in Dekreten etc.
verfiigt.

ZUm andern, Sagt alle Menschliche vernunfft, das, wer ein ding nicht verstehet noch kan, der koenne
nicht dasselbe richten, noch etwas nach dem selben urteilen, loben oder schelten, verdamnen oder
preisen. Denn es mus erkand und verstanden sein, was man urteilen sol. Nu ist droben beweiset und
ist die oeffentliche warheit, das der Bapst, Cardinal und gantzer Roemischer hoff und Rotten nichts
anders sind, denn ein stall vol grosser, grober, toelpischer, [Seite 286] schendlicher Esel, die nichts
koennen in der heiligen Schrifft, Nichts wissen, was Gott, was Christus, was Kirche, Was Bischoff, Was
Gottes Wort, was Geist, Was Tauffe, was Sacrament, was Schluessel, was gute werck sind: des sind da
fuerhanden starcke zeugen gnug jre Buecher, Decret, Decretal, Sext, Clementin, Extravaganten, Bullen
und unzeliche Buecher.

(WA 54: 285f.)

Hier wird auf die menschliche Vernunft spezifischer zuriickgegriffen, da expliziert wird,
was die menschliche Vernunft konkret gebietet: wer ein ding nicht verstehet noch kan, der
koenne nicht dasselbe richten [...]. Zusitzlich fiihrt dann Luther in einer Argumentreihung
noch aus, inwiefern die papstliche Seite den Anspriichen der menschlichen Vernunft nicht
gerecht wird (Esel, nichts koennen in der heiligen Schrifft, Nichts wissen, was Gott, was
Christus etc. sind.). Bemerkenswert ist diese Argumentform deshalb, weil sie nicht — wie
sonst sehr hdufig im Text — mit Bibelstellenauslegungen unterlegt ist, sondern letztlich
nur auf das allgemeine Denk- und Urteilsvermdgen aufgrund von rationalen Kriterien
abhebt.

5.1.8 Argumentum ex concesso

Das Argumentum ex concesso ldsst sich am einfachsten durch ein Bild verdeutlichen.
Einer der beiden beteiligten Akteure geht auf den anderen einen Schritt zu, das ist sozusa-
gen das Zugestdndnis, die Konzession. Diese Konzession bezieht sich in beiden Fillen auf
eine Pramisse, auf ein zugestandenes Datum. Von diesem Datum aus wird eine fiir die
eigene Position vorteilhafte Konklusion gezogen.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik = 41

Im ersten Fall wird ein Zugestdndnis des Gegners aufgegriffen. Es handelt sich um ei-
ne Aussage, bei der der Gegner der eigenen Position offenkundig entgegenkommt. Wenn x
(Datum) vom Gegner schon zugestanden werden muss, dann muss auch y (Konklusion)
gelten.

Im zweiten Fall sind die Verhidltnisse umgekehrt, hier handelt es sich um eigene,
meist fiktive Zugestdndnisse. Dann wird vorgeblich oder tatsdchlich ein Schritt auf den
Gegner zugegangen, ein Zugestdandnis gemacht, aus dem dann jedoch etwas fiir die eigene
Position Vorteilhaftes abgeleitet wird. Im ersten Schritt gesteht man (scheinbar oder tat-
sdchlich, im Konjunktiv oder im Indikativ) zu, dass eine Aussage des Gegners richtig sein
konnte oder richtig ist. Entscheidend ist dann aber die Ableitung aus dieser Aussage.
Wenn man die zugestandene Pramisse (als Datum) verwendet, kommt man beim Argu-
mentum ex concesso immer zu einer Konklusion, die entweder nicht im Sinne des Gegners
sein kann (damit wiirde man dem Gegner Selbstwiderspriichlichkeit nachweisen) oder die
Konklusion stellt etwas fest, was man selbst behauptet, oder die gegnerische Konklusion
verfehlt den eigentlichen Punkt der Argumentation. Sie zeigt damit, dass die scheinbar
konzedierte Pramisse bereits hinfdllig war. In jedem Fall erringt man so einen argumenta-
tiven Sieg {iber den Gegner. In Luthers Streitschrift finden sich verschiedene Formen des
Argumentum ex concesso. Diese Formen sind verkniipft mit anderen Argumentformen.

Zundchst ein Beispiel fiir den zweiten Fall, dem Argument aus dem eigenen Zuge-
standnis heraus: Hier fiihrt Luther vor, dass selbst bei einer dem Gegner konzedierten
Pramisse die Konklusion nicht {iberzeugend sein kann. Es geht um die Schliisselgewalt
Petri, d. h. um den alleinigen Fiihrungsanspruch der rémischen Kirche durch den Papst.
Luther formuliert bereits die konzedierte Pramisse im Konjunktiv und markiert so schon
im Vorfeld, dass es sich zugleich auch um ein fiktives Argument handelt.

Wir Theologen aber weiter hiezu sagen: Wenn sie [Schliissel, M. H.] gleich S. Peter verheissen, dazu
auch gegeben weren, das dennoch damit nicht beweiset were, das allein die Roemische Kirche solche
Schluessel haben kuendte, weil S. Peter mehr Kirchen hette gestifftet, denn die Roemische Kirche (hat
er sie anderst gestifft, welchs ungewis und unbeweiset bleibt ewiglich), welchen eben so wol die
schluessel von S. Peter, jrem Apostel, als der Roemische Kirchen musten gegeben sein. Der Bapst aber,
nach dem kein Bischoff mehr zu Rom gewest, solche schluessel, ehe sie S. Peter gegeben, gestolen und
geraubt, sich der selben unterwunden, damit gebaret, als weren sie sein allein und eigen, so er doch
ein frembd Thier und Beerwolff in die Kirchen sich gedrungen hat, und von Christo, wie gehoert, ver-
dampt ist.

(WA 54: 291)

Aus Luthers Sicht wurden Petrus die Schliissel des Himmels lediglich verheiflen®, nicht
aber zugleich gegeben. Insofern ist das dazu auch gegeben were eine scheinbare Konzessi-
on. Aus dieser Konzession lasst sich aber seines Erachtens nicht ableiten, dass nur eine

15 Wiederum mit Bezug auf Mt. 16,16 in der Lutheriibersetzung von 1912: ,,Und ich will dir des Himmels-
reichs Schliissel geben: alles, was du auf Erden binden wirst, soll auch im Himmel gebunden sein, und
alles, was du auf Erden 16sen wirst, soll auch im Himmel los sein.*



42 —— Argumentationsmuster — formal

und zwar die jetzige romische Kirche von Petrus begriindet worden sei. Genauso denkbar
ist, dass Petrus auch andere Kirchen gestiftet habe, was letztlich aber nicht beweisbar sei.
Luther spinnt den Faden der Konklusion dann weiter, indem er annimmt, Petrus habe die
Schliissel doch nicht erhalten und der Papst habe sie sich letztlich widerrechtlich ange-
eignet (gestolen und geraubt). So wird das gegnerische Argument, aus der Schliisseliiber-
tragung ergebe sich zugleich der Alleinvertretungsanspruch, widerlegt, indem die Kon-
klusion hinterfragt wird. Sie wird zu einem non-sequitur erkldrt. Da es sich in diesem
Beispiel um eine nur scheinbar zugestandene Pramisse handelt, kann man auch von ei-
nem scheinbaren/fiktiven Ex-concesso-Argument sprechen.

Die weiteren Belege verdeutlichen den Typus des Argumentum ex concesso, bei dem
Zugestandnisse des Gegners an die eigene Position argumentativ genutzt werden.

Im zweiten Beispiel fiihrt Luther eine Konzession vor, die selbst die Gegner den Pro-
testanten machen. Wenn selbst der Gegner bestimmte Punkte der eigenen Argumentation
zugesteht, dann sind die daraus abgeleiteten Konsequenzen umso iiberzeugender. Im
Beispiel geht es um die Schriftaddquatheit der protestantischen Argumentation. Es geht
hier um die Confessio Augustana, die beim Reichstag zu Augsburg 1530 vorgelegt wurde.
In der Diskussion um diese Confessio konnte den Protestanten — so die Sicht Luthers —
nicht nachgewiesen werden, dass sie im Widerspruch zur Bibel stiinde (wohl aber im Wi-
derspruch zu anderen Schriften — Kirchenviéter, Konzilsbeschliisse). Somit konzediert der
Gegner die Schriftaddquatheit der protestantischen Position.

ZUm dritten, da unser Confessio anno xxx zu Augspurg fuer dem Keiser und gantzem Reich verhoeret
ward, fragten jenes teils Fuersten jre Theologen, ob man solchs mit der Schrifft verlegen kuendte.
Antworten sie: Nein, mit der Schrifft koendte mans nicht verlegen, Sondern mit den Vetern und Conci-
lien. Darauff etliche grossen lechelend sprachen: Unser Theologen verteidigen uns fein, Sagen, das je-
nes teil habe die Schrifft fuer sich, Wir aber fuer uns die Schrifft nicht haben. AUs solchem bekentnis
und zeugnis unsers widderparts haben wir, das wir nicht Ketzer sein kénnen, weil wir die Schrifft ha-
ben [...].

(WA 54: 288)

Luther leitet nun aus dieser konzedierten Pramisse zwei Konklusionen ab. Zum einen -
natiirlich — dass die Papstseite nicht gem&f der heiligen Schrift (Autoritit) argumentieren
konne, da dies ja die protestantische Seite schon mache. Diese Konklusion wird im Zitat
den grossen/Fuersten in den Mund gelegt, die von ihren eigenen (papsttreuen) Theologen
eine Kldrung des Status der Confessio Augustana haben wollten. Dadurch wird die Kon-
klusion noch schlagkréftiger. Nicht die Protestanten, sondern gewissermafien das in theo-
logischen Streitfragen unvoreingenommene Publikum (im Sinne von Perelman & Olb-
rechts-Tyteca das universelle Publikum) kommt zu diesem Schluss. Zum anderen wird
dann am Ende des Zitats die Konklusion gezogen, dass die verketzerten Protestanten gar
keine Ketzer sein konnen, weil sie ja schriftgemafd handelten. Abgeschlossen wird dieses
Argument dann noch durch einen Verweis auf die papstlichen Theologen, die nach Luther
den Papst deshalb als einen Liigner schelten miissen:



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik =—— 43

UNd hie wird der Bapst auch von seinen Theologen geurteilet und gestrafft als ein Luegener, das er
uns Ketzer schilt, da sie nein zu sagen, gleich wie er droben von seinen Juristen verurteilt und gestrafft
wird als ein Luegener, das er die Schluessel nicht habe aus Matth. xvj, weil sie daselbs allein verheis-
sen, und nicht gegeben sind. [...]

(WA 54: 288)

Auch beim dritten Beispiel wird eine Konzession des Gegners genutzt. Jetzt werden die
papsttreuen Historiker (z. B. Bartholomaeus Platina'®) herangezogen, die bei der Frage OB
der Bapst das Roemische Reich von den Griechen hab auff uns Deudschen gewand." einge-
stehen miissen, dass die weltliche Herrschaft nicht vom Papst stammen kénne. Damit ist
Behauptung des Papstes erlogen und gantz ein Bepstisch gewesch.

ABer des Bapsts Wort lauten, als hette er das Reich von den Griechen [Seite 297] genomen und den
Deudschen zu gewand. das ist erlogen und gantz ein Bepstisch gewesch. Erstlich daher, das er nichts
hat vom Griechischen Reich nemen und weg geben koennen, Sondern das Roemisch Reich gegen
morgen ist zu Constantinopel blieben, Und hat sich der selbe Keiser zu Constantinopel jmer fuer und
fuer Roemischer Keiser genennet und geschrieben, gleich wie unser Keiser sich Roemischer Keiser ge-
schrieben hat, On das man jenen hat Constantinopelisch, Unsern den Deudschen Keiser geheissen,
Darumb das jr keiner zu Rom den sitz hatte, Sondern jener zu Constantinopel, dieser in Deudschen
landen gesessen ist, Aber es ist beides einerley Roemisch Reich gewesen, geteilet (wie gesagt), ein teil
gegen morgen, das ander gegen Abend. Und haben sich beider seits des alles vertragen. Denn Carolus
hatte seine Bottschafft bey dem zu Constantinopel, und widerumb jener seine Bottschafft bey Carolo
zu Ache. Und solchen Vertrag hat erstlich mit Carolo auffgericht die Keiserin Jrene, nach jr Nicephorus
und Michael. Und zu warzeichen ward im vertrag Venedig ausgenomen, das es fuer sich selbs solte ei-
ne Herrschafft, weder diesem noch jenem Keiser unterthan, sein. Solchs schreiben auch des Bapsts
Historici selber, als Platyna etc.

(WA 54: 296f.)

Im vierten Beispiel werden nun auch noch papsttreue Juristen herangezogen. Die eigenen
Juristen widersprechen dem Papst in wesentlichen Punkten, sie konzedieren damit protes-
tantische Positionen. Die papstlichen Juristen lehnen die Berufung auf Mt. 16,19 ab, nicht
aber die auf Joh. 21,15f. Damit widersprechen sie dem Papst, der seinen Anspruch aus
beiden Stellen ableiten mdchte. Damit konzedieren die Juristen einerseits eine Position der
Protestanten (aus der Sicht Luthers), dass ndmlich Mt. 16,19 nicht als Rechtfertigung fiir
den Herrschaftsanspruch herangezogen werden kann. Andererseits wird in diesem Bei-
spiel dem Gegner insgesamt auch Inkonsequenz und damit Widerspriichlichkeit nachge-
wiesen: Wenn schon die eigenen Juristen und der Papst selbst unterschiedlicher Meinung
sind, muss ihre Position insgesamt argumentativ fragwiirdig sein.

Die glosa 50 c. Considerandum, und Abbas c. Significasti sagen, das dieser Spruch Matth. xvj nichts
thue, das Bapstum [Joh. 21, 15f.] zu bestettigen, Sondern der Spruch Johan. ultimo: Pasce oves meas,

16 Bartholomaeus Platina war fiir Luther ein prototypischer papsttreuer Kirchenhistoriker, vgl. WA 54:
245, 2.
17 Letzter Teil der Streitschrift WA 54: 295-299.



44 —— Argumentationsmuster — formal

Weide meine Schafe. Also sind sie uneins, der Bapst und seine Juristen, worauff das Baps-
tum gegruendet sey. Der Bapst sagt, Es sey gegruendet Matt. xvj, Und schreiet solchs aus durch viel
Decreten. Seine Juristen sagen: Nein, und luegen strafft hie untern ander der Knecht den Herrn, und
der Herr den knecht. Hie menge sich der Teufel zwischen diesen hadder. Jndes wollen wir sie lassen
haddern, und die weil den Bapst nicht fuer Bapst halten, bis sie der sachen eines werden. Zwar, Juris-
tisch zu reden (wenn ich ein Jurist sein wolt), duenckt mich, die Juristen haben eine bessere sachen
weder der Bapst, weil sie sich darauff gruenden, Christus habe Matth. xvj die Schluessel S. Petro nicht
gegeben, sondern allein verheissen, darumb muesse der Bapst beweisen, wo sie jm gegeben seien.
(WA 54: 241)

Im fiinften Beispiel unterstellt Luther eine Konzession, aus der er dann weitreichende
Konklusionen ableitet, die letztlich auf ein Vernunftargument abzielen. Im ersten Schritt
behauptet er, dass die pdpstlichen Juristen selbst bezeugen, dass das geistliche Recht
nicht dem go6ttlichen Wort und Auftrag entspreche. Dies kann natiirlich als eine unterstell-
te Konzession angesehen werden.

SO zeugen die Juristen selbs, mit oeffentlichen Worten, das das geistlich Recht stincke nach eitel geitz,
ehre und gewalt, Und ein Canonist sey ein Esel. Und ist beides war. Lieber, wo her haben sie solch ur-
teil anders, denn aus der Menschlichen natuerlichen vernunfft?

(WA 54: 286)

Wie kommen die Juristen zu dieser Einschatzung? Aufgrund von Vernunftargumenten, da
sich juristische Sachverhalte nicht einfach theologisch ableiten und begriinden lassen.
Auch wenn gegen den Papst theologische Argumente (zusétzlich) sprechen, sind die juris-
tischen schon ausreichend. Hier ist ein iiberraschendes Hierarchieargument enthalten: a
majore (Juristen/Vernunft) ad minus (Theologen). Dies ist insofern etwas iiberraschend,
weil in anderen Kontexten die theologische Fundierung der Argumentation, v.a. die
Ubereinstimmung der Bibel, oberste Prioritit hat.

Und richten damit den Bapst, das er sey ein ehrsuchtiger, stoltzer, unsetiger geitz hals, ein Bauch-
knecht und [Eph. 5, 5] Diener des Mammon, welchs S. Paulus nennet Goetzen dienst und abgoetterey.
Wenn die Juristen den Bapst also urteilen, loben und preisen, Wo wollen wir Theologen wort nemen,
das wir jn verdamnen und schelten? Heisst das nicht den Bapst recht gemalet? das er sey mit der that
und lere vom Teuffel besessen und getrieben? Und findet sich, das er Magister fidei, Regula Ecclesia-
rum sey, das ist ein Lerer des Mammon, Geitz und eitel Abgoetterey, ein Doctor in der Buben schule.
So, lieben Juristen, Lobet den Bapst nur wol und getrost, und machets so verdrieslich, das wir Theolo-
gen nicht raum haben koennen, jnen erger zu urteiln! Nu, das thut die vernunfft, die so urteilet.

(WA 54: 286)

Entscheidend ist aber nicht das Hierarchieargument, sondern die aus der Konzession ab-
geleiteten Konklusionen, die Luther wiederum plastisch ausmalt. Aus der vernunftbasier-
ten Beurteilung der Juristen ergibt sich fiir Luther, dass der Papst vom Teuffel besessen, ein
Lerer des Mammon, Geitz und eitel Abgoetterey, ein Doctor in der Buben schule sei. Ver-
stiarkt wird diese Konklusion dann noch durch die ironische Aufforderung an die Juristen,
den Papst weiterhin in dieser Weise zu loben. Denn: Durch diese Art Lob kritisieren sie



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik = 45

den Papst noch stirker, als dies die Theologen konnten, und zwar auf der Basis rationaler
Argumentation (das thut die vernunfft, die so urteilet).

5.1.9 Gleichbehandlungsargument/Gerechtigkeitsargument

Ein besonders starkes Argument auf der Basis der Alltagslogik ist das Gerechtigkeitsargu-
ment bzw. das Gleichbehandlungsargument. Perelman & Olbrechts-Tyteca (1971: 218)
fassen es konzise zusammen: ,,The rule of justice requires giving identical treatment to
beings or situations of the same kind.“ Entscheidend fiir die Plausibilitdt eines solchen
Arguments ist, dass die in Beziehung gesetzten Sachverhalte, Personen, Situationen tat-
sdchlich vergleichbar sind. Deshalb ist eine Voraussetzung fiir die Anwendbarkeit dieser
Argumentform, dass ,,Gleiches Recht fiir alle“ auch tatsdchlich im Diskurs akzeptiert wird.

Das folgende Beispiel steht im Kontext der Frage, wer das Recht habe, die Teilnehmer
eines Konzils zu bestimmen. Luther argumentiert, dass dieses Recht sehr wohl dem Kaiser
zukomme und dass die Position des Papstes, nur er selbst habe das Recht hierzu, nicht
haltbar sei.

LJeber, warumb solt der Keiser nicht macht haben, zu nennen, doch zum wenigsten etliche, die im
Concilio sein solten, so doch zu den vier hoehesten Concilien, Nicenum, Constantinopolitanum, Ephe-
sinum, Chalcedoneum, nicht die Bepste (wie wol noch kein Bapst zu der zeit gewest) noch Bischove,
Sondern allein die Keiser, als Constantinus, Theodosius, Junger Theodosius, Martianus haben die Bi-
schove versamlet, beruffen und genennet zum Concilio, sind auch selbs mit drinnen gewest. ‘Ja wir
habens hernach also gesetzt in unsern Decretalen, das allein der Bapst solle Concilia beruffen und
personen nennen.’ Lieber, ists aber war? Wer hats euch befolhen, also zu setzen? ‘Schweig, du Ketzer,
was zu unserm mund aus gehet, das sol man halten!” Jch hoeres. Welchen mund meinstu? da die fo-
ertze aus faren? (das magstu selbs halten!) oder da der gute Korso einfleust? (da scheis ein hund ein!).
‘Ey du schendlicher Luther, soltu mit dem Bapst so reden?’ Ey pfui wider, jr lesterliche verzweivelten
buben und groben Esel, solt jr denn auch mit einem Keiser und Reich also reden? Ja solt jr solche hohe
vier Concilia mit den vier Christlichen, groessesten Keisern so lestern und schenden umb ewer fortze
und drecketal willen? Wes lasst jr euch denn duencken, das jr besser seid, denn grosse, grobe, unge-
lerte Esel und Narren, die nicht wissen noch wissen woellen, was Concilia, Bisschoff, Kirchen, Keiser,
ja was Gott und sein Wort sey? Du bist doch ein grober Esel, du Bapst Esel, und bleibst ein Esel!

(WA 54: 221)

Das Grundmuster des Arguments, das hier in verschiedene andere Formen eingebettet ist
(s.u.) ist einfach. Wenn gilt: Luther darf den Papst nicht so (respektlos) beurteilen (p),
dann muss auch gelten: Der Papst/die Papstvertreter diirfen den Kaiser nicht so (respekt-
los) beurteilen (q). In beiden Fillen, die als vergleichbar behandelt werden, miissen glei-
che Beurteilungsmafistibe nach dem Gleichbehandlungsgrundsatz gelten. D. h. selbst
wenn man den Hierarchieunterschied zwischen Luther und Papst akzeptiert und daraus
ableitet, dass der Rangniedere sich nicht zu einer derartigen Kritik aufschwingen diirfe, so
gilt dies gleichermafien fiir die Papstpartei, die im Vergleich zum Kaiser ebenso rangnied-
riger ist. Konkretisiert: Wenn die Kritik Luthers am Papst falsch ist (der auf das Recht be-



46 =—— Argumentationsmuster — formal

steht, die Konzilsteilnehmer selbst zu bestimmen), dann ist die Kritik der Papstpartei am

Kaiser mindestens genauso falsch, da es — dies zeigt der Beginn des Zitats — bei den vier

hoehesten Concilien die Kaiser waren, die die Teilnehmer bestimmten. Das Gerechtigkeits-

argument ist somit zugleich ein A-fortiori-Argument (a minore ad majus): Was fiir Luther
gilt, muss erst Recht fiir den Papst gelten.
Verstarkt wird dieses Gleichbehandlungsargument noch durch eine Reihe weiterer

Argumentformen, die Luther rhetorisch geschickt mit ihm verbindet.

1) Das Argument steht im Kontext einer direkten Anrede an den Papst (mit zahlreichen
Beschimpfungen: liebs Bapst Eselchen, Hellischer Vater (WA 54: 221). Das Ljeber zu
Beginn des Zitats ist damit als direkte Anrede an den Gegner zu verstehen. Damit wird
ein Dialog fingiert, der die argumentative Auseinandersetzung konkretisiert und fiir
den Leser anschaulich macht.’®

2) In Form einer rhetorischen Frage, die Luther dann gleich selbst mit Argumenten aus
der Kirchengeschichte beantwortet, wird der Leser auf die Seite der lutherschen Ar-
gumentation gezogen: Warum solt der Keiser nicht macht haben.

3) Luther lédsst (vermeintlich) den Gegner selbst in einer Rechtfertigung zu Wort kom-
men: Diese Rechtfertigung wird dann sofort widerlegt (,Ja wir habens hernach also ge-
setzt in unsern Decretalen [...]°, Entgegnung: Wer hats euch befolhen, also zu setzen?).

4) Ein regelrechter Dialog zwischen Luther und der gegnerischen Seite wird nun insze-
niert (z. B. Schweig, du Ketzer etc.). Diesen nutzt Luther dann zu einer ausgiebigen Be-
schimpfungssequenz.

5) Der Gegner wird durch skatologische Beschimpfungen herabgesetzt: da die foertze aus
faren?, da scheis ein hund ein!

6) So vorbereitet (1.-5.) kommt nun das Gleichbehandlungsargument, das sofort aufge-
16st wird, indem der Gegenseite vorgehalten wird, eben diese Gleichbehandlung zu
ignorieren. Dies nutzt Luther zu weiteren Beschimpfungen: jr lesterliche verzweivelten
buben und groben Esel lestern und schenden umb ewer fortze und drecketal willen, Esel
und Narren, grober Esel, du Bapst Esel etc.

Man mag einwenden, dass diese umfiangliche Einbettung des Gerechtigkeitsarguments in
andere Argumentformen (und hier v. a. in Beschimpfungen) dazu fiihren kann, dass das
Argument selbst kaum mehr in Erscheinung tritt. Dies ist zwar nicht von der Hand zu wei-
sen, jedoch kann festgehalten werden, dass der Ausgangspunkt in dieser Sequenz und
damit auch das Fundament fiir die Berechtigung der anderen Argumente, v. a. der Be-
schimpfungen das Gerechtigkeitsargument (verbunden mit dem A-fortiori-Argument)
selbst ist.

18 Zur konstitutiven Rolle von Dialogizitdt in Streitschriften bzw. in religiosen Kontroversen der Friithen
Neuzeit vgl. Gloning (1999), Bremer (2005: 15), Apeltauer (1977).



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik = 47

5.1.10 Argumentum ad consequentiam (pragmatisches Argument)

Beim pragmatischen Argument, das eng verwandt ist mit dem Argumentum ad conse-
quentiam, wird die Wahrheit einer Aussage, die Akzeptabilitidt eines Datums bzw. einer
Pramisse nach den sich daraus ergebenden Konsequenzen, nach den als positiv oder ne-
gativ bewerteten Konklusionen beurteilt. Wird die Konklusion positiv beurteilt, dann wird
die Pramisse als wahr beurteilt und umgekehrt. Das Argumentum ad consequentiam kann
daher aus meiner Sicht als Oberbegriff gefasst werden, bei dem das pragmatische Argu-
ment, das eher auf die Niitzlichkeit/Schédlichkeit der Konsequenzen zielt, als Teilmenge
betrachtet wird. Luther nutzt an verschiedenen Stellen pragmatische Argumente, weil sie
ihm die Moglichkeit bieten, auszufiihren, zu welch negativen Konsequenzen die Denkwei-
se des Gegners fiihren muss.

Das erste Beispiel fiir diese Argumentationsform ist in sich komplex, da es zugleich
verschrankt ist mit einer fiktiven und ironischen Argumentation. Es geht im Kontext um
die Auswirkungen der gegnerischen Argumentation auf Luther stellvertretend fiir alle, die
auf der protestantischen Seite sind. Im Zusammenhang mit der schon mehrfach erwdhn-
ten umstrittenen Deutung der Stelle Mt. 16,18 (,Du bist mein Fels‘) tritt Luther argumenta-
tiv zundchst etwas zuriick, indem er sich als Rezipient der pdpstlichen Argumentation
ausgibt, der mit den Folgen dieser konkreten Argumentation zu kdmpfen hétte.

Wol mir, das ich heute mich hart hab eingenestelt, Es kam mich schon der schaffshust [Seite 240] an
fur grossem schrecken von solchem hohen verstand des Bapsts, und moecht leicht geschehen sein, wo
ich nicht hosen angehabt, ich hette es gemacht, das die Leute nicht gerne riechen, So bange und angst
ward mir fuer solcher Bepstlicher, hoher weisheit.

(WA 54: 239f.)

Das Argument funktioniert wie folgt:

1) Die pépstliche Weisheit, d. h. die Auslegungen des Papstes zur besagten Bibelstelle,
verursachen bei Luther, der ihr nicht zustimmen kann, Furcht, Schrecken und korper-
liche Beschwerden.

2) Diese negative Konsequenz wirkt auf die Bewertung der Pramisse zuriick. Sie wird
dadurch selbst als negativ charakterisiert, d. h. die papstliche Weisheit wird in Frage
gestellt.

Klar ist aus dem Kontext, dass die geschilderten Konsequenzen nur in ironischer Weise
angegeben werden: Schafshusten', Durchfall, Angst haben Luther selbstredend nicht

19 ,Schafhusten® ist z. B. im Grimm‘schen Worterbuch belegt: ,,schafhusten, m.trockener husten, wie ihn
die schafe haben: ein diirrer husten sive schafhusten. [...] ein trockener, doch leichter husten.“ DWB Bd. 14,
Sp. 2039f. Das DWB verweist auch auf die Stelle in der Streitschrift. Im Wikipedia-Eintrag zu ,,Pseudo-
krupp“ wird der Schafhusten als Symptom der Krankheit erwédhnt: ,,Die Entziindung ist durch einen cha-
rakteristischen bellenden Husten (,Schafhusten®), Heiserkeit und bei schweren Verldufen auch Atemnot
gepragt.“ (https://de.wikipedia.org/wiki/Pseudokrupp; Stand: 30.08.2019).



48 = Argumentationsmuster — formal

ergriffen. Insofern liegt hier auch ein fiktives Argument vor, da sowohl die ,papstliche
Weisheit* als auch die geschilderten, denkbaren Folgen fiktiv sind. Markiert ist dies durch
den Eingang des Zitats: wol mir, das ich heute ich hart hab eingenestelt [...]. Die passende
Kleidung verhindert Schlimmeres. Auch hier ldsst sich Luther nicht die Gelegenheit ent-
gehen, die fiktiven negativen Konsequenzen skatologisch auszuschmiicken: ich hette es
gemacht, das die Leute nicht gerne riechen.

Im zweiten Beispiel wird das Argument des ersten Beispiels aufgegriffen und auf den
Leser angewendet. Er soll sich die negativen Konsequenzen vor Augen fiihren, damit er
die diskutierte Pramisse, d. h. die papstliche Auslegung der Bibel, ablehnt.

oder moechtest auch, wie ich, den schaffshusten kriegen, und wo dir die hosen nicht hart anligen, sol-
testu auch wol eine unlust anrichten, die man mit Trotzischen und Wacholdern mueste veriagen, Und
der heiligst Vater dir solche stinckende Suende nimermehr vergeben moecht, auch nicht in todtes noe-
ten.

(WA 54: 241)

Im dritten Beispiel wird erldutert, warum sich der Papst gegen jegliche Mitbestimmung
anderer bei der Konzilsfrage wehrt. Er fiirchtet die negativen Konsequenzen und lehnt
daher die Pramisse ab.

Sie [Papstseite, M. H.] sorgen, es moechte das Exempel des Costnitzer Concilij wider sie gebraucht
werden, vnd moechte villeicht Paulus Tertius zu Trident als ein Bapst einreiten, Aber widerumb als ein
armer tropf aus reiten, [...]

(WA 54: 201)

Wenn ich (als Papst) ein freies Konzil zulasse (p), dann wére eine mdgliche Folge (q): als
ein armer tropf ausreiten (mit Verweis auf einen dhnlichen Fall beim Konstanzer Konzil
von 1415%). Weil diese Folge schlecht wire, ist somit auch die Pramisse abzulehnen.

Im vierten Beispiel werden negative Konsequenzen der Unterwerfung der weltlichen
Obrigkeit unter die papstliche geschildert. Diese Folgen bestanden darin, dass der Papst
die weltlichen Herrscher verfolget mit Schwert und Ban, Land und Stedte geraubet, etliche
gekoepffet [...] hat:

Auch so fern, das sie fuer jm gekniet, seine fuesse haben kuessen muessen, ja hat sie mit fuessen ge-
tretten auff jren hals, hat sie verfolget mit Schwert und Ban, Land und Stedte geraubet, etliche ge-
koepffet, Son wider Vater gehetzt, ein Koenig wider den andern verbittert, [...].

(WA 54: 234)

Schon die Drastik dieser negativen Folgen macht deutlich, dass deswegen die Pramisse
hinfillig sein muss.

20 Das Konzil von Konstanz (1414-1418) hatte die Absetzung gleich dreier Pépste zur Folge (Beendigung
des abendldndischen Schismas mit verschiedenen Gegenpépsten von 1378-1417).



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik =—— 49

In den folgenden Beispielen wird mit Gegensidtzen argumentiert. Diese polarisierende
Argumentation ist in einer Streitschrift erwartbar und kommt daher haufig vor. Durch die
Polarisierung wird deutlich gemacht, dass es nur eine Wahrheit geben kénne, in diesem
Falle die Luthers. Verbunden damit ist auch die Gruppenkonstitution: Wir (die Protestan-
ten) gegen die (Papstseite). Mehrfach wird dieses Wir-gegen-die manifestiert in der
Schriftaddquatheit. Wer nicht die Schrift auf seiner Seite hat, muss des Teufels sein.

[...] das man solche sachen Christlich nach der heiligen Schrifft, nicht Bepstlich moecht verrichten [...]
(WA 54: 213)

Wer Gott wil hoeren reden, der lese die heilige Schrifft. Wer den Teufel wil hoeren reden, der lese des
Bapsts Drecket und Bullen.
(WA 54: 263)

Er hat den Teufel fuer sich, So haben wir Gottes Wort fuer uns.
(WA 54: 273)

Zum Argumentum ad consequentiam kann man diese Beispiele deshalb rechnen, weil in
ihnen die negativen bzw. positiven Konsequenzen expliziert werden, denen die Pramissen
der jeweiligen Gruppenzugehorigkeit zugrunde liegen: Wenn man der Papstgruppe zuge-
horig ist, dann hat dies die beschriebenen negativen Folgen (,auf den Teufel héren‘, ,den
Teufel fiir sich haben‘). Wenn man der Protestantengruppe zugehorig ist, dann hat dies
die beschriebenen positiven Folgen (,Sachen christlich, nach der heiligen Schrift verrich-
ten‘, ,Gott horen‘, ,Gottes Wort auf seiner Seite haben).

Besonders deutlich expliziert wird diese Gegensatzrelation samt den positiven und
negativen Konsequenzen im abschlieflenden Beispiel:

Uns ist gnug, das wir wissen, der Bapstesel sey von Gott selbs, von allen Engeln, von allen Christen,
von aller vernunfft, von allen Creaturn, Von jren eigen gewissen, Auch von allen Teufeln verdampt,
das wir von jm und seiner abgoetterey und Gottslesterung frey mit froelichem gewissen wider jnen le-
ren und beten, jn anspeien thueren, jn meiden und fliehen, wie den Teufel selbs, und aus unserm
hertzen absetzen, und in grund der Hellen sencken, Auch seine verfluchte lere, da er schreiet: “Wer
dem Roemischen Stuel nicht gehorsam ist, kan nicht selig werden” koennen umbkeren und das wider-
spiel setzen und sagen: Wer dem Bapst gehorsam ist, der kan nicht selig werden, Wer aber wil selig
sein, das der meide, fliehe und verdamme den Bapst, wie den Teufel selbs, sampt seinen wercken und
wesen, wie uns unser heilige Tauffe leret und ermanet.

(WA 54: 287)

Die Gegenseite ist verdammt, Luther und seine Gruppe sind auf Gottes Seite. Auch wenn
der Papst ein Argumentum ad consequentiam anbringt, derart: Wer dem Roemischen Stuel
nicht gehorsam ist, kan nicht selig werden, dann kann die Lutherseite das genauso gut
umbkeren und das widerspiel setzen.



50 —— Argumentationsmuster — formal

5.2 Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf Autoritdten (im weiten Sinn)

Das Argumentum ad autoritatem ist in Alltagsargumentationen (und nicht nur dort) eine
sehr weit verbreitete Argumentationsform. Dabei wird nicht verglichen, nicht rational
begriindet, nicht aus den Konsequenzen heraus auf die Wahrheit von Pramissen geschlos-
sen, obwohl auch diese Argumentformen mit in das Argumentum ad autoritatem hinein-
spielen konnen. Der wesentliche Punkt bei dieser Argumentform ist der Bezug auf eine
Instanz, fiir die eine Beurteilungskompetenz zum strittigen Sachverhalt postuliert wird.
Die Wahrheit der Konklusion wird daraus abgeleitet, dass sie von einer Autoritédtsinstanz
bereits fiir wahr gehalten wird. Weiteres ist im ersten Schritt nicht notwendig. Dies bedeu-
tet nicht, dass alle Autorititsargumente falsch (oder richtig) sein miissen, es besagt nur,
dass der Begriindungsweg abgekiirzt bzw. ganz ausgelassen wird. Der Verweis auf die
Autoritdt konstituiert die jeweilige Schlussregel fiir ein Ad-autoritatem-Argument: Wenn
die Autoritdt x dieses Datum behauptet und fiir wahr hilt, dann ist es wahr. Bei einer Ar-
gumentation wie der folgenden kann dies verdeutlicht werden: ,Alle Experten sind sich
einig, dass der Klimawandel existiert und eine Bedrohung fiir die Menschheit darstellt’
(Datum). Ergo: Der Klimawandel existiert und stellt eine Bedrohung fiir die Menschheit
dar.¢ (Konklusion). Schlussregel: Wenn Experten/Autorititen/Wissenschaftler Sachverhal-
te (und deren Folgen) fiir wahr halten, dann sind sie qua dieser Autoritidt wahr. Dieses
Argument lasst sich natiirlich auflésen bzw. durch Stiitzungsargumente belegen, z. B. mit
dem Verweis auf tausende wissenschaftliche Untersuchungen. Die Schlagkraft erhilt das
Argument aber im ersten Schritt bereits durch den Verweis auf ,die Experten‘ oder ,die
Wissenschaftler‘. Viele Autoritdtsargumente halten dieser Priifung natiirlich nicht Stand,
ndmlich dann, wenn nur vermeintliche Autoritdten ins Feld gefiihrt werden. Die Beispiele
hierfiir sind so ubiquitdr und tdglich zu beobachten, dass sich eine Veranschaulichung an
dieser Stelle eriibrigt. Wichtig ist dabei nur, dass die jeweiligen Konklusionen aus den
Préamissen (dem Datum) gelten, weil eine beriihmte Person, eine bekannte Institution oder
eine bekannte Gruppierung sie fiir wahr halten. Eine genauere Priifung, ob Pramissen und
Konklusionen tatsdchlich haltbar sind (bei rationaler Priifung der Fakten, der Bedingungs-
faktoren resp. Ursachen), bleibt aus. Nun ist es keineswegs so, dass wir im Alltag auf das
Argumentum ad autoritatem schlichtweg verzichten konnten oder auch nur sollten. Die
Komplexitdt der Lebenswelt macht es faktisch unmoglich, fiir alle Sachverhalte, zu denen
wir uns — nolens volens - eine Meinung bilden miissen, eine auch nur anndhernd voll-
stdndige Priifung durchzufiihren. Wir sind in vielen Fillen darauf angewiesen, uns auf
das Urteil der Autoritdaten verlassen zu konnen. Wenn bei der Autoinspektion der Werk-
stattmeister (als Autoritidt) behauptet, dies und jenes miisse repariert oder ausgetauscht
werden, werden wir dies i. d. R. aufgrund seiner ihm zugeschriebenen Kompetenz akzep-
tieren. Denkbar ist, dass wir uns eine zweite Meinung einholen, aber auch hier gilt: Eine
zweite Autoritdt wird befragt. In beiden Fallen konnen wir nur die Plausibilitat der Be-
hauptungen insofern priifen, als wir die vorgebrachten Begriindungen nachvollziehen
konnen. Wenn wir nicht gerade selbst Autoexperten sind, konnen wir nicht mit Sicherheit
sagen, ob die Behauptungen (oder die vorgebrachten Begriindungen) den Tatsachen voll-



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf Autoritdten (im weiten Sinn) = 51

umfanglich entsprechen. Wir vertrauen auf die Kompetenz der Autoritét. Dass dieses Vor-
gehen komplexitidtsreduzierend (im luhmannschen Sinne) ist, dass uns dieses Vorgehen
in vielen Fillen {iberhaupt erst handlungs- und entscheidungsfihig macht, darf jedoch
nicht dariiber hinwegtduschen, dass dieses Vorgehen auch riskant ist. Nicht nur, dass sich
auch Experten tduschen konnen, sondern v. a. die Tatsache, dass wir hdufig Personen
Kompetenzen zuschreiben, die sie gar nicht haben, macht das Argumentum ad autori-
tatem in manchen Féllen problematisch. Im besten Falle werden wir bei den vorgebrach-
ten Pramissen (Datum) und Konklusionen Stiitzargumente (also rationale Begriindungen)
einfordern, um uns so vergewissern zu kénnen, dass die Konklusionen gelten und dass die
jeweilige Autoritdt auch als solche gelten kann. Fiir viele Alltagssituationen ist dies jedoch
schon aus Zeit- und Verarbeitungsgriinden (kognitiver Aufwand) nicht méglich.

Das Argumentum ad autoritatem wird haufig so verstanden, dass sich der Argumen-
tierende auf eine konkrete Person bezieht, die als Autoritét ins Feld gefiihrt wird. Dies ist
jedoch eine verkiirzte Auffassung des Arguments. Als Autoritdten konnen nicht nur Per-
sonen, sondern auch Institutionen, Gruppen, bestimmte Texte, einzelne mehr oder weni-
ger konkret fassbhare Konzepte (,die Geschichte‘, ,die Erfahrung lehrt, dass, ,der gesunde
Menschenverstand®, ,im Allgemeinen wird so verfahren, dass‘, ,jeder weif3, dass‘) oder der
Argumentierende selbst (,weil ich das sage‘) fungieren. Entscheidend ist dabei nur, dass
der Begriindungsprozess durch den schlichten Verweis auf eine Autoritit (in diesem wei-
ten Sinn) abgeschlossen wird: q gilt, weil g von der Autoritit behauptet wird.

In der Streitschrift von 1545 wird das Argumentum ad autoritatem in den ver-
schiedensten Ausprdgungen genutzt. Je nach Abgrenzung sind mindestens zehn verschie-
dene Subtypen auszumachen. Diese unterscheiden sich darin, auf welche Autoritdten
Bezug genommen wird und in welcher Weise die Autoritdten argumentativ instrumentali-
siert werden. So ist der Verweis auf die Bibel — erwartbar — der Kernpunkt der Autoritéats-
verweise bei Luther. Allerdings zeigen sich hier verschiedene Subtypen (1.-4.) je nach-
dem, wie diese Autoritat eingesetzt wird. Die weiteren Subtypen beziehen sich auf
Personen (5.-6.), auf Gott als hochste denkbare Autoritit iiberhaupt (7.) oder in unspezifi-
scher Weise auf Konzepte wie die ,,Wahrheit“ (8.), ,,den bereits erfolgten Beweis* (9.) oder
allgemeine ,,Erfahrungen® (10.).

1) In unspezifischer Weise wird die generelle Schriftaddquatheit der eigenen Position
hervorgehoben. Dies ist ein nicht ndher ausgefiihrter Verweis auf die Autoritat der Bi-
bel.

2) An vielen Stellen im Text wird auf einzelne Bibelstellen verwiesen mit Fundstellenan-
gaben. So wird im Text en passant die Bibel durch Kurzverweise, ohne diese detaillier-
ter auszufiihren, als Autoritit genutzt.

3) Narrative Passagen oder einzelne Figuren der Bibel werden als Autoritdten herange-
zogen, die dann als Vergleichsbasis zum abgewerteten Gegner genutzt werden.

4) An verschiedenen Stellen, besonders bei den beiden zentralen Stellen Mt. 16,18 (,Du
bist mein Fels‘) und Joh. 21,15f. ((Weide meine Schafe), werden Bibelstellen ausfiihr-
lich zitiert, kommentiert und interpretiert. Dies geschieht, um die eigene Position zu
stiitzen und die des Gegners zu schwichen bzw. zu widerlegen. Deshalb gehdren zu



52 —— Argumentationsmuster — formal

diesem Typus auch die Verfahren, bei denen Luther dem Gegner bestimmte Bibelaus-
legungen unterstellt oder bei denen der Gegner bestimmte Bibelstellen vermeintlich
oder tatsdchlich ignoriert. Bei diesen Auslegungs- und Interpretationsverfahren tritt
zwar das Autoritdtsargument als solches etwas in den Hintergrund, weil ja durch die
Bibelstelleninterpretation die entsprechenden Stiitzargumente geliefert werden; aller-
dings liegt auch hier ein Autoritdtsargument vor, da die Bibelstellen selbst durch ihre
Herkunft als Autoritidten gekennzeichnet sind.

5) Luther als Doktor der Theologie verweist auf sich selbst als Kompetenz in Sachen
Bibelauslegung und setzt sich somit als Autoritat.

6) Verschiedene Personen und Gruppen (Kaiser, Fiirsten, Stinde, feine Leute) werden als
Autoritdten zur Stiitzung der eigenen Argumentation angefiihrt.

7) Die Kronung in dieser Reihe ist dann schlielich der Verweis auf die héchste denkbare
Autoritdt tiberhaupt: auf Gott selbst.

8) Mit Beweisbehauptungen/-formeln wird auf die Wahrheit der eigenen Position ver-
wiesen (z. B. gewislich ists wahr WA 54: 292). Hier wird das Konzept der ,,Wahrheit“
(die schlicht behauptet wird) zur Autoritét.

9) An einigen Stellen verwendet Luther die Technik des intratextuellen Verweises, um
das Autoritdtsargument umzusetzen. Er behauptet, dass bestimmte Punkte bereits
andernorts im Text bewiesen worden seien (auch wenn diese Textstellen selbstredend
vom argumentativen Gegner nicht akzeptiert worden sein diirften). Dies stellt eine
weitere Form der Beweisbehauptung dar.

10) Schlief3lich wird die eigene Erfahrung Luthers als Autoritit instrumentalisiert. Das
eigene Erleben (v. a. bei seiner Romreise 1510) soll geniigend Evidenz fiir die im Text
vorgebrachten Argumente liefern.

Nachfolgend sollen zu jedem dieser Subtypen Beispiele gegeben werden, die die Funkti-
onsweise des Autoritdtsarguments und ggf. auch die Verschrankung mit anderen Argu-
mentformen verdeutlichen. Den Beginn machen die zahlreichen und verschiedenen Bibel-
verweise als Autoritdtsargumente.

5.2.1 Generelle Schriftaddquatheit

Bei dieser Argumentform verweist Luther unspezifisch darauf, dass die eigene Position der
heiligen Schrift entspreche, die der Gegner folglich nicht. Zugleich wertet Luther damit
auch Autoritdten ab, die vom Gegner immer wieder ins Feld gefiihrt werden: Kirchenviter,
Konzilien etc. Die Autoritdt der heiligen Schrift, die auch vom Gegner kaum bestritten
werden diirfte, steht hoher als andere Autoritdten. Deswegen ist der generalisierende Ver-
weis auf die Schriftaddquatheit der eigenen Position als Autoritdtsargument an dieser
Stelle schlagend.



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf Autoritdten (im weiten Sinn) =—— 53

ZUm dritten, da unser Confessio anno xxx [1530, M. H.] zu Augspurg fuer dem Keiser und gantzem
Reich verhoeret ward, fragten jenes teils Fuersten jre Theologen, ob man solchs mit der Schrifft verle-
gen kuendte. Antworten sie: Nein, mit der Schrifft koendte mans nicht verlegen, Sondern mit den Ve-
tern und Concilien. Darauff etliche grossen lechelend sprachen: Unser Theologen verteidigen uns fein,
Sagen, das jenes teil habe die Schrifft fuer sich, Wir aber fuer uns die Schrifft nicht haben.

(WA 54: 288)

Verschrankt ist die Argumentation hier mit einem Argumentum ex concesso (s. 0. 5.1.8).
Das Autoritidtsargument (Schriftaddquatheit) ist hier die Voraussetzung dafiir, dass das
Konzessions-Argument {iberhaupt funktionieren kann. Die Gegner konzedieren die
Schriftaddquatheit bzw. konnen nicht zeigen, wie man die luthersche Position mit der
Bibel widerlegen kann. Damit akzeptieren sie auch die Autoritdt der Bibel als solche und
auch ihre Vorrangigkeit vor anderen Autoritdten.

Das zweite Beispiel stammt aus dem Kontext der Auseinandersetzung mit dem Herr-
schaftsanspruch des Papstes und der Frage nach der Legitimitdt des Papsttums iiber-
haupt. Luther nutzt die Bibel hier als Autoritét, auf die er sich in Abgrenzung zum Gegner
berufen kann. Wir (die eigene Seite) handeln und denken gemif3 der Schrift, somit han-
deln und denken alle anderen (Papstseite) im Widerspruch zur Bibel. Das Wort Gottes als
Autoritét ist der Bezugspunkt:

Mir ist gnug, das ich sicher fuer mich bin, und wisse jn zu urteilen nach dem Wort Gottes, das wider jn
ist, und ich mit gutem gewissen jnen fuer einen Fartzesel und Gottes feind halten mag.
(WA 54: 273)

Abgeleitet aus diesem Autoritdtsverweis ist dann die Beschimpfung des Gegners, was
wiederum ein verstidrkendes Argument darstellt. Der Gegner hat eben nicht allein unrecht,
sondern er ist ein Fartzesel und Gottes feind.

5.2.2 Bibelstellenverweis

Neben Polemik bzw. sprachlicher Aggression in den unterschiedlichsten Formen ist im
Text die Argumentationsform des Autoritdtsverweises durch Bibelstellen die dominante
Form iiberhaupt. In insgesamt 222 Verweisen (davon 171 direkte Bibelverweise mit den
entsprechenden Bibelstellenangaben und 51 indirekte Bibelstellenverweise, die jedoch fiir
den Leser leicht erkennbar und rekonstruierbar waren®) untermauert Luther seine eigene
Argumentation. Der Verweis auf Bibelstellen ist nicht allein ein Verweis auf eine fiir alle
Zeitgenossen unhinterfragbare Wahrheit, sondern — darauf weist Lobenstein-Reichmann
(2013: 223) zu Recht hin - ein Verweis auf die gottliche Legitimation der eigenen Argumen-
tation.

21 Zu den zitierten Bibelstellen vgl. den Anhang.



54 —— Argumentationsmuster — formal

Die kommunikative Beweiskraft eines Bibelzitats in frnhd. Zeit ist nicht zu unterschéatzen. Es gilt nicht
nur als historisch wahr, sondern auch von Gott besonders legitimiert.

Damit riicken die Aussagen, die aus den Bibelstellen gewonnen werden konnen, in eine
besondere argumentative Funktion. An vielen Stellen verweist Luther auch sonst auf his-
torisch verbiirgte oder zumindest als historische Wahrheiten akzeptierte Ereignisse. Sie
haben iiber den Status als historische Ereignisse eine besondere Uberzeugungskraft. Ge-
radezu potenziert wird ein Datum dann dadurch, dass es — als Wort Gottes — noch die
gottliche Legitimation zusétzlich erhalt. Insofern sind Bibelstellenverweise bzw. der Ein-
bezug von biblischen Geschichten (s. u.), die Interpretation von Bibelstellen und die dem
Gegner nachgewiesenen bzw. unterstellten Fehldeutungen von Bibelstellen im Text in der
Tat wohl die schlagkriftigsten Argumente iiberhaupt.

Zwei Beispiele fiir diesen Typus des Bibelstellenverweises (entweder in Form einer
Stellenangabe oder in Form eines nicht weiter ausgefiihrten/interpretierten Zitats) mogen
hier geniigen:

Darumb ist ein jglich kind in der Tauffe nicht allein ein richter uber den Bapst, sondern auch uber sei-
nen Gott, den Teufel, gesetzt, Dazu jm geboten, das es solle und muesse den Bapst, Teufel und alle
sein wesen richten, verdammen, meiden, [Ps. 91, 13] fliehen und mit fuessen tretten, Wie Psal. ix sagt:
“Auff dem Lewen und Ottern wirstu gehen und tretten auff den jungen Lewen und Trachen”, [1. Kor. 6,
2f.]2 Und j. Corinth. vj: “Wisset jr nicht, das die Heiligen die Welt richten werden? So nu die Welt soll
von euch gerichtet werden, seid jr denn nicht gnug, geringer sachen zu richten? Wisset jr nicht, das
wir uber die Engel richten werden?” etc. [Eph. 2, 6] Ephe. ij: “Gott hat uns sampt Christo aufferweckt,
und sampt jm ins Himlische wesen gesetzt.” Jch hoffe, in dem Himelischen wesen koenne man richten
Teufel, Bapst, Welt, Suende, Tod und Helle.

(WA 54: 285)

In diesem Beispiel verweist Luther im Text auf die jeweilige Bibelstelle als Fundstelle (z. B.
j. Corinth. vj) und er gibt zugleich das entsprechende Zitat dazu an. Hier haben wir es also
mit einem direkten Bibelverweis zu tun. Gleich dreimal hintereinander wird auf die Autori-
tit verwiesen und damit das Argument selbst (,ein rechter Christ kann und darf iiber den
Papst urteilen‘) unterstiitzt. Hier liegt somit auch eine Verschrinkung mit einer Argument-
reihung vor.

Im néchsten Beispiel wird der Bibelverweis indirekt vollzogen, die Bibelstelle wird
sinngemaf} wiedergegeben, die Fundstelle jedoch nicht. Dies diirfte jedoch fiir den zeitge-
nossischen Leser wenig Probleme bereitet haben, d. h. der Autoritdtsverweis diirfte in
gleicher Weise funktioniert haben.

Also hat der Bapst auch sein Bapstum in des Teufels namen mit allerley luegen und Gottslesterung
angefangen und bis auff die Hellische grundsuppe aller laster und schande bracht, [Lk. 6, 44; Sir. 27,

22 Die Angaben in eckigen Klammern verweisen jeweils auf die Marginalnoten in der Weimarer Ausgabe.
Diese Marginalnoten sind im Originaltext nicht vorhanden.



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf Autoritdten (im weiten Sinn) =—— 55

7] die wir jtzt zu Rom sehen oeffentlich am tage, das auch an den fruechten wol zur kennen ist, was
fuer ein baum sey, und wer den selben gepflantzt hat.
(WA 54: 235)

Die Weimarer Ausgabe verweist hier auf zwei Bibelstellen: Lk. 6,44: ,,Ein jeglicher Baum
wird an seiner eigenen Frucht erkannt. Denn man liest nicht Feigen von den Dornen, auch
liest man nicht Trauben von den Hecken.“”? und Jesus Sirach 27,7: ,An den Friichten
merkt man, wie des Baumes gewartet ist; also merkt man an der Rede, wie das Herz ge-
schickt ist.“*

Wie an dieser indirekt zitierten Stelle kann auch bei den anderen indirekt zitierten
Stellen davon ausgegangen werden, dass die Leser der Streitschrift die Bibelherkunft mit
Sicherheit klar erkannt haben diirften, handelt es sich doch um Aussagen, die so bekannt
sind, dass sich ein separater Fundstellenhinweis eriibrigt. D. h. auch wenn die Leser die
konkrete Bibelstelle nicht hitten nennen konnen, dass es sich um einen Bibelverweis
handelt, war ihnen sicherlich bewusst.

Wenn Luther in diesem Beispiel nun die ,,Friichte” des Bibelzitats mit den luegen, der
Gottslesterung, mit laster und schande der Papstseite identifiziert, wird die Gegenseite
nicht allein durch einen Vergleich (,So wie bei den Biumen die guten von den schlechten
anhand der Friichte unterschieden werden kdnnen, so kann auch in geistlichen Fragen,
die richtige von der falschen Seite anhand der Ergebnisse beurteilt werden.‘) abgewertet
und ins Unrecht gesetzt, sondern durch die Autoritét, die dem Bibelverweis selbst inne-
wohnt. Der Vergleich ist nicht irgendein Vergleich, sondern er ist legitimiert durch die
Bibel. Und damit sind es die Konklusionen ebenfalls.

5.2.3 Bibelgeschichte/Bibelstelle im Text als Parallele/Vergleich auf Bibelbasis

Eine verschrankte Form des Bibelarguments liegt in den Fillen vor, bei denen nicht nur
auf eine bestimmte Bibelstelle direkt oder indirekt verwiesen — und damit das Autoritats-
argument aktiviert wird, sondern bei denen auch zugleich eine Parallelisierung zwischen
der in der Bibel erzdhlten Geschichte und der fiir die Argumentation relevanten Sachver-
halte hergestellt wird. Der Unterschied zu den vorgenannten Formen (direktes und indi-
rektes Bibelzitat) liegt darin, dass der Vergleich expliziert wird. Insofern verbindet diese
Argumentform ein Autoritdtsargument mit einem Vergleichsargument, wie es weiter un-
ten (s. Kap. 5.4 Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Vergleichen/Analogien) noch vorgestellt wer-
den wird. Das Muster verlduft folgendermaf3en: Der (mit Bibel-Autoritit ausgestattete und
daher noch wirkméchtigere) Sachverhalt X ist dem Sachverhalt Y (aus der relevanten Aus-
einandersetzung mit dem Papst) gleich/dhnlich: Ergo: Was gleich/dhnlich in den Voraus-

23 Ubersetzung nach der Lutherbibel von 1912.
24 Ubersetzung nach der Lutherbibel (inkl. Apokryphen) von 1912.



56 = Argumentationsmuster — formal

setzungen/Pramissen ist, ist auch in den Konsequenzen gleich/dhnlich. Die folgenden
Beispiele sollen dies veranschaulichen.

Im ersten Beispiel geht es um die von Luther monierte Uneinsichtigkeit des Papstes,
der sich nicht um das (verniinftige, begriindete) Urteil anderer kiimmert:

“JA, was fragt der Bapst nach solchem urteil, weil jn niemand thar straffen noch absetzen?” Wolan,
ich wolt nicht, das er darnach fragt. Er [4. Mose 22, 28ff.] ist nicht werd, das er darnach fragen solt. Ba-
laam fragt auch nicht darnach, das er von seinem Esel, und darnach vom Engel gestrafft ward. Die So-
domiten [1. Mose 19, 7ff.] fragten auch nicht darnach, das sie von Loth gestrafft wurden.

(WA 54: 287)

Gleich zwei Bibelvergleichsgeschichten werden herangezogen, um den Papst zu charakte-
risieren. Einmal die bekannte Geschichte von Bileam?® (Balaam) und seinem Esel, der ein
Sinnbild der Uneinsichtigkeit ist. Und zum anderen die Geschichte der Sodomiten, die von
Loth die Herausgabe zweier ,,Fremder“, d. h. der von Gott gesandten Engel, einforderten,
um sie zu toten, womit sie ebenfalls maximale Uneinsichtigkeit und Gottesferne zeigten.?
Auf die fragwiirdige Reaktion Loths in Bezug auf die Bereitschaft zur Herausgabe seiner
Tochter (1. Mose 19,8) geht Luther hier nicht ein. Es geht nur um die Verstocktheit der
Sodomiten, die mit der des Papstes gleichgesetzt wird.
Im zweiten Beispiel wird eine Stelle in Spr. 30,20 als Vergleich herangezogen.”

Also das auch zu unser zeit Clemens vij. Anno 1525 fuer Pavia Franckreich huelffe schicket wider un-
sern Keiser Karolo, und da es jnen misriet, wisschete er das maul, wie die Hure [Spr. 30, 20] Prover.
xxx und sprach, Er hette es dem Keiser zu gut gethan.

(WA 54:232)

25 Der Prophet Bileam wollte im Auftrag des Moabiterkdnigs Balak die Israeliten verfluchen, obwohl dies
Gottes Willen widersprach. Deswegen stellte sich ihm und seinem Esel ein Engel in den Weg. Die Szene
schildert das Beharren Bileams auf seinem Willen. 4. Mose 22,27-29: ,,Und da die Eselin den Engel des
HERRN sah, fiel sie auf ihre Knie unter Bileam. Da ergrimmte der Zorn Bileams, und er schlug die Eselin mit
dem Stabe. Da tat der HERR der Eselin den Mund auf, und sie sprach zu Bileam: Was habe ich dir getan,
daBl du mich geschlagen hast nun dreimal? Bileam sprach zur Eselin: Dafy du mich hohnest! ach, daf3 ich
jetzt ein Schwert in der Hand hitte, ich wollte dich erwiirgen!“ (Ubersetzung nach der Luther-Bibel von
1912).

26 1. Mose 19,4-8: ,,Aber ehe sie sich legten, kamen die Leute der Stadt Sodom und umgaben das ganze
Haus, jung und alt, das ganze Volk aus allen Enden, und forderten Lot und sprachen zu ihm: Wo sind die
Ménner, die zu dir gekommen sind diese Nacht? Fiihre sie heraus zu uns, daf wir sie erkennen. Lot ging
heraus zu ihnen vor die Tiir und schlof3 die Tiir hinter sich zu und sprach: Ach, liebe Briider, tut nicht so
iibel! Siehe, ich habe zwei Tochter, die haben noch keinen Mann erkannt, die will ich herausgeben unter
euch, und tut mit ihnen, was euch gefillt; allein diesen Médnnern tut nichts, denn darum sind sie unter den
Schatten meines Daches eingegangen.“ (Ubersetzung nach der Luther-Bibel von 1912).

27 ,,Also ist auch der Weg der Ehebrecherin; die verschlingt und wischt ihr Maul und spricht: Ich habe
kein Boses getan.“ (Ubersetzung nach der Luther-Bibel von 1912).



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf Autoritdten (im weiten Sinn) = 57

Hier wird der Vergleich noch dadurch verstarkt, dass es nicht nur um das schdndliche
Sich-heraus-Reden geht, sondern dass der Papst zugleich mit einer Hure gleichgesetzt
wird.

Im dritten Beispiel wird der Papst als falscher Lehrer, Verfiihrer und Morder argumen-
tativ dargestellt. Es geht zundchst wieder um die Frage nach der Legitimation des Papst-
tums, das nach Luther vom Teufel komme:

Wo kompt das Bapstum her? Jch sage noch wie vor: Es kompt [Seite 238] vom Teufel, weil es nicht von
der Kirchen, die Christus durch seinen heiligen Geist regiert, noch weltlicher oeberkeit kompt.
(WA 54: 2371.)

Untermauert wird diese Position durch eine Reihe von Bibelstellen, die das Verhéiltnis
zwischen falscher, von Menschen gemachter Lehre und richtiger, von Gott inspirierter
Lehre adressieren. Gleich sechs Bibelstellen werden in Folge genannt und adaptiert: Mt.
16,16; 1. Petr. 4,11; Tit. 1,13f.; Mt. 15,9; LK. 3,22; Joh. 10,27.5.

Solchs wil ich also mechtiglich [Mt. 16, 18] beweisen, das auch die Hellen pforten nichts dawider sol-
jemand ein Ampt fueret, das ers thu als aus dem vermoegen, das Gott darreicht, auff das Gott in allen
dingen gepreiset werde durch Jhesum Christ” etc. Also auch S. Paulus an viel oerten verbeut Men-
schen lere seer [Tit. 1, 13f.] hart, sonderlich Tit. j: “Straffe sie scharff, auff das sie gesund seien im
Glauben, und nicht achten auff Menschen gebot, welche abwenden von der [Mt. 15, 9] warheit.” Und
der HERR selbs Matthei xv: “Vergeblich dienen sie mir mit Menschen geboten.” Hie ists verboten ge-
waltiglich, das man in der Kirchen nicht solle Menschenlere predigen noch hoeren, als die nicht Gottes
ehre und preis wircket, Sondern vom glauben abfueret und Menschen ehre sucht. Denn Gott wil allei-
ne in seiner Kirchen reden, wircken und regirn, auff das er allein gepreiset werde, wie wirs, Gott lob,
dahin gebracht haben in unsern Kirchen, und mit Gottes huelffe in den schwang und gang komen ist,
das fast jederman weis, wie man sich als fuer dem Teufel selbs hueten solle fuer Menschen lere, Und
allein unsern HERRN und Heiland hoeren, wie der [Lk. 3, 22] Vater von jm zu uns sagt am Jordan: “Dis
ist mein Lieber Son, an dem [Joh. 10, 27.5] ich wolgefallen habe, Den solt jr hoeren.

(WA 54: 238)

Diese mehrfache Parallelisierung der Bibelgeschichten mit der aktuellen Situation wird
nun abschlieflend noch einmal weiter expliziert mit einem Wort von Gott selbst (,Meine
Schafe horen meine Stimme®). Die richtige Stimme wird von den Schafen/Christen durch-
aus gehort, die fremde/falsche Stimme wird geflohen. Mit einem abschliefenden Verweis
(Joh. 10,8) wird der Schlusspunkt derart in der Interpretation gesetzt, dass die falschen
Lehrer, vulgo die Papstpartei, Diebe und Moerder sind.

Und er selbs Johannis x: “Meine Schafe hoeren meine Stimme, Aber der frembden Stimme hoeren sie
nicht, Sondern fliehen davon, denn sie kennen der Frembden Stimme nicht.” Dis liebliche, lustige Bil-
de, das der HERR hie setzet von den Schafen, magstu selbs sehen, wenn du wilt, unter den Schafen.
Wenn ein Frembder jnen ruefft, pfeifft oder locket: Hermen, Hermen, so leuffts und fleuhet, Und je
mehr du lockest, je mehr esleuffet, als were ein Wolff da, denn es kennet die frembde Stimme nicht,
Wo aber der Hirte ein wenig sich hoeren lesst, da leuffts alles zu, denn sie kennen seine Stimme. Also
sollen ja thun alle rechte Christen, die hoeren keine Stimme denn jres Hirten Christi, wie er daselbs



58 —— Argumentationsmuster — formal

auch sagt, [Joh. 10, 8] Johan. x: “Alle, die fuer mir komen sind, sind Diebe und Moerder gewesen. Aber
die Schafe haben jnen nicht gehorchet.
(WA 54: 237f)

Im vierten Beispiel wird der Papst mit Judas gleichgesetzt. Wie dieser hat auch jener Chris-
tus verraten; allerdings wiegt der Verrat des Papstes noch schwerer:

Judas hat den HErrn verraten und umbbracht, Aber der Bapst verret und verderbt die Christliche Kir-
chen, welche der HErr lieber und thewrer, weder sich selbs oder sein Blut, geachtet. Denn er sich selbs
fuer sie geopffert hat.

(WA 54: 263)

Im fiinften Beispiel wird die Versuchung Christi durch den Teufel auf den Papst angewen-
det, der dieser Versuchung nicht nur nicht widersteht, sondern willig auf sie eingeht:

Denn alle Reiche in diesen dreyen Lendern sind des Bapsts, wie das Cap. Omnes, und seine Heuchler
(ich hette schier gesagt: wie des Teufels foertze?®) rthuemen, das er der gantzen Welt Herr sey. Diese
[Mt. 4, 8ff.] Krone hielt der Teuffel unserm HERRN Christo fuer, Matthei iiij, da er jn auff den hohen
Berg fueret, und zeiget jm alle Reich der Welt und jre Herrligkeit, und sprach: Das alles wil ich dir ge-
ben, so du nider fellest und mich anbetest. Aber der HERR sprach zu jhm: Hebe dich weg von mir, Sa-
tan. Wie spricht aber der Bapst? Kom her, Satan, und hettestu noch mehr Welt denn diese, Jch wolt sie
alle annemen, und dich nicht allein anbeten, Sondern auch im hindern lecken.

(WA 54: 263)

Im sechsten Beispiel wird die Geschichte Hiobs auf die Gegenwart und das Handeln des
Papstes transferiert. Der Gott des Papstes, also der Teufel, qudlte Hiob wie es jetzt der
Papst mit dem Reich Christi tut:

Also hatte sein Gott [= der Gott des Papstes = Teufel, M. H.] auch zu schaffen, im Hause Hiob, da er jm
alle seine Kinder, gesinde und vieh erschlug, und jn selbs auch plagte. Eben das selbe werck hat sein
heiliges Kind, der Bapst, auch zu thun, in dem Reich Christi, der wollen wir zum Exempel etli-
che stuecke erzelen.

(WA 54: 265)

Wie aus den Beispielen® ersichtlich wird, sind die Explizierungen der Bibelvergleiche
i. d. R. auf jeweils sehr bekannte Bibelgeschichten bezogen, bei denen die Frage nach der

28 Die in der Klammer aktivierte Praeteritio (ich hette schier gesagt) und die Skatologie (des Teufels foertze)
kommen verstarkend zur Gesamtargumentation des Vergleichs hinzu. Vgl. zu diesen Argumentationsfor-
men 5.7.2und 5.3.2.1.

29 Ein weiteres Beispiel ist der Vergleich der bosartigen S6hne Elis (1. Sam. 12, 17, 22) mit dem Papsttum:
Fiir Elis Sohne gilt, dass sie den HERRN nicht kennen (WA 54: 226), das Priesterlich Ambt nicht achten (ebd.
S. 226) und unverschampt Ehebruch trieben (ebd. S. 226). Eli schreitet dagegen nicht ein; darin gleicht der
Papst Eli; die Vergehen der S6hne fallen auf den Vater zuriick, gleiches gilt fiir den Papst: Horestus Bapst
Paule, du hast erstlich keinen glauben, und achtest Gott nicht sampt deinen Soenen, Cardinelen und Roemi-
schen hofe gesinde, Denn jr seid Epicurische Sew, des gleichen alle Bepste deine Vorfaren, Denn so man die



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf Autoritdten (im weiten Sinn) =—— 59

richtigen Seite (gut vs. bose) nicht offen ist. So kann durch die Bibelautoritit, durch die
jeweils bekannten und anschaulichen Geschichten und ggf. (s. o. drittes Beispiel) durch
regelrechte Batterien von herangezogenen Bibelstellen die eigene Argumentation ver-
starkt werden.

5.2.4 Bibelstelleninterpretation

In einem theologisch fundierten Diskurs, wie er auch fiir die strittigen Fragen in der vor-
liegenden Schrift gilt, ist schlie8lich die Auslegung zentraler Bibelstellen im eigenen Sin-
ne zur Unterstiitzung der eigenen Argumentation sozusagen die Koénigsdisziplin. Von den
vier Streitfragen, die im Text behandelt werden (1. Kompetenzen bei der Konzilseinberu-
fung; 2. Institution des Papsttums; 3. Wer darf iiber den Papst urteilen?; 4. Griindet sich
das weltliche Kaiserreich auf das Papsttum?), ist die Frage nach der Legitimation des
Papsttums wohl die wichtigste im ganzen Text (behandelt unter Das Erste WA 54: 228—
285). In dieser Passage sind es v. a. zwei Bibelstellen, die fiir Luthers Argumentation zent-
ral sind:

Mt. 16,18-19: Und ich sage dir auch: Du bist Petrus, und auf diesen Felsen will ich bauen meine Ge-
meinde, und die Pforten der Holle sollen sie nicht {iberwéltigen. Und ich will dir des Himmelsreichs
Schliissel geben: alles, was du auf Erden binden wirst, soll auch im Himmel gebunden sein, und alles,
was du auf Erden 16sen wirst, soll auch im Himmel los sein.*®

und

Joh. 21,15-17: Da sie nun das Mahl gehalten hatten, spricht Jesus zu Simon Petrus: Simon Jona, hast du
mich lieber, denn mich diese haben? Er spricht zu ihm: Ja, HERR, du weif3t, daf3 ich dich liebhabe.
Spricht er zu ihm: Weide meine Lammer! Spricht er wieder zum andernmal zu ihm: Simon Jona, hast
du mich lieb? Er spricht zu ihm: Ja, HERR, du weif3t, dafd ich dich lieb habe. Spricht Jesus zu ihm: Wei-
de meine Schafe! Spricht er zum drittenmal zu ihm: Simon Jona, hast du mich lieb? Petrus ward trau-
rig, daf3 er zum drittenmal zu ihm sagte: Hast du mich lieb? und sprach zu ihm: HERR, du weif3t alle
Dinge, du weif3t, daf3 ich dich liebhabe. Spricht Jesus zu ihm: Weide meine Schafe!*!

Bepstlichen Decretalen von forn an bis hinden aus lieset, so findet man nicht einen buchstaben, der da lere,
was glaube sey, oder wie man Christlich gleuben sol, Kan auch kein glaube in ein Bepstlich oder Cardinalisch
hertz fallen, das ist gewis. Zum andern, so weissestu mit alle deinem Roemischen Hofe und vorfaren nicht, was
ein Priesterlich Ampt sey, wie man das Volck mit Gottes Wort und Gebot unterweisen oder Gott loben sol, Denn
davon findet man nichts in allen Decretalen, das man eine Predigt thun kuende, Sondem es ist alles Menschen
lere und eigen duenckel, welchs ist eitel abgoetterey. Zum dritten, So treibstu und deine Kinder schendliche
unzucht, Denn die Cardinel und deines Hofes puseron und Hermaphroditen [Seite 227] fueren ein solch
grewlich wesen, das Himel und erden dafuer beben und zittern. (WA 54: 226f.).

30 Ubersetzung nach der Luther-Bibel von 1912.

31 Ubersetzung nach der Luther-Bibel von 1912.



60 —— Argumentationsmuster — formal

An dieser Stelle kann und soll keine theologische Deutung der lutherschen Bibelstellen-
auslegungen erfolgen. Auch geht es nicht darum, zu zeigen, ob die lutherschen Angriffe
auf das Papsttum aus bibelexegetischer Perspektive berechtigt sind oder nicht. Vielmehr
soll es darum gehen, anhand dieser beiden zentralen Stellen zu zeigen, wie sie von Luther
argumentativ eingesetzt werden, d. h. in welcher Weise er seine Auslegung der (unterstell-
ten oder tatsdchlichen) Auslegung der Papstpartei entgegensetzt.

Mt. 16, 18: Um das Papsttum als eine von Gott installierte und legitimierte Institution
angreifen zu konnen, muss Luther im ersten Schritt die zentralen Fundierungspunkte
nennen. Dies sind die beiden oben genannten Stellen. Das Papsttum griindet sich darauf,
dass es sich auf Petrus als den Felsen und als denjenigen, der von Christus die Schliissel
zum Himmelreich bekommen habe, beruft. Die Pdpste sehen sich in der Nachfolge von
Petrus. Dies macht Luther explizit, indem er nicht nur auf die entsprechende Bibelstelle
verweist, sondern auch auf eine sich daraus ergebende Konklusion (aus Sicht der Papst-
partei): Wenn Petrus als Fels und Schliisselhalter mit dem Papst gleichgesetzt werden
kann, dann ist der Bapst zu Rom [] Herr uber die gantze Christenheit.

JA, sprichstu, Er wil warlich aus Gottes wort und aus Gott her komen, [Mt. 16, 18] Denn er fueret in vie-
len Decreten den spruch Matth. 16: ,,Du bist Petrus, Und auff diesen fels wil ich meine Kirchen bawen,
Und wil dir die schluessel zum Himelreich geben” etc. Das sol so viel gesagt sein: der Bapst zu Rom ist
Herr uber die gantze Christenheit.

(WA 54: 239)

Luther greift nun nicht die Konklusion an, sondern die Pramisse selbst, d. h. es geht ihm
darum, zu zeigen, dass weder die Deutung von Petrus als Fels (auf den die Kirche gebaut
worden wire), noch die Gleichsetzung der in der Bibelstelle erwédhnten ,,Kirche* mit der
jetzigen rdmischen Kirche, noch die Deutung des Schliissels als weltliches und geistliches
Machtinstrument aus der Bibel selbst ableitbar seien. Dazu unternimmt er eine sehr aus-
fiihrliche Deutung der Stelle Mt. 16,18f., die hier nicht en detail vorgefiihrt werden soll.
Eine Zusammenfassung der um- bzw. neu gedeuteten Elemente soll geniigen: Erstens ist
mit dem vielzitierten Fels nicht Petrus selbst, sondern Jesus Christus gemeint; Petrus ist
der Felser, der Christus als Fels erkannt hat:

Nu wil der HErr sagen: Du bist Petrus, das ist, ein Felser. Denn du hast den rechten Man erkennet und
genennet, welcher der rechte Fels ist, wie jn die Schrifft nennet, Christus. Auff diesen Fels, das ist, auff
mich, Christum, wil ich meine Gantze Christenheit bawen, [...].

(WA 54: 248)

Das ,,Bauen” meint zudem nicht die Etablierung einer Institution wie der rdmischen Kir-
che, sondern ein geistliches, lebendiges Bauen (das er uns geistlich bawet auff den Fels,
seinen Son, und gleuben lernt an Christum, WA 54: 249), inklusive einer Kritik an der Werk-
gerechtigkeit der romischen Kirche. Der Schliissel und die damit verbundene Schliissel-
gewalt sind ebenfalls nicht auf eine Institution wie die rémische Kirche anwendbar, son-
dern soll nur auf den Glauben bezogen werden, als geistliche Gewalt und als geistliches
Amt. Zentral dabei ist, dass diese Schliisselgewalt nicht lediglich einem, Petrus und in



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf Autoritdten (im weiten Sinn) —— 61

dessen Nachfolge dem Papst, zukommt, sondern allen Aposteln.* Petrus wird umgedeutet
als Stellvertreter fiir alle Jiinger Christi (Apostel):

das die Schluessel nicht allein S. Petro, viel weniger allein dem Bapst nach S. Petro gegeben sind.
Denn wie wol der HErr allein mit Petro redet, So stehet doch Petrus da nicht fuer seine person allein,
sondern an stat und person aller Juenger, mit denen Christus anfieng zu reden und zu fragen, Wie es
alle lerer, ehe der Bapst vom Keiser Phoca gestifftet, verstanden, geleret und gehalten haben in der
gantzen Christenheit, Und noch heutigs tags halten in Orient.

(WA 54: 250)

Gestiitzt wird diese Auslegung noch durch den Verweis auf andere Autoritédten (alle lerer).
Mit diesen verschiedenen Auslegungsschritten kommt Luther letztlich zu dem Schluss,
dass sich der papstliche Machtanspruch in keiner Weise auf Mt. 16,18f. berufen kann.
Diese Stelle — in der neuen Auslegung Luthers — miisse ganzlich anders verstanden wer-
den.

Jch will meine Kirchen auff diesen fels bawen. Hie mus Bawen ein geistlich, lebendig gebew sein. Fels
mus ein lebendiger, geistlicher Fels sein. Kirche mus ein geistliche, lebendige versamlung sein, [...].
Und Summa, dieser Text Matthei xvj redet vom Glauben, Das, wer da geleubet, der ist gebawet auff
diesen fels, wie man spricht: Wer Gott trawet, hat wol gebawet. Das mercke wol (sage ich), das Chris-
tus Matthei xvj vom Glauben, und nicht von unsern wercken redet.

(WA 54: 244)

Der Angriff auf die Legitimation des Papsttums wird zugleich mit zentralen Aspekten der
lutherschen Glaubenslehre verkniipft, wie es z. B. das obige Zitat ausweist: Die sola-fide-
Auffassung wird der Werkgerechtigkeit gegeniibergestellt.

Unabhéngig davon, ob man diese Bibelauslegungen fiir sinnvoll oder fragwiirdig hal-
ten mag, sie zeigen ein typisches Muster, das auch bei anderen Argumentationen immer
wieder eine zentrale Rolle spielt. Wenn es autoritative Texte gibt, auf die sich beide Kon-

32 1. Die Apostel (nicht allein Petrus) sind auf den Fels gebaut: Hjeraus ists klar gnug, das Christus hie mit
dem Bawen seiner Kirchen auff den Fels oder auff sich selbs nichts anders nennet, denn den gemeinen Christ-
lichen Glauben (wie droben gesagt ist, aus den Aposteln Petro und Paulo), das, wer da gleubet an Christo, der
ist auff diesen Fels gebawet, und wird selig, auch wider alle Pforten der Hellen [...]. (WA 54: 249); 2. Diese
ersten Apostel (und nicht allein Petrus) erhalten auch die Schliissel zu 16sen oder zu verdammen, d. h.
einen geistlichen Auftrag: Wer nu das Euangelium von den Aposteln oder Kirchen hoeret und nicht gleuben
wil, dem sollen sie ein solch urteil sprechen, das er verdampt sein sol. Jtem, nach dem er gleubig worden ist,
fellet, und nicht sich wider zum Glauben bekeren wil, Dem sollen sie auch ein solch urteil fellen, das seine
Suende behalten, und er verdampt sein sol. Widerumb, wer das Euangelium hoeret und gleubet, oder von
seinen Suenden sich keret wider zum Glauben, dem sollen sie solch urteil sprechen, Das jm seine Suende
vergeben sind, und er solle selig werden. Und uber solchem urteil wil er im Himel halten, als hab ers selbs
gesprochen. Sihe, das sind die Schluessel des Himelreichs, und das ist jr Ampt, Auff das man in der Kirchen ein
ewige behaltung und vergebung der Suenden habe, Nicht allein zur zeit der Tauffe, oder ein mal im leben,
sondern on unterlas, bis ans ende, behaltung fuer die unbusfertigen und ungleubigen, Vergebung fuer die
Busfertigen und Gleubigen. (WA 54: 249).



62 —— Argumentationsmuster — formal

trahenten beziehen, kommt es darauf an, sie fiir die eigenen Positionen nutzbar zu ma-
chen, da damit die Autoritdt der jeweils heiligen Schrift fiir die eigene Position herangezo-
gen werden kann. Um dies zu erreichen, werden solche Schriften interpretiert, gedeutet,
Ausdriicke neu semantisiert, Konzepte umgedeutet, Begriffe besetzt (wie man im dies z. B.
auch in politischen Diskursen beobachten kann). Es findet ein Kampf um Begriffe statt,
der bestimmte agonale Zentren® (wie z. B. die Konzeptionen ,,Fels“ und ,,Weide meine
Schafe®) hat. So soll entschieden werden, welche sprachlich konstituierten und argumen-
tativ gesetzten Sachverhalte Geltung beanspruchen diirfen.

Mit ganz dhnlichen Umdeutungen und begrifflichen Setzungen agiert Luther in Bezug
auf die zweite zentrale Bibelstelle: Joh. 21,15-15 ,Weide meine Schafe‘ (WA 54: 273-281).
Diese Verfahren sollen an sechs Beispielen zu Joh. 21,15-17 erldutert werden.

Zunidchst geht es Luther darum, dass sich das Weiden der Schafe nicht auf Petrus al-
lein, sondern auf alle Apostel bezieht (Umdeutung).

Wenn ich nu hie fraget: Was haben denn die andern Apostel alle, sonderlich S. Paul geweidet? Da wird
der grosse fortz des bapstesels villeicht sagen, das sie villeicht ratten, meuse und leuse, oder wens gut
wird, sew geweidet haben, auff das allein der Bapstesel der schefer, und alle Apostel sewhirten blei-
ben.

(WA 54: 273)

Drastisch veranschaulicht wird diese Deutung durch die ironische Gleichsetzung der
Apostel mit sewhirten und mit einer weiteren Beschimpfung des Papstes (der grofie fortz).
Dann wird im zweiten Schritt diese Ausweitung des Weideauftrags auf alle Apostel durch
eine weitere Bibelstelle untermauert, Mk. 16,1:

JA was ists aber, da Christus nicht zu S. Peter, sondern zu allen [MKk. 16, 1] Juengern sprach, Marci ul-
timo: Gehet hin in alle Welt, und Predigt das Euangelium aller Creatur? Da sind ja die Schafe Christi
nicht allein S. Peter, ja nicht den Aposteln allein, Sondern auch den 72 Juengern befolhen.

(WA 54:273)

Im dritten Schritt wird die Ubertragbarkeit des Weideauftrags von Petrus auf den Papst
angegriffen. Selbst wenn Petrus allein die Schafe weiden sollte, gilt das nicht fiir den
Papst: So folget doch daraus nicht, das auch dem Bapst gleich S. Petro alle Schafe zu weiden
befolhen sind [...]. (WA 54: 275) Im vierten Schritt wird auf eine zeitliche Inkonsistenz in
der papstlichen Argumentation verwiesen. Der zeitliche Ablauf kénne nicht stimmen:

Wir haben ja droben gehoert, das sie S. Peters seer ungewis sind, und die Kirche zu Rom erstlich weder
von S. Peter noch S. Paul gepflantzt ist, Sondern von den geringsten Juengern, Aquila und andern, so
zu Rom gewonet, [Apg. 2, 5] auch wol da geborn sind, wie sie in allen Landen woneten, Act. ij. Sie sa-
gen alle sampt, S. Paulus sey bekeret dasselbe jar, darinnen Christus gelidden und aufferstanden ist,
eodem anno Astronomico, non legali, nemlich Christus habe gelidden den xxv. tag Martij, und Paulus
sey hernach bekeret xxv. Januarij, wie es im Calender stehet, da ist das jar noch nicht herumb. Das sey

33 Vgl. zur Definition und Beispielen Felder (2013: 21-25).



Giiltigkeit/Plausibilitat mit Bezug auf Autoritdten (im weiten Sinn) —— 63

so oder nicht, so kans doch nicht weit davon sein, villeicht kaum ein jar. Hieraus folget, das die Roe-
mische Kirche hab das Euangelium und Glauben gehabt xxvij jar, ehe S. Paul oder S. Peter gen Rom
komen sind, und meine meinung wil gewis werden, das Aquila und andere mehr, Rom. xvj genennet,
zu Jerusalem auff die grossen Fest gezogen, die Apostel daselbs gehoeret, und mit sich gen Rom das
Wort heimgebracht haben.

(WA 54: 275)

Im fiinften Schritt wird ein Gleichbehandlungsargument ins Feld gefiihrt. Nicht nur eine —
die rémische — Kirche kénne den Auftrag fiir sich in Anspruch nehmen, sondern alle von
Petrus initiierten Kirchen (Bithynia, Asia, Ponto, Cappadocia) konnten mit gleichem Recht
von sich sagen, dass sie die Schafe weiden:

Denn Christus kuendte auch nicht so unterschiedlich reden, Sonst hette es gelautet, als weren allein
zu Rom Christen, und nirgend mehr, Und S. Peter nicht allein der Kirchen zu Rom Apostel ist, Sondern
auch Cappadocie, Asie, Ponti, Bythinie etc.

(WA 54: 278)

Dies alles fiihrt im sechsten Schritt zur Konklusion (die im Text schon mehrfach expliziert
wurde):

Was hat der Bapst nu gewonnen an diesen zweien Spruechen? Erstlich das ewige Hellische fewr. Zum
andern, ewige schande hie und dort, als der erfunden ist oeffentlich ein Felscher der Schrifft, ein Lue-
gener, ein Gottes Lesterer, ein Schender aller Apostel und gantzer Christenheit, ein verlogener Boese-
wicht, und Tyrann uber Keiser und Koenige, und alle welt, ein Dieb, Schalck und Reuber, beide der
Kirchen gueter und der weltlichen gueter.

(WA 54: 279)

Die Bibelauslegung miindet so in eine weitere Schimpfkanonade. Da die Papstpartei die
Bibel falsch auslegt, ist der Papst selbst ein Felscher, Luegener, Gottes Lesterer, Schender
aller Apostel, Boesewicht, Tyrann, Dieb, Schalck und Reuber.

Neben den eben genannten Zentralstellen werden in der Streitschrift noch eine ganze
Reihe anderer Bibelstellen im Sinne der lutherschen Theologie gedeutet und so dem Geg-
ner argumentativ entgegengehalten. Dem Gegner wird dabei immer eine falsche Bibelaus-
legung zugeschrieben.

Im folgenden Beispiel wird eine Bibelstelle nicht allein als Vergleich (s. 0.) zu einer
gegenwadrtigen Situation herangezogen, sondern ganz konkret fiir die Gegenwart einge-
16st. D. h. das, was im Bibeltext vorausgesagt wird, ist nach Luthers Ansicht nun faktisch
eingetreten. Es geht um die falschen Propheten, vor denen bereits in Mt. 7,15* gewarnt
wird:

Denn Christus hat uns gnug gewarnet, Matth. xxiiij, das viel wuerden komen [Mt. 7, 15] in seinem Na-
men und sagen: Jch bin Christus. Und Matth. vij: Huetet euch fuer den falschen Propheten, die in

34 Mt. 7,15: ,,Seht euch vor vor den falschen Propheten, die in Schafskleidern zu euch kommen, inwendig
aber sind sie reiBende Wélfe.“ (Ubersetzung nach der Luther-Bibel von 1912).



64 —— Argumentationsmuster — formal

schaffs kleidern zu euch komen. Also hat auch der Bapst unter der larven und namen Christi und S.
Petri die gantze welt eingetrieben und generret, wie er gewolt hat, Und durch den Teufel [Seite 233]
grosse andacht und geistlicheit fuergegeben, bis ers dahin gebracht hat, das er mit gewalt in allen las-
tern unverschampt jtzt oeffentlich tobet und wuetet, das nu fort kein wehren da ist.

(WA 54:232)

Im Unterschied zum Vergleich mit Bezug auf einen Autoritdtstext kann die faktische Ein-
16sung bzw. Anwendung eines im Autoritdtstext geschilderten Sachverhalts noch starker
wirken, wenn man die Pramisse (Gleichsetzung von Papst und falschem Propheten) ak-
zeptiert. Eine Steigerung dieser Technik liegt im folgenden Beispiel vor, bei dem der Papst
nicht nur mit falschen Propheten identifiziert wird, sondern gleich mit dem Antichrist, auf
den in der Bibel an verschiedenen Stellen fiir die Zukunft verwiesen wird. Luther greift
hier auf den zweiten Thessalonicher-Brief zuriick:

HJe magstu selbs lesen ij Thess ij und sehen, was S. Paulus meinet, da er sagt: Der Endechrist sitze im
Tempel Gottes, das ist, in der Kirchen Christi, als sey er Christus und Gott selbs, wie seine Heuchler
lestern, und sagen, Der Bapst sey nicht ein pur mensch, sondern aus Gott und Mensch ein vermischte
person, gleich wie unser Christus allein ist. Und was ein Mensch der Suenden sey, hastu aus vorigen
stuecken leicht zu vernemen, da er nicht allein fuer sich ein Suender ist, sondern mit Suenden,
falschem Gottes dienst, Gotteslesterung, unglauben und luegen, die welt, sonderlich den Tempel Got-
tes, die Kirchen, vol, vol gemacht, Damit auch ein Kind ist des verderbens, das ist, sich selbs mit unze-
lichen Seelen zur Hellen und ewigem verdamnis gefuert hat.

(WA 54: 269)

Argumentativ verstirkt wird diese Gleichsetzung durch die direkte Leseransprache (HJe
magstu selbs lesen |[...]), die den Anschein erwecken soll, der Leser solle und kénne sich
selbst ein Bild von dieser Gleichsetzung machen, d. h. nicht der Autor Luther beeinflusse
den Leser, sondern dem Leser stiinde es frei, selbst auf der Basis der Bibelautoritit die
entsprechenden Konklusionen zu ziehen.

Im folgenden Beispiel wird wiederum eine Bibelstelle nicht in der Form eines Ver-
gleichs, sondern ganz konkret, ,,wortwortlich®, auf den Papst angewendet. Dieses Mal
wird der Gegenseite allerdings eine fehlerhafte Deutung der Bibelstelle zugeschrieben, die
dann auch - jeweils in Klammern - fiir den Leser explizit gemacht wird. Es geht um den
Sendungsauftrag Jesu an seine Jiinger: ,,Gehet hin in alle Welt*.



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf Autoritdten (im weiten Sinn) =—— 65

Hie mustu den Meister und Hirten aller Schafe hoeren und den Text recht verstehen. Denn es ligt an
einem guten Ausleger, spricht man, wie du droben [Seite 274] gehoert hast, das Fels heisse der bapst,
drauff bawen heisse jm gehorsam sein, Binden heisse Keiser, Koenige, und alle welt fangen. du must
in des heiligsten Vaters Decreten nicht Lateinisch, Griechisch, Ebreisch, Sondern die newe Roemische
sprache lernen und verstehen, wie auch droben Jungfraw Paula Tertius dem Keiser und dem Reich die
Wort “Frey, Christlich, Deudsch” auff sein Roemisch auslegt. Also ist nu Roemisch hie die meinung:
Gehet hin (das ist, du Peter gehe allein hin) in alle Welt (das ist, gen Rom) und prediget (das ist, setze
einen Bapst, der Gott und Herr sey) aller Creatur (das ist, der macht habe uber Bisschoff, Keiser und
Koenige, uber Himelreich und Erdreich, c. Omnes), Wer da gleubt (das ist, wer dem Bapst gehorsam
ist) und getaufft wird (dem Bapst die fuesse kuesset), der wird selig (bleibt unverdampt), Wer nicht
gleubt (nicht gehorsam ist), wird verdampt (ist ein Ketzer).

(WA 54: 273f.)

Unterstiitzt wird die Argumentation auch hier wieder durch eine Reihe von Parallelargu-
mentationen: a) durch den Verweis auf die Fehlauslegung von Mt. 16,18-19, b) durch die
sexistische Abwertung des Papstes als Jungfraw Paula Tertius und c) durch die Fehldeu-
tung der Ausdriicke Frey, Christlich, Deudsch im Rahmen der Konzilsfrage.

Schlief3lich kann auch das Ignorieren einer wichtigen Bibelstelle durch den Gegner als
Argument genutzt werden. So fiihrt Luther die Stelle Joh. 21,15* an, die seiner Meinung
nach direkt auf den Papst anwendbar ist und von diesem wissentlich (gar weislich
schweigt) ignoriert werde.

Denn er redet mit S. Petro, und spricht: Simon Johannis, Hastu mich lieb (welchs Wort der Bapst Cle-
mens als seine Gifft gar weislich schweigt), so weide meine Schafe. Hie ists klar, das, wer die Schafe
Christi weiden sol, der muesse Christum lieb haben, oder ob er weiden koendte, und thets nicht aus
liebe, so gehet jn doch dieser Spruch nicht an, der die liebe und lust zu Christo foddert. Hie helfft und
nu helffet alle Teufel aus der Helle ewrem Bapst, dieser Spruch wil jm das hertz abstossen, darauff er
so hoch pochet, und sich gruendet. Denn wo er Christum nicht liebet, so ist er nicht Bapst, wie sie
selbs muessen sagen, weil sie diesen Spruch fuer sich fueren, So lange er nu nicht beweiset, das er
Christum lieb habe, kan er nicht weiden noch Bapst sein, und ist alle welt frey, nichts vom Bapstum zu
halten noch zu wissen. Denn er hat sich hie in diesem Spruch selbs durch sein eigen maul und urteil
gefangen, verurteilt, verdampt, vom Bapstum gestoertzt, das er gar nichts ist.

(WA 54: 279)

Basis dieses Schlusses ist wiederum ein Modus ponens: Wer Christus nicht liebt (p), der
kann nicht Papst sein (q). Wenn p, dann q; es gilt p; ergo: q). Um die Geltung dieses
Schlusses noch zu unterstreichen und plastisch zu veranschaulichen, weist er darauf hin,
dass alle Teufel aus der Helle dem Papst hier nicht helfen konnen. Luther argumentiert
somit, dass der Papst in der betreffenden Stelle nur einen Teil zitiert (,Weide meine Scha-
fe‘), den relevanten Teil wissentlich ignoriert (hast du mich lieber, denn mich diese haben?)

35 Joh. 21,15: ,,Da sie nun das Mahl gehalten hatten, spricht Jesus zu Simon Petrus: Simon Jona, hast du
mich lieber, denn mich diese haben? Er spricht zu ihm: Ja, HERR, du weif3t, daf ich dich liebhabe. Spricht
er zu ihm: Weide meine Limmer!“ (Ubersetzung nach der Luther-Bibel von 1912).



66 —— Argumentationsmuster — formal

und dadurch letztlich doch durch die Bibelstelle selbst verurteilt werde, die er unvoll-
kommen heranzieht.

Diese Art der konkretisierenden, gegen den Papst gerichteten Bibelauslegungen findet
sich in der Streitschrift an zahlreichen weiteren Stellen.

5.2.5 Verweis auf die eigene Kompetenz/Autoritat

Die Bibel als Autoritdtstext ist sicherlich der Hauptbezugspunkt in den Autoritdtsargu-
menten. Daneben nutzt Luther aber auch weitere Autorititen, um die jeweilige Argumen-
tation zu schlief3en, d. h. um die Konklusionen aus den Primissen zu stiitzen, ohne weite-
re Erlduterungen zu geben. An wenigen Stellen im Text fiihrt er seine eigene Kompetenz
als Doktor der Theologie ins Feld.

“JA, sprichstu, Er fragt nichts nach deinem schreien und schreiben, er bleibt wol fuer dir, er ist zu
mechtig!” Des bin ich wol zu frieden, Mir ist gnug, das ich sicher fuer mich bin, und wisse jn zu urtei-
len nach dem Wort Gottes, das wider jn ist, und ich mit gutem gewissen jnen fuer einen Fartzesel und
Gottes feind halten mag. Mich kan er nicht fuer einen Esel halten, denn er weis, das ich von Gottes
sonder gnaden gelerter bin in der Schrifft, weder er und alle seine Esel sind, Nicht allein ich, Sondern
seer viel feiner leute mehr fast in allen landen. Er hat den Teufel fuer sich, So haben wir Gottes Wort
fuer uns.

(WA 54: 273)

An dieser Stelle folgt dann noch der Verweis auf weitere, nicht genauer benannte Autorita-
ten (seer viel feiner Leute). Die Frage, ob nun die Papstseite oder Luther recht in der Bibel-
auslegung haben, wird so iiber die Zuschreibung der Kompetenz (Luther) und das Abspre-
chen der entsprechenden Kompetenz (er und alle seine Esel) gesteuert. Insofern handelt es
sich hier zugleich um ein negatives Autoritdtsargument — wenn man dies so nennen
mochte. Die Argumentation des Gegners wird dadurch diskreditiert, dass ihm die entspre-
chende Beurteilungskompetenz abgesprochen wird.

Im zweiten Beispiel schreibt sich Luther nicht allein die entsprechende Kompetenz zu,
sondern er weist auch auf die institutionell verbiirgte Kompetenz hin: Er ist ein beruffener
lerer und Prediger.

Wer das nicht wil gleuben, der fare jmer hin mit seinem gott, dem Bapst, Jch als ein beruffener lerer
und Prediger in der Kirchen Christi, und die warheit zu sagen schueldig bin, hab hie mit das meine ge-
than.

(WA 54: 284)

Dieser Verweis auf die institutionell zugeschriebene theologische Kompetenz verstirkt das
entsprechende Autoritdatsargument zusitzlich. Gleiches gilt im dritten Beispiel, in dem
nicht nur auf den akademischen Kontext verwiesen wird, sondern auch auf das Lob, das
Luther fiir seine theologischen Kompetenzen erhalten hat (ein gelerter guter Doctor ger-
huemet).



Giiltigkeit/Plausibilitat mit Bezug auf Autorititen (im weiten Sinn) =—— 67

So lebe ich Doctor Martinus noch neben andern mehr, der ich in des Bapsts schule und Esel stall erzo-
gen und Doctor Theologie worden, Ja ein gelerter guter Doctor gerhuemet, auch also gewest bin, das
ich trawen gar seer wol weis und warhafftiglich seer wol zeugen kan, wie tieff, hoch, breit, und lang
jre kunst sey in der heiligen Schrifft, Nemlich, das sie seer feindselige Esel sind.

(WA 54: 286)

In dieses Argument eingebunden ist auch ein weiteres Argument, das oben bereits als
negatives Autoritdtsargument (dhnlich dem Argumentum ad hominem) verwendet wurde.
Die Tatsache, dass Luther die Theologie von den Gegnern, in der gegnerischen Institution
allererst erlernt hat, zeigt — seiner Meinung nach — dass er nicht nur den Gegenstand sehr
gut kennt, sondern eben auch die mangelhaften Kompetenzen des Gegners selbst. Dies
wird von Luther ironisch angesprochen (wie tieff, hoch, breit, und lang jre kunst sey) und in
einer allgemeinen Beschimpfung expliziert (feindselige Esel), so dass keine Gefahr fiir den
Leser besteht, die Ironie nicht richtig zu verstehen.

5.2.6 Verweis auf andere Autoritdten

Nur an wenigen Stellen im Text nutzt Luther die Autoritdt anderer Personen und Gruppen.
Auch hier ist deutlich, dass fiir das Autoritdtsargument bei Luther der Bibel-Text als Auto-
ritat klar im Zentrum steht. Verwiesen wird auf die Autoritit des Kaisers, auf Fiirsten und
Stidnde, sowie unspezifisch auf ,,feine Leute“.

Im ersten Beispiel wird die Autoritdt des Kaisers einmal im Zusammenhang mit dem
Reichstag zu Worms (1521) und zum anderen im Zusammenhang mit der Frage nach den
Kompetenzen bei der Einberufung eines Konzils aktiviert.

Es gehet nu in das vier und zwentzigst Jar, das zu Worms der erst Reichstag unter diesem Keiser Carolo
gehalten ward, Daselbs ich auch persoenlich fuer dem Keiser und gantzen Reich stund. Jn demselben
Reichstage ward [Seite 208] von allen Stenden des Reichs begert, das etliche grosse, unleidliche be-
schwerung (welche dazumal genennet, vnd hernach zu Nuernberg auf dem Reichstage dem Bapst
Hadriano angezeigt, und in den Druck bracht wurden, der auch noch fur handen) vom Bapst und
Geistlichen abgethan wuerden, oder sie wolten sie selbs abthun. Daneben ward begert, Keis. Mai. wol-
te bey dem Bapst erbeiten, umb ein gemein, frey, Christlich Concilium in Deudschen landen anzuset-
zen, und zu halten, oder ein National Concilium machen, welches der liebe Keiser bis her mit vleis ge-
than, aber bei den Bepsten nichts muegen erhalten, Daher diese 24 Jar im geschrey blieben sind diese
drey wort: [10] Frey, Christlich Concilium, in Deudschen landen. Diese drey wort: Frey, Christlich,
Deudsch, sind dem Bapst und Roemischem hofe nichts denn eitel gifft, tod, teuffel, und die helle [...].
(WA 54: 2071.)

Die Autoritat des Kaisers wird hier folgendermafien genutzt.

1) Das Datum (,Auf dem Reichstag zu Worms wurden Gravamina vorgetragen®) fiithrt zur
Konklusion (,diese Gravamina waren berechtigt). Der Schluss wird gestiitzt durch die
Begriindungen: ,die Gravamina wurden bereits von Autorititen vorgetragen (von allen
Stenden des Reichs), gedruckt und sie weisen in der Sache auf unleidliche beschwerung
hin. Obwohl von der obersten weltlichen Autoritdt, dem Kaiser, in der Sache unter-



68 —— Argumentationsmuster — formal

stiitzt und vertreten, ignorierte die papstliche Gegenseite (Babst Hadriano) diese Gra-
vamina und damit eben auch indirekt die Autoritdt des Kaisers.

2) Die Reichsstinde erwirkten auch, dass der Kaiser den Papst auffordern sollte, ein
Konzil einzuberufen. Dem kam der liebe Keser bis her mit vleis nach. Auch hier igno-
rierte wiederum die Gegenseite diese weltliche Autoritdt. Was von der Autoritdt mit
Recht (aufgrund der im Kontext weiter ausgefiihrten historischen Gegebenheiten) ge-
fordert wird (gemein, frey, Christlich Concilium in Deudschen landen), wird von der Ge-
genseite ignoriert. Dadurch setzt sie sich doppelt ins Unrecht: Es wird eine sinnvolle
und berechtigte inhaltliche Forderung abgelehnt und es wird die kaiserliche Autoritat
ignoriert.

Mit diesen beiden Punkten wird das Autoritdtsargument indirekt ins Feld gefiihrt: Der
liebe Keiser als Vertreter der richtigen Position ist in weltlichen Dingen die oberste Autori-
tédt. Durch seine Autoritdat wird das Eintreten fiir die Einberufung eines Konzils nicht nur
inhaltlich begriindet (gemein, frey, Christlich), sondern eben auch autoritativ. Dass die
Gegenseite dies ablehnt, macht es nur noch schlimmer und offenbart deren eigentliche
Haltung zu den berechtigten Forderungen: Fiir sie sind die positiv besetzten Kennzeich-
nungen des Konzils (Frey, Christlich, Deudsch) nur eitel gifft, tod, teuffel, und die helle.

Bereits im ersten Beispiel sind die Reichsstdnde als Autoritdten vorgekommen. Im fol-
genden Beispiel wird dies noch deutlicher, wenn es um die richtige Semantik von ,,christ-
lich“ geht:

ALso das woertlin ,,Christlich” meinen die Fuersten und Stende des Reichs einfeltiges, auffrichtiges
gemuets ein Concilium, da man von Christlichen sachen und durch Christliche Leute nach der Schrifft
handeln solt,

(WA 54: 212)

Die Autoritit der weltlichen Macht (Fiirsten/Stinde) unterstiitzt die Deutung von ,,christ-
lich“ (im Zusammenhang mit der Konzilseinberufung), die Luther vertritt.

Im dritten Beispiel werden unspezifisch ,feine Leute als Autoritdten herangezogen.
Die Autoritdt Luthers in Bezug auf seine Bibelkenntnis und -auslegung werde auch durch
andere Autoritéten (seer viel feiner Leute) bestitigt.

Mich kan er nicht fuer einen Esel halten, denn er weis, das ich von Gottes sonder gnaden gelerter bin
in der Schrifft, weder er und alle seine Esel sind, Nicht allein ich, Sondern seer viel feiner leute mehr
fast in allen landen.

(WA 54:273)

Insgesamt ist jedoch das Autoritdtsargument mit Bezug auf weltliche Autoritdten im Text
relativ marginal vertreten, an einzelnen Stellen (s. 0.) zudem in eher indirekter Form. Viel



Giiltigkeit/Plausibilitat mit Bezug auf Autorititen (im weiten Sinn) =——— 69

eher fordert er die weltlichen Autoritdten dazu auf, konkrete Mafinahmen gegen die
Papstpartei zu ergreifen.®®

Dies mag zum einen an der gegnerischen Position Luthers in Glaubensfragen liegen®
und zum andern daran, dass Luther in der Frage der Autoritdtsbegriindung eine klare
Gradierung vor Augen hatte. Die oberste Autoritét (s. u.) ist Gott, der sich alle — auch die
weltlichen Herrscher — unterordnen miissen. Am Ende des Textes kommt diese Gradierung
klar zum Ausdruck:

HJe darffs keines Juristischen Process, noch des langen rechten, exception, appellation, alle sachen
sind Notoria de facto et iure, offenberlich ist die that des Bapsts, offenberlich ist das Mandat unsers
HErrn Jhesu Christi. Ah hie schweige still, Jurist, Theologen, Keiser, Koenige, Ja auch die Engel im Hi-
mel und alle Creatur, Es redet hie und richtet, der nicht frawen milch, sondern Jungfrawen milch ge-
sogen hat, und am Creutz so arm gewest, [Mt. 8, 20] das er nicht hatte raum, sein Heubt zu legen, und
doch daselbs das Paradis [Lk. 23, 43] und Himelreich schenckt dem Schecher, und in der Krippen von
allen Engeln [Mt. 2, 11] im Himel angebetet ward, Ja, der selb HErr ists, der hie urteilt und spricht: Der
Bapst sol ein Heide sein, weil er nicht hoeren wil, sondern rhuemet dazu als eine grosse Heiligkeit sol-
chen seinen verstockten ungehorsam.

(WA 54: 290)

Bei der Frage der Gewichtung von Autoritdten zeigt sich: Juristen, Theologen, Keiser, Koni-
ge, Engel, alle Creatur sind zweitrangig gegeniiber der Autoritit Gottes (Christi), wie sie in
der Bibel bezeugt ist.

5.2.7 Verweis auf die hochste Autoritédt: Gott

Aus der Bibelautoritit (Autoritéitstext) abgeleitet ist der Bezug auf die hochste Autoritét
iiberhaupt, auf Gott. Die Widerlegung und Abwertung der Gegenseite ergibt sich so fiir
Luther klar. Was durch die Bibel bewiesen werden kann, verweist auf Gott selbst, der mit
seiner Autoritidt den Gegner verurteilt.

Ja, der selb HErr ists, der hie urteilt und spricht: Der Bapst sol ein Heide sein, weil er nicht hoeren wil,
sondern rhuemet dazu als eine grosse Heiligkeit solchen seinen verstockten ungehorsam.
(WA 54:290)

36 WEnn wir nu solch urteil wissen, So thun wir warlich nicht fein, sonderlich Keiser und Koenige, Fuersten
und Herrn (denn die Prediger und Bisschove der Kirchen werden sich wol recht hierin halten, das sie den Bapst
fuer einen Teufel schmuecken, loben und zieren werden), das sie doch so gar schendlich jnen lassen im maul
mehren, trumpeln und effen, So sie doch (wo sie Christen sein wolten) sich billich solten schueldig erkennen,
den verfluchten Heiden zu Rom wie er verdienet hette zu handeln. Sie machen sich teilhafftig alle der Suenden,
so der Heidnische Teufel zu Rom in der Kirchen geuebt hat [...]. (WA 54: 290).

37 S. z.B. die Reichsacht, die im Nachgang zum Reichstag von Worms durch das Wormser Edikt (Mai 1521)
durch Kaiser Karl V. iiber Luther verhdngt wurde.



70 —— Argumentationsmuster — formal

5.2.8 Beweisformel (Beweisbehauptung 1)

Eine alltagslogische Begriindung fiir eine Konsequenz ist die einfache Behauptung der
Geltung. Auch sie schliefdt, wie andere Autoritatsargumente, den Begriindungsprozess ab.
Weitere Begriindungen werden nicht gegeben. Auch diese Argumentform wird von Luther
sehr hdufig genutzt.

Diese drey wort: Frey, Christlich, Deudsch, sind dem Bapst und Roemischem hofe nichts denn eitel
gifft, tod, teuffel, und die helle, Er kan sie nicht leiden, weder sehen noch hoeren, Da wird kein anders
aus, das ist gewis,

(WA 54:208)
Denn das ist gewiss, das der Bapst [...]

(WA 54: 219)
Kan auch kein glaube in ein Bepstlich oder Cardinalisch hertz fallen, das ist gewis.

(WA 54: 226)
Denn das ist gewis, wie gesagt, das zu S. Gregorius zeiten kein Bapst ist gewest [...].

(WA 54: 229)
Mir ists gewis, das, wo der Bapst nicht were [...].

(WA 54: 290)
Denn gewislich ists war, das des Bapst Schluessel sind scrilegium [...].

(WA 54: 292)
Und ist gewis erfunden, das nicht allein die Kirchen [...].

(WA 54: 293)

5.2.9 Intratextueller Verweis (Beweisbehauptung 2)

Eine dhnliche Technik wie bei den Beweisformeln liegt bei den Beweisbehauptungen in
Form von intratextuellen Verweisen vor. Dabei wird auf andere Stellen im Text verwiesen,
an denen das, was als Konklusion vertreten werden soll, bereits bewiesen worden sei.
Auch diese Argumentform nutzt Luther haufiger.

Jst droben klar gnug beweiset, das solchs sey von der gantzen Christenheit geredt, und nicht von dem
Roemischen Bepstlichen Stuel.
(WA 54: 258)

Denn, wie droben gehoert, so sind seine Decret eitel grosse heubtluegen, schreckliche Got-
tes lesterungen, und grewliche abgoettereien.
(WA 54: 271)



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf Autorititen (im weiten Sinn) = 71

[...] so klerlich und gewaltiglich ausgefuert, das, Gott lob, kein gut Christlich gewissen anders gleuben

kan, denn das der Bapst nicht sey noch sein kan das heubt der Christlichen Kirchen noch Stathalter

Gottes oder Christi, sondern sey das heubt der verfluchten kirchen aller ergesten Buben auff erden [...]
(WA 54: 284)

Kuertzlich zu sagen, hastu droben im ersten stueck gehoert, was der Bapst fuer ein Teufels gespenst,
Gottes [2. Thess. 2, 3] lesterer, und stiffter allerley abgoetterey, und mensch der suenden, und kind des
verderbens sey,

(WA 54: 285)

Nu ist droben beweiset [...].
(WA 54: 285)

5.2.10 Erfahrung/eigenes Erleben

Bei den Legitimationskriterien fiir die Wahrheit von Propositionen (und damit eben auch
von Konklusionen innerhalb von Argumenten) spielen bekanntlich nicht allein rationale
Begriindungen oder der Verweis auf Autoritdten eine Rolle. Ebenso relevant in der All-
tagskommunikation sind die Beziige auf das Gefiihl (Bauchgefiihl)® und auf die eigene
(oder fremde) unmittelbare Erfahrung.”® Die Plausibilitit der Konsequenz in einem Argu-
ment wird mit dem Verweis auf die eigene Erfahrung mit dem jeweiligen Gegenstand ver-
starkt. Erfahrungsbasierte Schliisse kénnen zutreffend sein, miissen dies jedoch keines-
wegs. Wenn einzelne Erfahrungen iibergeneralisiert werden (Induktionsproblem), wenn
aus den wahrgenommenen Erfahrungsdaten die falschen Schliisse gezogen werden, wenn
die Wahrnehmung selbst durch Vorannahmen und Generalisierungen gesteuert ist (De-
duktionsproblem®), sind Fehlschliisse moglich. Allerdings sind andererseits die Aussagen
von Personen, die mit bestimmten Gegenstdnden reichhaltige Erfahrungen haben, auch
héufig zutreffend, d.h. keineswegs alle erfahrungsbasierten Schliisse sind fehlerhaft.
Dann wird die ins Feld gefiihrte Erfahrung selbst zur Autoritit, auf die man sich in Argu-
mentationen berufen kann. Genau dies macht auch Luther an wenigen Stellen im Text,
wenn er auf seine personlichen Erfahrungen mit der romischen Kirche verweist, die er im
Zusammenhang mit seiner Reise nach Rom* gemacht hat. Diese Erfahrungen, die er im

38 Vgl. dazu und zu den damit verbundenen Wissenstypen/-systemen z. B. Kahneman (2011), der das
intuitive, auf dem Bauchgefiihl basierende Wissen als eigenstdndiges System zur Erméglichung von Ent-
scheidungen anhand von zahlreichen Experimenten belegt.

39 Vgl. zu den Legitimationskriterien fiir Wahrheit Fernandez-Armesto (1997: 6).

40 So z. B. bei durch Stereotype gesteuerte Wahrnehmungen.

41 Luther selbst nennt im Text die Jahreszahl 1510. Nach neueren Forschungen ist auch der Zeitraum von
1511/1512 plausibel: vgl. Leppin (2017: 57) und Kaufmann (2016: 137). Schilling (2016: 101) gibt 1510/1511 an.
Brecht (1990: 105) geht ebenfalls von 1510/1511 aus. Luther reiste im Auftrag des Augustinerordens nach
Rom, um in einer Streitfrage zwischen verschiedenen Ordensausrichtungen zu vermitteln. Die Erfahrungen
Luthers bei der Romreise wurden von ihm jedoch erst im Nachhinein in der radikalen Form gedeutet, wie



72 — Argumentationsmuster — formal

Laufe der Jahre mit zunehmender Distanz von der rémischen Kirche und mit zunehmender
Radikalisierung auch entsprechend umdeutete®, fiihrt er an, um die Verkommenheit der
gesamten Institution der romisch-katholischen Kirche zu untermauern.

JCh mus hie eine Historien mit unter bringen, daraus man mercken mag, was von den heiligen Spitz-
buben und Moerdern des Roemischen Stuels zu halten. Anno Domini (ist mir recht) 1510 war ich zu
Rom, da hoeret ich diese geschicht sagen: [...].

(WA 54:219)

Es folgt die Geschichte des Amtmanns von Roncilion, der die Verderbtheit des Papstes und
der gesamten Institution anklagte.

Und ich selbs zu Rom [Seite 220] hoeret auff den gassen frey reden: Jst eine Helle, so stehet Rom
drauff. Das ist: nach den Teufeln selbs ist kein erger Volck denn der Bapst mit den seinen.
(WA 54: 219f))

Denn so hab ichs zu Rom selbs gehoert sagen:
(WA 54: 224)

Aber das kan ich froelich sagen, wie ich gesehen und gehoert hab zu Rom, das man zu Rom nicht weis,
wo die Coerper S. Petri und Pauli liggen, oder ob sie da liggen? Solchs weis Bapst und Cardinal seer
wol, das sie es nicht wissen.

(WA 54: 255)

Die Erfahrung — eigenes Sehen, H6ren, Erleben — wird zur Autoritét, die die argumentati-
ven Schliisse plausibilisiert.

5.3 Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten

Die ndchste Gruppe von Argumenten bezieht ihre Schlagkraft daraus, dass in einer jeweils
bestimmten Form auf einen Adressaten, also auf eines der Auditorien im Sinne von Perel-
man & Olbrechts-Tyteca, Bezug genommen wird. Diese Argumentformen funktionieren
nicht iiber rationale Begriindungsabfolgen im Sinne des Schlieflens von Pramissen auf
Konklusionen, die zu beweisen wéren. Es geht vielmehr darum, die jeweiligen Thesen, die
ja in einer kontroversen Argumentation umstritten sind, dadurch zu stiitzen, dass den
Adressaten bei Widerspruch entweder gedroht wird (Argumentum ad baculum) oder dass
der Gegner als argumentierender Akteur im Diskurs abgewertet wird (Argumentum ad

sie in der Streitschrift von 1545 erkennbar ist. Vgl. dazu z. B. Leppin (2017: 59): ,,Wenn Luther spiter erklart,
es sei der gottliche Ratschluss gewesen, der ihn nach Rom gebracht habe, damit er den Sitz des Teufels
sehe, so entspringt dies seiner spateren, erst sehr zogerlich vorgenommenen Identifizierung von Papst und
Antichrist, nicht aber seiner zeitgenéssischen Wahrnehmung.“

42 Vgl. Leppin (2017: 59), Schilling (2016: 105f.), Kaufmann (2016: 138), Brecht (1990: 103-109), Brecht
(1996), Roper (2016: 62f.).



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten = 73

hominem) oder dass der Leser/Adressat direkt angesprochen wird, um ihn so zur Positio-
nierung (im eigenen Sinne) zu zwingen bzw. die eigene Position zumindest sehr stark
nahe zu legen.

1)

2)

3)

Die Drohung soll bewirken, dass die fragliche These/Konklusion vom Adressaten eher
akzeptiert wird, unabhéngig von ihrer inhaltlichen Stichhaltigkeit und Begriindbar-
keit. Ein fiktives Beispiel fiir ein Argumentum ad baculum ist das folgende: Bei einer
Gehaltsverhandlung fordert der Mitarbeiter ein héheres Gehalt. Der Vorgesetzte rea-
giert darauf folgendermafien: ,,Sie mochten eine Gehaltserh6hung. Haben Sie dabei
auch an die Zukunft und die Sicherheit Ihres Arbeitsplatzes gedacht? Sie haben doch
Familie und Verantwortung!“ Mit dem Hinweis auf die Sicherheit des Arbeitsplatzes
und die Verantwortung fiir die Familie droht der Vorgesetzte implizit, dass dem Mitar-
beiter eine Entlassung droht, wenn er auf seinen Forderungen beharrt. In einer allge-
meineren Form tauchen solche Drohargumente auch auf, wenn Meinungsverschie-
denheiten mit unspezifischen Drohungen verbunden werden: ,,Du siehst das also
nicht ein/Du bist also anderer Meinung/Du héaltst meinen Standpunkt fiir falsch, dann
wirst du schon sehen, was du davon hast.“ Drohargumente folgen der Logik ,,Wer
nicht mit mir ist, ist gegen mich und muss daher mit den entsprechenden Folgen
rechnen.”

Beim Argumentum ad hominem geht es um die Abwertung des Gegners und nicht um
eine inhaltliche Auseinandersetzung mit den Standpunkten des Gegners. Dem Gegner
soll jegliche Kompetenz beim jeweiligen Thema abgesprochen werden. Dies geschieht
auf vielfiltige Weise (weshalb z. B. die Abgrenzung zwischen dem Argumentum ad
hominem und dem Argumentum ad personam flieBend ist). Der Gegner ist aufgrund
seiner charakterlichen Eigenschaften, aufgrund seines bisherigen Verhaltens, auf-
grund inkonsistenter Argumentation, aufgrund seiner Gruppenzugehorigkeit, auf-
grund personlicher Merkmale (korperlich, kognitiv, emotiv) oder aufgrund anderer
Merkmale (Geschlecht, Religionszugehoérigkeit, politische Einstellung, kulturelle Pri-
gung etc.) letztlich nicht mehr berechtigt, als gleichwertiger Argumentationspartner
zu agieren. Alles, was er im Diskurs vorbringt, ist durch ihn selbst als Person schon
diskreditiert.

Die direkte Leser-/Adressatenansprache ist ein Mittel, um das jeweilige Auditorium
starker an die eigene Position zu binden. Durch die direkte Ansprache wird der Leser
hineingezogen in die Argumentation und gewissermafien gezwungen, ad hoc Stellung
zu beziehen (oftmals auch mit rhetorischen Fragen verbunden).

5.3.1 Drohargument (Ad-baculum-Argument)

Drohargumente tauchen im Text in unterschiedlichen Formen auf. Zum einen wird unspe-
zifisch dem Auditorium gedroht (universelles Publikum, eigenes Publikum, gegnerisches
Publikum), dann wird an einigen Stellen den weltlichen Herrschern gedroht und schlief3-



74 —— Argumentationsmuster — formal

lich - ausgiebig — der pépstlichen Gegenpartei in vielfdltigen Formen (Verwiinschungen,
Verfluchungen, Gewaltandrohungen).

Im ersten Beispiel wird das universelle Publikum adressiert und mit verschiedenen
Folgen bedroht fiir den Fall, dass es nicht der lutherschen Argumentation folgt, die hier
zudem noch mit einem Autorititsargument untermauert wird (beruffener lerer und Predi-
ger).

[nach 20-facher Diskreditierung der Papstpartei] Wer das nicht wil gleuben, der fare jmer hin mit sei-
nem gott, dem Bapst, Jch als ein beruffener lerer und Prediger in der Kirchen Christi, und die warheit
zu sagen schueldig bin, hab hie mit das meine gethan. Wer stincken wil, der stincke, Wer verlorn sein
wil, der sey verlorn, Sein blut sey auff seinem kopff!

(WA 54: 284)

Im zweiten Beispiel droht Luther den weltlichen Herrschern (Keiser und Koenige, Fuersten
und Herrn) damit, dass sie sich teilhafftig alle der Suenden machen, die die Papstseite
begeht. Diese Drohung gilt fiir den Fall, dass sie nicht gegen den Papst ,handeln“. Ver-
starkt ist das Argument mit weiteren Beschimpfungen der Gegenseite (Teufels drecks und
stancks).

WEnn wir nu solch urteil wissen, So thun wir warlich nicht fein, sonderlich Keiser und Koenige, Fuers-
ten und Herrn (denn die Prediger und Bisschove der Kirchen werden sich wol recht hierin halten, das
sie den Bapst fuer einen Teufel schmuecken, loben und zieren werden), das sie doch so gar schendlich
jnen lassen im maul mehren, trumpeln und effen, So sie doch (wo sie Christen sein wolten) sich billich
solten schueldig erkennen, den verfluchten Heiden zu Rom wie er verdienet hette zu handeln. Sie ma-
chen sich teilhafftig alle der Suenden, so der Heidnische Teufel zu Rom in der Kirchen geuebt hat so
viel hundert jar, und aller Buecher, Decretal, Sext, Clementin, Extravagant, Bullen, das ist, alles Teu-
fels drecks und stancks, damit die Christenheit erstickt und erwuergt ist.

(WA 54: 290)

In den weiteren Beispielen richtet sich die Drohung an den Gegner. Diese Drohargumente
sind natiirlich keine direkten Drohargumente, da diesem Gegner, der ja nicht dem eigenen
Zugriff unterliegt, die Inhalte dieser Drohung nicht unmittelbar zugefiigt werden kénnen.
Allerdings haben die in den Beispielen formulierten Drohungen durchaus eine wichtige
argumentative Funktion. Sie wirken sowohl auf das priméire Auditorium (das eigene La-
ger) als auch auf das universelle Publikum. Wem gedroht werden muss — aus welchen
Griinden auch immer —, der hat fiir diese Drohungen auch einen Grund gegeben. Dieser
Grund besteht in der falschen Auffassung zu den in der Streitschrift behandelten inhaltli-
chen Fragen. Insofern trdgt das Drohargument indirekt auch hier dazu bei, die argumenta-
tiven Funktionen des Diskreditierens (bezogen auf den Gegner), des Bestidrkens (eigenes
Lager) und des Uberzeugens (universelles Publikum) zu unterstiitzen. Demgegeniiber sind
die in den folgenden Drohargumenten zum Ausdruck gebrachten Gewaltphantasien als
Drohmittel gegeniiber dem Gegner sicherlich sekunddr: Durch sie wird die Gegenseite
wohl kaum dazu gebracht werden, die Position, die durch die Drohung unterstiitzt werden
soll, zu tibernehmen.



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten = 75

Im dritten Beispiel nutzt Luther die Verfluchung des Gegners als Drohargument. Die
Verfluchung hat eine Gewaltphantasie zum Inhalt: Er wiinscht dem Gegner nicht nur, dass
er mit Blitz und Donner erschlagen werden, sondern auch noch eine Reihe von Krankhei-
ten.

Es moecht jemand wol gern fluchen, das sie der Blitz und Donner erschluege, Hellisch fewr verbrente,
Pestilentz, Frantzosen, S. Velten, S. Antoni, Aussatz, Carbunckel und alle Plage hetten, Aber das sind
eitel fuchsschwentze, und Gott ist lengest zuvor komen und hat sie mit viel groesser plage gestrafft,
[...].

(WA 54: 227)

Im vierten Beispiel wird die Drohung mit einem biblischen Vergleich verbunden. Der Ver-
rat des Papstes ist noch schlimmer als der Verrat des Judas; insofern sind auch die damit
verbundenen Folgen noch gravierender. Sie werden an der Stelle jedoch nicht expliziert,
sondern in wiederholten expressiven Ausrufen (Epizeuxis) angedeutet: O weh, weh, weh,
dem [...] Weh dir, Bapst!

0O weh, weh, weh dem, der dahin kompt, das er Bapst oder Cardinal wird, Dem were besser, das er nie
geborn were! Judas hat den HErrn verraten und umbbracht, Aber der Bapst verret und verderbt die
Christliche Kirchen, welche der HErr lieber und thewrer, weder sich selbs oder sein Blut, geachtet.
Denn er sich selbs fuer sie geopffert hat. Weh dir, Bapst!

(WA 54: 263)

Im fiinften Beispiel droht Luther — wiederum in Form einer Verwiinschung — dem Papst
mit der Strafe Gottes. Hier setzt er zudem die Argumentform der Praeteritio ein, bei der ein
Argument scheinbar nicht vorgebracht wird — der Leser scheint darauf verzichten zu miis-
sen — bei dem jedoch gerade durch die Verzichtserklarung das Argument selbst priasentiert
wird: Schenden thar ich nicht sagen |[...]. Flankiert wird die Androhung der Gottesstrafe
durch weitere Beschimpfungen (unverschampts luegen maul, lester maul, Teufels maul).

Das dich [Seite 277] Gott straffe (Schenden thar ich nicht sagen, Denn du bist schon allzu hoch ge-
schendet, weil du on auffhoeren Gott schendest, und seine Apostel, Kirche und Schrifft), Das dich Gott
straffe, sage ich, du unverschampts luegen maul, lester maul, Teufels maul, [...].

(WA 54: 276f.)

Im sechsten Beispiel wird wiederum eine Strafe herbeigewiinscht. Diese Strafe wird ge-
steigert dadurch, dass alles, was an zeitliche[n] straffe[n] denkbar wire, nicht ausreicht.
D. h. die weltliche Gerichtsbarkeit, wie schwerwiegend die Bestrafungen hier auch sein
konnten, vermoégen die Vergehen des Papstes nicht angemessen zu richten. Nur eine viel
starkere Bestrafung, durch Gott selbst, konnte dies leisten.



76 —— Argumentationsmuster — formal

Sihe, Sihe, wie wallet mein blut und fleisch, wie gern wolt es das Bapstum gestrafft sehen, So doch
mein geist wol weis, das keine zeitliche straffe hie zu gnug sey, [...].
(WA 54:292)%

Das siebte Beispiel ist mit einem Amtsabzeichen des Papstes, dem Pallium verbunden.
Dieses Amtsabzeichen kritisiert Luther detailliert und kommt dann am Ende zu einer wei-
teren Gewaltphantasie, deren Ausfiihrung Luther Gott anheimstellt.

Moechte komen, der Bapst solt wol an dem selben faden erwurgen und ersticken. Dazu helffe mein
lieber HErr Jhesus Christ unser aller Heiland, gelobet in ewigkeit, Amen.
(WA 54: 293)

Aufrufe zu konkreten Handlungen gegen den Papst, Aufrufe zur Gewalt spielen auch in
den folgenden Beispielen die zentrale Rolle. Der Papst solle ins fewr geworfen werden
(Beispiel 8), das papstliche Wappen solle bespuckt und mit Dreck beworfen werden (Bei-
spiel 9), dem Papst und seiner ganzen Partei solle die zunge hinden zum hals heraus geris-
sen werden (Beispiel 10), der Pabst solle ausgepeitscht werden, so dass ihm das Blut von
arse floesse (Beispiel 11), in die Stirn (und Krone) des Papstes sollten die Attribute, die den
Papst richtig kennzeichnen, eingebrannt werden** (Beispiel 12).

8) ,,Dazu muegen wir sein Wapen, da er die Schluessel fueret, und seine Kron drauff, mit gutem gewis-
sen auffs heimlich gemach fueren und zur unternotdurfft brauchen, darnach ins fewr werffen (besser
wer es, den Bapst selbst).“

(WA 54: 242)

9) Jn des sol ein Christen, wo er des Bapsts Wapen sihet, dran speien und dreck werffen, nicht anders,
denn so man einen Abgott anspeien und mit dreck werffen sol, Gott zu ehren.
(WA 54: 242)

10) [...] Gott gebe hie faulen Henden kein glueck, und erstlich neme man dem Bapst Rom, Romandiol,
Urbin, Bononia, und alles was er hat, [...].“ ,Darnach solte man jm selbs, dem Bapst, Cardinal, und
was seiner Abgoetterey und Bepstlicher heiligkeit gesindlin ist, nemen, und jnen (als Gottes lesterern)
die zungen hinden zum hals heraus reissen, und an den galgen an nageln an der riege her, wie sie jr
Siegel an den Bullen in der riege her hangen, Wie wol solchs alles geringe ist gegen jre Gotteslesterung
und abgoetterey. Darnach liesse man sie ein Concilium, oder wie viel sie wolten, halten am Galgen,
oder in der Helle unter allen Teufeln.

(WA 54:243)

43 Ahnlich verfihrt das folgende Beispiel, in dem selbst die Todesstrafe noch zu gering ist: [Frz. Kénig
Philipp warf Papst Bonifaz in den Kerker und lief3 ihn dort sterben] Aber solche straffe ist noch viel zu gerin-
ge, on das es gut were, das man also den andern Bepsten und Cardineln auch thet. (WA 54: 263).

44 Gemeint sind die folgenden Attribute: vom Teufel hinden aus geborn, voller Teufel, luegen, Gottesleste-
rung, abgoetterey, Stiffter der selben, Gottes feind, Widerchrist, Verstoerer der Christenheit, Kirchenreuber,
Schluessel dieb, Huren wirt und Sodoma vogt (WA 54: 288).



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten = 77

11) [gegen die pépstliche Auslegung von ,,Weide meine Schafe“] ,,Wer dich, Esel, Schuetzen und
Bachanten, mit ruten striche, das dir das Blut vom arse floesse, Und den Donat, das pronomen Meum
declinirn lerete!

(WA 54: 277)

12) [Wunsch nach Kennzeichnung des Papstes mit Negativattributen — 13-fach, s.0. an Krone und Stirn]
,»Und were [Seite 289] fein, das er sie mueste an seiner Kron und stirn gegraben und gebrand tragen,
das solt seiner Satanitati viel ehrlicher anstehen (weil es die lauter reine warheit ist), denn das er jm
die fuesse kuessen lesst.

(WA 54: 288f.)

Im letzten Beispiel dieser Reihe von Gewaltphantasien stellt sich Luther vor, was er tun
wiirde, wenn er denn die Macht dazu hatte. Dies ist damit auch eine indirekte Aufforde-
rung an diejenigen, die diese Macht haben (wenn ich Keiser were). Die Papstpartei wiirde
dann gefesselt (zu samen koppeln und guerten) und ins tyrrhenische Meer geworfen wer-
den. Zusitzlich sollten die Delinquenten noch mit einem Felsen beschwert und mit Hirten-
stab und Keule ausgestattet werden, damit sie sich gegenseitig verpriigeln konnen.
Schliefllich sollten ihnen am Ende noch alle Decret, Decretal, Ablassbriefe etc. um den
Hals gehdngt werden.

WOlan, wenn ich Keiser were, wuest ich wol, was ich thun wolt: Die lesterlichen Buben alle sampt,
Bapst, Cardinal, und alles Bepstlich Gesind, zu samen koppeln und guerten, nicht weiter, denn drey
meile wegs von Rom, gen Ostia fueren (Denn ungeguertet und ungefuert wuerden sie nicht gehen, da-
hin sie nicht wolten), daselbst ist ein Wesserlin, das heisst Latinisch Mare tyrrhenum, ein koestlich
Heilbad wider alle seuche, schaden, gebrechen Bepstlicher heiligkeit, aller Cardinel und seines
gantzen Stuels, daselbs wolt ich sie seuberlich einsetzen und baden. Und ob sie sich wolten fuerchten
fuer dem wasser, wie gemeiniglich die besessene und wansinnige Leute das Wasser schewen, wolt ich
jnen zur sicherheit mit geben den Fels, darauff sie und jre Kirche gebawet ist, Auch die Schluessel,
damit sie alles binden und loesen koennen, was im Himel und Erden ist, auff das sie dem Wasser zu
gebieten hetten, was sie wolten. Dazu solten sie auch den Hirten stab und keule haben, damit sie das
wasser moechten ins angesicht schlahen, das jm maul und nasen bluttet. Zu letzt solten sie auch die
weide mit sich haben zum labetrunck und lusttrunck im bade, alle Decret, Decretal, Sexti, Clementin,
Extravagant, Bullen, Ablas, Butter-, Kese-, Milchs- brieve an den hals gehenckt, damit sie allenthalben
sicher weren. Was gilts? wenn sie eine halbe stunde in dem selben Heilbade hetten gebadst, Es solte al-
le jre seuche, schaden und gebrechen ablassen und auffhoeren, da wolte ich buerge fuer sein und
meinen HErrn Christum zu pfande setzen.

(WA 54: 283)

Interessant an diesem Beispiel ist die Verkniipfung der Gewaltphantasien mit den Konzep-
ten und Gegenstidnden, die in der argumentativen Auseinandersetzung im Text stindig
prasent waren und eine spezifische Rolle im theologischen Diskurs spielten: die Interpre-
tation des Felsens (Mt. 16,18), die Schliissel, der Hirtenstab (,Weide meine Schafe‘) und die
papstlichen Schriften selbst. Auch die Anspielung darauf, dass die Gegner an eine Stelle



78 —— Argumentationsmuster — formal

gefiihrt werden, zu der sie nicht freiwillig gehen, steht im Kontext von Joh. 21,18. Sie greift
somit indirekt die Debatte um das oberste Hirtenamt wieder auf.*

An diesen Beispielen diirfte deutlich geworden sein, dass die sprachliche Aggression
in der Streitschrift nicht allein auf Beschimpfungen, Beleidigungen, Abwertungen etc.
beruht, sondern dass wesentliche Teile des sog. Grobianismus ganz konkrete Gewaltphan-
tasien und Aufrufe zur Gewalt sind. Parallel zur Streitschrift von 1545 lief} Luther eine
Reihe von Holzschnitten drucken, auf denen er das Papsttum aus seiner Sicht darstellte.*
Auf einem Blatt* wird z. B. die in Beispiel 10 fiir den Papst und seine Kardinéle herbeige-
wiinschte Strafe des Aufhidngens, Zunge-Ausreifens und Annagelns plastisch vor Augen
gefiihrt (vgl. Abb. 4).

45 Joh. 21,18: ,Wahrlich, wahrlich ich sage dir: Da du jiinger warst, giirtetest du dich selbst und wandel-
test, wohin du wolltest; wenn du aber alt wirst, wirst du deine Hande ausstrecken, und ein anderer wird
dich giirten und fiihren, wohin du nicht willst.“ (Ubersetzung nach der Luther-Bibel von 1912).

46 10 Holzschnitte. Abgedruckt im Anhang zu WA 54: 546-556 (,,Papstspottbilder®). Vgl. dazu auch
Schwitalla (2010: 104-120), der auch auf die Gewaltphantasien in diesen Holzschnitten eingeht. Lohse
(1997: 105) sieht in diesen Bildern eine Art Hohepunkt der Polemik: ,Freilich, Luthers jahrzehntelange
Polemik gegen das Papsttum wird durch die Bildillustrationen auf ihren duflersten Hohepunkt gebracht.“
Kritisch dazu Oberman (1980: 447).

47 WA 54: 553 Titel des Blattes: Digna merges papae satanissimi et cardinalium suorum.



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten =—— 79

Abb. 4: Digna Merces Papae Satanissimi et Cardinalium suorum (WA 54, Blatt 8).

Schwitalla (2010: 104) hat in seiner Analyse darauf hingewiesen, dass es sich bei der her-
beigewiinschten Strafe um eine ,,spiegelnde Strafe““® handle, d. h. die Delinquenten wer-
den direkt an dem Organ gestraft, mit dem sie gesiindigt haben (Zunge).

48 Schwitalla (2010: 104). Er identifiziert die vier Delinquenten: ,,Die beiden linken Figuren sind Kardinéle,
sie tragen die Ziige Albrechts von Mainz und Kardinal Truchsef}* von Augsburg. Die dritte Figur ist viel-
leicht Cochléus. Es folgt der damalige Papst Paul IIL.“ (ebd. 104).



80 —— Argumentationsmuster - formal

5.3.2 Ad hominem-Argument (Beschimpfungen und Unterstellungen)

Die Bandbreite antipdpstlicher Schimpfworter/Beschimpfungen ist bei Luther bekannter-
maflen sehr grof.” Im vorliegenden Text lassen sich — mit Uberlappungen - fiinf ver-
schiedene Typen von Schimpfwdértern unterscheiden. Dominant ist der Typ 1: Skatologie
(ein Bereich, der bis heute in der deutschen Sprache vor sexuellen oder religiosen Be-
schimpfungen dominiert™), Typ 2: sexuelle Beschimpfungen, Typ 3: sexistische Beschimp-
fungen, Typ 4: religiose Beschimpfungen, Typ 5: allgemeine Beschimpfungen (mit Bezug
auf Verbrechen/Kriminalitdt und allgemeinen Charakterméngeln). Die Abgrenzung zwi-
schen Beschimpfung und Beleidigung ist sicherlich nicht immer ganz leicht. Ich verwende
hier fiir die Argumentationsform den Ausdruck Beschimpfung. Dies folgt dem terminologi-
schen Vorschlag von Havryliv (2009: 69) und Wolf (2019: 16), die fiir Beschimpfungen
festhalten, dass sie es einerseits fiir den Schimpfenden ermdoglichen, sich abzureagieren
und andererseits das Potential haben, den Gegner zu beleidigen. Beides muss aber nicht
immer in gleichem Maf3e gegeben sein. So kann die Beleidigung durch eine Beschimpfung
zwar vom Sprecher intendiert sein, wirksam werden kann sie allerdings erst, wenn sie
auch vom Adressaten rezipiert und als Beleidigung aufgefasst wird. Somit ist der Faktor
des Sich-Abreagierens bei den Beschimpfungsargumenten im Luthertext immer gegeben,
die intendierte Beleidigung sicherlich dann, wenn der Text von dem Gegner rezipiert wur-
de. Die analytische Trennung beider Aspekte erscheint jedoch — gerade mit Blick auf den
polemisch-grobianischen Furor, in dem Luther diesen Text verfasst hat — sinnvoll. Die
Beschimpfung als Argumentationsform soll die eigene Position in jedem Fall unterstiitzen,
sie dient dariiber hinaus dem emotionalen Abreagieren; sie ist im vorliegenden Text zu-
gleich als Beleidigung des Gegners intendiert und kann als Beleidigung vom Gegner ver-
standen werden. Somit kommt der Beschimpfung als Argumentationsform durchaus das
von Lobenstein-Reichmann (2013: 49) angesprochene ,identifikationsschidigende, ehr-
verletzende“ Potential zu.

Zum Bereich der Ad-hominem-Argumente sind auch die dem Gegner in polemischer
Absicht unterstellten Argumentationen zu rechnen. Bei diesen Unterstellungen und dem

49 Vgl. Lobenstein-Reichmann (2013: 62): ,Luther war bekanntermafien sehr kreativ im Erfinden oder
Nutzen antipdpstlicher und antikatholischer Schimpfworter.*

50 Vgl. dazu die sprachvergleichende Studie von Niibling & Vogel (2004), die fiir das Deutsche eine Domi-
nanz im Bereich der Skatologie, fiir das Niederldndische eine Dominanz im Bereich der Sexualitédt und fiir
das Schwedische eine Dominanz im Bereich der Religion nachweisen konnen. Zur pragmatischen Seite
(Sprechakttheorie) von Beschimpfungen vgl. Sornig (1975). Zu Fliichen, Beschimpfungen, Beleidigungen
und Beschuldigungen im Mittelalter und der Frithen Neuzeit Lindorfer (2009), Miiller (2017), Nifontova
(2014), Paintner (2010), Schwerhoff (2009). Zu Beschimpfungen aus gegenwartssprachlicher Perspektive
vgl. auch Marehn (2011), die v. a. sexuelle, sexistische und auf Tiermetaphern beruhende Beschimpfungen
untersucht, sowie die weiteren Beitrdge in Hornscheidt et al. (2011) und Hartmann, Kramer & Kuch (2007);
daneben Bonacchi (2017), Bonacchi & Mela (2017), Burgen (1998), Ermen (1996), Gauger (1986) (2012),
Havryliv (2009), Kiener (1983), Scheffler (2000).



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten = 81

Gegner vorgehaltenen Fehlverhalten iiberwiegt der Angriff auf die Person, der sich aus
den zugeschriebenen Unterstellungen und dem zugeschriebenen Fehlverhalten ergibt.

5.3.2.1 Skatologisches Schimpfwort (Beschimpfungen 1)

Zschoch (2010: 289) sieht die Streitschrift von 1545 als ,,wohl derbste[] Schrift* Luthers an.
Diese Zuordnung diirfte wohl zu einem groflen Teil an der exzessiven Verwendung von
skatologischen Beschimpfungen liegen, die Luther verwendet. Damit stand Luther in der
Friihen Neuzeit natiirlich nicht allein. Die derben skatologischen Beschimpfungen waren
zeittypisch.” Allerdings ist die Frequenz und Intensitédt der skatologischen Beschimpfun-
gen in dieser Streitschrift sicherlich — auch im Vergleich zu anderen polemischen Schrif-
ten — besonders auffillig. Dominant ist im Text das Scheissen und Furzen und alles, was
mit Ausscheidungen/Exkrementen zu tun hat. Insgesamt werden aber letztlich alle Kor-
perdffnungen und deren Auswiirfe fiir Beleidigungen genutzt. Die skatologischen Beleidi-
gungen werden zudem i. d. R. mit anderen Beschimpfungstypen und anderen Argumenta-
tionsformen (z. B. Eselmetapher) verbunden.

Diese Beschimpfungen werden nicht nur auf den Gegner angewendet, sondern zuwei-
len dem Gegner auch unterstellt, wie das erste Beispiel belegt. Dem Gegner wird unter-
stellt, dass er die — ironisch so benannte — loebliche Nation ,,Deudschland“ als Bestie be-
zeichnet und ihm den Arsch (im Text metathetisch Sra fiir ,,Ars“) hinstreckt. Das
bildungssprachliche Latein, in dem die Beschimpfung zundchst geduflert wird, zeigt sich
als Vorwand und Verhiillung, die Luther selbst dann in der Ubersetzung auf drastische
Weise entlarvt.

Wenn sie Deudschland die loebliche Nation nennen, das es heisse: die bestien und Barbari, die nicht
werd sind des Bapsts myst zu fressen, wie der Wal Campanus (als man sagt) thet, da er in Deudsch-
land gewesen, (nicht mit seinem schaden) und an die grentze des Welschen landes wider heim kam,
den ruecken gegen Deudschland keret, bueckt sich und decket den hindern auff, und sprach: ‘Aspice
nudatas, Barbara terra, nates!” Sihe da, du Bestia, kuecke mir in den Sra.

(WA 54:212)

Mund, Nase und After als Ausscheidungsoffnungen werden im zweiten Beispiel aktiviert.
Aus ihnen ,speien’, ,scheiflen*? und ,schneuzen‘ die Gegner ihre falschen und teuflischen
Lehren.

Es sind, wie gesagt, des Keisers Phocas, jres stiffters und Keisermoerders, nachkomen, verzweivelte,
durchtrieben Ertzspitzbuben, Moerder, Verrheter, Luegener, und die rechte grundsuppe aller boeses-
ten Menschen auff Erden, wie sie selber zu Rom sagen, Schmuecken sich darnach mit dem Namen
Christi, S. Petri, und der Kirchen, so sie doch vol sind aller ergesten Teufel in der Helle, vol, vol, und so
vol, das sie nichts denn eitel Teufel ausspeien, schmeissen und schneutzen koennen.

(WA 54: 218)

51 Lobenstein-Reichmann (2013: 47) spricht von ,auf3erordentlich beliebten Bildungen mit Fikalbezug*.
52 schmeissen im Zitat ist in diesem skatologischen Kontext als ,scheifien‘ zu verstehen.



82 —— Argumentationsmuster — formal

Im dritten Beispiel ist es der metaphorische Papstesel, der sich selbst befleckt:

Ah liebs Bapst Eselchen, lecke nicht, Aller liebstes Eselin, thus nicht! Denn das Eiss ist dis jar seer glat
gefroren, weil der wind still ist gewest, du moechtest fallen und ein bein brechen. Wo dir denn im fal-
len ein fortz entfuere, so wuerde doch alle welt dein lachen und sagen: Ey pfu Teufel, wie hat sich der
Bapstesel beschiessen [...].

(WA 54: 221)

Im vierten Beispiel werden Mund und After gleichgesetzt; was aus dem pédpstlichen Mund
an Aussagen herauskommt, ist dem gleichzusetzen, was dem anderen ,,Mund® entfdhrt.
Im fiktiven Dialog zwischen péapstlicher und lutherischer Seite (Konzilsfrage) setzt Luther
diesen skatologischen Angriff, den er dann mit einem Sprichwort (da scheis ein hund
drein> im Sinne von ,,die Sache misslingt, der gegnerische Angriff misslingt*) abschlief3t.

‘Ja wir habens hernach also gesetzt in unsern Decretalen, das allein der Bapst solle Concilia beruffen
und personen nennen.’ Lieber, ists aber war? Wer hats euch befolhen, also zu setzen? ‘Schweig, du
Ketzer, was zu unserm mund aus gehet, das sol man halten!” Jch hoeres. Welchen mund meinstu? da
die foertze aus faren? (das magstu selbs halten!) oder da der gute Korso einfleust? (da scheis ein hund
ein!). ‘Ey du schendlicher Luther, soltu mit dem Bapst so reden?’ Ey pfui wider, jr lesterliche verzwei-
velten buben und groben Esel, solt jr denn auch mit einem Keiser und Reich also reden?

(WA 54: 221)

Im fiinften Beispiel wird die Reaktion des Papstes auf die Versuchung des Teufels be-
schrieben, der Jesus (Mt. 4,8ff.) widerstanden hat:

Wie spricht aber der Bapst? Kom her, Satan, und hettestu noch mehr Welt denn diese, Jch wolt sie alle
annemen, und dich nicht allein anbeten, Sondern auch im hindern lecken. Das sind die Wort seiner
Decreten und Decretalen, darin nichts vom Glauben Christi, sondern alles und alles von seiner Hoheit,
Maiestet, Gewalt und Herrschafft uber Kirchen, uber Concilia, uber Keiser, uber Koenige, und uber alle
Welt, auch uber den Himel geleret wird. Jst aber alles mit Teufels dreck versiegelt, und mit Bapstesels
foertzen geschrieben.

(WA 54: 265)

Die skatologische Beschimpfung wird ausgebaut; der Papst leckt den Teufel nicht nur im
Hintern, sondern ,siegelt seine vom Teufel inspirierten Schriften (Decrete und Decreta-
len) auch mit den Exkrementen des Teufels und schreibt diese Schriften mit seinen eige-
nen foertzen.

Die weiteren Beispiele mogen den skatologischen Furor Luthers weiter veranschauli-
chen. Es wird in allen denkbaren Variationen geschissen, gefurzt und mit Dreck/Scheifie
geworfen.

53 Vgl. zu diesem Sprichwort Wander (1987: Bd. 4, 123) und Réhrich (2006: 1312) in der Bedeutung , die
Sache misslingt*.



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten = 83

Hie werden dem Bapst die hosen stincken, [...].
(WA 54: 241)

Dazu muegen wir sein Wapen, da er die Schluessel fueret, und seine Kron drauff, mit gutem gewissen
auffs heimlich gemach fueren und zur unternotdurfft brauchen, darnach ins fewr werffen (besser wer
es, den Bapst selbst).

(WA 54: 242)

Jn des sol ein Christen, wo er des Bapsts Wapen sihet, dran speien und dreck werffen, nicht anders,
denn so man einen Abgott anspeien und mit dreck werffen sol, Gott zu ehren.

(WA 54: 242)
Wie Nicolaus Babst Omnes hie raset und fartzet.

(WA 54: 264)
fartzesel zu Rom

(WA 54: 265)

Hellt die Kirchen fuer einen Eselstal oder Sewstal, da er mit seinem dreck innen regiren muege.
(WA 54:272)

Selbst Veranschaulichungen des Ausscheidungsprozesses werden minutios ausgefiihrt
und als Beschimpfung genutzt, wie das nédchste Beispiel zeigt. Zugleich wird diese Skato-
logie mit einer Gewaltphantasie der Vernichtung des Gegners verbunden (das jm das loch
und bauch nicht zurissen sind).

Jch bin erschrocken, und meinete trawen, es donnerte so seer, so gar einen grossen scheuslichen fortz
der Bapstesel hie lies fahren. Er hat gewislich mit grosser macht gedrueckt, das er solchen donnerfortz
heraus pausst hat, wunder ists, das jm das loch und bauch nicht zurissen sind.

(WA 54: 273)

Die skatologischen Beschimpfungen werden wiederum durch die Holzschnittfolge (An-
hang zu WA 54) desselben Jahres ergidnzt. Auf Blatt 1 (vgl. Abb. 5) wird der Papst vom
Teufel durch den After geboren®; auf Blatt 10*° (vgl. Abb. 6) weisen zwei Bauern dem Papst
und zwei Kardindlen den Hintern; auf Blatt 11 (vgl. Abb. 7) defdkiert ein Bauer in die
Papsttiara.

54 Vgl. dazu auch die Bildinterpretation von Schwitalla (2010: 109-111).
55 Vgl. dazu auch die Bildinterpretation von Schwitalla (2010: 106—108).



84 = Argumentationsmuster — formal

Abb. 5: Papstspottbilder, Anhang zu WA 54, Blatt 1.



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten =——— 85

Abb. 6: Papstspottbilder, Anhang zu WA 54, Blatt 10.



86 —— Argumentationsmuster - formal

Abb. 7: Papstspottbilder, Anhang zu WA 54, Blatt 11.

5.3.2.2 Sexuelles Schimpfwort (Beschimpfungen 2)

Wihrend die Drastik der skatologischen Beschimpfungen wohl auch heute noch in ihrer
Scharfe verstanden werden diirften, gilt dies nicht in gleicher Weise fiir die sexuellen und
sexistischen Beschimpfungen, deren Drastik m. E. nur durch Neuiibersetzungen greifbar
wird. Wenn Luther die Gegner als Hermaphroditen beschimpft, die der Pedasterey fronen,
die Puserone, und Hurenwirte seien, klingen diese Woérter im heutigen Verstandnis wohl
etwas distanziert bis bildungssprachlich. Dies war in der Friihen Neuzeit jedoch keines-
wegs der Fall. Deswegen wiren m. E. Ubersetzungsidquivalente angemessener, die die
Wucht der Beschimpfung, die in den frithneuhochdeutschen Bezeichnungen steckte,
deutlich machen: Statt Hermaphrodit wiirde man heute vermutlich in einem beleidigen-



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten = 87

den Kontext eher von ,,Schwuchteln“ oder ,,Tunten“ sprechen, statt von Pedasterey von
,Kinderficken®, statt von Huren von ,Nutten®, , Votzen“ o. A. Woérter wie Puseron sind
zudem im Neuhochdeutschen gar nicht mehr gidngig. Damit sind nach dem frithneuhoch-
deutschen Worterbuch (= FWB) ,,Buhlknaben“ bzw. ,,Sodomiten“ gemeint, also in gegen-
wartssprachlicher Ubersetzung so etwas wie ,,Stricher oder ,Ziegenficker“. Auch der
Huren wirt ist vermutlich heute nicht mehr ohne Weiteres verstindlich, am ehesten kommt
ihm - blickt man auf den Kontext — noch der ,,Zuhélter“ oder ,,Lude“ gleich.

Jch wil schweigen Simoney und Geitz, pfruenden marck, Pedasterey, und was mehr der heilige Stuel
zu Rom in seinem aller heiligsten leben treibt und grosse lust drinnen hat.
(WA 54: 214)

Da redet abermal der verzweivelte Spitzbube und boesewicht Paulus mit seinen Hermaphroditen sein
rotwelsch, gerade, als wueste kein Mensch, was jr hellisch, teuflisch wesen zu Rom sey, und wie er
selbs, der unsettige, grundlose geitzwanst Paulus, sampt seinem Son, mit der Kirchen gueter umbge-
het.

(WA 54: 222) (insgesamt zehn Belege fiir Hermaphrodit im
Text),

das der Bapst der heiligen Roemischen Kirchen namen braucht auffs schendlichst und lesterlichst und
meinet damit seine Bubenschule, Huren- und Hermaphroditen Kirche [...]

(WA 54: 233) (insgesamt sieben Belege fiir Hure(n), Hurerey,

verhuret im ganzen Text)

mit seinen Huren und Hermaphroditen
(WA 54: 234),

vernim seine Huren und Hermaphroditen Kirchen
(WA 54: 236),

Huren wirt und Sodoma vogt
(WA 54: 288) (insgesamt neun Belege fiir Sodom, Sodomey,
Sodomiten im ganzen Text)

Denn die Cardinel und deines Hofes puseron und Hermaphroditen [Seite 227] fueren ein solch grewlich
wesen, das Himel und erden dafuer beben und zittern.

(WA 54: 226f.) (Puseron nach FWB = Buhlknabe, Sodomit),

zweimal im Text WA 54: 226 und 227.

Das FWB iibersetzt Puseron mit ,Buhlknabe®, ,Sodomit‘®, Lobenstein-Reichmann (2013: 62)
fokussiert den Aspekt der Homosexualitdt. Ob Sodomie oder Homosexualitdt die Kernbe-
deutung bildeten, in beiden Fillen bezieht sich das Schimpfwort auf zur der Zeit todes-
wiirdige Verbrechen ,,und nicht nur eine sexuelle Fehlorientierung“.”” Diese Einschitzung

56 http://fwh-online.de/go/puseron.s.0m_1573725753 (Stand: 04.03.2020).
57 Lobenstein-Reichmann (2013: 62).



88 —— Argumentationsmuster — formal

ist hier zu unterstreichen, macht sie doch einmal mehr deutlich, dass die sexuellen Be-
schimpfungen in ihrer Schwere nicht mit heutigen sexuellen Beschimpfungen - so ehrver-
letzend sie auch sein mégen — gleichzusetzen sind, auch wenn man Ubersetzungsiquiva-
lente wie die oben angegebenen sucht. Die strafrechtlichen Konsequenzen sind in der
Frithen Neuzeit ungleich schwerer wiegend.

5.3.2.3 Sexistisches Schimpfwort (Beschimpfungen 3)

Der dritte Typus von Beschimpfungen ist sexistisch motiviert und deswegen nur auf dem
Hintergrund der zeitgensOssischen Rollenverteilung von Mann und Frau bzw. auf dem
Hintergrund der fiir die Wiirde des Papstamtes unzumutbaren Beleidigung zu sehen, die-
ses Amt mit einer Frau {iberhaupt in Verbindung zu bringen. Der heutige Leser der Streit-
schrift mag diese Art von Beschimpfung entweder iiberlesen oder in seiner Schwere u. U.
als geringfiigig erachten. Dies diirfte allerdings fiir den zeitgendssischen Leser nicht gel-
ten. An vielen Stellen des Textes nutzt Luther diesen Sexismus, um den Papst zu beleidi-
gen. Aus ,,Paulus” wird Paula®® und fraw Bepstin, z. T. auch in Appositionen genutzt, wenn
die Beschimpfung gedoppelt werden soll: Der Papst ist dann nicht nur ein Schalck (Ver-
brecher), sondern zugleich eine Frau Paula. Der Anspruch des Papstes, der unmittelbare
Vertreter Gottes auf Erden zu sein und damit schon im Ruch der Heiligkeit zu stehen, wird
ebenfalls aufgegriffen, wenn Luther ihn heilige Jungfraw S. Paula Bepstin oder heilige Jung-
fer S. Clemens nennt. Bei der Beschimpfung mit Jungfer schwingt natiirlich auch das Stere-
otyp des ,dummen, einfdltigen, jungen Madchens‘ mit. Die sexistischen Beschimpfungen
sind i. d. R. in anderen Beschimpfungen/Argumentationsformen eingebettet. Ein Beispiel
mag dies zeigen:

Nu were noch wol rat und huelff furhanden, das der heilige Geist, der arme ertzketzer, moechte zu
gnaden komen und in das heilig, frey, christlich Concilium gelassen werden, wenn er nicht zu halstar-
rig were, sich demuetigen und fuer der heiligen jungfrawen S. Paula tertius fraw Bepstin auff die knie
fallen und die fuesse kuessen wolte, seine ketzerey alda bekennen, berewen und wideruffen, Er krie-
gete gewislich wol ein ablas Bullen, on gelt und umb sonst, beide fuer sich und seine heilige Kirchen.
(WA 54: 214)

Der sexistische Angriff steht im Kontext einer ironischen Passage zur Frage, ob denn der
Heilige Geist selbst zu einem vom Papst bestimmten Konzil zugelassen werden konne.
Dies sei dann der Fall, wenn auch der Heilige Geist sich dem Machtanspruch des Papstes
unterwerfen wiirde. Schon allein dieser Gedankengang zeigt die Absurditidt des papstli-
chen Machtanspruchs auf. Diese Absurditidt wird noch dadurch gesteigert, dass sie nicht
von einem Mann geduflert wird (wenn auch in fiktiver und unterstellter Weise), sondern
von einem qua Geschlecht minderwertigen Geschopf, von einer fraw Bepstin von einer
(vermeintlichen) heiligen jungfraw []. Der Genuswechsel — an manchen Stellen noch mit

58 Zu den Stellenbelegen in WA 54, vgl. die weiter unten angefiihrten Zitate.



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten —— 89

weiteren Merkmalen verbunden (wie der Zuschreibung als jungfraw, jungfer, der Diminu-
ierung Jungferlin etc.) — verstirkt als Abwertung die jeweilige Absurditit der gegnerischen
Argumentation oder der gegnerischen Forderungen.

Jungfraw Paula Tertius
(WA 54: 274) (insg. acht Belege im ganzen Text)

der schalck Paula
(WA 54: 215)

Hie, sage ich, hat die heilige Jungfraw S. Paula Bepstin kein gewissen, kein [4. Mose 16, 32] sorge, kein
furcht Gottes
(WA 54: 223) [Bezug jeweils auf Papst Paul I11*%]

Du heilige Jungfer S. Clemens.
(WA 54: 277) [Mit Bezug auf Papst Clemens II1.%°]

Liebes Jungferlin Bepstlin, wie verehestu es denn?
(WA 54:282)

Die angefiihrten Beispiele mégen aus heutiger Perspektive nur von vergleichsweise gerin-
gem Beschimpfungspotential sein, etwa so — wie wenn man jemanden als ,,Mddchen*
oder ,Heulsuse“ oder ,,Trine“ o. A. tituliert. Dies wiirde jedoch das zeitgendssische Be-
schimpfungspotential m. E. nicht hinreichend erfassen. Sicherlich ist die Beschimpfung
»2Memme“, ,Maddchen“, ,Trine“ auch heute noch gravierend, aber natiirlich nicht ver-
gleichbar mit der ,,Verweiblichung“ des Papstes als Oberhaupt der rémischen Kirche
(auch im Sinne eines ,,effeminatus®).

5.3.2.4 Religioses Schimpfwort (Beschimpfungen 4)

Wenig verwunderlich ist, dass auch religiose Beschimpfungen Bestandteil der lutherschen
Argumentation sind. Durch die ganze Schrift zieht sich das Gegensatzargument derart,
dass es nur eine gute (die luthersche) und eine bose (die papstliche) Seite geben kann.
Dies ist im Kontext des ,,metaphysischen Dualismus“®' der frithen Neuzeit zu sehen, nach
dem es jeweils nur einen richtigen Weg zum Heil geben kdnne.

Das damalige Christentum war durch einen metaphysischen Dualismus gepragt, in dem es bei Fragen
des Glaubens nur Gott oder Teufel, Gut oder Bose, Seligkeit oder ewige Verdammnis gab, nichts da-
zwischen.

(Schwitalla 2010: 117)

59 Papst von 1534— 1549.
60 Papst von 1187-1191.
61 Schwitalla (2010: 117).



90 —— Argumentationsmuster — formal

Die Zuordnung des Papstes zur Seite der ewigen Verdammnis und des Teufels wird bereits
auf dem Titelholzschnitt zur Ausgabe von 1545 thematisiert (vgl. Abb. 8). Im weit aufgeris-
senen Maul einer mit spitzen Zahnen bewehrten Bestie sitzt der Papst auf einem Thron.
Die drachenartige Bestie erinnert an die apokalyptischen Beschreibungen in der Bibel.®?
Der Papst selbst sitzt als Antichrist auf seinem Thron, der wiederum auf einem brennen-
den Scheiterhaufen ruht. Er wird umschwebt von einigen Teufelsfiguren, die ihm die
Papstkrone aufsetzen, seinen Thron stiitzen, weiteres Brennmaterial fiir das Hollenfeuer
im Rachen der Bestie herbeibringen etc. Der Rachen der Bestie ist der Schlund der Holle.
In der Holzschnittserie von 1545 ist dem Blatt zusétzlich eine Inscriptio und eine Subscrip-
tio als Interpretationshilfe beigegeben (vgl. Abb. 9): Die Inscriptio lautet: ,,Regnum Sa-
tanae et Papae. 2. Thess. 2“. Das Bild stellt das Reich des Teufels und des Papstes dar, mit
Verweis auf die Bibelstelle 2. Thess. 2, in der das Kommen des Antichrists vorhergesagt
wird.®

62 Z. B. in der Offenbarung 13, wo zwei apokalyptische Bestien beschrieben werden.

63 2. Thess. 2,3-12: ,,Lasset euch niemand verfiihren in keinerlei Weise; denn er kommt nicht, es sei denn,
dafd zuvor der Abfall komme und offenbart werde der Mensch der Siinde, das Kind des Verderbens, der da
ist der Widersacher und sich iiberhebt iiber alles, was Gott oder Gottesdienst heif3t, also daf} er sich setzt in
den Tempel Gottes als ein Gott und gibt sich aus, er sei Gott. Gedenket ihr nicht daran, daf3 ich euch solches
sagte, da ich noch bei euch war? Und was es noch aufhilt, wisset ihr, daf er offenbart werde zu seiner Zeit.
Denn es regt sich bereits das Geheimnis der Bosheit, nur dafi, der es jetzt aufthdlt, muf3 hinweggetan wer-
den; und alsdann wird der Boshafte offenbart werden, welchen der HERR umbringen wird mit dem Geist
seines Mundes und durch die Erscheinung seiner Zukunft ihm ein Ende machen, ihm, dessen Zukunft
geschieht nach der Wirkung des Satans mit allerlei liigenhaftigen Kraften und Zeichen und Wundern und
mit allerlei Verfiihrung zur Ungerechtigkeit unter denen, die verloren werden, dafiir daf sie die Liebe zur
Wahrheit nicht haben angenommen, auf daf3 sie selig wiirden. Darum wird ihnen Gott kraftige Irrtiimer
senden, daf sie glauben der Liige, auf daf} gerichtet werden alle, die der Wahrheit nicht glauben, sondern
haben Lust an der Ungerechtigkeit.“ (Ubersetzung nach der Luther-Bibel von 1912).



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten = 91

Abb. 8: Titelholzschnitt zur Ausgabe von 1545.



92 — Argumentationsmuster — formal

Abb. 9: Papstspottbilder, Anhang zu WA 54, Blatt 9.

Die Subscriptio des Blattes lautet wie folgt:

In aller Teufel namen sitzt
Alhie der Bapst: offenbart jtzt:
Das er sey der recht Widerchrist
So in der Schrifft verkiindigt ist.
Mart. Luth. D. 1545.
(WA 54: Anhang, Blatt 9)

So zielt denn die gesamte Argumentation des Textes mit seinen verschiedenen Fragen
(Konzilseinberufung, Institution des Papsttums etc.) letztlich immer darauf, den Gegner



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten =—— 93

als Teufel, Antichrist, Gottesldsterer etc. zu entlarven. Die religiosen Beschimpfungen, die
in diesem Kontext stehen, sind demgemafl duflerst zahlreich. Wenige Beispiele mégen
dies veranschaulichen:

Am haufigsten vertreten sind Attribuierungen, die den Papst mit dem Teufel identifi-
zieren oder zumindest in Verbindung bringen; insgesamt — mit den verschiedensten
Wortbildungen — in 145 Textbelegen:

Teufels eigenthum (WA 54: 225), Teufels Apostel und verzweivelte teufels Kinder (WA
54: 227), Teufels larven (WA 54: 229), Teufels grundsuppe (WA 54: 233), Teufels gespenst
(WA 54: 242), von jrer teufels Synagoga und Teufels kirche (WA 54: 245), Teufels-werck und
abgoetterey (WA 54: 259) u. v. a. m.

Der Papst ist dem Teufel verpflichtet und betreibt daher abgoetterey in den ver-
schiedensten Formen (insgesamt 39 Belege im Text), ,,Gottesldsterung®, er zeigt sich als
der bdse Geist, als Abgott, als Antichrist, der Christenheit verstoerer, des Satans leibhafftige
wonung und auch als froemchen, also als ein Scheinheiliger.*

Darnach sich geschmueckt mit Gottes wort, dadurch schendlich Gott gelestert, sich zum abgott ge-
macht, und die Christenheit, mit seiner grewlichen abgoetterey erfuellet, belogen, betrogen, und zu
abgoettischen verdampten Leuten gemacht, die solchs gegleubet und drauff vertrawet haben, als hette
es Gott durch sein Wort also geboten, und haben also den Teuffel mussen fuerchten und ehren, anbe-
ten und dienen unter Gottes Namen.

(WA 54: 239)

Gotteslesterung ja abgoetterey
(WA 54: 242)

Jch spotte allein darumb mit meinem schwachen spotten, das die, so jtzt leben und nach uns komen,
wissen sollen, was ich vom Bapst, dem verfluchten Antichrist gehalten habe, Und wer ein Christ sein
wil, sich fuer solchem grewel lasse vermanen.

(WA 54: 215)

Nu sehen wir, das er mit seinen Roemischen Cardineln nichts anders ist, denn ein verzweivelter Spitz-
bube, Gottes und Menschen feind, der Christenheit verstoerer, und des Satans leibhafftige wonung,

[..]
(WA 54: 218)

die schendlichen luegener und lesterer goettlichs Worts
(WA 54: 231)

Das mercke wol (sage ich), das Christus Matthei xvj vom Glauben, und nicht von unsern wercken re-

det. Denn hieraus wird sichs finden, was der Bapst fuer ein froemchen ist.
(WA 54: 244)

64 Das DWB Bd. 4, Sp. 245 gibt als Bedeutung ,,frommling, scheinheiliger an.



94 — Argumentationsmuster — formal

der boese Geist
(WA 54: 259 + 260)

Aber nu sich der Bapst jm ubergeben hat, zur larven mit Gottes Wort geschmueckt, darunter man jnen
nicht hat koennen kennen, das ist Gottes zorn, da ists geschehen, alles, was sein bitter, teufelischer,
hellischer groll wider Christum und seine Kirchen hat erdencken muegen, [Seite 269] da ist er unser
Abgott worden, den wir unter dem namen S. Petri und Christi haben angebetet, sampt allen sei-
nen luegen, Gottes lesterungen und abgoettereyen.

(WA 54: 268f.)

5.3.2.5 Allgemeines Schimpfwort (Beschimpfungen 5)

Ein weiterer Typ von Beschimpfungen zielt auf allgemeine Charakterméngel wie Geiz,
Faulheit und Liigenhaftigkeit und auf verbrecherische Handlungsweisen des Gegners. Der
Papst ist ein schalck, ein bube, Spitzbube (Verbrecher), Moerder, Verrheter, Luegener; er
und seine Anhédnger sind die rechte grundsuppe aller boesesten Menschen auff Erden, sie
bilden eine Rotte [] (Verbrecherbande). Der Papst selbst ist ein Esel, fartzesel, sei-
ne Anhédnger Maulesel.

boesewicht Paulus (WA 54: 222), Roemische Bubenschule (WA 54: 211), der schalck Pau-
la (WA 54: 215) (insgesamt neun Belege), mit deinen Deudschen sewen (WA 54: 217) (dem
Papst zugeschriebene Beleidigung Kaiser Karls V.), Spitzbuben (WA 54: 217) (insgesamt 33
Belege inkl. Erzspitzbube, spitzbuebisch, Spitzbueberey), Moerder, Verrheter, Luegener, und
die rechte grundsuppe aller boesesten Menschen auff Erden (WA 54: 218), geitzwanst Paulus
(WA 54: 222), die schendlichen luegener [...] (WA 54: 231) wider D. Saw Eken zu Leipzig (WA
54: 231), Mauleseln (WA 54: 253), heubtschalck (WA 54: 263) (Papst Bonifaz VIIL.), faulen
wanst, groben Bapstesel und fartzesel zu Rom (WA 54: 265), Darumb ists gar ein gros Wort:
Petre, hastu mich lieb, so weide meine Schafe. Denn sie sind theur, solche Hirten, und nicht
so gemein, als die zweyfuessige Puffel® und Bapstesel zu Rom. (WA 54: 280), der Bapst und
seine Rotten (WA 54: 281).

Die hier belegten Beispiele sind zudem i. d. R. eingebettet in regelrechte Beschimp-
fungskanonaden, also in Reihungen von Beschimpfungen, die die Abwertung des Gegners
jeweils noch verstdrken sollen. Solche Reihungen sind selbst wiederum als Argumente zur
Diskreditierung des Gegners zu verstehen (s. u. 5.8). Sie konnen sich zu beachtlicher Lan-
ge steigern, wie im nachfolgenden Beispiel:

das, Gott lob, kein gut Christlich gewissen anders gleuben kan, denn das der Bapst nicht sey noch sein
kan das heubt der Christlichen Kirchen noch Stathalter Gottes oder Christi, sondern sey das heubt der
verfluchten kirchen aller ergesten Buben auff erden [1]°, Ein stathalter des Teufels [2], ein feind Gottes
[3], ein widersacher Christi [4] und verstoerer der Kirchen Christi [5], Ein lerer aller luegen [6], [Seite
284] Gottslesterung [7]und abgoettereien [8], Ein Ertzkirchendieb [9] und Kirchenreuber der schluessel

65 Evtl. im Sinne von ,,Biiffel“ mit der Nebenbedeutung ,grober, ungeschlachter Mensch‘, vgl. DWB Bd. 2,
Sp. 492.
66 Nummerierungen in Klammern von mir, M. H.



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten =—— 95

[10], aller gueter, beide der kirchen [11] und der weltlichen Herrn [12], ein moerder der Koenige [13],
und hetzer zu allerley blutvergiessen [14], Ein hurnwirt uber alle hurnwirte [15] [2. Thess. 2, 3] und aller
unzucht [16], auch die nicht zu nennen ist, ein Widerchrist [17], ein Mensch der suenden [18] und kind
des verderbens [19], ein rechter Beerwolff [20].

(WA 54: 283f.)

Religiose, sexuelle und allgemeine Beschimpfungen werden hier in 20-facher Weise vor-
gebracht.

5.3.2.6 Unterstelltes Argument

Eine Argumentationsform, deren Hauptziel die grundsitzliche Abwertung des Gegners ist,
liegt mit den verschiedentlichen Ansdtzen vor, bei denen dem Gegner eine bestimmte
Argumentation — ob zu Recht oder zu Unrecht — unterstellt wird. Aus den unterstellten
Argumenten wird abgeleitet, a) dass diese Argumente fiir den verhandelten Sachverhalt
nicht stichhaltig sind und b) dass schon die Tatsache, dass diese Argumente iiberhaupt
verwendet werden, auf die Unredlichkeit des Gegners verweist. Die unterstellten Argu-
mentationen weisen in der Regel die in der Streitschrift von Luther vorgetragenen Argu-
mente zuriick. Dabei ldsst Luther den Gegner vermeintlich selbst sprechen oder laut den-
ken, wie die folgenden Beispiele zeigen.

Im ersten Beispiel geht es um das richtige Verstiandnis der Stelle Joh. 21,15 (,Weide
meine Schafe.). Nachdem Luther seine Auffassung vom Weiden dargelegt hat, ldsst er den
Papst vermeintlich zu Wort kommen. Er tritt mit ihm in einen fiktiven Dialog ein, der letzt-
lich nur die Unredlichkeit des Gegners aufzeigen soll. Der besseren Ubersichtlichkeit hal-
ber werden im folgenden Zitat die verteilten Rollen des Dialogs aufgezeigt:

[Papst]: ,,“Ja, spricht der Bapst, So verstehe ich das weiden nicht.”

[Luther]: Liebes Jungferlin Bepstlin, wie verstehestu es denn?

[Papst]: “Also: ich meinet, das ich unter S. Peters namen wolt alle Koenige, und alle Welt schrecken,
das sie sich unter mich zu weiden, und mir zu dienen ergeben, und ich dadurch ein Herr der Welt
wuerde, und also das alte Roemische Reich zu Rom wider auffrichte, mechtiger und groesser, weder es
gewest ist zur zeit Augusti oder Tyberij, Und ich der rechte [Off. 19, 16] Roemische Keiser hiesse, Herr
aller Herrn, Koenig aller Koenige, Apoc. xix, wie mir meine Propheten sagten.”

[Luther]: Ja, ja, Jungfer Bepstlin, bistu da zurissen, so flicke dich der Teufel und seine mutter. Fuerch-
testu dich aber nicht fuer Gott, das er dich umb solcher schendlicher verfelschung und lesterung wil-
len seiner wort moechte mit blitz und donner von Himel durch die erden in abgrund der Hellen sen-
cken?

[Papst]: “Ha, ha, ha bon profacit, miser porko, Meinet jr Todeske Embrigek, das wir solche Narren
sein, als jr seid, und solche geucherey und narrenteiding von Gott und ewren todten Christo gleuben
wollen?”

[Luther]: Ey warumb fuerestu denn seine Wort, vom Fels, Schluessel und Weiden?

[Papst]: “Ey, lieber, es ist besser Bestien regirn, denn von Bestien regirt werden. Weistu nicht, wer
Meisen fahen wil, mus ein Meisen bein pfeiffen, und wer einen Christen fahen wil, mus reden lernen
wie ein Christ. Darumb muessen wir euch, bon Christian, bey ewrem glauben ergreiffen, dabey kan
[Seite 283] man euch Deudsche Bestien halten und fueren, wo und wie wir wollen, wie man die Beeren



96 —— Argumentationsmuster — formal

fueret bey dem Rinck in der Nasen, das jr uns nicht abermal uber den kopff wachset, und mit uns spie-
let, wie ewer vorfarn, die Gotten, Longobarden, und etliche Keiser gethan haben.”
[Luther]: Gremmerze, Miser Asine, porlabon informatione, sattanissime Papa.*

(WA 54: 282f.)

Zundchst lehnt der Papst die Deutung Luthers ab. Auf Nachfrage erldutert er dann seine
Position. Dabei schreibt Luther dem Papst allerdings eine Argumentation zu, die dieser
vermutlich selbst so nicht vortragen wiirde. Er fordert die Unterordnung aller weltlichen
Herrscher (,,unter mich zu weiden®). Luther wirft ihm daraufhin verfelschung und lesterung
vor (mit zusétzlichen Verwiinschungen und Gewaltphantasien). Der Papst schldgt darauf-
hin unter der Giirtellinie mit Beschimpfungen zuriick (bon profacit, miser porko, ,Wohl
bekomm’s Herr Schwein‘”’, Todeske Embrigek , ,ihr deutschen Trunkenbolde‘®, narren,
geucherey, narrenteiding). Vermeintlich ruhig fragt Luther dann nach der Deutung von
Fels, Schliissel und Weide, worauf der Papst wiederum mit Beschimpfungen und Sprich-
wortern reagiert (wer Meisen fahen wil [...], Deudsche Bestien). Erst jetzt reagiert Luther
auch mit einer Beleidigung in ironischem Ton (Gremmerze, Miser Asine, porlabon informa-
tione, sattanissime Papa, ,Gro3en Dank, Herr Esel, fiir die gute Belehrung!®, teuflischster
Papst‘). Dadurch, dass der Papst keine inhaltlichen Argumente gegen die Position Luthers
vortragt, sondern nur beleidigt, diskreditiert er sich in diesem fiktiven Dialog selbst. Somit
wird aus dem unterstellten Argument (Beschimpfung) selbst ein Argumentum ad homi-
nem.

Im zweiten Beispiel ldsst Luther den Papst laut denken. Was jemand nur denkt und
nicht zugleich sagt, ist den anderen zundchst verborgen. Insofern zeigt das Denken —
wenn es wie hier fiktiv vorgefiihrt wird — die wahre Gesinnung des Argumentierenden. Der
Papst — so die Unterstellung — weif3 sehr wohl, dass er nicht bibelkundig ist, dass er ein
grober Esel ist, er verldsst sich aber dennoch auf seine von Gott libertragene Macht (so wird
S. Peter und Paul, auch Gott selbs mit jnen zuernen).

Sondern [der Pabst, M. H.] denckt also: wie ich ein grober Esel bin, und die Buecher nicht lese, so ist
auch in der welt niemand, der sie lieset, Sondern wenn ich mein Eselgeschrey Chika, Chika lasse er-
schallen, oder gleich einen Esels fortz lasse, So muessen sie es alles fuer Artickel des glaubens halten,
Wo nicht, so wird S. Peter und Paul, auch Gott selbs mit jnen zuernen.

(WA 54:237)

Auch hier entlarvt sich der Papst sozusagen selbst, wodurch das vorgefiihrte Denken zum
Argumentum ad hominem wird. Wer trotz besserer Einsicht dennoch am Falschen fest-
hilt, kann kein ernstzunehmender Gegner in der Argumentation sein. Der Charakterman-
gel des Gegners diskreditiert ihn selbst und alle seine Argumente.

67 Ubersetzung nach dem Kommentar WA 54: 282 Fufinote 6. Vgl. zur Ubersetzung auch 5.6.17.3.
68 Ubersetzung nach dem Kommentar WA 54: 282 Funote 7. Vgl. zur Ubersetzung auch 5.6.17.3.
69 Ubersetzung nach dem Kommentar WA 54: 283 Fufinote 2. Vgl. zur Ubersetzung auch 5.6.17.3.



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten =—— 97

Im dritten Beispiel wird die irrationale Verstocktheit des Papstes vor Augen gefiihrt
und damit auch, dass er aufgrund seiner Charaktermadngel keine inhaltlichen Argumente
vorbringen kann. Der Ubersichtlichkeit halber wird das folgende lingere Zitat wiederum
nach den Rollen aufgeteilt.

[Luther]: ,,ERstlich, wie droben gehoert, wil der HErr seine Kirchen auff sich den Fels gebawet haben,
das ist, an jn sol man gleuben, wer ein Christ sein wil.
[Papst]: Nein, spricht der Bapstesel, Es heisst, man sol mir gehorsam sein, und mich fuer einen Herrn
halten, solch werck macht selig, und ungehorsam, oder mich nicht fur einen Herrn halten, das ver-
dampt.
[Luther]: JTem, der HErr gibt sein Sacrament gantz seinen Christen.
[Papst]: Nein, spricht Fartzesel Bapst, Den Leien ist gnug eine gestalt, den Priestern gehoerts gantz.
[Luther]: JTem, das Sacrament wil der HErr hie gegeben hahen, zu stercken die armen gewissen durch
den Glauben.
[Papst]: Nein, sagt Bapst Fartzesel, Man sols opffern fuer die Todten und Lebendigen, Verkeuffen, eine
hantierung und jarmarckt draus machen, das wir den bauch damit weiden und aller Welt gueter fres-
sen.
[Luther]: JTem, der HErr wil, das, wer im rechten Glauben stirbt, sol gewis selig sein.
[Papst]: Nein spricht Eselbapst, Man mus zuvor ins Fegfewr, und gnugthun fuer die Suende, Denn on
werck, die gnugthun fuer die Suende, so ich binde oder gebiete, mus man ins Fegfewr, da kan nie-
mand, denn ich, mit Schluesseln und Messen helffen, Christus und Glaube kan hie nichts.
[Luther]: JTem, der HErr wil, das seiner Tauffe krafft sol bleiben, so offt wir widerkeren, so lang wir hie
leben.
[Papst]: Nein, spricht Eselfartz-Bapst, Die Tauffe ist bald verloren, Darumb hab ich die heiligen
Muench orden der Tauffe gleich und besser zu halten lassen predigen, wie wol ich selbs solcher Tauffe
nicht beger noch darff.
[Luther]: JTem, der HErr wil, Wer da beicht oder seine Suende bekennet, und gleubt der Absolution,
dem sollen sie vergeben sein.
[Papst]: Nein, sagt EselBapstfartz, Glaube thuts nicht, Sondern dein eigen rew und gnugthun, auch er-
zelung aller heimlichen, vergessener und unerkandten Suende.
[Luther]: JTem, der HErr wil, das nach dem Glauben, und der Bruederlichen liebe sol aller Creaturn
brauch frey sein, das daselbs keine Suende noch gerechtigkeit zu suchen sey.
[Papst]: O nein, spricht hie der aller hellischt Vater, Christus ist truncken, toll und toericht, hat verges-
sen, was er mir mit den Schluesseln fuer grosse macht zu binden gegeben hat, Nemlich [...].“

(WA 54: 266)

Wahrend sich Luther hier als kiihl Argumentierender prasentiert, ganz im Stile einer Dis-
putation (die Argumente werden jeweils mit item eingeleitet), reagiert der Papst jeweils
uneinsichtig, auf seine Machtposition pochend, z. T. sogar mit Beschimpfungen Christus
gegeniiber (Christus ist truncken, toll und toericht). Zusitzlich negativ markiert sind die
Aussagen des Papstes durch Beschimpfungen Luthers (Bapstesel, Fartzesel Bapst, Esels-
bapst, Eselfartz-Bapst, EselBaspstfartz, aller hellischt Vater). Luther schopft hier wortspie-
lerisch alle Bildungsmoglichkeiten der drei Bestandteile der Beschimpfung (Esel, Papst,
Furz) voll aus. Die achtfache Reihung fiihrt dem Leser zudem plastisch vor Augen, wie
uneinsichtig, irrational und niedertrdchtig der argumentative Gegner ist. Abgeschlossen
wird diese Reihung letztlich noch durch ein Argumentum ad absurdum, wenn Luther den
Papst sagen ldsst (WA 54: 267): WEr nicht meinen fortz anbetet, das ist eine Todsuende, |...].



98 —— Argumentationsmuster - formal

Es wird deutlich, dass bei den wunterstellten Argumenten als Ad-hominem-
Argumentationsformen zugespitzte, polemische und sicherlich nicht in dieser Form vom
Gegner vertretene Aussagen instrumentalisiert werden, um den Gegner insgesamt zu dis-
kreditieren. Zugleich kann sich dadurch derjenige, der diese Argumentationsform — z. B.
wie in den obigen fiktiven Dialogen — verwendet, als (noch vergleichsweise) rational und
emotionslos Argumentierender prasentieren.

5.3.2.7 Dem Gegner bewusstes Fehlverhalten unterstellen

Bereits im zweiten Beispiel des vorherigen Abschnitts wurde das Denken des Gegners
thematisiert, der um seine eigene Unzuldnglichkeit wusste. Dies ist auch der Kernpunkt
der folgenden Argumentationsform. Bei ihr geht es darum, dem Gegner ein bewusstes
Fehlverhalten zu unterstellen. Im Unterschied zu ergebnisoffenen Diskussionen diirfte bei
polemischen, aggressiven Diskussionen der Regelfall der sein, dass dem argumentativen
Gegner Boswilligkeit, Charaktermdngel und bewusstes Fehlverhalten unterstellt wird.
Diese Zuschreibungen eignen sich dann bestens fiir Ad-Hominem-Argumente.

Ein Beispiel mag dies fiir den vorliegenden Text belegen. Es geht dabei um die Frage
der Legitimation des Papsttums und den Herrschaftsanspruch des Papstes iiber die ge-
samte Christenheit. Luther legt ausfiihrlich dar, weshalb sich die Papste seiner Meinung
nach nicht auf die Bibel, nicht auf die Kirchengeschichte, nicht auf friithere Papste und
Kirchenviter berufen kénnen. Dies wiissten die gegenwartigen Papste sehr wohl, handel-
ten aber dennoch falsch.

Denn sie haben nicht unwissentlich noch aus gebrechlickeit das leidige Bapstum angefangen. Sie
wusten seer wol, das jre vorfaren S. Gregorius, Pelagius, Cornelius, Fabianus, und viel mehr heilige Bi-
schove der Roemischen Kirchen, solchen grewel nicht hatten geuebt, wie droben gemeldet. Sie wusten
wol, das S. Cyprianus, Augustinus, Hilarius, Martinus, Ambrosius, Hieronymus, Dionysius, und viel
mehr in aller welt heilige Bischove, nichts vom Bapstum gewust hatten, auch nicht unter der Roemi-
schen Kirchen gewest. Sie wusten wol, das die vier hohe Concilia, Nicenum, Constantinopolitanum,
Ephesinum, Calcedonense, und viel ander Concilia, solchen Bepstlichen grewel nie erkennet hatten.
[...] Sie wustens wol und wissens noch jtzt wol [...]. Sie wissen noch heutiges tages wol, [...]

(WA 54: 242)

Die sprachlichen Marker, die das bewusste Fehlverhalten verdeutlichen, sind im Text
mehrfach wiederholt: sie haben nicht unwissentlich, Sie wusten seer wol, Sie wusten wol
(zweimal), Sie wustens wol und wissens noch jtzt wol, Sie wissen noch heutiges tages wol.
Mit der Unterstellung bewussten Fehlverhaltens ist die Konzedierung eines Irrtums beim
Gegner ausgeschlossen. Daraus ist Boswilligkeit und damit ein Argumentum-ad-Hominem
ableitbar.



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten =—— 99

5.3.3 Direkte Leseransprache

Der dritte Typ von Argumenten, der auf der direkten Adressatenorientierung fufit, ist die
direkte Ansprache des Lesers, verstanden entweder als das universelle Publikum (das es
ggf. noch zu {iberzeugen gilt) oder als das spezielle Publikum der eigenen Anhénger (die
bereits iiberzeugt sind und lediglich in ihrer Uberzeugung weiter bestirkt werden sollen).
Wihrend bei den Drohargumenten entweder der argumentative Gegner oder Dritte adres-
siert werden und bei den Ad-Hominem-Argumenten der Gegner diskreditiert werden soll,
geht es bei der direkten Leseransprache darum, durch den unmittelbaren Einbezug des
Lesers in die polemisch-aggressive Argumentation diesen auf die eigene Seite zu ziehen.
Dies ist kein Verfahren, bei dem rationale Argumente eine Rolle spielen wiirden, sondern
ein psychologischer Effekt: Unmittelbar angesprochen hat der Leser keine andere Mog-
lichkeit als (zumindest gedanklich) sofort Stellung zu beziehen. Beriicksichtigt man ferner
die jeweiligen Kontexte, in die die direkte Leseransprache eingebettet ist, wird klar, dass
es bei der Konstitution der Wir-Gruppe durch diese Ansprache keinen Zweifel dariiber
geben kann, welches die richtige Seite ist. Mit der Leseransprache wird somit auch immer
die entsprechende Wir-Gruppe konstituiert, die den Anderen gegeniibergestellt wird, und
zugleich eine Emotionalisierung vorgenommen, da die Wir-Gruppe immer emotional posi-
tiv besetzt ist — ganz im Gegensatz zur Gruppe der Anderen. Die identitdtsstiftende Bezug-
nahme auf die eigene Gruppe, auf die Wir-Gruppe, findet sich im Text an verschiedenen
Stellen. Sie hat nicht nur die Funktion, die eigene Gruppe zu adressieren, in ihren Uber-
zeugungen zu bestédrken und das ,,Dazugehd6ren sowohl [zur] Sozialgemeinschaft als auch
[zur] Heilsgemeinschaft“’® zu markieren, sondern eben auch, die jeweiligen Gegner aus-
zugrenzen, sich von ihnen abzugrenzen. In der vorliegenden Streitschrift verwendet Lu-
ther das wir-Pronomen 127 Mal, in den allermeisten Fillen mit Bezug auf die eigene Grup-
pe, in selteneren Fillen mit Bezug auf sich selbst (pluralis auctoris™) oder - in
vermeintlicher/unterstellter Rede der Gegner® — mit Bezug auf die Gegner. Dies ist argu-
mentationsstrategisch erwartbar; die eigene Gruppe wird so mit der eigenen Argumentati-
on verbunden. Auffilliger ist hingegen die im Text hadufiger vorfindliche direkte Anspra-
che des Lesers mit dem Personalpronomen du. Hier soll eine Unmittelbarkeit der
Ansprache erzeugt werden, um dem Leser gewissermafen ,unter vier Augen‘ deutlich zu
machen, was die richtige Auffassung in der Streitfrage ist. Unterstiitzt wird diese Strategie
noch durch die hiufige Verwendung von Imperativen (mercke wol und behalts fest), direk-

70 Lobenstein-Reichmann (2013: 111). Vgl. zur Funktion von Personalpronomina in diesem Kontext ebd. S.
108-114.

71 Z. B.: Droben haben wir auch gesagt, das die Kirche zu Alexandria und Antiochia treffliche Kirchen gewest
sind [...]. (WA 54: 276). Vgl. dazu Lobenstein-Reichmann (2013: 112). Sie verweist auf die Funktion des plural
auctoris, den eigenen Aussagen mehr Glaubwiirdigkeit und Uberzeugungskraft zu verleihen.

72 7. B.: DEm nach sihe mir nu an die Schrifft dieses Leckerlins, Pauli Tertij, da er zum Keiser schreibt: “Wiltu
ein Concilium haben? Wir wollens geben. Wiltu es in Germania haben? Sihe, wir wollens wagen und auch
thun.“ (WA 54: 210f.).



100 —— Argumentationsmuster - formal

tive Ansprachen (last uns auch [...]) oder rhetorische Fragen (Hoerestu es, Leser |[...]). Man
kann somit von einer doppelten Strategie sprechen: Zum einen wird die Wir-Gruppe an
vielen Stellen im Text durch die Verwendung der Opposition ‘Wir’ vs. ,die/sie/die papstli-
che Seite/Partei‘ etabliert und gefestigt; zum anderen wird innerhalb dieser Wir-Gruppe
der Leser direkt angesprochen und so noch einmal stirker an die eigene Gruppe gebunden
und faktisch zur positiven Stellungnahme gezwungen. Beide Verfahren tragen gleicher-
maflen zur Polarisierung bei: Inklusion in die eigene Gruppe und Exklusion der gegneri-
schen Gruppe. Der alltagslogische Schluss, der diesem (doppelten) Verfahren zugrunde
liegt, ist ebenso einfach wie weitverbreitet: Als Datum im Argumentationsschema gilt:
,Wir/die eigene Gruppe/ich, als Argumentierender habe/n Recht‘ — Konklusion: ,Alle, die
nicht meiner/unserer Meinung sind, also die Gegner, haben somit Unrecht‘; Schlussregel:
,Wenn jemand nicht meiner/unserer Meinung ist, muss er Unrecht haben, da wir (hier ggf.
aufgrund weiterer Stiitzargumente/backing) Recht haben‘.

Im ersten Beispiel wird der Leser als vermeintlich gutwilliger Sekundant des Papstes
vorgefiihrt, der seine Position iibernimmt. Auf diese vermeintliche Leseraussage geht
Luther dann ironisch ein, indem er sich als armen gesellen geriert, der mangels Verstandes
sich am Papst versiindigt.

1) JA, sprichstu, Er wil warlich aus Gottes wort und aus Gott her komen, [Mt. 16, 18] Denn er fueret in
vielen Decreten den spruch Matth. 16: “Du bist Petrus, Und auff diesen fels wil ich meine Kirchen ba-
wen, Und wil dir die schluessel zum Himelreich geben” etc. Das sol so viel gesagt sein: der Bapst zu
Rom ist Herr uber die gantze Christenheit. Trawen, das moechts thun! Wer hette sich des hohen ver-
stands versehen zum heiligsten Vater! Man moecht doch einen armen gesellen zuvor verwarnet haben,
ehe er sich so tieff und hoch versuendiget, und den Bapst einen Esel, narren, abgott, Teufel hiesse. [als
Einfiihrung in die Interpretation von Matt. 16,18 Fels]

(WA 54: 239)

Im zweiten Beispiel wird der Leser zunichst angesprochen (Hoerestu) und darauf hinge-
wiesen, dass trotz der Absurditidt der gegnerischen Position Lachen nicht angebracht sei.
Es folgt eine fiktive Bedrohung (schaffshusten, Durchfall). Durch diese Kombination wird
die vermeintliche Zurechtweisung des Lesers ironisch gebrochen.

Hoerestu es, Leser, du must hie nicht lachen, oder moechtest auch, wie ich, den schaffshusten krie-
gen, und wo dir die hosen nicht hart anligen, soltestu auch wol eine unlust anrichten, die man mit
Trotzischen und Wacholdern mueste veriagen, Und der heiligst Vater dir solche stinckende Suende
nimermehr vergeben moecht, auch nicht in todtes noeten. Darumb huete dich fuer lachen, in solchen
ernsten sachen, Und dencke, das der Bapst nicht schertzet noch feilet in der Schrifft deutung, wie du
hie sihest.

(WA 54: 241)

Im dritten Beispiel nimmt Luther einen denkbaren Einwand des Lesers vorweg (Prokatal-
epsis/Antizipation), den er mit dem Hinweis auf seine schriftaddquate Argumentation
widerlegt. Damit zieht er den Leser wiederum auf die Wir-Seite.



Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressaten =—— 101

»“JA, sprichstu, Er fragt nichts nach deinem schreien und schreiben, er bleibt wol fuer dir, er ist zu
mechtig!” Des bin ich wol zu frieden, Mir ist gnug, das ich sicher fuer mich bin, und wisse jn zu urtei-
len nach dem Wort Gottes, das wider jn ist, und ich mit gutem gewissen jnen fuer einen Fartzesel und
Gottes feind halten mag.“

(WA 54: 273)

In den meisten Fillen ist die direkte Leseransprache mit einer Ermahnung verbunden (s.
die nachfolgenden Beispiele). Luther mahnt und erinnert den Leser an die richtige Positi-
on in der Argumentation. Markiert ist dies mit Anreden wie hoerestu, mercke wol, Merck
hie, mercke wol und behalts fest, Da hastu, hie sihestu. Diese Aufforderungen kénnen auch
in einer Reihung wie im Beispiel unten, das mit Ja, sage ich beginnt, stehen, wo gleich
fiinfmal hintereinander diese Formeln gesetzt werden.

AUs diesem allen hoerestu nu, das Bepstlicher heiligkeit stand nicht ist gestifft von Geistlicher ober-
keit, oder von der heiligen Christlichen kirchen [...].
(WA 54: 237)

Das mercke wol (sage ich), das Christus Matthei xvj vom Glauben, und nicht von unsern wercken re-
det.
(WA 54: 244)

Weiter fragt er nicht, was die Leute, sondern was sie selbs, seine Juenger, von jm halten, und spricht:
Wer sagt jr denn, das ich sey? (Merck hie, das er sie alle sampt in hauffen fragt: Wer sagt jr denn, das
ich sey?)

(WA 54: 246)

Ja, sage ich, Mercks wol, und zeichens vleissig an, das der HErr hie Matthei xvj nicht redet von Geset-
zen, zehen Geboten, oder unsern Wercken [...] UNd hie merck abermal, und zeichens mit vleis in dein
Hertz, das der HErr hie auch nicht redet von Gesetzen [...]“ (WA 54: 249) ,,ZUm andern mercke, das die
Schluessel und solche macht Suende, zu binden und zu loesen, nicht ist gegeben den Aposteln und
Heiligen zur Herrschafft uber die Kirchen [...] Das mercke wol, Es gilt dem Bapst. ZUm dritten mercke
wol und behalts fest, das die Schluessel nicht allein S. Petro, viel weniger allein dem Bapst nach S.
Petro gegeben sind.

(WA 54: 250)

Wil er die auch nicht hoeren (Da merck, was der HErr sagt!), So halt jn fuer einen Heiden und Zoelner.
Hie wird nicht allein der Kirchen und einer jglichen Kirchen, sondern auch dir und mir gebotten, das
wir den Bapst sollen richten, verurteilen und verdamnen mit einem urteil, als eines oeffentlichen der
Kirchen Richtstuels verdampt, einen Heiden und Zoelner.

(WA 54: 289)

Da hastu des geistlichen rechts und aller Decretalen Summarien und gantzen verstand, Daraus du

greiffen kanst, das der Bapst und sein Bapstum sey ein Teufels gespenst aus verkeretem, verfelschten

verstand Matth. xvj, das ist, aus luegen, Gottes lesterungen, als dem Teufel aus dem hindern geborn.
(WA 54: 260)

Und hie sihestu (meine ich), wie fein der Bapst weis die Wort Christi aus zu legen [...].
(WA 54:272)



102 —— Argumentationsmuster - formal

Kuertzlich zu sagen, hastu droben im ersten stueck gehoert, was der Bapst fuer ein Teufels gespenst,
Gottes [2. Thess. 2, 3] lesterer, und stiffter allerley abgoetterey, und mensch der suenden, und kind des
verderbens sey, [...].

(WA 54: 285)

(hoerestu es, liese die Historien)
(WA 54: 296)

Eine Abwandlung der durch die Ansprache eingeforderten Zustimmung ist das vermeintli-
che Offenhalten des Urteils, d. h. an diesen Stellen soll der Leser vermeintlich sich selbst
ein Urteil bilden. Sprachlich markiert sind diese Argumentformen wie folgt: Hje magstu
selbs lesen, rechene [urteile] du selbs.

HJe magstu selbs lesen ij Thess ij und sehen, was S. Paulus meinet [...]. [...] hastu aus vorigen stuecen
leicht zu vernemen [...]
(WA 54: 269)

Denn rechene du selbs: Die Heilige Christliche Kirche hat den heiligen Geist und das Euangelium oder
Gottes Wort, wie dasselb niemand leugnen kan, damit sie soll das gute leren, das boese straffen, wie
sie denn thut und jmer gethan hat, nach dem Spruch [Joh. 16, 8] Christi: “Der heilige Geist wird die
Welt straffen umb die Suende” etc., Johannis xvj. Uber dis Wort wil der Bapst sitzen und vom heiligen
Geist [2. Thess. 2, 4] ungestrafft sein.

(WA 54: 289)

Die Wir-Gruppe wird im ndchsten Beispiel explizit gemacht. Es geht darum zu zeigen, dass
die eigene Gruppe auf der Seite Gottes steht, der die Wir-Gruppe von solchen Teufels ban-
den erloeset hat:

Lieber, male mir hie den Bapstesel mit einer sackpfeiffen. Aber last uns auch Gott danckbar sein, der
uns von solchen Teufels banden erloeset hat, das uns nicht etwas erger widerfare.
(WA 54: 270)

5.4 Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Vergleichen/Analogien

Eine weit verbreitete Argumentationsform ist die Verwendung von Analogien, d. h. von
Vergleichen in der einen oder anderen Form. Diese Vergleiche kénnen logisch giiltig sein,
wenn die verglichenen Teile A zu B wie C zu D inhaltlich genau aufeinander abbildbar
sind, am einfachsten illustriert mit einem mathematischen Beispiel: 2 verhilt sich zu 4 wie
8 zu 16, somit gilt fiir 2 dasselbe wie fiir 8, es ist jeweils die Hilfte von 4 bzw. 16. Wesent-
lich haufiger sind solche Vergleiche allerdings nur plausibel in einem alltagslogischen
Sinne. Die miteinander verglichenen Grofien dhneln einander nur in bestimmten Aspek-
ten, bei denen man dann genau priifen muss, ob die daraus gezogenen Konsequenzen
wirklich plausibel sind. Das heif3t dann aber auch, dass iiber die Giiltigkeit des Vergleichs
gestritten werden kann. Ein Beispiel mag diese potentielle Strittigkeit des Vergleichs ver-
anschaulichen: Wenn die deutsche Sprache mit einem Haus verglichen wird, das gepflegt



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Vergleichen/Analogien =—— 103

werden muss, weil es sonst verfallt, dann muss — geméaf; diesem Vergleich — auch die
deutsche Sprache in gleicher Weise wie ein Haus gepflegt werden, z. B. durch sprachpla-
nerische Mafinahmen, durch Anglizismenverbote u. A. Dieser Vergleich ist durchaus strit-
tig und nicht in gleicher Weise logisch giiltig wie der oben angefiihrte Vergleich auf ma-
thematischer Basis. Unstrittig diirfte ferner sein, dass die Vergleichsargumente nicht in
einer dichotomischen Weise unterteilt werden konnen in der Art: Entweder sie sind lo-
gisch giiltig und von daher iiberzeugend oder sie sind es nicht. Vielmehr ist die Stringenz
des Vergleichs in seiner Plausibilitidt eher als Kontinuum zu verstehen. Je eher die vergli-
chenen Teile wirklich sachlogisch aufeinander abbildbar sind, umso eher diirfte das damit
verbundene Argument als plausibel und iiberzeugend eingestuft werden.

Im Text von Luther tauchen verschiedene Typen von Vergleichen auf, die jeweils nicht
auf Metaphern basieren. Metaphern sind ebenfalls eine Art von Vergleich; sie werden
jedoch unter den sprachbasierten Argumentformen separat behandelt. Auf dieser Basis
konnen fiinf Vergleichsargumenttypen im Text unterschieden werden:

1) Konkrete Vergleiche zur Gleichsetzung des eigentlich Ungleichen (im gleichen Sach-

verhaltsbereich), vgl. 5.4.1.

2) Gegenwartsbezogene Vergleiche, vgl. 5.4.2.

3) Historische Vergleiche v. a. aus der Kirchengeschichte, vgl. 5.4.3.

4) Fiktive Vergleiche, vgl. 5.4.4.

5) Allgemeine Vergleiche mit anderen Sachverhaltsbereichen, vgl. 5.4.5.

5.4.1 Konkreter Vergleich (gleicher Sachverhaltsbereich)

Beim ersten Vergleichstyp werden zwei Sachverhalte miteinander in Beziehung gesetzt,
die aus demselben Sachverhaltsbereich stammen, d. h. fiir die verglichenen Aspekte gibt
es jeweils ein gemeinsames Konzept/einen Sachverhaltsbereich, das/der die Vergleich-
barkeit auf den ersten Blick plausibilisieren soll. Dieses Konzept kann aus dem Bereich der
Wirtschaft stammen (Giiter, s. Beispiel Als der Teufel nu, Geldwert s. Beispiel Pallium ist
ein henffen oder flechsen faden), aus dem Bereich der Textinterpretation (Beispiel So kann
sic kein Buchstabe), aus dem Bereich der Natur (Wasser, Beispiel Un ob sie sich wollten
fuerchten) oder aus dem Bereich der Lektiire(vorlieben) (Beispiel Aus solchem bekentnis).

Das erste Beispiel steht im Kontext der Diskussion um die Institution des Papsttums
(WA 54: 228-285). An der betreffenden Textstelle geht es um die Frage des ,,Bindens* und
,»Losens“, also um die Kompetenzen des Papstes bei der Vergebung von Siinden. Zunéchst
wird der Papst mit dem Teufel gleichgesetzt und der Leser so schon darauf eingestimmt,
dass alles, was nun folgt, nur negativ sein kann (Binden, fangen, liegen, rauben, morden
und lestern). Es folgt ein Vergleich mit einem Kaufmann. Wie dieser seine Giiter gegen
Geld anbietet, macht dies auch der Papst mit den Dingen, die er zuerst zu verkduflichen
Giitern macht, um sie dann umb gelt zuverkeuffen.



104 —— Argumentationsmuster - formal

ALs der Teufel nu in solche ummesliche gewalt sich gesetzt hatte, Und nichts denn Binden, fangen,
liegen, rauben, morden und lestern (wie seine [Joh. 8, 44] werck sind Joh. 8) treib, fieng er nu auch das
ander stueck an, Nemlich, loesen, Nicht, die Suende vergeben, Sondern, solche seine gesetze feil ha-
ben und verkeuffen. Denn er hat auch macht zu loesen, das ist, umb gelt zuverkeuffen, da hat er einen
marckt und kram angericht in aller Welt, welchen (acht ich) gebe er nicht umb den marckt zu Venedig
oder Antorff, Da hat er feil Botterbrieve, Eyerbrieve, Milchbrieve, Kesebrieve, Fleischbrieve, Ablasbrie-
ve, Messebrieve, Ehebrieve, Und alles, was er schendlich gebunden hat, noch viel schendlicher umbs
gelt los gibt. Da ist das geschwuerm und unzifer seines Krames, Jndulta, Privilegia, Jmmunitates, on
alle masse und zal.

(WA 54: 269)

Ausgeschmiickt und damit weiter veranschaulicht und stidrker kognitiv verankert wird
dieser Vergleich dann noch erstens durch den Hinweis, dass dieser Handel nicht lokal
beschriankt, sondern in aller Welt betrieben werde und zweitens durch die Aufzahlung der
ganzen Giiter, die der Papst verkauft. Es werden verschiedene Formen von Dispensbriefen
aufgezihlt, die es dem Kaufer erlauben, kirchliche Vorschriften zu iibertreten, z. B. in der
Fastenzeit. Allein die Benennung der Dispensbriefe (Botterbrieve, Eyerbrieve, Milchbrieve,
Kesebrieve, Fleischbrieve) zeigt schon die Schiandlichkeit der Waren selbst. In diesem Ver-
gleich wird somit das eigentlich Unvergleichliche miteinander kompatibel gemacht. Lu-
ther wirft in dem Vergleich dem Papst vor, etwas monetarisiert und verkauflich gemacht
zu haben, was von der Sache her nicht monetarisierbar ist. Insofern unterstellt der Ver-
gleich, dass nicht Luther diesen Vergleich anstellt, sondern der Gegner selbst, indem er
Inkommensurables gleichsetzt.

Im zweiten Beispiel geht es auch um den Material- und Geldwert von Giitern, aller-
dings in einer vollig anderen Form als im ersten Beispiel. Es geht um das Pallium, ein
Amtsabzeichen des Papstes aus Stoff (Stoffband, Stola), dessen Wert herabgesetzt werden
soll. Dies geschieht dadurch, dass im ersten Schritt das Pallium als Amtsabzeichen dem
Stoff, aus dem es besteht gegeniibergestellt wird. Das Material des Palliums wird so zur
Vergleichsbasis, d. h. das Amtsabzeichen, das durch den institutionellen Rahmen zu ei-
nem Symbol der kirchlichen Ordnung geworden ist, wird mit dem Stoff, aus dem es ge-
macht wurde, verglichen. Der Vergleichspunkt ist der jeweils zugeschriebene Geldwert,
einmal der Geldwert des Symbols, das der Papst mit einem Preis versieht, und zum ande-
ren der Geldwert des Stoffes, der deutlich geringer ist. Im Kontext der Stelle weist Luther
darauf hin, dass das Pallium als Amtsabzeichen ebenfalls schon der pdpstlichen Moneta-
risierung aller geistlichen Werte anheimgefallen ist.”” Dann geht er das Pallium selbst an:

Pallium ist ein henffen oder flechsen faden, gestrickt und gewirckt als ein Creutz, das man hinden und
fornen uber die Casel werffen kan, wie die Creutze an den Caseln gemeiniglich sind, ist etwa dreier
finger breit, Soll alles und alles bey vj oder vij Lawen pfennig oder eins schwert grosschens werd sein,
so koestlich ding ists.

(WA 54: 293)

73 MAn kan wol Bisschoff sein zu Rom und in aller Welt, ob man nicht das Pallium verkeuffe oder Annaten
stele und andere schinderey treibe, Koenige mit fuessen trette und fiisse kuessen lasse. (WA 54: 292).



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Vergleichen/Analogien = 105

Wie sich der Wert eines Stoffbandes aus seinen Bestandteilen ergibt, in diesem Falle bey vj
oder vi] Lawen pfennig oder eins schwert grosschens, so ergibt sich der Wert des Palliums,
das ja aus genau diesem Stoff gemacht ist, ebenfalls aus dem Materialwert selbst. Dieser
Materialwert ist sehr gering. Die Konsequenz, die sich aus dem Vergleich ergibt (geringer
Wert des Palliums, wie der geringe Wert des Stoffes) wird von Luther am Ende noch iro-
nisch expliziert: so koestlich ding ists. Der Papst setzt jedoch hohe Preise fiir das Pallium
an, die — mit Blick auf das Vergleichsargument — keineswegs gerechtfertigt sind.

Solchs [das Pallium, M. H.] segenet der Bapst auff dem Altar zu Rom, und leuget dazu, das es uber den
Corpern S. Petri und Pauli geweihet sey, denn sie haben weder S. Petri noch S. Pauli Coerper. Darnach
verkeuffet ers den Bisschoven, einem hoeher denn dem andern, darnach die Bistum gros und reich
sind.

(WA 54:293)

Im dritten Beispiel bewegt Luther sich im Sachverhaltsbereich der Textinterpretation. Es
geht um die Frage, ob der Papst die Bibel richtig interpretiert. Luther verneint dies mit
dem Vergleich zu einer denkbaren, aber absurden Auslegung von Ovid- oder Vergiltexten.
Wenn man der papstlichen Auslegung der Bibel folgt, dann kann man ebenso gut Ovid-
und Vergiltexte ad libitum auslegen.

So kan sich kein Buchstabe in der Schrifft erweren, er mus auch dasselbe thun, Ja auch Virgilius nicht,
da er sagt: ‘Tityre, tu Patule recubans sub tegmine fagi’, das ist: Du Bapst sitzest zu Rom, ‘Sylvestrem
tenui meditaris arundine musam’, das ist: bist Herr uber die gantzen Christenheit. Und Ovidius: ‘Hanc
tua Penelope lento tibi mittit, Ulysses’, das ist: Bapst ist Herr und Gott uber Himel und Erden, ‘Nil mihi
rescribas, attamen ipse veni’, das ist: Wer dem Bapst nicht ist unterthan, mit leib und Seel, gut und eh-
re, der ist verloren. Duenckt dich solchs lecherlich sein? Warumb lachestu nicht viel mehr des groben,
grossen Esels Cle. iij. c. Significasti, der diesen spruch Christi: “Weide meine Schafe”, auff seine ge-
walt zeucht, der sich eben so fein dahin reimet, als alle Vers in Virgilio und Ovidio?

(WA 54: 2741.)

Die lateinischen Textpassagen aus Ovid und Vergil lassen sich selbstverstdndlich nicht in
der Weise iibersetzen, wie dies Luther in polemischer Absicht tut. Der Vergleich ist so mit
einem Ad-absurdum-Argument verbunden.” Er dient der Veranschaulichung der Absurdi-
tiat der papstlichen Bibelinterpretation, die die Institution des Papsttums legitimieren soll.
Die argumentative Schlagkraft des Ad-absurdum-Arguments wird durch die Verschran-
kung mit dem Vergleich (Ovid/Vergil — Bibel), mit der direkten Leseransprache (Duenckt
dich solchs lecherlich sein?), durch Beschimpfungen des Gegners (des groben, grossen Esels
Clem. iij) verstarkt.

74 Vgl. die Ausfiihrungen zur Ubersetzung der Verse in Kap. 5.1.5 Argumentum ad absurdum.



106 —— Argumentationsmuster — formal

Das vierte Beispiel steht im Kontext eines fiktiven Arguments samt einer Gewaltphan-
tasie (Ad-baculum), die bereits weiter oben genauer besprochen worden ist.”” An dieser
Stelle ist daher nur der Vergleich, der mit den anderen Argumenttypen verschrankt ist,
von Interesse. Das gemeinsame Konzept/der gemeinsame Sachverhaltsbereich fiir die
verglichenen Grof3en ist hier das Wasser.

Und ob sie sich wolten fuerchten fuer dem wasser, wie gemeiniglich die besessene und wansinnige
Leute das Wasser schewen, wolt ich jnen zur sicherheit mit geben den Fels, [...].
(WA 54: 283)

Das Beispielzitat fiihrt aus, dass sich Wahnsinnige und besessene Personen vor dem Was-
ser fiirchten. Die Vertreter der Papstpartei fiirchten sich in dem fiktiven Szenario, das
Luther hier aufspannt (ertrdnken der Gegner) ebenfalls vor dem Wasser. Durch den Ver-
gleich iiber das Bezugskonzept des Wassers zeigen sich so die Anhdnger der Papstpartei
durch ihre Furcht vor dem Wasser selbst als Wahnsinnige und Besessene. Der in die Ge-
waltphantasie des fiktiven Arguments eingebaute Vergleich setzt beide Gruppen gleich:
Der Papst und seine Anhdnger sind Wahnsinnige. Allerdings sind beide Gruppen so eng
gekoppelt, dass man davon ausgehen kann, dass der Papst und seine Anhdnger ohnehin
als Wahnsinnige und Besessene gelten diirfen; die Furcht vor dem Wasser macht dies nur
augenscheinlich.

Auch im fiinften Beispiel ist das Vergleichsargument eingebettet in eine Reihe von
anderen Argumenttypen. Es geht inhaltlich darum, dass die gegnerische Seite die lutheri-
sche Seite zu Unrecht als Ketzer diffamiert, da sie ja doch zugeben miissen, dass die Lu-
therpartei schriftgemafl argumentiert und handelt. Der Vergleich steht somit im iiberge-
ordneten Rahmen eines Argumentum ex concesso.”

AUs solchem bekentnis und zeugnis unsers widderparts haben wir, das wir nicht Ketzer sein koennen,
weil wir die Schrifft haben, gleuben und bekennen. Denn so die sollen Ketzer und nicht Christen sein,
die da gleuben und bekennen die heilige Schrifft, Wer sind sie denn, die da Christen sein muegen?
Sinds die, so Marcolfum oder Diedrich von Bern oder Ulenspiegel lesen? oder, das gleich viel und noch
erger ist, die des Bapsts dreck und stanck lesen? Wolan, wir sind keine ketzer, das zeugen unser wi-
derpart selbs, Da her sie auch uns hinfurt nicht ketzer haben thueren nennen, Sondern etliche haben
uns Schismaticos, etliche die unbequemen, Etliche, die Newerung machen, Bis sie uns nu die Protesti-
renden Stende nennen. Denn sie muessen sich fuer dem Wort ,,Ketzer” schemen, als die seer wol wis-
sen, das es ein oeffentliche luegen und lesterung sey, welche sie nicht mit einem Buchstaben bewei-
sen koennen, und trotz sey jnen geboten.

(WA 54: 288)

75 Vgl. in Kap. 5.1.6 (fiktives Argument) und Kap. 5.3 (Giiltigkeit/Plausibilitdt mit Bezug auf den Adressa-
ten) jeweils das mit WOlan, wenn ich Keiser were [...] beginnende Beispielzitat und die zugehorige Interpre-
tation.

76 Vgl. in Kap. 5.1.8 das mit ZUm dritten, da unser Confessio anno xxx zu Augspurg [...] beginnende Bei-
spielzitat und die zugehorige Interpretation.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Vergleichen/Analogien = 107

Die Berechtigung, sich Christ nennen zu diirfen, wird mit Blick auf die Lektiire bestimmter
Texte erldautert. Im ersten Schritt wird in Form einer rhetorischen Frage das Konzept der
(richtigen und falschen) Lektiire aktiviert: Wenn diejenigen (nach papstlicher Auffassung)
Ketzer sind, die sich an der Bibel orientieren, wer sind dann die Christen? Nun folgt der
explizite Vergleich in zweifacher Form: Andere Leute lesen Marcolfum, Diedrich von Bern
oder Ulenspiegel, also weltliche Texte”, die sicherlich nicht mit der Bibel konkurrieren
konnen. Dies ist schon negativ genug und weist bereits implizit darauf hin, dass Leser
solcher Texte (qua Lektiire dieser Texte) nicht als Christen gelten kénnen. Aber — und hier
folgt die zweite Stufe des Vergleichs — es geht noch schlimmer (gleich viel und noch erger).
Diejenigen, die des Bapsts dreck und stanck lesen, sind noch viel weniger qua Lektiire
Christen. Im Sachverhaltsbereich der (denkbaren) Lektiiren wird so eine Gradierung er6ff-
net. Zweifellos ist die Lektiire der Bibel die beste Lektiire iiberhaupt, wenn es um die Frage
des rechten Glaubens und damit um die Frage, wer als Christ gelten kann, geht. Danach
kommt die Lektiire weltlicher Texte und noch deutlich weiter entfernt davon die Lektiire
der péapstlichen Texte. Der Vergleich wird in Form von rhetorischen Fragen expliziert, so
dass fiir den Leser nicht nur aus inhaltlichen Griinden jeweils ganz klar ist, wie die richti-
ge Position aussieht, sondern auch durch die rhetorischen Fragen selbst. Abgeschlossen
wird die Vergleichsargumentation mit einem Wiederaufgreifen des Ex-concesso-
Arguments: Die Anhdnger der Lutherpartei kénnen keine Ketzer sein, dies bezeugen die
Gegner selbst.

5.4.2 Gegenwartsbezogener Vergleich

Beim zweiten Vergleichstyp werden gegenwartsbezogene Ereignisse oder Personen heran-
gezogen, um die eigene Argumentation zu stiitzen. Diese Vergleiche sind seltener als die
Vergleiche mit kirchengeschichtlichen Ereignissen. Ein Beispiel soll dies verdeutlichen.
Der Tuercke wird von Luther im Text insgesamt an sechs Stellen angefiihrt. Der Aus-
druck steht stellvertretend fiir die zeitgendssische Angst vor der Expansion des Osmani-
schen Reiches und fiir die empfundene Bedrohung fiir das Christentum, die vom Islam
ausging. Zweifellos teilt Luther die zeitgendssische Ablehnung des Islam und auch die
Sorge vor der Erweiterung des Osmanischen Reiches. Insofern ist der Tuercke auch bei
Luther klar negativ markiert. Wenn er dann den Tuercken in einem gegenwartsbezogenen
Vergleich mit dem Papst in Verbindung bringt und den Papst dabei als zweifeltig erger,

77 Marcolfum bezieht sich auf die mittelalterliche Sage von Konig Salomon und seinem Gegner Markolf
oder Morolf, z. B. im mittelhochdeutschen Spielmannsepos ,,Salman und Morolf“. Diedrich von Bern bezieht
sich auf die Sage von Dietrich von Bern und die damit verbundene mittelhochdeutsche Dietrichsepik.
Ulenspiegel bezieht sich auf die urspriinglich mittelniederdeutsche Schwanksammlung ca. von 1510/1515
Ein kurtzweilig lesen von Dyl Ulenspiegel, geboren vf3 dem land zu Brunf3wick, wie er sein leben volbracht hat.
XCVI seiner geschichten.



108 —— Argumentationsmuster — formal

denn der Tuerck kennzeichnet, ist dies ein argumentatives Mittel, den Papst als noch gro-
BBere Bedrohung, als es der Tuercke je sein konnte, darzustellen.

Und was ein Mensch der Suenden sey, hastu aus vorigen stuecken leicht zu vernemen, da er nicht al-
lein fuer sich ein Suender ist, sondern mit Suenden, falschem Gottes dienst, Gotteslesterung, unglau-
ben und luegen, die welt, sonderlich den Tempel Gottes, die Kirchen, vol, vol gemacht, Damit auch ein
Kind ist des verderbens, das ist, sich selbs mit unzelichen Seelen zur Hellen und ewigem verdamnis
gefuert hat. DEr Tuercke verfueret auch die Welt, Aber er sitzt nicht im Tempel Gottes, fueret nicht den
namen Christi und S. Petri, auch die heilige Schrifft nicht, Sondern stuermet auswendig die Christen-
heit, und rhuemet sich der selben feind. Aber dieser inwendige Verstoerer wil freund sein, wil Vater
heissen, [Mt. 24, 15] und ist zweifeltig erger, denn der Tuerck. Das heisst ein grewel der verwuestung
oder verstoerung. Ein Abgott, der wider Christum alles verstoeret, was Christus gebawet und uns ge-
geben hat.

(WA 54: 269)

Der Vergleich steht im Kontext einer Argumentreihung mit Klimax (s. Kap. 5.8). Nach Auf-
zdhlung verschiedenster Verfehlungen/Siinden des Gegners (mit Suenden, falschem Gottes
dienst, Gotteslesterung, unglauben und luegen etc.) und der Feststellung, dass der Papst
bereits damit sich selbst und viele andere zur Hellen und ewigen verdamnis gefuehrt habe,
stellt Luther den Vergleich an. Zwar ist der Tuercke auch ein Verfiihrer, aber eben nur
einer, der auswendig die Christenheit stiirmt, also ein duf3erlicher Feind. Der Papst hinge-
gen ist ein innerer Feind, was doppelt so schwer wiegt (zweifeltig erger).

5.4.3 Historischer Vergleich (Kirchengeschichte)

Bei den Vergleichsargumenten, die sich auf die Kirchengeschichte beziehen, konnen zwei
verschiedene Formen unterschieden werden. Zum einen wird der Vergleich genutzt, um
zu zeigen, dass bereits die fritheren Pdpste ebenso verwerflich gehandelt haben wie die
jetzigen. In diesem Vergleichstyp wird somit Negatives mit Negativem gleichgesetzt. Zum
anderen kann der Vergleich genutzt werden, um zu zeigen, dass sich die jetzigen Papste
ganz im Unterschied zu manchen ihrer Vorgédnger negativ verhalten. Bei diesem Ver-
gleichstyp wird somit kontrastiert; die Negativitat der jetzigen Papste steht in Kontrast zu
dem positiven Verhalten mancher Vorgédnger. Zundchst mag es verwunderlich erscheinen,
dass zur negativen Charakterisierung der gegenwdirtigen Papste negative und positive
Vergleichsfille aus der Kirchengeschichte herangezogen werden; erwartbar wire eher
eine durchgdngig negative Charakterisierung der katholischen Kirchengeschichte insge-
samt. Allerdings ist die Auswahl der Vergleichspunkte so selektiv gewadhlt, dass sowohl
positive als auch negative Vergleichsfille in Betracht kommen. Zudem beziehen sich die
positiven Vergleichsfdlle auf die friihe Kirchengeschichte. Die Vergleichsargumente aus
der Kirchengeschichte sind zugleich auch als Argumente aus der Realgeschichte (vgl.
5.5.1) zu verstehen, da mit realhistorischen Daten die eigene Position unterstiitzt und die
gegnerische widerlegt/abgewertet werden soll.



Giiltigkeit/Plausibilitit aus Vergleichen/Analogien =—— 109

Das erste Beispiel soll einen negativen Vergleich aufzeigen. Die Stelle steht im Kontext
der Argumentation zur Frage nach den Kompetenzen bei der Einberufung eines Konzils:
Wer hat das Recht, die Rahmenbedingungen des einzuberufenden Konzils festzulegen? Da
es sich um einen historischen Vergleich handelt, ist das Argument auch zugleich ein Ar-
gument aus der Realgeschichte (Faktenargument). Relevant ist hier jedoch auch, dass die
Eigenschaften voriger Papste in gleicher Weise den jetzigen zugeschrieben werden. Inso-
fern handelt es sich auch um ein Vergleichsargument. Zunédchst geht Luther auf das Kon-
zil von Konstanz (1414-1418) ein. Er bringt damit ein Argument aus der Realgeschichte an
(vgl. 5.5.1).

Anno 1415. Jar ist in Deudschen Landen ein Concilium zu Costnitz gehalten, darinnen Johannes Hus
und Hieronimus gemartert sind, und wurden drey Bepste abgesetzt, und der vierd Martinus V. erwelet.
Aber das ergeste und grewlichst, dafur dem Bapst so scheuslich grawet, war dis stueck, da beschlos-
sen und gesetzt, das ein Concilium uber den Bapst sey, und nicht der Bapst uber das Concilium, Und
Concilium hette macht, den Bapst zu richten, urteilen, straffen, setzen und absetzen, Nicht widerumb
der Bapst, das Concilium zu richten, urteiln oder endern. Ah, au, usch, das stuecklin schmertzt sie, der
stefft stickt tieff in jré hertzen, der stein wil jnen das hertz abdruecken, Da haben sie sich ein mal ge-
brand, Sie komen nicht wider, sie liessen ehe die gantze welt im blut baden und ersauffen, [...]

(WA 54:208)

Bei diesem Konzil sei beschlossen worden, dass die Konzilsgruppe iiber den Papst richten
konne, er somit nicht das alleinige Verfiigungsrecht {iber alle Konzilsbelange habe. Diese
Erfahrung habe die Pdpste in der Nachfolge dazu gebracht, ein Konzil eher zu fiirchten.
Gleich mit vier Veranschaulichungen erldutert Luther, was damit gemeint ist: das stueck-
lin schmerzt, der stefft stickt tieff in jré hertzen, der stein will jnen das hertz abdruecken, Da
haben sie sich ein mal gebrand’®. Die Folge dieser Furcht ist die Verweigerung eines sol-
chen neuen Konzils. Dieses soll auch mit Gewalt verhindert werden: sie liessen ehe die
gantze welt im blut baden und ersauffen. Damit ist der Bezugspunkt fiir das Vergleichsar-
gument gegeben. Die (zugeschriebene) Gewaltbereitschaft der jetzigen Papste verhilt sich
gleich wie die Gewaltbereitschaft vorheriger Padpste. Als Beispiel wird das Handeln des
Papstes Eugen IV. im Rahmen des Konzils von Basel (1431-1449) genannt. Die Details
dieses Konzils sind hier nicht relevant.” Wichtig ist hier lediglich die von Luther dem
Papst Eugen IV. zugeschriebene Gewalt, die dieser eingesetzt haben soll, um seine Inte-
ressen durchzusetzen.

Wie denn der Bapst Eugenius that, und richtet ein grossen mord und blutvergiessen an bey Strasburg
durch den Delphin aus Franckreich, auff das er das Concilium zu Basel zu risse, welchs nach des Con-
cilij zu Costnitz exempel und ordnung angefangen und schon einen Bapst erwelet hatte Amedeum den
Herzogen zu Soffoy, Felix V. genant, Aber solte friede werden, muste derselbe Bapst abtreten, und das

78 Im sprichwortlichen Sinne ,eine schlechte Erfahrung gemacht haben‘. Auf das Sprichwort ,,Er hat sich
verbrannt“ geht Luther selbst in seiner Sprichwortersammlung von 1535 (Luther & Thiele 1535/1900: 164)
ein.

79 Vgl. dazu detailliert Meuthen (2002).



110 — Argumentationsmuster — formal

Concilium fallen, [Seite 209] denn sie koennen und woellen des spiels, so sie zu Costnitz erlidden,
nicht mehr gewarten.
(WA 54: 208f.)

Das Handlungsmuster voriger Pdpste, ndmlich mit Gewalt darauf zu reagieren, dass der
eigene Herrschaftsanspruch nicht durchgesetzt werden kann, ist nach Luther ein Muster,
das auch fiir die Pdpste seiner Zeit gilt. Das Vergleichskonzept Gewalt wird so analog an-
gewendet. Eingebettet ist dieser Vergleich in ein Argument aus der Realgeschichte (vgl.
5.5.1).

Im zweiten Beispiel werden negative Charaktereigenschaften und Handlungen voriger
Pipste mit denen der Gegenwart Luthers verglichen und gleichgesetzt. schalckheit und
buberey und Verbrechen (vergifft, gekoepfft, verraten und umbbracht) gelten fiir die vori-
gen wie fiir die jetzigen Papste.

Wenn jnen etwas gemangelt, haben unser Keiser auff jr eigen kost den Bepsten und Welschemland
muessen zu huelffe komen, Dafur sie jnen hernach gelonet und gedancket mit aller schalckheit und
bueberey, etliche Keiser vergifft, etliche gekoepfft, oder sonst verraten und umbbracht, wie
denn Bepstliche heiligkeit und Teufels gespenst hat sollen und muessen thun.

(WA 54: 298)

Die Gleichsetzung im Vergleich zeigt, dass dies eine notwendige Eigenschaft fiir die (ironi-
sche) Bepstliche heiligkeit ist, die letztlich vom Teufel herriihrt. Verschrénkt ist dieser Ver-
gleich mit einem Kontrast: Obwohl die Pdpste von den weltlichen Herrscher Wohltaten
erfahren haben, haben sie es ihnen schlecht vergolten. Dieser Kontrast ergibt sich wiede-
rum aus den negativen Charaktereigenschaften der Papste und des Papsttums insgesamt.

Im dritten Beispiel wird der Herrschaftsanspruch der Papste als Vergleichspunkt an-
gefiihrt. Wie die vorigen Padpste fdlschlicherweise einen auch weltlichen Herrschaftsan-
spruch ins Feld fiihrten (und zuriickgewiesen wurden), so gilt dies auch fiir die jetzigen
Péapste.

Wie haben sie mit unsern Deudschen Keisern gethan, Fridrico dem ersten, und dem andern, bis sie
den einigen Erben Conradinum mit dem schwert 6ffentlich richten, mit Philippo, mit Heinrico dem
vierden und fuenfften, mit Ludvico Bavaro. Hetten jmer gern das Reich on Heubt gemacht, das der
Bapst moechte Keiser sein. Aber Koenig Philippus in Franckreich erzeiget ein fein Exempel an dem
Bapst Bonifacio dem achten, dem grossen heubtschalck unter den bepsten. Derselb wuetrich setzet
den Koenig Philippus ab, verbot Franckreich die huldung und gehorsam dem Koenige zu leisten, und
gab fuer, das Koenigreich were dem Stul zu Rom heimgefallen, weil er nicht thet, was [Seite 264] der
Bapst wolte. Aber Koenig Philipps trachtet jm nach durch einen Columneser, der erwisscht jn zu
Anagnina eben in der Kamer, darin er geborn war, fueret jn gen Rom, warff jn in den Kercker, da starb
er wie ein Hund, fuer grossem leid und ungedult.

(WA 54: 263f.)

Ist bis zu dieser Stelle des Belegs der Vergleich noch implizit, die jetzigen Papste werden
noch nicht erwdahnt, so macht Luther im unmittelbaren Anschluss an diese Stelle klar,



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Vergleichen/Analogien = 111

dass das bis hierher anschaulich und drastisch ausgefiihrte Faktenargument aus der Real-
geschichte auch fiir die jetzigen Pdpste und das Papsttum insgesamt als Institution gilt.

Aber solche straffe ist noch viel zu geringe, on das es gut were, das man also den andern Bepsten und
Cardineln auch thet. Denn es ist ein lesterlicher, verdampter Stand, das, wenn gleich einer from sein
wolt, doch Gottes Lesterer, und ein Feind Christi sein mus, seins Stands halben.

(WA 54: 264)

Das Argument aus der Realgeschichte kann so zugleich als Vergleichsargument dienen
(wie die vorigen, so die jetzigen) und dariiber hinaus kann Luther es noch mit ei-
nem Drohargument koppeln und die bekannten Beschimpfungen anbringen (Gottes Leste-
rer, Feind Christi). Was Bonifaz VIII. einst widerfuhr (Kercker, da starb er wie ein Hund),
sollte auch den andern Bepsten und Cardineln widerfahren.

Die zweite Art von Vergleichsargumenten (wiederum gekoppelt mit Faktenargumen-
ten aus der Realgeschichte) hebt die positive Haltung voriger Pdpste im Kontrast zur Ver-
worfenheit der jetzigen hervor. Um zu zeigen, dass der Herrschaftsanspruch des Papstes
nicht gerechtfertigt ist, verweist Luther auf das positive Vorbild Gregor 1.*° Dieser sei zwar
Bischof von Rom gewesen, habe aber keineswegs einen mit den heutigen Pédpsten ver-
gleichbaren Machtanspruch erhoben. Er sah sich keineswegs als Papst, erst seine Nach-
folger machten diesen Fehler. Auch hier ist das Argument aus der Realgeschich-
te/Kirchengeschichte mit einem Vergleich verbunden. Selbst Gregor I (der Grof3e) trat in
Sachen Machtanspruch wesentlich bescheidener auf im Vergleich zu den Papsten aus
Luthers Gegenwart.

DJeser S. Gregorius ist der letzte Bisschoff zu Rom gewest, Und hat nach jm die Roemische Kirche kei-
nen Bisschoff mehr gehabt, bis auff diesen tag, wird auch keinen mehr kriegen, es wuerde denn eine
wuenderliche enderung, Sondern eitel Bepste, das sind des Teufels larven (wie du hoeren wirst), die
haben daselbst regiert und alle Kirchen geistlich und leiblich verstoeret. Denn das ist gewis, wie ge-
sagt, das zu S. Gregorius zeiten kein Bapst ist gewest, und er selbs auch sampt seinen vorfaren kein
Bapst hat wollen sein, Dazu mit vielen Schrifften das Bapstum verdampt, wie wol man jn malet in der
[Seite 230] Bapst Kronen, und viel luegen von jm ertichtet sind, Aber er ist kein Bapst und wil auch
kein Bapst sein, wie denn seine Buecher solchs zeugen, zu schanden allen Bepsten, so sich selbs nach
jm und wider jn erhebt haben.

(WA 54: 2291.)

Das Vergleichskonzept ist der Herrschaftsanspruch bzw. das Papsttum insgesamt. Durch
den positiven Kontrast, den Gregor 1. bildet, wird der Vergleich zugleich zur Widerlegung
des Machtanspruchs der gegenwirtigen Pépste (kein Bapst zu schanden allen Bepsten).

80 *540 — gest. 604 n. Chr., Gregor der Grof3e, Gregor 1., Kirchenvater.



112 —— Argumentationsmuster — formal

5.4.4 Fiktiver Vergleich

Fiktive Vergleiche sind immer auch fiktive Argumente. Bei ihnen liegt jedoch der Fokus
auf einem Vergleichspunkt (hier aus demselben Sachverhaltsbereich). Es geht darum, ein
gedankliches Szenario zu entwerfen, das dem Adressaten verdeutlicht, dass die eigene
Position die richtige ist. Aus dem fiktiven Vergleich werden Konsequenzen fiir die reale
Situation gezogen. Was im fiktiven Vergleich nicht haltbar ist, ist es auch nicht in der
Realitit.

Das erste Beispiel steht wieder im Kontext der Auslegung der Bibelstelle Joh. 21,15
(,Weide meine Schafe). Zunichst stellt Luther einen fiktiven Vergleich mit einem Auftrag
eines weltlichen Herrschers an seinen ,,Heubtman“ an. Auch ein solcher Auftrag ist lokal
begrenzt und kann nicht als Auftrag fiir alle Soldaten, die dem Kaiser unterstehen, ausge-
legt werden.

Wenn Keiser Karol spreche zu seiner Heubtman einem, als in Brabant oder Flandern: Jch befelh dir
meine Leute, sihe wol zu, das sie geschuetzt werden, und jederman recht geschehe, und dencke, das
es meine Land und Leute sind, Nicht deine Leute, mit denen du thun woltest, was dich geluestet, wie
sie offt pflegen, Da gienge der Heubtman hin, und [Seite 278] rhuemet sich, Keiser Karol hette jm indis-
tincte, alle seine Leute befolhen und wolte dadurch Heubtman sein, so weit als Keiser Karol Herr were,
in Hispanien, Jtalien, Germanien etc. und doch wol wueste, das Keiser Karol viel andere Heubtleute
hette, Were das nicht ein lieblicher, gewuendschter Heubtman?

(WA 54: 277f)

Genauso wenig wie ein Hauptmann aus dem kaiserlichen Auftrag die Aufsicht iiber alle
Soldaten ableiten kann, sondern nur iiber die ihm unmittelbar unterstellten, genauso
wenig kann der Papst den Fiihrungsanspruch iiber alle Christen aus Joh. 21,15 ableiten.
Diesen Vergleich aus einem anderen Sachverhaltsbereich (Militdr vs. Kirche) erginzt Lu-
ther dann unmittelbar mit einem Vergleich aus demselben Sachverhaltsbereich, um die
Plausibilitdat der eigenen Argumentation weiter zu untermauern. Luther entwirft nun ein
ebenfalls fiktives Szenario, in dem er sich vorstellt, die Stelle genauso zu interpretieren
wie der Papst, allerdings mit dem Unterschied, dass er den Weide-Auftrag auf sich als
Prediger der Kirchen zu Wittenberg im ersten Schritt bezieht. Dies — so die Auffassung Lu-
thers — wiire die richtige Auslegung. Der Fehler entsteht erst in der Ubertragung auf alle
Christen, wenn der Possessivartikel ,,meine“ in seiner Bedeutung erweitert wird.

Wil mich auch setzen: Jch bin Prediger der Kirchen zu Wittemberg, Nu mus ich mich dieses befelhs
annemen, da Christus spricht: Weide meine Schafe. Denn es trifft alle Pfarherr und prediger in der
gantzen welt, semptlich und sonderlich. Weil aber mein HERR Christus nicht hette unterschiedlich zu
mir gesagt: Weide meine schafe zu Wittenberg, Sondern frey dahin: Weide meine schafe, So wolt ich
zu faren, und in aller welt die schafe Christi mir dienstbar machen und Herr uber sie sein, unangese-
hen, das er viel andere prediger hin und wider hette. Was solt man mir hie thun? Mit ketten und stri-
cken mueste man zu lauffen und sagen, Jch were rasend, tol, und toericht worden.

(WA 54: 278)



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Vergleichen/Analogien = 113

Das Argument ldsst sich so umschreiben: Wenn ich (Luther) so vorginge wie der Papst
(Vergleichsbasis), dann miisste man mich fiir einen Narren halten (rasend, tol, und toe-
richt). Da die Deutung von ,,meine Schafe“ als ,,alle Christen* in der Auslegung von Joh.
21,15 fiir Luther falsch ist, da sie nur fiir die unmittelbare Kirchengemeinde gelten kann,
ist sie es auch fiir den Papst, der eben nicht den Weide-Auftrag fiir alle Christen aus der
Bibelstelle ableiten kann.

Das zweite Beispiel steht im Kontext der Frage Ob der Bapst das Roemische Reich von
den Griechen hab auff uns Deudschen gewand. (WA 54: 295). Hier argumentiert Luther mit
dem Vergleich zwischen weltlicher und geistlicher Herrschaft. Wenn die Argumentation
des Papstes stimmen wiirde, konnte Luther selbst als Prediger zu Wittemberg mit gleichem
Recht behaupten, er konne dem Kurfiirsten von Sachsen die Herrschaft {iber Bobhmen oder
Polen iibertragen, was selbstverstdndlich absurd wére.

Wie eine feine Gabe solt mir das sein, wenn ich, Prediger zu Wittemberg, wolte das Koenigreich Behe-
men oder Polen dem Churfuersten zu Sachsen geben!
(WA 54: 295)

5.4.5 Allgemeiner Vergleich (anderer Sachverhaltsbereich)

Die allgemeinen Vergleiche, bei denen der Vergleichssachverhalt und der verglichene
Sachverhalt jeweils aus anderen Bereichen stammt, weisen Uberginge zu den Metaphern
auf, die unter den sprachbezogenen Argumentationsformen aufgezdhlt werden. Als Unter-
schied zu den Metaphern kann jedoch festgehalten werden, dass bei den Vergleichsargu-
menten — auch wenn sie auf Metaphern fuf3en — der jeweilige Vergleich ausfiihrlich expli-
ziert und erldutert wird. Dies ist bei den Metaphern i. d. R. nicht der Fall bzw. nicht nétig.
Das erste Beispiel mag dies illustrieren. Es greift auf die im Text omniprédsente Eselmeta-
pher und auf weitere Metaphern zuriick, baut diese allerdings argumentativ aus.

So kan auch ein natuerlicher Esel, der secke in die Muele tregt und Disteln frisset, den heiligen Roemi-
schen hoff richten, Ja alle Creatur mit jm. Denn ein Esel weis, das er ein Esel und keine kue ist. Jtem, er
weis, das ein Menlin kein Frewlin ist. Ein Stein weis, das er Stein ist, Wasser ist wasser, und so fort
durch alle Creatur. Aber die rasende Bapstesel zu Rom wissen nicht, das sie Esel sind, Ja wissen auch
nicht, ob sie Weiber oder Menner sind. Summa, sie koennen nichts, denn Stifft, Kloester und der Welt
gueter fressen, Koenigen die Kronen rauben und stelen, und eitel unnatuerlich, verkeret, Teuflisch
werck und wesen fueren, darueber alle Creatur erschrickt, zittert, bebet und schreiet uber den Eselstall
zu dem, der sie solchem [Seite 287] [Rom. 8, 23] verderblichen dienst unterworffen hat, Rom. viij, das
er sie wolle erloesen, als er thun wird in kurtzem.

(WA 54: 286f.)

In der Textstelle werden gleich drei Metaphern in spezifischer Weise ausgebaut und expli-
ziert: Esel, Stein und Wasser. Im ersten Schritt werden Esel, Stein und Wasser anthropo-
morphisiert. Es wird ihnen ein Bewusstsein {iber ihre eigene Existenz zugeschrieben, also
kognitive Fahigkeiten, die sonst wohl nur dem Menschen zugeschrieben werden kénnen.



114 —— Argumentationsmuster — formal

Ziel dieser Anthropomorphisierungen ist es, den jeweiligen Konzepten und den damit
verbundenen Realia ihren Zustdndigkeitsbereich zuzuweisen. Sie wissen, wo sie hingeh6-
ren, sie wissen, was sie sind und vor allem eben auch, was sie nicht sind. Dies dient dann
im zweiten Schritt als Vergleichspunkt zu den Pépsten, fiir die das nicht gilt. Der Esel
bleibt sich seiner Natur und seiner (begrenzten) Fahigkeiten bewusst. Er hilt sich selbst
nicht fiir eine Kuh; insofern ist der Esel kliiger als der Papst, der im Vergleich dazu eben
nicht weifl (oder nicht wahrhaben will), dass er ein dummer Mensch (Esel) ist und nicht
der Stellvertreter Gottes auf Erden. Der metaphorische Esel (bockig, stérrisch, dumm) ist
der Papstesel, der reale Esel des Vergleichs mag zwar ebenfalls dumm, bockig und stor-
risch sein, aber er weifd immerhin, was er ist und was nicht. Verstiarkt wird dieses Argu-
ment noch durch die beiden weiteren Vergleichskonzepte (Stein, Wasser).

Auch im zweiten Beispiel ist das Vergleichsargument mit einer Metapher gekoppelt.
Hier handelt es sich um die Metapher der Sonne und des Mondes, die metaphorisch fiir
Papst und Kaiser stehen sollen. Diese Gleichsetzung ist ein dem Papst von Luther unter-
stelltes Argument. Im Kontext dieser Stelle findet sich nicht nur dieser eine Vergleich, den
der Papst vermeintlich anstellt, sondern eine Reihe weiterer dhnlicher Gleichsetzungen
(z.B. durch absurde Bibelinterpretationen oder scheinbar logische Ableitungen).®' Der
Leser ist somit durch Ironie und dem Gegner zugeschriebene absurde Argumente hinrei-
chend vorbereitet fiir den Vergleich von Sonne und Mond, d. h. durch die kontextuelle
Einbettung ist die richtige Deutung fiir den Leser véllig klar: Der Vergleich ist ungiiltig,
ebenso wie die vorigen Vergleiche ungiiltig bzw. absurd waren.

[dem Pabst zugeschriebener Vergleich] DEnn auch Ex c. solite, de maioritate, der heiligste Vater Bapst,
solcher weise nach die Schrifft zu deuten und das Bapstum zu verteidigen, also schreibt an den Keiser
zu Constantinopel: “Hastu nicht gelesen, das Gott hat zwey grosse Liechter geschaffen, die Sonne (das
ist den Bapst) und Mond (das ist den Keiser)? Wie weit nu die Sonne groesser ist denn der Mond, so
weit ubertrifft der Bapst den Keiser, das ist, Der Bapst ist, (wie die Glose scharff ausrechent) xlvij mal
groesset, denn der Keiser.

(WA 54: 240)

81 DOch wundert mich, warumb sein Heiligkeit so einen tunckeln Spruch [Mt. 16.18 Fels, M. H.] fuer sich
genomen hat, so doch viel heller Sprueche in der Schrifft zur sachen [1. Mose 1, 1f.] gedienet hetten, Als erstlich
der, Gen. j. “Im anfang (das ist zu Rom) schuff Gott (das ist stifftet) Himel (das ist den Bapst) und Erden (das
ist die Christlichen Kirche), die Erde war wuest und leer (das ist, die Christenliche Kirche ist dem Bapst unter-
worffen etc.)” Dieser Spruch hette viel mehr gethan. Jtem, Jsaie j. “Der Ochse kennet seinen Herrn (das ist, der
Bapst zu Rom ist Herr uber alles), Und der Esel die Krippen seines Herrn (das ist, die Christenheit ist des Bapst
leibeigen).” Und der Sprueche die gantze Schrifft vol, die alle viel heller vom Bapstum reden, denn Mt. xvj. Hie
zu huelffe auch die Logica und parva Logicalia, als: Nullus & nemo mordent se in sacco, id est, Papa est Caput
& Dominus Ecclesiee. Item, Propositio hypothetica (id est Papa) induta Cappa Cathegorica, (id est, in urbe
Roma) Sedet in Arbore Purphyriana (id est, Caput Ecclesiae universalis) & devorat genera & species (id est,
habet potestatem condendi leges. Und so fort an, ists in allen Creaturn geschrieben, gemalet, gegeben und
gebildet, das der Bapst zu Rom sey das Heubt, Herr, Richter, uber alles, was in Himel und Erden ist. (WA 54:
240).



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Vergleichen/Analogien = 115

Auch dieser Vergleich (wie der Eselvergleich weiter oben) basiert letztlich auf einer Meta-
pher und konnte daher auch zu den sprachbasierten Vergleichen gerechnet werden. Al-
lerdings wird der Vergleich hier klar expliziert. Die einfachen Metaphern ,,der Papst ist die
Sonne“ und ,,der Kaiser ist der Mond“ werden konkretisierend verglichen. Wie die Sonne
physikalisch grofler ist als der Mond, so ist auch der Papst in seinen Kompetenzen gréfier
als der Kaiser.

Das dritte Beispiel nutzt letztlich ebenfalls eine anthropomorphisierende Metapher,
die wiederum ausgebaut und expliziert wird. Es geht um die Frage, ob und inwieweit der
Kaiser und andere weltliche Herrscher an Eide gegeniiber dem Papst gebunden sind.

Also sind Keiser und Koenige und Bisschove jrs Eids los, so dem Bapst gethan ist, und schueldig,
dafuer dem Bapst wider zustehen in allen seinen wercken, denn solcher Eid ist dem Teufel gethan, als
wen die Schafe dem wolffe geschworen hetten, unter dem Namen jres fromen Hirten.

(WA 54:291)

Nach Luthers Auffassung sind weltliche Herrscher somit nicht an Eide gegeniiber dem
Papst gebunden. Sie sind dies genauso wenig wie es Schafe gegeniiber einem Wolf waren.
Auch hier werden zunédchst Schafe und Wolf anthropomorphisiert und damit metapho-
risch verstanden. Das Bedeutungspotential der Metaphern zu Schaf (einfiltig, wehrlos,
treuherzig etc.) und Wolf (gerissen, verschlagen, bosartig etc.) wird aktiviert und mit einer
vermeintlichen eidlichen Bindung (Explikation) verkniipft.

Ohne den Rekurs auf metaphorische Konzepte kommt das vierte Beispiel aus. Hier ist
der Vergleichspunkt das flicken, d. h. etwas stimmig machen, etwas reparieren etc. Vergli-
chen werden die interpretatorischen Bemiihungen der papstlichen Juristen mit den Repa-
raturbemiihungen eines Kiirschners, der Pelze von Tieren verarbeitet.

Denn sihe doch, wie die armen Juristen geplagt sind, das sie die Roemische spitzbueberey mit glosen
zusamen flicken, reimen, schlichten, ehe sie jr eine geringe gestalt machen koennen, Gleich, als wenn
ein Kuersner solt einen bosen Peltz flicken, da weder haut noch har gut ist, dazu bespeichelt und beei-
tert und grewlich beschmeisset.

(WA 54: 217)

Was dem Kiirschner nicht gelingen kann, ndmlich einen zerstérten/stark beschéddigten
Pelz zu reparieren, kann auch den papstlichen Juristen nicht gelingen, ndmlich die vollig
verfehlten theologischen und weltlichen Herrschaftsanspriiche des Papstes und damit das
Papsttum insgesamt auf einer juristischen Basis zu rechtfertigen.

Das fiinfte Beispiel ist in ein ironisches Argument eingebettet. Luther ldsst einen ver-
meintlichen Kritiker sprechen. Dieser wertet Luther zunéchst ab (grober gesell), der sich
wie ein Bauer verhdlt. Der Vergleichspunkt ist somit das ungehobelte und ignorante Ver-
halten, das sowohl bei Luther als auch beim Bauern zu erkennen ist und beide gleicher-
maflen diskreditiert.

DOctor Luther ist ein grober gesell, wenn der selb solchs hoeren solt, wuerde er wie ein Pauer mit Stif-
feln und Sporen hinein springen und sagen: Der Bapst were von allen Teufeln aus der Hellen in die



116 —— Argumentationsmuster - formal

Kirchen geschmissen, wie droben gesagt, Denn der selbe schendliche, verfluchte Ketzer ist in dem tief-
fen jrthum erseufft, das er gleubt: was Gott thun wil, das thut er gewislich durch die zwey Regiment,
und wolle niemand ein sonderlichs machen. Wolan schertz lege dich. Wo kompt das Bapstum her? Jch
sage noch wie vor: Es kompt [Seite 238] vom Teufel, weil es nicht von der Kirchen, die Christus durch
seinen heiligen Geist regiert, noch weltlicher oeberkeit kompt. [...].

(WA 54: 237f))

Was das Ergebnis dieses ignoranten Verhaltens ist, wird im zweiten Schritt erldutert: Der
Bapst were von allen Teufeln aus der Hellen in die Kirchen geschmissen. Luther sei somit ein
verfluchter Ketzer, im tieffen jrthum erseufft, dass die Zwei-Reiche-Lehre gelte. Damit endet
die Explikation des Vergleichs. Um sicherzustellen, dass der Leser auch wirklich die —
offenkundige — Ironie des vorgetragenen gegnerischen Arguments erfasst und richtig
deutet, schliefit er das Argument mit einem klaren Interpretationshinweis ab: Wolan
schertz lege dich, gefolgt von der Riickkehr zur vorigen Argumentationslinie, dass das
Papsttum vom Teufel herriihre.

5.5 Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Bezug auf (unstrittige) Sachverhalte

Wenn es in einer Argumentation einem Diskursakteur gelingt, seine Argumente durch den
Rekurs auf unstrittige Sachverhalte zu plausibilisieren, hat er gute Chancen, die Konse-
quenzen, die aus seinen Argumenten abgeleitet werden sollen, auch fiir die jeweiligen
Adressaten/Auditorien iiberzeugend zu machen. Doch, was sind unstrittige Sachverhalte?
Im Folgenden mdochte ich mich der in der Philosophie verbreiteten Auffassung anschlie-
Ben, nach der Tatsachen (ebenso kulturelle Tatsachen) geltende Sachverhalte sind, d. h.
Sachverhalte, fiir die die Diskursgemeinschaft die Geltung akzeptiert hat. Allerdings ist
der Status einer Tatsache oftmals eben umstritten. Deswegen scheint mir die Unterschei-
dung, die Felder (2018: 385) einfiihrt, gerade auch mit Blick auf die Argumentation in der
vorliegenden Streitschrift hilfreich. Felder unterscheidet zwischen Daten und Fakten.
Beide zusammen sind Unterbegriffe zum Oberbegriff Tatsache. Wahrend jedoch fiir Daten
gilt, dass sie von allen Diskursteilnehmern geteilt werden, dass sie sozusagen nicht zur
Disposition stehen, gilt dies fiir Fakten in dieser Terminologie nicht. Fakten werden durch
die Diskursgemeinschaft konstituiert. Sie sind gerade zwischen den Diskursakteuren um-
stritten:

Fakten sind von Diskursakteuren sinnvoll Gemachtes und von hoher und breit akzeptierter Plausibili-
tét, die — dessen ungeachtet — aber dennoch von Diskursbeteiligten bestritten werden kénnen (z. B.
,Kriege sind die Hauptursache fiir die gestiegene Zahl der Fliichtlinge im Jahre 2015¢, ,,Wirtschafts-
wachstum tragt zum Wohlstand der Menschen bei“). Daten dahingegen sind unstrittig, also allseits
akzeptiert (z. B. ,Im Jahr 2014 wurden in der Bundesrepublik Deutschland laut Bundesamt fiir Migra-
tion und Fliichtlinge 202.834 Asylantrage gestellt”, ,,Die Bundesrepublik Deutschland gliedert sich in
16 Bundesldander“ oder ,,Das Phdnomen des Stalking (,,Nachstellung®) ist rechtlich seit 2007 durch §
238 StGB geregelt“ oder ,,Paris ist die Hauptstadt Frankreichs).

(Felder 2018: 385f., Herv. i. Orig.)



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Bezug auf (unstrittige) Sachverhalte = 117

Unstrittig diirfte bei dieser Unterscheidung auch sein, dass die Unterscheidung zwischen
Daten und Fakten analytischer und heuristischer Art ist. Beide Konzepte stellen Pole eines
Kontinuums dar, da der Status eines Datums durch die Kriterien der Unstrittigkeit und
Akzeptanz durch die (idealiter gesamte) Diskursgemeinschaft bestimmt wird. Anders for-
muliert: Nach dieser Auffassung konnen aus Fakten letztlich dann Daten werden, wenn
sie im jeweiligen Diskurs unstrittig von (idealiter der gesamten) Diskursgemeinschaft als
giiltig akzeptiert werden.

In der Streitschrift Luthers von 1545 wird in verschiedenen Weisen das Verhdltnis zwi-
schen Daten und Fakten genutzt. An einigen Stellen wird versucht, aus realhistorischen
Daten (im obigen Sinne) Fakten zu generieren, d. h. ausgehend von als unstrittig gelten-
den Sachverhalten (wie z. B. der zeitlichen Abfolge zwischen der Bekehrung des Saulus
zum Paulus und der Kirchengriindung, s. u.) werden argumentative Konsequenzen gezo-
gen, die sicherlich umstritten sein diirften; es wird somit versucht, Fakten aus Daten zu
generieren. Anders formuliert: Was fiir Luther und seine Anhidnger als Faktum gelten
kann (aufgrund der jeweiligen Argumentation), ist es fiir die gegnerische Seite keines-
wegs. Die Konsequenzen, die aus den Pramissen gezogen werden (Data im Sinne Toul-
mins), sind genau die umstrittenen Fakten im Sinne der Definition von Felder (vgl. Kap.
5.5.1).

An anderen Stellen werden bereits umstrittene Fakten als Prdmissen der Argumenta-
tion verwendet, um entsprechende Konsequenzen zu ziehen und damit neuerlich Fakten
zu generieren, deren Geltung selbstredend auf die eigene Gruppe beschrankt bleiben diirf-
te. Dies ist z. B. dann der Fall, wenn Luther aus Indizien, wie der dem Gegner zugeschrie-
benen fehlerhaften Bibelauslegung, Konsequenzen zieht, die auf die Charakterméngel des
Gegners verweisen. Solche Argumentationsformen sind Illustrationen, Beispielangaben,
Indizienargumente, die von umstrittenen Fakten auf umstrittene Konklusionen verweisen.
Allerdings ist der argumentative Zusammenhang jeweils schliissig: X ist ein Beispiel fiir Y
(vgl. 5.5.2).

Fiir beide Argumentationsformen, die sich auf (mehr oder weniger unstrittige) Sach-
verhalte beziehen, gilt somit Folgendes: Die Pramissen (Data im Sinne Toulmins), die fiir
die jeweiligen Argumente genutzt werden, sind entweder unstrittige Tatsachen, wie Gege-
benheiten aus der Realgeschichte oder auch Bibelstellen (d.h. dann haben wir es mit
Daten im Sinne von Felder 2018 zu tun), oder es sind bereits umstrittene Sachverhaltsbe-
schreibungen (Fakten im Sinne von Felder 2018), aus denen dann ebenfalls strittige Kon-
klusionen gezogen werden. In beiden Fallen sind die Konklusionen, die aus den Pramis-
sen qua Schlussregel gezogen werden, umstritten, also Fakten im Sinne von Felder 2018.
Sie diirften Faktizitatsgeltung wohl nur in der eigenen Gruppe der Lutheranhdnger erhal-
ten.



118 —— Argumentationsmuster — formal

5.5.1 Argument aus der Realgeschichte (Faktenargument)

Bei der ersten Argumentationsform, die sich auf mehr oder weniger unstrittige Sachver-
halte bezieht, werden in den Pramissen Tatsachen aus der Realgeschichte als Basis fiir die
zu ziehenden Konklusionen genutzt. Dabei werden zum einen Schilderungen in der Bibel,
die in der damaligen Zeit durchaus als Tatsachenbeschreibungen verstanden werden
konnten, herangezogen und zum anderen Tatsachen aus der Realgeschichte. Die aus die-
sen Daten (im Sinne Felders 2018) abgeleiteten Konklusionen werden dann als Fakten
prasentiert, die sicherlich nicht unstrittig sind und nur von der eigenen Gruppe als Fakten
akzeptiert werden diirften. Insofern handelt es sich hier um ein typisches Faktenargu-
ment.

Das erste Beispiel steht im Kontext des Weide-Auftrags an Petrus durch Christus. Das
Argument, dass die romische Kirche als eine von Petrus gegriindete Kirche das alleinige
Recht habe, iiber alle Christen zu herrschen, wird abgelehnt mit dem Hinweis auf die un-
strittige Tatsache, dass Petrus im Laufe seiner Aktivitdten auch zahlreiche andere Kirchen
gegriindet habe. Diese konnten dann mit demselben Recht fiir sich die Alleinvertretung
aller Christen beanspruchen.

DRoben haben wir gehoert, wenn gleich S. Peter allein befolhen were, alle Schafe Christi zu weiden,
wie es nicht ist, auch ummueglich ist, denn wir muessen die andern Aposteln, sonderlich S. Paul,
nicht Meuse- oder Leuse-Hirten sein lassen, umb des Bapsts fortz und drecket willen, So folget doch
daraus nicht, das auch dem Bapst gleich S. Petro alle Schafe zu weiden befolhen sind, Haben sichs
auch die fromen Bisschove der Roemischen Kirchen, ehe der Teufel den Bapst auffgeworffen hat, nie
unterstanden noch fuergenomen (welche muesten alle Ketzer und ewig verdampt sein, weil sie des
unverschampten Bapstesels Artickel nicht haben gegleubt), Sondern wuerde das widerspiel draus fol-
gen, Nemlich, weil S. Peter nicht die Roemischen Kirchen allein, sondern viele andere, in Bithynia,
Asia, Ponto, Cappadocia, geordent hat, koenten die selben, und ein jgliche sonderlich, eben so wol
sich rhuemen aller Schafe Hirten, als die Roemische Kirche, Weil sie eben von dem selben Apostel her
komen, und eben so wol rhuemen koennen: S. Peter der Apostel, und nicht die Kirche zu Rom, hat uns
gestifftet, Dazu seine Epistel uns, und nicht der Roemischen Kirchen zugeschrieben, wie gesagt. Sind
nu die selben Kirchen nicht Hirten aller Schafe Christi, Wo her wils denn der Bapstesel zu Rom sein?
der nicht solch starck zeugnis von S. Peter hat, als jene, Ja gar keine zeugnis beweisen kan.

(WA 54: 275)

Eingebettet ist diese Argumentation in eine Ex-concesso-Argumentation. Gesetzt den Fall
(den Luther natiirlich ablehnt), Petrus wire tatsdchlich aufgetragen worden, alle Schafe
zu weiden, dann wiirde sich auch daraus nicht ableiten lassen, dass allein die rémische
Kirche diesen Alleinvertretungsanspruch zu Recht erhebt. Die anderen von Petrus ge-
griindeten Kirchen héitten denselben Anspruch.

Im zweiten Beispiel geht es um die Frage, wann in Rom eine Kirche gegriindet worden
ist und welchen Status diese erste Kirchengriindung hatte. Luther argumentiert dafiir,
dass diese erste Kirchengriindung in Rom lange vor dem Eintreffen von Petrus oder Paulus
in Rom stattgefunden haben muss. Dies ergibt sich fiir ihn aus Berechnungen, die sich aus
verschiedenen Bibelstellen (Apg. 2,5; Rom. 16,7; Rom. 16,6; Apg. 2,14; Apg. 24,28; Rom.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Bezug auf (unstrittige) Sachverhalte =—— 119

1,8) ergeben. Die Bibelstellen selbst sind die Data, die auch fiir die Gegner unstrittig sein
miissen.

Wir haben ja droben gehoert, das sie S. Peters seer ungewis sind®, und die Kirche zu Rom erstlich we-
der von S. Peter noch S. Paul gepflantzt ist, Sondern von den geringsten Juengern, Aquila und andern,
so zu Rom gewonet, [Apg. 2, 5] auch wol da geborn sind, wie sie in allen Landen woneten, Act. ij. Sie
sagen alle sampt, S. Paulus sey bekeret dasselbe jar, darinnen Christus gelidden und aufferstanden ist,
eodem anno Astronomico, non legali, nemlich Christus habe gelidden den xxv. tag Martij, und Paulus
sey hernach bekeret xxv. Januarij, wie es im Calender stehet, da ist das jar noch nicht herumb. Das sey
so oder nicht, so kans doch nicht weit davon sein, villeicht kaum ein jar. Hieraus folget, das die Roe-
mische Kirche hab das Euangelium und Glauben gehabt xxvij jar, ehe S. Paul oder S. Peter gen Rom
komen sind, und meine meinung wil gewis werden, das Aquila und andere mehr, Rom. xvj genennet,
zu Jerusalem auff die grossen Fest gezogen, die Apostel daselbs gehoeret, und mit sich gen Rom das
Wort heimgebracht haben. [R6m. 16, 7] DEnn S. Paulus spricht Rom. xvj, das Andronicus und Junias,
seine Blutfreunde, sind beruembte Apostel, und ehe Christen gewest, denn er, [R6m. 16, 6] Und preiset
daselbs eine Fraw Maria, die suenderlichen vleis bey den Roemischen [Seite 276] Christen gethan ha-
be. Jst nu Andronicus und Junias ehe Christen gewest, denn S. Paulus, so muessen sie dasselb jar des
leidens Christi, bald nach Pfingsten zu Jerusalem, gleubig worden sein, und das Wort unterwegen erst-
lich den Jueden hin und wider gepredigt, und also beruembte Apostel worden sein. solten wol von den
3000 sein, die durch S. Peters erste [Apg. 2, 14] Predigt bekeret sind, Act. ij. Nu ist von dem jar des lei-
dens Christi, bis auffs [Apg. 28, 14] ander jar Neronis xxvij jar, da Paulus gen Rom komen ist, Act.
xxviij. [Rém. 1, 8] Daher rhuemet er den Glauben der Roemer, Rom. j, den er doch nicht gepflantzt hat-
te. Hie mit wils werden, das der Roemischen Kirchen erste Stiffter und Bischove oder Prediger sind S.
Paulus Vettern Andronicus und Junias. Wo wil der Bapst solch zeugnis von S. Peter bringen?

(WA 54: 275f.)

Fiir Luther ergibt sich aus dieser langen Argumentation, dass man — wenn man die Bibel-
stellen akzeptieren mochte, was unstrittig sein diirfte — auch akzeptieren muss, dass die
romische Kirche bereits lange vor dem Eintreffen von Petrus und Paulus in Rom bestanden
haben muss, niamlich 27 Jahre (xxvij jar, ehe S. Paul oder S. Peter gen Rom komen sind). Aus
den Data wird die Konklusion gezogen — und damit ein Faktum generiert — dass weder
Paulus noch Petrus die romische Kirche gegriindet haben kénnen. Auch diese romische
Kirche ist dann ebenso rechtméfiig gegriindet — eben durch andere Jiinger — wie eine von
Petrus begriindete: Denn in Christo sind alle Kirchen gleich. (WA 54: 276).

Beide Beispiele nutzen in ihrer Form den Modus ponens: Wenn p (das sind die unstrit-
tigen Data), dann q (das umstrittene ,,Faktum®); und es gilt p, ergo q. Dabei ist natiirlich in
Rechnung zu stellen, dass die Gegenseite die inhaltliche Ableitung von q (also die aus
dem Argument generierten ,,Fakten*) nicht akzeptieren wird.

Eine zweite Spielart der Argumentation aus mehr oder weniger unstrittigen Sachver-
halten ist diejenige, die sich auf realhistorische Gegebenheiten bezieht. Hier werden die

82 Gemeint sind die Ausfiihrungen in WA 54: 256, wo Luther die Lebenszeit von Petrus anhand histori-
scher Daten zu rekonstruieren versucht und ebenfalls zu dem Schluss kommt, weder Petrus noch Paulus
konnten die romische Kirche gegriindet haben, da sie erst spater — nachdem es bereits eine christliche
Kirche in Rom gab — nach Rom kamen.



120 —— Argumentationsmuster - formal

»Data“ nicht aus der Bibel gezogen, sondern aus den ,,Historien“ (z. B. WA 54: 269 bzw.
296).

Im ersten Beispiel geht es um die Frage Ob der Bapst das Roemische Reich von den
Griechen hab auff uns Deudschen gewand. (WA 54: 295), also um den weltlichen Herr-
schaftsanspruch des Papstes. Argumentiert wird, dass der Papst auch friiher schon keine
Verfiigungsgewalt iiber das weltliche Reich hatte, und somit heute ebenfalls nicht.

Ob der Bapst das Roemische Reich von den Griechen hab auff uns Deudschen gewand. Das ist doch ja
zu mal eine grobe, oeffentliche luegen, die jederman sehen und greiffen mag. Erstlich, wo wolt der
Bapst solch Reich nemen? und wie wolt er geben, das er selbst nicht hatte? War er doch selbs zu Rom
nicht sicher fuer den Longobarden, die dazumal 200 jar in Jtalien regiert hatten!

(WA 54: 295)

Die Existenz des Langobardenreichs (ca. 568—774 n. Chr.) und die Herrschaft der Lango-
barden {iiber Italien wird als Basis dafiir genommen, die Machtlosigkeit des Papstes zu
demonstrieren und daraus abzuleiten, dass schon aus diesem historischen Datum ersicht-
lich ist, dass der Papst das Reich nicht habe iibertragen kénnen. In einer veranschauli-
chenden Wiederholung und Ausweitung erginzt dann Luther weitere historische ,,Data“®,
um die Konsequenz zu stiitzen, dass der Papst keinerlei Anspruch auf die Ubertragung der
weltlichen Herrschaft erheben konne. Verstdarkt und beglaubigt werden diese ,,Data“
durch den Hinweis auf die Historien, auf die der Leser direkt angesprochen wird: davon
mustu die Historien lesen (WA 54: 296).

Im zweiten Beispiel, das auf realhistorische Begebenheiten rekurriert, diirfte bereits
die Frage strittig sein, ob das realhistorische Ereignis als Datum im Sinne Felders verstan-
den werden kann, oder ob es sich hier bereits um ein diskursiv erzeugtes und da-
mit bestreitbares Faktum handelt. Luther greift zundchst auf seine personliche Erfahrung
(vgl. 5.2.10) zuriick, wenn er berichtet, er habe wihrend seiner Romreise eine Historie
gehort, in der sich ein Amptman des Bapstes diesem widersetzt habe.

83 DJe historien sagen also, da wider des Bapstes fartzen nichts gilt: Da Constantinus der grosse den Keiserli-
chen sitz von Rom gen Constantinopel wand (welchs ein zeichen war, das Rom solte an sein ende komen), ist
darnach Rom von tag zu tag geringer worden, bis die Gotten kamen und unter dem Keiser Honorio Rom ge-
wonnen mit dem Welschenlande. Darnach kamen die Wenden, darnach die Longobarden, Das Rom inwendig
100 jaren wol viermal gewonnen und verstoeret ist, allein von den Gotten und Wenden, davon mustu die Histo-
rien lesen. Die Gotten und Longobarden sind Deudschen gewest. Da es nu mit Rom und Welschemlande auff
die hefen und todte neigen komen war, und die Keiser zu Constantinopel nicht mehr retten noch helfen kund-
ten, weil sie selbs zuthun gnug hatten mit Gotten, Persen, Sarracenen, und nu die Lender Deudsch, Franck-
reich, Hispanien vom Roemischen Reich weg waren, Auch Jtalia den Longobarden unterthan, das Rom nichts
mehr war, hiengen sie sich an den Bapst, Und da sie hoereten, das Carolus Magnus ein mechtiger Koenig war,
als der Deudschland und Franckreich unter einer kron hatte, lockten sie jn zu sich wider der Longobarder
Koenig, welche nu wol 200 jar in Welschenlanden hatten seuberlich und messig regirt, und Vettern, Mumen,
Soene und Toechter, Schweger unternander worden waren, davon das land Lombardey noch den namen hat.
(WA 54: 269).



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Bezug auf (unstrittige) Sachverhalte = 121

JCh mus hie eine Historien mit unter bringen, daraus man mercken mag, was von den heiligen Spitz-
buben und Moerdern des Roemischen Stuels zu halten. Anno Domini (ist mir recht) 1510 war ich zu
Rom, da hoeret ich diese geschicht sagen: Es ligt ein Flecken, mit Namen Roncilion, etwa sieben
Deudscher meilen herwerts von Rom, Daselbs ist gewesen zur zeit Pauli ij. (welcher fuer 70 jaren re-
giert hat) ein Amptman des Bapsts, der sahe das lesterlich Teufelisch wesen des Bapsts und seiner
grundsuppen zu Rom, Und gab dem Bapst nicht sein jerlich gebuer vom Ampt. Der Bapst lies jn laden,
er kam nicht, Und was der Bapst gebot, das verachtet er. Endlich thet jn der Bapst in den Ban, da fra-
get er nichts nach. Darnach lies jn der Bapst mit glocken beleuten, und mit Liechten, von der Kantzeln
ausgelesscht, werffen und verdamnen, wie die gewonbheit ist, Daran keret er sich nichts. Zu letzt, weil
nu solch verstockter ungehorsam gegen dem Bapst in seinem geistlichen recht Ketzrey heissen mus,
lies er den Amptman auff ein Papir malen, mit vielen Teufeln uber dem kopff und zu beiden seiten,
und fuer gericht bringen, verklagen und als einen ketzer zum fewr verurteilen, Und flugs drauff mit
dem Papir zum fewr zu und verbrand. Der Amptman lies auch auff ein Papir malen den Bapst mitten
unter den Cardinelen, und oben drueber und umb sie her alles voller teufel, lies gericht sitzen und den
Bapst mit den Cardinelen verklagen, als die ergesten buben, so auff erden leben, und theten unmessli-
chen schaden armen leuten, Und wenn jr oberster stuerbe, so setzten sie mit vleis an des selben stat
den aller ergesten, so sie unter sich finden koennen, weren wol des hellischen fewrs werd, und wur-
den des viel zeugen dargestellet. Da fur Richter, Amptman mit klegern zu und sprachen, Man sol sie
verbrennen, und flux in tausent teufel namen mit dem Bapst und Cardinelen zum fewr zu und ver-
brand, Bis jn der Bapst mit gewalt vertreib.

(WA 54:219)

Diese Geschichte, die zugleich eine Illustration der Verwerflichkeit der Gegenseite ist (vgl.
5.5.2), soll aus der reinen Handlungsabfolge belegen, a) wie verworfen und despotisch die
Gegenseite agiert, b) dass die Gegenseite keine substanziellen Argumente aufzuweisen
hat, sondern letztlich nur mit Gewalt reagieren kann (Bis jn der Bapst mit gewalt vertreib)
und c) dass ein Aufbegehren gegen die Machtanspriiche des Papstes durchaus moglich
und sinnvoll ist. Der Amtmann verweigert zunichst die Zahlungen an den Papst, wird
daraufhin vom Papst vorgeladen. Dies ignoriert er und auch auf die zweite Eskalationsstu-
fe (mit glocken beleuten, verdammen) reagiert er nicht. Auch die dritte Eskalationsstufe,
die symbolische Gerichtsverhandlung mit dem Amtmann in Papierform, der dann am
Ende verurteilt und verbrannt wird, beeindruckt den realen Amtmann nicht. Ganz im Ge-
genteil: Dasselbe Verfahren wendet dieser nun gegen den Papst und die Kardinile an.
Wahrend die Geldforderungen des Papstes in der Geschichte nicht begriindet werden, was
implizit darauf verweist, dass sie ungerechtfertigt sind, wird die vom Amtmann als Gegen-
aktion inszenierte Gerichtsverhandlung mit Griinden versehen. Papst und Kardindle wer-
den deshalb angeklagt, weil sie die ergesten buben [Verbrecher], so auff erden leben sind,
weil sie unermesslichen schaden armen leuten antun, und v. a. weil die Kardinéle bei der
Papstwahl immer den aller ergesten, so sie unter sich finden koennen wahlen. Dieses Bei-
spiel zeigt deutlich, wie stark die Uberzeugungskraft und Plausibilitit der gezogenen
Konklusion davon abhédngt, ob und inwiefern die Pramisse tatsdchlich als anerkanntes
Datum gelten kann. Dies gilt fiir die erzdhlte Geschichte vom Amtmann zu Roncilion si-
cherlich in weitaus geringerem Maf3e als fiir die Rekurse auf Bibelstellen oder realhistori-
sche Ereignisse.



122 — Argumentationsmuster — formal

Auch das dritte Beispiel nutzt eine realhistorische Begebenheit als Argument. Nach
Luther verhielt sich Konig Philipp IV. von Frankreich gegeniiber den Machtanspriichen
des Papstes geradezu vorbildlich (erzeiget ein fein Exempel). Auch hier kann der Status der
realhistorischen Begebenheit nicht einfach als unstrittiges ,,Datum“ gesehen werden (al-
lenfalls das Attentat von Anagni von 1303). Aus geschichtswissenschaftlicher Perspektive
stellt sich der Tod von Bonifazius VIIL. anders dar.®* Allerdings wird das Ereignis bei Lu-
ther als historische Tatsache argumentativ so genutzt, als wire es ein unstrittiges Datum.

Aber Koenig Philippus in Franckreich erzeiget ein fein Exempel an dem Bapst Bonifacio dem achten,
dem grossen heubtschalck unter den bepsten. Derselb wuetrich setzet den Koenig Philippus ab, verbot
Franckreich die huldung und gehorsam dem Koenige zu leisten, und gab fuer, das Koenigreich were
dem Stul zu Rom heimgefallen, weil er nicht thet, was [Seite 264] der Bapst wolte. Aber Koenig Phi-
lipps trachtet jm nach durch einen Columneser, der erwisscht jn zu Anagnina eben in der Kamer, darin
er geborn war, fueret jn gen Rom, warff jn in den Kercker, da starb er wie ein Hund, fuer grossem leid
und ungedult. Aber solche straffe ist noch viel zu geringe, on das es gut were, das man also den an-
dern Bepsten und Cardineln auch thet.

(WA 54: 263f.)

Die Machtanspriiche werden nicht nur abgelehnt, sondern der Papst selbst gefangen ge-
nommen und get6tet. Diesen Ausgang nimmt Luther dann zum Anlass, ein Ad-baculum-
Argument anzuschlieen (solche straffe ist noch viel zu geringe). Die anderen Papste und
Kardindle sollten das gleiche Schicksal erleiden.

Das vierte Beispiel rekurriert auf die Falschung der sog. Konstantinischen Schen-
kung.® Da die Falschheit der Urkunde bereits im 15. Jahrhundert nachgewiesen worden
war, kann die Falschung fiir die Zeit Luthers als Tatsache angesehen werden, auch wenn
deren Status (zwischen Datum und Faktum) evtl. zwischen den konfessionellen Lagern
umstritten war.® Luther nutzt die Filschung als Pramisse, aus der er die Verworfenheit
des Papsttums insgesamt ableitet.

SJe haben aber grosse, viel unfletiger Heuchler, die sie zu solchem toben reitzen, und schreiben, das
der Bapst mit allem recht Koenig uber alle Koenige, Herr uber alle Herrn sey. Unter den selben ist ei-
ner, der schreibt, das der Keiser Nero hette sollen das Roemisch Reich S. Petro auffgeben, Und
Constantinus Magnus sey schueldig gewest, auch wider des Rats zu Rom bewilligung, das Reich Syl-
vestro dem Bisschoff zu Rom zu ubergeben, daher ist ertichtet die grosse luegen de Donatione

84 Vgl. dazu Schmidt (2002).

85 Um 800 n. Chr. wurde eine gefdlschte Urkunde in Umlauf gebracht. Diese ging scheinbar ca. auf die
Jahre 315/317 n. Chr. zuriick. In ihr soll der Kaiser Konstantin I. dem damaligen Papst Silvester I. die Ober-
herrschaft iiber Teile des romischen Reiches, inkl. Rom, Italien {iberschrieben haben. Die Falschung wurde
im 15. Jahrhundert durch Nikolaus von Kues und Lorenzo Valla entlarvt. Vgl. Fuhrmann (2002).

86 Fuhrmann (2002: 1386): ,,Die formale Unechtheit hat Niklaus v. Kues 1433 dargelegt; mit hauptséichl.
sprachl. Argumenten wies Lorenzo Valla um 1440 den Filschungscharakter nach, doch verschafften der
Schrift Vallas erst Hutten und Luther Verbreitung.*



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Bezug auf (unstrittige) Sachverhalte = 123

Constantini, dis. 967 und Ludovici primi und Ottonis primi, dis. 648: Ego Ludvicus, Und tibi Domino
Iohanni. Solche luegen und kutzlen®” haben die Bepste gern, [...]
(WA 54: 264)

Das historische Ereignis wird so zum Beispiel fiir die Verworfenheit der Institution, in
deren Reihen viel unfletige Heuchler sind, die entsprechende Liigen verbreiten. Den Pdps-
ten sind diese Liigen genehm, wohl wissend, dass es Liigen sind.® Aus dem historischen
Datum/Faktum als Einzelereignis wird die Konsequenz der Verworfenheit der gesamten
Institution und aller Papste gezogen, weil nach Luther auch zu seiner Zeit noch derartige
Falscher am Werk sind.

5.5.2 Beispiel/lllustration (gleicher Sachverhaltsbereich)

Bei der folgenden Argumentform handelt es sich, wenn man der Terminologie von Kien-
pointner (1992: 246 und 373) folgt, um ,illustrative Beispielargumentationen“. Diese
zeichnen sich im Unterschied zu ,,induktiven Beispielargumentationen“ dadurch aus,
dass bei ihnen keine bestehende Schlussregel beniitzt oder eine Schlussregel etabliert
wird. Bei induktiven Beispielargumentationen wird aus einzelnen Beispielen, oft auch nur
aus einem Beispiel, eine Regel abgeleitet.®’ Alltagslogisch entspricht dies den Schlusspro-
zessen, die aus i. d. R. wenigen Einzelerfahrungen/Einzelfdllen Generalisierungen ablei-
ten, z.B. ,JIch habe die Erfahrung (einmal, mehrmals in den letzten Monaten etc.) ge-
macht, dass die Deutsche Bahn unpiinktlich ist* (= Datum/Beispiel), daraus wird die
Konklusion gezogen: ,,Die Bahn ist generell/immer unpiinktlich“.

Bei den illustrativen Beispielargumentationen, die auch in der vorliegenden Streit-
schrift eine Rolle spielen, verhilt es sich anders. Hier dient das Beispiel lediglich als Illust-
ration einer zugrundeliegenden Argumentation. Die Schlussregel wird nicht induktiv erst
etabliert.”® Das Beispiel ,,bekraftigt* (Kienpointner 1992: 373) den argumentativen Zusam-

87 WA 54: 264 Anm. 9 iibersetzt mit ,,Schmeicheleien®.

88 Nicht, das sie es fuer warheit halten, sie wissens seer wol anderst, Sondern gern wolten, das unter die
Leute keme, und alle Welt fuer warheit hielte, damit die Keiser und Koenige boese gewissen kriegten, [...]. (WA
54:264).

89 Kienpointner (1992: 367) bringt — neben anderen — folgendes Beispiel: ,,Nach der Katastrophe von
Tschernobyl wird vielfach argumentiert: ,Das Beispiel von Tschernobyl zeigt, dass beim Betrieb von Kern-
kraftwerken katastrophale Folgen zu befiirchten sind.‘ Die Rationalitit dieser induktiven Beispielargumen-
tation aus einem (!) Beispiel beruht darauf, daf} man es sich einfach nicht leisten kann, das Eintreten einer
statistisch-relevanten Anzahl von Katastrophen abzuwarten, um zu der obigen Generalisierung zu gelan-
gen [...]. Die Plausibilitét alltagssprachlicher Induktion durch Beispiele ergibt sich oft auch daraus, daf} auf
weitgehende Generalisierung verzichtet wird, ,in nicht wenigen/etlichen/zahlreichen/vielen‘ Féllen verhal-
te es sich so, wie in den angefiihrten Beispielen.“

90 Kienpointner (1992: 373): ,,Die ,illustrative‘ oder ,affirmative‘ Beispielargumentation unterscheidet sich
von den Mustern in I1.3.3.2.1 [Schlussregel-beniitzende Argumentationsschemata, vgl. Abb. 3, M. H.]
dadurch, daf die Schlufiregel nicht einfach vorausgesetzt wird (= ,beniitzt* im engeren Sinne), sondern



124 —— Argumentationsmuster - formal

menhang zwischen Pramisse/Datum und Konklusion. Dies ist der Fall, wenn Luther Bei-
spiele fiir die Verworfenheit des Papstes bringt, die lediglich einen vorgangigen Schluss
bekriftigen sollen, und zwar nicht in induktiver, sondern in illustrierender Weise.

Im ersten Beleg ist es die falsche Bibelauslegung des Papstes, die — unter anderem —
seine Verworfenheit illustriert. Sie steht stellvertretend als schlechte Eigenschaft der Per-
son x (Papst) fiir die Zugehorigkeit der Person zum Teufel.

ABer es ist Gottes gnade in solchem grossen zorn nicht gar ausgewest, Und hat den Teufel nicht lassen
reden mit gantzer freier Zungen, Sondern hat sie gebunden, Das er durch den Bapst mit halber und
schwerer zungen hat muessen stolpern, stammeln und lallen, damit seine auserweleten ein zeichen
und warnung hetten, daran sie mercken kuendten, das der Teufel im Bapst [Seite 279] wonete, und
durch jnen redet, die Schrifft mit seinem lallen so schendlich ausleget, die Welt zu verfueren. Denn der
Teufel mus es ja also machen, das er einen stanck hinder sich lasse, dadurch man wisse, er sey da ge-
west.

(WA 54: 278f.)

Die falsche Bibelauslegung ist fiir die auserwelten, also diejenigen, die die Bibel richtig
auslegen, beim Papst durchaus erkennbar: Gott hat dafiir gesorgt, dass der Teufel durch
den Papst nur mit halber und schwerer zungen reden kann. Die Tatsache, dass der Papst
allerdings die Bibel schendlich ausleget, illustriert seine Verbindung mit dem Teufel.

Im zweiten Beleg illustriert die finanzielle Attraktivitit des Berufs eines Klerikers, dass
dieser Berufsstand insgesamt falsch aufgefasst wird, namlich als Handwerk und nicht als
Studium und Berufung mit fraglichen finanziellen Aussichten. Dies zeigt die Verworfen-
heit der gesamten Institution der rémischen Kirche an, die den Beruf des Pfarherr[n] 6ko-
nomisiert hat.

Denn auch die Buerger und Bawrn jtzt sagen: Was sol ich meinen Son lassen studirn? Er wird ein Bett-
ler, mus ein Pfarherr werden. Eben so mehr las ich jn ein handwerck lernen, oder kauffmann werden.
(WA 54: 282)

In diesem Beleg ist das Illustrationsargument zudem noch mit einem zweifachen Ver-
gleich (handwerck, kauffmann) verbunden, was das Gewicht der Illustration noch erh6hen
soll.

Illustrative Beispielargumentationen liegen natiirlich auch in anderen Argumentati-
onsformen vor. Wenn Luther hiufig auf Bibelstellen direkt (mit Zitat) oder indirekt ver-
weist (vgl. 5.2.2), erlangen solche Verweise zum einen ihre argumentative Schlagkraft aus
dem Autoritidtsverweis. Dies ist hier die Hauptfunktion. Zum anderen illustrieren sie aber
zugleich auch in vielfacher Weise (an insgesamt mehr als 200 Stellen im Text)
die Bibeladdquatheit der eigenen Argumentation.

durch den Nachweis einiger Beispiele, bei denen vom Argument auf die Konklusion geschlossen werden
kann, illustriert bzw. bekraftigt wird.*



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache = 125

5.6 Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache

Die Abgrenzung zwischen Argumentationsformen ,,aus der Sprache“ und anderen kann
nicht immer ganz trennscharf sein. Der wesentliche Punkt bei diesen Argumentformen ist
der, dass dabei unter Riickgriff auf sprachliche Besonderheiten bzw. rhetorische Strate-
gien der Sprachverwendung (Begriffsdefinition, Metapher, rhetorische Frage, Wortspiel,
Wortbildung, Wortersatz, Litotes, Alliteration, Diminutiv, Pleonasmus, Epizeu-
xis/Wortwiederholung, negative Attribute, Phraseologismus, Hyperbolik, Ironie, expressi-
ver Ausruf und Sprachenwechsel) explizit oder — was héufiger der Fall ist — implizit argu-
mentiert wird. Am Beispiel der Metapher ldsst sich gut zeigen, dass es hier
Uberschneidungen auch zu anderen Argumentformen gibt. Metaphern basieren einerseits
auf Vergleichen und kénnten daher auch in dieser Kategorie verortet werden. Andererseits
stellen sie fest etablierte sprachliche Mittel der Verstandnissicherung und der Erkenntnis-
konstitution dar, bei denen Zielkonzepte anhand von metaphorischen Modellen (Quell-
konzepten) erldutert werden. Wahrend jedoch bei den weiter oben beschriebenen Ver-
gleichsargumentationen (Analogieargumente) der Vergleich jeweils expliziert wird, ist
dies bei Metaphern i. d. R. nicht der Fall bzw. nur dann, wenn das metaphorische Modell
aus argumentativen Griinden ausgeschopft wird, d. h. die Metapher in ihren Bestandteilen
weiter genutzt und ausgedeutet wird.

5.6.1 Begriffsinterpretation

Eine weit verbreitete Argumentationsform, v. a. im Bereich politischer Diskurse”, ist das
»Besetzen“ von Begriffen. Damit ist gemeint, dass um die Bedeutungen von Begriffen ar-
gumentativ gerungen wird. ,,Semantische Kdmpfe“”> werden um die Begriffe und um die
damit verbundene Deutungshoheit ausgetragen. Es wird darum gestritten, welche Inhalte
mit Ausdriicken wie Demokratie, Freiheit, soziale Gerechtigkeit u. v. a. m. verbunden wer-
den sollen. Bei diesen Argumentationen geht es dann auch immer darum, tatsdchliche
oder auch nur unterstellte Begriffsdeutungen des Gegners zu widerlegen und die eigenen
Begriffsdeutungen zu plausibilisieren. Auch Luther verwendet diese beiden Argumentati-
onsformen in der Streitschrift von 1545 ausgiebig, am augenfalligsten bei der Frage, was
unter einem ,,freien“ Konzil zu verstehen sei.

DAs ist die sprache des Stuels zu Rom, wenn er ein frey Concilium gibt, das du jn furt auch Roemisch
verstehen koennest: wenn sie “frey” sagen, das es gefangen heisse bey uns Deudschen, Wenn sie
“weis” sagen, das du schwartz verstehen muessest, Wenn sie “Christliche Kirche” sagen, das du die
grundsuppe aller Buben zu Rom verstehest, Wenn sie den Keiser einen Son der Kirchen nennen, das es
also viel sey, als der verfluchtest Man auff Erden, welchen sie wolten, das er in der Helle were, und sie

91 Vgl. z. B. den Sammelband von Liedtke, Wengeler & Boke (1991).
92 Vgl. dazu Felder (2006). Zum Begriff ebd. S. 17f.



126 —— Argumentationsmuster — formal

hetten das Reich, Wenn sie Deudschland die loebliche Nation nennen, das es heisse: die bestien und
Barbari [...]
(WA 54: 212)

In diesem Beispiel verwendet Luther in polemischer Absicht zusétzlich zur Deutung der
gegnerischen Begriffsauslegung auch eine Kontrastierungstechnik. Zwar fiihrt er im ersten
Abschnitt des Textes detailliert aus, was er selbst unter einem freien Konzil und was die
Papstseite darunter versteht (WA 54: 206-228). Dabei bleibt es jedoch nicht; er spitzt die
unterschiedlichen Deutungen dann auch kontrastierend zu: Der Gegner verstehe unter frei
das, was man gemeinhin unter gefangen verstehen muss. Der Gegner verstehe unter weis
das, was man normalerweise unter schwartz verstehen muss. Die Semantik von Christliche
Kirche als Institution ist beim Gegner so verdndert, dass die eigentliche Bedeutung auf die
grundsuppe aller Buben zu Rom, also auf eine Verbrecherbande, verweist. Ahnliche Ge-
gensdtze werden dann noch fiir Son der Kirchen und Deudschland, die loebliche Nation
konstruiert. Diese semantischen Zuschreibungen sind selbstredend so geartet, dass sie
vom argumentativen Gegner nicht geteilt werden konnen.

Im zweiten Beispiel wird der theologische Zentralbegriff schlechthin angesteuert. Lu-
ther will zeigen, dass die tatsdchliche Auffassung des Begriffs GOTT, die der Papst vertritt,
das genaue Gegenteil von dem bedeute, was damit eigentlich gemeint ist bzw. gemeint
sein muss. Der Teufel treibt sein Unwesen mithilfe seines Instruments, dem Papst.

Er hat im Himel Reich, das ist, in Christus Reich, in der Kirchen, viel zu schaffen und viel geschafft
(Gleich wie sein Gott, der Teufel, auch), Denn er hat viel zuthun, das er zubreche und zerstoere alles,
was Christus gebawet hat und noch bawet. Also hatte sein Gott auch zu schaffen, im Hause Hiob, da er
jm alle seine Kinder, gesinde und vieh erschlug, und jn selbs auch plagte.

(WA 54: 265)

Gesttitzt wird diese Begriffsdeutung (GOTT = TEUFEL) noch durch einen Vergleich mit der
bekannten Geschichte von Hiob. Des Papstes Gott (sein Gott), also der Teufel, brachte
Verderben iiber Hiob in gleicher Weise wie der Papst als Handlanger des Teufels iiber
alles, was Christus gebawet hat und noch bawet.

Im dritten Beispiel geht es um die Bedeutung des Begriffs ROMISCHE KIRCHE. Im zweiten
Abschnitt des Textes (WA 54: 228—-285) setzt sich Luther mit der Institution des Papsttums
auseinander und legt seine Auffassung der Institution Kirche dar. Die rechte Roemische
Kirche unterscheidet sich danach ganz erheblich von dem, was das Papsttum im Laufe
seiner Geschichte faktisch daraus gemacht hat. Dadurch wird dem Begriff ROMISCHE KIRCHE
eine Bedeutung zugeschrieben, die sich aus der gegnerischen Argumentation ergibt und
eine andere Bedeutung (die der rechten romischen Kirche), die die eigene Seite vertritt.

DV must aber durch das Wort “Roemische Kirche” bey leibe nicht verstehen die rechte Roemische Kir-
che, Sonderlich die vor dem Bapstum gewest ist, welche das Bapstum nicht hat wollen annemen noch
leiden, wie wir gehort haben in dem heiligen Gregorio, auch Christus on zweivel noch etlich Loth und
seine Toechter in der Roemischen Sodoma hat, welchen das grewliche wesen des Bapstumbs ubel ge-
felt, Sondern Bepstisch, spitzbuebisch und Teuflisch mustu es verstehen, das der Bapst der heiligen



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache = 127

Roemischen Kirchen namen braucht auffs schendlichst und lesterlichst und meinet damit seine Bu-
benschule, Huren- und Hermaphroditen Kirche, des Teufels grundsuppe, gleich wie er droben die
Wort ,,Frey, Christlich, Deudsch Concilium” Spitzbuebisch meinet.

(WA 54: 233)

Die im Zitat angefiihrte Gegeniiberstellung der beiden Begriffsdeutungen wird von Luther
noch mit einer Reihe von Beschimpfungen veranschaulicht, auf dass keine Zweifel bei der
Bewertung beider Begriffsoptionen bestehen bleiben. Die rechte romische Kirche hat vor
der Etablierung des Papsttums bestanden, danach nicht mehr. Die Deutung von ROMISCHER
KIRCHE, wie sie der Papst und das gesamte Papsttum vornimmt, entspricht dem Denken
des Roemischen Sodoma. Das papstliche Verstdndnis des Begriffs ist spitzbiibisch und
Teufflisch. Die anmafiende Begriffsverwendung durch den Papst ist schendlichst und
lesterlichst. Sie zielt nur auf seine Bubenschule [Verbrecherschule], Huren- und Hermaph-
roditen Kirche etc.

Im vierten Beispiel geht es um die Deutung der dreiteiligen Papstkrone im Sinne eines
weltlichen Herrschaftsanspruchs. Das, was man eigentlich nur als Bischoffs Hut, also als
Amtsabzeichen eines normalen Bischofs deuten miisste, wird vom Papst ganz anders ver-
standen.

DAher die Bepstliche Krone zu Rom nicht heisst ein Bisschoffs Hut, Sondern [Seite 265] Regnum
Mundi, Der Welt Reich, davon S. Gregorius und frome Bisschove der Roemischen Kirchen nichts ge-
wust, ehe der Bapst kam. Denn die Welt ist in drey teil geteilet, die nennet man Europa, Affrica, Asia,
Das sind die drey Kronen des Bapsts. Denn alle Reiche in diesen dreyen Lendern sind des Bapsts, wie
das Cap. Omnes, und seine Heuchler (ich hette schier gesagt: wie des Teufels foertze) rhuemen, das er
der gantzen Welt Herr sey.

(WA 54: 264f.)

Auch hier wird die Begriffsdeutung, die sich auf die Zeit vor der Etablierung des Papst-
tums beruft, durch zwei weitere Argumentationsformen verstarkt: Einmal geschieht dies
durch eine Praeteritio (ich hette schier gesagt), d. h. durch den expliziten Hinweis darauf,
etwas nicht zu sagen, etwas nicht als Argument einzufiigen, und es gerade dadurch ins
Bewusstsein der Leser zu bringen. Zum anderen ist dann der Inhalt der Praeteritio rele-
vant, hier eine Beleidigung (Teufels foertze).

Im fiinften Beispiel geht es um den Begriff der KEUSCHHEIT bzw. um den ZOLIBAT der
Priester. Luther greift hier zunédchst die papstliche Auffassung an, nach der Priester und
Monche zolibatar leben sollen. Dies geschieht dadurch, dass er den Gegner zunéchst zu
Wort kommen l4sst, markiert mit einer zusétzlichen Beleidigung (Nein, spricht der Fartzer
zu Rom).

Christus hat die Ehe frey wollen haben. Nein, spricht der Fartzer zu Rom, Priester, Muenche, Nonnen,
sollen nicht ehelich sein, Und ist weit besser, das einer keusch lebe (nach der Roemischen Bepstli-
chen, Cardinalischen keuscheit, dagegen Sodoma und Gomorra Jungfrawen sein moechten) denn ehe-
lich werden.

(WA 54: 267)



128 —— Argumentationsmuster — formal

Das dem Gegner unterstellte Begriffsverstindnis von KEUSCHHEIT ergibt sich quasi neben-
bei durch einen Kommentar Luthers in den Klammern. Wenn der Papst keusch sagt, meint
das die Roemische[] Bepstliche[], Cardinalische[] keuscheit. Auch was damit gemeint ist,
wird dem Leser noch drastisch erldutert. Dies ist eine Keuschheit, bei der Sodoma und
Gomorra Jungfrawen sein moechten. Ein drastischerer Gegensatz zwischen Verworfenheit
und Keuschheit 1dsst sich kaum denken.

Im sechsten Beispiel geht es um den Begriff des CHRISTEN. Zun&chst fiihrt Luther aus,
dass die Gegenseite kein richtiges Verstandnis der zehn Gebote, des Vaterunsers oder
bestimmter Glaubensartikel haben kann, da sie ja nicht die entsprechenden katecheti-
schen Schriften lesen oder verstehen kann. Ihr Unvermdgen wird dann durch ein Ver-
gleichsargument (Kinder von vier, fuenff jaren) veranschaulicht.

Denn dafuer darffestu nicht sorgen, das der Bapstesel mit seiner roemischen Bubenschule ein einig
Gebot unter den zehen verstehet, Auch nicht eine Bitte im Vater unser, noch einen Artickel im Glau-
ben, oder wie Tauffe und Sacrament zu verstehen und zu brauchen sey, wie ein Christ leben sol, was
gute werck sind, Gott gebe, das er die zehen Gebot (wil des verstands gerne schweigen) koenne nach
einander zelen, wie unser Kinder von vier, fuenff jaren koennen.

(WA 54: 271)

Im zweiten Schritt wird dann die Begriindung geliefert, warum die Gegenseite so unver-
standig ist und sein muss. Sie lesen die Schriften der Lutherseite nicht und aus ihren eige-
nen Schriften (grosse Buecher, Decret, Bullen) kann ein Verstindnis der richtigen Glau-
bensinhalte nicht gewonnen werden. An diese Schriften héalt sich allerdings die
Gegenseite.

Denn sie lesens nicht, gehen nicht damit umb, So gebens auch jre grosse Buecher, Decret, Decretal,
Sexti, Clementin, Extravagant, Bullen nicht. Nicht ein wort kanstu aus allen diesen Buechern, sampt
jren Scribenten finden, das dich leren moechte, das erste Gebot zuverstehen, oder eine bitte im Vater
unser zu beten.

(WA 54: 271)

Im dritten Schritt wird dann aus der Gegeniiberstellung der Schriften (katechetische Texte
der Lutherseite vs. papstliche Texte) abgeleitet, dass die Gegenseite kein richtiges Ver-
standnis dessen haben konne, was einen Christen ausmacht.

Jst auch nicht wunder, sie haltens fuer geucherey und lauter Narrwerck, was wir Christen gleuben,
Heissen uns Bon Christian, das ist, grosse Narren, die solch ding gleuben muegen.
(WA 54: 271)

Daraus ergibt sich dann am Ende, dass das, was wir Christen (stellvertretend fiir alle, die
sich an den durch die Bibel legitimierten Glaubensinhalten orientieren) sind, zwar von der
Gegenseite ironisch als Bon Christian (gute Christen) bezeichnet werden mag; gemeint ist
aber von der Gegenseite mit Bon Christian in diesem Sinne grosse Narren. Durch diese
Argumentation wird somit die Semantik von CHRIST zwischen der eigenen (richtigen) und
der gegnerischen (falschen) Deutung kontrastiert.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache =—— 129

5.6.2 Metapher

Die Hauptmetapher in der Streitschrift von 1545 ist die metaphorische Gleichsetzung des
Papstes mit einem Esel. Die Eselmetapher ist eine bekannte und wohletablierte Metapher,
in der v. a. die negativ wertenden Attribute ,dumm‘ und ,st6rrisch‘ fokussiert werden.” Die
Metapher des Papstesels war auch in der zeitgendssischen Bildpolemik etabliert.”* Zusitz-
lich aufgeladen war die Eselmetapher dadurch, dass sie ikonographisch auch schon seit
spdtestens 1523 mit einem Monstrum® verbunden wurde, das als Papstesel einen Eselkopf,
schuppigen Korper und weitere Teufelsmerkmale®® aufwies. So wird die Eselmetapher eine
doppelte: Zum einen werden die Eselmerkmale auf den Papst metaphorisch transferiert;
zum anderen wird das Monstrum des Papstesels (s. Abb. 10) durch die Eselmetapher fiir
den zeitgenossischen Leser jeweils mit aktiviert, sodass die Gleichsetzung dieses ,,Esels
mit Teufelsmerkmalen® mit dem Antichristen plausibilisiert wird.

93 Vgl. zur Tiermetaphorik bei Beschimpfungen z. B. Faust (1969), zum Esel ebd. S. 72-75 und v. a. S. 100—
103; zur Verwendung der Eselmetapher bereits im Lateinischen ebd. S. 84-85, 90, 97 (mit Beispielen aus
Plautus, Terenz, Cicero, Apuleius). Faust verweist darauf, dass Esel als Beschimpfung eine sehr lange
Tradition hat, erstmals im Deutschen belegt 1250 im Laurin (vgl. ebd. S. 101) mit der Bedeutung ,Dumm-
kopf/Narr‘, aber sicherlich schon weitaus ldnger in der pejorativen Bedeutung geldufig (vgl. S. 103). Zu
metaphorischen Beschimpfungen wie Schwein oder Esel vgl. auch Sornig (1975: 153).

94 Vgl. dazu Lobenstein-Reichmann (2013: 42) mit Verweis auf zeitgenossische Flugschriften. Generell zur
zeitgendssischen Tiermetaphorik zum Zwecke der Abwertung des Gegners Lobenstein-Reichmann (2013:
40-46).

95 Richardsen-Friedrich (2003: 113): ,,Luther und Melanchthon gaben 1523 zusammen eine Bilderkampf-
schrift heraus: Deuttung der czwo grewlichen Figuren, Bapstesels czu Rom vnd Munchkalbs zu Freyberg ynn
Meyssen funden (WA 11: 369-385). In ihr wurden zwei Monstra als Weissagung Gottes auf das Papsttum und
das Monchtum gedeutet. Melanchthon deuteten den vermeintlich aus der Tiber ausgeworfenen ,Papstesel’,
Luther das ,Monchskalb‘, eine Mif3geburt, die in Walterdsdorf bei Freiber in Sachen 1522 auf die Welt kam.
Die Schrift fand weite Verbreitung [...].“ (Herv. i Orig.).

96 Zur Deutung der Korperteile des Papstesels vgl. Richardsen-Friedrich (2003: 116-117), die die Deutung
Melanchthons erldutert. Der Kopf steht fiir den Papst, die rechte Hand fiir das geistliche Regiment, die linke
Hand fiir das weltliche Regiment. Die Fiif3e unterstiitzen als Sdulen den Herrschaftsanspruch des Papstes.
Der rechte Fuf soll einen Ochsenfuf} darstellen, der fiir die Vertreter der Papstpartei (Theologen etc.) steht,
der linke Fuf3 ist eine Greifenklaue, die fiir die weltlichen Unterstiitzter des Papstes stehen. Bauch und
Brust stehen — als weibliche Korpermerkmale — fiir das ,unsittliche Leben des papstlichen Korpers®
(Richardsen-Friedrich 2003: 116), also fiir Wollust, Unkeuschheit und Vollerei. Die Fischschuppen symboli-
sieren den Schutz, den die weltlichen Herrscher dem Papst geben. Das alte Mdnnergesicht symbolisiert —
qua Alter — das kommende Ende des Papsttums; der feuerspuckende Drache steht fiir die papstlichen Texte
(Bullen, Dekete etc.).



130 —— Argumentationsmuster — formal

Abb. 10: Papstspottbilder, Anhang zu WA 54, Blatt 2.

Die Eselmetapher — zusatzlich ikonographisch verstdrkt durch das Monstrum des Papst-
esels (s. Abb. 10)*” — kann als Leitmotiv fiir den ganzen Text gelten. Das Bild des Papstesel-
Monsters diirfte den Zeitgenossen vertraut gewesen sein, da es schon seit 1523 (Erstdruck,

97 Richardsen-Friedrich (2003: 113-118) erldutert das Monstrum des Papstesels detailliert. Die Abbildung
wurde erstmals gedruckt in der Schrift von Melanchthon und Luther von 1523: Deuttung der czwo grewlichen
Figuren, Bapstesels czu Rom vnd Munchkalbs zu Freyberg ynn Meysszen/ funden 1523. ,,Das Bild des Papst-
esels erschien vielfach in spiteren Schriften und Reden Luthers.“ Richarden-Friedrich (2003: 114).



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache = 131

WA 11: 371) im Umlauf war (vgl. Abb. 11, in der der Erstdruck des Papstesels aus der Schrift
von 1523 dargestellt ist). Die Abbildung von 1545 (Anhang zu WA 54, Blatt 2) ist im Ver-
gleich zum Erstdruck von 1523 (Abb. 11) — bei gleicher Symbolik und Grundaussage — dif-
ferenzierter und detailreicher ausgearbeitet. An die Stelle des eher etwas grobschldchtig
anmutenden Holzschnitts von 1523 tritt ein filigran wirkender, die Details des Papstesel-
Monstrums und der Umgebungsattribute herausarbeitender, neuer Holzschnitt in der
Bilderserie von 1545.

Abb. 11: Das Monstrum des Papst-Esels, WA 11: 371.

An 82 Stellen im Text verwendet Luther diese Metapher in den unterschiedlichsten For-
men: als einfacher Esel, als diminuiertes Eselchen, als feminine (und damit zusétzlich
beleidigende) Form Eselin, mit verschiedenen Adjektivattributen (groben esel; grobe unge-
lerte Esel; Roemischen Esel; grossen Esels; grosser, grober, toelpischer, schendlicher Esel;
feindselige Esel), in Komposita (fartz Esel; Bapstesel; Eselbapst; EselBapstfartz; Eselfartz;
Maulesel; luegen Esel; Eselstal; Esels ohren) und Derivationen (Eseley). Die Verwendung
der Metapher erfolgt im Regelfall mit Bezug auf den Papst oder — weniger haufig — mit



132 —— Argumentationsmuster - formal

Bezug auf die péapstliche Partei insgesamt. Die Bedeutung der Metapher entspricht der
bekannten Lesart von ,Dummbheit* bzw. ,Sturheit (wider besseres Wissen)‘. Die Tatsache,
dass Luther diese Metapher derart hdufig verwendet und z.T. an einzelnen Textstellen
zudem gehdauft, spricht dafiir, diese Metapher entweder als sog. Argumentum ad nauseam
(in argumentationslogischer Hinsicht) zu verstehen oder (was dem letztlich gleichkommt)
als ,,Festschreiben® im Sinne von Lobenstein-Reichmann.”® Damit ist gemeint, dass durch
die wiederholte und in der Streitschrift schon stereotype Zuschreibung von Attributen die
Konzeptualisierung insgesamt geprdgt und verfestigt wird. Der Leser assoziiert immer
starker das von der (negativ wertenden) Metapher aufgerufene Bedeutungspotential. In
der neueren Forschung ist dieser Vorgang auch als Framing® beschrieben worden: durch
die wiederholte Rahmung und kontextuelle Einbettung von Konzepten mit jeweils be-
stimmten anderen Konzepten (hier Metaphern/negative Attribute) wird die Konzeptuali-
sierung des Zielkonzepts (PAPST) selbst allmdhlich verdndert. Es geht dann dabei nicht nur
darum, das Zielkonzept (PAPST) durch den Riickgriff auf ein bestimmtes Quellkonzept
(ESEL) besser zu verstehen; dies wire im Sinne der kognitiven Metapherntheorie'® durch
eine einmalige Gleichsetzung bereits moglich. Sondern es geht dariiber hinaus darum,
diese Gleichsetzung durch die penetrante Wiederholung so zu verfestigen, dass die vom
Quellkonzept {ibertragenen Bedeutungsanteile (,dumm‘, ,st6rrisch‘, ,unbelehrbar) zu
einem konstitutiven Bestandteil des Zielkonzepts (PAPST) selbst werden.

Die exzessive Verwendung der Eselmetapher fiihrt bei Luther auch dazu, dass er sie in
den verschiedensten Kompositionsmoglichkeiten nutzt. Schwitalla (2010: 113) nennt dies
zu Recht eine ,,gewisse Freude an der sprachlichen Verunglimpfung®, bei der alle Kombi-
nationsmoglichkeiten von ,,Papst®, ,,Esel“ und ,,Farz“ genutzt werden. Von den zahlrei-
chen Beispielen seien hier nur zwei zur Veranschaulichung angefiigt.

Im ersten Beispiel wird die Eselmetapher in einer sechsfachen Reihe genutzt, in der
Positionen Luthers denen des Papstes gegeniibergestellt werden'. Zur Veranschauli-
chung fiige ich dem Zitat eine Nummerierung der Argumente und der Eselwortbildungen
bei.

[1] ERstlich, wie droben gehoert, wil der HErr seine Kirchen auff sich den Fels gebawet haben, das ist,
an jn sol man gleuben, wer ein Christ sein wil.

[1] Nein, spricht der Bapstesel, Es heisst, man sol mir gehorsam sein [...]

[2] JTem, der HErr gibt sein Sacrament gantz seinen Christen.

98 Lobenstein-Reichmann (2013: 16, mit Verweis auf Graumann & Wintermantel [2007]).

99 Vgl. zur Frame-Semantik, die die semantiktheoretische Fundierung fiir den Prozess des Framings als
Bedeutungskonstitution legt, und zu den damit verbundenen Framing-Effekten grundlegend: Busse (2012)
und Ziem (2008), zum politischen Framing als Anwendungsbeispiel Wehling (2016).

100 Grundlegend fiir die kognitive Metapherntheorie nach wie vor z. B. Lakoff & Johnson (1980), Lakoff
(1987). Als Anwendungsbeispiel fiir einen historischen Begriffswandel bei gleichzeitiger Konstanz in der
Verwendung bestimmter metaphorischer Modelle sei auf Hundt (1995) und Hundt (2006) verwiesen.

101 Die Gegeniiberstellung der Argumente geht an dieser Stelle noch weiter, allerdings nutzt Luther im
abschlieBenden siebten Argument eine andere Beschimpfung: aller hellischt Vater.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache = 133

[2] Nein, spricht Fartzesel Bapst, Den Leien ist gnug eine gestalt, den Priestern gehoerts gantz.
[3] JTem, das Sacrament wil der HErr hie gegeben hahen, zu stercken die armen gewissen durch den
Glauben.
[3] Nein, sagt Bapst Fartzesel, [...]
[4] JTem, der HErr wil, das, wer im rechten Glauben stirbt, sol gewis selig sein.
[4] Nein spricht Eselbapst, Man mus zuvor ins Fegfewr, [...]
[5] JTem, der HErr wil, das seiner Tauffe krafft sol bleiben, so offt wir widerkeren, so lang wir hie leben.
[5] Nein, spricht Eselfartz-Bapst, Die Tauffe ist bald verloren, [...]
[6] JTem, der HErr wil, Wer da beicht oder seine Suende bekennet, und gleubt der Absolution, dem sol-
len sie vergeben sein.
[6] Nein, sagt EselBapstfartz, Glaube thuts nicht, [...]
(WA 54: 266)

[1] Bapstesel, [2] Fartzesel Bapst, [3] Bapst Fartzesel, [4] Eselbapst, [5] Eselfartz Bapst, [6]
EselBapstfartz sind die verwendeten Kombinationen. Von den insgesamt sechs denkbaren
Kombinationsmoglichkeiten aus Bapst, Fartz und Esel wird an dieser Stelle lediglich eine
nicht genutzt: Bapsteselfartz. Moglicherweise ist diese Kombination bei der ersten Be-
schimpfung gedacht gewesen (Bapstesel), wobei der Fartz dann — aus welchen Griinden
auch immer - vergessen wurde. Die Beschimpfungen [1] - [5] sind Determinativkomposita,
bei denen entweder Bapst oder die Metapher des Esels das Grundwort bilden. Nur in [6]
wird davon abgewichen. In diesem Kompositum determiniert der EselBapst den Fartz
(rechtsverzweigend). Allerdings ist das gesamte Wortbildungsprodukt dann wohl eher als
Possessivkompositum zu deuten: der Fartz steht fiir die ganze Person.

Wie bereits aus dem ersten Beispiel zu ersehen ist, wird die Eselmetapher i. d. R. mit
anderen Argumentationsmustern verbunden. Die Freude am Wortspiel und an den Wort-
bildungsmdéglichkeiten ist dabei nur eine Anwendungsform unter verschiedenen anderen.
Im zweiten Beispiel wird die Eselmetapher mit einem Argumentum ad baculum und einem
Sprichwort verkniipft. Die Metapher des Esels bietet ja die Moglichkeit der Ausschopfung
d. h. der weiteren Explikation des metaphorischen Modells. Luther nutzt dies so:

O wie ist dem groben esel so wol! Er ringet nach einem, der jm einen stecken auff den sack leget, das
jm die lenden sich beugen muesten!
(WA 54:222)

Die Bedeutungsaspekte der Eselmetapher sind aktiviert, der Papst (vielfach im Text) damit
verbunden. Nun wird die Metapher ausgeschopft. Im ersten Schritt mit einem Anklang an
das bekannte Sprichwort Wenn dem Esel zu wol ist, geht er aufs Eis tanzen und bricht sich
ein Bein'®, das die Dummbheit des Esels fokussiert. Diese Dummbheit fordert Gegenmaf-
nahmen geradezu heraus. Diese werden im zweiten Schritt in Form eines Droharguments
(ad baculum) angefiigt: Der dumme Esel schreit geradezu nach jemandem, der jm einen
stecken auff den sack legen, das jm die lenden sich beugen muesten!

102 Vgl. Luther & Thiele (1535/1900: 297), wo auf die Form ,,Wenn dem Esel zu wohl ist, so gehet er aufs
Eis tanzen und bricht ein Bein“ verwiesen wird.



134 —— Argumentationsmuster - formal

Diese Beispiele, die sich noch durch weitere ergidnzen lieflen, zeigen Folgendes. Die
Eselmetapher ist die Hauptmetapher zur Kennzeichnung des Papstes im Text. Sie wird
zwar stetig wiederholt (ad nauseam), dies jedoch nicht in rhetorisch anspruchsloser, ein-
toniger Form, sondern i. d. R. eingebettet in andere Argumentationsformen und jeweils so
variiert, dass das ganze negative Konnotationspotential der Metapher durch Luther ge-
nutzt werden kann.

In der Streitschrift werden neben der absolut dominanten Hauptmetapher des Esels
auch andere Metaphern genutzt, sie sind im Vergleich zur Eselmetapher allerdings sowohl
in der Frequenz als auch in der Funktion nachgeordnet. Zwei Beispiele mogen hier genii-
gen: die Metapher der Sonne und des Schweine-/Eselstalls.

Die Sonne wird an einer Stelle im Text als Anthropomorphisierungsmetapher verwen-
det. Sie spielt dabei die Rolle einer unparteiischen Person. Im Kontext der Stelle geht es
um die positiven Handlungen des Kaisers im Unterschied zu den Handlungen und Aussa-
gen der Papstseite.

Solchs!'® heisst der Spitzbube zu Rom ubel gethan. O grosse suende! Ja was heissen die Buben wol ge-
than, on was sie zu Rom thun? darueber die Sonnen hinfurt zu scheinen muede ist, und das [1. Mose
13, 6] land (wie sie selbs sagen) nicht mehr tragen kan. [...]

(WA 54: 224)

Eingebettet ist die Stelle in eine ironische Argumentation (O grosse suende!), die das Han-
deln des Kaisers vermeintlich kritisiert. Gleich im Anschluss an die personifizierte Sonne,
die {iber das Fehlverhalten des Papstes zu scheinen muede ist, wird auf 1. Mose 13,6 ver-
wiesen, eine Stelle, in der das ,,Land“ personifiziert wird. Es kann nicht ,nicht ertragen,
daf} sie [Lot und Abraham, M. H.] beieinander wohnten“. Unmittelbar im Anschluss an
diese Stelle wird die Sonnen-Metapher noch einmal aktiviert, wiederum im Rahmen einer
ironischen Argumentation:

DAs ander stueck, das Keiser Karolus gethan hat zu Speir, O thar ichs auch sagen? horresco referens,
mir grawet dafuer. Lieber, betet ein Vater unser fuer mich, das ich nicht wie Eli gestrafft werde, O liebe
Sonne, erschrick nicht, und werde nicht schwartz fuer meiner rede, das ich von solcher grossen suen-
de sage! Das ist die suende: Keiser Karl hette gern friede und einigkeit in der Religion, gleich wie er im
Reich gern frieden sehe, [...].

(WA 54: 224)

Luther spielt mit dieser Personifizierung natiirlich auch auf die seinerzeit allseits bekannte
Bibelstelle aus Mt. 5, 44—45 an (Bergpredigt):

103 Die friedenserhaltenden Handlungen des Kaisers: Ey er [Kaiser Karl V., M. H.] wolt nicht ein blutvergie-
ssen in Deudschen landen anrichten, da der Teufel der Bapst und Cardinal mit lust inne baden moechten, und
damit jre hellische grundsuppe geschuetzt wuerde, Sondern hat das Wormisch Edict suspendirt, daher aller
unfriede in Deudschland komen war, Und hat dasselb darumb gethan, das man eintrechtiglich dem Tuercken
widerstand [Seite 224] thun kuend, wie ein fromer Christlicher Keiser thun sol, sein Vaterland zu versehen mit
gutem friede und schutz. (WA 54: 223f.).



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache = 135

Ich aber sage euch: Liebet eure Feinde; segnet, die euch fluchen; tut wohl denen, die euch hassen; bit-
tet fiir die, so euch beleidigen und verfolgen, auf dafl ihr Kinder seid eures Vater im Himmel; denn er
1af3t seine Sonne aufgehen iiber die Bésen und iiber die Guten und laf3t regnen iiber Gerechte und Un-
gerechte.!*

Diese Stelle (Mt. 5, 45) hatte wegen ihrer Bekanntheit schon zur damaligen Zeit sehr wahr-
scheinlich sprichwortlichen Charakter. Verschiedene Formen der Redensart haben sich
daraus entwickelt, z. B. ,,seine Sonne scheinen lassen iiber Gerechte und Ungerechte*“!®
oder ,,Die Sonne geht auf liber Bése und Gute“.'® Wahrend im ersten Beleg zur Sonnen-
Metapher die eigentlich unparteiische Sonne ob der Verdorbenheit der Papstseite muede
ist und sich so faktisch eben doch positionieren muss in der Argumentation, wird sie im
zweiten Beleg direkt angesprochen. Ironisch wird sie gebeten, nicht zu erschrecken und
sich nicht zu verfinstern ob der Tatsache, dass Luther von den Taten des Kaisers berichtet.
Die ironische Bitte markiert klar, auf welcher Seite auch hier die Sonne stehen wird. Inso-
fern ist die Nutzung der Metapher — gerade mit Blick auf die entsprechende Stelle aus der
Bergpredigt — relevant. Selbst die bekanntermafien unparteiische und iiberparteiliche
Sonne muss in diesem Fall, wenn es um die argumentative Position des Papstes geht, auf
der Seite Luthers stehen.

Der Schweine- resp. der Eselstall wird als Metapher im Rahmen einer Argumentation,
die dem Gegner unterstellt wird, von Luther verwendet. Dabei diirfte die Verbindung von
Sewstall und Eselstal nicht zufillig sein, greift der Eselstal doch zugleich die dominante
Eselmetapher auf. Im Beleg unterstellt Luther der gegnerischen Seite, dass sie die Kirche
als Institution als Schweinestall verstehe. Die Metapher wird im Zitat zugleich ausge-
schopft, indem der Papst mit seinem dreck innen regieren muege. Auch der Verweis auf den
dreck ist nicht zufillig, da er das Wortspiel (vgl. 5.6.4) mit Decret vs. Drecket aufgreift.

Aber der Bapstesel weis nichts, weder vom Glauben noch verheissung, noch von Gottes Geboten, Hellt
die Kirchen fuer einen Eselstal oder Sewstal, da er mit seinem dreck innen regiren muege.
(WA 54:272)

So fiigt sich der ,,Dreck®, also die Decrete, stellvertretend fiir die pédpstlichen Schriften
nahtlos in die Metapher ein. Der Papst als Bapstesel macht die Kirche zum ,,Schweinestall“
gerade dadurch, dass er weder vom Glauben noch verheissung, noch von Gottes Geboten
etwas weif3.

Auffillig ist im Text insgesamt, dass vergleichsweise wenige Metaphern genutzt wer-
den. Deutlich frequenter ist z. B. die Nutzung unterschiedlicher Phraseologismen oder
anderer veranschaulichender Argumentationsformen. Uber die Griinde kann hier nur
spekuliert werden. Moglicherweise ist die Verwendung von Metaphern im sprachlich-

104 Ubersetzung nach der Lutherbibel von 1912.

105 Rohrich (2006: 1311).

106 Wander (1987: Bd. 4, 613). In der Sprichwortersammlung Luthers (Luther & Thiele 1535/1900) ist dieses
Sprichwort zwar nicht gebucht, was aber kein Beweis dafiir ist, dass Luther es nicht gekannt hat.



136 —— Argumentationsmuster — formal

aggressiven, grobianischen Kontext der Streitschrift kognitiv zu aufwendig, etwa im Ver-
gleich zur Verwendung von Phraseologismen oder explizit ausgefiihrten und ausgebauten
Analogieargumenten.

5.6.3 Rhetorische Frage

Rhetorische Fragen zeichnen sich dadurch aus, dass sie die Antworten jeweils schon im-
plizit mitliefern (kontextuell bedingt). Sie sind damit keine echten Fragen, sondern impli-
zite Behauptungen. Das, was mit rhetorischen Fragen behauptet wird, ist die jeweilige
Konklusion einer Argumentation, die sich entweder aus dem argumentativen Kontext oder
aus der argumentativen Position des vermeintlich Fragenden ergibt, die dem Leser/Horer
natiirlich bekannt sein muss, damit die rhetorische Frage als Argumentationsform iiber-
haupt funktionieren kann. Eine rhetorische Frage, die nicht als solche erkannt wird, muss
somit ihre argumentative Funktion i. d. R. verfehlen. In der Streitschrift von 1545, die in
Bezug auf die Position des Autors und in Bezug auf Drastik, Polemik, Veranschaulichung
von Argumenten nichts zu wiinschen iibriglasst, sind die jeweiligen rhetorischen Fragen
immer zweifelsfrei als solche erkennbar. Mit einer rhetorischen Frage stellt der Fragende
scheinbar etwas zur Disposition, was seiner Meinung nach eigentlich gar nicht zur Dispo-
sition steht. Dabei ist es gleichgiiltig, ob die rhetorische Frage in Form einer Ergdnzungs-
frage oder in Form einer Entscheidungsfrage formuliert wird. Nur scheinbar wird durch
die Frageform insinuiert, dass Alternativen in der Beantwortung der Frage bestehen wiir-
den. Die rhetorische Frage hat damit auch die Funktion, argumentative Offenheit zu in-
szenieren: Der Fragende gibt vor, die verschiedenen denkbaren Antworten auf die Frage
durchdacht zu haben, zu durchdenken oder zumindest fiir die Diskussion zu erwdgen.
Tatsachlich ist dies natiirlich nicht der Fall. Aber: Durch das Spiel mit den verschiedenen
Moglichkeiten der Beantwortung rhetorischer Fragen wird der Anschein argumentativen
Ringens um die richtige Antwort zumindest dem Leser nahegelegt. Gleichzeitig wird je-
doch (durch den Kontext oder durch die vorgédngig bekannte Position des Fragenden) die
vermeintlich er6ffnete Argumentation sofort wieder geschlossen: Die Antwort auf eine
rhetorische Frage und damit die einzig richtige Alternative (aus der Menge méglicher
Antworten) liegt fest.

Luther nutzt die Argumentationsform der rhetorischen Frage ausgiebig, wenn es da-
rum geht, die gegnerische Position anzugreifen. Dariiber hinaus sind bei ihm rhetorische
Fragen hdufig zusidtzlich gerahmt durch weitere Argumentationsformen, die dann das
Erkennen der vermeintlichen Frage als rhetorische Frage unmissverstandlich steuern.

Im ersten Beispiel geht es um die Frage, ob der Papst iiberhaupt Absolution von Siin-
den gewdhren kann. Klar ist aus Luthers Sicht, dass dies nicht der Fall ist.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache = 137

AH, was plagen wir uns selbs mit dem verfluchten Bapst! Wie solt er die Suende binden? Weis er doch
nicht, verstehet er doch nicht, der grobe, grosse Esel und Narr, was Suende sey, kans auch nicht, wils
auch nicht wissen.

(WA 54: 271)

Die rhetorische Frage (Wie solt er die Suende binden?) wird durch eine Beschimpfung ein-
geleitet. Auf die Frage selbst folgt sogleich die Auflésung der vermeintlichen Alternativen
(weis er doch nicht [...]), die dann noch mit einer Beschimpfung abgeschlossen wird. Mit
dem impliziten Argument (,Wer x nicht kennt/versteht/richtig auffasst, kann iiber x auch
nicht urteilen®) ist die vermeintlich offene Frage beantwortet und abgeschlossen.

In dhnlicher Weise ist im zweiten Beispiel die rhetorische Frage argumentativ einge-
bettet. Hier geht es um die dem Papst zugeschriebene Macht- und Geldgier (Argumentum
ad hominem), die ihn als Oberhaupt der christlichen Kirche ohnehin schon diskreditieren.
Die Ablassbriefe sind nicht durch den richtigen Glauben gedeckt.

Da fragt der Bapst nicht nach, das er nur das Gelt kriegt, und seine macht bestetigt. Was solt der Bapst
und sein Gott der Teufel nach der Seelen heil fragen?
(WA 54: 270)

Eingeleitet wird die rhetorische Frage durch ein Argumentum ad hominem, das allein
schon die Antwort auf die Frage (Was solt der Bapst [...]) nahelegt. Zusétzlich ist in der
Fragestellung selbst die Antwort implizit dadurch, dass der Teufel als der ,,Gott* des Paps-
tes mit in die Frage einbezogen wird (Was solt der Bapst und sein Gott der Teufel nach der
Seelen heil fragen?).

Im dritten Beispiel wird eine weitere Form der rhetorischen Frage verwendet. Hier
zeigt sich die Verbindbarkeit dieser Argumentationsform mit anderen, im vorliegenden
Falle mit der Ironie, die selbst wiederum — in einem grofieren Rahmen - in eine fiktive
Vergleichsargumentation eingebettet ist (vgl. 5.4.4).'

Wenn Keiser Karol spreche zu seiner Heubtman einem, als in Brabant oder Flandern: Jch befelh dir
meine Leute, sihe wol zu, das sie geschuetzt werden, und jederman recht geschehe, und dencke, das
es meine Land und Leute sind, Nicht deine Leute, mit denen du thun woltest, was dich geluestet, wie
sie offt pflegen, Da gienge der Heubtman hin, und [Seite 278] rhuemet sich, Keiser Karol hette jm indis-
tincte, alle seine Leute befolhen und wolte dadurch Heubtman sein, so weit als Keiser Karol Herr were,
in Hispanien, Jtalien, Germanien etc. und doch wol wueste, das Keiser Karol viel andere Heubtleute
hette, Were das nicht ein lieblicher, gewuendschter Heubtman?

(WA 54: 277f)

In diesem Beispiel schliefdt die rhetorische Frage das fiktive Vergleichsargument ab. Durch
den Kontext ist klar, wie ein solcher Heubtman zu bewerten wire. Zusatzlich weist die

107 Dort der fiktive Vergleich des Weideauftrags (geistlich) mit einem Auftrag des Kaisers an sei-
nen Heubtman.



138 = Argumentationsmuster - formal

Frageform ein Ironiesignal auf (Negationspartikel nicht). Durch die Negationspartikel wird
eigentlich die positive Antwort nahegelegt, die allerdings nicht in Frage kommen kann.

Im vierten Beispiel werden mehrere rhetorische Fragen in einen fiktiven Dialog mit
entsprechenden Beschimpfungen eingebunden. Der Kontext ist hier die Frage nach dem
Recht zur Einberufung eines Konzils (WA 54: 206—228). Der besseren Nachvollziehbarkeit
wegen wurde das Zitat nach den jeweiligen (fiktiven) Dialogpartnern gegliedert. Die rheto-
rischen Fragen sind nummeriert.

[Papstseite] ,,Ja wir habens hernach also gesetzt in unsern Decretalen, das allein der Bapst solle Con-
cilia beruffen und personen nennen.“
[Luther] [1] Lieber, ists aber war? [2] Wer hats euch befolhen, also zu setzen?
[Papstseite] ,,Schweig, du Ketzer, was zu unserm mund aus gehet, das sol man halten!*
[Luther] Jch hoeres. [3] Welchen mund meinstu? [4] da die foertze aus faren? (das magstu selbs hal-
ten!) oder [5] da der gute Korso einfleust? (da scheis ein hund ein!).
[Papstseite] ,,Ey du schendlicher Luther, [6] soltu mit dem Bapst so reden?*
[Luther] Ey pfui wider, jr lesterliche verzweivelten buben und groben Esel, [7] solt jr denn auch mit ei-
nem Keiser und Reich also reden? [8] Ja solt jr solche hohe vier Concilia mit den vier Christli-
chen, groessesten Keisern so lestern und schenden umb ewer fortze und drecketal willen? [9] Wes lasst
jr euch denn duencken, das jr besser seid, denn grosse, grobe, ungelerte Esel und Narren, die nicht
wissen noch wissen woellen, was Concilia, Bisschoff, Kirchen, Keiser, ja was Gott und sein Wort sey?
Du bist doch ein grober Esel, du Bapst Esel, und bleibst ein Esel.

(WA 54:222)

Insgesamt werden im Zitat neun Fragen ausgefiihrt, die allesamt rhetorischer Art sind,
d. h. sie sind keine offenen Fragen, sondern ihre Antworten sind dem Leser bereits beim
Lesen der Frage durch den Kontext klar. Interessant dabei ist, dass auch dem Gegner eine
rhetorische Frage (6: soltu mit dem Babst so reden?) zugewiesen wird. Diese wird jedoch
unmittelbar im Anschluss durch eine ebensolche rhetorische Gegenfrage erwidert. Die
Gegenfrage fiihrt die Respektlosigkeit der pédpstlichen Seite gegeniiber der weltlichen
Obrigkeit ins Feld. Selbst wenn man der rhetorischen Frage der Papstseite zustimmen und
sie akzeptieren sollte, dass Luther mit seinen Beschimpfungen dem Papst gegeniiber res-
pektlos ist und dies nicht angemessen ist, muss man doch gleichermaflen zustimmen,
wenn Luther den Spief3 umkehrt und genau diese Respektlosigkeit in Form einer rhetori-
schen Frage auf die Gegenseite zuriickwirft (Fehlverhalten der Papstseite gegeniiber der
weltlichen Obrigkeit). Damit ist durch die Gegenfrage wieder der Fokus auf den Fehlern
und dem Fehlverhalten der Gegenseite und Luther kann dann in weiteren Beschimpfun-
gen und rhetorischen Fragen (8 und 9) fortfahren.

5.6.4 Wortspiel
Auch Wortspiele sind im polemisch-aggressiven Sprachgebrauch Luthers vertreten. Sie

bieten den Vorteil, durch kognitives Uberblenden verschiedener Konzepte, die durch das
Wortspiel aktiviert werden, Gleichsetzungen vorzunehmen, die den Gegner diskreditieren



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache == 139

sollen. Dadurch werden Wortspiele, wie sie in der Streitschrift vorliegen, sekundare Pradi-
kationen, die Attributen vergleichbar sind. Der hellische Bapst ist zugleich ,heilig® (iro-
nisch) und ,,hollisch® bzw. seine Heiligkeit erweist sich in Wahrheit als Ausgeburt der
Holle. Die Dreckete des Papstes sind zugleich institutionelle Schriften mit hohem Verbind-
lichkeitsanspruch, Dekrete, und auch — was die Inhalte betrifft — ,,Dreck®. In der vorlie-
genden Streitschrift ist zwar die Type-Frequenz an Wortspielen niedrig — im Wesentlichen
beschrédnkt sich dieses Verfahren auf die Wortbildungen vom Typ ,,dekret — dreck — dre-
cket“ und ,,heilig — héllisch/hellisch — Hellischeit“. Dafiir ist die Token-Frequenz dieser
beiden Wortspiele relativ hoch. Zwei kontextualisierte Beispiele fiir diese Art von Wort-
spielen m6gen geniigen. Das erste Beispiel steht im Kontext der Frage eines ,,freien Kon-
zils*:

Das also nicht das Concilium wider den Bapst, Sonder der Bapst wider das [Seite 212] Concilium frey
sey. Das ist die alte geyge des Bapsts, in allen seinen drecketen und drecketaln, Nemlich: Er sol Herr
und richter sein uber das Concilium, und nicht das Concilium uber den Bapst.

(WA 54: 212f.)

In diesem Wortspiel werden die papstlichen Schriften mit ,,Dreck® gleichgesetzt. Der In-
halt dieser Schriften ist somit durch das Wortspiel selbst schon widerlegt bzw. als unver-
niinftig nicht nachvollziehbar, eben als ,,Dreck” markiert. Dieses Wortspiel verwendet
Luther im Text insgesamt fiinfzehn Mal. Die unverdnderte Form (Decret, Decretale etc.)
taucht 47-mal auf, wobei dabei jeweils kontextuell eindeutig ist, dass diese Schriften inak-
zeptabel sind. Beriicksichtigt man ferner, dass das Wortspiel zum ersten Mal bereits am
Anfang des Textes vorkommt (WA 54: 212),°® dann erscheint es plausibel, dass die Uber-
blendung beider Ausdriicke auch bei den Formen greift, die in Normalform erscheinen.
D. h., wenn der Leser auch an vielen Folgestellen decret etc. liest, nimmt er doch das
Wortspiel drecket mit auf, da es bereits voraktiviert ist und auch immer wieder (noch an
weiteren vierzehn Stellen) aktiviert wird.

Noch deutlicher wird dieser Effekt der kognitiven Aktivierung und wiederholten Ein-
pragung beim zweiten Beispiel. Hier wird ,heilig“ mit héllisch/hellisch verbunden und
iiberblendet. An insgesamt 43 Textstellen findet sich dieses Wortspiel. Die Verwendung
der Normalform des Lexems heilig in verschiedenen Auspragungen findet sich an weiteren
43 Stellen mit Bezug auf den Papst und die Papstanhédnger.!® Haufig wird dabei heilig
ironisch gebraucht: der heiligen Jugfraw Bapst'™®, den heiligen Stuel™, die heilige Buben-
schule'™, heiligen Kirchen', in seinem aller heiligsten leben™heiligsten Vater', heiligen

108 In der WA 54 erstreckt sich die Paginierung des Textes von den Seiten 206 bis 299.

109 Die Verwendung des Lexems heilig in Bezug auf andere Referenten (wie z. B. ,,heilige Schrift, ,heili-
ger Geist“ etc.) wurde bei dieser Auszdhlung nicht beriicksichtigt.

110 WA 54: 215.

111 WA 54: 221.

112 WA 54: 211.

113 WA 54: 213 (ironisch und so auch noch an vier weiteren Textstellen).



140 —— Argumentationsmuster — formal

Spitzbuben®®, die heilige Jungfraw, Sanct Paula Tertius, DU heilige Jungfer S. Clemens"®,
den heiligen Roemischen Hof" etc.

Das nachfolgende kontextualisierte Beispiel steht wiederum relativ am Beginn des
Textes (WA 54: 213) und kann somit auch fiir die nachfolgenden Normalformen die Asso-
ziation ,heiliger Vater/Papst = hollischer Vater/Papst‘ aktivieren.

Solchs roch der Bapst mit seiner hellischen grundsuppe seer wol [...] Christlich heisse nichts mehr
denn Bepstlich und was seine hellischeit sampt seiner Bubenschule (ah vergebe mirs Gott, ich hette
schier gesagt: sampt seiner heiligen Kirchen) zu Rom urteilet und schleusst, [...] Und die, so solchs
fuer hetten im Concilio zu erregen, sollen als Ketzer nicht zu gelassen werden, wie der Hellische Vater
dem Keiser schreibt [...].

(WA 54: 213)

Die sekunddren Prddikationen in den Wortspielen werden so zu Argumenten, die den
Gegner bzw. seine Schriften abwerten sollen.

5.6.5 Wortbildung

Wortbildungen kdnnen ebenso wie attributiv verwendete Adjektive oder die oben genann-
ten Wortspiele als sekundére Pradikationen angesehen werden. So werden z. B. in Deter-
minativkomposita durch das Bestimmungswort genauere Angaben zum Grundwort ge-
macht, d. h. etwas iiber das Grundwort pradiziert. So verwundert es auch nicht, dass im
zeitgenossischen grobianischen und aggressiven Sprachgebrauch auch die Wortbildung
eine sehr grofie Rolle spielt.

Lobenstein-Reichmann (2013: 47f.) weist darauf hin, dass die protestantische Polemik
im Bereich der Wortbildung als besonders produktiv angesehen werden kann. Am Beispiel
der mit Luther einsetzenden Negativbewertung des Simplex Gdtze belegt sie die aufieror-
dentliche Wortbildungsproduktivitdt negativer Charakterisierungen. Sie spricht hier zu
Recht von einem ,protestantischen Wortbildungseifer“.”® Dieser ,,Wortbildungseifer
zeigte sich bereits bei den Beschimpfungen (vgl. 5.3.2.1) und den dem Gegner unterstellten
Argumenten (vgl. 5.3.2.6), wo die verschiedensten Bildungsmoglichkeiten der Simplizia
Esel, Papst und Furz kombiniert wurden.'?

114 WA 54: 214 (ironisch).

115 WA 54: 217 (ironisch und so auch noch an vier weiteren Textstellen).

116 WA 54: 219.

117 WA 54: 214 (ironisch und in Verbindung mit einer sexistischen Beschimpfung, so noch an drei weite-
ren Textstellen).

118 WA 54: 277.

119 WA 54: 286.

120 Lobenstein-Reichmann (2013: 48).

121 Vgl. dazu auch Schwitalla (2010: 113).



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache = 141

Nein, spricht der Bapstesel, [...] Nein, spricht Fartzesel Bapst, [...] Nein, sagt Bapst Fartzesel, [...] Nein
spricht Eselbapst, [...] Nein, spricht Eselfartz-Bapst, [...] Nein, sagt EselBapstfartz, [...] O nein, spricht
hie der aller hellischt Vater [...].

(WA 54: 266)

Dominant ist im Text die Wortbildung (Beschimpfung) Papstesel, die allein 21-mal ver-
wendet wird. Dariiber hinaus — hier wird die Eselmetapher ausgebaut und ausgeschopft —
werden die Steigerungen fartz esel'”, der Esel stall” fiir den Roemischen Hof und das
Simplex verwendet. Die Gleichsetzung des Papstes mit dem Teufel ist im Text geradezu
ubiquitdr'®; das Lexem Teufel wird im Text insgesamt an 156 Stellen'® verwendet. Darun-
ter auch verschiedene Wortbildungen mit Teufel: Teufelsdreck'®, teufels Kinder'”, Teufels
gespenst'®, von jrer teufels Synagoga'®, Teufels-werck™, Teufels banden™, Teufels maul'®,
Bapst Teufel®, Die attributive Verbindung zwischen Papst und Teufel wird daneben auch
mit Genitivattributen aktiviert: des Teufels larven*, des Teufels grundsuppe', in des Teu-
fels namen®™, des Teufels kirche™™, des Teufels foertze®, ein stathalter des Teufels'”, des
Teufels mutter'®®, des Teufels werck®, des Teufels frucht*’. Seltener werden dann auch
Derivationen des Lexems verwendet: teufelisch/e ein solcher verteufelter mensch der
Suenden.'*

122 WA 54: 222, 265, 266 (zweifach), 273.

123 WA 54: 285, 286 (zweifach).

124 Hier zeigt sich auch eine Parallele zur Polemik Luthers gegen Andreas Karlstadt auf. Auch hier setzt
Luther seinen Gegner schrittweise mit dem Teufel gleich, vgl. Schwitalla (1986: 50).
125 145 Stellen mit der Schreibung <T/teufel>, elf Stellen mit der Schreibung <T/teuffel>.
126 WA 54: 263, 265, 277, 290, 293.

127 WA 54:227.

128 WA 54: 242 (zweifach), 260, 285, 297.

129 WA 54: 245.

130 WA 54: 259.

131 WA 54:270.

132 WA 54:277.

133 WA 54: 280.

134 WA 54: 229.

135 WA 54: 233.

136 WA 54: 235.

137 WA 54: 245,

138 WA 54: 265.

139 WA 54:283.

140 WA 54:284.

141 WA 54: 285.

142 WA 54: 291.

143 WA 54: 219, 270, 299.

144 WA 54:291.



142 —— Argumentationsmuster - formal

Das Lexem Holle wird ebenfalls zur Attribution des Papstes und der gesamten Papst-
partei an insgesamt 46 Textstellen eingesetzt; z. B. des hellischen fewrs'*, Hellischer Va-
ter!", jre hellische grundsuppe', in des Hellischen Satans Reich®, der aller hellischt Va-
ter'®, der Hellische Teuffel.™®

Bereits der Blick auf die Lexeme Teufel und Holle macht deutlich, dass Luther hier ver-
schiedene Worthildungsverfahren (Komposition, Derivation, Komparation) ausgiebig
nutzt. Dies gilt — wenn auch in geringerer Frequenz — fiir andere Lexeme. Sie werden
i. d. R. durch die Wortbildung gesteigert: So wird aus dem schalck mit Affixoid der heubt-
schalck®™, aus der luege die heubtluegen', aus dem Spitzbuben der Ertzspitzbube[]*>, aus
der abgoetterey die erzabgoetterey™. Das letzte Beispiel zeigt auch die mehrfache Anwen-
dung von Worthildungsverfahren (Derivationen): Gott > Abgott > Abgotterei > Erzabgotte-
rei. In gleicher Weise wird der Ertzkirchendieb™ verwendet.

Weitere typische Komposita sind luegenmaul™® bzw. luegen maul, lester maul, Teufels
maul™. Auch Nomina Agentis werden hiufig zur Charakterisierung des Gegners genutzt.
Der Papst wird z. B. als fartzer zu Rom™® und v. a. als luegener bezeichnet.

Besonders interessant am Einsatz dieser verschiedenen Wortbildungsverfahren ist die
an einzelnen Textstellen stattfindende Komprimierung. In ganzen Reihen werden Wort-
bildungen zur Beschimpfung des Gegners aufgefahren:

Man kann wol Bisschoff sein on das Pallium, und ist nicht not, das man den Ertzkirchendieb,
Stifftreuber, Kloesterfresser, Seelmoerder zu Rom so gros geld lasse zusehens rauben, und dafuer uns
seinen Teufelsdreck und stanck, eitel luegen, Gotteslesterung, abgoetterey und ewiges verdamnis zu
lohn geben.

(WA 54: 293)

Dieser Beschimpfungsfuror in attributiven Reihungen (weitere Beispiele vgl. 5.8.1) nutzt
die in Wortbildungen und Attributen'®® umgesetzte Informationsverdichtung dahinge-

145 WA 54: 219, 243, 279. (zweifach), 292.

146 WA 54: 221, 267 mit wortspielerischem Bezug zum ,,heiligen Vater.
147 WA 54: 223, 235, 261.

148 WA 54: 257.

149 WA 54: 266.

150 WA 54: 284.

151 WA 54: 263.

152 WA 54: 271.

153 WA 54: 218. Hier in Kombination mit Nomina agentis:Ertzspitzbuben, Moerder, Verrehter, Luegener.
154 WA 54:242.

155 WA 54: 284, 293.

156 WA 54: 237.

157 WA 54: 277.

158 WA 54: 267.

159 WA 54: 218 und an dreizehn weiteren Stellen.

160 Adjektivattribute, Genitivattribute, Prapositionalattribute.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache = 143

hend, dass letztlich immer wieder dasselbe Ad-Hominem-Argument wiederholt und dem
Leser geradezu eingehdmmert wird.

das der Bapst nicht sey noch sein kan das heubt der Christlichen Kirchen noch Stathalter Gottes oder
Christi, sondern sey das heubt der verfluchten kirchen aller ergesten Buben auff erden, Ein stathalter
des Teufels, ein feind Gottes, ein widersacher Christi und verstoerer der Kirchen Christi, Ein lerer aller
luegen, [Seite 284] Gottslesterung und abgoettereien, Ein Ertzkirchendieb und Kirchenreuber der
schluessel, aller gueter, beide der kirchen und der weltlichen Herrn, ein moerder der Koenige, und
hetzer zu allerley blutvergiessen, Ein hurnwirt uber alle hurnwirte [...] und aller unzucht [...], ein Wi-
derchrist, ein Mensch der suenden und kind des verderbens, ein rechter Beerwolff.

(WA 54: 283f.)

5.6.6 Wortersatz

Eine weitere Art von Uberblendungstechnik, die Ahnlichkeit mit dem oben erlduterten
Wortspiel (drecket etc.) hat, ist der Wortersatz. Bei gleichem Referenten wird ein unmar-
kiertes Wort ersetzt durch ein markiertes, im vorliegenden Text durch ein Wort, das den
beschriebenen Sachverhalt pejorisiert. Luther verwendet den Wortersatz im Zusammen-
hang mit der Salbung weltlicher Fiirsten durch den Papst. Aus der papstlichen ,,Salbung
und Krénung® wird so des Bapstes Schmir und Kroenung.

Aber wol fein were es gewest, das die Keiser hetten dem Bapst seine schmir und Kroenung gelassen.
Denn sie wol Keiser koennen sein on des Bapstes Schmir und Kroenung, welche machen keinen Kei-
ser, Sondern die Churfuersten machen einen Keiser, ob er gleich nimermehr vom Bapst geschmirt
wuerde, wie Luduicus iij., Conradus j., Heinricus j., Conradus Sueuus, Rodolphus, Maximilianus und
etliche mehr vom Bapst ungeschmirt sind blieben. Denn der Bapst macht mit seiner schmir zu viel un-
lusts und ungluecks im Reich. Sind doch wol auch etliche Bisschove on Pallien blieben, allein die
Walh der Stiffte macht Bisschove, wie es auch recht ist, und gnug were, das jm die Nehesten Bisschove
die hende aufflegten, Und liese das lesterliche, fressende, Beerwoelffisch monstrum zu Rom seine
schmir und henffene faden brauchen, wo zu er kuendte.

(WA 54: 298)

Weitergefiihrt wird der Wortersatz im obigen Zitat dann noch durch Verben (geschmirt
wuerde) und Adjektive (ungeschmirt sind blieben). In Verbindung mit abwertenden Um-
schreibungen, bei denen z. B. das Pallium als henffene faden bezeichnet wird, ist fiir den
Leser das Argument klar: Die Symbole zur Ausiibung der papstlichen Herrschaft erweisen
sich bei naherem Hinsehen als unwiirdig und damit in gleicher Weise der Papst selbst und
sein damit verbundener Machtanspruch.

5.6.7 Doppelte Negation/Litotes

Obwohl in der Streitschrift an vielen hundert Stellen Verneinungen im Laufe der Argu-
mentation auftauchen (i. d. R. gegen die pépstlichen Positionen gerichtet) finden sich nur



144 —— Argumentationsmuster - formal

an sehr wenigen Stellen doppelte Negationen, die als verstirkte Negationen gelten kon-
nen.

Diese doppelten Negationen sollen jeweils das vorgebrachte Argument unterstreichen
und verstarken.

Zu Rom ist nie keine Schule gewest, und nicht sonderlich gelerte Leute daher komen.
(WA 54: 257)

Den hielt man fuer einen Apostaten, abtruennigen Christen, des seelen nimermehr kein rat were.
(WA 54: 270)

Denn es ist kein Kind nicht, das nicht wisse von zwelff Aposteln und S. Paul zusagen.
(WA 54: 277)

Eine dhnliche Wirkung haben Negationsserien, die jeweils in gleicher Weise die gegneri-
sche Position widerlegen sollen und zwar mit dem Nachdruck der Wiederholung. Diese
geradezu einhdmmernde Wiederholung — in den Beispielen unten jeweils durch die Nega-
tionspartikel ,kein“ realisiert — hat zudem klanglich die Qualitit einer Alliteration (vgl.
5.6.8.). Zur besseren Nachvollziehbarkeit dieser Negationsserien wurden sie in den Zitaten
hervorgehoben.

Sie wuerden doch hernach erger denn zuvor, wie nach dem Costnitzer Concilio geschehen ist. Denn
weil sie des glaubens sind, das kein Gott, keine Helle, kein Leben nach diesem Leben sey, sondern
leben und sterben wie eine Kue, Saw und ander [2. Petri 2, 12] vieh, ij. Petri ij, So ists jnen gar lecher-
lich, das sie solten Siegel und Brieve oder eine reformation halten.

(WA 54: 220)

Hie, sage ich, hat die heilige Jungfraw S. Paula Bepstin kein gewissen, kein [4. Mose 16, 32] sorge,
kein furcht Gottes, [...].
(WA 54: 223)

Hie ist kein Grieche noch ungrieche, kein Man, kein Weib, kein Roemer noch Antiocher, [Gal. 3, 28]
kein Leibeigen noch Freyer, Wir sind allzumal Einer in Christo, Gala. iij.
(WA 54: 276)

Denn es sey eine kirche, wo sie kan in der gantzen welt, so hat sie kein ander Euangelium oder heilige
Schrifft, kein ander Tauffe und Sacrament, kein andern Glauben und Geist, kein andern Christum
und Gott, Kein ander Vater unser und Gebet, kein ander hoffnung und ewiges leben, denn wir hie in
unser Kirchen zu Wittemberg haben.

(WA 54: 284)

Die Beispiele fiihren die Verstarkung der jeweiligen Verneinung deutlich vor Augen. Es
geht dabei in den einzelnen Zitaten jeweils nicht um die Negation deutlich voneinander
geschiedener Konzepte, sondern um die Negation von Konzepten, die eng zusammenge-
horen: GOTT/HOLLE/EWIGES LEBEN, GEWISSEN/SORGE/GOTTESFURCHT, ALLE MENSCHEN/JEDER



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache = 145

MENSCH, ZENTRALE GLAUBENSINHALTE/GLAUBENSTEXTE. Insofern sind solche Reihungen als
verstarkte Negationen den Litotes funktional dhnlich.

5.6.8 Alliteration

Ein weiteres sprachlich-rhetorisches Mittel, das als Argumentationsform gesehen werden
kann, ist die Alliteration. Die lautliche Wiederholung (meist im Anlaut) verstirkt das in
der Pradikation (oft in Form von sekundiren Pradikationen in Adjektivattributen) ausge-
driickte Argument. Diese Argumentationsform gewinnt ihre Plausibilitdt somit {iber ein
sprachlich-dsthetisches Verfahren der Lautwiederholung. Die sprachliche Form selbst
stiitzt das Argument, in dem sie vorkommt. Luther nutzt dieses Mittel v. a. in den Be-
schimpfungen, um sie so noch nachdriicklicher, plastischer zu machen und sie so durch
die Wiederholung und durch die Verlangerung der Beschimpfung zu verstdarken. Dies ist
aber nur eine Funktion der Alliteration im Text. Insgesamt dient sie dazu, durch den
rhythmischen Wohlklang der Sdtze den Leser positiv gegeniiber dem Textproduzenten zu
stimmen, d. h. Zustimmung zu den Inhalten wird dadurch erreicht, dass diese Inhalte in
einer leicht zugdnglichen, z. T. dadurch auch leichter erinnerbaren Form, prasentiert wird.
Dadurch wird das Wie der Prasentation der argumentativen Inhalte selbst zum Argument.

Ein Beispiel mag dies veranschaulichen. Das Zitat schlief3t die Darstellung der Inhalte
ab, die Luther in der Streitschrift behandeln méchte (Denn drey stueck hab ich mir fuerge-
nomen.). Klar ist bereits an dieser Stelle, dass es im gesamten Text um die Widerlegung
papstlicher Positionen gehen wird.

Bleibt mir etwas uber von krefften, will ich wider an seine Bullen und Brieve mich machen und versu-
chen, ob ich dem grossen, groben Esel seine lange, ungekemmete ohren kemmen muege.
(WA 54: 228)

Das Zitat schlief3t somit die Inhaltsiibersicht ab und verweist auf die generelle Zielrichtung
des Textes. Es stellt in Aussicht, dass bei verbleibenden Kriften der argumentative Streit
weitergehen konnte: gegen die Bullen und Brieve, mich machen, grossen, groben Esel. Der
grosse, grobe Esel als alliterierende Beschimpfung taucht noch an weiteren Stellen auf: die
grossen, groben Esel (Bapst und Cardinal)'®, der grobe, grosse Esel und Narr'®?, des groben,
grossen Esels'®, ein stall vol grosser, grober, toelpischer, [Seite 286] schendlicher Esel'®,
seinen grossen, groben Esels kopff mus aller welt zeigen'®, mit grossen, boesen narren und

161 WA 54: 237.
162 WA 54: 271.
163 WA 54: 274.
164 WA 54: 285f.
165 WA 54:294.



146 —— Argumentationsmuster - formal

grossen, groben Eseln zu Rom.’*® An anderen Stellen wird variiert, so wenn der grobe[]
gesell'” als péapstliche Zuschreibung auf Luther bezogen wird; oder wenn eine Gleichset-
zung als Rechtfertigung fiir das eigene Handeln angefiihrt wird: Jch mus grob Exempel
geben, dem groben Esel '

Neben diesen Alliterationen kommen selbstverstindlich noch zahlreiche weitere vor,
z. B. wie er leuget, lestert, flucht und tobet'®, luegener und lesterer goettlichs Worts'°, Hu-
ren- und Hermaphroditen Kirche', wie gar ein uberaus unverschampt, lesterlich luegenmaul
ist der Bapst."? Oder in gleich mehrfacher Wiederholung im Kontext einer Beschimpfung:

Jn des sehen und hoeren wir, wie der Bapst so ein meisterlicher Geuckeler ist. Denn gleich wie
ein Geuckler den albern leuten ins maul guelden gauckelt, [...].
(WA 54: 207)

5.6.9 Diminutiv

Diminutive setzt Luther v. a. im Kontext von Beschimpfungen des Gegners ein,” in gerin-
gerem Umfang aber auch zur Entkraftung gegnerischer Machtanspriiche, zur Marginalisie-
rung gegnerischer Glaubenssymbole und schliefllich als Unterstiitzung einer captatio
benevolentiae. Auch hier ist es die sprachliche Form (Verkleinerung), die als Argumenta-
tionsform dazu dient, das jeweilige Argument, in dem sie vorkommt, zu stiitzen und zu
verstdrken.

In den folgenden Beispielen 1-6 werden Diminutive als Verstarkung einer Beschimp-
fung eingesetzt. Der Papst ist ein Leckerlin, das Papsttum ein fuendlin (Erfindung), der
Papst selbst nur ein bepstlin oder ein Jungferlin Bepstlin, seine Anhangerschaft ein gesind-
lin.

1) DEm nach sihe mir nu an die Schrifft dieses Leckerlins, Pauli Tertij, [...].
(WA 54: 210)7

2) Das ist nu gewis, das der Bapst und sein Stand ein lauter Menschen geticht und fuendlin ist.
(WA 54: 239)'7

166 WA 54: 295.

167 WA 54: 237.

168 WA 54: 277.

169 WA 54: 228.

170 WA 54: 231.

171 WA 54: 233.

172 WA 54: 237.

173 Zur abwertenden Verwendung von Diminutivsuffixen durch Luther vgl. auch Lobenstein-Reichmann
(2013: 47).

174 Leckerlein: DWB Bd. 12, Sp. 486 ,,kleiner oder geringer lecker, bube, bosewicht“.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache = 147
3) Das wil ein bepstlin werden, [Seite 241] wens nu ausgewechst!
(WA 54: 240f.)

4) Darnach solte man jm selbs, dem Bapst, Cardinal, und was seiner Abgoetterey und Bepstlicher hei-
ligkeit gesindlin ist, [...].

(WA 54: 243)
5) Liebes Jungferlin Bepstlin, wie verstehestu es denn?

(WA 54: 282)
6) Jungfer Bepstlin

(WA 54: 282)

In den Beispielen 7-8 unterstiitzen die Diminutive die Argumentation, die die gegnerische
Position entkréften bzw. widerlegen sollen. Der Apostel hat nichts (nicht ein stiplin) ge-
schrieben, was die Machtanspriiche der romischen Kirche unterstiitzen wiirde (Beispiel 7).
Die von der Papstseite ins Feld gefiihrten wichtigen Glaubenssymbole sind nicht nichts
weiter als ein schweistuechlin, ein schwartz bretlin und ein klaretlin.

7) Lieber Bisschoff, S. Peter ist unser Apostel, wir haben von jm die Schluessel, und sind uber
die Roemischen Kirchen. Denn uns hat er seine schoene, lange Epistel zu geschrieben. Aber der Roe-
mischen Kirchen hat er nicht ein stiplin vom geringsten Buchstaben geschrieben.

(WA 54: 254)'7

8) DOch stellen sie zwey Heubter auff an S. Petri und Pauli tag, geben fuer, und lassen den gemeinen
Man gleuben, es seien der Aposteln natuerliche heubter, da leufft der andechtige poebel zu mit Han-
sen von Jhene. Aber Bapst, Cardinal und jr gesindlin wissen seer wol, das es zwey hueltzen, geschnitzt
und gemalet Heubter sind, gleich wie sie mit der Veroniken auch thun, geben fuer, es sei unsers HErm
Angesicht in ein schweistuechlin gedruckt, Und ist nichts, denn ein schwartz bretlin viereckt, da hen-
get ein Kklaretlin fuer, darueber ein anders klaretlin, welches sie auffzihen, wenn sie die Veronica wei-
sen, Da kan der arm Hans von Jene nicht mehr sehen, denn ein klaretlin fuer eim schwartzen bretlin,
Das heisst denn die Veronica geweiset und gesehen, und hie ist grosse andacht und viel Ablas bey sol-
chen ungeschwungen Luegen.

(WA 54: 255)77

Schliellich nutzt Luther auch Diminutive im Kontext von Demutsargumenten (captatio
benevolentiae, vgl. 5.7.1). Die eigene umfangreiche Streitschrift wird so zum Buechlin.

175 fiindlin/fiindlein: DWB Bd. 4, Sp. 544. Hier in der Bedeutung ,eine erfindung, besonders eine geringe“.
176 stiplin, hier vermutlich in der Bedeutung kleines Teil, Stupfer, Stoppel.
177 klaretlin/klaretlein = DWB Bd. 11, Sp. 1001 ,,ein stiick tuch oder leinwand*.



148 —— Argumentationsmuster - formal

9) Aber ich mus hie auff hoeren oder sparen, was ich mehr wider die Brieve und Bulla zu schreiben
habe, denn mein kopff ist schwach, und fuele mich also, das ichs villeicht nicht moechte hinaus fue-
ren, und doch noch nicht bin komen dahin, das ich mir fuer genomen habe in diesem Buechlin zu
schreiben, Welchs ich wil zuvor ausrichten, ehe mir die kreffte gar entgehen. Denn drey stueck hab ich
mir fuergenomen.

(WA 54: 228)
10) ES ist mir dis Buechlin zu gros unterhanden worden, [...].

(WA 54: 283)
11) Aber hie mus ichs lassen. wils Gott, im andern buechlin wil ichs bessern.

(WA 54:299)

Wie bei den Komposita (z. B. Bapstesel o. A.) oder attributiven Adjektiven werden so in
den Diminutiven sekundidre Pradikationen umgesetzt, die Zusatzaussagen sind, die die
Hauptaussagen der Argumentation unterstiitzen.

5.6.10 Pleonasmus

Der Begriff des Pleonasmus zielt in seiner weiten Fassung auf jegliche Form der semanti-
schen Doppelung. Insofern sind natiirlich auch Reihungen von Beschimpfungen oder
negativen Attribuierungen dem Pleonasmus zugehorig. Ein Beispiel mag dies veranschau-
lichen, das im Kontext der Konzilsfrage steht:

Ah, au, usch, das stuecklin schmertzt sie, der stefft stickt tieff in jré hertzen, der stein wil jnen das
hertz abdruecken, [...].
(WA 54: 208)

Mit Bezug auf das Konzil zu Konstanz (1415) fiihrt Luther aus, dass dort fiir die Papste
ungiinstige Entscheidungen getroffen worden seien (u. a. das ein Concilium uber den Bapst
sey, und nicht der Bapst uber das Concilium'®). Diese Entscheidungen sind fiir die nachfol-
genden Papste schmerzlich: Ausgefiihrt wird dies gleich in dreifacher und damit pleonas-
tischer Form. Ahnliche semantische Doppelungen tauchen auch an anderen Stellen auf,
z. B. wenn der Papst als unsinnige[r] Narr'”® bezeichnet wird.

In einem engeren Sinne pleonastisch sind aber auch Formeln, bei denen Lexemwie-
derholungen eingesetzt werden. Eine Lexemwiederholung in dieser Art kann auch als
amplificatio bezeichnet werden.'®® Auch diese verwendet Luther an wenigen Stellen, so

178 WA 54:208.

179 WA 54: 278.

180 Fiir den Hinweis zu dieser terminologischen Differenzierung danke ich dem Kollegen Thorsten Bur-
kard.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache = 149

z. B., wenn er von grewliche[n] Grewel[n] spricht (der grewliche Grewel zu Rom'®). Ziel der
Pleonasmen im weiten wie im engeren Sinne (amplificatio) ist jeweils die Verstidrkung des
Arguments, in dessen Zusammenhang sie verwendet werden.

5.6.11 Epizeuxis (unmittelbare Wortwiederholung)

Dieselbe Funktion wie die Pleonasmen haben auch die hdufiger vorkommenden unmittel-
baren Wortwiederholungen (Epizeuxis). Sie verstiarken das jeweilige Argument und insze-
nieren zugleich eine emotionale miindliche Aulerung in schriftlicher Form.

Nach einer Beschimpfungskanonade (Ertzspitzbuben, Moerder, Verrheter, Luegener'®),
die selbst schon die Vorstellung beim Leser hervorrufen diirfte, dass hier ein vor Wut Ra-
sender schreit, folgt die Epizeuxis vol, vol, und so vol.

so sie doch vol sind aller ergesten Teufel in der Helle, vol, vol, und so vol, das sie nichts denn eitel
Teufel ausspeien, schmeissen [i. e. ,scheifien‘, M. H.] und schneutzen koennen.
(WA 54: 218)

Im zweiten Beispiel folgt die Epizeuxis einer dem Papst unterstellten eigenen Wutrede:

Aber auff das angezogene Concilio sperret er seinen Rachen auff, als wolt er gern Himel und Erden
verschlingen, und schreiet: Meinstu, das die Concilia macht haben, der Roemischen Kirchen (vernim
seine Huren und Hermaphroditen Kirchen) ein zil zu setzen? Weistu nicht, das alle Concilia sind durch
die Roemische Kirche geschehen, und haben jre macht von der Roemischen Kirchen? So, so, so sol
man liegen und lestern, wer ein rechter Bapst sein wil.

(WA 54: 236)

Das So, so, so unterstreicht nachdriicklich die Gleichsetzung von Bapst und das diesem
wesenseigene liegen und lestern.

Das dritte Beispiel folgt auf ein Kontrastargument, in dem die Partei Gottes der Partei
des Teufels gegeniibergestellt wird.

Wer Gott wil hoeren reden, der lese die heilige Schrifft. Wer den Teufel wil hoeren reden, der lese des
Bapsts Drecket und Bullen. O weh, weh, weh dem, der dahin kompt, das er Bapst oder Cardinal wird,
Dem were besser, das er nie geborn were!

(WA 54: 263)

Die Epizeuxis schliefit hier als Wehe-Ruf das Kontrastargument ab und verstdrkt so die
ohnehin schon klare Positionierung.

181 WA 54:206.
182 WA 54:218.



150 —— Argumentationsmuster — formal

Das vierte Beispiel steht wiederum im Kontext der Papstschelte, der ein Mensch der
Suenden'® ist. Hier wird — geradezu beildufig — der Missbrauch des Tempel Gottes ver-
starkt.

da er [der Papst, M. H.] nicht allein fuer sich ein Suender ist, sondern mit Suenden, falschem Gottes
dienst, Gotteslesterung, unglauben und luegen, die welt, sonderlich den Tempel Gottes, die Kirchen,
vol, vol gemacht, [...].

(WA 54: 269)

5.6.12 Negative Attribute

Attribute sind i. d. R. sekunddre Prddikationen, die jeweils eigene Propositionen einbet-
ten. Diese sekunddren Prddikationen konnen in verschiedenen Formen auftreten: in
Wortbildungen (Komposita, Diminutive), in Adjektivattributen, in Genitivattributen, in
Prédpositionalattributen, in Appositionen und auch - in expliziterer Form - in Relativsat-
zen. Sie werden von Luther im Text zur Abwertung des Gegners sehr hdufig verwendet.
Appositionen und Komposita wie bei den Beschimpfungen (Du heilige Jungfer S. Cle-
mens'®*, Bapstesel'®) wurden bereits erwdhnt. Erwartungsgemaf sind die Adjektivattribute
hier besonders haufig: unsinniger Narr'®, tollen Bapstesel'®, verlogener Boesewicht'®®
u.v.a. m. Diese werden an einzelnen Stellen auch in Verbindung mit Genitivattributen
verwendet: des Bapstumbs teuflischer grewel."® Genitivattribute zur Beschimpfung des
Gegners sind ebenfalls hiufig, sowohl in Voranstellung (Gottes und Menschen feind, der
Christenheit verstoerer, und des Satans leibhafftige wonung™®) als auch nachgestellt (ein
Kind ist des verderbens®!, ein Mensch der Suenden und Kind des Verderbens'?). Gleiches gilt
fiir die (seltenere) Verwendung von Pripositionalattributen in dieser Funktion: Teufel in
der Helle', des Spitzbuben zu Rom."*

183 WA 54: 269.
184 WA 54:277.
185 WA 54: 278.
186 WA 54: 278.
187 WA 54: 278.
188 WA 54: 279.
189 WA 54: 283.
190 WA 54:218.
191 WA 54: 269.
192 WA 54: 271.
193 WA 54: 218.
194 WA 54: 218.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache = 151

5.6.13 Sprichwort/Phraseologismus

Luthers Vorliebe fiir Sprichworter/Phraseologismen ist aus der Forschung hinldnglich
bekannt. Moser (1980: 158) geht sogar so weit, eine Korrelation zwischen dem Grad der
Polemik in einem Luthertext und der Anzahl der eingesetzten Sprichworter zu konstatie-
ren.'” Luther liebte zweifelsohne Sprichworter zur Veranschaulichung seiner Argumenta-
tion und Polemik; er sammelte bekanntlich selbst Sprichworter und kannte auch alle zeit-
genossischen Sprichwortersammlungen.’®® So plausibel die Einschitzung von Moser
insgesamt auch sein mag, so muss doch fiir die vorliegende Streitschrift konstatiert wer-
den, dass Luther in ihr vergleichsweise wenige Sprichworter/Phraseologismen im Rahmen
seiner Polemik nutzt. Auch wenn man sich dariiber trefflich streiten kann, was schon als
Phraseologismus gelten kann und was noch nicht, so bleiben im unstrittigen Kernbestand
doch nur wenige Belege in der Streitschrift von 1545 {ibrig (s. die Belege weiter unten). Im
Vergleich etwa zur Verwendung in anderen Texten'’ (z.B. bei der Auslegung des 101.
Psalms, in der Luther 107 Sprichwoérter unterbringt'*®), ist diese Zahl doch auffillig niedrig.
Eine Korrelation, wie sie Moser annimmt, ist hier nicht erkennbar. Eine Erkldrung fiir diese
Zuriickhaltung kann m. E. nur spekulativ sein. Es konnte der Fall sein, dass der extreme
Angriffsmodus, in dem sich Luther bei dieser Streitschrift befindet, evtl. doch dazu beige-
tragen hat, andere Argumentationsformen (z. B. Beschimpfungen, Ironie, Attributreihun-
gen, Argumentreihungen etc.) stirker zu nutzen als Sprichworter/Phraseologismen. Diese
dienen doch in erster Linie dazu, allgemeine Lebensweisheiten — gewissermafien in
Sprichwortform kondensierte, bewdhrte Einsichten und Wahrheiten — zum Ausdruck zu
bringen. Erst in zweiter Linie sind sie als Mittel der sprachlichen Aggression geeignet. Fiir
diese Vermutung sprache auch die Tatsache, dass die meisten der von Luther in der Streit-
schrift von 1545 verwendeten Sprichworter im Teufelskontext zu sehen sind, d. h. in einem
Kontext, in dem der im Sprichwort thematisierte Teufel auch direkt auf den Papst bezogen
werden kann, und zwar nicht allein metaphorisch, sondern wortwortlich. Allerdings ist
diese Deutung angreifbar, denn: Je nach Kontextualisierung lassen sich selbstverstindlich

195 Moser (1980: 158): ,,Luthers gezielter Sprichwortergebrauch geht auch aus der Tatsache hervor, daf3
ihre Zahl in den polemischen Schriften gegen die alte Kirche und ihre Verfechter iiberhaupt in den Aufe-
rungen iiber seine Gegner, bedeutend hoher liegt als in den {ibrigen Schriften. Ausgenommen werden muf
dabei allein seine Auslegung des 101. Psalms (Davids Regentenspiegel), die nicht weniger als 170 Sprichwor-
ter und Redensarten enthilt, darunter mehr als fiinfzig seiner eigenen Sammlung. Man kann fast sagen,
daBd Polemik und Sprichwortergebrauch fiir Luther identisch sind. Es gibt kaum eine polemische Schrift aus
seiner Feder, die auf Sprichworter und Redensarten verzichtet, und je polemischer der Ton wird, um so
mehr wichst die Zahl der herangezogenen Sprichwérter an.“

196 Vgl. dazu Moser (1980: 155), der darauf verweist, dass Luther die Sammlungen von Erasmus von
Rotterdam (,Adagia“ 1500), Johannes Agricola (1534), Sebastian Franck (1541) und anderen gekannt und
sie teilweise in den Tischreden kommentiert hat. Luthers eigene Sprichwortersammlung entstand vermut-
lich nach 1530, sie wurde erst 1900 veroffentlicht von E. Thiele; Luther & Thiele (1535/1900).

197 Vgl. dazu und zur statistischen Verteilung Cornette (1942/1997).

198 Moser (1980: 158).



152 —— Argumentationsmuster — formal

Sprichworter/Phraseologismen auch als Mittel der sprachlichen Aggression bestens nut-
zen. Es bleibt also die Frage, weshalb Luther gerade in diesem, seinem ,,derbsten” Text,
auffillig wenige Sprichworter einsetzt.

Die ersten Belegbeispiele stehen im Kontext der lutherschen Herleitung der Institution
des Papsttums vom verwerflichen Kaiser Phocas. Nach der Feststellung, dass selbst dieser
Kaiser die Missstdande der jetzigen rémischen Kirche nicht gutheiflen wiirde, werden
gleich mehrere Sprichwdrter bzw. Phraseologismen eingeschoben:

JA so gehets zu, und so mus es zugehen, wenn man den Teufel uber die Thuer malet und zu gefattern
bittet.
(WA 54: 235)¥°

Was solts denn sein und werden, wo man ein ding in des Teufels namen, und wider Gottes willen an-
fehet? Da wird fenster und thuer auffgethan, das der Teufel mit aller macht hinein feret. Also hat der
Bapst auch sein Bapstum in des Teufels namen mit allerley luegen und Gottslesterung angefangen [...].

(WA 54: 235)%°

[...] das auch an den fruechten wol zur kennen ist, was fuer ein baum sey, und wer den selben ge-
pflantzt hat.
(WA 54: 235)*

Diese Abfolge von Phraseologismen schliefit einerseits die Aufzdahlung der gegnerischen
Fehler ab und leitet andererseits {iber zu den weiteren Ausfithrungen (So wil ichs auch
weiter beweisen.?*?). Die semantische Briicke zwischen den Phraseologismen ist jeweils der
Teufel, mit dem der Papst im Bunde ist. Die Phraseologismen als allgemein bewéahrte Le-
bensweisheiten — hier auch noch in einem Fall verstarkt durch biblische Beziige — unter-
stiitzen so die eigene Argumentation: Wer sich mit dem Teufel einldsst, in des Teufels na-
men agiert, kann nur Schlechtes denken und tun.

Auch das zweite Beispiel verkniipft den sprichwortlichen Teufel mit dem Papst. Vor
dem Sprichwort wird der Papst schon sensu stricto mit dem Teufel verbunden: Gott hat
den Teufel in seinem Reden eingeschrankt, so dass er nur durch den Papst reden konnte.

ABer es ist Gottes gnade in solchem grossen zorn nicht gar ausgewest, Und hat den Teufel nicht lassen
reden mit gantzer freier Zungen, Sondern hat sie gebunden, Das er durch den Bapst mit halber und
schwerer zungen hat muessen stolpern, stammeln und lallen, damit seine auserweleten ein zeichen

199 Rahrich (2006: 1611), Wander (1987 Bd. 4: 1112) und Luthers Sprichw6rtersammlung, Luther & Thiele
(1535/1900: 357).

200 ,,In des Teufels Namen“ s. Rohrich (2006: 1615), Wander (1987 Bd. 4: 1126). ,,Da wird Fenster und Tiir
aufgetan [...]“: Wander (1987 Bd. 4: 1087) verzeichnet ein bedeutungsihnliches Sprichwort ,Man darff dem
Teuffel nicht Thiir vnd fenster auffthun, er nimpt doch sonst wol gern das ganzet Hauss ein.*

201 Wander (1987 Bd. 1: 1234), R6hrich (2006: 479): ,,an ihren Friichten sollt ihr sie erkennen* (nach Mt.
7,16 oder Lukas 6,44).

202 WA 54: 235.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache = 153

und warnung hetten, daran sie mercken kuendten, das der Teufel im Bapst [Seite 279] wonete, und
durch jnen redet, die Schrifft mit seinem lallen so schendlich ausleget, die Welt zu verfueren.
(WA 54: 278f.)

Unmittelbar im Anschluss daran folgt, als Erkldrung und Abschluss dieses veranschauli-
chenden Beispiels der Zusammenwirkung von Papst und Teufel, das Sprichwort:

Denn der Teufel mus es ja also machen, das er einen stanck hinder sich lasse, dadurch man wisse, er
sey da gewest.
(WA 54: 279y

Im dritten Beispiel ldsst Luther den Papst selbst sprechen und ein Sprichwort fiir seine
offenkundig nicht haltbare Argumentation verwenden. Zunéchst setzt sich Luther in dia-
logischer Form mit dem Papst auseinander. Es geht dabei um die Frage der pédpstlichen
Kompetenz (,Weide meine Schafe‘, ,Du bist mein Fels‘ etc.). Luther stellt zunichst eine
(rhetorische) Frage, auf die dann der Papst mit einem Sprichwort entgegnet:

Ey warumb fuerestu denn seine Wort, vom Fels, Schluessel und Weiden? ,,Ey, lieber, es ist besser Bes-
tien regirn, denn von Bestien regirt werden. Weistu nicht, wer Meisen fahen wil, mus ein Meisen bein
pfeiffen, und wer einen Christen fahen wil, mus reden lernen wie ein Christ. Darumb muessen wir
euch, bon Christian, bey ewrem glauben ergreiffen, dabey kann [Seite 283] man euch Deudsche Bes-
tien halten und fueren, wo und wie wir wollen, wie man die Beeren fueret bey dem Rinck in der Nasen,
das jr uns nicht abermal uber den kopff wachset, und mit uns spielet, wie ewer vorfarn, die Gotten,
Longobarden, und etliche Keiser gethan haben.“

(WA 54: 282f.)4

Auffallig ist dabei, dass Luther das dem Papst in den Mund gelegte Sprichwort auch gleich
iibersetzt, so dass fiir den Leser unzweideutig ist, wie er es zu verstehen hat. Die zu fan-
genden Meisen sind die in der falschen Lehre zu fangenden Christen. Ein zweites Sprich-
wort wird dabei angedeutet, das bei den Zeitgenossen vermutlich bei der Lektiire als Asso-
ziation aktiviert wurde: ,,Man muss den Béren erst fangen, ehe man ihm einen Ring durch
die Nase zieht“*® bzw. ,Einem Biren den Ring durch die Nase ziehen“*®, Beides — die
Erlduterung des ersten Sprichworts und das Anklingenlassen eines zweiten Sprichworts —
machen jeweils sehr deutlich, was der Papst nach Luthers Auffassung beabsichtigt.

Neben diesen den Gegner charakterisierenden Beispielen finden sich im Text noch ei-
ne Reihe weiterer Belege, die jeweils die eigene Argumentation unterstiitzen sollen.

Im vierten Beispiel nutzt Luther ein Sprichwort zur Unterstiitzung seiner Bibelausle-
gung von Mt. 16,18 (Fels). Mit diesem schlieBt Luther die Auslegung ab.

203 Wander (1987 Bd. 4: 1077).
204 Wander (1987 Bd. 3: 577).
205 Wander (1987 Bd. 1: 231).
206 Wander (1987 Bd. 1: 232).



154 —— Argumentationsmuster — formal

Und Summa, dieser Text Matthei xvj redet vom Glauben, Das, wer da geleubet, der ist gebawet auff
diesen fels, wie man spricht: Wer Gott trawet, hat wol gebawet.
(WA 54: 244)*7

Das fiinfte Beispiel steht im Kontext der Frage, welcher Fiihrungs- bzw. Alleinvertretungs-
anspruch fiir Petrus aus der Bibel abgeleitet werden kann. Es geht um die Stelle, in der
Jesus die Jiinger fragt, ,,Wer sagt denn ihr, daf ich sei?“ (Mt. 16,15) und Petrus stellvertre-
tend fiir die anderen antwortet.

Wer sagt jr denn, das ich sey? (Merck hie, das er sie alle sampt in hauffen fragt: Wer sagt jr denn, das
ich sey?) Da sprach Simon Petrus: Du bist Christus, des lebendigen Gottes Son. Solch antwort thut Pet-
rus von aller Apostel wegen, Denn wo ein hauffe wird gefragt, koennen sie nicht zu gleich alle antwor-
ten, Sondern einer mus das wort von aller wegen fueren, wie man spricht: Zween muegen mit einan-
der singen, aber mit einander koennen sie nicht reden.

(WA 54: 246)*8

Hier geht Luther argumentativ umgekehrt wie im vorigen Beispiel vor. Zundchst veran-
schaulicht er sein Argument (einer muss fiir alle sprechen, da nicht alle gleichzeitig spre-
chen konnen) durch die konkretisierende Erlduterung (wo ein hauffe wird gefragt). Dann
schliefdt er zur Bekriftigung dieses Arguments das Sprichwort vom Singen an.

Auch das sechste Beispiel steht im Kontext von Mt. 16,18. Es ist als Aus- und Aufruf
zum rechten Verstandnis der Bibelstellen zu lesen, als Hinweis auf das falsche Bibelver-
standnis des Papstes und auch als Hinweis darauf, dass selbst die Juristen hier dem Papst
nichts gestehen.

Wer nu hie augen hat, der stecke sie nicht in beutel, und wer ohren hat, der schicke sie nicht uber feld,
das er sehen und hoeren muege, wie der Bapst hie zum Herrn uber Himel und Erden, uber Kirchen und
Keiser gesetzt wird, welchen hohen Artickel des Glaubens doch die Christenheit von anfang bis auff
den Bapst nicht gewust, Auch die zween Juristen (wie droben gesagt) Johannes Teutonicus und Pa-
normitanus, als verzweivelte Ketzer verneinen, und dem Bapst in diesem Text nichts gestehen. Aber
was ist Gott, Christus, Kirche, Welt, Juristen, gegen dem Bapst?

(WA 54: 247)*

Das Sprichwort (Wer nu hie augen hat [...]) er6ffnet somit die Hinweisreihe, die schlief3lich
mit einer rhetorischen Frage zum Machtverhiltnis zwischen Gott, Christus, Kirche, Welt,
Juristen einerseits gegen den Papst andererseits geschlossen wird.

Das siebte Beispiel steht im Kontext einer captatio benevolentiae (vgl. 5.7.1), in der Lu-
ther vermeintlich konzediert, dass ihm seine Ausfiihrungen insgesamt zu lang geraten
sind. Er gibt als Begriindung ein Sprichwort an:

207 Wander (1987 Bd. 2: 90).
208 Wander (1987 Bd. 4: 568).
209 Wander (1987 Bd. 1: 175): ,,man soll die Augen nicht in Beutel stecken*.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache == 155

ES ist mir dis Buechlin zu gros unterhanden worden, und wie man sagt: Das alter ist vergessen und
wesschicht, ist mir villeicht auch also geschehen.
(WA 54: 283)

Dieses Sprichwort, das man iibersetzen konnte mit: ,,Das Alter bringt Vergesslichkeit und
Geschwatzigkeit mit sich.“ ist zwar weder bei Wander, noch bei Réhrich noch bei Luther &
Thiel gebucht. Aus dem Kontext ergibt sich jedoch m. E. klar, dass es sich um ein Sprich-
wort handeln muss und dass dies Luther auch in dieser Funktion verwendet hat.

Neben den bislang angefiihrten — wenigen — sprichwortlichen Redensarten, die in
Satzform bewdhrte Lebensweisheiten transportieren und schon allein dadurch die eigene
Argumentation starken, tauchen an verschiedenen Stellen noch andere Phraseologismen
in Form von kiirzeren idiomatischen Wendungen auf. Die Kirchengeschichte erweist nach
Luther so klar als die liebe Sonne*°, dass die jetzigen Papste im Unrecht sind. An einer
anderen Stelle wird der pdpstliche Machtanspruch mit einem idiomatischen Ausruf zu-
riickgewiesen: Trawen, das moechts thun! (WA 54: 239). Er ist an dieser Stelle zu {iberset-
zen mit ,,soweit kommt’s noch®, d. h. alle vorigen gegnerischen Argumente werden als
vollkommen ungerechtfertigt mit diesem Ausruf abgewiesen.”’ An einer anderen Stelle
wird die Etablierung des Papsttums mit dem Phraseologismus ,,die Glocke ist gegossen,
d. h. die Sache ist fertig und abgeschlossen, erldutert.

Dieser Bonifacius?? erlanget bey dem Keisermoerder Phocas, das er solte sein Bapst oder der oeberst
uber alle Bischove in der gantzen welt. Da ward die glocke gegossen, Und der Roemische grewel nam
solchs mit freuden an, als der nu ein Herr were uber alle Bischove in der Welt.

(WA 54: 230)3

Es kann festgehalten werden, dass in der vorliegenden Streitschrift vergleichsweise weni-
ge Phraseologismen eingesetzt werden — etwa im Vergleich zu den verschiedenen Formen
von Schimpfwortern. Wenn diese eingesetzt werden, geschieht dies vornehmlich zur Ver-
ortung des papstlichen Gegners beim Teufel und daneben zur Unterstiitzung der eigenen
Bibelauslegungen.

210 WA 54: 228.

211 An einer anderen Stelle wird auf das Volkslied ,,Kuckuck hat sich zu Tod gefall’n“ verwiesen, das
Luther dann auch gleich fiir seine Zwecke iibersetzt: ,,Also moechte das Liedlin auch hieher dienen: Der
Kuckuck ist zu tod gefallen (Der Bapst ist aller Kirchen Meister) von einer holen Weiden (das ist, zu Rom), Wer
[Seite 275] wil uns den Somerlang (das ist, die Christen sind schueldig) zeit und weil vertreiben (das ist, jm die
fuesse zu kuessen)? (WA 54: 274f.) Da dieses Volkslied als bekannt vorausgesetzt werden darf, wird damit in
gleicher Weise wie mit dem Verweis auf Phraseologismen allgemein bekanntes und bewadhrtes Wissen zur
Stiitzung der eigenen Argumentation verwendet.

212 Bonifazius IV, der Nachnachfolger von Gregor I., direkt nach Sabinianus 604-606 n. Chr.

213 Wander (1987 Bd. 1: 1728), Rohrich (2006: 554): ,,Die Glocke ist gegossen: die Sache ist abgemacht,
beschlossen, der Plan ist geschmiedet [...]“.



156 —— Argumentationsmuster — formal

5.6.14 Hyperbolik/Ubertreibung

Ein bekanntes und bewdhrtes Mittel in Alltagsargumentationen ist die Hyperbolik. Die
eigenen Argumente sollen dadurch an Nachdruck gewinnen, dass sie in iibertriebener
Form und unter Zuhilfenahme von z. T. vollig iibertriebenen Zahlen bei den angefiihrten
Daten vorgetragen werden.

Um die Unbilligkeit der papstlichen Forderung nach Sicherheit bei einem moéglichen
Konzil zu unterstreichen, da das, was der Papst konkret fordert, von keinem auch noch so
méchtigen Kaiser garantiert werden kann, nutzt Luther eine Ubertreibung.

Denn ob der Keiser gleich jn auff der Landstrassen zu beiden seiten mit hundert tausent Man liesse ge-
leiten, So spreche er doch: Ja, wer wil den selben vertrawen? Thuts aber der Keiser nicht, so ist aber da
die klage, es sey fehrlich und nicht sicher, das, wie es der Keiser macht, so kan er doch den Bapst nicht
sichern, und bleibt die Ruestung oder Arma ein ewige hinderung des Concilij, welche der Keiser, und
wenn hundert Keiser weren, nicht kuendten weg nemen.

(WA 54: 216)

Weder hunderttausend Mann Begleitschutz noch hundert Keiser konnten die Sicherheits-
anforderungen, die der Papst stellt, erfiillen. Im Kontext dieser Stelle wird dann noch
zusatzlich hyperbolisch darauf verwiesen, dass neben den bekannten Ausreden des Paps-
tes, die ein freies Konzil verhindern sollen, auch noch viele weitere vorhanden sind, die
nicht zu zelen sind:

Auch bringt solch wort viel andere mehr ausflucht, die nicht zu zelen sind, Aber der Hellische Vater
teglich durch seinen Geist wol zu ertichten weis.
(WA 54: 216)

Durch diese Art der Hyperbolik wird ein vager Hinweis darauf gegeben, dass der Gegner
neben den bereits widerlegten Ausreden noch weitere hat. Diese miissen nicht genannt
werden?4, allein der Verweis auf ihre blofie Existenz verstirkt argumentativ den Eindruck,
dass alle Ausreden (bekannte und unbekannte) nichtig sein miissen.

Im Zusammenhang mit der Auslegung der Bibelstellen zur Siindenvergebung (Mt.
18,18) restimiert Luther hyperbolisch. Was auch immer von der Gegenseite ins Feld gefiihrt
wird (hundert tausent S. Peter etc.), sie hat doch nicht Recht: Denn wir haben hie den HErrn
selbs:

214 Luther gibt nach der angefiihrten Stelle jedoch noch weitere gegnerische Ausfliichte an (Volksaufruhr,
der Tuerck, er kann wol kranck werden WA 54: 216).



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache = 157

So fare der Bapst hin mit seinem Peter, Binde und loese, was er kan. Wir wollen der ander Apostel
macht zu binden und zu loesen gleich S. Peter halten, und wenn hundert tausent S. Peter, ein Peter,
und alle Welt eitel Bapst [Gal. 1, 8] were, dazu ein Engel vom Himel bey jm stuende. Denn wir haben
hie den HErrn selbs uber alle Engel und Creaturn, der sagt: Sie sollen alle gleiche gewalt, Schluessel
und Ampt haben.

(WA 54: 251)

Ein letztes Beispiel soll die Hyperbolik in Bezug auf die Abwertung der papstlichen Schrif-
ten verdeutlichen. Aus diesen Schriften ist nichts zu lernen: Nicht ein wort.

Denn sie lesens nicht, gehen nicht damit umb, So gebens auch jre grosse Buecher, Decret, Decretal,
Sexti, Clementin, Extravagant, Bullen nicht. Nicht ein wort kanstu aus allen diesen Buechern, sampt
jren Scribenten finden, das dich leren moechte, das erste Gebot zuverstehen, oder eine bitte im Vater
unser zu beten. Jst auch nicht wunder, sie haltens fuer geucherey und lauter Narrwerck, was wir Chris-
ten gleuben, Heissen uns Bon Christian, das ist, grosse Narren, die solch ding gleuben muegen.

(WA 54: 271)

5.6.15 Ironie

Die Verwendung von Ironie als Argumentationsform gehdrt wohl in den meisten argumen-
tativen Auseinandersetzungen zu den Mitteln, die man als feines Florett der Argumentati-
on bezeichnen kann. Zwar spart die vorliegende Streitschrift keineswegs an brachialer
Deutlichkeit und sprachlicher direkter Aggression. Allerdings versteht sich Luther ebenso
meisterlich auf das Fiihren dieses Floretts. Bereits an verschiedenen Beispielen, die bis-
lang zu den anderen Argumentationsformen angefiihrt worden sind, konnten Ironie-
Elemente aufgezeigt werden. Ironische Argumentationsformen sind hadufig auch mit ande-
ren Argumentationsformen verschrinkt (z. B. mit rhetorischen Fragen). Relevant beim
Einsatz von Ironie als Argumentationsform ist immer, dass entsprechende Ironiesignale
entweder aus der ironischen Sequenz selbst oder aus dem Kotext fiir den Leser eindeutig
zu dekodieren sind. Aus der Fiille ironischer Argumentationen sollen hier nur wenige
Beispiele zusitzlich erdértert werden.

Beim ersten Beispiel wird das Ironieargument durch den Kontext mehr als hinrei-
chend vorbereitet. Es geht hier um die Frage, wer an einem Konzil teilnehmen diirfe und
insgesamt um die Frage der Einberufung und der Kompetenzen bei einem mdéglichen Kon-
zil. Unmittelbar vor der Ironiestelle schildert Luther die (vermeintliche) Auffassung des
Papstes zu dieser Frage mit unzweideutigen Kennzeichnungen (z. B. Beschimpfungen wie
Roemische Bubenschule*® oder mit dem Gegner unterstellten Argumenten, in denen sich
Gott der Vater, Son, heiliger Geist sampt seiner heiligen Kirchen [als] Ketzer™® erweisen,

215 WA 54:213.
216 WA 54:213.



158 —— Argumentationsmuster — formal

oder in Form von Hyperbolik?”’). Insofern ist das nachfolgende ironische Argument ein-
deutig fiir den Leser dekodierbar:

Nu ists ja viel besser, das Gott der Vater, Son und heiliger Geist sampt seiner heiligen Kirchen im Con-
cilio als die schendlichsten Ketzer verdampt werden, denn das der Hellische Vater Bapst und seine
Hermaphroditen sollen Unchristen heissen.

(WA 54: 213)

Mit diesem Ironieargument wird zugleich die (vorgefiihrte, unterstellte) Argumentation
des Gegners ad absurdum gefiihrt, da der Inhalt des Arguments (Gott der Vater, Son und
heiliger Geist als Ketzer) vollkommen widersinnig ist.

Im zweiten Beispiel, das unmittelbar an das vorige Beispiel anschlief3t und so den
Kontext des vorigen Beispiels mittragt, wird das ironische Argument in Form einer sekun-
déren Prddikation (attributive Adjektive) umgesetzt.

SOlcher unchristlichen, ketzerischen Artickel sind noch viel mehr, die Gott der Vater, Son und heiliger
Geist in seiner heiligen Kirchen leret und helt, [...].
(WA 54: 213)

Das Ironiesignal ist somit schon durch den Kontext gesetzt. Die sekundire Pradikation
verstarkt damit lediglich das, was ohnehin schon im Vorfeld ausgefiihrt worden ist.

Im dritten Beispiel wird die Ironie durch eine Reihe vermeintlich erschreckter Ausrufe
markiert und vorbereitet:

DAs ander stueck, das Keiser Karolus gethan hat zu Speir, O thar ichs auch sagen? horresco referens,
mir grawet dafuer. Lieber, betet ein Vater unser fuer mich, das ich nicht wie Eli gestrafft werde, O liebe
Sonne, erschrick nicht, und werde nicht schwartz fuer meiner rede, das ich von solcher grossen suen-
de sage!

(WA 54: 224)

Mit Das ist die suende folgt dann der Sachverhalt, der vermeintlich als negativ gesehen
werden soll (von der gegnerischen Seite): friede, einigkeit in der Religion. Zusitzlich mar-
kiert und damit fiir den Leser erldutert wird dann dieser Sachverhalt durch Begriindun-
gen, die darin miinden, dass der Kaiser gar keine andere Mdéglichkeit hatte, als ein Natio-
nalkonzil einzuberufen.

Das ist die suende: Keiser Karl hette gern friede und einigkeit in der Religion, gleich wie er im Reich
Concilium geerbeitet, und nichts erlangen muegen, denn das jm der Bapst auff dem maul getrumpelt
und als seinen narren geeffet hat, ist er zu gefaren, dem loeblichen exempel nach Constantini, Theo-
dosij, Junger Theodosij, Martiani, Caroli magni, Ludovici primi, und viel anderer Keiser mehr, und

217 WA 54: 213: Solchs alles unangesehen und ungeacht, sol der Keiser alle Ketzer, so solchs mit Gott dem
Vater, Son, heiligem Geist und der Christenheit in aller welt halten, verbrennen, toedten oder veriagen, auch
die in Jndien, Persien, vnd in gantzem Orient.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache == 159

wollen ein National Concilium ansetzen, ob er wol recht und macht hat ein gemeines anzusetzen, der
Spitzbube zu Rom speie was er woelle in seinen Drecketalen.
(WA 54: 224)

Unmittelbar im Anschluss daran wechselt Luther dann wieder in den ironischen Modus: O
vergebe mirs Gott [...]:

0 vergebe mirs Gott, ists anders zu vergeben, das ich von solcher grausamen Suende habe reden thue-
ren. O das Keiser Carolus nicht heraus an die Sonne gienge, Die Sonne moecht fuer solchem grossen
Suender vom Himel fallen, und muesten wir sein entgelten, und alle ewiglich im finstern sitzen. O das
die heilige Veter, Bapst und Cardinel mit jrem hauffen, jre gute werck und verdienst wolten fuer vns
setzen, als da sind jr Epicurischer glaube, Sodomey, Simoney, Spoetterey, lesterung Gottes und seiner
Christen und allen jrer [2. Kor. 4, 4] Gottesdienst. Villeicht moecht sich jr Gott, davon S. Paulus sagt:
Deus huius seculi, uber uns erbarmen.

(WA 54: 224)

Auch hier beldsst es Luther allerdings nicht bei der einfachen Ironie. Er 16st sie auf, indem
er den Gegner deutlich diskreditiert (Epicureischer glaube, Sodomey, Simoney etc.). So ist
in diesem ldngeren Beispiel die mehrfache Ironie eingebettet in verstdndnissichernde
Passagen, die eine eventuelle Fehldeutung ausschliefien.

Das dritte Beispiel steht im Kontext der Frage nach der Legitimation der Institution
des Papsttums. Nach zwei ausgeschlossenen Legitimationsalternativen®® startet Luther
mit dem anschaulichen Verweis auf das Schlaraffenland, von dem sich das Papsttum wohl
schwerlich werde herschreiben kénnen. Implizit in dieser Aussage steckt natiirlich schon
der im Text bereits mehrfach vorgetragene Vorwurf der Machtanmafiung durch die Papste.
Diese wird hier jedoch nicht ausgesprochen.

Aus schlauraffen kan er nicht komen, Denn wer wolt so unvernuenfftig sein, und sich so
hoch versuendigen an dem heiligsten Vater Bapst?
(WA 54: 237)

Vielmehr schliefit hier Luther zunédchst eine rhetorische Frage an: Wohl niemand wiirde
das Papsttum so herleiten. Das eigentliche Ironieargument folgt dann in der Zuschreibung
des Attributs heiligsten an den Vater Bapst. Nachdem durch den Kontext schon an zahlrei-
chen Stellen klar gemacht wurde, wie dieses heiligste zu verstehen ist — so schon im ersten
Satz der Streitschrift Der aller Hellischt Vater? — namlich als der hellische Vater, ist diese
Zuschreibung klar als ironische sekundére Pradikation markiert.

Im vierten Beispiel legt Luther zwei ironische Bibelauslegungen nacheinander vor, um
sowohl die Beliebigkeit der gegnerischen Argumente und Begriindungen zu erweisen als

218 Fragt sichs nu billich: wo her denn der bepstlich Stand kome, Weil er nicht sein wil weder Himelisch (das
ist, aus der Christlichen Kirchen da Christus ist) noch jrdisch (das ist aus der weltlichen Oberkeit). (WA 54:
237).

219 WA 54: 206, und so noch an insgesamt 18 weiteren Stellen vor Seite 237.



160 —— Argumentationsmuster — formal

auch um dadurch die Haltlosigkeit der gegnerischen Machtanspriiche zu veranschauli-
chen. Zunichst wird 1. Mose 1,1f., dann Jes. 1,3 ironisch im Sinne der gegnerischen Inter-
pretation gedeutet.

DOch wundert mich, warumb sein Heiligkeit so einen tunckeln Spruch fuer sich genomen hat, so doch
viel heller Sprueche in der Schrifft zur sachen [1. Mose 1, 1f.] gedienet hetten, Als erstlich der, Gen. j.
“Im anfang (das ist zu Rom) schuff Gott (das ist stifftet) Himel (das ist den Bapst) und Erden (das ist
die Christlichen Kirche), die Erde war wuest und leer (das ist, die Christenliche Kirche ist dem Bapst
unterworffen etc.)” Dieser Spruch hette viel mehr gethan. Jtem, Jsaie j. “Der Ochse kennet seinen
Herrn (das ist, der Bapst zu Rom ist Herr uber alles), Und der Esel die Krippen seines Herrn (das ist, die
Christenheit ist des Bapst leibeigen).” Und der Sprueche die gantze Schrifft vol, die alle viel heller vom
Bapstum reden, denn Matth. xvj.

(WA 54: 240)

In der ersten Bibelstellenauslegung wird das Ironiesignal schon allein durch das Gewicht
der Bibelstelle selbst (Schopfungsgeschichte) gesetzt, das auf so profane Gegenstinde wie
die Legitimation des Papsttums angewendet wird. Die zweite Bibelstelle aus dem Alten
Testament, die als Vorausdeutung auf die Geburt Jesu Christi gelesen werden kénnte, ist
dhnlich stark als Ironiesignal markiert. Geschlossen wird die Reihe mit dem — ebenfalls
ironischen — Hinweis darauf, dass in dieser Art noch viele weitere Beispiele in der Bibel
gefunden werden kdnnten, die alle vile heller vom Bapstum reden.

Das fiinfte und sechste Beispiel stehen im Kontext der Abwertung der papstlichen
Machtsymbolik, hier des Palliums. Dieses Machtsymbol wird einmal durch die Beschrei-
bung seiner Materialitdat abgewertet. Es ist ein wertloses Stiick Textil. Durch diese Einlei-
tung ist die Beschreibung als koestlich ding klar ironisch markiert, ebenso in der auf der-
selben Seite befindlichen Beschreibung. Wenn das Pallium zu Mentz 26 000 Gulden kostet
(das Amt), dann zeige dies nur so teur ist der hanffaden zu Rom. Auch hier wird durch den
Kontrast von Stoffwert und Preis die Ironie klar dekodierbar. Das Argument selbst zielt
darauf ab, das Machtsymbol als Scheinsymbol zu entlarven.

[...] ist etwa dreier finger breit, Soll alles und alles bey vj oder vij Lawen pfennig oder eins schwert
grosschens werd sein, so koestlich ding ists.
(WA 54: 293)

NU sagt man, das Pallium zu Mentz koste 26 000 tausent guelden, So theur ist der hanfffaden zu Rom.
(WA 54: 293)

Die nachfolgenden Beispiele fiihren Ironie in Form von rhetorischen Fragen vor. Es geht
dabei darum, dem Gegner vermeintlich Recht zu geben, sich seinen Machtanspriichen und
Argumenten zu fiigen. Ironiesignale liefern dabei wiederum die Kontexte, die jeweils klar
das Gegenteil von dem nahelegen, was aus der rhetorischen Frage zunichst zu folgen
scheint.

Aber was ist Gott, Christus, Kirche, Welt, Juristen, gegen dem Bapst?
(WA 54:247)



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache = 161

O der arme Suender Christus, wie wil er jmermehr vergebung seiner Ketzerey und Suenden erlangen
bey dem Roemischen Stuel?
(WA 54: 253)

Were das nicht ein lieblicher, gewuendschter Heubtman?*°
(WA 54: 278)

Bei diesen rhetorischen Fragen ist es somit die kunstvolle Verkniipfung mehrerer Argu-
mentationsformen miteinander, die den Leser leitet und zu den ,richtigen‘ Schlussfolge-
rungen fiihren sollen. Zundchst scheint die naheliegende Antwort auf die jeweilige rheto-
rische Frage im Widerspruch zu allem zu stehen, was der Kontext nahelegt: ,Gott,
Christus, Kirche, Welt, Juristen sind nichts gegen den Papst‘. Da dies absurd ist, folgt im
zweiten Schritt die Auflésung der Ironie und damit wiederum die Aufhebung der schein-
baren kognitiven Dissonanz fiir den Leser. In gleicher Weise funktioniert dieses Verfahren
beim Beispiel mit dem armen Suender Christus oder bei dem lieblichen Hauptmann, der die
Auftrige seines Herrn (Kaiser) so versteht, wie es der Papst aus dem Weide-Auftrag ablei-
ten zu konnen glaubt.

Im zehnten Beispiel fiir ein Ironieargument bezieht sich Luther zunachst auf die eige-
nen Beschimpfungen gegeniiber dem Papst. Nach einer Abfolge von nicht weniger als
dreizehn Negativattributen® in Folge duflert er sich dazu, wie diese Bewertungen zu lesen
seien.

Das heisst aber nicht geurteilt, gerichtet noch verdampt, Sondern sind eitel lobe sprueche und ehren
wort, damit niemand zu loben und zu ehren ist on der Satanissimus, der Bapst.
(WA 54: 288)

Die naheliegende Interpretation der Beschimpfungen wird negiert (nicht geurteilt, gerichtet
noch verdampt) und durch eine ironische ersetzt: sind eitel lobe sprueche und ehren wort.
Diese ironische Deutung wird dann jedoch fiir den Leser am Ende des Zitats verstandnissi-

220 Diese ironische rhetorische Frage steht im Kontext des Vergleichs, den Luther anfiihrt im Zusammen-
hang mit der Argumentation zum Weide-Auftrag an den Papst. Hier zieht er den Kaiser und einen seiner
Hauptmanner als Vergleichsbasis heran: Wenn Keiser Karol spreche zu seiner Heubtman einem, als in Bra-
bant oder Flandern: Jch befelh dir meine Leute, sihe wol zu, das sie geschuetzt werden, und jederman recht
geschehe, und dencke, das es meine Land und Leute sind, Nicht deine Leute, mit denen du thun woltest, was
dich geluestet, wie sie offt pflegen, Da gienge der Heubtman hin, und [Seite 278] rhuemet sich, Keiser Karol
hette jm indistincte, alle seine Leute befolhen und wolte dadurch Heubtman sein, so weit als Keiser Karol Herr
were, in Hispanien, Jtalien, Germanien etc. und doch wol wueste, das Keiser Karol viel andere Heubtleute
hette, Were das nicht ein lieblicher, gewuendschter Heubtman? (WA 54: 277f.).

221 Jch richte und straffe jn trawen auch nicht, on das ich sage, Er sey vom Teufel hinden aus geborn, voller
Teufel, luegen, Gotteslesterung, abgoetterey, Stiffter der selben, Gottes feind, Widerchrist, Verstoerer der
Christenheit, Kirchenreuber, Schluessel dieb, Huren wirt und Sodoma vogt, und, was droben mehr gesagt ist.
Das heisst aber nicht geurteilt, gerichtet noch verdampt [...]. (WA 54: 288).



162 —— Argumentationsmuster — formal

chernd aufgel6st. In dieser Weise ,gelobt’ und ,geehrt’ wird nur der Satanissimus, der
Bapst.

5.6.16 Expressiver Ausruf

Schon die sprachliche Konstitution der Wir-Gruppe, die sich von der Gruppe der Gegner
absetzt (vgl. 5.3.3), war auch ein Mittel der Emotionalisierung. Der durch den Gegensatz
konstituierte Kontrast ist zugleich emotional aufgeladen (Wir-positiv, Andere-negativ).
Eine ebenso emotional agierende Argumentationsform ist der expressive Ausruf. In ihm
werden Emotionen zum Ausdruck gebracht, die den Leser argumentativ leiten und {iber-
zeugen sollen. In der Regel sind solche Ausrufe mit anderen Argumentationsformen ver-
schrankt, wie z. B. mit historischen Vergleichen, Beschimpfungen, Ironie oder dem Ver-
weis auf die eigene Erfahrung. Sie haben damit i.d.R. die Funktion, diese anderen
Argumentationsformen zu unterstiitzen, zu verstirken, durch den (vermeintlichen) Rekurs
auf Emotionen zu veranschaulichen und so die Authentizitdt des Sprechers und des Ge-
sagten zu unterstreichen. Nachvollziehbar wird diese Funktion dann, wenn man die jewei-
ligen Sétze einmal mit und einmal ohne den entsprechenden expressiven Ausruf liest.
Ohne den Ausruf verlieren sie an Eindringlichkeit.

Das erste Beispiel steht im Kontext der Konzilsfrage. Mit Blick auf das Konstanzer
Konzil von 1415 konstatiert Luther, dass diese Erfahrung fiir die nachfolgenden Pédpste so
negativ war, dass sie sich vorsehen, noch einmal in eine solche Lage zu kommen: das
stuecklin schmertzt sie [...]. Bereits diese Ausfiihrungen sind konkret und veranschauli-
chend. Gesteigert wird dies noch dadurch, dass der Ausruf Au, au, usch den Schmerz der
Betroffenen nicht nur beschreibt, sondern tatsdchlich inszeniert (bzw. medial zu inszenie-
ren versucht).

Ah, au, usch, das stuecklin schmertzt sie, der stefft stickt tieff in jré hertzen, der stein wil jnen das
hertz abdruecken, Da haben sie sich ein mal gebrand, Sie komen nicht wider, sie liessen ehe die gant-
ze welt im blut baden und ersauffen, [...].

(WA 54: 208)

Das zweite Beispiel fiihrt den Ausruf Ah vor, der im Text immerhin achtzehn Mal auf-
taucht. Generell gilt fiir alle Stellen, an denen dieser Ausruf verwendet wird, dass er dazu
dient, die emotionale Involviertheit des Sprechers zum Ausdruck zu bringen, um so das
Argument, in das der Ausruf eingebettet ist, zu verstirken. Wenige Belege mdgen hierfiir
geniigen.

Er hats mit liegen und triegen. Ah was sage ich liegen und triegen? Er hats mit Gotteslesterung und
abgoetterey, dem Reich schendlich, gestolen, geraubt, [...].
(WA 54: 243)



Giiltigkeit/Plausibilitit aus der Sprache —— 163

Hier leitet der Ausruf eine scheinbare Reflektion des Argumentierenden ein. Die urspriing-
liche Bewertung des Gegners (liegen und triegen) erweist sich als falsch, die eigene Rede-
weise als unzureichend, sie muss vielmehr verstarkt werden: Gotteslesterung und abgoet-
terey. Das Ah wird so zum Ausdruck des inneren Ringens des Autors, der sich um die
richtige Interpretation der Sachverhalte bemiiht.

AH was sol ich mehr sagen? Sie wustens wol und wissens noch jtzt wol, das die gantze Christenheit in
der welt kein Heubt uber sich hat, on allein den heiland Jhesum Christum Gottes Son, [...].
(WA 54: 243)

In diesem Beispiel schlief3t der Ausruf eine Reihe von Argumenten ab, die den Gegner
widerlegen sollen. Der Ausruf bringt die Resignation des Sprechers zum Ausdruck, der
wohl ,,mehr sagen“ kénnte, dieses aber nicht méchte, weil es nicht mehr nétig ist.

Ah hie schweige still, Jurist, Theologen, Keiser, Koenige, Ja auch die Engel im Himel und alle Creatur,
Es redet hie und richtet, der nicht frawen milch, sondern Jungfrawen milch gesogen hat, und am
Creutz so arm gewest, [Mt. 8, 20] das er nicht hatte raum, sein Heubt zu legen [...].

(WA 54: 290)

Hier leitet der Ausruf eine Aufforderung zum Schweigen ein. Diese richtet sich an letztlich
alle, die sich an der Diskussion beteiligen konnten. Damit weist der Ausruf als emotionaler
Marker voraus auf ein nachfolgendes zentrales Argument®*: Ja, der selb HErr ist, der hie
urteilt und spricht: Der Bapst sol ein Heide sein |[...]*.

AH der liebe HErr Christus hat anders zuthun mit dem Spruch (Weide meine Schafe) denn das er einen
Bapst oder Teufel wider sich und seine Kirchen damit stifften wolte, [...].
(WA 54: 279)

Auch der nichste Beleg zeigt den Ausruf als ein Einleitungssignal fiir ein umfassendes
und resiimierendes Argument: Christus hat anders zuthun. In allen Belegen wird die emo-
tionale Involviertheit des Sprechers, die den Argumenten Nachdruck verleihen soll, deut-
lich, so auch in diesem: AH, was plagen wir uns selbs mit dem verfluchten Bapst! (WA 54:
271).

Ganz Ahnliches gilt beim dritten expressiven Ausruf, dem O, der insgesamt siebzehn
Mal im Text verwendet wird. Hier nur zwei Belege:

222 Ah hie schweige still, Jurist, Theologen, Keiser, Koenige, Ja auch die Engel im Himel und alle Creatur, Es
redet hie und richtet, der nicht frawen milch, sondern Jungfrawen milch gesogen hat, und am Creutz so arm
gewest, [Mt. 8, 20] das er nicht hatte raum, sein Heubt zu legen, und doch daselbs das Paradis [Lk. 23, 43] und
Himelreich schenckt dem Schecher, und in der Krippen von allen Engeln [Mt. 2, 11] im Himel angebetet ward,
Ja, der selb HErr ists, der hie urteilt und spricht: Der Bapst sol ein Heide sein, weil er nicht hoeren wil, sondern
rhuemet dazu als eine grosse Heiligkeit solchen seinen verstockten ungehorsam. (WA 54: 290).

223 WA 54:290.



164 —— Argumentationsmuster - formal

O wie schrecklich ist solcher grewel anzusehen und zu hoeren!
(WA 54: 269)

O das ist ein schrekliche Plage in der Christenheit, das man die Leute ungewis macht, und bleiben
lesst auff jren eigen ungewissen wercken.
(WA 54:272)

Schliefilich sei als letztes Beispiel ein expressiver Ausruf mit biblischer Reminiszenz ange-
fiihrt: sihe. Dieser Ausruf war dem zeitgendssischen Leser aus der Bibel wohlvertraut, dort
wird es an hunderten Stellen im Alten und im Neuen Testament als Aufmerksamkeits- und
Vorausdeutungsformel verwendet.”* Insofern handelt es sich bei den Stellen, an denen
Luther diesen expressiven Ausruf verwendet, sowohl um die Markierung emotionaler
Involviertheit als auch um die kognitive Aktivierung biblischer Beziige beim Leser. Im
Unterschied zu Ausrufen wie Ah oder O (s. 0.) erhilt so die Expressivitit des Ausrufs zu-
sdtzlich die Verstarkung durch die Assoziation zum biblischen Kontext, aus dem dieser
Ausruf bekannt war. Als expressiver Ausruf erscheint sihe im Text an zehn Stellen.”” In
zwei Fallen wird der Ausruf dem gegnerischen Papst zugeschrieben:

[...] die Schrifft dieses Leckerlins, Pauli Tertij, da er zum Keiser schreibt: “Wiltu ein Concilium haben?
Wir wollens geben. [Seite 211] Wiltu es in Germania haben? Sihe, wir wollens wagen und auch thun.
Doch also, das es sey ein frey und Christlich Concilium, Und in welchem den Ketzern kein stat gegeben
werde, als die kein teil mit der Kirchen haben koennen.

(WA 54: 209f.)

Wenn sie Deudschland die loebliche Nation nennen, das es heisse: die bestien und Barbari, die nicht
werd sind des Bapsts myst zu fressen, wie der Wal Campanus (als man sagt) thet, da er in Deudsch-
land gewesen, (nicht mit seinem schaden) und an die grentze des Welschen landes wider heim kam,
den ruecken gegen Deudschland keret, bueckt sich und decket den hindern auff, und sprach: ‘Aspice
nudatas, Barbara terra, nates!” Sihe da, du Bestia, kuecke mir in den Sra.

(WA 54: 212)

Dabei handelt es sich um dem Papst unterstellte/zugeschriebene Argumente, die die geg-
nerische Position abwerten und die eigene Position indirekt aufwerten sollen. Sie sind —
wie iblich in der Streitschrift — klar kontextuell als indiskutabel markiert, so dass der
Leser auch hier — bei der Verwendung dieser expressiv-biblischen Ausrufe — erkennen
kann, dass sie das biblische Prestige zu Unrecht in Anspruch nehmen. Am deutlichsten
wird dies beim zweiten Beispiel, in dem das Sihe direkt kombiniert wird mit zwei Be-
schimpfungen (du Bestia, kuecke mir in den Sra [Ars, M. H.].

224 Die Entsprechung des lateinischen ,,ecce” in der Vulgata.

225 An einer weiteren Stelle taucht der Ausruf in einem Bibelzitat auf: Das aber solch bawen auff diesen
Stein oder Fels Christum glaube sey, beweiset bald darnach S. Petrus durch den Propheten Jsaiam 28 und
spricht: [Jes. 28, 16; 1. Petri 2, 6ff.] “Drumb stehet in der Schrifft: Sihe, ich lege einen ausserweleten koestlichen
Eckstein in Zion, Wer an jn gleubet, der sol nicht zu schanden werden. (WA 54: 245).



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus der Sprache == 165

Bei den iibrigen acht Belegen im Text wird das sihe von Luther selbst zur Unterstiit-
zung der eigenen Position eingesetzt; wie die anderen Ausrufe als Mittel der Markierung
emotionaler Involviertheit, als Mittel, die Authentizitdt des Gesagten zu unterstreichen
und - speziell bei diesem Ausruf — als Mittel, das das biblische Prestige dieser Formel
nutzt. Drei Belege mogen hier geniigen:

Sihe, das sind die Schluessel des Himelreichs, und das ist jr Ampt, Auff das man in der Kirchen ein
ewige behaltung und vergebung der Suenden habe, [...].
(WA 54: 249)

Da sihe, lieber gesell, was es sey, Die Schafe Christi weiden.
(WA 54: 280)

Sihe, Sihe, wie wallet mein blut und fleisch, wie gern wolt es das Bapstum gestrafft sehen, So doch
mein geist wol weis, das keine zeitliche straffe hie zu gnug sey, [...].
(WA 54:292)

Bei den ersten beiden Belegen stiitzt der Ausruf die vorangegangene Bibelinterpretation
(Mt. 16,19 - Schliissel; Joh. 21,17 — Weideauftrag), beim dritten Beleg leitet der expressive
Ausruf eine Gewaltphantasie ein, in der das Papsttum seiner — aus Luthers Sicht — gerech-
ten Strafe zugefiihrt wird. Dieses letzte Beispiel ist zugleich ein (indirektes) Drohargument
(vgl. 5.3.1). Es folgt der Logik ,Wem gedroht werden muss, hat Unrecht bzw. hat einen
Grund fiir die Drohung gegeben, der darauf hinweist, dass er im Unrecht ist.‘ Insofern
stiitzen solche Gewaltphantasien (gerechte Strafe) verstérkt durch den biblischen expres-
siven Ausruf die eigene argumentative Position und tragen zu den Argumentationsfunkti-
onen des Bestirkens (eigenes Lager) und des Uberzeugens (universelles Publikum) bei.

5.6.17 Sprachwechsel

Auch die bewusste Sprachwahl kann als eine Argumentationsform in der Streitschrift von
1545 betrachtet werden. Die bewusste Wahl von sprachlichen Varietdten (z. B. Jugend-
sprache, Dialekte, Fremdsprachen) nutzt das diesen Varietiten und Sprachen zugeschrie-
bene Assoziations- bzw. Stereotyppotential, um so argumentative Ziele zu verfolgen. So
lassen sich z. B. Authentizitdt, Volksndhe, Naturverbundenheit, Vertrautheit etc. als ge-
meinhin dialektalen Sprechweisen zugeschriebene Stereotype in 6ffentlichen Reden dazu
nutzen, den Sprecher selbst mit diesen Attributen in Verbindung zu bringen, damit seine
Glaubwiirdigkeit zu erhdhen und letztlich die von ihm vertretene Argumentation zu stiit-
zen. Problematisch wird der Einsatz dieser Mittel erst dann, wenn er von den Adressaten
als ,aufgesetzt‘, ,unecht’, ,nachgemacht‘ etc. empfunden wird. Dann schlagt die Wirkung
ins Gegenteil, sowohl fiir die Glaubwiirdigkeit des Sprechers als auch fiir die von ihm
vertretenen Positionen. Als Beispiel dazu kann der méchtegern-jugendliche Redner vorge-
riickten Alters gelten, der versucht, die Jugendlichen in ihrer Sprache zu erreichen und



166 —— Argumentationsmuster — formal

letztlich dabei nur sich selbst ldacherlich macht. Bekannt ist der Einsatz von sprachspezifi-
schen Assoziationen in der Werbung, um Kaufanreize zu setzen.?®

Luther greift in seiner Streitschrift das Verfahren auf, stereotype Assoziationen zu ein-
zelnen Sprachen fiir die eigene Argumentation zu nutzen, anhand von drei verschiedenen
Sprachen bzw. Varietdten: Latein, Niederdeutsch und einem italienisch-lateinischem
Sprachgemisch. Dabei steht jede dieser Sprachen fiir unterschiedliche Assoziationen. Der
Wechsel innerhalb des (hoch)deutschen Textes signalisiert fiir das Lateinische als Bil-
dungssprache ein h6heres argumentatives Gewicht des Gesagten, fiir das Niederdeutsche
Nahe, Authentizitit und emotionale Verbundenheit, fiir das italienisch-lateinische
Sprachgemisch (in diesem spezifischen Kontext) Unbildung, Charakterschwiche und
moralisches Fehlverhalten.

5.6.17.1 Latein

Der Sprachenwechsel zum Lateinischen stellt eine Sonderform des Autoritdtsarguments
dar, da mit den stereotypen Assoziationen zum Lateinischen als Bildungssprache der
Nutzer dieser Sprache sich selbst als Autoritét inszeniert. Das zugehorige Beispiel verdeut-
licht dies. In einem fiktiven Dialog mit dem Gegner, der der Lutherpartei Ketzerei vorwirft,
erwidert Luther folgendermafien:

»JA, du aber und dein hauffe seid verdampte Ketzer, Ewr urteil ist nichts gegen des Roemischen Stuels
urteil, wie Sanct Paul tertia an den Keiser Karol schreibt, das jr nicht sollet im Concilio zu gelassen
werden.” Erstlich antworte ich Latinisch: ,,Provoco & appello omnium nostrum nomine ad sanctam
sedem Romanam, illam scilicet, in qua explorantur Papae, an sint viri vel mulieres. Si sunt viri, os-
tendant testes contra nos Hereticos. Si [1. Kor. 14, 34] sunt mulieres, dicam illud Pauli: ,Mulier in Ec-
clesia taceat.” Hoc facere cogit vulgata fama per omnem Iam vetus Europam, queae mores extir-
pat honestos. Reges enim & Regina in Curia Romana dicuntur, ut plurimum, esse palam
Hermaphroditee, Androgyni, Cynedi, Pedicones & similia Monstra in natura. At illis non competit iu-
dicium de Hereticis facere.“

(WA 54: 287)

Ubersetzung?:

Ich wende mich ganz offiziell [provocare und appellare hier als jurist. Termini techn.
gleichbedeutend, ungefihr ,,an eine héhere Instanz appellieren®] in unser aller Namen an
den Heiligen Stuhl zu Rom - eben jenen, auf dem man untersucht, ob die Papste Manner
oder Frauen sind. Wenn sie Mdnner sind, sollen sie unsere Zeugen/Hoden [Wortspiel mit
der Polysemie von testis] gegen uns Haretiker vorfithren. Wenn sie Frauen sind, so werde

226 Vgl. z. B. die Werbung fiir Schofferhofer-Weizen von 1997 mit stereotypen Vorstellungen zum Franzo-
sischen bzw. franz6sischem Akzent (sexuelle Aufladung) oder die Nescafé-Werbung von 1992, die mit
stereotypen Vorstellungen zum Italienischen bzw. italienischem Akzent im Deutschen (Galanterie, ménnli-
che Attraktivitdt, Lebenskultur) operiert. (Schofferhofer-Werbung: https://www.youtube.com/watch?v=
erAM9y_rHvQ; Nescafé-Werbung: https://www.youtube.com/watch?v=pWMUGH5y-14; Stand: 20.11.2019).
227 Fiir die Ubersetzung danke ich herzlich meinem Kollegen Thorsten Burkard.



Giiltigkeit/Plausibilitit aus der Sprache —— 167

ich den folgenden Ausspruch des Paulus anfiihren: ,,Die Frau schweige in der Kirche!"
Dies zu tun zwingt mich der alte, bereits in ganz Europa verbreitete Ruf, der die Moral
ausrottet. Von den Kénigen und den Koniginnen in der rémischen Kurie heif3t es ndmlich,
dass sie grofitenteils ganz offen Hermaphroditen, Androgyne, Strichjungen, schwule
Arschficker und dhnliche Scheusale, die es in der Natur so gibt, sind. Aber solchen Leuten
steht es nicht zu, tiber Haretiker ein Urteil zu fallen.

Die ironische und institutionalisierte Anrufung/Befragung des Heiligen Stuhls, ob sie
,2Médnner oder Frauen“ sind und die darauffolgenden Konsequenzen mit Verweis auf die
Bibel, miindet am Ende wiederum in eine extreme Beschimpfungsfolge. Inhaltlich wird
hier somit nichts argumentativ weitergefiihrt, sondern durch den Sprachwechsel wird
signalisiert, dass der Sprecher {iber das notwendige Wissen zur formelhaften Institutio-
nensprache verfiigt und auch, dass in dieser Bildungssprache dieselben Beschimpfungen
moglich sind. Die durch den Sprachenwechsel aktivierte Prestigezuschreibung fiir den
Sprecher wird so bestitigt (formelhafte Einleitung, Bibelzitat, Beschimpfungen).

5.6.17.2 Niederdeutsch

Der Wechsel zum Niederdeutschen wird an einer Stelle im Text umgesetzt zur Erzeugung
von Nihe, Vertrautheit, Authentizitit des Sprechers. Es geht dabei wiederum um die Aus-
legung der Stelle aus Joh. 21,15f. (,Weide meine Schafe‘). Der Wechsel ist zwar unauffillig
und nur auf zwei Lexeme beschrinkt (dat vs. das, skarp vs. scharf). Er ist aber vermutlich
nicht zufillig erfolgt. Luther hilt der Deutung der Bibelstelle durch den Papst entgegen,
dass diese letztlich sophistisch und haarspalterisch sei. Unterstiitzt wird dieser Vorwurf
durch den Wechsel ins Niederdeutsche, der dann das Assoziationspotential dieser Spra-
che als Sprache der Ndhe, Vertrautheit, Authentizitit etc. aktiviert:

Ja, spricht Clem. iij.: Christus redet indistincte, Weide meine Schafe, macht kein unter-
scheid zwisschen diesen und jenen, drumb mus , meine Schafe* heissen: alle Schafe. Ey, dat ist ein
skarper Jurist und Sophist, doch nicht mit den skerpsten, Du heilige Jungfer S. Clemens. Wer dich,
Esel, Schuetzen und Bachanten, mit ruten striche, das dir das Blut vom arse floesse, Und den Donat,
das pronomen Meum declinirn lerete!

(WA 54: 277)

Letztlich werden so durch den Sprachwechsel die Anschaulichkeit und der Nachdruck des
Arguments erhoht.

5.6.17.3 lItalienisch-lateinisches Sprachgemisch

Ein weiterer Sprachenwechsel wird von Luther in Bezug auf ein italienisch-lateinisches
Sprachgemisch vorgenommen. Das erste Beispiel steht im Kontext eines fiktiven Dialogs
zwischen Luther und dem Papst. Es ist verbunden mit einem Ad-Hominem-Argument und
der unterstellten Argumentation:



168 —— Argumentationsmuster - formal

[Luther] ,,Ja, ja, Jungfer Bepstlin, bistu da zurissen, so flicke dich der Teufel und seine mutter. Fuerch-
testu dich aber nicht fuer Gott, das er dich umb solcher schendlicher verfelschung und lesterung wil-
len seiner wort moechte mit blitz und donner von Himel durch die erden in abgrund der Hellen sen-
cken?*
[Papst] ,,Ha, ha, ha bon profacit, miser porko, Meinet jr Todeske Embrigek, das wir solche Narren sein,
als jr seid, und solche geucherey und narrenteiding von Gott und ewren todten Christo gleuben wol-
len?“

(WA 54: 282)

Der Sprachenwechsel zum italienisch-lateinischen Sprachgemisch wird hier dem Papst
zugeordnet, der den Gegner als profacit, miser pork bzw. Todeske Embrigek beleidigt. Die
Weimarer Ausgabe kommentiert die beiden Beleidigungen folgendermaf3en: ,,Wohl be-
komm’s, Herr Schwein!“, also eine ironisch-beleidigende Begriifung und ,,Ihr deutschen
Trunkenbolde®, also eine Beschimpfung.”® Durch den Sprachenwechsel bzw. genauer
durch den Wechsel zu einer Varietdt, die aus einer Mischung beider Sprachen besteht,
wird hier das Assoziationspotential des Sprachgemischs aufgerufen, das hier als Varietéat
der moralisch verwerflichen Papstpartei steht.

Im zweiten Beispiel greift Luther das der Papstpartei zugeschriebene radebrechende
Sprachgemisch auf und gibt es gewissermafien zuriick. Die Stelle fiihrt den oben geschil-
derten fiktiven Dialog unmittelbar fort.

[Luther] ,,Ey warumb fuerestu denn seine Wort, vom Fels, Schluessel und Weiden?“
[Papst] ,,Ey, lieber, es ist besser Bestien regirn, denn von Bestien regirt werden. Weistu nicht, wer Mei-
sen fahen wil, mus ein Meisen bein pfeiffen, und wer einen Christen fahen wil, mus reden lernen wie
ein Christ. Darumb muessen wir euch, bon Christian, bey ewrem glauben ergreiffen, dabey kan [Seite
283] man euch Deudsche Bestien halten und fueren, wo und wie wir wollen, wie man die Beeren fueret
bey dem Rinck in der Nasen, das jr uns nicht abermal uber den kopff wachset, und mit uns spielet, wie
ewer vorfarn, die Gotten, Longobarden, und etliche Keiser gethan haben.”
[Luther] ,,Gremmerze, Miser Asine, porlabon informatione, sattanissime Papa.*

(WA 54: S. 282f.)

Man konnte daher — mit Blick auf das unbeholfen-ungebildete Sprechen des Papstes — die
Verwendung des Sprachgemischs bei Luther als ,dem-Gegner-in-seiner-eigenen-Sprache-
antworten‘ verstehen. Man begegnet dem Gegner damit auf seinem Niveau, das er {iber-
haupt — in seiner Fehlerhaftigkeit und Verworfenheit — verstehen kann; freilich ist der
ausgesprochene ,Dank‘ klar ironisch durch den gesamten Kontext markiert. Die Weimarer
Ausgabe kommentiert diese Stelle folgendermafien: ,,Grof3en Dank, Herr Esel, fiir die gute
Belehrung!“.

228 Ich danke Thorsten Burkard fiir den Hinweis auf Maximilian Prechtls Ubersetzungsvorschlag von 1818,
der ,profacit auf ,buon proface‘ in der Bedeutung von ,Gott segne Euch‘ und ,Todeske Embrigek‘ auf ,Te-
desce embrice* also ,deutscher Ziegelstein® zuriickfiihrt. Auch bei dieser Herleitung bleibt die erste Phrase
eine ironisch-beleidigende Begriiffung und die zweite eine Beschimpfung. Vgl. Prechtl (1818: 106).



Giiltigkeit/Plausibilitdt durch Verweis auf andere Argumente —— 169

5.7 Giiltigkeit/Plausibilitdt durch Verweis auf andere Argumente

Diese vergleichsweise kleine und heterogene Gruppe von Argumentationsformen ist
dadurch bestimmt, dass das primadr, in erster Linie, vorgeblich vorgetragene Argument auf
ein oder mehrere andere Argumente verweist, die dann die eigene Argumentation direkt
oder indirekt stiitzen sollen. Dabei ist der Schluss von dem priméar vorgetragenen Argu-
ment auf das sekundire (entweder als direkter Verweis oder als indirekt zu erschliefendes
Argument) fiir den Leser immer eindeutig rekonstruierbar: dies geschieht im Falle der
captatio benevolentiae durch entsprechende Demutsformeln, bei der Praeteritio durch
Konjunktiv-II-Formen und Negationen bei der Antizipation durch das Vortragen vermeint-
licher oder zumindest denkbarer Argumente des Gegners.

5.7.1 Captatio benevolentiae/Devotionsformel

Die argumentativen Funktionen der Captatio benevolentiae als vermeintliche Selbstkritik
lassen sich in verschiedenen Funktionen beschreiben: Im ersten Schritt nimmt die (ver-
meintliche) Bescheidenheit des Sprechers den Horer fiir ihn ein, er gesteht ihm zu, dass er
auch aufgrund der Selbstzweifel die verschiedenen argumentativen Positionen hinrei-
chend erwogen hat. Zweitens wirkt die captatio benevolentiae als Authentizitdts- und
Wahrhaftigkeitsmittel. Der Sprecher empfiehlt sich dem Leser so als moralisch einwand-
freier Teilnehmer an Argumentationen. Drittens steckt in jeder captatio benevolentiae —
gerade wegen der oft iibertriebenen Demutsformeln — das Potential des Widerspruchs
durch den Leser. Der Leser soll gerade diese Art der Bescheidenheit und der (vermeintli-
chen) Kritik an den eigenen Féahigkeiten und den eigenen Argumenten zuriickweisen.

In anschaulichster Form hat Wilhelm Busch die Funktionen der Captatio benevolen-
tiae in der Gedichtsammlung von 1974 ,,Kritik des Herzens“ zusammengefasst:*”

Die Selbstkritik hat viel fiir sich.
Gesetzt den Fall, ich tadle mich,
So hab' ich erstens den Gewinn,
Daf ich so hiibsch bescheiden bin;
Zum zweiten denken sich die Leut,
Der Mann ist lauter Redlichkeit;
Auch schnapp' ich drittens diesen Bissen
Vorweg den andern Kritikiissen;
Und viertens hoff' ich auf3erdem
Auf Widerspruch, der mir genehm.
So kommt es denn zuletzt heraus,
Daf ich ein ganz famoses Haus.

229 Busch (1874/1960: 496).



170 —— Argumentationsmuster — formal

Auch Luther verwendet in der Streitschrift von 1545 diese Argumentationsform an ver-
schiedenen Stellen. Dabei kontextualisiert er jedoch die vermeintlichen Demutsformeln
so, dass kein Zweifel daran bestehen kann, dass die eigentliche Kritik am Gegner mehr als
berechtigt ist. In einzelnen Fillen wird so die Captatio benevolentiae eher zum bedauern-
den Ausruf, dass ihm selbst (Luther) leider nicht noch bessere Beschimpfungsméglichkei-
ten zur Verfiigung stehen. Dies zeigt das erste Beispiel.

MOcht jemand hie dencken, Jch buessete hiemit die lust, mit so spoettischen, verdrieslichen, stachli-
chen worten an dem Bapst: O HErr Gott, Den Bapst zu spotten, bin ich ummeslich zu geringe. Er hat nu
wol uber sechshundert jare die welt gespottet, und jrem verderben an Leib und Seel, gut und ehre, in
die faust gelacht, Hoeret auch nicht auff, kan auch nicht auffhoeren.

(WA 54: 215)

Zunidchst wird ein scheinbarer Einwand moéglicher Kritiker (Antizipation) angegeben:
Schimpf und Spott konnten auf Luther wieder zuriickfallen. Dem entgegnet Luther mit
einer vermeintlichen Demutsformel (Den Bapst zu spotten, bin ich unmeslich zu geringe.)
Diese Demutsformel erweist sich dann aber, mit Blick auf das nachfolgende Argument, in
dem Luther die mehrhundertjdhrige Spotttradition des Papstes anspricht, als Hinweis
darauf, dass alle Beschimpfungen Luthers letztlich nichts gegen die des Papstes selbst
sind.

Das zweite Beispiel schliefit die lange Auslegung von Mt. 16,18f. ab. Auch hier ist die
vermeintliche Selbstkritik Luthers wiederum eingebettet in einen Hinweis darauf, dass
diese Ausgiebigkeit und Linge begriindet ist durch die Bebstliche[n] grewel:

DAs sey gnug gesagt von diesem Spruch Matthei xvj, habs zu viel und zu lang gemacht, Aber
der Bepstliche grewel hat kein masse noch ende.
(WA 54:272)

Das dritte Beispiel steht im unmittelbaren Anschluss an eine praeteritio (vgl. 5.7.2), in der
Luther darauf verweist, dass er eigentlich gern ein Deudsch wort reden mochte, dies aber
nicht wagt. Dann folgt die captatio benevolentiae, in der er auf seine Stellung als Prediger
verweist, die es ihm eigentlich untersagt, zu beschimpfen und zu fluchen. Verstarkt wird
dieser Hinweis noch durch die zweite Demutsformel, dass er seine grosse anfechtung mit
ungeschickten Worten vortrage.

So stehets auch einem Prediger [Luther, der vorher den Papst verflucht, M. H.] nicht an, zu fluchen,
der zu segenen ist beruffen. Jch rede aber meine grosse anfechtung mit ungeschickten Worten, Das
wird mir mein HErr Christus verzeihen, umb welchs willen ich alles thu und rede.

(WA 54:277)

Auch in diesem Beispiel wird letztlich die captatio benevolentiae wiederum abgeschwicht
dadurch, dass Luther sie mit seiner Verbundenheit zu Christus begriindet, um welchs wil-
len ich alles thu und rede. Auch hier bleibt somit die captatio benevolentiae nicht unkom-
mentiert stehen.



Giiltigkeit/Plausibilitdt durch Verweis auf andere Argumente = 171

Im vierten Beispiel schlief3t Luther das erste Hauptstiick der Abhandlung (Legitimati-
on des Papsttums) ab.

ES ist mir dis Buechlin zu gros unterhanden worden, und wie man sagt: Das alter ist vergessen und
wesschicht, ist mir villeicht auch also geschehen. Wie wol des Bapstumbs teuflischer grewel an sich
selbs ein unendlich aussprechlicher wust ist [...].

(WA 54: 283)

Vorgeblich konzediert Luther, dass die Ausfiihrungen bereits jetzt zu lang geraten sind
und begriindet dies mit dem eigenen Alter (in Form eines Sprichworts, vgl. 5.6.13). Bereits
diese Begriindung ist jedoch zuriickgenommen. Luther erwagt dies nur als Moglichkeit
(villeicht), er behauptet es nicht. Zudem wird auch hier die Demutsformel wiederum durch
den nachfolgenden expliziten Hinweis auf des Bapstumbs teuflischer grewel abge-
schwaicht.

5.7.2 Praeteritio/Paralipse

Eine Negation ldsst sich ohne das Negierte nicht denken. Das zeigt schon die oft spafhaft
verwendete Aufforderung ,Denke nicht an X!*, die eben gerade X ins Gedachtnis ruft. Das-
selbe gilt fiir die Argumentationsform der Praeteritio oder Paralipse. Bei ihr gibt der Ar-
gumentierende vor, ein bestimmtes Argument gerade nicht anfiihren zu wollen. Mit dieser
vorgeblichen Negation fiihrt er aber gerade dieses Argument in die Auseinandersetzung
ein. Verbunden mit diesen vorgeblichen Argumentauslassungen sind dann Negationen,
Konjunktiv-II-Formen und privative Ausdriicke (z.B. ,ganz zu schweigen von“, ,ich
schweige von®), die sich in folgender Zusammenfassung einer Praeteritio wiederfinden:
,Ich kénnte x sagen, tue es aber nicht/ganz zu schweigen von x [und sage es eben mit der
Verneinung und der Aktivierung der Vorstellungswelt des Konjunktiv-II doch]‘.*° Die
Praeteritio ermdglicht es dem Argumentierenden, bestimmte Argumente zu lancieren,
ohne dafiir haftbar gemacht werden zu kénnen, da er sie ja nur testweise und mit der Mar-
kierung, dass er sie ja gar nicht anbringen mdchte, in die Diskussion einbringt. Dennoch
ist die Praeteritio eine durchaus wirksame Argumentationsform, da die vorgeblich ausge-
lassenen Argumente ihre Wirkung entfalten konnen: auf der Basis der durch den Konjunk-
tiv-II bzw. durch die Negation vor dem geistigen Auge des Lesers ausgebreiteten mogli-
chen Welt, in der diese ausgelassenen Argumente eben doch ins Feld gefiihrt werden. Sie
schwingen dann trotz des Caveats der Praeteritio auch in der Vorstellungswelt, auf die
sich die reale Argumentation bezieht, mit.

Auch Luther verwendet in der Streitschrift an vielen Stellen diese Argumentations-
form. In den ersten drei Beispielen wird die Praeteritio mit einem Konjunktiv II markiert:
ich hette schier gesagt. Damit wird das jeweils verstarkende Argument scheinbar zuriick-

230 Vgl. zur Praeteritio auch Perelman & Olbrechts-Tyteca (1971: 487).



172 —— Argumentationsmuster — formal

genommen und durch die scheinbare Zuriicknahme eben gerade in die Diskussion einge-
bracht. Die Bubenschule (Verbrecherschule) im ersten Beispiel wird dann mit dem unter-
stellten papstlichen Verstidndnis der heiligen Kirche[] gleichgesetzt.

Christlich heisse nichts mehr denn Bepstlich und was seine hellischeit sampt seiner Bubenschule (ah
vergebe mirs Gott, ich hette schier gesagt: sampt seiner heiligen Kirchen).
(WA 54: 213)

Der Roemische[] Stuel im zweiten Beispiel kann so mit der Beschimpfung Maulesel[] ver-
bunden werden, sodass das vorangegangene ironische Argument (der arme Suender Chris-
tus) ein zusétzliches Ironiesignal erhilt.

O der arme Suender Christus, wie wil er jmermehr vergebung seiner Ketzerey und Suenden erlangen
bey dem Roemischen Stuel? Jch hette schier gesagt bey den Mauleseln?
(WA 54: 253)

Im dritten Beispiel wird die Beschimpfung der Heuchler (als Parteigdnger des Papstes)
noch gesteigert, um so auch ein zusatzliches Ironiesignal fiir die vorausgehende Argumen-
tation zu setzen, in der von der Dreiteilung der Welt gesprochen wird, die den drei Kronen
des Papstes entspreche.

Denn die Welt ist in drey teil geteilet, die nennet man Europa, Affrica, Asia, Das sind die drey Kronen
des Bapsts. Denn alle Reiche in diesen dreyen Lendern sind des Bapsts, wie das Cap. Omnes, und sei-
ne Heuchler (ich hette schier gesagt: wie des Teufels foertze) rhuemen, das er der gantzen Welt Herr
sey.

(WA 54: 265)

In gleicher Weise wie der Konjunktiv der bisherigen Belege fungiert die Negation in den
folgenden Belegen. Das thar ich nicht sagen bzw. thar ich nicht reden (wage es nicht zu
sagen) aktiviert gerade das, was da eigentlich nicht gesagt werden soll.

Im vierten Beispiel wird die herbeigewiinschte Strafe (indirektes ad baculum-
Argument) noch gesteigert, so dass der Leser fiir die sich daran anschlieflende Erwdhnung
von Strafe (Das dich Gott straffe) die entsprechende Lesart der ,Schidndung‘ (im Sinne von
,verletzen, beschadigen, vernichten, verderben‘®') aktiviert.

Das dich [Seite 277] Gott straffe (Schenden thar ich nicht sagen, Denn du bist schon allzu hoch ge-
schendet, weil du on auffhoeren Gott schendest, und seine Apostel, Kirche und Schrifft), Das dich Gott
straffe, sage ich, du unverschampts luegen maul, lester maul, Teufels maul, Der du fuer Gott, fuer al-
len Engeln, fuer der lieben Sonnen, fuer aller Welt tharst heraus speien, du seiest allein der Hirt aller
Schafe Christi, unangesehen die Euangelia, und Episteln der Aposteln, Petri und Pauli, da wider du so
wissentlich speiest, und wirffest deinen Teufels dreck aus.

(WA 54: 276f.)

231 Vgl. DWB Bd. 14, Sp. 2137-2144.



Giiltigkeit/Plausibilitdt durch Verweis auf andere Argumente = 173

Im fiinften Beispiel kombiniert Luther den Konjunktiv (Jch wolt [... ]) mit der Negation (thar
ich nicht reden) und kann so das vorgeblich ausgelassene Argument in voller Breite aus-
fiihren: eine Reihe von Beschimpfungen und negativen Zuschreibungen.

Jch wolt wol gern hie ein Deudsch wort reden: das dich, Bapst, dis und jenes bestehe, kanstu nichts
mehr, denn liegen, triegen, Gott lestern, die Apostel schenden, fluchen, Kirchen fressen, leiblich und
geistlich verstoeren, Koenige vermaledeien, mit fuessen tretten, abgoetterey stifften, aller welt gueter
verschlingen, und solchs alles unter S. Peters namen, das dich, Bapst, dis und jenes bestehe! Aber
solch schoen Deudsch thar ich nicht reden, der Bapstesel moechte zuernen.

(WA 54: 277)

Eine weitere Moglichkeit, eine Praeteritio anzubringen, ist die Verwendung des Privati-
vums schweigen. Man gibt vor, etwas nicht zu sagen, das dann aber ausgefiihrt wird. Auch
von dieser Moglichkeit macht Luther an verschiedenen Stellen Gebrauch. Im sechsten
Beispiel gibt Luther vor, von den kritikwiirdigen Verhaltensweisen der rémischen Kirche
zu schweigen, thematisiert sie aber gerade dadurch.

Jch wil schweigen Simoney und Geitz, pfruenden marck, Pedasterey, und was mehr der heilge Stuel zu
Rom in seinem aller heiligsten leben treibt und grosse lust drinnen hat.
(WA 54: 214)

Gleiches gilt fiir das siebte Beispiel, in dem der verlogen Ablas und weitere moralisch ver-
werfliche Einkommensquellen des Gegners thematisiert werden.

Jch schweig [Seite 268] jtzt, was er mit seinem verlogen Ablas, guelden Jar, Weichwasser, Agnus Dei,
Chresem, feur, Wachs, Kreuter, ah wer kans alles erzelen? Jtem Walfarten, Bruederschafften, gestifftet
hat.

(WA 54: 267f.)

Im achten Beispiel geht es um die Kenntnisse und das Verstdndnis der zehn Gebote. Zu-
nédchst wird die Hoffnung ausgedriickt, dass der Gegner die zehn Gebote wenigstens auf-
zdhlen kann bzw. sie in der richtigen Reihenfolge hersagen kann. Die Praeteritio driickt
dariiber hinaus aus, dass von einem tatsidchlichen Verstindnis der zehn Gebote (iiber das
reine Memorieren hinaus) wohl kaum ausgegangen werden kénne.

Gott gebe, das er die zehen Gebot (wil des verstands gerne schweigen) koenne nach einander zelen,
wie unser Kinder von vier, fuenff jaren koennen.
(WA 54: 271)

5.7.3 Antizipation/Prokatalepsis

Eine in vielen Argumentationen haufig gebrauchte Argumentationsform ist die Antizipati-
on moglicher gegnerischer Argumente. Durch die Vorwegnahme moglicher Einwadnde
gegen die eigene Position soll dem Gegner von vornherein der Wind aus den Segeln ge-



174 —— Argumentationsmuster — formal

nommen werden. Die Basis fiir denkbare gegnerische Einwédnde wird so verringert. Auch
Luther greift an wenigen Stellen auf diese Argumentationsform zuriick, so z. B. wenn er
den erwartbaren Haupteinwand des Gegners selbst aufgreift. Die ganze Streitschrift strotzt
vor Respektlosigkeit gegeniiber dem Papst und seinen Anhdngern. Insofern ist der Ein-
wand, dass die luthersche Argumentation schon allein deshalb nicht zuldssig sei, weil sie
beleidigend und respektlos ist, erwartbar. In einem fiktiven Dialog mit dem Gegner, in
dem es um die Frage der Konzilseinberufung geht, legt Luther dem Gegner diesen Ein-
wand in den Mund.

,»Ey du schendlicher Luther, soltu mit dem Bapst so reden?* Ey pfui wider, jr lesterliche verzweivelten
buben und groben Esel, solt jr denn auch mit einem Keiser und Reich also reden? Ja solt jr solche hohe
vier Concilia mit den vier Christlichen, groessesten Keisern so lestern und schenden umb ewer fortze
und drecketal willen?

(WA 54: 221)

Widerlegt wird der Einwand durch ein Vergleichs- bzw. Gleichbehandlungsargument, das
sich so paraphrasieren ldsst: Auf die Frage des Gegners — mit der Illokution des Tadels —,
ob eine solche Redeweise angemessen sei, kontert Luther mit der Gegenfrage, ob es nicht
ebenso abzulehnen sei, wie der Papst und seine Anhédnger lestern und schenden. Wenn
also Luthers Vorgehen zu tadeln ist, gilt das in gleicher Weise fiir das Vorgehen des Paps-
tes. Implizit enthalten ist hier auch die Hierarchiefrage, die durch den Vergleich erst deut-
lich wird. Der gegnerische Einwand, dass Luther so mit dem Papst nicht sprechen diirfe,
basiert auf dem Macht- und Statusunterschied zwischen Luther (dem einfachen Prediger
und Monch) und dem Papst als dem Oberhaupt der katholischen Kirche. Eine gleicherma-
BBen grofle Distanz wird durch den Vergleich zwischen Papst und Keiser und Reich nahege-
legt. Auch der Papst steht im Status demgemaf; weit unter Kaiser und Reich, genauso wie
Luther in Relation zum Papst.

5.8 Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Reihungen, Agglomerationen

Aneinanderreihungen von Argumenten haben immer eine Verbindung zur Argumentati-
onsform ,,ad nauseam®, also der Argumentationsform, bei der durch stiandige bzw. allent-
halben auch penetrante Wiederholung ein und desselben Arguments der Adressat/das
Auditorium durch die blof3e Wiederholung des Arguments dazu gebracht werden soll, das
Argument selbst und die daraus folgenden Konklusionen zu akzeptieren. Bei den in die-
sem Abschnitt zu besprechenden Argumentationsformen handelt es sich jedoch um Ab-
wandlungen des Ad-Nauseam-Arguments. Das jeweilige Argument wird nicht wortwort-
lich wiederholt, sondern in verschiedenen Variationen. Aber auch hier gilt: Die
Wiederholung der jeweiligen Inhalte — auch wenn sie auf der Ausdrucksseite variieren —
soll das Auditorium {iberzeugen. Zugleich dient diese Art der inhaltlich variierten Wieder-
holung dazu, dass die Leser die Stofirichtung der Argumente, die ja jeweils der Widerle-
gung und Abwertung des Gegners dienen, besser in Erinnerung behalten.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Reihungen, Agglomerationen = 175

Reihende Argumente tauchen in der Streitschrift in verschiedenen Auspriagungen auf.
Die erste Form ist die einfache Reihung von Attributen und Prddikationen. Die zweite
Form besteht aus Attribut-Pradikationsreihungen, die eine innere Struktur aufweisen, und
zwar in Form einer Klimax am Ende der jeweiligen Reihung. Die dritte Form reiht ver-
schiedene, aber inhaltlich aufeinander bezogene Argumente, die dann in der Summe wir-
ken sollen. Schlief3lich kann eine vierte Form identifiziert werden, bei der die Argumente
jeweils wiederholt werden bzw. bei denen auf bereits angefiihrte Argumente verwiesen
wird.

5.8.1 Einfache Attribut-Prddikationsreihung

In der Regel werden die Attribut-Pradikationsreihungen von Luther dazu genutzt, den
Gegner zu beschimpfen. Die Reihung selbst verstarkt das jeweilige Argument, das in der
einzelnen Beschimpfung enthalten ist. Bei dieser Argumentationsform kann man zwi-
schen Reihungen aus Substantiven/Nominalphrasen/Prédpositionalphrasen, Verben und
Adjektiven unterscheiden. Der Ubersichtlichkeit halber sind die einzelnen Phrasen im
Zitat nummeriert. Zu diesen Reihungen gehdren auch die zahlreichen Beispiele, in denen
Luther in zwei-, drei- und vierfacher Weise den Gegner negativ kennzeichnet. Hier sollen
nur wenige Beispiele mit fiinf- bis zwanzigfacher Attribution zur Veranschaulichung vor-
gefiihrt werden.

Im ersten Beispiel fiihrt Luther die Siindhaftigkeit des Papstes anhand von fiinf Attri-
butionen in Form von Prédpositionalphrasen aus (mit Suenden etc.):

Und was ein Mensch der Suenden sey, hastu aus vorigen stuecken leicht zu vernemen, da er nicht al-

lein fuer sich ein Suender ist, sondern mit Suenden [1], falschem Gottes dienst [2], Gotteslesterung [3],

unglauben [4] und luegen [5], die welt, sonderlich den Tempel Gottes, die Kirchen, vol, vol gemacht.
(WA 54: 269)

Das Zitat schlief3t mit einer ebenfalls die Wiederholung nutzenden Argumentationsform
(Epizeuxis).

Im zweiten Beispiel steigert sich die Reihe der Negativattribute schon auf sieben. Die
Zuordnung wird hier iiber das vorangestellte Genitivattribut (des Bapsts) geleistet, der sich
dann die Fehlerzuschreibungen anschlief3en.

Das sey kuertzlich gesagt vom andern schaden, durch des Bapsts binderey [1], Seelmoerderey [2], Ab-
goetterey [3], Luegen [4] und des Glaubens zerstoerung [5], Christlicher freyheit gefengnis [6], und der
gewissen verderbung [7] erfuellet.

(WA 54: 269)

Man sieht bereits hier, dass mit jeder weiteren Attribution die Umfassendheit der darge-
stellten Fehler gesteigert wird; mit jeder weiteren Attribution wird so die Menge méglicher
Fehler erweitert und das nur denkbare Spektrum ausgeschopft. Dies zeigen besonders



176 —— Argumentationsmuster — formal

eindriicklich die folgenden Beispiele, in denen sich die Reihungen auf 12, 13, 16 und
schlief3lich 20 Negativattribute steigert. Im dritten Beispiel geht es wiederum um die Frage
der Legitimation des Papsttums. Dieses stamme nicht von Gott oder den Menschen. Die
Reihe beginnt mit einer Pripositionalphrase (von allen Teufeln aus der Helle), die dann
durch zwolf Nominalphrasen ergédnzt wird, im Sinne einer Erlduterung zur ersten Zu-
schreibung.

das sein Regiment und stand sey nicht von Gott noch von Menschen, Sondern von allen Teufeln aus
der Helle [1], eitel abgoetterey [2], Gotteslesterung [3], [Seite 273] luegen [4], seelmoerderey [5], Mord
[6], Reuberey [7], Auffrur [8], Feindschafft wider Gott [9], Keiser [10], Koenige [11], und alle Menschen
[12], sonderlich wider die Christenheit [13], Viel erger denn der Tuercke.

(WA 54: 272f.)

Ganz dhnlich ist das vierte Beispiel gebaut. Es beginnt mit einer vermeintlichen Kritik-
riicknahme (Jch richte und straffe [...] auch nicht), die dann sofort eingeschrankt wird (on
das ich sage ,aufler dass ich sage‘): Was folgt, ist dann eine Kette von insgesamt dreizehn
Beschimpfungen, die den Papst charakterisieren sollen.

[13-fach] Jch richte und straffe jn trawen auch nicht, on das ich sage, Er sey vom Teufel hinden aus ge-
born [1], voller Teufel [2], luegen [3], Gotteslesterung [4], abgoetterey [5], Stiffter der selben [6], Gottes
feind [7], Widerchrist [8], Verstoerer der Christenheit [9], Kirchenreuber [10], Schluessel dieb [11], Hu-
ren wirt [12] und Sodoma vogt [13], und, was droben mehr gesagt ist.

(WA 54: 288)

Das fiinfte Beispiel steigert die Reihung der Negativattribute auf sechzehn. Sie setzt mit
zwei Antworten auf die Frage, welche Folgen sich fiir den Papst aus zwei im Vorfeld disku-
tierten Bibelstellen (Joh. 20,17; Hebr. 4,12) ergeben. Zum einen das ewige Hollenfeuer und
zum anderen ewige Schande im Dies- und Jenseits. Diese drei Negativkennzeichnungen
werden dann mit insgesamt noch dreizehn Attributen des Papstes begriindet. Es kommen
dabei (wie in den anderen Attributreihungen auch) Nominalphrasen mit Genitivattributen
(Felscher der Schrifft), Komposita (Gottes Lesterer), Nominalphrasen mit Adjektivattributen
(verlogener Boesewicht), Nominalphrasen mit Prapositionalattributen (Tyrann uber Keiser)
vor.

Was hat der Bapst nu gewonnen an diesen zweien Spruechen? Erstlich das ewige Hellische fewr [1].
Zum andern, ewige schande hie [2] und dort [3], als der erfunden ist oeffentlich ein Felscher der
Schrifft [4], ein Luegener [5], ein Gottes Lesterer [6], ein Schender aller Apostel [7] und gantzer Chris-
tenheit [8], ein verlogener Boesewicht [9], und Tyrann uber Keiser [10] und Koenige [11], und alle welt
[12], ein Dieb [13], Schalck [14] und Reuber, beide der Kirchen gueter [15] und der weltlichen gueter
[16].

(WA 54: 279)

Das Maximum an Negativattributen im Bereich der Nominalphrasen/Prapositionalphrasen
ist mit dem sechsten Beispiel gegeben. In insgesamt zwanzig Phrasen wird das ganze nur
denkbare Spektrum von Negativbewertungen ausgeschopft.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Reihungen, Agglomerationen = 177

das, Gott lob, kein gut Christlich gewissen anders gleuben kan, denn das der Bapst nicht sey noch sein
kan das heubt der Christlichen Kirchen noch Stathalter Gottes oder Christi, sondern sey das heubt der
verfluchten kirchen aller ergesten Buben auff erden [1], Ein stathalter des Teufels [2], ein feind Gottes
[3], ein widersacher Christi [4] und verstoerer der Kirchen Christi [5], Ein lerer aller luegen [6], [Seite
284] Gottslesterung [7Jund abgoettereien [8], Ein Ertzkirchendieb [9] und Kirchenreuber der schluessel
[10], aller gueter, beide der kirchen [11] und der weltlichen Herrn [12], ein moerder der Koenige [13],
und hetzer zu allerley blutvergiessen [14], Ein hurnwirt uber alle hurnwirte [15] [2. Thess. 2, 3] und aller
unzucht [16], auch die nicht zu nennen ist, ein Widerchrist [17], ein Mensch der suenden [18] und kind
des verderbens [19], ein rechter Beerwolff [20].

(WA 54: 283f.)

Auch im Bereich der Verben verwendet Luther die Argumentreihung. In der Regel wird die
Reihung auch hier dazu verwendet, die Fehler des Gegners herauszustreichen. Dies zeigen
die nachfolgenden Beispiele. Die Formen variieren auch hier von einfachen Verbfolgen
iiber Kombinationen aus Verbfolgen und Verbalphrasen (Pradikate inkl. Objekte etc.) bis
zur Aneinanderreihung von Verbalphrasen, die dann wiederum selbststandige Aussagen
darstellen und so den inkriminierten Sachverhalt aus verschiedenen Perspektiven darstel-
len.

Denn sihe doch, wie die armen Juristen geplagt sind, das sie die Roemische spitzbueberey mit glosen
zusamen flicken [1], reimen [2], schlichten [3], ehe sie jr eine geringe gestalt machen koennen [...].
(WA 54: 217)

NAch dem nu der Bapst die Bisschove also hatte eingetrieben [1], gefangen [2] und unter sich bracht
[3], denn sie haben sich trawen redlich und lang gnug gewehret, wie die Historien zeugen [...].
(WA 54: 234)

Ey wie bruellet [1], tobet [2], wuetet [3] und sprueet [4] er, recht als einer, der mit viel tausent Teufeln
besessen sey [...].
(WA 54: 236)

Doch das zeitliche gut kuendte man ja wider umb von jm nemen, und drauff rechenen, wie viel er so
viel jar ein Schluesseldieb und kirchenreuber, als vom frembden gestolen gut, vernuetzt [1], verthan
[2], verprasset [3], verbranget [3], verhuret [4] und verbubet [5] hette [...].

(WA 54:292)

Nu kan man Gott nicht hoeher dienen, denn mit seinem Wort, darueber der Bapst sitzet, und dawider
tobet [1], wie alle seine Decret bruellen [2] und rasen [3].
(WA 54: 298)

Auch so fern, das sie fuer jm gekniet, seine fuesse haben kuessen muessen, ja hat sie mit fuessen ge-
tretten auff jren hals [1], hat sie verfolget mit Schwert und Ban [2], Land und Stedte geraubet [3], etli-
che gekoepffet [4], Son wider Vater gehetzt [5], ein Koenig wider den andern verbittert [6], eitel
zwitracht, Mord und blutvergiessen unter den Koenigen angericht [7], als were er der Teufel selbs leib-
hafftig, der hoffnung, wenn sich die Bestien (so nennet er sie) hetten vnternander auff gefressen [...].
(WA 54: 234)



178 —— Argumentationsmuster — formal

UNd wenn man den Keiser Phocas zu der zeit hette gefragt, obs seine meinung were, das ein solcher
wust solt zu Rom durch sein befelh gestifft werden, der alle Bischove, stifft, Kloester, Kirchen unter
sich wuerffe [1], risse [2] und fresse alles [3], was da were, stifftet newe lere und glauben [4], verstoeret
Christum und Christlichen glauben [5], richtet unzelich abgoetterey an [6], betroege alle welt umb leib
und seele [7], und schindet jnen unzelich geld und gut abe [8], mit grosser triegerey, darnach trete die
Keiser mit fuessen [9], verbannet [10], erschluege [11], verfolget sie [12], raubet jr Land und Stedte [13],
spottet jr dazu als seiner Narren [14] und lachet in die faust [15], Verzerets darnach [16] und verpran-
gets mit seinen Huren und Hermaphroditen [17] [...].

(WA 54: 234)

Das letzte Beispiel zeigt hier - &dhnlich wie das Beispiel oben mit zwanzigfa-
cher Nominalphrasenattribution — die gewissermafien maximale Ausschépfung des den
Gegner diskreditierenden Furors: In insgesamt siebzehn Verbalphrasen werden nahezu
samtliche denkbare Fehler und Verbrechen des Gegners aufgezahlt.

An einzelnen Stellen wird von Luther die Verbreihung aber auch fiir die eigene Positi-
on nutzbar gemacht, so wenn es darum geht, klarzustellen, wie die richtige Verhaltens-
weise gegeniiber dem Papst auszusehen hat oder wenn es um die aus seiner Sicht not-
wendige Verdammung des Papstes als ,,Widerchrist“ geht.

Nemlich “frey” heisst in deudscher sprache, und ‘liberum’ in der Latinischer sprache, das im Concilio
die Zungen und Ohren frey sein sollen, das ein jederman, sonderlich die verordent werden zu reden,
hoeren und handeln aller seits, frey muegen sagen [1], klagen [2], und antworten [3], was zur sachen
dienet, die Kirchen zu bessern, ergernis und misbreuch auszureuten.

(WA 54: 211)

(4-fach) Und ist gewis erfunden, das nicht allein die Kirchen, sondern ein jglicher getauffter Christen
jn richten, verdamnen, [Seite 294] und zum wenigsten aus seinem hertzen absetzen mag, als einen
Widerchrist und Beerwolff, als einen Gottes-, als Christi, als aller Christen und aller welt feind, und
das also urteilen [1] und leren [2], singen [3] und sagen [4] muesse (wer ein rechter Christen sein und
selig werden wil), [...].

(WA 54: 293f)

Im vorigen ,,Widerchrist“-Beispiel wird zudem mit singen und sagen in der Verbreihung
eine Alliteration zur weiteren Verstarkung des Arguments verwendet.

Schliefilich sei noch auf die Form der Adjektivreihung hingewiesen, die ebenfalls
hdufig vorkommt, allerdings nicht mit den groflen Reihungszahlen wie bei
den Nominalphrasen oder Verbreihungen. In der Regel beschrankt sich die Adjektivrei-
hung auf zwei bis drei Attribute, seltener auf mehr, wie im letzten Beispiel.

das sie verlorne, verzweivelte teufels Kinder, dazu tolle, grobe Esel in der Schrifft sind.
(WA 54:227)

Wes lasst jr euch denn duencken, das jr besser seid, denn grosse, grobe, ungelerte Esel und Narren,

L.].
(WA 54: 221)



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Reihungen, Agglomerationen =—— 179

Noch sind sie so frevelthuerstige [1], unverschampte [2], verstockte [3] koepffe, das sie wider solch
starcke zeugnis und vermanung jrs gewissens, aller welt, gantzer Schrifft, das leidige [1], lesterliche
[2], [Seite 244] abgoettische [3] Bapstum, mutwilliglich, wissentlich haben angericht, und halten noch
jmer fort drueber, [...].

(WA 54: 243f.)

Solchs alles ist mit vleis wol zu mercken, damit wir verachten koennen das unfletige narren Gewes-
sche, das die Bepste fueren in jren Decreten von jrer Roemischen Kirchen, das ist, von jrer teufels Sy-
nagoga, die sich selbs sondert von der gemeinen Christenheit, und von dem geistlichen gebew, so auff
diesen Stein gebawet ist, und ertichtet jr selbs ein fleischliche [1], weltliche [2], nichtige [3], verlogene
[4], lesterliche [5], abgoettische [6] oeberkeit, uber die gantzen Christenheit.

(WA 54: 245)

5.8.2 Attribut-Pradikationsreihung mit Klimax

Eine Sonderform der Attribut- bzw. Pradikationsreihungen sind solche mit einer Kli-
maxfunktion. Bei ihnen steigern sich die verwendeten Prddikationen in der jeweiligen
Reihung. Im ersten Beispiel kommt diese Reihung mit Steigerung sogar zweimal vor.

Also ists dazumal beschlossen, das der Bapst sey unter dem Concilium, und nicht uber das Concilium,
unangesehen, das der Bapst so viel hundert jar zuvor sich heiser, und schier zu tod gebrullet und ge-
schrien durch alle Decreten und Decretalen, Er sey uber alle Concilia, uber alle welt, auch vber die En-
gel im Himel, Jtem sey Gottes Stathalter auff Erden und ein jrdischer Gott, Und der grewel unzelich
mehr [...].

(WA 54:209)

Zunachst wird dem Papst zugeschrieben, er habe sich heiser gebriillt und dann gesteigert
schier zu tod gebrullet und geschrien. Dann erfolgt eine fiinffache Steigerung der iibertrie-
benen Machtanspriiche des Papstes. Erstens, er sey uber alle Concilia, zweitens uber alle
welt, drittens vber die Engel im Himel, viertens, er sey Gottes Stathalter auff Erden und
schliefilich fiinftens, er sei ein jrdischer Gott. Abgeschlossen wird die Reihung durch die
Deutung dieser Zuschreibungen: Und der grewel unzelich mehr.

Im zweiten Beispiel wird die Steigerung durch zehnfache Pradikationen so aufgebaut,
dass am Ende der Reihung die — zwar konjunktivische, aber aus dem Kontext erschliefRbar
ernst gemeinte — Gleichsetzung des Papstes mit dem Teufel steht. Der besseren Nachvoll-
ziehbarkeit wegen wurden die Pradikationen von mir nummeriert:

[...] ja hat sie [weltliche Obrigkeit] mit fuessen getretten auff jren hals [1], hat sie verfolget mit Schwert
und Ban [2], Land und Stedte geraubet [3], etliche gekoepffet [4], Son wider Vater gehetzt [5],
ein Koenig wider den andern verbittert [6], eitel zwitracht [7], Mord [8] und blutvergiessen unter den
Koenigen angericht [9], als were er der Teufel selbs leibhafftig [10], der hoffnung, wenn sich die Bes-
tien (so nennet er sie) hetten vnternander auff gefressen, So wolte er als denn auch Keiser, Koenig und
der welt Herr an jre ledig stat sein.

(WA 54: 234)



180 —— Argumentationsmuster — formal

In diesem Beispiel ist die Reihung sicherlich nicht durchgéngig als Steigerung zu lesen. So
kann man zwar von 1 bis 4 eine Steigerung erkennen. Von Prddikation 4 zu 5 erfolgt dann
ein Bruch; allerdings steigern sich die Prddikationen dann wieder von 5 bis 10.

5.8.3 Argumentreihung

Argumentreihungen kommen im Text ebenfalls in verschiedenen Formen vor. Zum einen
in der Form ,Nicht x, nicht y, sondern z‘, zum anderen in der Form, dass verschiedene
Stiitzargumente die Konklusion plausibilisieren sollen und zum dritten in einer reinen
steigernden Funktion, bei der jedes weitere Argument das vorherige verstarkt.

Im ersten Beispiel geht es um die Legitimationsbasis fiir die Macht der Papste. Dabei
werden zunédchst zwei denkbare Argumente ausgeschlossen (,Nicht x und nicht y‘), um
dann das zentrale Argument zu setzen. Damit ergibt sich eine Art der Hinfiihrung, die
Ahnlichkeit mit einer Klimax hat: Die ersten Pépste (ab Bonifatius IV) versuchten ihre
Macht zu legitimieren, nicht auf der Basis von 1, 2, sondern auf der Basis von 3.

[...] und fiengen an jr Bapstum oder primat, welchen sie durch jre selb ertichte luegenhafftige Decret
und durch Gottes lesterliche, falsche und spitzbuebische auslegung des spruchs Matt. xvj gruenden
wolten, also zu deuten, zu scherffen und zu stercken, das der Bapst der Oberst were, nicht allein der
ehren und fuergangs halben [= 1] (welchs jm wol gegoennet were), auch nicht allein der Superatten-
dentz halben [= 2], das er ein Auffseher were, auff die Lere und Ketzerey in den Kirchen (welches doch
eim einigen Bisschoff viel zu viel und unmueglich ist in aller welt zu thun), Sondern der gewalt halben
[= 3], das er die Bischove mochte, als jr Herr, gewaltiglich [3.1] und weltlicher [3.2], ja tyrannischer
weise unter sich zwingen [3.3], sie mit eiden [3.4] und pflichten gefangen nemen [3.5], zu Knechten
machen [3.6], die bistum jm zu eigenen [3.7], die selben zu setzen [3.8] und versetzen [3.9], endern
[3.10], rauben [3.11], nemen [3.12], geben [3.13], schetzen [3.14], verkeuffen [3.15], dazu mit Pallien, An-
naten und unzelichen spitzbuebischen stuecken beschweren auffs aller mutwilligst [3.16], Und wer
das nicht thette oder nicht leiden wolte, muste der Roemischen Kirchen ungehorsamer und Ketzer
ewiglich verdampt sein [3.17], als der wider Matth. xvj. gesuendiget hette.

(WA 54: 231)

Die Konklusion das der Bapst der Oberst were wird zundchst scheinbar gestiitzt (und dann
wieder zuriickgenommen) durch die Argumente 1 und 2, die eben nicht gelten sollen. Es
sind eben nicht die dem Papst qua Amt zukommende Ehre oder die Oberaufsicht (Superat-
tendentz), die als Argumente sogar noch nachvollziehbar wiren. Danach wird die eigentli-
che Begriindung fiir die Konklusion genannt: der gewalt halben. Dieses Argument wird
dann mit einer Reihung von insgesamt 17 Argumenten erldutert (3.1 bis 3.17). D. h. es wird
erldutert, worin die gewalt des Papstes, auf der sich letztlich sein Machtanspruch griindet,
besteht. Diese Reihe von Stiitzargumenten zur Erlduterung der pépstlichen Gewalt
schlief3t mit einem Ad-baculum-Argument, das dem Papst zugeschrieben wird. Wer sich
seiner Gewalt nicht unterordnet, ist als Ketzer ewiglich verdampt. Begriindet wird dies
wiederum mit Mt. 16,18 in der Auslegung, die der Papst fiir sich in Anspruch nimmt.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Reihungen, Agglomerationen = 181

Auch das zweite Beispiel verwendet verschiedene Stiitzargumente, die alle die Funk-
tion haben, die Konklusion zu untermauern. Es geht um die Installation des Papsttums
durch die weltliche Obrigkeit. Das Papsttum wurde nach Luthers Argumentation nicht von
der weltlichen Obrigkeit eingerichtet, weil [1] diese nicht die Macht dazu hatte, [2] selbst
der Kaisermorder/Papstunterstiitzer Phocas das nicht wollte und [3] der Papst selbst dies
auch nicht zugestehen will:

ERstlich, a sufficiente divisione Und unten anzufahen, ists nicht von der weltlichen Oberkeit gestifftet
[1], Und wenn sie es gleich gethan hette, so were es doch vom Teufel. Ursach ist diese: Denn weltliche
Oberkeit hat solchs nicht macht, in dem Reich Gottes zu thun. So haben wir gehoert droben, das Keiser
Phocas meinung freilich nicht gewest sey, ein solche gewalt in die Kirchen zusetzen, kans auch nicht
thun. Er hat villeicht gemeinet, der Bisschoff zu Rom solt allein ein Superattendent sein, der auff die
Lere und Leben der Kirchen acht hette umb Gottes willen, wie das Nicenisch Concilium geordent hatte.
Denn auff aller Kirchen und Bischove Lere und leben in der gantzen welt acht haben, ist ein um-
mueglich ding [2]. Summa, der Bapst wils auch selbs nicht leiden, das ers solt vom Keiser haben [3],
Sondern die Keiser vnd Koenige sollen von jm die Kronen und Koenigreiche haben. Das ist eins, und
mercks wol: Bapstum ist nicht vom Keiser und kan auch nicht vom Keiser komen, Der Bapst wils auch
nicht von jm haben.

(WA 54: 235)

Diese drei Stiitzargumente bereiten die Konklusion vor, dass der Papst seinen Machtan-
spruch aus sich selbst heraus begriindet und sogar so weit geht, aus diesem Machtan-
spruch abzuleiten, dass die Keiser vnd Koenige sollen von jm die Kronen und Koenigreiche
haben.

Das dritte Beispiel fiihrt diese Diskussion in gleicher Weise fort und begriindet mit
mehreren Stiitzargumenten, dass das Papsttum auch nicht von der geistlichen Obrigkeit
installiert wurde. Begriindet wird dies mit insgesamt sechs Argumenten. Das Papsttum
wurde nicht von der geistlichen Obrigkeit installiert, weil [1] sie dazu nicht befugt ist, [2]
die geistliche Obrigkeit dies auch nie getan hat, [3] sich gegen solche Anspriiche gewehrt
hat, [4] die auch fiir die Ostkirche gilt, [5] dies auch gegen den géttlichen Willen ist (Folge:
Der Papst liigt, l4stert etc.) und [6] der Papst selbst gar nicht von der geistlichen Obrigkeit
installiert sein will.

ZUm andern, so ist das Bapstum auch nicht von geistlicher Oberkeit komen, das ist, von der Christen-
heit und Bischoven in der gantzen welt, oder von den Concilien, sie koennens auch nicht thun, und
habens nicht macht [1]. Ja wenn man die Historien recht ansihet, So findet man schier keinen Bischoff
noch Kirchen in der gantzen welt, die den Bapst mit willen angenomen [2], Sondern haben fast alle Bi-
schove und Kirchen sich da wider gesetzt und gewehret [3]. Wie auch bis auff den heutigen tag die Bi-
schove und Kirchen gegen gantz Orient den Bapst nicht angesehen haben, und noch nicht ansehen
[4]. Darumb er zu mal ungeschwungen lestert und leuget, das er von Gott sey [Seite 236] gesetzt uber
alle Kirchen in der gantzen Welt, welchs doch Gott nicht geredt noch gethan hat, auch nicht thun wil
[5], macht also aus Gott einen Luegener, und aus allen Kirchen Ketzerthum durch seinen boesen geist,
der in jm tobet, wider Gott und seinen heiligen Geist und Kirchen. haben wir droben gehoert, das fur
Keiser Phocas und Bonifacius iij. das Bapstum nichts gewest, und die Kirchen in aller welt nichts
drumb gewust. S. Gregorius, als ein fromer Christlicher Bischoff der Roemischen Kirchen, hat solchs



182 —— Argumentationsmuster — formal

verdampt und nicht leiden wollen. WAs darffs viel wort? der Bapst selbs wils nicht haben, das er von
den Concilien oder geistlicher Oberkeit der Christenheit sey gesetzt [6], und zuernet drumb.
(WA 54: 235f.)

Im sechsten Stiitzargument (wie auch schon im vorigen Beispiel) ist die Konklusion schon
implizit enthalten. Da der Papst die Legitimation seiner Macht weder auf die weltliche
noch auf die geistliche Obrigkeit zuriickfithren mochte, bleibt nur der Machtanspruch aus
sich selbst heraus. Innerhalb der Stiitzargumente ist hier eine Steigerung zu erkennen,
weil sie von der Geschichte des Papsttums ausgehend bis zu Gott selbst reichen, den der
Papst durch sein Vorgehen zum Luegener macht (1 bis 5).

Das vierte Beispiel fiihrt eine Argumentreihung mit Klimaxfunktion vor. Die Argumen-
te, die gegen den Gegner sprechen, steigen im Gewicht an, von der blosen that, iiber die
luegen der lere, bis zur lere on Gottes Wort und zur luegen der lere mit Gottes Wort.

Es ist gar viel ein ander luegen der blosen that [1], und luegen der lere [2], Und noch viel ein ander lue-
gen der blossen lere on Gottes Wort [3], und luegen der lere mit Gottes Wort geschmueckt [4]. Denn
wer also leuget in der Lere, das er Gottes Wort dazu fueret, der macht den Teufel zum Gott, und Gott
zum Teufel, als rede Gott des Teufels luegen, und verfueret mich damit, das ich den Teufel unter Got-
tes [Seite 243] Namen ehre und anbete, und die luegen fuer warheit halte.

(WA 54: 242f.)

Das fiinfte Beispiel fiihrt die Schidlichkeit des papstlichen Herrschaftsanspruchs in stei-
gender Folge vor. Ist dieser Herrschaftsanspruch in weltlichen Dingen schon schédlich, so
ist er es noch viel mehr in geistlichen Dingen.

DEr ander Schade, den der Teufel durchs Bapsts, ja durchs Teufels Schluessel gethan hat, ist viel erger
und groesser [2], denn weltlich gut aller Koenireiche [1] ist nichts gegen das geistliche ewige gut [2].
Hie hat er sein Binden oder gebieten dahin gestreckt, ins geistlich Regiment, in aller Teufel namen,
das es solle heissen, Gesetze stellen, uber die gewissen der gantzen Christenheit, wie Er Nickel Juncker
Bapstesel im c. Omnes rhuemet, Er habe auch Iura coelestis Imperij, macht im Himelreich zu schaffen.
Und etlicher masse ists war, Er hat im Himel Reich, das ist, in Christus Reich, in der Kirchen, viel zu
schaffen und viel geschafft (Gleich wie sein Gott, der Teufel, auch), Denn er hat viel zuthun, das er zu-
breche und zerstoere alles, was Christus gebawet hat und noch bawet.

(WA 54: 265)

Der erste Schaden wurde unmittelbar vor dem obigen Zitat im Text ausfiihrlich dargestellt:
der Schaden im weltlichen Reich. Demgegendiiber ist jedoch der Schaden am geistige/n]
ewige[n] gut noch viel gréf3er.

Im sechsten Beispiel wird in dhnlicher Weise wie im vorigen Beispiel etwas Negatives
noch gesteigert. Hier ist es die Bedrohung, die durch einen Feind ausgeht: die geringere
Bedrohung durch den Tuercke[n], die grof3ere durch den Papst.



Giiltigkeit/Plausibilitdt aus Reihungen, Agglomerationen = 183

DEr Tuercke verfueret auch die Welt, Aber er sitzt nicht im Tempel Gottes, fueret nicht den namen
Christi und S. Petri, auch die heilige Schrifft nicht, Sondern stuermet auswendig die Christenheit, und
rhuemet sich der selben feind. Aber dieser inwendige Verstoerer wil freund sein, wil Vater heissen,
[Mt. 24, 15] und ist zweifeltig erger, denn der Tuerck.

(WA 54: 269)

Unbestreitbar wurde das osmanische Reich als Bedrohung fiir den gesamten christlichen
Raum und hier natiirlich auch fiir die deutschsprachigen Gebiete empfunden. Diese Be-
drohung ist fiir Luther jedoch noch immer fiir gering zu achten im Gegensatz zur Bedro-
hung durch den Papst, da die Bedrohung durch den Tuercke[n] nur eine duf3erliche ist, die
durch den Papst jedoch den Glauben und das ewige Seelenheil betrifft, also den geistli-
chen Menschen. Insofern ist diese Bedrohung sogar zweifeltig erger.

Das siebte Beispiel verlagert die Steigerung der Argumente in den Bereich der Lektiire.
Es geht darum, welche Lektiire fiir einen Christen addquat ist. Selbstredend ist dies die
Bibel. Dem Gegner wird hier unterstellt, dass er — im Vergleich zur eigenen Partei — gerade
nicht die Bibellektiire einfordert, sondern etwas anderes. In einer rhetorischen Frage ver-
packt wird nun aufgezeigt, um welche Lektiiren es sich dabei handeln konnte, mit der
Steigerung von weltlichen, literarischen Texten®? zu Texten des Gegners selbst (des Bapsts
dreck und stanck). Mit dieser Verbindung aus rhetorischer Frage, Vergleich zwischen der
Gruppe, die bibelkonform argumentiert (die eigene Klientel) und der Gruppe, die dies
nicht tut (Papstpartei), und steigernder Argumentreihung wird die gegnerische Position
abgewertet. Der Gegner diskreditiert sich so selbst durch die (ihm zugeschriebene) Lektii-
re.

Denn so die sollen Ketzer und nicht Christen sein, die da gleuben und bekennen die heilige Schrifft,

Wer sind sie denn, die da Christen sein muegen? Sinds die, so Marcolfum oder Diedrich von Bern oder

Ulenspiegel lesen? oder, das gleich viel und noch erger ist, die des Bapsts dreck und stanck lesen?
(WA 54: 288)

5.8.4 Argumentwiederholung (Ad-nauseam-Argument)

Blickt man auf die gesamte Streitschrift von 1545, kann man sich des Eindrucks nicht er-
wehren, dass die immer und immer wiederholten Beschimpfungen des Gegners in den
verschiedensten Variationen selbst schon ein Ad-Nauseam-Argument darstellen. Durch
die stetige Wiederholung von Beschimpfungen, von Argumenten, die sich auf die Einberu-

232 Marcolfum bezieht sich auf die mittelalterliche Sage von Konig Salomon und seinem Gegner Markolf
oder Morolf, z. B. im mittelhochdeutschen Spielmannsepos ,,Salman und Morolf“. Diedrich von Bern bezieht
sich auf die Sage von Dietrich von Bern und die damit verbundene mittelhochdeutsche Dietrichsepik.
Ulenspiegel bezieht sich auf die urspriinglich mittelniederdeutsche Schwanksammlung ca. von 1510/1515
Ein kurtzweilig lesen von Dyl Ulenspiegel, geboren vf3 dem land zu Brunf3wick, wie er sein leben volbracht hat.
XCVI seiner geschichten. Vgl. zu diesem Beispiel auch 5.4.1.



184 =—— Argumentationsmuster - formal

fung des Konzils beziehen, von Argumenten, die sich auf die nach Luthers Auffassung
nicht vorhandene Legitimation des Papsttums beziehen und von Argumenten, die zeigen
sollen, dass das Kaiserreich seine Macht und Legitimation nicht vom Papsttum erhalten
habe, wird das jeweilige Publikum — hier v. a. die eigene Klientel und ggf. ein universelles
Publikum - durch die blofle Argumentwiederholung geneigt gemacht, die Argumente zu
akzeptieren. Wenn man also den Blick auf die Hauptstrange der Argumentation richtet,
die in vielfdltigen Variationen vorgetragen werden, dann liegen bereits hier verschiedene
Ad-Nauseam-Argumente vor. Eine etwas engere Fassung des Ad-Nauseam-Arguments als
blof3e Argumentwiederholung liegt dann vor, wenn man sich auf solche Wiederholungen
bezieht, die das Argument wortwortlich wiederholen. Auch diese engere Form des Ad-
Nauseam-Arguments kommt in der Streitschrift an verschiedenen Stellen vor, so z. B.
wenn die einzelnen Beschimpfungen (vgl. 5.3.2) z. T. geradezu gebetsmiihlenhaft und
einhdmmernd wiederholt werden. An anderen Stellen werden ganze Argumente wieder-
holt, wie im nachfolgenden Beispiel®*: Es nimmt Argumente von WA 54: 265 wieder auf, in
denen die verschiedenen Schaden, die das Papsttum anrichtet, thematisiert wurden.

Denn das ist (wie gesagt) nicht der groessest schade, das er vnser leib, gut und ehre unter sich geworf-
fen hat [1], mit seinem verfluchten binden, Aber das er die gewissen oder Seelen damit verstrickt und
verknuepfft hat, als seien es goettlich Gebot, Gottesdienst und werck zur seligkeit, Und Suende macht,
da kein ist, da sind die gewissen erschreckt und bloede worden, der glaube geschwecht, und endlich
erwuerget und erstickt, Christliche freyheit verlorn [2].

(WA 54: 268)

Beide Argumente (erster, kleinerer und zweiter, gréf3erer Schaden) werden nicht nur mit
der Verweisformel (,,wie gesagt*) adressiert, sondern nochmals explizit ausgefiihrt (1 und
2).

233 Vgl. das fiinfte Beispiel unter 5.8.3. Die beiden Schadden, die das Papsttum anrichtet, werden ausfiihr-
lich dargestellt: WOlan, das sey jtzt in der kuertz von dem ersten schaden geredt, den der Bapst mit seinem
Binden gestifftet hat. Denn wer kans alles erzelen, was der Teuffel durch den Bapst mit Koenigen und Keisern
zu morden und zu verraten geuebt hat? Sie sind weltliche Herrn, von Gott geordent. Warumb leiden sie solchs
von einem faulen wanst, groben Bapstesel und fartzesel zu Rom? Warumb fragen sie nicht Gottes Wort und
rechte Prediger? Aber Gottes zorn hat die Welt also gestrafft. DEr ander Schade, den der Teufel durchs Bapsts,
ja durchs Teufels Schluessel gethan hat, ist viel erger und groesser, denn weltlich gut aller Koenireiche ist
nichts gegen das geistliche ewige gut. Hie hat er sein Binden oder gebieten dahin gestreckt, ins geistlich Regi-
ment, in aller Teufel namen, das es solle heissen, Gesetze stellen, uber die gewissen der gantzen Christenheit,
wie Er Nickel Juncker Bapstesel im c. Omnes rhuemet, Er habe auch Iura coelestis Imperij, macht im Himel-
reich zu schaffen. Und etlicher masse ists war, Er hat im Himel Reich, das ist, in Christus Reich, in der Kirchen,
viel zu schaffen und viel geschafft (Gleich wie sein Gott, der Teufel, auch), Denn er hat viel zuthun, das er
zubreche und zerstoere alles, was Christus gebawet hat und noch bawet. (WA 54: 265).



