
  

 https://doi.org/10.1515/9783110753578-005 

5 Argumentationsmuster – formal 

Wenn man die vielen verschiedenen Verfahren betrachtet, mit denen Luther im Text seine 

Argumentation an den Leser bzw. an die verschiedenen Auditorien bringen möchte, d. h. 

mit denen er letztlich überzeugen möchte, dann kann man (mindestens) 62 verschiedene 

Formen unterscheiden. Möglicherweise lassen sich noch weitere Formen und Unterformen 

finden, die in der hier vorliegenden Analyse übersehen worden sind; die nun vorzustel-

lende und zu erläuternde Liste an Argumentationsformen ist somit zum einen vorläufig 

und zum anderen insofern angreifbar, als sich Überschneidungen bzw. zuweilen auch 

Abgrenzungsprobleme zwischen den einzelnen Formen ergeben. Diese werden am gege-

benen Ort separat besprochen. Dies kann man kurz an einem Beispiel zeigen: Ein gängiges 

alltagslogisches Schlussverfahren ist die Verstärkung der eigenen Position durch Kontras-

tieren mit dem vermeintlich oder tatsächlich Falschen. Je stärker der aufgewiesene Kon-

trast ist, umso eher leuchtet die positiv dargestellte eigene Position ein. Ein Beispiel für 

dieses Kontrastierungsverfahren ist der folgende Beleg in Kontext der Auslegung der Bi-

belstelle Mt. 16,18, in der es um die Frage geht, wie es zu deuten ist, dass Christus zu Pet-

rus gesagt hat „Du bist Petrus, und auf diesen Felsen will ich bauen meine Gemeinde [..]“. 

Zur Verdeutlichung der kontextuellen Einbettung der Stelle (im Zitat von mir hervorgeho-

ben) sei ein etwas größerer Textausschnitt gegeben: 

HJe hoerestu, das Christus Wort: “Auff diesen Fels wil ich meine Kirchen bawen” sol nicht heissen, 

das die gantze Christenheit an Jhesum Christum gleuben sol, sondern sol so viel heissen: Allein die 

Roemische Kirche hat Christus gestifftet. Die andern alle, das ist, die gantzen Christenheit, hat nicht 

Christus, sondern die Roemische Kirche gestifftet. Der liebe HErr Christus weis nicht mehr denn von 

einer Kirchen in der gantzen welt, die er auff sich, den Fels, durch den Glauben bawet, Aber der Bapst 

macht zweierley Kirchen: Die Roemische, die sol alleine von Christo auff den Fels gestifftet sein, Die 

andern Kirchen hat (villeicht der Teufel, oder das wirs nicht viel besser machen nicht Christus, son-

dern sie, die Roemische Kirche, gestifftet. Jtem, die Schluessel sollen nicht die Suenden binden und 

loesen, wie der HERR sagt, Sondern macht und recht geben dem Bapst uber alle jrdische Koenigreich 

und Himelreich. Jch mus auff hoeren, ich mag nicht mehr in den lesterlichen, Hellischen Teufels dreck 

und stanck suddeln, Ein ander lese auch. Wer Gott wil hoeren reden, der lese die heilige Schrifft. 

Wer den Teufel wil hoeren reden, der lese des Bapsts Drecket und Bullen. O weh, weh, weh dem, 

der dahin kompt, das er Bapst oder Cardinal wird, Dem were besser, das er nie geborn were! Judas hat 

den HErrn verraten und umbbracht, Aber der Bapst verret und verderbt die Christliche Kirchen, wel-

che der HErr lieber und thewrer, weder sich selbs oder sein Blut, geachtet. Denn er sich selbs fuer sie 

geopffert hat. Weh dir, Bapst!“  

(WA 54: 263) 

Luther widerlegt (an dieser und weiteren Stellen) ausführlich den Machtanspruch, den der 

Papst aus dieser Bibelstelle ableitet. Die eigene Position sieht Luther als legitimiert durch 

die rechte Bibellektüre und Bibelinterpretation, die Gottes Wort gerecht wird: Ergo ist die 

andere Interpretation, die des Papstes nicht bibelgerecht und – da der Papst sich selbst als 

Stellvertreter Gottes auf Erden versteht – somit vom Teufel. Daraus leitet sich dann wiede-



20 | Argumentationsmuster – formal 

  

rum ab: Wer der lutherschen Position folgt, folgt Gottes Wort, wer der Papstposition folgt, 

folgt dem Teufel. Zum einen ist dieser Beleg ein Beispiel für die Argumentationsform „In-

terpretation einer Bibelstelle im eigenen Sinne“ (Autoritätsargument, vgl. 5.2.4) mit der 

Argumentationsfunktion des „Polarisierens“; zum anderen ist in diesem Beleg aber auch 

ein (typisches) abwertendes Wortspiel enthalten, das Luther in diesem Text häufiger1 

nutzt: Aus den Dekreten werden die Drecketen. Mit diesem Sprachspiel wird der Urheber 

der Dekrete, der Papst zusätzlich beschimpft, weist doch die Ausdrucksseite des veränder-

ten Wortes schon mit hinreichender Deutlichkeit darauf hin, was von den Inhalten päpst-

licher Dekrete zu halten ist: Sie enthalten eben nur oder sind eben nur Dreck. 

So zeigt bereits dieser Beleg die enge Verwobenheit verschiedener Argumentations-

formen im Text. Diese Überschneidungen und die damit verbundenen Abgrenzungsprob-

leme der Typen untereinander sind jedoch m. E. unproblematisch, zeigen sie doch eher, 

dass die rhetorische Verdichtung dazu beiträgt, die argumentative Schlagkraft zu erhö-

hen.  

Um die Vielfalt der Argumentationsmuster handhabbar und überschaubar zu machen, 

wurde eine Klassifikation erstellt, die acht Hauptmuster enthält. Diese Hauptmuster sind 

an der Frage orientiert „Woher bezieht das jeweilige Argument seine Plausibili-

tät/Gültigkeit/ Überzeugungskraft?“. Auch wenn diese Klassifikation nicht trennscharf ist 

– und dies auch nicht sein kann, da einzelne Argumente mehrere Bezugsquellen der Plau-

sibilität haben können – so bietet sie doch einen ersten Überblick über die immense Viel-

falt der von Luther eingesetzten Argumentationsformen. Diese Formen sind zu einem 

großen Teil aus der klassischen Rhetorik bestens bekannt. Birgit Stolt hat bereits in ihren 

Studien2 gezeigt, dass die Texte von Luther hochgradig rhetorisch durchgestaltet sind. Im 

Folgenden werde ich somit einerseits die These von Stolt am Text von 1545 bestätigen 

(rhetorische Durchformung der Luthertexte) und andererseits erläutern, wie diese rhetori-

sche Durchgestaltung als Mittel der Argumentation von Luther verwendet wird. 

Folgende acht Hauptmuster sind im Text erkennbar: 

 

1) Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik 

Modus ponens, Modus tollens, Tertium-non-datur-Argument, Argumentum a minore ad 

maius (A-fortiori-Argument), Argumentum ad absurdum, fiktives Argument, Vernunftar-

gument, Argumentum ex concesso, Gleichbehandlungsargument/Gerechtigkeitsargu-

ment, pragmatisches Argument/ex consequentia 

 

 

 

 

|| 
1 Insgesamt 15 Mal mit den Formen drecket(en) bzw. drecketal(n) für decret, decretal. 

2 Vgl. umfänglich Stolt (1974) (1989/1996) (2000). 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik | 21 

  

2) Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf Autoritäten (im weiten Sinn) 

Ad-autoritatem-Argumente: generelle Schriftadäquatheit, Bibelstellenverweis, Bibelge-

schichten/Bibelstelle im Text als Parallele/Vergleich auf Bibelbasis, Bibelstelleninterpre-

tation, Verweis auf eigene Kompetenz, Verweis auf andere Autoritäten, Verweis auf die 

höchste Autorität (Gott), Beweisformel, intratextueller Verweis (Beweisbehauptung 1 und 

2), Erfahrung/eigenes Erleben 

 

3) Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten 

Drohargument (Ad-baculum-Argument), Ad-hominem-Argumente (skatologische 

Schimpfwörter, sexuelle Schimpfwörter, sexistische Schimpfwörter, religiöse Schimpfwör-

ter, allgemeine Schimpfwörter, unterstellte Argumente, dem Gegner bewusstes Fehlver-

halten unterstellen), direkte Leseransprache 

 

4) Gültigkeit/Plausibilität aus Vergleichen/Analogien 

Konkreter Vergleich (gleicher Sachverhaltsbereich), gegenwartsbezogener Vergleich, his-

torischer Vergleich (Kirchengeschichte), fiktiver Vergleich, allgemeiner Vergleich (anderer 

Sachverhaltsbereich) 

 

5) Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf (unstrittige) Sachverhalte 

Argument aus der Realgeschichte (Faktenargument), Beispiel/Illustration (gleicher Sach-

verhaltsbereich) 

 

6) Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache 

Begriffsinterpretation, Metapher, rhetorische Frage, Wortspiel, Wortbildung, Wortersatz, 

doppelte Negation/Litotes, Alliteration, Diminutiv, Pleonasmus, Epizeuxis (unmittelbare 

Wortwiederholung), negative Attribute, Sprichwort/Phraseologismus, Hyperbolik/Über-

treibung, Ironie, Expressiver Ausruf, Sprachwechsel 

 

7) Gültigkeit/Plausibilität durch Verweis auf andere Argumente 

Captatio benevolentiae/Devotionsformel, Praeteritio/Paralipse, Antizipation/Prokatalep-

sis 

 

8) Gültigkeit/Plausibilität aus Reihungen, Agglomerationen 

Einfache Attribut-/Prädikationsreihung, Attribut-/Prädikationsreihung mit Klimax, Argu-

mentreihung, Argumentwiederholung (Ad-nauseam-Argument) 



22 | Argumentationsmuster – formal 

  

Die Zuordnung der insgesamt 62 Argumentationsformen zu den jetzt acht Gruppen erfolg-

te tentativ nach folgenden Kriterien: Die erste Gruppe an Argumentationsformen wird 

durch den Rekurs auf alltagslogische und formallogische Argumente gebildet, die aus der 

Rhetorik bekannt sind. Die zweite Gruppe fokussiert die für die vorliegende Schrift höchst 

relevanten Autoritätsargumente verschiedenster Ausprägung. Diese Argumentformen 

hätten auch zur ersten Gruppe zugerechnet werden können, da Autoritätsargumente 

selbstverständlich auch Teil alltagslogischer Argumentationen sind. Die dritte Gruppe 

wird durch die Argumente gebildet, die sich auf bestimmte Adressaten ausrichtet (die 

verschiedenen „Auditorien“ nach Perelman & Olbrechts-Tyteca). Die vierte Gruppe greift 

eine Argumentform, die ansonsten auch in der ersten Gruppe hätte einsortiert werden 

können, gesondert heraus: die Analogien und Vergleiche. Dies deshalb, weil sie in der 

vorliegenden Streitschrift eine besonders große Rolle spielen. Die fünfte Gruppe hebt sich 

dadurch von den anderen ab, dass hier unstrittige Sachverhalte als Ausgangspunkt für die 

eigene Argumentation gewählt wurden. Die sechste Gruppe greift alle diejenigen Argu-

mentationsformen gesondert auf, die ihre Plausibilität durch den Rekurs auf sprachliche 

Mittel erhalten. Die siebte Gruppe fokussiert Argumentationsformen, die ihre Plausibilität 

durch den Rekurs auf andere Argumente erhalten. Die achte und letzte Gruppe versam-

melt Reihungen von Argumenten. 

Aus der Gruppierung wird deutlich, dass es auch möglich gewesen wäre, nur eine ein-

zige Gruppe anzusetzen, da sich letztlich alle Argumentationsformen im weiten Spektrum 

alltags- und formallogischer Argumentationen befinden. Dies hätte allerdings den Nach-

teil der geringeren Anschaulichkeit. Insofern ist die Klassifikation in acht Gruppen vorläu-

fig und nicht in allen Punkten trennscharf. Sie soll für den Leser lediglich eine erste Vor-

sortierung anbieten, die es ermöglicht, die Vielzahl an Argumentationsformen mit Blick 

auf die jeweils zugrundeliegenden zentralen Punkte (Autorität, Adressat, Sprache etc.) 

handhabbar zu machen. Somit darf die Klassifikation nicht als Modell der Argumentati-

onsformen verstanden werden, sondern lediglich als heuristisches Mittel, das den Blick 

auf die in den jeweiligen Argumentationsformen relevanten argumentativen Ankerpunkte 

lenken soll. 

Vorweggeschickt sei an dieser Stelle auch eine Bemerkung zur Frage, ob und inwie-

fern Luther oder auch andere Argumentierende die jeweiligen Argumentationsformen 

bewusst eingesetzt haben bzw. in Argumentationen bewusst einsetzen, d. h. mit dem Be-

wusstsein, dass es sich hier um eine bestimmte Argumentationsform (wie den Modus 

ponens, ein Autoritätsargument, ein Argumentum ex concesso etc.) handelt. Diese Frage 

kann nicht letztgültig beantwortet werden. Einerseits ist es wahrscheinlich, dass sich 

Luther, der auf ein intensives Studium der Rhetorik zurückblicken konnte, bei einzelnen 

Formen durchaus dessen bewusst war, dass es sich hier um diese oder jene Argumentati-

onsform handelte. Andererseits ist aber auch davon auszugehen, dass bei der konkreten 

Ausformulierung von Argumenten nicht in jedem Fall vom Argumentierenden die analyti-

sche Reflexion aufgebracht wurde, die eben vorgebrachten Argumente zugleich bestimm-

ten Argumentationsformen zuzuordnen oder die Wahl der Argumente davon abhängig zu 

machen, welchen Argumentationsformen sie zuzuordnen sind. Insofern muss die Frage 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik | 23 

  

offenbleiben, ob und inwiefern Luther seine Argumentation selbst mit Blick auf die zu-

grundeliegenden Argumentationsformen reflektiert bzw. bewusst eingesetzt hat. Es bleibt 

die Tatsache, dass die jeweiligen Argumentationsformen im Text vorhanden sind, ihre 

Überzeugungs- oder auch nur Überredungskraft aus dem jeweiligen Rekurs auf bestimmte 

Data und Schlussregeln erhalten und bestimmten Argumentationsfunktionen dienen. 

5.1 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der 
Alltagslogik 

In der ersten Kategorie sind diejenigen Argumentationsmuster versammelt, die auf formal-

logischen oder alltagslogischen Schlussverfahren basieren. Während für formallogische 

Schlüsse (zumindest für die Verbindung zwischen Data und Konklusio) das Kriterium der 

Gültigkeit relevant ist, gilt für alltagslogische Schlüsse, dass sie gültig sein können, dies 

aber nicht müssen. Häufiger genügen sie nur dem Kriterium der Plausibilität, d. h. sie sind 

für die Rezipienten nachvollziehbar, überzeugend, auch wenn sie nicht formallogisch 

gültig sind. Weiter oben wurde dies z. B. für den Pseudo-Modus ponens gezeigt. Als salva-

torische Vorbemerkung sei noch hinzugefügt: Selbstverständlich gelten alltagslogische 

Schlussverfahren letztlich auch für alle anderen sieben Hauptmuster der Argumentations-

formen. Bei diesen sind die (alltags)logischen Schlussprozesse allerdings i. d. R. nicht 

direkt an der sprachlichen Oberfläche erkennbar, d. h. sie müssen aus dem jeweiligen 

Kontext, dem für die Leser einfach rekonstruierbaren Hintergrundwissen (z. B. die jeweili-

gen Glaubenspositionen, die grundlegenden Differenzen zwischen den konfessionellen 

Lagern etc.) rekonstruiert werden. Ihre Überzeugungskraft beziehen sie damit primär aus 

anderen Quellen. Deswegen werden sie in eigene Klassen geordnet. Veranschaulichen 

lässt sich dies wiederum an einem Beispiel: Die Hauptmetapher des Textes ist der Esel 

(s. u.). 

Auch Karolus Magnus zu Rom, zu Franckfort und in Franckreich, und sein son Ludwig zu Ah, und an-

der mehr Keiser Concilia gehalten haben. Lieber, solten solche feine Bisschove und Keiser darumb ha-

ben unrecht gethan und verdampt sein, das der fartz Esel zu Rom (was kan er sonst mehr?) aus sei-

nem eigen tollen kopff setzt und aus seinem garstigen bauch fartzet, Es gebuer dem Keiser nicht, an zu 

setzen ein Concilium, noch personen dazu zu ordenen, oder nennen. O wie ist dem groben esel so wol! 

Er ringet nach einem, der jm einen stecken auff den sack leget, das jm die lenden sich beugen mues-

ten!  

(WA 54: 222; Herv. M. H.) 

In dieser Textstelle geht es um die Frage, wer das Recht hat, ein Konzil einzuberufen und 

letztlich auch darum, wer das Recht hat, die Rahmenbedingungen des Konzils (Teilneh-

mer, Themen etc.) zu bestimmen. Luther argumentiert dafür, dass der Papst im Unrecht 

sei, wenn er davon ausgeht, dass dieses Recht nur ihm allein zustünde. Die Argumentati-

onslogik geht wie folgt: ‚In früheren Zeiten wurden Konzilien von weltlichen Herrschern 

einberufen‘ (Datum), ‚Auch jetzt steht dieses Recht dem Kaiser zu‘ (Konklusio). Schlussre-



24 | Argumentationsmuster – formal 

  

gel zu dieser Konklusio: ‚Wenn es früheren weltlichen Herrschern zustand, Konzilien ein-

zuberufen und die Rahmenbedingungen zu bestimmen, dann gilt dies auch für heutige 

Herrscher.‘ Der Papst vertritt eine andere Argumentationslinie: ‚Nur der Papst hat das 

Recht, ein Konzil einzuberufen und dessen Rahmenbedingungen festlegen‘ (Datum), 

‚Weltliche Herrscher dürfen weder ein Konzil einberufen noch die Rahmenbedingungen 

dafür festlegen‘ (Konklusio). Schlussregel: ‚Wenn eine Person ein ausschließliches Be-

stimmungsrecht hat, haben andere Personen dieses logischerweise nicht.‘  

Um diese Argumentationslinie zu widerlegen, nutzt Luther nun nicht nur den vorher 

angeführten Schluss mit dem Verweis auf die Realgeschichte, sondern eben auch die 

Eselmetapher, im vorliegenden Beispiel noch einmal skatologisch verstärkt als fartz Esel 

zu Rom. Implizit steckt in dieser Metaphernverwendung aber der Schluss von den kogniti-

ven Fähigkeiten des Argumentierenden (Papst) auf die Konklusionen, die der Argumentie-

rende zieht: Das Schlussverfahren sieht wie folgt aus: ‚Der Papst hat die (metaphorischen) 

Eigenschaften eines Esels, d. h. er ist dumm und störrisch‘ (Datum aus der Metapher), ‚die 

Aussagen/Behauptungen des Papstes sind falsch‘ (Konklusion), ‚Wer dumm ist, macht 

dumme, also falsche Aussagen‘ (Schlussregel). 

Dieser alltagslogische Schluss (der formallogisch so natürlich nicht gültig ist, weil 

nicht sichergestellt sein kann, dass ein dummer Mensch immer und überall nur fehlerhaf-

te Schlüsse zieht bzw. falsche Aussagen macht) ist plausibel, er wird jedoch nicht expli-

ziert, sondern er ist gewissermaßen in der verwendeten Metapher verkapselt. Wer die 

Eselmetapher versteht, wird keinerlei Probleme haben, auch die mit der Metapher indirekt 

verbundenen Schlüsse (s. o.) zu ziehen. 

5.1.1 pseu ponens (wenn p, dann q. Es gilt p, ergo q) 

Einer der Kernpunkte in Luthers Streitschrift ist die Frage der Legitimität des Papsttums, 

genauer die Frage, ob einerseits Christus selbst mit der Bibelstelle Mt. 16,18 das Papsttum 

gegründet habe und andererseits, ob das Papsttum durch eine weltliche Macht begründet 

worden sei. Beides verneint Luther. Im nachfolgenden Beispiel nutzt er dazu den Modus 

ponens, um klarzustellen, dass keine weltliche Macht das Papsttum begründet haben 

kann. 

ERstlich, a sufficiente divisione Und unten anzufahen, ists nicht von der weltlichen Oberkeit gestifftet, 

Und wenn sie es gleich gethan hette, so were es doch vom Teufel. Ursach ist diese: Denn weltliche 

Oberkeit hat solchs nicht macht, in dem Reich Gottes zu thun.  

(WA 54: 234) 

Die Argumentation geht von der Konklusion aus (nicht von der weltlichen Oberkeit gestiff-

tet) und liefert das Datum (Denn weltliche Oberkeit hat solchs nicht macht, in dem Reich 

Gottes zu thun.) nach. Die Schlussregel bleibt implizit: ‚Wenn x nicht die Macht hat das 

Papsttum zu begründen, kann es von x nicht kommen‘). Flankiert und unterstützt wird 

das Argument noch durch ein weiteres fiktives Argument im Konjunktiv: Selbst wenn eine 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik | 25 

  

weltliche Macht das Papsttum hätte stiften wollen (was nicht der Fall ist), wäre dies nicht 

zulässig, sondern vom Teufel inspiriert. Die rekonstruierte Form des Arguments ist somit: 

Wenn p (keine weltliche Macht hat das Recht das Papsttum zu stiften), dann q (das Papst-

tum ist nicht durch eine weltliche Macht legitimiert) und es gilt q, ergo gilt auch p. Dass p 

gilt, wird von Luther im Kontext der Stelle noch weiter mit historischen Daten begründet, 

z. B. mit dem Verweis auf den Kaiser Phocas (602–610 n. Chr. Kaiser des oströmischen 

Reiches). Dieser habe zwar aus politischen Gründen eine positive Haltung gegenüber dem 

Bischof von Rom eingenommen, jedoch keineswegs die Etablierung des Papsttums mit der 

entsprechenden Machtfülle im Sinn gehabt. 

5.1.2 Modus tollens (wenn p, dann q ... Gelte ¬ q, ergo ¬ p) 

Beim Modus tollens wird die Geltung der Konklusion daraus abgeleitet, dass im Bedin-

gungsgefüge zwischen p und q (wenn p, dann q) q im vorliegenden Fall nicht gilt. Ein 

Beispiel für dieses Verfahren möge genügen. Luther spricht im Zusammenhang mit der 

Interpretation der Bibelstelle Joh. 21,15 (‚Weide meine Schafe‘) dem Papst eine wesentliche 

Eigenschaft ab, die jedoch für die Qualifikation als Papst unabdingbar ist. Der Schluss 

sieht wie folgt aus: Wenn jemand Papst ist / sein will / den Anspruch zu Recht erhebt (p), 

dann muss er Christus lieben (q). Nun liebt aber der Papst Christus nicht (¬ q), ergo kann 

er nicht Papst sein/kann er nicht mit Recht den Anspruch auf die Position des Papstes 

erheben. Er kann somit auch nicht die Schafe Christi weiden. Dem kritisierten Papst fehlt 

somit in den Augen Luthers eine für einen Papst notwendige Eigenschaft (die Liebe zu 

Christus). Ist diese nicht gegeben, ist somit auch die Eignung zum Papst nicht gegeben. 

Hie ists klar, das, wer die Schafe Christi weiden sol, der muesse Christum lieb haben, oder ob er wei-

den koendte, und thets nicht aus liebe, so gehet jn doch dieser Spruch nicht an, der die liebe und lust 

zu Christo foddert. Hie helfft und nu helffet alle Teufel aus der Helle ewrem Bapst, dieser Spruch wil 

jm das hertz abstossen, darauff er so hoch pochet, und sich gruendet. Denn wo er Christum nicht lie-

bet, so ist er nicht Bapst, wie sie selbs muessen sagen, weil sie diesen Spruch fuer sich fueren, So lan-

ge er nu nicht beweiset, das er Christum lieb habe, kan er nicht weiden noch Bapst sein, und ist alle 

welt frey, nichts vom Bapstum zu halten noch zu wissen.  

(WA 54: 279) 

Wenn p (x ist Papst) dann q (x liebt Christus), es gilt aber ¬ q und somit auch ¬ p. Bezogen 

auf das Toulmin-Schema wird hier als Datum gesetzt: ‚der Papst liebt Christus nicht‘. So-

lange dieses Datum vom Papst selbst nicht widerlegt werden kann, gilt auch der Schluss 

auf die Konklusion kan er nicht weiden noch Bapst sein. Die Schlussregel ist hier implizit, 

aber evident: Wenn eine definitorische Eigenschaft nicht vorhanden ist, kann der Begriff, 

für den diese definitorische Eigenschaft relevant ist, nicht erfüllt sein. Dieser einfache 

Schluss wird an der Textstelle wiederum untermauert und ergänzt durch weitere Argu-

mente: Luther verweist auf die Bibel selbst (Autoritätsargument), die seiner Meinung und 

Interpretation nach selbst vom Papst anerkannt werden müsse bzw. gegen den sich selbst 



26 | Argumentationsmuster – formal 

  

der Papst argumentativ nicht mehr wenden könne. Deswegen bringe diese Stelle den 

päpstlichen Anspruch zu Fall, drastisch ausgedrückt mit einem Verweis auf den Teufel, 

den nicht-metaphorischen Bündnispartner des Papstes: Hie hellft und nu helffet alle Teufel 

aus der Helle ewrem Bapst, dieser spruch wil jm das herzt abstossen, daruf er so hoch po-

chet, und sich gruendet.3 

5.1.3 Tertium-non-datur-Argument (Entweder-oder-Argument) 

In der formalen Logik gehört der Satz vom ausgeschlossenen Dritten bei zwei kontradikto-

rischen Aussagen zum Kernbestand der formalen Argumentation. Es gilt entweder p, oder 

das Gegenteil von p, also ¬ p: tertium non datur. Dieses formale Muster nutzt auch Luther 

in seinem Text an verschiedenen Stellen. Man kann natürlich trefflich darüber streiten, ob 

sich die von ihm gegenübergestellten Propositionen tatsächlich in einem kontradiktori-

schen Gegensatzverhältnis befinden. Dies ist allerdings weniger relevant, da es mehr da-

rauf ankommt, dass Luther zwei Aussagen in dieser Weise als kontradiktorisch darstellt, 

um so auch die jeweiligen Adressaten zu steuern. 

Bei der Frage der Legitimation des Papsttums argumentiert Luther immer wieder mit 

Rückgriffen auf Bibelstellen, die er in seinem Sinne auslegt. Damit wird seine Position 

durch Christus selbst legitimiert. Alles, was davon abweicht, steht dann in kontradiktori-

schem Gegensatz nicht nur zur eigenen Position, sondern auch zur Bibel und damit zu 

Christus selbst. 

Hie mus entweder Christus ein Luegener sein, der sein Wort nicht gehalten habe, oder der Bapst mus 

ein verzweivelter, Gottslesterlicher Boesewicht sein, der unserm HErrn solche luegen aufflegt […].  

(WA 54: 262) 

Das Grundmuster ist: Entweder hat Christus (also die Bibel) recht (p) oder der Papst und 

damit nicht die Bibel (¬ p). Dieses Grundmuster ist natürlich eine rhetorische Gegenüber-

stellung, da keiner von Luthers Zeitgenossen ernsthaft in Zweifel stellen würde, dass 

Christus bzw. die Bibel recht haben. Insofern ist schon inhaltlich klar, dass der Papst bei 

dieser Gegenüberstellung nicht recht haben kann. Verstärkt wird diese Argumentation im 

vorliegenden Beispiel noch durch abwertende Attribute, die dem Papst beigelegt werden 

(verzweivelter, Gottslesterlicher Boesewicht) und durch das nur scheinbar für Christus 

denkbare negative Attribut (Luegener). Bezogen auf das Toulmin-Schema lässt sich diese 

Argumentationsform wie folgt darstellen: Das Datum ist die Gegenüberstellung (p oder 

¬ p), die Konklusion ergibt sich aus dem Inhalt der gegenübergestellten Propositionen 

(ergo p), die Schlussregel ist die Tertium-non-datur-Regel.  

|| 
3 WA 54: 279. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik | 27 

  

5.1.4 Argumentum a minore ad maius (A-fortiori-Argument) 

Bei dieser Argumentform handelt es sich um einen Schluss vom Kleineren aufs Größere, 

d. h. wenn schon der als geringer eingestufte Sachverhalt nicht gilt, kann der als umfang-

reicher, größer oder schwieriger eingestufte Sachverhalt erst recht nicht gelten. Auch den 

umgekehrten Fall gibt es, wenn vom Größeren auf das Kleinere geschlossen wird (a majo-

re ad minus). In beiden Fällen geht es um eine Begriffshierarchie.4 Aus dem Zutreffen bzw. 

Nichtzutreffen eines Begriffes in einer bestimmten Situation wird auf das Nichtzutreffen 

bzw. Zutreffen des entsprechenden unter- bzw. übergeordneten Begriffes in der Hierarchie 

geschlossen. Als Beispiele für diese Argumentformen können folgende dienen: 

1) A minore ad majus: Wenn der ungelernte Franz den Wasserhahn reparieren kann, 

dann kann es der ausgebildete Sanitärfachmann erst recht. 

2) A majore ad minus: Wenn die Wissenschaftler, die sich schon viele Jahre lang mit dem 

Problem beschäftigt haben, keine Lösung finden konnten, dann kann es ein Laie auf 

diesem Gebiet erst recht nicht. 

In der Lutherstreitschrift finden sich an verschiedenen Stellen solche Argumentformen. 

Manchmal sind dabei Teile des Arguments implizit und müssen erschlossen werden. Sie 

überschneiden sich in einzelnen Fällen auch mit dem Argumentum ad absurdum. In an-

deren Fällen ist die Argumentation direkt, d. h. alle Teile der Argumentation werden auch 

im Text gegeben. 

Drei Beispiele für A-fortiori-Argumente sollen genügen: Im ersten Beispiel geht es um 

die begriffliche Hierarchie „Lutheranhänger/vermeintliche Ketzer – Gott“. 

Und ob die Ketzer dem Keiser wolten fuerhalten: Solchen Artickel hette Gott der Vater durch seinen 

lieben Son selbs eingesetzt, und aller welt befolhen, man solle den Son hoeren, [Lk. 3, 22] Luce iij: 

‘Hunc audite’, Und der heilige Geist hette es hernach also erhalten in der gantzen Christenheit, bis in 

1400 jaren, da der Bapst solchs verbot, und noch der mehrer teil der Christenheit, so unter dem Bapst 

nicht ist, solchen Artickel hellt, und halten wird bis an der welt ende, Solchs alles unangesehen und 

ungeacht, sol der Keiser alle Ketzer, so solchs mit Gott dem Vater, Son, heiligem Geist und der Chris-

tenheit in aller welt halten, verbrennen, toedten oder veriagen, auch die in Jndien, Persien, vnd in 

gantzem Orient. Aus der ursachen: Gott der Vater, Son, heiliger Geist sampt seiner heiligen Kirchen 

sind Ketzer und unchristen, Allein der Bapst und seine Roemische Bubenschule sind Christen. 

(WA 54: 213) 

Die päpstliche Gegenseite verlangt, dass die Ketzer (Lutheranhänger) verbrannt, getötet, 

verjagt werden, weil sie dem päpstlichen Machtanspruch mit Verweis auf die Bibel wider-

stehen. Wenn man nun, gewissermaßen als nachgeordnete Gläubige – das ist das Argu-

ment – ein Ketzer ist, wenn man dem göttlichen Wort folgt (a minore), dann müssen auch 

diejenigen Ketzer sein, die dieses Wort geschaffen haben (ad majus) also Gott der Vater, 

Son, heiliger Geist sampt seiner heiligen Kirchen. Man kann das so explizieren: ‚Wenn wir 

|| 
4 Vgl. Perelman & Olbrechts-Tyteca (1971: 343). 



28 | Argumentationsmuster – formal 

  

(die Lutherseite) Ketzer sind, dann ist es Gott erst recht, da er genau das sagt, was wir 

sagen (weil wir seinem Wort folgen)‘. Die Konsequenz aus diesem indirekten A-fortiori-

Argument ist ganz offenkundig absurd, so dass das Gegenteil gilt: Wer dem Wort Gottes 

(Bibelautorität) folgt – und nicht dem Wort/Gebot des Papstes – ist auf der richtigen Seite 

und kann somit kein Ketzer sein. 

Im zweiten Beispiel wird die begriffliche Hierarchie der „Verrückten“ vorgestellt. Was 

für ‚einfache‘ Verrückte gilt, sollte erst recht für noch Verrücktere gelten. 

DJe Keiserlichen rechten sagen viel de Furiosis, von unsinnigen, tollen Leuten, wie man sie halten sol. 

Wie viel grosser not were hie, das man Bapst und Cardinal, und den gantzen Roemischen Stuel in 

stoecke, keten, kerker legte, die nicht gemeiner weise rasend worden sind, sondern so tieff grewlich 

toben, das sie jtzt Menner, jtzt Weiber sein wollen, und des keine gewisse zeit wissen, wenn sie die 

laun ankomen wird. Gleichwol sollen wir Christen gleuben, das solche rasende und wuetende Roemi-

sche Hermaphroditen den heiligen Geist haben und der Christenheit oeberste Heubter, Meister und Le-

rer sein moegen.  

(WA 54: 228) 

Auf der Skala des Verrücktseins sind Bapst und Cardinal, und de[r] gantze[] Roemische[] 

Stuel viel weiter oben in der Hierarchie anzusetzen. Wenn es schon für Verrückte kaiserli-

che Vorschriften gibt, wie man sie einsperren soll, dann wäre es umso notwendiger, sol-

che Vorschriften auch für die noch viel verrückteren Päpste umzusetzen. 

Beim dritten Beispiel geht es um die Skala des Verstands bei Menschen. Für gewöhn-

lich würde man annehmen, dass Menschen mit fortschreitendem Alter auf dieser Skala 

vorankommen, d. h. an Verstand hinzugewinnen. Wenn also ein Gegenstand schon von 

kleinen Kindern verstanden werden kann, müsste er das von älteren Personen erst recht. 

Wenn schon Kinder die Glaubensartikel/den Katechismus verstehen, dann müssten das 

Papst/Kardinäle/Römischer Hof/Bubenschule (als Erwachsene) erst recht verstehen. Da 

dieses A-fortiori-Argument faktisch jedoch nicht gilt, obwohl es zu erwarten wäre, ist dar-

aus zu schließen, dass die bezeichneten Erwachsenen eben doch nicht auf der Skala des 

Verstandes vorangeschritten sind, d. h. sie sind noch unverständiger/dümmer/verstockter 

als selbst kleine vier- bis fünfjährige Kinder.  

Jch weis, das unser Kinder oder Catechumeni, das ist, die den Catechismum koennen, gelerter sind, 

denn Bapst, Cardinal und gantzer Roemischer Hoff, sampt all jrem anhang. Denn dafuer darffestu 

nicht sorgen, das der Bapstesel mit seiner roemischen Bubenschule ein einig Gebot unter den zehen 

verstehet, Auch nicht eine Bitte im Vater unser, noch einen Artickel im Glauben, oder wie Tauffe und 

Sacrament zu verstehen und zu brauchen sey, wie ein Christ leben sol, was gute werck sind, Gott gebe, 

das er die zehen Gebot (wil des verstands gerne schweigen) koenne nach einander zelen, wie unser 

Kinder von vier, fuenff jaren koennen. 

(WA 54: 271) 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik | 29 

  

5.1.5 Argumentum ad absurdum 

Eine sehr wirksame Argumentform, die in kontroversen Argumentationen seit jeher ver-

wendet wurde, ist das Argumentum ad absurdum. Hierbei werden dem Gegner Aussagen 

zugeschrieben oder tatsächlich vom Gegner gemachte Aussagen argumentativ auf ihre 

Folgen hin so untersucht, dass das Ergebnis zu absurden Konsequenzen führen muss. 

Insofern ist diese Argumentform auch mit den verschiedenen Typen des Argumentum ex 

concesso verwandt. Auch dort wird von gegnerischen Standpunkten ausgegangen – man 

konzediert dem Gegner etwas, das Konzedierte wird dann jedoch als Grundlage für nicht 

tragbare/widersprüchliche/absurde Konsequenzen genommen. Beim Argumentum ad 

absurdum ist – will man eine Abgrenzung zwischen beiden Formen vornehmen – a) pri-

mär der Fokus auf der vollständigen Absurdität der Konsequenzen und damit der Fokus 

auf einer generellen Diskreditierung der gesamten Argumentation des Gegners und b) hat 

sie nicht die Voraussetzung einer Konzession gegnerischer Positionen (allenfalls in hypo-

thetischer Weise). Von den zahlreichen Beispielen in der Streitschrift mögen hier nur we-

nige genügen: 

Beim ersten Beispiel handelt es sich um ein kombiniertes Argument, das zum einen 

die Argumentform der Ironie benutzt, zum anderen die Argumentform des Vergleichs. 

Beide zusammen ergeben eine absurde Konsequenz, d. h. es liegt ein Argumentum ad 

absurdum vor. Es geht um die Auslegung einer Reihe von Bibelstellen (Mt. 16,18 und Joh. 

21,15f ).5 Ziel der Argumentation Luthers ist es, der Gegenseite nachzuweisen, dass es 

ebenso absurd ist, auf diese Bibelstellen den päpstlichen Machtanspruch zu gründen, wie 

es absurd wäre, diesen Machtanspruch aus Ovid- oder Vergilversen abzuleiten. Er führt 

dieses Argumentum ad absurdum ein mit ironischen Deutungen von einigen Bibelstellen 

(Mt. 28,19; Mk. 16,16; Röm. 1,17; Joh. 1,14). Bereits hier ist die Absurdität der ironischen 

Bibelstellenauslegung für den Leser deutlich nachvollziehbar. 

Also ist nu Roemisch hie die meinung: Gehet hin (das ist, du Peter gehe allein hin) in alle Welt (das ist, 

gen Rom) und prediget (das ist, setze einen Bapst, der Gott und Herr sey) aller Creatur (das ist, der 

macht habe uber Bisschoff, Keiser und Koenige, uber Himelreich und Erdreich, c. Omnes), Wer da 

gleubt (das ist, wer dem Bapst gehorsam ist) und getaufft wird (dem Bapst die fuesse kuesset), der 

wird selig (bleibt unverdampt), Wer nicht gleubt (nicht gehorsam ist), wird verdampt (ist ein Ketzer). 

DEnn aus dem Spruch Matth. xvj. hastu nu gnug gehoert, Wo Christus unser HErr vom Wort und Glau-

ben redet, das solchs muesse von der gewalt, geitz, abgoetterey und grewel des Bapsts zuverstehen 

|| 
5 Vorrangig geht es um die richtige Interpretation von Mt. 16,18 (‚Du bist Petrus, und auf diesen Felsen will 

ich bauen meine Gemeinde, und die Pforten der Hölle sollen sie nicht überwältigen.‘) und Joh. 21,15f. 

(‚Weide meine Lämmer!‘); daneben auch Mt. 28,19 (‚Darum gehet hin und lehret alle Völker und taufet sie 

im Namen des Vaters und des Sohnes und des heiligen Geistes.‘), Mk. 16,16 (‚Wer da glaubet und getauft 

wird, der wird selig werden; wer aber nicht glaubt, der wird verdammt werden.‘), Röm. 1,17 (‚Der Gerechte 

wird seines Glaubens leben.‘) und Joh. 1,14 (‚Und das Wort ward Fleisch und wohnte unter uns, und wir 

sahen seine Herrlichkeit, eine Herrlichkeit als des eingeborenen Sohnes vom Vater, voller Gnade und 

Wahrheit.‘). Übersetzungen jeweils nach der Lutherbibel von 1912. 



30 | Argumentationsmuster – formal 

  

sein. Dis ist die Regel und griff die Schrifft aus zulegen, Daher der Roemische Stuel sich nicht unbillich 

Magistram Fidei rhuemet, das ist, ders besser wisse und mache weder Christus selbs und der heilig 

Geist, die seine arme Fibulisten sind. Darumb, wo die Schrifft vom Glauben oder Wort Gottes redet, 

das ist alles zuverstehen von des Bapst gewalt und unserm gefengnis, Als Rom. j: [Röm. 1, 17] “Der ge-

rechte lebet seines glaubens”, das ist, der Bapst ist Herr uber alles, [Joh. 1, 14] Joha. j: “Das Wort ist 

Fleisch worden” (das ist, der Bapst ist Herr uber alles) “und hat unter uns gewonet” (das ist, wir sind 

seine gefangen, mit leib, Seele, gut und ehre, dazu die gantze Welt).  

(WA 54: 274) 

Dies wird nun im unmittelbaren Anschluss noch gesteigert durch (noch) absurdere Über-

setzungen von Virgil- und Ovidversen: 

Denn so dieser Spruch [Mt. 16,19] Matth. xvj: “Auff diesen Fels wil ich meine Kirchen bawen” nichts 

anders thut, denn das er den Bapst zum Gott und Herrn macht, uber Himel und Erden, So kan sich 

kein Buchstabe in der Schrifft erweren, er mus auch dasselbe thun, Ja auch Virgilius nicht, da er sagt: 

‘Tityre, tu Patulæ recubans sub tegmine fagi’, das ist: Du Bapst sitzest zu Rom, ‘Sylvestrem tenui medi-

taris arundine musam’, das ist: bist Herr uber die gantzen Christenheit. Und Ovidius: ‘Hanc tua Pene-

lope lento tibi mittit, Ulysses’, das ist: Bapst ist Herr und Gott uber Himel und Erden, ‘Nil mihi rescri-

bas, attamen ipse veni’, das ist: Wer dem Bapst nicht ist unterthan, mit leib und Seel, gut und ehre, 

der ist verloren. Duenckt dich solchs lecherlich sein? Warumb lachestu nicht viel mehr des groben, 

grossen Esels Cle. iij. c. Significasti, der diesen spruch Christi: “Weide meine Schafe”, auff seine ge-

walt zeucht, der sich eben so fein dahin reimet, als alle Vers in Virgilio und Ovidio? 

(WA 54: 274) 

Das Virgilzitat stammt aus der ersten Ekloge,6 das Ovid-Zitat stammt aus den Epistulae 

Heroidum (Heroides/Heldinnenbriefe), hier der erste (fiktive) Brief.7 Beide Zitate haben 

selbstredend gar nichts mit den von Luther vermeintlichen Übersetzungen zu tun. Sie 

sollen lediglich die Beliebigkeit der päpstlichen Bibelauslegungen an drastischen Beispie-

len vor Augen führen. Das Argument selbst verfährt wie folgt:  

1) (fragliches) Datum: Wenn die päpstliche Bibelauslegung stimmen sollte,  

2) (absurde) Konsequenz 1 – dann gilt So kan sich kein Buchstabe in der Schrifft erweren, 

er mus auch dasselbe thun 

3) (absurde) Konsequenz 2 – Der aus der Schrift abgeleitete Herrschaftsanspruch des 

Papstes kann so auch von jedem beliebigen anderen Text hergeleitet werden (Ja auch 

Virgilius [kann sich] nicht [erwehren, M. H.]) 

|| 
6 Tityre, tu Patulæ recubans sub tegmine fagi silvestrem tenui musam meditaris avena; (Tityrus, unter dem 

Dach der gebreiteten Buche gelagert; Sinnst du, ein ländliches Lied zarthalmigem Rohr zu entlocken. [...]; 

Übersetzung nach E. u. G. Gottwein, https://www.gottwein.de/Lat/verg/ecl01.php; Stand: 19.02.2020). An 

dieser Stelle des dialogischen Hirtengedichts spricht Meliboeus Tityrus an. 

7 Hier spricht als Heldin Penelope, die einen fiktiven Brief an ihren abwesenden, sich auf Irrfahrten be-

findlichen Ehemann Odysseus schreibt: Haec tua Penelope lento tibi mittit, Vlixe. nil mihi rescribas tu ta-

men; ipse ueni. (Dies schickt deine Penelope dir, langsamer Ulysses. Schreibe zurück mir Nichts, komme du 

selber jedoch. Übersetzung nach H. Lindemann, http://www.deutsche-liebeslyrik.de/liebespaare_literatur/ 

odysseus_und_penelope.htm#g2; Stand: 19.02.2020). 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik | 31 

  

Schlussregel: Wenn eine Prämisse/ein Datum zu offenkundig absurden Konsequenzen 

führt, muss die Prämisse falsch sein. 

 

Das Argument ist formal wie ein Modus ponens gebaut (wenn p, dann q; es gelte p, ergo 

q); allerdings ist die Konsequenz derart absurd, dass damit auch die Prämisse hinfällig 

wird. Genaugenommen ist das Argumentum ad absurdum natürlich schon mit der absur-

den Konsequenz 1 erfüllt, dies zeigen die vor den Vergil-/Ovidzitaten gebrachten Bibelstel-

lenauslegungen. Die Vergil- und Ovidzitate führen nur noch einmal und deutlicher vor 

Augen, wie absurd die päpstliche Bibelauslegung sein soll. Der darin enthaltene Vergleich 

(die Bibelauslegung ist so abwegig wie eine dementsprechende Auslegung weltlicher 

Texte) wird zur Unterstützung der Argumentation als zweites Argument nachgeschoben. 

Auch das zweite Beispiel für ein argumentum ad absurdum ist wie ein Modus ponens 

aufgebaut. Hier geht es um die Frage, wer zu Recht als Ketzer gelten kann und muss.  

HJeraus [aus den vom Papst aufgestellten Zulassungskriterien zu einem Konzil, M. H.] folget, das Gott, 

sonderlich der heilige Geist, der doch gerhuemet wird, das durch jn die Concilia versamlet werden, 

und alles durch jn drinnen gehandelt und beschlossen wird, ins Concilium zu Trent nicht komen kan, 

noch in kein Bepstlich Concilium, und mus wol heraussen bleiben, Ursach: die heilige Jungfraw, Sanct 

Paula Tertius, schreibt dem Keiser Karolo: Es sollen die Ketzer nicht raum noch stat in seinem Heili-

gen, Freien, Christlichen Concilio haben. Nu ist jtzt angezeigt, das Gott der heilige Geist ein grewlicher 

Ertzketzer sey, mit Gott dem Vater und Son, darumb das er zu wider der Bepstlichen und Roemischen 

heiligkeit hat in seiner Kirchen gestifftet und eingesetzt, auch noch heutiges tages in aller welt hellt 

und leret sein gantz heiliges Sacrament beider gestalt, und verdampt die jenigen, so solches nach der 

weise nicht halten noch brauchen. Welchs alles zu gegen und wider ist dem hellischen Stuel zu Rom, 

der solchs manichfeltiglich durch seine Bullen als ketzerey verdampt hat, denn, wie seine Schutz-

schreiber sagen, ist er auch uber die heilige Schrifft und uber Gottes wort ein gewaltiger Herr und rich-

ter worden, der da endern mag, was Gott ordent und gebeut. 

 (WA 54: 214) 

Das Argument geht folgendermaßen vor: Aus den Äußerungen des Papstes geht für Luther 

hervor, dass Gott der heilige Geist ein grewlicher Ertzketzer sey. Dies ist eine Schlussfolge-

rung (für Luther) aus der vorangegangenen Argumentation, die sich mit der Frage befass-

te, wer an einem Konzil teilnehmen dürfe und wer nicht. Unstrittig ist, dass dies Ketzern 

verboten sein soll. Die Frage ist jetzt: Wer ist ein Ketzer? Luther argumentiert aus seiner 

Sicht, dass nicht die eigene Seite oder gar Gott zur Gruppe der Ketzer gezählt werden 

kann, sondern die Papstpartei selbst, weil sie eben nicht die Kirche Gottes gestiftet habe. 

Würde man – und hier beginnt das Absurdum-Argument – der päpstlichen Argumentation 

folgen, hieße das: Gott (der z. B. das heilige[] Sacrament beider gestalt vorschreibt und 

alle, die dies verneinen (Papst) verdammt) muss ein Ketzer sein. Dann gilt wiederum: 

Wenn Gott/Heiliger Geist/Christus Ketzer sind (p), dann dürfen sie nicht zum Konzil zuge-

lassen werden (q). Eine ganz offenkundig absurde Konsequenz. Diese absurde Konse-

quenz verdeutlicht einmal mehr, dass der Papst sich nicht nur nicht gemäß der Heiligen 

Schrift verhält, sondern, dass er auch uber die heilige Schrifft und uber Gottes wort ein ge-

waltiger Herr und richter worden, der da endern mag, was Gott ordent und gebeut. 



32 | Argumentationsmuster – formal 

  

Das dritte Beispiel für ein Argumentum ad absurdum greift in die Papstgeschichte zu-

rück. Es geht um die Frage, ob der Papst sich zu Recht für das Oberhaupt der Christenheit 

hält; Luther argumentiert in diesem Teil der Streitschrift (WA 54: 228–285 Das Erste) dage-

gen und plädiert dafür, dass allein Jesus Christus das Oberhaupt der Christenheit sein 

könne. Dies haben nach Meinung Luthers auch zahlreiche Päpste und Konzilien in der 

ferneren Vergangenheit so gesehen, so dass sich dadurch ein Widerspruch zur Haltung 

der gegenwärtigen Päpste ergebe. Luther schreibt zunächst in seiner Argumentation den 

gegenwärtigen Päpsten ein Wissen darüber zu, dass sie sich falsch verhalten bzw. dass sie 

in vollem Bewusstsein anders agieren als ihre fernen Vorgänger (Sie wustens wol und wis-

sens noch [...]). 

AH was sol ich mehr sagen? Sie wustens wol und wissens noch jtzt wol, das die gantze Christenheit in 

der welt kein Heubt uber sich hat, on allein den heiland Jhesum Christum Gottes Son, welchen S. Pau-

lus das Heubt nennet seines Corpers, welchs ist die gantze Christenheit Ephe. 4 und mehr oerten. Sie 

wissen noch heutiges tages wol, das in gantz Orient, wo Christen sind, nicht unter dem Bapst sind. Sie 

wissen wol, das sie kein Gottes wort fuer sich, sondern alles wider sich haben. Noch sind sie so fre-

velthuerstige, unverschampte, verstockte koepffe, das sie wider solch starcke zeugnis und vermanung 

jrs gewissens, aller welt, gantzer Schrifft, das leidige, lesterliche, [Seite 244] abgoettische Bapstum, 

mutwilliglich, wissentlich haben angericht, und halten noch jmer fort drueber. 

(WA 54: 244f.) 

Nun folgt das Absurdum-Argument: Wenn die jetzigen Päpste zu Recht einen Führungs-

anspruch über die Kirche auf der Basis von Bibelstellen erheben, dann lagen alle anderen 

Exegeten (frühere Päpste, Kirchenväter wie Augustinus oder Cyprianus, Christen) falsch. 

Wer jedoch anderer Ansicht als die jetzigen Päpste ist, ist ein Ketzer. Ergo – und dies ist 

die absurde Konsequenz – sind auch die genannten Kirchenväter und frühere Päpste Ket-

zer. Dies wäre ein Schluss, den zu ziehen dann eigentlich auch die päpstliche Seite selbst 

genötigt wäre, wenn sie sich an die eigenen Argumentationsvoraussetzungen hielte. 

Und verdamnen zu gleich, als Ketzer, alle jre vorfaren fur Bonifacio, auch die gantzen Christenheit, so 

uber 600 iaren fur dem Bapst gewest, sampt allen heiligen Vetern und Concilien, auch alle Christen, 

so diese 1500 jaren sind gewest, und noch sind in den morgen Lendern. Denn wo das Bapstum ein Ar-

tickel des Glaubens ist, und so ein hoher, noetiger Artickel, wie der Bapst in allen Decretalen bruellet 

und aus Matt. xvj gruenden wil, So ists gewis, das S. Augustinus und Cyprianus, ja alle Apostel mit der 

gantzen Christenheit in aller welt uber 1500 jar muessen Ketzer und ewig verdampt sein, auch Christus 

selbs, sampt jnen, der sie durch seinen heiligen Geist solche ketzerey geleret hat, Und niemand selig 

noch heilig worden ist, on die Bepstliche Christen allein. Solch urteil stehet einem Bapst wol an, Und 

solt nicht Bapst sein, wo er nicht solch urteil sprechen thuerste.  

(WA 54: 244) 

Die absurde Konsequenz, 1500 Jahre Kirchengeschichte als Ketzergeschichte zu verstehen, 

die weder die Katholiken noch die Protestanten akzeptieren würden, basiert auf einem 

einfachen Modus tollens. Wenn die jetzigen Päpste Recht haben (p), dann hatten alle vor-

herigen Päpste/Kirchenväter/Christen unrecht und waren Ketzer (q). Es gilt aber ohne 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik | 33 

  

Zweifel: ¬ q, ergo gilt auch ¬ p. Zum Argumentum ad absurdum wird der Gedankengang 

durch die ganz offenkundig unzutreffende Konsequenz. 

Das vierte Beispiel für ein Argumentum ad absurdum ist wiederum aus der Diskussion 

um den Herrschaftsanspruch des Papstes (WA 54: 228–285 Das Erste) entnommen. Der 

Herrschaftsanspruch des Papstes (die Prämisse bzw. das zu hinterfragende Datum) wird 

anhand von zahlreichen Konsequenzen ad absurdum geführt. In diesem Beispiel ist die 

Absurdum-Argumentation sowohl mit fiktiven Konsequenzen (s. die Konjunktive im Zitat) 

als auch mit einer Argumentreihung, als auch mit der Technik des Den-Gegner-Sprechen-

lassen, als auch mit Skatologischem verbunden. Je mehr absurde Konsequenzen ins Feld 

geführt werden, umso plausibler wird für den Rezipienten die Geltung der lutherschen 

Argumentation und damit die Ablehnung der hinterfragten Prämisse. Zunächst lässt Lu-

ther vermeintlich den Gegner sprechen, der die Todsünden nach seiner Manier definiert. 

WEr Milch isst am Freitage, Sonnabent, an der Apostel Abend, oder meiner Heiligen, die ich gemacht 

habe, das ist eine Tod suende und ewig verdamnis, doch das ich solchs zu halten nicht schueldig sey. 

WEr Butter, Kese, oder Eyer isst an den selbigen tagen, das ist eine Todsuende, und die Helle. WEr 

aber fleisch esse an solchen tagen, der ist weit unter der Hellen verdampt, ausgenomen mich und 

meine Cardinalen, die sind solchem Binden [Seite 267] nicht unterworffen, Ursach: wer zu binden 

macht hat, wird on zweivel nicht sich selbs, sondern andere binden. WEr nicht fastet und feiret den 

Heiligen, so ich habe erschaffen, das ist eine Todsuend und verdamlicher ungehorsam, Ursach: Jch 

hab macht zu binden und zu loesen, ja villeicht auch. 

(WA 54: 266f.) 

Aus der unumschränkten „Macht zu binden und zu lösen“ werden letztlich beliebige und 

damit absurde Konsequenzen abgeleitet. Waren die bisherigen Beispiele (Milch, Butter, 

Käse, Eier, Fleisch) noch aus dem Fastengebot herleitbar, auch wenn Luther hier dem 

Gegner Inkonsequenz unterstellt (Geltung nicht für den Papst und die Kardinäle), so sind 

die weiteren Konsequenzen offenkundig absurd und – in diesem Falle – auch als fiktive 

Argumente verpackt. Dem vielleicht auch folgt unmittelbar: 

WEr nicht meinen fortz anbetet, das ist eine Todsuende, und die Helle, Denn er hellt nicht, das ich 

macht habe, alles zu binden und zu gebieten. WEr nicht meine fuesse kuesset, und wo ichs so binden 

wuerde, mich im hindern lecken wolte, das were eine Todsuende, und tieffe Helle, denn Christus hat 

mir die Schluessel und macht alles und alles zubinden gegeben. WElcher Koenig, Keiser oder Fuerst 

mir nicht ubergibt sein Koenigreich und Herrschafft, das ist eine Todsuende und ewig verdamnis. 

Denn ich hab solchs macht zu binden und zu gebieten. WElcher Bisschoff mir nicht das Pallium ab-

keufft, der suendigt toedlich, und ist verdampt, Ursach: ich habe macht zu binden, und solchs zu ge-

bieten. WEr solchen kauff (das ist ja kein raub) heisset Simoney, der suendigt toedlich und verdam-

lich. Denn ich bins, der da binden und loesen sol. WEr da klagt uber beschwerung der Annaten, Bapst 

monden, und der gleichen viel, suendigt toedlich. Denn ich habe macht solchs zu binden. das meinet 

er Dis. xix: Jn memoriam, das man alles tragen und leiden muesse, was der Roemissche Stuel auffle-

get, wens gleich untreglich ist. 

(WA 54: 267) 

Wenn der unumschränkte Herrschaftsanspruch des Papstes gilt (Macht zu binden und zu 

lösen) (p), dann setzt der Pabst zu Recht fest, was als Todsünde gilt (q). Mit folgenden 



34 | Argumentationsmuster – formal 

  

fiktiven Beispielen für denkbare Todsünden, die daraus folgen können, wird dies veran-

schaulicht und so letztlich ad absurdum geführt: fortz anbetet, fuesse kuesset, im hindern 

lecken (skatologisch), Übergeben von Königreichen und Herrschaften, die Käuflichkeit 

von Ämtern und Würden kritisieren, Klagen über Abgaben an den Papst. Die Verschieden-

artigkeit der absurden Konsequenzen (Argumentreihung) erklärt einen Teil der Schlag-

kraft des gesamten Arguments. Unterstützt wird diese Schlagkraft aber auch durch die 

Tatsache, dass Luther hier (vermeintlich) den Papst selbst sprechen lässt, der durch sein 

wiederholtes Beharren auf seinem Machtanspruch (ich bins, der da binden und loesen soll) 

in Verbindung mit den Konsequenzen noch stärker veranschaulicht, wie absurd diese 

denkbaren Schlussfolgerungen sind. Klar ist auch dem Leser, dass der Papst wohl nicht so 

sprechen würde; daher plausibilisiert Luther am Ende des Zitats die Möglichkeit einer 

solchen Denk-/Redeweise dadurch, dass er sie als Auslegung einer Passage eines päpstli-

chen Dekrets verstehen kann.8 

Man sieht somit in diesem letzten Beispiel sehr deutlich, dass und v. a. wie Absurdum-

Argumente von Luther verwendet wurden: Sie sind i. d. R. eingebettet in andere argumen-

tative Strukturen (modus ponens, modus tollens, Argumentreihungen, skatologische Be-

schimpfungen, den Gegner sprechen lassen, Vergleiche etc.). Die verschiedenen Argu-

mentformen wirken zusammen (a) und die Zuordnung zum Argumentum ad absurdum ist 

– wenn auch diskutierbar – dadurch begründet, dass sie den Hauptstrang der Argumenta-

tion bildet (b). Mit diesen kombinierten Argumenten können dann auch verschiedene 

Argumentationsfunktionen (vgl. Kap. 6) verbunden sein. Von der Struktur her ist das Ar-

gumentum ad absurdum funktional am ehesten bei der Funktion „den Gegner rational 

widerlegen“ anzusiedeln, insofern sind dem Absurdum-Argument schon funktionale As-

pekte eingeschrieben. Allerdings – dies sehen wir an den Kombinationen in den jeweili-

gen Argumenten – kann damit zugleich die Funktion „den Gegner diskreditieren“ oder 

das „Intensivieren von Argumenten“ erreicht werden. 

5.1.6 Fiktives Argument 

Fiktive Argumente erweitern das Spektrum möglicher Argumentationsformen sehr stark. 

Sie basieren auf einer Erweiterung der Realität um mögliche Welten, in denen sich die 

Argumentierenden bewegen können; Sachverhalte, Schlussregeln und Konsequenzen 

können neu – gemäß den Bedingungen dieser möglichen Welten – aufgestellt, geprüft, 

verworfen oder bestätigt werden. Kienpointner (2011: 507) weist darauf hin, dass fiktive 

Argumente nicht einfach eine evtl. auch verzichtbare Zusatzmöglichkeit sind, sondern 

dass wir auf sie ebenso wenig verzichten können wie wir in der Alltagsargumentation 

|| 
8 Der Kommentar der Weimarer Ausgabe verweist auf: Decr. pars 1, dist. 19, c. 3: „... ut, licet vix ferendum 

ab illa sancta sede imponatur iugum, tamen feramus et pia devotione toleremus ...“, in der das auferlegte 

Tragen und Leiden thematisiert wird. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik | 35 

  

überhaupt auf den Entwurf möglicher Welten, auf die gedankliche Loslösung vom rein 

Faktischen/Gegebenen verzichten können. Fiktive Argumente sind damit ein Teil und ein 

Ergebnis der allgemeinen menschlichen kognitiven Fähigkeiten, insbesondere der Fähig-

keit, sich etwas vorstellen zu können, was nicht Reflex der unmittelbar wahrgenommenen 

Realität ist.9 

Meist haben fiktive Argumente die konditionale Form von Wenn-dann-Relationen und 

gehören somit zum Typus des Modus ponens bzw. Modus tollens (Kienpointner 2011: 507). 

Auch Luther verwendet in der Streitschrift an vielen Stellen fiktive Argumente, bei denen 

das Datum/die Prämisse fiktiv ist, und die Konklusion z. T. fiktiv, z. T. auf reale Gegeben-

heiten bezogen ist. Die folgenden fünf Beispiele sollen dies verdeutlichen: 

Im ersten Beispiel greift Luther weit in die Kirchengeschichte zurück. Er führt den Kai-

ser Phocas10 an, der für ihn derjenige ist, der als Mörder seines Vorgängers (Kaiser Mauri-

kios) das Papsttum allererst gestiftet habe (WA 54: 218). Diese aus Luthers Perspektive 

durchgängig negative Figur wird jetzt zum Ausgangspunkt eines fiktiven Arguments, 

denn selbst der Kaisermörder Phocas würde das Vorgehen der jetzigen Päpste nicht billi-

gen: 

UNd wenn man den Keiser Phocas zu der zeit hette gefragt, obs seine meinung were, das ein solcher 

wust solt zu Rom durch sein befelh gestifft werden, der alle Bischove, stifft, Kloester, Kirchen unter 

sich wuerffe, risse und fresse alles, was da were, stifftet newe lere und glauben, verstoeret Christum 

und Christlichen glauben, richtet unzelich abgoetterey an, betroege alle welt umb leib und seele, und 

schindet jnen unzelich geld und gut abe, mit grosser triegerey, darnach trete die Keiser mit fuessen, 

verbannet, erschluege, verfolget sie, raubet jr Land und Stedte, spottet jr dazu als seiner Narren und 

lachet in die faust, Verzerets darnach und verprangets mit seinen Huren und Hermaphrodi-

ten, Meinstu, das Phocas, wie boese er were, hie zu ja sagen wuerde? 

(WA 54: 234) 

Die Grundstruktur des fiktiven Arguments ist wiederum einfach: Wenn man Kaiser Phocas 

fragen würde (p), dann würde er die beschriebenen heutigen Zustände tadeln bzw. als 

nicht legitim einschätzen (Meinstu, das Phocas, wie boese were, hie zu ja sagen würde?). 

Die Schlagkraft der Argumentation wird durch drei weitere Faktoren erhöht. 

Erstens werden zahlreiche Beispiele für die Missstände gegeben, die Phocas keines-

wegs billigen würde. Diese Missstände werden wiederum drastisch geschildert (wurffe, 

risse und fresse, verstoeret, betroege, schindet, grosser triegerey, trete die Keiser mit fues-

sen, verbannet, erschluege, verfolge sie, raube jr Land und Stedte, spottet jr, verprangets mit 

|| 
9 Kienpointner (2011: 535) weist auf diese Verbindung zur menschlichen Kognition hin: „Die Fähigkeit, 

fiktive Argumente zu gebrauchen, wäre vor diesem Hintergrund als Teil der generellen menschlichen 

Fähigkeit zu sehen, über die Common Sense-Realität hinausgehende Annahmen zu treffen, also als Teil der 

menschlichen Kreativität im Allgemeinen, die durch das Schaffen neuer Möglichkeiten den Bereich des 

kognitiv Erfassbaren stets zu erweitern weiß.“ 

10 Phocas war von 602 bis 610 n. Chr. Kaiser des Oströmischen Reiches. Er verfolgte aus machtpolitischen 

Gründen eine papstfreundliche Politik in Italien. 



36 | Argumentationsmuster – formal 

  

seinen Huren und Hermaphroditen). Zweitens wird der Leser an der entscheidenden Stelle 

direkt angesprochen (Meinstu) und so zu einer unmittelbaren Schlussfolgerung aufgefor-

dert. Drittens wird diese Schlussfolgerung nicht offengelassen, sondern in Form einer 

rhetorischen Frage faktisch beantwortet. Selbst ein Mensch wie Phocas (wie boese er were) 

müsste zu dem Schluss kommen, dass das Handeln der Päpste falsch ist. 

Im zweiten Beispiel geht es um das Verständnis der Glaubensinhalte (zehn Gebote, 

Vaterunser, Sakramente). Unmittelbar vor dem nachfolgenden Zitat behauptet Luther, 

dass man aus den päpstlichen Schriften (Bullen, Dekrete o. Ä.) keinen Aufschluss über 

den rechten Glauben erhalten könne.11 Nun entwirft Luther eine mögliche Welt, in der der 

Papst doch verstünde, wie die Glaubensinhalte richtig zu deuten wären, z. B. das erste 

Gebot: 

DEnn rechen du, wenn er solte verstehen das erste gebot: Du solt nicht andere Goetter haben, und, 

was da wider, Suende heissen, So muest er alle seine Drecket, Drecketal und Bullen verbrennen, und 

sich selbs mit, sampt alle Cardinalen.  

(WA 54: 271) 

Die Struktur des fiktiven Arguments selbst ist wiederum einfach: Wenn der Papst das erste 

Gebot richtig verstünde (p), dann müsste er seine Fehleinschätzung und sein Fehlverhal-

ten vollständig ändern (q). Es gilt aber natürlich ¬ p, ergo auch ¬ q. Verstärkt wird diese 

einfache Struktur wiederum durch vier Faktoren. Erstens werden die Konsequenzen dras-

tisch ausgemalt. Der Papst muest [...] alle seine Drecket, Drecketal und Bullen verbrennen, 

und sich selbs mit, sampt allen Cardinalen (WA 54: 271). Zweitens werden durch ein im Text 

immer wieder verwendetes Wortspiel – Drecket statt Dekret – die Inhalte der Dekrete qua 

Wortspiel zusätzlich diskreditiert. Drittens wird wiederum der Leser direkt angesprochen 

und so zu einer Schlussfolgerung aufgefordert (DEnn rechen du [...]). Der argumentative 

Gesamtzusammenhang wird für den Leser nachdrücklich plausibilisiert durch diese Kon-

kretisierungen.  

Im dritten Beispiel ist das fiktive Argument in einen (nichterfüllbaren) und komplex 

dargelegten Wunsch gekleidet.  

AH, wenn Keiser und Koenige auch ein mal wolten Christen sein, und dem HErrn Christo einen dienst 

thun, wie sie wol schueldig weren, und mit dem Bapst verschaffen, das er mueste ein Bischoff 

der Roemischen Kirchen sein, wie die gewest sind, so vor dem Bapstum, nicht Bepste, sondern rechte 

Bisschove gewest sind, wie droben genennet, und jn dahin halten, das er dem Spruch: Weide meine 

Schafe, Jtem: bawe meine Kirche auff den Fels, mueste gnugthun, nemlich, Weiden und Bawen, weil 

er so fast solchs begert und rhuemet, darauff auch gewarten der Hellen Pforten stuermen, oder des 

guertels und fuerens, da er nicht hin wolte. Und damit er zum anfang nicht zu hoch beschweret wuer-

de, were es gnug, das er seine oeberste Pfarkirche zu Rom, S. Johann Lateran, fuer sich neme, daselbs 

zu weiden anfienge, oder doch fuer sich einen hirten da hielte, und versuchte, was da were, Christi 

schafe weiden, und des guertels gewarten. Was gilts? Er wuerde nicht eine stunde, auch nicht eine 

|| 
11 Nicht ein wort kanstu aus allen diesen Buechern, sampt jren Scribenten finden, das dich leren moechte, 

das erste Gebot zuverstehen, oder eine bitte im Vater unser zu beten. (WA 54: 271). 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik | 37 

  

seele weiden wollen, der jtzt alle Welt weiden wil, und verflucht alle, die sich nicht wollen lassen wei-

den, so doch die welt schreiet und ruefft nach solchen Hirten, die da weiden koennen, Und der HErr 

Christus selbs klagt, es mangele [Mt. 9, 38] jm an solchen Hirten: “Gros ist die erndte (spricht er), Aber 

wenig sind der Erbeiter, Bittet den HErrn der erndte, das er Erbeiter sende in seine Erndte. 

 (WA 54: 281) 

Die Grundstruktur dieses komplexen Arguments ist wiederum einfach: Wenn die Herr-

scher (Kaiser, Könige) ihrer Pflicht nachkämen, den Papst in seine Schranken zu verwei-

sen (das er mueste ein Bischoff der Roemischen Kirchen sein) (p), dann müsste der Papst 

tatsächlich Weiden und Bawen bzw. als Bischof von Rom tätig werden (q). 

Auf dieses Argument folgt dann eine weitere Konklusion, die sich aus der Nichterfüll-

barkeit von q ergibt. Der Papst wuerde nicht eine stunde, auch nicht eine seele weiden. Die 

im fiktiven Argument vorgestellte mögliche Welt stellt den Zustand dar, der nach Luthers 

Meinung der einzig vertretbare wäre. Allerdings wird schon durch die Fiktivität des Argu-

ments selbst gezeigt, dass dieser Zustand eben nicht erreicht und auch bei der derzeitigen 

Haltung der Päpste nicht erreichbar ist. Dieses einfache Argument wird – wie in den ande-

ren Fällen auch – noch verstärkt durch eine Reihe weiterer Faktoren. 

1) Die emotionale Beteiligung des Autors wird durch einen Ausruf markiert (AH). Er zeigt 

an, dass die nun folgenden Ausführungen das Gewünschte aber nicht Umsetzbare 

sind. 

2) Die fiktiven Konsequenzen (q) werden durch eine Reihe von Beispielen veranschau-

licht: Wäre der Papst nur Bischof von Rom und würde „weiden und bauen“ (wie er 

sich dessen auch fälschlicherweise rühmt), dann würde er (oder sein Stellvertreter in 

der Laterankirche) Christi schafe weiden und auf weitere Widrigkeiten gefasst sein 

(Hellen pforten stuermen). 

3) Nach dem Hinweis darauf, dass der Papst nicht eine Stunde dieses fiktive Szenario 

umsetzen könnte, werden weitere Diskreditierungen vorgetragen. Der Papst will auch 

nicht eine seele weiden, er verflucht alle, die sich nicht wollen lassen weiden. Dies alles, 

obwohl doch ein klar artikulierter Bedarf vorliegt, nämlich: 

4) die welt schreiet und ruefft nach solchen Hirten und Gott selbst beklagt diesen Mangel 

in Mt. 9,37f.12 

Im vierten Beispiel wird das Muster des fiktiven Arguments wiederum abgewandelt. Hier 

handelt es sich zunächst um ein einfaches Gedankenspiel: Wenn ich (Luther) Kaiser wäre 

(p), dann würde ich die Gegenseite mit Gewalt strafen (q).  

WOlan, wenn ich Keiser were, wuest ich wol, was ich thun wolt: Die lesterlichen Buben alle sampt, 

Bapst, Cardinal, und alles Bepstlich Gesind, zu samen koppeln und guerten, nicht weiter, denn drey 

meile wegs von Rom, gen Ostia fueren (Denn ungeguertet und ungefuert wuerden sie nicht gehen, da-

hin sie nicht wolten), daselbst ist ein Wesserlin, das heisst Latinisch Mare tyrrhenum, ein koestlich 

|| 
12 Mt. 9,37f.: ‚Da sprach er zu seinen Jüngern: Die Ernte ist groß, aber wenige sind der Arbeiter. Darum 

bittet den HERRN der Ernte, daß er Arbeiter in seine Ernte sende.‘ (Übersetzung nach der Lutherbibel 1912). 



38 | Argumentationsmuster – formal 

  

Heilbad wider alle seuche, schaden, gebrechen Bepstlicher heiligkeit, aller Cardinel und seines 

gantzen Stuels, daselbs wolt ich sie seuberlich einsetzen und baden. Und ob sie sich wolten fuerchten 

fuer dem wasser, wie gemeiniglich die besessene und wansinnige Leute das Wasser schewen, wolt ich 

jnen zur sicherheit mit geben den Fels, darauff sie und jre Kirche gebawet ist, Auch die Schluessel, 

damit sie alles binden und loesen koennen, was im Himel und Erden ist, auff das sie dem Wasser zu 

gebieten hetten, was sie wolten. Dazu solten sie auch den Hirten stab und keule haben, damit sie das 

wasser moechten ins angesicht schlahen, das jm maul und nasen bluttet. Zu letzt solten sie auch die 

weide mit sich haben zum labetrunck und lusttrunck im bade, alle Decret, Decretal, Sexti, Clementin, 

Extravagant, Bullen, Ablas, Butter-, Kese-, Milchs- brieve an den hals gehenckt, damit sie allenthalben 

sicher weren. Was gilts? wenn sie eine halbe stunde in dem selben Heilbade hetten gebadt, Es solte al-

le jre seuche, schaden und gebrechen ablassen und auffhoeren, da wolte ich buerge fuer sein und 

meinen HErrn Christum zu pfande setzen. 

(WA 54: 283) 

Die besondere Schlagkraft des Arguments wird hier durch folgende Faktoren hergestellt. 

1) Die Gewaltphantasien werden drastisch dargestellt und mit Beispielen belegt. Das 

vorgesehene Heilbad soll im Tyrrhenischen Meer13 erfolgen. Ist schon an dieser Stelle 

zu vermuten, dass es um das Ertränken der Gegner gehen dürfte, wird dies durch den 

Hinweis auf den mitgegebenen Fels erhärtet. Hirtenstab und Keule können dann von 

Papst und Kardinälen zum Schlagen des Wassers genutzt werden (hier verwendet Lu-

ther ein etwas problematisches Bild, wenn dem metaphorisch anthropomorphisierten 

Wasser maul und nasen bluten soll). Die weide (wiederum ein fragwürdiges Bild) soll 

den Delinquenten als labetrunck dienen, ihre eigenen Schriften sollen ihnen dann um 

den Hals gehängt werden, damit sie allenthalben sicher weren, also damit sie letztlich 

ertrinken. Diese Art Kur würde dann in kurzer Zeit seuche, schaden und gebrechen ver-

treiben, durch den Tod. 

2) Der Gegner wird – gewissermaßen en passant – durch einen Vergleich abgewertet, da 

das vorgesehene gewaltsame Heilbad bzw. Wasser generell vom Gegner gefürchtet 

wird, wie gemeiniglich die besessene und wansinnige Leute das Wasser schewen. 

3) Die verschiedenen Begriffe bzw. Objekte, die in der vorangehenden Glaubensdebatte 

eine Rolle gespielt haben (Fels, Schlüssel, Hirtenstab, Weide, Dekrete, Bullen, Ablass-

briefe etc.) werden im fiktiven Argument zu einfachen Werkzeugen der Gewalt um-

funktioniert, so dass sie allein dadurch „profaniert“ und entwertet sind. 

Im letzten Beispiel verwendet Luther einen zu seiner Zeit unstrittig als negativ und be-

drohlich empfundenen Gegner (den „Türken“, d. h. die kriegerische Auseinandersetzung 

zwischen Reich und Osmanen in der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts14) als Bezugspunkt 

|| 
13 Teil des Mittelmeers zwischen Italien und Korsika, Sardinien, Sizilien. 

14 Vgl. dazu z. B. Kaufmann (2016: 648), der zu Luthers Türkenschriften schreibt: „Die Türkenpublizistik 

stand in engem Zusammenhang mit den Erfahrungen militärischer Bedrohung durch einen übermächtigen 

Feind. Konjunkturwellen einer forcierten Text- bzw. Druckproduktion zur Türkenfrage traten im Umkreis 

der Belagerung Wiens (September/Oktober 1529), der Eroberung Budas und Pests sowie der osmanischen 

Annexion Mittelungarns (1541) auf.“ Luther befasste sich mit den gegnerischen Türken, dem Islam und den 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik | 39 

  

für ein fiktives Argument. Die vom „Türken“ ausgehende Gefahr ist für die zeitgenössi-

schen Leser unstrittig. Luther schreibt nun einen Teil der negativen Wirkungen des „Tür-

ken“ dem Papst als teuflischem Verwandten zu. 

Mir ists gewis, das, wo der Bapst nicht were, Der Tuercke (welchs Teufel des Bapsts Teufel, Vetter, 

Schwager und Schwester ist) hette solchen grossen gewalt nicht bekomen.  

(WA 54: 290) 

Wenn es den Papst nicht gäbe (p), dann hätte der „Türke“ auch nicht solche bedrohliche 

Macht erhalten (q). Dieses fiktive Argument ist im Text eingebettet in die Darlegung Lu-

thers, dass der Papst kein Christ, sondern vielmehr ein Heide sei, der keinen Herrschafts-

anspruch über die Christenheit haben könne. Das Argument weist gerade über die Ent-

wicklung einer möglichen Welt (ohne Papst) der gegnerischen Seite Verantwortung und 

Schuld für weltpolitische Bedrohungen zu. 

Gerade mit Blick auf Gewaltphantasien, Beschimpfungen und Beleidigungen des 

Gegners ist nachvollziehbar, weshalb fiktive Argumente von Luther in der Streitschrift 

sehr häufig genutzt werden. Das Ausweichen auf mögliche Welten erweitert den Radius 

dessen, was man sich für den Gegner vorstellen und wünschen kann und wofür man ihn 

verantwortlich machen kann. 

5.1.7 Vernunftargument  

Der Appell an die Vernunft ist in der Streitschrift von 1545 vergleichsweise selten zu fin-

den. Viel häufiger ist z. B. die Berufung auf entsprechende Bibelstellen zur Begründung 

der eigenen Position. Beiden Verfahren gemeinsam ist dabei, dass es sich letztlich um 

Autoritätsargumente handelt. Das Argumentum ad autoritatem wird i. d. R. mit dem Bezug 

auf bestimmte Experten des jeweiligen Gebiets verbunden, im Zentrum stehen dann per-

sonale Autoritäten. Aber auch die Berufung auf andere Autoritäten ist möglich. Wenn die 

eigentliche Begründung einer Behauptung dadurch ersetzt wird, dass unspezifisch auf 

Institutionen, Referenztexte oder „die Vernunft“ verwiesen wird, liegt strukturell ebenfalls 

ein Autoritätsargument vor. Insofern haben wir es hier wiederum mit einem Beispiel für 

eine Argumentationsform zu tun, bei der Überlappungen zu anderen Argumentformen 

(Argumentum ad autoritatem) bestehen. Der Grund, das Vernunftargument dennoch ei-

gens aufzuführen, liegt darin, dass in den wenigen Beispielen im Text nicht allein und 

unspezifisch auf die Vernunft als Begründung verwiesen wird, sondern dass hier – we-

nigstens ansatzweise – auch ausgeführt wird, inwiefern sich eine Behauptung mit Ver-

nunftgründen stützen lässt. 

|| 
Juden bereits seit 1520 (Schilling 2016: 551). Zur Rolle des „Türken“ bei Luther, der sich mit ihnen weniger 

in realpolitischer Hinsicht befasste, sondern sie vielmehr als „Teil seiner Bußtheologie“ (Schilling 2016: 

555) verstand, vgl. Schilling 2016: 552–556. 



40 | Argumentationsmuster – formal 

  

Ein Beispiel soll dies veranschaulichen: Es geht hier um die Frage, wer den Papst und 

seine Aussagen beurteilen darf und wer nicht, d. h. – weitergefasst – um die Frage, auf 

welcher Basis man sich überhaupt ein Urteil über einen Gegenstand erlauben dürfe. Den 

Papst dürfe (1. Schritt) nur beurteilen, wer a) getauft, b) vernünftig sei und c) alle Creatur 

Gottes. 

das den Bapst freilich niemand macht hat zu richten noch zu verdamnen auff Erden, on allein alles 

was getaufft ist, oder noch eine menschliche vernunfft hat, und alle Creatur Gottes. 

 (WA 54: 285) 

Hier wird noch unspezifisch auf die menschliche Vernunft verwiesen (als Fähigkeit, Sach-

verhalte rational beurteilen zu können). Dann geht es im zweiten Schritt darum, zu klären, 

ob der Papst selbst überhaupt in der Lage ist, das zu beurteilen, was er in Dekreten etc. 

verfügt. 

ZUm andern, Sagt alle Menschliche vernunfft, das, wer ein ding nicht verstehet noch kan, der koenne 

nicht dasselbe richten, noch etwas nach dem selben urteilen, loben oder schelten, verdamnen oder 

preisen. Denn es mus erkand und verstanden sein, was man urteilen sol. Nu ist droben beweiset und 

ist die oeffentliche warheit, das der Bapst, Cardinal und gantzer Roemischer hoff und Rotten nichts 

anders sind, denn ein stall vol grosser, grober, toelpischer, [Seite 286] schendlicher Esel, die nichts 

koennen in der heiligen Schrifft, Nichts wissen, was Gott, was Christus, was Kirche, Was Bischoff, Was 

Gottes Wort, was Geist, Was Tauffe, was Sacrament, was Schluessel, was gute werck sind: des sind da 

fuerhanden starcke zeugen gnug jre Buecher, Decret, Decretal, Sext, Clementin, Extravaganten, Bullen 

und unzeliche Buecher.  

(WA 54: 285f.) 

Hier wird auf die menschliche Vernunft spezifischer zurückgegriffen, da expliziert wird, 

was die menschliche Vernunft konkret gebietet: wer ein ding nicht verstehet noch kan, der 

koenne nicht dasselbe richten [...]. Zusätzlich führt dann Luther in einer Argumentreihung 

noch aus, inwiefern die päpstliche Seite den Ansprüchen der menschlichen Vernunft nicht 

gerecht wird (Esel, nichts koennen in der heiligen Schrifft, Nichts wissen, was Gott, was 

Christus etc. sind.). Bemerkenswert ist diese Argumentform deshalb, weil sie nicht – wie 

sonst sehr häufig im Text – mit Bibelstellenauslegungen unterlegt ist, sondern letztlich 

nur auf das allgemeine Denk- und Urteilsvermögen aufgrund von rationalen Kriterien 

abhebt. 

5.1.8 Argumentum ex concesso  

Das Argumentum ex concesso lässt sich am einfachsten durch ein Bild verdeutlichen. 

Einer der beiden beteiligten Akteure geht auf den anderen einen Schritt zu, das ist sozusa-

gen das Zugeständnis, die Konzession. Diese Konzession bezieht sich in beiden Fällen auf 

eine Prämisse, auf ein zugestandenes Datum. Von diesem Datum aus wird eine für die 

eigene Position vorteilhafte Konklusion gezogen. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik | 41 

  

Im ersten Fall wird ein Zugeständnis des Gegners aufgegriffen. Es handelt sich um ei-

ne Aussage, bei der der Gegner der eigenen Position offenkundig entgegenkommt. Wenn x 

(Datum) vom Gegner schon zugestanden werden muss, dann muss auch y (Konklusion) 

gelten. 

Im zweiten Fall sind die Verhältnisse umgekehrt, hier handelt es sich um eigene, 

meist fiktive Zugeständnisse. Dann wird vorgeblich oder tatsächlich ein Schritt auf den 

Gegner zugegangen, ein Zugeständnis gemacht, aus dem dann jedoch etwas für die eigene 

Position Vorteilhaftes abgeleitet wird. Im ersten Schritt gesteht man (scheinbar oder tat-

sächlich, im Konjunktiv oder im Indikativ) zu, dass eine Aussage des Gegners richtig sein 

könnte oder richtig ist. Entscheidend ist dann aber die Ableitung aus dieser Aussage. 

Wenn man die zugestandene Prämisse (als Datum) verwendet, kommt man beim Argu-

mentum ex concesso immer zu einer Konklusion, die entweder nicht im Sinne des Gegners 

sein kann (damit würde man dem Gegner Selbstwidersprüchlichkeit nachweisen) oder die 

Konklusion stellt etwas fest, was man selbst behauptet, oder die gegnerische Konklusion 

verfehlt den eigentlichen Punkt der Argumentation. Sie zeigt damit, dass die scheinbar 

konzedierte Prämisse bereits hinfällig war. In jedem Fall erringt man so einen argumenta-

tiven Sieg über den Gegner. In Luthers Streitschrift finden sich verschiedene Formen des 

Argumentum ex concesso. Diese Formen sind verknüpft mit anderen Argumentformen. 

Zunächst ein Beispiel für den zweiten Fall, dem Argument aus dem eigenen Zuge-

ständnis heraus: Hier führt Luther vor, dass selbst bei einer dem Gegner konzedierten 

Prämisse die Konklusion nicht überzeugend sein kann. Es geht um die Schlüsselgewalt 

Petri, d. h. um den alleinigen Führungsanspruch der römischen Kirche durch den Papst. 

Luther formuliert bereits die konzedierte Prämisse im Konjunktiv und markiert so schon 

im Vorfeld, dass es sich zugleich auch um ein fiktives Argument handelt. 

Wir Theologen aber weiter hiezu sagen: Wenn sie [Schlüssel, M. H.] gleich S. Peter verheissen, dazu 

auch gegeben weren, das dennoch damit nicht beweiset were, das allein die Roemische Kirche solche 

Schluessel haben kuendte, weil S. Peter mehr Kirchen hette gestifftet, denn die Roemische Kirche (hat 

er sie anderst gestifft, welchs ungewis und unbeweiset bleibt ewiglich), welchen eben so wol die 

schluessel von S. Peter, jrem Apostel, als der Roemische Kirchen musten gegeben sein. Der Bapst aber, 

nach dem kein Bischoff mehr zu Rom gewest, solche schluessel, ehe sie S. Peter gegeben, gestolen und 

geraubt, sich der selben unterwunden, damit gebaret, als weren sie sein allein und eigen, so er doch 

ein frembd Thier und Beerwolff in die Kirchen sich gedrungen hat, und von Christo, wie gehoert, ver-

dampt ist. 

 (WA 54: 291) 

Aus Luthers Sicht wurden Petrus die Schlüssel des Himmels lediglich verheißen15, nicht 

aber zugleich gegeben. Insofern ist das dazu auch gegeben were eine scheinbare Konzessi-

on. Aus dieser Konzession lässt sich aber seines Erachtens nicht ableiten, dass nur eine 

|| 
15 Wiederum mit Bezug auf Mt. 16,16 in der Lutherübersetzung von 1912: „Und ich will dir des Himmels-

reichs Schlüssel geben: alles, was du auf Erden binden wirst, soll auch im Himmel gebunden sein, und 

alles, was du auf Erden lösen wirst, soll auch im Himmel los sein.“ 



42 | Argumentationsmuster – formal 

  

und zwar die jetzige römische Kirche von Petrus begründet worden sei. Genauso denkbar 

ist, dass Petrus auch andere Kirchen gestiftet habe, was letztlich aber nicht beweisbar sei. 

Luther spinnt den Faden der Konklusion dann weiter, indem er annimmt, Petrus habe die 

Schlüssel doch nicht erhalten und der Papst habe sie sich letztlich widerrechtlich ange-

eignet (gestolen und geraubt). So wird das gegnerische Argument, aus der Schlüsselüber-

tragung ergebe sich zugleich der Alleinvertretungsanspruch, widerlegt, indem die Kon-

klusion hinterfragt wird. Sie wird zu einem non-sequitur erklärt. Da es sich in diesem 

Beispiel um eine nur scheinbar zugestandene Prämisse handelt, kann man auch von ei-

nem scheinbaren/fiktiven Ex-concesso-Argument sprechen. 

Die weiteren Belege verdeutlichen den Typus des Argumentum ex concesso, bei dem 

Zugeständnisse des Gegners an die eigene Position argumentativ genutzt werden. 

Im zweiten Beispiel führt Luther eine Konzession vor, die selbst die Gegner den Pro-

testanten machen. Wenn selbst der Gegner bestimmte Punkte der eigenen Argumentation 

zugesteht, dann sind die daraus abgeleiteten Konsequenzen umso überzeugender. Im 

Beispiel geht es um die Schriftadäquatheit der protestantischen Argumentation. Es geht 

hier um die Confessio Augustana, die beim Reichstag zu Augsburg 1530 vorgelegt wurde. 

In der Diskussion um diese Confessio konnte den Protestanten – so die Sicht Luthers – 

nicht nachgewiesen werden, dass sie im Widerspruch zur Bibel stünde (wohl aber im Wi-

derspruch zu anderen Schriften – Kirchenväter, Konzilsbeschlüsse). Somit konzediert der 

Gegner die Schriftadäquatheit der protestantischen Position. 

ZUm dritten, da unser Confessio anno xxx zu Augspurg fuer dem Keiser und gantzem Reich verhoeret 

ward, fragten jenes teils Fuersten jre Theologen, ob man solchs mit der Schrifft verlegen kuendte. 

Antworten sie: Nein, mit der Schrifft koendte mans nicht verlegen, Sondern mit den Vetern und Conci-

lien. Darauff etliche grossen lechelend sprachen: Unser Theologen verteidigen uns fein, Sagen, das je-

nes teil habe die Schrifft fuer sich, Wir aber fuer uns die Schrifft nicht haben. AUs solchem bekentnis 

und zeugnis unsers widderparts haben wir, das wir nicht Ketzer sein können, weil wir die Schrifft ha-

ben [...]. 

(WA 54: 288) 

Luther leitet nun aus dieser konzedierten Prämisse zwei Konklusionen ab. Zum einen – 

natürlich – dass die Papstseite nicht gemäß der heiligen Schrift (Autorität) argumentieren 

könne, da dies ja die protestantische Seite schon mache. Diese Konklusion wird im Zitat 

den grossen/Fuersten in den Mund gelegt, die von ihren eigenen (papsttreuen) Theologen 

eine Klärung des Status der Confessio Augustana haben wollten. Dadurch wird die Kon-

klusion noch schlagkräftiger. Nicht die Protestanten, sondern gewissermaßen das in theo-

logischen Streitfragen unvoreingenommene Publikum (im Sinne von Perelman & Olb-

rechts-Tyteca das universelle Publikum) kommt zu diesem Schluss. Zum anderen wird 

dann am Ende des Zitats die Konklusion gezogen, dass die verketzerten Protestanten gar 

keine Ketzer sein können, weil sie ja schriftgemäß handelten. Abgeschlossen wird dieses 

Argument dann noch durch einen Verweis auf die päpstlichen Theologen, die nach Luther 

den Papst deshalb als einen Lügner schelten müssen: 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik | 43 

  

UNd hie wird der Bapst auch von seinen Theologen geurteilet und gestrafft als ein Luegener, das er 

uns Ketzer schilt, da sie nein zu sagen, gleich wie er droben von seinen Juristen verurteilt und gestrafft 

wird als ein Luegener, das er die Schluessel nicht habe aus Matth. xvj, weil sie daselbs allein verheis-

sen, und nicht gegeben sind. [...] 

(WA 54: 288) 

Auch beim dritten Beispiel wird eine Konzession des Gegners genutzt. Jetzt werden die 

papsttreuen Historiker (z. B. Bartholomaeus Platina16) herangezogen, die bei der Frage OB 

der Bapst das Roemische Reich von den Griechen hab auff uns Deudschen gewand.17 einge-

stehen müssen, dass die weltliche Herrschaft nicht vom Papst stammen könne. Damit ist 

Behauptung des Papstes erlogen und gantz ein Bepstisch gewesch. 

ABer des Bapsts Wort lauten, als hette er das Reich von den Griechen [Seite 297] genomen und den 

Deudschen zu gewand. das ist erlogen und gantz ein Bepstisch gewesch. Erstlich daher, das er nichts 

hat vom Griechischen Reich nemen und weg geben koennen, Sondern das Roemisch Reich gegen 

morgen ist zu Constantinopel blieben, Und hat sich der selbe Keiser zu Constantinopel jmer fuer und 

fuer Roemischer Keiser genennet und geschrieben, gleich wie unser Keiser sich Roemischer Keiser ge-

schrieben hat, On das man jenen hat Constantinopelisch, Unsern den Deudschen Keiser geheissen, 

Darumb das jr keiner zu Rom den sitz hatte, Sondern jener zu Constantinopel, dieser in Deudschen 

landen gesessen ist, Aber es ist beides einerley Roemisch Reich gewesen, geteilet (wie gesagt), ein teil 

gegen morgen, das ander gegen Abend. Und haben sich beider seits des alles vertragen. Denn Carolus 

hatte seine Bottschafft bey dem zu Constantinopel, und widerumb jener seine Bottschafft bey Carolo 

zu Ache. Und solchen Vertrag hat erstlich mit Carolo auffgericht die Keiserin Jrene, nach jr Nicephorus 

und Michael. Und zu warzeichen ward im vertrag Venedig ausgenomen, das es fuer sich selbs solte ei-

ne Herrschafft, weder diesem noch jenem Keiser unterthan, sein. Solchs schreiben auch des Bapsts 

Historici selber, als Platyna etc. 

 (WA 54: 296f.) 

Im vierten Beispiel werden nun auch noch papsttreue Juristen herangezogen. Die eigenen 

Juristen widersprechen dem Papst in wesentlichen Punkten, sie konzedieren damit protes-

tantische Positionen. Die päpstlichen Juristen lehnen die Berufung auf Mt. 16,19 ab, nicht 

aber die auf Joh. 21,15f. Damit widersprechen sie dem Papst, der seinen Anspruch aus 

beiden Stellen ableiten möchte. Damit konzedieren die Juristen einerseits eine Position der 

Protestanten (aus der Sicht Luthers), dass nämlich Mt. 16,19 nicht als Rechtfertigung für 

den Herrschaftsanspruch herangezogen werden kann. Andererseits wird in diesem Bei-

spiel dem Gegner insgesamt auch Inkonsequenz und damit Widersprüchlichkeit nachge-

wiesen: Wenn schon die eigenen Juristen und der Papst selbst unterschiedlicher Meinung 

sind, muss ihre Position insgesamt argumentativ fragwürdig sein. 

Die glosa 50 c. Considerandum, und Abbas c. Significasti sagen, das dieser Spruch Matth. xvj nichts 

thue, das Bapstum [Joh. 21, 15f.] zu bestettigen, Sondern der Spruch Johan. ultimo: Pasce oves meas, 

|| 
16 Bartholomaeus Platina war für Luther ein prototypischer papsttreuer Kirchenhistoriker, vgl. WA 54: 

245, 2. 

17 Letzter Teil der Streitschrift WA 54: 295–299. 



44 | Argumentationsmuster – formal 

  

Weide meine Schafe. Also sind sie uneins, der Bapst und seine Juristen, worauff das Baps-

tum gegruendet sey. Der Bapst sagt, Es sey gegruendet Matt. xvj, Und schreiet solchs aus durch viel 

Decreten. Seine Juristen sagen: Nein, und luegen strafft hie untern ander der Knecht den Herrn, und 

der Herr den knecht. Hie menge sich der Teufel zwischen diesen hadder. Jndes wollen wir sie lassen 

haddern, und die weil den Bapst nicht fuer Bapst halten, bis sie der sachen eines werden. Zwar, Juris-

tisch zu reden (wenn ich ein Jurist sein wolt), duenckt mich, die Juristen haben eine bessere sachen 

weder der Bapst, weil sie sich darauff gruenden, Christus habe Matth. xvj die Schluessel S. Petro nicht 

gegeben, sondern allein verheissen, darumb muesse der Bapst beweisen, wo sie jm gegeben seien. 

(WA 54: 241) 

Im fünften Beispiel unterstellt Luther eine Konzession, aus der er dann weitreichende 

Konklusionen ableitet, die letztlich auf ein Vernunftargument abzielen. Im ersten Schritt 

behauptet er, dass die päpstlichen Juristen selbst bezeugen, dass das geistliche Recht 

nicht dem göttlichen Wort und Auftrag entspreche. Dies kann natürlich als eine unterstell-

te Konzession angesehen werden.  

SO zeugen die Juristen selbs, mit oeffentlichen Worten, das das geistlich Recht stincke nach eitel geitz, 

ehre und gewalt, Und ein Canonist sey ein Esel. Und ist beides war. Lieber, wo her haben sie solch ur-

teil anders, denn aus der Menschlichen natuerlichen vernunfft? 

(WA 54: 286) 

Wie kommen die Juristen zu dieser Einschätzung? Aufgrund von Vernunftargumenten, da 

sich juristische Sachverhalte nicht einfach theologisch ableiten und begründen lassen. 

Auch wenn gegen den Papst theologische Argumente (zusätzlich) sprechen, sind die juris-

tischen schon ausreichend. Hier ist ein überraschendes Hierarchieargument enthalten: a 

majore (Juristen/Vernunft) ad minus (Theologen). Dies ist insofern etwas überraschend, 

weil in anderen Kontexten die theologische Fundierung der Argumentation, v. a. die 

Übereinstimmung der Bibel, oberste Priorität hat. 

Und richten damit den Bapst, das er sey ein ehrsuchtiger, stoltzer, unsetiger geitz hals, ein Bauch-

knecht und [Eph. 5, 5] Diener des Mammon, welchs S. Paulus nennet Goetzen dienst und abgoetterey. 

Wenn die Juristen den Bapst also urteilen, loben und preisen, Wo wollen wir Theologen wort nemen, 

das wir jn verdamnen und schelten? Heisst das nicht den Bapst recht gemalet? das er sey mit der that 

und lere vom Teuffel besessen und getrieben? Und findet sich, das er Magister fidei, Regula Ecclesia-

rum sey, das ist ein Lerer des Mammon, Geitz und eitel Abgoetterey, ein Doctor in der Buben schule. 

So, lieben Juristen, Lobet den Bapst nur wol und getrost, und machets so verdrieslich, das wir Theolo-

gen nicht raum haben koennen, jnen erger zu urteiln! Nu, das thut die vernunfft, die so urteilet. 

(WA 54: 286) 

Entscheidend ist aber nicht das Hierarchieargument, sondern die aus der Konzession ab-

geleiteten Konklusionen, die Luther wiederum plastisch ausmalt. Aus der vernunftbasier-

ten Beurteilung der Juristen ergibt sich für Luther, dass der Papst vom Teuffel besessen, ein 

Lerer des Mammon, Geitz und eitel Abgoetterey, ein Doctor in der Buben schule sei. Ver-

stärkt wird diese Konklusion dann noch durch die ironische Aufforderung an die Juristen, 

den Papst weiterhin in dieser Weise zu loben. Denn: Durch diese Art Lob kritisieren sie 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik | 45 

  

den Papst noch stärker, als dies die Theologen könnten, und zwar auf der Basis rationaler 

Argumentation (das thut die vernunfft, die so urteilet). 

5.1.9 Gleichbehandlungsargument/Gerechtigkeitsargument 

Ein besonders starkes Argument auf der Basis der Alltagslogik ist das Gerechtigkeitsargu-

ment bzw. das Gleichbehandlungsargument. Perelman & Olbrechts-Tyteca (1971: 218) 

fassen es konzise zusammen: „The rule of justice requires giving identical treatment to 

beings or situations of the same kind.“ Entscheidend für die Plausibilität eines solchen 

Arguments ist, dass die in Beziehung gesetzten Sachverhalte, Personen, Situationen tat-

sächlich vergleichbar sind. Deshalb ist eine Voraussetzung für die Anwendbarkeit dieser 

Argumentform, dass „Gleiches Recht für alle“ auch tatsächlich im Diskurs akzeptiert wird. 

Das folgende Beispiel steht im Kontext der Frage, wer das Recht habe, die Teilnehmer 

eines Konzils zu bestimmen. Luther argumentiert, dass dieses Recht sehr wohl dem Kaiser 

zukomme und dass die Position des Papstes, nur er selbst habe das Recht hierzu, nicht 

haltbar sei. 

LJeber, warumb solt der Keiser nicht macht haben, zu nennen, doch zum wenigsten etliche, die im 

Concilio sein solten, so doch zu den vier hoehesten Concilien, Nicenum, Constantinopolitanum, Ephe-

sinum, Chalcedoneum, nicht die Bepste (wie wol noch kein Bapst zu der zeit gewest) noch Bischove, 

Sondern allein die Keiser, als Constantinus, Theodosius, Junger Theodosius, Martianus haben die Bi-

schove versamlet, beruffen und genennet zum Concilio, sind auch selbs mit drinnen gewest. ‘Ja wir 

habens hernach also gesetzt in unsern Decretalen, das allein der Bapst solle Concilia beruffen und 

personen nennen.’ Lieber, ists aber war? Wer hats euch befolhen, also zu setzen? ‘Schweig, du Ketzer, 

was zu unserm mund aus gehet, das sol man halten!’ Jch hoeres. Welchen mund meinstu? da die fo-

ertze aus faren? (das magstu selbs halten!) oder da der gute Korso einfleust? (da scheis ein hund ein!). 

‘Ey du schendlicher Luther, soltu mit dem Bapst so reden?’ Ey pfui wider, jr lesterliche verzweivelten 

buben und groben Esel, solt jr denn auch mit einem Keiser und Reich also reden? Ja solt jr solche hohe 

vier Concilia mit den vier Christlichen, groessesten Keisern so lestern und schenden umb ewer fortze 

und drecketal willen? Wes lasst jr euch denn duencken, das jr besser seid, denn grosse, grobe, unge-

lerte Esel und Narren, die nicht wissen noch wissen woellen, was Concilia, Bisschoff, Kirchen, Keiser, 

ja was Gott und sein Wort sey? Du bist doch ein grober Esel, du Bapst Esel, und bleibst ein Esel! 

(WA 54: 221) 

Das Grundmuster des Arguments, das hier in verschiedene andere Formen eingebettet ist 

(s. u.) ist einfach. Wenn gilt: Luther darf den Papst nicht so (respektlos) beurteilen (p), 

dann muss auch gelten: Der Papst/die Papstvertreter dürfen den Kaiser nicht so (respekt-

los) beurteilen (q). In beiden Fällen, die als vergleichbar behandelt werden, müssen glei-

che Beurteilungsmaßstäbe nach dem Gleichbehandlungsgrundsatz gelten. D. h. selbst 

wenn man den Hierarchieunterschied zwischen Luther und Papst akzeptiert und daraus 

ableitet, dass der Rangniedere sich nicht zu einer derartigen Kritik aufschwingen dürfe, so 

gilt dies gleichermaßen für die Papstpartei, die im Vergleich zum Kaiser ebenso rangnied-

riger ist. Konkretisiert: Wenn die Kritik Luthers am Papst falsch ist (der auf das Recht be-



46 | Argumentationsmuster – formal 

  

steht, die Konzilsteilnehmer selbst zu bestimmen), dann ist die Kritik der Papstpartei am 

Kaiser mindestens genauso falsch, da es – dies zeigt der Beginn des Zitats – bei den vier 

hoehesten Concilien die Kaiser waren, die die Teilnehmer bestimmten. Das Gerechtigkeits-

argument ist somit zugleich ein A-fortiori-Argument (a minore ad majus): Was für Luther 

gilt, muss erst Recht für den Papst gelten. 

Verstärkt wird dieses Gleichbehandlungsargument noch durch eine Reihe weiterer 

Argumentformen, die Luther rhetorisch geschickt mit ihm verbindet. 

1) Das Argument steht im Kontext einer direkten Anrede an den Papst (mit zahlreichen 

Beschimpfungen: liebs Bapst Eselchen, Hellischer Vater (WA 54: 221). Das LJeber zu 

Beginn des Zitats ist damit als direkte Anrede an den Gegner zu verstehen. Damit wird 

ein Dialog fingiert, der die argumentative Auseinandersetzung konkretisiert und für 

den Leser anschaulich macht.18 

2) In Form einer rhetorischen Frage, die Luther dann gleich selbst mit Argumenten aus 

der Kirchengeschichte beantwortet, wird der Leser auf die Seite der lutherschen Ar-

gumentation gezogen: Warum solt der Keiser nicht macht haben. 

3) Luther lässt (vermeintlich) den Gegner selbst in einer Rechtfertigung zu Wort kom-

men: Diese Rechtfertigung wird dann sofort widerlegt (‚Ja wir habens hernach also ge-

setzt in unsern Decretalen […]‘, Entgegnung: Wer hats euch befolhen, also zu setzen?). 

4) Ein regelrechter Dialog zwischen Luther und der gegnerischen Seite wird nun insze-

niert (z. B. Schweig, du Ketzer etc.). Diesen nutzt Luther dann zu einer ausgiebigen Be-

schimpfungssequenz. 

5) Der Gegner wird durch skatologische Beschimpfungen herabgesetzt: da die foertze aus 

faren?, da scheis ein hund ein! 

6) So vorbereitet (1.–5.) kommt nun das Gleichbehandlungsargument, das sofort aufge-

löst wird, indem der Gegenseite vorgehalten wird, eben diese Gleichbehandlung zu 

ignorieren. Dies nutzt Luther zu weiteren Beschimpfungen: jr lesterliche verzweivelten 

buben und groben Esel lestern und schenden umb ewer fortze und drecketal willen, Esel 

und Narren, grober Esel, du Bapst Esel etc. 

Man mag einwenden, dass diese umfängliche Einbettung des Gerechtigkeitsarguments in 

andere Argumentformen (und hier v. a. in Beschimpfungen) dazu führen kann, dass das 

Argument selbst kaum mehr in Erscheinung tritt. Dies ist zwar nicht von der Hand zu wei-

sen, jedoch kann festgehalten werden, dass der Ausgangspunkt in dieser Sequenz und 

damit auch das Fundament für die Berechtigung der anderen Argumente, v. a. der Be-

schimpfungen das Gerechtigkeitsargument (verbunden mit dem A-fortiori-Argument) 

selbst ist. 

|| 
18 Zur konstitutiven Rolle von Dialogizität in Streitschriften bzw. in religiösen Kontroversen der Frühen 

Neuzeit vgl. Gloning (1999), Bremer (2005: 15), Apeltauer (1977). 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik | 47 

  

5.1.10 Argumentum ad consequentiam (pragmatisches Argument) 

Beim pragmatischen Argument, das eng verwandt ist mit dem Argumentum ad conse-

quentiam, wird die Wahrheit einer Aussage, die Akzeptabilität eines Datums bzw. einer 

Prämisse nach den sich daraus ergebenden Konsequenzen, nach den als positiv oder ne-

gativ bewerteten Konklusionen beurteilt. Wird die Konklusion positiv beurteilt, dann wird 

die Prämisse als wahr beurteilt und umgekehrt. Das Argumentum ad consequentiam kann 

daher aus meiner Sicht als Oberbegriff gefasst werden, bei dem das pragmatische Argu-

ment, das eher auf die Nützlichkeit/Schädlichkeit der Konsequenzen zielt, als Teilmenge 

betrachtet wird. Luther nutzt an verschiedenen Stellen pragmatische Argumente, weil sie 

ihm die Möglichkeit bieten, auszuführen, zu welch negativen Konsequenzen die Denkwei-

se des Gegners führen muss. 

Das erste Beispiel für diese Argumentationsform ist in sich komplex, da es zugleich 

verschränkt ist mit einer fiktiven und ironischen Argumentation. Es geht im Kontext um 

die Auswirkungen der gegnerischen Argumentation auf Luther stellvertretend für alle, die 

auf der protestantischen Seite sind. Im Zusammenhang mit der schon mehrfach erwähn-

ten umstrittenen Deutung der Stelle Mt. 16,18 (‚Du bist mein Fels‘) tritt Luther argumenta-

tiv zunächst etwas zurück, indem er sich als Rezipient der päpstlichen Argumentation 

ausgibt, der mit den Folgen dieser konkreten Argumentation zu kämpfen hätte. 

Wol mir, das ich heute mich hart hab eingenestelt, Es kam mich schon der schaffshust [Seite 240] an 

fur grossem schrecken von solchem hohen verstand des Bapsts, und moecht leicht geschehen sein, wo 

ich nicht hosen angehabt, ich hette es gemacht, das die Leute nicht gerne riechen, So bange und angst 

ward mir fuer solcher Bepstlicher, hoher weisheit.  

(WA 54: 239f.) 

Das Argument funktioniert wie folgt: 

1) Die päpstliche Weisheit, d. h. die Auslegungen des Papstes zur besagten Bibelstelle, 

verursachen bei Luther, der ihr nicht zustimmen kann, Furcht, Schrecken und körper-

liche Beschwerden. 

2) Diese negative Konsequenz wirkt auf die Bewertung der Prämisse zurück. Sie wird 

dadurch selbst als negativ charakterisiert, d. h. die päpstliche Weisheit wird in Frage 

gestellt. 

Klar ist aus dem Kontext, dass die geschilderten Konsequenzen nur in ironischer Weise 

angegeben werden: Schafshusten19, Durchfall, Angst haben Luther selbstredend nicht 

|| 
19 „Schafhusten“ ist z. B. im Grimm‘schen Wörterbuch belegt: „schafhusten, m.trockener husten, wie ihn 

die schafe haben: ein dürrer husten sive schafhusten. […] ein trockener, doch leichter husten.“ DWB Bd. 14, 

Sp. 2039f. Das DWB verweist auch auf die Stelle in der Streitschrift. Im Wikipedia-Eintrag zu „Pseudo-

krupp“ wird der Schafhusten als Symptom der Krankheit erwähnt: „Die Entzündung ist durch einen cha-

rakteristischen bellenden Husten („Schafhusten“), Heiserkeit und bei schweren Verläufen auch Atemnot 

geprägt.“ (https://de.wikipedia.org/wiki/Pseudokrupp; Stand: 30.08.2019). 



48 | Argumentationsmuster – formal 

  

ergriffen. Insofern liegt hier auch ein fiktives Argument vor, da sowohl die ‚päpstliche 

Weisheit‘ als auch die geschilderten, denkbaren Folgen fiktiv sind. Markiert ist dies durch 

den Eingang des Zitats: wol mir, das ich heute ich hart hab eingenestelt […]. Die passende 

Kleidung verhindert Schlimmeres. Auch hier lässt sich Luther nicht die Gelegenheit ent-

gehen, die fiktiven negativen Konsequenzen skatologisch auszuschmücken: ich hette es 

gemacht, das die Leute nicht gerne riechen. 

Im zweiten Beispiel wird das Argument des ersten Beispiels aufgegriffen und auf den 

Leser angewendet. Er soll sich die negativen Konsequenzen vor Augen führen, damit er 

die diskutierte Prämisse, d. h. die päpstliche Auslegung der Bibel, ablehnt. 

oder moechtest auch, wie ich, den schaffshusten kriegen, und wo dir die hosen nicht hart anligen, sol-

testu auch wol eine unlust anrichten, die man mit Trotzischen und Wacholdern mueste veriagen, Und 

der heiligst Vater dir solche stinckende Suende nimermehr vergeben moecht, auch nicht in todtes noe-

ten. 

(WA 54: 241) 

Im dritten Beispiel wird erläutert, warum sich der Papst gegen jegliche Mitbestimmung 

anderer bei der Konzilsfrage wehrt. Er fürchtet die negativen Konsequenzen und lehnt 

daher die Prämisse ab. 

Sie [Papstseite, M. H.] sorgen, es moechte das Exempel des Costnitzer Concilij wider sie gebraucht 

werden, vnd moechte villeicht Paulus Tertius zu Trident als ein Bapst einreiten, Aber widerumb als ein 

armer tropf aus reiten, [...] 

(WA 54: 201)  

Wenn ich (als Papst) ein freies Konzil zulasse (p), dann wäre eine mögliche Folge (q): als 

ein armer tropf ausreiten (mit Verweis auf einen ähnlichen Fall beim Konstanzer Konzil 

von 141520). Weil diese Folge schlecht wäre, ist somit auch die Prämisse abzulehnen. 

Im vierten Beispiel werden negative Konsequenzen der Unterwerfung der weltlichen 

Obrigkeit unter die päpstliche geschildert. Diese Folgen bestanden darin, dass der Papst 

die weltlichen Herrscher verfolget mit Schwert und Ban, Land und Stedte geraubet, etliche 

gekoepffet […] hat: 

Auch so fern, das sie fuer jm gekniet, seine fuesse haben kuessen muessen, ja hat sie mit fuessen ge-

tretten auff jren hals, hat sie verfolget mit Schwert und Ban, Land und Stedte geraubet, etliche ge-

koepffet, Son wider Vater gehetzt, ein Koenig wider den andern verbittert, [...].  

(WA 54: 234) 

Schon die Drastik dieser negativen Folgen macht deutlich, dass deswegen die Prämisse 

hinfällig sein muss. 

|| 
20 Das Konzil von Konstanz (1414–1418) hatte die Absetzung gleich dreier Päpste zur Folge (Beendigung 

des abendländischen Schismas mit verschiedenen Gegenpäpsten von 1378–1417). 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der formalen Logik und aus der Alltagslogik | 49 

  

In den folgenden Beispielen wird mit Gegensätzen argumentiert. Diese polarisierende 

Argumentation ist in einer Streitschrift erwartbar und kommt daher häufig vor. Durch die 

Polarisierung wird deutlich gemacht, dass es nur eine Wahrheit geben könne, in diesem 

Falle die Luthers. Verbunden damit ist auch die Gruppenkonstitution: Wir (die Protestan-

ten) gegen die (Papstseite). Mehrfach wird dieses Wir-gegen-die manifestiert in der 

Schriftadäquatheit. Wer nicht die Schrift auf seiner Seite hat, muss des Teufels sein. 

[...] das man solche sachen Christlich nach der heiligen Schrifft, nicht Bepstlich moecht verrichten [...] 

(WA 54: 213) 

Wer Gott wil hoeren reden, der lese die heilige Schrifft. Wer den Teufel wil hoeren reden, der lese des 

Bapsts Drecket und Bullen. 

(WA 54: 263) 

Er hat den Teufel fuer sich, So haben wir Gottes Wort fuer uns. 

(WA 54: 273) 

Zum Argumentum ad consequentiam kann man diese Beispiele deshalb rechnen, weil in 

ihnen die negativen bzw. positiven Konsequenzen expliziert werden, denen die Prämissen 

der jeweiligen Gruppenzugehörigkeit zugrunde liegen: Wenn man der Papstgruppe zuge-

hörig ist, dann hat dies die beschriebenen negativen Folgen (‚auf den Teufel hören‘, ‚den 

Teufel für sich haben‘). Wenn man der Protestantengruppe zugehörig ist, dann hat dies 

die beschriebenen positiven Folgen (‚Sachen christlich, nach der heiligen Schrift verrich-

ten‘, ‚Gott hören‘, ‚Gottes Wort auf seiner Seite haben‘). 

Besonders deutlich expliziert wird diese Gegensatzrelation samt den positiven und 

negativen Konsequenzen im abschließenden Beispiel:  

Uns ist gnug, das wir wissen, der Bapstesel sey von Gott selbs, von allen Engeln, von allen Christen, 

von aller vernunfft, von allen Creaturn, Von jren eigen gewissen, Auch von allen Teufeln verdampt, 

das wir von jm und seiner abgoetterey und Gottslesterung frey mit froelichem gewissen wider jnen le-

ren und beten, jn anspeien thueren, jn meiden und fliehen, wie den Teufel selbs, und aus unserm 

hertzen absetzen, und in grund der Hellen sencken, Auch seine verfluchte lere, da er schreiet: “Wer 

dem Roemischen Stuel nicht gehorsam ist, kan nicht selig werden” koennen umbkeren und das wider-

spiel setzen und sagen: Wer dem Bapst gehorsam ist, der kan nicht selig werden, Wer aber wil selig 

sein, das der meide, fliehe und verdamme den Bapst, wie den Teufel selbs, sampt seinen wercken und 

wesen, wie uns unser heilige Tauffe leret und ermanet. 

 (WA 54: 287) 

Die Gegenseite ist verdammt, Luther und seine Gruppe sind auf Gottes Seite. Auch wenn 

der Papst ein Argumentum ad consequentiam anbringt, derart: Wer dem Roemischen Stuel 

nicht gehorsam ist, kan nicht selig werden, dann kann die Lutherseite das genauso gut 

umbkeren und das widerspiel setzen. 



50 | Argumentationsmuster – formal 

  

5.2 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf Autoritäten (im weiten Sinn) 

Das Argumentum ad autoritatem ist in Alltagsargumentationen (und nicht nur dort) eine 

sehr weit verbreitete Argumentationsform. Dabei wird nicht verglichen, nicht rational 

begründet, nicht aus den Konsequenzen heraus auf die Wahrheit von Prämissen geschlos-

sen, obwohl auch diese Argumentformen mit in das Argumentum ad autoritatem hinein-

spielen können. Der wesentliche Punkt bei dieser Argumentform ist der Bezug auf eine 

Instanz, für die eine Beurteilungskompetenz zum strittigen Sachverhalt postuliert wird. 

Die Wahrheit der Konklusion wird daraus abgeleitet, dass sie von einer Autoritätsinstanz 

bereits für wahr gehalten wird. Weiteres ist im ersten Schritt nicht notwendig. Dies bedeu-

tet nicht, dass alle Autoritätsargumente falsch (oder richtig) sein müssen, es besagt nur, 

dass der Begründungsweg abgekürzt bzw. ganz ausgelassen wird. Der Verweis auf die 

Autorität konstituiert die jeweilige Schlussregel für ein Ad-autoritatem-Argument: Wenn 

die Autorität x dieses Datum behauptet und für wahr hält, dann ist es wahr. Bei einer Ar-

gumentation wie der folgenden kann dies verdeutlicht werden: ‚Alle Experten sind sich 

einig, dass der Klimawandel existiert und eine Bedrohung für die Menschheit darstellt‘ 

(Datum). Ergo: Der Klimawandel existiert und stellt eine Bedrohung für die Menschheit 

dar.‘ (Konklusion). Schlussregel: Wenn Experten/Autoritäten/Wissenschaftler Sachverhal-

te (und deren Folgen) für wahr halten, dann sind sie qua dieser Autorität wahr. Dieses 

Argument lässt sich natürlich auflösen bzw. durch Stützungsargumente belegen, z. B. mit 

dem Verweis auf tausende wissenschaftliche Untersuchungen. Die Schlagkraft erhält das 

Argument aber im ersten Schritt bereits durch den Verweis auf ‚die Experten‘ oder ‚die 

Wissenschaftler‘. Viele Autoritätsargumente halten dieser Prüfung natürlich nicht Stand, 

nämlich dann, wenn nur vermeintliche Autoritäten ins Feld geführt werden. Die Beispiele 

hierfür sind so ubiquitär und täglich zu beobachten, dass sich eine Veranschaulichung an 

dieser Stelle erübrigt. Wichtig ist dabei nur, dass die jeweiligen Konklusionen aus den 

Prämissen (dem Datum) gelten, weil eine berühmte Person, eine bekannte Institution oder 

eine bekannte Gruppierung sie für wahr halten. Eine genauere Prüfung, ob Prämissen und 

Konklusionen tatsächlich haltbar sind (bei rationaler Prüfung der Fakten, der Bedingungs-

faktoren resp. Ursachen), bleibt aus. Nun ist es keineswegs so, dass wir im Alltag auf das 

Argumentum ad autoritatem schlichtweg verzichten könnten oder auch nur sollten. Die 

Komplexität der Lebenswelt macht es faktisch unmöglich, für alle Sachverhalte, zu denen 

wir uns – nolens volens – eine Meinung bilden müssen, eine auch nur annähernd voll-

ständige Prüfung durchzuführen. Wir sind in vielen Fällen darauf angewiesen, uns auf 

das Urteil der Autoritäten verlassen zu können. Wenn bei der Autoinspektion der Werk-

stattmeister (als Autorität) behauptet, dies und jenes müsse repariert oder ausgetauscht 

werden, werden wir dies i. d. R. aufgrund seiner ihm zugeschriebenen Kompetenz akzep-

tieren. Denkbar ist, dass wir uns eine zweite Meinung einholen, aber auch hier gilt: Eine 

zweite Autorität wird befragt. In beiden Fällen können wir nur die Plausibilität der Be-

hauptungen insofern prüfen, als wir die vorgebrachten Begründungen nachvollziehen 

können. Wenn wir nicht gerade selbst Autoexperten sind, können wir nicht mit Sicherheit 

sagen, ob die Behauptungen (oder die vorgebrachten Begründungen) den Tatsachen voll-



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf Autoritäten (im weiten Sinn) | 51 

  

umfänglich entsprechen. Wir vertrauen auf die Kompetenz der Autorität. Dass dieses Vor-

gehen komplexitätsreduzierend (im luhmannschen Sinne) ist, dass uns dieses Vorgehen 

in vielen Fällen überhaupt erst handlungs- und entscheidungsfähig macht, darf jedoch 

nicht darüber hinwegtäuschen, dass dieses Vorgehen auch riskant ist. Nicht nur, dass sich 

auch Experten täuschen können, sondern v. a. die Tatsache, dass wir häufig Personen 

Kompetenzen zuschreiben, die sie gar nicht haben, macht das Argumentum ad autori-

tatem in manchen Fällen problematisch. Im besten Falle werden wir bei den vorgebrach-

ten Prämissen (Datum) und Konklusionen Stützargumente (also rationale Begründungen) 

einfordern, um uns so vergewissern zu können, dass die Konklusionen gelten und dass die 

jeweilige Autorität auch als solche gelten kann. Für viele Alltagssituationen ist dies jedoch 

schon aus Zeit- und Verarbeitungsgründen (kognitiver Aufwand) nicht möglich. 

Das Argumentum ad autoritatem wird häufig so verstanden, dass sich der Argumen-

tierende auf eine konkrete Person bezieht, die als Autorität ins Feld geführt wird. Dies ist 

jedoch eine verkürzte Auffassung des Arguments. Als Autoritäten können nicht nur Per-

sonen, sondern auch Institutionen, Gruppen, bestimmte Texte, einzelne mehr oder weni-

ger konkret fassbare Konzepte (‚die Geschichte‘, ‚die Erfahrung lehrt, dass‘, ‚der gesunde 

Menschenverstand‘, ‚im Allgemeinen wird so verfahren, dass‘, ‚jeder weiß, dass‘) oder der 

Argumentierende selbst (‚weil ich das sage‘) fungieren. Entscheidend ist dabei nur, dass 

der Begründungsprozess durch den schlichten Verweis auf eine Autorität (in diesem wei-

ten Sinn) abgeschlossen wird: q gilt, weil q von der Autorität behauptet wird. 

In der Streitschrift von 1545 wird das Argumentum ad autoritatem in den ver-

schiedensten Ausprägungen genutzt. Je nach Abgrenzung sind mindestens zehn verschie-

dene Subtypen auszumachen. Diese unterscheiden sich darin, auf welche Autoritäten 

Bezug genommen wird und in welcher Weise die Autoritäten argumentativ instrumentali-

siert werden. So ist der Verweis auf die Bibel – erwartbar – der Kernpunkt der Autoritäts-

verweise bei Luther. Allerdings zeigen sich hier verschiedene Subtypen (1.–4.) je nach-

dem, wie diese Autorität eingesetzt wird. Die weiteren Subtypen beziehen sich auf 

Personen (5.–6.), auf Gott als höchste denkbare Autorität überhaupt (7.) oder in unspezifi-

scher Weise auf Konzepte wie die „Wahrheit“ (8.), „den bereits erfolgten Beweis“ (9.) oder 

allgemeine „Erfahrungen“ (10.).  

1) In unspezifischer Weise wird die generelle Schriftadäquatheit der eigenen Position 

hervorgehoben. Dies ist ein nicht näher ausgeführter Verweis auf die Autorität der Bi-

bel. 

2) An vielen Stellen im Text wird auf einzelne Bibelstellen verwiesen mit Fundstellenan-

gaben. So wird im Text en passant die Bibel durch Kurzverweise, ohne diese detaillier-

ter auszuführen, als Autorität genutzt. 

3) Narrative Passagen oder einzelne Figuren der Bibel werden als Autoritäten herange-

zogen, die dann als Vergleichsbasis zum abgewerteten Gegner genutzt werden. 

4) An verschiedenen Stellen, besonders bei den beiden zentralen Stellen Mt. 16,18 (‚Du 

bist mein Fels‘) und Joh. 21,15f. (‚Weide meine Schafe‘), werden Bibelstellen ausführ-

lich zitiert, kommentiert und interpretiert. Dies geschieht, um die eigene Position zu 

stützen und die des Gegners zu schwächen bzw. zu widerlegen. Deshalb gehören zu 



52 | Argumentationsmuster – formal 

  

diesem Typus auch die Verfahren, bei denen Luther dem Gegner bestimmte Bibelaus-

legungen unterstellt oder bei denen der Gegner bestimmte Bibelstellen vermeintlich 

oder tatsächlich ignoriert. Bei diesen Auslegungs- und Interpretationsverfahren tritt 

zwar das Autoritätsargument als solches etwas in den Hintergrund, weil ja durch die 

Bibelstelleninterpretation die entsprechenden Stützargumente geliefert werden; aller-

dings liegt auch hier ein Autoritätsargument vor, da die Bibelstellen selbst durch ihre 

Herkunft als Autoritäten gekennzeichnet sind. 

5) Luther als Doktor der Theologie verweist auf sich selbst als Kompetenz in Sachen 

Bibelauslegung und setzt sich somit als Autorität. 

6) Verschiedene Personen und Gruppen (Kaiser, Fürsten, Stände, feine Leute) werden als 

Autoritäten zur Stützung der eigenen Argumentation angeführt. 

7) Die Krönung in dieser Reihe ist dann schließlich der Verweis auf die höchste denkbare 

Autorität überhaupt: auf Gott selbst. 

8) Mit Beweisbehauptungen/-formeln wird auf die Wahrheit der eigenen Position ver-

wiesen (z. B. gewislich ists wahr WA 54: 292). Hier wird das Konzept der „Wahrheit“ 

(die schlicht behauptet wird) zur Autorität. 

9) An einigen Stellen verwendet Luther die Technik des intratextuellen Verweises, um 

das Autoritätsargument umzusetzen. Er behauptet, dass bestimmte Punkte bereits 

andernorts im Text bewiesen worden seien (auch wenn diese Textstellen selbstredend 

vom argumentativen Gegner nicht akzeptiert worden sein dürften). Dies stellt eine 

weitere Form der Beweisbehauptung dar. 

10) Schließlich wird die eigene Erfahrung Luthers als Autorität instrumentalisiert. Das 

eigene Erleben (v. a. bei seiner Romreise 1510) soll genügend Evidenz für die im Text 

vorgebrachten Argumente liefern. 

Nachfolgend sollen zu jedem dieser Subtypen Beispiele gegeben werden, die die Funkti-

onsweise des Autoritätsarguments und ggf. auch die Verschränkung mit anderen Argu-

mentformen verdeutlichen. Den Beginn machen die zahlreichen und verschiedenen Bibel-

verweise als Autoritätsargumente. 

5.2.1 Generelle Schriftadäquatheit  

Bei dieser Argumentform verweist Luther unspezifisch darauf, dass die eigene Position der 

heiligen Schrift entspreche, die der Gegner folglich nicht. Zugleich wertet Luther damit 

auch Autoritäten ab, die vom Gegner immer wieder ins Feld geführt werden: Kirchenväter, 

Konzilien etc. Die Autorität der heiligen Schrift, die auch vom Gegner kaum bestritten 

werden dürfte, steht höher als andere Autoritäten. Deswegen ist der generalisierende Ver-

weis auf die Schriftadäquatheit der eigenen Position als Autoritätsargument an dieser 

Stelle schlagend. 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf Autoritäten (im weiten Sinn) | 53 

  

ZUm dritten, da unser Confessio anno xxx [1530, M. H.] zu Augspurg fuer dem Keiser und gantzem 

Reich verhoeret ward, fragten jenes teils Fuersten jre Theologen, ob man solchs mit der Schrifft verle-

gen kuendte. Antworten sie: Nein, mit der Schrifft koendte mans nicht verlegen, Sondern mit den Ve-

tern und Concilien. Darauff etliche grossen lechelend sprachen: Unser Theologen verteidigen uns fein, 

Sagen, das jenes teil habe die Schrifft fuer sich, Wir aber fuer uns die Schrifft nicht haben. 

(WA 54: 288) 

Verschränkt ist die Argumentation hier mit einem Argumentum ex concesso (s. o. 5.1.8). 

Das Autoritätsargument (Schriftadäquatheit) ist hier die Voraussetzung dafür, dass das 

Konzessions-Argument überhaupt funktionieren kann. Die Gegner konzedieren die 

Schriftadäquatheit bzw. können nicht zeigen, wie man die luthersche Position mit der 

Bibel widerlegen kann. Damit akzeptieren sie auch die Autorität der Bibel als solche und 

auch ihre Vorrangigkeit vor anderen Autoritäten. 

Das zweite Beispiel stammt aus dem Kontext der Auseinandersetzung mit dem Herr-

schaftsanspruch des Papstes und der Frage nach der Legitimität des Papsttums über-

haupt. Luther nutzt die Bibel hier als Autorität, auf die er sich in Abgrenzung zum Gegner 

berufen kann. Wir (die eigene Seite) handeln und denken gemäß der Schrift, somit han-

deln und denken alle anderen (Papstseite) im Widerspruch zur Bibel. Das Wort Gottes als 

Autorität ist der Bezugspunkt: 

Mir ist gnug, das ich sicher fuer mich bin, und wisse jn zu urteilen nach dem Wort Gottes, das wider jn 

ist, und ich mit gutem gewissen jnen fuer einen Fartzesel und Gottes feind halten mag. 

(WA 54: 273) 

Abgeleitet aus diesem Autoritätsverweis ist dann die Beschimpfung des Gegners, was 

wiederum ein verstärkendes Argument darstellt. Der Gegner hat eben nicht allein unrecht, 

sondern er ist ein Fartzesel und Gottes feind. 

5.2.2 Bibelstellenverweis 

Neben Polemik bzw. sprachlicher Aggression in den unterschiedlichsten Formen ist im 

Text die Argumentationsform des Autoritätsverweises durch Bibelstellen die dominante 

Form überhaupt. In insgesamt 222 Verweisen (davon 171 direkte Bibelverweise mit den 

entsprechenden Bibelstellenangaben und 51 indirekte Bibelstellenverweise, die jedoch für 

den Leser leicht erkennbar und rekonstruierbar waren21) untermauert Luther seine eigene 

Argumentation. Der Verweis auf Bibelstellen ist nicht allein ein Verweis auf eine für alle 

Zeitgenossen unhinterfragbare Wahrheit, sondern – darauf weist Lobenstein-Reichmann 

(2013: 223) zu Recht hin – ein Verweis auf die göttliche Legitimation der eigenen Argumen-

tation.  

|| 
21 Zu den zitierten Bibelstellen vgl. den Anhang. 



54 | Argumentationsmuster – formal 

  

Die kommunikative Beweiskraft eines Bibelzitats in frnhd. Zeit ist nicht zu unterschätzen. Es gilt nicht 

nur als historisch wahr, sondern auch von Gott besonders legitimiert. 

Damit rücken die Aussagen, die aus den Bibelstellen gewonnen werden können, in eine 

besondere argumentative Funktion. An vielen Stellen verweist Luther auch sonst auf his-

torisch verbürgte oder zumindest als historische Wahrheiten akzeptierte Ereignisse. Sie 

haben über den Status als historische Ereignisse eine besondere Überzeugungskraft. Ge-

radezu potenziert wird ein Datum dann dadurch, dass es – als Wort Gottes – noch die 

göttliche Legitimation zusätzlich erhält. Insofern sind Bibelstellenverweise bzw. der Ein-

bezug von biblischen Geschichten (s. u.), die Interpretation von Bibelstellen und die dem 

Gegner nachgewiesenen bzw. unterstellten Fehldeutungen von Bibelstellen im Text in der 

Tat wohl die schlagkräftigsten Argumente überhaupt. 

Zwei Beispiele für diesen Typus des Bibelstellenverweises (entweder in Form einer 

Stellenangabe oder in Form eines nicht weiter ausgeführten/interpretierten Zitats) mögen 

hier genügen: 

Darumb ist ein jglich kind in der Tauffe nicht allein ein richter uber den Bapst, sondern auch uber sei-

nen Gott, den Teufel, gesetzt, Dazu jm geboten, das es solle und muesse den Bapst, Teufel und alle 

sein wesen richten, verdammen, meiden, [Ps. 91, 13] fliehen und mit fuessen tretten, Wie Psal. ix sagt: 

“Auff dem Lewen und Ottern wirstu gehen und tretten auff den jungen Lewen und Trachen”, [1. Kor. 6, 

2f.]22 Und j. Corinth. vj: “Wisset jr nicht, das die Heiligen die Welt richten werden? So nu die Welt soll 

von euch gerichtet werden, seid jr denn nicht gnug, geringer sachen zu richten? Wisset jr nicht, das 

wir uber die Engel richten werden?” etc. [Eph. 2, 6] Ephe. ij: “Gott hat uns sampt Christo aufferweckt, 

und sampt jm ins Himlische wesen gesetzt.” Jch hoffe, in dem Himelischen wesen koenne man richten 

Teufel, Bapst, Welt, Suende, Tod und Helle. 

(WA 54: 285) 

In diesem Beispiel verweist Luther im Text auf die jeweilige Bibelstelle als Fundstelle (z. B. 

j. Corinth. vj) und er gibt zugleich das entsprechende Zitat dazu an. Hier haben wir es also 

mit einem direkten Bibelverweis zu tun. Gleich dreimal hintereinander wird auf die Autori-

tät verwiesen und damit das Argument selbst (‚ein rechter Christ kann und darf über den 

Papst urteilen‘) unterstützt. Hier liegt somit auch eine Verschränkung mit einer Argument-

reihung vor. 

Im nächsten Beispiel wird der Bibelverweis indirekt vollzogen, die Bibelstelle wird 

sinngemäß wiedergegeben, die Fundstelle jedoch nicht. Dies dürfte jedoch für den zeitge-

nössischen Leser wenig Probleme bereitet haben, d. h. der Autoritätsverweis dürfte in 

gleicher Weise funktioniert haben. 

Also hat der Bapst auch sein Bapstum in des Teufels namen mit allerley luegen und Gottslesterung 

angefangen und bis auff die Hellische grundsuppe aller laster und schande bracht, [Lk. 6, 44; Sir. 27, 

|| 
22 Die Angaben in eckigen Klammern verweisen jeweils auf die Marginalnoten in der Weimarer Ausgabe. 

Diese Marginalnoten sind im Originaltext nicht vorhanden. 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf Autoritäten (im weiten Sinn) | 55 

  

7] die wir jtzt zu Rom sehen oeffentlich am tage, das auch an den fruechten wol zur kennen ist, was 

fuer ein baum sey, und wer den selben gepflantzt hat.  

(WA 54: 235) 

Die Weimarer Ausgabe verweist hier auf zwei Bibelstellen: Lk. 6,44: „Ein jeglicher Baum 

wird an seiner eigenen Frucht erkannt. Denn man liest nicht Feigen von den Dornen, auch 

liest man nicht Trauben von den Hecken.“23 und Jesus Sirach 27,7: „An den Früchten 

merkt man, wie des Baumes gewartet ist; also merkt man an der Rede, wie das Herz ge-

schickt ist.“24 

Wie an dieser indirekt zitierten Stelle kann auch bei den anderen indirekt zitierten 

Stellen davon ausgegangen werden, dass die Leser der Streitschrift die Bibelherkunft mit 

Sicherheit klar erkannt haben dürften, handelt es sich doch um Aussagen, die so bekannt 

sind, dass sich ein separater Fundstellenhinweis erübrigt. D. h. auch wenn die Leser die 

konkrete Bibelstelle nicht hätten nennen können, dass es sich um einen Bibelverweis 

handelt, war ihnen sicherlich bewusst. 

Wenn Luther in diesem Beispiel nun die „Früchte“ des Bibelzitats mit den luegen, der 

Gottslesterung, mit laster und schande der Papstseite identifiziert, wird die Gegenseite 

nicht allein durch einen Vergleich (‚So wie bei den Bäumen die guten von den schlechten 

anhand der Früchte unterschieden werden können, so kann auch in geistlichen Fragen, 

die richtige von der falschen Seite anhand der Ergebnisse beurteilt werden.‘) abgewertet 

und ins Unrecht gesetzt, sondern durch die Autorität, die dem Bibelverweis selbst inne-

wohnt. Der Vergleich ist nicht irgendein Vergleich, sondern er ist legitimiert durch die 

Bibel. Und damit sind es die Konklusionen ebenfalls. 

5.2.3 Bibelgeschichte/Bibelstelle im Text als Parallele/Vergleich auf Bibelbasis  

Eine verschränkte Form des Bibelarguments liegt in den Fällen vor, bei denen nicht nur 

auf eine bestimmte Bibelstelle direkt oder indirekt verwiesen – und damit das Autoritäts-

argument aktiviert wird, sondern bei denen auch zugleich eine Parallelisierung zwischen 

der in der Bibel erzählten Geschichte und der für die Argumentation relevanten Sachver-

halte hergestellt wird. Der Unterschied zu den vorgenannten Formen (direktes und indi-

rektes Bibelzitat) liegt darin, dass der Vergleich expliziert wird. Insofern verbindet diese 

Argumentform ein Autoritätsargument mit einem Vergleichsargument, wie es weiter un-

ten (s. Kap. 5.4 Gültigkeit/Plausibilität aus Vergleichen/Analogien) noch vorgestellt wer-

den wird. Das Muster verläuft folgendermaßen: Der (mit Bibel-Autorität ausgestattete und 

daher noch wirkmächtigere) Sachverhalt X ist dem Sachverhalt Y (aus der relevanten Aus-

einandersetzung mit dem Papst) gleich/ähnlich: Ergo: Was gleich/ähnlich in den Voraus-

|| 
23 Übersetzung nach der Lutherbibel von 1912. 

24 Übersetzung nach der Lutherbibel (inkl. Apokryphen) von 1912. 



56 | Argumentationsmuster – formal 

  

setzungen/Prämissen ist, ist auch in den Konsequenzen gleich/ähnlich. Die folgenden 

Beispiele sollen dies veranschaulichen. 

Im ersten Beispiel geht es um die von Luther monierte Uneinsichtigkeit des Papstes, 

der sich nicht um das (vernünftige, begründete) Urteil anderer kümmert:  

“JA, was fragt der Bapst nach solchem urteil, weil jn niemand thar straffen noch absetzen?” Wolan, 

ich wolt nicht, das er darnach fragt. Er [4. Mose 22, 28ff.] ist nicht werd, das er darnach fragen solt. Ba-

laam fragt auch nicht darnach, das er von seinem Esel, und darnach vom Engel gestrafft ward. Die So-

domiten [1. Mose 19, 7ff.] fragten auch nicht darnach, das sie von Loth gestrafft wurden. 

 (WA 54: 287) 

Gleich zwei Bibelvergleichsgeschichten werden herangezogen, um den Papst zu charakte-

risieren. Einmal die bekannte Geschichte von Bileam25 (Balaam) und seinem Esel, der ein 

Sinnbild der Uneinsichtigkeit ist. Und zum anderen die Geschichte der Sodomiten, die von 

Loth die Herausgabe zweier „Fremder“, d. h. der von Gott gesandten Engel, einforderten, 

um sie zu töten, womit sie ebenfalls maximale Uneinsichtigkeit und Gottesferne zeigten.26 

Auf die fragwürdige Reaktion Loths in Bezug auf die Bereitschaft zur Herausgabe seiner 

Töchter (1. Mose 19,8) geht Luther hier nicht ein. Es geht nur um die Verstocktheit der 

Sodomiten, die mit der des Papstes gleichgesetzt wird. 

Im zweiten Beispiel wird eine Stelle in Spr. 30,20 als Vergleich herangezogen.27 

Also das auch zu unser zeit Clemens vij. Anno 1525 fuer Pavia Franckreich huelffe schicket wider un-

sern Keiser Karolo, und da es jnen misriet, wisschete er das maul, wie die Hure [Spr. 30, 20] Prover. 

xxx und sprach, Er hette es dem Keiser zu gut gethan. 

 (WA 54: 232) 

|| 
25 Der Prophet Bileam wollte im Auftrag des Moabiterkönigs Balak die Israeliten verfluchen, obwohl dies 

Gottes Willen widersprach. Deswegen stellte sich ihm und seinem Esel ein Engel in den Weg. Die Szene 

schildert das Beharren Bileams auf seinem Willen. 4. Mose 22,27–29: „Und da die Eselin den Engel des 

HERRN sah, fiel sie auf ihre Knie unter Bileam. Da ergrimmte der Zorn Bileams, und er schlug die Eselin mit 

dem Stabe. Da tat der HERR der Eselin den Mund auf, und sie sprach zu Bileam: Was habe ich dir getan, 

daß du mich geschlagen hast nun dreimal? Bileam sprach zur Eselin: Daß du mich höhnest! ach, daß ich 

jetzt ein Schwert in der Hand hätte, ich wollte dich erwürgen!“ (Übersetzung nach der Luther-Bibel von 

1912). 

26 1. Mose 19,4–8: „Aber ehe sie sich legten, kamen die Leute der Stadt Sodom und umgaben das ganze 

Haus, jung und alt, das ganze Volk aus allen Enden, und forderten Lot und sprachen zu ihm: Wo sind die 

Männer, die zu dir gekommen sind diese Nacht? Führe sie heraus zu uns, daß wir sie erkennen. Lot ging 

heraus zu ihnen vor die Tür und schloß die Tür hinter sich zu und sprach: Ach, liebe Brüder, tut nicht so 

übel! Siehe, ich habe zwei Töchter, die haben noch keinen Mann erkannt, die will ich herausgeben unter 

euch, und tut mit ihnen, was euch gefällt; allein diesen Männern tut nichts, denn darum sind sie unter den 

Schatten meines Daches eingegangen.“ (Übersetzung nach der Luther-Bibel von 1912). 

27 „Also ist auch der Weg der Ehebrecherin; die verschlingt und wischt ihr Maul und spricht: Ich habe 

kein Böses getan.“ (Übersetzung nach der Luther-Bibel von 1912). 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf Autoritäten (im weiten Sinn) | 57 

  

Hier wird der Vergleich noch dadurch verstärkt, dass es nicht nur um das schändliche 

Sich-heraus-Reden geht, sondern dass der Papst zugleich mit einer Hure gleichgesetzt 

wird. 

Im dritten Beispiel wird der Papst als falscher Lehrer, Verführer und Mörder argumen-

tativ dargestellt. Es geht zunächst wieder um die Frage nach der Legitimation des Papst-

tums, das nach Luther vom Teufel komme: 

Wo kompt das Bapstum her? Jch sage noch wie vor: Es kompt [Seite 238] vom Teufel, weil es nicht von 

der Kirchen, die Christus durch seinen heiligen Geist regiert, noch weltlicher oeberkeit kompt. 

(WA 54: 237f.)  

Untermauert wird diese Position durch eine Reihe von Bibelstellen, die das Verhältnis 

zwischen falscher, von Menschen gemachter Lehre und richtiger, von Gott inspirierter 

Lehre adressieren. Gleich sechs Bibelstellen werden in Folge genannt und adaptiert: Mt. 

16,16; 1. Petr. 4,11; Tit. 1,13f.; Mt. 15,9; Lk. 3,22; Joh. 10,27.5. 

Solchs wil ich also mechtiglich [Mt. 16, 18] beweisen, das auch die Hellen pforten nichts dawider sol-

len vermuegen. [1. Petri 4, 11] S. Petrus j. Petri .iiij: “So jemand redet, das ers rede als Gottes Wort, So 

jemand ein Ampt fueret, das ers thu als aus dem vermoegen, das Gott darreicht, auff das Gott in allen 

dingen gepreiset werde durch Jhesum Christ” etc. Also auch S. Paulus an viel oerten verbeut Men-

schen lere seer [Tit. 1, 13f.] hart, sonderlich Tit. j: “Straffe sie scharff, auff das sie gesund seien im 

Glauben, und nicht achten auff Menschen gebot, welche abwenden von der [Mt. 15, 9] warheit.” Und 

der HERR selbs Matthei xv: “Vergeblich dienen sie mir mit Menschen geboten.” Hie ists verboten ge-

waltiglich, das man in der Kirchen nicht solle Menschenlere predigen noch hoeren, als die nicht Gottes 

ehre und preis wircket, Sondern vom glauben abfueret und Menschen ehre sucht. Denn Gott wil allei-

ne in seiner Kirchen reden, wircken und regirn, auff das er allein gepreiset werde, wie wirs, Gott lob, 

dahin gebracht haben in unsern Kirchen, und mit Gottes huelffe in den schwang und gang komen ist, 

das fast jederman weis, wie man sich als fuer dem Teufel selbs hueten solle fuer Menschen lere, Und 

allein unsern HERRN und Heiland hoeren, wie der [Lk. 3, 22] Vater von jm zu uns sagt am Jordan: “Dis 

ist mein Lieber Son, an dem [Joh. 10, 27.5] ich wolgefallen habe, Den solt jr hoeren.  

(WA 54: 238) 

Diese mehrfache Parallelisierung der Bibelgeschichten mit der aktuellen Situation wird 

nun abschließend noch einmal weiter expliziert mit einem Wort von Gott selbst (‚Meine 

Schafe hören meine Stimme‘). Die richtige Stimme wird von den Schafen/Christen durch-

aus gehört, die fremde/falsche Stimme wird geflohen. Mit einem abschließenden Verweis 

(Joh. 10,8) wird der Schlusspunkt derart in der Interpretation gesetzt, dass die falschen 

Lehrer, vulgo die Papstpartei, Diebe und Moerder sind. 

Und er selbs Johannis x: “Meine Schafe hoeren meine Stimme, Aber der frembden Stimme hoeren sie 

nicht, Sondern fliehen davon, denn sie kennen der Frembden Stimme nicht.” Dis liebliche, lustige Bil-

de, das der HERR hie setzet von den Schafen, magstu selbs sehen, wenn du wilt, unter den Schafen. 

Wenn ein Frembder jnen ruefft, pfeifft oder locket: Hermen, Hermen, so leuffts und fleuhet, Und je 

mehr du lockest, je mehr esleuffet, als were ein Wolff da, denn es kennet die frembde Stimme nicht, 

Wo aber der Hirte ein wenig sich hoeren lesst, da leuffts alles zu, denn sie kennen seine Stimme. Also 

sollen ja thun alle rechte Christen, die hoeren keine Stimme denn jres Hirten Christi, wie er daselbs 



58 | Argumentationsmuster – formal 

  

auch sagt, [Joh. 10, 8] Johan. x: “Alle, die fuer mir komen sind, sind Diebe und Moerder gewesen. Aber 

die Schafe haben jnen nicht gehorchet. 

(WA 54: 237f.) 

Im vierten Beispiel wird der Papst mit Judas gleichgesetzt. Wie dieser hat auch jener Chris-

tus verraten; allerdings wiegt der Verrat des Papstes noch schwerer: 

Judas hat den HErrn verraten und umbbracht, Aber der Bapst verret und verderbt die Christliche Kir-

chen, welche der HErr lieber und thewrer, weder sich selbs oder sein Blut, geachtet. Denn er sich selbs 

fuer sie geopffert hat. 

(WA 54: 263) 

Im fünften Beispiel wird die Versuchung Christi durch den Teufel auf den Papst angewen-

det, der dieser Versuchung nicht nur nicht widersteht, sondern willig auf sie eingeht: 

Denn alle Reiche in diesen dreyen Lendern sind des Bapsts, wie das Cap. Omnes, und seine Heuchler 

(ich hette schier gesagt: wie des Teufels foertze28) rhuemen, das er der gantzen Welt Herr sey. Diese 

[Mt. 4, 8ff.] Krone hielt der Teuffel unserm HERRN Christo fuer, Matthei iiij, da er jn auff den hohen 

Berg fueret, und zeiget jm alle Reich der Welt und jre Herrligkeit, und sprach: Das alles wil ich dir ge-

ben, so du nider fellest und mich anbetest. Aber der HERR sprach zu jhm: Hebe dich weg von mir, Sa-

tan. Wie spricht aber der Bapst? Kom her, Satan, und hettestu noch mehr Welt denn diese, Jch wolt sie 

alle annemen, und dich nicht allein anbeten, Sondern auch im hindern lecken. 

(WA 54: 263) 

Im sechsten Beispiel wird die Geschichte Hiobs auf die Gegenwart und das Handeln des 

Papstes transferiert. Der Gott des Papstes, also der Teufel, quälte Hiob wie es jetzt der 

Papst mit dem Reich Christi tut:  

Also hatte sein Gott [= der Gott des Papstes = Teufel, M. H.] auch zu schaffen, im Hause Hiob, da er jm 

alle seine Kinder, gesinde und vieh erschlug, und jn selbs auch plagte. Eben das selbe werck hat sein 

heiliges Kind, der Bapst, auch zu thun, in dem Reich Christi, der wollen wir zum Exempel etli-

che stuecke erzelen. 

(WA 54: 265) 

Wie aus den Beispielen29 ersichtlich wird, sind die Explizierungen der Bibelvergleiche 

i. d. R. auf jeweils sehr bekannte Bibelgeschichten bezogen, bei denen die Frage nach der 

|| 
28 Die in der Klammer aktivierte Praeteritio (ich hette schier gesagt) und die Skatologie (des Teufels foertze) 

kommen verstärkend zur Gesamtargumentation des Vergleichs hinzu. Vgl. zu diesen Argumentationsfor-

men 5.7.2 und 5.3.2.1. 

29 Ein weiteres Beispiel ist der Vergleich der bösartigen Söhne Elis (1. Sam. 12, 17, 22) mit dem Papsttum: 

Für Elis Söhne gilt, dass sie den HERRN nicht kennen (WA 54: 226), das Priesterlich Ambt nicht achten (ebd. 

S. 226) und unverschampt Ehebruch trieben (ebd. S. 226). Eli schreitet dagegen nicht ein; darin gleicht der 

Papst Eli; die Vergehen der Söhne fallen auf den Vater zurück, gleiches gilt für den Papst: Horestus Bapst 

Paule, du hast erstlich keinen glauben, und achtest Gott nicht sampt deinen Soenen, Cardinelen und Roemi-

schen hofe gesinde, Denn jr seid Epicurische Sew, des gleichen alle Bepste deine Vorfaren, Denn so man die 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf Autoritäten (im weiten Sinn) | 59 

  

richtigen Seite (gut vs. böse) nicht offen ist. So kann durch die Bibelautorität, durch die 

jeweils bekannten und anschaulichen Geschichten und ggf. (s. o. drittes Beispiel) durch 

regelrechte Batterien von herangezogenen Bibelstellen die eigene Argumentation ver-

stärkt werden. 

5.2.4 Bibelstelleninterpretation 

In einem theologisch fundierten Diskurs, wie er auch für die strittigen Fragen in der vor-

liegenden Schrift gilt, ist schließlich die Auslegung zentraler Bibelstellen im eigenen Sin-

ne zur Unterstützung der eigenen Argumentation sozusagen die Königsdisziplin. Von den 

vier Streitfragen, die im Text behandelt werden (1. Kompetenzen bei der Konzilseinberu-

fung; 2. Institution des Papsttums; 3. Wer darf über den Papst urteilen?; 4. Gründet sich 

das weltliche Kaiserreich auf das Papsttum?), ist die Frage nach der Legitimation des 

Papsttums wohl die wichtigste im ganzen Text (behandelt unter Das Erste WA 54: 228–

285). In dieser Passage sind es v. a. zwei Bibelstellen, die für Luthers Argumentation zent-

ral sind:  

Mt. 16,18-19: Und ich sage dir auch: Du bist Petrus, und auf diesen Felsen will ich bauen meine Ge-

meinde, und die Pforten der Hölle sollen sie nicht überwältigen. Und ich will dir des Himmelsreichs 

Schlüssel geben: alles, was du auf Erden binden wirst, soll auch im Himmel gebunden sein, und alles, 

was du auf Erden lösen wirst, soll auch im Himmel los sein.30 

und 

Joh. 21,15-17: Da sie nun das Mahl gehalten hatten, spricht Jesus zu Simon Petrus: Simon Jona, hast du 

mich lieber, denn mich diese haben? Er spricht zu ihm: Ja, HERR, du weißt, daß ich dich liebhabe. 

Spricht er zu ihm: Weide meine Lämmer! Spricht er wieder zum andernmal zu ihm: Simon Jona, hast 

du mich lieb? Er spricht zu ihm: Ja, HERR, du weißt, daß ich dich lieb habe. Spricht Jesus zu ihm: Wei-

de meine Schafe! Spricht er zum drittenmal zu ihm: Simon Jona, hast du mich lieb? Petrus ward trau-

rig, daß er zum drittenmal zu ihm sagte: Hast du mich lieb? und sprach zu ihm: HERR, du weißt alle 

Dinge, du weißt, daß ich dich liebhabe. Spricht Jesus zu ihm: Weide meine Schafe!31 

|| 
Bepstlichen Decretalen von forn an bis hinden aus lieset, so findet man nicht einen buchstaben, der da lere, 

was glaube sey, oder wie man Christlich gleuben sol, Kan auch kein glaube in ein Bepstlich oder Cardinalisch 

hertz fallen, das ist gewis. Zum andern, so weissestu mit alle deinem Roemischen Hofe und vorfaren nicht, was 

ein Priesterlich Ampt sey, wie man das Volck mit Gottes Wort und Gebot unterweisen oder Gott loben sol, Denn 

davon findet man nichts in allen Decretalen, das man eine Predigt thun kuende, Sondern es ist alles Menschen 

lere und eigen duenckel, welchs ist eitel abgoetterey. Zum dritten, So treibstu und deine Kinder schendliche 

unzucht, Denn die Cardinel und deines Hofes puseron und Hermaphroditen [Seite 227] fueren ein solch 

grewlich wesen, das Himel und erden dafuer beben und zittern. (WA 54: 226f.). 

30 Übersetzung nach der Luther-Bibel von 1912. 

31 Übersetzung nach der Luther-Bibel von 1912. 



60 | Argumentationsmuster – formal 

  

An dieser Stelle kann und soll keine theologische Deutung der lutherschen Bibelstellen-

auslegungen erfolgen. Auch geht es nicht darum, zu zeigen, ob die lutherschen Angriffe 

auf das Papsttum aus bibelexegetischer Perspektive berechtigt sind oder nicht. Vielmehr 

soll es darum gehen, anhand dieser beiden zentralen Stellen zu zeigen, wie sie von Luther 

argumentativ eingesetzt werden, d. h. in welcher Weise er seine Auslegung der (unterstell-

ten oder tatsächlichen) Auslegung der Papstpartei entgegensetzt. 

Mt. 16, 18: Um das Papsttum als eine von Gott installierte und legitimierte Institution 

angreifen zu können, muss Luther im ersten Schritt die zentralen Fundierungspunkte 

nennen. Dies sind die beiden oben genannten Stellen. Das Papsttum gründet sich darauf, 

dass es sich auf Petrus als den Felsen und als denjenigen, der von Christus die Schlüssel 

zum Himmelreich bekommen habe, beruft. Die Päpste sehen sich in der Nachfolge von 

Petrus. Dies macht Luther explizit, indem er nicht nur auf die entsprechende Bibelstelle 

verweist, sondern auch auf eine sich daraus ergebende Konklusion (aus Sicht der Papst-

partei): Wenn Petrus als Fels und Schlüsselhalter mit dem Papst gleichgesetzt werden 

kann, dann ist der Bapst zu Rom [] Herr uber die gantze Christenheit. 

JA, sprichstu, Er wil warlich aus Gottes wort und aus Gott her komen, [Mt. 16, 18] Denn er fueret in vie-

len Decreten den spruch Matth. 16: „Du bist Petrus, Und auff diesen fels wil ich meine Kirchen bawen, 

Und wil dir die schluessel zum Himelreich geben” etc. Das sol so viel gesagt sein: der Bapst zu Rom ist 

Herr uber die gantze Christenheit. 

 (WA 54: 239) 

Luther greift nun nicht die Konklusion an, sondern die Prämisse selbst, d. h. es geht ihm 

darum, zu zeigen, dass weder die Deutung von Petrus als Fels (auf den die Kirche gebaut 

worden wäre), noch die Gleichsetzung der in der Bibelstelle erwähnten „Kirche“ mit der 

jetzigen römischen Kirche, noch die Deutung des Schlüssels als weltliches und geistliches 

Machtinstrument aus der Bibel selbst ableitbar seien. Dazu unternimmt er eine sehr aus-

führliche Deutung der Stelle Mt. 16,18f., die hier nicht en detail vorgeführt werden soll. 

Eine Zusammenfassung der um- bzw. neu gedeuteten Elemente soll genügen: Erstens ist 

mit dem vielzitierten Fels nicht Petrus selbst, sondern Jesus Christus gemeint; Petrus ist 

der Felser, der Christus als Fels erkannt hat:  

Nu wil der HErr sagen: Du bist Petrus, das ist, ein Felser. Denn du hast den rechten Man erkennet und 

genennet, welcher der rechte Fels ist, wie jn die Schrifft nennet, Christus. Auff diesen Fels, das ist, auff 

mich, Christum, wil ich meine Gantze Christenheit bawen, [...]. 

 (WA 54: 248) 

Das „Bauen“ meint zudem nicht die Etablierung einer Institution wie der römischen Kir-

che, sondern ein geistliches, lebendiges Bauen (das er uns geistlich bawet auff den Fels, 

seinen Son, und gleuben lernt an Christum, WA 54: 249), inklusive einer Kritik an der Werk-

gerechtigkeit der römischen Kirche. Der Schlüssel und die damit verbundene Schlüssel-

gewalt sind ebenfalls nicht auf eine Institution wie die römische Kirche anwendbar, son-

dern soll nur auf den Glauben bezogen werden, als geistliche Gewalt und als geistliches 

Amt. Zentral dabei ist, dass diese Schlüsselgewalt nicht lediglich einem, Petrus und in 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf Autoritäten (im weiten Sinn) | 61 

  

dessen Nachfolge dem Papst, zukommt, sondern allen Aposteln.32 Petrus wird umgedeutet 

als Stellvertreter für alle Jünger Christi (Apostel): 

das die Schluessel nicht allein S. Petro, viel weniger allein dem Bapst nach S. Petro gegeben sind. 

Denn wie wol der HErr allein mit Petro redet, So stehet doch Petrus da nicht fuer seine person allein, 

sondern an stat und person aller Juenger, mit denen Christus anfieng zu reden und zu fragen, Wie es 

alle lerer, ehe der Bapst vom Keiser Phoca gestifftet, verstanden, geleret und gehalten haben in der 

gantzen Christenheit, Und noch heutigs tags halten in Orient. 

 (WA 54: 250) 

Gestützt wird diese Auslegung noch durch den Verweis auf andere Autoritäten (alle lerer). 

Mit diesen verschiedenen Auslegungsschritten kommt Luther letztlich zu dem Schluss, 

dass sich der päpstliche Machtanspruch in keiner Weise auf Mt. 16,18f. berufen kann. 

Diese Stelle – in der neuen Auslegung Luthers – müsse gänzlich anders verstanden wer-

den.  

Jch will meine Kirchen auff diesen fels bawen. Hie mus Bawen ein geistlich, lebendig gebew sein. Fels 

mus ein lebendiger, geistlicher Fels sein. Kirche mus ein geistliche, lebendige versamlung sein, […]. 

Und Summa, dieser Text Matthei xvj redet vom Glauben, Das, wer da geleubet, der ist gebawet auff 

diesen fels, wie man spricht: Wer Gott trawet, hat wol gebawet. Das mercke wol (sage ich), das Chris-

tus Matthei xvj vom Glauben, und nicht von unsern wercken redet. 

(WA 54: 244) 

Der Angriff auf die Legitimation des Papsttums wird zugleich mit zentralen Aspekten der 

lutherschen Glaubenslehre verknüpft, wie es z. B. das obige Zitat ausweist: Die sola-fide-

Auffassung wird der Werkgerechtigkeit gegenübergestellt. 

Unabhängig davon, ob man diese Bibelauslegungen für sinnvoll oder fragwürdig hal-

ten mag, sie zeigen ein typisches Muster, das auch bei anderen Argumentationen immer 

wieder eine zentrale Rolle spielt. Wenn es autoritative Texte gibt, auf die sich beide Kon-

|| 
32 1. Die Apostel (nicht allein Petrus) sind auf den Fels gebaut: HJeraus ists klar gnug, das Christus hie mit 

dem Bawen seiner Kirchen auff den Fels oder auff sich selbs nichts anders nennet, denn den gemeinen Christ-

lichen Glauben (wie droben gesagt ist, aus den Aposteln Petro und Paulo), das, wer da gleubet an Christo, der 

ist auff diesen Fels gebawet, und wird selig, auch wider alle Pforten der Hellen [...]. (WA 54: 249); 2. Diese 

ersten Apostel (und nicht allein Petrus) erhalten auch die Schlüssel zu lösen oder zu verdammen, d. h. 

einen geistlichen Auftrag: Wer nu das Euangelium von den Aposteln oder Kirchen hoeret und nicht gleuben 

wil, dem sollen sie ein solch urteil sprechen, das er verdampt sein sol. Jtem, nach dem er gleubig worden ist, 

fellet, und nicht sich wider zum Glauben bekeren wil, Dem sollen sie auch ein solch urteil fellen, das seine 

Suende behalten, und er verdampt sein sol. Widerumb, wer das Euangelium hoeret und gleubet, oder von 

seinen Suenden sich keret wider zum Glauben, dem sollen sie solch urteil sprechen, Das jm seine Suende 

vergeben sind, und er solle selig werden. Und uber solchem urteil wil er im Himel halten, als hab ers selbs 

gesprochen. Sihe, das sind die Schluessel des Himelreichs, und das ist jr Ampt, Auff das man in der Kirchen ein 

ewige behaltung und vergebung der Suenden habe, Nicht allein zur zeit der Tauffe, oder ein mal im leben, 

sondern on unterlas, bis ans ende, behaltung fuer die unbusfertigen und ungleubigen, Vergebung fuer die 

Busfertigen und Gleubigen. (WA 54: 249). 



62 | Argumentationsmuster – formal 

  

trahenten beziehen, kommt es darauf an, sie für die eigenen Positionen nutzbar zu ma-

chen, da damit die Autorität der jeweils heiligen Schrift für die eigene Position herangezo-

gen werden kann. Um dies zu erreichen, werden solche Schriften interpretiert, gedeutet, 

Ausdrücke neu semantisiert, Konzepte umgedeutet, Begriffe besetzt (wie man im dies z. B. 

auch in politischen Diskursen beobachten kann). Es findet ein Kampf um Begriffe statt, 

der bestimmte agonale Zentren33 (wie z. B. die Konzeptionen „Fels“ und „Weide meine 

Schafe“) hat. So soll entschieden werden, welche sprachlich konstituierten und argumen-

tativ gesetzten Sachverhalte Geltung beanspruchen dürfen. 

Mit ganz ähnlichen Umdeutungen und begrifflichen Setzungen agiert Luther in Bezug 

auf die zweite zentrale Bibelstelle: Joh. 21,15–15 ‚Weide meine Schafe‘ (WA 54: 273–281). 

Diese Verfahren sollen an sechs Beispielen zu Joh. 21,15–17 erläutert werden. 

Zunächst geht es Luther darum, dass sich das Weiden der Schafe nicht auf Petrus al-

lein, sondern auf alle Apostel bezieht (Umdeutung).  

Wenn ich nu hie fraget: Was haben denn die andern Apostel alle, sonderlich S. Paul geweidet? Da wird 

der grosse fortz des bapstesels villeicht sagen, das sie villeicht ratten, meuse und leuse, oder wens gut 

wird, sew geweidet haben, auff das allein der Bapstesel der schefer, und alle Apostel sewhirten blei-

ben. 

 (WA 54: 273) 

Drastisch veranschaulicht wird diese Deutung durch die ironische Gleichsetzung der 

Apostel mit sewhirten und mit einer weiteren Beschimpfung des Papstes (der große fortz). 

Dann wird im zweiten Schritt diese Ausweitung des Weideauftrags auf alle Apostel durch 

eine weitere Bibelstelle untermauert, Mk. 16,1: 

JA was ists aber, da Christus nicht zu S. Peter, sondern zu allen [Mk. 16, 1] Juengern sprach, Marci ul-

timo: Gehet hin in alle Welt, und Predigt das Euangelium aller Creatur? Da sind ja die Schafe Christi 

nicht allein S. Peter, ja nicht den Aposteln allein, Sondern auch den 72 Juengern befolhen. 

(WA 54: 273) 

Im dritten Schritt wird die Übertragbarkeit des Weideauftrags von Petrus auf den Papst 

angegriffen. Selbst wenn Petrus allein die Schafe weiden sollte, gilt das nicht für den 

Papst: So folget doch daraus nicht, das auch dem Bapst gleich S. Petro alle Schafe zu weiden 

befolhen sind […]. (WA 54: 275) Im vierten Schritt wird auf eine zeitliche Inkonsistenz in 

der päpstlichen Argumentation verwiesen. Der zeitliche Ablauf könne nicht stimmen:  

Wir haben ja droben gehoert, das sie S. Peters seer ungewis sind, und die Kirche zu Rom erstlich weder 

von S. Peter noch S. Paul gepflantzt ist, Sondern von den geringsten Juengern, Aquila und andern, so 

zu Rom gewonet, [Apg. 2, 5] auch wol da geborn sind, wie sie in allen Landen woneten, Act. ij. Sie sa-

gen alle sampt, S. Paulus sey bekeret dasselbe jar, darinnen Christus gelidden und aufferstanden ist, 

eodem anno Astronomico, non legali, nemlich Christus habe gelidden den xxv. tag Martij, und Paulus 

sey hernach bekeret xxv. Januarij, wie es im Calender stehet, da ist das jar noch nicht herumb. Das sey 

|| 
33 Vgl. zur Definition und Beispielen Felder (2013: 21–25). 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf Autoritäten (im weiten Sinn) | 63 

  

so oder nicht, so kans doch nicht weit davon sein, villeicht kaum ein jar. Hieraus folget, das die Roe-

mische Kirche hab das Euangelium und Glauben gehabt xxvij jar, ehe S. Paul oder S. Peter gen Rom 

komen sind, und meine meinung wil gewis werden, das Aquila und andere mehr, Rom. xvj genennet, 

zu Jerusalem auff die grossen Fest gezogen, die Apostel daselbs gehoeret, und mit sich gen Rom das 

Wort heimgebracht haben. 

(WA 54: 275) 

Im fünften Schritt wird ein Gleichbehandlungsargument ins Feld geführt. Nicht nur eine – 

die römische – Kirche könne den Auftrag für sich in Anspruch nehmen, sondern alle von 

Petrus initiierten Kirchen (Bithynia, Asia, Ponto, Cappadocia) könnten mit gleichem Recht 

von sich sagen, dass sie die Schafe weiden:  

Denn Christus kuendte auch nicht so unterschiedlich reden, Sonst hette es gelautet, als weren allein 

zu Rom Christen, und nirgend mehr, Und S. Peter nicht allein der Kirchen zu Rom Apostel ist, Sondern 

auch Cappadocie, Asie, Ponti, Bythinie etc.  

(WA 54: 278) 

Dies alles führt im sechsten Schritt zur Konklusion (die im Text schon mehrfach expliziert 

wurde): 

Was hat der Bapst nu gewonnen an diesen zweien Spruechen? Erstlich das ewige Hellische fewr. Zum 

andern, ewige schande hie und dort, als der erfunden ist oeffentlich ein Felscher der Schrifft, ein Lue-

gener, ein Gottes Lesterer, ein Schender aller Apostel und gantzer Christenheit, ein verlogener Boese-

wicht, und Tyrann uber Keiser und Koenige, und alle welt, ein Dieb, Schalck und Reuber, beide der 

Kirchen gueter und der weltlichen gueter. 

(WA 54: 279) 

Die Bibelauslegung mündet so in eine weitere Schimpfkanonade. Da die Papstpartei die 

Bibel falsch auslegt, ist der Papst selbst ein Felscher, Luegener, Gottes Lesterer, Schender 

aller Apostel, Boesewicht, Tyrann, Dieb, Schalck und Reuber. 

Neben den eben genannten Zentralstellen werden in der Streitschrift noch eine ganze 

Reihe anderer Bibelstellen im Sinne der lutherschen Theologie gedeutet und so dem Geg-

ner argumentativ entgegengehalten. Dem Gegner wird dabei immer eine falsche Bibelaus-

legung zugeschrieben. 

Im folgenden Beispiel wird eine Bibelstelle nicht allein als Vergleich (s. o.) zu einer 

gegenwärtigen Situation herangezogen, sondern ganz konkret für die Gegenwart einge-

löst. D. h. das, was im Bibeltext vorausgesagt wird, ist nach Luthers Ansicht nun faktisch 

eingetreten. Es geht um die falschen Propheten, vor denen bereits in Mt. 7,1534 gewarnt 

wird:  

Denn Christus hat uns gnug gewarnet, Matth. xxiiij, das viel wuerden komen [Mt. 7, 15] in seinem Na-

men und sagen: Jch bin Christus. Und Matth. vij: Huetet euch fuer den falschen Propheten, die in 

|| 
34 Mt. 7,15: „Seht euch vor vor den falschen Propheten, die in Schafskleidern zu euch kommen, inwendig 

aber sind sie reißende Wölfe.“ (Übersetzung nach der Luther-Bibel von 1912). 



64 | Argumentationsmuster – formal 

  

schaffs kleidern zu euch komen. Also hat auch der Bapst unter der larven und namen Christi und S. 

Petri die gantze welt eingetrieben und generret, wie er gewolt hat, Und durch den Teufel [Seite 233] 

grosse andacht und geistlicheit fuergegeben, bis ers dahin gebracht hat, das er mit gewalt in allen las-

tern unverschampt jtzt oeffentlich tobet und wuetet, das nu fort kein wehren da ist. 

(WA 54: 232) 

Im Unterschied zum Vergleich mit Bezug auf einen Autoritätstext kann die faktische Ein-

lösung bzw. Anwendung eines im Autoritätstext geschilderten Sachverhalts noch stärker 

wirken, wenn man die Prämisse (Gleichsetzung von Papst und falschem Propheten) ak-

zeptiert. Eine Steigerung dieser Technik liegt im folgenden Beispiel vor, bei dem der Papst 

nicht nur mit falschen Propheten identifiziert wird, sondern gleich mit dem Antichrist, auf 

den in der Bibel an verschiedenen Stellen für die Zukunft verwiesen wird. Luther greift 

hier auf den zweiten Thessalonicher-Brief zurück: 

HJe magstu selbs lesen ij Thess ij und sehen, was S. Paulus meinet, da er sagt: Der Endechrist sitze im 

Tempel Gottes, das ist, in der Kirchen Christi, als sey er Christus und Gott selbs, wie seine Heuchler 

lestern, und sagen, Der Bapst sey nicht ein pur mensch, sondern aus Gott und Mensch ein vermischte 

person, gleich wie unser Christus allein ist. Und was ein Mensch der Suenden sey, hastu aus vorigen 

stuecken leicht zu vernemen, da er nicht allein fuer sich ein Suender ist, sondern mit Suenden, 

falschem Gottes dienst, Gotteslesterung, unglauben und luegen, die welt, sonderlich den Tempel Got-

tes, die Kirchen, vol, vol gemacht, Damit auch ein Kind ist des verderbens, das ist, sich selbs mit unze-

lichen Seelen zur Hellen und ewigem verdamnis gefuert hat. 

(WA 54: 269) 

Argumentativ verstärkt wird diese Gleichsetzung durch die direkte Leseransprache (HJe 

magstu selbs lesen [...]), die den Anschein erwecken soll, der Leser solle und könne sich 

selbst ein Bild von dieser Gleichsetzung machen, d. h. nicht der Autor Luther beeinflusse 

den Leser, sondern dem Leser stünde es frei, selbst auf der Basis der Bibelautorität die 

entsprechenden Konklusionen zu ziehen. 

Im folgenden Beispiel wird wiederum eine Bibelstelle nicht in der Form eines Ver-

gleichs, sondern ganz konkret, „wortwörtlich“, auf den Papst angewendet. Dieses Mal 

wird der Gegenseite allerdings eine fehlerhafte Deutung der Bibelstelle zugeschrieben, die 

dann auch – jeweils in Klammern – für den Leser explizit gemacht wird. Es geht um den 

Sendungsauftrag Jesu an seine Jünger: „Gehet hin in alle Welt“. 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf Autoritäten (im weiten Sinn) | 65 

  

Hie mustu den Meister und Hirten aller Schafe hoeren und den Text recht verstehen. Denn es ligt an 

einem guten Ausleger, spricht man, wie du droben [Seite 274] gehoert hast, das Fels heisse der bapst, 

drauff bawen heisse jm gehorsam sein, Binden heisse Keiser, Koenige, und alle welt fangen. du must 

in des heiligsten Vaters Decreten nicht Lateinisch, Griechisch, Ebreisch, Sondern die newe Roemische 

sprache lernen und verstehen, wie auch droben Jungfraw Paula Tertius dem Keiser und dem Reich die 

Wort “Frey, Christlich, Deudsch” auff sein Roemisch auslegt. Also ist nu Roemisch hie die meinung: 

Gehet hin (das ist, du Peter gehe allein hin) in alle Welt (das ist, gen Rom) und prediget (das ist, setze 

einen Bapst, der Gott und Herr sey) aller Creatur (das ist, der macht habe uber Bisschoff, Keiser und 

Koenige, uber Himelreich und Erdreich, c. Omnes), Wer da gleubt (das ist, wer dem Bapst gehorsam 

ist) und getaufft wird (dem Bapst die fuesse kuesset), der wird selig (bleibt unverdampt), Wer nicht 

gleubt (nicht gehorsam ist), wird verdampt (ist ein Ketzer). 

(WA 54: 273f.) 

Unterstützt wird die Argumentation auch hier wieder durch eine Reihe von Parallelargu-

mentationen: a) durch den Verweis auf die Fehlauslegung von Mt. 16,18–19, b) durch die 

sexistische Abwertung des Papstes als Jungfraw Paula Tertius und c) durch die Fehldeu-

tung der Ausdrücke Frey, Christlich, Deudsch im Rahmen der Konzilsfrage. 

Schließlich kann auch das Ignorieren einer wichtigen Bibelstelle durch den Gegner als 

Argument genutzt werden. So führt Luther die Stelle Joh. 21,1535 an, die seiner Meinung 

nach direkt auf den Papst anwendbar ist und von diesem wissentlich (gar weislich 

schweigt) ignoriert werde. 

Denn er redet mit S. Petro, und spricht: Simon Johannis, Hastu mich lieb (welchs Wort der Bapst Cle-

mens als seine Gifft gar weislich schweigt), so weide meine Schafe. Hie ists klar, das, wer die Schafe 

Christi weiden sol, der muesse Christum lieb haben, oder ob er weiden koendte, und thets nicht aus 

liebe, so gehet jn doch dieser Spruch nicht an, der die liebe und lust zu Christo foddert. Hie helfft und 

nu helffet alle Teufel aus der Helle ewrem Bapst, dieser Spruch wil jm das hertz abstossen, darauff er 

so hoch pochet, und sich gruendet. Denn wo er Christum nicht liebet, so ist er nicht Bapst, wie sie 

selbs muessen sagen, weil sie diesen Spruch fuer sich fueren, So lange er nu nicht beweiset, das er 

Christum lieb habe, kan er nicht weiden noch Bapst sein, und ist alle welt frey, nichts vom Bapstum zu 

halten noch zu wissen. Denn er hat sich hie in diesem Spruch selbs durch sein eigen maul und urteil 

gefangen, verurteilt, verdampt, vom Bapstum gestoertzt, das er gar nichts ist. 

 (WA 54: 279) 

Basis dieses Schlusses ist wiederum ein Modus ponens: Wer Christus nicht liebt (p), der 

kann nicht Papst sein (q). Wenn p, dann q; es gilt p; ergo: q). Um die Geltung dieses 

Schlusses noch zu unterstreichen und plastisch zu veranschaulichen, weist er darauf hin, 

dass alle Teufel aus der Helle dem Papst hier nicht helfen können. Luther argumentiert 

somit, dass der Papst in der betreffenden Stelle nur einen Teil zitiert (‚Weide meine Scha-

fe‘), den relevanten Teil wissentlich ignoriert (hast du mich lieber, denn mich diese haben?) 

|| 
35 Joh. 21,15: „Da sie nun das Mahl gehalten hatten, spricht Jesus zu Simon Petrus: Simon Jona, hast du 

mich lieber, denn mich diese haben? Er spricht zu ihm: Ja, HERR, du weißt, daß ich dich liebhabe. Spricht 

er zu ihm: Weide meine Lämmer!“ (Übersetzung nach der Luther-Bibel von 1912). 



66 | Argumentationsmuster – formal 

  

und dadurch letztlich doch durch die Bibelstelle selbst verurteilt werde, die er unvoll-

kommen heranzieht. 

Diese Art der konkretisierenden, gegen den Papst gerichteten Bibelauslegungen findet 

sich in der Streitschrift an zahlreichen weiteren Stellen. 

5.2.5 Verweis auf die eigene Kompetenz/Autorität 

Die Bibel als Autoritätstext ist sicherlich der Hauptbezugspunkt in den Autoritätsargu-

menten. Daneben nutzt Luther aber auch weitere Autoritäten, um die jeweilige Argumen-

tation zu schließen, d. h. um die Konklusionen aus den Prämissen zu stützen, ohne weite-

re Erläuterungen zu geben. An wenigen Stellen im Text führt er seine eigene Kompetenz 

als Doktor der Theologie ins Feld. 

“JA, sprichstu, Er fragt nichts nach deinem schreien und schreiben, er bleibt wol fuer dir, er ist zu 

mechtig!” Des bin ich wol zu frieden, Mir ist gnug, das ich sicher fuer mich bin, und wisse jn zu urtei-

len nach dem Wort Gottes, das wider jn ist, und ich mit gutem gewissen jnen fuer einen Fartzesel und 

Gottes feind halten mag. Mich kan er nicht fuer einen Esel halten, denn er weis, das ich von Gottes 

sonder gnaden gelerter bin in der Schrifft, weder er und alle seine Esel sind, Nicht allein ich, Sondern 

seer viel feiner leute mehr fast in allen landen. Er hat den Teufel fuer sich, So haben wir Gottes Wort 

fuer uns. 

 (WA 54: 273) 

An dieser Stelle folgt dann noch der Verweis auf weitere, nicht genauer benannte Autoritä-

ten (seer viel feiner Leute). Die Frage, ob nun die Papstseite oder Luther recht in der Bibel-

auslegung haben, wird so über die Zuschreibung der Kompetenz (Luther) und das Abspre-

chen der entsprechenden Kompetenz (er und alle seine Esel) gesteuert. Insofern handelt es 

sich hier zugleich um ein negatives Autoritätsargument – wenn man dies so nennen 

möchte. Die Argumentation des Gegners wird dadurch diskreditiert, dass ihm die entspre-

chende Beurteilungskompetenz abgesprochen wird.  

Im zweiten Beispiel schreibt sich Luther nicht allein die entsprechende Kompetenz zu, 

sondern er weist auch auf die institutionell verbürgte Kompetenz hin: Er ist ein beruffener 

lerer und Prediger. 

Wer das nicht wil gleuben, der fare jmer hin mit seinem gott, dem Bapst, Jch als ein beruffener lerer 

und Prediger in der Kirchen Christi, und die warheit zu sagen schueldig bin, hab hie mit das meine ge-

than. 

(WA 54: 284) 

Dieser Verweis auf die institutionell zugeschriebene theologische Kompetenz verstärkt das 

entsprechende Autoritätsargument zusätzlich. Gleiches gilt im dritten Beispiel, in dem 

nicht nur auf den akademischen Kontext verwiesen wird, sondern auch auf das Lob, das 

Luther für seine theologischen Kompetenzen erhalten hat (ein gelerter guter Doctor ger-

huemet). 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf Autoritäten (im weiten Sinn) | 67 

  

So lebe ich Doctor Martinus noch neben andern mehr, der ich in des Bapsts schule und Esel stall erzo-

gen und Doctor Theologie worden, Ja ein gelerter guter Doctor gerhuemet, auch also gewest bin, das 

ich trawen gar seer wol weis und warhafftiglich seer wol zeugen kan, wie tieff, hoch, breit, und lang 

jre kunst sey in der heiligen Schrifft, Nemlich, das sie seer feindselige Esel sind.  

(WA 54: 286) 

In dieses Argument eingebunden ist auch ein weiteres Argument, das oben bereits als 

negatives Autoritätsargument (ähnlich dem Argumentum ad hominem) verwendet wurde. 

Die Tatsache, dass Luther die Theologie von den Gegnern, in der gegnerischen Institution 

allererst erlernt hat, zeigt – seiner Meinung nach – dass er nicht nur den Gegenstand sehr 

gut kennt, sondern eben auch die mangelhaften Kompetenzen des Gegners selbst. Dies 

wird von Luther ironisch angesprochen (wie tieff, hoch, breit, und lang jre kunst sey) und in 

einer allgemeinen Beschimpfung expliziert (feindselige Esel), so dass keine Gefahr für den 

Leser besteht, die Ironie nicht richtig zu verstehen. 

5.2.6 Verweis auf andere Autoritäten 

Nur an wenigen Stellen im Text nutzt Luther die Autorität anderer Personen und Gruppen. 

Auch hier ist deutlich, dass für das Autoritätsargument bei Luther der Bibel-Text als Auto-

rität klar im Zentrum steht. Verwiesen wird auf die Autorität des Kaisers, auf Fürsten und 

Stände, sowie unspezifisch auf „feine Leute“. 

Im ersten Beispiel wird die Autorität des Kaisers einmal im Zusammenhang mit dem 

Reichstag zu Worms (1521) und zum anderen im Zusammenhang mit der Frage nach den 

Kompetenzen bei der Einberufung eines Konzils aktiviert. 

Es gehet nu in das vier und zwentzigst Jar, das zu Worms der erst Reichstag unter diesem Keiser Carolo 

gehalten ward, Daselbs ich auch persoenlich fuer dem Keiser und gantzen Reich stund. Jn demselben 

Reichstage ward [Seite 208] von allen Stenden des Reichs begert, das etliche grosse, unleidliche be-

schwerung (welche dazumal genennet, vnd hernach zu Nuernberg auf dem Reichstage dem Bapst 

Hadriano angezeigt, und in den Druck bracht wurden, der auch noch fur handen) vom Bapst und 

Geistlichen abgethan wuerden, oder sie wolten sie selbs abthun. Daneben ward begert, Keis. Mai. wol-

te bey dem Bapst erbeiten, umb ein gemein, frey, Christlich Concilium in Deudschen landen anzuset-

zen, und zu halten, oder ein National Concilium machen, welches der liebe Keiser bis her mit vleis ge-

than, aber bei den Bepsten nichts muegen erhalten, Daher diese 24 Jar im geschrey blieben sind diese 

drey wort: [10] Frey, Christlich Concilium, in Deudschen landen. Diese drey wort: Frey, Christlich, 

Deudsch, sind dem Bapst und Roemischem hofe nichts denn eitel gifft, tod, teuffel, und die helle […]. 

(WA 54: 207f.) 

Die Autorität des Kaisers wird hier folgendermaßen genutzt.  

1) Das Datum (‚Auf dem Reichstag zu Worms wurden Gravamina vorgetragen‘) führt zur 

Konklusion (‚diese Gravamina waren berechtigt‘). Der Schluss wird gestützt durch die 

Begründungen: ‚die Gravamina wurden bereits von Autoritäten vorgetragen (von allen 

Stenden des Reichs), gedruckt und sie weisen in der Sache auf unleidliche beschwerung 

hin. Obwohl von der obersten weltlichen Autorität, dem Kaiser, in der Sache unter-



68 | Argumentationsmuster – formal 

  

stützt und vertreten, ignorierte die päpstliche Gegenseite (Babst Hadriano) diese Gra-

vamina und damit eben auch indirekt die Autorität des Kaisers. 

2) Die Reichsstände erwirkten auch, dass der Kaiser den Papst auffordern sollte, ein 

Konzil einzuberufen. Dem kam der liebe Keser bis her mit vleis nach. Auch hier igno-

rierte wiederum die Gegenseite diese weltliche Autorität. Was von der Autorität mit 

Recht (aufgrund der im Kontext weiter ausgeführten historischen Gegebenheiten) ge-

fordert wird (gemein, frey, Christlich Concilium in Deudschen landen), wird von der Ge-

genseite ignoriert. Dadurch setzt sie sich doppelt ins Unrecht: Es wird eine sinnvolle 

und berechtigte inhaltliche Forderung abgelehnt und es wird die kaiserliche Autorität 

ignoriert.  

Mit diesen beiden Punkten wird das Autoritätsargument indirekt ins Feld geführt: Der 

liebe Keiser als Vertreter der richtigen Position ist in weltlichen Dingen die oberste Autori-

tät. Durch seine Autorität wird das Eintreten für die Einberufung eines Konzils nicht nur 

inhaltlich begründet (gemein, frey, Christlich), sondern eben auch autoritativ. Dass die 

Gegenseite dies ablehnt, macht es nur noch schlimmer und offenbart deren eigentliche 

Haltung zu den berechtigten Forderungen: Für sie sind die positiv besetzten Kennzeich-

nungen des Konzils (Frey, Christlich, Deudsch) nur eitel gifft, tod, teuffel, und die helle. 

Bereits im ersten Beispiel sind die Reichsstände als Autoritäten vorgekommen. Im fol-

genden Beispiel wird dies noch deutlicher, wenn es um die richtige Semantik von „christ-

lich“ geht:  

ALso das woertlin „Christlich” meinen die Fuersten und Stende des Reichs einfeltiges, auffrichtiges 

gemuets ein Concilium, da man von Christlichen sachen und durch Christliche Leute nach der Schrifft 

handeln solt, 

(WA 54: 212) 

Die Autorität der weltlichen Macht (Fürsten/Stände) unterstützt die Deutung von „christ-

lich“ (im Zusammenhang mit der Konzilseinberufung), die Luther vertritt. 

Im dritten Beispiel werden unspezifisch ‚feine Leute‘ als Autoritäten herangezogen. 

Die Autorität Luthers in Bezug auf seine Bibelkenntnis und -auslegung werde auch durch 

andere Autoritäten (seer viel feiner Leute) bestätigt. 

Mich kan er nicht fuer einen Esel halten, denn er weis, das ich von Gottes sonder gnaden gelerter bin 

in der Schrifft, weder er und alle seine Esel sind, Nicht allein ich, Sondern seer viel feiner leute mehr 

fast in allen landen. 

(WA 54: 273) 

Insgesamt ist jedoch das Autoritätsargument mit Bezug auf weltliche Autoritäten im Text 

relativ marginal vertreten, an einzelnen Stellen (s. o.) zudem in eher indirekter Form. Viel 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf Autoritäten (im weiten Sinn) | 69 

  

eher fordert er die weltlichen Autoritäten dazu auf, konkrete Maßnahmen gegen die 

Papstpartei zu ergreifen.36 

Dies mag zum einen an der gegnerischen Position Luthers in Glaubensfragen liegen37 

und zum andern daran, dass Luther in der Frage der Autoritätsbegründung eine klare 

Gradierung vor Augen hatte. Die oberste Autorität (s. u.) ist Gott, der sich alle – auch die 

weltlichen Herrscher – unterordnen müssen. Am Ende des Textes kommt diese Gradierung 

klar zum Ausdruck: 

HJe darffs keines Juristischen Process, noch des langen rechten, exception, appellation, alle sachen 

sind Notoria de facto et iure, offenberlich ist die that des Bapsts, offenberlich ist das Mandat unsers 

HErrn Jhesu Christi. Ah hie schweige still, Jurist, Theologen, Keiser, Koenige, Ja auch die Engel im Hi-

mel und alle Creatur, Es redet hie und richtet, der nicht frawen milch, sondern Jungfrawen milch ge-

sogen hat, und am Creutz so arm gewest, [Mt. 8, 20] das er nicht hatte raum, sein Heubt zu legen, und 

doch daselbs das Paradis [Lk. 23, 43] und Himelreich schenckt dem Schecher, und in der Krippen von 

allen Engeln [Mt. 2, 11] im Himel angebetet ward, Ja, der selb HErr ists, der hie urteilt und spricht: Der 

Bapst sol ein Heide sein, weil er nicht hoeren wil, sondern rhuemet dazu als eine grosse Heiligkeit sol-

chen seinen verstockten ungehorsam. 

 (WA 54: 290) 

Bei der Frage der Gewichtung von Autoritäten zeigt sich: Juristen, Theologen, Keiser, Köni-

ge, Engel, alle Creatur sind zweitrangig gegenüber der Autorität Gottes (Christi), wie sie in 

der Bibel bezeugt ist. 

5.2.7 Verweis auf die höchste Autorität: Gott 

Aus der Bibelautorität (Autoritätstext) abgeleitet ist der Bezug auf die höchste Autorität 

überhaupt, auf Gott. Die Widerlegung und Abwertung der Gegenseite ergibt sich so für 

Luther klar. Was durch die Bibel bewiesen werden kann, verweist auf Gott selbst, der mit 

seiner Autorität den Gegner verurteilt. 

Ja, der selb HErr ists, der hie urteilt und spricht: Der Bapst sol ein Heide sein, weil er nicht hoeren wil, 

sondern rhuemet dazu als eine grosse Heiligkeit solchen seinen verstockten ungehorsam. 

(WA 54: 290) 

|| 
36 WEnn wir nu solch urteil wissen, So thun wir warlich nicht fein, sonderlich Keiser und Koenige, Fuersten 

und Herrn (denn die Prediger und Bisschove der Kirchen werden sich wol recht hierin halten, das sie den Bapst 

fuer einen Teufel schmuecken, loben und zieren werden), das sie doch so gar schendlich jnen lassen im maul 

mehren, trumpeln und effen, So sie doch (wo sie Christen sein wolten) sich billich solten schueldig erkennen, 

den verfluchten Heiden zu Rom wie er verdienet hette zu handeln. Sie machen sich teilhafftig alle der Suenden, 

so der Heidnische Teufel zu Rom in der Kirchen geuebt hat […]. (WA 54: 290). 

37 S. z. B. die Reichsacht, die im Nachgang zum Reichstag von Worms durch das Wormser Edikt (Mai 1521) 

durch Kaiser Karl V. über Luther verhängt wurde. 



70 | Argumentationsmuster – formal 

  

5.2.8 Beweisformel (Beweisbehauptung 1) 

Eine alltagslogische Begründung für eine Konsequenz ist die einfache Behauptung der 

Geltung. Auch sie schließt, wie andere Autoritätsargumente, den Begründungsprozess ab. 

Weitere Begründungen werden nicht gegeben. Auch diese Argumentform wird von Luther 

sehr häufig genutzt. 

Diese drey wort: Frey, Christlich, Deudsch, sind dem Bapst und Roemischem hofe nichts denn eitel 

gifft, tod, teuffel, und die helle, Er kan sie nicht leiden, weder sehen noch hoeren, Da wird kein anders 

aus, das ist gewis, 

(WA 54: 208) 

Denn das ist gewiss, das der Bapst […] 

(WA 54: 219) 

Kan auch kein glaube in ein Bepstlich oder Cardinalisch hertz fallen, das ist gewis. 

(WA 54: 226) 

Denn das ist gewis, wie gesagt, das zu S. Gregorius zeiten kein Bapst ist gewest […]. 

(WA 54: 229) 

Mir ists gewis, das, wo der Bapst nicht were […]. 

 (WA 54: 290) 

Denn gewislich ists war, das des Bapst Schluessel sind scrilegium [...].  

(WA 54: 292) 

Und ist gewis erfunden, das nicht allein die Kirchen […]. 

(WA 54: 293) 

5.2.9 Intratextueller Verweis (Beweisbehauptung 2) 

Eine ähnliche Technik wie bei den Beweisformeln liegt bei den Beweisbehauptungen in 

Form von intratextuellen Verweisen vor. Dabei wird auf andere Stellen im Text verwiesen, 

an denen das, was als Konklusion vertreten werden soll, bereits bewiesen worden sei. 

Auch diese Argumentform nutzt Luther häufiger. 

Jst droben klar gnug beweiset, das solchs sey von der gantzen Christenheit geredt, und nicht von dem 

Roemischen Bepstlichen Stuel. 

(WA 54: 258) 

Denn, wie droben gehoert, so sind seine Decret eitel grosse heubtluegen, schreckliche Got-

tes lesterungen, und grewliche abgoettereien. 

(WA 54: 271) 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf Autoritäten (im weiten Sinn) | 71 

  

[...] so klerlich und gewaltiglich ausgefuert, das, Gott lob, kein gut Christlich gewissen anders gleuben 

kan, denn das der Bapst nicht sey noch sein kan das heubt der Christlichen Kirchen noch Stathalter 

Gottes oder Christi, sondern sey das heubt der verfluchten kirchen aller ergesten Buben auff erden [...] 

(WA 54: 284) 

Kuertzlich zu sagen, hastu droben im ersten stueck gehoert, was der Bapst fuer ein Teufels gespenst, 

Gottes [2. Thess. 2, 3] lesterer, und stiffter allerley abgoetterey, und mensch der suenden, und kind des 

verderbens sey, 

(WA 54: 285) 

Nu ist droben beweiset […]. 

 (WA 54: 285) 

5.2.10 Erfahrung/eigenes Erleben 

Bei den Legitimationskriterien für die Wahrheit von Propositionen (und damit eben auch 

von Konklusionen innerhalb von Argumenten) spielen bekanntlich nicht allein rationale 

Begründungen oder der Verweis auf Autoritäten eine Rolle. Ebenso relevant in der All-

tagskommunikation sind die Bezüge auf das Gefühl (Bauchgefühl)38 und auf die eigene 

(oder fremde) unmittelbare Erfahrung.39 Die Plausibilität der Konsequenz in einem Argu-

ment wird mit dem Verweis auf die eigene Erfahrung mit dem jeweiligen Gegenstand ver-

stärkt. Erfahrungsbasierte Schlüsse können zutreffend sein, müssen dies jedoch keines-

wegs. Wenn einzelne Erfahrungen übergeneralisiert werden (Induktionsproblem), wenn 

aus den wahrgenommenen Erfahrungsdaten die falschen Schlüsse gezogen werden, wenn 

die Wahrnehmung selbst durch Vorannahmen und Generalisierungen gesteuert ist (De-

duktionsproblem40), sind Fehlschlüsse möglich. Allerdings sind andererseits die Aussagen 

von Personen, die mit bestimmten Gegenständen reichhaltige Erfahrungen haben, auch 

häufig zutreffend, d. h. keineswegs alle erfahrungsbasierten Schlüsse sind fehlerhaft. 

Dann wird die ins Feld geführte Erfahrung selbst zur Autorität, auf die man sich in Argu-

mentationen berufen kann. Genau dies macht auch Luther an wenigen Stellen im Text, 

wenn er auf seine persönlichen Erfahrungen mit der römischen Kirche verweist, die er im 

Zusammenhang mit seiner Reise nach Rom41 gemacht hat. Diese Erfahrungen, die er im 

|| 
38 Vgl. dazu und zu den damit verbundenen Wissenstypen/-systemen z. B. Kahneman (2011), der das 

intuitive, auf dem Bauchgefühl basierende Wissen als eigenständiges System zur Ermöglichung von Ent-

scheidungen anhand von zahlreichen Experimenten belegt. 

39 Vgl. zu den Legitimationskriterien für Wahrheit Fernandez-Armesto (1997: 6).  

40 So z. B. bei durch Stereotype gesteuerte Wahrnehmungen.  

41 Luther selbst nennt im Text die Jahreszahl 1510. Nach neueren Forschungen ist auch der Zeitraum von 

1511/1512 plausibel: vgl. Leppin (2017: 57) und Kaufmann (2016: 137). Schilling (2016: 101) gibt 1510/1511 an. 

Brecht (1990: 105) geht ebenfalls von 1510/1511 aus. Luther reiste im Auftrag des Augustinerordens nach 

Rom, um in einer Streitfrage zwischen verschiedenen Ordensausrichtungen zu vermitteln. Die Erfahrungen 

Luthers bei der Romreise wurden von ihm jedoch erst im Nachhinein in der radikalen Form gedeutet, wie 



72 | Argumentationsmuster – formal 

  

Laufe der Jahre mit zunehmender Distanz von der römischen Kirche und mit zunehmender 

Radikalisierung auch entsprechend umdeutete42, führt er an, um die Verkommenheit der 

gesamten Institution der römisch-katholischen Kirche zu untermauern. 

JCh mus hie eine Historien mit unter bringen, daraus man mercken mag, was von den heiligen Spitz-

buben und Moerdern des Roemischen Stuels zu halten. Anno Domini (ist mir recht) 1510 war ich zu 

Rom, da hoeret ich diese geschicht sagen: […]. 

 (WA 54: 219)  

Es folgt die Geschichte des Amtmanns von Roncilion, der die Verderbtheit des Papstes und 

der gesamten Institution anklagte. 

Und ich selbs zu Rom [Seite 220] hoeret auff den gassen frey reden: Jst eine Helle, so stehet Rom 

drauff. Das ist: nach den Teufeln selbs ist kein erger Volck denn der Bapst mit den seinen. 

 (WA 54: 219f.) 

Denn so hab ichs zu Rom selbs gehoert sagen: 

(WA 54: 224) 

Aber das kan ich froelich sagen, wie ich gesehen und gehoert hab zu Rom, das man zu Rom nicht weis, 

wo die Coerper S. Petri und Pauli liggen, oder ob sie da liggen? Solchs weis Bapst und Cardinal seer 

wol, das sie es nicht wissen. 

 (WA 54: 255) 

Die Erfahrung – eigenes Sehen, Hören, Erleben – wird zur Autorität, die die argumentati-

ven Schlüsse plausibilisiert.  

5.3 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten 

Die nächste Gruppe von Argumenten bezieht ihre Schlagkraft daraus, dass in einer jeweils 

bestimmten Form auf einen Adressaten, also auf eines der Auditorien im Sinne von Perel-

man & Olbrechts-Tyteca, Bezug genommen wird. Diese Argumentformen funktionieren 

nicht über rationale Begründungsabfolgen im Sinne des Schließens von Prämissen auf 

Konklusionen, die zu beweisen wären. Es geht vielmehr darum, die jeweiligen Thesen, die 

ja in einer kontroversen Argumentation umstritten sind, dadurch zu stützen, dass den 

Adressaten bei Widerspruch entweder gedroht wird (Argumentum ad baculum) oder dass 

der Gegner als argumentierender Akteur im Diskurs abgewertet wird (Argumentum ad 

|| 
sie in der Streitschrift von 1545 erkennbar ist. Vgl. dazu z. B. Leppin (2017: 59): „Wenn Luther später erklärt, 

es sei der göttliche Ratschluss gewesen, der ihn nach Rom gebracht habe, damit er den Sitz des Teufels 

sehe, so entspringt dies seiner späteren, erst sehr zögerlich vorgenommenen Identifizierung von Papst und 

Antichrist, nicht aber seiner zeitgenössischen Wahrnehmung.“ 

42 Vgl. Leppin (2017: 59), Schilling (2016: 105f.), Kaufmann (2016: 138), Brecht (1990: 103–109), Brecht 

(1996), Roper (2016: 62f.). 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten | 73 

  

hominem) oder dass der Leser/Adressat direkt angesprochen wird, um ihn so zur Positio-

nierung (im eigenen Sinne) zu zwingen bzw. die eigene Position zumindest sehr stark 

nahe zu legen. 

1) Die Drohung soll bewirken, dass die fragliche These/Konklusion vom Adressaten eher 

akzeptiert wird, unabhängig von ihrer inhaltlichen Stichhaltigkeit und Begründbar-

keit. Ein fiktives Beispiel für ein Argumentum ad baculum ist das folgende: Bei einer 

Gehaltsverhandlung fordert der Mitarbeiter ein höheres Gehalt. Der Vorgesetzte rea-

giert darauf folgendermaßen: „Sie möchten eine Gehaltserhöhung. Haben Sie dabei 

auch an die Zukunft und die Sicherheit Ihres Arbeitsplatzes gedacht? Sie haben doch 

Familie und Verantwortung!“ Mit dem Hinweis auf die Sicherheit des Arbeitsplatzes 

und die Verantwortung für die Familie droht der Vorgesetzte implizit, dass dem Mitar-

beiter eine Entlassung droht, wenn er auf seinen Forderungen beharrt. In einer allge-

meineren Form tauchen solche Drohargumente auch auf, wenn Meinungsverschie-

denheiten mit unspezifischen Drohungen verbunden werden: „Du siehst das also 

nicht ein/Du bist also anderer Meinung/Du hältst meinen Standpunkt für falsch, dann 

wirst du schon sehen, was du davon hast.“ Drohargumente folgen der Logik „Wer 

nicht mit mir ist, ist gegen mich und muss daher mit den entsprechenden Folgen 

rechnen.“ 

2) Beim Argumentum ad hominem geht es um die Abwertung des Gegners und nicht um 

eine inhaltliche Auseinandersetzung mit den Standpunkten des Gegners. Dem Gegner 

soll jegliche Kompetenz beim jeweiligen Thema abgesprochen werden. Dies geschieht 

auf vielfältige Weise (weshalb z. B. die Abgrenzung zwischen dem Argumentum ad 

hominem und dem Argumentum ad personam fließend ist). Der Gegner ist aufgrund 

seiner charakterlichen Eigenschaften, aufgrund seines bisherigen Verhaltens, auf-

grund inkonsistenter Argumentation, aufgrund seiner Gruppenzugehörigkeit, auf-

grund persönlicher Merkmale (körperlich, kognitiv, emotiv) oder aufgrund anderer 

Merkmale (Geschlecht, Religionszugehörigkeit, politische Einstellung, kulturelle Prä-

gung etc.) letztlich nicht mehr berechtigt, als gleichwertiger Argumentationspartner 

zu agieren. Alles, was er im Diskurs vorbringt, ist durch ihn selbst als Person schon 

diskreditiert.  

3)  Die direkte Leser-/Adressatenansprache ist ein Mittel, um das jeweilige Auditorium 

stärker an die eigene Position zu binden. Durch die direkte Ansprache wird der Leser 

hineingezogen in die Argumentation und gewissermaßen gezwungen, ad hoc Stellung 

zu beziehen (oftmals auch mit rhetorischen Fragen verbunden). 

5.3.1 Drohargument (Ad-baculum-Argument) 

Drohargumente tauchen im Text in unterschiedlichen Formen auf. Zum einen wird unspe-

zifisch dem Auditorium gedroht (universelles Publikum, eigenes Publikum, gegnerisches 

Publikum), dann wird an einigen Stellen den weltlichen Herrschern gedroht und schließ-



74 | Argumentationsmuster – formal 

  

lich – ausgiebig – der päpstlichen Gegenpartei in vielfältigen Formen (Verwünschungen, 

Verfluchungen, Gewaltandrohungen). 

Im ersten Beispiel wird das universelle Publikum adressiert und mit verschiedenen 

Folgen bedroht für den Fall, dass es nicht der lutherschen Argumentation folgt, die hier 

zudem noch mit einem Autoritätsargument untermauert wird (beruffener lerer und Predi-

ger). 

[nach 20-facher Diskreditierung der Papstpartei] Wer das nicht wil gleuben, der fare jmer hin mit sei-

nem gott, dem Bapst, Jch als ein beruffener lerer und Prediger in der Kirchen Christi, und die warheit 

zu sagen schueldig bin, hab hie mit das meine gethan. Wer stincken wil, der stincke, Wer verlorn sein 

wil, der sey verlorn, Sein blut sey auff seinem kopff!  

(WA 54: 284) 

Im zweiten Beispiel droht Luther den weltlichen Herrschern (Keiser und Koenige, Fuersten 

und Herrn) damit, dass sie sich teilhafftig alle der Suenden machen, die die Papstseite 

begeht. Diese Drohung gilt für den Fall, dass sie nicht gegen den Papst „handeln“. Ver-

stärkt ist das Argument mit weiteren Beschimpfungen der Gegenseite (Teufels drecks und 

stancks). 

WEnn wir nu solch urteil wissen, So thun wir warlich nicht fein, sonderlich Keiser und Koenige, Fuers-

ten und Herrn (denn die Prediger und Bisschove der Kirchen werden sich wol recht hierin halten, das 

sie den Bapst fuer einen Teufel schmuecken, loben und zieren werden), das sie doch so gar schendlich 

jnen lassen im maul mehren, trumpeln und effen, So sie doch (wo sie Christen sein wolten) sich billich 

solten schueldig erkennen, den verfluchten Heiden zu Rom wie er verdienet hette zu handeln. Sie ma-

chen sich teilhafftig alle der Suenden, so der Heidnische Teufel zu Rom in der Kirchen geuebt hat so 

viel hundert jar, und aller Buecher, Decretal, Sext, Clementin, Extravagant, Bullen, das ist, alles Teu-

fels drecks und stancks, damit die Christenheit erstickt und erwuergt ist. 

(WA 54: 290) 

In den weiteren Beispielen richtet sich die Drohung an den Gegner. Diese Drohargumente 

sind natürlich keine direkten Drohargumente, da diesem Gegner, der ja nicht dem eigenen 

Zugriff unterliegt, die Inhalte dieser Drohung nicht unmittelbar zugefügt werden können. 

Allerdings haben die in den Beispielen formulierten Drohungen durchaus eine wichtige 

argumentative Funktion. Sie wirken sowohl auf das primäre Auditorium (das eigene La-

ger) als auch auf das universelle Publikum. Wem gedroht werden muss – aus welchen 

Gründen auch immer –, der hat für diese Drohungen auch einen Grund gegeben. Dieser 

Grund besteht in der falschen Auffassung zu den in der Streitschrift behandelten inhaltli-

chen Fragen. Insofern trägt das Drohargument indirekt auch hier dazu bei, die argumenta-

tiven Funktionen des Diskreditierens (bezogen auf den Gegner), des Bestärkens (eigenes 

Lager) und des Überzeugens (universelles Publikum) zu unterstützen. Demgegenüber sind 

die in den folgenden Drohargumenten zum Ausdruck gebrachten Gewaltphantasien als 

Drohmittel gegenüber dem Gegner sicherlich sekundär: Durch sie wird die Gegenseite 

wohl kaum dazu gebracht werden, die Position, die durch die Drohung unterstützt werden 

soll, zu übernehmen. 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten | 75 

  

Im dritten Beispiel nutzt Luther die Verfluchung des Gegners als Drohargument. Die 

Verfluchung hat eine Gewaltphantasie zum Inhalt: Er wünscht dem Gegner nicht nur, dass 

er mit Blitz und Donner erschlagen werden, sondern auch noch eine Reihe von Krankhei-

ten. 

Es moecht jemand wol gern fluchen, das sie der Blitz und Donner erschluege, Hellisch fewr verbrente, 

Pestilentz, Frantzosen, S. Velten, S. Antoni, Aussatz, Carbunckel und alle Plage hetten, Aber das sind 

eitel fuchsschwentze, und Gott ist lengest zuvor komen und hat sie mit viel groesser plage gestrafft, 

[…]. 

(WA 54: 227) 

Im vierten Beispiel wird die Drohung mit einem biblischen Vergleich verbunden. Der Ver-

rat des Papstes ist noch schlimmer als der Verrat des Judas; insofern sind auch die damit 

verbundenen Folgen noch gravierender. Sie werden an der Stelle jedoch nicht expliziert, 

sondern in wiederholten expressiven Ausrufen (Epizeuxis) angedeutet: O weh, weh, weh, 

dem […] Weh dir, Bapst! 

O weh, weh, weh dem, der dahin kompt, das er Bapst oder Cardinal wird, Dem were besser, das er nie 

geborn were! Judas hat den HErrn verraten und umbbracht, Aber der Bapst verret und verderbt die 

Christliche Kirchen, welche der HErr lieber und thewrer, weder sich selbs oder sein Blut, geachtet. 

Denn er sich selbs fuer sie geopffert hat. Weh dir, Bapst! 

(WA 54: 263) 

Im fünften Beispiel droht Luther – wiederum in Form einer Verwünschung – dem Papst 

mit der Strafe Gottes. Hier setzt er zudem die Argumentform der Praeteritio ein, bei der ein 

Argument scheinbar nicht vorgebracht wird – der Leser scheint darauf verzichten zu müs-

sen – bei dem jedoch gerade durch die Verzichtserklärung das Argument selbst präsentiert 

wird: Schenden thar ich nicht sagen […]. Flankiert wird die Androhung der Gottesstrafe 

durch weitere Beschimpfungen (unverschampts luegen maul, lester maul, Teufels maul). 

Das dich [Seite 277] Gott straffe (Schenden thar ich nicht sagen, Denn du bist schon allzu hoch ge-

schendet, weil du on auffhoeren Gott schendest, und seine Apostel, Kirche und Schrifft), Das dich Gott 

straffe, sage ich, du unverschampts luegen maul, lester maul, Teufels maul, […].  

(WA 54: 276f.) 

Im sechsten Beispiel wird wiederum eine Strafe herbeigewünscht. Diese Strafe wird ge-

steigert dadurch, dass alles, was an zeitliche[n] straffe[n] denkbar wäre, nicht ausreicht. 

D. h. die weltliche Gerichtsbarkeit, wie schwerwiegend die Bestrafungen hier auch sein 

könnten, vermögen die Vergehen des Papstes nicht angemessen zu richten. Nur eine viel 

stärkere Bestrafung, durch Gott selbst, könnte dies leisten. 



76 | Argumentationsmuster – formal 

  

Sihe, Sihe, wie wallet mein blut und fleisch, wie gern wolt es das Bapstum gestrafft sehen, So doch 

mein geist wol weis, das keine zeitliche straffe hie zu gnug sey, […]. 

(WA 54: 292)43 

Das siebte Beispiel ist mit einem Amtsabzeichen des Papstes, dem Pallium verbunden. 

Dieses Amtsabzeichen kritisiert Luther detailliert und kommt dann am Ende zu einer wei-

teren Gewaltphantasie, deren Ausführung Luther Gott anheimstellt. 

Moechte komen, der Bapst solt wol an dem selben faden erwurgen und ersticken. Dazu helffe mein 

lieber HErr Jhesus Christ unser aller Heiland, gelobet in ewigkeit, Amen. 

(WA 54: 293) 

Aufrufe zu konkreten Handlungen gegen den Papst, Aufrufe zur Gewalt spielen auch in 

den folgenden Beispielen die zentrale Rolle. Der Papst solle ins fewr geworfen werden 

(Beispiel 8), das päpstliche Wappen solle bespuckt und mit Dreck beworfen werden (Bei-

spiel 9), dem Papst und seiner ganzen Partei solle die zunge hinden zum hals heraus geris-

sen werden (Beispiel 10), der Pabst solle ausgepeitscht werden, so dass ihm das Blut von 

arse floesse (Beispiel 11), in die Stirn (und Krone) des Papstes sollten die Attribute, die den 

Papst richtig kennzeichnen, eingebrannt werden44 (Beispiel 12). 

8) „Dazu muegen wir sein Wapen, da er die Schluessel fueret, und seine Kron drauff, mit gutem gewis-

sen auffs heimlich gemach fueren und zur unternotdurfft brauchen, darnach ins fewr werffen (besser 

wer es, den Bapst selbst).“  

(WA 54: 242) 

9) Jn des sol ein Christen, wo er des Bapsts Wapen sihet, dran speien und dreck werffen, nicht anders, 

denn so man einen Abgott anspeien und mit dreck werffen sol, Gott zu ehren.  

(WA 54: 242) 

10) […] Gott gebe hie faulen Henden kein glueck, und erstlich neme man dem Bapst Rom, Romandiol, 

Urbin, Bononia, und alles was er hat, […].“ „Darnach solte man jm selbs, dem Bapst, Cardinal, und 

was seiner Abgoetterey und Bepstlicher heiligkeit gesindlin ist, nemen, und jnen (als Gottes lesterern) 

die zungen hinden zum hals heraus reissen, und an den galgen an nageln an der riege her, wie sie jr 

Siegel an den Bullen in der riege her hangen, Wie wol solchs alles geringe ist gegen jre Gotteslesterung 

und abgoetterey. Darnach liesse man sie ein Concilium, oder wie viel sie wolten, halten am Galgen, 

oder in der Helle unter allen Teufeln.  

(WA 54: 243) 

|| 
43 Ähnlich verfährt das folgende Beispiel, in dem selbst die Todesstrafe noch zu gering ist: [Frz. König 

Philipp warf Papst Bonifaz in den Kerker und ließ ihn dort sterben] Aber solche straffe ist noch viel zu gerin-

ge, on das es gut were, das man also den andern Bepsten und Cardineln auch thet. (WA 54: 263). 

44 Gemeint sind die folgenden Attribute: vom Teufel hinden aus geborn, voller Teufel, luegen, Gottesleste-

rung, abgoetterey, Stiffter der selben, Gottes feind, Widerchrist, Verstoerer der Christenheit, Kirchenreuber, 

Schluessel dieb, Huren wirt und Sodoma vogt (WA 54: 288). 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten | 77 

  

11) [gegen die päpstliche Auslegung von „Weide meine Schafe“] „Wer dich, Esel, Schuetzen und 

Bachanten, mit ruten striche, das dir das Blut vom arse floesse, Und den Donat, das pronomen Meum 

declinirn lerete!  

(WA 54: 277) 

12) [Wunsch nach Kennzeichnung des Papstes mit Negativattributen – 13-fach, s.o. an Krone und Stirn] 

„Und were [Seite 289] fein, das er sie mueste an seiner Kron und stirn gegraben und gebrand tragen, 

das solt seiner Satanitati viel ehrlicher anstehen (weil es die lauter reine warheit ist), denn das er jm 

die fuesse kuessen lesst. 

(WA 54: 288f.) 

Im letzten Beispiel dieser Reihe von Gewaltphantasien stellt sich Luther vor, was er tun 

würde, wenn er denn die Macht dazu hätte. Dies ist damit auch eine indirekte Aufforde-

rung an diejenigen, die diese Macht haben (wenn ich Keiser were). Die Papstpartei würde 

dann gefesselt (zu samen koppeln und guerten) und ins tyrrhenische Meer geworfen wer-

den. Zusätzlich sollten die Delinquenten noch mit einem Felsen beschwert und mit Hirten-

stab und Keule ausgestattet werden, damit sie sich gegenseitig verprügeln können. 

Schließlich sollten ihnen am Ende noch alle Decret, Decretal, Ablassbriefe etc. um den 

Hals gehängt werden. 

WOlan, wenn ich Keiser were, wuest ich wol, was ich thun wolt: Die lesterlichen Buben alle sampt, 

Bapst, Cardinal, und alles Bepstlich Gesind, zu samen koppeln und guerten, nicht weiter, denn drey 

meile wegs von Rom, gen Ostia fueren (Denn ungeguertet und ungefuert wuerden sie nicht gehen, da-

hin sie nicht wolten), daselbst ist ein Wesserlin, das heisst Latinisch Mare tyrrhenum, ein koestlich 

Heilbad wider alle seuche, schaden, gebrechen Bepstlicher heiligkeit, aller Cardinel und seines 

gantzen Stuels, daselbs wolt ich sie seuberlich einsetzen und baden. Und ob sie sich wolten fuerchten 

fuer dem wasser, wie gemeiniglich die besessene und wansinnige Leute das Wasser schewen, wolt ich 

jnen zur sicherheit mit geben den Fels, darauff sie und jre Kirche gebawet ist, Auch die Schluessel, 

damit sie alles binden und loesen koennen, was im Himel und Erden ist, auff das sie dem Wasser zu 

gebieten hetten, was sie wolten. Dazu solten sie auch den Hirten stab und keule haben, damit sie das 

wasser moechten ins angesicht schlahen, das jm maul und nasen bluttet. Zu letzt solten sie auch die 

weide mit sich haben zum labetrunck und lusttrunck im bade, alle Decret, Decretal, Sexti, Clementin, 

Extravagant, Bullen, Ablas, Butter-, Kese-, Milchs- brieve an den hals gehenckt, damit sie allenthalben 

sicher weren. Was gilts? wenn sie eine halbe stunde in dem selben Heilbade hetten gebadt, Es solte al-

le jre seuche, schaden und gebrechen ablassen und auffhoeren, da wolte ich buerge fuer sein und 

meinen HErrn Christum zu pfande setzen. 

 (WA 54: 283) 

Interessant an diesem Beispiel ist die Verknüpfung der Gewaltphantasien mit den Konzep-

ten und Gegenständen, die in der argumentativen Auseinandersetzung im Text ständig 

präsent waren und eine spezifische Rolle im theologischen Diskurs spielten: die Interpre-

tation des Felsens (Mt. 16,18), die Schlüssel, der Hirtenstab (‚Weide meine Schafe‘) und die 

päpstlichen Schriften selbst. Auch die Anspielung darauf, dass die Gegner an eine Stelle 



78 | Argumentationsmuster – formal 

  

geführt werden, zu der sie nicht freiwillig gehen, steht im Kontext von Joh. 21,18. Sie greift 

somit indirekt die Debatte um das oberste Hirtenamt wieder auf.45  

An diesen Beispielen dürfte deutlich geworden sein, dass die sprachliche Aggression 

in der Streitschrift nicht allein auf Beschimpfungen, Beleidigungen, Abwertungen etc. 

beruht, sondern dass wesentliche Teile des sog. Grobianismus ganz konkrete Gewaltphan-

tasien und Aufrufe zur Gewalt sind. Parallel zur Streitschrift von 1545 ließ Luther eine 

Reihe von Holzschnitten drucken, auf denen er das Papsttum aus seiner Sicht darstellte.46 

Auf einem Blatt47 wird z. B. die in Beispiel 10 für den Papst und seine Kardinäle herbeige-

wünschte Strafe des Aufhängens, Zunge-Ausreißens und Annagelns plastisch vor Augen 

geführt (vgl. Abb. 4). 

|| 
45 Joh. 21,18: „Wahrlich, wahrlich ich sage dir: Da du jünger warst, gürtetest du dich selbst und wandel-

test, wohin du wolltest; wenn du aber alt wirst, wirst du deine Hände ausstrecken, und ein anderer wird 

dich gürten und führen, wohin du nicht willst.“ (Übersetzung nach der Luther-Bibel von 1912).  

46 10 Holzschnitte. Abgedruckt im Anhang zu WA 54: 546–556 („Papstspottbilder“). Vgl. dazu auch 

Schwitalla (2010: 104–120), der auch auf die Gewaltphantasien in diesen Holzschnitten eingeht. Lohse 

(1997: 105) sieht in diesen Bildern eine Art Höhepunkt der Polemik: „Freilich, Luthers jahrzehntelange 

Polemik gegen das Papsttum wird durch die Bildillustrationen auf ihren äußersten Höhepunkt gebracht.“ 

Kritisch dazu Oberman (1980: 447). 

47 WA 54: 553 Titel des Blattes: Digna merges papae satanissimi et cardinalium suorum. 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten | 79 

  

 

Abb. 4: Digna Merces Papae Satanissimi et Cardinalium suorum (WA 54, Blatt 8). 

Schwitalla (2010: 104) hat in seiner Analyse darauf hingewiesen, dass es sich bei der her-

beigewünschten Strafe um eine „spiegelnde Strafe“48 handle, d. h. die Delinquenten wer-

den direkt an dem Organ gestraft, mit dem sie gesündigt haben (Zunge). 

|| 
48 Schwitalla (2010: 104). Er identifiziert die vier Delinquenten: „Die beiden linken Figuren sind Kardinäle, 

sie tragen die Züge Albrechts von Mainz und Kardinal Truchseß‘ von Augsburg. Die dritte Figur ist viel-

leicht Cochläus. Es folgt der damalige Papst Paul III.“ (ebd. 104). 



80 | Argumentationsmuster – formal 

  

5.3.2 Ad hominem-Argument (Beschimpfungen und Unterstellungen) 

Die Bandbreite antipäpstlicher Schimpfwörter/Beschimpfungen ist bei Luther bekannter-

maßen sehr groß.49 Im vorliegenden Text lassen sich – mit Überlappungen – fünf ver-

schiedene Typen von Schimpfwörtern unterscheiden. Dominant ist der Typ 1: Skatologie 

(ein Bereich, der bis heute in der deutschen Sprache vor sexuellen oder religiösen Be-

schimpfungen dominiert50), Typ 2: sexuelle Beschimpfungen, Typ 3: sexistische Beschimp-

fungen, Typ 4: religiöse Beschimpfungen, Typ 5: allgemeine Beschimpfungen (mit Bezug 

auf Verbrechen/Kriminalität und allgemeinen Charaktermängeln). Die Abgrenzung zwi-

schen Beschimpfung und Beleidigung ist sicherlich nicht immer ganz leicht. Ich verwende 

hier für die Argumentationsform den Ausdruck Beschimpfung. Dies folgt dem terminologi-

schen Vorschlag von Havryliv (2009: 69) und Wolf (2019: 16), die für Beschimpfungen 

festhalten, dass sie es einerseits für den Schimpfenden ermöglichen, sich abzureagieren 

und andererseits das Potential haben, den Gegner zu beleidigen. Beides muss aber nicht 

immer in gleichem Maße gegeben sein. So kann die Beleidigung durch eine Beschimpfung 

zwar vom Sprecher intendiert sein, wirksam werden kann sie allerdings erst, wenn sie 

auch vom Adressaten rezipiert und als Beleidigung aufgefasst wird. Somit ist der Faktor 

des Sich-Abreagierens bei den Beschimpfungsargumenten im Luthertext immer gegeben, 

die intendierte Beleidigung sicherlich dann, wenn der Text von dem Gegner rezipiert wur-

de. Die analytische Trennung beider Aspekte erscheint jedoch – gerade mit Blick auf den 

polemisch-grobianischen Furor, in dem Luther diesen Text verfasst hat – sinnvoll. Die 

Beschimpfung als Argumentationsform soll die eigene Position in jedem Fall unterstützen, 

sie dient darüber hinaus dem emotionalen Abreagieren; sie ist im vorliegenden Text zu-

gleich als Beleidigung des Gegners intendiert und kann als Beleidigung vom Gegner ver-

standen werden. Somit kommt der Beschimpfung als Argumentationsform durchaus das 

von Lobenstein-Reichmann (2013: 49) angesprochene „identifikationsschädigende, ehr-

verletzende“ Potential zu. 

Zum Bereich der Ad-hominem-Argumente sind auch die dem Gegner in polemischer 

Absicht unterstellten Argumentationen zu rechnen. Bei diesen Unterstellungen und dem 

|| 
49 Vgl. Lobenstein-Reichmann (2013: 62): „Luther war bekanntermaßen sehr kreativ im Erfinden oder 

Nutzen antipäpstlicher und antikatholischer Schimpfwörter.“ 

50 Vgl. dazu die sprachvergleichende Studie von Nübling & Vogel (2004), die für das Deutsche eine Domi-

nanz im Bereich der Skatologie, für das Niederländische eine Dominanz im Bereich der Sexualität und für 

das Schwedische eine Dominanz im Bereich der Religion nachweisen können. Zur pragmatischen Seite 

(Sprechakttheorie) von Beschimpfungen vgl. Sornig (1975). Zu Flüchen, Beschimpfungen, Beleidigungen 

und Beschuldigungen im Mittelalter und der Frühen Neuzeit Lindorfer (2009), Müller (2017), Nifontova 

(2014), Paintner (2010), Schwerhoff (2009). Zu Beschimpfungen aus gegenwartssprachlicher Perspektive 

vgl. auch Marehn (2011), die v. a. sexuelle, sexistische und auf Tiermetaphern beruhende Beschimpfungen 

untersucht, sowie die weiteren Beiträge in Hornscheidt et al. (2011) und Hartmann, Krämer & Kuch (2007); 

daneben Bonacchi (2017), Bonacchi & Mela (2017), Burgen (1998), Ermen (1996), Gauger (1986) (2012), 

Havryliv (2009), Kiener (1983), Scheffler (2000).  



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten | 81 

  

Gegner vorgehaltenen Fehlverhalten überwiegt der Angriff auf die Person, der sich aus 

den zugeschriebenen Unterstellungen und dem zugeschriebenen Fehlverhalten ergibt. 

5.3.2.1 Skatologisches Schimpfwort (Beschimpfungen 1) 
Zschoch (2010: 289) sieht die Streitschrift von 1545 als „wohl derbste[] Schrift“ Luthers an. 

Diese Zuordnung dürfte wohl zu einem großen Teil an der exzessiven Verwendung von 

skatologischen Beschimpfungen liegen, die Luther verwendet. Damit stand Luther in der 

Frühen Neuzeit natürlich nicht allein. Die derben skatologischen Beschimpfungen waren 

zeittypisch.51 Allerdings ist die Frequenz und Intensität der skatologischen Beschimpfun-

gen in dieser Streitschrift sicherlich – auch im Vergleich zu anderen polemischen Schrif-

ten – besonders auffällig. Dominant ist im Text das Scheissen und Furzen und alles, was 

mit Ausscheidungen/Exkrementen zu tun hat. Insgesamt werden aber letztlich alle Kör-

peröffnungen und deren Auswürfe für Beleidigungen genutzt. Die skatologischen Beleidi-

gungen werden zudem i. d. R. mit anderen Beschimpfungstypen und anderen Argumenta-

tionsformen (z. B. Eselmetapher) verbunden.  

Diese Beschimpfungen werden nicht nur auf den Gegner angewendet, sondern zuwei-

len dem Gegner auch unterstellt, wie das erste Beispiel belegt. Dem Gegner wird unter-

stellt, dass er die – ironisch so benannte – loebliche Nation „Deudschland“ als Bestie be-

zeichnet und ihm den Arsch (im Text metathetisch Sra für „Ars“) hinstreckt. Das 

bildungssprachliche Latein, in dem die Beschimpfung zunächst geäußert wird, zeigt sich 

als Vorwand und Verhüllung, die Luther selbst dann in der Übersetzung auf drastische 

Weise entlarvt. 

Wenn sie Deudschland die loebliche Nation nennen, das es heisse: die bestien und Barbari, die nicht 

werd sind des Bapsts myst zu fressen, wie der Wal Campanus (als man sagt) thet, da er in Deudsch-

land gewesen, (nicht mit seinem schaden) und an die grentze des Welschen landes wider heim kam, 

den ruecken gegen Deudschland keret, bueckt sich und decket den hindern auff, und sprach: ‘Aspice 

nudatas, Barbara terra, nates!’ Sihe da, du Bestia, kuecke mir in den Sra.  

(WA 54: 212) 

Mund, Nase und After als Ausscheidungsöffnungen werden im zweiten Beispiel aktiviert. 

Aus ihnen ‚speien‘, ‚scheißen‘52 und ‚schneuzen‘ die Gegner ihre falschen und teuflischen 

Lehren. 

Es sind, wie gesagt, des Keisers Phocas, jres stiffters und Keisermoerders, nachkomen, verzweivelte, 

durchtrieben Ertzspitzbuben, Moerder, Verrheter, Luegener, und die rechte grundsuppe aller boeses-

ten Menschen auff Erden, wie sie selber zu Rom sagen, Schmuecken sich darnach mit dem Namen 

Christi, S. Petri, und der Kirchen, so sie doch vol sind aller ergesten Teufel in der Helle, vol, vol, und so 

vol, das sie nichts denn eitel Teufel ausspeien, schmeissen und schneutzen koennen. 

 (WA 54: 218) 

|| 
51 Lobenstein-Reichmann (2013: 47) spricht von „außerordentlich beliebten Bildungen mit Fäkalbezug“. 

52 schmeissen im Zitat ist in diesem skatologischen Kontext als ‚scheißen‘ zu verstehen. 



82 | Argumentationsmuster – formal 

  

Im dritten Beispiel ist es der metaphorische Papstesel, der sich selbst befleckt:  

Ah liebs Bapst Eselchen, lecke nicht, Aller liebstes Eselin, thus nicht! Denn das Eiss ist dis jar seer glat 

gefroren, weil der wind still ist gewest, du moechtest fallen und ein bein brechen. Wo dir denn im fal-

len ein fortz entfuere, so wuerde doch alle welt dein lachen und sagen: Ey pfu Teufel, wie hat sich der 

Bapstesel beschiessen […].  

(WA 54: 221) 

Im vierten Beispiel werden Mund und After gleichgesetzt; was aus dem päpstlichen Mund 

an Aussagen herauskommt, ist dem gleichzusetzen, was dem anderen „Mund“ entfährt. 

Im fiktiven Dialog zwischen päpstlicher und lutherischer Seite (Konzilsfrage) setzt Luther 

diesen skatologischen Angriff, den er dann mit einem Sprichwort (da scheis ein hund 

drein53 im Sinne von „die Sache misslingt, der gegnerische Angriff misslingt“) abschließt. 

‘Ja wir habens hernach also gesetzt in unsern Decretalen, das allein der Bapst solle Concilia beruffen 

und personen nennen.’ Lieber, ists aber war? Wer hats euch befolhen, also zu setzen? ‘Schweig, du 

Ketzer, was zu unserm mund aus gehet, das sol man halten!’ Jch hoeres. Welchen mund meinstu? da 

die foertze aus faren? (das magstu selbs halten!) oder da der gute Korso einfleust? (da scheis ein hund 

ein!). ‘Ey du schendlicher Luther, soltu mit dem Bapst so reden?’ Ey pfui wider, jr lesterliche verzwei-

velten buben und groben Esel, solt jr denn auch mit einem Keiser und Reich also reden? 

(WA 54: 221) 

Im fünften Beispiel wird die Reaktion des Papstes auf die Versuchung des Teufels be-

schrieben, der Jesus (Mt. 4,8ff.) widerstanden hat: 

Wie spricht aber der Bapst? Kom her, Satan, und hettestu noch mehr Welt denn diese, Jch wolt sie alle 

annemen, und dich nicht allein anbeten, Sondern auch im hindern lecken. Das sind die Wort seiner 

Decreten und Decretalen, darin nichts vom Glauben Christi, sondern alles und alles von seiner Hoheit, 

Maiestet, Gewalt und Herrschafft uber Kirchen, uber Concilia, uber Keiser, uber Koenige, und uber alle 

Welt, auch uber den Himel geleret wird. Jst aber alles mit Teufels dreck versiegelt, und mit Bapstesels 

foertzen geschrieben.  

(WA 54: 265) 

Die skatologische Beschimpfung wird ausgebaut; der Papst leckt den Teufel nicht nur im 

Hintern, sondern „siegelt“ seine vom Teufel inspirierten Schriften (Decrete und Decreta-

len) auch mit den Exkrementen des Teufels und schreibt diese Schriften mit seinen eige-

nen foertzen.  

Die weiteren Beispiele mögen den skatologischen Furor Luthers weiter veranschauli-

chen. Es wird in allen denkbaren Variationen geschissen, gefurzt und mit Dreck/Scheiße 

geworfen. 

|| 
53 Vgl. zu diesem Sprichwort Wander (1987: Bd. 4, 123) und Röhrich (2006: 1312) in der Bedeutung „die 

Sache misslingt“. 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten | 83 

  

Hie werden dem Bapst die hosen stincken, […].  

(WA 54: 241) 

Dazu muegen wir sein Wapen, da er die Schluessel fueret, und seine Kron drauff, mit gutem gewissen 

auffs heimlich gemach fueren und zur unternotdurfft brauchen, darnach ins fewr werffen (besser wer 

es, den Bapst selbst).  

(WA 54: 242) 

Jn des sol ein Christen, wo er des Bapsts Wapen sihet, dran speien und dreck werffen, nicht anders, 

denn so man einen Abgott anspeien und mit dreck werffen sol, Gott zu ehren.  

(WA 54: 242) 

Wie Nicolaus Babst Omnes hie raset und fartzet.  

(WA 54: 264) 

fartzesel zu Rom  

(WA 54: 265) 

Hellt die Kirchen fuer einen Eselstal oder Sewstal, da er mit seinem dreck innen regiren muege.  

(WA 54: 272) 

Selbst Veranschaulichungen des Ausscheidungsprozesses werden minutiös ausgeführt 

und als Beschimpfung genutzt, wie das nächste Beispiel zeigt. Zugleich wird diese Skato-

logie mit einer Gewaltphantasie der Vernichtung des Gegners verbunden (das jm das loch 

und bauch nicht zurissen sind). 

Jch bin erschrocken, und meinete trawen, es donnerte so seer, so gar einen grossen scheuslichen fortz 

der Bapstesel hie lies fahren. Er hat gewislich mit grosser macht gedrueckt, das er solchen donnerfortz 

heraus pausst hat, wunder ists, das jm das loch und bauch nicht zurissen sind.  

(WA 54: 273) 

Die skatologischen Beschimpfungen werden wiederum durch die Holzschnittfolge (An-

hang zu WA 54) desselben Jahres ergänzt. Auf Blatt 1 (vgl. Abb. 5) wird der Papst vom 

Teufel durch den After geboren54; auf Blatt 1055 (vgl. Abb. 6) weisen zwei Bauern dem Papst 

und zwei Kardinälen den Hintern; auf Blatt 11 (vgl. Abb. 7) defäkiert ein Bauer in die 

Papsttiara. 

|| 
54 Vgl. dazu auch die Bildinterpretation von Schwitalla (2010: 109–111). 

55 Vgl. dazu auch die Bildinterpretation von Schwitalla (2010: 106–108). 



84 | Argumentationsmuster – formal 

  

 

Abb. 5: Papstspottbilder, Anhang zu WA 54, Blatt 1. 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten | 85 

  

 

Abb. 6: Papstspottbilder, Anhang zu WA 54, Blatt 10. 



86 | Argumentationsmuster – formal 

  

 

Abb. 7: Papstspottbilder, Anhang zu WA 54, Blatt 11.  

5.3.2.2 Sexuelles Schimpfwort (Beschimpfungen 2) 
Während die Drastik der skatologischen Beschimpfungen wohl auch heute noch in ihrer 

Schärfe verstanden werden dürften, gilt dies nicht in gleicher Weise für die sexuellen und 

sexistischen Beschimpfungen, deren Drastik m. E. nur durch Neuübersetzungen greifbar 

wird. Wenn Luther die Gegner als Hermaphroditen beschimpft, die der Pedasterey frönen, 

die Puserone, und Hurenwirte seien, klingen diese Wörter im heutigen Verständnis wohl 

etwas distanziert bis bildungssprachlich. Dies war in der Frühen Neuzeit jedoch keines-

wegs der Fall. Deswegen wären m. E. Übersetzungsäquivalente angemessener, die die 

Wucht der Beschimpfung, die in den frühneuhochdeutschen Bezeichnungen steckte, 

deutlich machen: Statt Hermaphrodit würde man heute vermutlich in einem beleidigen-



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten | 87 

  

den Kontext eher von „Schwuchteln“ oder „Tunten“ sprechen, statt von Pedasterey von 

„Kinderficken“, statt von Huren von „Nutten“, „Votzen“ o. Ä. Wörter wie Puseron sind 

zudem im Neuhochdeutschen gar nicht mehr gängig. Damit sind nach dem frühneuhoch-

deutschen Wörterbuch (= FWB) „Buhlknaben“ bzw. „Sodomiten“ gemeint, also in gegen-

wartssprachlicher Übersetzung so etwas wie „Stricher“ oder „Ziegenficker“. Auch der 

Huren wirt ist vermutlich heute nicht mehr ohne Weiteres verständlich, am ehesten kommt 

ihm – blickt man auf den Kontext – noch der „Zuhälter“ oder „Lude“ gleich. 

Jch wil schweigen Simoney und Geitz, pfruenden marck, Pedasterey, und was mehr der heilige Stuel 

zu Rom in seinem aller heiligsten leben treibt und grosse lust drinnen hat.  

(WA 54: 214) 

Da redet abermal der verzweivelte Spitzbube und boesewicht Paulus mit seinen Hermaphroditen sein 

rotwelsch, gerade, als wueste kein Mensch, was jr hellisch, teuflisch wesen zu Rom sey, und wie er 

selbs, der unsettige, grundlose geitzwanst Paulus, sampt seinem Son, mit der Kirchen gueter umbge-

het.  

(WA 54: 222) (insgesamt zehn Belege für Hermaphrodit im 

Text),  

das der Bapst der heiligen Roemischen Kirchen namen braucht auffs schendlichst und lesterlichst und 

meinet damit seine Bubenschule, Huren- und Hermaphroditen Kirche [...]  

(WA 54: 233) (insgesamt sieben Belege für Hure(n), Hurerey, 

verhuret im ganzen Text) 

mit seinen Huren und Hermaphroditen  

(WA 54: 234), 

vernim seine Huren und Hermaphroditen Kirchen  

(WA 54: 236),  

Huren wirt und Sodoma vogt  

(WA 54: 288) (insgesamt neun Belege für Sodom, Sodomey, 

Sodomiten im ganzen Text) 

Denn die Cardinel und deines Hofes puseron und Hermaphroditen [Seite 227] fueren ein solch grewlich 

wesen, das Himel und erden dafuer beben und zittern.  

(WA 54: 226f.) (Puseron nach FWB = Buhlknabe, Sodomit), 

zweimal im Text WA 54: 226 und 227. 

Das FWB übersetzt Puseron mit ‚Buhlknabe‘, ‚Sodomit‘56, Lobenstein-Reichmann (2013: 62) 

fokussiert den Aspekt der Homosexualität. Ob Sodomie oder Homosexualität die Kernbe-

deutung bildeten, in beiden Fällen bezieht sich das Schimpfwort auf zur der Zeit todes-

würdige Verbrechen „und nicht nur eine sexuelle Fehlorientierung“.57 Diese Einschätzung 

|| 
56 http://fwb-online.de/go/puseron.s.0m_1573725753 (Stand: 04.03.2020). 

57 Lobenstein-Reichmann (2013: 62). 



88 | Argumentationsmuster – formal 

  

ist hier zu unterstreichen, macht sie doch einmal mehr deutlich, dass die sexuellen Be-

schimpfungen in ihrer Schwere nicht mit heutigen sexuellen Beschimpfungen – so ehrver-

letzend sie auch sein mögen – gleichzusetzen sind, auch wenn man Übersetzungsäquiva-

lente wie die oben angegebenen sucht. Die strafrechtlichen Konsequenzen sind in der 

Frühen Neuzeit ungleich schwerer wiegend. 

5.3.2.3 Sexistisches Schimpfwort (Beschimpfungen 3) 
Der dritte Typus von Beschimpfungen ist sexistisch motiviert und deswegen nur auf dem 

Hintergrund der zeitgenössischen Rollenverteilung von Mann und Frau bzw. auf dem 

Hintergrund der für die Würde des Papstamtes unzumutbaren Beleidigung zu sehen, die-

ses Amt mit einer Frau überhaupt in Verbindung zu bringen. Der heutige Leser der Streit-

schrift mag diese Art von Beschimpfung entweder überlesen oder in seiner Schwere u. U. 

als geringfügig erachten. Dies dürfte allerdings für den zeitgenössischen Leser nicht gel-

ten. An vielen Stellen des Textes nutzt Luther diesen Sexismus, um den Papst zu beleidi-

gen. Aus „Paulus“ wird Paula58 und fraw Bepstin, z. T. auch in Appositionen genutzt, wenn 

die Beschimpfung gedoppelt werden soll: Der Papst ist dann nicht nur ein Schalck (Ver-

brecher), sondern zugleich eine Frau Paula. Der Anspruch des Papstes, der unmittelbare 

Vertreter Gottes auf Erden zu sein und damit schon im Ruch der Heiligkeit zu stehen, wird 

ebenfalls aufgegriffen, wenn Luther ihn heilige Jungfraw S. Paula Bepstin oder heilige Jung-

fer S. Clemens nennt. Bei der Beschimpfung mit Jungfer schwingt natürlich auch das Stere-

otyp des ‚dummen, einfältigen, jungen Mädchens‘ mit. Die sexistischen Beschimpfungen 

sind i. d. R. in anderen Beschimpfungen/Argumentationsformen eingebettet. Ein Beispiel 

mag dies zeigen: 

Nu were noch wol rat und huelff furhanden, das der heilige Geist, der arme ertzketzer, moechte zu 

gnaden komen und in das heilig, frey, christlich Concilium gelassen werden, wenn er nicht zu halstar-

rig were, sich demuetigen und fuer der heiligen jungfrawen S. Paula tertius fraw Bepstin auff die knie 

fallen und die fuesse kuessen wolte, seine ketzerey alda bekennen, berewen und wideruffen, Er krie-

gete gewislich wol ein ablas Bullen, on gelt und umb sonst, beide fuer sich und seine heilige Kirchen.  

(WA 54: 214) 

Der sexistische Angriff steht im Kontext einer ironischen Passage zur Frage, ob denn der 

Heilige Geist selbst zu einem vom Papst bestimmten Konzil zugelassen werden könne. 

Dies sei dann der Fall, wenn auch der Heilige Geist sich dem Machtanspruch des Papstes 

unterwerfen würde. Schon allein dieser Gedankengang zeigt die Absurdität des päpstli-

chen Machtanspruchs auf. Diese Absurdität wird noch dadurch gesteigert, dass sie nicht 

von einem Mann geäußert wird (wenn auch in fiktiver und unterstellter Weise), sondern 

von einem qua Geschlecht minderwertigen Geschöpf, von einer fraw Bepstin von einer 

(vermeintlichen) heiligen jungfraw []. Der Genuswechsel – an manchen Stellen noch mit 

|| 
58 Zu den Stellenbelegen in WA 54, vgl. die weiter unten angeführten Zitate. 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten | 89 

  

weiteren Merkmalen verbunden (wie der Zuschreibung als jungfraw, jungfer, der Diminu-

ierung Jungferlin etc.) – verstärkt als Abwertung die jeweilige Absurdität der gegnerischen 

Argumentation oder der gegnerischen Forderungen. 

Jungfraw Paula Tertius  

(WA 54: 274) (insg. acht Belege im ganzen Text)  

der schalck Paula  

(WA 54: 215) 

Hie, sage ich, hat die heilige Jungfraw S. Paula Bepstin kein gewissen, kein [4. Mose 16, 32] sorge, kein 

furcht Gottes  

(WA 54: 223) [Bezug jeweils auf Papst Paul III59] 

Du heilige Jungfer S. Clemens.  

(WA 54: 277) [Mit Bezug auf Papst Clemens III.60] 

Liebes Jungferlin Bepstlin, wie verehestu es denn?  

(WA 54: 282) 

Die angeführten Beispiele mögen aus heutiger Perspektive nur von vergleichsweise gerin-

gem Beschimpfungspotential sein, etwa so – wie wenn man jemanden als „Mädchen“ 

oder „Heulsuse“ oder „Trine“ o. Ä. tituliert. Dies würde jedoch das zeitgenössische Be-

schimpfungspotential m. E. nicht hinreichend erfassen. Sicherlich ist die Beschimpfung 

„Memme“, „Mädchen“, „Trine“ auch heute noch gravierend, aber natürlich nicht ver-

gleichbar mit der „Verweiblichung“ des Papstes als Oberhaupt der römischen Kirche 

(auch im Sinne eines „effeminatus“).  

5.3.2.4 Religiöses Schimpfwort (Beschimpfungen 4) 
Wenig verwunderlich ist, dass auch religiöse Beschimpfungen Bestandteil der lutherschen 

Argumentation sind. Durch die ganze Schrift zieht sich das Gegensatzargument derart, 

dass es nur eine gute (die luthersche) und eine böse (die päpstliche) Seite geben kann. 

Dies ist im Kontext des „metaphysischen Dualismus“61 der frühen Neuzeit zu sehen, nach 

dem es jeweils nur einen richtigen Weg zum Heil geben könne.  

Das damalige Christentum war durch einen metaphysischen Dualismus geprägt, in dem es bei Fragen 

des Glaubens nur Gott oder Teufel, Gut oder Böse, Seligkeit oder ewige Verdammnis gab, nichts da-

zwischen.  

(Schwitalla 2010: 117) 

|| 
59 Papst von 1534– 1549. 

60 Papst von 1187–1191. 

61 Schwitalla (2010: 117). 



90 | Argumentationsmuster – formal 

  

Die Zuordnung des Papstes zur Seite der ewigen Verdammnis und des Teufels wird bereits 

auf dem Titelholzschnitt zur Ausgabe von 1545 thematisiert (vgl. Abb. 8). Im weit aufgeris-

senen Maul einer mit spitzen Zähnen bewehrten Bestie sitzt der Papst auf einem Thron. 

Die drachenartige Bestie erinnert an die apokalyptischen Beschreibungen in der Bibel.62 

Der Papst selbst sitzt als Antichrist auf seinem Thron, der wiederum auf einem brennen-

den Scheiterhaufen ruht. Er wird umschwebt von einigen Teufelsfiguren, die ihm die 

Papstkrone aufsetzen, seinen Thron stützen, weiteres Brennmaterial für das Höllenfeuer 

im Rachen der Bestie herbeibringen etc. Der Rachen der Bestie ist der Schlund der Hölle. 

In der Holzschnittserie von 1545 ist dem Blatt zusätzlich eine Inscriptio und eine Subscrip-

tio als Interpretationshilfe beigegeben (vgl. Abb. 9): Die Inscriptio lautet: „Regnum Sa-

tanae et Papae. 2. Thess. 2“. Das Bild stellt das Reich des Teufels und des Papstes dar, mit 

Verweis auf die Bibelstelle 2. Thess. 2, in der das Kommen des Antichrists vorhergesagt 

wird.63 

|| 
62 Z. B. in der Offenbarung 13, wo zwei apokalyptische Bestien beschrieben werden. 

63 2. Thess. 2,3–12: „Lasset euch niemand verführen in keinerlei Weise; denn er kommt nicht, es sei denn, 

daß zuvor der Abfall komme und offenbart werde der Mensch der Sünde, das Kind des Verderbens, der da 

ist der Widersacher und sich überhebt über alles, was Gott oder Gottesdienst heißt, also daß er sich setzt in 

den Tempel Gottes als ein Gott und gibt sich aus, er sei Gott. Gedenket ihr nicht daran, daß ich euch solches 

sagte, da ich noch bei euch war? Und was es noch aufhält, wisset ihr, daß er offenbart werde zu seiner Zeit. 

Denn es regt sich bereits das Geheimnis der Bosheit, nur daß, der es jetzt aufhält, muß hinweggetan wer-

den; und alsdann wird der Boshafte offenbart werden, welchen der HERR umbringen wird mit dem Geist 

seines Mundes und durch die Erscheinung seiner Zukunft ihm ein Ende machen, ihm, dessen Zukunft 

geschieht nach der Wirkung des Satans mit allerlei lügenhaftigen Kräften und Zeichen und Wundern und 

mit allerlei Verführung zur Ungerechtigkeit unter denen, die verloren werden, dafür daß sie die Liebe zur 

Wahrheit nicht haben angenommen, auf daß sie selig würden. Darum wird ihnen Gott kräftige Irrtümer 

senden, daß sie glauben der Lüge, auf daß gerichtet werden alle, die der Wahrheit nicht glauben, sondern 

haben Lust an der Ungerechtigkeit.“ (Übersetzung nach der Luther-Bibel von 1912). 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten | 91 

  

 

Abb. 8: Titelholzschnitt zur Ausgabe von 1545. 



92 | Argumentationsmuster – formal 

  

 

Abb. 9: Papstspottbilder, Anhang zu WA 54, Blatt 9.  

Die Subscriptio des Blattes lautet wie folgt:  

In aller Teufel namen sitzt 

Alhie der Bapst: offenbart jtzt: 

Das er sey der recht Widerchrist 

So in der Schrifft verkündigt ist. 

Mart. Luth. D. 1545. 

(WA 54: Anhang, Blatt 9) 

So zielt denn die gesamte Argumentation des Textes mit seinen verschiedenen Fragen 

(Konzilseinberufung, Institution des Papsttums etc.) letztlich immer darauf, den Gegner 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten | 93 

  

als Teufel, Antichrist, Gotteslästerer etc. zu entlarven. Die religiösen Beschimpfungen, die 

in diesem Kontext stehen, sind demgemäß äußerst zahlreich. Wenige Beispiele mögen 

dies veranschaulichen: 

Am häufigsten vertreten sind Attribuierungen, die den Papst mit dem Teufel identifi-

zieren oder zumindest in Verbindung bringen; insgesamt – mit den verschiedensten 

Wortbildungen – in 145 Textbelegen: 

Teufels eigenthum (WA 54: 225), Teufels Apostel und verzweivelte teufels Kinder (WA 

54: 227), Teufels larven (WA 54: 229), Teufels grundsuppe (WA 54: 233), Teufels gespenst 

(WA 54: 242), von jrer teufels Synagoga und Teufels kirche (WA 54: 245), Teufels-werck und 

abgoetterey (WA 54: 259) u. v. a. m. 

Der Papst ist dem Teufel verpflichtet und betreibt daher abgoetterey in den ver-

schiedensten Formen (insgesamt 39 Belege im Text), „Gotteslästerung“, er zeigt sich als 

der böse Geist, als Abgott, als Antichrist, der Christenheit verstoerer, des Satans leibhafftige 

wonung und auch als froemchen, also als ein Scheinheiliger.64 

Darnach sich geschmueckt mit Gottes wort, dadurch schendlich Gott gelestert, sich zum abgott ge-

macht, und die Christenheit, mit seiner grewlichen abgoetterey erfuellet, belogen, betrogen, und zu 

abgoettischen verdampten Leuten gemacht, die solchs gegleubet und drauff vertrawet haben, als hette 

es Gott durch sein Wort also geboten, und haben also den Teuffel mussen fuerchten und ehren, anbe-

ten und dienen unter Gottes Namen.  

(WA 54: 239) 

Gotteslesterung ja abgoetterey  

(WA 54: 242) 

Jch spotte allein darumb mit meinem schwachen spotten, das die, so jtzt leben und nach uns komen, 

wissen sollen, was ich vom Bapst, dem verfluchten Antichrist gehalten habe, Und wer ein Christ sein 

wil, sich fuer solchem grewel lasse vermanen. 

(WA 54: 215) 

Nu sehen wir, das er mit seinen Roemischen Cardineln nichts anders ist, denn ein verzweivelter Spitz-

bube, Gottes und Menschen feind, der Christenheit verstoerer, und des Satans leibhafftige wonung, 

[…]  

(WA 54: 218) 

die schendlichen luegener und lesterer goettlichs Worts  

(WA 54: 231) 

Das mercke wol (sage ich), das Christus Matthei xvj vom Glauben, und nicht von unsern wercken re-

det. Denn hieraus wird sichs finden, was der Bapst fuer ein froemchen ist.  

(WA 54: 244) 

|| 
64 Das DWB Bd. 4, Sp. 245 gibt als Bedeutung „frömmling, scheinheiliger“ an. 



94 | Argumentationsmuster – formal 

  

der boese Geist  

(WA 54: 259 + 260) 

Aber nu sich der Bapst jm ubergeben hat, zur larven mit Gottes Wort geschmueckt, darunter man jnen 

nicht hat koennen kennen, das ist Gottes zorn, da ists geschehen, alles, was sein bitter, teufelischer, 

hellischer groll wider Christum und seine Kirchen hat erdencken muegen, [Seite 269] da ist er unser 

Abgott worden, den wir unter dem namen S. Petri und Christi haben angebetet, sampt allen sei-

nen luegen, Gottes lesterungen und abgoettereyen.  

(WA 54: 268f.) 

5.3.2.5 Allgemeines Schimpfwort (Beschimpfungen 5) 
Ein weiterer Typ von Beschimpfungen zielt auf allgemeine Charaktermängel wie Geiz, 

Faulheit und Lügenhaftigkeit und auf verbrecherische Handlungsweisen des Gegners. Der 

Papst ist ein schalck, ein bube, Spitzbube (Verbrecher), Moerder, Verrheter, Luegener; er 

und seine Anhänger sind die rechte grundsuppe aller boesesten Menschen auff Erden, sie 

bilden eine Rotte [] (Verbrecherbande). Der Papst selbst ist ein Esel, fartzesel, sei-

ne Anhänger Maulesel. 

boesewicht Paulus (WA 54: 222), Roemische Bubenschule (WA 54: 211), der schalck Pau-

la (WA 54: 215) (insgesamt neun Belege), mit deinen Deudschen sewen (WA 54: 217) (dem 

Papst zugeschriebene Beleidigung Kaiser Karls V.), Spitzbuben (WA 54: 217) (insgesamt 33 

Belege inkl. Erzspitzbube, spitzbuebisch, Spitzbueberey), Moerder, Verrheter, Luegener, und 

die rechte grundsuppe aller boesesten Menschen auff Erden (WA 54: 218), geitzwanst Paulus 

(WA 54: 222), die schendlichen luegener […] (WA 54: 231) wider D. Saw Eken zu Leipzig (WA 

54: 231), Mauleseln (WA 54: 253), heubtschalck (WA 54: 263) (Papst Bonifaz VIII.), faulen 

wanst, groben Bapstesel und fartzesel zu Rom (WA 54: 265), Darumb ists gar ein gros Wort: 

Petre, hastu mich lieb, so weide meine Schafe. Denn sie sind theur, solche Hirten, und nicht 

so gemein, als die zweyfuessige Puffel65 und Bapstesel zu Rom. (WA 54: 280), der Bapst und 

seine Rotten (WA 54: 281). 

Die hier belegten Beispiele sind zudem i. d. R. eingebettet in regelrechte Beschimp-

fungskanonaden, also in Reihungen von Beschimpfungen, die die Abwertung des Gegners 

jeweils noch verstärken sollen. Solche Reihungen sind selbst wiederum als Argumente zur 

Diskreditierung des Gegners zu verstehen (s. u. 5.8). Sie können sich zu beachtlicher Län-

ge steigern, wie im nachfolgenden Beispiel: 

das, Gott lob, kein gut Christlich gewissen anders gleuben kan, denn das der Bapst nicht sey noch sein 

kan das heubt der Christlichen Kirchen noch Stathalter Gottes oder Christi, sondern sey das heubt der 

verfluchten kirchen aller ergesten Buben auff erden [1]66, Ein stathalter des Teufels [2], ein feind Gottes 

[3], ein widersacher Christi [4] und verstoerer der Kirchen Christi [5], Ein lerer aller luegen [6], [Seite 

284] Gottslesterung [7]und abgoettereien [8], Ein Ertzkirchendieb [9] und Kirchenreuber der schluessel 

|| 
65 Evtl. im Sinne von „Büffel“ mit der Nebenbedeutung ‚grober, ungeschlachter Mensch‘, vgl. DWB Bd. 2, 

Sp. 492. 

66 Nummerierungen in Klammern von mir, M. H. 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten | 95 

  

[10], aller gueter, beide der kirchen [11] und der weltlichen Herrn [12], ein moerder der Koenige [13], 

und hetzer zu allerley blutvergiessen [14], Ein hurnwirt uber alle hurnwirte [15] [2. Thess. 2, 3] und aller 

unzucht [16], auch die nicht zu nennen ist, ein Widerchrist [17], ein Mensch der suenden [18] und kind 

des verderbens [19], ein rechter Beerwolff [20].  

(WA 54: 283f.) 

Religiöse, sexuelle und allgemeine Beschimpfungen werden hier in 20-facher Weise vor-

gebracht. 

5.3.2.6 Unterstelltes Argument 

Eine Argumentationsform, deren Hauptziel die grundsätzliche Abwertung des Gegners ist, 

liegt mit den verschiedentlichen Ansätzen vor, bei denen dem Gegner eine bestimmte 

Argumentation – ob zu Recht oder zu Unrecht – unterstellt wird. Aus den unterstellten 

Argumenten wird abgeleitet, a) dass diese Argumente für den verhandelten Sachverhalt 

nicht stichhaltig sind und b) dass schon die Tatsache, dass diese Argumente überhaupt 

verwendet werden, auf die Unredlichkeit des Gegners verweist. Die unterstellten Argu-

mentationen weisen in der Regel die in der Streitschrift von Luther vorgetragenen Argu-

mente zurück. Dabei lässt Luther den Gegner vermeintlich selbst sprechen oder laut den-

ken, wie die folgenden Beispiele zeigen. 

Im ersten Beispiel geht es um das richtige Verständnis der Stelle Joh. 21,15 (‚Weide 

meine Schafe.‘). Nachdem Luther seine Auffassung vom Weiden dargelegt hat, lässt er den 

Papst vermeintlich zu Wort kommen. Er tritt mit ihm in einen fiktiven Dialog ein, der letzt-

lich nur die Unredlichkeit des Gegners aufzeigen soll. Der besseren Übersichtlichkeit hal-

ber werden im folgenden Zitat die verteilten Rollen des Dialogs aufgezeigt: 

[Papst]: „“Ja, spricht der Bapst, So verstehe ich das weiden nicht.”  

[Luther]: Liebes Jungferlin Bepstlin, wie verstehestu es denn?  

[Papst]: “Also: ich meinet, das ich unter S. Peters namen wolt alle Koenige, und alle Welt schrecken, 

das sie sich unter mich zu weiden, und mir zu dienen ergeben, und ich dadurch ein Herr der Welt 

wuerde, und also das alte Roemische Reich zu Rom wider auffrichte, mechtiger und groesser, weder es 

gewest ist zur zeit Augusti oder Tyberij, Und ich der rechte [Off. 19, 16] Roemische Keiser hiesse, Herr 

aller Herrn, Koenig aller Koenige, Apoc. xix, wie mir meine Propheten sagten.”  

[Luther]: Ja, ja, Jungfer Bepstlin, bistu da zurissen, so flicke dich der Teufel und seine mutter. Fuerch-

testu dich aber nicht fuer Gott, das er dich umb solcher schendlicher verfelschung und lesterung wil-

len seiner wort moechte mit blitz und donner von Himel durch die erden in abgrund der Hellen sen-

cken?  

[Papst]: “Ha, ha, ha bon profacit, miser porko, Meinet jr Todeske Embrigek, das wir solche Narren 

sein, als jr seid, und solche geucherey und narrenteiding von Gott und ewren todten Christo gleuben 

wollen?”  

[Luther]: Ey warumb fuerestu denn seine Wort, vom Fels, Schluessel und Weiden?  

[Papst]: “Ey, lieber, es ist besser Bestien regirn, denn von Bestien regirt werden. Weistu nicht, wer 

Meisen fahen wil, mus ein Meisen bein pfeiffen, und wer einen Christen fahen wil, mus reden lernen 

wie ein Christ. Darumb muessen wir euch, bon Christian, bey ewrem glauben ergreiffen, dabey kan 

[Seite 283] man euch Deudsche Bestien halten und fueren, wo und wie wir wollen, wie man die Beeren 



96 | Argumentationsmuster – formal 

  

fueret bey dem Rinck in der Nasen, das jr uns nicht abermal uber den kopff wachset, und mit uns spie-

let, wie ewer vorfarn, die Gotten, Longobarden, und etliche Keiser gethan haben.”  

[Luther]: Gremmerze, Miser Asine, porlabon informatione, sattanissime Papa.“  

(WA 54: 282f.) 

Zunächst lehnt der Papst die Deutung Luthers ab. Auf Nachfrage erläutert er dann seine 

Position. Dabei schreibt Luther dem Papst allerdings eine Argumentation zu, die dieser 

vermutlich selbst so nicht vortragen würde. Er fordert die Unterordnung aller weltlichen 

Herrscher („unter mich zu weiden“). Luther wirft ihm daraufhin verfelschung und lesterung 

vor (mit zusätzlichen Verwünschungen und Gewaltphantasien). Der Papst schlägt darauf-

hin unter der Gürtellinie mit Beschimpfungen zurück (bon profacit, miser porko, ‚Wohl 

bekomm’s Herr Schwein‘67, Todeske Embrigek ‚ ‚ihr deutschen Trunkenbolde‘68, narren, 

geucherey, narrenteiding). Vermeintlich ruhig fragt Luther dann nach der Deutung von 

Fels, Schlüssel und Weide, worauf der Papst wiederum mit Beschimpfungen und Sprich-

wörtern reagiert (wer Meisen fahen wil [...], Deudsche Bestien). Erst jetzt reagiert Luther 

auch mit einer Beleidigung in ironischem Ton (Gremmerze, Miser Asine, porlabon informa-

tione, sattanissime Papa, ‚Großen Dank, Herr Esel, für die gute Belehrung!69, teuflischster 

Papst‘). Dadurch, dass der Papst keine inhaltlichen Argumente gegen die Position Luthers 

vorträgt, sondern nur beleidigt, diskreditiert er sich in diesem fiktiven Dialog selbst. Somit 

wird aus dem unterstellten Argument (Beschimpfung) selbst ein Argumentum ad homi-

nem. 

Im zweiten Beispiel lässt Luther den Papst laut denken. Was jemand nur denkt und 

nicht zugleich sagt, ist den anderen zunächst verborgen. Insofern zeigt das Denken – 

wenn es wie hier fiktiv vorgeführt wird – die wahre Gesinnung des Argumentierenden. Der 

Papst – so die Unterstellung – weiß sehr wohl, dass er nicht bibelkundig ist, dass er ein 

grober Esel ist, er verlässt sich aber dennoch auf seine von Gott übertragene Macht (so wird 

S. Peter und Paul, auch Gott selbs mit jnen zuernen). 

Sondern [der Pabst, M. H.] denckt also: wie ich ein grober Esel bin, und die Buecher nicht lese, so ist 

auch in der welt niemand, der sie lieset, Sondern wenn ich mein Eselgeschrey Chika, Chika lasse er-

schallen, oder gleich einen Esels fortz lasse, So muessen sie es alles fuer Artickel des glaubens halten, 

Wo nicht, so wird S. Peter und Paul, auch Gott selbs mit jnen zuernen.  

(WA 54: 237) 

Auch hier entlarvt sich der Papst sozusagen selbst, wodurch das vorgeführte Denken zum 

Argumentum ad hominem wird. Wer trotz besserer Einsicht dennoch am Falschen fest-

hält, kann kein ernstzunehmender Gegner in der Argumentation sein. Der Charakterman-

gel des Gegners diskreditiert ihn selbst und alle seine Argumente. 

|| 
67 Übersetzung nach dem Kommentar WA 54: 282 Fußnote 6. Vgl. zur Übersetzung auch 5.6.17.3. 

68 Übersetzung nach dem Kommentar WA 54: 282 Fußnote 7. Vgl. zur Übersetzung auch 5.6.17.3. 

69 Übersetzung nach dem Kommentar WA 54: 283 Fußnote 2. Vgl. zur Übersetzung auch 5.6.17.3. 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten | 97 

  

Im dritten Beispiel wird die irrationale Verstocktheit des Papstes vor Augen geführt 

und damit auch, dass er aufgrund seiner Charaktermängel keine inhaltlichen Argumente 

vorbringen kann. Der Übersichtlichkeit halber wird das folgende längere Zitat wiederum 

nach den Rollen aufgeteilt. 

[Luther]: „ERstlich, wie droben gehoert, wil der HErr seine Kirchen auff sich den Fels gebawet haben, 

das ist, an jn sol man gleuben, wer ein Christ sein wil.  

[Papst]: Nein, spricht der Bapstesel, Es heisst, man sol mir gehorsam sein, und mich fuer einen Herrn 

halten, solch werck macht selig, und ungehorsam, oder mich nicht fur einen Herrn halten, das ver-

dampt.  

[Luther]: JTem, der HErr gibt sein Sacrament gantz seinen Christen.  

[Papst]: Nein, spricht Fartzesel Bapst, Den Leien ist gnug eine gestalt, den Priestern gehoerts gantz.  

[Luther]: JTem, das Sacrament wil der HErr hie gegeben hahen, zu stercken die armen gewissen durch 

den Glauben.  

[Papst]: Nein, sagt Bapst Fartzesel, Man sols opffern fuer die Todten und Lebendigen, Verkeuffen, eine 

hantierung und jarmarckt draus machen, das wir den bauch damit weiden und aller Welt gueter fres-

sen.  

[Luther]: JTem, der HErr wil, das, wer im rechten Glauben stirbt, sol gewis selig sein.  

[Papst]: Nein spricht Eselbapst, Man mus zuvor ins Fegfewr, und gnugthun fuer die Suende, Denn on 

werck, die gnugthun fuer die Suende, so ich binde oder gebiete, mus man ins Fegfewr, da kan nie-

mand, denn ich, mit Schluesseln und Messen helffen, Christus und Glaube kan hie nichts.  

[Luther]: JTem, der HErr wil, das seiner Tauffe krafft sol bleiben, so offt wir widerkeren, so lang wir hie 

leben.  

[Papst]: Nein, spricht Eselfartz-Bapst, Die Tauffe ist bald verloren, Darumb hab ich die heiligen 

Muench orden der Tauffe gleich und besser zu halten lassen predigen, wie wol ich selbs solcher Tauffe 

nicht beger noch darff.  

[Luther]: JTem, der HErr wil, Wer da beicht oder seine Suende bekennet, und gleubt der Absolution, 

dem sollen sie vergeben sein.  

[Papst]: Nein, sagt EselBapstfartz, Glaube thuts nicht, Sondern dein eigen rew und gnugthun, auch er-

zelung aller heimlichen, vergessener und unerkandten Suende.  

[Luther]: JTem, der HErr wil, das nach dem Glauben, und der Bruederlichen liebe sol aller Creaturn 

brauch frey sein, das daselbs keine Suende noch gerechtigkeit zu suchen sey.  

[Papst]: O nein, spricht hie der aller hellischt Vater, Christus ist truncken, toll und toericht, hat verges-

sen, was er mir mit den Schluesseln fuer grosse macht zu binden gegeben hat, Nemlich [...].“  

(WA 54: 266) 

Während sich Luther hier als kühl Argumentierender präsentiert, ganz im Stile einer Dis-

putation (die Argumente werden jeweils mit item eingeleitet), reagiert der Papst jeweils 

uneinsichtig, auf seine Machtposition pochend, z. T. sogar mit Beschimpfungen Christus 

gegenüber (Christus ist truncken, toll und toericht). Zusätzlich negativ markiert sind die 

Aussagen des Papstes durch Beschimpfungen Luthers (Bapstesel, Fartzesel Bapst, Esels-

bapst, Eselfartz-Bapst, EselBaspstfartz, aller hellischt Vater). Luther schöpft hier wortspie-

lerisch alle Bildungsmöglichkeiten der drei Bestandteile der Beschimpfung (Esel, Papst, 

Furz) voll aus. Die achtfache Reihung führt dem Leser zudem plastisch vor Augen, wie 

uneinsichtig, irrational und niederträchtig der argumentative Gegner ist. Abgeschlossen 

wird diese Reihung letztlich noch durch ein Argumentum ad absurdum, wenn Luther den 

Papst sagen lässt (WA 54: 267): WEr nicht meinen fortz anbetet, das ist eine Todsuende, [...]. 



98 | Argumentationsmuster – formal 

  

Es wird deutlich, dass bei den unterstellten Argumenten als Ad-hominem-

Argumentationsformen zugespitzte, polemische und sicherlich nicht in dieser Form vom 

Gegner vertretene Aussagen instrumentalisiert werden, um den Gegner insgesamt zu dis-

kreditieren. Zugleich kann sich dadurch derjenige, der diese Argumentationsform – z. B. 

wie in den obigen fiktiven Dialogen – verwendet, als (noch vergleichsweise) rational und 

emotionslos Argumentierender präsentieren. 

5.3.2.7 Dem Gegner bewusstes Fehlverhalten unterstellen 

Bereits im zweiten Beispiel des vorherigen Abschnitts wurde das Denken des Gegners 

thematisiert, der um seine eigene Unzulänglichkeit wusste. Dies ist auch der Kernpunkt 

der folgenden Argumentationsform. Bei ihr geht es darum, dem Gegner ein bewusstes 

Fehlverhalten zu unterstellen. Im Unterschied zu ergebnisoffenen Diskussionen dürfte bei 

polemischen, aggressiven Diskussionen der Regelfall der sein, dass dem argumentativen 

Gegner Böswilligkeit, Charaktermängel und bewusstes Fehlverhalten unterstellt wird. 

Diese Zuschreibungen eignen sich dann bestens für Ad-Hominem-Argumente. 

Ein Beispiel mag dies für den vorliegenden Text belegen. Es geht dabei um die Frage 

der Legitimation des Papsttums und den Herrschaftsanspruch des Papstes über die ge-

samte Christenheit. Luther legt ausführlich dar, weshalb sich die Päpste seiner Meinung 

nach nicht auf die Bibel, nicht auf die Kirchengeschichte, nicht auf frühere Päpste und 

Kirchenväter berufen können. Dies wüssten die gegenwärtigen Päpste sehr wohl, handel-

ten aber dennoch falsch. 

Denn sie haben nicht unwissentlich noch aus gebrechlickeit das leidige Bapstum angefangen. Sie 

wusten seer wol, das jre vorfaren S. Gregorius, Pelagius, Cornelius, Fabianus, und viel mehr heilige Bi-

schove der Roemischen Kirchen, solchen grewel nicht hatten geuebt, wie droben gemeldet. Sie wusten 

wol, das S. Cyprianus, Augustinus, Hilarius, Martinus, Ambrosius, Hieronymus, Dionysius, und viel 

mehr in aller welt heilige Bischove, nichts vom Bapstum gewust hatten, auch nicht unter der Roemi-

schen Kirchen gewest. Sie wusten wol, das die vier hohe Concilia, Nicenum, Constantinopolitanum, 

Ephesinum, Calcedonense, und viel ander Concilia, solchen Bepstlichen grewel nie erkennet hatten. 

[…] Sie wustens wol und wissens noch jtzt wol […]. Sie wissen noch heutiges tages wol, […]  

(WA 54: 242) 

Die sprachlichen Marker, die das bewusste Fehlverhalten verdeutlichen, sind im Text 

mehrfach wiederholt: sie haben nicht unwissentlich, Sie wusten seer wol, Sie wusten wol 

(zweimal), Sie wustens wol und wissens noch jtzt wol, Sie wissen noch heutiges tages wol. 

Mit der Unterstellung bewussten Fehlverhaltens ist die Konzedierung eines Irrtums beim 

Gegner ausgeschlossen. Daraus ist Böswilligkeit und damit ein Argumentum-ad-Hominem 

ableitbar. 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten | 99 

  

5.3.3 Direkte Leseransprache 

Der dritte Typ von Argumenten, der auf der direkten Adressatenorientierung fußt, ist die 

direkte Ansprache des Lesers, verstanden entweder als das universelle Publikum (das es 

ggf. noch zu überzeugen gilt) oder als das spezielle Publikum der eigenen Anhänger (die 

bereits überzeugt sind und lediglich in ihrer Überzeugung weiter bestärkt werden sollen). 

Während bei den Drohargumenten entweder der argumentative Gegner oder Dritte adres-

siert werden und bei den Ad-Hominem-Argumenten der Gegner diskreditiert werden soll, 

geht es bei der direkten Leseransprache darum, durch den unmittelbaren Einbezug des 

Lesers in die polemisch-aggressive Argumentation diesen auf die eigene Seite zu ziehen. 

Dies ist kein Verfahren, bei dem rationale Argumente eine Rolle spielen würden, sondern 

ein psychologischer Effekt: Unmittelbar angesprochen hat der Leser keine andere Mög-

lichkeit als (zumindest gedanklich) sofort Stellung zu beziehen. Berücksichtigt man ferner 

die jeweiligen Kontexte, in die die direkte Leseransprache eingebettet ist, wird klar, dass 

es bei der Konstitution der Wir-Gruppe durch diese Ansprache keinen Zweifel darüber 

geben kann, welches die richtige Seite ist. Mit der Leseransprache wird somit auch immer 

die entsprechende Wir-Gruppe konstituiert, die den Anderen gegenübergestellt wird, und 

zugleich eine Emotionalisierung vorgenommen, da die Wir-Gruppe immer emotional posi-

tiv besetzt ist – ganz im Gegensatz zur Gruppe der Anderen. Die identitätsstiftende Bezug-

nahme auf die eigene Gruppe, auf die Wir-Gruppe, findet sich im Text an verschiedenen 

Stellen. Sie hat nicht nur die Funktion, die eigene Gruppe zu adressieren, in ihren Über-

zeugungen zu bestärken und das „Dazugehören sowohl [zur] Sozialgemeinschaft als auch 

[zur] Heilsgemeinschaft“70 zu markieren, sondern eben auch, die jeweiligen Gegner aus-

zugrenzen, sich von ihnen abzugrenzen. In der vorliegenden Streitschrift verwendet Lu-

ther das wir-Pronomen 127 Mal, in den allermeisten Fällen mit Bezug auf die eigene Grup-

pe, in selteneren Fällen mit Bezug auf sich selbst (pluralis auctoris71) oder – in 

vermeintlicher/unterstellter Rede der Gegner72 – mit Bezug auf die Gegner. Dies ist argu-

mentationsstrategisch erwartbar; die eigene Gruppe wird so mit der eigenen Argumentati-

on verbunden. Auffälliger ist hingegen die im Text häufiger vorfindliche direkte Anspra-

che des Lesers mit dem Personalpronomen du. Hier soll eine Unmittelbarkeit der 

Ansprache erzeugt werden, um dem Leser gewissermaßen ‚unter vier Augen‘ deutlich zu 

machen, was die richtige Auffassung in der Streitfrage ist. Unterstützt wird diese Strategie 

noch durch die häufige Verwendung von Imperativen (mercke wol und behalts fest), direk-

|| 
70 Lobenstein-Reichmann (2013: 111). Vgl. zur Funktion von Personalpronomina in diesem Kontext ebd. S. 

108–114. 

71 Z. B.: Droben haben wir auch gesagt, das die Kirche zu Alexandria und Antiochia treffliche Kirchen gewest 

sind [...]. (WA 54: 276). Vgl. dazu Lobenstein-Reichmann (2013: 112). Sie verweist auf die Funktion des plural 

auctoris, den eigenen Aussagen mehr Glaubwürdigkeit und Überzeugungskraft zu verleihen. 

72 Z. B.: DEm nach sihe mir nu an die Schrifft dieses Leckerlins, Pauli Tertij, da er zum Keiser schreibt: “Wiltu 

ein Concilium haben? Wir wollens geben. Wiltu es in Germania haben? Sihe, wir wollens wagen und auch 

thun.“ (WA 54: 210f.). 



100 | Argumentationsmuster – formal 

  

tive Ansprachen (last uns auch [...]) oder rhetorische Fragen (Hoerestu es, Leser [...]). Man 

kann somit von einer doppelten Strategie sprechen: Zum einen wird die Wir-Gruppe an 

vielen Stellen im Text durch die Verwendung der Opposition ‘Wir’ vs. ‚die/sie/die päpstli-

che Seite/Partei‘ etabliert und gefestigt; zum anderen wird innerhalb dieser Wir-Gruppe 

der Leser direkt angesprochen und so noch einmal stärker an die eigene Gruppe gebunden 

und faktisch zur positiven Stellungnahme gezwungen. Beide Verfahren tragen gleicher-

maßen zur Polarisierung bei: Inklusion in die eigene Gruppe und Exklusion der gegneri-

schen Gruppe. Der alltagslogische Schluss, der diesem (doppelten) Verfahren zugrunde 

liegt, ist ebenso einfach wie weitverbreitet: Als Datum im Argumentationsschema gilt: 

‚Wir/die eigene Gruppe/ich, als Argumentierender habe/n Recht‘ – Konklusion: ‚Alle, die 

nicht meiner/unserer Meinung sind, also die Gegner, haben somit Unrecht‘; Schlussregel: 

‚Wenn jemand nicht meiner/unserer Meinung ist, muss er Unrecht haben, da wir (hier ggf. 

aufgrund weiterer Stützargumente/backing) Recht haben‘. 

Im ersten Beispiel wird der Leser als vermeintlich gutwilliger Sekundant des Papstes 

vorgeführt, der seine Position übernimmt. Auf diese vermeintliche Leseraussage geht 

Luther dann ironisch ein, indem er sich als armen gesellen geriert, der mangels Verstandes 

sich am Papst versündigt. 

1) JA, sprichstu, Er wil warlich aus Gottes wort und aus Gott her komen, [Mt. 16, 18] Denn er fueret in 

vielen Decreten den spruch Matth. 16: “Du bist Petrus, Und auff diesen fels wil ich meine Kirchen ba-

wen, Und wil dir die schluessel zum Himelreich geben” etc. Das sol so viel gesagt sein: der Bapst zu 

Rom ist Herr uber die gantze Christenheit. Trawen, das moechts thun! Wer hette sich des hohen ver-

stands versehen zum heiligsten Vater! Man moecht doch einen armen gesellen zuvor verwarnet haben, 

ehe er sich so tieff und hoch versuendiget, und den Bapst einen Esel, narren, abgott, Teufel hiesse. [als 

Einführung in die Interpretation von Matt. 16,18 Fels]  

(WA 54: 239) 

Im zweiten Beispiel wird der Leser zunächst angesprochen (Hoerestu) und darauf hinge-

wiesen, dass trotz der Absurdität der gegnerischen Position Lachen nicht angebracht sei. 

Es folgt eine fiktive Bedrohung (schaffshusten, Durchfall). Durch diese Kombination wird 

die vermeintliche Zurechtweisung des Lesers ironisch gebrochen. 

Hoerestu es, Leser, du must hie nicht lachen, oder moechtest auch, wie ich, den schaffshusten krie-

gen, und wo dir die hosen nicht hart anligen, soltestu auch wol eine unlust anrichten, die man mit 

Trotzischen und Wacholdern mueste veriagen, Und der heiligst Vater dir solche stinckende Suende 

nimermehr vergeben moecht, auch nicht in todtes noeten. Darumb huete dich fuer lachen, in solchen 

ernsten sachen, Und dencke, das der Bapst nicht schertzet noch feilet in der Schrifft deutung, wie du 

hie sihest. 

 (WA 54: 241) 

Im dritten Beispiel nimmt Luther einen denkbaren Einwand des Lesers vorweg (Prokatal-

epsis/Antizipation), den er mit dem Hinweis auf seine schriftadäquate Argumentation 

widerlegt. Damit zieht er den Leser wiederum auf die Wir-Seite. 



 Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressaten | 101 

  

„“JA, sprichstu, Er fragt nichts nach deinem schreien und schreiben, er bleibt wol fuer dir, er ist zu 

mechtig!” Des bin ich wol zu frieden, Mir ist gnug, das ich sicher fuer mich bin, und wisse jn zu urtei-

len nach dem Wort Gottes, das wider jn ist, und ich mit gutem gewissen jnen fuer einen Fartzesel und 

Gottes feind halten mag.“  

(WA 54: 273) 

In den meisten Fällen ist die direkte Leseransprache mit einer Ermahnung verbunden (s. 

die nachfolgenden Beispiele). Luther mahnt und erinnert den Leser an die richtige Positi-

on in der Argumentation. Markiert ist dies mit Anreden wie hoerestu, mercke wol, Merck 

hie, mercke wol und behalts fest, Da hastu, hie sihestu. Diese Aufforderungen können auch 

in einer Reihung wie im Beispiel unten, das mit Ja, sage ich beginnt, stehen, wo gleich 

fünfmal hintereinander diese Formeln gesetzt werden. 

AUs diesem allen hoerestu nu, das Bepstlicher heiligkeit stand nicht ist gestifft von Geistlicher ober-

keit, oder von der heiligen Christlichen kirchen [...].  

(WA 54: 237) 

Das mercke wol (sage ich), das Christus Matthei xvj vom Glauben, und nicht von unsern wercken re-

det.  

(WA 54: 244) 

Weiter fragt er nicht, was die Leute, sondern was sie selbs, seine Juenger, von jm halten, und spricht: 

Wer sagt jr denn, das ich sey? (Merck hie, das er sie alle sampt in hauffen fragt: Wer sagt jr denn, das 

ich sey?) 

(WA 54: 246)  

Ja, sage ich, Mercks wol, und zeichens vleissig an, das der HErr hie Matthei xvj nicht redet von Geset-

zen, zehen Geboten, oder unsern Wercken [...] UNd hie merck abermal, und zeichens mit vleis in dein 

Hertz, das der HErr hie auch nicht redet von Gesetzen [...]“ (WA 54: 249) „ZUm andern mercke, das die 

Schluessel und solche macht Suende, zu binden und zu loesen, nicht ist gegeben den Aposteln und 

Heiligen zur Herrschafft uber die Kirchen [...] Das mercke wol, Es gilt dem Bapst. ZUm dritten mercke 

wol und behalts fest, das die Schluessel nicht allein S. Petro, viel weniger allein dem Bapst nach S. 

Petro gegeben sind.  

(WA 54: 250) 

Wil er die auch nicht hoeren (Da merck, was der HErr sagt!), So halt jn fuer einen Heiden und Zoelner. 

Hie wird nicht allein der Kirchen und einer jglichen Kirchen, sondern auch dir und mir gebotten, das 

wir den Bapst sollen richten, verurteilen und verdamnen mit einem urteil, als eines oeffentlichen der 

Kirchen Richtstuels verdampt, einen Heiden und Zoelner.  

(WA 54: 289) 

Da hastu des geistlichen rechts und aller Decretalen Summarien und gantzen verstand, Daraus du 

greiffen kanst, das der Bapst und sein Bapstum sey ein Teufels gespenst aus verkeretem, verfelschten 

verstand Matth. xvj, das ist, aus luegen, Gottes lesterungen, als dem Teufel aus dem hindern geborn.  

(WA 54: 260) 

Und hie sihestu (meine ich), wie fein der Bapst weis die Wort Christi aus zu legen […].  

(WA 54: 272) 



102 | Argumentationsmuster – formal 

  

Kuertzlich zu sagen, hastu droben im ersten stueck gehoert, was der Bapst fuer ein Teufels gespenst, 

Gottes [2. Thess. 2, 3] lesterer, und stiffter allerley abgoetterey, und mensch der suenden, und kind des 

verderbens sey, […]. 

 (WA 54: 285) 

(hoerestu es, liese die Historien)  

(WA 54: 296) 

Eine Abwandlung der durch die Ansprache eingeforderten Zustimmung ist das vermeintli-

che Offenhalten des Urteils, d. h. an diesen Stellen soll der Leser vermeintlich sich selbst 

ein Urteil bilden. Sprachlich markiert sind diese Argumentformen wie folgt: HJe magstu 

selbs lesen, rechene [urteile] du selbs. 

HJe magstu selbs lesen ij Thess ij und sehen, was S. Paulus meinet [...]. [...] hastu aus vorigen stuecen 

leicht zu vernemen [...]  

(WA 54: 269) 

Denn rechene du selbs: Die Heilige Christliche Kirche hat den heiligen Geist und das Euangelium oder 

Gottes Wort, wie dasselb niemand leugnen kan, damit sie soll das gute leren, das boese straffen, wie 

sie denn thut und jmer gethan hat, nach dem Spruch [Joh. 16, 8] Christi: “Der heilige Geist wird die 

Welt straffen umb die Suende” etc., Johannis xvj. Uber dis Wort wil der Bapst sitzen und vom heiligen 

Geist [2. Thess. 2, 4] ungestrafft sein. 

(WA 54: 289) 

Die Wir-Gruppe wird im nächsten Beispiel explizit gemacht. Es geht darum zu zeigen, dass 

die eigene Gruppe auf der Seite Gottes steht, der die Wir-Gruppe von solchen Teufels ban-

den erloeset hat: 

Lieber, male mir hie den Bapstesel mit einer sackpfeiffen. Aber last uns auch Gott danckbar sein, der 

uns von solchen Teufels banden erloeset hat, das uns nicht etwas erger widerfare.  

(WA 54: 270) 

5.4 Gültigkeit/Plausibilität aus Vergleichen/Analogien 

Eine weit verbreitete Argumentationsform ist die Verwendung von Analogien, d. h. von 

Vergleichen in der einen oder anderen Form. Diese Vergleiche können logisch gültig sein, 

wenn die verglichenen Teile A zu B wie C zu D inhaltlich genau aufeinander abbildbar 

sind, am einfachsten illustriert mit einem mathematischen Beispiel: 2 verhält sich zu 4 wie 

8 zu 16, somit gilt für 2 dasselbe wie für 8, es ist jeweils die Hälfte von 4 bzw. 16. Wesent-

lich häufiger sind solche Vergleiche allerdings nur plausibel in einem alltagslogischen 

Sinne. Die miteinander verglichenen Größen ähneln einander nur in bestimmten Aspek-

ten, bei denen man dann genau prüfen muss, ob die daraus gezogenen Konsequenzen 

wirklich plausibel sind. Das heißt dann aber auch, dass über die Gültigkeit des Vergleichs 

gestritten werden kann. Ein Beispiel mag diese potentielle Strittigkeit des Vergleichs ver-

anschaulichen: Wenn die deutsche Sprache mit einem Haus verglichen wird, das gepflegt 



 Gültigkeit/Plausibilität aus Vergleichen/Analogien | 103 

  

werden muss, weil es sonst verfällt, dann muss – gemäß diesem Vergleich – auch die 

deutsche Sprache in gleicher Weise wie ein Haus gepflegt werden, z. B. durch sprachpla-

nerische Maßnahmen, durch Anglizismenverbote u. Ä. Dieser Vergleich ist durchaus strit-

tig und nicht in gleicher Weise logisch gültig wie der oben angeführte Vergleich auf ma-

thematischer Basis. Unstrittig dürfte ferner sein, dass die Vergleichsargumente nicht in 

einer dichotomischen Weise unterteilt werden können in der Art: Entweder sie sind lo-

gisch gültig und von daher überzeugend oder sie sind es nicht. Vielmehr ist die Stringenz 

des Vergleichs in seiner Plausibilität eher als Kontinuum zu verstehen. Je eher die vergli-

chenen Teile wirklich sachlogisch aufeinander abbildbar sind, umso eher dürfte das damit 

verbundene Argument als plausibel und überzeugend eingestuft werden. 

Im Text von Luther tauchen verschiedene Typen von Vergleichen auf, die jeweils nicht 

auf Metaphern basieren. Metaphern sind ebenfalls eine Art von Vergleich; sie werden 

jedoch unter den sprachbasierten Argumentformen separat behandelt. Auf dieser Basis 

können fünf Vergleichsargumenttypen im Text unterschieden werden:  

1) Konkrete Vergleiche zur Gleichsetzung des eigentlich Ungleichen (im gleichen Sach-

verhaltsbereich), vgl. 5.4.1. 

2) Gegenwartsbezogene Vergleiche, vgl. 5.4.2. 

3) Historische Vergleiche v. a. aus der Kirchengeschichte, vgl. 5.4.3. 

4) Fiktive Vergleiche, vgl. 5.4.4. 

5) Allgemeine Vergleiche mit anderen Sachverhaltsbereichen, vgl. 5.4.5. 

5.4.1 Konkreter Vergleich (gleicher Sachverhaltsbereich) 

Beim ersten Vergleichstyp werden zwei Sachverhalte miteinander in Beziehung gesetzt, 

die aus demselben Sachverhaltsbereich stammen, d. h. für die verglichenen Aspekte gibt 

es jeweils ein gemeinsames Konzept/einen Sachverhaltsbereich, das/der die Vergleich-

barkeit auf den ersten Blick plausibilisieren soll. Dieses Konzept kann aus dem Bereich der 

Wirtschaft stammen (Güter, s. Beispiel Als der Teufel nu, Geldwert s. Beispiel Pallium ist 

ein henffen oder flechsen faden), aus dem Bereich der Textinterpretation (Beispiel So kann 

sic kein Buchstabe), aus dem Bereich der Natur (Wasser, Beispiel Un ob sie sich wollten 

fuerchten) oder aus dem Bereich der Lektüre(vorlieben) (Beispiel Aus solchem bekentnis). 

Das erste Beispiel steht im Kontext der Diskussion um die Institution des Papsttums 

(WA 54: 228–285). An der betreffenden Textstelle geht es um die Frage des „Bindens“ und 

„Lösens“, also um die Kompetenzen des Papstes bei der Vergebung von Sünden. Zunächst 

wird der Papst mit dem Teufel gleichgesetzt und der Leser so schon darauf eingestimmt, 

dass alles, was nun folgt, nur negativ sein kann (Binden, fangen, liegen, rauben, morden 

und lestern). Es folgt ein Vergleich mit einem Kaufmann. Wie dieser seine Güter gegen 

Geld anbietet, macht dies auch der Papst mit den Dingen, die er zuerst zu verkäuflichen 

Gütern macht, um sie dann umb gelt zuverkeuffen. 



104 | Argumentationsmuster – formal 

  

ALs der Teufel nu in solche ummesliche gewalt sich gesetzt hatte, Und nichts denn Binden, fangen, 

liegen, rauben, morden und lestern (wie seine [Joh. 8, 44] werck sind Joh. 8) treib, fieng er nu auch das 

ander stueck an, Nemlich, loesen, Nicht, die Suende vergeben, Sondern, solche seine gesetze feil ha-

ben und verkeuffen. Denn er hat auch macht zu loesen, das ist, umb gelt zuverkeuffen, da hat er einen 

marckt und kram angericht in aller Welt, welchen (acht ich) gebe er nicht umb den marckt zu Venedig 

oder Antorff, Da hat er feil Botterbrieve, Eyerbrieve, Milchbrieve, Kesebrieve, Fleischbrieve, Ablasbrie-

ve, Messebrieve, Ehebrieve, Und alles, was er schendlich gebunden hat, noch viel schendlicher umbs 

gelt los gibt. Da ist das geschwuerm und unzifer seines Krames, Jndulta, Privilegia, Jmmunitates, on 

alle masse und zal. 

 (WA 54: 269) 

Ausgeschmückt und damit weiter veranschaulicht und stärker kognitiv verankert wird 

dieser Vergleich dann noch erstens durch den Hinweis, dass dieser Handel nicht lokal 

beschränkt, sondern in aller Welt betrieben werde und zweitens durch die Aufzählung der 

ganzen Güter, die der Papst verkauft. Es werden verschiedene Formen von Dispensbriefen 

aufgezählt, die es dem Käufer erlauben, kirchliche Vorschriften zu übertreten, z. B. in der 

Fastenzeit. Allein die Benennung der Dispensbriefe (Botterbrieve, Eyerbrieve, Milchbrieve, 

Kesebrieve, Fleischbrieve) zeigt schon die Schändlichkeit der Waren selbst. In diesem Ver-

gleich wird somit das eigentlich Unvergleichliche miteinander kompatibel gemacht. Lu-

ther wirft in dem Vergleich dem Papst vor, etwas monetarisiert und verkäuflich gemacht 

zu haben, was von der Sache her nicht monetarisierbar ist. Insofern unterstellt der Ver-

gleich, dass nicht Luther diesen Vergleich anstellt, sondern der Gegner selbst, indem er 

Inkommensurables gleichsetzt. 

Im zweiten Beispiel geht es auch um den Material- und Geldwert von Gütern, aller-

dings in einer völlig anderen Form als im ersten Beispiel. Es geht um das Pallium, ein 

Amtsabzeichen des Papstes aus Stoff (Stoffband, Stola), dessen Wert herabgesetzt werden 

soll. Dies geschieht dadurch, dass im ersten Schritt das Pallium als Amtsabzeichen dem 

Stoff, aus dem es besteht gegenübergestellt wird. Das Material des Palliums wird so zur 

Vergleichsbasis, d. h. das Amtsabzeichen, das durch den institutionellen Rahmen zu ei-

nem Symbol der kirchlichen Ordnung geworden ist, wird mit dem Stoff, aus dem es ge-

macht wurde, verglichen. Der Vergleichspunkt ist der jeweils zugeschriebene Geldwert, 

einmal der Geldwert des Symbols, das der Papst mit einem Preis versieht, und zum ande-

ren der Geldwert des Stoffes, der deutlich geringer ist. Im Kontext der Stelle weist Luther 

darauf hin, dass das Pallium als Amtsabzeichen ebenfalls schon der päpstlichen Moneta-

risierung aller geistlichen Werte anheimgefallen ist.73 Dann geht er das Pallium selbst an: 

Pallium ist ein henffen oder flechsen faden, gestrickt und gewirckt als ein Creutz, das man hinden und 

fornen uber die Casel werffen kan, wie die Creutze an den Caseln gemeiniglich sind, ist etwa dreier 

finger breit, Soll alles und alles bey vj oder vij Lawen pfennig oder eins schwert grosschens werd sein, 

so koestlich ding ists. 

(WA 54: 293) 

|| 
73 MAn kan wol Bisschoff sein zu Rom und in aller Welt, ob man nicht das Pallium verkeuffe oder Annaten 

stele und andere schinderey treibe, Koenige mit fuessen trette und füsse kuessen lasse. (WA 54: 292). 



 Gültigkeit/Plausibilität aus Vergleichen/Analogien | 105 

  

Wie sich der Wert eines Stoffbandes aus seinen Bestandteilen ergibt, in diesem Falle bey vj 

oder viJ Lawen pfennig oder eins schwert grosschens, so ergibt sich der Wert des Palliums, 

das ja aus genau diesem Stoff gemacht ist, ebenfalls aus dem Materialwert selbst. Dieser 

Materialwert ist sehr gering. Die Konsequenz, die sich aus dem Vergleich ergibt (geringer 

Wert des Palliums, wie der geringe Wert des Stoffes) wird von Luther am Ende noch iro-

nisch expliziert: so koestlich ding ists. Der Papst setzt jedoch hohe Preise für das Pallium 

an, die – mit Blick auf das Vergleichsargument – keineswegs gerechtfertigt sind. 

Solchs [das Pallium, M. H.] segenet der Bapst auff dem Altar zu Rom, und leuget dazu, das es uber den 

Corpern S. Petri und Pauli geweihet sey, denn sie haben weder S. Petri noch S. Pauli Coerper. Darnach 

verkeuffet ers den Bisschoven, einem hoeher denn dem andern, darnach die Bistum gros und reich 

sind. 

(WA 54: 293) 

Im dritten Beispiel bewegt Luther sich im Sachverhaltsbereich der Textinterpretation. Es 

geht um die Frage, ob der Papst die Bibel richtig interpretiert. Luther verneint dies mit 

dem Vergleich zu einer denkbaren, aber absurden Auslegung von Ovid- oder Vergiltexten. 

Wenn man der päpstlichen Auslegung der Bibel folgt, dann kann man ebenso gut Ovid- 

und Vergiltexte ad libitum auslegen. 

So kan sich kein Buchstabe in der Schrifft erweren, er mus auch dasselbe thun, Ja auch Virgilius nicht, 

da er sagt: ‘Tityre, tu Patulæ recubans sub tegmine fagi’, das ist: Du Bapst sitzest zu Rom, ‘Sylvestrem 

tenui meditaris arundine musam’, das ist: bist Herr uber die gantzen Christenheit. Und Ovidius: ‘Hanc 

tua Penelope lento tibi mittit, Ulysses’, das ist: Bapst ist Herr und Gott uber Himel und Erden, ‘Nil mihi 

rescribas, attamen ipse veni’, das ist: Wer dem Bapst nicht ist unterthan, mit leib und Seel, gut und eh-

re, der ist verloren. Duenckt dich solchs lecherlich sein? Warumb lachestu nicht viel mehr des groben, 

grossen Esels Cle. iij. c. Significasti, der diesen spruch Christi: “Weide meine Schafe”, auff seine ge-

walt zeucht, der sich eben so fein dahin reimet, als alle Vers in Virgilio und Ovidio? 

(WA 54: 274f.) 

Die lateinischen Textpassagen aus Ovid und Vergil lassen sich selbstverständlich nicht in 

der Weise übersetzen, wie dies Luther in polemischer Absicht tut. Der Vergleich ist so mit 

einem Ad-absurdum-Argument verbunden.74 Er dient der Veranschaulichung der Absurdi-

tät der päpstlichen Bibelinterpretation, die die Institution des Papsttums legitimieren soll. 

Die argumentative Schlagkraft des Ad-absurdum-Arguments wird durch die Verschrän-

kung mit dem Vergleich (Ovid/Vergil – Bibel), mit der direkten Leseransprache (Duenckt 

dich solchs lecherlich sein?), durch Beschimpfungen des Gegners (des groben, grossen Esels 

Clem. iij) verstärkt. 

|| 
74 Vgl. die Ausführungen zur Übersetzung der Verse in Kap. 5.1.5 Argumentum ad absurdum. 



106 | Argumentationsmuster – formal 

  

Das vierte Beispiel steht im Kontext eines fiktiven Arguments samt einer Gewaltphan-

tasie (Ad-baculum), die bereits weiter oben genauer besprochen worden ist.75 An dieser 

Stelle ist daher nur der Vergleich, der mit den anderen Argumenttypen verschränkt ist, 

von Interesse. Das gemeinsame Konzept/der gemeinsame Sachverhaltsbereich für die 

verglichenen Größen ist hier das Wasser. 

Und ob sie sich wolten fuerchten fuer dem wasser, wie gemeiniglich die besessene und wansinnige 

Leute das Wasser schewen, wolt ich jnen zur sicherheit mit geben den Fels, […].  

(WA 54: 283) 

Das Beispielzitat führt aus, dass sich Wahnsinnige und besessene Personen vor dem Was-

ser fürchten. Die Vertreter der Papstpartei fürchten sich in dem fiktiven Szenario, das 

Luther hier aufspannt (ertränken der Gegner) ebenfalls vor dem Wasser. Durch den Ver-

gleich über das Bezugskonzept des Wassers zeigen sich so die Anhänger der Papstpartei 

durch ihre Furcht vor dem Wasser selbst als Wahnsinnige und Besessene. Der in die Ge-

waltphantasie des fiktiven Arguments eingebaute Vergleich setzt beide Gruppen gleich: 

Der Papst und seine Anhänger sind Wahnsinnige. Allerdings sind beide Gruppen so eng 

gekoppelt, dass man davon ausgehen kann, dass der Papst und seine Anhänger ohnehin 

als Wahnsinnige und Besessene gelten dürfen; die Furcht vor dem Wasser macht dies nur 

augenscheinlich.  

Auch im fünften Beispiel ist das Vergleichsargument eingebettet in eine Reihe von 

anderen Argumenttypen. Es geht inhaltlich darum, dass die gegnerische Seite die lutheri-

sche Seite zu Unrecht als Ketzer diffamiert, da sie ja doch zugeben müssen, dass die Lu-

therpartei schriftgemäß argumentiert und handelt. Der Vergleich steht somit im überge-

ordneten Rahmen eines Argumentum ex concesso.76  

AUs solchem bekentnis und zeugnis unsers widderparts haben wir, das wir nicht Ketzer sein koennen, 

weil wir die Schrifft haben, gleuben und bekennen. Denn so die sollen Ketzer und nicht Christen sein, 

die da gleuben und bekennen die heilige Schrifft, Wer sind sie denn, die da Christen sein muegen? 

Sinds die, so Marcolfum oder Diedrich von Bern oder Ulenspiegel lesen? oder, das gleich viel und noch 

erger ist, die des Bapsts dreck und stanck lesen? Wolan, wir sind keine ketzer, das zeugen unser wi-

derpart selbs, Da her sie auch uns hinfurt nicht ketzer haben thueren nennen, Sondern etliche haben 

uns Schismaticos, etliche die unbequemen, Etliche, die Newerung machen, Bis sie uns nu die Protesti-

renden Stende nennen. Denn sie muessen sich fuer dem Wort „Ketzer” schemen, als die seer wol wis-

sen, das es ein oeffentliche luegen und lesterung sey, welche sie nicht mit einem Buchstaben bewei-

sen koennen, und trotz sey jnen geboten. 

 (WA 54: 288) 

|| 
75 Vgl. in Kap. 5.1.6 (fiktives Argument) und Kap. 5.3 (Gültigkeit/Plausibilität mit Bezug auf den Adressa-

ten) jeweils das mit WOlan, wenn ich Keiser were […] beginnende Beispielzitat und die zugehörige Interpre-

tation. 

76 Vgl. in Kap. 5.1.8 das mit ZUm dritten, da unser Confessio anno xxx zu Augspurg […] beginnende Bei-

spielzitat und die zugehörige Interpretation. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus Vergleichen/Analogien | 107 

  

Die Berechtigung, sich Christ nennen zu dürfen, wird mit Blick auf die Lektüre bestimmter 

Texte erläutert. Im ersten Schritt wird in Form einer rhetorischen Frage das Konzept der 

(richtigen und falschen) Lektüre aktiviert: Wenn diejenigen (nach päpstlicher Auffassung) 

Ketzer sind, die sich an der Bibel orientieren, wer sind dann die Christen? Nun folgt der 

explizite Vergleich in zweifacher Form: Andere Leute lesen Marcolfum, Diedrich von Bern 

oder Ulenspiegel, also weltliche Texte77, die sicherlich nicht mit der Bibel konkurrieren 

können. Dies ist schon negativ genug und weist bereits implizit darauf hin, dass Leser 

solcher Texte (qua Lektüre dieser Texte) nicht als Christen gelten können. Aber – und hier 

folgt die zweite Stufe des Vergleichs – es geht noch schlimmer (gleich viel und noch erger). 

Diejenigen, die des Bapsts dreck und stanck lesen, sind noch viel weniger qua Lektüre 

Christen. Im Sachverhaltsbereich der (denkbaren) Lektüren wird so eine Gradierung eröff-

net. Zweifellos ist die Lektüre der Bibel die beste Lektüre überhaupt, wenn es um die Frage 

des rechten Glaubens und damit um die Frage, wer als Christ gelten kann, geht. Danach 

kommt die Lektüre weltlicher Texte und noch deutlich weiter entfernt davon die Lektüre 

der päpstlichen Texte. Der Vergleich wird in Form von rhetorischen Fragen expliziert, so 

dass für den Leser nicht nur aus inhaltlichen Gründen jeweils ganz klar ist, wie die richti-

ge Position aussieht, sondern auch durch die rhetorischen Fragen selbst. Abgeschlossen 

wird die Vergleichsargumentation mit einem Wiederaufgreifen des Ex-concesso-

Arguments: Die Anhänger der Lutherpartei können keine Ketzer sein, dies bezeugen die 

Gegner selbst. 

5.4.2 Gegenwartsbezogener Vergleich 

Beim zweiten Vergleichstyp werden gegenwartsbezogene Ereignisse oder Personen heran-

gezogen, um die eigene Argumentation zu stützen. Diese Vergleiche sind seltener als die 

Vergleiche mit kirchengeschichtlichen Ereignissen. Ein Beispiel soll dies verdeutlichen. 

Der Tuercke wird von Luther im Text insgesamt an sechs Stellen angeführt. Der Aus-

druck steht stellvertretend für die zeitgenössische Angst vor der Expansion des Osmani-

schen Reiches und für die empfundene Bedrohung für das Christentum, die vom Islam 

ausging. Zweifellos teilt Luther die zeitgenössische Ablehnung des Islam und auch die 

Sorge vor der Erweiterung des Osmanischen Reiches. Insofern ist der Tuercke auch bei 

Luther klar negativ markiert. Wenn er dann den Tuercken in einem gegenwartsbezogenen 

Vergleich mit dem Papst in Verbindung bringt und den Papst dabei als zweifeltig erger, 

|| 
77 Marcolfum bezieht sich auf die mittelalterliche Sage von König Salomon und seinem Gegner Markolf 

oder Morolf, z. B. im mittelhochdeutschen Spielmannsepos „Salman und Morolf“. Diedrich von Bern bezieht 

sich auf die Sage von Dietrich von Bern und die damit verbundene mittelhochdeutsche Dietrichsepik. 

Ulenspiegel bezieht sich auf die ursprünglich mittelniederdeutsche Schwanksammlung ca. von 1510/1515 

Ein kurtzweilig lesen von Dyl Ulenspiegel, geboren vß dem land zu Brunßwick, wie er sein leben volbracht hat. 

XCVI seiner geschichten. 



108 | Argumentationsmuster – formal 

  

denn der Tuerck kennzeichnet, ist dies ein argumentatives Mittel, den Papst als noch grö-

ßere Bedrohung, als es der Tuercke je sein könnte, darzustellen. 

Und was ein Mensch der Suenden sey, hastu aus vorigen stuecken leicht zu vernemen, da er nicht al-

lein fuer sich ein Suender ist, sondern mit Suenden, falschem Gottes dienst, Gotteslesterung, unglau-

ben und luegen, die welt, sonderlich den Tempel Gottes, die Kirchen, vol, vol gemacht, Damit auch ein 

Kind ist des verderbens, das ist, sich selbs mit unzelichen Seelen zur Hellen und ewigem verdamnis 

gefuert hat. DEr Tuercke verfueret auch die Welt, Aber er sitzt nicht im Tempel Gottes, fueret nicht den 

namen Christi und S. Petri, auch die heilige Schrifft nicht, Sondern stuermet auswendig die Christen-

heit, und rhuemet sich der selben feind. Aber dieser inwendige Verstoerer wil freund sein, wil Vater 

heissen, [Mt. 24, 15] und ist zweifeltig erger, denn der Tuerck. Das heisst ein grewel der verwuestung 

oder verstoerung. Ein Abgott, der wider Christum alles verstoeret, was Christus gebawet und uns ge-

geben hat. 

(WA 54: 269) 

Der Vergleich steht im Kontext einer Argumentreihung mit Klimax (s. Kap. 5.8). Nach Auf-

zählung verschiedenster Verfehlungen/Sünden des Gegners (mit Suenden, falschem Gottes 

dienst, Gotteslesterung, unglauben und luegen etc.) und der Feststellung, dass der Papst 

bereits damit sich selbst und viele andere zur Hellen und ewigen verdamnis gefuehrt habe, 

stellt Luther den Vergleich an. Zwar ist der Tuercke auch ein Verführer, aber eben nur 

einer, der auswendig die Christenheit stürmt, also ein äußerlicher Feind. Der Papst hinge-

gen ist ein innerer Feind, was doppelt so schwer wiegt (zweifeltig erger). 

5.4.3 Historischer Vergleich (Kirchengeschichte) 

Bei den Vergleichsargumenten, die sich auf die Kirchengeschichte beziehen, können zwei 

verschiedene Formen unterschieden werden. Zum einen wird der Vergleich genutzt, um 

zu zeigen, dass bereits die früheren Päpste ebenso verwerflich gehandelt haben wie die 

jetzigen. In diesem Vergleichstyp wird somit Negatives mit Negativem gleichgesetzt. Zum 

anderen kann der Vergleich genutzt werden, um zu zeigen, dass sich die jetzigen Päpste 

ganz im Unterschied zu manchen ihrer Vorgänger negativ verhalten. Bei diesem Ver-

gleichstyp wird somit kontrastiert; die Negativität der jetzigen Päpste steht in Kontrast zu 

dem positiven Verhalten mancher Vorgänger. Zunächst mag es verwunderlich erscheinen, 

dass zur negativen Charakterisierung der gegenwärtigen Päpste negative und positive 

Vergleichsfälle aus der Kirchengeschichte herangezogen werden; erwartbar wäre eher 

eine durchgängig negative Charakterisierung der katholischen Kirchengeschichte insge-

samt. Allerdings ist die Auswahl der Vergleichspunkte so selektiv gewählt, dass sowohl 

positive als auch negative Vergleichsfälle in Betracht kommen. Zudem beziehen sich die 

positiven Vergleichsfälle auf die frühe Kirchengeschichte. Die Vergleichsargumente aus 

der Kirchengeschichte sind zugleich auch als Argumente aus der Realgeschichte (vgl. 

5.5.1) zu verstehen, da mit realhistorischen Daten die eigene Position unterstützt und die 

gegnerische widerlegt/abgewertet werden soll. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus Vergleichen/Analogien | 109 

  

Das erste Beispiel soll einen negativen Vergleich aufzeigen. Die Stelle steht im Kontext 

der Argumentation zur Frage nach den Kompetenzen bei der Einberufung eines Konzils: 

Wer hat das Recht, die Rahmenbedingungen des einzuberufenden Konzils festzulegen? Da 

es sich um einen historischen Vergleich handelt, ist das Argument auch zugleich ein Ar-

gument aus der Realgeschichte (Faktenargument). Relevant ist hier jedoch auch, dass die 

Eigenschaften voriger Päpste in gleicher Weise den jetzigen zugeschrieben werden. Inso-

fern handelt es sich auch um ein Vergleichsargument. Zunächst geht Luther auf das Kon-

zil von Konstanz (1414–1418) ein. Er bringt damit ein Argument aus der Realgeschichte an 

(vgl. 5.5.1). 

Anno 1415. Jar ist in Deudschen Landen ein Concilium zu Costnitz gehalten, darinnen Johannes Hus 

und Hieronimus gemartert sind, und wurden drey Bepste abgesetzt, und der vierd Martinus V. erwelet. 

Aber das ergeste und grewlichst, dafur dem Bapst so scheuslich grawet, war dis stueck, da beschlos-

sen und gesetzt, das ein Concilium uber den Bapst sey, und nicht der Bapst uber das Concilium, Und 

Concilium hette macht, den Bapst zu richten, urteilen, straffen, setzen und absetzen, Nicht widerumb 

der Bapst, das Concilium zu richten, urteiln oder endern. Ah, au, usch, das stuecklin schmertzt sie, der 

stefft stickt tieff in jrē hertzen, der stein wil jnen das hertz abdruecken, Da haben sie sich ein mal ge-

brand, Sie komen nicht wider, sie liessen ehe die gantze welt im blut baden und ersauffen, […] 

(WA 54: 208) 

Bei diesem Konzil sei beschlossen worden, dass die Konzilsgruppe über den Papst richten 

könne, er somit nicht das alleinige Verfügungsrecht über alle Konzilsbelange habe. Diese 

Erfahrung habe die Päpste in der Nachfolge dazu gebracht, ein Konzil eher zu fürchten. 

Gleich mit vier Veranschaulichungen erläutert Luther, was damit gemeint ist: das stueck-

lin schmerzt, der stefft stickt tieff in jrē hertzen, der stein will jnen das hertz abdruecken, Da 

haben sie sich ein mal gebrand78. Die Folge dieser Furcht ist die Verweigerung eines sol-

chen neuen Konzils. Dieses soll auch mit Gewalt verhindert werden: sie liessen ehe die 

gantze welt im blut baden und ersauffen. Damit ist der Bezugspunkt für das Vergleichsar-

gument gegeben. Die (zugeschriebene) Gewaltbereitschaft der jetzigen Päpste verhält sich 

gleich wie die Gewaltbereitschaft vorheriger Päpste. Als Beispiel wird das Handeln des 

Papstes Eugen IV. im Rahmen des Konzils von Basel (1431–1449) genannt. Die Details 

dieses Konzils sind hier nicht relevant.79 Wichtig ist hier lediglich die von Luther dem 

Papst Eugen IV. zugeschriebene Gewalt, die dieser eingesetzt haben soll, um seine Inte-

ressen durchzusetzen. 

Wie denn der Bapst Eugenius that, und richtet ein grossen mord und blutvergiessen an bey Strasburg 

durch den Delphin aus Franckreich, auff das er das Concilium zu Basel zu risse, welchs nach des Con-

cilij zu Costnitz exempel und ordnung angefangen und schon einen Bapst erwelet hatte Amedeum den 

Herzogen zu Soffoy, Felix V. genant, Aber solte friede werden, muste derselbe Bapst abtreten, und das 

|| 
78 Im sprichwörtlichen Sinne ‚eine schlechte Erfahrung gemacht haben‘. Auf das Sprichwort „Er hat sich 

verbrannt“ geht Luther selbst in seiner Sprichwörtersammlung von 1535 (Luther & Thiele 1535/1900: 164) 

ein. 

79 Vgl. dazu detailliert Meuthen (2002). 



110 | Argumentationsmuster – formal 

  

Concilium fallen, [Seite 209] denn sie koennen und woellen des spiels, so sie zu Costnitz erlidden, 

nicht mehr gewarten. 

(WA 54: 208f.)  

Das Handlungsmuster voriger Päpste, nämlich mit Gewalt darauf zu reagieren, dass der 

eigene Herrschaftsanspruch nicht durchgesetzt werden kann, ist nach Luther ein Muster, 

das auch für die Päpste seiner Zeit gilt. Das Vergleichskonzept Gewalt wird so analog an-

gewendet. Eingebettet ist dieser Vergleich in ein Argument aus der Realgeschichte (vgl. 

5.5.1). 

Im zweiten Beispiel werden negative Charaktereigenschaften und Handlungen voriger 

Päpste mit denen der Gegenwart Luthers verglichen und gleichgesetzt. schalckheit und 

buberey und Verbrechen (vergifft, gekoepfft, verraten und umbbracht) gelten für die vori-

gen wie für die jetzigen Päpste.  

Wenn jnen etwas gemangelt, haben unser Keiser auff jr eigen kost den Bepsten und Welschemland 

muessen zu huelffe komen, Dafur sie jnen hernach gelonet und gedancket mit aller schalckheit und 

bueberey, etliche Keiser vergifft, etliche gekoepfft, oder sonst verraten und umbbracht, wie 

denn Bepstliche heiligkeit und Teufels gespenst hat sollen und muessen thun. 

(WA 54: 298) 

Die Gleichsetzung im Vergleich zeigt, dass dies eine notwendige Eigenschaft für die (ironi-

sche) Bepstliche heiligkeit ist, die letztlich vom Teufel herrührt. Verschränkt ist dieser Ver-

gleich mit einem Kontrast: Obwohl die Päpste von den weltlichen Herrscher Wohltaten 

erfahren haben, haben sie es ihnen schlecht vergolten. Dieser Kontrast ergibt sich wiede-

rum aus den negativen Charaktereigenschaften der Päpste und des Papsttums insgesamt. 

Im dritten Beispiel wird der Herrschaftsanspruch der Päpste als Vergleichspunkt an-

geführt. Wie die vorigen Päpste fälschlicherweise einen auch weltlichen Herrschaftsan-

spruch ins Feld führten (und zurückgewiesen wurden), so gilt dies auch für die jetzigen 

Päpste.  

Wie haben sie mit unsern Deudschen Keisern gethan, Fridrico dem ersten, und dem andern, bis sie 

den einigen Erben Conradinum mit dem schwert öffentlich richten, mit Philippo, mit Heinrico dem 

vierden und fuenfften, mit Ludvico Bavaro. Hetten jmer gern das Reich on Heubt gemacht, das der 

Bapst moechte Keiser sein. Aber Koenig Philippus in Franckreich erzeiget ein fein Exempel an dem 

Bapst Bonifacio dem achten, dem grossen heubtschalck unter den bepsten. Derselb wuetrich setzet 

den Koenig Philippus ab, verbot Franckreich die huldung und gehorsam dem Koenige zu leisten, und 

gab fuer, das Koenigreich were dem Stul zu Rom heimgefallen, weil er nicht thet, was [Seite 264] der 

Bapst wolte. Aber Koenig Philipps trachtet jm nach durch einen Columneser, der erwisscht jn zu 

Anagnina eben in der Kamer, darin er geborn war, fueret jn gen Rom, warff jn in den Kercker, da starb 

er wie ein Hund, fuer grossem leid und ungedult. 

(WA 54: 263f.) 

Ist bis zu dieser Stelle des Belegs der Vergleich noch implizit, die jetzigen Päpste werden 

noch nicht erwähnt, so macht Luther im unmittelbaren Anschluss an diese Stelle klar, 



 Gültigkeit/Plausibilität aus Vergleichen/Analogien | 111 

  

dass das bis hierher anschaulich und drastisch ausgeführte Faktenargument aus der Real-

geschichte auch für die jetzigen Päpste und das Papsttum insgesamt als Institution gilt. 

Aber solche straffe ist noch viel zu geringe, on das es gut were, das man also den andern Bepsten und 

Cardineln auch thet. Denn es ist ein lesterlicher, verdampter Stand, das, wenn gleich einer from sein 

wolt, doch Gottes Lesterer, und ein Feind Christi sein mus, seins Stands halben. 

 (WA 54: 264) 

Das Argument aus der Realgeschichte kann so zugleich als Vergleichsargument dienen 

(wie die vorigen, so die jetzigen) und darüber hinaus kann Luther es noch mit ei-

nem Drohargument koppeln und die bekannten Beschimpfungen anbringen (Gottes Leste-

rer, Feind Christi). Was Bonifaz VIII. einst widerfuhr (Kercker, da starb er wie ein Hund), 

sollte auch den andern Bepsten und Cardineln widerfahren. 

Die zweite Art von Vergleichsargumenten (wiederum gekoppelt mit Faktenargumen-

ten aus der Realgeschichte) hebt die positive Haltung voriger Päpste im Kontrast zur Ver-

worfenheit der jetzigen hervor. Um zu zeigen, dass der Herrschaftsanspruch des Papstes 

nicht gerechtfertigt ist, verweist Luther auf das positive Vorbild Gregor I.80 Dieser sei zwar 

Bischof von Rom gewesen, habe aber keineswegs einen mit den heutigen Päpsten ver-

gleichbaren Machtanspruch erhoben. Er sah sich keineswegs als Papst, erst seine Nach-

folger machten diesen Fehler. Auch hier ist das Argument aus der Realgeschich-

te/Kirchengeschichte mit einem Vergleich verbunden. Selbst Gregor I (der Große) trat in 

Sachen Machtanspruch wesentlich bescheidener auf im Vergleich zu den Päpsten aus 

Luthers Gegenwart. 

DJeser S. Gregorius ist der letzte Bisschoff zu Rom gewest, Und hat nach jm die Roemische Kirche kei-

nen Bisschoff mehr gehabt, bis auff diesen tag, wird auch keinen mehr kriegen, es wuerde denn eine 

wuenderliche enderung, Sondern eitel Bepste, das sind des Teufels larven (wie du hoeren wirst), die 

haben daselbst regiert und alle Kirchen geistlich und leiblich verstoeret. Denn das ist gewis, wie ge-

sagt, das zu S. Gregorius zeiten kein Bapst ist gewest, und er selbs auch sampt seinen vorfaren kein 

Bapst hat wollen sein, Dazu mit vielen Schrifften das Bapstum verdampt, wie wol man jn malet in der 

[Seite 230] Bapst Kronen, und viel luegen von jm ertichtet sind, Aber er ist kein Bapst und wil auch 

kein Bapst sein, wie denn seine Buecher solchs zeugen, zu schanden allen Bepsten, so sich selbs nach 

jm und wider jn erhebt haben.  

(WA 54: 229f.) 

Das Vergleichskonzept ist der Herrschaftsanspruch bzw. das Papsttum insgesamt. Durch 

den positiven Kontrast, den Gregor I. bildet, wird der Vergleich zugleich zur Widerlegung 

des Machtanspruchs der gegenwärtigen Päpste (kein Bapst zu schanden allen Bepsten).  

|| 
80 *540 – gest. 604 n. Chr., Gregor der Große, Gregor I., Kirchenvater. 



112 | Argumentationsmuster – formal 

  

5.4.4 Fiktiver Vergleich 

Fiktive Vergleiche sind immer auch fiktive Argumente. Bei ihnen liegt jedoch der Fokus 

auf einem Vergleichspunkt (hier aus demselben Sachverhaltsbereich). Es geht darum, ein 

gedankliches Szenario zu entwerfen, das dem Adressaten verdeutlicht, dass die eigene 

Position die richtige ist. Aus dem fiktiven Vergleich werden Konsequenzen für die reale 

Situation gezogen. Was im fiktiven Vergleich nicht haltbar ist, ist es auch nicht in der 

Realität. 

Das erste Beispiel steht wieder im Kontext der Auslegung der Bibelstelle Joh. 21,15 

(‚Weide meine Schafe‘). Zunächst stellt Luther einen fiktiven Vergleich mit einem Auftrag 

eines weltlichen Herrschers an seinen „Heubtman“ an. Auch ein solcher Auftrag ist lokal 

begrenzt und kann nicht als Auftrag für alle Soldaten, die dem Kaiser unterstehen, ausge-

legt werden. 

Wenn Keiser Karol spreche zu seiner Heubtman einem, als in Brabant oder Flandern: Jch befelh dir 

meine Leute, sihe wol zu, das sie geschuetzt werden, und jederman recht geschehe, und dencke, das 

es meine Land und Leute sind, Nicht deine Leute, mit denen du thun woltest, was dich geluestet, wie 

sie offt pflegen, Da gienge der Heubtman hin, und [Seite 278] rhuemet sich, Keiser Karol hette jm indis-

tincte, alle seine Leute befolhen und wolte dadurch Heubtman sein, so weit als Keiser Karol Herr were, 

in Hispanien, Jtalien, Germanien etc. und doch wol wueste, das Keiser Karol viel andere Heubtleute 

hette, Were das nicht ein lieblicher, gewuendschter Heubtman? 

(WA 54: 277f.) 

Genauso wenig wie ein Hauptmann aus dem kaiserlichen Auftrag die Aufsicht über alle 

Soldaten ableiten kann, sondern nur über die ihm unmittelbar unterstellten, genauso 

wenig kann der Papst den Führungsanspruch über alle Christen aus Joh. 21,15 ableiten. 

Diesen Vergleich aus einem anderen Sachverhaltsbereich (Militär vs. Kirche) ergänzt Lu-

ther dann unmittelbar mit einem Vergleich aus demselben Sachverhaltsbereich, um die 

Plausibilität der eigenen Argumentation weiter zu untermauern. Luther entwirft nun ein 

ebenfalls fiktives Szenario, in dem er sich vorstellt, die Stelle genauso zu interpretieren 

wie der Papst, allerdings mit dem Unterschied, dass er den Weide-Auftrag auf sich als 

Prediger der Kirchen zu Wittenberg im ersten Schritt bezieht. Dies – so die Auffassung Lu-

thers – wäre die richtige Auslegung. Der Fehler entsteht erst in der Übertragung auf alle 

Christen, wenn der Possessivartikel „meine“ in seiner Bedeutung erweitert wird. 

Wil mich auch setzen: Jch bin Prediger der Kirchen zu Wittemberg, Nu mus ich mich dieses befelhs 

annemen, da Christus spricht: Weide meine Schafe. Denn es trifft alle Pfarherr und prediger in der 

gantzen welt, semptlich und sonderlich. Weil aber mein HERR Christus nicht hette unterschiedlich zu 

mir gesagt: Weide meine schafe zu Wittenberg, Sondern frey dahin: Weide meine schafe, So wolt ich 

zu faren, und in aller welt die schafe Christi mir dienstbar machen und Herr uber sie sein, unangese-

hen, das er viel andere prediger hin und wider hette. Was solt man mir hie thun? Mit ketten und stri-

cken mueste man zu lauffen und sagen, Jch were rasend, tol, und toericht worden. 

(WA 54: 278) 



 Gültigkeit/Plausibilität aus Vergleichen/Analogien | 113 

  

Das Argument lässt sich so umschreiben: Wenn ich (Luther) so vorginge wie der Papst 

(Vergleichsbasis), dann müsste man mich für einen Narren halten (rasend, tol, und toe-

richt). Da die Deutung von „meine Schafe“ als „alle Christen“ in der Auslegung von Joh. 

21,15 für Luther falsch ist, da sie nur für die unmittelbare Kirchengemeinde gelten kann, 

ist sie es auch für den Papst, der eben nicht den Weide-Auftrag für alle Christen aus der 

Bibelstelle ableiten kann. 

Das zweite Beispiel steht im Kontext der Frage Ob der Bapst das Roemische Reich von 

den Griechen hab auff uns Deudschen gewand. (WA 54: 295). Hier argumentiert Luther mit 

dem Vergleich zwischen weltlicher und geistlicher Herrschaft. Wenn die Argumentation 

des Papstes stimmen würde, könnte Luther selbst als Prediger zu Wittemberg mit gleichem 

Recht behaupten, er könne dem Kurfürsten von Sachsen die Herrschaft über Böhmen oder 

Polen übertragen, was selbstverständlich absurd wäre. 

Wie eine feine Gabe solt mir das sein, wenn ich, Prediger zu Wittemberg, wolte das Koenigreich Behe-

men oder Polen dem Churfuersten zu Sachsen geben! 

(WA 54: 295) 

5.4.5 Allgemeiner Vergleich (anderer Sachverhaltsbereich) 

Die allgemeinen Vergleiche, bei denen der Vergleichssachverhalt und der verglichene 

Sachverhalt jeweils aus anderen Bereichen stammt, weisen Übergänge zu den Metaphern 

auf, die unter den sprachbezogenen Argumentationsformen aufgezählt werden. Als Unter-

schied zu den Metaphern kann jedoch festgehalten werden, dass bei den Vergleichsargu-

menten – auch wenn sie auf Metaphern fußen – der jeweilige Vergleich ausführlich expli-

ziert und erläutert wird. Dies ist bei den Metaphern i. d. R. nicht der Fall bzw. nicht nötig. 

Das erste Beispiel mag dies illustrieren. Es greift auf die im Text omnipräsente Eselmeta-

pher und auf weitere Metaphern zurück, baut diese allerdings argumentativ aus.  

So kan auch ein natuerlicher Esel, der secke in die Muele tregt und Disteln frisset, den heiligen Roemi-

schen hoff richten, Ja alle Creatur mit jm. Denn ein Esel weis, das er ein Esel und keine kue ist. Jtem, er 

weis, das ein Menlin kein Frewlin ist. Ein Stein weis, das er Stein ist, Wasser ist wasser, und so fort 

durch alle Creatur. Aber die rasende Bapstesel zu Rom wissen nicht, das sie Esel sind, Ja wissen auch 

nicht, ob sie Weiber oder Menner sind. Summa, sie koennen nichts, denn Stifft, Kloester und der Welt 

gueter fressen, Koenigen die Kronen rauben und stelen, und eitel unnatuerlich, verkeret, Teuflisch 

werck und wesen fueren, darueber alle Creatur erschrickt, zittert, bebet und schreiet uber den Eselstall 

zu dem, der sie solchem [Seite 287] [Röm. 8, 23] verderblichen dienst unterworffen hat, Rom. viij, das 

er sie wolle erloesen, als er thun wird in kurtzem. 

 (WA 54: 286f.) 

In der Textstelle werden gleich drei Metaphern in spezifischer Weise ausgebaut und expli-

ziert: Esel, Stein und Wasser. Im ersten Schritt werden Esel, Stein und Wasser anthropo-

morphisiert. Es wird ihnen ein Bewusstsein über ihre eigene Existenz zugeschrieben, also 

kognitive Fähigkeiten, die sonst wohl nur dem Menschen zugeschrieben werden können. 



114 | Argumentationsmuster – formal 

  

Ziel dieser Anthropomorphisierungen ist es, den jeweiligen Konzepten und den damit 

verbundenen Realia ihren Zuständigkeitsbereich zuzuweisen. Sie wissen, wo sie hingehö-

ren, sie wissen, was sie sind und vor allem eben auch, was sie nicht sind. Dies dient dann 

im zweiten Schritt als Vergleichspunkt zu den Päpsten, für die das nicht gilt. Der Esel 

bleibt sich seiner Natur und seiner (begrenzten) Fähigkeiten bewusst. Er hält sich selbst 

nicht für eine Kuh; insofern ist der Esel klüger als der Papst, der im Vergleich dazu eben 

nicht weiß (oder nicht wahrhaben will), dass er ein dummer Mensch (Esel) ist und nicht 

der Stellvertreter Gottes auf Erden. Der metaphorische Esel (bockig, störrisch, dumm) ist 

der Papstesel, der reale Esel des Vergleichs mag zwar ebenfalls dumm, bockig und stör-

risch sein, aber er weiß immerhin, was er ist und was nicht. Verstärkt wird dieses Argu-

ment noch durch die beiden weiteren Vergleichskonzepte (Stein, Wasser).  

Auch im zweiten Beispiel ist das Vergleichsargument mit einer Metapher gekoppelt. 

Hier handelt es sich um die Metapher der Sonne und des Mondes, die metaphorisch für 

Papst und Kaiser stehen sollen. Diese Gleichsetzung ist ein dem Papst von Luther unter-

stelltes Argument. Im Kontext dieser Stelle findet sich nicht nur dieser eine Vergleich, den 

der Papst vermeintlich anstellt, sondern eine Reihe weiterer ähnlicher Gleichsetzungen 

(z. B. durch absurde Bibelinterpretationen oder scheinbar logische Ableitungen).81 Der 

Leser ist somit durch Ironie und dem Gegner zugeschriebene absurde Argumente hinrei-

chend vorbereitet für den Vergleich von Sonne und Mond, d. h. durch die kontextuelle 

Einbettung ist die richtige Deutung für den Leser völlig klar: Der Vergleich ist ungültig, 

ebenso wie die vorigen Vergleiche ungültig bzw. absurd waren. 

[dem Pabst zugeschriebener Vergleich] DEnn auch Ex c. solite, de maioritate, der heiligste Vater Bapst, 

solcher weise nach die Schrifft zu deuten und das Bapstum zu verteidigen, also schreibt an den Keiser 

zu Constantinopel: “Hastu nicht gelesen, das Gott hat zwey grosse Liechter geschaffen, die Sonne (das 

ist den Bapst) und Mond (das ist den Keiser)? Wie weit nu die Sonne groesser ist denn der Mond, so 

weit ubertrifft der Bapst den Keiser, das ist, Der Bapst ist, (wie die Glose scharff ausrechent) xlvij mal 

groesser, denn der Keiser. 

 (WA 54: 240) 

|| 
81 DOch wundert mich, warumb sein Heiligkeit so einen tunckeln Spruch [Mt. 16.18 Fels, M. H.] fuer sich 

genomen hat, so doch viel heller Sprueche in der Schrifft zur sachen [1. Mose 1, 1f.] gedienet hetten, Als erstlich 

der, Gen. j. “Jm anfang (das ist zu Rom) schuff Gott (das ist stifftet) Himel (das ist den Bapst) und Erden (das 

ist die Christlichen Kirche), die Erde war wuest und leer (das ist, die Christenliche Kirche ist dem Bapst unter-

worffen etc.)” Dieser Spruch hette viel mehr gethan. Jtem, Jsaie j. “Der Ochse kennet seinen Herrn (das ist, der 

Bapst zu Rom ist Herr uber alles), Und der Esel die Krippen seines Herrn (das ist, die Christenheit ist des Bapst 

leibeigen).” Und der Sprueche die gantze Schrifft vol, die alle viel heller vom Bapstum reden, denn Mt. xvj. Hie 

zu huelffe auch die Logica und parva Logicalia, als: Nullus & nemo mordent se in sacco, id est, Papa est Caput 

& Dominus Ecclesiæ. Item, Propositio hypothetica (id est Papa) induta Cappa Cathegorica, (id est, in urbe 

Roma) Sedet in Arbore Purphyriana (id est, Caput Ecclesiæ universalis) & devorat genera & species (id est, 

habet potestatem condendi leges. Und so fort an, ists in allen Creaturn geschrieben, gemalet, gegeben und 

gebildet, das der Bapst zu Rom sey das Heubt, Herr, Richter, uber alles, was in Himel und Erden ist. (WA 54: 

240). 



 Gültigkeit/Plausibilität aus Vergleichen/Analogien | 115 

  

Auch dieser Vergleich (wie der Eselvergleich weiter oben) basiert letztlich auf einer Meta-

pher und könnte daher auch zu den sprachbasierten Vergleichen gerechnet werden. Al-

lerdings wird der Vergleich hier klar expliziert. Die einfachen Metaphern „der Papst ist die 

Sonne“ und „der Kaiser ist der Mond“ werden konkretisierend verglichen. Wie die Sonne 

physikalisch größer ist als der Mond, so ist auch der Papst in seinen Kompetenzen größer 

als der Kaiser. 

Das dritte Beispiel nutzt letztlich ebenfalls eine anthropomorphisierende Metapher, 

die wiederum ausgebaut und expliziert wird. Es geht um die Frage, ob und inwieweit der 

Kaiser und andere weltliche Herrscher an Eide gegenüber dem Papst gebunden sind.  

Also sind Keiser und Koenige und Bisschove jrs Eids los, so dem Bapst gethan ist, und schueldig, 

dafuer dem Bapst wider zustehen in allen seinen wercken, denn solcher Eid ist dem Teufel gethan, als 

wen die Schafe dem wolffe geschworen hetten, unter dem Namen jres fromen Hirten. 

 (WA 54: 291) 

Nach Luthers Auffassung sind weltliche Herrscher somit nicht an Eide gegenüber dem 

Papst gebunden. Sie sind dies genauso wenig wie es Schafe gegenüber einem Wolf wären. 

Auch hier werden zunächst Schafe und Wolf anthropomorphisiert und damit metapho-

risch verstanden. Das Bedeutungspotential der Metaphern zu Schaf (einfältig, wehrlos, 

treuherzig etc.) und Wolf (gerissen, verschlagen, bösartig etc.) wird aktiviert und mit einer 

vermeintlichen eidlichen Bindung (Explikation) verknüpft. 

Ohne den Rekurs auf metaphorische Konzepte kommt das vierte Beispiel aus. Hier ist 

der Vergleichspunkt das flicken, d. h. etwas stimmig machen, etwas reparieren etc. Vergli-

chen werden die interpretatorischen Bemühungen der päpstlichen Juristen mit den Repa-

raturbemühungen eines Kürschners, der Pelze von Tieren verarbeitet. 

Denn sihe doch, wie die armen Juristen geplagt sind, das sie die Roemische spitzbueberey mit glosen 

zusamen flicken, reimen, schlichten, ehe sie jr eine geringe gestalt machen koennen, Gleich, als wenn 

ein Kuersner solt einen bosen Peltz flicken, da weder haut noch har gut ist, dazu bespeichelt und beei-

tert und grewlich beschmeisset. 

 (WA 54: 217) 

Was dem Kürschner nicht gelingen kann, nämlich einen zerstörten/stark beschädigten 

Pelz zu reparieren, kann auch den päpstlichen Juristen nicht gelingen, nämlich die völlig 

verfehlten theologischen und weltlichen Herrschaftsansprüche des Papstes und damit das 

Papsttum insgesamt auf einer juristischen Basis zu rechtfertigen. 

Das fünfte Beispiel ist in ein ironisches Argument eingebettet. Luther lässt einen ver-

meintlichen Kritiker sprechen. Dieser wertet Luther zunächst ab (grober gesell), der sich 

wie ein Bauer verhält. Der Vergleichspunkt ist somit das ungehobelte und ignorante Ver-

halten, das sowohl bei Luther als auch beim Bauern zu erkennen ist und beide gleicher-

maßen diskreditiert.  

DOctor Luther ist ein grober gesell, wenn der selb solchs hoeren solt, wuerde er wie ein Pauer mit Stif-

feln und Sporen hinein springen und sagen: Der Bapst were von allen Teufeln aus der Hellen in die 



116 | Argumentationsmuster – formal 

  

Kirchen geschmissen, wie droben gesagt, Denn der selbe schendliche, verfluchte Ketzer ist in dem tief-

fen jrthum erseufft, das er gleubt: was Gott thun wil, das thut er gewislich durch die zwey Regiment, 

und wolle niemand ein sonderlichs machen. Wolan schertz lege dich. Wo kompt das Bapstum her? Jch 

sage noch wie vor: Es kompt [Seite 238] vom Teufel, weil es nicht von der Kirchen, die Christus durch 

seinen heiligen Geist regiert, noch weltlicher oeberkeit kompt. [...]. 

(WA 54: 237f.) 

Was das Ergebnis dieses ignoranten Verhaltens ist, wird im zweiten Schritt erläutert: Der 

Bapst were von allen Teufeln aus der Hellen in die Kirchen geschmissen. Luther sei somit ein 

verfluchter Ketzer, im tieffen jrthum erseufft, dass die Zwei-Reiche-Lehre gelte. Damit endet 

die Explikation des Vergleichs. Um sicherzustellen, dass der Leser auch wirklich die – 

offenkundige – Ironie des vorgetragenen gegnerischen Arguments erfasst und richtig 

deutet, schließt er das Argument mit einem klaren Interpretationshinweis ab: Wolan 

schertz lege dich, gefolgt von der Rückkehr zur vorigen Argumentationslinie, dass das 

Papsttum vom Teufel herrühre. 

5.5 Gültigkeit/Plausibilität aus Bezug auf (unstrittige) Sachverhalte 

Wenn es in einer Argumentation einem Diskursakteur gelingt, seine Argumente durch den 

Rekurs auf unstrittige Sachverhalte zu plausibilisieren, hat er gute Chancen, die Konse-

quenzen, die aus seinen Argumenten abgeleitet werden sollen, auch für die jeweiligen 

Adressaten/Auditorien überzeugend zu machen. Doch, was sind unstrittige Sachverhalte? 

Im Folgenden möchte ich mich der in der Philosophie verbreiteten Auffassung anschlie-

ßen, nach der Tatsachen (ebenso kulturelle Tatsachen) geltende Sachverhalte sind, d. h. 

Sachverhalte, für die die Diskursgemeinschaft die Geltung akzeptiert hat. Allerdings ist 

der Status einer Tatsache oftmals eben umstritten. Deswegen scheint mir die Unterschei-

dung, die Felder (2018: 385) einführt, gerade auch mit Blick auf die Argumentation in der 

vorliegenden Streitschrift hilfreich. Felder unterscheidet zwischen Daten und Fakten. 

Beide zusammen sind Unterbegriffe zum Oberbegriff Tatsache. Während jedoch für Daten 

gilt, dass sie von allen Diskursteilnehmern geteilt werden, dass sie sozusagen nicht zur 

Disposition stehen, gilt dies für Fakten in dieser Terminologie nicht. Fakten werden durch 

die Diskursgemeinschaft konstituiert. Sie sind gerade zwischen den Diskursakteuren um-

stritten: 

Fakten sind von Diskursakteuren sinnvoll Gemachtes und von hoher und breit akzeptierter Plausibili-

tät, die – dessen ungeachtet – aber dennoch von Diskursbeteiligten bestritten werden können (z. B. 

,Kriege sind die Hauptursache für die gestiegene Zahl der Flüchtlinge im Jahre 2015‘, „Wirtschafts-

wachstum trägt zum Wohlstand der Menschen bei“). Daten dahingegen sind unstrittig, also allseits 

akzeptiert (z. B. „Im Jahr 2014 wurden in der Bundesrepublik Deutschland laut Bundesamt für Migra-

tion und Flüchtlinge 202.834 Asylanträge gestellt“, „Die Bundesrepublik Deutschland gliedert sich in 

16 Bundesländer“ oder „Das Phänomen des Stalking („Nachstellung“) ist rechtlich seit 2007 durch § 

238 StGB geregelt“ oder „Paris ist die Hauptstadt Frankreichs“).  

(Felder 2018: 385f., Herv. i. Orig.) 



 Gültigkeit/Plausibilität aus Bezug auf (unstrittige) Sachverhalte | 117 

  

Unstrittig dürfte bei dieser Unterscheidung auch sein, dass die Unterscheidung zwischen 

Daten und Fakten analytischer und heuristischer Art ist. Beide Konzepte stellen Pole eines 

Kontinuums dar, da der Status eines Datums durch die Kriterien der Unstrittigkeit und 

Akzeptanz durch die (idealiter gesamte) Diskursgemeinschaft bestimmt wird. Anders for-

muliert: Nach dieser Auffassung können aus Fakten letztlich dann Daten werden, wenn 

sie im jeweiligen Diskurs unstrittig von (idealiter der gesamten) Diskursgemeinschaft als 

gültig akzeptiert werden. 

In der Streitschrift Luthers von 1545 wird in verschiedenen Weisen das Verhältnis zwi-

schen Daten und Fakten genutzt. An einigen Stellen wird versucht, aus realhistorischen 

Daten (im obigen Sinne) Fakten zu generieren, d. h. ausgehend von als unstrittig gelten-

den Sachverhalten (wie z. B. der zeitlichen Abfolge zwischen der Bekehrung des Saulus 

zum Paulus und der Kirchengründung, s. u.) werden argumentative Konsequenzen gezo-

gen, die sicherlich umstritten sein dürften; es wird somit versucht, Fakten aus Daten zu 

generieren. Anders formuliert: Was für Luther und seine Anhänger als Faktum gelten 

kann (aufgrund der jeweiligen Argumentation), ist es für die gegnerische Seite keines-

wegs. Die Konsequenzen, die aus den Prämissen gezogen werden (Data im Sinne Toul-

mins), sind genau die umstrittenen Fakten im Sinne der Definition von Felder (vgl. Kap. 

5.5.1). 

An anderen Stellen werden bereits umstrittene Fakten als Prämissen der Argumenta-

tion verwendet, um entsprechende Konsequenzen zu ziehen und damit neuerlich Fakten 

zu generieren, deren Geltung selbstredend auf die eigene Gruppe beschränkt bleiben dürf-

te. Dies ist z. B. dann der Fall, wenn Luther aus Indizien, wie der dem Gegner zugeschrie-

benen fehlerhaften Bibelauslegung, Konsequenzen zieht, die auf die Charaktermängel des 

Gegners verweisen. Solche Argumentationsformen sind Illustrationen, Beispielangaben, 

Indizienargumente, die von umstrittenen Fakten auf umstrittene Konklusionen verweisen. 

Allerdings ist der argumentative Zusammenhang jeweils schlüssig: X ist ein Beispiel für Y 

(vgl. 5.5.2).  

Für beide Argumentationsformen, die sich auf (mehr oder weniger unstrittige) Sach-

verhalte beziehen, gilt somit Folgendes: Die Prämissen (Data im Sinne Toulmins), die für 

die jeweiligen Argumente genutzt werden, sind entweder unstrittige Tatsachen, wie Gege-

benheiten aus der Realgeschichte oder auch Bibelstellen (d. h. dann haben wir es mit 

Daten im Sinne von Felder 2018 zu tun), oder es sind bereits umstrittene Sachverhaltsbe-

schreibungen (Fakten im Sinne von Felder 2018), aus denen dann ebenfalls strittige Kon-

klusionen gezogen werden. In beiden Fällen sind die Konklusionen, die aus den Prämis-

sen qua Schlussregel gezogen werden, umstritten, also Fakten im Sinne von Felder 2018. 

Sie dürften Faktizitätsgeltung wohl nur in der eigenen Gruppe der Lutheranhänger erhal-

ten. 



118 | Argumentationsmuster – formal 

  

5.5.1 Argument aus der Realgeschichte (Faktenargument) 

Bei der ersten Argumentationsform, die sich auf mehr oder weniger unstrittige Sachver-

halte bezieht, werden in den Prämissen Tatsachen aus der Realgeschichte als Basis für die 

zu ziehenden Konklusionen genutzt. Dabei werden zum einen Schilderungen in der Bibel, 

die in der damaligen Zeit durchaus als Tatsachenbeschreibungen verstanden werden 

konnten, herangezogen und zum anderen Tatsachen aus der Realgeschichte. Die aus die-

sen Daten (im Sinne Felders 2018) abgeleiteten Konklusionen werden dann als Fakten 

präsentiert, die sicherlich nicht unstrittig sind und nur von der eigenen Gruppe als Fakten 

akzeptiert werden dürften. Insofern handelt es sich hier um ein typisches Faktenargu-

ment. 

Das erste Beispiel steht im Kontext des Weide-Auftrags an Petrus durch Christus. Das 

Argument, dass die römische Kirche als eine von Petrus gegründete Kirche das alleinige 

Recht habe, über alle Christen zu herrschen, wird abgelehnt mit dem Hinweis auf die un-

strittige Tatsache, dass Petrus im Laufe seiner Aktivitäten auch zahlreiche andere Kirchen 

gegründet habe. Diese könnten dann mit demselben Recht für sich die Alleinvertretung 

aller Christen beanspruchen. 

DRoben haben wir gehoert, wenn gleich S. Peter allein befolhen were, alle Schafe Christi zu weiden, 

wie es nicht ist, auch ummueglich ist, denn wir muessen die andern Aposteln, sonderlich S. Paul, 

nicht Meuse- oder Leuse-Hirten sein lassen, umb des Bapsts fortz und drecket willen, So folget doch 

daraus nicht, das auch dem Bapst gleich S. Petro alle Schafe zu weiden befolhen sind, Haben sichs 

auch die fromen Bisschove der Roemischen Kirchen, ehe der Teufel den Bapst auffgeworffen hat, nie 

unterstanden noch fuergenomen (welche muesten alle Ketzer und ewig verdampt sein, weil sie des 

unverschampten Bapstesels Artickel nicht haben gegleubt), Sondern wuerde das widerspiel draus fol-

gen, Nemlich, weil S. Peter nicht die Roemischen Kirchen allein, sondern viele andere, in Bithynia, 

Asia, Ponto, Cappadocia, geordent hat, koenten die selben, und ein jgliche sonderlich, eben so wol 

sich rhuemen aller Schafe Hirten, als die Roemische Kirche, Weil sie eben von dem selben Apostel her 

komen, und eben so wol rhuemen koennen: S. Peter der Apostel, und nicht die Kirche zu Rom, hat uns 

gestifftet, Dazu seine Epistel uns, und nicht der Roemischen Kirchen zugeschrieben, wie gesagt. Sind 

nu die selben Kirchen nicht Hirten aller Schafe Christi, Wo her wils denn der Bapstesel zu Rom sein? 

der nicht solch starck zeugnis von S. Peter hat, als jene, Ja gar keine zeugnis beweisen kan. 

(WA 54: 275) 

Eingebettet ist diese Argumentation in eine Ex-concesso-Argumentation. Gesetzt den Fall 

(den Luther natürlich ablehnt), Petrus wäre tatsächlich aufgetragen worden, alle Schafe 

zu weiden, dann würde sich auch daraus nicht ableiten lassen, dass allein die römische 

Kirche diesen Alleinvertretungsanspruch zu Recht erhebt. Die anderen von Petrus ge-

gründeten Kirchen hätten denselben Anspruch. 

Im zweiten Beispiel geht es um die Frage, wann in Rom eine Kirche gegründet worden 

ist und welchen Status diese erste Kirchengründung hatte. Luther argumentiert dafür, 

dass diese erste Kirchengründung in Rom lange vor dem Eintreffen von Petrus oder Paulus 

in Rom stattgefunden haben muss. Dies ergibt sich für ihn aus Berechnungen, die sich aus 

verschiedenen Bibelstellen (Apg. 2,5; Röm. 16,7; Röm. 16,6; Apg. 2,14; Apg. 24,28; Röm. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus Bezug auf (unstrittige) Sachverhalte | 119 

  

1,8) ergeben. Die Bibelstellen selbst sind die Data, die auch für die Gegner unstrittig sein 

müssen.  

Wir haben ja droben gehoert, das sie S. Peters seer ungewis sind82, und die Kirche zu Rom erstlich we-

der von S. Peter noch S. Paul gepflantzt ist, Sondern von den geringsten Juengern, Aquila und andern, 

so zu Rom gewonet, [Apg. 2, 5] auch wol da geborn sind, wie sie in allen Landen woneten, Act. ij. Sie 

sagen alle sampt, S. Paulus sey bekeret dasselbe jar, darinnen Christus gelidden und aufferstanden ist, 

eodem anno Astronomico, non legali, nemlich Christus habe gelidden den xxv. tag Martij, und Paulus 

sey hernach bekeret xxv. Januarij, wie es im Calender stehet, da ist das jar noch nicht herumb. Das sey 

so oder nicht, so kans doch nicht weit davon sein, villeicht kaum ein jar. Hieraus folget, das die Roe-

mische Kirche hab das Euangelium und Glauben gehabt xxvij jar, ehe S. Paul oder S. Peter gen Rom 

komen sind, und meine meinung wil gewis werden, das Aquila und andere mehr, Rom. xvj genennet, 

zu Jerusalem auff die grossen Fest gezogen, die Apostel daselbs gehoeret, und mit sich gen Rom das 

Wort heimgebracht haben. [Röm. 16, 7] DEnn S. Paulus spricht Rom. xvj, das Andronicus und Junias, 

seine Blutfreunde, sind beruembte Apostel, und ehe Christen gewest, denn er, [Röm. 16, 6] Und preiset 

daselbs eine Fraw Maria, die suenderlichen vleis bey den Roemischen [Seite 276] Christen gethan ha-

be. Jst nu Andronicus und Junias ehe Christen gewest, denn S. Paulus, so muessen sie dasselb jar des 

leidens Christi, bald nach Pfingsten zu Jerusalem, gleubig worden sein, und das Wort unterwegen erst-

lich den Jueden hin und wider gepredigt, und also beruembte Apostel worden sein. solten wol von den 

3000 sein, die durch S. Peters erste [Apg. 2, 14] Predigt bekeret sind, Act. ij. Nu ist von dem jar des lei-

dens Christi, bis auffs [Apg. 28, 14] ander jar Neronis xxvij jar, da Paulus gen Rom komen ist, Act. 

xxviij. [Röm. 1, 8] Daher rhuemet er den Glauben der Roemer, Rom. j, den er doch nicht gepflantzt hat-

te. Hie mit wils werden, das der Roemischen Kirchen erste Stiffter und Bischove oder Prediger sind S. 

Paulus Vettern Andronicus und Junias. Wo wil der Bapst solch zeugnis von S. Peter bringen? 

(WA 54: 275f.) 

Für Luther ergibt sich aus dieser langen Argumentation, dass man – wenn man die Bibel-

stellen akzeptieren möchte, was unstrittig sein dürfte – auch akzeptieren muss, dass die 

römische Kirche bereits lange vor dem Eintreffen von Petrus und Paulus in Rom bestanden 

haben muss, nämlich 27 Jahre (xxvij jar, ehe S. Paul oder S. Peter gen Rom komen sind). Aus 

den Data wird die Konklusion gezogen – und damit ein Faktum generiert – dass weder 

Paulus noch Petrus die römische Kirche gegründet haben können. Auch diese römische 

Kirche ist dann ebenso rechtmäßig gegründet – eben durch andere Jünger – wie eine von 

Petrus begründete: Denn in Christo sind alle Kirchen gleich. (WA 54: 276). 

Beide Beispiele nutzen in ihrer Form den Modus ponens: Wenn p (das sind die unstrit-

tigen Data), dann q (das umstrittene „Faktum“); und es gilt p, ergo q. Dabei ist natürlich in 

Rechnung zu stellen, dass die Gegenseite die inhaltliche Ableitung von q (also die aus 

dem Argument generierten „Fakten“) nicht akzeptieren wird. 

Eine zweite Spielart der Argumentation aus mehr oder weniger unstrittigen Sachver-

halten ist diejenige, die sich auf realhistorische Gegebenheiten bezieht. Hier werden die 

|| 
82 Gemeint sind die Ausführungen in WA 54: 256, wo Luther die Lebenszeit von Petrus anhand histori-

scher Daten zu rekonstruieren versucht und ebenfalls zu dem Schluss kommt, weder Petrus noch Paulus 

könnten die römische Kirche gegründet haben, da sie erst später – nachdem es bereits eine christliche 

Kirche in Rom gab – nach Rom kamen. 



120 | Argumentationsmuster – formal 

  

„Data“ nicht aus der Bibel gezogen, sondern aus den „Historien“ (z. B. WA 54: 269 bzw. 

296). 

Im ersten Beispiel geht es um die Frage Ob der Bapst das Roemische Reich von den 

Griechen hab auff uns Deudschen gewand. (WA 54: 295), also um den weltlichen Herr-

schaftsanspruch des Papstes. Argumentiert wird, dass der Papst auch früher schon keine 

Verfügungsgewalt über das weltliche Reich hatte, und somit heute ebenfalls nicht.  

Ob der Bapst das Roemische Reich von den Griechen hab auff uns Deudschen gewand. Das ist doch ja 

zu mal eine grobe, oeffentliche luegen, die jederman sehen und greiffen mag. Erstlich, wo wolt der 

Bapst solch Reich nemen? und wie wolt er geben, das er selbst nicht hatte? War er doch selbs zu Rom 

nicht sicher fuer den Longobarden, die dazumal 200 jar in Jtalien regiert hatten! 

(WA 54: 295) 

Die Existenz des Langobardenreichs (ca. 568–774 n. Chr.) und die Herrschaft der Lango-

barden über Italien wird als Basis dafür genommen, die Machtlosigkeit des Papstes zu 

demonstrieren und daraus abzuleiten, dass schon aus diesem historischen Datum ersicht-

lich ist, dass der Papst das Reich nicht habe übertragen können. In einer veranschauli-

chenden Wiederholung und Ausweitung ergänzt dann Luther weitere historische „Data“83, 

um die Konsequenz zu stützen, dass der Papst keinerlei Anspruch auf die Übertragung der 

weltlichen Herrschaft erheben könne. Verstärkt und beglaubigt werden diese „Data“ 

durch den Hinweis auf die Historien, auf die der Leser direkt angesprochen wird: davon 

mustu die Historien lesen (WA 54: 296). 

Im zweiten Beispiel, das auf realhistorische Begebenheiten rekurriert, dürfte bereits 

die Frage strittig sein, ob das realhistorische Ereignis als Datum im Sinne Felders verstan-

den werden kann, oder ob es sich hier bereits um ein diskursiv erzeugtes und da-

mit bestreitbares Faktum handelt. Luther greift zunächst auf seine persönliche Erfahrung 

(vgl. 5.2.10) zurück, wenn er berichtet, er habe während seiner Romreise eine Historie 

gehört, in der sich ein Amptman des Bapstes diesem widersetzt habe. 

|| 
83 DJe historien sagen also, da wider des Bapstes fartzen nichts gilt: Da Constantinus der grosse den Keiserli-

chen sitz von Rom gen Constantinopel wand (welchs ein zeichen war, das Rom solte an sein ende komen), ist 

darnach Rom von tag zu tag geringer worden, bis die Gotten kamen und unter dem Keiser Honorio Rom ge-

wonnen mit dem Welschenlande. Darnach kamen die Wenden, darnach die Longobarden, Das Rom inwendig 

100 jaren wol viermal gewonnen und verstoeret ist, allein von den Gotten und Wenden, davon mustu die Histo-

rien lesen. Die Gotten und Longobarden sind Deudschen gewest. Da es nu mit Rom und Welschemlande auff 

die hefen und todte neigen komen war, und die Keiser zu Constantinopel nicht mehr retten noch helfen kund-

ten, weil sie selbs zuthun gnug hatten mit Gotten, Persen, Sarracenen, und nu die Lender Deudsch, Franck-

reich, Hispanien vom Roemischen Reich weg waren, Auch Jtalia den Longobarden unterthan, das Rom nichts 

mehr war, hiengen sie sich an den Bapst, Und da sie hoereten, das Carolus Magnus ein mechtiger Koenig war, 

als der Deudschland und Franckreich unter einer kron hatte, lockten sie jn zu sich wider der Longobarder 

Koenig, welche nu wol 200 jar in Welschenlanden hatten seuberlich und messig regirt, und Vettern, Mumen, 

Soene und Toechter, Schweger unternander worden waren, davon das land Lombardey noch den namen hat. 

(WA 54: 269). 



 Gültigkeit/Plausibilität aus Bezug auf (unstrittige) Sachverhalte | 121 

  

JCh mus hie eine Historien mit unter bringen, daraus man mercken mag, was von den heiligen Spitz-

buben und Moerdern des Roemischen Stuels zu halten. Anno Domini (ist mir recht) 1510 war ich zu 

Rom, da hoeret ich diese geschicht sagen: Es ligt ein Flecken, mit Namen Roncilion, etwa sieben 

Deudscher meilen herwerts von Rom, Daselbs ist gewesen zur zeit Pauli ij. (welcher fuer 70 jaren re-

giert hat) ein Amptman des Bapsts, der sahe das lesterlich Teufelisch wesen des Bapsts und seiner 

grundsuppen zu Rom, Und gab dem Bapst nicht sein jerlich gebuer vom Ampt. Der Bapst lies jn laden, 

er kam nicht, Und was der Bapst gebot, das verachtet er. Endlich thet jn der Bapst in den Ban, da fra-

get er nichts nach. Darnach lies jn der Bapst mit glocken beleuten, und mit Liechten, von der Kantzeln 

ausgelesscht, werffen und verdamnen, wie die gewonheit ist, Daran keret er sich nichts. Zu letzt, weil 

nu solch verstockter ungehorsam gegen dem Bapst in seinem geistlichen recht Ketzrey heissen mus, 

lies er den Amptman auff ein Papir malen, mit vielen Teufeln uber dem kopff und zu beiden seiten, 

und fuer gericht bringen, verklagen und als einen ketzer zum fewr verurteilen, Und flugs drauff mit 

dem Papir zum fewr zu und verbrand. Der Amptman lies auch auff ein Papir malen den Bapst mitten 

unter den Cardinelen, und oben drueber und umb sie her alles voller teufel, lies gericht sitzen und den 

Bapst mit den Cardinelen verklagen, als die ergesten buben, so auff erden leben, und theten unmessli-

chen schaden armen leuten, Und wenn jr oberster stuerbe, so setzten sie mit vleis an des selben stat 

den aller ergesten, so sie unter sich finden koennen, weren wol des hellischen fewrs werd, und wur-

den des viel zeugen dargestellet. Da fur Richter, Amptman mit klegern zu und sprachen, Man sol sie 

verbrennen, und flux in tausent teufel namen mit dem Bapst und Cardinelen zum fewr zu und ver-

brand, Bis jn der Bapst mit gewalt vertreib.  

(WA 54: 219) 

Diese Geschichte, die zugleich eine Illustration der Verwerflichkeit der Gegenseite ist (vgl. 

5.5.2), soll aus der reinen Handlungsabfolge belegen, a) wie verworfen und despotisch die 

Gegenseite agiert, b) dass die Gegenseite keine substanziellen Argumente aufzuweisen 

hat, sondern letztlich nur mit Gewalt reagieren kann (Bis jn der Bapst mit gewalt vertreib) 

und c) dass ein Aufbegehren gegen die Machtansprüche des Papstes durchaus möglich 

und sinnvoll ist. Der Amtmann verweigert zunächst die Zahlungen an den Papst, wird 

daraufhin vom Papst vorgeladen. Dies ignoriert er und auch auf die zweite Eskalationsstu-

fe (mit glocken beleuten, verdammen) reagiert er nicht. Auch die dritte Eskalationsstufe, 

die symbolische Gerichtsverhandlung mit dem Amtmann in Papierform, der dann am 

Ende verurteilt und verbrannt wird, beeindruckt den realen Amtmann nicht. Ganz im Ge-

genteil: Dasselbe Verfahren wendet dieser nun gegen den Papst und die Kardinäle an. 

Während die Geldforderungen des Papstes in der Geschichte nicht begründet werden, was 

implizit darauf verweist, dass sie ungerechtfertigt sind, wird die vom Amtmann als Gegen-

aktion inszenierte Gerichtsverhandlung mit Gründen versehen. Papst und Kardinäle wer-

den deshalb angeklagt, weil sie die ergesten buben [Verbrecher], so auff erden leben sind, 

weil sie unermesslichen schaden armen leuten antun, und v. a. weil die Kardinäle bei der 

Papstwahl immer den aller ergesten, so sie unter sich finden koennen wählen. Dieses Bei-

spiel zeigt deutlich, wie stark die Überzeugungskraft und Plausibilität der gezogenen 

Konklusion davon abhängt, ob und inwiefern die Prämisse tatsächlich als anerkanntes 

Datum gelten kann. Dies gilt für die erzählte Geschichte vom Amtmann zu Roncilion si-

cherlich in weitaus geringerem Maße als für die Rekurse auf Bibelstellen oder realhistori-

sche Ereignisse. 



122 | Argumentationsmuster – formal 

  

Auch das dritte Beispiel nutzt eine realhistorische Begebenheit als Argument. Nach 

Luther verhielt sich König Philipp IV. von Frankreich gegenüber den Machtansprüchen 

des Papstes geradezu vorbildlich (erzeiget ein fein Exempel). Auch hier kann der Status der 

realhistorischen Begebenheit nicht einfach als unstrittiges „Datum“ gesehen werden (al-

lenfalls das Attentat von Anagni von 1303). Aus geschichtswissenschaftlicher Perspektive 

stellt sich der Tod von Bonifazius VIII. anders dar.84 Allerdings wird das Ereignis bei Lu-

ther als historische Tatsache argumentativ so genutzt, als wäre es ein unstrittiges Datum. 

Aber Koenig Philippus in Franckreich erzeiget ein fein Exempel an dem Bapst Bonifacio dem achten, 

dem grossen heubtschalck unter den bepsten. Derselb wuetrich setzet den Koenig Philippus ab, verbot 

Franckreich die huldung und gehorsam dem Koenige zu leisten, und gab fuer, das Koenigreich were 

dem Stul zu Rom heimgefallen, weil er nicht thet, was [Seite 264] der Bapst wolte. Aber Koenig Phi-

lipps trachtet jm nach durch einen Columneser, der erwisscht jn zu Anagnina eben in der Kamer, darin 

er geborn war, fueret jn gen Rom, warff jn in den Kercker, da starb er wie ein Hund, fuer grossem leid 

und ungedult. Aber solche straffe ist noch viel zu geringe, on das es gut were, das man also den an-

dern Bepsten und Cardineln auch thet.  

(WA 54: 263f.) 

Die Machtansprüche werden nicht nur abgelehnt, sondern der Papst selbst gefangen ge-

nommen und getötet. Diesen Ausgang nimmt Luther dann zum Anlass, ein Ad-baculum-

Argument anzuschließen (solche straffe ist noch viel zu geringe). Die anderen Päpste und 

Kardinäle sollten das gleiche Schicksal erleiden. 

Das vierte Beispiel rekurriert auf die Fälschung der sog. Konstantinischen Schen-

kung.85 Da die Falschheit der Urkunde bereits im 15. Jahrhundert nachgewiesen worden 

war, kann die Fälschung für die Zeit Luthers als Tatsache angesehen werden, auch wenn 

deren Status (zwischen Datum und Faktum) evtl. zwischen den konfessionellen Lagern 

umstritten war.86 Luther nutzt die Fälschung als Prämisse, aus der er die Verworfenheit 

des Papsttums insgesamt ableitet. 

SJe haben aber grosse, viel unfletiger Heuchler, die sie zu solchem toben reitzen, und schreiben, das 

der Bapst mit allem recht Koenig uber alle Koenige, Herr uber alle Herrn sey. Unter den selben ist ei-

ner, der schreibt, das der Keiser Nero hette sollen das Roemisch Reich S. Petro auffgeben, Und 

Constantinus Magnus sey schueldig gewest, auch wider des Rats zu Rom bewilligung, das Reich Syl-

vestro dem Bisschoff zu Rom zu ubergeben, daher ist ertichtet die grosse luegen de Donatione 

|| 
84 Vgl. dazu Schmidt (2002). 

85 Um 800 n. Chr. wurde eine gefälschte Urkunde in Umlauf gebracht. Diese ging scheinbar ca. auf die 

Jahre 315/317 n. Chr. zurück. In ihr soll der Kaiser Konstantin I. dem damaligen Papst Silvester I. die Ober-

herrschaft über Teile des römischen Reiches, inkl. Rom, Italien überschrieben haben. Die Fälschung wurde 

im 15. Jahrhundert durch Nikolaus von Kues und Lorenzo Valla entlarvt. Vgl. Fuhrmann (2002). 

86 Fuhrmann (2002: 1386): „Die formale Unechtheit hat Niklaus v. Kues 1433 dargelegt; mit hauptsächl. 

sprachl. Argumenten wies Lorenzo Valla um 1440 den Fälschungscharakter nach, doch verschafften der 

Schrift Vallas erst Hutten und Luther Verbreitung.“ 



 Gültigkeit/Plausibilität aus Bezug auf (unstrittige) Sachverhalte | 123 

  

Constantini, dis. 967 und Ludovici primi und Ottonis primi, dis. 648: Ego Ludvicus, Und tibi Domino 

Iohanni. Solche luegen und kutzlen87 haben die Bepste gern, [...]  

(WA 54: 264) 

Das historische Ereignis wird so zum Beispiel für die Verworfenheit der Institution, in 

deren Reihen viel unfletige Heuchler sind, die entsprechende Lügen verbreiten. Den Päps-

ten sind diese Lügen genehm, wohl wissend, dass es Lügen sind.88 Aus dem historischen 

Datum/Faktum als Einzelereignis wird die Konsequenz der Verworfenheit der gesamten 

Institution und aller Päpste gezogen, weil nach Luther auch zu seiner Zeit noch derartige 

Fälscher am Werk sind. 

5.5.2 Beispiel/Illustration (gleicher Sachverhaltsbereich) 

Bei der folgenden Argumentform handelt es sich, wenn man der Terminologie von Kien-

pointner (1992: 246 und 373) folgt, um „illustrative Beispielargumentationen“. Diese 

zeichnen sich im Unterschied zu „induktiven Beispielargumentationen“ dadurch aus, 

dass bei ihnen keine bestehende Schlussregel benützt oder eine Schlussregel etabliert 

wird. Bei induktiven Beispielargumentationen wird aus einzelnen Beispielen, oft auch nur 

aus einem Beispiel, eine Regel abgeleitet.89 Alltagslogisch entspricht dies den Schlusspro-

zessen, die aus i. d. R. wenigen Einzelerfahrungen/Einzelfällen Generalisierungen ablei-

ten, z. B. „Ich habe die Erfahrung (einmal, mehrmals in den letzten Monaten etc.) ge-

macht, dass die Deutsche Bahn unpünktlich ist“ (= Datum/Beispiel), daraus wird die 

Konklusion gezogen: „Die Bahn ist generell/immer unpünktlich“.  

Bei den illustrativen Beispielargumentationen, die auch in der vorliegenden Streit-

schrift eine Rolle spielen, verhält es sich anders. Hier dient das Beispiel lediglich als Illust-

ration einer zugrundeliegenden Argumentation. Die Schlussregel wird nicht induktiv erst 

etabliert.90 Das Beispiel „bekräftigt“ (Kienpointner 1992: 373) den argumentativen Zusam-

|| 
87 WA 54: 264 Anm. 9 übersetzt mit „Schmeicheleien“. 

88 Nicht, das sie es fuer warheit halten, sie wissens seer wol anderst, Sondern gern wolten, das unter die 

Leute keme, und alle Welt fuer warheit hielte, damit die Keiser und Koenige boese gewissen kriegten, [...]. (WA 

54: 264). 

89 Kienpointner (1992: 367) bringt – neben anderen – folgendes Beispiel: „Nach der Katastrophe von 

Tschernobyl wird vielfach argumentiert: ,Das Beispiel von Tschernobyl zeigt, dass beim Betrieb von Kern-

kraftwerken katastrophale Folgen zu befürchten sind.‘ Die Rationalität dieser induktiven Beispielargumen-

tation aus einem (!) Beispiel beruht darauf, daß man es sich einfach nicht leisten kann, das Eintreten einer 

statistisch-relevanten Anzahl von Katastrophen abzuwarten, um zu der obigen Generalisierung zu gelan-

gen [...]. Die Plausibilität alltagssprachlicher Induktion durch Beispiele ergibt sich oft auch daraus, daß auf 

weitgehende Generalisierung verzichtet wird, ,in nicht wenigen/etlichen/zahlreichen/vielen‘ Fällen verhal-

te es sich so, wie in den angeführten Beispielen.“ 

90 Kienpointner (1992: 373): „Die ,illustrative‘ oder ,affirmative‘ Beispielargumentation unterscheidet sich 

von den Mustern in II.3.3.2.1 [Schlussregel-benützende Argumentationsschemata, vgl. Abb. 3, M. H.] 

dadurch, daß die Schlußregel nicht einfach vorausgesetzt wird (= ,benützt‘ im engeren Sinne), sondern 



124 | Argumentationsmuster – formal 

  

menhang zwischen Prämisse/Datum und Konklusion. Dies ist der Fall, wenn Luther Bei-

spiele für die Verworfenheit des Papstes bringt, die lediglich einen vorgängigen Schluss 

bekräftigen sollen, und zwar nicht in induktiver, sondern in illustrierender Weise. 

Im ersten Beleg ist es die falsche Bibelauslegung des Papstes, die – unter anderem – 

seine Verworfenheit illustriert. Sie steht stellvertretend als schlechte Eigenschaft der Per-

son x (Papst) für die Zugehörigkeit der Person zum Teufel. 

ABer es ist Gottes gnade in solchem grossen zorn nicht gar ausgewest, Und hat den Teufel nicht lassen 

reden mit gantzer freier Zungen, Sondern hat sie gebunden, Das er durch den Bapst mit halber und 

schwerer zungen hat muessen stolpern, stammeln und lallen, damit seine auserweleten ein zeichen 

und warnung hetten, daran sie mercken kuendten, das der Teufel im Bapst [Seite 279] wonete, und 

durch jnen redet, die Schrifft mit seinem lallen so schendlich ausleget, die Welt zu verfueren. Denn der 

Teufel mus es ja also machen, das er einen stanck hinder sich lasse, dadurch man wisse, er sey da ge-

west.  

(WA 54: 278f.)  

Die falsche Bibelauslegung ist für die auserwelten, also diejenigen, die die Bibel richtig 

auslegen, beim Papst durchaus erkennbar: Gott hat dafür gesorgt, dass der Teufel durch 

den Papst nur mit halber und schwerer zungen reden kann. Die Tatsache, dass der Papst 

allerdings die Bibel schendlich ausleget, illustriert seine Verbindung mit dem Teufel. 

Im zweiten Beleg illustriert die finanzielle Attraktivität des Berufs eines Klerikers, dass 

dieser Berufsstand insgesamt falsch aufgefasst wird, nämlich als Handwerk und nicht als 

Studium und Berufung mit fraglichen finanziellen Aussichten. Dies zeigt die Verworfen-

heit der gesamten Institution der römischen Kirche an, die den Beruf des Pfarherr[n] öko-

nomisiert hat. 

Denn auch die Buerger und Bawrn jtzt sagen: Was sol ich meinen Son lassen studirn? Er wird ein Bett-

ler, mus ein Pfarherr werden. Eben so mehr las ich jn ein handwerck lernen, oder kauffmann werden. 

(WA 54: 282) 

In diesem Beleg ist das Illustrationsargument zudem noch mit einem zweifachen Ver-

gleich (handwerck, kauffmann) verbunden, was das Gewicht der Illustration noch erhöhen 

soll. 

Illustrative Beispielargumentationen liegen natürlich auch in anderen Argumentati-

onsformen vor. Wenn Luther häufig auf Bibelstellen direkt (mit Zitat) oder indirekt ver-

weist (vgl. 5.2.2), erlangen solche Verweise zum einen ihre argumentative Schlagkraft aus 

dem Autoritätsverweis. Dies ist hier die Hauptfunktion. Zum anderen illustrieren sie aber 

zugleich auch in vielfacher Weise (an insgesamt mehr als 200 Stellen im Text) 

die Bibeladäquatheit der eigenen Argumentation. 

 

|| 
durch den Nachweis einiger Beispiele, bei denen vom Argument auf die Konklusion geschlossen werden 

kann, illustriert bzw. bekräftigt wird.“ 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 125 

  

5.6 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache 

Die Abgrenzung zwischen Argumentationsformen „aus der Sprache“ und anderen kann 

nicht immer ganz trennscharf sein. Der wesentliche Punkt bei diesen Argumentformen ist 

der, dass dabei unter Rückgriff auf sprachliche Besonderheiten bzw. rhetorische Strate-

gien der Sprachverwendung (Begriffsdefinition, Metapher, rhetorische Frage, Wortspiel, 

Wortbildung, Wortersatz, Litotes, Alliteration, Diminutiv, Pleonasmus, Epizeu-

xis/Wortwiederholung, negative Attribute, Phraseologismus, Hyperbolik, Ironie, expressi-

ver Ausruf und Sprachenwechsel) explizit oder – was häufiger der Fall ist – implizit argu-

mentiert wird. Am Beispiel der Metapher lässt sich gut zeigen, dass es hier 

Überschneidungen auch zu anderen Argumentformen gibt. Metaphern basieren einerseits 

auf Vergleichen und könnten daher auch in dieser Kategorie verortet werden. Andererseits 

stellen sie fest etablierte sprachliche Mittel der Verständnissicherung und der Erkenntnis-

konstitution dar, bei denen Zielkonzepte anhand von metaphorischen Modellen (Quell-

konzepten) erläutert werden. Während jedoch bei den weiter oben beschriebenen Ver-

gleichsargumentationen (Analogieargumente) der Vergleich jeweils expliziert wird, ist 

dies bei Metaphern i. d. R. nicht der Fall bzw. nur dann, wenn das metaphorische Modell 

aus argumentativen Gründen ausgeschöpft wird, d. h. die Metapher in ihren Bestandteilen 

weiter genutzt und ausgedeutet wird. 

5.6.1 Begriffsinterpretation 

Eine weit verbreitete Argumentationsform, v. a. im Bereich politischer Diskurse91, ist das 

„Besetzen“ von Begriffen. Damit ist gemeint, dass um die Bedeutungen von Begriffen ar-

gumentativ gerungen wird. „Semantische Kämpfe“92 werden um die Begriffe und um die 

damit verbundene Deutungshoheit ausgetragen. Es wird darum gestritten, welche Inhalte 

mit Ausdrücken wie Demokratie, Freiheit, soziale Gerechtigkeit u. v. a. m. verbunden wer-

den sollen. Bei diesen Argumentationen geht es dann auch immer darum, tatsächliche 

oder auch nur unterstellte Begriffsdeutungen des Gegners zu widerlegen und die eigenen 

Begriffsdeutungen zu plausibilisieren. Auch Luther verwendet diese beiden Argumentati-

onsformen in der Streitschrift von 1545 ausgiebig, am augenfälligsten bei der Frage, was 

unter einem „freien“ Konzil zu verstehen sei.  

DAs ist die sprache des Stuels zu Rom, wenn er ein frey Concilium gibt, das du jn furt auch Roemisch 

verstehen koennest: wenn sie “frey” sagen, das es gefangen heisse bey uns Deudschen, Wenn sie 

“weis” sagen, das du schwartz verstehen muessest, Wenn sie “Christliche Kirche” sagen, das du die 

grundsuppe aller Buben zu Rom verstehest, Wenn sie den Keiser einen Son der Kirchen nennen, das es 

also viel sey, als der verfluchtest Man auff Erden, welchen sie wolten, das er in der Helle were, und sie 

|| 
91 Vgl. z. B. den Sammelband von Liedtke, Wengeler & Böke (1991). 

92 Vgl. dazu Felder (2006). Zum Begriff ebd. S. 17f. 



126 | Argumentationsmuster – formal 

  

hetten das Reich, Wenn sie Deudschland die loebliche Nation nennen, das es heisse: die bestien und 

Barbari […]  

(WA 54: 212) 

In diesem Beispiel verwendet Luther in polemischer Absicht zusätzlich zur Deutung der 

gegnerischen Begriffsauslegung auch eine Kontrastierungstechnik. Zwar führt er im ersten 

Abschnitt des Textes detailliert aus, was er selbst unter einem freien Konzil und was die 

Papstseite darunter versteht (WA 54: 206–228). Dabei bleibt es jedoch nicht; er spitzt die 

unterschiedlichen Deutungen dann auch kontrastierend zu: Der Gegner verstehe unter frei 

das, was man gemeinhin unter gefangen verstehen muss. Der Gegner verstehe unter weis 

das, was man normalerweise unter schwartz verstehen muss. Die Semantik von Christliche 

Kirche als Institution ist beim Gegner so verändert, dass die eigentliche Bedeutung auf die 

grundsuppe aller Buben zu Rom, also auf eine Verbrecherbande, verweist. Ähnliche Ge-

gensätze werden dann noch für Son der Kirchen und Deudschland, die loebliche Nation 

konstruiert. Diese semantischen Zuschreibungen sind selbstredend so geartet, dass sie 

vom argumentativen Gegner nicht geteilt werden können. 

Im zweiten Beispiel wird der theologische Zentralbegriff schlechthin angesteuert. Lu-

ther will zeigen, dass die tatsächliche Auffassung des Begriffs GOTT, die der Papst vertritt, 

das genaue Gegenteil von dem bedeute, was damit eigentlich gemeint ist bzw. gemeint 

sein muss. Der Teufel treibt sein Unwesen mithilfe seines Instruments, dem Papst.  

Er hat im Himel Reich, das ist, in Christus Reich, in der Kirchen, viel zu schaffen und viel geschafft 

(Gleich wie sein Gott, der Teufel, auch), Denn er hat viel zuthun, das er zubreche und zerstoere alles, 

was Christus gebawet hat und noch bawet. Also hatte sein Gott auch zu schaffen, im Hause Hiob, da er 

jm alle seine Kinder, gesinde und vieh erschlug, und jn selbs auch plagte.  

(WA 54: 265) 

Gestützt wird diese Begriffsdeutung (GOTT = TEUFEL) noch durch einen Vergleich mit der 

bekannten Geschichte von Hiob. Des Papstes Gott (sein Gott), also der Teufel, brachte 

Verderben über Hiob in gleicher Weise wie der Papst als Handlanger des Teufels über 

alles, was Christus gebawet hat und noch bawet. 

Im dritten Beispiel geht es um die Bedeutung des Begriffs RÖMISCHE KIRCHE. Im zweiten 

Abschnitt des Textes (WA 54: 228–285) setzt sich Luther mit der Institution des Papsttums 

auseinander und legt seine Auffassung der Institution Kirche dar. Die rechte Roemische 

Kirche unterscheidet sich danach ganz erheblich von dem, was das Papsttum im Laufe 

seiner Geschichte faktisch daraus gemacht hat. Dadurch wird dem Begriff RÖMISCHE KIRCHE 

eine Bedeutung zugeschrieben, die sich aus der gegnerischen Argumentation ergibt und 

eine andere Bedeutung (die der rechten römischen Kirche), die die eigene Seite vertritt. 

DV must aber durch das Wort “Roemische Kirche” bey leibe nicht verstehen die rechte Roemische Kir-

che, Sonderlich die vor dem Bapstum gewest ist, welche das Bapstum nicht hat wollen annemen noch 

leiden, wie wir gehort haben in dem heiligen Gregorio, auch Christus on zweivel noch etlich Loth und 

seine Toechter in der Roemischen Sodoma hat, welchen das grewliche wesen des Bapstumbs ubel ge-

felt, Sondern Bepstisch, spitzbuebisch und Teuflisch mustu es verstehen, das der Bapst der heiligen 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 127 

  

Roemischen Kirchen namen braucht auffs schendlichst und lesterlichst und meinet damit seine Bu-

benschule, Huren- und Hermaphroditen Kirche, des Teufels grundsuppe, gleich wie er droben die 

Wort „Frey, Christlich, Deudsch Concilium” Spitzbuebisch meinet.  

(WA 54: 233) 

Die im Zitat angeführte Gegenüberstellung der beiden Begriffsdeutungen wird von Luther 

noch mit einer Reihe von Beschimpfungen veranschaulicht, auf dass keine Zweifel bei der 

Bewertung beider Begriffsoptionen bestehen bleiben. Die rechte römische Kirche hat vor 

der Etablierung des Papsttums bestanden, danach nicht mehr. Die Deutung von RÖMISCHER 

KIRCHE, wie sie der Papst und das gesamte Papsttum vornimmt, entspricht dem Denken 

des Roemischen Sodoma. Das päpstliche Verständnis des Begriffs ist spitzbübisch und 

Teufflisch. Die anmaßende Begriffsverwendung durch den Papst ist schendlichst und 

lesterlichst. Sie zielt nur auf seine Bubenschule [Verbrecherschule], Huren- und Hermaph-

roditen Kirche etc. 

Im vierten Beispiel geht es um die Deutung der dreiteiligen Papstkrone im Sinne eines 

weltlichen Herrschaftsanspruchs. Das, was man eigentlich nur als Bischoffs Hut, also als 

Amtsabzeichen eines normalen Bischofs deuten müsste, wird vom Papst ganz anders ver-

standen. 

DAher die Bepstliche Krone zu Rom nicht heisst ein Bisschoffs Hut, Sondern [Seite 265] Regnum 

Mundi, Der Welt Reich, davon S. Gregorius und frome Bisschove der Roemischen Kirchen nichts ge-

wust, ehe der Bapst kam. Denn die Welt ist in drey teil geteilet, die nennet man Europa, Affrica, Asia, 

Das sind die drey Kronen des Bapsts. Denn alle Reiche in diesen dreyen Lendern sind des Bapsts, wie 

das Cap. Omnes, und seine Heuchler (ich hette schier gesagt: wie des Teufels foertze) rhuemen, das er 

der gantzen Welt Herr sey.  

(WA 54: 264f.) 

Auch hier wird die Begriffsdeutung, die sich auf die Zeit vor der Etablierung des Papst-

tums beruft, durch zwei weitere Argumentationsformen verstärkt: Einmal geschieht dies 

durch eine Praeteritio (ich hette schier gesagt), d. h. durch den expliziten Hinweis darauf, 

etwas nicht zu sagen, etwas nicht als Argument einzufügen, und es gerade dadurch ins 

Bewusstsein der Leser zu bringen. Zum anderen ist dann der Inhalt der Praeteritio rele-

vant, hier eine Beleidigung (Teufels foertze). 

Im fünften Beispiel geht es um den Begriff der KEUSCHHEIT bzw. um den ZÖLIBAT der 

Priester. Luther greift hier zunächst die päpstliche Auffassung an, nach der Priester und 

Mönche zölibatär leben sollen. Dies geschieht dadurch, dass er den Gegner zunächst zu 

Wort kommen lässt, markiert mit einer zusätzlichen Beleidigung (Nein, spricht der Fartzer 

zu Rom). 

Christus hat die Ehe frey wollen haben. Nein, spricht der Fartzer zu Rom, Priester, Muenche, Nonnen, 

sollen nicht ehelich sein, Und ist weit besser, das einer keusch lebe (nach der Roemischen Bepstli-

chen, Cardinalischen keuscheit, dagegen Sodoma und Gomorra Jungfrawen sein moechten) denn ehe-

lich werden.  

(WA 54: 267) 



128 | Argumentationsmuster – formal 

  

Das dem Gegner unterstellte Begriffsverständnis von KEUSCHHEIT ergibt sich quasi neben-

bei durch einen Kommentar Luthers in den Klammern. Wenn der Papst keusch sagt, meint 

das die Roemische[] Bepstliche[], Cardinalische[] keuscheit. Auch was damit gemeint ist, 

wird dem Leser noch drastisch erläutert. Dies ist eine Keuschheit, bei der Sodoma und 

Gomorra Jungfrawen sein moechten. Ein drastischerer Gegensatz zwischen Verworfenheit 

und Keuschheit lässt sich kaum denken. 

Im sechsten Beispiel geht es um den Begriff des CHRISTEN. Zunächst führt Luther aus, 

dass die Gegenseite kein richtiges Verständnis der zehn Gebote, des Vaterunsers oder 

bestimmter Glaubensartikel haben kann, da sie ja nicht die entsprechenden katecheti-

schen Schriften lesen oder verstehen kann. Ihr Unvermögen wird dann durch ein Ver-

gleichsargument (Kinder von vier, fuenff jaren) veranschaulicht. 

Denn dafuer darffestu nicht sorgen, das der Bapstesel mit seiner roemischen Bubenschule ein einig 

Gebot unter den zehen verstehet, Auch nicht eine Bitte im Vater unser, noch einen Artickel im Glau-

ben, oder wie Tauffe und Sacrament zu verstehen und zu brauchen sey, wie ein Christ leben sol, was 

gute werck sind, Gott gebe, das er die zehen Gebot (wil des verstands gerne schweigen) koenne nach 

einander zelen, wie unser Kinder von vier, fuenff jaren koennen. 

(WA 54: 271) 

Im zweiten Schritt wird dann die Begründung geliefert, warum die Gegenseite so unver-

ständig ist und sein muss. Sie lesen die Schriften der Lutherseite nicht und aus ihren eige-

nen Schriften (grosse Buecher, Decret, Bullen) kann ein Verständnis der richtigen Glau-

bensinhalte nicht gewonnen werden. An diese Schriften hält sich allerdings die 

Gegenseite. 

Denn sie lesens nicht, gehen nicht damit umb, So gebens auch jre grosse Buecher, Decret, Decretal, 

Sexti, Clementin, Extravagant, Bullen nicht. Nicht ein wort kanstu aus allen diesen Buechern, sampt 

jren Scribenten finden, das dich leren moechte, das erste Gebot zuverstehen, oder eine bitte im Vater 

unser zu beten. 

(WA 54: 271) 

Im dritten Schritt wird dann aus der Gegenüberstellung der Schriften (katechetische Texte 

der Lutherseite vs. päpstliche Texte) abgeleitet, dass die Gegenseite kein richtiges Ver-

ständnis dessen haben könne, was einen Christen ausmacht. 

Jst auch nicht wunder, sie haltens fuer geucherey und lauter Narrwerck, was wir Christen gleuben, 

Heissen uns Bon Christian, das ist, grosse Narren, die solch ding gleuben muegen. 

(WA 54: 271) 

Daraus ergibt sich dann am Ende, dass das, was wir Christen (stellvertretend für alle, die 

sich an den durch die Bibel legitimierten Glaubensinhalten orientieren) sind, zwar von der 

Gegenseite ironisch als Bon Christian (gute Christen) bezeichnet werden mag; gemeint ist 

aber von der Gegenseite mit Bon Christian in diesem Sinne grosse Narren. Durch diese 

Argumentation wird somit die Semantik von CHRIST zwischen der eigenen (richtigen) und 

der gegnerischen (falschen) Deutung kontrastiert.  



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 129 

  

5.6.2 Metapher 

Die Hauptmetapher in der Streitschrift von 1545 ist die metaphorische Gleichsetzung des 

Papstes mit einem Esel. Die Eselmetapher ist eine bekannte und wohletablierte Metapher, 

in der v. a. die negativ wertenden Attribute ‚dumm‘ und ‚störrisch‘ fokussiert werden.93 Die 

Metapher des Papstesels war auch in der zeitgenössischen Bildpolemik etabliert.94 Zusätz-

lich aufgeladen war die Eselmetapher dadurch, dass sie ikonographisch auch schon seit 

spätestens 1523 mit einem Monstrum95 verbunden wurde, das als Papstesel einen Eselkopf, 

schuppigen Körper und weitere Teufelsmerkmale96 aufwies. So wird die Eselmetapher eine 

doppelte: Zum einen werden die Eselmerkmale auf den Papst metaphorisch transferiert; 

zum anderen wird das Monstrum des Papstesels (s. Abb. 10) durch die Eselmetapher für 

den zeitgenössischen Leser jeweils mit aktiviert, sodass die Gleichsetzung dieses „Esels 

mit Teufelsmerkmalen“ mit dem Antichristen plausibilisiert wird. 

|| 
93 Vgl. zur Tiermetaphorik bei Beschimpfungen z. B. Faust (1969), zum Esel ebd. S. 72–75 und v. a. S. 100–

103; zur Verwendung der Eselmetapher bereits im Lateinischen ebd. S. 84–85, 90, 97 (mit Beispielen aus 

Plautus, Terenz, Cicero, Apuleius). Faust verweist darauf, dass Esel als Beschimpfung eine sehr lange 

Tradition hat, erstmals im Deutschen belegt 1250 im Laurin (vgl. ebd. S. 101) mit der Bedeutung ‚Dumm-

kopf/Narr‘, aber sicherlich schon weitaus länger in der pejorativen Bedeutung geläufig (vgl. S. 103). Zu 

metaphorischen Beschimpfungen wie Schwein oder Esel vgl. auch Sornig (1975: 153). 

94 Vgl. dazu Lobenstein-Reichmann (2013: 42) mit Verweis auf zeitgenössische Flugschriften. Generell zur 

zeitgenössischen Tiermetaphorik zum Zwecke der Abwertung des Gegners Lobenstein-Reichmann (2013: 

40–46). 

95 Richardsen-Friedrich (2003: 113): „Luther und Melanchthon gaben 1523 zusammen eine Bilderkampf-

schrift heraus: Deuttung der czwo grewlichen Figuren, Bapstesels czu Rom vnd Munchkalbs zu Freyberg ynn 

Meyssen funden (WA 11: 369–385). In ihr wurden zwei Monstra als Weissagung Gottes auf das Papsttum und 

das Mönchtum gedeutet. Melanchthon deuteten den vermeintlich aus der Tiber ausgeworfenen ,Papstesel‘, 

Luther das ,Mönchskalb‘, eine Mißgeburt, die in Walterdsdorf bei Freiber in Sachen 1522 auf die Welt kam. 

Die Schrift fand weite Verbreitung […].“ (Herv. i Orig.). 

96 Zur Deutung der Körperteile des Papstesels vgl. Richardsen-Friedrich (2003: 116–117), die die Deutung 

Melanchthons erläutert. Der Kopf steht für den Papst, die rechte Hand für das geistliche Regiment, die linke 

Hand für das weltliche Regiment. Die Füße unterstützen als Säulen den Herrschaftsanspruch des Papstes. 

Der rechte Fuß soll einen Ochsenfuß darstellen, der für die Vertreter der Papstpartei (Theologen etc.) steht, 

der linke Fuß ist eine Greifenklaue, die für die weltlichen Unterstützter des Papstes stehen. Bauch und 

Brust stehen – als weibliche Körpermerkmale – für das „unsittliche Leben des päpstlichen Körpers“ 

(Richardsen-Friedrich 2003: 116), also für Wollust, Unkeuschheit und Völlerei. Die Fischschuppen symboli-

sieren den Schutz, den die weltlichen Herrscher dem Papst geben. Das alte Männergesicht symbolisiert –

qua Alter – das kommende Ende des Papsttums; der feuerspuckende Drache steht für die päpstlichen Texte 

(Bullen, Dekete etc.). 



130 | Argumentationsmuster – formal 

  

 

Abb. 10: Papstspottbilder, Anhang zu WA 54, Blatt 2. 

Die Eselmetapher – zusätzlich ikonographisch verstärkt durch das Monstrum des Papst-

esels (s. Abb. 10)97 – kann als Leitmotiv für den ganzen Text gelten. Das Bild des Papstesel-

Monsters dürfte den Zeitgenossen vertraut gewesen sein, da es schon seit 1523 (Erstdruck, 

|| 
97 Richardsen-Friedrich (2003: 113–118) erläutert das Monstrum des Papstesels detailliert. Die Abbildung 

wurde erstmals gedruckt in der Schrift von Melanchthon und Luther von 1523: Deuttung der czwo grewlichen 

Figuren, Bapstesels czu Rom vnd Munchkalbs zu Freyberg ynn Meysszen/ funden 1523. „Das Bild des Papst-

esels erschien vielfach in späteren Schriften und Reden Luthers.“ Richarden-Friedrich (2003: 114). 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 131 

  

WA 11: 371) im Umlauf war (vgl. Abb. 11, in der der Erstdruck des Papstesels aus der Schrift 

von 1523 dargestellt ist). Die Abbildung von 1545 (Anhang zu WA 54, Blatt 2) ist im Ver-

gleich zum Erstdruck von 1523 (Abb. 11) – bei gleicher Symbolik und Grundaussage – dif-

ferenzierter und detailreicher ausgearbeitet. An die Stelle des eher etwas grobschlächtig 

anmutenden Holzschnitts von 1523 tritt ein filigran wirkender, die Details des Papstesel-

Monstrums und der Umgebungsattribute herausarbeitender, neuer Holzschnitt in der 

Bilderserie von 1545. 

 

Abb. 11: Das Monstrum des Papst-Esels, WA 11: 371. 

An 82 Stellen im Text verwendet Luther diese Metapher in den unterschiedlichsten For-

men: als einfacher Esel, als diminuiertes Eselchen, als feminine (und damit zusätzlich 

beleidigende) Form Eselin, mit verschiedenen Adjektivattributen (groben esel; grobe unge-

lerte Esel; Roemischen Esel; grossen Esels; grosser, grober, toelpischer, schendlicher Esel; 

feindselige Esel), in Komposita (fartz Esel; Bapstesel; Eselbapst; EselBapstfartz; Eselfartz; 

Maulesel; luegen Esel; Eselstal; Esels ohren) und Derivationen (Eseley). Die Verwendung 

der Metapher erfolgt im Regelfall mit Bezug auf den Papst oder – weniger häufig – mit 



132 | Argumentationsmuster – formal 

  

Bezug auf die päpstliche Partei insgesamt. Die Bedeutung der Metapher entspricht der 

bekannten Lesart von ‚Dummheit‘ bzw. ‚Sturheit (wider besseres Wissen)‘. Die Tatsache, 

dass Luther diese Metapher derart häufig verwendet und z. T. an einzelnen Textstellen 

zudem gehäuft, spricht dafür, diese Metapher entweder als sog. Argumentum ad nauseam 

(in argumentationslogischer Hinsicht) zu verstehen oder (was dem letztlich gleichkommt) 

als „Festschreiben“ im Sinne von Lobenstein-Reichmann.98 Damit ist gemeint, dass durch 

die wiederholte und in der Streitschrift schon stereotype Zuschreibung von Attributen die 

Konzeptualisierung insgesamt geprägt und verfestigt wird. Der Leser assoziiert immer 

stärker das von der (negativ wertenden) Metapher aufgerufene Bedeutungspotential. In 

der neueren Forschung ist dieser Vorgang auch als Framing99 beschrieben worden: durch 

die wiederholte Rahmung und kontextuelle Einbettung von Konzepten mit jeweils be-

stimmten anderen Konzepten (hier Metaphern/negative Attribute) wird die Konzeptuali-

sierung des Zielkonzepts (PAPST) selbst allmählich verändert. Es geht dann dabei nicht nur 

darum, das Zielkonzept (PAPST) durch den Rückgriff auf ein bestimmtes Quellkonzept 

(ESEL) besser zu verstehen; dies wäre im Sinne der kognitiven Metapherntheorie100 durch 

eine einmalige Gleichsetzung bereits möglich. Sondern es geht darüber hinaus darum, 

diese Gleichsetzung durch die penetrante Wiederholung so zu verfestigen, dass die vom 

Quellkonzept übertragenen Bedeutungsanteile (‚dumm‘, ‚störrisch‘, ‚unbelehrbar‘) zu 

einem konstitutiven Bestandteil des Zielkonzepts (PAPST) selbst werden. 

Die exzessive Verwendung der Eselmetapher führt bei Luther auch dazu, dass er sie in 

den verschiedensten Kompositionsmöglichkeiten nutzt. Schwitalla (2010: 113) nennt dies 

zu Recht eine „gewisse Freude an der sprachlichen Verunglimpfung“, bei der alle Kombi-

nationsmöglichkeiten von „Papst“, „Esel“ und „Farz“ genutzt werden. Von den zahlrei-

chen Beispielen seien hier nur zwei zur Veranschaulichung angefügt. 

Im ersten Beispiel wird die Eselmetapher in einer sechsfachen Reihe genutzt, in der 

Positionen Luthers denen des Papstes gegenübergestellt werden101. Zur Veranschauli-

chung füge ich dem Zitat eine Nummerierung der Argumente und der Eselwortbildungen 

bei. 

[1] ERstlich, wie droben gehoert, wil der HErr seine Kirchen auff sich den Fels gebawet haben, das ist, 

an jn sol man gleuben, wer ein Christ sein wil.  

[1] Nein, spricht der Bapstesel, Es heisst, man sol mir gehorsam sein […]  

[2] JTem, der HErr gibt sein Sacrament gantz seinen Christen.  

|| 
98 Lobenstein-Reichmann (2013: 16, mit Verweis auf Graumann & Wintermantel [2007]). 

99 Vgl. zur Frame-Semantik, die die semantiktheoretische Fundierung für den Prozess des Framings als 

Bedeutungskonstitution legt, und zu den damit verbundenen Framing-Effekten grundlegend: Busse (2012) 

und Ziem (2008), zum politischen Framing als Anwendungsbeispiel Wehling (2016). 

100 Grundlegend für die kognitive Metapherntheorie nach wie vor z. B. Lakoff & Johnson (1980), Lakoff 

(1987). Als Anwendungsbeispiel für einen historischen Begriffswandel bei gleichzeitiger Konstanz in der 

Verwendung bestimmter metaphorischer Modelle sei auf Hundt (1995) und Hundt (2006) verwiesen. 

101 Die Gegenüberstellung der Argumente geht an dieser Stelle noch weiter, allerdings nutzt Luther im 

abschließenden siebten Argument eine andere Beschimpfung: aller hellischt Vater. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 133 

  

[2] Nein, spricht Fartzesel Bapst, Den Leien ist gnug eine gestalt, den Priestern gehoerts gantz.  

[3] JTem, das Sacrament wil der HErr hie gegeben hahen, zu stercken die armen gewissen durch den 

Glauben.  

[3] Nein, sagt Bapst Fartzesel, […]  

[4] JTem, der HErr wil, das, wer im rechten Glauben stirbt, sol gewis selig sein.  

[4] Nein spricht Eselbapst, Man mus zuvor ins Fegfewr, […]  

[5] JTem, der HErr wil, das seiner Tauffe krafft sol bleiben, so offt wir widerkeren, so lang wir hie leben.  

[5] Nein, spricht Eselfartz-Bapst, Die Tauffe ist bald verloren, […]  

[6] JTem, der HErr wil, Wer da beicht oder seine Suende bekennet, und gleubt der Absolution, dem sol-

len sie vergeben sein.  

[6] Nein, sagt EselBapstfartz, Glaube thuts nicht, […]  

(WA 54: 266)  

[1] Bapstesel, [2] Fartzesel Bapst, [3] Bapst Fartzesel, [4] Eselbapst, [5] Eselfartz Bapst, [6] 

EselBapstfartz sind die verwendeten Kombinationen. Von den insgesamt sechs denkbaren 

Kombinationsmöglichkeiten aus Bapst, Fartz und Esel wird an dieser Stelle lediglich eine 

nicht genutzt: Bapsteselfartz. Möglicherweise ist diese Kombination bei der ersten Be-

schimpfung gedacht gewesen (Bapstesel), wobei der Fartz dann – aus welchen Gründen 

auch immer – vergessen wurde. Die Beschimpfungen [1] – [5] sind Determinativkomposita, 

bei denen entweder Bapst oder die Metapher des Esels das Grundwort bilden. Nur in [6] 

wird davon abgewichen. In diesem Kompositum determiniert der EselBapst den Fartz 

(rechtsverzweigend). Allerdings ist das gesamte Wortbildungsprodukt dann wohl eher als 

Possessivkompositum zu deuten: der Fartz steht für die ganze Person. 

Wie bereits aus dem ersten Beispiel zu ersehen ist, wird die Eselmetapher i. d. R. mit 

anderen Argumentationsmustern verbunden. Die Freude am Wortspiel und an den Wort-

bildungsmöglichkeiten ist dabei nur eine Anwendungsform unter verschiedenen anderen. 

Im zweiten Beispiel wird die Eselmetapher mit einem Argumentum ad baculum und einem 

Sprichwort verknüpft. Die Metapher des Esels bietet ja die Möglichkeit der Ausschöpfung 

d. h. der weiteren Explikation des metaphorischen Modells. Luther nutzt dies so: 

O wie ist dem groben esel so wol! Er ringet nach einem, der jm einen stecken auff den sack leget, das 

jm die lenden sich beugen muesten! 

(WA 54: 222) 

Die Bedeutungsaspekte der Eselmetapher sind aktiviert, der Papst (vielfach im Text) damit 

verbunden. Nun wird die Metapher ausgeschöpft. Im ersten Schritt mit einem Anklang an 

das bekannte Sprichwort Wenn dem Esel zu wol ist, geht er aufs Eis tanzen und bricht sich 

ein Bein102, das die Dummheit des Esels fokussiert. Diese Dummheit fordert Gegenmaß-

nahmen geradezu heraus. Diese werden im zweiten Schritt in Form eines Droharguments 

(ad baculum) angefügt: Der dumme Esel schreit geradezu nach jemandem, der jm einen 

stecken auff den sack legen, das jm die lenden sich beugen muesten! 

|| 
102 Vgl. Luther & Thiele (1535/1900: 297), wo auf die Form „Wenn dem Esel zu wohl ist, so gehet er aufs 

Eis tanzen und bricht ein Bein“ verwiesen wird. 



134 | Argumentationsmuster – formal 

  

Diese Beispiele, die sich noch durch weitere ergänzen ließen, zeigen Folgendes. Die 

Eselmetapher ist die Hauptmetapher zur Kennzeichnung des Papstes im Text. Sie wird 

zwar stetig wiederholt (ad nauseam), dies jedoch nicht in rhetorisch anspruchsloser, ein-

töniger Form, sondern i. d. R. eingebettet in andere Argumentationsformen und jeweils so 

variiert, dass das ganze negative Konnotationspotential der Metapher durch Luther ge-

nutzt werden kann. 

In der Streitschrift werden neben der absolut dominanten Hauptmetapher des Esels 

auch andere Metaphern genutzt, sie sind im Vergleich zur Eselmetapher allerdings sowohl 

in der Frequenz als auch in der Funktion nachgeordnet. Zwei Beispiele mögen hier genü-

gen: die Metapher der Sonne und des Schweine-/Eselstalls. 

Die Sonne wird an einer Stelle im Text als Anthropomorphisierungsmetapher verwen-

det. Sie spielt dabei die Rolle einer unparteiischen Person. Im Kontext der Stelle geht es 

um die positiven Handlungen des Kaisers im Unterschied zu den Handlungen und Aussa-

gen der Papstseite.  

Solchs103 heisst der Spitzbube zu Rom ubel gethan. O grosse suende! Ja was heissen die Buben wol ge-

than, on was sie zu Rom thun? darueber die Sonnen hinfurt zu scheinen muede ist, und das [1. Mose 

13, 6] land (wie sie selbs sagen) nicht mehr tragen kan. […] 

(WA 54: 224) 

Eingebettet ist die Stelle in eine ironische Argumentation (O grosse suende!), die das Han-

deln des Kaisers vermeintlich kritisiert. Gleich im Anschluss an die personifizierte Sonne, 

die über das Fehlverhalten des Papstes zu scheinen muede ist, wird auf 1. Mose 13,6 ver-

wiesen, eine Stelle, in der das „Land“ personifiziert wird. Es kann nicht „nicht ertragen, 

daß sie [Lot und Abraham, M. H.] beieinander wohnten“. Unmittelbar im Anschluss an 

diese Stelle wird die Sonnen-Metapher noch einmal aktiviert, wiederum im Rahmen einer 

ironischen Argumentation: 

DAs ander stueck, das Keiser Karolus gethan hat zu Speir, O thar ichs auch sagen? horresco referens, 

mir grawet dafuer. Lieber, betet ein Vater unser fuer mich, das ich nicht wie Eli gestrafft werde, O liebe 

Sonne, erschrick nicht, und werde nicht schwartz fuer meiner rede, das ich von solcher grossen suen-

de sage! Das ist die suende: Keiser Karl hette gern friede und einigkeit in der Religion, gleich wie er im 

Reich gern frieden sehe, […]. 

(WA 54: 224) 

Luther spielt mit dieser Personifizierung natürlich auch auf die seinerzeit allseits bekannte 

Bibelstelle aus Mt. 5, 44–45 an (Bergpredigt): 

|| 
103 Die friedenserhaltenden Handlungen des Kaisers: Ey er [Kaiser Karl V., M. H.] wolt nicht ein blutvergie-

ssen in Deudschen landen anrichten, da der Teufel der Bapst und Cardinal mit lust inne baden moechten, und 

damit jre hellische grundsuppe geschuetzt wuerde, Sondern hat das Wormisch Edict suspendirt, daher aller 

unfriede in Deudschland komen war, Und hat dasselb darumb gethan, das man eintrechtiglich dem Tuercken 

widerstand [Seite 224] thun kuend, wie ein fromer Christlicher Keiser thun sol, sein Vaterland zu versehen mit 

gutem friede und schutz. (WA 54: 223f.). 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 135 

  

Ich aber sage euch: Liebet eure Feinde; segnet, die euch fluchen; tut wohl denen, die euch hassen; bit-

tet für die, so euch beleidigen und verfolgen, auf daß ihr Kinder seid eures Vater im Himmel; denn er 

läßt seine Sonne aufgehen über die Bösen und über die Guten und läßt regnen über Gerechte und Un-

gerechte.104 

Diese Stelle (Mt. 5, 45) hatte wegen ihrer Bekanntheit schon zur damaligen Zeit sehr wahr-

scheinlich sprichwörtlichen Charakter. Verschiedene Formen der Redensart haben sich 

daraus entwickelt, z. B. „seine Sonne scheinen lassen über Gerechte und Ungerechte“105 

oder „Die Sonne geht auf über Böse und Gute“.106 Während im ersten Beleg zur Sonnen-

Metapher die eigentlich unparteiische Sonne ob der Verdorbenheit der Papstseite muede 

ist und sich so faktisch eben doch positionieren muss in der Argumentation, wird sie im 

zweiten Beleg direkt angesprochen. Ironisch wird sie gebeten, nicht zu erschrecken und 

sich nicht zu verfinstern ob der Tatsache, dass Luther von den Taten des Kaisers berichtet. 

Die ironische Bitte markiert klar, auf welcher Seite auch hier die Sonne stehen wird. Inso-

fern ist die Nutzung der Metapher – gerade mit Blick auf die entsprechende Stelle aus der 

Bergpredigt – relevant. Selbst die bekanntermaßen unparteiische und überparteiliche 

Sonne muss in diesem Fall, wenn es um die argumentative Position des Papstes geht, auf 

der Seite Luthers stehen. 

Der Schweine- resp. der Eselstall wird als Metapher im Rahmen einer Argumentation, 

die dem Gegner unterstellt wird, von Luther verwendet. Dabei dürfte die Verbindung von 

Sewstall und Eselstal nicht zufällig sein, greift der Eselstal doch zugleich die dominante 

Eselmetapher auf. Im Beleg unterstellt Luther der gegnerischen Seite, dass sie die Kirche 

als Institution als Schweinestall verstehe. Die Metapher wird im Zitat zugleich ausge-

schöpft, indem der Papst mit seinem dreck innen regieren muege. Auch der Verweis auf den 

dreck ist nicht zufällig, da er das Wortspiel (vgl. 5.6.4) mit Decret vs. Drecket aufgreift.  

Aber der Bapstesel weis nichts, weder vom Glauben noch verheissung, noch von Gottes Geboten, Hellt 

die Kirchen fuer einen Eselstal oder Sewstal, da er mit seinem dreck innen regiren muege. 

(WA 54: 272) 

So fügt sich der „Dreck“, also die Decrete, stellvertretend für die päpstlichen Schriften 

nahtlos in die Metapher ein. Der Papst als Bapstesel macht die Kirche zum „Schweinestall“ 

gerade dadurch, dass er weder vom Glauben noch verheissung, noch von Gottes Geboten 

etwas weiß.  

Auffällig ist im Text insgesamt, dass vergleichsweise wenige Metaphern genutzt wer-

den. Deutlich frequenter ist z. B. die Nutzung unterschiedlicher Phraseologismen oder 

anderer veranschaulichender Argumentationsformen. Über die Gründe kann hier nur 

spekuliert werden. Möglicherweise ist die Verwendung von Metaphern im sprachlich-

|| 
104 Übersetzung nach der Lutherbibel von 1912. 

105 Röhrich (2006: 1311). 

106 Wander (1987: Bd. 4, 613). In der Sprichwörtersammlung Luthers (Luther & Thiele 1535/1900) ist dieses 

Sprichwort zwar nicht gebucht, was aber kein Beweis dafür ist, dass Luther es nicht gekannt hat. 



136 | Argumentationsmuster – formal 

  

aggressiven, grobianischen Kontext der Streitschrift kognitiv zu aufwendig, etwa im Ver-

gleich zur Verwendung von Phraseologismen oder explizit ausgeführten und ausgebauten 

Analogieargumenten. 

5.6.3 Rhetorische Frage 

Rhetorische Fragen zeichnen sich dadurch aus, dass sie die Antworten jeweils schon im-

plizit mitliefern (kontextuell bedingt). Sie sind damit keine echten Fragen, sondern impli-

zite Behauptungen. Das, was mit rhetorischen Fragen behauptet wird, ist die jeweilige 

Konklusion einer Argumentation, die sich entweder aus dem argumentativen Kontext oder 

aus der argumentativen Position des vermeintlich Fragenden ergibt, die dem Leser/Hörer 

natürlich bekannt sein muss, damit die rhetorische Frage als Argumentationsform über-

haupt funktionieren kann. Eine rhetorische Frage, die nicht als solche erkannt wird, muss 

somit ihre argumentative Funktion i. d. R. verfehlen. In der Streitschrift von 1545, die in 

Bezug auf die Position des Autors und in Bezug auf Drastik, Polemik, Veranschaulichung 

von Argumenten nichts zu wünschen übriglässt, sind die jeweiligen rhetorischen Fragen 

immer zweifelsfrei als solche erkennbar. Mit einer rhetorischen Frage stellt der Fragende 

scheinbar etwas zur Disposition, was seiner Meinung nach eigentlich gar nicht zur Dispo-

sition steht. Dabei ist es gleichgültig, ob die rhetorische Frage in Form einer Ergänzungs-

frage oder in Form einer Entscheidungsfrage formuliert wird. Nur scheinbar wird durch 

die Frageform insinuiert, dass Alternativen in der Beantwortung der Frage bestehen wür-

den. Die rhetorische Frage hat damit auch die Funktion, argumentative Offenheit zu in-

szenieren: Der Fragende gibt vor, die verschiedenen denkbaren Antworten auf die Frage 

durchdacht zu haben, zu durchdenken oder zumindest für die Diskussion zu erwägen. 

Tatsächlich ist dies natürlich nicht der Fall. Aber: Durch das Spiel mit den verschiedenen 

Möglichkeiten der Beantwortung rhetorischer Fragen wird der Anschein argumentativen 

Ringens um die richtige Antwort zumindest dem Leser nahegelegt. Gleichzeitig wird je-

doch (durch den Kontext oder durch die vorgängig bekannte Position des Fragenden) die 

vermeintlich eröffnete Argumentation sofort wieder geschlossen: Die Antwort auf eine 

rhetorische Frage und damit die einzig richtige Alternative (aus der Menge möglicher 

Antworten) liegt fest. 

Luther nutzt die Argumentationsform der rhetorischen Frage ausgiebig, wenn es da-

rum geht, die gegnerische Position anzugreifen. Darüber hinaus sind bei ihm rhetorische 

Fragen häufig zusätzlich gerahmt durch weitere Argumentationsformen, die dann das 

Erkennen der vermeintlichen Frage als rhetorische Frage unmissverständlich steuern. 

Im ersten Beispiel geht es um die Frage, ob der Papst überhaupt Absolution von Sün-

den gewähren kann. Klar ist aus Luthers Sicht, dass dies nicht der Fall ist. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 137 

  

AH, was plagen wir uns selbs mit dem verfluchten Bapst! Wie solt er die Suende binden? Weis er doch 

nicht, verstehet er doch nicht, der grobe, grosse Esel und Narr, was Suende sey, kans auch nicht, wils 

auch nicht wissen. 

(WA 54: 271) 

Die rhetorische Frage (Wie solt er die Suende binden?) wird durch eine Beschimpfung ein-

geleitet. Auf die Frage selbst folgt sogleich die Auflösung der vermeintlichen Alternativen 

(weis er doch nicht [...]), die dann noch mit einer Beschimpfung abgeschlossen wird. Mit 

dem impliziten Argument (‚Wer x nicht kennt/versteht/richtig auffasst, kann über x auch 

nicht urteilen‘) ist die vermeintlich offene Frage beantwortet und abgeschlossen. 

In ähnlicher Weise ist im zweiten Beispiel die rhetorische Frage argumentativ einge-

bettet. Hier geht es um die dem Papst zugeschriebene Macht- und Geldgier (Argumentum 

ad hominem), die ihn als Oberhaupt der christlichen Kirche ohnehin schon diskreditieren. 

Die Ablassbriefe sind nicht durch den richtigen Glauben gedeckt. 

Da fragt der Bapst nicht nach, das er nur das Gelt kriegt, und seine macht bestetigt. Was solt der Bapst 

und sein Gott der Teufel nach der Seelen heil fragen? 

(WA 54: 270) 

Eingeleitet wird die rhetorische Frage durch ein Argumentum ad hominem, das allein 

schon die Antwort auf die Frage (Was solt der Bapst [...]) nahelegt. Zusätzlich ist in der 

Fragestellung selbst die Antwort implizit dadurch, dass der Teufel als der „Gott“ des Paps-

tes mit in die Frage einbezogen wird (Was solt der Bapst und sein Gott der Teufel nach der 

Seelen heil fragen?).  

Im dritten Beispiel wird eine weitere Form der rhetorischen Frage verwendet. Hier 

zeigt sich die Verbindbarkeit dieser Argumentationsform mit anderen, im vorliegenden 

Falle mit der Ironie, die selbst wiederum – in einem größeren Rahmen – in eine fiktive 

Vergleichsargumentation eingebettet ist (vgl. 5.4.4).107 

Wenn Keiser Karol spreche zu seiner Heubtman einem, als in Brabant oder Flandern: Jch befelh dir 

meine Leute, sihe wol zu, das sie geschuetzt werden, und jederman recht geschehe, und dencke, das 

es meine Land und Leute sind, Nicht deine Leute, mit denen du thun woltest, was dich geluestet, wie 

sie offt pflegen, Da gienge der Heubtman hin, und [Seite 278] rhuemet sich, Keiser Karol hette jm indis-

tincte, alle seine Leute befolhen und wolte dadurch Heubtman sein, so weit als Keiser Karol Herr were, 

in Hispanien, Jtalien, Germanien etc. und doch wol wueste, das Keiser Karol viel andere Heubtleute 

hette, Were das nicht ein lieblicher, gewuendschter Heubtman? 

(WA 54: 277f.) 

In diesem Beispiel schließt die rhetorische Frage das fiktive Vergleichsargument ab. Durch 

den Kontext ist klar, wie ein solcher Heubtman zu bewerten wäre. Zusätzlich weist die 

|| 
107 Dort der fiktive Vergleich des Weideauftrags (geistlich) mit einem Auftrag des Kaisers an sei-

nen Heubtman. 



138 | Argumentationsmuster – formal 

  

Frageform ein Ironiesignal auf (Negationspartikel nicht). Durch die Negationspartikel wird 

eigentlich die positive Antwort nahegelegt, die allerdings nicht in Frage kommen kann.  

Im vierten Beispiel werden mehrere rhetorische Fragen in einen fiktiven Dialog mit 

entsprechenden Beschimpfungen eingebunden. Der Kontext ist hier die Frage nach dem 

Recht zur Einberufung eines Konzils (WA 54: 206–228). Der besseren Nachvollziehbarkeit 

wegen wurde das Zitat nach den jeweiligen (fiktiven) Dialogpartnern gegliedert. Die rheto-

rischen Fragen sind nummeriert. 

[Papstseite] „Ja wir habens hernach also gesetzt in unsern Decretalen, das allein der Bapst solle Con-

cilia beruffen und personen nennen.“ 

[Luther] [1] Lieber, ists aber war? [2] Wer hats euch befolhen, also zu setzen?  

[Papstseite] „Schweig, du Ketzer, was zu unserm mund aus gehet, das sol man halten!“ 

[Luther] Jch hoeres. [3] Welchen mund meinstu? [4] da die foertze aus faren? (das magstu selbs hal-

ten!) oder [5] da der gute Korso einfleust? (da scheis ein hund ein!).  

[Papstseite] „Ey du schendlicher Luther, [6] soltu mit dem Bapst so reden?“ 

[Luther] Ey pfui wider, jr lesterliche verzweivelten buben und groben Esel, [7] solt jr denn auch mit ei-

nem Keiser und Reich also reden? [8] Ja solt jr solche hohe vier Concilia mit den vier Christli-

chen, groessesten Keisern so lestern und schenden umb ewer fortze und drecketal willen? [9] Wes lasst 

jr euch denn duencken, das jr besser seid, denn grosse, grobe, ungelerte Esel und Narren, die nicht 

wissen noch wissen woellen, was Concilia, Bisschoff, Kirchen, Keiser, ja was Gott und sein Wort sey? 

Du bist doch ein grober Esel, du Bapst Esel, und bleibst ein Esel.  

(WA 54: 222) 

Insgesamt werden im Zitat neun Fragen ausgeführt, die allesamt rhetorischer Art sind, 

d. h. sie sind keine offenen Fragen, sondern ihre Antworten sind dem Leser bereits beim 

Lesen der Frage durch den Kontext klar. Interessant dabei ist, dass auch dem Gegner eine 

rhetorische Frage (6: soltu mit dem Babst so reden?) zugewiesen wird. Diese wird jedoch 

unmittelbar im Anschluss durch eine ebensolche rhetorische Gegenfrage erwidert. Die 

Gegenfrage führt die Respektlosigkeit der päpstlichen Seite gegenüber der weltlichen 

Obrigkeit ins Feld. Selbst wenn man der rhetorischen Frage der Papstseite zustimmen und 

sie akzeptieren sollte, dass Luther mit seinen Beschimpfungen dem Papst gegenüber res-

pektlos ist und dies nicht angemessen ist, muss man doch gleichermaßen zustimmen, 

wenn Luther den Spieß umkehrt und genau diese Respektlosigkeit in Form einer rhetori-

schen Frage auf die Gegenseite zurückwirft (Fehlverhalten der Papstseite gegenüber der 

weltlichen Obrigkeit). Damit ist durch die Gegenfrage wieder der Fokus auf den Fehlern 

und dem Fehlverhalten der Gegenseite und Luther kann dann in weiteren Beschimpfun-

gen und rhetorischen Fragen (8 und 9) fortfahren. 

5.6.4 Wortspiel 

Auch Wortspiele sind im polemisch-aggressiven Sprachgebrauch Luthers vertreten. Sie 

bieten den Vorteil, durch kognitives Überblenden verschiedener Konzepte, die durch das 

Wortspiel aktiviert werden, Gleichsetzungen vorzunehmen, die den Gegner diskreditieren 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 139 

  

sollen. Dadurch werden Wortspiele, wie sie in der Streitschrift vorliegen, sekundäre Prädi-

kationen, die Attributen vergleichbar sind. Der hellische Bapst ist zugleich „heilig“ (iro-

nisch) und „höllisch“ bzw. seine Heiligkeit erweist sich in Wahrheit als Ausgeburt der 

Hölle. Die Dreckete des Papstes sind zugleich institutionelle Schriften mit hohem Verbind-

lichkeitsanspruch, Dekrete, und auch – was die Inhalte betrifft – „Dreck“. In der vorlie-

genden Streitschrift ist zwar die Type-Frequenz an Wortspielen niedrig – im Wesentlichen 

beschränkt sich dieses Verfahren auf die Wortbildungen vom Typ „dekret – dreck – dre-

cket“ und „heilig – höllisch/hellisch – Hellischeit“. Dafür ist die Token-Frequenz dieser 

beiden Wortspiele relativ hoch. Zwei kontextualisierte Beispiele für diese Art von Wort-

spielen mögen genügen. Das erste Beispiel steht im Kontext der Frage eines „freien Kon-

zils“: 

Das also nicht das Concilium wider den Bapst, Sonder der Bapst wider das [Seite 212] Concilium frey 

sey. Das ist die alte geyge des Bapsts, in allen seinen drecketen und drecketaln, Nemlich: Er sol Herr 

und richter sein uber das Concilium, und nicht das Concilium uber den Bapst.  

(WA 54: 212f.) 

In diesem Wortspiel werden die päpstlichen Schriften mit „Dreck“ gleichgesetzt. Der In-

halt dieser Schriften ist somit durch das Wortspiel selbst schon widerlegt bzw. als unver-

nünftig nicht nachvollziehbar, eben als „Dreck“ markiert. Dieses Wortspiel verwendet 

Luther im Text insgesamt fünfzehn Mal. Die unveränderte Form (Decret, Decretale etc.) 

taucht 47-mal auf, wobei dabei jeweils kontextuell eindeutig ist, dass diese Schriften inak-

zeptabel sind. Berücksichtigt man ferner, dass das Wortspiel zum ersten Mal bereits am 

Anfang des Textes vorkommt (WA 54: 212),108 dann erscheint es plausibel, dass die Über-

blendung beider Ausdrücke auch bei den Formen greift, die in Normalform erscheinen. 

D. h., wenn der Leser auch an vielen Folgestellen decret etc. liest, nimmt er doch das 

Wortspiel drecket mit auf, da es bereits voraktiviert ist und auch immer wieder (noch an 

weiteren vierzehn Stellen) aktiviert wird. 

Noch deutlicher wird dieser Effekt der kognitiven Aktivierung und wiederholten Ein-

prägung beim zweiten Beispiel. Hier wird „heilig“ mit höllisch/hellisch verbunden und 

überblendet. An insgesamt 43 Textstellen findet sich dieses Wortspiel. Die Verwendung 

der Normalform des Lexems heilig in verschiedenen Ausprägungen findet sich an weiteren 

43 Stellen mit Bezug auf den Papst und die Papstanhänger.109 Häufig wird dabei heilig 

ironisch gebraucht: der heiligen Jugfraw Bapst110, den heiligen Stuel111, die heilige Buben-

schule112, heiligen Kirchen113, in seinem aller heiligsten leben114heiligsten Vater115, heiligen 

|| 
108 In der WA 54 erstreckt sich die Paginierung des Textes von den Seiten 206 bis 299. 

109 Die Verwendung des Lexems heilig in Bezug auf andere Referenten (wie z. B. „heilige Schrift“, „heili-

ger Geist“ etc.) wurde bei dieser Auszählung nicht berücksichtigt. 

110 WA 54: 215. 

111 WA 54: 221. 

112 WA 54: 211. 

113 WA 54: 213 (ironisch und so auch noch an vier weiteren Textstellen). 



140 | Argumentationsmuster – formal 

  

Spitzbuben116, die heilige Jungfraw, Sanct Paula Tertius117, DU heilige Jungfer S. Clemens118, 

den heiligen Roemischen Hof119 etc. 

Das nachfolgende kontextualisierte Beispiel steht wiederum relativ am Beginn des 

Textes (WA 54: 213) und kann somit auch für die nachfolgenden Normalformen die Asso-

ziation ‚heiliger Vater/Papst = höllischer Vater/Papst‘ aktivieren. 

Solchs roch der Bapst mit seiner hellischen grundsuppe seer wol [...] Christlich heisse nichts mehr 

denn Bepstlich und was seine hellischeit sampt seiner Bubenschule (ah vergebe mirs Gott, ich hette 

schier gesagt: sampt seiner heiligen Kirchen) zu Rom urteilet und schleusst, [...] Und die, so solchs 

fuer hetten im Concilio zu erregen, sollen als Ketzer nicht zu gelassen werden, wie der Hellische Vater 

dem Keiser schreibt […]. 

(WA 54: 213) 

Die sekundären Prädikationen in den Wortspielen werden so zu Argumenten, die den 

Gegner bzw. seine Schriften abwerten sollen. 

5.6.5 Wortbildung 

Wortbildungen können ebenso wie attributiv verwendete Adjektive oder die oben genann-

ten Wortspiele als sekundäre Prädikationen angesehen werden. So werden z. B. in Deter-

minativkomposita durch das Bestimmungswort genauere Angaben zum Grundwort ge-

macht, d. h. etwas über das Grundwort prädiziert. So verwundert es auch nicht, dass im 

zeitgenössischen grobianischen und aggressiven Sprachgebrauch auch die Wortbildung 

eine sehr große Rolle spielt.  

Lobenstein-Reichmann (2013: 47f.) weist darauf hin, dass die protestantische Polemik 

im Bereich der Wortbildung als besonders produktiv angesehen werden kann. Am Beispiel 

der mit Luther einsetzenden Negativbewertung des Simplex Götze belegt sie die außeror-

dentliche Wortbildungsproduktivität negativer Charakterisierungen. Sie spricht hier zu 

Recht von einem „protestantischen Wortbildungseifer“.120 Dieser „Wortbildungseifer“ 

zeigte sich bereits bei den Beschimpfungen (vgl. 5.3.2.1) und den dem Gegner unterstellten 

Argumenten (vgl. 5.3.2.6), wo die verschiedensten Bildungsmöglichkeiten der Simplizia 

Esel, Papst und Furz kombiniert wurden.121 

|| 
114 WA 54: 214 (ironisch). 

115 WA 54: 217 (ironisch und so auch noch an vier weiteren Textstellen). 

116 WA 54: 219. 

117 WA 54: 214 (ironisch und in Verbindung mit einer sexistischen Beschimpfung, so noch an drei weite-

ren Textstellen). 

118 WA 54: 277. 

119 WA 54: 286. 

120 Lobenstein-Reichmann (2013: 48). 

121 Vgl. dazu auch Schwitalla (2010: 113). 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 141 

  

Nein, spricht der Bapstesel, [...] Nein, spricht Fartzesel Bapst, [...] Nein, sagt Bapst Fartzesel, [...] Nein 

spricht Eselbapst, [...] Nein, spricht Eselfartz-Bapst, [...] Nein, sagt EselBapstfartz, [...] O nein, spricht 

hie der aller hellischt Vater [...]. 

(WA 54: 266) 

Dominant ist im Text die Wortbildung (Beschimpfung) Papstesel, die allein 21-mal ver-

wendet wird. Darüber hinaus – hier wird die Eselmetapher ausgebaut und ausgeschöpft – 

werden die Steigerungen fartz esel122, der Esel stall123 für den Roemischen Hof und das 

Simplex verwendet. Die Gleichsetzung des Papstes mit dem Teufel ist im Text geradezu 

ubiquitär124; das Lexem Teufel wird im Text insgesamt an 156 Stellen125 verwendet. Darun-

ter auch verschiedene Wortbildungen mit Teufel: Teufelsdreck126, teufels Kinder127, Teufels 

gespenst128, von jrer teufels Synagoga129, Teufels-werck130, Teufels banden131, Teufels maul132, 

Bapst Teufel133. Die attributive Verbindung zwischen Papst und Teufel wird daneben auch 

mit Genitivattributen aktiviert: des Teufels larven134, des Teufels grundsuppe135, in des Teu-

fels namen136, des Teufels kirche137, des Teufels foertze138, ein stathalter des Teufels139, des 

Teufels mutter140, des Teufels werck141, des Teufels frucht142. Seltener werden dann auch 

Derivationen des Lexems verwendet: teufelisch/e143 ein solcher verteufelter mensch der 

Suenden.144 

|| 
122 WA 54: 222, 265, 266 (zweifach), 273. 

123 WA 54: 285, 286 (zweifach). 

124 Hier zeigt sich auch eine Parallele zur Polemik Luthers gegen Andreas Karlstadt auf. Auch hier setzt 

Luther seinen Gegner schrittweise mit dem Teufel gleich, vgl. Schwitalla (1986: 50). 

125 145 Stellen mit der Schreibung <T/teufel>, elf Stellen mit der Schreibung <T/teuffel>. 

126 WA 54: 263, 265, 277, 290, 293. 

127 WA 54: 227. 

128 WA 54: 242 (zweifach), 260, 285, 297. 

129 WA 54: 245. 

130 WA 54: 259. 

131 WA 54: 270. 

132 WA 54: 277. 

133 WA 54: 280. 

134 WA 54: 229. 

135 WA 54: 233. 

136 WA 54: 235. 

137 WA 54: 245. 

138 WA 54: 265. 

139 WA 54: 283. 

140 WA 54: 284. 

141 WA 54: 285. 

142 WA 54: 291. 

143 WA 54: 219, 270, 299. 

144 WA 54: 291. 



142 | Argumentationsmuster – formal 

  

Das Lexem Hölle wird ebenfalls zur Attribution des Papstes und der gesamten Papst-

partei an insgesamt 46 Textstellen eingesetzt; z. B. des hellischen fewrs145, Hellischer Va-

ter!146, jre hellische grundsuppe147, in des Hellischen Satans Reich148, der aller hellischt Va-

ter149, der Hellische Teuffel.150 

Bereits der Blick auf die Lexeme Teufel und Hölle macht deutlich, dass Luther hier ver-

schiedene Wortbildungsverfahren (Komposition, Derivation, Komparation) ausgiebig 

nutzt. Dies gilt – wenn auch in geringerer Frequenz – für andere Lexeme. Sie werden 

i. d. R. durch die Wortbildung gesteigert: So wird aus dem schalck mit Affixoid der heubt-

schalck151, aus der luege die heubtluegen152, aus dem Spitzbuben der Ertzspitzbube[]153, aus 

der abgoetterey die erzabgoetterey154. Das letzte Beispiel zeigt auch die mehrfache Anwen-

dung von Wortbildungsverfahren (Derivationen): Gott > Abgott > Abgötterei > Erzabgötte-

rei. In gleicher Weise wird der Ertzkirchendieb155 verwendet. 

Weitere typische Komposita sind luegenmaul156 bzw. luegen maul, lester maul, Teufels 

maul157. Auch Nomina Agentis werden häufig zur Charakterisierung des Gegners genutzt. 

Der Papst wird z. B. als fartzer zu Rom158 und v. a. als luegener159 bezeichnet. 

Besonders interessant am Einsatz dieser verschiedenen Wortbildungsverfahren ist die 

an einzelnen Textstellen stattfindende Komprimierung. In ganzen Reihen werden Wort-

bildungen zur Beschimpfung des Gegners aufgefahren: 

Man kann wol Bisschoff sein on das Pallium, und ist nicht not, das man den Ertzkirchendieb, 

Stifftreuber, Kloesterfresser, Seelmoerder zu Rom so gros geld lasse zusehens rauben, und dafuer uns 

seinen Teufelsdreck und stanck, eitel luegen, Gotteslesterung, abgoetterey und ewiges verdamnis zu 

lohn geben. 

(WA 54: 293) 

Dieser Beschimpfungsfuror in attributiven Reihungen (weitere Beispiele vgl. 5.8.1) nutzt 

die in Wortbildungen und Attributen160 umgesetzte Informationsverdichtung dahinge-

|| 
145 WA 54: 219, 243, 279. (zweifach), 292. 

146 WA 54: 221, 267 mit wortspielerischem Bezug zum „heiligen Vater“. 

147 WA 54: 223, 235, 261. 

148 WA 54: 257. 

149 WA 54: 266. 

150 WA 54: 284. 

151 WA 54: 263. 

152 WA 54: 271. 

153 WA 54: 218. Hier in Kombination mit Nomina agentis:Ertzspitzbuben, Moerder, Verrehter, Luegener. 

154 WA 54: 242. 

155 WA 54: 284, 293. 

156 WA 54: 237. 

157 WA 54: 277. 

158 WA 54: 267. 

159 WA 54: 218 und an dreizehn weiteren Stellen. 

160 Adjektivattribute, Genitivattribute, Präpositionalattribute. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 143 

  

hend, dass letztlich immer wieder dasselbe Ad-Hominem-Argument wiederholt und dem 

Leser geradezu eingehämmert wird. 

das der Bapst nicht sey noch sein kan das heubt der Christlichen Kirchen noch Stathalter Gottes oder 

Christi, sondern sey das heubt der verfluchten kirchen aller ergesten Buben auff erden, Ein stathalter 

des Teufels, ein feind Gottes, ein widersacher Christi und verstoerer der Kirchen Christi, Ein lerer aller 

luegen, [Seite 284] Gottslesterung und abgoettereien, Ein Ertzkirchendieb und Kirchenreuber der 

schluessel, aller gueter, beide der kirchen und der weltlichen Herrn, ein moerder der Koenige, und 

hetzer zu allerley blutvergiessen, Ein hurnwirt uber alle hurnwirte [...] und aller unzucht [...], ein Wi-

derchrist, ein Mensch der suenden und kind des verderbens, ein rechter Beerwolff. 

(WA 54: 283f.) 

5.6.6 Wortersatz 

Eine weitere Art von Überblendungstechnik, die Ähnlichkeit mit dem oben erläuterten 

Wortspiel (drecket etc.) hat, ist der Wortersatz. Bei gleichem Referenten wird ein unmar-

kiertes Wort ersetzt durch ein markiertes, im vorliegenden Text durch ein Wort, das den 

beschriebenen Sachverhalt pejorisiert. Luther verwendet den Wortersatz im Zusammen-

hang mit der Salbung weltlicher Fürsten durch den Papst. Aus der päpstlichen „Salbung 

und Krönung“ wird so des Bapstes Schmir und Kroenung.  

Aber wol fein were es gewest, das die Keiser hetten dem Bapst seine schmir und Kroenung gelassen. 

Denn sie wol Keiser koennen sein on des Bapstes Schmir und Kroenung, welche machen keinen Kei-

ser, Sondern die Churfuersten machen einen Keiser, ob er gleich nimermehr vom Bapst geschmirt 

wuerde, wie Luduicus iij., Conradus j., Heinricus j., Conradus Sueuus, Rodolphus, Maximilianus und 

etliche mehr vom Bapst ungeschmirt sind blieben. Denn der Bapst macht mit seiner schmir zu viel un-

lusts und ungluecks im Reich. Sind doch wol auch etliche Bisschove on Pallien blieben, allein die 

Walh der Stiffte macht Bisschove, wie es auch recht ist, und gnug were, das jm die Nehesten Bisschove 

die hende aufflegten, Und liese das lesterliche, fressende, Beerwoelffisch monstrum zu Rom seine 

schmir und henffene faden brauchen, wo zu er kuendte. 

(WA 54: 298) 

Weitergeführt wird der Wortersatz im obigen Zitat dann noch durch Verben (geschmirt 

wuerde) und Adjektive (ungeschmirt sind blieben). In Verbindung mit abwertenden Um-

schreibungen, bei denen z. B. das Pallium als henffene faden bezeichnet wird, ist für den 

Leser das Argument klar: Die Symbole zur Ausübung der päpstlichen Herrschaft erweisen 

sich bei näherem Hinsehen als unwürdig und damit in gleicher Weise der Papst selbst und 

sein damit verbundener Machtanspruch. 

5.6.7 Doppelte Negation/Litotes  

Obwohl in der Streitschrift an vielen hundert Stellen Verneinungen im Laufe der Argu-

mentation auftauchen (i. d. R. gegen die päpstlichen Positionen gerichtet) finden sich nur 



144 | Argumentationsmuster – formal 

  

an sehr wenigen Stellen doppelte Negationen, die als verstärkte Negationen gelten kön-

nen. 

Diese doppelten Negationen sollen jeweils das vorgebrachte Argument unterstreichen 

und verstärken. 

Zu Rom ist nie keine Schule gewest, und nicht sonderlich gelerte Leute daher komen. 

(WA 54: 257) 

Den hielt man fuer einen Apostaten, abtruennigen Christen, des seelen nimermehr kein rat were. 

(WA 54: 270) 

Denn es ist kein Kind nicht, das nicht wisse von zwelff Aposteln und S. Paul zusagen. 

(WA 54: 277) 

Eine ähnliche Wirkung haben Negationsserien, die jeweils in gleicher Weise die gegneri-

sche Position widerlegen sollen und zwar mit dem Nachdruck der Wiederholung. Diese 

geradezu einhämmernde Wiederholung – in den Beispielen unten jeweils durch die Nega-

tionspartikel „kein“ realisiert – hat zudem klanglich die Qualität einer Alliteration (vgl. 

5.6.8.). Zur besseren Nachvollziehbarkeit dieser Negationsserien wurden sie in den Zitaten 

hervorgehoben. 

Sie wuerden doch hernach erger denn zuvor, wie nach dem Costnitzer Concilio geschehen ist. Denn 

weil sie des glaubens sind, das kein Gott, keine Helle, kein Leben nach diesem Leben sey, sondern 

leben und sterben wie eine Kue, Saw und ander [2. Petri 2, 12] vieh, ij. Petri ij, So ists jnen gar lecher-

lich, das sie solten Siegel und Brieve oder eine reformation halten. 

(WA 54: 220) 

Hie, sage ich, hat die heilige Jungfraw S. Paula Bepstin kein gewissen, kein [4. Mose 16, 32] sorge, 

kein furcht Gottes, [...]. 

(WA 54: 223) 

Hie ist kein Grieche noch ungrieche, kein Man, kein Weib, kein Roemer noch Antiocher, [Gal. 3, 28] 

kein Leibeigen noch Freyer, Wir sind allzumal Einer in Christo, Gala. iij. 

(WA 54: 276) 

Denn es sey eine kirche, wo sie kan in der gantzen welt, so hat sie kein ander Euangelium oder heilige 

Schrifft, kein ander Tauffe und Sacrament, kein andern Glauben und Geist, kein andern Christum 

und Gott, kein ander Vater unser und Gebet, kein ander hoffnung und ewiges leben, denn wir hie in 

unser Kirchen zu Wittemberg haben. 

(WA 54: 284) 

Die Beispiele führen die Verstärkung der jeweiligen Verneinung deutlich vor Augen. Es 

geht dabei in den einzelnen Zitaten jeweils nicht um die Negation deutlich voneinander 

geschiedener Konzepte, sondern um die Negation von Konzepten, die eng zusammenge-

hören: GOTT/HÖLLE/EWIGES LEBEN, GEWISSEN/SORGE/GOTTESFURCHT, ALLE MENSCHEN/JEDER 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 145 

  

MENSCH, ZENTRALE GLAUBENSINHALTE/GLAUBENSTEXTE. Insofern sind solche Reihungen als 

verstärkte Negationen den Litotes funktional ähnlich. 

5.6.8 Alliteration 

Ein weiteres sprachlich-rhetorisches Mittel, das als Argumentationsform gesehen werden 

kann, ist die Alliteration. Die lautliche Wiederholung (meist im Anlaut) verstärkt das in 

der Prädikation (oft in Form von sekundären Prädikationen in Adjektivattributen) ausge-

drückte Argument. Diese Argumentationsform gewinnt ihre Plausibilität somit über ein 

sprachlich-ästhetisches Verfahren der Lautwiederholung. Die sprachliche Form selbst 

stützt das Argument, in dem sie vorkommt. Luther nutzt dieses Mittel v. a. in den Be-

schimpfungen, um sie so noch nachdrücklicher, plastischer zu machen und sie so durch 

die Wiederholung und durch die Verlängerung der Beschimpfung zu verstärken. Dies ist 

aber nur eine Funktion der Alliteration im Text. Insgesamt dient sie dazu, durch den 

rhythmischen Wohlklang der Sätze den Leser positiv gegenüber dem Textproduzenten zu 

stimmen, d. h. Zustimmung zu den Inhalten wird dadurch erreicht, dass diese Inhalte in 

einer leicht zugänglichen, z. T. dadurch auch leichter erinnerbaren Form, präsentiert wird. 

Dadurch wird das Wie der Präsentation der argumentativen Inhalte selbst zum Argument. 

Ein Beispiel mag dies veranschaulichen. Das Zitat schließt die Darstellung der Inhalte 

ab, die Luther in der Streitschrift behandeln möchte (Denn drey stueck hab ich mir fuerge-

nomen.). Klar ist bereits an dieser Stelle, dass es im gesamten Text um die Widerlegung 

päpstlicher Positionen gehen wird. 

Bleibt mir etwas uber von krefften, will ich wider an seine Bullen und Brieve mich machen und versu-

chen, ob ich dem grossen, groben Esel seine lange, ungekemmete ohren kemmen muege. 

(WA 54: 228) 

Das Zitat schließt somit die Inhaltsübersicht ab und verweist auf die generelle Zielrichtung 

des Textes. Es stellt in Aussicht, dass bei verbleibenden Kräften der argumentative Streit 

weitergehen könnte: gegen die Bullen und Brieve, mich machen, grossen, groben Esel. Der 

grosse, grobe Esel als alliterierende Beschimpfung taucht noch an weiteren Stellen auf: die 

grossen, groben Esel (Bapst und Cardinal)161, der grobe, grosse Esel und Narr162, des groben, 

grossen Esels163, ein stall vol grosser, grober, toelpischer, [Seite 286] schendlicher Esel164, 

seinen grossen, groben Esels kopff mus aller welt zeigen165, mit grossen, boesen narren und 

|| 
161 WA 54: 237. 

162 WA 54: 271. 

163 WA 54: 274. 

164 WA 54: 285f. 

165 WA 54: 294. 



146 | Argumentationsmuster – formal 

  

grossen, groben Eseln zu Rom.166 An anderen Stellen wird variiert, so wenn der grobe[] 

gesell167 als päpstliche Zuschreibung auf Luther bezogen wird; oder wenn eine Gleichset-

zung als Rechtfertigung für das eigene Handeln angeführt wird: Jch mus grob Exempel 

geben, dem groben Esel.168 

Neben diesen Alliterationen kommen selbstverständlich noch zahlreiche weitere vor, 

z. B. wie er leuget, lestert, flucht und tobet169, luegener und lesterer goettlichs Worts170, Hu-

ren- und Hermaphroditen Kirche171, wie gar ein uberaus unverschampt, lesterlich luegenmaul 

ist der Bapst.172 Oder in gleich mehrfacher Wiederholung im Kontext einer Beschimpfung:  

Jn des sehen und hoeren wir, wie der Bapst so ein meisterlicher Geuckeler ist. Denn gleich wie 

ein Geuckler den albern leuten ins maul guelden gauckelt, [...]. 

(WA 54: 207) 

5.6.9 Diminutiv 

Diminutive setzt Luther v. a. im Kontext von Beschimpfungen des Gegners ein,173 in gerin-

gerem Umfang aber auch zur Entkräftung gegnerischer Machtansprüche, zur Marginalisie-

rung gegnerischer Glaubenssymbole und schließlich als Unterstützung einer captatio 

benevolentiae. Auch hier ist es die sprachliche Form (Verkleinerung), die als Argumenta-

tionsform dazu dient, das jeweilige Argument, in dem sie vorkommt, zu stützen und zu 

verstärken. 

In den folgenden Beispielen 1–6 werden Diminutive als Verstärkung einer Beschimp-

fung eingesetzt. Der Papst ist ein Leckerlin, das Papsttum ein fuendlin (Erfindung), der 

Papst selbst nur ein bepstlin oder ein Jungferlin Bepstlin, seine Anhängerschaft ein gesind-

lin. 

1) DEm nach sihe mir nu an die Schrifft dieses Leckerlins, Pauli Tertij, [...]. 

(WA 54: 210)174 

2) Das ist nu gewis, das der Bapst und sein Stand ein lauter Menschen geticht und fuendlin ist. 

(WA 54: 239)175  

|| 
166 WA 54: 295. 

167 WA 54: 237. 

168 WA 54: 277. 

169 WA 54: 228. 

170 WA 54: 231. 

171 WA 54: 233. 

172 WA 54: 237. 

173 Zur abwertenden Verwendung von Diminutivsuffixen durch Luther vgl. auch Lobenstein-Reichmann 

(2013: 47). 

174 Leckerlein: DWB Bd. 12, Sp. 486 „kleiner oder geringer lecker, bube, bösewicht“. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 147 

  

3) Das wil ein bepstlin werden, [Seite 241] wens nu ausgewechst! 

(WA 54: 240f.) 

4) Darnach solte man jm selbs, dem Bapst, Cardinal, und was seiner Abgoetterey und Bepstlicher hei-

ligkeit gesindlin ist, [...]. 

(WA 54: 243)  

5) Liebes Jungferlin Bepstlin, wie verstehestu es denn? 

(WA 54: 282) 

6) Jungfer Bepstlin 

(WA 54: 282) 

In den Beispielen 7–8 unterstützen die Diminutive die Argumentation, die die gegnerische 

Position entkräften bzw. widerlegen sollen. Der Apostel hat nichts (nicht ein stiplin) ge-

schrieben, was die Machtansprüche der römischen Kirche unterstützen würde (Beispiel 7). 

Die von der Papstseite ins Feld geführten wichtigen Glaubenssymbole sind nicht nichts 

weiter als ein schweistuechlin, ein schwartz bretlin und ein klaretlin. 

7) Lieber Bisschoff, S. Peter ist unser Apostel, wir haben von jm die Schluessel, und sind uber 

die Roemischen Kirchen. Denn uns hat er seine schoene, lange Epistel zu geschrieben. Aber der Roe-

mischen Kirchen hat er nicht ein stiplin vom geringsten Buchstaben geschrieben. 

(WA 54: 254)176  

8) DOch stellen sie zwey Heubter auff an S. Petri und Pauli tag, geben fuer, und lassen den gemeinen 

Man gleuben, es seien der Aposteln natuerliche heubter, da leufft der andechtige poebel zu mit Han-

sen von Jhene. Aber Bapst, Cardinal und jr gesindlin wissen seer wol, das es zwey hueltzen, geschnitzt 

und gemalet Heubter sind, gleich wie sie mit der Veroniken auch thun, geben fuer, es sei unsers HErrn 

Angesicht in ein schweistuechlin gedruckt, Und ist nichts, denn ein schwartz bretlin viereckt, da hen-

get ein klaretlin fuer, darueber ein anders klaretlin, welches sie auffzihen, wenn sie die Veronica wei-

sen, Da kan der arm Hans von Jene nicht mehr sehen, denn ein klaretlin fuer eim schwartzen bretlin, 

Das heisst denn die Veronica geweiset und gesehen, und hie ist grosse andacht und viel Ablas bey sol-

chen ungeschwungen Luegen. 

(WA 54: 255)177 

Schließlich nutzt Luther auch Diminutive im Kontext von Demutsargumenten (captatio 

benevolentiae, vgl. 5.7.1). Die eigene umfangreiche Streitschrift wird so zum Buechlin. 

|| 
175 fündlin/fündlein: DWB Bd. 4, Sp. 544. Hier in der Bedeutung „eine erfindung, besonders eine geringe“. 

176 stiplin, hier vermutlich in der Bedeutung kleines Teil, Stupfer, Stoppel. 

177 klaretlin/klaretlein = DWB Bd. 11, Sp. 1001 „ein stück tuch oder leinwand“. 



148 | Argumentationsmuster – formal 

  

9) Aber ich mus hie auff hoeren oder sparen, was ich mehr wider die Brieve und Bulla zu schreiben 

habe, denn mein kopff ist schwach, und fuele mich also, das ichs villeicht nicht moechte hinaus fue-

ren, und doch noch nicht bin komen dahin, das ich mir fuer genomen habe in diesem Buechlin zu 

schreiben, Welchs ich wil zuvor ausrichten, ehe mir die kreffte gar entgehen. Denn drey stueck hab ich 

mir fuergenomen. 

(WA 54: 228) 

10) ES ist mir dis Buechlin zu gros unterhanden worden, [...]. 

(WA 54: 283) 

11) Aber hie mus ichs lassen. wils Gott, im andern buechlin wil ichs bessern. 

(WA 54: 299) 

Wie bei den Komposita (z. B. Bapstesel o. Ä.) oder attributiven Adjektiven werden so in 

den Diminutiven sekundäre Prädikationen umgesetzt, die Zusatzaussagen sind, die die 

Hauptaussagen der Argumentation unterstützen. 

5.6.10 Pleonasmus  

Der Begriff des Pleonasmus zielt in seiner weiten Fassung auf jegliche Form der semanti-

schen Doppelung. Insofern sind natürlich auch Reihungen von Beschimpfungen oder 

negativen Attribuierungen dem Pleonasmus zugehörig. Ein Beispiel mag dies veranschau-

lichen, das im Kontext der Konzilsfrage steht: 

Ah, au, usch, das stuecklin schmertzt sie, der stefft stickt tieff in jrē hertzen, der stein wil jnen das 

hertz abdruecken, [...].  

(WA 54: 208) 

Mit Bezug auf das Konzil zu Konstanz (1415) führt Luther aus, dass dort für die Päpste 

ungünstige Entscheidungen getroffen worden seien (u. a. das ein Concilium uber den Bapst 

sey, und nicht der Bapst uber das Concilium178). Diese Entscheidungen sind für die nachfol-

genden Päpste schmerzlich: Ausgeführt wird dies gleich in dreifacher und damit pleonas-

tischer Form. Ähnliche semantische Doppelungen tauchen auch an anderen Stellen auf, 

z. B. wenn der Papst als unsinnige[r] Narr179 bezeichnet wird. 

In einem engeren Sinne pleonastisch sind aber auch Formeln, bei denen Lexemwie-

derholungen eingesetzt werden. Eine Lexemwiederholung in dieser Art kann auch als 

amplificatio bezeichnet werden.180 Auch diese verwendet Luther an wenigen Stellen, so 

|| 
178 WA 54: 208. 

179 WA 54: 278. 

180 Für den Hinweis zu dieser terminologischen Differenzierung danke ich dem Kollegen Thorsten Bur-

kard. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 149 

  

z. B., wenn er von grewliche[n] Grewel[n] spricht (der grewliche Grewel zu Rom181). Ziel der 

Pleonasmen im weiten wie im engeren Sinne (amplificatio) ist jeweils die Verstärkung des 

Arguments, in dessen Zusammenhang sie verwendet werden. 

5.6.11 Epizeuxis (unmittelbare Wortwiederholung) 

Dieselbe Funktion wie die Pleonasmen haben auch die häufiger vorkommenden unmittel-

baren Wortwiederholungen (Epizeuxis). Sie verstärken das jeweilige Argument und insze-

nieren zugleich eine emotionale mündliche Äußerung in schriftlicher Form.  

Nach einer Beschimpfungskanonade (Ertzspitzbuben, Moerder, Verrheter, Luegener182), 

die selbst schon die Vorstellung beim Leser hervorrufen dürfte, dass hier ein vor Wut Ra-

sender schreit, folgt die Epizeuxis vol, vol, und so vol. 

so sie doch vol sind aller ergesten Teufel in der Helle, vol, vol, und so vol, das sie nichts denn eitel 

Teufel ausspeien, schmeissen [i. e. ‚scheißen‘, M. H.] und schneutzen koennen. 

(WA 54: 218) 

Im zweiten Beispiel folgt die Epizeuxis einer dem Papst unterstellten eigenen Wutrede: 

Aber auff das angezogene Concilio sperret er seinen Rachen auff, als wolt er gern Himel und Erden 

verschlingen, und schreiet: Meinstu, das die Concilia macht haben, der Roemischen Kirchen (vernim 

seine Huren und Hermaphroditen Kirchen) ein zil zu setzen? Weistu nicht, das alle Concilia sind durch 

die Roemische Kirche geschehen, und haben jre macht von der Roemischen Kirchen? So, so, so sol 

man liegen und lestern, wer ein rechter Bapst sein wil. 

(WA 54: 236) 

Das So, so, so unterstreicht nachdrücklich die Gleichsetzung von Bapst und das diesem 

wesenseigene liegen und lestern. 

Das dritte Beispiel folgt auf ein Kontrastargument, in dem die Partei Gottes der Partei 

des Teufels gegenübergestellt wird. 

Wer Gott wil hoeren reden, der lese die heilige Schrifft. Wer den Teufel wil hoeren reden, der lese des 

Bapsts Drecket und Bullen. O weh, weh, weh dem, der dahin kompt, das er Bapst oder Cardinal wird, 

Dem were besser, das er nie geborn were! 

(WA 54: 263) 

Die Epizeuxis schließt hier als Wehe-Ruf das Kontrastargument ab und verstärkt so die 

ohnehin schon klare Positionierung. 

|| 
181 WA 54: 206. 

182 WA 54: 218. 



150 | Argumentationsmuster – formal 

  

Das vierte Beispiel steht wiederum im Kontext der Papstschelte, der ein Mensch der 

Suenden183 ist. Hier wird – geradezu beiläufig – der Missbrauch des Tempel Gottes ver-

stärkt. 

da er [der Papst, M. H.] nicht allein fuer sich ein Suender ist, sondern mit Suenden, falschem Gottes 

dienst, Gotteslesterung, unglauben und luegen, die welt, sonderlich den Tempel Gottes, die Kirchen, 

vol, vol gemacht, […]. 

(WA 54: 269) 

5.6.12 Negative Attribute  

Attribute sind i. d. R. sekundäre Prädikationen, die jeweils eigene Propositionen einbet-

ten. Diese sekundären Prädikationen können in verschiedenen Formen auftreten: in 

Wortbildungen (Komposita, Diminutive), in Adjektivattributen, in Genitivattributen, in 

Präpositionalattributen, in Appositionen und auch – in expliziterer Form – in Relativsät-

zen. Sie werden von Luther im Text zur Abwertung des Gegners sehr häufig verwendet. 

Appositionen und Komposita wie bei den Beschimpfungen (Du heilige Jungfer S. Cle-

mens184, Bapstesel185) wurden bereits erwähnt. Erwartungsgemäß sind die Adjektivattribute 

hier besonders häufig: unsinniger Narr186, tollen Bapstesel187, verlogener Boesewicht188 

u. v. a. m. Diese werden an einzelnen Stellen auch in Verbindung mit Genitivattributen 

verwendet: des Bapstumbs teuflischer grewel.189 Genitivattribute zur Beschimpfung des 

Gegners sind ebenfalls häufig, sowohl in Voranstellung (Gottes und Menschen feind, der 

Christenheit verstoerer, und des Satans leibhafftige wonung190) als auch nachgestellt (ein 

Kind ist des verderbens191, ein Mensch der Suenden und Kind des Verderbens192). Gleiches gilt 

für die (seltenere) Verwendung von Präpositionalattributen in dieser Funktion: Teufel in 

der Helle193, des Spitzbuben zu Rom.194 

|| 
183 WA 54: 269. 

184 WA 54: 277. 

185 WA 54: 278. 

186 WA 54: 278. 

187 WA 54: 278. 

188 WA 54: 279. 

189 WA 54: 283. 

190 WA 54: 218. 

191 WA 54: 269. 

192 WA 54: 271. 

193 WA 54: 218. 

194 WA 54: 218. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 151 

  

5.6.13 Sprichwort/Phraseologismus 

Luthers Vorliebe für Sprichwörter/Phraseologismen ist aus der Forschung hinlänglich 

bekannt. Moser (1980: 158) geht sogar so weit, eine Korrelation zwischen dem Grad der 

Polemik in einem Luthertext und der Anzahl der eingesetzten Sprichwörter zu konstatie-

ren.195 Luther liebte zweifelsohne Sprichwörter zur Veranschaulichung seiner Argumenta-

tion und Polemik; er sammelte bekanntlich selbst Sprichwörter und kannte auch alle zeit-

genössischen Sprichwörtersammlungen.196 So plausibel die Einschätzung von Moser 

insgesamt auch sein mag, so muss doch für die vorliegende Streitschrift konstatiert wer-

den, dass Luther in ihr vergleichsweise wenige Sprichwörter/Phraseologismen im Rahmen 

seiner Polemik nutzt. Auch wenn man sich darüber trefflich streiten kann, was schon als 

Phraseologismus gelten kann und was noch nicht, so bleiben im unstrittigen Kernbestand 

doch nur wenige Belege in der Streitschrift von 1545 übrig (s. die Belege weiter unten). Im 

Vergleich etwa zur Verwendung in anderen Texten197 (z. B. bei der Auslegung des 101. 

Psalms, in der Luther 107 Sprichwörter unterbringt198), ist diese Zahl doch auffällig niedrig. 

Eine Korrelation, wie sie Moser annimmt, ist hier nicht erkennbar. Eine Erklärung für diese 

Zurückhaltung kann m. E. nur spekulativ sein. Es könnte der Fall sein, dass der extreme 

Angriffsmodus, in dem sich Luther bei dieser Streitschrift befindet, evtl. doch dazu beige-

tragen hat, andere Argumentationsformen (z. B. Beschimpfungen, Ironie, Attributreihun-

gen, Argumentreihungen etc.) stärker zu nutzen als Sprichwörter/Phraseologismen. Diese 

dienen doch in erster Linie dazu, allgemeine Lebensweisheiten – gewissermaßen in 

Sprichwortform kondensierte, bewährte Einsichten und Wahrheiten – zum Ausdruck zu 

bringen. Erst in zweiter Linie sind sie als Mittel der sprachlichen Aggression geeignet. Für 

diese Vermutung spräche auch die Tatsache, dass die meisten der von Luther in der Streit-

schrift von 1545 verwendeten Sprichwörter im Teufelskontext zu sehen sind, d. h. in einem 

Kontext, in dem der im Sprichwort thematisierte Teufel auch direkt auf den Papst bezogen 

werden kann, und zwar nicht allein metaphorisch, sondern wortwörtlich. Allerdings ist 

diese Deutung angreifbar, denn: Je nach Kontextualisierung lassen sich selbstverständlich 

|| 
195 Moser (1980: 158): „Luthers gezielter Sprichwörtergebrauch geht auch aus der Tatsache hervor, daß 

ihre Zahl in den polemischen Schriften gegen die alte Kirche und ihre Verfechter überhaupt in den Äuße-

rungen über seine Gegner, bedeutend höher liegt als in den übrigen Schriften. Ausgenommen werden muß 

dabei allein seine Auslegung des 101. Psalms (Davids Regentenspiegel), die nicht weniger als 170 Sprichwör-

ter und Redensarten enthält, darunter mehr als fünfzig seiner eigenen Sammlung. Man kann fast sagen, 

daß Polemik und Sprichwörtergebrauch für Luther identisch sind. Es gibt kaum eine polemische Schrift aus 

seiner Feder, die auf Sprichwörter und Redensarten verzichtet, und je polemischer der Ton wird, um so 

mehr wächst die Zahl der herangezogenen Sprichwörter an.“ 

196 Vgl. dazu Moser (1980: 155), der darauf verweist, dass Luther die Sammlungen von Erasmus von 

Rotterdam („Adagia“ 1500), Johannes Agricola (1534), Sebastian Franck (1541) und anderen gekannt und 

sie teilweise in den Tischreden kommentiert hat. Luthers eigene Sprichwörtersammlung entstand vermut-

lich nach 1530, sie wurde erst 1900 veröffentlicht von E. Thiele; Luther & Thiele (1535/1900). 

197 Vgl. dazu und zur statistischen Verteilung Cornette (1942/1997). 

198 Moser (1980: 158). 



152 | Argumentationsmuster – formal 

  

Sprichwörter/Phraseologismen auch als Mittel der sprachlichen Aggression bestens nut-

zen. Es bleibt also die Frage, weshalb Luther gerade in diesem, seinem „derbsten“ Text, 

auffällig wenige Sprichwörter einsetzt. 

Die ersten Belegbeispiele stehen im Kontext der lutherschen Herleitung der Institution 

des Papsttums vom verwerflichen Kaiser Phocas. Nach der Feststellung, dass selbst dieser 

Kaiser die Missstände der jetzigen römischen Kirche nicht gutheißen würde, werden 

gleich mehrere Sprichwörter bzw. Phraseologismen eingeschoben: 

JA so gehets zu, und so mus es zugehen, wenn man den Teufel uber die Thuer malet und zu gefattern 

bittet. 

(WA 54: 235)199 

Was solts denn sein und werden, wo man ein ding in des Teufels namen, und wider Gottes willen an-

fehet? Da wird fenster und thuer auffgethan, das der Teufel mit aller macht hinein feret. Also hat der 

Bapst auch sein Bapstum in des Teufels namen mit allerley luegen und Gottslesterung angefangen [...].  

(WA 54: 235)200  

 [...] das auch an den fruechten wol zur kennen ist, was fuer ein baum sey, und wer den selben ge-

pflantzt hat. 

(WA 54: 235)201  

Diese Abfolge von Phraseologismen schließt einerseits die Aufzählung der gegnerischen 

Fehler ab und leitet andererseits über zu den weiteren Ausführungen (So wil ichs auch 

weiter beweisen.202). Die semantische Brücke zwischen den Phraseologismen ist jeweils der 

Teufel, mit dem der Papst im Bunde ist. Die Phraseologismen als allgemein bewährte Le-

bensweisheiten – hier auch noch in einem Fall verstärkt durch biblische Bezüge – unter-

stützen so die eigene Argumentation: Wer sich mit dem Teufel einlässt, in des Teufels na-

men agiert, kann nur Schlechtes denken und tun. 

Auch das zweite Beispiel verknüpft den sprichwörtlichen Teufel mit dem Papst. Vor 

dem Sprichwort wird der Papst schon sensu stricto mit dem Teufel verbunden: Gott hat 

den Teufel in seinem Reden eingeschränkt, so dass er nur durch den Papst reden konnte. 

ABer es ist Gottes gnade in solchem grossen zorn nicht gar ausgewest, Und hat den Teufel nicht lassen 

reden mit gantzer freier Zungen, Sondern hat sie gebunden, Das er durch den Bapst mit halber und 

schwerer zungen hat muessen stolpern, stammeln und lallen, damit seine auserweleten ein zeichen 

|| 
199 Röhrich (2006: 1611), Wander (1987 Bd. 4: 1112) und Luthers Sprichwörtersammlung, Luther & Thiele 

(1535/1900: 357). 

200 „In des Teufels Namen“ s. Röhrich (2006: 1615), Wander (1987 Bd. 4: 1126). „Da wird Fenster und Tür 

aufgetan […]“: Wander (1987 Bd. 4: 1087) verzeichnet ein bedeutungsähnliches Sprichwort „Man darff dem 

Teuffel nicht Thür vnd fenster auffthun, er nimpt doch sonst wol gern das ganzet Hauss ein.“ 

201 Wander (1987 Bd. 1: 1234), Röhrich (2006: 479): „an ihren Früchten sollt ihr sie erkennen“ (nach Mt. 

7,16 oder Lukas 6,44). 

202 WA 54: 235. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 153 

  

und warnung hetten, daran sie mercken kuendten, das der Teufel im Bapst [Seite 279] wonete, und 

durch jnen redet, die Schrifft mit seinem lallen so schendlich ausleget, die Welt zu verfueren. 

(WA 54: 278f.) 

Unmittelbar im Anschluss daran folgt, als Erklärung und Abschluss dieses veranschauli-

chenden Beispiels der Zusammenwirkung von Papst und Teufel, das Sprichwort: 

Denn der Teufel mus es ja also machen, das er einen stanck hinder sich lasse, dadurch man wisse, er 

sey da gewest. 

(WA 54: 279)203  

Im dritten Beispiel lässt Luther den Papst selbst sprechen und ein Sprichwort für seine 

offenkundig nicht haltbare Argumentation verwenden. Zunächst setzt sich Luther in dia-

logischer Form mit dem Papst auseinander. Es geht dabei um die Frage der päpstlichen 

Kompetenz (‚Weide meine Schafe‘, ‚Du bist mein Fels‘ etc.). Luther stellt zunächst eine 

(rhetorische) Frage, auf die dann der Papst mit einem Sprichwort entgegnet: 

Ey warumb fuerestu denn seine Wort, vom Fels, Schluessel und Weiden? „Ey, lieber, es ist besser Bes-

tien regirn, denn von Bestien regirt werden. Weistu nicht, wer Meisen fahen wil, mus ein Meisen bein 

pfeiffen, und wer einen Christen fahen wil, mus reden lernen wie ein Christ. Darumb muessen wir 

euch, bon Christian, bey ewrem glauben ergreiffen, dabey kann [Seite 283] man euch Deudsche Bes-

tien halten und fueren, wo und wie wir wollen, wie man die Beeren fueret bey dem Rinck in der Nasen, 

das jr uns nicht abermal uber den kopff wachset, und mit uns spielet, wie ewer vorfarn, die Gotten, 

Longobarden, und etliche Keiser gethan haben.“  

(WA 54: 282f.)204 

Auffällig ist dabei, dass Luther das dem Papst in den Mund gelegte Sprichwort auch gleich 

übersetzt, so dass für den Leser unzweideutig ist, wie er es zu verstehen hat. Die zu fan-

genden Meisen sind die in der falschen Lehre zu fangenden Christen. Ein zweites Sprich-

wort wird dabei angedeutet, das bei den Zeitgenossen vermutlich bei der Lektüre als Asso-

ziation aktiviert wurde: „Man muss den Bären erst fangen, ehe man ihm einen Ring durch 

die Nase zieht“205 bzw. „Einem Bären den Ring durch die Nase ziehen“206. Beides – die 

Erläuterung des ersten Sprichworts und das Anklingenlassen eines zweiten Sprichworts – 

machen jeweils sehr deutlich, was der Papst nach Luthers Auffassung beabsichtigt. 

Neben diesen den Gegner charakterisierenden Beispielen finden sich im Text noch ei-

ne Reihe weiterer Belege, die jeweils die eigene Argumentation unterstützen sollen. 

Im vierten Beispiel nutzt Luther ein Sprichwort zur Unterstützung seiner Bibelausle-

gung von Mt. 16,18 (Fels). Mit diesem schließt Luther die Auslegung ab. 

|| 
203 Wander (1987 Bd. 4: 1077). 

204 Wander (1987 Bd. 3: 577). 

205 Wander (1987 Bd. 1: 231). 

206 Wander (1987 Bd. 1: 232). 



154 | Argumentationsmuster – formal 

  

Und Summa, dieser Text Matthei xvj redet vom Glauben, Das, wer da geleubet, der ist gebawet auff 

diesen fels, wie man spricht: Wer Gott trawet, hat wol gebawet. 

(WA 54: 244)207  

Das fünfte Beispiel steht im Kontext der Frage, welcher Führungs- bzw. Alleinvertretungs-

anspruch für Petrus aus der Bibel abgeleitet werden kann. Es geht um die Stelle, in der 

Jesus die Jünger fragt, „Wer sagt denn ihr, daß ich sei?“ (Mt. 16,15) und Petrus stellvertre-

tend für die anderen antwortet. 

Wer sagt jr denn, das ich sey? (Merck hie, das er sie alle sampt in hauffen fragt: Wer sagt jr denn, das 

ich sey?) Da sprach Simon Petrus: Du bist Christus, des lebendigen Gottes Son. Solch antwort thut Pet-

rus von aller Apostel wegen, Denn wo ein hauffe wird gefragt, koennen sie nicht zu gleich alle antwor-

ten, Sondern einer mus das wort von aller wegen fueren, wie man spricht: Zween muegen mit einan-

der singen, aber mit einander koennen sie nicht reden. 

(WA 54: 246)208 

Hier geht Luther argumentativ umgekehrt wie im vorigen Beispiel vor. Zunächst veran-

schaulicht er sein Argument (einer muss für alle sprechen, da nicht alle gleichzeitig spre-

chen können) durch die konkretisierende Erläuterung (wo ein hauffe wird gefragt). Dann 

schließt er zur Bekräftigung dieses Arguments das Sprichwort vom Singen an. 

Auch das sechste Beispiel steht im Kontext von Mt. 16,18. Es ist als Aus- und Aufruf 

zum rechten Verständnis der Bibelstellen zu lesen, als Hinweis auf das falsche Bibelver-

ständnis des Papstes und auch als Hinweis darauf, dass selbst die Juristen hier dem Papst 

nichts gestehen. 

Wer nu hie augen hat, der stecke sie nicht in beutel, und wer ohren hat, der schicke sie nicht uber feld, 

das er sehen und hoeren muege, wie der Bapst hie zum Herrn uber Himel und Erden, uber Kirchen und 

Keiser gesetzt wird, welchen hohen Artickel des Glaubens doch die Christenheit von anfang bis auff 

den Bapst nicht gewust, Auch die zween Juristen (wie droben gesagt) Johannes Teutonicus und Pa-

normitanus, als verzweivelte Ketzer verneinen, und dem Bapst in diesem Text nichts gestehen. Aber 

was ist Gott, Christus, Kirche, Welt, Juristen, gegen dem Bapst? 

(WA 54: 247)209 

Das Sprichwort (Wer nu hie augen hat [...]) eröffnet somit die Hinweisreihe, die schließlich 

mit einer rhetorischen Frage zum Machtverhältnis zwischen Gott, Christus, Kirche, Welt, 

Juristen einerseits gegen den Papst andererseits geschlossen wird. 

Das siebte Beispiel steht im Kontext einer captatio benevolentiae (vgl. 5.7.1), in der Lu-

ther vermeintlich konzediert, dass ihm seine Ausführungen insgesamt zu lang geraten 

sind. Er gibt als Begründung ein Sprichwort an: 

|| 
207 Wander (1987 Bd. 2: 90). 

208 Wander (1987 Bd. 4: 568). 

209 Wander (1987 Bd. 1: 175): „man soll die Augen nicht in Beutel stecken“. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 155 

  

ES ist mir dis Buechlin zu gros unterhanden worden, und wie man sagt: Das alter ist vergessen und 

wesschicht, ist mir villeicht auch also geschehen. 

(WA 54: 283) 

Dieses Sprichwort, das man übersetzen könnte mit: „Das Alter bringt Vergesslichkeit und 

Geschwätzigkeit mit sich.“ ist zwar weder bei Wander, noch bei Röhrich noch bei Luther & 

Thiel gebucht. Aus dem Kontext ergibt sich jedoch m. E. klar, dass es sich um ein Sprich-

wort handeln muss und dass dies Luther auch in dieser Funktion verwendet hat. 

Neben den bislang angeführten – wenigen – sprichwörtlichen Redensarten, die in 

Satzform bewährte Lebensweisheiten transportieren und schon allein dadurch die eigene 

Argumentation stärken, tauchen an verschiedenen Stellen noch andere Phraseologismen 

in Form von kürzeren idiomatischen Wendungen auf. Die Kirchengeschichte erweist nach 

Luther so klar als die liebe Sonne210, dass die jetzigen Päpste im Unrecht sind. An einer 

anderen Stelle wird der päpstliche Machtanspruch mit einem idiomatischen Ausruf zu-

rückgewiesen: Trawen, das moechts thun! (WA 54: 239). Er ist an dieser Stelle zu überset-

zen mit „soweit kommt’s noch“, d. h. alle vorigen gegnerischen Argumente werden als 

vollkommen ungerechtfertigt mit diesem Ausruf abgewiesen.211 An einer anderen Stelle 

wird die Etablierung des Papsttums mit dem Phraseologismus „die Glocke ist gegossen“, 

d. h. die Sache ist fertig und abgeschlossen, erläutert. 

Dieser Bonifacius212 erlanget bey dem Keisermoerder Phocas, das er solte sein Bapst oder der oeberst 

uber alle Bischove in der gantzen welt. Da ward die glocke gegossen, Und der Roemische grewel nam 

solchs mit freuden an, als der nu ein Herr were uber alle Bischove in der Welt. 

(WA 54: 230)213  

Es kann festgehalten werden, dass in der vorliegenden Streitschrift vergleichsweise weni-

ge Phraseologismen eingesetzt werden – etwa im Vergleich zu den verschiedenen Formen 

von Schimpfwörtern. Wenn diese eingesetzt werden, geschieht dies vornehmlich zur Ver-

ortung des päpstlichen Gegners beim Teufel und daneben zur Unterstützung der eigenen 

Bibelauslegungen. 

|| 
210 WA 54: 228. 

211 An einer anderen Stelle wird auf das Volkslied „Kuckuck hat sich zu Tod gefall’n“ verwiesen, das 

Luther dann auch gleich für seine Zwecke übersetzt: „Also moechte das Liedlin auch hieher dienen: Der 

Kuckuck ist zu tod gefallen (Der Bapst ist aller Kirchen Meister) von einer holen Weiden (das ist, zu Rom), Wer 

[Seite 275] wil uns den Somerlang (das ist, die Christen sind schueldig) zeit und weil vertreiben (das ist, jm die 

fuesse zu kuessen)? (WA 54: 274f.) Da dieses Volkslied als bekannt vorausgesetzt werden darf, wird damit in 

gleicher Weise wie mit dem Verweis auf Phraseologismen allgemein bekanntes und bewährtes Wissen zur 

Stützung der eigenen Argumentation verwendet. 

212 Bonifazius IV, der Nachnachfolger von Gregor I., direkt nach Sabinianus 604–606 n. Chr. 

213 Wander (1987 Bd. 1: 1728), Röhrich (2006: 554): „Die Glocke ist gegossen: die Sache ist abgemacht, 

beschlossen, der Plan ist geschmiedet […]“. 



156 | Argumentationsmuster – formal 

  

5.6.14 Hyperbolik/Übertreibung 

Ein bekanntes und bewährtes Mittel in Alltagsargumentationen ist die Hyperbolik. Die 

eigenen Argumente sollen dadurch an Nachdruck gewinnen, dass sie in übertriebener 

Form und unter Zuhilfenahme von z. T. völlig übertriebenen Zahlen bei den angeführten 

Daten vorgetragen werden. 

Um die Unbilligkeit der päpstlichen Forderung nach Sicherheit bei einem möglichen 

Konzil zu unterstreichen, da das, was der Papst konkret fordert, von keinem auch noch so 

mächtigen Kaiser garantiert werden kann, nutzt Luther eine Übertreibung. 

Denn ob der Keiser gleich jn auff der Landstrassen zu beiden seiten mit hundert tausent Man liesse ge-

leiten, So spreche er doch: Ja, wer wil den selben vertrawen? Thuts aber der Keiser nicht, so ist aber da 

die klage, es sey fehrlich und nicht sicher, das, wie es der Keiser macht, so kan er doch den Bapst nicht 

sichern, und bleibt die Ruestung oder Arma ein ewige hinderung des Concilij, welche der Keiser, und 

wenn hundert Keiser weren, nicht kuendten weg nemen. 

(WA 54: 216) 

Weder hunderttausend Mann Begleitschutz noch hundert Keiser könnten die Sicherheits-

anforderungen, die der Papst stellt, erfüllen. Im Kontext dieser Stelle wird dann noch 

zusätzlich hyperbolisch darauf verwiesen, dass neben den bekannten Ausreden des Paps-

tes, die ein freies Konzil verhindern sollen, auch noch viele weitere vorhanden sind, die 

nicht zu zelen sind: 

Auch bringt solch wort viel andere mehr ausflucht, die nicht zu zelen sind, Aber der Hellische Vater 

teglich durch seinen Geist wol zu ertichten weis.  

(WA 54: 216) 

Durch diese Art der Hyperbolik wird ein vager Hinweis darauf gegeben, dass der Gegner 

neben den bereits widerlegten Ausreden noch weitere hat. Diese müssen nicht genannt 

werden214, allein der Verweis auf ihre bloße Existenz verstärkt argumentativ den Eindruck, 

dass alle Ausreden (bekannte und unbekannte) nichtig sein müssen.  

Im Zusammenhang mit der Auslegung der Bibelstellen zur Sündenvergebung (Mt. 

18,18) resümiert Luther hyperbolisch. Was auch immer von der Gegenseite ins Feld geführt 

wird (hundert tausent S. Peter etc.), sie hat doch nicht Recht: Denn wir haben hie den HErrn 

selbs: 

|| 
214 Luther gibt nach der angeführten Stelle jedoch noch weitere gegnerische Ausflüchte an (Volksaufruhr, 

der Tuerck, er kann wol kranck werden WA 54: 216). 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 157 

  

So fare der Bapst hin mit seinem Peter, Binde und loese, was er kan. Wir wollen der ander Apostel 

macht zu binden und zu loesen gleich S. Peter halten, und wenn hundert tausent S. Peter, ein Peter, 

und alle Welt eitel Bapst [Gal. 1, 8] were, dazu ein Engel vom Himel bey jm stuende. Denn wir haben 

hie den HErrn selbs uber alle Engel und Creaturn, der sagt: Sie sollen alle gleiche gewalt, Schluessel 

und Ampt haben. 

(WA 54: 251) 

Ein letztes Beispiel soll die Hyperbolik in Bezug auf die Abwertung der päpstlichen Schrif-

ten verdeutlichen. Aus diesen Schriften ist nichts zu lernen: Nicht ein wort. 

Denn sie lesens nicht, gehen nicht damit umb, So gebens auch jre grosse Buecher, Decret, Decretal, 

Sexti, Clementin, Extravagant, Bullen nicht. Nicht ein wort kanstu aus allen diesen Buechern, sampt 

jren Scribenten finden, das dich leren moechte, das erste Gebot zuverstehen, oder eine bitte im Vater 

unser zu beten. Jst auch nicht wunder, sie haltens fuer geucherey und lauter Narrwerck, was wir Chris-

ten gleuben, Heissen uns Bon Christian, das ist, grosse Narren, die solch ding gleuben muegen. 

(WA 54: 271) 

5.6.15 Ironie  

Die Verwendung von Ironie als Argumentationsform gehört wohl in den meisten argumen-

tativen Auseinandersetzungen zu den Mitteln, die man als feines Florett der Argumentati-

on bezeichnen kann. Zwar spart die vorliegende Streitschrift keineswegs an brachialer 

Deutlichkeit und sprachlicher direkter Aggression. Allerdings versteht sich Luther ebenso 

meisterlich auf das Führen dieses Floretts. Bereits an verschiedenen Beispielen, die bis-

lang zu den anderen Argumentationsformen angeführt worden sind, konnten Ironie-

Elemente aufgezeigt werden. Ironische Argumentationsformen sind häufig auch mit ande-

ren Argumentationsformen verschränkt (z. B. mit rhetorischen Fragen). Relevant beim 

Einsatz von Ironie als Argumentationsform ist immer, dass entsprechende Ironiesignale 

entweder aus der ironischen Sequenz selbst oder aus dem Kotext für den Leser eindeutig 

zu dekodieren sind. Aus der Fülle ironischer Argumentationen sollen hier nur wenige 

Beispiele zusätzlich erörtert werden. 

Beim ersten Beispiel wird das Ironieargument durch den Kontext mehr als hinrei-

chend vorbereitet. Es geht hier um die Frage, wer an einem Konzil teilnehmen dürfe und 

insgesamt um die Frage der Einberufung und der Kompetenzen bei einem möglichen Kon-

zil. Unmittelbar vor der Ironiestelle schildert Luther die (vermeintliche) Auffassung des 

Papstes zu dieser Frage mit unzweideutigen Kennzeichnungen (z. B. Beschimpfungen wie 

Roemische Bubenschule215 oder mit dem Gegner unterstellten Argumenten, in denen sich 

Gott der Vater, Son, heiliger Geist sampt seiner heiligen Kirchen [als] Ketzer216 erweisen, 

|| 
215 WA 54: 213. 

216 WA 54: 213. 



158 | Argumentationsmuster – formal 

  

oder in Form von Hyperbolik217). Insofern ist das nachfolgende ironische Argument ein-

deutig für den Leser dekodierbar: 

Nu ists ja viel besser, das Gott der Vater, Son und heiliger Geist sampt seiner heiligen Kirchen im Con-

cilio als die schendlichsten Ketzer verdampt werden, denn das der Hellische Vater Bapst und seine 

Hermaphroditen sollen Unchristen heissen. 

(WA 54: 213) 

Mit diesem Ironieargument wird zugleich die (vorgeführte, unterstellte) Argumentation 

des Gegners ad absurdum geführt, da der Inhalt des Arguments (Gott der Vater, Son und 

heiliger Geist als Ketzer) vollkommen widersinnig ist. 

Im zweiten Beispiel, das unmittelbar an das vorige Beispiel anschließt und so den 

Kontext des vorigen Beispiels mitträgt, wird das ironische Argument in Form einer sekun-

dären Prädikation (attributive Adjektive) umgesetzt.  

SOlcher unchristlichen, ketzerischen Artickel sind noch viel mehr, die Gott der Vater, Son und heiliger 

Geist in seiner heiligen Kirchen leret und helt, [...]. 

(WA 54: 213) 

Das Ironiesignal ist somit schon durch den Kontext gesetzt. Die sekundäre Prädikation 

verstärkt damit lediglich das, was ohnehin schon im Vorfeld ausgeführt worden ist. 

Im dritten Beispiel wird die Ironie durch eine Reihe vermeintlich erschreckter Ausrufe 

markiert und vorbereitet: 

DAs ander stueck, das Keiser Karolus gethan hat zu Speir, O thar ichs auch sagen? horresco referens, 

mir grawet dafuer. Lieber, betet ein Vater unser fuer mich, das ich nicht wie Eli gestrafft werde, O liebe 

Sonne, erschrick nicht, und werde nicht schwartz fuer meiner rede, das ich von solcher grossen suen-

de sage! 

(WA 54: 224) 

Mit Das ist die suende folgt dann der Sachverhalt, der vermeintlich als negativ gesehen 

werden soll (von der gegnerischen Seite): friede, einigkeit in der Religion. Zusätzlich mar-

kiert und damit für den Leser erläutert wird dann dieser Sachverhalt durch Begründun-

gen, die darin münden, dass der Kaiser gar keine andere Möglichkeit hatte, als ein Natio-

nalkonzil einzuberufen. 

Das ist die suende: Keiser Karl hette gern friede und einigkeit in der Religion, gleich wie er im Reich 

gern frieden sehe, weil er aber nu xxiiij jar lang umb sonst bey dem Bapst umb ein gemein Christlich 

Concilium geerbeitet, und nichts erlangen muegen, denn das jm der Bapst auff dem maul getrumpelt 

und als seinen narren geeffet hat, ist er zu gefaren, dem loeblichen exempel nach Constantini, Theo-

dosij, Junger Theodosij, Martiani, Caroli magni, Ludovici primi, und viel anderer Keiser mehr, und 

|| 
217 WA 54: 213: Solchs alles unangesehen und ungeacht, sol der Keiser alle Ketzer, so solchs mit Gott dem 

Vater, Son, heiligem Geist und der Christenheit in aller welt halten, verbrennen, toedten oder veriagen, auch 

die in Jndien, Persien, vnd in gantzem Orient. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 159 

  

wollen ein National Concilium ansetzen, ob er wol recht und macht hat ein gemeines anzusetzen, der 

Spitzbube zu Rom speie was er woelle in seinen Drecketalen. 

(WA 54: 224) 

Unmittelbar im Anschluss daran wechselt Luther dann wieder in den ironischen Modus: O 

vergebe mirs Gott [...]: 

O vergebe mirs Gott, ists anders zu vergeben, das ich von solcher grausamen Suende habe reden thue-

ren. O das Keiser Carolus nicht heraus an die Sonne gienge, Die Sonne moecht fuer solchem grossen 

Suender vom Himel fallen, und muesten wir sein entgelten, und alle ewiglich im finstern sitzen. O das 

die heilige Veter, Bapst und Cardinel mit jrem hauffen, jre gute werck und verdienst wolten fuer vns 

setzen, als da sind jr Epicurischer glaube, Sodomey, Simoney, Spoetterey, lesterung Gottes und seiner 

Christen und allen jrer [2. Kor. 4, 4] Gottesdienst. Villeicht moecht sich jr Gott, davon S. Paulus sagt: 

Deus huius seculi, uber uns erbarmen. 

(WA 54: 224) 

Auch hier belässt es Luther allerdings nicht bei der einfachen Ironie. Er löst sie auf, indem 

er den Gegner deutlich diskreditiert (Epicureischer glaube, Sodomey, Simoney etc.). So ist 

in diesem längeren Beispiel die mehrfache Ironie eingebettet in verständnissichernde 

Passagen, die eine eventuelle Fehldeutung ausschließen. 

Das dritte Beispiel steht im Kontext der Frage nach der Legitimation der Institution 

des Papsttums. Nach zwei ausgeschlossenen Legitimationsalternativen218 startet Luther 

mit dem anschaulichen Verweis auf das Schlaraffenland, von dem sich das Papsttum wohl 

schwerlich werde herschreiben können. Implizit in dieser Aussage steckt natürlich schon 

der im Text bereits mehrfach vorgetragene Vorwurf der Machtanmaßung durch die Päpste. 

Diese wird hier jedoch nicht ausgesprochen. 

Aus schlauraffen kan er nicht komen, Denn wer wolt so unvernuenfftig sein, und sich so 

hoch versuendigen an dem heiligsten Vater Bapst? 

(WA 54: 237) 

Vielmehr schließt hier Luther zunächst eine rhetorische Frage an: Wohl niemand würde 

das Papsttum so herleiten. Das eigentliche Ironieargument folgt dann in der Zuschreibung 

des Attributs heiligsten an den Vater Bapst. Nachdem durch den Kontext schon an zahlrei-

chen Stellen klar gemacht wurde, wie dieses heiligste zu verstehen ist – so schon im ersten 

Satz der Streitschrift Der aller Hellischt Vater219 – nämlich als der hellische Vater, ist diese 

Zuschreibung klar als ironische sekundäre Prädikation markiert. 

Im vierten Beispiel legt Luther zwei ironische Bibelauslegungen nacheinander vor, um 

sowohl die Beliebigkeit der gegnerischen Argumente und Begründungen zu erweisen als 

|| 
218 Fragt sichs nu billich: wo her denn der bepstlich Stand kome, Weil er nicht sein wil weder Himelisch (das 

ist, aus der Christlichen Kirchen da Christus ist) noch jrdisch (das ist aus der weltlichen Oberkeit). (WA 54: 

237). 

219 WA 54: 206, und so noch an insgesamt 18 weiteren Stellen vor Seite 237. 



160 | Argumentationsmuster – formal 

  

auch um dadurch die Haltlosigkeit der gegnerischen Machtansprüche zu veranschauli-

chen. Zunächst wird 1. Mose 1,1f., dann Jes. 1,3 ironisch im Sinne der gegnerischen Inter-

pretation gedeutet. 

DOch wundert mich, warumb sein Heiligkeit so einen tunckeln Spruch fuer sich genomen hat, so doch 

viel heller Sprueche in der Schrifft zur sachen [1. Mose 1, 1f.] gedienet hetten, Als erstlich der, Gen. j. 

“Jm anfang (das ist zu Rom) schuff Gott (das ist stifftet) Himel (das ist den Bapst) und Erden (das ist 

die Christlichen Kirche), die Erde war wuest und leer (das ist, die Christenliche Kirche ist dem Bapst 

unterworffen etc.)” Dieser Spruch hette viel mehr gethan. Jtem, Jsaie j. “Der Ochse kennet seinen 

Herrn (das ist, der Bapst zu Rom ist Herr uber alles), Und der Esel die Krippen seines Herrn (das ist, die 

Christenheit ist des Bapst leibeigen).” Und der Sprueche die gantze Schrifft vol, die alle viel heller vom 

Bapstum reden, denn Matth. xvj. 

(WA 54: 240) 

In der ersten Bibelstellenauslegung wird das Ironiesignal schon allein durch das Gewicht 

der Bibelstelle selbst (Schöpfungsgeschichte) gesetzt, das auf so profane Gegenstände wie 

die Legitimation des Papsttums angewendet wird. Die zweite Bibelstelle aus dem Alten 

Testament, die als Vorausdeutung auf die Geburt Jesu Christi gelesen werden könnte, ist 

ähnlich stark als Ironiesignal markiert. Geschlossen wird die Reihe mit dem – ebenfalls 

ironischen – Hinweis darauf, dass in dieser Art noch viele weitere Beispiele in der Bibel 

gefunden werden könnten, die alle vile heller vom Bapstum reden. 

Das fünfte und sechste Beispiel stehen im Kontext der Abwertung der päpstlichen 

Machtsymbolik, hier des Palliums. Dieses Machtsymbol wird einmal durch die Beschrei-

bung seiner Materialität abgewertet. Es ist ein wertloses Stück Textil. Durch diese Einlei-

tung ist die Beschreibung als koestlich ding klar ironisch markiert, ebenso in der auf der-

selben Seite befindlichen Beschreibung. Wenn das Pallium zu Mentz 26 000 Gulden kostet 

(das Amt), dann zeige dies nur so teur ist der hanffaden zu Rom. Auch hier wird durch den 

Kontrast von Stoffwert und Preis die Ironie klar dekodierbar. Das Argument selbst zielt 

darauf ab, das Machtsymbol als Scheinsymbol zu entlarven. 

[...] ist etwa dreier finger breit, Soll alles und alles bey vj oder vij Lawen pfennig oder eins schwert 

grosschens werd sein, so koestlich ding ists. 

(WA 54: 293) 

NU sagt man, das Pallium zu Mentz koste 26 000 tausent guelden, So theur ist der hanfffaden zu Rom. 

(WA 54: 293) 

Die nachfolgenden Beispiele führen Ironie in Form von rhetorischen Fragen vor. Es geht 

dabei darum, dem Gegner vermeintlich Recht zu geben, sich seinen Machtansprüchen und 

Argumenten zu fügen. Ironiesignale liefern dabei wiederum die Kontexte, die jeweils klar 

das Gegenteil von dem nahelegen, was aus der rhetorischen Frage zunächst zu folgen 

scheint.  

Aber was ist Gott, Christus, Kirche, Welt, Juristen, gegen dem Bapst? 

(WA 54: 247) 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 161 

  

O der arme Suender Christus, wie wil er jmermehr vergebung seiner Ketzerey und Suenden erlangen 

bey dem Roemischen Stuel? 

(WA 54: 253) 

Were das nicht ein lieblicher, gewuendschter Heubtman?220  

(WA 54: 278) 

Bei diesen rhetorischen Fragen ist es somit die kunstvolle Verknüpfung mehrerer Argu-

mentationsformen miteinander, die den Leser leitet und zu den ‚richtigen‘ Schlussfolge-

rungen führen sollen. Zunächst scheint die naheliegende Antwort auf die jeweilige rheto-

rische Frage im Widerspruch zu allem zu stehen, was der Kontext nahelegt: ‚Gott, 

Christus, Kirche, Welt, Juristen sind nichts gegen den Papst‘. Da dies absurd ist, folgt im 

zweiten Schritt die Auflösung der Ironie und damit wiederum die Aufhebung der schein-

baren kognitiven Dissonanz für den Leser. In gleicher Weise funktioniert dieses Verfahren 

beim Beispiel mit dem armen Suender Christus oder bei dem lieblichen Hauptmann, der die 

Aufträge seines Herrn (Kaiser) so versteht, wie es der Papst aus dem Weide-Auftrag ablei-

ten zu können glaubt. 

Im zehnten Beispiel für ein Ironieargument bezieht sich Luther zunächst auf die eige-

nen Beschimpfungen gegenüber dem Papst. Nach einer Abfolge von nicht weniger als 

dreizehn Negativattributen221 in Folge äußert er sich dazu, wie diese Bewertungen zu lesen 

seien. 

Das heisst aber nicht geurteilt, gerichtet noch verdampt, Sondern sind eitel lobe sprueche und ehren 

wort, damit niemand zu loben und zu ehren ist on der Satanissimus, der Bapst. 

(WA 54: 288) 

Die naheliegende Interpretation der Beschimpfungen wird negiert (nicht geurteilt, gerichtet 

noch verdampt) und durch eine ironische ersetzt: sind eitel lobe sprueche und ehren wort. 

Diese ironische Deutung wird dann jedoch für den Leser am Ende des Zitats verständnissi-

|| 
220 Diese ironische rhetorische Frage steht im Kontext des Vergleichs, den Luther anführt im Zusammen-

hang mit der Argumentation zum Weide-Auftrag an den Papst. Hier zieht er den Kaiser und einen seiner 

Hauptmänner als Vergleichsbasis heran: Wenn Keiser Karol spreche zu seiner Heubtman einem, als in Bra-

bant oder Flandern: Jch befelh dir meine Leute, sihe wol zu, das sie geschuetzt werden, und jederman recht 

geschehe, und dencke, das es meine Land und Leute sind, Nicht deine Leute, mit denen du thun woltest, was 

dich geluestet, wie sie offt pflegen, Da gienge der Heubtman hin, und [Seite 278] rhuemet sich, Keiser Karol 

hette jm indistincte, alle seine Leute befolhen und wolte dadurch Heubtman sein, so weit als Keiser Karol Herr 

were, in Hispanien, Jtalien, Germanien etc. und doch wol wueste, das Keiser Karol viel andere Heubtleute 

hette, Were das nicht ein lieblicher, gewuendschter Heubtman? (WA 54: 277f.). 

221 Jch richte und straffe jn trawen auch nicht, on das ich sage, Er sey vom Teufel hinden aus geborn, voller 

Teufel, luegen, Gotteslesterung, abgoetterey, Stiffter der selben, Gottes feind, Widerchrist, Verstoerer der 

Christenheit, Kirchenreuber, Schluessel dieb, Huren wirt und Sodoma vogt, und, was droben mehr gesagt ist. 

Das heisst aber nicht geurteilt, gerichtet noch verdampt […]. (WA 54: 288). 



162 | Argumentationsmuster – formal 

  

chernd aufgelöst. In dieser Weise ‚gelobt‘ und ‚geehrt‘ wird nur der Satanissimus, der 

Bapst. 

5.6.16 Expressiver Ausruf 

Schon die sprachliche Konstitution der Wir-Gruppe, die sich von der Gruppe der Gegner 

absetzt (vgl. 5.3.3), war auch ein Mittel der Emotionalisierung. Der durch den Gegensatz 

konstituierte Kontrast ist zugleich emotional aufgeladen (Wir-positiv, Andere-negativ). 

Eine ebenso emotional agierende Argumentationsform ist der expressive Ausruf. In ihm 

werden Emotionen zum Ausdruck gebracht, die den Leser argumentativ leiten und über-

zeugen sollen. In der Regel sind solche Ausrufe mit anderen Argumentationsformen ver-

schränkt, wie z. B. mit historischen Vergleichen, Beschimpfungen, Ironie oder dem Ver-

weis auf die eigene Erfahrung. Sie haben damit i. d. R. die Funktion, diese anderen 

Argumentationsformen zu unterstützen, zu verstärken, durch den (vermeintlichen) Rekurs 

auf Emotionen zu veranschaulichen und so die Authentizität des Sprechers und des Ge-

sagten zu unterstreichen. Nachvollziehbar wird diese Funktion dann, wenn man die jewei-

ligen Sätze einmal mit und einmal ohne den entsprechenden expressiven Ausruf liest. 

Ohne den Ausruf verlieren sie an Eindringlichkeit. 

Das erste Beispiel steht im Kontext der Konzilsfrage. Mit Blick auf das Konstanzer 

Konzil von 1415 konstatiert Luther, dass diese Erfahrung für die nachfolgenden Päpste so 

negativ war, dass sie sich vorsehen, noch einmal in eine solche Lage zu kommen: das 

stuecklin schmertzt sie […]. Bereits diese Ausführungen sind konkret und veranschauli-

chend. Gesteigert wird dies noch dadurch, dass der Ausruf Au, au, usch den Schmerz der 

Betroffenen nicht nur beschreibt, sondern tatsächlich inszeniert (bzw. medial zu inszenie-

ren versucht). 

Ah, au, usch, das stuecklin schmertzt sie, der stefft stickt tieff in jrē hertzen, der stein wil jnen das 

hertz abdruecken, Da haben sie sich ein mal gebrand, Sie komen nicht wider, sie liessen ehe die gant-

ze welt im blut baden und ersauffen, […]. 

(WA 54: 208) 

Das zweite Beispiel führt den Ausruf Ah vor, der im Text immerhin achtzehn Mal auf-

taucht. Generell gilt für alle Stellen, an denen dieser Ausruf verwendet wird, dass er dazu 

dient, die emotionale Involviertheit des Sprechers zum Ausdruck zu bringen, um so das 

Argument, in das der Ausruf eingebettet ist, zu verstärken. Wenige Belege mögen hierfür 

genügen. 

Er hats mit liegen und triegen. Ah was sage ich liegen und triegen? Er hats mit Gotteslesterung und 

abgoetterey, dem Reich schendlich, gestolen, geraubt, […]. 

(WA 54: 243) 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 163 

  

Hier leitet der Ausruf eine scheinbare Reflektion des Argumentierenden ein. Die ursprüng-

liche Bewertung des Gegners (liegen und triegen) erweist sich als falsch, die eigene Rede-

weise als unzureichend, sie muss vielmehr verstärkt werden: Gotteslesterung und  abgoet-

terey. Das Ah wird so zum Ausdruck des inneren Ringens des Autors, der sich um die 

richtige Interpretation der Sachverhalte bemüht. 

AH was sol ich mehr sagen? Sie wustens wol und wissens noch jtzt wol, das die gantze Christenheit in 

der welt kein Heubt uber sich hat, on allein den heiland Jhesum Christum Gottes Son, […].  

(WA 54: 243) 

In diesem Beispiel schließt der Ausruf eine Reihe von Argumenten ab, die den Gegner 

widerlegen sollen. Der Ausruf bringt die Resignation des Sprechers zum Ausdruck, der 

wohl „mehr sagen“ könnte, dieses aber nicht möchte, weil es nicht mehr nötig ist.  

Ah hie schweige still, Jurist, Theologen, Keiser, Koenige, Ja auch die Engel im Himel und alle Creatur, 

Es redet hie und richtet, der nicht frawen milch, sondern Jungfrawen milch gesogen hat, und am 

Creutz so arm gewest, [Mt. 8, 20] das er nicht hatte raum, sein Heubt zu legen […]. 

(WA 54: 290) 

Hier leitet der Ausruf eine Aufforderung zum Schweigen ein. Diese richtet sich an letztlich 

alle, die sich an der Diskussion beteiligen könnten. Damit weist der Ausruf als emotionaler 

Marker voraus auf ein nachfolgendes zentrales Argument222: Ja, der selb HErr ist, der hie 

urteilt und spricht: Der Bapst sol ein Heide sein […]223. 

AH der liebe HErr Christus hat anders zuthun mit dem Spruch (Weide meine Schafe) denn das er einen 

Bapst oder Teufel wider sich und seine Kirchen damit stifften wolte, […]. 

(WA 54: 279) 

Auch der nächste Beleg zeigt den Ausruf als ein Einleitungssignal für ein umfassendes 

und resümierendes Argument: Christus hat anders zuthun. In allen Belegen wird die emo-

tionale Involviertheit des Sprechers, die den Argumenten Nachdruck verleihen soll, deut-

lich, so auch in diesem: AH, was plagen wir uns selbs mit dem verfluchten Bapst! (WA 54: 

271). 

Ganz Ähnliches gilt beim dritten expressiven Ausruf, dem O, der insgesamt siebzehn 

Mal im Text verwendet wird. Hier nur zwei Belege: 

|| 
222 Ah hie schweige still, Jurist, Theologen, Keiser, Koenige, Ja auch die Engel im Himel und alle Creatur, Es 

redet hie und richtet, der nicht frawen milch, sondern Jungfrawen milch gesogen hat, und am Creutz so arm 

gewest, [Mt. 8, 20] das er nicht hatte raum, sein Heubt zu legen, und doch daselbs das Paradis [Lk. 23, 43] und 

Himelreich schenckt dem Schecher, und in der Krippen von allen Engeln [Mt. 2, 11] im Himel angebetet ward, 

Ja, der selb HErr ists, der hie urteilt und spricht: Der Bapst sol ein Heide sein, weil er nicht hoeren wil, sondern 

rhuemet dazu als eine grosse Heiligkeit solchen seinen verstockten ungehorsam. (WA 54: 290). 

223 WA 54: 290. 



164 | Argumentationsmuster – formal 

  

O wie schrecklich ist solcher grewel anzusehen und zu hoeren! 

(WA 54: 269)  

O das ist ein schrekliche Plage in der Christenheit, das man die Leute ungewis macht, und bleiben 

lesst auff jren eigen ungewissen wercken. 

(WA 54: 272) 

Schließlich sei als letztes Beispiel ein expressiver Ausruf mit biblischer Reminiszenz ange-

führt: sihe. Dieser Ausruf war dem zeitgenössischen Leser aus der Bibel wohlvertraut, dort 

wird es an hunderten Stellen im Alten und im Neuen Testament als Aufmerksamkeits- und 

Vorausdeutungsformel verwendet.224 Insofern handelt es sich bei den Stellen, an denen 

Luther diesen expressiven Ausruf verwendet, sowohl um die Markierung emotionaler 

Involviertheit als auch um die kognitive Aktivierung biblischer Bezüge beim Leser. Im 

Unterschied zu Ausrufen wie Ah oder O (s. o.) erhält so die Expressivität des Ausrufs zu-

sätzlich die Verstärkung durch die Assoziation zum biblischen Kontext, aus dem dieser 

Ausruf bekannt war. Als expressiver Ausruf erscheint sihe im Text an zehn Stellen.225 In 

zwei Fällen wird der Ausruf dem gegnerischen Papst zugeschrieben: 

[...] die Schrifft dieses Leckerlins, Pauli Tertij, da er zum Keiser schreibt: “Wiltu ein Concilium haben? 

Wir wollens geben. [Seite 211] Wiltu es in Germania haben? Sihe, wir wollens wagen und auch thun. 

Doch also, das es sey ein frey und Christlich Concilium, Und in welchem den Ketzern kein stat gegeben 

werde, als die kein teil mit der Kirchen haben koennen. 

(WA 54: 209f.) 

Wenn sie Deudschland die loebliche Nation nennen, das es heisse: die bestien und Barbari, die nicht 

werd sind des Bapsts myst zu fressen, wie der Wal Campanus (als man sagt) thet, da er in Deudsch-

land gewesen, (nicht mit seinem schaden) und an die grentze des Welschen landes wider heim kam, 

den ruecken gegen Deudschland keret, bueckt sich und decket den hindern auff, und sprach: ‘Aspice 

nudatas, Barbara terra, nates!’ Sihe da, du Bestia, kuecke mir in den Sra. 

(WA 54: 212) 

Dabei handelt es sich um dem Papst unterstellte/zugeschriebene Argumente, die die geg-

nerische Position abwerten und die eigene Position indirekt aufwerten sollen. Sie sind – 

wie üblich in der Streitschrift – klar kontextuell als indiskutabel markiert, so dass der 

Leser auch hier – bei der Verwendung dieser expressiv-biblischen Ausrufe – erkennen 

kann, dass sie das biblische Prestige zu Unrecht in Anspruch nehmen. Am deutlichsten 

wird dies beim zweiten Beispiel, in dem das Sihe direkt kombiniert wird mit zwei Be-

schimpfungen (du Bestia, kuecke mir in den Sra [Ars, M. H.]. 

|| 
224 Die Entsprechung des lateinischen „ecce“ in der Vulgata. 

225 An einer weiteren Stelle taucht der Ausruf in einem Bibelzitat auf: Das aber solch bawen auff diesen 

Stein oder Fels Christum glaube sey, beweiset bald darnach S. Petrus durch den Propheten Jsaiam 28 und 

spricht: [Jes. 28, 16; 1. Petri 2, 6ff.] “Drumb stehet in der Schrifft: Sihe, ich lege einen ausserweleten koestlichen 

Eckstein in Zion, Wer an jn gleubet, der sol nicht zu schanden werden. (WA 54: 245). 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 165 

  

Bei den übrigen acht Belegen im Text wird das sihe von Luther selbst zur Unterstüt-

zung der eigenen Position eingesetzt; wie die anderen Ausrufe als Mittel der Markierung 

emotionaler Involviertheit, als Mittel, die Authentizität des Gesagten zu unterstreichen 

und – speziell bei diesem Ausruf – als Mittel, das das biblische Prestige dieser Formel 

nutzt. Drei Belege mögen hier genügen: 

Sihe, das sind die Schluessel des Himelreichs, und das ist jr Ampt, Auff das man in der Kirchen ein 

ewige behaltung und vergebung der Suenden habe, [...]. 

(WA 54: 249) 

Da sihe, lieber gesell, was es sey, Die Schafe Christi weiden. 

(WA 54: 280) 

Sihe, Sihe, wie wallet mein blut und fleisch, wie gern wolt es das Bapstum gestrafft sehen, So doch 

mein geist wol weis, das keine zeitliche straffe hie zu gnug sey, [...]. 

(WA 54: 292) 

Bei den ersten beiden Belegen stützt der Ausruf die vorangegangene Bibelinterpretation 

(Mt. 16,19 – Schlüssel; Joh. 21,17 – Weideauftrag), beim dritten Beleg leitet der expressive 

Ausruf eine Gewaltphantasie ein, in der das Papsttum seiner – aus Luthers Sicht – gerech-

ten Strafe zugeführt wird. Dieses letzte Beispiel ist zugleich ein (indirektes) Drohargument 

(vgl. 5.3.1). Es folgt der Logik ‚Wem gedroht werden muss, hat Unrecht bzw. hat einen 

Grund für die Drohung gegeben, der darauf hinweist, dass er im Unrecht ist.‘ Insofern 

stützen solche Gewaltphantasien (gerechte Strafe) verstärkt durch den biblischen expres-

siven Ausruf die eigene argumentative Position und tragen zu den Argumentationsfunkti-

onen des Bestärkens (eigenes Lager) und des Überzeugens (universelles Publikum) bei. 

5.6.17 Sprachwechsel 

Auch die bewusste Sprachwahl kann als eine Argumentationsform in der Streitschrift von 

1545 betrachtet werden. Die bewusste Wahl von sprachlichen Varietäten (z. B. Jugend-

sprache, Dialekte, Fremdsprachen) nutzt das diesen Varietäten und Sprachen zugeschrie-

bene Assoziations- bzw. Stereotyppotential, um so argumentative Ziele zu verfolgen. So 

lassen sich z. B. Authentizität, Volksnähe, Naturverbundenheit, Vertrautheit etc. als ge-

meinhin dialektalen Sprechweisen zugeschriebene Stereotype in öffentlichen Reden dazu 

nutzen, den Sprecher selbst mit diesen Attributen in Verbindung zu bringen, damit seine 

Glaubwürdigkeit zu erhöhen und letztlich die von ihm vertretene Argumentation zu stüt-

zen. Problematisch wird der Einsatz dieser Mittel erst dann, wenn er von den Adressaten 

als ‚aufgesetzt‘, ‚unecht‘, ‚nachgemacht‘ etc. empfunden wird. Dann schlägt die Wirkung 

ins Gegenteil, sowohl für die Glaubwürdigkeit des Sprechers als auch für die von ihm 

vertretenen Positionen. Als Beispiel dazu kann der möchtegern-jugendliche Redner vorge-

rückten Alters gelten, der versucht, die Jugendlichen in ihrer Sprache zu erreichen und 



166 | Argumentationsmuster – formal 

  

letztlich dabei nur sich selbst lächerlich macht. Bekannt ist der Einsatz von sprachspezifi-

schen Assoziationen in der Werbung, um Kaufanreize zu setzen.226 

Luther greift in seiner Streitschrift das Verfahren auf, stereotype Assoziationen zu ein-

zelnen Sprachen für die eigene Argumentation zu nutzen, anhand von drei verschiedenen 

Sprachen bzw. Varietäten: Latein, Niederdeutsch und einem italienisch-lateinischem 

Sprachgemisch. Dabei steht jede dieser Sprachen für unterschiedliche Assoziationen. Der 

Wechsel innerhalb des (hoch)deutschen Textes signalisiert für das Lateinische als Bil-

dungssprache ein höheres argumentatives Gewicht des Gesagten, für das Niederdeutsche 

Nähe, Authentizität und emotionale Verbundenheit, für das italienisch-lateinische 

Sprachgemisch (in diesem spezifischen Kontext) Unbildung, Charakterschwäche und 

moralisches Fehlverhalten. 

5.6.17.1 Latein 

Der Sprachenwechsel zum Lateinischen stellt eine Sonderform des Autoritätsarguments 

dar, da mit den stereotypen Assoziationen zum Lateinischen als Bildungssprache der 

Nutzer dieser Sprache sich selbst als Autorität inszeniert. Das zugehörige Beispiel verdeut-

licht dies. In einem fiktiven Dialog mit dem Gegner, der der Lutherpartei Ketzerei vorwirft, 

erwidert Luther folgendermaßen: 

„JA, du aber und dein hauffe seid verdampte Ketzer, Ewr urteil ist nichts gegen des Roemischen Stuels 

urteil, wie Sanct Paul tertia an den Keiser Karol schreibt, das jr nicht sollet im Concilio zu gelassen 

werden.“ Erstlich antworte ich Latinisch: „Provoco & appello omnium nostrum nomine ad sanctam 

sedem Romanam, illam scilicet, in qua explorantur Papæ, an sint viri vel mulieres. Si sunt viri, os-

tendant testes contra nos Hereticos. Si [1. Kor. 14, 34] sunt mulieres, dicam illud Pauli: ,Mulier in Ec-

clesia taceat.‘ Hoc facere cogit vulgata fama per omnem Iam vetus Europam, quæ mores extir-

pat honestos. Reges enim & Reginæ in Curia Romana dicuntur, ut plurimum, esse palam 

Hermaphroditæ, Androgyni, Cynedi, Pedicones & similia Monstra in natura. At illis non competit iu-

dicium de Hereticis facere.“  

(WA 54: 287) 

Übersetzung227: 

Ich wende mich ganz offiziell [provocare und appellare hier als jurist. Termini techn. 

gleichbedeutend, ungefähr „an eine höhere Instanz appellieren“] in unser aller Namen an 

den Heiligen Stuhl zu Rom - eben jenen, auf dem man untersucht, ob die Päpste Männer 

oder Frauen sind. Wenn sie Männer sind, sollen sie unsere Zeugen/Hoden [Wortspiel mit 

der Polysemie von testis] gegen uns Häretiker vorführen. Wenn sie Frauen sind, so werde 

|| 
226 Vgl. z. B. die Werbung für Schöfferhofer-Weizen von 1997 mit stereotypen Vorstellungen zum Franzö-

sischen bzw. französischem Akzent (sexuelle Aufladung) oder die Nescafé-Werbung von 1992, die mit 

stereotypen Vorstellungen zum Italienischen bzw. italienischem Akzent im Deutschen (Galanterie, männli-

che Attraktivität, Lebenskultur) operiert. (Schöfferhofer-Werbung: https://www.youtube.com/watch?v= 

erAM9y_rHvQ; Nescafé-Werbung: https://www.youtube.com/watch?v=pWMUGH5y-l4; Stand: 20.11.2019). 

227 Für die Übersetzung danke ich herzlich meinem Kollegen Thorsten Burkard. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus der Sprache | 167 

  

ich den folgenden Ausspruch des Paulus anführen: „Die Frau schweige in der Kirche!" 

Dies zu tun zwingt mich der alte, bereits in ganz Europa verbreitete Ruf, der die Moral 

ausrottet. Von den Königen und den Königinnen in der römischen Kurie heißt es nämlich, 

dass sie größtenteils ganz offen Hermaphroditen, Androgyne, Strichjungen, schwule 

Arschficker und ähnliche Scheusale, die es in der Natur so gibt, sind. Aber solchen Leuten 

steht es nicht zu, über Häretiker ein Urteil zu fällen. 

Die ironische und institutionalisierte Anrufung/Befragung des Heiligen Stuhls, ob sie 

„Männer oder Frauen“ sind und die darauffolgenden Konsequenzen mit Verweis auf die 

Bibel, mündet am Ende wiederum in eine extreme Beschimpfungsfolge. Inhaltlich wird 

hier somit nichts argumentativ weitergeführt, sondern durch den Sprachwechsel wird 

signalisiert, dass der Sprecher über das notwendige Wissen zur formelhaften Institutio-

nensprache verfügt und auch, dass in dieser Bildungssprache dieselben Beschimpfungen 

möglich sind. Die durch den Sprachenwechsel aktivierte Prestigezuschreibung für den 

Sprecher wird so bestätigt (formelhafte Einleitung, Bibelzitat, Beschimpfungen). 

5.6.17.2 Niederdeutsch 

Der Wechsel zum Niederdeutschen wird an einer Stelle im Text umgesetzt zur Erzeugung 

von Nähe, Vertrautheit, Authentizität des Sprechers. Es geht dabei wiederum um die Aus-

legung der Stelle aus Joh. 21,15f. (‚Weide meine Schafe‘). Der Wechsel ist zwar unauffällig 

und nur auf zwei Lexeme beschränkt (dat vs. das, skarp vs. scharf). Er ist aber vermutlich 

nicht zufällig erfolgt. Luther hält der Deutung der Bibelstelle durch den Papst entgegen, 

dass diese letztlich sophistisch und haarspalterisch sei. Unterstützt wird dieser Vorwurf 

durch den Wechsel ins Niederdeutsche, der dann das Assoziationspotential dieser Spra-

che als Sprache der Nähe, Vertrautheit, Authentizität etc. aktiviert: 

Ja, spricht Clem. iij.: Christus redet indistincte, Weide meine Schafe, macht kein unter-

scheid zwisschen diesen und jenen, drumb mus „meine Schafe“ heissen: alle Schafe. Ey, dat ist ein 

skarper Jurist und Sophist, doch nicht mit den skerpsten, Du heilige Jungfer S. Clemens. Wer dich, 

Esel, Schuetzen und Bachanten, mit ruten striche, das dir das Blut vom arse floesse, Und den Donat, 

das pronomen Meum declinirn lerete!  

(WA 54: 277) 

Letztlich werden so durch den Sprachwechsel die Anschaulichkeit und der Nachdruck des 

Arguments erhöht. 

5.6.17.3 Italienisch-lateinisches Sprachgemisch 

Ein weiterer Sprachenwechsel wird von Luther in Bezug auf ein italienisch-lateinisches 

Sprachgemisch vorgenommen. Das erste Beispiel steht im Kontext eines fiktiven Dialogs 

zwischen Luther und dem Papst. Es ist verbunden mit einem Ad-Hominem-Argument und 

der unterstellten Argumentation: 



168 | Argumentationsmuster – formal 

  

[Luther] „Ja, ja, Jungfer Bepstlin, bistu da zurissen, so flicke dich der Teufel und seine mutter. Fuerch-

testu dich aber nicht fuer Gott, das er dich umb solcher schendlicher verfelschung und lesterung wil-

len seiner wort moechte mit blitz und donner von Himel durch die erden in abgrund der Hellen sen-

cken?“ 

[Papst] „Ha, ha, ha bon profacit, miser porko, Meinet jr Todeske Embrigek, das wir solche Narren sein, 

als jr seid, und solche geucherey und narrenteiding von Gott und ewren todten Christo gleuben wol-

len?“  

(WA 54: 282) 

Der Sprachenwechsel zum italienisch-lateinischen Sprachgemisch wird hier dem Papst 

zugeordnet, der den Gegner als profacit, miser pork bzw. Todeske Embrigek beleidigt. Die 

Weimarer Ausgabe kommentiert die beiden Beleidigungen folgendermaßen: „Wohl be-

komm’s, Herr Schwein!“, also eine ironisch-beleidigende Begrüßung und „Ihr deutschen 

Trunkenbolde“, also eine Beschimpfung.228 Durch den Sprachenwechsel bzw. genauer 

durch den Wechsel zu einer Varietät, die aus einer Mischung beider Sprachen besteht, 

wird hier das Assoziationspotential des Sprachgemischs aufgerufen, das hier als Varietät 

der moralisch verwerflichen Papstpartei steht.  

Im zweiten Beispiel greift Luther das der Papstpartei zugeschriebene radebrechende 

Sprachgemisch auf und gibt es gewissermaßen zurück. Die Stelle führt den oben geschil-

derten fiktiven Dialog unmittelbar fort. 

[Luther] „Ey warumb fuerestu denn seine Wort, vom Fels, Schluessel und Weiden?“ 

[Papst] „Ey, lieber, es ist besser Bestien regirn, denn von Bestien regirt werden. Weistu nicht, wer Mei-

sen fahen wil, mus ein Meisen bein pfeiffen, und wer einen Christen fahen wil, mus reden lernen wie 

ein Christ. Darumb muessen wir euch, bon Christian, bey ewrem glauben ergreiffen, dabey kan [Seite 

283] man euch Deudsche Bestien halten und fueren, wo und wie wir wollen, wie man die Beeren fueret 

bey dem Rinck in der Nasen, das jr uns nicht abermal uber den kopff wachset, und mit uns spielet, wie 

ewer vorfarn, die Gotten, Longobarden, und etliche Keiser gethan haben.”  

[Luther] „Gremmerze, Miser Asine, porlabon informatione, sattanissime Papa.“  

(WA 54: S. 282f.) 

Man könnte daher – mit Blick auf das unbeholfen-ungebildete Sprechen des Papstes – die 

Verwendung des Sprachgemischs bei Luther als ‚dem-Gegner-in-seiner-eigenen-Sprache-

antworten‘ verstehen. Man begegnet dem Gegner damit auf seinem Niveau, das er über-

haupt – in seiner Fehlerhaftigkeit und Verworfenheit – verstehen kann; freilich ist der 

ausgesprochene ‚Dank‘ klar ironisch durch den gesamten Kontext markiert. Die Weimarer 

Ausgabe kommentiert diese Stelle folgendermaßen: „Großen Dank, Herr Esel, für die gute 

Belehrung!“. 

|| 
228 Ich danke Thorsten Burkard für den Hinweis auf Maximilian Prechtls Übersetzungsvorschlag von 1818, 

der ‚profacit‘ auf ‚buon proface‘ in der Bedeutung von ‚Gott segne Euch‘ und ‚Todeske Embrigek‘ auf ‚Te-

desce embrice‘ also ‚deutscher Ziegelstein‘ zurückführt. Auch bei dieser Herleitung bleibt die erste Phrase 

eine ironisch-beleidigende Begrüßung und die zweite eine Beschimpfung. Vgl. Prechtl (1818: 106). 



 Gültigkeit/Plausibilität durch Verweis auf andere Argumente | 169 

  

5.7 Gültigkeit/Plausibilität durch Verweis auf andere Argumente 

Diese vergleichsweise kleine und heterogene Gruppe von Argumentationsformen ist 

dadurch bestimmt, dass das primär, in erster Linie, vorgeblich vorgetragene Argument auf 

ein oder mehrere andere Argumente verweist, die dann die eigene Argumentation direkt 

oder indirekt stützen sollen. Dabei ist der Schluss von dem primär vorgetragenen Argu-

ment auf das sekundäre (entweder als direkter Verweis oder als indirekt zu erschließendes 

Argument) für den Leser immer eindeutig rekonstruierbar: dies geschieht im Falle der 

captatio benevolentiae durch entsprechende Demutsformeln, bei der Praeteritio durch 

Konjunktiv-II-Formen und Negationen bei der Antizipation durch das Vortragen vermeint-

licher oder zumindest denkbarer Argumente des Gegners. 

5.7.1 Captatio benevolentiae/Devotionsformel 

Die argumentativen Funktionen der Captatio benevolentiae als vermeintliche Selbstkritik 

lassen sich in verschiedenen Funktionen beschreiben: Im ersten Schritt nimmt die (ver-

meintliche) Bescheidenheit des Sprechers den Hörer für ihn ein, er gesteht ihm zu, dass er 

auch aufgrund der Selbstzweifel die verschiedenen argumentativen Positionen hinrei-

chend erwogen hat. Zweitens wirkt die captatio benevolentiae als Authentizitäts- und 

Wahrhaftigkeitsmittel. Der Sprecher empfiehlt sich dem Leser so als moralisch einwand-

freier Teilnehmer an Argumentationen. Drittens steckt in jeder captatio benevolentiae – 

gerade wegen der oft übertriebenen Demutsformeln – das Potential des Widerspruchs 

durch den Leser. Der Leser soll gerade diese Art der Bescheidenheit und der (vermeintli-

chen) Kritik an den eigenen Fähigkeiten und den eigenen Argumenten zurückweisen. 

In anschaulichster Form hat Wilhelm Busch die Funktionen der Captatio benevolen-

tiae in der Gedichtsammlung von 1974 „Kritik des Herzens“ zusammengefasst:229 

Die Selbstkritik hat viel für sich. 

Gesetzt den Fall, ich tadle mich, 

So hab' ich erstens den Gewinn, 

Daß ich so hübsch bescheiden bin; 

Zum zweiten denken sich die Leut, 

Der Mann ist lauter Redlichkeit; 

Auch schnapp' ich drittens diesen Bissen 

Vorweg den andern Kritiküssen; 

Und viertens hoff' ich außerdem 

Auf Widerspruch, der mir genehm. 

So kommt es denn zuletzt heraus, 

Daß ich ein ganz famoses Haus. 

|| 
229 Busch (1874/1960: 496). 



170 | Argumentationsmuster – formal 

  

Auch Luther verwendet in der Streitschrift von 1545 diese Argumentationsform an ver-

schiedenen Stellen. Dabei kontextualisiert er jedoch die vermeintlichen Demutsformeln 

so, dass kein Zweifel daran bestehen kann, dass die eigentliche Kritik am Gegner mehr als 

berechtigt ist. In einzelnen Fällen wird so die Captatio benevolentiae eher zum bedauern-

den Ausruf, dass ihm selbst (Luther) leider nicht noch bessere Beschimpfungsmöglichkei-

ten zur Verfügung stehen. Dies zeigt das erste Beispiel. 

MOcht jemand hie dencken, Jch buessete hiemit die lust, mit so spoettischen, verdrieslichen, stachli-

chen worten an dem Bapst: O HErr Gott, Den Bapst zu spotten, bin ich ummeslich zu geringe. Er hat nu 

wol uber sechshundert jare die welt gespottet, und jrem verderben an Leib und Seel, gut und ehre, in 

die faust gelacht, Hoeret auch nicht auff, kan auch nicht auffhoeren.  

(WA 54: 215) 

Zunächst wird ein scheinbarer Einwand möglicher Kritiker (Antizipation) angegeben: 

Schimpf und Spott könnten auf Luther wieder zurückfallen. Dem entgegnet Luther mit 

einer vermeintlichen Demutsformel (Den Bapst zu spotten, bin ich unmeslich zu geringe.) 

Diese Demutsformel erweist sich dann aber, mit Blick auf das nachfolgende Argument, in 

dem Luther die mehrhundertjährige Spotttradition des Papstes anspricht, als Hinweis 

darauf, dass alle Beschimpfungen Luthers letztlich nichts gegen die des Papstes selbst 

sind. 

Das zweite Beispiel schließt die lange Auslegung von Mt. 16,18f. ab. Auch hier ist die 

vermeintliche Selbstkritik Luthers wiederum eingebettet in einen Hinweis darauf, dass 

diese Ausgiebigkeit und Länge begründet ist durch die Bebstliche[n] grewel: 

DAs sey gnug gesagt von diesem Spruch Matthei xvj, habs zu viel und zu lang gemacht, Aber 

der Bepstliche grewel hat kein masse noch ende. 

(WA 54: 272) 

Das dritte Beispiel steht im unmittelbaren Anschluss an eine praeteritio (vgl. 5.7.2), in der 

Luther darauf verweist, dass er eigentlich gern ein Deudsch wort reden möchte, dies aber 

nicht wagt. Dann folgt die captatio benevolentiae, in der er auf seine Stellung als Prediger 

verweist, die es ihm eigentlich untersagt, zu beschimpfen und zu fluchen. Verstärkt wird 

dieser Hinweis noch durch die zweite Demutsformel, dass er seine grosse anfechtung mit 

ungeschickten Worten vortrage. 

So stehets auch einem Prediger [Luther, der vorher den Papst verflucht, M. H.] nicht an, zu fluchen, 

der zu segenen ist beruffen. Jch rede aber meine grosse anfechtung mit ungeschickten Worten, Das 

wird mir mein HErr Christus verzeihen, umb welchs willen ich alles thu und rede. 

(WA 54: 277) 

Auch in diesem Beispiel wird letztlich die captatio benevolentiae wiederum abgeschwächt 

dadurch, dass Luther sie mit seiner Verbundenheit zu Christus begründet, um welchs wil-

len ich alles thu und rede. Auch hier bleibt somit die captatio benevolentiae nicht unkom-

mentiert stehen. 



 Gültigkeit/Plausibilität durch Verweis auf andere Argumente | 171 

  

Im vierten Beispiel schließt Luther das erste Hauptstück der Abhandlung (Legitimati-

on des Papsttums) ab.  

ES ist mir dis Buechlin zu gros unterhanden worden, und wie man sagt: Das alter ist vergessen und 

wesschicht, ist mir villeicht auch also geschehen. Wie wol des Bapstumbs teuflischer grewel an sich 

selbs ein unendlich aussprechlicher wust ist […].  

(WA 54: 283) 

Vorgeblich konzediert Luther, dass die Ausführungen bereits jetzt zu lang geraten sind 

und begründet dies mit dem eigenen Alter (in Form eines Sprichworts, vgl. 5.6.13). Bereits 

diese Begründung ist jedoch zurückgenommen. Luther erwägt dies nur als Möglichkeit 

(villeicht), er behauptet es nicht. Zudem wird auch hier die Demutsformel wiederum durch 

den nachfolgenden expliziten Hinweis auf des Bapstumbs teuflischer grewel abge-

schwächt. 

5.7.2 Praeteritio/Paralipse 

Eine Negation lässt sich ohne das Negierte nicht denken. Das zeigt schon die oft spaßhaft 

verwendete Aufforderung ‚Denke nicht an X!‘, die eben gerade X ins Gedächtnis ruft. Das-

selbe gilt für die Argumentationsform der Praeteritio oder Paralipse. Bei ihr gibt der Ar-

gumentierende vor, ein bestimmtes Argument gerade nicht anführen zu wollen. Mit dieser 

vorgeblichen Negation führt er aber gerade dieses Argument in die Auseinandersetzung 

ein. Verbunden mit diesen vorgeblichen Argumentauslassungen sind dann Negationen, 

Konjunktiv-II-Formen und privative Ausdrücke (z. B. „ganz zu schweigen von“, „ich 

schweige von“), die sich in folgender Zusammenfassung einer Praeteritio wiederfinden: 

‚Ich könnte x sagen, tue es aber nicht/ganz zu schweigen von x [und sage es eben mit der 

Verneinung und der Aktivierung der Vorstellungswelt des Konjunktiv-II doch]‘.230 Die 

Praeteritio ermöglicht es dem Argumentierenden, bestimmte Argumente zu lancieren, 

ohne dafür haftbar gemacht werden zu können, da er sie ja nur testweise und mit der Mar-

kierung, dass er sie ja gar nicht anbringen möchte, in die Diskussion einbringt. Dennoch 

ist die Praeteritio eine durchaus wirksame Argumentationsform, da die vorgeblich ausge-

lassenen Argumente ihre Wirkung entfalten können: auf der Basis der durch den Konjunk-

tiv-II bzw. durch die Negation vor dem geistigen Auge des Lesers ausgebreiteten mögli-

chen Welt, in der diese ausgelassenen Argumente eben doch ins Feld geführt werden. Sie 

schwingen dann trotz des Caveats der Praeteritio auch in der Vorstellungswelt, auf die 

sich die reale Argumentation bezieht, mit. 

Auch Luther verwendet in der Streitschrift an vielen Stellen diese Argumentations-

form. In den ersten drei Beispielen wird die Praeteritio mit einem Konjunktiv II markiert: 

ich hette schier gesagt. Damit wird das jeweils verstärkende Argument scheinbar zurück-

|| 
230 Vgl. zur Praeteritio auch Perelman & Olbrechts-Tyteca (1971: 487). 



172 | Argumentationsmuster – formal 

  

genommen und durch die scheinbare Zurücknahme eben gerade in die Diskussion einge-

bracht. Die Bubenschule (Verbrecherschule) im ersten Beispiel wird dann mit dem unter-

stellten päpstlichen Verständnis der heiligen Kirche[] gleichgesetzt.  

Christlich heisse nichts mehr denn Bepstlich und was seine hellischeit sampt seiner Bubenschule (ah 

vergebe mirs Gott, ich hette schier gesagt: sampt seiner heiligen Kirchen). 

(WA 54: 213) 

Der Roemische[] Stuel im zweiten Beispiel kann so mit der Beschimpfung Maulesel[] ver-

bunden werden, sodass das vorangegangene ironische Argument (der arme Suender Chris-

tus) ein zusätzliches Ironiesignal erhält. 

O der arme Suender Christus, wie wil er jmermehr vergebung seiner Ketzerey und Suenden erlangen 

bey dem Roemischen Stuel? Jch hette schier gesagt bey den Mauleseln? 

(WA 54: 253) 

Im dritten Beispiel wird die Beschimpfung der Heuchler (als Parteigänger des Papstes) 

noch gesteigert, um so auch ein zusätzliches Ironiesignal für die vorausgehende Argumen-

tation zu setzen, in der von der Dreiteilung der Welt gesprochen wird, die den drei Kronen 

des Papstes entspreche. 

Denn die Welt ist in drey teil geteilet, die nennet man Europa, Affrica, Asia, Das sind die drey Kronen 

des Bapsts. Denn alle Reiche in diesen dreyen Lendern sind des Bapsts, wie das Cap. Omnes, und sei-

ne Heuchler (ich hette schier gesagt: wie des Teufels foertze) rhuemen, das er der gantzen Welt Herr 

sey. 

(WA 54: 265) 

In gleicher Weise wie der Konjunktiv der bisherigen Belege fungiert die Negation in den 

folgenden Belegen. Das thar ich nicht sagen bzw. thar ich nicht reden (wage es nicht zu 

sagen) aktiviert gerade das, was da eigentlich nicht gesagt werden soll. 

Im vierten Beispiel wird die herbeigewünschte Strafe (indirektes ad baculum-

Argument) noch gesteigert, so dass der Leser für die sich daran anschließende Erwähnung 

von Strafe (Das dich Gott straffe) die entsprechende Lesart der ‚Schändung‘ (im Sinne von 

‚verletzen, beschädigen, vernichten, verderben‘231) aktiviert. 

Das dich [Seite 277] Gott straffe (Schenden thar ich nicht sagen, Denn du bist schon allzu hoch ge-

schendet, weil du on auffhoeren Gott schendest, und seine Apostel, Kirche und Schrifft), Das dich Gott 

straffe, sage ich, du unverschampts luegen maul, lester maul, Teufels maul, Der du fuer Gott, fuer al-

len Engeln, fuer der lieben Sonnen, fuer aller Welt tharst heraus speien, du seiest allein der Hirt aller 

Schafe Christi, unangesehen die Euangelia, und Episteln der Aposteln, Petri und Pauli, da wider du so 

wissentlich speiest, und wirffest deinen Teufels dreck aus. 

(WA 54: 276f.) 

|| 
231 Vgl. DWB Bd. 14, Sp. 2137–2144. 



 Gültigkeit/Plausibilität durch Verweis auf andere Argumente | 173 

  

Im fünften Beispiel kombiniert Luther den Konjunktiv (Jch wolt [...]) mit der Negation (thar 

ich nicht reden) und kann so das vorgeblich ausgelassene Argument in voller Breite aus-

führen: eine Reihe von Beschimpfungen und negativen Zuschreibungen. 

Jch wolt wol gern hie ein Deudsch wort reden: das dich, Bapst, dis und jenes bestehe, kanstu nichts 

mehr, denn liegen, triegen, Gott lestern, die Apostel schenden, fluchen, Kirchen fressen, leiblich und 

geistlich verstoeren, Koenige vermaledeien, mit fuessen tretten, abgoetterey stifften, aller welt gueter 

verschlingen, und solchs alles unter S. Peters namen, das dich, Bapst, dis und jenes bestehe! Aber 

solch schoen Deudsch thar ich nicht reden, der Bapstesel moechte zuernen. 

(WA 54: 277) 

Eine weitere Möglichkeit, eine Praeteritio anzubringen, ist die Verwendung des Privati-

vums schweigen. Man gibt vor, etwas nicht zu sagen, das dann aber ausgeführt wird. Auch 

von dieser Möglichkeit macht Luther an verschiedenen Stellen Gebrauch. Im sechsten 

Beispiel gibt Luther vor, von den kritikwürdigen Verhaltensweisen der römischen Kirche 

zu schweigen, thematisiert sie aber gerade dadurch. 

Jch wil schweigen Simoney und Geitz, pfruenden marck, Pedasterey, und was mehr der heilge Stuel zu 

Rom in seinem aller heiligsten leben treibt und grosse lust drinnen hat. 

(WA 54: 214) 

Gleiches gilt für das siebte Beispiel, in dem der verlogen Ablas und weitere moralisch ver-

werfliche Einkommensquellen des Gegners thematisiert werden. 

Jch schweig [Seite 268] jtzt, was er mit seinem verlogen Ablas, guelden Jar, Weichwasser, Agnus Dei, 

Chresem, feur, Wachs, Kreuter, ah wer kans alles erzelen? Jtem Walfarten, Bruederschafften, gestifftet 

hat. 

(WA 54: 267f.) 

Im achten Beispiel geht es um die Kenntnisse und das Verständnis der zehn Gebote. Zu-

nächst wird die Hoffnung ausgedrückt, dass der Gegner die zehn Gebote wenigstens auf-

zählen kann bzw. sie in der richtigen Reihenfolge hersagen kann. Die Praeteritio drückt 

darüber hinaus aus, dass von einem tatsächlichen Verständnis der zehn Gebote (über das 

reine Memorieren hinaus) wohl kaum ausgegangen werden könne. 

Gott gebe, das er die zehen Gebot (wil des verstands gerne schweigen) koenne nach einander zelen, 

wie unser Kinder von vier, fuenff jaren koennen. 

(WA 54: 271) 

5.7.3 Antizipation/Prokatalepsis  

Eine in vielen Argumentationen häufig gebrauchte Argumentationsform ist die Antizipati-

on möglicher gegnerischer Argumente. Durch die Vorwegnahme möglicher Einwände 

gegen die eigene Position soll dem Gegner von vornherein der Wind aus den Segeln ge-



174 | Argumentationsmuster – formal 

  

nommen werden. Die Basis für denkbare gegnerische Einwände wird so verringert. Auch 

Luther greift an wenigen Stellen auf diese Argumentationsform zurück, so z. B. wenn er 

den erwartbaren Haupteinwand des Gegners selbst aufgreift. Die ganze Streitschrift strotzt 

vor Respektlosigkeit gegenüber dem Papst und seinen Anhängern. Insofern ist der Ein-

wand, dass die luthersche Argumentation schon allein deshalb nicht zulässig sei, weil sie 

beleidigend und respektlos ist, erwartbar. In einem fiktiven Dialog mit dem Gegner, in 

dem es um die Frage der Konzilseinberufung geht, legt Luther dem Gegner diesen Ein-

wand in den Mund. 

„Ey du schendlicher Luther, soltu mit dem Bapst so reden?“ Ey pfui wider, jr lesterliche verzweivelten 

buben und groben Esel, solt jr denn auch mit einem Keiser und Reich also reden? Ja solt jr solche hohe 

vier Concilia mit den vier Christlichen, groessesten Keisern so lestern und schenden umb ewer fortze 

und drecketal willen?  

(WA 54: 221)  

Widerlegt wird der Einwand durch ein Vergleichs- bzw. Gleichbehandlungsargument, das 

sich so paraphrasieren lässt: Auf die Frage des Gegners – mit der Illokution des Tadels –, 

ob eine solche Redeweise angemessen sei, kontert Luther mit der Gegenfrage, ob es nicht 

ebenso abzulehnen sei, wie der Papst und seine Anhänger lestern und schenden. Wenn 

also Luthers Vorgehen zu tadeln ist, gilt das in gleicher Weise für das Vorgehen des Paps-

tes. Implizit enthalten ist hier auch die Hierarchiefrage, die durch den Vergleich erst deut-

lich wird. Der gegnerische Einwand, dass Luther so mit dem Papst nicht sprechen dürfe, 

basiert auf dem Macht- und Statusunterschied zwischen Luther (dem einfachen Prediger 

und Mönch) und dem Papst als dem Oberhaupt der katholischen Kirche. Eine gleicherma-

ßen große Distanz wird durch den Vergleich zwischen Papst und Keiser und Reich nahege-

legt. Auch der Papst steht im Status demgemäß weit unter Kaiser und Reich, genauso wie 

Luther in Relation zum Papst. 

5.8 Gültigkeit/Plausibilität aus Reihungen, Agglomerationen 

Aneinanderreihungen von Argumenten haben immer eine Verbindung zur Argumentati-

onsform „ad nauseam“, also der Argumentationsform, bei der durch ständige bzw. allent-

halben auch penetrante Wiederholung ein und desselben Arguments der Adressat/das 

Auditorium durch die bloße Wiederholung des Arguments dazu gebracht werden soll, das 

Argument selbst und die daraus folgenden Konklusionen zu akzeptieren. Bei den in die-

sem Abschnitt zu besprechenden Argumentationsformen handelt es sich jedoch um Ab-

wandlungen des Ad-Nauseam-Arguments. Das jeweilige Argument wird nicht wortwört-

lich wiederholt, sondern in verschiedenen Variationen. Aber auch hier gilt: Die 

Wiederholung der jeweiligen Inhalte – auch wenn sie auf der Ausdrucksseite variieren – 

soll das Auditorium überzeugen. Zugleich dient diese Art der inhaltlich variierten Wieder-

holung dazu, dass die Leser die Stoßrichtung der Argumente, die ja jeweils der Widerle-

gung und Abwertung des Gegners dienen, besser in Erinnerung behalten. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus Reihungen, Agglomerationen | 175 

  

Reihende Argumente tauchen in der Streitschrift in verschiedenen Ausprägungen auf. 

Die erste Form ist die einfache Reihung von Attributen und Prädikationen. Die zweite 

Form besteht aus Attribut-Prädikationsreihungen, die eine innere Struktur aufweisen, und 

zwar in Form einer Klimax am Ende der jeweiligen Reihung. Die dritte Form reiht ver-

schiedene, aber inhaltlich aufeinander bezogene Argumente, die dann in der Summe wir-

ken sollen. Schließlich kann eine vierte Form identifiziert werden, bei der die Argumente 

jeweils wiederholt werden bzw. bei denen auf bereits angeführte Argumente verwiesen 

wird.  

5.8.1 Einfache Attribut-Prädikationsreihung 

In der Regel werden die Attribut-Prädikationsreihungen von Luther dazu genutzt, den 

Gegner zu beschimpfen. Die Reihung selbst verstärkt das jeweilige Argument, das in der 

einzelnen Beschimpfung enthalten ist. Bei dieser Argumentationsform kann man zwi-

schen Reihungen aus Substantiven/Nominalphrasen/Präpositionalphrasen, Verben und 

Adjektiven unterscheiden. Der Übersichtlichkeit halber sind die einzelnen Phrasen im 

Zitat nummeriert. Zu diesen Reihungen gehören auch die zahlreichen Beispiele, in denen 

Luther in zwei-, drei- und vierfacher Weise den Gegner negativ kennzeichnet. Hier sollen 

nur wenige Beispiele mit fünf- bis zwanzigfacher Attribution zur Veranschaulichung vor-

geführt werden. 

Im ersten Beispiel führt Luther die Sündhaftigkeit des Papstes anhand von fünf Attri-

butionen in Form von Präpositionalphrasen aus (mit Suenden etc.): 

Und was ein Mensch der Suenden sey, hastu aus vorigen stuecken leicht zu vernemen, da er nicht al-

lein fuer sich ein Suender ist, sondern mit Suenden [1], falschem Gottes dienst [2], Gotteslesterung [3], 

unglauben [4] und luegen [5], die welt, sonderlich den Tempel Gottes, die Kirchen, vol, vol gemacht. 

(WA 54: 269) 

Das Zitat schließt mit einer ebenfalls die Wiederholung nutzenden Argumentationsform 

(Epizeuxis). 

Im zweiten Beispiel steigert sich die Reihe der Negativattribute schon auf sieben. Die 

Zuordnung wird hier über das vorangestellte Genitivattribut (des Bapsts) geleistet, der sich 

dann die Fehlerzuschreibungen anschließen. 

Das sey kuertzlich gesagt vom andern schaden, durch des Bapsts binderey [1], Seelmoerderey [2], Ab-

goetterey [3], Luegen [4] und des Glaubens zerstoerung [5], Christlicher freyheit gefengnis [6], und der 

gewissen verderbung [7] erfuellet. 

(WA 54: 269) 

Man sieht bereits hier, dass mit jeder weiteren Attribution die Umfassendheit der darge-

stellten Fehler gesteigert wird; mit jeder weiteren Attribution wird so die Menge möglicher 

Fehler erweitert und das nur denkbare Spektrum ausgeschöpft. Dies zeigen besonders 



176 | Argumentationsmuster – formal 

  

eindrücklich die folgenden Beispiele, in denen sich die Reihungen auf 12, 13, 16 und 

schließlich 20 Negativattribute steigert. Im dritten Beispiel geht es wiederum um die Frage 

der Legitimation des Papsttums. Dieses stamme nicht von Gott oder den Menschen. Die 

Reihe beginnt mit einer Präpositionalphrase (von allen Teufeln aus der Helle), die dann 

durch zwölf Nominalphrasen ergänzt wird, im Sinne einer Erläuterung zur ersten Zu-

schreibung. 

das sein Regiment und stand sey nicht von Gott noch von Menschen, Sondern von allen Teufeln aus 

der Helle [1], eitel abgoetterey [2], Gotteslesterung [3], [Seite 273] luegen [4], seelmoerderey [5], Mord 

[6], Reuberey [7], Auffrur [8], Feindschafft wider Gott [9], Keiser [10], Koenige [11], und alle Menschen 

[12], sonderlich wider die Christenheit [13], Viel erger denn der Tuercke. 

(WA 54: 272f.) 

Ganz ähnlich ist das vierte Beispiel gebaut. Es beginnt mit einer vermeintlichen Kritik-

rücknahme (Jch richte und straffe […] auch nicht), die dann sofort eingeschränkt wird (on 

das ich sage ‚außer dass ich sage‘): Was folgt, ist dann eine Kette von insgesamt dreizehn 

Beschimpfungen, die den Papst charakterisieren sollen. 

[13-fach] Jch richte und straffe jn trawen auch nicht, on das ich sage, Er sey vom Teufel hinden aus ge-

born [1], voller Teufel [2], luegen [3], Gotteslesterung [4], abgoetterey [5], Stiffter der selben [6], Gottes 

feind [7], Widerchrist [8], Verstoerer der Christenheit [9], Kirchenreuber [10], Schluessel dieb [11], Hu-

ren wirt [12] und Sodoma vogt [13], und, was droben mehr gesagt ist. 

(WA 54: 288) 

Das fünfte Beispiel steigert die Reihung der Negativattribute auf sechzehn. Sie setzt mit 

zwei Antworten auf die Frage, welche Folgen sich für den Papst aus zwei im Vorfeld disku-

tierten Bibelstellen (Joh. 20,17; Hebr. 4,12) ergeben. Zum einen das ewige Höllenfeuer und 

zum anderen ewige Schande im Dies- und Jenseits. Diese drei Negativkennzeichnungen 

werden dann mit insgesamt noch dreizehn Attributen des Papstes begründet. Es kommen 

dabei (wie in den anderen Attributreihungen auch) Nominalphrasen mit Genitivattributen 

(Felscher der Schrifft), Komposita (Gottes Lesterer), Nominalphrasen mit Adjektivattributen 

(verlogener Boesewicht), Nominalphrasen mit Präpositionalattributen (Tyrann uber Keiser) 

vor. 

Was hat der Bapst nu gewonnen an diesen zweien Spruechen? Erstlich das ewige Hellische fewr [1]. 

Zum andern, ewige schande hie [2] und dort [3], als der erfunden ist oeffentlich ein Felscher der 

Schrifft [4], ein Luegener [5], ein Gottes Lesterer [6], ein Schender aller Apostel [7] und gantzer Chris-

tenheit [8], ein verlogener Boesewicht [9], und Tyrann uber Keiser [10] und Koenige [11], und alle welt 

[12], ein Dieb [13], Schalck [14] und Reuber, beide der Kirchen gueter [15] und der weltlichen gueter 

[16]. 

(WA 54: 279) 

Das Maximum an Negativattributen im Bereich der Nominalphrasen/Präpositionalphrasen 

ist mit dem sechsten Beispiel gegeben. In insgesamt zwanzig Phrasen wird das ganze nur 

denkbare Spektrum von Negativbewertungen ausgeschöpft. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus Reihungen, Agglomerationen | 177 

  

das, Gott lob, kein gut Christlich gewissen anders gleuben kan, denn das der Bapst nicht sey noch sein 

kan das heubt der Christlichen Kirchen noch Stathalter Gottes oder Christi, sondern sey das heubt der 

verfluchten kirchen aller ergesten Buben auff erden [1], Ein stathalter des Teufels [2], ein feind Gottes 

[3], ein widersacher Christi [4] und verstoerer der Kirchen Christi [5], Ein lerer aller luegen [6], [Seite 

284] Gottslesterung [7]und abgoettereien [8], Ein Ertzkirchendieb [9] und Kirchenreuber der schluessel 

[10], aller gueter, beide der kirchen [11] und der weltlichen Herrn [12], ein moerder der Koenige [13], 

und hetzer zu allerley blutvergiessen [14], Ein hurnwirt uber alle hurnwirte [15] [2. Thess. 2, 3] und aller 

unzucht [16], auch die nicht zu nennen ist, ein Widerchrist [17], ein Mensch der suenden [18] und kind 

des verderbens [19], ein rechter Beerwolff [20]. 

(WA 54: 283f.) 

Auch im Bereich der Verben verwendet Luther die Argumentreihung. In der Regel wird die 

Reihung auch hier dazu verwendet, die Fehler des Gegners herauszustreichen. Dies zeigen 

die nachfolgenden Beispiele. Die Formen variieren auch hier von einfachen Verbfolgen 

über Kombinationen aus Verbfolgen und Verbalphrasen (Prädikate inkl. Objekte etc.) bis 

zur Aneinanderreihung von Verbalphrasen, die dann wiederum selbstständige Aussagen 

darstellen und so den inkriminierten Sachverhalt aus verschiedenen Perspektiven darstel-

len. 

Denn sihe doch, wie die armen Juristen geplagt sind, das sie die Roemische spitzbueberey mit glosen 

zusamen flicken [1], reimen [2], schlichten [3], ehe sie jr eine geringe gestalt machen koennen […]. 

(WA 54: 217) 

NAch dem nu der Bapst die Bisschove also hatte eingetrieben [1], gefangen [2] und unter sich bracht 

[3], denn sie haben sich trawen redlich und lang gnug gewehret, wie die Historien zeugen […]. 

(WA 54: 234) 

Ey wie bruellet [1], tobet [2], wuetet [3] und sprueet [4] er, recht als einer, der mit viel tausent Teufeln 

besessen sey [...]. 

(WA 54: 236) 

Doch das zeitliche gut kuendte man ja wider umb von jm nemen, und drauff rechenen, wie viel er so 

viel jar ein Schluesseldieb und kirchenreuber, als vom frembden gestolen gut, vernuetzt [1], verthan 

[2], verprasset [3], verbranget [3], verhuret [4] und verbubet [5] hette [...]. 

(WA 54: 292) 

Nu kan man Gott nicht hoeher dienen, denn mit seinem Wort, darueber der Bapst sitzet, und dawider 

tobet [1], wie alle seine Decret bruellen [2] und rasen [3]. 

(WA 54: 298) 

Auch so fern, das sie fuer jm gekniet, seine fuesse haben kuessen muessen, ja hat sie mit fuessen ge-

tretten auff jren hals [1], hat sie verfolget mit Schwert und Ban [2], Land und Stedte geraubet [3], etli-

che gekoepffet [4], Son wider Vater gehetzt [5], ein Koenig wider den andern verbittert [6], eitel 

zwitracht, Mord und blutvergiessen unter den Koenigen angericht [7], als were er der Teufel selbs leib-

hafftig, der hoffnung, wenn sich die Bestien (so nennet er sie) hetten vnternander auff gefressen […]. 

(WA 54: 234) 



178 | Argumentationsmuster – formal 

  

UNd wenn man den Keiser Phocas zu der zeit hette gefragt, obs seine meinung were, das ein solcher 

wust solt zu Rom durch sein befelh gestifft werden, der alle Bischove, stifft, Kloester, Kirchen unter 

sich wuerffe [1], risse [2] und fresse alles [3], was da were, stifftet newe lere und glauben [4], verstoeret 

Christum und Christlichen glauben [5], richtet unzelich abgoetterey an [6], betroege alle welt umb leib 

und seele [7], und schindet jnen unzelich geld und gut abe [8], mit grosser triegerey, darnach trete die 

Keiser mit fuessen [9], verbannet [10], erschluege [11], verfolget sie [12], raubet jr Land und Stedte [13], 

spottet jr dazu als seiner Narren [14] und lachet in die faust [15], Verzerets darnach [16] und verpran-

gets mit seinen Huren und Hermaphroditen [17] […]. 

(WA 54: 234) 

Das letzte Beispiel zeigt hier – ähnlich wie das Beispiel oben mit zwanzigfa-

cher Nominalphrasenattribution – die gewissermaßen maximale Ausschöpfung des den 

Gegner diskreditierenden Furors: In insgesamt siebzehn Verbalphrasen werden nahezu 

sämtliche denkbare Fehler und Verbrechen des Gegners aufgezählt. 

An einzelnen Stellen wird von Luther die Verbreihung aber auch für die eigene Positi-

on nutzbar gemacht, so wenn es darum geht, klarzustellen, wie die richtige Verhaltens-

weise gegenüber dem Papst auszusehen hat oder wenn es um die aus seiner Sicht not-

wendige Verdammung des Papstes als „Widerchrist“ geht. 

Nemlich “frey” heisst in deudscher sprache, und ‘liberum’ in der Latinischer sprache, das im Concilio 

die Zungen und Ohren frey sein sollen, das ein jederman, sonderlich die verordent werden zu reden, 

hoeren und handeln aller seits, frey muegen sagen [1], klagen [2], und antworten [3], was zur sachen 

dienet, die Kirchen zu bessern, ergernis und misbreuch auszureuten. 

(WA 54: 211) 

(4-fach) Und ist gewis erfunden, das nicht allein die Kirchen, sondern ein jglicher getauffter Christen 

jn richten, verdamnen, [Seite 294] und zum wenigsten aus seinem hertzen absetzen mag, als einen 

Widerchrist und Beerwolff, als einen Gottes-, als Christi, als aller Christen und aller welt feind, und 

das also urteilen [1] und leren [2], singen [3] und sagen [4] muesse (wer ein rechter Christen sein und 

selig werden wil), […]. 

(WA 54: 293f.) 

Im vorigen „Widerchrist“-Beispiel wird zudem mit singen und sagen in der Verbreihung 

eine Alliteration zur weiteren Verstärkung des Arguments verwendet. 

 Schließlich sei noch auf die Form der Adjektivreihung hingewiesen, die ebenfalls 

häufig vorkommt, allerdings nicht mit den großen Reihungszahlen wie bei 

den Nominalphrasen oder Verbreihungen. In der Regel beschränkt sich die Adjektivrei-

hung auf zwei bis drei Attribute, seltener auf mehr, wie im letzten Beispiel. 

das sie verlorne, verzweivelte teufels Kinder, dazu tolle, grobe Esel in der Schrifft sind. 

(WA 54: 227) 

Wes lasst jr euch denn duencken, das jr besser seid, denn grosse, grobe, ungelerte Esel und Narren, 

[…]. 

(WA 54: 221) 



 Gültigkeit/Plausibilität aus Reihungen, Agglomerationen | 179 

  

Noch sind sie so frevelthuerstige [1], unverschampte [2], verstockte [3] koepffe, das sie wider solch 

starcke zeugnis und vermanung jrs gewissens, aller welt, gantzer Schrifft, das leidige [1], lesterliche 

[2], [Seite 244] abgoettische [3] Bapstum, mutwilliglich, wissentlich haben angericht, und halten noch 

jmer fort drueber, […]. 

(WA 54: 243f.) 

Solchs alles ist mit vleis wol zu mercken, damit wir verachten koennen das unfletige narren Gewes-

sche, das die Bepste fueren in jren Decreten von jrer Roemischen Kirchen, das ist, von jrer teufels Sy-

nagoga, die sich selbs sondert von der gemeinen Christenheit, und von dem geistlichen gebew, so auff 

diesen Stein gebawet ist, und ertichtet jr selbs ein fleischliche [1], weltliche [2], nichtige [3], verlogene 

[4], lesterliche [5], abgoettische [6] oeberkeit, uber die gantzen Christenheit. 

(WA 54: 245) 

5.8.2 Attribut-Prädikationsreihung mit Klimax 

Eine Sonderform der Attribut- bzw. Prädikationsreihungen sind solche mit einer Kli-

maxfunktion. Bei ihnen steigern sich die verwendeten Prädikationen in der jeweiligen 

Reihung. Im ersten Beispiel kommt diese Reihung mit Steigerung sogar zweimal vor. 

Also ists dazumal beschlossen, das der Bapst sey unter dem Concilium, und nicht uber das Concilium, 

unangesehen, das der Bapst so viel hundert jar zuvor sich heiser, und schier zu tod gebrullet und ge-

schrien durch alle Decreten und Decretalen, Er sey uber alle Concilia, uber alle welt, auch vber die En-

gel im Himel, Jtem sey Gottes Stathalter auff Erden und ein jrdischer Gott, Und der grewel unzelich 

mehr [...]. 

(WA 54: 209) 

Zunächst wird dem Papst zugeschrieben, er habe sich heiser gebrüllt und dann gesteigert 

schier zu tod gebrullet und geschrien. Dann erfolgt eine fünffache Steigerung der übertrie-

benen Machtansprüche des Papstes. Erstens, er sey uber alle Concilia, zweitens uber alle 

welt, drittens vber die Engel im Himel, viertens, er sey Gottes Stathalter auff Erden und 

schließlich fünftens, er sei ein jrdischer Gott. Abgeschlossen wird die Reihung durch die 

Deutung dieser Zuschreibungen: Und der grewel unzelich mehr. 

Im zweiten Beispiel wird die Steigerung durch zehnfache Prädikationen so aufgebaut, 

dass am Ende der Reihung die – zwar konjunktivische, aber aus dem Kontext erschließbar 

ernst gemeinte – Gleichsetzung des Papstes mit dem Teufel steht. Der besseren Nachvoll-

ziehbarkeit wegen wurden die Prädikationen von mir nummeriert: 

[...] ja hat sie [weltliche Obrigkeit] mit fuessen getretten auff jren hals [1], hat sie verfolget mit Schwert 

und Ban [2], Land und Stedte geraubet [3], etliche gekoepffet [4], Son wider Vater gehetzt [5], 

ein Koenig wider den andern verbittert [6], eitel zwitracht [7], Mord [8] und blutvergiessen unter den 

Koenigen angericht [9], als were er der Teufel selbs leibhafftig [10], der hoffnung, wenn sich die Bes-

tien (so nennet er sie) hetten vnternander auff gefressen, So wolte er als denn auch Keiser, Koenig und 

der welt Herr an jre ledig stat sein. 

(WA 54: 234) 



180 | Argumentationsmuster – formal 

  

In diesem Beispiel ist die Reihung sicherlich nicht durchgängig als Steigerung zu lesen. So 

kann man zwar von 1 bis 4 eine Steigerung erkennen. Von Prädikation 4 zu 5 erfolgt dann 

ein Bruch; allerdings steigern sich die Prädikationen dann wieder von 5 bis 10. 

5.8.3 Argumentreihung 

Argumentreihungen kommen im Text ebenfalls in verschiedenen Formen vor. Zum einen 

in der Form ‚Nicht x, nicht y, sondern z‘, zum anderen in der Form, dass verschiedene 

Stützargumente die Konklusion plausibilisieren sollen und zum dritten in einer reinen 

steigernden Funktion, bei der jedes weitere Argument das vorherige verstärkt. 

Im ersten Beispiel geht es um die Legitimationsbasis für die Macht der Päpste. Dabei 

werden zunächst zwei denkbare Argumente ausgeschlossen (‚Nicht x und nicht y‘), um 

dann das zentrale Argument zu setzen. Damit ergibt sich eine Art der Hinführung, die 

Ähnlichkeit mit einer Klimax hat: Die ersten Päpste (ab Bonifatius IV) versuchten ihre 

Macht zu legitimieren, nicht auf der Basis von 1, 2, sondern auf der Basis von 3. 

[...] und fiengen an jr Bapstum oder primat, welchen sie durch jre selb ertichte luegenhafftige Decret 

und durch Gottes lesterliche, falsche und spitzbuebische auslegung des spruchs Matt. xvj gruenden 

wolten, also zu deuten, zu scherffen und zu stercken, das der Bapst der Oberst were, nicht allein der 

ehren und fuergangs halben [= 1] (welchs jm wol gegoennet were), auch nicht allein der Superatten-

dentz halben [= 2] , das er ein Auffseher were, auff die Lere und Ketzerey in den Kirchen (welches doch 

eim einigen Bisschoff viel zu viel und unmueglich ist in aller welt zu thun), Sondern der gewalt halben 

[= 3] , das er die Bischove mochte, als jr Herr, gewaltiglich [3.1] und weltlicher [3.2], ja tyrannischer 

weise unter sich zwingen [3.3], sie mit eiden [3.4] und pflichten gefangen nemen [3.5], zu Knechten 

machen [3.6], die bistum jm zu eigenen [3.7], die selben zu setzen [3.8] und versetzen [3.9], endern 

[3.10], rauben [3.11], nemen [3.12], geben [3.13], schetzen [3.14], verkeuffen [3.15], dazu mit Pallien, An-

naten und unzelichen spitzbuebischen stuecken beschweren auffs aller mutwilligst [3.16], Und wer 

das nicht thette oder nicht leiden wolte, muste der Roemischen Kirchen ungehorsamer und Ketzer 

ewiglich verdampt sein [3.17], als der wider Matth. xvj. gesuendiget hette. 

(WA 54: 231) 

Die Konklusion das der Bapst der Oberst were wird zunächst scheinbar gestützt (und dann 

wieder zurückgenommen) durch die Argumente 1 und 2, die eben nicht gelten sollen. Es 

sind eben nicht die dem Papst qua Amt zukommende Ehre oder die Oberaufsicht (Superat-

tendentz), die als Argumente sogar noch nachvollziehbar wären. Danach wird die eigentli-

che Begründung für die Konklusion genannt: der gewalt halben. Dieses Argument wird 

dann mit einer Reihung von insgesamt 17 Argumenten erläutert (3.1 bis 3.17). D. h. es wird 

erläutert, worin die gewalt des Papstes, auf der sich letztlich sein Machtanspruch gründet, 

besteht. Diese Reihe von Stützargumenten zur Erläuterung der päpstlichen Gewalt 

schließt mit einem Ad-baculum-Argument, das dem Papst zugeschrieben wird. Wer sich 

seiner Gewalt nicht unterordnet, ist als Ketzer ewiglich verdampt. Begründet wird dies 

wiederum mit Mt. 16,18 in der Auslegung, die der Papst für sich in Anspruch nimmt. 



 Gültigkeit/Plausibilität aus Reihungen, Agglomerationen | 181 

  

Auch das zweite Beispiel verwendet verschiedene Stützargumente, die alle die Funk-

tion haben, die Konklusion zu untermauern. Es geht um die Installation des Papsttums 

durch die weltliche Obrigkeit. Das Papsttum wurde nach Luthers Argumentation nicht von 

der weltlichen Obrigkeit eingerichtet, weil [1] diese nicht die Macht dazu hatte, [2] selbst 

der Kaisermörder/Papstunterstützer Phocas das nicht wollte und [3] der Papst selbst dies 

auch nicht zugestehen will: 

ERstlich, a sufficiente divisione Und unten anzufahen, ists nicht von der weltlichen Oberkeit gestifftet 

[1], Und wenn sie es gleich gethan hette, so were es doch vom Teufel. Ursach ist diese: Denn weltliche 

Oberkeit hat solchs nicht macht, in dem Reich Gottes zu thun. So haben wir gehoert droben, das Keiser 

Phocas meinung freilich nicht gewest sey, ein solche gewalt in die Kirchen zusetzen, kans auch nicht 

thun. Er hat villeicht gemeinet, der Bisschoff zu Rom solt allein ein Superattendent sein, der auff die 

Lere und Leben der Kirchen acht hette umb Gottes willen, wie das Nicenisch Concilium geordent hatte. 

Denn auff aller Kirchen und Bischove Lere und leben in der gantzen welt acht haben, ist ein um-

mueglich ding [2]. Summa, der Bapst wils auch selbs nicht leiden, das ers solt vom Keiser haben [3], 

Sondern die Keiser vnd Koenige sollen von jm die Kronen und Koenigreiche haben. Das ist eins, und 

mercks wol: Bapstum ist nicht vom Keiser und kan auch nicht vom Keiser komen, Der Bapst wils auch 

nicht von jm haben. 

(WA 54: 235) 

Diese drei Stützargumente bereiten die Konklusion vor, dass der Papst seinen Machtan-

spruch aus sich selbst heraus begründet und sogar so weit geht, aus diesem Machtan-

spruch abzuleiten, dass die Keiser vnd Koenige sollen von jm die Kronen und Koenigreiche 

haben. 

Das dritte Beispiel führt diese Diskussion in gleicher Weise fort und begründet mit 

mehreren Stützargumenten, dass das Papsttum auch nicht von der geistlichen Obrigkeit 

installiert wurde. Begründet wird dies mit insgesamt sechs Argumenten. Das Papsttum 

wurde nicht von der geistlichen Obrigkeit installiert, weil [1] sie dazu nicht befugt ist, [2] 

die geistliche Obrigkeit dies auch nie getan hat, [3] sich gegen solche Ansprüche gewehrt 

hat, [4] die auch für die Ostkirche gilt, [5] dies auch gegen den göttlichen Willen ist (Folge: 

Der Papst lügt, lästert etc.) und [6] der Papst selbst gar nicht von der geistlichen Obrigkeit 

installiert sein will. 

ZUm andern, so ist das Bapstum auch nicht von geistlicher Oberkeit komen, das ist, von der Christen-

heit und Bischoven in der gantzen welt, oder von den Concilien, sie koennens auch nicht thun, und 

habens nicht macht [1]. Ja wenn man die Historien recht ansihet, So findet man schier keinen Bischoff 

noch Kirchen in der gantzen welt, die den Bapst mit willen angenomen [2], Sondern haben fast alle Bi-

schove und Kirchen sich da wider gesetzt und gewehret [3]. Wie auch bis auff den heutigen tag die Bi-

schove und Kirchen gegen gantz Orient den Bapst nicht angesehen haben, und noch nicht ansehen 

[4]. Darumb er zu mal ungeschwungen lestert und leuget, das er von Gott sey [Seite 236] gesetzt uber 

alle Kirchen in der gantzen Welt, welchs doch Gott nicht geredt noch gethan hat, auch nicht thun wil 

[5], macht also aus Gott einen Luegener, und aus allen Kirchen Ketzerthum durch seinen boesen geist, 

der in jm tobet, wider Gott und seinen heiligen Geist und Kirchen. haben wir droben gehoert, das fur 

Keiser Phocas und Bonifacius iij. das Bapstum nichts gewest, und die Kirchen in aller welt nichts 

drumb gewust. S. Gregorius, als ein fromer Christlicher Bischoff der Roemischen Kirchen, hat solchs 



182 | Argumentationsmuster – formal 

  

verdampt und nicht leiden wollen. WAs darffs viel wort? der Bapst selbs wils nicht haben, das er von 

den Concilien oder geistlicher Oberkeit der Christenheit sey gesetzt [6], und zuernet drumb. 

(WA 54: 235f.) 

Im sechsten Stützargument (wie auch schon im vorigen Beispiel) ist die Konklusion schon 

implizit enthalten. Da der Papst die Legitimation seiner Macht weder auf die weltliche 

noch auf die geistliche Obrigkeit zurückführen möchte, bleibt nur der Machtanspruch aus 

sich selbst heraus. Innerhalb der Stützargumente ist hier eine Steigerung zu erkennen, 

weil sie von der Geschichte des Papsttums ausgehend bis zu Gott selbst reichen, den der 

Papst durch sein Vorgehen zum Luegener macht (1 bis 5). 

Das vierte Beispiel führt eine Argumentreihung mit Klimaxfunktion vor. Die Argumen-

te, die gegen den Gegner sprechen, steigen im Gewicht an, von der blosen that, über die 

luegen der lere, bis zur lere on Gottes Wort und zur luegen der lere mit Gottes Wort. 

Es ist gar viel ein ander luegen der blosen that [1], und luegen der lere [2], Und noch viel ein ander lue-

gen der blossen lere on Gottes Wort [3], und luegen der lere mit Gottes Wort geschmueckt [4]. Denn 

wer also leuget in der Lere, das er Gottes Wort dazu fueret, der macht den Teufel zum Gott, und Gott 

zum Teufel, als rede Gott des Teufels luegen, und verfueret mich damit, das ich den Teufel unter Got-

tes [Seite 243] Namen ehre und anbete, und die luegen fuer warheit halte. 

(WA 54: 242f.) 

Das fünfte Beispiel führt die Schädlichkeit des päpstlichen Herrschaftsanspruchs in stei-

gender Folge vor. Ist dieser Herrschaftsanspruch in weltlichen Dingen schon schädlich, so 

ist er es noch viel mehr in geistlichen Dingen. 

DEr ander Schade, den der Teufel durchs Bapsts, ja durchs Teufels Schluessel gethan hat, ist viel erger 

und groesser [2], denn weltlich gut aller Koenireiche [1] ist nichts gegen das geistliche ewige gut [2]. 

Hie hat er sein Binden oder gebieten dahin gestreckt, ins geistlich Regiment, in aller Teufel namen, 

das es solle heissen, Gesetze stellen, uber die gewissen der gantzen Christenheit, wie Er Nickel Juncker 

Bapstesel im c. Omnes rhuemet, Er habe auch Iura coelestis Imperij, macht im Himelreich zu schaffen. 

Und etlicher masse ists war, Er hat im Himel Reich, das ist, in Christus Reich, in der Kirchen, viel zu 

schaffen und viel geschafft (Gleich wie sein Gott, der Teufel, auch), Denn er hat viel zuthun, das er zu-

breche und zerstoere alles, was Christus gebawet hat und noch bawet. 

(WA 54: 265) 

Der erste Schaden wurde unmittelbar vor dem obigen Zitat im Text ausführlich dargestellt: 

der Schaden im weltlichen Reich. Demgegenüber ist jedoch der Schaden am geistige[n] 

ewige[n] gut noch viel größer. 

Im sechsten Beispiel wird in ähnlicher Weise wie im vorigen Beispiel etwas Negatives 

noch gesteigert. Hier ist es die Bedrohung, die durch einen Feind ausgeht: die geringere 

Bedrohung durch den Tuercke[n], die größere durch den Papst.  



 Gültigkeit/Plausibilität aus Reihungen, Agglomerationen | 183 

  

DEr Tuercke verfueret auch die Welt, Aber er sitzt nicht im Tempel Gottes, fueret nicht den namen 

Christi und S. Petri, auch die heilige Schrifft nicht, Sondern stuermet auswendig die Christenheit, und 

rhuemet sich der selben feind. Aber dieser inwendige Verstoerer wil freund sein, wil Vater heissen, 

[Mt. 24, 15] und ist zweifeltig erger, denn der Tuerck. 

(WA 54: 269) 

Unbestreitbar wurde das osmanische Reich als Bedrohung für den gesamten christlichen 

Raum und hier natürlich auch für die deutschsprachigen Gebiete empfunden. Diese Be-

drohung ist für Luther jedoch noch immer für gering zu achten im Gegensatz zur Bedro-

hung durch den Papst, da die Bedrohung durch den Tuercke[n] nur eine äußerliche ist, die 

durch den Papst jedoch den Glauben und das ewige Seelenheil betrifft, also den geistli-

chen Menschen. Insofern ist diese Bedrohung sogar zweifeltig erger. 

Das siebte Beispiel verlagert die Steigerung der Argumente in den Bereich der Lektüre. 

Es geht darum, welche Lektüre für einen Christen adäquat ist. Selbstredend ist dies die 

Bibel. Dem Gegner wird hier unterstellt, dass er – im Vergleich zur eigenen Partei – gerade 

nicht die Bibellektüre einfordert, sondern etwas anderes. In einer rhetorischen Frage ver-

packt wird nun aufgezeigt, um welche Lektüren es sich dabei handeln könnte, mit der 

Steigerung von weltlichen, literarischen Texten232 zu Texten des Gegners selbst (des Bapsts 

dreck und stanck). Mit dieser Verbindung aus rhetorischer Frage, Vergleich zwischen der 

Gruppe, die bibelkonform argumentiert (die eigene Klientel) und der Gruppe, die dies 

nicht tut (Papstpartei), und steigernder Argumentreihung wird die gegnerische Position 

abgewertet. Der Gegner diskreditiert sich so selbst durch die (ihm zugeschriebene) Lektü-

re. 

Denn so die sollen Ketzer und nicht Christen sein, die da gleuben und bekennen die heilige Schrifft, 

Wer sind sie denn, die da Christen sein muegen? Sinds die, so Marcolfum oder Diedrich von Bern oder 

Ulenspiegel lesen? oder, das gleich viel und noch erger ist, die des Bapsts dreck und stanck lesen? 

(WA 54: 288) 

5.8.4 Argumentwiederholung (Ad-nauseam-Argument) 

Blickt man auf die gesamte Streitschrift von 1545, kann man sich des Eindrucks nicht er-

wehren, dass die immer und immer wiederholten Beschimpfungen des Gegners in den 

verschiedensten Variationen selbst schon ein Ad-Nauseam-Argument darstellen. Durch 

die stetige Wiederholung von Beschimpfungen, von Argumenten, die sich auf die Einberu-

|| 
232 Marcolfum bezieht sich auf die mittelalterliche Sage von König Salomon und seinem Gegner Markolf 

oder Morolf, z. B. im mittelhochdeutschen Spielmannsepos „Salman und Morolf“. Diedrich von Bern bezieht 

sich auf die Sage von Dietrich von Bern und die damit verbundene mittelhochdeutsche Dietrichsepik. 

Ulenspiegel bezieht sich auf die ursprünglich mittelniederdeutsche Schwanksammlung ca. von 1510/1515 

Ein kurtzweilig lesen von Dyl Ulenspiegel, geboren vß dem land zu Brunßwick, wie er sein leben volbracht hat. 

XCVI seiner geschichten. Vgl. zu diesem Beispiel auch 5.4.1. 



184 | Argumentationsmuster – formal 

  

fung des Konzils beziehen, von Argumenten, die sich auf die nach Luthers Auffassung 

nicht vorhandene Legitimation des Papsttums beziehen und von Argumenten, die zeigen 

sollen, dass das Kaiserreich seine Macht und Legitimation nicht vom Papsttum erhalten 

habe, wird das jeweilige Publikum – hier v. a. die eigene Klientel und ggf. ein universelles 

Publikum – durch die bloße Argumentwiederholung geneigt gemacht, die Argumente zu 

akzeptieren. Wenn man also den Blick auf die Hauptstränge der Argumentation richtet, 

die in vielfältigen Variationen vorgetragen werden, dann liegen bereits hier verschiedene 

Ad-Nauseam-Argumente vor. Eine etwas engere Fassung des Ad-Nauseam-Arguments als 

bloße Argumentwiederholung liegt dann vor, wenn man sich auf solche Wiederholungen 

bezieht, die das Argument wortwörtlich wiederholen. Auch diese engere Form des Ad-

Nauseam-Arguments kommt in der Streitschrift an verschiedenen Stellen vor, so z. B. 

wenn die einzelnen Beschimpfungen (vgl. 5.3.2) z. T. geradezu gebetsmühlenhaft und 

einhämmernd wiederholt werden. An anderen Stellen werden ganze Argumente wieder-

holt, wie im nachfolgenden Beispiel233: Es nimmt Argumente von WA 54: 265 wieder auf, in 

denen die verschiedenen Schäden, die das Papsttum anrichtet, thematisiert wurden. 

Denn das ist (wie gesagt) nicht der groessest schade, das er vnser leib, gut und ehre unter sich geworf-

fen hat [1], mit seinem verfluchten binden, Aber das er die gewissen oder Seelen damit verstrickt und 

verknuepfft hat, als seien es goettlich Gebot, Gottesdienst und werck zur seligkeit, Und Suende macht, 

da kein ist, da sind die gewissen erschreckt und bloede worden, der glaube geschwecht, und endlich 

erwuerget und erstickt, Christliche freyheit verlorn [2]. 

(WA 54: 268) 

Beide Argumente (erster, kleinerer und zweiter, größerer Schaden) werden nicht nur mit 

der Verweisformel („wie gesagt“) adressiert, sondern nochmals explizit ausgeführt (1 und 

2). 

|| 
233 Vgl. das fünfte Beispiel unter 5.8.3. Die beiden Schäden, die das Papsttum anrichtet, werden ausführ-

lich dargestellt: WOlan, das sey jtzt in der kuertz von dem ersten schaden geredt, den der Bapst mit seinem 

Binden gestifftet hat. Denn wer kans alles erzelen, was der Teuffel durch den Bapst mit Koenigen und Keisern 

zu morden und zu verraten geuebt hat? Sie sind weltliche Herrn, von Gott geordent. Warumb leiden sie solchs 

von einem faulen wanst, groben Bapstesel und fartzesel zu Rom? Warumb fragen sie nicht Gottes Wort und 

rechte Prediger? Aber Gottes zorn hat die Welt also gestrafft. DEr ander Schade, den der Teufel durchs Bapsts, 

ja durchs Teufels Schluessel gethan hat, ist viel erger und groesser, denn weltlich gut aller Koenireiche ist 

nichts gegen das geistliche ewige gut. Hie hat er sein Binden oder gebieten dahin gestreckt, ins geistlich Regi-

ment, in aller Teufel namen, das es solle heissen, Gesetze stellen, uber die gewissen der gantzen Christenheit, 

wie Er Nickel Juncker Bapstesel im c. Omnes rhuemet, Er habe auch Iura coelestis Imperij, macht im Himel-

reich zu schaffen. Und etlicher masse ists war, Er hat im Himel Reich, das ist, in Christus Reich, in der Kirchen, 

viel zu schaffen und viel geschafft (Gleich wie sein Gott, der Teufel, auch), Denn er hat viel zuthun, das er 

zubreche und zerstoere alles, was Christus gebawet hat und noch bawet. (WA 54: 265). 


